
 
T.C. 

SELÇUK ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI  

TEFSİR BİLİM DALI 

 

 
 
 
 

KUR’AN’DA KÜFRÜN KARŞITI OLARAK ŞÜKÜR  

 
 
 

Bilal GÜNDÜZ 
 
 

 
 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 
 

 
 

 
 

Danışman 
Prof. Dr. Yusuf IŞICIK 

 
 
 

 
 

Konya–2011 
 
 
 
 



 ii

 



 iii

 

T.C. 
SELÇUK ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü 

 
 
 

BİLİMSEL ETİK SAYFASI 

 

Bu tezin proje safhasından sonuçlanmasına kadarki bütün süreçlerde bilimsel 

etiğe ve akademik kurallara özenle riayet edildiğini, tez içindeki bütün bilgilerin etik 

davranış ve akademik kurallar çerçevesinde elde edilerek sunulduğunu, ayrıca tez 

yazım kurallarına uygun olarak hazırlanan bu çalışmada başkalarının eserlerinden 

yararlanılması durumunda bilimsel kurallara uygun olarak atıf yapıldığını bildiririm. 

 

                Bilal GÜNDÜZ 

 
 



 iv

 

 

T.C. 

SELÇUK ÜNİVERSİTESİ 
Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü 

 
 
 

YÜKSEK LİSANS TEZİ KABUL FORMU 

 

Bilal Gündüz tarafından hazırlanan Kur’an’da Küfrün Karşıtı Olarak 

Şükür başlıklı bu çalışma ……../……../…….. tarihinde yapılan savunma sınavı 

sonucunda oybirliği/oyçokluğu ile başarılı bulunarak, jürimiz tarafından yüksek 

lisans tezi olarak kabul edilmiştir. 

 

 

Prof. Dr. Yusuf Işıcık 

 

Başkan İmza 

 

 

Üye İmza 

 Üye İmza 

 

 



 v

ÖNSÖZ 

 
İlk insandan itibaren âdemoğlu ikilem içerisinde bir seçim, bir tercih yapma 

durumunda kalmış ve kendisini bir imtihan içinde bulmuştur. İman - küfür, itaat - 

isyan, hak - batıl, şükür - nankörlük, ahiret - dünya v.b. ikilemler, insanın önüne bir 

seçenek olarak bırakılmış ve bir tercih yapması istenmiştir. Bizleri yaratan 

Rabbimizin iradesi bizleri imtihan etmek ve iyilerle kötüleri birbirinden ayırarak 

herkese hak ettiğinin karşılığını vermektir. Fakat şu da bir gerçektir ki, Allah (cc), 

hiçbir kulunun ahirette kötü bir akıbetle karşılaşmasını istememektedir. Buna yönelik 

olarak da tarih boyunca tüm kavim ve milletlere uyarıcı ve doğru yolu gösterici 

peygamberler göndermiştir. 

Bizlere de Muhammed (s.a.v.) ve onunla birlikte Kur’an-ı Kerim’i bir uyarıcı 

olarak göndermiş, hidayeti bunların ışığıyla ve rehberliğiyle bulabileceğimizi 

öğütlemiştir. Kur’an, kıyamete kadar tüm insanlığın rehberi olacak bir kitaptır. Onun 

rehberliği insanın onu anlayabildiği ve yaşantısına aktarabildiği kadardır. Kur’an’ın 

her konuda insanlara söyleyebileceği bir şeyleri vardır. Ayrıca onun her söylediği 

şeyde kesinlikle bir fayda gizlidir. Bu açıdan Kur’an’ın iman ve küfürle ilgili, şükür 

ve nankörlükle ilgili anlatımları da bizler için önem arz etmektedir. Kur’an doğruyu 

gösterdiği gibi yanlışı da göstermiş, hakkı tavsiye ettiği gibi batıldan sakındırmış, 

imandan bahsettiği kadar küfürden, şükürden bahsettiği kadar da nankörlükten 

bahsetmiştir. 

Kur’an baştan sona kadar iman ve küfrü karşılaştırmalı olarak işler ve 

muhataplarına taraflarını belirlemeleri için birçok örneklik ortaya koyar. İman 

tarafında başta Allah’ın, peygamberlerin sonra da iyi insanların olduğunu küfür 

tarafında da şeytanın başkanlığında azgınlık ve zulümde öncü insanların varlığını 

gözler önüne serer. Aynı şekilde şükrü ve nankörlüğü, bahşetmiş olduğu sayısız 

nimetlere karşılık gösterilen iki zıt tavır olarak anlatır. Nimet ve ihsanlara karşı 

şükrün gerekliliğini insanlara göstermeyi amaçlayan Kur’an-ı Kerim, peygamberlerin 

ve mü’minlerin şükründen bahsederken kâfirlerin de nankörlüğünü gözler önüne 

serer, akıbetlerini de gösterir.  



 vi

Kur’an’ın şükrü anlatırken kullandığı dairenin genişliği çok büyük olduğu için 

Kur’an’a göre şükrü işlerken ahlaki eylemden imani duruşa kadar kapsamlı bir 

alanda değerlendirmek mümkün hatta gerekli görünmektedir. İşte bu geniş çerçeve 

içerisinde şükrün yanına imanı alarak küfrün karşısına koymak mümkün olmaktadır. 

Şükrün Arapçadaki kullanım alanına baktığımızda ise, yine küfrün karşılığı 

olabilecek alanları bulmak mümkün olmaktadır. Çünkü küfrün hem lugavi hem de 

Kur’an’daki kullanım alanı ve içerdiği manalar buna elvermektedir. 

Küfrün de Kur’an’daki kullanım alanı çok geniştir. Bu alan içerisinde nimete 

karşı gösterilen gerekli ve olumlu tavır anlamını taşıyan şükre karşılık gelebileceği 

alanları bulmak mümkündür. Biz de hem şükrü hem de küfrü, Arap dili, Kur’an ve 

tefsir ana ekseninde inceleyerek aralarındaki zıtlığı göstermeye çalıştık. 

Birinci bölümün ilk kısmında şükür kavramını incelerken bu kavramın lügat ve 

ıstılah manalarının yanı sıra Kur’an’da, hadislerde ve tasavvufta, bu kavram ve 

türevlerine yüklenen anlamları aktarmaya çalıştık. Ayrıca şükürle aynı kökten olan 

ve Allah’ın isimleri olarak kullanılan, “Şakir” ve “Şekur” kavramlarına da değindik. 

Yine şükrün çeşitlerini incelerken, şükrün yapılışı, yapıldığı varlık ve şükrü 

yapan açısından şükrün çeşitlerini ortaya koymaya çalıştık. Bu şekilde şükür 

çeşitlerini her yönüyle ortaya koymayı ve Allah, insan ve diğer varlıklar arasındaki 

karşılıklı şükürleşmeye tüm yönleriyle değinmeyi amaçladık. 

Şükürle anlam yakınlığı bulunan kavramlardan iman, hamd, dua, zikir ve 

ibadet kavramlarını incelerken de asıl konumuz olan şükür- küfür karşılaştırmasına 

yardımcı olacak şekilde, şükür kavramını küfür kavramının içerdiği manalara zıtlık 

arz edebilecek yönleriyle bu kavramlara yaklaştırmaya çalıştık. 

Birinci bölümün ikinci kısmında ise; şükürle karşılaştıracağımız küfür 

kavramını, küfürle aynı kökten türeyen diğer kavramları, küfür çeşitlerini ve küfürle 

ilgili gördüğümüz ve incelenmesinin faydalı olacağını düşündüğümüz inkâr, 

nankörlük, dalalet, şirk ve nifak kavramlarını Kur’an ekseninde ele almaya gayret 

ettik.  

İkinci bölümde ise; hem anlam açısından hem sebepler ve sonuçlar açısından 

hem de örnekler bağlamında, şükür- küfür karşılaştırması yaparak bu iki kavram 



 vii

arasındaki zıtlık ilişkisini ortaya koymaya çalıştık. Bu bağlamda hem şükrün hem de 

küfrün sebep ve sonuçlarını araştırdık. Geçmiş kavimlerin şükürsüzlük örneklerini, 

Peygamberlerin de şükür örneklerini, Kur’an ışığında ele alarak bir başka yönden 

şükür-küfür karşıtlığına dikkat çekmek istedik.  

Önemi büyük, kapsamı geniş olan bu konuya açılan küçük bir pencere olmasını 

ümit ettiğimiz, kusur ve eksiklikten hali olmayan bu çalışmanın ilim deryasında bir 

damla olmasını Cenab-ı Allah’tan temenni ediyor, başta danışman hocam Prof. Dr. 

Yusuf Işıcık olmak üzere, üzerimde emeği bulunan tüm hocalarıma şükranlarımı 

sunuyorum. 

Bilal GÜNDÜZ 
Konya, 2011 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 viii

 

T.C. 
SELÇUK ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü 

 

ÖZET 

Kur’an-ı Kerim’e baktığımızda, kâinatın, insanların ve tüm varlıkların 

yaratılmasının en mühim neticelerinden birisinin şükür olduğunu, insanoğlu olarak 

bizim, verilmiş bir şükür sözünün sonucu olduğumuzu ve ta yaratılışımızdan itibaren 

varlığımızın ve tüm sahip olduklarımızın Allah’ın bir nimeti olduğunu ve bunun da 

yine şükrü gerektirdiğini anlarız. Şükür, Allah’ın insana bahşettiği sayısız nimetin 

etkisinin insanın dilinde itiraf, şükür sözcükleri ve övgü olarak, kalbinde muhabbet, 

saygı ve iman olarak, organlarında da itaat, boyun eğme ve ibadet olarak ortaya 

çıkmasıdır. Bir başka deyişle şükür, nimete muhatap olan insanın, kavli, fiili ve kalbi 

olarak nimetin karşılığını vermeye çalışmasıdır. 

Küfürün de, bir şeyin üzerini örtmeden, nimetlere karşı yapılan nankörlüğe, 

inanılması gerken şeylere inanmamaktan şirk, nifak ve inkâra kadar imanın 

karşısında bulunan tüm kavramları içine alan bir anlam dairesi vardır. 

Şükür-küfür karşıtlığı kendilerine yüklenen manalara göre farklılık arz 

etmektedir. Şükür, iman manasıyla, nimetlere şükür manasıyla, nimeti açığa çıkarma 

manasıyla küfrün zıddı olurken, küfür de inkâr manasıyla, nankörlük manasıyla ve 

bir şeyi örtme, gizleme manasıyla şükrün zıddı olmaktadır. Nankörlük veya kelime 

manasında kullanılan küfür, yaygın anlayıştaki şükrün karşıtı olurken, iman 

manasında kullanılan şükür, yaygın anlayıştaki küfrün karşıtı olmaktadır. Aynı 

şekilde lügavi olarak ta şükür ve küfür zıtlık arz etmektedir. Bu çalışmada da bu 

zıtlık ortaya konulmaya çalışılmaktadır.  

Anahtar Kelimeler: Şükür, Küfür, İman, Hamd, Zikir, İnkâr, Nankörlük 

 
Ö

ğr
en

ci
ni

n 
  

Adı Soyadı Bilal GÜNDÜZ Numarası:084244011008 
Ana Bilim / 
Bilim Dalı Temel İslam Bilimleri / Tefsir 

Danışmanı Prof. Dr. Yusuf IŞICIK 
Tezin Adı Kur’an’da Küfrün Karşıtı Olarak Şükür 



 ix

 

T.C. 
SELÇUK ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü 

 

SUMMARY 

When we look at the Holy Kur’an we see that one of the most important results 

of the creation of üniverse, people and all beings is the thankfulness and we as 

humanbeings are results of given thankfulness statement and our beings and all things 

we have from the beginning of creation are blessings of Allah and we see again that 

this necesities thankfulness. Thankfulness is appearence of effect of many belessings 

which Allah gives to human as a confession, thankfulness and eulogy at the human 

tongue and as a love, respect and faith at the human heart and as an obedience, 

submitting and warshipping at the human organs. İn the other saying thankfulness is 

human’s working to give the contrary of belessings by his tongue, hand and heart. 

For upace of denying meaning which covers many concepts from hiding a 

thing to ungratefulness against blessings and from denying the things should be 

believed to all concepts against faith like two-facedness and faithless. 

Thankfulness – denying contrary seems different according to the meanings 

given to them. Thankfulness is the opposite of denying with its faith, thankfulness for 

blessings and appearing the blessings meanings. Denying is the opposite of 

thankfulness with its denying and hiding a thing meanings. Ungratefulness or 

denying which is being used in dictionary meaning is the opposite of thankfulness 

which is beins used widespread. On the other side thankfulness which is being used 

as a faith meaning is the opposite of denying which is being used widespread. İn the 

same way thankfulness and denying are opposites of each other in the longuage. 

KeyWords: Thankfulness, Denying, Faith, Thank, Mention, Deny, Ungratefulness. 

 
Ö

ğr
en

ci
ni

n 
  

Adı Soyadı Bilal GÜNDÜZ Numarası: 084244011008 
Ana Bilim / Bilim 
Dalı Temel İslam Bilimleri / Tefsir 

Danışmanı Prof. Dr. Yusuf IŞICIK 
TezinİngilizceAdı Thankfulness In The Kur’an As A Contrary Of Denying 



 x

İÇİNDEKİLER 

 

ÖNSÖZ ................................................................................................................... v 

ÖZET ...................................................................................................................viii 

SUMMARY ........................................................................................................... ix 

İÇİNDEKİLER ....................................................................................................... x 

KISALTMALAR .................................................................................................xiii 

GİRİŞ ...................................................................................................................... 1 

BİRİNCİ BÖLÜM 

A. ŞÜKÜR, ŞÜKÜR ÇEŞİTLERİ VE ŞÜKÜRLE İLGİLİ KAVRAMLAR 

1.1. Şükür Kavramı ............................................................................................... 4 

1.1.1. Lügat ve Istılah Manaları ......................................................................... 4 

1.1.2. Kur’an-ı Kerim’de Şükür Kavramı .......................................................... 8 

1.1.3. Hadislerde Şükür Kavramı .................................................................... 11 

1.1.4. Tasavvufta Şükür Kavramı .................................................................... 14 

1.1.5. Allah’ın İsimleri Olarak “Şâkir” ve “Şekûr” Kavramları ........................ 17 

1.2. Şükür Çeşitleri ............................................................................................. 21 

1.2.1. Şükrün Yapılışı Açısından Çeşitleri ....................................................... 21 

1.2.1.1. Kalple Yapılan Şükür (Kalbî Şükür) ............................................... 21 

1.2.1.2. Dil İle Yapılan Şükür (Sözlü Şükür) ............................................... 25 

1.2.1.3. Bedenle Yapılan Şükür (Fiili Şükür) ............................................... 27 

1.2.2. Şükrün Yapıldığı Varlık Açısından Çeşitleri .......................................... 31 

1.2.2.1. Allah’a (cc) Karşı Yapılan Şükür .................................................... 31 

1.2.2.2. İnsanlara Karşı Yapılan Şükür (Teşekkür) ...................................... 32 

1.2.2.3. Diğer Varlıklara Karşı Yapılan Şükür (Görev ve Sorumluluk) ........ 34 

1.2.3. Şükrün, Onu Yapan Varlık Açısından Çeşitleri ...................................... 37 

1.2.3.1. Allah’ın (cc) Şükrü ......................................................................... 37 

1.2.3.2. İnsanların Şükrü ............................................................................. 39 

1.2.3.3. Diğer Varlıkların Şükrü .................................................................. 42 

1.3. Şükürle İlgili Kavramlar ............................................................................... 44 

1.3.1. İman Kavramı ....................................................................................... 45 



 xi

1.3.2. Hamd Kavramı ...................................................................................... 48 

1.3.3. Dua Kavramı ......................................................................................... 54 

1.3.4. Zikir Kavramı ........................................................................................ 57 

1.3.5. İbadet Kavramı ...................................................................................... 61 

B. KÜFÜR, KÜFÜR ÇEŞİTLERİ VE KÜFÜRLE İLGİLİ KAVRAMLAR 

2.1. Küfür Kavramı ............................................................................................. 65 

2.2. K-f-r Kökünden Türeyen Diğer Kavramlar ................................................... 68 

2.2.1. Kefûr Kavramı ...................................................................................... 69 

2.2.2. Küfûr Kavramı ...................................................................................... 71 

2.2.3. Keffâr Kavramı ..................................................................................... 72 

2.2.4. Küffâr Kavramı ..................................................................................... 73 

2.2.5. Kâfir Kavramı ....................................................................................... 73 

2.3. Küfür Çeşitleri ............................................................................................. 78 

2.4. Küfürle İlgili Kavramlar ............................................................................... 82 

2.4.1. İnkâr Kavramı ....................................................................................... 82 

2.4.2. Nankörlük Kavramı ............................................................................... 84 

2.4.3. Dalâlet Kavramı .................................................................................... 87 

2.4.4. Şirk Kavramı ......................................................................................... 91 

2.4.5. Nifak Kavramı....................................................................................... 95 

İKİNCİ BÖLÜM 

ŞÜKÜR - KÜFÜR KARŞILAŞTIRMASI 

2.1. Anlam Açısından Şükür-Küfür Karşılaştırması........................................... 100 

2.2. Sebepler ve Sonuçlar Açısından Şükür-Küfür Karşılaştırması .................... 104 

2.2.1. Şükrün Sebepleri ................................................................................. 104 

2.2.1.1. İman, Emir ve Sorumluluk ............................................................ 105 

2.2.1.2. İnsana Bahşedilen Nimetler .......................................................... 106 

2.2.1.2.1. Manevi Nimetler .................................................................... 108 

2.2.1.2.2. Maddi Nimetler...................................................................... 115 

2.2.1.2.2.1. İnsanın Yaratılışı ................................................................. 115 

2.2.1.2.2.2. İnsanın Vücudundaki Nimetler ............................................ 116 

2.2.1.2.2.3. İnsanın Hayatiyetinin Devamını Sağlayan Nimetler ............ 118 

2.2.2. Şükrün Sonuçları ................................................................................. 124 



 xii

2.2.2.1. Dünyevi Sonuçlar ......................................................................... 125 

2.2.2.2. Uhrevi Sonuçlar ............................................................................ 127 

2.2.3. Küfür ve Nankörlüğün Sebepleri ......................................................... 128 

2.2.3.1. Kibir ............................................................................................. 129 

2.2.3.2. İnat ............................................................................................... 135 

2.2.3.3. İstiğna .......................................................................................... 138 

2.2.3.4. Şımarıklık ..................................................................................... 140 

2.2.3.5. Ye’s (Ümitsizlik) .......................................................................... 141 

2.2.3.6. Kıskançlık - Haset ........................................................................ 143 

2.2.3.7. Öfke - Kin - Düşmanlık ................................................................ 147 

2.2.3.8. Azgınlık........................................................................................ 150 

2.2.3.9. Korku ........................................................................................... 151 

2.2.3.10. Hafife Alma - Alay Etme ............................................................ 153 

2.2.3.11. Heva - Şehvet ............................................................................. 160 

2.2.4. Küfür ve Nankörlüğün Sonuçları ......................................................... 163 

2.2.4.1. Dünyevi Sonuçlar ......................................................................... 163 

2.2.4.2. Uhrevi Sonuçlar ............................................................................ 167 

2.3. Örnekler Bağlamında Şükür-Küfür Karşılaştırması .................................... 169 

2.3.1. Kur’an’da Geçmiş Kavimlerin Küfür ve Şükürsüzlük Örnekleri .......... 169 

2.3.2. Kur’an’da Peygamberler ve Şükür Örnekleri ....................................... 179 

SONUÇ ............................................................................................................... 187 

KAYNAKLAR .................................................................................................... 191 

ÖZGEÇMİŞ ........................................................................................................ 200 

 



 xiii

KISALTMALAR 

 

a.g.e. : Adı geçen eser 
a.g.m. : Adı geçen makale 
A.Ü.E.F.Y. : Ankara Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Yayınları 
A.Ü.İ.F.D. : Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 
Ank. : Ankara 
as. : Aleyhisselam 
b.  : İbn 
B. : Basım, Baskı 
Bkz./bk. : Bakınız 
Bsk. : Baskı 
cc : Celle Celalühü 
C                          : Cilt 
Çev. : Çeviren 
DİA.                    : Diyanet İslam Ansiklopedisi 
Hz. : Hazreti 
İst. : İstanbul 
Mat. : Matbaa 
md. : Maddesi 
nşr. : Neşreden 
s. : Sayfa 
s.a.v. : Sallallahü Aleyhi ve Sellim 
sy. : Sayı 
T.D.K. : Türk Dil Kurumu 
TDVY. : Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları 
T.İ.B.K.Y. : Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları 
Thk. : Tahkik, şerh, hazırlayan 
Trc. : Tercüme 
ts. : Tarihsiz 
vb. : Ve benzeri 
Yay. : Yayınları 
 
 



 xiv

 
 



 1

GİRİŞ 

 
Âlemleri yaratan, idare eden, tüm canlıları türlü türlü nimetlerle rızıklandıran, 

her şeyi biz insanlara musahhar kılan, esirgeyip bağışlayan, hesap gününün yegâne 

hâkimi olan Allah’a (c.c.) şükürler olsun. Peygamberlerin sonuncusu yüce 

peygamberimiz Hz. Muhammed’e (s.a.v.)’e salât, onun ehl-i beytine, ashabına ve 

bütün müminlere selam olsun! 

 İnsan, düşünen, akleden, duyan, hisseden, irade sahibi bir varlıktır. Kur’an da 

akla hitab eden, hissi canlandıran, iradeye yol gösteren ilahi bir kitaptır. Yüce 

Kitabımız Kur’ân-ı Kerim, insanlar için bir hidayet kaynağıdır. İndiriliş amacı da 

yine insanları hidâyete ulaştırmak, hakkı hak olarak gösterip insanları ona 

inandırmak ve batılı da yine olduğu gibi gösterip, insanları ondan uzaklaştırmaktır. 

Kur’ân, İslam Dininin tartışmasız en temel kaynağıdır. Dinin doğru anlaşılması ve 

tatbik edilmesi, bu temel kaynağın doğru anlaşılması ve yorumlanmasına bağlıdır. 

Kur’ân’ı doğru anlamak ve doğru yorumlamak, geleneksel hale gelen bazı yanlış 

yorum ve anlayışlardan uzak objektif bir yöntemle, ayetler üzerinde düşünüp, onları 

akıl süzgecinden geçirerek araştırmak ve Kur’ân’a genel bir bakış açısı ile bakıp 

ilgili ayet ve kavramı, Kur’ân bütünlüğünde ele almaya bağlıdır. 

 Kur’ân’ın ana konularından bir bölümünü, insan, onun davranışları, ibadeti, 

inancı ve kişilik özellikleri oluşturur. İnsan, Kur’ân’ın hem muhatabı, hem de temel 

konusudur. Dolayısıyla Kur’ân’ın doğru anlaşılıp doğru yorumlanması, büyük önem 

arz etmektedir. Çünkü Allah yarattığını gayet iyi bilmekte, onun özelliklerine göre 

kanun ve kurallar koymakta, bunu da bize İlahî kitabında anlatmaktadır. 

Kur’an’ın anlaşılmasına yönelik kavram çalışmaları, Kur’an’ın anlaşılması 

amacıyla yapılan çalışmaların en önemlilerindendir. Çünkü her hangi bir konunun 

iyice anlaşılması için o konuyu teşkil eden temel kelimelerin etimolojik ve semantik 

anlamlarını bilmek gerekir. Kur’an sözcükleri üzerinde araştırma yapmak, 

sözcüklerin zaman içinde kazandıkları anlamları ya da yok olan anlamlarını tespit 

etmek, Kur’an-ı doğru anlamada önemli bir yer tutar.  



 2

 Kur’an; seçtiği ibarelerin yapısıyla, oluşturduğu cümlelerin kurgusuyla ve bu 

cümlelerde geçen kavramların anlam zenginliğiyle mana incelikleri içeren bir 

kitaptır. Bu inceliklere vakıf olunabilmesi için ise çok ciddi ve derinlemesine 

araştırma yapmak gerekmektedir. Bu düşünceden hareketle Kur’an ibarelerinin 

derinlemesine araştırılıp en ince ayrıntısına kadar vakıf olunması hedefi güden 

kavram araştırmaları ve konulu tefsir çalışmaları önem arz etmekte ve günümüzde 

sıkça başvurulan metot olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu yöntem, Kur’an’ın 

manasının anlaşılmasında kolaylıklar sağlamış ve sonucu müsbet manada etkileyen 

bir yöntem olmuştur. Bu yöntemle araştırmacılar Kur’an’da herhangi bir konu ile 

ilgili bütün ayetleri toplayarak, ilmi bir incelemeye tabi tutup, Kur’an’ın o konuya 

veya kavrama yaklaşımını ortaya koymuşlardır. 

 Bizim çalışmamızın konusu; Kur’ân-ı Kerim’de “şükür“ kavramı ile ilgili 

olup, şükrün en üst mertebesi olan iman ve imanın zıddı olan küfrün karşıtı olarak, 

şükrün incelenmesidir. Şükrün inanca etkisi başta olmak üzere, çeşitli disiplinler ve 

kavramlarla olan ilişkileri ve Kur’ân’ın bu alanlara dair açıklamaları üzerinde de 

durulmuştur. 

Şükür, Allah’ın vermiş olduğu nimetleri O’nun öngördüğü şekilde 

kullanmaktır. Bir başka deyişle her bir şeyin hakkı o şeyi yaratılış gayesine uygun 

olarak kullanmakla ödenir. İnsan ve cin dışındaki varlıklar zaten sünnetullah gereği 

yaratılış amaçları dışına çıkamazlar. Şuurlu bir varlık olan ve irade hürriyeti verilen 

insanın ise nimetler karşısında takındığı tavır, Rıza-ı İlahi dışına çıkabilmektedir. Bu 

bağlamda insanın, Allah’ın kendisine vermiş olduğu nimetlerin farkına varması ve o 

nimetler karşısında takındığı tavrı yeniden gözden geçirmesi gerekmektedir.  

İnsanın her şeyi, Allah’ın bir nimeti olduğundan şükür, insanın hayatının tüm 

safhalarında kendini göstermelidir. Bu kadar geniş kapsamlı bir konu çok dar bir 

anlamda değerlendirilip sadece dil ile “elhamdülillah” “çok şükür” diyerek şükür 

görevi yerine getirilmiş sanılmaktadır. Halbuki Müslüman olan, sorumluluğunu 

yerine getiren, Allah’ın emirlerine uyan ve O’na tam anlamıyla teslim olan, ancak 

şükretmiş sayılabilir. Konuyu böyle değerlendirdiğimizde şükür iman, şükürsüzlük 

de inkâr ve küfür olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu da konunun önemini bizlere 

göstermektedir. 



 3

Şükür, dinin ve hayatımızın vazgeçilmez unsurudur. İslam Dininin temel 

kaynağı Kur’ân bu konu üzerinde ziyadesiyle durur. Bu çalışmada biz de "Ş-K-R"  

kökünden gelen ve çeşitli türevleriyle Kur’ân’da yer alan, başka anlamlarının 

yanında imanla eş anlamlı, küfrün ise karşıtı olarak sunulan, şükür olgusunu 

araştırmaya ve bunlarla ilgili günümüze kadar yapılmış çeşitli açıklama ve yorumları 

aktarmaya, Kur’ân’ın rehberliğinde yeni açılımlar yapmaya çalıştık. Ayrıca dilden 

tefsire, hadisten tasavvufa, psikolojiden kelâm ve felsefeye kadar çeşitli alanlarla 

ilişki halinde olan bu kavramın söz konusu alanlarda nasıl anlaşıldığını araştırıp, 

ortaya çıkan bulguları, Kur’ân’ın ışığında inceleyip konunun daha iyi anlaşılmasına 

gücümüz oranında katkı yapmaya gayret ettik.  

Kur’an-ı Kerim’de bu konuda birçok ayet bulunmakta ve bu konu çeşitli 

bağlamlarda işlenmektedir. Kur’an, bizlere geçmiş kavimlerden örnekler sunmakta, 

onların nimetlere karşı şükürsüzlüklerini anlatmakta ve akıbetlerinin kötülüğünü 

haber vermektedir. Aynı şekilde önceki kavimlerden, inananlar ve peygamberlerin 

şükür örneklerini de bizlere sunmaktadır. Allah (cc) Kur’an’da bizlere vermiş olduğu 

nimetleri hatırlatarak, şükretmemizi istemekte ve nasıl şükredeceğimizi de 

göstermektedir. Kur’ân-ı Kerim, şükür konusunu, inanan insanların yüzleşmesi 

gereken bir olgu olarak görür ve inananların mutlaka şükrü, gerçek anlamda yerine 

getirmelerini ister. Hatta şükrü bazen imanla eş anlamda zikreder.  

İşte biz de bu çalışmamızda Kur’an-ı Kerim’de şükrün küfre karşıtlığını ve 

Kur’ân’ın bu alandaki yaklaşımlarını, ele almaya çalıştık.  Böylece hem şükrün hem 

de küfrün ilk bakışta anlaşılandan daha geniş bir çerçevede incelenmesi ve 

anlaşılması gerektiğini göstermeye çalıştık. 

Konunun kapsamını belirlemek açısından öncelikle şükür ve küfür 

kavramlarını lügat, ıstılah ve Kur’an perspektifinde semantik incelemeye tabi tuttuk. 

Bu bağlamda şükrün ve küfrün çeşitlerini ve bu kavramlarla anlam yakınlığı bulunan 

kavramları inceledik. Daha sonra da anlam, sebepler-sonuçlar ve örnekler 

bağlamında şükür-küfür karşılaştırması yaptık. Gayret bizden tevfik Yüce Allah’tan. 



 4

BİRİNCİ BÖLÜM 

A. ŞÜKÜR, ŞÜKÜR ÇEŞİTLERİ VE ŞÜKÜRLE İLGİLİ KAVRAMLAR 

1.1. Şükür Kavramı 

1.1.1. Lügat ve Istılah Manaları 

Arapça bir kelime olan şükür, ş-k-r kökünden masdar olup Kur’an-ı Kerim’in 

temel kavramlarından biridir. Bu kavram çeşitli türevleriyle Kur’an’da 75 yerde 

geçmektedir. 29 yerde isim 46 yerde fiil olarak geçip, isimler kimi yerde Allah’a 

kimi yerde insanlara nisbet edilmektedir. Fiiller ise çok çeşitli bağlamlarda gelip 12 

tanesi insanlara doğrudan veya dolaylı şekilde şükrü emir ve tavsiye etmektedir1. 

Şükür bazılarına göre de k-ş-r kökünden kalb yoluyla türemiştir2. 

Şükür kavramı sözlükte; ihsanı bilmek, yaymak, onu verene hamdetmek,3 iyilik 

edenin ve nimet verenin kadrini ve kıymetini bilip bunu izhar etmek yaymak4, 

yaptığı iyilikten dolayı kişiyi övmek5, nimete karşı iyilik yapmak6, Tanrı’ya duyulan 

minneti dile getirmek, mutlu bir olay ve durumdan ve yapılan bir iyilikten duyulan 

hoşnutluğu bildirmek7 anlamlarına gelmektedir. 

Ayrıca şükür, verilen nimetin karşılığını ödemek, nimet vereni 

mükâfatlandırmak8, iyiliği iyilikle karşılamak, görülen iyiliğe karşı memnunluk ve 

minnettarlık9, ihsanı bilip neşreylemek10 yani, Muhsin ve Mün’imin lutfettiği nimet 

                                                
1 Bkz. Abdülbaki, Muhammed Fuad, el-Mucemü’l-Müfehres, Daru’l-Mariye, Beyrut, 2002, s. 624; 

Ebu Şakra, Usame Kamil, Delilü’l-Mevzuat, Beyrut, 2001, s. 949; Naif, Muhammed Maruf, el-
Mu’cemü’l-Müfehres, Der’un-Nefais, Beyrut, 2000, s. 94,95,314. 

2 Fîruzâbâdî, Muhammed b. Yakub, Besairu Zevi’t -Temyiz, Mektebetü’l-Alemiyye, Beyrut, c.III, s. 
334. 

3 Halil b. Ahmed, Ferâhîdî, Kitâbü’l-Ayn Mu’cemün Lüğaviyyün Türasiyyün, (tertib: Dr. Davud 
Sellum vd.) Mektebetü Lübnan, Beyrut, 2004, s. 419. 

4 Zebidi, Muhammed Murtaza, Tacu’l-Arus bi Şerhi’l-Kamus, Mısır,III,  312. 
5 el-Cevheri, İsmail b. Hammad, es-Sıhah, Daru’l-Kitabi’l-Arabi, Kahire, 1956, II, 702. 
6 Cürcani, Seyyid Şerif, et-Ta’rifat, İstanbul, h.1300, s. 128. 
7 Türk Dil Kurumu, Türkçe Sözlük, Ankara, 1998, s. 2103. 
8  Maturidî, Ebu Mansur Muhammed es-Semerkandî, Te’vilatu Ehli’s-Sünne, thk. Fatıma Yusuf el-

Hıyemî, Beyrut, 2001, III, 9, IV, 146. 
9 Develioğlu, Ferid, Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lügat, Ank., 1986, s. 1202. 
10 İbn Sîde, Ebu’l-Hasen Ali b. İsmail el-Mursî, el-Muhkem ve’l-Muhîdu’l-A’zam,(thk: Dr. 

Abdulhamid Hendâvî) Daru’l-Kütübi’l-İlmi, Beyrut, 2000, VI, 680.  



 5

ve ihsanın kadir ve kıymetini bilip insanlara anlatmak, mün’imi methetmek ve 

yüceltmekten ibarettir11. Şükür nankörlüğün zıddı, küfranın mukabilidir.12. 

Istılahi manada şükür; Allah’ın (cc) nimetinin etkisinin kulun dilinde itiraf ve 

övgü olarak, kalbinde şahitlik ve muhabbet olarak, organlarında da itaat ve boyun 

eğme olarak ortaya çıkmasıdır. Bunun ilk yolu nimeti tanımaktır. Kul nimeti tanıdığı 

zaman nimetin sahibini de tanır. O’nu tanıyınca O’nu sevmeye ve O’nun hoşlanacağı 

şeyleri yapmaya niyet eder. Bu da insanı imana götürür. İmanın başı şükretmek ise 

küfrün başlangıcı örtmek ve inkâr etmektir. İşte bunun için Allah (cc) Kur’an’da 

iman ve İslamı şükür diye ifade etmektedir13. 

Şükür, bir anlamda kulun kendisini şükretmekten aciz görmesi, bunca nimete 

karşı tam manasıyla şükredemeyeceğini itiraf etmesidir. Şükür,  kişinin nefsini bir 

asalak gibi görmesi, nimete ehil görmemesi, kendi kesbiyle bu nimetleri 

kazanamayacağını idrak etmesidir. Şükür, nimeti görmeyip mün’imi görmektir. 

Şükür, mevcut nimeti korumak, fazlalaştırmak, elde olmayan nimeti elde etmeye 

yönelik eylemdir14. Şükür, Allah’ın verdiği nimetle Allah’a isyan etmemektir. Her 

türlü nimetin tek ve gerçek sahibinin Allah (cc) olduğunun şuuruna varmak ve bunu 

saygıyla ifade etmektir. Şükür, nimeti onu verene nisbet etmektir. İnsanın, şükre 

Allah’ın değil kendisinin ihtiyacı olduğu şuuruyla Allah’a (cc) memnuniyet ve 

minnettarlığını izhar etmesi ve onu övmekten lezzet duymasıdır. Şükür de bir 

nimettir, hatta nimetten de üstündür. Çünkü nimet fani, şükür bakidir15. 

Gazali şükrün tarifini yaparken üç durum üzerinde durur. Bunlar; ilim, hal ve 

ameldir. Birincisi ilimdir. Yani, nimetin bize verilen şey olduğunu, nimet verilenin 

bizler, nimet verenin de Allah (cc) olduğunu bilmektir. İkincisi haldir. Bu da 

marifetten sonraki huzurdur ve nimeti verene karşı sevgi besleme ve saygılı olma 

halidir. Üçüncüsü ise amel etmektir ki bu amel kalp, dil ve azalarla olur16. 

Dolayısıyla şükür, insanın nimeti, mün’imi ve kendisini tanıması, nimeti 

verene kalben saygı duyması, sözlü ve fiili olarak da karşılık vermesidir. Bedeni, 
                                                
11 İbn Manzur, Cemalüddin Muhammed, Lisanü’l Arab, Beyrut, ts. s. 423. 
12 Asım Efendi, Kamus Tercümesi, Cemal Efendi Matbaası, İst., 1886, II, 446. 
13 İzutsu, Kur’an’da Allah ve İnsan (çev. Süleyman Ateş), Yeni Ufuk Yay., İst. ts., s. 28,29. 
14 Bkz. Firuzâbâdî, Besair, III, 338. 
15 Nevirî, Şihabüddin Ahmed b. Abdülvehhab, Nihayetü’l-Erab fi Funûnihi’l-Edeb,III, 248. 
16  Gazâli, Muhammed b. Muhammed Ebu Hamid, İhya’ü Ulumi’d-Din, Beyrut 1989, IV, 157-162. 



 6

Allah’ın yasaklarından korumak ve emirlerine uygun işletmektir. Gözleri harama 

bakmaktan korumak, kulağı çirkin şeyleri dinlemekten korumak, dili kötü sözlerden 

korumak, ellerin harama uzanmaması, ayakların kötüye gitmemesi, tüm bu azaların 

şükrünü eda etmektir. Şükür mü’minin en önemli vasıflarındandır. İnanan sahip 

olduğu her şeyin Allah’ın (cc) ikramı olduğunu, Allah’ın yardımı olmadan 

elindekilere sahip olamayacağını bilir, gururlanmaz, şımarmaz ve kimseye 

zulmetmez. Şükür, hakka ittibadır, boyun eğmedir, itaattir, kulluktur. Şükür, saygının 

göstergesi, ahlakın ve fıtratın gereği, acziyetin ifadesidir. 

Şükrü, “İnsana bahşedilen duygu, düşünce, aza ve cevarihi yaratılış gayeleri 

istikametinde kullanmak” şeklinde tanımlamak mümkündür ki, şükür, kalple, lisanla 

ifa edilebileceği gibi bütün unsurlarla da yerine getirilebilir17. 

Şükür nimeti izhâr etmek olduğu gibi aynı zamanda nimette bir artma ve 

çoğalmayı ifade eder. Arap dilinde, şiddetli yağmur yağdığı zaman “iştekeratü’s 

sema”, meme sütle dolduğunda “iştekeratü’d darru”, bir ağaç filizlendiği zaman 

“şekîratü’ş şeceratü” denilir. Az yiyen ve tasarruflu olan hayvana da “şekur” denir. 

Gerek sözlük gerekse Allah’ın emrettiği şükrün anlamını düşündüğümüzde hepsinin 

ziyade ve artma anlamlarında olduğunu görürüz. Zaten şükür bir anlamda nimetin 

artmasını istemektir18. 

Şükrün yararı, onu yapanadır. Şükür, insana hem bu dünyada menfaat sağlar 

hem de insanın Allah (cc) katındaki değerini yükseltir. Nitekim Allah (cc) “Her kim 

şükrederse kendi iyiliği için şükretmiş olur. Kim de nankörlük yaparsa bilsin ki 

Rabbinin hiçbir şeye ihtiyacı yoktur ve O kerem sahibidir”19demiştir. Yine Kur’an-ı 

kerim’in birçok ayetinde; Allah’a şükreden, elindeki her türlü nimet ve imkânları, 

maddi ve manevi değerleri, sadece Allah’ın ihsanı olarak bilen, bundan dolayı 

Rabbine minnet ve şükran borcu olduğunu kabul eden, her zaman Allah’ı hamd, sena 

                                                
17 Gülen, M.Fethullah, Kalbin Zümrüt Tepeleri I, Nil Yay., İzmir, 2001, s. 135. 
18 El-İsfehâni, Rağıb Ebu’l-Huseyn, el-Müfredat fi Garibi’l-Kur’an, thk. Seyid Geylani, Beyrut, ts., s. 

176. 
19 Neml, 27/140 



 7

ve övgüyle anıp yücelten, O’na kulluk borcunu yerine getirmeye çalışan insanları 

Allah’ın övdüğü, onlara verdiği nimetleri artırma vadinde bulunduğu görülür20. 

İnsanın şükrü, Allah’ın yoluna uymaktır. Allah’ın yolu, insanın düşüncesini, 

davranışını ve hareketini yönlendirecektir. Yani insanın Allah’a şükrü, sadece dil ile 

teşekkürden ibaret değildir. İnsanın, davranışlarını hidayet noktasında 

değiştirmesidir. Böyle bir değişim insan hayatında meydana gelmezse Allah’ın lütuf 

ve nimeti kendisinde artmış olmayacaktır. Şükrün nimeti artırması demek; hidayet, 

muvaffakiyet, iç huzur ve ilahi himayenin artması demektir21. 

Şükür, yüce makamların en yücesidir. Tasavvufta en yüksek mertebe olan 

ubudiyet ve mahbubiyet mertebesinin dört esasından en büyük esası şükürdür22. 

Kur’an-ı Kerim şükrü yaratılışın neticesi olarak gösterdiği gibi kâinat da bu âlemin 

yaratılışının en mühim neticesinin şükür olduğunu göstermektedir. Çünkü kâinata 

dikkat edilse görülür ki; kâinatın teşkilatı şükrü netice verecek bir surette her bir şey 

bir derece şükre bakıyor ve ona yöneliyor. Güya şu yaratılış ağacının en mühim 

meyvesi şükürdür. Ve şu kâinat fabrikasının çıkardığı mahsulâtın en değerlisi 

şükürdür23. 

Tüm bu tanımlamalardan anlaşılıyor ki, şükrün en küçük noktadan en büyük 

daireye, en değersizden en değerliye çok geniş bir yelpazede anlaşılması 

mümkündür. Kimseye ve hiçbir şeye muhtaç olmadan, tüm nimetlerden müstağni bir 

yaşam sürmesi mümkün olmayan insanın, kendine yapılan iyilik ve bağışlara karşı 

gösterdiği tüm sözlü, fiili ve hissi tepkilerin olumlu olanları şükrü ifade etmektedir. 

İnsan kendisine yapılan ihsanı bilir, anlar ve onu izhar ederek anlatır. Acziyetini 

itiraf eder, nimetlere layık olmadığını gösterir. Kalbinde bir şükran ve minnet 

duygusu hisseder. Eğer şükrü Allah’a (cc) yapıyorsa onun bahşetmiş olduğu her şeyi 

gayeleri doğrultusunda kullanır. Rabbine itaat eder, ibadet eder, iman eder. Böylece 

şükretmiş, kendini temizlemiş24, üzerindeki nimeti ziyadeleştirmiş, içsel huzura 

ermiş, görevini yerine getirmiş, dünya ve ahiret saadetine ulaşmış olur. 

                                                
20 Bkz. Al-i İmran, 3/143-144, İbrahim, 14/7, Zümer, 39/7 
21 el-Behiy, Muhammed, Min Mefahimi’l-Kur’an fi’l Akide ve’s-Süluk, Mısır, 1973, s. 172. 
22 Nursi, Said, Mektubat, Ensar Neşriyat, İst., 1992, s. 367. 
23 Nursi, Mektubat, s. 364. 
24 eş-Şevkâni, Ali b. Muhammed, Fethu’l-Kadir, Dar-u İbn Hazm, Beyrut, 2000, s. 149. 



 8

1.1.2. Kur’an-ı Kerim’de Şükür Kavramı 

Şükür kavramı Kur’an-ı Kerim’de değişik kalıplarda yetmişbeş ayette 

geçmektedir. Bunlardan 4 tanesi mazi fiil, 35 tanesi muzari fiil, 7 tanesi emir fiil 

olmak üzere 46 tanesi fiil olarak kullanılmakta, 14 ism-i fail, 3 masdar, 2 ism-i 

mef’ul, 10 tane de mübalağalı ism-i fail olmak üzere 29 tanesi de isim olarak 

kullanılmaktadır25.  

Şükür kavramı ve türevlerinin Kur’an-ı Kerim’de geçtiği sayılar ve “ş-k-r” 

kökünden türeyen kavramlar ve özellikleri aşağıdaki tablolarda gösterilmiştir. 
 

Kur’an’da Şükür Kavramı 

Fiil olarak : 46 İsim olarak: 29 

Mazi: 4 İsm-i fail: 14 

Muzari: 35 Mübalağalı ism-i fail: 10 

Emir: 7 İsm-i mef’ul: 2 

 Masdar: 3 

 

Ş-k-r Kökünden Türeyen Kavramlar ve Sayıları 

Şükr: 1 - Masdar olarak kullanılmakta ve şükür emredilmekte. 

Şükûr: 2 - İkisinde de karşılık manasında kullanılmakta. 

Şâkir: 14  
 

- 4 tekil (bunlardan ikisi Allah’a, ikisi insana nispet 
edilmekte);  Allah’a nispet edildiği yerlerde Alîm ismiyle 
birlikte kullanılmakta.    
- 10 çoğul ( hepsi insanlar için kullanılmakta) 

Şekûr:10        (dördü Allah’a, altısı insana nispet edilmekte)      
Ğafur, Halim ve Sabbâr isimleriyle birlikte kullanılmakta. 

 
Kur’an’da şükrün mazi kalıbıyla kullanıldığı yerlerde kelime lügat anlamında 

kullanılmakta ve insanlara nisbet edilmektedir. Mesela Neml Suresinde: “Şükreden 

                                                
25 Bkz. Abdülbaki, Muhammed Fuad, el-Mu’cemü’l-Müfehres, Daru’l-Hadis, Kahire, 2001, s. 474-

475. 



 9

 ,ancak kendisi için şükretmiş olur, nankörlük edene gelince o bilsin ki (شَكَرَ)
Rabbimin hiçbir şeye ihtiyacı yoktur, O çok kerem sahibidir.”26 İbrahim Suresinde: 

“Hatırlayın ki Rabbiniz size: Eğer şükrederseniz (ْشَكَرْتُم) elbette size (nimetimi) 

artıracağım”27 buyrulmaktadır. 

Muzari kalıbında kullanıldığı yerlerde ise: daha çok ayet sonlarında “umulur ki 
şükredersiniz”, “şükretmeniz için”, “ne kadar az şükrediyorsunuz”, 

“şükretmiyorlar” gibi kalıplarda gelmektedir. Maide Suresinde: “Allah size 
ayetlerini açıklıyor. Umulur ki şükredersiniz”28. Araf Suresinde: “Doğrusu biz sizi 
yeryüzüne yerleştirdik ve orada size geçim vasıtaları verdik. Ne kadar da az 

şükrediyorsunuz”29 şeklinde geçmektedir. 

Şükür kelimesinin emir kalıbıyla geldiği yerlerde de bazen Allah’a (cc) bazen 

de nimetlere şükür emredilmektedir. Mesela, Bakara Suresinde: “O halde beni anın 

ki ben de sizi anayım bana şükredin (واشْكُرُولِى) sakın nankörlük etmeyin”30. Nahl 

Suresinde: “Artık Allah’ın size verdiği rızıktan helal ve temiz olarak yeyin, eğer 
(gerçekten) yalnız Allah’a ibadet ediyorsanız O’nun nimetine şükredin”31 şeklinde 

kullanılmaktadır. 

Kur’an-ı Kerim’de şükür kavramının ism-i fail olarak kullanıldığı yerlere 

baktığımızda: (شاكر) kelimesinin bazen Allah’a bazen peygambere bazen de insana 

nisbeti görülmektedir. (شاكرون - شاكرین) şeklinde çoğul olarak geldiği yerlerde ise 

nisbet, Peygamberlere ve insanlara yapılmaktadır. “Kim gönülden iyilik yaparsa 
karşılığını görür. Doğrusu Allah şükrün karşılığını verendir ve bilendir”32 ayetinde 

Allah’a (cc), “Şüphesiz biz ona doğru yolu gösterdik, ister şükredici olsun ister 
nankör”33 ayetinde insana, “(Allah) Ey Musa dedi: Ben sana verdiğim 

peygamberlikle ve sözlerimle seni insanlar üzerine seçkin kıldım. Sana verdiğimi al 
ve şükredenlerden ol”34 ayetinde ise peygambere nisbet vardır. 

                                                
26 Neml, 27/40 
27 İbrahim, 14/7 
28 Maide, 5/89 
29 Araf, 7/10 
30 Bakara, 2/152 
31 Nahl, 16/114 
32 Bakara, 2/158 
33 İnsan, 76/3 
34 Araf, 7/144 



 10

Mübalağalı ism-i fail kalıbında ise (ْشَكُور) kelimesi kullanılmaktadır. Bu kelime 

de bazen Allah’a bazen insana nisbet edilmektedir. “Andolsun ki Musa’yı 

mucizelerimizle gönderdik. Ona şöyle dedik; kavmini karanlıklardan aydınlığa çıkar. 

Onlara Allah’ın (felaket) günlerini hatırlat. Şüphe yok ki bunda çok sabırlı ve çok 

şükreden herkes için ibretler vardır”35 ayetinde olduğu gibi. Aynı zamanda “şâkir” 

iyiliğe, güzel hale ve varlığa şükreden anlamında, “şekûr” ise, kulun şükürden aciz 

olduğunu idrak etmesi veya kulun bütün gücünü, takatini, inanarak ve kabul ederek 

diliyle ve kalbiyle şükre harcaması anlamına gelmektedir36. Böyle bir şükür zor 

olduğu için Cenab-ı Allah “şekûr” kalıbını kullanarak “Ey Davud ailesi şükredin. 

Kullarımdan şükreden azdır”37 buyurmuştur. Bir başka tanıma göre “şâkir” elinde 

mevcut olan nimete şükredendir. “şekûr” ise elinde mevcut olmayan nimete 

şükredendir38. Yani “şekur”, sadece nimet karşısında değil sıkıntı ve bela karşısında 

da itaatle şükrünü ifade eden kimsedir. 

Kur’an-ı Kerim’de şükür, çok çeşitli şekillerde işlenmiştir. Bazen Allah’ın (cc) 

büyüklüğü, kudreti, insanlara olan ihsanı, akla hitab eden ayetleri açıklanmış ve 

insanlardan Allah’a karşı şükretmeleri istenmiştir. Bazen insanlara bahşedilen 

nimetler sayılmış, bu nimetlere karşı şükür istenmiştir. Bazen peygamberlerin 

şükründen örnekler verilmiş, bu peygamberlerin kavimlerinin küfürleri ve 

nankörlükleri anlatılmıştır. Bazen de şükredenlere verilecek mükâfatlar sayılmış, 

şükredenler övülmüş, şükretmeyenler yerilmiş ve akıbetleri hatırlatılmıştır. 

Kur’an’da şükür kimi yerde insanlara teşekkür, kimi yerde nimetlere şükür, 

kimi yerde Allah’a şükür, kimi yerde ibadet, kimi yerde itaat, kimi yerde de iman 

bağlamında ele alınmış ve şükrün kapsamının genişliği Kur’an’ın tümüne 

bakıldığında gözler önüne serilmiştir. 

Tüm bu anlatımlarla Kur’an-ı Kerim, şükrün, insanlığın ve kulluğun gereği 

olduğunu, Allah-insan, insan-insan ve insan-diğer mahlûkat arasındaki ilişkilerde 

şükrün ne kadar önemli bir yer işgal ettiğini muhataplarına göstermektedir. 

                                                
35 İbrahim, 14/5 
36  Kuşeyri, Ebu’l-Kasım Abdülkerim b. Hevazin, er-Risaletü’l-Kuşeyriyye fi İlm-i Tasavvuf, (haz. 

Süleyman Uludağ), Dergah Yay., İst., 1991, s. 315. 
37 Sebe, 34/13 
38 İbn. Kayyım, el-Cevziyye, , Sabredenler ve Şükredenler, (Trc. Zeynelabidin Tatlıoğlu), İst., 1989, s. 

176. 



 11

1.1.3. Hadislerde Şükür Kavramı 

Allah’ın (cc) Resul olarak seçtiği, kendisini en güzel bir şekilde eğittiği ve 

Kur’an’ın bir uygulayıcısı kıldığı Peygamberimiz (s.a.v)’in Kur’an’ın önemle 

üzerinde durduğu şükrü, hayatında en güzel şekilde uygulayan birisi olması 

muhakkaktır. Çünkü Hz. Aişe (r.a.)’ın ifadesiyle onun ahlakı Kur’an’dır39. Hz. 

Peygamber’in hayatının her alanında ve anında şükür anlayışıyla karşılaşmaktayız. 

Onun hayatına ve sözlerine baktığımızda her açıdan olduğu gibi şükür konusunda da 

bir model şahsiyet ve örneklik karşımıza çıkmaktadır. Zaten Kur’an-ı Kerim’de 

“Andolsun ki, Resulullah’ta sizin için, Allah’a ve ahiret gününe kavuşmayı uman ve 

Allah’ı çok anan kimseler için en güzel bir örnek vardır”40 buyrulmuştur. 

Ziyad (r.a.) şöyle demiştir. “Ben Muğire’den işittim şöyle diyordu: 
“Peygamber (s.a.v.) (gece) namaz kılmak için ayağı yahut iki baldırı şişinceye kadar 

ayakta dururdu. Kendisine: “Niçin böyle meşakkatle ibadet yapıyorsun” denilirdi de, 
Peygamber (s.a.v.) “ben şükreden bir kul olmayayım mı?” diye cevap verirdi”41. İşte 

Peygamberimiz bizlere böyle örnek olmuştur. 

Peygamberimiz şükre ne kadar iştiyaklı olduğunu, onu ne kadar arzuladığını 

dualarında da göstermektedir. O, şükür için Allah’tan yardım istiyor ve böylece 

insanın tek başına şükretmekten aciz olduğunu da bizlere gösteriyordu. İbn Abbas 

(r.a.) dedi ki: “Rasulullah (s.a.v.) dua eder ve şöyle derdi: “Rabbim bana yardım et, 
aleyhime yardım etme, bana zafer ver aleyhime zafer verme. İşleri lehime çevir, 
aleyhime tertip kurma. Bena hidayet et ve hidayeti bana kolaylaştır. Üzerime 

saldırana karşı bana yardım et. Ey Rabbim! Beni sana çok şükreden, seni çok 
zikreden kıl!”42 Yine Peygamberimiz(s.a.v.): “Allahım, seni anmam, sana 

şükredebilmem ve sana ibadetlerin en güzeliyle yönelebilmem için bana yardım 
et!”43 demiştir. 

Şeddat b. Evs(r.a.)’ten rivayet edildiğine göre Rasulullah(s.a.v.), namazlarında 

şöyle derdi: “Allah’ım senden işlerde sebata, doğruluğa ve kemale karşı gayret 

                                                
39 Müslim, “Müsafirun”, 139. 
40 Ahzab, 33/21 
41 Buhari, “Teheccüd”, 6; Müslim, “Sıfatü’l-Münafıkun”, 79-81; Tirmizi, “Salat”, 87. 
42 Tirmizi, “Dua”, 113 
43 Nesai, “Sehv”, 60. 



 12

istiyorum. Senden nimetlerine şükür, sana güzel ibadet etme gücü vermeni 
istiyorum.”44 

Ayrıca Peygamberimiz(s.a.v.), tüm nimetlere insanların dikkatini çekmiş ve 

bunlara karşı şükredilmesi gerektiği üzerinde durmuştur. Resulullah(s.a.v.): “Kim 

sabaha erdiği zaman: “Allah’ım benimle veya mahlûkatından herhangi biriyle hangi 

nimet sabaha ermişse bu sendendir. Sen birsin, ortağın yoktur hamdler sanadır, 

şükür sanadır” derse, o günkü şükür borcunu ödemiş olur. Kim de aynı şeyleri 

akşama erince söylerse o da o geceki şükür borcunu eda eder”45buyurmuştur. 

Peygamberimiz(s.a.v.), yine bize verilen nimetleri hatırlatarak: “İnsanın her bir 

eklemi için her Allah’ın günü bir sadaka vermesi gerekir”46 buyurmuşlardır. 

Bu nimetlerin şükrünün onları ikrar ve izhar etmekle başladığını gösteren 

sözlerinde Peygamberimiz(s.a.v.): “Allah’ın in’am ve ihsanını ikrar şükür, onun 

terki ise küfürdür”47. Yine Peygamberimiz(s.a.v.) zamanında halk yağmura 

kavuşmuş, bunun üzerine Resulullah (s.a.v.): “İnsanlardan bazısı şükrederek, bazısı 

küfrederek sabahladı. Bazıları: Bu Allah’ın rahmetidir dediler. Bazıları da gerçekten 

şu ve şu yıldızın gösterdiği doğru çıktı dediler”48 buyurmuşlardır. Yani bir olayı veya 

bir nimeti Allah’a (cc) nisbeti şükür, Allah’tan başkasına nisbeti küfür saymışlardır. 

Bir başka hadiste Peygamberimiz (s.a.v.): “Allah bir kuluna nimet verince kulunun 

üstünde o nimetin izini görmek ister”49 buyurmuştur. Görülüyor ki nimetin şükrü onu 

ikrar ve izhar etmektir. Yani nimetin Allah’tan geldiğini anlamak, bunu tasdik etmek 

ve bu inancımızı söz, fiil ve duygularımızla göstermektir. 

Peygamberimizden öğreniyoruz ki; şükrün göstergelerinden biri de secdedir. 

Çünkü o sevinçli bir hadiseyle veya sürur veren bir olayla karşılaşınca Allah’a 

şükretmek için secde ederdi50. Ve yine Rasulullah (s.a.v.) Sad suresinde secde etmiş 

                                                
44 Tirmizi, “Dua”, 23; Nesai, “Sehv”, 61. 
45 Ebu Davud, “Edeb”, 110. 
46 Buhari, “Sulh”, 11, “Cihad” 72; Müslim,”Zekat”, 56. 
47 Ahmed b. Hanbel, IV, 258-375. 
48 Müslim, “İman”, 126. 
49 Tirmizi, “Edeb”, 54 (Burada nimetin izinden kasıt şükürdür) 
50 Ebu Davud, “Cihad”, 174; Tirmizi, “Siyer”, 25. 



 13

ve şöyle buyurmuştur: “Davud (a.s.) tevbe olmak üzere secde etmişti. Biz de şükür 

olarak secde ederiz”51. 

Hadislere göre mü’min bu dünya hayatının her noktasında yaşantısına dikkat 

etmek zorundadır. Mü’minin ahlakı Kur’an ahlakı olmalı, karşısına çıkan her ne 

olursa olsun onu, mü’min gibi karşılamalı ve tüm adımlarını ona göre atmalıdır. 

Mesela, Peygamberimiz (s.a.v.): “Allah’a hamdederek başlanmayan her önemli iş 

bereketsizdir” buyurmuşlardır. Hamdle başlanan işin sonucu ne olursa olsun hamdle 

biter. Zira Peygamberimiz: “Mü’minin işine şaşarım. Gerçekten onun bütün işleri 

hayırdır. Bu mü’minden başka hiçbir kimsede yoktur. Kendisine varlık isabet ederse 

şükreder, bu onun için hayır olur. Darlık isabet ederse sabreder, bu da onun için 

hayır olur”52demiştir. Yine Hz. Peygamber: “Kim bir musibete uğrayınca sabreder, 

nimet verilince şükreder, kendisine zulmedilince affeder ve kendisi zulmedince 

istiğfar ederse….” Buyurunca ashabın, “onun hali nedir?” sorusuna “işte onlar 

korkudan emin olmuş ve hidayete ulaşmış kimselerdir”53 cevabını vermiştir. 

Görüldüğü gibi Peygamberimiz(s.a.v.) hayrı-şerri, zararlıyı-faydalıyı hep iyi 

görmüş, iyi karşılamış ve bize de bunu tavsiye etmiştir. Hatta “Allah hayrını dilediği 

kişiyi sıkıntıya sokar”54 buyurmuştur. Kendisine gelen sıkıntıları böyle karşılamıştır. 

İnsan, fıtratı gereği kötüyü istemez, kendisine zarar dokunmasını arzu etmez. Hep 

iyiyi ister, nimet ister, zenginlik ister. Şerre, kötülüğe, zarara ve mutsuzluğa razı 

olmak akıl kârı değildir. Fakat zarardan kaçınıp iyiliği isterken de ölçülü olmalıyız. 

Hz. Peygamber’in öğretisine göre şükredemeyeceğimiz iyiliğe karşı çok da iştiyaklı 

olmamalıyız. Bu konuda Peygamberimiz (s.a.v.) şöyle buyurmuştur: “Meryem oğlu 

İsa şöyle derdi: “Ey İsrailoğulları: Saf su için, karada biten yeşil sebzeleri ve arpa 

ekmeğini yiyin. Buğday ekmeğinden sakının. Çünkü siz onun şükrünü yerine 

getiremezsiniz”55. 

Hadislerde karşılaştığımız bir başka konu da insanlara karşı yapılan 

teşekkürdür. Peygamberimiz (s.a.v.) insanlar arası ilişkilere büyük önem vermiştir. 

                                                
51 Nesai, “İftitah”, 48. 
52 Müslim, “Zühd”, 64. 
53 İbn Mace, “Edeb”, 55. 
54 Buhari, “Merdâ”, 1. 
55 Malik b.Enes, Muvatta, “Sıfat-ı Nebi”, 27. 



 14

Zaten dinin namaz, zekât, selamlaşma, akraba ve komşu ile ilgili hükümleri hep 

toplum yapısını güçlendirmeyi amaçlamıştır. Bu konuda Peygamberimiz(s.a.v.) 

insanlara teşekkürü Allah’a yapılan şükre bağlamış ve: “İnsanlara şükr (teşekkür) 

etmeyen Allah’a şükretmez”56 buyurmuştur. 

Zikrettiğimiz tüm bu hadis-i şeriflerden anlaşıldığı gibi Peygamberimiz(s.a.v.) 

şükre çok önem vermiş, iman ve ibadetten, insanlara teşekküre kadar geniş bir 

çerçevede şükrü değerlendirmiştir. Bu bahsi yine Peygamberimizin şükre ne kadar 

değer verdiğini gösteren bir hadis-i şerifle bitirelim: Hz. Ömer ve Sevban (r.a.)’ın: 

“Hangi maldan servet edinelim ey Allah’ın Rasulü?” sorusuna 

Peygamberimiz(s.a.v.): “Siz zikreden dil ile şükreden bir kalbe sahip olunuz”57 

cevabını vermiştir. 

1.1.4. Tasavvufta Şükür Kavramı 

Tüm insanlığa yaşantısıyla örnek olan Peygamberimiz(s.a.v.), ömrü boyunca 

zâhidane bir hayat yaşamış, dünyaya değer vermemiş, elde ettiklerini infak etmiş, 

sıkıntılara sabretmiş, bulunduğu hiçbir durumdan şikâyet etmemiş, her durum 

karşısında şükrünü sürdürmüştür. Peygamberimizin dünyaya bakış açısını şu hadis-i 

şerif gayet güzel bir şekilde anlatmaktadır. Resulullah(s.a.v.) şöyle buyurmuştur: 

“Kimin himmet ve kaygısı dünya olursa Allah onun işini dağıtır, fakirliğini gözünün 

önüne koyar. O kimseye nasibinden fazla dünyalık verilmez. Niyet ve himmeti ahiret 

olanın işini Allah toplar ve gönlüne zenginlik verir. O arkasını dönse de dünya ona 

gelir”58. 

Sahabe de aynı şekilde dünyaya tamah etmemişler, zenginleri infakta yarışmış, 

şükretmiş, fakirleri de tevekkülle, sabırla, hatta şükürle zorlukları göğüslemişlerdir. 

Bunun en güzel örneği Ashab-ı Suffe’dir. İaşeleri Peygambere ait olan bu aşk ve ilim 

ehli insanlar, hayatlarını dine vakfetmiş, yokluğa ve açlığa peygamber sevgisiyle 

sabretmiş, Allah aşkıyla şükretmişlerdir. 

                                                
56 Tirmizi, “Birr”, 35; Ebu Davud, “Edeb”, 11. 
57 Ahmed b.Hanbel, V, 278; Tirmizi, “Tefsiru’s Sure”, 9; İbn Mace, “Nikâh”, 5. 
58 İbn Mace, “Zühd”, 5. 



 15

Tasavvuf ehlinden olan Râbiatü’l-Adeviyye’nin59 sabaha kadar namaz kılıp 

sabahleyin Süfyan’ın; bunu bize nasib eden Allah’a şükredelim demesine karşılık 

“öyleyse bugün oruç tutalım” demesi, tasavvuf ehlinin şükre bakış açısını 

göstermektedir. Nitekim mutasavvıflar şükrün rıza makamından daha yüce bir 

makam olduğunu, şükrün rızayı ve daha fazlasını içine aldığını söylemişlerdir60. 

Mutasavvıflar nezdinde de şükrün, çok geniş yelpazede bir karşılığı vardır. 

Nimete şükürden, fena fillaha kadar şükrün dereceleri vardır. Mesela İbrahim b. 

Edhem61 kendisine “Allah (cc): dua edin kabul edeyim62 buyuruyor, fakat bazen 

dualarımız kabul olmuyor” diyen birisine “Allah’ı biliyor ona itaat etmiyoruz, 

Rasulünü tanıyor sünnetine uymuyoruz, Kur’an okuyor onunla amel etmiyoruz. 

Allah’ın verdiği nimetleri yiyor şükretmiyoruz, inananlar için cennetin hazırlandığını 

biliyor ona talip olmuyoruz…”63 diye cevap vermiştir. Burada şükrün nimete karşı 

yapılan şey olduğunu görüyoruz. 

Hakiki şükrün takva olduğunu, yani Allah’ın kullarına emrettiği tüm ibadetler 

olduğunu64 söyleyenler olduğu gibi, avâmın şükrü: mün’imden gelen nimeti görür, 

ihsanından dolayı onu över, o nimetin gereğini yerine getirir, nimeti ikrar ve itiraf 

eder. Havassın şükrü ise: Nimetin durumunu görmez, önce mun’imi görür.65 diyenler 

de vardır. 

Mutasavvıfların şükre bakışlarını gösterme açısından yaptıkları bazı 

tanımlamalara değinecek olursak: Mesela Harraz66: “Şükür, nimeti vereni tanımak ve 

                                                
59 Rabiatü’l-Adeviyye (ks) velî hanımlardan biridir. Künyesi Ümmü’l-Hayr’dır. 94-95/716-718 

yıllarında Basra’da doğmuş, 135/752 tarihinde Kudüs’te vefat etmiştir. Rabia, büyük velîlerden 
Süfyân-ı Sevrî, Hasan-ı Basrî gibi zâtlarla aynı devirde yaşamıştır. (Bkz. Hülya Küçük, Semih 
Ceyhan, DİA. “Rabia el-Adeviyye” md. XXXIV, 381-382.) 

60 Firuzâbâdi, Besair, s.335. 
61 İbrâhim b. Edhem, Tâbiînin meşhûr âlimlerinden ve evliyânın büyüklerindendir. 96/714’ te Belh 

şehrinde doğup, 161/778’de Şam'da vefât etmiştir. İsmi, İbrâhim b. Edhem b. Mansûr, künyesi Ebû 
İshâk'tır. Nesebi hazret-i Ömer'e dayanır. Babası Edhem, Belh şehri pâdişâhıdır. (Bkz. Reşat 
Öngören, DİA. “İbrâhim b. Edhem” md. XXI, 293-294.) 

62 Ğafir, 40/60 
63  Attar, İbrahim Feridüddin, Tezkiretü’l-Evliya (trc.Süleyman Uludağ), Erdem Yay., İst., 1991, s.159. 
64 Bkz.Azime, Salih, el-Mustalahatu’l-Kur’aniyye, Beyrut, 1994, s. 240. 
65 Azime, el-Mustalahat, s. 242, 
66 Ebû Saîd el-Harrâz, Bağdat’ın büyük velîlerindendir. Dokuzuncu yüzyılda yaşamıştır. İsmi Ahmed, 

künyesi Ebû Saîd olup, Harrâz lakabıyla meşhur olmuştur. Tasavvufta ona tâbi olanların mensub 
olduğu yola Harrâziye denmiştir. Doğum tarihi bilinmemektedir. Bağdat'ta doğmuştur. 227/890 
senesinde orada vefât etti. Kabri Bağdat'tadır.(Bkz. Mehmet Demirci, DİA. “Ebu Said el-Harraz” 
md. X, 222.) 



 16

onun nimet ve ihsanını ikrar etmektir”.67 Demiştir. Rüveym b. Ahmed68: “Şükür, 

şükretmek için bedenin bütün gücünü sarfetmektir”69 demiştir. 

Kuşeyri70, meşhur mutasavvıfların şükür hakkındaki sözlerini topladığını 

söyleyerek şükür hakkında şunları söylemiştir: “Şakir vardır mevcut olana şükreder. 

Şakir vardır mevcut olmayana şükreder. Şakir vardır faydalı olana şükreder, şakir 

vardır zararlı olana da şükreder. Şakir vardır ihsana ve iyiliğe şükreder, şakir vardır 

belaya da şükreder”. Mutasavvıfların şükürle ilgili görüşlerini de şöyle sıralamıştır: 

“Şükür, nefsini nimete ehil görmemendir”. “Şükür, nimeti değil mün’imi görmektir”. 

“Herkesin şükrü yiyecek ve elbiseye, havassın şükrü de manadan kalbine varid 

olanadır”. “Şükür, Allah’ın nimetlerinden günaha götüren bir şeyi istememektir”.71  

Mutasavvıflar dille ve bedenle yapılan şükrü dikkate almışlar, dille şükrü, 

hayatlarının ayrılmaz bir parçası yapmak için virdler edinmişler ve kendilerine 

mahsus zikir çeşitleri geliştirmişlerdir. Bedenî şükürde ise; ibadetlere büyük önem 

vermişler, farzların yanında nafile olarak da namaz ve oruç gibi ibadetlere ağırlık 

vermişlerdir. Ayrıca bedenî şükrün bir başka çeşidi olan haramlardan uzuvları 

koruma hususunda da oldukça titiz davranmışlardır. Fakat mutasavvıflar kalbî şükre 

ayrı bir önem vermişler ve rabıtayı da bir nevi şükür olarak görmüşlerdir. Örneğin 

Hâkim et-Tirmizi72, şükrü; “Kalbini, nimet veren zata bağlamandır”73 diye tarif 

etmiştir. 

                                                
67  Kelâbâzi, Ebu Bekir Muhammed, Doğuş Devrinde Tasavvuf, (haz. Süleyman Uludağ), Dergah 

Yay., İst., 1992, s. 150. 
68 Rüveym b. Ahmed, Bağdat velilerinden olup künyesi Ebu Muhammed’dir. Cüneyd-i Bağdadi ve 

Ebu Said el-Harraz’ın çağdaşı ve arkadaşıdır. Doğum tarihi tam olarak bilinmemektedir. 303/915 
tarihinde Bağdat’ta vefat etmiştir. (Bkz. Salih Çift, DİA. “Rüveym b. Ahmed” md. XXXV, 273.) 

69 Kuşeyri, er-Risale, s. 315. 
70 Kuşeyrî, fıkıh, tefsir, hadis ve kelâm âlimi ve tasavvuf ehlidir. Asıl adı Abdülkerîm b. Hevâzin b. 
Abdülmelik b. Talhâ b. Muhammed Nişâbûrî’dir. Kuşeyrî diye meşhur olmuştur. Kuşeyrî, 986 / 376 
senesinde Türkmenistan sınırında bulunan İran’ın Küşan nâhiyesinde doğmuş, 1072 / 465 yılında 
Nişâbûr’da vefât etmiştir. (Bkz. Süleyman Uludağ, DİA. “Kuşeyri” md. XXVI, 473-474.) 

71 Bkz. Azime, el-Mustalahat, s. 241. 
72 Hakîm et-Tirmizî, Tirmiz’de doğup büyümüş olmasından dolayı “et-Tirmizî” nisbesiyle meşhur 
olmuştur.  Künyesi Ebû Abdullah’tır. Doğum ve vefatı hakkında kesin bir bilgi olmamakla beraber, 
210/825 yılından hemen sonra doğup 320/932 senesinde veya biraz öncesinde vefat etmiş 
olabileceği söylenebilir. (Bkz. Abdulfettah Abdullah Bereke, DİA. “Hakîm et-Tirmizî” md. XV, 
197-198.) 

73  Cami, Molla Nureddin, Abdurrahman b.Ahmed, Nefehatü’l-Üns min Hadarâti’l-Kuds, (sad. 
Abdülkadir Akçiçek), Sağlam Kitabevi, İst., 1981, s. 306. 



 17

Tasavvufta şükür, ubudiyet ve mahbubiyyet tarikinin dört esasından en 

üstünüdür74. Şükür makamı, rıza75, sabır, tevekkül, inabe76, tevazu77, sevgi, huşu78 ve 

reca79 makamlarını içine alır. Bütün bu makamlar, şükür makamının içinde 

toplanmıştır. Tasavvuftaki bazı makamlar bazılarını içine alır. Şükür makamı ise 

imanın tüm makamlarını içine almaktadır ve şükür, iman etmenin zorunlu bir sonucu 

olmaktadır80. 

1.1.5. Allah’ın İsimleri Olarak “Şâkir” ve “Şekûr” Kavramları 

Allah (cc) Kur’an-ı Kerim’de kendisini bazen kendine has isim ve sıfatlarla 

nitelemiş, bazen de insanlarda da bulunan sıfatlarla nitelemiştir. Bu ikinci kısma 

baktığımızda bunun birçok örneğini görürüz ki, bunlardan ikisi “şâkir” ve “şekûr” 

kavramlarıdır. 

Kur’an-ı Kerim’de iki yerde Allah (cc) kendisini “Şâkir” olarak81, dört yerde 

de “Şekûr” olarak nitelemiştir82. Aynı şekilde insanları da hem “şakir”,83 hem de 

“şekûr”84 olarak nitelediği yerler bulunmaktadır. 

Kur’an’da sürekli Allah’ın insanlara yaptığı iyilikler vurgulanır. Kendisine 

verilen bütün değerli ikramlar karşılığında insandan beklenen Allah’a karşı itaatkâr 

olması ve derin bir şükran hissi beslemesidir. Bu dünya hayatında insanın karşılaştığı 

tüm güzel şeyler, hayatını sürdürebilmesi için gerekli olan her şey, insana 

bahşedilmiş birer nimettir. İşte bütün bu nimetlere karşı şükür görevi insana 

verilmiştir. Allah(cc)’ın da insanların bu şükrüne, kendine has bir şükürle karşılık 

                                                
74 Nursi, Mektubat, s. 367. 
75 Rıza: Kalbin Allah’ın hükümleri ile sükûn bulması, Allah’ın kendisi için razı olduğuna ve tercih 

ettiğine muvafakat etmesi ve hiçbir şeyden şikâyetçi olmamasıdır. Bkz: Uludağ, Süleyman, 
Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyri Risalesi, Dergah Yay., 2003, s. 277. Ayrıca Bkz: Erginli, Zafer vd., 
Metinlerle Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kalem Yay. İst., 2006, s. 800.  

76 İnabe: Tevbe ve evbe ile aynı anlamdadır. Kulun günahlardan pişman olup dönmesidir. Bkz: 
Erginli, a.g.e., s. 1089.  

77 Tevazu: Hakka teslim olmak, insanlara şefkatle ve yumuşak davranmaktır. Bkz: Uludağ, a.g.e., s. 
235; Erginli, a.g.e., s. 1067. 

78 Huşu: Hakka boyun eğmektir. Kalbin Allah huzurunda büyük bir himmetle çarpmasıdır. Bkz: 
Uludağ, a.g.e., s. 233; Erginli, a.g.e., s. 392. 

79 Reca: İlerde husule gelecek olan, arzu edilen bir şeye karşı kalbin duyduğu ilgidir. Bkz: Uludağ, 
a.g.e., s. 222; Erginli, a.g.e., s. 335. 

80 Şatana, İlker, eş-Şükrü lillahi, Yeni Dünya Yay., İst., 1999, s. 26-28. 
81 Bkz. Bakara, 2/158; Nisa, 4/147 
82 Bkz. Fatır, 35/30,34; Şûra, 42/23; Teğabün, 64/17 
83 Bkz. Nahl, 16/121; İnsan, 76/3 
84 Bkz. İbrahim, 14/5; Lokman, 31/31; Sebe, 34/13,19; Şura, 42/33 



 18

vermesi, O’nun bir özelliği olarak Kur’an-ı Kerim’de anlatılmıştır. Bu karşılıklı 

şükürleşme, Allah ile insanlar arasında görülen olumlu tüm ilişkileri içine alabilecek 

ölçüde geniştir. İnsanın tüm iyilik ve ibadetlerini şükür, bunlara karşılık Allah’ın 

ihsanının bütününü de O’nun şükrü olarak görebiliriz. 

Allah (cc) Bakara suresinde: “…Her kim de gönlünden koparak bir hayır 

işlerse şüphesiz Allah “Şakir”dir (iyiliğin karşılığını verir) ve her şeyi bilir”85 

buyurmaktadır. Seyyid Kutup diyor ki: “Bu ifade aslında Allah o iyilikten hoşnut 

olur, onu sevapla ödüllendirir anlamlarına gelmektedir. Fakat müteşekkir olur deyimi 

bu somut anlam üzerine meltem rüzgârlarının ılık soluğunu, eksiksiz ilahi 

hoşnutluğun serinletici müjdesini üfler. İfade bu olağanüstü tatlılığı ile insana, kulun 

rabbine karşı takınmakla görevli olduğu nezaketini düşündürür. Öyle ya mademki 

Allah, hayır işleyen kuluna şükrediyor, teşekkür ediyor. Kul rabbine olan şükür ve 

hamd borcunu ödemek için acaba ne yapmalıdır?”86 

Mevdudi Nisa Suresi 147. ayetin tefsirinde “şâkir” kelimesini açıklarken diyor 

ki: “Arapça ‘da “şakir” kelimesi Allah kastedildiğinde Allah’ın kulun hizmetlerini 

kabul ettiği anlamına gelir. Kullar kastedildiğinde ise; kulun, verdiği nimetler 

karşılığında Allah’a şükrettiği anlamına gelir. Allah, kullarının kendi yolunda yaptığı 

hizmetlerin nitelik ve niceliğini çok iyi bilir ve hepsine hakkı olan karşılığı verir, 

hatta onların hak ettiğinin kat kat karşılığını da verir. Ayrıca Allah(cc), kullarının 

hizmette yaptıkları kusurları görmezden gelme konusunda çok halim ve affedicidir87. 

Allah (cc) kendisini “Şekûr” olarak da vasıflandırmıştır. “Eğer Allah’a güzel 

bir borç verecek olursanız, onu sizin için kat kat artırır ve sizi bağışlar. Allah 

“Şekûr”dur (şükrü kabul edip çok ihsan eden) Halim’dir”88. Kendini bu şekilde 

vasıflamakla kullarına olan cömertliğini, yaptıkları ibadetlere karşılık verdiğini 

anlatmaktadır. Yine kendisini “Şâkir” ve “Şekûr” diye vasıflandırmakla 

şükredenlere karşı sevgisini ve onların üstünlüğünü göstermektedir89. 

                                                
85 Bakara, 2/158 
86 Kutup, Seyyid, Fi Zılâli’l-Kur’an, I. 312-313,  Ayrıca bkz. Bakara 158. 
87 Mevdudi, Ebu’l A’la, Tefhimü’l-Kur’an, (trc.Heyet), İnsan Yay., İst., 2001, I, 422. 
88 Teğabün, 64/17 
89 Firuzabâdî, Besair, s. 335,336. 



 19

Allah’ın isimlerinden “Şekûr” demek: Yanında, kulların az olan amelleri artan, 

mükâfatları katlanandır. Allah’ın kullarına şükrü, onları bağışlamasıdır90. Allah’ın 

şükrü güzel övgü ve karşılık vermesidir.91 Allah’ın “Şekûr” olarak övülmesinin 

manası, muhtemelen yaratıkları O’na itaat etmeye teşvik etmektir. Bu itaat, ister az 

ister çok olsun; ta ki insanlar amelin çoğunu yapmak kendilerine ağır geldiğinde 

azını küçümseyerek terk etmesinler92. Çünkü Şekûr olan Allah az olan amele çok 

mükâfat verir. O mükâfatı da kat kat artırır. 

İnsanlar az veya çok iyilik yapmak için ne kadar çaba sarfederlerse Allah da 

onlara daha fazla iyilik nasib eder. Onların tüm iyi niyetlerine rağmen birtakım 

noksanları olsa bile Allah onları görmezlikten gelir. Onlar az veya çok, sermaye 

olarak ne kadar iyi amel getirirlerse, Allah onu artırır93. Bu yüce Allah’ın bir 

lütfudur. O, kullarına karşı şükrederken insanların birbirlerine karşı teşekkürü gibi 

veya Allah’a karşı olan azıcık teşekkürleri gibi değil, ölçüsüz, hesapsız şükreder, 

ihsan eder, bağışlar. “Kim bir iyilik işlerse onun sevabını fazlasıyla veririz. Şüphesiz 

Allah bağışlayan ve şükrün karşılığını verendir”94. “Allah onların mükâfatlarını tam 

öder ve şükrün fazlasını da verir. Şüphesiz O çok bağışlayan, şükrün karşılığını da 

bol verendir”95ayetleri bu gerçeği göstermektedir. 

Mevdudi, İsra Suresi 19. ayeti açıklarken Allah’ın şükrünü, memnuniyeti 

olarak açıklamıştır. Ayette: “Sizin çalışmanızdan, yaptıklarınızdan Allah 

memnundur” denilmektedir. Buradaki çalışmadan kasıt, bir kulun hayatta yerine 

getirdiği bütün amellerdir. Bu dünyada yapılmakta olan bütün insan eylemleri, sa’y 

olarak tanımlanır. Bu ayette geçen “meşkûr” olmak ise; bu eylemlerin Allah’ın 

yanında güzel görülmesidir. Eğer bu şükrü bir kul ederse, o, Allah’ın bir nimetine 

karşılık şükreder. Ama eğer Allah kulu üzerine şükrederse demek ki Allah o kulun 

yaptıklarından memnundur96. 

                                                
90  İbnü’l-Esir, Mecdü’d-Din Ebu’s-Sâdât, en-Nihaye fi Garibi’l-Hadis ve’l-Eser, Dar-u İhyâi’l-

Kütübi’l-Arabiyye, Kahire, 1963, II, 493. 
91 İbn Sîde, a.g.e., VI, 681. 
92 Beyhaki, Ebu Bekr Ahmed, el-Esma ve’s-Sıfat, Daru’l-İhya, Beyrut, ts. s. 70,71. 
93 Mevdudî, Tefhim, V, 278; Bkz. Şura, 42/23. 
94 Şura, 42/23 
95 Fatır, 35/30 
96 Mevdudi, Tefhim, III, 101; Bkz. İsra, 17/19. 



 20

Bazı Mutezile imamları Allah’ı “Şekûr” vasfıyla anmayı mecaz sayar ve derler 

ki: “Allah kendisine itaat edenlerin taatlerinden dolayı mükâfatlarını verdiğinden 

tevessüan bunu şükür saymıştır. Çünkü hakikatte şükür nimet verenin nimetini itiraf 

etmektir. Hamd şükür değil, zemmin zıddıdır. Şükür ise nankörlüğün, nimeti örtüp 

gizlemenin zıddıdır97. Dolayısıyla Allah’a (cc) bu tür sıfatları yakıştırmak uygun 

düşmez. Bunun için Kur’an’ın bu anlatımını Mutezile mecaz olarak açıklamıştır. 

“Şâkir” ve “Şekûr” kavramlarının insanlar için de kullanıldığını söylemiştik. 

Şekur kavramı, insanlar için kullanıldığında; çok şükreden, bütün gücünü şükretmeye 

harcayan, kalbi, dili ve diğer organları ile hem itikat hem itiraf, hem çalışmakla ve 

çoğu zaman da şükür ile meşgul olan kimsedir. Şekur, şükürden kendini aciz gören 

kimsedir. Şakir, bağış ve ihsana şükreden, şekur ise belaya da şükredendir. Şakir, 

verilince şükreden, şekur ise verilmeden şükreden kimsedir. Şakir, faydası dokunana 

şükrederken, şekur engel olana da şükreder98. Allah’ın (cc) kula şükretmesi ise; 

kulun yaptığı itaatı kabul etmesidir99. 

Allah (cc) Kur’an-ı Kerim’de zikretmiş olduğu sıfat ve isimleri aracılığıyla 

bizlere nasıl davranacağını açıklamakta, özelliklerimizin ve eksikliklerimizin neler 

olduğunu da yine bize göstermektedir. Bazı vasıfları kendine nisbet etmekle bizlere, 

erdeme, güzele ve iyiye nasıl ve hangi yollarla ulaşabileceğimizi göstermektedir. Bir 

şeyin en yüksek mertebesini kendisinde göstermekle, insanlara güçleri nisbetinde o 

yüksek mertebeye bakıp ondan ilham alarak ve o doğrultuda bir hayat sürmelerini 

öğütlemektedir.  

İnsan için yüce hedefler hep vardır. İnsanın ufku ileriye dönük hep açıktır. 

Belki de Allah’(cc)ın kendisini bu şekilde isimlendirmesinin sebebi, insan o hedefe 

bakarak hep çalışsın, gayret etsin, Allah’ın sevdiği ve hoşnut olduğu niteliklere sahip 

olarak O’na kavuşsun iradesidir. Şekera kökünden türeyen kavramların sayıları 

aşağıdaki tabloda gösterilmiştir. 

                                                
97 el-Eş’ari, Ebu’l-Hasen, Makalâtü’l-İslamiyyin, (nşr. Helmut Ritter), Wierbaden, 1980, s. 536. 
98 Cürcani, et-Tarifât, s. 128; Kuşeyri, er-Risale, s. 174,175; Firuzâbâdî, Besair, s. 337. 
99 Cürcani, et-Tarifât, s. 128; Kuşeyri, er-Risale, s. 174. 



 21

1.2. Şükür Çeşitleri 

Şükrün değişik açılardan birçok çeşidi vardır ve şükür çeşitlerini değişik 

başlıklar altında incelemek mümkündür. Nitekim şükür, değişik çalışmalarda çeşitli 

sınıflamalara tabi tutularak incelenmiştir. Biz de bu çalışmamızda şükrü, önce 

yapılışı bakımından sonra onu yapan bakımından sonra da kendisine şükredilen 

bakımından ele alacağız. Ayrıca bu başlıkların her birini de alt dallara ayırıp 

inceleyeceğiz.  

1.2.1. Şükrün Yapılışı Açısından Çeşitleri 

Şükrün anlam alanı çok geniş olduğu gibi yapılış çeşitleri de çok farklılık 

arzetmektedir. O kadar ki; varlıkların her hareket çeşidinde şükrün yapılış şekillerine 

birer örnek çıkarmak mümkündür. Fakat bu çeşitleri incelemek için belirli başlıklar 

altında toplamak zorunludur. Onun için biz de tüm bu şükrün yapılış çeşitlerini 

içinde toplayabilecek şekilde kapsamı geniş olan şu üç başlık altında bu çeşitleri 

incelemeyi uygun gördük: 

1.2.1.1. Kalple Yapılan Şükür (Kalbî Şükür) 

Allah (cc) Kur’an-ı Kerim’de “Allah, sizi annelerinizin karnından hiçbir şey 

bilmez olduğunuz halde çıkardı. Size işitme duyusu, gözler ve kalpler verdi ki, 

şükredesiniz”100 buyurmaktadır. Yine Kur’an’da şükür emredilmiş ve ifa vasıtaları 

gösterilmiştir. Ayetlerde bu vasıtaların kalb, düşünce, dil ve diğer bazı azalar 

olduğunu görmekteyiz. Bu azaların kendileri hem birer nimet hem de şükre 

vasıtadırlar101. 

Kur’an bizlere kalbin bir öğüt alma aracı102, anlama aracı103 olduğundan, 

takvasından104, hidayet verilen bir şey105 ve vahye mekân106 oluşundan 

bahsetmektedir. Tam bir imanla dolu107, selim108, münib109, kalpler gibi, mütekebbir, 

                                                
100 Nahl, 16/78 
101 Sabuni, Safvetü’t-Tefasir, II, 137. 
102 Kaf, 50/37 
103 Hac, 22/46 
104 Hac, 22/32 
105 Teğabün, 64/11 
106 Bakara, 2/97 
107 Bakara, 2/260; Ali İmran, 3/126; Enfal, 8/10; Ra’d, 13/28; Nahl, 16/106 
108 Şuara, 26/89; Saffat, 37/84 
109 Kaf, 50/33 



 22

cebbar110, günahkâr111, zikirden gafil112, anlamaz113, hastalık ve düşmanlık yeri114, 

mühürlenmiş115 kalpleri de anlatmaktadır. Ayrıca münafıkların hastalıklı116 ve iman 

yerleşmemiş117 kalplerini, kâfirlerin korku dolu118, anlamaz119, sert,  katı120, kapalı121, 

kilitli122, perdeli123 ve hasta124 kalplerini, yergiyle, mü’minlerin ise; kinden 

arınmış125, sekinetli126, re’fet ve rahmetli127 ülfet ve ünsiyet sahibi128, Allah’a bağlı129 

ve O’nun zikriyle huşuya kapılan ve titreyen130 kalplerini övgüyle zikretmiştir. 

Kıyamet gününde bizlere fayda sağlayacak olan kalp, kirli, paslı131, inkârcı132, 

Allah (cc) anıldığında sıkılan133, şüphe içinde olan134 değil küfür ve nifak 

hastalıklarından korunmuş, sağlam ve temiz bir kalptir135. Allah’a inanan kimsenin 

kalbi sahibini hidayete ve doğru düşünceye ulaştırılır136. Kalbi zikirden gafil olarak 

kendi hevasına ve nefsine tabi olan kimsenin işlerinin batıl, günlerin de boşa geçmiş 

olacağı kesindir137. 

                                                
110 Ğafir, 40/35 
111 Bakara, 2/283 
112 Kehf, 18/28; Zümer, 39/22 
113 En’am, 6/25; Tevbe, 9/127; İsra, 17/46; Kehf, 18/57 
114 Ahzab, 33/32; Bakara, 2/204 
115  Bakara, 2/7; Nisa, 4/155; En’am, 6/47; Araf, 7/100,101, Tevbe, 9/87; Yunus, 10/74; Nahl, 16/108; 

Rum, 30/59; Casiye, 45/23; Muhammed, 47/16 
116 Enfal, 8/49 
117 Al-i İmran, 3/167; Maide, 5/41; Tevbe, 9/64-77; Fetih, 48/11 
118 Ali İmran, 3/151; Enfal, 8/12; Ahzab, 33/26; Haşr, 59/2 
119 Araf, 7/179 
120 Bakara, 2/74; Maide, 5/13; Kehf, 18/57; Fussilet, 41/5 
121 En’am, 6/25; İsra, 17/46; Kehf, 18/57; Fussilet, 41/5 
122 Muhammed, 47/24 
123 Bakara, 2/88; Nisa, 4/155 
124 Bakara, 2/10; Maide, 5/52; Tevbe, 9/125; Hac, 22/53 
125 Tevbe, 9/15; Haşr, 59/10 
126 Fetih, 48/4 
127 Hadid, 57/27 
128 Ali İmran, 3/103; Enfal, 8/63 
129 Enfal, 8/11 
130 Hadid, 57/16; Enfal, 8/2; Hac, 22/35 
131 Mutaffifin, 83/14 
132 Nahl, 16/22 
133 Zümer, 39/45 
134 Tevbe, 9/45 
135 Şura, 26/89 
136 Teğabün, 64/11 
137 Konyalı, Mehmet Vehbi, Hülasatü’l-Beyan Fi Tefsiri’l-Kur’an, İst., 1996, VIII,  3116. 



 23

İmanın mekânı kalptir138. Sorumluluk kalpten işlenen fiillerdendir139. Yani 

insan isteyerek yaptığı hareketlerden sorguya çekilecektir; hataen yaptıklarından 

değil. Şükrü ifa etmenin çeşitlerinden biri de kalple şükürdür. Kalple şükür, 

mün’imin nimetini düşünmek, tasavvur etmek140, onun kadrini bilmek ve onu verene 

ta’zim ve hürmet göstermektir141. Kalp ile şükür, in’am edicinin nimetini saygı ile 

itiraf etmektir142. 

İnsan kendisine verilen nimetlerin tümünün Allah (cc) tarafından verildiğine 

inanır, malıyla, canıyla, ailesiyle, sıhhatiyle, bedeniyle Allah’a ait olduğunu kabul 

eder, tüm bunların kendi kesbinin değil de Allah’ın bağışı sonucu kendisine 

verildiğini, aslında bunlara sahip olacak gücünün olmadığını, bunları hak edecek bir 

şey yapamadığını idrak ederse, kalbî şükrü yerine getirmiş olur. Zaten Allah (cc): 

“Sizde nimet adına ne varsa hepsi Allah’tandır”143 buyurmaktadır. Bu inanç insanı 

tüm esmasıyla Allah’a, O’nun peygamberlerine, kitaplarına, meleklerine, ahirete ve 

her şeyin O’nun mülkünde, bilgisi dâhilinde olduğuna inanmaya götürür. Yani 

diyebiliriz ki kalbin şükrü tam ve yakînî bir imandır. Şükreden bir kalp mü’min bir 

kalptir. İnancın olmadığı bir kalbe de nankörlük ve küfür hâkimdir. 

İnsanlar, kulakları ile Allah’ın ayetlerini dinlemeli, gözleri ile ilahi kudretin 

eserlerini seyretmeli, akıllarıyla Allah’ın kudret ve büyüklüğünü düşünmeli, 

kalpleriyle de manevi bir zevk içinde tevhid ve tesbihe devam etmek suretiyle 

şükretmelidir. Çünkü bu azaları veren ancak şükre layık olandır144. 

Kalbî şükür, nimet verene nimetin kendisinden geldiğini bildirmektir. Bu 

yönde bir irade gösterisidir. Hem şükür içinde, safi bir iman var, halis bir tevhid 

bulunur. Çünkü bir elmayı yiyen ve “Elhamdülillah” diyen adam, o şükür ile ilan 

eder ki “O elma doğrudan doğruya Dest-i Kudret’in yadigârı ve doğrudan doğruya 

hazine-i rahmetin hediyesidir” demesi ile ve itikad etmesi ile her şeyi O’nun dest-i 
                                                
138 Hucurat, 49/7 
139 Bakara, 2/225; Ahzab, 33/5 
140 Firuzabâdî,, Besair, III, 334. 
141 İsfehani, el-Müfredat, s. 266 
142 Nahl, 16/53 
143 Nahl, 16/53 
144  Taberi, Ebu Cafer Muhammed b. Cerir, Camiu’l-Beyan an Te’vili Âyi’l-Kur'an, Mısır, 1968, XIV,  

93. 



 24

kudretine teslim ediyor ve her şeyde rahmetin cilvesini bilir. Hakiki bir imanı ve 

halis bir tevhidi, şükür ile beyan ediyor145. 

Sûfilere göre kalbî şükür; ihsan makamında bulunurken kalbi muhafaza etmek 

suretiyle îtikaf yapar gibi edebe riayet ederek gerçekleşen şükürdür146. Allah’a karşı 

olan hürmet halini muhafaza etmek suretiyle yine O’nun tecellileri karşısında mâsivâ 

alakalarından soyutlanmak şeklinde gerçekleşen şükürdür147. Bu şükür, bir an bile 

Allah’ı (cc) anmaktan gâfil olmamakla yerine getirilebilir148. 

Kalbin şükredebilmesi için oraya imanın yerleşmesi lazımdır. Sadece bilmek 

yeterli değildir. Bilinenlerin kalb ile tasdik edilmesi şarttır. İnsanın kurtuluş sebebi 

olan iman, kalb ile tasdik, dil ile ikrardan ibarettir149. 

Kur’an’ın kalp anlatımı ve kalbin işlevlerine bakıldığı zaman görülüyor ki kalp 

sadece hayatiyeti devam ettirmeye yarayan bir organ değildir. Kalp vücutta başlı 

başına bir merkez teşkil etmektedir. İnsan vücudunda üç tane merkez vardır, birincisi 

beyin, ikincisi sinir sistemi, üçüncüsü de kalptir. İnsanın duyguları ve içinde 

bulunduğu psikolojik durum bedenindeki organları ve fonksiyonlarını etkiler. Sevgi 

halinde göğsümüzde bir sıcaklık hissederiz. Ayrılıkta kalp bölgesi cendere gibi 

sıkılır. Sevdiği ile baş başa konuşan kimse açlık hissetmez, bütün bunlar beyin ve 

sinir sisteminin fonksiyonu değil, kalbin fonksiyonu olarak açıklanmıştır150. Tabi 

burada bahsedilen kalp vücuttaki et parçası değil insanın vicdan, akıl ve duygularını 

yansıtan manevi tarafıdır. 

Kalbin Allah’a şükredebilmesi insan için büyük bir nimet, kalbin sağlığı için 

dolayısıyla insanın sağlığı için çok önemli bir icraat olduğu, Kur'an’ın, zikreden ve 

zikirden gafil olan kalplerin tasvirinde açıkça görülmektedir. Şükreden bir kalp, 

insanın dünya ve ahiret saadetine bir vesiledir. Peygamberimizden (s.a.v.) gelen şu 

rivayetler bunu açıkça göstermektedir. Hz. Ömer(r.a.): “Ey Allah’ın Rasulü hangi 

maldan edinelim” diye Peygamberimiz’e sordu. Bunun üzerine Peygamberimiz: 
                                                
145 Nursi, Mektubat, s. 366. 
146  Bkz. Herevi, Abdullah b. Muhammed el-Ensari, Menazilü’s-Sâirîn, Matbaatü’s-Sade, Mısır, 1908, 

s. 21. 
147 Bkz. Attar, a.g.e., s. 553. 
148 Bkz. Kuşeyri, Letaif, II, 335 
149 Razi, Muhammed b. Ömer Fahruddin, et-Tefsiru’l-Kebir, Beyrut, ts. XXIII, 114. 
150 Bkz. Nurbaki, Haluk, Kur'an-ı Kerim’den Ayetler ve İlmi Gerçekler, İst., ts. s. 284-295. 



 25

“Her biriniz şükreden bir kalp, zikreden bir dil, ahiretinize yardımcı olacak mü’mine 

bir kadın edinsin” buyurdu. İbn Abbas(r.a.)’tan gelen başka bir rivayette: 

Peygamberimiz (s.a.v.) şöyle buyurmuşlardır: “Dört şey vardır ki bunlar kime 

verilirse ona dünya ve ahiretin en hayırlısı verilmiştir. Birincisi, şükreden bir kalp, 

ikincisi, Allah’ı (cc) zikreden bir dil, üçüncüsü, musibete karşı sabreden bir beden, 

dördüncüsü, nefsi ve malı konusunda kocasını günaha düşürmeyen bir kadın”151. 

Netice olarak diyebiliriz ki kalp ile şükür, şükrün yapılış şekillerinden birisidir. 

Varlığımızla ve bize verilen nimetlerle Allah’a borçlu olduğumuzun bilincinde 

olmak ve buna sağlam bir itikatla inanmaktır. Bu inancı dille dışa yansıtma ve bu 

söylemimizin gerçekliğini tüm bedenimizle işleyeceğimiz fiillerle gösterme de 

şükrün diğer çeşitleridir. Yani kalpteki imandan, dildeki ikrara, ibadet ve amelden, 

masiyetten kaçınmaya kadar her şey şükür kapsamındadır. Şükür içinde 

değerlendirilebilir. 

1.2.1.2. Dil İle Yapılan Şükür (Sözlü Şükür) 

Bu çeşit şükre lugavi şükür de denmektedir. Dil ile şükür demek nimet verenin 

nimet verici olduğunu itiraf etmek ve O’na diliyle medh ve senada bulunmak 

demektir152. Dil ile şükür, nimet sahibini anmak, O’nu övmek ve O’nun nimet sahibi 

olduğuna iman etmekle bunu da kelime-i tevhid ve şehadetle ilan etmekle olur ki, bu 

noktada imanla birleşir. Bu basit bir teşekkür değildir. Dil ile şehadet getirmek, dil 

ile doğru sözlü olmayı, Kur’an’ı tasdik etmeyi ve okumayı, İslam’ı anlatmayı, 

Allah’ı çokça zikretmeyi ve buna benzer dil ile yapılan bütün kulluk görevlerini 

yerine getirmeyi gerektirir. 

Dil ile şükür, kişinin karşılaştığı her durumdan memnun olması ve bu 

memnuniyeti izhar etmesi ve Allah Teala’yı güzel bir şekilde, çokça hamdle 

övmesidir. Bir rivayette şöyle denilmiştir: “Resulullah(s.a.v.) bir adama “nasıl 

sabahladın?” diye sordu adam: “Hayır içinde” dedi. Resulullah(s.a.v.) aynı soruyu 

bir daha sordu ve aynı cevabı aldı. Üçüncü seferde adam: “Elhamdülillah, Allah’a 

                                                
151 İbn Mace, “Nikah”, 5; Ahmed b. Hanbel, V, 278,282,366; Tirmizi, “Tefsiru’s-Sure”, 9 
152 Isfahâni, el-Müfredât, s.266. 



 26

şükürler olsun hayır içinde” diye cevap verince, Allah Resulü: “Senden söylemeni 

istediğim işte bu idi” dedi” 153. 

Gerçek manada şükrün gerçekleşebilmesi için, nimet vereni anmak ve onu dil 

ile övmek gerekmektedir. Verilen nimet karşısında ve yapılan bir iyilik karşısında, 

insanın tepkisiz kalması zaten düşünülemez. İnsanın karşılaştığı her yeni nimet, onu 

sevindirir, mutlu eder. Bu sevinci izhar etmek de insanın doğası gereğidir. 

Şükür, bir başka açıdan üçe ayrılmaktadır: Birincisi: Bilgiye dayalı olan ki bu 

da Allah’ın zatı ve fiillerini tanımakla olur. İkincisi: Allah’ın mükâfatları ve 

nimetleriyle alakalı olan şükürdür. Üçüncüsü ise: Allah’ı tanımakla meydana gelen 

davranışlarla yapılan şükürdür ki, bunun bir bölümü de dil ile yapılan şükürdür154. 

Dolayısıyla dil ile yapılan şükür, bir davranış şeklidir. Bunun da birçok şekilleri 

olabilir. Dil ile şükür, tehlil, tesbih, tahmid gibi şeylerle olur155. Dil ile şükür, nimeti 

itiraf etmektir. Allah’ın fazlını izhar ve şükür niyetiyle nimeti anlatmaktır. Tahmidle 

Allah’a karşı şükrü izhar etmektir. Allah’tan razı olduğunu göstermektir156. 

 “Rabbinin nimetine gelince onu minnet ve şükranla an”157 ayetiyle Yüce 

Allah bu çeşit şükrü, Peygamberimiz(s.a.v.)’e hitaben bizlere emretmiştir.  Hz. 

İbrahim vasıtasıyla da, bir nimet olan kurbanları keserken dilimizle Allah’ın adını 

anmamızı ve onu hatırlamamızı bizlerden istemektedir ve şöyle buyurmaktadır: 

“…Allah’ın kendilerine rızık olarak verdiği hayvanları belli günlerde kurban 

ederken O’nun adını ansınlar”158. “Biz her ümmet için kurban kesmeyi ibadet olarak 

emrettik ki, Allah’ın kendilerine rızık olarak verdiği hayvanların üzerine O’nun adını 

ansınlar”159. 

Kur’an-ı Kerim’de bizlere, şükür için dilleriyle Rablerine hamd edenlerden 

birçok örnek verilmektedir. Bazen bu, mü’minlerin özelliği olarak sayılmaktadır160. 

                                                
153 Beyhaki, Ebu Bekr Ahmet, Şuabu’l-İman, tah. Muhammed Sait el Biryuni, Beyrut, h.1413, s.4448. 
154 Bkz. Giese, Alma, The Encyclopedia of Islam, Leiden, 1996, IX, 497. 
155 Shad, Abdul Rahmad, Dos And Do Nots in Islam, Lahore (Pakistan) ts. s. 209. 
156 Hıceb, Kamile Envar Muhammed Sâbir, Eş-Şükrü fi’l-Kur’an, Daru’l-Afakı’l-Arabiyye, ts. s. 275-

276. 
157 Duha, 93/11 
158 Hacc, 22/28 
159 Hacc, 22/34 
160 Secde, 32/15 



 27

Kur’an, bazen meleklerin hamdinden bahsetmekte161, bazen peygamberlerin, bazen 

de cennetliklerin şükür izharı olan hamdlerini162 anlatmaktadır. Aynı şekilde Kur’an-

ı Kerim’de İbrahim (a.s.)’ın163 Nuh (a.s.)’ın164, Davud ve Süleyman (a.s.)’ın165 

hamdleri bizlere örnek olarak sunulmakta, bazı yerlerde de Peygamberimiz’e (s.a.v.) 

Allah’ı hamdetmesi emredilmektedir166. 

Şükrü ifa etmenin bir çeşidi olan dil ile şükür, Allah’ın (cc) emrettiği biz 

mü’minlerin de yapması gereken bir davranıştır. Fakat şükrün ilk adımı, başlangıcı 

ve nimeti izhar etmenin, mün’imi övmenin en önemli yolu olan dil ile şükür, yegâne 

şükretme yöntemi değildir. Çünkü şükrün kapsamı o kadar geniştir ki, sebepleri, 

sonuçları ve yapılış çeşitleri itibariyle insanın tüm hayatını içine alabilir. Onun için 

dil ile şükür bahsinde bu kadar sözle iktifa edip, şükrün diğer yapılış şekillerine 

geçelim. 

1.2.1.3. Bedenle Yapılan Şükür (Fiili Şükür) 

İnsanın bedeniyle şükretmesi demek, bir bütünlük içinde tüm bedenle yaptığı 

fiiller olabildiği gibi, tek tek her uzvun kabiliyeti ölçüsünde, gayesine uygun olarak 

işletilmesi de olabilir. Allah Teala bizlere birçok nimet verdiği gibi bedenimizi de 

bizlere O bahşetmiştir. Fiili şükür de bu bedenin organlarıyla nimet verene itaat 

etmek ve O’nun emirlerini yerine getirmek, yasaklarından kaçınmakla olur. Yani 

İslam’ı tam manasıyla yaşamaya çalışmakla olur. Çünkü nimet vereni bilip O’nu 

övmek bir anlamda O’ndan gelen her şeyi kabul etmekle neticelenmelidir. 

Kulun Allah’a vefasını göstermesi, kendisine verilen nimetler sürdüğü ve bu 

nimetleri kullanıp onlardan yararlandığı sürece Allah’a ibadet ve itaatten geri 

kalmaması ve bu nimetler aracılığıyla harama yönelmemesiyle olur. Yani insan 

Allah’ın verdiği nimetle Allah’a isyan etmemelidir. Görülüyor ki, şükrün hakikati: 

Allah’ı (cc) tanımak, Allah’ın kula bahşettiği bütün nimetleri bilip görerek O’na 

                                                
161 Zümer, 39/75; Şura, 42/5 
162 A’raf, 7/43; Yunus, 10/10; Fatır, 35/34; Zümer, 39/74 
163 İbrahim, 4/39 
164 Mü’minun, 23/28 
165 Neml, 27/15 
166 Hicr, 15/98; İsra, 17/111; Neml, 27/59,93 



 28

itaatte kusur etmemek ve bedenin gücünü ve yeteneklerini yine O’nun razı olacağı 

yolda kullanmak şeklinde kendini göstermektedir167. 

Fiili şükür, bir açıdan Allah’ın farzlarını yerine getirmek ve bunun üstüne 

nafileleri de yapmaktır. Azaları isyan içerikli davranışlardan korumak ve onları 

Allah’a itaat yolunda kullanmaktır. Allah (cc), bizlere nimet olarak verdiği azaları 

hatırlatarak şükrümüzün azlığına dikkat çekiyor ve diyor ki: “Halbuki sizin için o 

kulağı, o gözleri ve o gönülleri yaratan O’dur. Ne kadar da az şükrediyorsunuz”168. 

Allah’ın bizlere bahşettiği kulaklar bir nimettir, şükrü gerektirir. Aynı zamanda 

bir şükür aracıdır. Kulaklarımızla duyduklarımıza iman ederiz169, yine kulaklarımızla 

duyduklarımızı inkâr eder küfre gireriz170. Kulağı mühürlü olmayan insan hakkı ve 

hakikati işitince imana kavuşur, ömrü boyunca iyi şeyleri işitip, iyilikler yapmaya 

çalışır. Böylece kulağıyla yapması gereken şükür vazifesini yapmış olur, çünkü onu, 

veriliş gayesi doğrultusunda kullanmıştır. Kulağı mühürlenmiş, kulağında ağırlık 

olanlar ise duymazlar, duysalar da anlamazlar veya anlamamak için çabalarlar171. 

Allah’ın verdiği nimetlerden biri de gözdür. Gözlerimizi bizlere nimet olarak 

bahşeden172 Yüce Allah, bizden gözlerimizle dünyaya değil, ahirete yönelik şeylere 

bakmamızı istemektedir173. Allah (cc) Kur’an-ı Kerim’de kimi yerde gözleri bir 

nimet ve kendisinin büyüklüğünü gösteren bir lütuf olarak zikretmiş174, bazen gözleri 

bir ibret alma aracı175 bazen haramlardan korunması gereken şey176, bazen de 

kâfirlerin dünya ve ahiretteki acıklı durumlarını anlatırken tasvir ettiği bir azab 

belirtisi olarak anlatmıştır177.  

İnanmayan insanların gözlerinde perde vardır178. Onlar bakmak isteseler bile 

göremezler. Onların gözlerini gaflet, şehvet ve nefsaniyet perdesi bürümüştür. 

                                                
167 Kuşeyri, Letaifü’l İşârât, I.Bsk., Mısır, 1981, I, 355. 
168 Mü’minun, 23/78; Nahl, 16/78; Secde, 32/9; Mülk, 67/23 
169 Bkz.Bakara, 2/285; Al-i İmran, 3/143,193 
170 Bkz.Bakara, 2/93, Nisa, 4/46 
171 Bkz.Bakara, 2/7; Fussilet, 41/26 
172 Bkz.Beled, 90/8 
173 Bkz.Kehf, 18/28 
174 Bkz.Yunus, 10/31; Mü’minun, 23/78 
175 Bkz.Al-i İmran, 3/13; Nur, 24/44 
176 Bkz. Nur, 24/30,31 
177 Bkz. Bakara, 2/20; İbrahim, 14/42; Enbiya, 21/97; Naziat, 79/9 
178 Bkz. Bakara, 2/7 



 29

Mesela her gün gökyüzüne bakar, o gönlün hoşlandığı manzarayı görür de şu 

yerdeki, şu bedendeki, şu küçücük gözün, küçücük gözbebeğine uyan bir anlık ışık 

ile dışarıdan o kadar uzak ve geniş mesafe içindeki büyük dış manzaranın nasıl ve ne 

ile anlaşıldığını görmez ve düşünmez179. “Bunlar cehennem için yaratılmıştır, 

onların kalpleri vardır anlamazlar, gözleri vardır görmezler, kulakları vardır 

işitmezler, bunlar hayvanlar gibi hatta daha aşağıdadırlar”180. 

Gözlerimizi bizlere bir nimet olarak veren Allah (cc), onları bizden almaya da 

kadirdir181. Gözlerimiz bizlere ahirette de verilecektir.  Fakat bu dünyada hakikatlere 

kör olanlar ahirette de kör olacaklardır182. Öyleyse bu nimeti bize veren ve 

yukarıdaki ayetler gibi birçok ayette, onun hakkında açıklamalarda bulunan Allah 

(cc)’ın rızası ve isteği doğrultusunda gözlerimizi kullanalım ki şükrümüzü yerine 

getirmiş olalım. Böylece bu gözlerimiz, bu dünyada bize hakikati gösteren ahirette de 

ebedi gözlere dönüşen birer nimet olsunlar. 

Diğer organlarımızı da kulak ve göze kıyas edebiliriz. Ellerimiz ve 

ayaklarımızdan tenasül organlarımıza kadar bizlere emanet edilen tüm cevarihimizi 

rıza-i ilahi mucibince, emre itaatle ve isyandan kaçınarak kullanmalıyız ki fiili şükrü 

yerine getirebilelim. Sonuçta kulak, göz, kalp hepsi yaptıklarından sorumludurlar183. 

Kulak güzel şeyleri işitip irşad olmak için, göz Allah(ın (cc) ayetlerini müşahede 

için, akıl da mahlûkatı ve yaratanı düşünmek için verilmiştir. Bunları yerli yerinde 

kullanmayan insan, sanki bu nimetleri kaybeden gibidir184. 

Fiili şükür, Allah’ın verdiği nimetleri O’na itaatle kullanmak ve uzuvları isyana 

yardımcı olmaktan korumaktır. Gözün şükrü, Müslüman kardeşinde gördüğün 

kusurları örtmek; kulakların şükrü, duyduğu ayıpları duymazlıktan gelmektir. Bütün 

bunlar organlarla Allah (cc)’ın verdiği nimetlere şükür kapsamına girer185. 

                                                
179  Elmalılı, M.Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’an Dili (sad. İsmail Karaçam ve diğ.) İst., ts. I, 195. 
180 A’raf, 7/179 
181 Bkz.Yasin, 36/66 
182 Bkz.İsra, 17/72 
183 İsra, 17/36 
184 Sâbûnî, Muhammed Ali, Safvetü’t-Tefasir, İst., ts. II, 317. 
185 Gazali, İhya, IV,  89. 



 30

Organlarla şükür, her organı kendi yaratılış gayesi istikametinde kullanmak ve 

onlara mahsus kulluk vazifelerini yerine getirmekten ibaret sayılmıştır. Organların 

şükrünü ibadet ve taat şeklinde yorumlayanlar da vardır. Organlarla şükrün böyle 

bütün bir iman ve ibadete bağlanmasından ötürüdür ki, ona imanın yarısı nazarıyla 

bakılmıştır186. Bu açıdan bakıldığında abdestten namaza, sadakaya, oruca, hacca, 

hatta insanların birbirlerine karşı davranışlarına varıncaya kadar insanın yaptığı tüm 

fiiller şükür kapsamında değerlendirilebilir. İnsana görevlerini yapmamada bir 

rahatlık, bazı kurallara uymada bir kayıp ve zorluk, bazı kötülüklerde bir kazanç var 

gibi görünmesine rağmen,  insanın tüm görevleri yerine getirip kötülüklerden 

kaçınması, ancak şükran duygusunun bir ifadesi olabilir. 

Yüce Allah’ın kullarına bahşettiği nimetler sayılamayacak kadar çoktur187. 

Allah (cc) da bizlere “…Sana verdiğim nimetimi al ve şükredenlerden ol”188 

buyurmaktadır. Öyle ise şükür, verilen nimetin hakkını ödemek, o nimetin kıymetini 

bilmek ve yerli yerinde kullanmaktır. Bir âlimin ilmini, bir ustanın mesleğini bir 

başkasına öğretmesi, zengin olan birinin zekât ve sadaka vermesi, akrabalarına, 

yetimlere ve yoksullara yardım etmesi birer fiili şükür örneğidir. 

Sonuç olarak bütün ibadetler birer şükürdür. İnsanlarla iyi geçinmek, onlara 

iyilik yapmak, ihtiyaç sahiplerine yardım etmek gibi. Öte yandan ilim sahibinin 

ilmini diğer insanlara öğretmesi, kitap yazması, konferans vermesi, öğrencinin 

öğretmenlerine saygı göstermesi, hepsi birer şükürdür189. O halde her inanan insan 

Allah’ın Kur’an’da değer verdiği ve kullarından özellikle istediği şükrün edası için 

elinden gelen gayreti göstermelidir. Belirtildiği gibi şükür çeşitli şekillerde 

olmaktadır. Buna göre herkes kendisinde bulunan maddi ve manevi nimetleri 

düşünerek şükretmelidir. Kim olursa olsun, insan olarak yaratılma şerefine nail olan 

herkes derin bir tefekkürle düşündüğü zaman, hayatında şükrü gerektirecek birçok 

nimetle donatıldığını sezinler190. 

                                                
186 Gülen, a.g.e., I, 136. 
187 Bkz. İbrahim, 14/34 
188 A’raf, 7/144 
189  Bayraktar, Mehmet Faruk, İslam Eğitiminde Öğretmen Öğrenci Münasebetleri, İst., 1994, s. 279. 
190 Buladı, Kerim, Kur’an’da Nankörlük Kavramı, Pınar Yay., İst., 2001, s. 313. 



 31

1.2.2. Şükrün Yapıldığı Varlık Açısından Çeşitleri 

1.2.2.1. Allah’a (cc) Karşı Yapılan Şükür 

Allah (cc)’ın insanlar üzerindeki nimeti büyüktür ve sayılamayacak kadar da 

çoktur191. İnsan en güzel şekilde yaratılmış192, emrine sayılamayacak kadar çok 

nimetler verilmiş193, yeryüzünün halifesi kılınmış194, her şey onun emrine musahhar 

edilmiştir195. Şükür de nimetin karşılığı olduğuna göre, şükrün en büyüğü Allah’a 

yapılan şükürdür. Kur'an-ı Kerim’de de hep Allah’ın (cc) insanlara nimetleri 

hatırlatılmış ve ardından şükretmeleri istenmiştir. Şükür kelimesi ve türevlerinin 

geçtiği yerlerin yüzde doksanında hep Allah’a şükür istenmiş, hatırlatılmış ve teşvik 

edilmiştir. 

Kur'an-ı Kerim’de nimete mazhar olan veya musibete düçar olan insanın 

karşılaştığı durum karşısındaki tavrı anlatılırken, iyilik ve nimet karşısında Allah’tan 

yüz çevirdiği ve nankör olduğu, sıkıntıyla karşılaştığında ise: Allah’a yalvardığı ve 

yardım istediği anlatılmaktadır196. Bu, insanın psikolojisini ve karakterini 

yansıtmaktadır. Fakat asıl doğru olanın, iki halde de Allah’a yönelmek, nimete 

şükürle, musibete sabırla karşılık vererek her ikisinin de Allah’tan geldiğini hatırdan 

çıkarmamak olduğu kesindir. 

Şükrün Allah’a (cc) yapılacağını anlamak için öncelikle insanın, nimetin 

Allah’tan (cc) geldiğinin farkına varması gerekir. Bunun farkına varmayanlar, 

Allah’ın nimetinin kendisine ulaşmasına aracı olana Allah’a yaptığı şükürden daha 

fazla şükreder ve minnettarlık gösterirler. Şükür konusunda farkındalık ve ilim sahibi 

olma denilince üç ana unsur ortaya çıkar. Bunlar; nimet, nimeti veren ve kendisine 

nimet verilmiş olandır197. Neyin nimet ve iyilik olduğunu, nimet ve iyiliğin oluş 

biçimini ve bunun kaynağını bilmek, yani marifet şükürdür198. Bu bilgiye sahip olan 

insanın Allah’a şükretmemesi düşünülemez. Bu bilgiye sahip olmayanlar veya gaflet 

                                                
191 Nahl, 16/18 
192 Tin, 95/4 
193 İbrahim, 14/34 
194 Fatır, 35/39 
195 Lokman, 31/20 
196 Bkz. Hud, 11/9-10; Nahl, 16/53-54-55; İsra, 17/83; Ankebut, 29/65-66 
197 Bkz. Herevi, a.g.e., s. 21. 
198  Taşköprülüzade, İsameddin Ahmet, Mevzuatü’l-Ulûm, trc. Kemaleddin Mehmet, İst., h.1313, II, 

646. 



 32

içerisinde sebeplere takılarak hakiki mün’imi unutanlar ise Allah’ın ihsanına değil de 

başkalarına şükürle meşgul olabilirler199. 

Şunu da hiç unutmamak gerekir ki her ne kadar biz şükrü Allah’a yapıyorsak 

da, bu yaptığımız şükre Allah’ın değil bizim ihtiyacımız vardır. Ayrıca bu şükrün 

Allah’a değil bize faydası vardır. “Şükreden ancak kendisi için şükretmiş olur. 

Nankörlük edene gelince o bilsin ki Rabbimin hiçbir şeye ihtiyacı yoktur, O çok 

kerem sahibidir.”200 

Aslında Allah’a karşı yapılan şükür, diğer kategoriler olan, insanlara ve diğer 

varlıklara karşı yapılan şükrü de içine almaktadır. Çünkü biz şükrü tanımlarken 

Allah’ın bize bahşettiği nimetleri yerli yerinde kullanmaktır, demiştik. İnsan ve diğer 

varlıklar karşısındaki tavrımız, Allah’ın belirlediği çerçeve içinde olduğu sürece bu 

itaatimiz de aynı zamanda Allah’a karşı yapılan bir şükür olmaktadır. Bu düşünce 

kapsamında diğer kategorileri değerlendirmek yerinde olacaktır kanaatindeyiz. 

1.2.2.2. İnsanlara Karşı Yapılan Şükür (Teşekkür) 

İslam dini insanın fıtratına en uygun dindir. Dolayısıyla insanın iç dünyasını en 

doğru biçimde şekillendirebilecek ve insanı, insanî özelliklere en çok 

yaklaştırabilecek olan şey dinin buyruklarını yerine getirmektir. İnsanı yaratan, onu 

en iyi bilendir. İnsan nasıl yaşarsa hayatını daha da güzelleştirebileceğini de onu en 

iyi tanıyanın bilmesi muhakkaktır. Kâmil insanlardan oluşan toplumlar kâmil olurlar. 

İnsanın mükemmeliyeti diğer insanlarla ilişkisine de yansır, bu ilişkiler güzel 

olduğunda toplumsal hayat da güzelleşir. 

Allah (cc), insanların birbirleriyle ilişkilerini düzenleyen bazı kurallar 

koymuştur. Bunları da Peygamberleri ve Kur'an vasıtasıyla insanlara bildirmiştir. 

Peygamberleri201 ve Kur'an’ı202 insanlar arasında hükmetmeleri için gönderdiğini 

söylemiş, Allah’ın indirdiğiyle hükmetmeyenleri, kâfir, zalim ve fasık olarak 

nitelemiştir203. İnsanlar arasını düzeltmeyi204, insanları bağışlamayı205, onlara iyiliği 

                                                
199 Sâbûnî, a.g.e., II, 51. 
200 Neml, 27/40 
201 Bkz. Mümtehine, 60/10; Maide, 5/49 
202 Bkz. Bakara, 2/213; Maide, 5/48; Nisa, 4/105 
203 Bkz. Maide, 5/44-45-47 
204 Bkz.Bakara, 2/160; Nisa, 4/114,146; Hucurat, 49/9-10 
205 Bkz. Ali İmran, 3/134 



 33

emretmeyi kötülükten sakındırmayı206 öğütlemiştir. İnsanlara karşı cimrilik etmeyi, 

cimriliği emretmeyi207, hased etmeyi208 yasaklamıştır. İnsanların lanetinin büyük bir 

ceza olduğunu hatırlatmıştır209. Kur'an-ı Kerim’de bu ve buna benzer insanlar 

arasındaki ilişkileri düzenleyen birçok emir ve yasaklar mevcuttur. 

İslamın temelleri olan namaz, oruç, zekat ve hac gibi ibadetlere ve selamlaşma, 

yardımseverlik, komşuluk, diğergamlık gibi erdemlere baktığımızda, hep insanların 

birbirleriyle olan bağlarını güçlendirici unsurlar içerdiklerini görürüz. Bu 

erdemlerden birisi de insanlara karşı şükretmektir. Buna biz teşekkür de diyebiliriz. 

Kur'an-ı Kerim’de insanlara karşı da şükür olabileceğini gösteren en açık ifade şu 

ayet-i kerimedir: “Biz insana ana-babasına iyi davranmasını tavsiye etmişizdir. 

Çünkü anası onu nice sıkıntılara katlanarak taşımıştır. Sütten ayrılması da iki yıl 

içinde olur. (İşte bunun için) önce bana sonra da ana-babana şükret diye tavsiyede 

bulunmuşuzdur. Dönüş ancak banadır”210. 

Bu ayette Yüce Allah ana-babaya şükrü (teşekkürü) kendisine şükürle birlikte 

zikrederek önemine işaret etmiştir. Burada Allah (cc), verdiği nimetlerden dolayı 

kendisine şükür isterken, terbiye edip kuvvet buluncaya kadar meşakkatlere 

katlandığından dolayı da anne-babaya teşekkür istemektedir. Dönüş Allah’adır. 

Kimin Allah’a ana ve babasına şükredip etmediği o gün sorulacaktır211.  

Yüce Allah fazlıyla insanı ana-babadan meydana getirmektedir. Hakikatte 

yaratan Allah’tır. Anne-baba ise dünyaya gelmeye sebeptir. Bundan dolayı Allah’a 

ve anne-babaya şükür istenmektedir. Ancak anne-babanın nimetleri dünyaya 

mahsustur. Allah’ın nimeti ise hem dünyada hem de ahirette olacaktır212. Elmalılı da 

demiştir ki: “Ana-babaya şükür, haklarını gözetip, itaat ve ihsanda bulunmak ve dua 

etmekle olur”213. Bu ayet bizlere üzerimizde emeği bulunan, bize iyiliği dokunan 

anne-babamızdan, akrabalarımıza, komşularımızdan yöneticilerimize ve 

                                                
206 Bkz. Ali İmran, 3/110 
207 Bkz. Araf, 7/85; Hud, 11/85; Ali İmran, 3/134 
208 Bkz. Nisa, 4/54 
209 Bkz. Ali İmran, 3/87 
210 Lokman, 31/14 
211 Taberi, a.g.e., XXI, 40-41. 
212 Razi, a.g.e., XXV, 147. 
213 Elmalılı, a.g.e., VI, 3845. 



 34

hocalarımıza kadar tüm insanlara karşı bir şükür vazifemizin olduğunu ve onlara 

karşı şükran duyguları beslememiz gerektiğini işaret etmektedir. 

Aslında her insanda nimet ve nimeti verene karşı saygınlık hissi vardır. İnsan 

ihsanın kölesidir. O halde şükretmek, teşekkür etmek insanın fıtratının bir gereğidir. 

Bu, Allah’a olduğu gibi insanlara da olur. Nitekim Peygamberimiz (s.a.v.); 

“İnsanlara karşı şükran ve minnet hissi taşımayan (teşekkür etmeyen), Allah’a da 

şükretmez” buyurmuşlardır214. Bir insana minnettarlık duymak onun insanlığını 

kazanmak demektir. Bu hareket başkalarının kalbini kazanmak için güzel ama zor ve 

uzun bir süreçtir215. 

Bir adam bir köle satın almış ve azad etmiş, sonra Peygamberimize: “Onun 

arkadaşlığı hakkında ne buyurursun” diye sormuş. Peygamberimiz de: “Eğer senin 

iyiliğini bilirse, bu onun için iyi senin için kötüdür” buyurmuştur216. 

Bu ayet ve hadislere baktığımızda görüyoruz ki insanlara teşekkür, emredilen 

bir şeydir. Fakat bir iyilik yapıldığında karşılığını beklemek iyi bir şey değildir. 

Böylece İslam, prensipleriyle güzel bir denge kurmuş ve birbirine saygılı, hürmet 

duyan, görev ve sorumluluklarını bilen, nerede nasıl davranılması gerektiğini idrak 

etmiş bireylerden oluşan huzurlu toplumlar oluşturmayı hedeflemiştir. 

1.2.2.3. Diğer Varlıklara Karşı Yapılan Şükür (Görev ve Sorumluluk) 

Yer ve göklerde gördüğümüz birçoğunu da göremediğimiz şeyler Cenab-ı 

Hakk’ın Hakîm ismi gereği bir vazife için yaratılmıştır. Hiçbir şey oyun ve eğlence 

için217, boş yere218 yaratılmış değildir. Allah (cc), insanı da bütün mahlûkattan farklı 

olarak en güzel surette yaratmış219 ve yeryüzüne halife kılmıştır220. Ayrıca varlıkları 

bizim hizmetimize vermiş, güneşi, ayı221, denizi222, nehirleri, gemileri223, 

                                                
214 Tirmizi, “Birr”, 35; Ebu Davud, “Edeb”, 11, Ahmed b.Hanbel, II, 258, IV, 278. 
215 Shad, a.g.e., s.209. 
216 Darimi, “Feraiz”, 31 
217 Bkz. Duhan, 44/38 
218 Bkz. Sad, 38/27 
219 Bkz. Tin, 95/4 
220 Bkz. En’am, 6/165; Fatır, 35/39 
221 Bkz. İbrahim, 14/33; Nahl, 16/12; Ankebut, 29/61 
222 Bkz. Nahl, 16/14; Casiye, 45/12 
223 Bkz. İbrahim, 14/32-33-34 



 35

hayvanları224, yer ve göklerdeki tüm şeyleri bize musahhar kılmıştır225. En 

küçüğünden en büyüğüne, bütün yaratılmışların bir görevi olduğuna göre, her şeyin 

kendisine musahhar kılındığı insan da elbette boşuna yaratılmış ve başıboş bırakılmış 

değildir. İnsanın görevi de Rabbine inanmak, ibadet etmek226 ve Allah’ın verdiği tüm 

bu kıymet ve nimetlere şükretmektir227. 

İnsanın Allah’a karşı şükür görevi olduğu gibi, mahlûkata karşı da bir şükür 

görevi vardır. Yani mahlûkata karşı yerine getirmesi gereken bir görev ve 

sorumluluğu vardır. Şükrün bir manası da insanın kendisine verilen nimetleri yerli 

yerinde ve maksadına uygun kullanmasıdır. Bu açıdan baktığımızda insanın tüm 

mahlûkata karşı takındığı tavır, onlara olan şükrünün derecesini gösterir. 

İnsan, hizmetine verilen tüm mahlûkata karşı duruşunu, dinin emir ve yasakları 

doğrultusunda şekillendirmelidir. Öncelikle insanın, bir nimetin Allah’tan geldiğine 

inanması, bir mahlûku Allah’a nisbet etmesi ve onun için Allah’a şükretmesi, o 

nimete karşı bir teşekkür ve onun değerini yükseltme anlamına gelir. Eğer 

şükretmezse, o geçici lezzet, bitmesi ile bir acı ve ızdırap bırakır ve kendisi dahi bir 

kazurat olur. Elmas mahiyetindeki nimet, kömüre dönüşür. Şükür ile ise; geçici 

rızıklar, daimi lezzetler, baki meyveler verir. Şükürsüz nimet, en güzel bir suretten, 

çirkin bir surete döner. Çünkü şükretmeyen o gafile göre rızkın akıbeti geçici bir 

lezzetten sonra fuzulattır, yok olmadır.228 

Mahlûkat, insana hizmet etmenin yanı sıra Allah’ı tesbih gibi başka görevleri 

de yerine getirmektedir. Melekler zaten daima Allah’ı(cc) tesbih etmekte ve O’nu 

hamd ve sena ile yüceltmektedirler229. Kur'an-ı Kerim’de genel olarak yer ve 

göklerdeki her şeyin Allah’ı tesbih ettiği zikredilmiş230, özel olarak da gök 

gürültüsünün231, kuşların232, dağların Allah’ı tesbihi233 anlatılmıştır. Hatta taşların 

                                                
224 Bkz. Nahl, 16/14 
225 Bkz. Lokman, 31/20; Casiye, 45/13 
226 Zariyat, 51/56 
227 Bkz. Hac, 22/36; Casiye, 45/12 
228 Nursi, Mektubat, s. 366. 
229 Bkz. Zümer, 39/75; Şura, 42/5 
230 Bkz. İsra, 17/44; Hadid, 57/1; Haşr, 59/1,24; Saff, 61/1, Cuma, 62/1 
231 Bkz. Ra’d, 13/13 
232 Bkz. Enbiya, 21/79; Nur, 24/41 
233 Bkz. Sad, 38/18 



 36

bile Allah korkusundan yuvarlandığı234, bizlere birer ibret vesikası olarak 

sunulmuştur. İşte bunlardan ibret alıp kâinata bu gözle bakan, onları Allah’a nisbet 

eden, onların görevlerinin idrakinde olan ve onlara karşı duruşunu bu düşünceye göre 

şekillendiren insan, onlara karşı teşekkür borcunu ödemiş olur. 

Örneğin İslam dini, ihramlı insanlara bitkileri koparma ve avlanma gibi 

konularda yasaklar koyarak onları çevreye saygı konusunda eğitme yoluna gitmiştir. 

Peygamberimiz (s.a.v.): “Müslüman bir kişi bir ağaç diker de ondan insan, hayvan 

veya kuş yerse bu yenen şey kıyamet gününe kadar o mü’min için sadaka olur”235 

buyurarak, Müslümanların çevreye bakışını şekillendirmiştir.  

Yine Peygamberimiz (s.a.v.), havyanlar geçtiği ve böcekler gecelediği için 

yollarda konaklanmaması gerektiğini236, hayvanlar hakkında Allah’tan korkulması 

gerektiğini, hayvanların çok yorulmaması ve aç bırakılmaması gerektiğini237 

bildirmiştir. Hayvanların yüzünü dağlayanlara lanet etmiş238 ve bir kadının ölünceye 

kadar kediyi hapsettiği için azap gördüğünü ve cehenneme girdiğini239 söylemiştir. 

Allah (cc) da kendisinin dışında herhangi bir şey adına kesilen hayvanları bizlere 

haram kılmıştır240. 

Bütün bu örneklere baktığımızda, canlı-cansız, bitki-hayvan, her şeyle olan 

ilişkimizi, Allah’ın emir ve yasakları çerçevesinde tutmamız gerektiğini görürüz. İşte 

bu çerçeve içi davranışlarımız şükrümüzü, yani onlara karşı teşekkürümüzü, çerçeve 

dışı davranışlarımız da onlara karşı nankörlük ve zulmümüzü ifade eder. 

Yeryüzü ve gökyüzü insanların gözü önüne bir kitap gibi serilmiş ve insanların 

bu kitabın sahifelerine bakıp ibret alması istenmiştir. Allah (cc), yediğimiz şeylere241, 

içtiğimiz süte242 devenin yaratılışına243 yeryüzünün baharda yeniden dirilişine244, 

                                                
234 Bkz. Bakara, 2/74 
235 Müslim, “Musâkât”, 7,9,12; Ayrıca bkz. Buhari, “Hars”, 1, “Edeb”, 27. 
236 Bkz. Müslim, “İmâre”, 178 
237 Bkz. Ebu Davud, “Cihad”, 44 
238 Bkz. Müslim, “Libas”, 107; “Selam”, 151,152, “Birr”, 133,134 
239 Bkz. Buhari, “Enbiya”, 17; Müslim, “Selam”, 151,152, “Birr”, 133,134 
240 Bkz. Maide, 5/3 
241 Bkz. Abese, 80/24 
242 Bkz. Nahl, 16/66 
243 Bkz. Ğaşiye, 88/17 
244 Bkz. Rum, 30/50 



 37

dağlara245, gökyüzüne246 vb. şeylere bakmamızı istemiş ve bunlardan ders 

çıkarmamızı istemiştir. İşte bütün bunlara tabiat kanunlarının bir sonucu değil de 

Allah’ın Hâlık, Rahmân, Rahîm, Rezzâk, Kadîr vb. sıfatlarının bir sonucu olarak 

bakmak, Allah’a (cc) şükür olduğu gibi bu mahlûkata da bir teşekkürdür. Çünkü 

onlara bu gözle bakarak yaratılış gayelerine uygun davranmış ve onların derecelerini 

yükseltmiş oluruz. 

1.2.3. Şükrün, Onu Yapan Varlık Açısından Çeşitleri 

1.2.3.1. Allah’ın (cc) Şükrü 

Allah (cc) kendisini ş-k-r kökünden gelen iki kelimeyle vasıflandırmıştır. 

Bunlardan birisi ism-i fail olan “Şâkir” kelimesidir. Bu kelime Kur'an-ı Kerim’de 

dört yerde geçmekte, ikisinde Allah (cc)’tan birisinde İbrahim (as)’den birisinde de 

insandan bahsetmektedir. Allah (cc)’tan bahsettiği yerlerde “Alîm” kelimesiyle 

birlikte kullanılmış, birisinde isteyerek yapılan hayra karşılık veren247 diğerinde de 

şükredene karşılık veren248 anlamlarına gelmektedir.  

Ş-k-r kökünden gelip Allah (cc) için kullanılan ikinci kelime ise, mübalağa 

anlamı ifade eden “Şekûr” kelimesidir. Bu kelime ile dört yerde Allah (cc)’tan 

bahsedilmekte, bunların üçünde “Ğafûr” kelimesiyle, birinde ise “Halîm” 

kelimesiyle birlikte kullanılmaktadır. Altı yerde insanlar için kullanılmakta, bunların 

birinde Nuh (as)’tan bahsetmekte, dört yerde “Sabbâr” kelimesiyle beraber Allah’ın 

ayet ve mucizelerinin muhatabı olarak anlatılmaktadır. Bir yerde ise şekur vasfını 

hak eden kulların azlığından bahsetmektedir249. 

Bu iki kelimenin Allah (cc) için kullanıldığı yerlere baktığımızda ayetlerden ve 

bağlamlarından, Allah’ın (cc) hayra karşılık veren250, şükre karşılık veren251, yapılan 

iyiliği artıran252, Kur'an okuma, namaz kılma, infak gibi ibadetlerin ecrini verip, bu 

                                                
245 Bkz. Araf, 7/143 
246 Bkz. Hicr, 15/16 
247 Bkz. Bakara, 2/158 
248 Bkz. Nisa, 4/147 
249 Bkz. Abdülbaki, el-Mucem, s.474-475. 
250 Bkz. Bakara, 2/158 
251 Bkz. Nisa, 4/147 
252 Bkz. Şura, 42/23 



 38

ecri fazlından artıran253, cennet ehline cennet mükâfatını veren254, karz-ı hasenin 

karşılığını kat kat artırarak veren255 olarak vasıflandığı anlaşılmaktadır. 

Allah’ın şükretmesi, kulun, Allah’ın ihsanını zikredip nankörlük etmediği için 

Allah’ın (cc) onu övmesi manasına gelir. Allah’ın şükrü, kuluna verdiği ihsanı yani, 

onun yaptığı itaati kabul etmesiyle olur256. Şekur olan Allah (cc), şâkiri, şükrün 

karşılığına veya kendi şükrüne ulaştırandır. Şâkire muhabbet ve ihsanıyla yetendir257. 

Yüce Allah’ın şükründen murad, şükürle birlikte bulunması adet halinde olan 

hoşnutluk ve güzel mükâfattan kinayedir. Fakat Allah’ın şükretmesi tabiri, insana, 

nimeti ihsan eden Allah’a şükretmeyi ilham ediyor anlamına gelir258. İnsanların bu 

şükrünü ve derecelerini Allah bilir. Ona göre şükrü karşılıksız bırakmaz. O nimet 

ihsan edici ve bağışlayıcı olan Allah, şükreden kullarına karşı sırf kendi lütfundan 

nimeti artırmakla karşılık vererek şükür muamelesi yapar259. 

Allah’ın şükrü genelde kuluna olan ihsanıdır. Özelde ise kuluna iman bahşedip, 

bu imanla kulunu şükre teşvik edip, bu şükründen dolayı onu sevmesi, ondan hoşnut 

olması, onu övmesidir. İşte bu, Allah’ın, üzerinde başka kerem olmayan kereminin 

büyüklüğünü gösterir. İnsana nimet veriyor sonra onu o nimete şükre teşvik ediyor 

ve ondan hoşnut oluyor. Sonra şükrünün menfaatini de ona iade ediyor. Sonra da 

şükrü nimetlerin peş peşe gelmesine ve ona ulaşmasına ve böylece nimetlerin 

ziyadeleşmesine sebep kılıyor260. 

Sonuçta Allah’ın şükrü, bizim imanımız, ibadetimiz, salih amellerimiz ve tüm 

iyiliklerimizi içine alan âcizâne şükrümüzü, bilmesi, kabul etmesi ve buna kendi 

mağfireti, rahmeti ve bereketiyle karşılık vermesidir. Hatta bize imana, ibadete yani 

şükre muktedir olacak gücü, kuvveti vermesi ve bizi şükre teşvik edip hidayet etmesi 

de Allah’ın bir şükrüdür. Yani bizler şükrümüz için de Allah’a şükür borçluyuz. 

Dolayısıyla diyoruz ki; Bizi şükre muktedir kılan, şükrümüzü kabul edip ona karşılık 

                                                
253 Bkz. Fatır, 35/30 
254 Bkz. Fatır, 35/34 
255 Bkz. Teğabün, 64/17 
256 Cürcani, a.g.e. s. 128; Kuşeyri, a.g.e., s. 174. 
257 Firuzâbâdi, a.g.e., s. 334. 
258 Kutup, a.g.e., XII, 216; Ayrıca  Bkz. Fatır 35/30. 
259 Elmalılı, a.g.e., I, 460. 
260  Bkz. İbn Kayyım, el-Cevziyye, Medaricü’s-Salikin, Trc. Ali Ataç ve diğ. İnsan Yay., İst., 1990, II, 

213. 



 39

veren ve bunlar için de şükür borcumuz bulunan, Şekûr ve Şâkir olan Allah (cc)’a 

şükürler olsun. 

1.2.3.2. İnsanların Şükrü 

Şükür nimete karşılıktır. İnsan da Allah’ın verdiği nimetlere karşı minnettarlık 

duymalıdır ve bunu dışa yansıtmalıdır. Elindeki her türlü nimet ve imkânları, maddi 

ve manevi değerleri, sadece Allah’ın lutfu bilmeli, bunlardan dolayı Allah’a minnet 

ve şükran borcu olduğunu kabul etmeli, her zaman O’nu hamd, sena ve dua ile 

anmalı, O’na kulluk borcunu yerine getirmeye çalışmalıdır. Gerektiğinde Allah’ın 

kendisine bahşettiği nimet ve imkânları başkasına verebilmeli, malı, makamı ve 

şöhreti kazandığında şımarmamalı, kaybettiğinde isyan etmemelidir. Sıkıntıyla, bela 

ile ve musibetle karşılaştığında haline şükredip Allah’a tevekkül etmeli, kurtuluşa ve 

bolluğa kavuştuğunda da Allah’ı unutmamalıdır. 

Eğer şükür nimete ve rızka karşılık ise; canlı çeşitleri içinde en fazla rızka 

muhtaç insandır. Cenab-ı Hak insanı, bütün isimlerini kapsayan bir ayna, bütün 

rahmet hazinelerinin içeriğini tartacak, tanıyacak cihazlara sahip bir kudret mucizesi 

ve bütün isimlerinin cilvelerinin ve sanatlarının inceliklerini mizana çekecek aletleri 

bünyesinde barındıran bir yeryüzü halifesi suretinde yaratmıştır. Onun için hadsiz bir 

ihtiyaç verip, maddi ve manevi rızkın hadsiz çeşitlerine muhtaç etmiştir. İnsanı bu 

cemiyete göre en yüksek mevki olan ahsen-i takvime çıkarma vasıtası şükürdür. 

Şükür olmazsa insan esfel-i sâfiline düşer261. 

İnsanın şükrüyle ilgili ayetlerde; Yüce Allah’ın (cc) insanlara karşı lütuf sahibi 

olduğu fakat çoğunun şükretmediği262, insanlar için geceyi dinlenmek, gündüzü 

görmek için yaratanın Allah olduğu, Allah’ın (cc) insanlara karşı lütufkâr olduğu, 

ama yine çoğunun şükretmediği263 anlatılmaktadır. Zaten şeytan da cennetten 

kovulduğunda bunu vaat etmiş ve demişti ki: “…Sonra elbette onlara önlerinden, 

arkalarından, sağlarından, sollarından sokulacağım ve sen onların çoklarını 

şükredenlerden bulmayacaksın” 264. 

                                                
261 Nursi, Mektubat, s. 367. 
262 Yunus, 10/60; Bakara, 2/243; Yusuf, 12/38; Neml, 27/73 
263 Mü’min, 40/61; Ayrıca bkz. Sebe, 34/13 
264 Araf, 7/17 



 40

Yüce Allah, insanları yeryüzüne yerleştirerek orada geçim imkânları vermiş, 

buna mukabil ne kadar da az şükrediyorsunuz demiştir265. Yine insanın neslini bir 

nutfeden, hakir bir sudan yaratanın Allah olduğu, sonra da onu düzeltip ruhundan 

üflediği, insanlar için gözler, kulaklar ve kalpler yarattığı ama O’na pek az 

şükredildiği, Kur'an’da anlatılmaktadır266. 

İnsanlar bir nimete kavuşmak istediklerinde muratlarının yerine getirilmesi için 

Allah’a (cc) yalvararak söz verirler ve şükredenlerden olacaklarını söylerler267. Bir 

sıkıntıyla, bir tehlikeyle karşılaştıklarında yine Allah’a yönelip ihlasla dua ederek, 

eğer bu halden kurtarırsa O’na şükredeceklerine dair söz verirler268. 

Allah (cc) de zaten insanlara şükretmeyi emretmiş269, onları şükretmeleri için 

affettiğini270, sıkıntıdan kurtardığını271, onlara ayetlerini açıkladığını272 ve birçok 

nimetler verdiğini273 söylemiştir. Bütün bunlara baktığımızda şükürsüzlüğün bir suç 

olduğunu ve mümkün olduğunca bundan sakınmamız gerektiğini söyleyebiliriz274. 

Bu ayetler olmasa bile şükrün gerekliliğini anlamamız gereklidir. Nimete şükür aklen 

vaciptir. Nakil olmasa da fıtrat nuruyla insan, kendisine verilen nimetleri düşününce 

aklıyla bütün bu nimetlere şükrün ve küfretmemenin gereğine hükmedecektir275. 

İnsanın şükrünü, dille, kalple ve bedenle olmak üzere üç değişik şekilde eda 

ettiğini ve Allah’a (cc), insanlara ve diğer mahlûkata karşı yaptığı şükrü açıklamıştık. 

Şükrü bu tasniflerin dışında şu şekilde ayıranlar da vardır. Birincisi, bilgiyle alakalı 

olanı ki bu da Allah’ın (cc) zatını ve fiillerini tanımakla olur. İkincisi, Allah’ın (cc) 

mükâfatı ve nimetleriyle alakalı olan, üçüncüsü ise; Allah’ı tanımakla meydana gelen 

davranışlarla ilgili olandır. Bu sonuncusu da gizli yani kalple, dille ve bedenle yerine 

                                                
265 Bkz. Araf, 7/10 
266 Bkz. Secde, 32/7,8,9 
267 Bkz. Araf, 7/189 
268 Bkz. Yunus, 10/22 
269 Bkz. Bakara, 2/152,172; Nahl, 16/114; Ankebut, 29/17; Lokman, 31/14 
270 Bakara, 2/52 
271 Bakara, 2/56 
272 Maide, 5/89 
273  Maide, 5/6; Enfal, 8/26; Nahl, 16/14,78; Hacc, 22/36; Mü’minun, 23/78; Rum, 30/46; Secde, 32/9; 

Fatır, 35/12 
274 Shad, a.g.e., s. 210 
275  Bkz. Zâvi, Tahir Ahmet, el Keşkül li Behciddîni’l-Amili, Daru İhyai’l-Kütübi’l-Arabiyye, ts. I, 167. 



 41

getirilebilir276. Bunları şükrün yapılış çeşitlerini incelerken ayrıntılı bir şekilde 

anlattığımız için burada fazla üzerinde durmayacağız. 

Bu tasniflerin dışında insanların şükrü, avamın ve havassın şükrü olmak üzere 

ikiye ayrılabilir. Avamın şükrü biraz önce zikrettiğimiz gibi sıkıntıda ve darda 

kaldığında insanın şükretmesi veya şükretmeye söz vermesi, bir nimetle karşılaşmak 

istediğinde veya karşılaştığında Allah’a yönelmesidir. Yine bu şükür dil ile Allah’a 

(cc) hamd ederek, üzerinde bulunan nimetleri Allah’tan bilip bunu itiraf etmek 

şeklinde ortaya çıkar. Kul zaten içindeki iman sebebiyle zaman zaman nimetlerin 

Allah’tan (cc) olduğunu itiraf etme ihtiyacını hisseder. Daha çok yeme, içme ve 

giyecek nevinden olan ve de kendisine hayatı boyunca bahşedilen, herkes için aşikâr 

olan bu tür nimetler konusunda ortaya çıkan bu şükür çeşidi umumidir277. Avamın 

şükrü, mün’imden gelen nimeti görür, ihsanından dolayı onu över. O nimetin 

gereğini yerine getirir. Nimeti ikrar ve itiraf eder278. Hoşlanılan şeylere şükretmek de 

avamın şükrüdür. 

Nimetler üç kısma ayrılır. Birincisi; dünyevi olanlar: sıhhat, afiyet ve mal gibi. 

İkincisi dini olanlar. İlim, irfan, amel, takva ve marifet gibi. Üçüncüsü ise uhrevi 

olanlar. Sevab ve cennet gibi. Bunlardan dünyevi olanlara şükür, avamın şükrüdür. 

Bu konuda “Avam giyecek ve yiyecek nevinden nimetlere şükreder. Havas ise, 

kalplerine gelen feyze ve varidâta şükreder” 279 denilmiştir. 

Havassın şükrü ise; dil ile hamdetmekle beraber, kulun kalbinin marifet 

duygusuna sahip olması ve bütün azalarının helal olmayan şeylerden korunması 

demektir. Havas, nimetin durumunu görmez önce mün’imi görür. Havas, hoşlanılan 

şeylerin yanı sıra hoşlanılmayan şeylere de şükreder. Havas, dünyevi nimetlerden 

çok, dini ve uhrevi nimetlere şükreder. Allah’ın az olarak nitelendirdiği şükredenler 

bunlardır. Bunlar ibadet ve ubudiyetlerini Allah’a has kılarlar. O’na ortak koşmazlar, 

Allah’tan başkasının, onlar yanında yeri yoktur. Sadece Rablerini zikrederler. 

Kendilerine varıncaya kadar Allah dışında her şeyi unuturlar. Onların kalplerinde 

sadece Allah vardır, şeytan ve şeytanın süslü gösterdiklerine yer yoktur. 

                                                
276 Giesse, Alma, The Encyclopedia of Islam, Vol. IX, Leiden,1996, s. 497. 
277 Bkz. Kuşeyri, er-Risale, s.316; Attar, a.g.e., s.501. 
278 Bkz. Azime, a.g.e., s.242. 
279 Bkz. Kuşeyri, er-Risale, s.316. 



 42

Havas olanlar, Rablerinin kendilerini nimetlendirdiği şeyleri, yine onların 

Rablerinden geldiğini gösteren fiili ve kavli tasarrufta bulunmadan, almazlar ve 

kullanmazlar. Nimete dokunmadan önce, dokunurken ve dokunduktan sonra 

Rablerini zikretmeden ve hatırlamadan hiçbir nimeti kabul etmezler. Sözlerini ve 

azalarını şükür yolunda kullanırlar. Bu da itaat ve Allah’a (cc) yaklaşma konusunda 

Allah’ın kendilerine lutfettiği şeydir280. 

Sonuçta insanın “elhamdülillah” demesi, halinden şikâyetçi olmaması, 

kendisinde bulunan nimetleri Allah’a has kılması, âlimlerin sözlerinden oluşan lisanî 

şükürleri, abidlerin fiil nevinden olan hareketleri, ariflerin bütün hallerinde istikamet 

üzere bulunmaları hep insanın Rabbine olan şükrünün birer ifadesidir.   

1.2.3.3. Diğer Varlıkların Şükrü 

İnsan dışındaki varlıkların tümünü bizim tanıyabilmemiz ve görebilmemiz 

mümkün değildir. Çünkü bizim duyularımız ve aklımız sınırlıdır. Bizim 

göremediğimiz bazı varlıkları ise Kur'an’ın anlatımı dolayısıyla tanıyoruz. Bunlardan 

birisi de cinlerdir. Birçok ayette cinlerin varlığından söz edilmektedir. Cinlerin de 

ubudiyetle mükellef olduğu281, Kur'an’la muhatap olduğu282, onlara da peygamberler 

geldiği283, onların da inanmayanlarının bulunduğu284, bu inanmayanların hayvandan 

daha aşağı olduğu ve azaba düçar oldukları285, şeytanın da cinlerden olduğu286 

anlatılmaktadır. 

Göremediğimiz fakat varlıklarına inandığımız bir diğer varlık da meleklerdir. 

Melekler; Allah’ın emirleri dışına çıkmayan, devamlı O’na kulluk eden, O’nu 

hamdle tesbih ve takdis eden287, Allah’a secde eden288 ve nebiye salât eden289 

varlıklardır. Yani melekler devamlı şükür içindedirler. Çünkü her an Allah’ın 

                                                
280 Bkz. Azime, a.g.e., s.240,241. 
281 Zariyat, 51/56 
282 Bkz. Ahkaf, 46/29; Cin, 72/1 
283 Bkz. En’am, 6/130 
284 Bkz. Araf, 7/179; Cin, 72/5 
285 Bkz. Araf, 7/179 
286 Bkz. Kehf, 18/50 
287 Bkz. Bakara, 2/30; Zümer, 39/75; Şura, 42/5 
288 Bkz. Nahl, 16/49 
289 Bkz. Ahzab, 33/56 



 43

nimetlerini anan ve Allah’a övgüyle hamd ü sena eden ve yaratılış gayelerinin dışına 

çıkamayan varlıklardır. 

Bunların dışındaki varlıklar da hep yaratılış gayesine göre hareket ederler, 

dolayısıyla şükürlerini eda ederler. Bunu anlamak için onların niye yaratıldığına ve 

ne yaptıklarına bakmak gerekir. Öncelikle güneş, ay, gece, gündüz, deniz, nehir, 

gemi, dağ vb. her şey insanın hizmetine verilmiş, yer ve göklerdeki her şey istisnasız 

insana musahhar kılınmıştır290. Her şey biz insanlar için yaratılmıştır. “Allah 
evlerinizi sizin için bir huzur ve sükûn yeri yaptı ve sizin için davar derilerinden, 

gerek göç gününüzde, gerekse konaklama gününüzde, kolayca taşıyacağınız evler, 
yünlerinden, yapağılarından ve kıllarından bir ev eşyası ve bir ticaret malı meydana 

getirdi. Allah, yarattıklarından sizin için gölgeler yaptı ve sizin için dağlarda 
barınaklar yarattı, sizi sıcaktan koruyacak elbiseler ve savaşta sizi koruyacak zırhlar 
yarattı. İşte böylece Allah Müslüman olmanız için üzerinize nimetini tamamlıyor” 291 

ayetleri bu musahhariyeti açıklamaktadır. 

Hayvanlar, hem etleriyle, sütleriyle, yünleriyle, derileriyle, hem de binek ve 

zinet olarak bizim için yaratılmış292, bitkiler bizim için rızık kılınmıştır293. Her 

varlığın da rızkı belirlenmiş, hepsine bir sorumluluk yüklenmiş, hiçbiri başıboş 

bırakılmamış ve hepsi de Allah tarafından idare edilmektedir294. Hatta kuşları havada 

tutan dahi Allah’tır ve kuşlar Allah’ın emrine boyun eğerek uçarlar295. 

Canlı cansız bütün varlıkların şükrü, sadece görevlerini yerine getirmekten 

ibaret değildir. Kur'an-ı Kerim’de göklerde ve yerde bizim için yaratılmış ve bizim 

emrimize verilmiş tüm bu varlıkların Allah’ı tesbih ettikleri ve O’na secde ettikleri 

anlatılmaktadır. Mesela şu ayetler bu anlatıma örnek olabilir: “Baksana hakikaten 
Allah (cc), gökler ve yerdeki şeyler ve kanat çırpıp süzülen, dizilen kuşlar hep onun 
için tesbih ediyorlar. Her biri gerçekten duasını ve tesbihini bilmiştir. Allah, ne 

yapıyorlarsa hakkıyla biliyor”296. “Görmedin mi? Göklerdeki ve yerdeki şeyler, 

                                                
290  Bkz. İbrahim, 14/33; Nahl, 16/12; Lokman, 31/25; Zümer, 39/5; Nahl, 16/14; İbrahim, 14/32; 

Lokman, 31/20; Casiye, 45/3 
291 Nahl, 16/80,81 
292 Bkz. Nahl, 16/5,8,66,80,81; Hac, 22/28,34; Mü’minun, 23/21; Yasin, 36/71; Ğafir, 40/79 
293 Taha, 20/54 
294 Bkz. Hud, 11/6,56; Ankebut, 29/60 
295 Bkz. Mülk, 67/9; Nahl, 16/79 
296 Nur, 24/41; Ayrıca bkz. Enbiya, 21/79; Sad, 38/19; Haşr, 59/24; Cuma, 62/1; Teğabün, 64/1 



 44

güneş, ay, yıldızlar, dağlar, ağaçlar, bütün hayvanlar ve insanlardan birçoğu hep 
Allah’a secde ediyor” 297. 

Ayrıca Kur'an-ı Kerim’de yer ve göklerdeki herkesin, ister istemez Allah’a 

secde ettiği298, hatta ot ve ağacın bile secdeye kapandığı zikredilmektedir299. Allah, 

(cc) insanlara kâinattan örnek verirken buyuruyor ki: “Görmediler mi? Herhangi bir 
şeyden Allah’ın yarattığına bir baksalar ya, gölgeleri sağ ve sollarından sürünerek 

Allah’a secde ederek döner dolaşırlar. Hem canlılar olsun melekler olsun göklerde 
ve yerde ne varsa hepsi Allah’a secde eder ve bunlar kibirlenmezler. Üstlerinden 
Rablerinin korkusunu duyarlar ve her ne emrolunurlarsa yaparlar” 300. 

Yeryüzündeki hayvanlar ve gökyüzündeki uçan kuşlar da insanlar gibi birer 

topluluktur301. Onlar görevlerini yerine getirerek, Allah’ın emirlerine uyarak, 

bitkilerle beraber insanlara hizmet ederek, hamd ve tesbihle Allah’ı anarak ve O’na 

secde ederek şükürlerini yerine getiriyorlar. Bütün yaratılmışlardan üstün olarak 

yaratılan insanoğlu, eğer görevini yerine getirmezse Kur'an’ın ifadesiyle, 

hayvanlardan daha aşağı derecede302, daha şaşkın vaziyette303 olacaktır. Onun için 

Allah (cc) kâfirler için canlıların en kötüsü demiş304 onun için kibirli olup sesini 

yükselten, kitaptan bir şey anlamayan ve öğütten yüz çevirenleri eşeğe benzetmiş305, 

onun için kâfirleri domuz ve maymun suretine çevirmiştir306. Kıyamet geleceği vakit 

de Allah (cc), kâfirlerin küfrünü bir canlı vasıtasıyla yüzlerine çarpacaktır307. Öyle 

ise melekler ve bütün mahlûkat şükürlerini eda ederken, yine şükürle emrolunmuş 

olan cin ve insanlar da şükürlerini yerine getirmeleri gerekmektedir.  

1.3. Şükürle İlgili Kavramlar 

Bu bölümde şükürle ilişkili gördüğümüz ve şükrün kapsamının genişliğini 

götermede yardımcı olacağına inandığımız iman, hamd, dua, zikir ve ibadet 

kavramlarını inceleyeceğiz. Böylece hem şükrün çeşitlerini ve anlam alanının 
                                                
297 Hac, 22/18 
298 Bkz. Ra’d, 13/15 
299 Bkz. Rahman, 55/6  
300 Nahl, 16/48,49,50 
301 Bkz. En’am, 6/38 
302 Bkz. Furkan, 25/44; Muhammed, 47/12 
303 Bkz. Araf, 7/149 
304 Bkz. Enfal, 8/22,55 
305 Bkz. Lokman, 31/19; Cuma, 62/5; Müddessir, 74/49,50,51 
306 Bkz. Maide, 5/60 
307 Bkz. Neml, 27/82 



 45

genişliğini göstermeye hem de küfre karşılık geldiği yerleri ortaya çıkarmaya 

çalışacağız. 

1.3.1. İman Kavramı 

Arapça bir kelime olan iman “emene” fiilinin masdarı olup, doğrulamak308, 

sığınmak, paklanmak309, bel bağlamak, güvenmek310, güven vermek, tasdik etmek, 

boyun eğmek, emniyet içerisinde olmak311 gibi anlamlara gelir. Istılahi olarak ise; 

iman, Resul-i Ekrem (sav)’in Allah (cc) katından getirmiş olduğu bilinen, haber ve 

hükümlerin hepsini kat’i olarak tasdik etmek ve bunu dille ikrar etmektir312. İman, 

saf sözle değil kalbin tasdikiyle meydana gelir.313 Maturûdî de imanı tarif ederken 

“iman, dil ile ikrar kalp ile tasdiktir” demiştir.314 İmanın kalp ile tasdiksiz 

olmayacağına işaret eden birçok ayet ve hadis vardır.315 İman, inanç esaslarını kalp 

ile tasdik, dil ile ikrar etmek, bununla birlikte Allah’ın emirlerini yapmak ve 

yasaklarından sakınmak ve Allah’ın hükümlerine teslim olmaktır. 

İman kelimesinin barış, huzur, sükûn, tasdik, dürüstlük, tehlikelerden uzak 

olma, koruma, himaye, kefalet, teminat, sadakat, vekillik, itimat, garanti, inanç vb. 

manalara geldiği316 düşünüldüğünde, insan kalbinin, imana meyilli, iman halinde ise; 

huzurlu, sükûnetli ve mutlu olacağı anlaşılmaktadır. İmanda zaten nefsin mutmain 

olması, korkunun giderilmesi, başkalarına güven vermek, güven içinde olmak 

anlamları vardır. İman sahibi kişi de hem inandığı gücün sağladığı güvenin içinde 

emin olan, hem de kendisi başkalarına güven veren demektir317. 

İnsanın meyli imanadır. Fıtrat olarak insan tevhid akaidine göre inancını 

şekillendirmeye meyillidir. Fakat bu durum fıtratın batıl inançlara kapalı olduğu 

anlamına gelmez. Zira Cenab-ı Hak: “Ona kötülüğün ve iyiliğin yolunu göstermedik 

                                                
308 Halil b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s.25. 
309 İbn Manzur, Lisanü’l Arab, XXII, 21-23. 
310  İzitsu, Tashikiko, İslam Düşüncesinde İman Kavramı, (Çev: Selahattin Ayaz), Pınar Yay., İst., 

2005, s.204. 
311 Şimşek, M.Sait, Kur'an’ın Ana Konuları, Beyan Yay., İst., 1999, s.25. 
312 Asım Efendi, a.g.e., IV, 548. 
313 Bkz: Nesefi, Ebu’l-Muin Muhammed, Tebsıratü’l-Edille, (thk: Hüseyin Atay, Şaban Ali Düzgün)                  

Ank. 2003, II, 412-415. 
314 Maturûdî, Kitabü’t-Tevhid, s. 373. 
315 Bkz: Maide, 5/41; Nahl, 16/106; Hucurat, 49/14; Buhari “Tevhid” 19; Müslim “İman” 15, 84; 

Nesai “İman” 18. 
316  Bkz. Sarı, Mevlüt, el-Mevarid Arapça Türkçe Sözlük, Bahar Yay., İst., 1982, s.50-51. 
317 Kalkan, Ahmet, Müslümanın Akaidi-İnanç Esaslarımız, Rağbet Yay., İst., 2005, s.41 



 46

mi?” 318. “Gerçek şu ki biz ona yolu gösterdik şükredici ya da nankör (olması artık 

kendisine kalmıştır)” 319 vb. ayetlerle insan için iki ihtimalin de varlığı anlatılmıştır. 

Bu ihtimaller arasındaki seçimde hangi tarafın öne çıkacağı değişik sebeplere 

bağlıdır. İnsan, ya kendisini imana götüren, fıtratına uygun olan yolu seçer mü’min 

olur, ya da kötülüğü seçer kâfir olur. 

Her ne kadar insanın fıtratı hak veya batıl bir inancı kabul etmede hür ise de 

bunlardan biri ile inanma ihtiyacını gidermeye mecburdur. Başka bir deyişle fıtrat bir 

ilaha ve Rabbe inanma, ona ibadet etme ve inançları doğrultusunda şekillenmiş bir 

dini yaşam biçimi edinme ihtiyacı içerisinde yaratılmıştır320. İman, kul olmayı kabul 

etmenin ilk basamağıdır. Kulluğu kabul eden insanın da kulluğun gerektirdiği şekilde 

davranması gerekir. Yani iman, itaati gerekli kılar ve kolaylaştırır. İnsan inandığı 

zaman Allah’a karşı olan görevlerini yerine getirmeyi kabul etmiş ve O’ndan gelen 

emirlere uygun davranmaya kendini hazırlamış olur. Kur’an’ın birçok yerinde de 

Allah’ın emirlerinin gerçekleşmesi imana bağlanmıştır321. Hatta insanlar ibadet 

emriyle imana çağrılmışlardır.322 Bütün bunlar iman ile ibadet, şükür yani amel 

ilişkisini ortaya koymaktadır. 

İnsanlık tarihi iman-küfür, mümin-kâfir mücadeleleriyle geçmiştir. Kur'an-ı 

Kerim’in, diğer ilahi kitapların ve bütün peygamberlerin amacı da insanları küfürden 

kurtarıp imana kavuşturmaktır. Bunun için Kur'an-ı Kerim’de iman ve türevi 

kelimeler dokuz yüz civarında yerde geçmektedir. İslam dininin en belirgin özelliği 

tevhid ilkesine verdiği önemdir. Zaten bütün güzellikler tevhid ve imanda, bütün 

kötülükler de şirk ve küfürdedir. İman, insanı kötülüklerden kurtaran, iyiliklerine de 

değer katan bir erdemdir. 

İmanın iki şekli vardır. Birincisi: İcmali imandır ki; genel olarak Allah’a ve 

Peygambere iman etmektir. Bu da kısaca kelime-i tevhid ve kelime-i şehadet’te 

özetlenmiştir. İcmali iman geçerli ve kişiyi kurtarıcıdır. Peygamber (s.a.v.): 

“Kalbinde bir arpa miktarı hayır bulunup da “Lailaheillallah” diyen kimse 

                                                
318 Beled, 90/10 
319 İnsan, 76/3 
320 Coşkun, İbrahim, İslam Düşüncesinde İnkâr Problemi, Tekin Kitabevi, Konya, ts. s.11. 
321 Bkz. Bakara, 2/278; Nisa, 4/59 vd. 
322 Bkz. Kureyş, 106/2-4 



 47

cehennemden çıkar, kalbinde bir buğday miktarı hayır olup da “Lailaheillallah” 

diyen kimse cehennemden çıkar, kalbinde bir zerre miktarı hayır olup da 

“Lailaheillallah” diyen kimse cehennemden çıkar” buyurmuştur323. İmanın ikinci 

şekli ise tafsili imandır ki; inanılacak şeylerin her birine ayrı ayrı inanmaktır. 

İmanın bir diğer tasnifi de; taklidi ve tahkiki iman şeklindedir. Delillere dayalı 

olmaksızın sadece çevrenin telkini ile meydana gelen, kişinin İslam toplumunda 

doğup, büyümüş olmasından kaynaklanan, herhangi birinin veya bir mezhebin 

görüşleri doğrultusunda şekillenmiş olan iman taklidi, delillere, bilgiye, araştırma ve 

kavramaya dayalı iman ise tahkiki imandır. 

Mü’min iman eden kimse demektir. Mü’min, Allah’a, Peygambere, vahye, 

meleklere, ahirete ve kadere mutlak olarak inanan ve bunların doğruluklarını kabul 

edendir. Mü’min olma durumu, insanın Allah huzurundaki kulluk durumudur. İman 

etmiş mü’min, yaratılıştaki nedeni doğrulamış, yaratılış gayesine uygun hareket 

etmiş, kendinden aşkın bir varlığı yüce bilmiş, O’na ait bütün unsurları kabul etmiş 

ve kendi konumunu belirlemiş insandır324. 

Kur'an-ı Kerim’de mü’minler: Allah’a, meleklerine, kitaplarına, elçilerine 

inanan, elçileri arasında ayırım yapmayan, işittik ve itaat ettik diyen325, Allah’a 

döneceklerini bilen326, namazı kılan, zekâtı veren327, boş işlerden yüz çeviren, 

ırzlarını koruyan, emanet ve ahitlerine riayet eden328 kimseler olarak tanıtılmaktadır. 

Mü’min olmak, peygambere teslim olmaktır329. Mü’min olmak, Allah’ın 

merhametinden ümit kesmemek330, yalnızca O’ndan korkmaktır331. Mü’min olmak, 

dini yalnızca Allah’a has kılmak332 ve her türlü imtihana hazır olmaktır333. İşte bu 

                                                
323 Buhari, “İman”, 37; Müslim, “İman”, 43 
324 Ece, Hüseyin, İslam’ın Temel Kavramları, Beyan Yay., İst., 2006, s.449. 
325 Bkz. Bakara,2/285 
326 Bkz. Bakara, 2/46 
327 Bkz. Nisa, 4/162 
328 Bkz. Mü’minun, 23/1-10 
329 Bkz. Nisa, 4/65 
330 Bkz. Yusuf, 12/87 
331 Bkz. Ali İmran, 3/175; Fatır, 35/28 
332 Bkz. Araf, 7/29 
333 Bkz. Ankebut, 29/2 



 48

insanlar hüsrandan kurtulmuş334, varlık dünyasının en hayırlılarıdır. Kâfirler ise 

yeryüzünün en aşağılık yaratıklarıdır335. 

İmanın asıl yeri kalptir. Fakat bilinmelidir ki iman, durgun bir teslimiyetin 

değil, amel dediğimiz faaliyetlerle beraber bir aksiyonun da kaynağıdır. İman eden 

bir insan, tek taraflı olarak Allah’a teslim olup, yerinde duran bir insan değildir. 

Bilakis o, imanın gereği olan en güzel davranışları yaşayan aktif bir insandır. Çünkü 

iman salih amel yapmayı gerekli kılar336. Aynı zamanda İman, bütün amellerin ön 

şartıdır. İman olmadan hiçbir amelin bir mana ve değeri olmaz. 

Sonuçta diyebiliriz ki bütün erdemli davranışlarının kaynağı imandır. İman, 

içsel olarak insanı harekete geçiren en önemli güçtür. Daha önce açıkladığımız kalbi 

şükrü imanla örtüştürebiliriz. Fakat sözlü ve fiili şükrün de olabilmesi için kalpteki 

imanın olması gereklidir. Yoksa aynı davranış aynı sonucu vermez. Yani şükrün de 

ön şartı imandır. Tersinden bakacak olursak imana giden yol da her şeyi Allah’a 

nisbet etmek demek olan şükürden geçer. 

1.3.2. Hamd Kavramı 

h-m-d kökünden gelen “hamd” kelimesi masdardır. Hamd, lügatte zemmin 

zıddı,337 övmek, sena etmek, hakkını vermek, razı olmak gibi manalara gelir. Çoğulu 

mehamiddir338. Hamd, birini güzel vasıfları ve iyi fiilleri sebebiyle övmek 

anlamındadır339. Hamd, nimeti vereni O’nun lutufları ve yüce vasıflarını da dile 

getirerek sevgi ile birlikte, tazim ve saygı göstermek suretiyle samimi bir şekilde 

yapılan ve ululama ifade eden bir övgüdür340. Hamd, ister nimetten dolayı ister başka 

bir şeyden dolayı hürmet ile yapılan övgüdür341. Hamd, güzelliği ve iyiliği 

kendisinden olanı övmektir342. 

                                                
334 Bkz. Asr, 103/1-2 
335 Bkz. Beyyine 98/6-7 
336 Ece, a.g.e., s.300. 
337 Halil b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 174. 
338  İsfehani, a.g.e., s.130; Asım Efendi, a.g.e., C.I, s.1129; ed-Derviş, Muhiddin, İ’rabü’l-Kur’ani’l-

Kerim ve Beyanühü, Suriye, 1992, I, 13. 
339 İbn Manzur, a.g.e., ş-k-r md. 
340  Bkz. İbn Manzur, a.g.e., I, 712; Uludağ, Süleyman, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Marifet Yay., İst., 

1996, s.221. 
341  Cürcani, a.g.e., s.93; Alusi, Muhammed Şükrü, Ruhu’l Meani fi Tefsiri’l-Kur’ani’l-Azim, Beyrut, 

ts. I, 67. 
342 Ateş, Süleyman, Yüce Kur'an’ın Çağdaş Tefsiri, Ank., 1982, I, 71. 



 49

Hamd, nimeti ve içinde bulunulan hali itiraf etme noktasında kısmen övgü, 

kısmen de şükürle birleşir. Medihten daha özel ve şükürden daha kapsamlıdır343. 

Yani hamd, şükürden önce gelmekte ve umumi bir mana ifade etmektedir. Bir 

rivayette: “Hamd, şükrün başıdır. Allah’a hamdetmeyen O’na şükretmemiştir” 

buyurulmuştur344. Nimet ve ihsan mukabilinde olan şükür, Allah’ın (cc) lütuf ve 

nimetlerinin şuuruna vararak bunların karşılığında hürmet, huşu ve itaatte 

bulunmaktır. Hamd ise, bir şahsın kendi zatında sahip olduğu vasıflar ve yaptığı 

fiillerin tamamına raci olduğundan daha geniş manalı bir övgüye işaret eder345. 

Hamdin medihten daha hususi ve şükürden daha umumi olmasının sebebi; 

Medhin ihtiyari olarak güzel yaratılış mukabilinde vuku bulmasıdır. Mesela; insan, 

ilmi, cömertliği ve malını harcaması sebebiyle methedildiği gibi, yüzünün güzelliği, 

boyunun uzunluğu sebebiyle de methedilebilir. Hamd ise ilmi ve cömertliği 

mukabilinde olur, güzellik mukabilinde olmaz. Şükür ise ancak nimet karşılığında 

olur. Şükür, sadece elinde olana, hamd ise hem elinde olana hem de olmayana 

yapılır.346 Her şükür hamd olup her hamd şükür değildir. Her hamd bir medihtir, her 

medih ise bir hamd değildir347. Şükür, Mün’im’i tazim için nimeti itiraftır. Yani 

şükür sadece nimet karşılığı yapılır. Hamd nimet olsun olmasın tazim için güzelliği 

izhardır.348 Şükür Allah’ın nimetlerine hastır. Hamd ise, Allah’ı sıfat ve zatına 

yönelik olarak sena etmeye mahsustur. Hamd dil işidir.349 Şükür ise, hem dille hem 

kalple hem de azalarla yapılır. Hamd şükrün başıdır ve şükrün en üst mertebesidir.350 

Hamd ve şükür ilişkisine bir başka açıdan bakıldığında, bazen şükür daha 

kapsamlıdır. Çünkü şükür, nimetler için bir övgüdür ve kişinin, bu övgünün gereğini 

inancıyla ve fiiliyle göstermesidir. Ayrıca şükür, bütün nimetleri kapsayan bir 

                                                
343  Sürmeli, Mehmet, “Şükür Kötülüklere Yardımcı Olmamaktır”, Yeni Dünya, İst., Mart, 1999, s.38. 
344 Beyhaki, Şuabü’l İman, II, 35. 
345 İsfehani, Müfredat, h-m-d md. 
346 İbn Side, a.g.e., VI, 680-681. 
347 İsfehani, a.g.e., h-m-d md. Ayrıca bkz. Asım Efendi, a.g.e., I, 1125. 
348 Ebû Hilal el-Askerî, Kitâbu’l-Furûk, (Nşr. Ahmed Selim el-Humsî) Bağdat, ts. s. 52-53. 
349 Bkz. Neml, 27/59,93; Ankebut, 29/63. 
350 Hazruddûrî, Muhammed Yasin, Dekâiku’l-Furûkı’l-Luğavyye fi’l-Beyâni’l-Kur’ânî, Daru’l-        

Kütübü’l-İlmi, Beyrut, 1971, s. 197-198 



 50

övgüdür. Hamd ise; bazen yapılan bir iyilik ve ihsan için teşekkür mahiyetinde olur 

ve başlangıçta iyilik sahibine karşı yapılan bir övgüden ibarettir351. 

Hamd ve şükür birbirleriyle kaşılaştırıldıklarında her birinin kendine özgü bir 

umumilik ve hususiliği olduğu anlaşılmaktadır. Örneğin şükür, çeşitleri ve sebepleri 

yönünden hamdden geneldir. İlgili olduğu şeyler bakımından özeldir. Hamd ise, ilgili 

olduğu şeyler bakımından şükürden genel, sebepleri yönünden şükürden özeldir. 

Yani şükür, sükûnet ve saygıyla kalple, övgüyle ve itirafla dille, boyun eğme ve 

taatle de azalarla yapılan bir şeydir. Fakat sadece nimetlerle ilgilidir, hamd gibi zat 

ve vasıflarla alakası yoktur352. Mesela ilim, irade, kudret, hayat, basar vb. 

sıfatlarından dolayı Allah’a (cc) şükredilmez. O’nun bu sıfatları övülür. Bunlar 

şükrün değil hamdin kapsamında olan konulardır. Hem bu sıfatlarından dolayı hem 

de ihsan ve adaleti, rahmet ve mağfireti dolayısıyla Allah’a hamdedilir. Oysa şükür, 

yalnızca Allah’ın ihsanına karşıdır. Bununla birlikte şükür, bir nimet karşılığı olarak 

gerçekleşirken, hamdde nimetin yanında sıkıntılı anlarda da Allah’ı hatırlama vardır. 

Hamd ve şükür arasında birtakım farklılıklar vardır. Bunlardan birkaçını şöyle 

özetleyebiliriz: Bütün hamd çeşitleriyle şükür yapılabilirken, her nevi şükür çeşidiyle 

hamdedilemez. Çünkü şükür kalp, dil ve organlarla olurken, hamd sadece kalp ve dil 

ile yapılabilir353. 

Hamd, kalbî ve imani nimetler için, şükür ise maddi ve hissi nimetler içindir. 

Her nimetin şükrü kendi cinsindendir. Malın şükrü infakla, ilmin şükrü öğretmekle, 

sağlığın şükrü kıymetini bilmekle, zamanın şükrü onu değerlendirmekle olur. Fakat 

iman nimetinin şükrü insanın yerine getirebileceği bir şey değildir. Bu durumda 

insan Allah’a hamdetmelidir354. 

Hamd, Allah’ın bahşettiği nimetler sebebiyle, Allah’ı, zatı, esması ve 

sıfatlarıyla sena etmek, şükür ise bu nimetlere mukabele yoluyla, her nimetin 

gereğini yerine getirerek teşekkür etmektir. 

                                                
351  el-Ezheri, Ebu Mansur Muhammed b.Ahmed, Tehzibü’l-Luğa, Kahire, 1964, IV, 435; Ayrıca bkz. 

el-Ezdi, Muhammed Hüseyin Dureyd, Kitabü Cemherâti’l-Lugat, Haydarabad, h.1345, II, 125. 
352 Firuzâbâdi, a.g.e., III, 340. 
353 Ateş, Süleyman, İslam Tasavvufu, Yeni Ufuk Neşriyat, İst., 1992, s.311. 
354  Bkz. Yılmaz, Hasan Kamil, Anahatlarıyla Tasavvuf ve Tarikatler, Ensar Neşriyat, İst., 1994, s.184. 



 51

Hamd ve şükürde asıl maksat nimeti verendir. Medh gibi değillerdir. Çünkü 

medh bazen yalan olarak dalkavukluk için yapılabilir. Hamd ve şükür ise, hak ve 

hakikat sevgisi ile gönlün sevinç ve huzurla dolmasıdır. Dolayısıyla hamdde sevinç 

ve arzu manası, şükürde ise içten bağlılık ve dostluk manası daha açık bir şekilde 

bulunurlar. Bu yönüyle şükür daha zor ve kıymetlidir. 

Bütün bu farklılıklarına rağmen ikisinin de birleştiği noktalar çoktur. Her ikisi 

de övgü, minnettarlık, teşekkür ve bağlılık ifade etmektedir. Her ikisi de nimetlere 

karşılık olarak yapılmaktadır. İkisi de birbirlerinin yerine kullanılabilmektedir. 

Dolayısıyla şükür ve hamd arasında bir anlam yakınlığı ortaya çıkmaktadır. 

Hamd kavramı ve türevleri Kur'an-ı Kerim’de altmış sekiz yerde 

geçmektedir355. Beş sure bu kelimeyle başlamaktadır356. Beş yerde Peygamberimize 

(s.a.v.) nisbet edilerek kullanılmıştır. Hamd kelimesi, isim olarak yirmiüç yerde 

“elhamdülillah” şeklinde gelerek lafza-i Celal ile bir terkip oluşturmuştur. Onbeş 

ayette Rab ismine veya Allah’a raci bir zamire muzaf olmuştur. Hamîd ismi on 

ayette “Ğani”, üç ayette “Aziz”, bir ayette “Mecid”, bir ayette “Hakîm”, bir ayette 

de “Veli” ismiyle beraber Allah’a nisbet edilmiştir357.  

Hamd kavramının Kur’an-ı Kerim’de geçtiği yerleri ve birlikte kullnıldığı 

isimleri aşağıdaki tablolarda görebiliriz.  

Kur’an’da Hamd Kavramının Geçtiği 

Yerler 

Sure başlangıcında : 5 

Peygamberlere nispet edilerek : 5 

Rab ismine veya Allah’a racî bir 

zamire muzaf olarak : 15 

Elhamdülillah terkibi ile : 23 
 

Kur’an’da Hamd Kavramının Birlikte 

Geçtiği İsimler 

Ğani : 10 

Azîz : 3 

Mecîd : 1 

Hakîm : 1 

Velî : 1 
 

                                                
355 Bkz. Abdülbaki, Mucem, s.266,267. 
356 Bkz. Fatiha, En’am, Kehf, Sebe, Fatır Sureleri. 
357 Bkz. Topaloğlu, Bekir, D.İ.A., T.D.V.Y., Hamd ve Hamîd md., XV, 443,458. 



 52

Kur'an-ı Kerim’de hamd kelimesi bazen nimetlere358, bazen cennete359, bazen 

de sıkıntılardan kurtulmaya360 karşılık söylenen bir söz olarak zikredilmiştir. Birçok 

yerde Allah’ın (cc) yaptıkları, yarattıkları ve büyüklüğü zikredilerek hamdedilmiş361, 

dolayısıyla bize hamdetmemiz gerektiği öğütlenmiş, kimi yerde meleklerin Hamdi 

anlatılmış362, kimi yerde peygamberlerin hamdettikleri hatırlatılmış363, kimi yerde de 

direk Müslümanlara hamdetmeleri emredilmiştir364. Sadece bu dünyada değil ahirette 

de hamdin Allah’a olduğu söylenmiş365, hatta gök gürültüsünün bile Allah’ı (cc) 

hamdettiği anlatılarak366 insanlara bir uyarıda bulunulmuştur. 

Allah (cc): “Artık Rabbine hamd ile tesbih et” 367 buyurmak suretiyle bizlere 

hamdi emretmekte, yerlerde ve göklerde hamde layık zatın kendisi olduğunu368, 

dünyada ve ahirette hamdin ve sonunda dönüşün yine kendisine olacağını369, bizlere 

hatırlatmaktadır. Meleklerin de Yüce Allah’ı tesbihle hamdederek arşın etrafında 

dolaştıkları370 ve “biz seni hamdederek tesbih ediyor ve seni takdis ediyoruz”371 

dedikleri haber verilmekte, dolayısıyla onların da devamlı hamdettikleri 

görülmektedir.  

Cennet ehlinin cennette ilk ve son duaları hamddir. “Onların cennette duası; 
“Allahım, sen her türlü eksikliklerden uzaksın” birbirlerine sağlık dilekleri; 
“selam”, dualarının sonu da; “Âlemlerin Rabbi olan Allah’a hamdolsun” 

sözleridir372. Hatta yerlerde ve göklerde olan her şey bizim anlayamayacağımız 

şekilde kendi durumlarına uygun olarak yaratıcılarına hamd ve tesbih ettiklerine 

göre373 bizim hamdden uzak olmamız düşünülemez. 

                                                
358 Bkz. Kehf, 18/11; Fatır, 35/1; Zümer, 39/74 
359 Bkz. Yunus, 10/10 
360 Bkz. Mü’minun, 23/28 
361 Bkz. Fatiha, 1/1-3; En’am, 6/1; İsra 17/111; Kasas, 28/70, Rum, 30/18; Sebe, 24/1 
362 Bkz. Bakara, 2/30; Zümer, 39/75; Ğâfir, 40/7; Şûra, 42/5 
363 Bkz. İbrahim, 14/39; Neml, 27/15 
364 Bkz. Hicr, 15/98; Neml, 27/59,93; Lokman, 31/25; Zümer, 39/74; Ğâfir, 40/55; Kaf, 50/39 
365 Bkz. Yunus, 10/10; Sebe, 34/1 
366 Bkz. Ra’d, 13/13 
367 Bkz. Nasr, 100/3; Hicr, 15/97; Taha, 20/130 
368 Bkz. Rum, 30/18 
369 Bkz. Kasas, 28/70 
370 Bkz. Zümer, 39/70 
371 Bakara, 2/30 
372 Yunus, 10/10 
373 İsra, 17/44 



 53

Allah (cc) kendisini “Hamid” olarak374 Peygamberimizi “Ahmed” ve 

“Mahmud” olarak tanıtmıştır375. Ayrıca Peygamberimiz’in (s.a.v.) bir adı da 

“Muhammed”dir. Kur'an-ı Kerim’de dört yerde geçmektedir ve kırkyedinci sureye 

isim olmuştur376. Namazın esasını Allah’a (cc) hamd oluşturduğundan, Kur'an bazı 

yerlerde namaza, hamd ismini vermektedir377. Kur'an-ı Kerim’in ilk suresinin ilk 

ayeti de hamdle başlamaktadır. Bütün bunlar hamdin önemini göstermek için yeterli 

işaretlerdir. 

Hamdi çeşitli şekillerde bölümlere ayıranlar vardır. Bu tasniften birisi de şu 

şekildedir:   

1- Allah’ın (cc) kendisini övmesi: Kur'an-ı kerim’de birçok şekilde Allah (cc), 

kendi isimleri, sıfatları ve fiillerinden bahsederek hamdi, bunları yapan ve bu 

özellikleri taşıyana tahsis etmiştir. Bu, Allah’ın (cc) insanlara karşı rahmeti, 

mağfireti, ihsanı, terbiyesi ve ulûhiyetine bir işarettir. Bu, O’nun büyüklüğünü, 

kudretini ve her şeyi kuşatıcı basar ve ilmini göstermek içindir. Böylece buna 

muhatap olanların akidesi kuvvetlenir. 

2- Allah’ın hâdis olanı övmesi: Kur'an’da bazı peygamberler ve bazı insanlar 

Allah (cc) tarafından övülmektedir. Mesela: İsmail ve İdris (a.s.) sadık kimseler 

olarak anılmakta ve övülmekte378, peygamberimizin yanındaki ashabı birçok üstün 

meziyetleri zikredilerek anlatılmakta379, yine mü’minlerden övgüyle söz 

edilmektedir380. Bu şekilde insanlara, bu övülen kimseler örnek gösterilmekte ve 

onların bu özelliklerine insanlar teşvik edilmektedir. 

3- Hâdis olanın Allah’ı (cc) övmesi: Asıl hamd ve şükür budur. İnsanın, 

Rabbinin nimetini, rahmetini, korumasını, gözetmesini vb. övmesi, hamd-ü sena 

etmesidir. Sadece insanın değil, meleklerin, cinlerin, hayvanların, bitkilerin, dağların 

Allah’a olan şükürleri ve hamdle onu tesbih etmeleri bu kısım içinde değerlendirilir. 

                                                
374 Bkz. Bakara, 2/267; Hud, 11/73; İbrahim, 14/1; Hac, 22/24,64, Lokman, 31/12,26 vd. 
375 Bkz. İsra, 17/79; Saf, 61/6 
376 Bkz. Ăli İmran, 3/144; Ahzab, 33/40; Muhammed, 47/2, Fetih, 48/24 
377 Bkz. Taha, 20/130; Kaf, 50/39 
378 Bkz. Meryem, 19/54-56 
379 Bkz. Fetih, 48/29 
380 Bkz. Mü’minun, 23/1-5 



 54

Bu hamdi yapan, kendisi için ve görevi olduğu için yapar. Bu tür hamd ve şükür, 

nimetin ve ihsanın artmasına fayda sağlar. 

4- Hâdisin, hâdisi övmesi: İnsanların birbirlerinin iyiliklerini, güzelliklerini 

övmesi demektir. İnsanların birbirlerine iyi davranması, iyiliğe iyilikle mukabele 

etmesi, istenen bir şeydir381. Bu da insanlar arasındaki sevgiyi ve muhabbeti artırır. 

İyilikleri ve hayrı yaygınlaştırır. 

Gerçek manada hamd ve şükür sadece Allah’a (cc) mahsustur382. Bu husus çok 

önemlidir. Çünkü bu, O’nun yarattıklarından herhangi birine ibadet etme durumunu 

ortadan kaldırır. Yaratıklardan hiçbiri hamde layık olmadığı gibi ibadete de layık 

değildir. İbadet ve şükür yaratana layıktır383. 

Bizim kullandığımız övme, methetme ve sena ile aynı anlamlıdır. Hamd ise 

medih ile şükür arasında bir nevi övme ve özel bir medihtir. Medih canlı-cansız, 

güçlü-güçsüz her şeye yapılabilir. Hamd ise her şeye gücü yeten, övgüye layık 

şeyleri de bize bahşeden Allah’adır. İnsan da kendisine sunulan her türlü nimet ve 

ihsan karşılığında hakiki mün’imi, layık olduğu şekilde övmeli ve yüceltmelidir. 

1.3.3. Dua Kavramı 

Dua kelimesi “deâ” fiilinin masdarı olup, çağırmak, seslenmek, birisinden bir 

şey istemek, zikir, tesbih, davet etmek, yakarmak, teşvik etmek, muhtaç olmak gibi 

anlamlara gelir384. Dua, Allah’tan yardım, mağfiret ve rahmet dilemek, dünyevi bir 

tehlikeden korunmak, rahmete nail olmayı istemek gibi anlamlara da gelmektedir. 

Arapça’da kullanıldığı harf-i cerre göre dua kelimesi, bir kimse için hayır dua etmek 

veya bedduada bulunmak anlamları taşır385.  

Bu harf-i cerre göre anlam değişikliğinin örneği Kur’an-ı Kerim’de olmamakla 

birlikte hadis-i şeriflerde çoktur. Mesela: Peygamberimiz (sav): “Kim kendisine 

zulmedene beddua ederse öcünü almış olur”386 “Kendinize, çocuklarınıza, 

hizmetçilerinize ve mallarınıza beddua etmeyin! Allah’ın bir kabul saati vardır. O 

                                                
381 Bkz. Bakara, 2/238; Nisa, 4/86 
382  Bkz. Konyalı, a.g.e., I, 18. 
383 Mevdudi, a.g.e., I, 34. 
384 Bkz. İbn Manzur, a.g.e., “Dua” md.; İsfehani, a.g.e., “Dua” md., Cevheri, “es-Sihah”, VI, 2337. 
385 Bkz. Cilacı, Osman,“Dua” md., DİA, T.D.V.Y., İst., 1994, IX, 529. 
386 Tirmizi, “Dua”, 3784.  



 55

saate rastlamasın yoksa sizin aleyhteki duanızı kabul eder”387 “Kendinize beddua 

etmeyin ancak hayırla dua edin! Çünkü melekler sizin duanıza âmin derler”388 vb. 

hadislerde dua fiilini “ale” harf-i cerri ile kullanarak beddua manası kastetmiştir. 

“Müslümanın din kardeşinin gıyabında yaptığı duası müstecaptır. Onun başucunda 

bir melek vardır. Din kardeşi için hayır duada bulundukça ona müvekkel olan melek: 

“Âmin! Senin için de bir misli var” der”389 hadisinde ise “li” harf-i cerri kullanılarak 

hayır dua manası kastedilmiştir. 

Duadan maksat kulların kulluklarını göstermeleri, Yüce Allah’ın (cc) ilahi 

kudreti karşısındaki güçsüzlüklerini ve aciz oluşlarını idrak etmeleridir. Böyle olunca 

O’na dua etmek, Cenab-ı Hakk’ın ilahi kudretini her şeyden fazla büyüklemek ve 

hürmet etmek anlamına gelir390. Duanın asıl hedefi, insanın halini Allah’a arz etmesi 

ve O’na niyazda bulunmasıdır. Buna göre dua kul ile Allah (cc) arasında bir 

diyalogdur. Kul dua ile Allah’ın (cc) büyüklüğünü ve kudretini dile getirir. O’na 

yalvarır, hamdeder, şükreder ve O’nu över. 

Dua, insanda fıtri bir olgudur. Bu sebeple bütün dinlerde şu veya bu şekilde 

dua mevcuttur. Üstün bir varlığa inanan her insan dua eder. İnsanlar yaşamlarında 

üstesinden gelemeyecekleri birçok şeyle karşılaşmakta, keder, sıkıntı, acz ve 

ümitsizliklere maruz kalmakta ve bunlardan kurtulmanın yollarını aramaktadırlar. 

Yüce Allah bu gerçeği birçok ayette beyan etmektedir. Mesela bir ayet-i kerimede: 

“İnsana bir darlık dokunduğu zaman, yanı üzere yatarken, otururken yahut ayakta 

iken bize yalvarır, ama biz onun sıkıntısını giderince sanki kendisine dokunan bir 

darlıktan ötürü bize hiç yalvarmamış gibi hareket eder. İşte aşırı gidenlere yaptıkları 

iş böylesine süslü gösterilmiştir” 391 buyrulmaktadır. 

Kur'an-ı Kerim’de doğrudan dua konusunu içeren ikiyüze yakın ayet 

bulunmaktadır. Bunun dışında tevbe ve istiğfar gibi kulun Allah’a yönelişini ifade 

eden çok sayıda ayet vardır. Sadece dua kelimesi ise Kur'an’da yirmi yerde 

                                                
387 Ebu Davud, “Salat”, 1532. 
388 Müslim, “Cenaiz”, 6-7. 
389 Müslim, “Zikir”, 23. 
390 Tunç, Cihad, “İslam Dininde Zikir ve Dua”, E.Ü.İ.F. Dergisi, sy.5, Kayseri, 1998, s.37. 
391 Yunus, 10/12; Ayrıca bkz. Yunus, 10/22; Rum, 30/33; Zümer, 39/49; Lokman, 31/32 vd. 



 56

geçmektedir. Bazı ayetlerde “da’va” ve “da’vet” kelimeleri, pek çok ayette de dua 

kökünden fiiller bulunmaktadır392. 

Kur'an’da Nuh (as)393, Zekeriyya (as)394, İbrahim (as)395 ve diğer peygam-

berlerin dualarından bahsedilmekte, Peygamberimizden kendisi ve mü’minler için 

dua etmesi istenmektedir396. Ayrıca Peygamberin af talebinin, kâfirlere, müşriklere 

ve münafıklara fayda vermeyeceği de vurgulanmaktadır397. Yine Kur'an’a göre; dua 

edene Allah (cc) karşılık verir398. Allah’ı anan kimse Allah tarafından anılır399 ve biz 

insanları, Allah katında değerli kılan şey dualarımızdır400. 

Said Nursi’ye göre dua üç çeşittir: Birincisi: Kabiliyet diliyle duadır. Bütün 

tohumlar bu kabiliyet diliyle Allah’a dua ederler. Sebeplerin bir araya gelmesi de 

böyle bir duadır. Yani su, sıcaklık, toprak, ışık, bir çekirdek etrafında birleşir. İşte bu 

bir duadır ki: “bu çekirdeği ağaç yap ey Halıkımız” derler. İkincisi: Fıtri ihtiyaç 

diliyle yapılan duadır. Bütün zîhayatların, iktidar ve ihtiyarları dâhilinde olmayan 

ihtiyaçlarını, Halik-ı Rahim’den halleriyle istemeleridir. Üçüncüsü ise: İhtiyaç 

dâhilinde şuurlu varlıkların duasıdır. Bu da çift sürmek gibi fiili ve dille yapılan dua 

gibi kavli olabilir401. 

Görüldüğü gibi kâinatta gördüğümüz her şey bir dua neticesidir. İnsan da gerek 

ihtiyaçları, gerekse hataları yüzünden Allah’a başvurur veya nimeti sebebiyle O’nu 

hatırlar ve anar. Her halükarda dua, insana psikolojik bir rahatlık verir, sevap 

kazandırır, kulluğunu hatırlatır ve insanı maksuduna ulaştırır. 

İbn Manzur, dua etmenin başlıca üç şekli vardır der. Birincisi: Allah’ın (cc) 

birliğini dile getirme ve O’nu övgüyle anma, ikincisi: Allah’tan af ve merhamet gibi 

manevi isteklerde bulunma, üçüncüsü ise: Allah’tan dünyevi nimetler istemedir402. 

Kul içinde bulunduğu şartların tesiriyle bir şey için veya sadece Allah rızası için 

                                                
392 Bkz. Abdülbaki, a.g.e., s.316-320. 
393 Bkz. Kamer, 54/10 
394 Bkz. Enbiya, 21/89; Ali İmran, 3/38 
395 Bkz. Ali İmran, 3/8,9; İbrahim, 14/40 
396 Bkz. Bakara, 2/116; Nisa, 4/64; Taha, 20/114; Muhammed, 47/19 
397 Bkz. Münafikun, 63/6; Maide, 5/35 
398 Bkz. Mü’min, 40/60 
399 Bkz. Bakara, 2/152 
400 Bkz. Furkan, 25/77 
401 Nursi, Mektubat, s.299,300 
402 İbn Manzur, a.g.e., “d-a-v” md. 



 57

Allah’a (cc) yönelmektedir. Bu durumda dua kavramı, insanın Rabbine yönelişinin 

değişik şekilleri olan zikir, tesbih, hamd, sena, şükür, tevbe, istiğfar, istiaze vb. 

şeylerin genel çerçevesi içinde değerlendirilmelidir. 

Kur’an-ı Kerim’de dua etmek, emredilmiş ve teşvik edilmiştir. Mesela bir ayet-

i kerimede: “Islah edilmesinden sonra yeryüzünde bozgunculuk yapmayın, Allah’a 

korkarak ve rahmetini umarak dua edin, muhakkak ki Allah’ın rahmeti iyilik 

edenlere yakındır” 403 buyrulmuştur. Dua ederken Allah’ı şanına layık bir şekilde 

övmek gerekir. Bunun en güzel yolu O’nu isimleriyle anmaktır. Bu gerçeği de bize 

şu ayet öğretmektedir:  “En güzel isimler Allah’ındır. O halde O’na o güzel isimlerle 

dua edin. O’nun isimleri hakkında eğri yola gidenleri bırakın. Onlar yapmakta 

olduklarının cezasına çarptırılacaklardır” 404. 

Dua, bir ümit beslemedir. Dua, yalnızlıktan kurtulmadır. Dua, Allah’ın 

desteğini hissetmektir. Dua, insanın duygularını, algılarını, davranışlarını, ruhi ve 

bedeni sağlığını koruyan bir olgudur. Duanın gerçek değeri, duanın kendisiyle teselli 

bulmadadır. Böylece insan iradesi, Allah’ın iradesine uyar405 ve Allah’ın yüklediği 

sorumluluk yerine getirilmiş, insan da maksuduna ulaşmış olur. Ayrıca dua, ruhu 

tasfiye ve takviye eder, huzur verir, ümit bahşeder, şahsı kuvvetlendirir, nefse güven 

katar ve ahlakı yüceltir406. 

Tüm bu anlatılanlar gösteriyor ki: Dua imanın bir neticesidir. Kulun, Allah’ı 

birlediğinin, yücelttiğinin, övdüğünün bir göstergesidir. Dua, kâinatın sahibinin 

Allah olduğunu, idarenin O’nun kudretinde olduğunu itiraftır. Dua, kimsenin 

olmadığı yerde Allah’ın olduğuna, kimsenin duymadığı, görmediği şeylere Allah’ın 

muttali olduğuna bir inançtır. Dua, zikirdir. Dua, ibadettir. Dua teslimiyet, dua itaat, 

dua şükürdür. 

1.3.4. Zikir Kavramı 

Zikir kelimesi müşterek manalı kelimelerdendir. Zikir, unutmanın zıddıdır. 

Zikir, bir şeyi korumak, muhafaza etmek407, hatırlamak ve anmak manasındadır408. 

                                                
403 Araf, 7/56; Ayrıca bkz. Araf, 7/29; Mü’min, 40/14,65 
404 Araf, 7/180 
405 Hökelekli, Hayati, Din Sosyolojisi, T.D.V.Y., Ank. 1993, s.228. 
406 Topçu, Nurettin, Din Psikolojisi Notları, İst., 1958, s.34. 
407 İbn Manzur, a.g.e., V, 48-51, z-k-r md. 



 58

Ayrıca bir şeyi telaffuz etme, öğüt alma, öğüt verme, hıfz etme, şeref, şan, şöhret gibi 

manalara da gelmektedir409. Zikir, bir şeyin lisanda cereyan etmesidir. Lisanla 

zikredilen ve açığa çıkarılan şeydir. Zikir, peygamberlerin getirdiği kitaplara da 

denir. İçinde dinin açıklandığı ve dinlerin hükümlerinin konulduğu kitap, namaz, 

dua, Kur'an’ın kıratı, tesbih, şükür ve itaat anlamlarında kullanıldığı da 

görülmektedir410. Bunların dışında Kur'an-ı kerim’de; hıfz, taat, ceza, beş vakit 

namaz, beyan, söz, Kur'an, Tevrat, şeref, şan, Levh-i Mahfuz, sena, vahy, salât, cuma 

namazı, ikindi namazı vb. anlamlarda da kullanılmıştır411. 

Istılahta zikir kelimesi; Allah’ı (cc) anmak, O’nu hatırdan çıkarmamak ve 

Allah’ı anmak için yapılan hamd, dua, şükür, ibadet ve övgü gibi davranışlar ve 

sözlerdir. Allah’ın (cc) isimlerini ve belirli duaları, çeşitli şekil ve zamanda, belli 

miktarda söylemektir. Zikir, gaflet ve nisyandan kurtulmaktır. Gaflet, isteyerek, 

nisyan, istemeden ve unutarak zikri terk etmektir412. 

Zikrin bir diğer manası, şanı yüce Allah’ı zikretmektir. Bunun hakikati de, 

O’nu tesbih etmek, O’na hamdetmek, O’nun şanını yücelten kelimeleri telaffuz 

etmek, Kur'an okumak, nebisi Muhammed (s.a.v.)’e salât ve selamda bulunmak, 

gerek din, gerek dünya, gerekse ahiretle ilgili bütün ihtiyaçlarını O’ndan istemek ve 

peygamberimizin (s.a.v.) sığındığı her şeyden O’na sığınmaktır413.  

Zikir kavramı, Kur'an-ı Kerim’de ikiyüzdoksaniki yerde geçmektedir. 

Yüzondört surenin altmışyedisinde vardır. Kur'an’da zikir hatırlamak414, anmak, 

söylemek, sözünü etmek415, düşünmek416 manalarında kullanılmaktadır. 

Zikir kelimesinin genel olarak anlam içeriği, hatırlamak, hatırlatmak, öğüt ve 

ibret almak anlamlarında yoğunluk kazanmaktadır. İnsan sahip olduğu her türlü 

nimetin asıl sahibini hatırlamakla emrolunmuştur. Nankör insan ise, nimetin ve 

                                                                                                                                     
408  Tahanevi, Kadı M.Hamid b.Sabir, Keşşafu İstilalatü’l-Fünun, Kahraman Yay., İst., 1984, z-k-r md. 
409 İbn manzur, a.g.e., V, 48-51. 
410 el-Ezheri, a.g.e., X, 162; el Ezdi, a.g.e., II, 310. 
411  Ebu’l Beka, Eyyüb b.Musa el-Kefevi, Külliyat-ü Ebi’l-Beka, Matbaa-yı Amire Yay., İst., 1987, 

s.337-338. 
412 Bkz. el Cevziyye, Medaric, II, 338. 
413  Ramazanoğlu, Süleyman, Tasavvuf-Kur'an ve Sünnete Göre Zikir, http://www.akademinl/sayı/ 

Tasavvuf.htm. 
414 Bkz. Bakara, 2/40,47,122; Ali İmran, 3/135; Maide, 5/20; İbrahim, 14/6; Mü’min, 40/44 
415 Bkz. En’am, 6/118; Araf, 7/20; Müzzemmil, 73/8; İnsan, 76/25; A’la, 87/14,15 
416 Bkz. Bakara, 2/231; Araf, 7/69,74,86; Meryem, 19/67 



 59

kendisine sunulan her türlü lütuf ve ihsanın kadrini bilmez ve bunların asıl sahibini 

hatırlamaz. Nimetin asıl yaratıcısını hatırlayarak O’na yönelmek ve bunları O’nun 

isteği doğrultusunda harcamak, bir şükür ve zikrin göstergesidir. Zikir ile nankörlük 

kavramları arasında bir zıddiyet söz konusudur. Dolayısıyla zikir kavramı, 

nankörlüğün karşıtı olan şükür kavramına da yakın olan kavramlardandır. 

Zikir, ferdi ve toplu olarak yapılan, dilin ve kalbin zikri olan zikir çeşitleri 

olarak değişik şekillerde sınıflandırılmış, bunların hangisinin daha efdal olduğu 

konusunda tartışılmıştır. İster ferdi, ister toplu ister dille, ister kalple, ister cehri, ister 

hafi olsun zikrin her çeşidi şükrün bir nev’idir. Zaten biz dil ve kalple şükrü tarif 

ederken zikrin bu çeşitlerinden pek farklı şeyler söylemedik. Aksine bunların 

çağrıştırdığı anlamlara yakın şeylerden bahsettik.  

Tarikatlerin temeli olan zikir, gelişigüzel yapılan bir hareket değildir. Bu 

ibadetin de çeşitli safhaları vardır ve bunlara riayet şarttır. Zikirden önce maddi ve 

manevi olarak temizlenmek, kendini zikre hazırlamak vb. şeyleri yapmak gerekir417. 

Fakat zikir zamanla sınırlandırılmayan bir ibadettir. Bilakis müslümanlar, her 

halükarda, otururken, yatarken, kalkarken, ma’bud ve mahbublarını zikretmekle 

emrolunmuşlardır418. 

Her uzvun bir ibadeti vardır. Dilin ve kalbin ibadeti zikirdir. Allah’ın zikri, 

insanın kalbini ve lisanını sarınca, insan her şeyi unutur. Allah (cc) da onu her 

şeyden korur. Zikirle kulakların kiri temizlenir. Gözlerdeki zulmet perdesi kalkar. 

Kul gafletiyle kapatmadığı sürece zikir, Allah’la kulu arasında açık olan en büyük 

kapıdır419. 

Zikirden kasıt sadece dilin zikri değil, kalp ve dilin beraberce zikridir. Zikir 

Allah’ın isimlerini, sıfatlarını, emirlerini, nehiylerini, kelamını anma ve hatırlamadır. 

Allah’ı bilmek, tanımak, yüce ve kemal sıfatlarıyla O’na iman etmek ve O’nu çeşitli 

şekillerde övmektir. Bunun yanında Allah’ın nimetlerini, ihsanlarını ve yarattıklarını 

da hatırlamaktır420. 

                                                
417 Kara, Mustafa, Tasavvuf ve Tarikatler Tarihi, Dergah Yay., İst., 1999, s.207-208. 
418 Bkz. Ali İmran, 3/191 
419 İbn. Kayyım, Medaric, II, 331. 
420İbn. Kayyım, Muhammed b.Ebu Bekir el-Cevziyye, el-Fevaid, (tahriç: Ahmet Ratip Armusin), 

Daru’n-Nefais, s.166. 



 60

Kur'an-ı Kerim’de zikir, çeşitli şekillerde kullanılmaktadır. Mesela zikir mutlak 

veya mukayyet olarak emredilmektedir. “Ey iman edenler, Allah’ı çokça zikredin, 

sabah akşam onu tesbih edin” 421. “Korkarak ve nefsinde tazarru duyarak rabbini 

zikret”422. “Beni anın ki ben de sizi anayım, bana şükredin sakın nankörlük 

etmeyin”423 vb. ayetler ve bunlar gibi birçok emir, zikre yönelik olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Allah (cc) nimetlerinin de hatırlanmasını istemekte ve bunu zikir 

kelimesiyle emretmektedir424. Bizlerden eski kavimleri, peygamberleri ve bazı 

olayları hatırlamamız da istenmektedir425.  

Kur’an’da zikir bazen gaflet ve nisyanın tersi olarak gelir426. Kimi zaman 

zikrin insanı kurtuluşa götüreceği söylenir427, zikir ehli övülür428, zikirden alıkoyucu 

şeyler anlatılır429, Allah’ın zikrinden bahsedilir430.Haccın, orucun, namazın özünde 

zikrin bulunması ve bunların zikirle sona ermeleri431, kurbanın, hayvanların Allah’ın 

adıyla yani zikirle kesilme mecburiyeti432 zikrin önemini bizlere göstermektedir. 

Peygamberimiz de; zikri altın ve gümüş infakından ve cihaddan daha değerli 

görmüş433, zikir meclislerini övmüş, meleklerin onları sardığını, zikredenlerin de 

meleklere benzediğini söylemiştir434. Yine Peygamberimiz, zikri en faziletli 

amellerden saymış435zikir meclislerini cennet bahçesine benzetmiştir436. 

 Yukarda demiştik ki zikir, şükür gibi ya dille ya kalple ya da bedenle olur. Dil 

ile zikir: Allah’ı güzel isimleriyle, nimetleriyle anmaktır. O’na hamdetmek, O’nu 

tesbih ve tenzih etmek, kitabını okumak ve dua etmektir. Bu çeşit zikir tesbih 

kavramını da içine alır. Tesbih de aynı şekilde Allah’ı çeşitli şekillerde anmaktır. 

Dua, övgü ve sena kelimelerini söylemektir. Kalp ile zikir: Allah’ı gönülden anmak, 
                                                
421 Ahzab, 33/41 
422 A’raf, 7/205 
423 Bakara, 2/152 
424 Bakara, 2/40,47,122,231; Ali İmran, 3/103; Maide, 5/7,110; Araf, 7/74; Enfal, 8/26 
425 Meryem, 19/16,41,51,54,56; Sad, 38/17,41,45,48 
426 Araf, 7/204; Haşr, 59/19 
427 Enfal, 8/45,62; Ahzab, 33/21; Zariyat, 51/55 
428 Enfal, 8/2; Hac, 22/35; Secde, 32/15; Ahzab, 33/9 
429 Münafikun, 63/9 
430 Bakara, 2/252; Ankebut, 29/45 
431 Bakara, 2/198-203; Bakara, 2/185; Bakara, 2/200; Nisa, 4/103; Cuma, 62/10 
432 En’am, 6/118,119,121 
433 Tirmizi, “Daavat”, 6; İbn Mace, “Edeb”, 3; Ahmet b.Hanbel, IV, 447. 
434 Müslim, “Zikir”, 39,40; Tirmizi, “Daavat”, 7. 
435 Ahmed b.Hanbel, IV, 188. 
436 Tirmizi, “Daavat”, 83; Ahmed b.Hanbel, IV, 188. 



 61

anarken düşünmek, tefekkür etmektir. Allah’ın varlığının delillerini, isimlerinin 

tecellilerini, bize olan nimetlerini, emir ve nehiylerini, sorumluluklarımızı ve kulluk 

vazifelerimizi düşünmektir. Beden ile zikir ise: Organların her birinin gayelerine 

uygun kullanılması, vazifeleriyle meşgul edilmesi ve kendilerine yasaklanan 

şeylerden sakındırılmasıdır437. 

Herevi438 ise zikrin dört mertebesini zikrederek şu şekilde bir tasnif yapar:  

1- Allah’tan başkasını unutmak ve kendini unutmamaktır.  

2- Allah’ın zikrinde nefsini unutmaktır.  

3- Kendi zikrini O’nun zikrinde unutma derecesi ki bu fena mertebesidir.  

4- Hakkın zikrinde kendini her zikirden unutmaktır. Bu mertebe Hakk’ın kulu 

zikretmesinden dolayı, kulun rabbini zikirde fani olmasıdır439. 

Şükrün yerine getirilebilmesi için, şükreden kimsenin, kendisine ulaşmış olan 

nimeti hissetmesi ve zikri, o nimete karşılık bir saygı vazifesi olarak yapması şarttır. 

Zikir ise; nimetin ulaşmasına bağlı olmaksızın genel olarak bir sevginin ve olgun bir 

aşkın eseridir. Buna göre her ilerleme adımında zikir bir başlangıç, şükür ise bir 

sonuçtur440. 

1.3.5. İbadet Kavramı 

İbadet “abd” kökünden mastardır. Boyun eğmek, itaat etmek, kulluk etmek, 

tapınmak ve alçak gönüllülük anlamlarına gelmektedir. Diğer yandan ibadet 

kelimesinin, emri yerine getirmek, muvafakat etmek441, herhangi bir kişi önünde ona 

karşı hiçbir direniş göstermeden, isyana kalkışmadan ve yüz çevirmeksizin istediği 

hizmeti yerine getirmek442 gibi manaları da vardır. 

                                                
437 Bkz. Elmalılı, a.g.e., I, 540-543. 
438 İran (Herat)’ lı din bilgini, mutasavvıf, şair ve hatip olan Herevi 396/1006-481/1089 arasında 

yaşamıştır. Tam adı Abdullah Ensari-Ebu Ismail Abdullah b. Muhammet El-Ensari El-Herevi’dir. 
XI yy.’ın en önde gelen sufilerindendir. Selçuklular döneminde yaşamıştır. Menazilü’s-Sa'irin İle'l-
Hakk adlı eserine Arapça, Farsça ve Türkçe şerhler yapılmıştır. ( Bkz. Süleyman Uludağ, DİA. 
“Herevi” md. XVII, 225-226.) 

439 İbn. Kayyım, Medaric, II, 337. 
440 Bkz. Elmalılı, a.g.e., I, 541. 
441 Cevheri, a.g.e., V, 1986-1987; İsfehani, a.g.e., s.340; İbn Manzur, a.g.e., XII, 403-406. 
442  Mevdudi, Ebu’l A’la, Kur'an’ın Dört Temel Terimi (çev: Mahmut Osmanoğlu), Özgün Yay., İst., 

1919, s.103. 



 62

Dini terminolojide ibadet, Allah’ı birlemek, O’nu ilah edinmek ve mükellefin, 

Rabbini tazim için nefsinin ya da hevasının hilafına davranış sergilemesidir443. 

İbadet, Allah’a saygı, sevgi ve itaati göstermek, O’nun hoşnutluğunu kazanmak 

niyetiyle ortaya konulan belirli tutum ve davranışlardır. Halis bir niyetle, sevap 

beklemek üzere, Allah’a yakın olmayı düşünerek yapılan itaat, insanın bütün 

benliğiyle, bütün duygularıyla, iç ve dış bütün hisleriyle, fikri melekeleri, hissi âlemi, 

kafası ve lisanıyla Allah’a yönelmekten ibaret olan sistemli bir hareket tarzıdır444. 

İbadet, sevgi, saygı, kulluk, korku ve ümitle kişinin yaratıcısına ebedi bir 

bağlılık göstermesidir445. Kişinin Allah ile haberleşme vasıtalarından biri olan ibadet, 

kul-ilah ilişkisinde sözsüz iletişim fonksiyonuna sahiptir446. Yaratıcı kudret 

karşısında, insan benliğinin derinden duyduğu yüceltme duygularından kaynaklanan 

kendisine özgün bir boyun eğiş olan ibadet447, insan için vazgeçilmez fıtri bir 

davranıştır. 

İnsanlar yüceltme, sevgi, sığınma, korku, acziyet, dünyevi menfaat elde etme, 

zarar ve sıkıntılardan kaçınma, kurtuluşa erme gibi duygu ve etkenlerle, başlangıçtan 

beri bir yüce varlığa veya çeşitli varlıklara inanmış ve inandıklarına uygun bazı söz 

ve davranışlarla kulluklarının gereğini yerine getirmiş, yani ibadet edegelmişlerdir448. 

İbadet etmek kulluğun bir vasfıdır, gereğidir. Esasında sadece insan değil, bütün 

kâinat Allah’ın (cc) emirlerine itaat etmek vasfı sebebiyle bir kuldur. İnsan bazen 

dünyada O’na kul olmayı, kendince kabul etmez görünür, ama neticede herkes ve her 
şey kulluğunu hatırlayacak ve Ma’bud’a yönelecektir449. 

İbadet, Cenab-ı Allah’a karşı gösterilen saygı ve hürmetin en yüksek derecesini 

ifade eder. Ayrıca ibadet, insanın hatta kâinatın tüm iyi işleyiş ve fiillerini içine 

alması yönüyle çok geniş bir kapsamda değerlendirilebilir. İslam’da ibadet, yalnız 

Allah için yapılır. Peygamber veya diğer insanlar için ibadet asla söz konusu 

değildir. Bu bağlamda Kur'an-ı Kerim’de insanlara şu çağrıda bulunulur. “Ey iman 

edenler! Sizi ve sizden öncekileri yaratan Rabbinize kulluk edin. Umulur ki 

                                                
443 Cürcani, a.g.e., s.223. 
444 Gülen, Fethullah, Fatiha Üzerine Mülahazalar, Nil Yay., İzmir, 1996, s.172. 
445 Mastari, A.Muhammed, Vasatiyetü’l-Kur'an Fi İbadet ve Ahlak, Mektebetü’l-Vehbe, 1980, s. 3. 
446 İzutsu, Kur'an’da Allah ve İnsan, s.185. 
447 Öztürk, Yaşar Nuri, Kur'an’da Temel Kavramlar, Yeni Boyut Yay., İst., 1998, s.215. 
448 Sinanoğlu, Mustafa, “İbadet”, T.D.V.İ.A, İst., 1999, XIX, 233-234. 
449 Bkz. Meryem, 19/93 



 63

sakınırsınız” 450. Ayrıca peygamberimiz aracılığıyla bizlere: “(Ey Muhammed) De ki: 
Ey kâfirler! Ben sizin taptıklarınıza ibadet etmem, siz de benim ibadet ettiğime 
tapacak değilsiniz. Ben de sizin taptığınıza ibadet edecek değilim. Siz de benim 

ibadet ettiğime tapacak değilsiniz. Sizin dininiz size, benim dinim banadır” 451 sure-i 
celilesiyle te’kidli bir şekilde ibadetin sadece Allah’a olacağı öğütlenmiştir. 

İbadet, Allah’ın emirlerini yapmaktan ve nehiylerinden sakınmaktan 

ibarettir452. İbadet, hakikati ve mahiyeti idrak olunmayan, sonsuz kudret ve azameti 

her yerde sezilen, zahiri sebeplerin fevkinde, dilediği şekilde tasarruf kudretine sahip 

olan zata karşı gösterilen, tevazu, saygı, itaat ve ta’zimin en yükseğidir453. Bu 

tanımlara bakıldığında ibadetin yalnız Allah’a yapılması gerektiği ve O’nun hakkı 

olduğu anlaşılır. Aciz ve her şeye muhtaç olan insanın karşısında mükemmel 

vasıflarla donanımlı bir varlık durmaktadır. Bu mutlak varlık ile insan arasında 

öteden beri bir ilişki var olagelmiştir. Bu ilişki insandan Allah’a doğru dua ve ibadet 

şeklinde olmuştur454. Dolayısıyla insanla Allah arasındaki ilişkiyi sağlayacak tek yol 
vardır, o da ibadettir. 

Kur'an, insanı akıl ve sorumluluk sahibi bir varlık olarak kabul etmiş, insanın 

diğer varlıklardan üstün olduğunu ifade etmiş455 ve insanın, üzerine bir emanet 

aldığından bahsetmiştir456. Dolayısıyla insan, diğer varlıklardan farklı olarak ibadetle 

sorumlu tutulmuştur457. Diyebiliriz ki; insana verilen nimet ve özellikler ve onun bu 

âlemde yerleştirildiği konum, onu ibadete zorunlu kılmaktadır. İnsan olarak 

yaratılma, akıl, idrak cevheri, sıhhat, mal-mülk, insanın yararına verilmiş bütün bir 

tabiat ve içindekiler, hepsi Allah’ın kullarına ihsan ettiği nimetlerin ancak birkaçıdır. 

Bu nimetlerin kadrini ve kıymetini bilmek, şükrünü eda etmek, büyük bir görevdir. 

Bu kadar nimete mazhar olan insanın, bu nimetlere şükretmesi kadar tabii bir şey 

olamaz. Bu bakışla ibadete şükrün ifadesidir denilebilir458. 

                                                
450 Bakara, 2/21 
451 Kafirun, 109/1-6 
452 Nursi, Said, İşaretü’l İcaz, Sözler Yayınevi, İst., 1999, s.92-95. 
453 Olgun, Tahir, Müslümanlıkta İbadet Tarihi, Akçağ Yay., Ank., 1998, s.8. 
454  İkbal, Muhammed, İslamda Dini Düşüncenin Yeniden Doğuşu, (Çev: Ahmet Asrar), İst., 1984, 

s.90. 
455 Bkz. İsra, 17/70 
456 Bkz. Ahzab, 33/72 
457 Bkz. Zariyat, 51/56 
458 Başcı, Vahdettin, Gazzali’de İbadet Kavramının Felsefi Bir Tahlili, Erzurum, 1994, s.14. 



 64

Allah’la (cc) kurulan bir bağ olan ibadeti, sadece bir emir ve yasaklar zinciri 

olarak da görmemek gerekir. Bütün ibadetlerin yaşanılan hayata dair sonuçları 

vardır. Yani Allah, neyi emretmiş ve neyi yasaklamışsa, muhakkak onun bu dünyaya 

yönelik bir sonucu da olmuştur ve olacaktır. İbadetler, insana bir şuur kazandırır, 

sosyal bütünleşme, dayanışma, yardımlaşma duygularını aşılar, insanı içsel huzura 

kavuşturur ve insanı ahlaklı kılar. 

Kur'an-ı Kerim’de ibadetle ilgili farklı şekillerde ikiyüzelli civarında ayet-i 

kerime bulunmaktadır459. Bu ayetlerde Allah (cc) ibadeti, itaat, teslimiyet, kulluk ve 

rızasına muvafık hareket etme olarak anlatmakta460, ibadetin sadece kendisine 

yapılması gerektiğini461, bu şekilde davrananlara mükâfat verileceğini, başka ilahlara 

tapanların ise ceza göreceğini zikretmektedir462. 

Namaz, oruç, hac, zekat, doğru sözlülük, emanete riayet, ana babaya iyilik, 

sıla-i rahim, dürüstlük, güvenilir olma, iyiliği emir, kötülükten sakındırma, akrabaya, 

komşuya, yetime, yoksula, hayvanlara iyilik etme, dua, tevbe, şükür ve Kur'an 

tilaveti birer ibadettir463. İbadetler imanın dışa yansımasıdır. İbadet ve davranışa 

dönüşmeyen iman, dünya ve ahirette kişiye fazla bir şey kazandırmayacaktır464. 

Günde beş kere kılınan ve İslami hayatta bir enerji oluşturan namaz, kurma işlemini, 

senede otuz gün tutulan kalbi ve ruhu temizleyen oruç, temizlik fonksiyonunu, malı 

temizleyen zekat, yağlama görevini, bir kez yapılması istenen hac da düzenli 

kontrolü yerine getirmeyi temsil eder465. 

Bütün bunların yanı sıra İslam’ın ruhuna uygun her güzel davranış da ibadet 

sayılabilir. Dolayısıyla şükrün fiili yönü ibadetler, kavli yönü zikir, tesbih ve hamd, 

kalbi yönü de iman olabilir. 

 

                                                
459  Karagöz, İsmail, Kur'an’da İbadet Kavramı, Şule Yay., İst., 1997, s.26; Ayrıca Bkz. Abdülbaki, 

a.g.e., s. 541-546. 
460 Bkz. Hud, 11/23 
461 Bkz. Nisa, 4/36; En’am, 6/3; Fatiha, 1/5 
462 Bkz. Ankebut, 29/17; Zümer, 39/15 
463 Bkz. Akar, H.Ali, Dua, Ahlak, İbadet Bilinci, Furkan Yay., İst., 2004, s.122. 
464 Bkz. Sert, H.Emin, Kur'an’da İnsan Tipleri ve Davranışları, Bilge Yay., İst. 2004, s.121. 
465  Mevdûdi, Ebu’l A’la, Gelin Müslüman Olalım, (çev: Filiz Handan Türedi), Pınar Yay., İst., 2004, 

s. 142. 



 65

B. KÜFÜR, KÜFÜR ÇEŞİTLERİ VE KÜFÜRLE İLGİLİ KAVRAMLAR 

2.1. Küfür Kavramı 

Bir kelimenin anlamına veya bir konuya tam olarak vakıf olabilmek için o 

kelime veya konunun karşıtında bulunan kelime ve konuya bakmak gereklidir. Biz 

de şükrü tam olarak anlamak için küfrün karşıtı olarak ele almaya çalıştık. Bu 

bölümde şükrün zıddı olan küfür ve onunla aynı semantik sahayı paylaşan kavramları 

ele alacağız. 

“el-Küfr” veya “el Kefr”, “Kefera” fiilinin masdarıdır. Çoğulu “Küffâr” 

“Kefera” ve “Kifâr” dır.1 Sözlükte örtmek, gizlemek, nankörlük etmek gibi manalara 

gelen küfr ((küfür-kefr-küfran)2 masdarlarındaki farklılığa göre de değişik anlamlar 

kazanır. Kefr, örtmek, kapatmak anlamındadır. Bu anlamda gecenin karanlığına, 

çiftçinin tohumu toprağa gömme işlemine de “kefr” denilmektedir. “Küfr” masdarı 

ise; sunulan nimeti örtmek, nankörlük etmek, kıymet bilmemek gibi anlamlar taşır3.  

Küfür kelimesinin aslı lügatte imanın zıddı4, küfran, setr-i nimet ve 

nankörlüktür. Bunun aslı da kefr olup mutlak anlamda bir örtme manasına gelir. 

Küfr, şükrün karşıtıdır. Allah’ın nimetlerine karşı küfür, onları örtme ve inkâr 

etmedir.5 Mü’min olmayanlara Allah’ın (cc) nimetlerini örtüp gizleyerek yok 

saydıkları için kefr kökünden kâfir denmiştir6. Gecenin kâfir diye nitelenmesinin 

sebebi şahısları ve olayları gizleme özelliğindendir. Çiftçiye de tohumu toprağa 

gömmesi nedeniyle kâfir denilmiştir. Ayrıca gökyüzünü kapladığı için buluta, kılıcı 

gizlediği için kınına da kâfir denmektedir7. Aynı zamanda günahları örttüğü için de 

bazı cezalara küfr kökünden türeyen “kefâret” ismi verilmiştir8. 

Istılah olarak küfür, iman edilmesi gereken şeylerden birini veya hepsini kabul 

etmemektir. Şer’i olarak küfür kavramı, imanın tam zıddı olarak kullanılır. Allah’tan 

alıp din adına tebliğ ettiği hususlarda peygamberi tasdik etmemek ve ona 
                                                
1 İbn Sîde, a.g.e,.VII, 4. 
2 Taftazani, Şerhü’l-Akâid (nşr. M. Adnan Derviş), Beyrut, 1991, s. 188-189. 
3 Şeyhzade, Muhiddin b. Muslihiddin Mustafa el Guci, Haşiyet-ü Şeyhzade ale Tefsiri Kadı Beydavi, 

İhlas Vakfı Yay., İst., 1991,  I,  108. 
4 Halil b.Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 724. 
5 İbn Sîde, a.g.e., VII, 3.  
6 Cevheri, es-Sihah,  II,  808. 
7 İbn Manzur, a.g.e.,  V, 42; Firuzabâdi, a.g.e., s. 605.  
8 İsfehani, a.g.e., s. 434; Asım Efendi, a.g.e.,  II, 662.  



 66

inanmamaktır9. Bir başka deyişle küfür, Hz. Peygamber’i ve O’nun Allah’tan 

getirdiği kesinlikle sabit olan şeyleri yalanlamak veya tevatür yoluyla bize ulaşmış 

bulunan hükümlerden birini ya da bir kaçını inkâr etmek demektir10. İmanı kalbin 

tasdikinden ibaret sayan ehl-i sünnet kelamcılarına göre küfür, dinin aslından 

(zaruret-i diniye) olduğu kesinlikle bilinen hususların tamamını veya bir kısmını 

kalben tasdik etmemektir11. 

Bir insanın mü’min olması kelime-i şehadetin muhtevasına inanmasıyla 

gerçekleşirken, bu ilkeyi tamamen veya kısmen inkâr etmesi de onu küfre götürür. 

Ancak Kur’an’da yer alıp sahih hadislerde açıklanan iman esasları, sadece altı 

esastan ibaret değildir. Dinden olduğu kesin biçimde kanıtlanan itikadi, ameli ve 

ahlaki hükümlerin dini oluşunu reddetmek, bunların farz, helal veya haram 

statüsünde bulunduğunu inkâr etmek de kişiyi küfre sevkeder12. 

İman, bölünme kabul etmediğinden dinin bir kısım hükümlerini kabul bir 

kısmını inkâr küfür olarak belirtilmiştir. Allah (cc): “Onlar, Kitab’ın bir kısmına 

inandık, bir kısmını da inkâr ettik derler. Onlar gerçek kâfirlerdir”13 buyurarak 

imanın bütünlüğüne dikkat çekmiştir. Dinin bir kısmını inkâr edenlerin tam bir küfür 

içinde olduklarını belirtmiştir. 

Allah’ın (cc) yaratmış olduğu insan, varlığını ve her şeyini O’na ve O’nun sonsuz 

rahmetine borçludur. Bütün bu nimetlere karşılık insan, Allah’a karşı minnet 

beslemek durumundadır. İşte bu minnettarlık ifadesini yansıtan insan mü’min ve 

şakir, yansıtmayan ise nimet vereni bilmezlikten gelen dolayısıyla O’na karşı nankör 

olandır. İşte bu insan, fıtri yeteneğini köreltip örten manasında ve nail olduğu 

nimetleri şükürsüzlükle örten anlamında kâfirdir. 

Kur’an-ı Kerim’in nüzulu sırasında küfür kelimesi, örtmek, gizlemek 

nankörlük, bir hakkı gizlemek, Allah’a isyan, O’nun ayetlerini inkâr vb. anlamlara 

gelmekteydi. Fakat kelime Kur’an’ın kullandığı özel kavram ağı içinde kalınca özel 
                                                
9 Taftazani, Şerhü’l-Akaid, s. 188-189. 
10 Karaman, Fikret ve diğerleri, Dini Kavramlar Sözlüğü, Ank., 2006, s. 390. 
11 Taftazani, Şerhu’l-Makasıd, (nşr. Abdurrahman Umeyre), Beyrut, 1989, V, 224- 225. Ayrıca Bkz: 

Ruğaym, Semih, Mustalahât-u İlmi’l-Kelâmi’l-İslâmî, Mektebetü Lübnan, Lübnan, 1998, II, 1071-
1074. 

12 Taftazani, Şerhu’l-Akaid, s. 188, 189. 
13 Nisa, 4/150, 151. Ayrıca bkz. Bakara, 2/2, 26, 39, 89, 102, 105, 161, 171, 212, 257; Ali İmran, 3/4, 

10, 12, 55, 56, 90, 151, 156, 178,196; Nisa, 4/42, 51. 



 67

bir anlam kazanmıştır. İslam öncesi dilde kullanıldığı manadan çok farklı bir alana 

taşınarak, Allah’a iman merkezi etrafında konuşlanan çok önemli bir düşünce ağının 

anahtar kavramları arasına girmiştir. Bu semantik alanda artık küfür basit bir 

nankörlük olmaktan çıkıp Allah’ın (cc) yaptığı iyiliğe, O’nun verdiği nimete karşı bir 

nankörlüğe dönüşmüştür. Böylece küfür, insanın doğru yol yerine batıl yola 

gitmesinin bir sonucu ve büyük bir zulmün irtikâbı manasına bürünmüştür. 

Dediğimiz gibi küfür kelimesinin asıl manası örtmek ve gizlemek iken, bu 

kelime ahirete inanmadıkları için ırkçı ve seküler bir toplum oluşturan, sadece malına 

ve toplum içerisinde elde ettiği makama güvenen, beşeri ve ilahi hiçbir otoriteye 

şükretmek istemeyen mütekebbir kişilerin ruh hallerini yansıtan bir kelime 

olmuştur14. 

Kur’an-ı Kerim’de küfr kelimesi ve türevleri yaklaşık beş yüz elli kez 

kullanılmakta ve değişik ayetlerde birçok manaya gelmektedir. Küfür kelimesi 

Kur’an’da imanın zıddı olarak15, büyük günah olarak16, Hıristiyanların şirki olarak17, 

şükrün zıddı olarak18, putları inkâr olarak19, nimeti inkâr olarak20, ayetleri inkâr 

olarak21 Allah’ı ve Rasülünü inkâr olarak22 kullandığı gibi minnet etmemek, iyiliği 

görmezden gelmek,23 örtmek, kapamak,24 farzların terketmek25 uzak olmak ve beri 

olmak26 anlamlarında da kullanılmıştır. 

Kur’an’da küfürden türeyen tüm kelimelerin hareket noktası ve ortak anlamı 

örtmektir. Küfür zıtlık bağlamında da şükrün karşıtı olan nankörlük ve imanın zıddı 

olan inkâr anlamlarında kullanılmaktadır. Mutlak anlamda küfür fısktan daha geniş 

kapsamlıdır. Yani kim Allah’ın hakkını inkâr ederse bu işlediği zulüm ile Rabbi’nin 

                                                
14 Ateş, Tefsir, I,  97. 
15 Bkz. Bakara, 2/253; Nahl, 16/136; Saf, 61/14; Ali İmran, 3/106; Tevbe, 9/66, Teğabün, 64/12; Kehf, 

18/29. 
16 Bkz. Bakara, 2/103. 
17 Bkz. Maide, 5/17, 72, 73. 
18 Bkz. Neml, 27/40; İbrahim, 14/7; Bakara, 2/152. 
19 Bkz. İbrahim, 14/22. 
20 Bkz. Nahl, 16/112. 
21 Bkz. Ali imran, 3/4; Nisa, 4/56; Enfal, 8/52; İsra, 17/98; Kehf, 18/105; Ankebut, 29/23, 52. 
22 Bkz. Tevbe, 9/54, 80, 84; Hud, 11/60, 68; Rad, 13/5; İbrahim, 14/18; Mü’minun, 23/24. 
23 Bkz. Şuara, 26/18, 19. 
24 Bkz. Ali imran, 3/193, Hud, 11/20. 
25 Bkz. Ali İmran, 3/97. 
26 Bkz. İbrahim, 14/22. 



 68

emrinin dışına çıkmış olur. Yüce Allah her iyi görülen ameli imandan saydığı gibi, 

her yerilen işi de küfürden saymıştır27. 

Kur’an’da küfür kelimesi mutlak olarak söylendiğinde imanın zıddı olan inkâr 

anlamında kullanılmaktadır. Nitekim Kur’an-ı Kerim’de en çok Allah’ın birliğini, 

yüceliğini, peygamberi ve onun getirdiklerini inkâr etmek anlamlarında küfür ve 

türevleri kullanılmıştır. Söz konusu karşıtlık alt kavramlarda da görülür. Şükür, birr, 

takva gibi kavramlar da küfrün karşıtları olarak kullanılır28. Kur’an-ı Kerim, 

iyiliklerin kaynağında imanı görürken kötülüklerin kaynağında da küfrü 

görmektedir29. Yani iman hiçbir kötülüğün kaynağı olmazken küfür de hiçbir iyiliğin 

kaynağı değildir. Bu sebeple birinin kötülük işlemesi arızi bir durumdur, kalıcı 

değildir. Mü’min, yaptığı kötülüğü iyi görmez ve farkına vardığında da tövbe eder. 

Halbuki imanı olmayanın yaptığı kötülük, onun kalıcı vasfı ve parçasıdır. Kâfirlerin 

kötü fiil işlemeleri ve inkârları fiziki kusurdan değil kalplerindeki bozukluktan 

kaynaklanmaktadır. Kâfirlerin kalplerinin katılaşmasına sebep ise yine kendi 

işledikleri kötü fiillerdir. Böylece kâfirler bu kısır döngü içinde bocalarlar. 

2.2. K-f-r Kökünden Türeyen Diğer Kavramlar 

Bu bölümde k-f-r kökünden türeyen “kefûr”, “küfûr”, “keffâr”, “küffâr” ve 

“kâfir” kavramlarını açıklamaya çalışacağız. Kur’an-ı Kerim’de “k-f-r” kökünden 

türeyen birçok kavram bulunmaktadır. Özellikle “kâfir” kavramı çoğul olarak 

onlarca ayetin sonunda gelmektedir. Kur’an kâfirleri her yönleriyle muhataplarına 

anlatarak onlar gibi olunmaması, onların düştükleri hatalara düşülmemesi ve onların 

örnek alınıp onlara özenilmemesi gerektiğine vurgu yapmaktadır. “k-f-r” kökünden 

türeyen kavramların anlatımına geçmeden önce bir ön bilgi vermesi ve bu 

kavramların topluca görülüp daha iyi anlaşılması için bunları bir tabloda topladık.  

 

 

 

                                                
27 İsfehani, a.g.e., s. 715. 
28 Ekin, Yunus, Kur’an’a Göre İnançsızlık, Işık Yay., İst., 2001, s. 31, 36. 
29 İsfehani, a.g.e., II,  484. 



 69

“K-f-r” kökünden türeyen kavramların Kur’an-ı Kerim’de geçtiği yerler, 

birlikte kullanıldığı isimler ve geldiği manalar: 

K-f-r Kökünden Türeyen Kavramlar 

Kefûr:  
(12 kez) 

Birlikte Kullanıldığı İsimler Geldiği Manalar 

-Hattâr        -Havvân   
-Yeûs          -Esîm 

- Şükrün zıttı nankörlük 
- İmanın karşıtı küfür 
- İnsanın sıfatı 
- Şeytanın Sıfatı 

Küfûr:  
(3 kez) 

 
- Şükrün zıddı nankörlük 
- İmanın karşıtı küfür 

Keffâr:  
(5 kez) 

-Esîm    -Zalûm   -Kêzib 
-Anîd    -Fâcir 

- Şükrün zıddı nankörlük 
- İmanın karşıtı küfür  

Küffâr:  
(21 kez) 

 
- Çiftçiler 
- Kafirler 

Kâfir:  
(5 kez) 

 

- Tekil geçtiği bu yerlerde 
hep imanın karşıtı olarak 
kullanılmıştır. 
- Çoğul kullanıldığı yerler 
çoktur ve birçok manaya 
gelmektedir.  

 

2.2.1. Kefûr Kavramı 

“Kefûr” kelimesi, mübalağa içindir. Çok çok nankör olan kimseye denir30. 

Kefûr, nimete karşı nankörlükte çok aşırılığa giden kimsedir. Böyle bir kimse de 

Rabbini ve yaratıcısını inkâr eder. O’nu tenzih ve takdis etmek için gayret 

sarfetmez31. Kefur, kendisine bahşedilen nimetlerin bolluğuna rağmen Allah’a şükür 

görevini yerine getirmeyen, nankörlük yapan ve bu nimetlerde Allah’ın varlığına 

götüren deliller bulunmasına rağmen O’nu inkâr eden kâfir demektir32. 

                                                
30 Nişabûri, Muhammed b. Huseyn el Kummi, Tefsiru Ğaribi’l-Kur’an ve Reğaibü’l-Furkan, Beyrut, 

1987 (Taberi Tefsirine Bitişik), VII, 11.  
31 Nişabûri, a.g.e.,  XII, 56.  
32 Tabersi, Ebu Ali el Faal b. Hasen, Mecmu’ul-Beyan, İlmiyyeti’l-İslamiyye, Tahran, ts., VI, 316. 



 70

Kefûr kelimesi, Kur’an-ı Kerim’de on iki yerde geçmektedir. Genelde şükrün 

zıddı nankörlük manasında kullanılsa da bazı yerlerde imanın karşıtı küfür manasına 

gelmektedir33. Kefûr, bazı ayetlerde insanın bir sıfatı olarak zikredilmektedir. İnsana 

bir nimet verildiğinde insanın bu nimete karşı nankörce duruşu, nimet elinden 

alındığı andaki tavrı veya bir musibetle karşılaştığı ve o musibetten kurtulduğu 

andaki nankörce tavrı kefur kelimesiyle anlatılmıştır34. Zaten Allah (cc), biz 

insanlara nimetlerini hatırlatıp şükretmemiz gerektiğini söylemiş35, bizlere bu 

nimetlere karşı hâlâ şükretmiyor musunuz diye sormuş36 ve ardından da insanlardan 

şükredenlerin az olduğunu37 bu şükredenlerin de çok az şükrettiklerini belirtmiştir38. 

Dolayısıyla kefur; kendisine bahşedilen nimetlere şükretmeyen, nimetleri inkâr 

eden39, kendisine verilen nimetleri unutup büyük bir nankörlük gösteren kişidir40 

diyebiliriz. 

Kefûr kelimesi bazı ayetlerde “hattâr”41, bazı ayetlerde de “havvân”42 

kelimeleriyle birlikte kullanılmaktadır. Kefûr kelimesi hattâr ile kullanıldığı yerde, 

sıkıntılı anlarda tek Allah’a yönelmekle birlikte normal zamanda tevhid inancını bile 

bile reddeden ahde riayet etmeyen inkârcıları anlatır43. Havvân kelimesiyle birlikte 

ise; Allah’a ortak koşanların genel vasfı olan hıyanetle, fıtratlarına ve sözlerine karşı 

yaptıkları hıyaneti anlatır. Havvan kelimesi Yaratıcı’yı inkâr etmekle birlikte O’ndan 

başkasına tapan müşriklerin hıyanetini de ifade etmektedir44. 

 

                                                
33 Bkz. Hud, 11/9; Hac, 22/38, 66; Lokman, 31/32; Sebe, 34/17; Fatır, 35/36; Şura, 42/48; Zuhruf, 

43/15; İsra, 17/27; İnsan, 76/3, 24. 
34 Bkz. Hud, 11/9; Hac, 22/66, Şura, 42/48; İsra, 17/67. 
35 Bkz. İbrahim, 14/37; Hac, 22/36; Kasas, 28/73; Fatır, 35/12. 
36 Bkz. Yasin, 36/35, 73. 
37 Bkz. Bakara, 2/243; Yunus, 10/60; Yusuf, 12/38; Neml, 27/73; Ğafir, 40/61. 
38 Bkz. Araf, 7/10; Secde, 32/9; Mülk, 67/23. 
39 Taberi, a.g.e., XXI, 54.  
40 Zemahşeri, Ebu’l Kasım Muhammed b. Ömer, el Kessaf an Hakaiki’t-Tenzil, (Tas. Mustafa 

Hüseyin Ahmed), Beyrut, ts.,  II, 381; Beydavi, Ebu Said Abdullah b. Ömer, Envaru’t-Tenzil ve 
Erraru’t-Te’vil, Beyrut, ts., III, 305; Nesefi, Ebu’l-Berakat Abdullah b. Ahmed, Medariku’t-Tenzil 
ve Hakaiku’t-Te’vil, Beyrut, ts., II, 305.  

41 Bkz. Lokman, 31/32. 
42 Bkz. Hac, 22/38. 
43 Beydavi, a.g.e., I,  257. 
44 Razi, a.g.e., XXV, 126.  



 71

Kefûr, bazı ayetlerde Allah’ın sevmediği kimse olarak45, şakinin karşıtı 

olarak46, ahirette azaba düçar olacak kimse olarak47 ve şeytanın bir sıfatı olarak48 

zikredilmiştir. Bütün bu ayetlere baktığımızda, Allah’ın verdiği nimetlere 

şükretmeyenler, Allah’ın ayetlerine karşı mücadele edenler, Allah’ın gösterdiği 

doğru yolda olmayanlar, musibetlere karşı sabır göstermeyenler sıkıntılı anda Allah’a 

yalvarıp bollukta nankörlük edenler ve Allah’ı birlemeyip şirk koşanlar kefur 

kimseler olarak karşımıza çıkmakta, bunları Allah’ın sevmediği ve cezalandıracağı 

anlaşılmaktadır. 

2.2.2. Küfûr Kavramı 

“Küfûr”, kelimesi küfür kelimesinin çoğuludur. kefr kelimesinin çoğulu 

olduğu ve karye manasına geldiği de söylenmektedir49. Bu kelime Süryani dilinde de 

karye manasına gelmektedir. Şehirden ve medeniyetten uzak yerleşim yerleri için 

kullanılır. Buradaki insanlara cehalet hâkimdir. Bunların şehirlilere nisbeti dirinin 

ölüye nisbeti gibidir. Sanki onlar kabirdedirler50. 

Küfûr kelimesi Kur’an-ı Kerim’de hem nankörlük yani küfran-ı nimet hem de 

imanın karşıtı olan küfür manasında kullanılır. Bu kelime Kur’an’da üç yerde 

geçmektedir. İsra suresinde: “Muhakkak ki biz bu Kur’an’da insanlara her türlü 

misali çeşitli şekillerde anlattık, yine de insanların çoğu inkâr etmede ısrar ettiler” 

buyrulmaktadır51. Yine bu inkârcılar Peygamber’e; “Bizim için yerden pınar 

fışkırtmadıkça veya senin hurma ve üzümlerden bir bahçen olup da aralarında şarıl 

şarıl çaylar akıtmadıkça yahut iddia ettiğin gibi semayı üzerimize parça parça 

düşürmedikçe… asla sana inanmayacağız”52 diyerek küfürdeki inatlarını 

göstermişlerdir. Aynı şekilde öldükten sonra diriltileceklerine inanmamakta 

direnenler de küfûr kelimesiyle anlatılmıştır53. 

                                                
45 Bkz. Hac, 22/38. 
46 Bkz. İnsan, 76/3. 
47 Bkz. Sebe, 34/17; Fatır, 35/36. 
48 Bkz. İsra, 17/27. 
49 Cevheri, a.g.e., II,  807; Ezheri, a.g.e., X, 199. 
50 Ezheri, a.g.e., X, 199- 200. 
51 İsra, 17/89. 
52 Bkz. İsra, 17/90-93. 
53 Bkz. İsra, 17/99. 



 72

Furkan suresinde ise; gölgeyi, güneşi, geceyi, gündüzü, rüzgârları, yağmuru 

birer nimet olarak saymış ve “Andolsun bunu insanların öğüt almaları için 

aralarında çeşitli şekillerde anlatmışızdır (döndürüp durmaktayız) ama onların çoğu 

ille nankörlük edip diretmiştir.”54 ayetinde insanın nimetler karşısındaki nankörlüğü 

ve bunları görmezden gelmesinin kendini nasıl küfre sürüklediği çarpıcı biçimde 

anlatılmıştır. 

2.2.3. Keffâr Kavramı 

“Keffâr” kelimesi mübalağa anlamı içerip, şiddetli derecede, çok kâfir olan, 

küfürde çok ileri giden, küfrü kendine adet edinen ve küfrün içine gömülüp gitmiş 

kimse anlamlarına gelir55. Keffâr kelimesi küfür kökünden türemişse şiddetli kâfir 

anlamındadır. Bu kelimenin küfran kökünden türeme ihtimali de vardır. Bu durumda 

mana “çok nankör” şeklinde olur. 

Kur’an-ı Kerim’de “keffâr” kelimesi beş yerde geçmektedir. Bu yerlere 

baktığımızda hem nankörlük hem de küfür manasına geldiğini görmekteyiz. Mesela: 

“… Allah’ın nimetlerini saysanız bitiremezsiniz, kesinlikle insan çok zalimdir. Çok 

nankördür”56 ayet-i celilesinde keffâr kelimesi aşırı nankörlüğü, küfran-ı nimeti ve 

şükürsüzlüğü ifade etmektedir. Allah’a şirk koşanlar için “… Her halde Allah 

yalancı ve nankör olan kimseyi doğru yola çıkarmaz”57 derken, Allah (cc), iki 

meleğe hitaben “Haydi ikiniz atın cehenneme her inatçı nankörü”58 ifadesini 

kullanırken keffâr kelimesi imanın karşıtı küfrü ifade etmektedir.  

Kur’an’da keffâr kelimesi “esîm”, “zalüm”, “kêzib”, “anid” ve “fâcir” 

kelimeleriyle birlikte kullanılmaktadır. Esîm ile birlikte günah işlemeyi alışkanlık 

haline getiren, işlediği günah içinde boğulan59 zalûm ile birlikte, kâfirler için 

kendilerine çokça zulmeden ve Allah’a karşı nankörlükte çok ileri giden60 kêzib ile 

birlikte Allah’ın yanında dostlar edinerek veya Allah’a çocuk isnad ederek büyük bir 

şirkle küfre saplanan, anîd ile birlikte söz dinlemeyen, asla yardıma yanaşmayan, 

                                                
54 Bkz. Furkan, 25/45-50. 
55 Bkz. Âlûsi, a.g.e., III, 52; Ayrıca bkz. İbn Manzur, a.g.e., V, 124. 
56 İbrahim, 14/34. 
57 Zümer, 39/3. 
58 Kaf, 50/24. 
59 Âlûsi, a.g.e., XXX, 72.  
60 Tabersi, a.g.e., VI,  316. 



 73

inatçı, nankör ve şüpheci olan61 fâcir ile birlikte ise; inkâra götüren fiilleri işleyen ve 

günaha saplanan kimseleri anlatır.  

Sonuçta işlediği kötü fiillerle, günahlarla ve yaptığı şirkle küfür bataklığına 

saplanmış ve oradan çıkmamakta direnen veya kendisine bahşedilen nimetlere karşı 

aşırı derecede nankörlük gösteren kimseleri “keffâr” sıfatıyla vasıflandırmak 

mümkündür, diyebiliriz. 

2.2.4. Küffâr Kavramı 

“Küffâr” kelimesi kâfir kelimesinin çoğuludur. Ayrıca “kefere” kelimesi de 

kâfirin çoğulu olarak kullanılır. Küffar’ın tekili olan kâfir nimete karşı nankörlük 

yapan manasında değil mü’minin karşıtı olan kâfir manasındadır.  

Arap dilinde çiftçilere de “küffâr” denilmektedir. Zira çiftçiler kâfirlerin Allah 

(cc)ın hakkını örtmesi, doğru yolu gizlemesi, gerçeklerin üzerini kapatması gibi, 

toprağı yarıp tohumu toprağın içine gizlerler62. Nitekim Hadid suresinde Cenab-ı 

Hakk: “…Tıpkı bir yağmur gibidir ki bitirdiği, ziraatçilerin hoşuna gider…”63 

buyurmuş ve küffar kelimesini çiftçiler anlamında kullanmıştır. 

Kur’an-ı Kerim’de küffâr kelimesi, yirmibir yerde geçmekte ve bunların 

yirmisinde imanın karşıtı olan küfür kelimesinin çoğulu olarak kullanılmaktadır. 

Bilhassa kâfir olarak ölenler64 ve Müslümanlara düşmanlık yapanlar65 için bu kelime 

kullanılmıştır. 

2.2.5. Kâfir Kavramı 

“Kefera” fiilinden ism-i faildir. Yani küfür eylemini yapan varlıktır. Cahiliye 

döneminde Araplar, yıldızların üzerini örtüp adeta onları gizlediği için güneşe, 

güneşi kapatan kara buluta, bütün bir aydınlığın üzerini kapattığı ve her şeyin üzerine 

karanlık çöktürdüğü için geceye,66 tohumu toprağa gömüp üzerini örttüğü için 

çiftçiye67 kâfir/küffâr adını vermişlerdir.  

                                                
61 Âlûsi, a.g.e., XXVI, 185.  
62 İsfehani, a.g.e., s. 435; İbn Manzur, a.g.e.¸V, 146.  
63 Hadid, 57/20. 
64 Bkz. Bakara, 2/161; Ali İmran, 3/91; Nisa, 4/18; Muhammed, 47/34. 
65 Bkz. Tevbe, 9/73, 123; Muhammed, 47/34; Fetih, 48/29; Tahrim, 66/9. 
66 İsfehani, Müfredât, s. 714, 717. 
67 Firûzâbâdi,  el-Kâmusu’l-Muhit, s. 605. 



 74

Kâfir, uluhiyyet, nübüvvet ve ahireti inkâr eden, Allah’ın birliğini, elçisini 

kitabını ve şeriatını hiçe sayan68 bu temel hakikatlerin birini veya hepsini kabul ve 

tasdike yanaşmayan, onları görmezlikten gelen, Allah’ın insan hayatını düzenlemek 

amacıyla gönderdiği sistemi benimsemeyen ve onca maddi ve manevi nimetine 

rağmen ona şükretmesi gerektiğini hissetmeyen insandır69. Kâfir Allah’ın nimetlerini 

inkâr eden kimsedir. Çünkü onun kalbi kapalıdır ve mühürlenmiştir. Dolayısıyla 

sanki mef’ul manasında faildir.70 

Kâfir, Allah’ı ve peygamberini inkâr eden, bir kısmına inanırız bir kısmına 

inanmayız diyerek Allah ve Rasûlü’nün arasını ayırmaya kalkışan ve böylece iman 

ile küfür arasında bir yol tutmaya çalışan,71 Allah’ın rahmetinden ümit kesen,72 

Allah, şüphesiz üçün (üç tanrının) biridir diyen,73 Meryem oğlu İsa mesihtir74 veya 

Allah’ın kendisidir75 diyen insandır. 

Kâfir kavramı, içine münafık, müşrik ve ehl-i kitabı da alabilecek olan bir 

kavramdır.  Münafık kavramına baktığımızda; bir kimsenin olduğundan başka türlü 

görünmesi anlamındaki “nifak” masdarından türemiş bir sıfat olan “münafık” 

kelimesinin inanmadığı halde kendisini inanmış gösteren kimse anlamına geldiğini 

görürüz.76 

Kur’an-ı Kerim’de münafıklardan birçok ayette bahsedilmektedir. Münafikun 

adında müstakil bir de sure vardır. Münafıkların temel özelliği söz ve fiillerinin, söz 

ve inançlarının birbirleriyle örtüşmemesidir. Bu vasıflara iki yüzlülük de 

denmektedir. Dini terminolojide ise bu iki yüz şöyle ortaya çıkar. Aslında 

müslümanın vasıflarını taşımayan bir yüz, öbür taraftan taşıyormuş gibi görünen 

öteki yüz. 

                                                
68 Isfehani, el-Müfredât, s. 714; Firûzâbâdi, Besâir, IV, 361. 
69 İbn Manzur, Lisanu’l-Arab, V, 144. 
70 İbn Sîde, a.g.e., VII, 4. 
71 Nisa, 4/150-151. 
72 Yusuf, 12/87. 
73 Maide, 5/73.  
74 Maide, 5/17. 
75 Maide, 5/72. 
76 İsfehani, el-Müfredât, s. 767. 



 75

Kısaca münafıklık, İslam’ın temel ilkelerine inanmadan, bu ilkeleri davranış, 

yaşayış ve düşüncede gerçekleştirmeden, sadece İslam kartını taşımaktan ibarettir.77 

Kur’an’da münafık, kalbinde olmayanı söyleyen,78 kesin söz verdikten sonra 

sözünden dönen,79 kalbinde hastalık olan,80 Allah’ı ve mü’minleri kandırmak 

isteyen,81 namaza kalktıklarında insanlar görsün diye istemeyerek kalkan,82 kâfirlerin 

yanında başka, müslümanların yanında başka türlü davranan,83 korkak ve ürkek84 bir 

insan tipi olarak anlatılır.   

Müşrik kavramının masdarı olan şirk ise, Allah’a ortak koşmak, Allah’tan 

başkasının adına yemin etmek, bir şeyi uğursuz saymak, hadiselerin meydana gelişini 

basit sebeplere bağlamak gibi anlamlara gelmektedir.85 Müşrik de bu kelimeden ism-

i fail olup ortak koşan anlamındadır. 

İslami ıstılahta şirk, bir yaratıcıya inanmakla birlikte, tasarrufatta ve kudrette 

ona denk veya onun yanında başka mabutların da olduğuna inanmaktır. 

Kur’an’da müşrikler, putlara tapanlar, putları Allah ile kendi aralarında şefaatçi 

kabul edenler,86 putlarda zarar ve fayda verme gücünün varlığına inanarak onlardan 

yardım bekleyenler87 olarak anlatılmaktadır. Fakat daha başka guruplardan şirk 

fiillerini irtikâp edenlerin olduğu da görülmektedir. Mesela; ehl-i kitaptan “Yahudiler 

Üzeyr, Allah’ın oğludur dediler. Hıristiyanlar da Mesih (İsa) Allah’ın oğludur 

dediler… (Yahudiler) Allah’ı bırakıp bilginlerini (hahamlarını); (Hıristiyanlar) da 

rahiplerini ve Meryem oğlu Mesih’i (İsa) rabler edindiler. Halbuki onlara ancak tek 

ilaha kulluk etmeleri emrolundu. O’ndan başka tanrı yoktur. O bunların ortak 

koştukları şeylerden uzaktır.”88 

                                                
77 El-Behiy, Muhammed, Min Mefâhimi’l-Kur’an fi’l-Akide ve’s-Sûlûk, Matbaatü’l-İstiklal, Mısır 

1973, s. 91. 
78 Al-i İmran, 3/167 
79 Bakara, 2/27. 
80 Bakara, 2/10 
81 Bakara, 2/89; Nisa, 4/142-143. 
82 Nisa, 4/142-143. 
83 Bakara, 2/12-14. 
84 Muhammed, 47/20 
85 İbn Manzur, Lisanu’l Arab, X, 448-451. 
86 En’am, 6/94; Rum, 30/13; Zümer, 39/3. 
87 Ra’d, 13/14. 
88 Tevbe, 9/30-31. 



 76

Ehl-i kitap tamlaması da; ilahi bir kitaba inananlar anlamına gelir. Buna göre 

Müslümanlara da ehl-i kitap denilebilir. Ancak Kur’an dışındaki ilahi kitaplarda yer 

almayan bu terkip, terim olarak müslümanlar dışındaki kutsal kitap sahibi din 

mensupları için kullanılır.89 Ehl-i Kitap, Yahudi ve Hıristiyanlar için meşhur olmuş 

bir tabirdir.90 

Kur’an-ı Kerim Hıristiyanlar hakkında: “Şüphesiz Allah Meryem oğlu 

Mesih’tir, diyenler andolsun ki kâfir olmuşlardır.”91 “İcadettikleri ruhbanlığı, biz 

onlara yazmamıştık, yalnız Allah’ın rızasını kazanmak için (onu kendileri icad 

ettiler) fakat ona gereği gibi de uymadılar.”92 demektedir. 

Yahudiler için ise; çeşitli öğütlerde bulunmuş ve demiştir ki: “Ey 

İsrailoğulları! Size verdiğim nimetleri hatırlayın ve bana verdiğiniz sözü yerine 

getirin ki ben de size vaat ettiklerimi vereyim. Yalnızca benden korkun.93 Hakkı 

bâtılla karıştırmayın, bilerek hakkı gizlemeyin.94 Namazı tam kılın, zekâtı hakkıyla 

verin, rükû edenlerle beraber rükû edin.”95 Fakat onlar bu uyarılara kulak 

vermemişler, tahrif edip kendi hevalarına uydurdukları kitapla amele kalkışmışlardır. 

“Yahudilerden bir kısmı, kelimeleri yerlerinden değiştirirler, dillerini eğerek, 

bükerek ve dine saldırarak işittik ve isyan ettik, “Dinle, dinlemez olası” “rainâ” 

derler.”96 ayeti de bu tahrifi açıklamaktadır. 

Ehl-i Kitap, mü’minler için hayır istemezler97, onlardan razı olmazlar98, onları 

ifsad etmek99 ve kâfir yapmak100 isterler. Allah (cc)’da onlara karşı iman edenleri 

uyarıyor ve diyor ki: “Ey iman edenler! Yahudileri ve Hıristiyanları dost edinmeyin. 

Zira onlar birbirinin dostudurlar.”101 

                                                
89 Kaya, Remzi, İslam Ansiklopedisi, T.D.V.Y., Ehl-i Kitab md. X,  516. 
90 Altıntaş, Ramazan, Kur’an’da Hidayet ve Dalalet, Pınar Yay., 2. bsk., İst., 2003, s. 335.  
91 Maide, 5/17. 
92 Hadid, 57/27. 
93 Bakara, 2/40. 
94 Bakara, 2/42. 
95 Bakara, 2/43.  
96 Nisa, 4/46.  
97 Bakara, 2/105. 
98 Bakara, 2/120. 
99 Al-i İmran, 3/118. 
100 Al-i İmran, 3/102. 
101 Maide, 5/51. 



 77

İşte bu gurupların hepsini, bunların tümü ile karşıtlık gösteren bir kavram olan 

iman (mü’min) kavramını düşünerek tek hanede toplamak mümkündür. Bilindiği 

gibi iman dinin temel esasları (zarurat-ı diniyye) karşısında mü’minin gösterdiği 

tavırdır ve duruştur. Buna göre iman, insanın algı dünyasının ötesinde bir gerçekliğe 

sahip bulunan şeylerle ilgili olarak bir inanç besleme durumudur.102 İman, tasdik ve 

kabul, itaat ve teslimiyet, sevgi ve fedakârlık boyutları olan bir içsel tepkidir. İman 

sahibi olan insan ise mü’mindir. 

Mü’min karşısında kâfir, münafık, müşrik ve ehl-i kitabı bir gurupta 

toplayabilir miyiz? Bu sorunun cevabını imanın olmazsa olmazlarıyla bu gurupların 

özelliklerini karşılaştırarak bulabiliriz. Kâfirler zaten imanı tümüyle reddeden bir 

guruptur. Müşrikler Allah’ı birleyememektedirler. Münafıklar imanı kalplerine 

yerleştirememişlerdir. Ehl-i Kitap da kimisi şirke düşmüş, kimisi son peygamber Hz. 

Muhammed’e inanmamışlardır. 

Bütün bunları kâfir başlığı altında toplayıp toplayamayacağımız konusunu ise 

bir de ayetlere bakarak ele alalım. Allah (cc) buyuruyor ki: “Yahudiler, Üzeyir 

Allah’ın oğludur dediler. Hıristiyanlar da Mesih (İsa) Allah’ın oğludur, dediler. Bu 

onların ağızlarıyla uydurdukları sözlerdir”.103 “Şüphesiz Allah Meryem oğlu 

Mesih’tir diyenler andolsun ki kâfir olmuşlardır”.104 “Allah muhakkak kendisine şirk 

koşulmasını affetmez” “Kim Allah’a şirk koşarsa şüphesiz o Allah’a büyük bir 

günahla iftira etmiştir”105 “Kim Allah’a ortak koşarsa derin, çıkmaz bir dalalete 

sapmıştır”106 “Kâfirler gerek kitap ehlinden olsun, gerek müşriklerden olsun 

muhakkak cehennem ateşindedirler”107”Muhakkak Allah kâfirleri ve münafıkları 

beraberce cehennemde toplayacaktır.”108 

Bu ayetlerin tümü gösteriyor ki iman dairesi dışında kalan guruplar ne şekilde 

adlandırılırsa adlandırılsın kâfir kavramı altında toplanmaktadır. 

                                                
102 Hökelekli, Hayati, Din Psikolojisi, T.D.V.Y., Ank., 2001, s. 157. 
103 Tevbe, 9/30. 
104 Maide, 5/17. 
105 Nisa, 4/48. 
106 Nisa, 4/116. 
107 Beyyine, 98/6. 
108 Nisa, 4/145.  



 78

2.3. Küfür Çeşitleri 

Küfür, birçok açıdan kısımlara ayrılabilir. İnkâr eden varlık açısından inkâr 

edilen konu açısından, inkârın derecesi açısından vb. küfrü sınıflandırabiliriz. 

İnkâr eden varlık açısından insanların, cinlerin ve şeytanın küfrü ele alınabilir. 

Şeytanın küfrü, inkâri bir küfür değildir. Çünkü şeytan Allah’ı ve O’nun sıfatlarını, 

fiillerini, emirlerini inkâr etmemiş, yok saymamıştır. Fakat itaatsizlik göstermiş. 

Allah’a karşı çıkmış, büyüklenmiştir. Allah (cc): “…Meleklere Âdem’e secde edin 

dedik derhal secde ettiler. Yalnız iblis dayattı, kibrine yediremedi, kâfirlerden 

oldu.”109 buyurmuştur. Kur’an’ın belirttiğine göre şeytan cinlerdendir110. Fakat 

cinlerin küfürleri sadece şeytanın küfrü gibi değildir. Daha çok insanların küfürlerine 

benzerlikleri vardır. Çünkü yaratılış gayeleri birdir111. Onlara da insanlar gibi 

peygamberler gönderilmiştir112. İnsanların küfrü ise aşağıda anlatılacak olan küfür 

çeşitlerini kapsamaktadır. 

Ehl-i Sünnete göre küfür ikiye ayrılır113. Birincisi dinden çıkaran büyük 

küfürdür. Bu küfür imana aykırı olan küfürdür. Kişinin ebedi azaba müstehak 

olmasına sebep olur. Bu çeşit küfür şu şekillerde görülebilir: 

1- Tekzib küfrü;(inkâr ve yalanlama küfrü) bu inanılması gereken herhangi bir 

şeyi inkâr etmektir. Varlığını ve olabilirliğini kabul etmemektir. 

2- Tasdikle beraber, reddetme küfrü; bu çeşit küfür, kibir ve taassub gibi çeşitli 

sebeplerden ötürü bile bile kabul etmemektir. Şeytanın küfrü, peygamber 

düşmanlarının küfrü ve Firavun’un küfrü böyledir. Firavun ve adamları demişlerdi 

ya; “Kavimleri bize kulluk edip dururken, bizim gibi beşer olan bu iki adama mı 

inanacağız”114 Diğer kavimler de “Siz ancak bizim gibi birer insansınız”115 

                                                
109 Bakara, 2/34; Ayrıca bkz. Sa’d, 38/74.  
110 Bkz. Kehf, 18/50. 
111 Bkz. A’raf, 7/179; Zariyat, 51/56. 
112 Bkz. En’am, 6/130; Ahkaf, 46/29; Cin, 72/1. 
113 Bkz. İbn. Kayyım, Medaric, I, 266, 267; el-Eseri, Abdullah b. Abdulhamid, Ehl-i Sünnete Göre 

İman (Çev: Ahmet İyibildiren), Guraba Yay., İst., 2001, s. 216-225. 
114 Bkz. Mü’minun, 23/47. 
115 Bkz. İbrahim, 14/10. 



 79

demişlerdi. Yahudiler Peygamberimiz’i (s.a.v.) oğullarını tanıdıkları gibi tanıdıkları 

halde116 bildikleri gelince onu inkâr etmişlerdi117. 

3- Yüz çevirme küfrü; kişinin, peygamberden, kitaptan ve öğütten yüz 

çevirmesidir. Onları ne tasdik eder ne yalanlar, kendisine indirileni de hiç dinlemez.  

4- Şüphe küfrü; kişinin inanıp inanmamakta tereddüt etmesidir. 

5- Münafık küfrü; kişinin diliyle imanını açıklaması kalbiyle yalanlamasıdır. 

6- Sövme ve alay etme küfrü 

7- Buğz ve nefret etme küfrü 

8- Ortak koşma küfrü (şirk) 

Ehl-i Sünnet’in küfür tasnifinden ikincisi; dinden çıkarmayan küçük küfürdür. 

Cehennemde ebedi kalma dışında tehdidi hak eden küfürdür. Maide Suresi 44. 

ayette: “…Kim Allah’ın indirdiğiyle hükmetmezse işte onlar kâfirlerin ta 

kendileridir.” buyrulmuştur. İbn Abbas: “Bu kişi Allah’ı ve ahiret gününü inkâr 

edenle bir değildir” demiş. Ata ise ayeti: “Bu küfrün dışında bir küfürdür” diye tefsir 

etmiştir. Peygamberimiz (s.a.v.), nesebi kötülemeyi, ölüye ağıtı118, kadına arkadan 

yaklaşmayı, kâhine inanmayı119 ve müslümanla savaşıp onu öldürmeyi120 küfür ve 

inkâr sözleriyle anlatmıştır. İşte bu günahlar küçük küfür nevindendir ve itaatin 

ifadesi olan şükrün zıddıdır. Bu çeşit küfür de şu şekillerde görülür: 

1- Nimeti inkâr küfrü, 

2- İyiliğe karşı küfür, 

3- Allah’tan başkası adına yemin etmek, 

4- Müslümanlarla savaşmak, 

5- Nesebe sövmek ve ölünün arkasından feryad ederek ağlamak, 

6- Babasından başkasına intisab etmek121 vb. 

                                                
116 Bkz. Bakara, 2/146. 
117 Bkz. Bakara, 2/89. 
118 Bkz. Müslim, “İman”, 121, Ahmed b. Hanbel, Müsned, II,  337, 441, 496. 
119 Bkz. Tirmizi, “Tahare”, 102; İbn Mace, “Tahare”, 122; Müsned, II, 408, 476. 
120 Bkz. Buhari, “Edeb”, 95; Müslim,”İman”, 118; Ebu Davud, “Sünnet”, 16; İbn Mace, “Fiten”, 5. 
121 Bkz. İbn. Kayyım, Medaric, I, 266, 267; el-Eseri, Ehl-i Sünnete Göre İman, s. 216-225. 



 80

Küfrü meydana geliş şekli bakımından da dörde ayırmışlardır:122 

1. Küfr-ü İnkâri: Allah’ı (cc), Hz. Peygamber’i ve O’nun Allah’tan getirmiş 

olduğu esasları, kişinin kalbiyle kabullenmemesi, diliyle de inkâr etmesidir. İnkâri 

küfür de iki kısımdır.  

a) Genel ve kayıtsız küfür: Kişinin mutlak manada inanılması gereken her şeyi 

inkâr etmesidir. 

b) Özel ve kayıtlı küfür: İslamın farzlarından herhangi birini yahut da Allah’ın 

bildirdiği bir haberi ya kasden ya da herhangi bir sebeple buna muhalif bir görüşü 

öne geçirmek suretiyle inkâr etmektir123. 

2. Küfr-ü Cühûd: Kişinin kalben Allah’ı bilip kabul etmesi, fakat dili ile 

imanını itiraf etmemesi, inkâr etmesidir.  

3. Küfr-ü İnadî: Kişinin kalben hakikati bilmesi dil ile de zaman zaman itiraf 

etmesine rağmen, haset, kin, kibir, şan, şöhret, makam endişesi, menfaat, kavmiyet, 

asabiyet, taassub, ecdada bağlılık gibi sebeplerle İslam’ı bir din olarak kabul 

etmemesidir. Ebu Lehep’in ve Ebu Talip’in küfrünü bu çeşit küfre örnek verebiliriz. 

4. Küfr-ü Nifak: Kişinin inanılması gereken şeyleri diliyle ikrar etmesi fakat 

kalbiyle tasdik etmemesidir. Münafıkların küfrü böyledir124. 

Kişilerin bilinçli veya bilinçsiz olarak küfrü seçmeleri yönünden veya küfür 

olabilecek fiiller yönüyle ise küfrü şöyle sınıflandırabiliriz: 

1. Cehlî Küfür: Allah’ın varlığını ve sıfatlarını cahilliği sebebiyle bilmemektir. 

Allah’ın varlığına ait delilleri göremediği, düşünmediği için Allah’ın varlığını, 

sıfatlarını, peygamberleri, ahireti veya inkâr olabilecek herhangi bir davranışı 

cahillikle yapanların küfrüdür. Bu çeşit küfür taklidî bir küfürdür. Oysa insanın 

Allah’ın ayetlerini dinlemesi, kâinatta Allah’ın varlığına ve birliğine delalet eden 

delil ve emarelere bakıp düşünmesi, böylece Allah’ı tanıması ve sıfatlarına inanması 

gerekir. Bunları yapmayan kişi cahilliği sonucu kâfir olur. 

                                                
122 Bkz. Halil b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s.724. 
123İbn. Kayyım, Medaric, I, 268. 
124 Kılavuz, Ahmed Saim, İman-Küfür Sınırı, Marifet Yay., İst., 1984, s. 59. 



 81

2. İnadî Küfür: Kâinatın ve âlemlerin, yaratıcısının, sahibinin, müdebbirinin 

Allah olduğunu bilmesine rağmen kişinin çeşitli sebeplerle iman etmemesi ve inkâr 

etmesidir. Bu sebepler şunlar olabilir: 

a) Kibir, gurur ve kendini beğenmişlik. Şeytanın ve firavunun küfrü böyledir. 

b) Mevki ve makamın kaybedilmesi endişesi. Bizans İmaparatoru Heraklius’un 

küfrü böyledir. 

c) Kınanma ve ayıplama endişesi. Ebu Talip’in küfrü buna örnek verilebilir.  

3. Hükmî Küfür: Ameli küfür de denir. Allah’ın ve Rasülü’nün küfür alameti 

olarak bildirdikleri fiilleri yapmak veya sözleri söylemek suretiyle kâfir olmaktır. Bu 

nevi küfür kişinin imanıyla bağdaşmayan, bağdaşması da mümkün olmayan fiilleri 

yapmasıyla ortaya çıkar125. Fiili yapmama ile yalanlama arasında fark vardır. Namaz 

kılmamak kişiyi kâfir yapmaz fakat namazı kabul etmemek küfür gerektiren bir 

şeydir. Bazı fiilleri yapmak da küfrü doğurur. Örneğin, bir insanın Hıristiyanların 

sembolü olan haça tapması gibi. Bazı fiilleri terk etmek de küfrü gerektirir. Mesela; 

Hz. Peygamber’den haberi olan birinin onun peygamber olduğuna inanmaması 

gibi126. Hükmî küfür biraz zor anlaşılan bir konudur. Zira kişinin küfrü gerektiren 

fiilleri işleyip işlemediği tam olarak kestirilemez. Onun için tekfir konusunda çok 

sayıda kitap yazılmış, değişik fikirler öne sürülmüştür. Konularına göre küfür, söz ve 

hareketlerini tasnif eden “elfaz-ı küfür” adlı eserler kaleme alınmıştır127. 

İnkâr edilen konular açısından da küfür kısımlara ayrılmıştır; 

1- Allah’ı, ahreti ve hiçbir peygamberi kabul etmeyenlerin küfrü, 

2- İmanda, Allah’ı ve peygamberleri birbirinden ayıranların küfrü, 

3- Peygamberlerden bazılarına inanıp bazılarını inkâr edenlerin küfrü. Yahudi 

ve Hıristiyanların Hz. Muhammed’in peygamberliğini inkâr etmeleri gibi128.  

Nisa Suresi’nde küfrün bu üç kısmına işaret edilmektedir. Şöyle ki: “O 

kimseler ne Allah’ı tanırlar ne de peygamberlerini, ancak Allah’ı tanımak fakat 

peygamberlerini tanımayıp ayırmak isterler. Peygamberlerin bazısına inanırız 
                                                
125 Şakir, Muhammed, İrşadü’l-Ğafilin, Matbaai Amire, İst., h. 1326, s. 23.  
126 Razi, a.g.e., XXV, 129. 
127 Gölcük, Şerafettin ve Toprak, Süleyman, Kelam, Tekin Kit. Konya 1998, s. 131, 132.  
128 Bkz. Coşkun, İbrahim, İslam Düşüncesinde İnkâr Problemi, Tekin Kit. Konya, ts., s. 91, 92.  



 82

bazısını tanımayız derler. Küfür ile iman arasında bir yol tutmak isterler. İşte bunlar 

gerçek kâfirlerdir.”129 

Bütün bu küfür çeşitlerinin şükrün karşısında konumlandığı ve bu özellikleri 

taşıyan insanların şükürden uzak olacakları açıktır. Çünkü gerçeklere kör ve sağır 

olan, hakikatler karşsında inat ve taassub sergileyen ve Yüce Allah’a şımarık, kibirli 

ve alaycı bir tavırla yaklaşan kimseler, tevazu, ciddiyet, iman gibi üstün vasıflarla 

ilişkili şükrü yerine getiremezler. İnsanları küfre götüren bu özelliklerin şükre nasıl 

engel olduğunu küfrün sebepleri ve şükürsüzlük örneklerini incelerken göreceğiz. 

Onun için küfür çeşitlerini ana hatlarıyla belirttikten sonra bu bahsi burada 

kapatıyoruz.  

2.4. Küfürle İlgili Kavramlar 

2.4.1. İnkâr Kavramı 

N-k-r kökünden gelen inkâr, bilme ve tanımanın karşıtı olarak kalbin kabul, 

lisanın da itiraf etmemesi demektir. İnkâr, insanın şüphelerini giderip onu huzura 

kavuşturan irfan veya marifetin zıddıdır130. Kur’an-ı Kerim’de tanımamak 

yadırgamak, garip karşılamak anlamlarında bu kökten kelimeler kullanılmıştır. 

İbrahim (a.s.)’e gelen misafir meleklerden131 Lut (a.s)’a gelen azap meleklerinden132 

ve Yusuf (a.s.)’un kardeşlerinin O’nu tanıyamamasından133 bahsederken hep bu 

kökten kelimeler kullanılmıştır. 

İnkâr, “nekkere” kalıbıyla tanınmayacak kadar bir değiştirmeyi134 ve insanın 

hoşuna giden halin değişerek hoşuna gitmeyen bir hâle dönüşmesini135 ifade eder. 

Kur’an’da Hz. Süleyman (a.s.)’ın Belkıs’ın tahtının değiştirilmesi yönündeki emri 

anlatılırken bu kalıpla anlatılmıştır136. 

                                                
129 Nisa, 4/150, 151.  
130 İbn Faris, Ebu’l-Hüseyin Ahmed, Mu’cemü Makayisi’l-Luğa, Matbaa Mustafa el Babi el Halebi, 

Mısır, 1972, V, 476. 
131 Bkz. Hud, 11/70. 
132 Bkz. Hicr, 15/62; Zariyat, 51/25. 
133 Bkz. Yusuf, 12/58. 
134 Cevheri, es Sihah, II, 837; İsfehani, el-Müfredat, s. 823. 
135 İbn Faris, a.g.e , V, 476; İbn Manzur, a.g.e., V, 234.  
136 Bkz. Neml, 27/41. 



 83

İnkâr her ne kadar bilmemek, tanımamak, gerçeği değiştirmek veya değişik 

görmek anlamlarına gelse de dini olgularda, akılla kavramamayı, kalple kabul 

etmemeyi olduğu kadar dil ile de itiraf etmemeyi anlatır137. Yani dini konularda bilse 

de anlasa da sadece dil ile ikrar etmemeyi, inkâr bağlamında değerlendirmek 

mümkündür. Aslında inkârın aslı, insanın kalbine düşünmediği bir şeyin gelmesidir 

ki bu bir tür cahilliktir138. Anlamlı olan inkâr ise; bir varlığı gösterebilecek tüm 

delilleri, işaretleri imkân nispetinde en iyi şekilde inceler, sonunda onun olmaması 

gerektiğine karar verirse ancak ortaya çıkar139. Fakat salt, mutlak, dinî inkâr bilerek 

ve anlamsız da olsa gerçekleşebilir. 

Mutlak inkâra gitmek aklıselim, fıtratı bozulmamış bir insan için söz konusu 

değildir. İnsanlık tarihi boyunca inkâr içinde olan insanların hep varolmuş olması 

bazı insanların inkâr fıtratı üzere yaratıldığı anlamına gelmez. Hatta nötr de 

yaratılmış değildir. Belki insanın fıtratı İslam olmaya elverişli tarzda yaratılmıştır. 

Allah (cc), Peygamber’e (sav) hitaben: “O halde yüzünü bir hanif olarak dine, 

Allah’ın insanları yaratmış olduğu fıtratına yönelt! Allah’ın yaratışında değişiklik 

bulunmaz. Doğru din odur, fakat insanların çoğu bilmezler.”140 buyurmuştur. Bu 

ayetteki “fıtratullah” kelimesi; Allah’ın (cc) insanları, kendini, vahdaniyetini ve 

kendinden başka bir ilah bulunmadığını bilme liyakatı üzere yaratmış olduğu 

anlamına gelmektedir141. 

O halde fıtratını koruyamayan insanlar, mutlak anlamda inkârcı olurlar. 

Kendisini bu dünyaya kaptırmış, şehevi duygularının esiri olmuş, gurur, kibir, kin, 

haset, nefret, şımarıklık, ümitsizlik vb. kötü hasletlere mübtela olmuş ve insanî 

değerlerini yitirmiş insanlar, ancak inkârcı olurlar. Zaten Peygamberimiz (sav) de: 

“Her doğan fıtrat üzere doğar. Anne-babası onu Yahudileştirir, Hıristiyanlaştırır 

veya Mecusileştirir”142 buyurarak fıtratın islama sonradan meyletmediğine işaret 

etmiştir. 

                                                
137 Cevheri, es Sihah, II, 836.  
138 İsfehani, el-Müfredat, s. 823.  
139 Ebu’l-Beka, Eyyüb b. Musa el Kesevi, el-Külliyât Mu’cemu’n fil-Musdalahât ve’l-Furuki’l- 

Luğaviyye, thk. Adnan Derviş, Muhammed el Muri, Müessesetü’r-Risale, Beyrut, 1993, s. 200. 
140 Rum, 30/30. 
141 Nesefi, Medarik, III,  930. 
142 Müslim, “Kader”, 6;  Ahmed b. Hanbel, III,  435;  II,  315.  



 84

Kur’an-ı kerim’de inkâr kökünden türeyen kelimeler otuzyedi ayette 

bulunmaktadır143. Bu ayetlerden onbirinde mutlak inkâr, yani imanın ve tasdikin 

karşıtı olan inkâr anlatılmaktadır. Mutlak inkâr şeklinde zikredilmekle144 beraber, 

Allah’ı (cc)145, Peygamber’i146, Kur’an-ı ve ayetlerini147, ahireti148 ve Allah’ın kevnî 

ayetlerini149 inkâr şeklinde de zikredilmiştir. 

Bu inkâr manası dışında, marufun karşıtı münker anlamında da birçok ayette 

geçmektedir. Münker; kötü, çirkin, hoş görülmeyen, ahlaksızlık olarak nitelenen 

şeylerdir. Yani şeriatın çirkin görüp haram kıldığı ve kerih saydığı her şey münker 

sayılmıştır. Cenab-ı hak mü’minleri, marufu (iyiliği) emreden ve münkerden 

(kötülükten) sakındıran olarak vasıflandırırken150 münafıkları ve kâfirleri münkeri 

emreden maruftan alıkoyan olarak nitelendirmiştir151. 

İnkâr kökünden türeyen kavramlar başka manalar için de kullanılmıştır. Çirkin 

söz152, kötü ve kaba ses153, haksız yere adam öldürmek154 ve görülmedik kötü bir 

azab155 bu manalardandır. Ayrıca, nimete karşı şükürsüzlük göstermek, yani 

nankörlük manasında da kullanıldığı olmuştur. Nahl suresinde: “Allah’ın nimetlerini 

tanırlar sonra o nimetleri inkâr ederler. Onların çoğu kâfirdirler”156 buyrulmuştur. 

Bu ayette her nimeti inkâr edenin kâfir olarak nitelendirilmeyişi bu inkârın, küfür 

manasında değil nankörlük manasında kullanıldığını göstermektedir.  

2.4.2. Nankörlük Kavramı 

Nankörlük, nimeti vereni tanımayıp, inkâr etmek, gerçeği gizlemek, verilen 

nimetleri yok saymak, görmezden gelmek veya başkasına nisbet etmektir. 

Dilimizdeki nankörlük kavramı Arapça’da küfrün ve küfran-ı nimetin karşılığıdır. 

                                                
143 Bkz. Abdulbaki, a.g.e., s. 811.  
144 Bkz. Hac, 22/72; Şura, 42/47. 
145 Bkz. Hac, 22/44; Sebe, 34/45; Fatır, 35/26; Mülk, 67/18. 
146 Bkz. Mü’minun, 23/69. 
147 Bkz. Enbiya, 21/50; Ra’d, 13/36.  
148 Bkz. Nahl, 16/22.  
149 Bkz. Mü’min, 40/81. 
150 Bkz. Ali İmran, 3/104, 110, 114; Araf, 7/157; Tevbe, 9/71, 112; Hac, 22/41. 
151 Bkz. Tevbe, 9/67. 
152 Bkz. Mücadele, 58/2. 
153 Bkz. Lokman, 31/19. 
154 Bkz. Kehf, 18/74. 
155 Bkz. Kehf, 18/87; Talak, 65/8. 
156 Nahl, 16/83.  



 85

Dolayısıyla imanın ve şükrün zıddıdır157. Yani nankörlük, nimete karşı yerine 

getirilmesi gerekli olan şükrü terk etmektir158. 

Nankörlük, insanın fıtratında bulunan özelliklerindendir. Bazı şeyler bu 

özelliğin ortaya çıkmasına sebep olur. İnsanın kendisinden bekleneni yerine 

getirmemesi ve kişinin kendisine Allah (cc) tarafından verilmiş olan nimetleri unutup 

görmezlikten gelmesi159, kendi gurur, kibir ve kudretine güvenmesi, diğer varlıklar 

karışsında kendini güçlü hissetmesi, nankörlük karakterini uyandıran sebeplerdendir. 

Kur’an’daki birçok ayet insanın bu genel anlamdaki nankörlüğünden 

bahsetmektedir160. Evet, insan en güzel surette161 zorluklara katlanacak şekilde162 

yaratılmıştır. Fakat aynı insan hırsına düşkün163 olarak yaratılmış, zalim, nankör164 ve 

Allah’a düşman165 olarak vasıflandırılmıştır. İşte insanı şükürsüzlüğe, nankörlüğe ve 

küfre sevkedip esfel-i safiline düşüren de bu özelliklerdir. 

Kur’an-ı Kerim’de insanın nimet verildiğinde, bolluk ve refah içindeyken de 

bir sıkıntıyla karşılaştığında da nankörlük edebildiği anlatılmaktadır. “İnsana bir 

sıkıntı dokunduğunda bize yalvarır. Sonra kendisine bir nimet bahşettiğimiz zaman 

da “O bana ancak bilgimden dolayı verilmiştir” der.”166 “Biz insana tarafımızdan 

bir rahmet tattırırsak ona sevinir, ama elleriyle yaptıkları yüzünden kendilerine bir 

kötülük isabet ederse o zaman görürsün ki insan çok nankördür”167. Bu ayetlerden 

anlaşıldığı gibi insan nimete karşı ve sıkıntıya karşı nankördür, sıkıntıdan 

kurtulduğunda da nankördür168. 

Allah, insana bedenî ve ruhî bakımdan varlığını sürdürebilmesi için sayısız 

nimetler vermiştir. Allah’ın nimetlerini sayacak olsanız sayamazsınız169. İnsanın bu 

nimetler karışsında iki tür tepkisi vardır. Birincisi, mü’mine yakışan davranış şekli 

                                                
157 İsfehani, el-Müfredat, s. 714. 
158 İsfehani, el-Müfredat, s. 167. 
159 Kasapoğlu, Abdurrahman, Kur’an’da Ahlak Psikolojisi, Yalnız Kurt Yay., İst., 1997, s. 31.  
160 Bkz. Hud, 11/9; İbrahim, 14/34, Hac, 22/66; Şura, 42/48; Abese, 80/17; Adiyat, 100/6.  
161 Bkz. Tin, 95/4.  
162 Bkz. Beled, 90/4.  
163 Bkz. Mearic, 70/19. 
164 Bkz. İbrahim, 14/34. 
165 Bkz. Nahl, 16/4.  
166 Zümer, 39/49; Ayrıca bkz. İbrahim, 14/34; Hac, 22/66; Zümer, 39/8. 
167 Şura, 42/48; Ayrıca bkz. Hud, 11/9. 
168 İsra, 17/67; Lokman, 31/32; Yunus 10/12; Zümer, 39/8. 
169 İbrahim, 14/34.  



 86

olan şükürdür. Diğeri ise; kâfirin temel niteliği olan nimete karşı olan nankörce ve 

zalimce bir tavırdır170. Mü’min şükreder, Allah’ın verdiği nimetlere değer verir ve 

onları doğru şekilde kullanır. Allah’ın emirlerine karış gelmez itaat eder. Bu aynı 

zamanda insanın Allah’a olan şükrünün bir göstergesidir171. 

Allah (cc), insana iyilik ve kötülük yolunu gösterdikten sonra onu muhayyer 

bırakmıştır. İnsan ister Allah’a şükreder isterse nankör olur172. Aynı zamanda Allah 

(cc), şükrü emretmiş nankörlüğü nehyetmiş173, şükre Allah’ın değil insanın ihtiyacı 

olduğunu, şükredenin kendisi için şükredeceğini174 bildirmiş, şükredene nimetini 

artıracağını175, ahirette şükrünün karşılığını vereceğini176 ve onu 

cezalandırmayacağını177 vaadetmiş, nankörlük edenin ise azaba düçar olacağını haber 

vermiştir178. 

Kur’an-ı Kerim’de “k-f-r”, “n-k-r”, “k-n-d”, “k-z-b” köklerinden türeyen bazı 

kavramlar nankörlük ve küfran-ı nimet manasında kullanılmışlardır. Küfür, aslında 

bir şeyi örtmektir179, küfürde nimetleri ve hakkı örtmek anlamları da vardır180. Küfür 

bir nimete karşı nankörlük etmek manasında şükrün karşıtıdır. Bu nankörlüğün 

Allah’a karşı olması ise onu imanın karşıtı kılmıştır. Küfran, k-f-r kökünden gelen 

mastarlardandır ve nimeti örtmek, inkâr etmek manasıyla şükrün karşıtıdır. Kefur, 

yine k-f-r kökünden mübalağa siğasında Rabbine karşı çok nankör olan ve az 

şükreden kimse demektir181. 

Kur’an’da k-f-r kökünden gelen kavramlar nankörlük manasında kullanılmıştır. 

Allah (cc) “O halde beni anın ki ben de sizi anayım bana şükredin sakın bana 

nankörlük etmeyin”182 derken, “Nimeti elinden alınan insan çok ümitsiz ve çok 

                                                
170 Bayraklı, Bayraktar, Yeni Bir Anlayış Işığında Kur’an Tefsiri, Bayraklı Yay., İst. 2003, XIV,  234.  
171 Mevdudi, Tefhim, I,  506.  
172 İnsan, 76/3.  
173 Bakara, 2/152; Ayrıca bkz. Bakara, 2/172; Nahl, 16/114; Ankebut, 29/17; Sebe, 34/15.  
174 Bkz. Neml, 27/40; Lokman, 31/12.  
175 Bkz. İbrahim, 14/7. 
176 Bkz. Ali İmran, 3/144, 145; En’am, 6/53.  
177 Bkz. Nisa, 4/147.  
178 Bkz. Zümer, 39/8; Nahl, 16/83-84. 
179 İbn Manzur, a.g.e., V, 145.  
180 Zebidi, Tacu’l-Arus, XIV,  52-53. 
181 Nişaburi, a.g.e., VII,  11. 
182 Bakara, 2/152.  



 87

nankördür”183 derken, “Allah’ın nimetlerini saymakla bitiremezsiniz doğrusu insan 

çok zalim ve nankördür”184 derken “Kahrolası insan ne kadar da nankördür”185 

derken hep k-f-r kökünden kelimeler kullanmıştır.  

“Allah’ın nimetlerini tanırlar sonra da onları inkâr ederler ve çoğu 

kâfirdirler”186 ayetinde n-k-r kökünden “O insan Rabbine karşı pek nankördür”187 

ayetinde k-n-d kökünden, Rahman Suresi’nde “Rabbinizin nimetlerinden hangisini 

yalanlıyorsunuz” ayetlerinde k-z-b kökünden kelimeler hep nankörlük manası ifade 

etmektedirler. Dolayısıyla nankörlük, insanın yaratılış gayesi doğrultusunda olmayan 

tüm söz, fiil ve inanışlarını kapsamakta, Kur’an-ı Kerim’de de birçok yerde çeşitli 

bağlamlarda değişik kelimelerle anlatılmaktadır. 

2.4.3. Dalâlet Kavramı 

Dalâlet, bir şeyin zayi olması, heder olması, kıymetinin bilinmemesi anlamına 

gelir188. Bu anlamda olduğunda karşıtı “vicdan”dır. Asıl kullanıldığı mana itibariyle 

dalalet, doğru yoldan sapmak, yolunu şaşırmak, kaybolmak ve azmak anlamına 

gelir189. Bu anlamda olduğunda ise karşıtı hidayettir. Dalalet, istenilen şeye 

ulaştırmayan yola girme anlamına da gelir190. Bu girilen yanlış yol, hiçbir yere 

çıkmayan veya sonunda uçurum olan bir yoldur191. Sonuçta dalalet, bilerek veya 

bilmeyerek doğru yoldan çıkmak, doğruyu ve hakkı kabul etmemek ve küfre düşmek 

anlamlarına gelmektedir. 

Kur’an’da dalalet kavramı, saptırmak, şaşırmak, yanılmak, helak, azap gibi 

anlamlarda kullanılmaktadır.192Allah (cc) imanı verip küfrü alan193, Allah’a şirk 

koşan194, Allah’ı, meleklerini, kitaplarını ve peygamberlerini inkâr eden195, Allah’a 

                                                
183 Bkz. Hud, 11/9. 
184 Bkz. İbrahim, 14/34.  
185 Bkz. Abese, 80/17. 
186 Nahl, 16/83.  
187 Adiyat, 100/6. 
188 İbn Faris, a.g.e, III,  356.  
189 İbn Manzur, a.g.e., II,  393; İsfehani, el-Müfredat, s. 440. 
190 Cürcani, et-Tarifat, s. 180. 
191 Fazlurrahman, Ana Konularıyla Kur’an, (çev: Alparslan Açıkgenç), Fecr Yay., Ank., 1987, s. 101. 
192 Bkz. Altuntaş, Ramazan, Kur’an’da Hidayet ve Dalalet, Pınar Yay., İst., s. 167-173. 
193 Bkz. Bakara, 2/108. 
194 Bkz. Nisa, 4/116. 
195 Bkz. Nisa, 4/136. 



 88

ve Rasülüne isyan eden196, Allah’ın (cc) ve Müslümanların düşmanlarını dost 

edinen197 ve küfredip Allah yolundan alıkoyan198 kimseleri dalalet ehli olarak 

nitelemiştir. Yine bu insanlar, Kur’an’ın ifadesiyle hevalarına uyan199, Allah’tan 

başkasına yalvaran ve kıyamete kadar da cevap alamayacak olan200, haktan ayrılan, 

insanları da Allah yolundan çevirip doğru yolun eğrilmesini isteyen, dünyayı ahirete 

tercih eden201, Allah’ın rahmetinden ümitlerini kesen202, tevbeleri kabul 

olunmayan203, zalim204 ve çok şiddetli bir azaba müstehak olan205 kimselerdir.  

Kur’an-ı Kerim’de insanların hangi fiilleri işlediğinde, dalalete düşeceği 

bildirildiği gibi, başka saptırıcı ve dalalete sevkeden amiller de sayılmıştır.206 

Bunların en başında şeytan gelmektedir. Şeytan, saptırmaya ilk insan olan Hz. Âdem 

ve eşi Hz. Havva’dan başlamıştır. “Şeytan, onların ayaklarını kaydırıp, haddi 

tecavüz ettirdi ve içinde bulundukları cennetten onları çıkardı.”207 ayetinde bu 

durum haber verilmiştir. Şeytan, insanları dalalete düşürmeye isteklidir208 ve bu 

yönde verilmiş sözü vardır. Demiştir ki: “Andolsun senin doğru yolun üzerinde 

oturacağım, onların önlerinden, arkalarından, sağlarından, sollarından 

sokulacağım. Onların çoğunu şükreder bulamayacaksın”209. Kullarından bir pay 

alacağım ve mutlaka onları saptıracağım.”210 

Şeytan, bu görevini yerine getirip insanları saptırmış211, onları uçuruma 

sürüklemiştir212. Fakat şeytanın iman edip, yalnız Rabbine tevekkül eden ihlaslı 

kullar üzerinde hiçbir etkisi olmamıştır213. 

                                                
196 Bkz. Ahzab, 33/36. 
197 Bkz. Mumtehine, 60/1. 
198 Bkz. Nisa, 4/167; İbrahim, 14/3.  
199 Bkz. Kasas, 28/50. 
200 Bkz. Hac, 22/12; Ahkaf, 46/5.  
201 Bkz. İbrahim, 14/3.  
202 Bkz. Hicr, 15/56.  
203 Bkz. Ali İmran, 3/90. 
204 Bkz. Lokman, 31/11. 
205 Bkz. Sa’d, 38/26.  
206 Bkz. Altuntaş, a.g.e., s. 299-310 
207 Bakara, 2/36.  
208 Bkz. Nisa, 4/60. 
209 Araf, 7/16-17. 
210 Nisa, 4/117-118. 
211 Bkz. Yasin, 36/61-62. 
212 Bkz. Furkan, 25/28-29. 
213 Bkz. Hicr, 15/42; Nahl, 16/99; İsra, 17/63. 



 89

Yine saptırıcı amiller arasında genel manada insanlar ve cinler sayılmakta214, 

özel olarak da yönetici ve kavmin önde gelenlerinin215, günahkârların216, Ehl-i 

Kitab’ın217, İsrailoğulları’nın218, Nuh (as)’ın kavminin219, Samiri’nin220, putların221, 

Firavun’un222 ve toplumun çoğunluğunun223 saptırıcı özelliklerinden 

bahsedilmektedir. 

Saptırıcı amillerin çok olmasına rağmen, şeytanın imanlı kimselere zarar 

veremediği gibi, bütün bu amillerin de zarar veremeyeceğini Cenab-ı Hakk bizlere 

müjdeliyor ve diyor ki; “Ey iman edenler! Kendinize dikkat edin siz doğru yolda 

olduğunuz takdirde, doğru yoldan sapanlar size zarar veremezler…”224 Aynı şekilde 

Allah (cc) peygamberlere uyanların da sapıtmayacağını belirtmiş ve şöyle demiştir: 

“Ne zaman size benden bir hidayetçi (doğru yolu gösterici) gelir ve kim hidayetçime 

uyarsa işte o dalalete düşmez ve bedbaht olmaz”225 

Kur’an-ı Kerim’de dalalet kelimesi çeşitli şekillerde yüzdoksanbir kez 

geçmekte, bunların yüzyirmialtısı fiil olarak kullanılmaktadır226. Bunların içinde 

Allah (cc)’ın saptırmasından da söz edilmekte fakat bunların sayısı yirmiyi 

geçmemektedir. Yani insanların sapma yönündeki işlevlerinin ağırlığı böylece 

görülmekte ve Allah’ın saptırmasının da yine insanların yapıp ettikleri sebebiyle 

olduğu anlaşılmaktadır. Nitekim Kur’an-ı Kerim’de Allah (cc)’ın, hevasını ilah 

edineni227, fasıkları228, zalimleri229, kâfirleri230 ve aşırı şüpheci olanları231 saptırdığı 

zikredilmektedir. 

                                                
214 Bkz. A’raf, 7/38; Hac, 22/9; Lokman, 31/6; Fussilet, 41/29. 
215 Bkz. Ahzab, 33/67. 
216 Bkz. Şuara, 26/99. 
217 Bkz. Ali İmran, 3/29. 
218 Bkz. Maide, 5/77. 
219 Bkz. Nuh, 71/24,27. 
220 Bkz. Taha, 20/85.  
221 Bkz. İbrahim, 14/36.  
222 Bkz. Taha, 20/79. 
223 Bkz. En’am, 6/116. 
224 Maide, 5/105; Ayrıca bkz. Nisa, 4/113.  
225 Taha, 20/123. 
226 Bkz. Abdülbaki, a.g.e., s. 518-521. 
227 Bkz. Casiye, 45/23. 
228 Bkz. Bakara, 2/26.  
229 Bkz. İbrahim, 14/27. 
230 Bkz. Mü’min, 40/74. 
231 Bkz. Mü’min, 40/34. 



 90

Allah’ın saptırmasının manası; dalalet ehlinin kalbinde dalaleti yaratmaktır232. 

Allah’ın kişinin kalbinde dalalet ve küfrü yaratması o kişinin bu tür çirkin fiilleri 

seçmesi ve işlemesi yüzündendir233. Allah’ın bir kalpte dalalet yaratması o kalbe 

hidayetin girmesine manidir234. Yani bu son noktadır. Bunun tam tersi de geçerlidir; 

“Allah bir kavmi hidayete erdirdikten sonra nelerden sakınacaklarını kendilerine 

iyice açıklamadıkça onları dalalete düşürecek değildir…”235 Tüm uyarıcılara, 

öğütlere ve delillere rağmen kendisini dalalete, inkâra ve küfre düşürecek amelleri 

yapanları da Allah (cc) saptırır, Allah’ın (cc) saptırdığı da asla hidayete eremez236. 

Onu Peygamber de hidayete erdiremez237, Allah da o kimseye hidayet vermez238. 

Küfür kavramına yakın, onunla ilişkili, hatta iç içe olan dalalet, insanın, 

Allah’ın kendisi için takdir ettiği doğru yolda olmamasıdır. Dalalet ehli kapsamına, 

kâfir, müşrik, münafık, Ehl-i Kitap kavramlarını da dâhil etmek mümkündür. Çünkü 

tüm bunlar hidayette olan mü’minlerin içinde değillerdir. Onlardan, inanmayarak, 

şirk koşarak ve hakkı gizleyip, tasdik etmeyerek ayrılmışlardır. 

Dalaletin, insanın kesbi sebebiyle oluşuna bir diğer delil de, insanın bu 

dalaletinden sorumlu tutulmasıdır. Allah (cc) Peygamberimize; “De ki Ey insanlar 

işte Rabbiniz’den size hak geldi. Artık hidayeti kabul eden kendi nefsi için kabul 

etmiş olur. Sapkınlık eden de kendi aleyhine sapmış olur ve ben sizin üzerinize vekil 

değilim”239 buyurarak, insanın dalaletteki işlevi ve sorumluluğuna işaret etmiştir. 

Tüm hidayet rehberlerine, Allah’ın öğüt ve uyarılarına, hidayet yolunun 

açıklığı ve fıtrata uygunluğuna rağmen insanların çoğunluğu dalaleti tercih 

etmişlerdir240. Bunun karşısında insanlardan şükredenlerin az olduğunun söylenmesi 

de241 şükrün iman, dalaletin de küfür manalarında kullanıldığının bir göstergesidir. 

                                                
232 el-Karsî, Davud b. Muhammed, Şerhu li’l-Kasideti’n-Nuniyye, Matbaa-ı Hilafe, İst., h. 1318, s. 51-

52. 
233 Sabuni, Nureddin, el-Bidaye fi Usulid-din, Dımeşk, 1979, s. 79. 
234 Cürcani, Seyyid Şerif, Şerhu’l-Mevakıf, İst., ts., II,  388. 
235 Tevbe, 9/115.  
236 Bkz. Nisa, 4/88; A’raf, 7/186; Ra’d, 13/33; Zümer, 39/23; Şura, 42/46. 
237 Bkz. Neml, 27/81; Rum, 30/53.s 
238 Bkz. Nahl, 16/37. 
239 Yunus, 10/108; Zümer, 39/41; İsra, 17/15.  
240 Bkz. Maide, 5/77; İbrahim, 14/36; Saffat, 37/71. 
241 Bkz. A’raf, 7/17; Sebe, 34/13.  



 91

Allah (cc) dalalette olanları çok iyi bilendir242 ve onları şiddetli bir azapla 

cezalandıracaktır243. 

Kur’an-ı Kerim’de dalalet kavramı terim anlamında kullanıldığı gibi sözlük 

anlamında da kullanılmıştır. Toprakta kaybolup yok olma244, unutma245, uzaklaşma 

ve kaybolma246, boşa gitme247 ve yanılma248 anlamlarında kullanıldığı görülmektedir. 

Tüm bu anlamlara bakıldığında dalalette bir kayıp, bir kötülük, bir kaybediş olduğu 

anlaşılmakta, inançsızlığın, küfrün ve şirkin de derin bir sapkınlık olduğu 

düşünüldüğünde bu yolda olanların hüsranları ve kayıpları ortaya çıkmaktadır.  

2.4.4. Şirk Kavramı 

Ş-r-k kökünden masdar olan şirk, ortaklık, bölüşme, karıştırma anlamlarına 

gelir. Bu fiilin if’al babının faili olan “müşrik” ise; ortak koşan anlamındadır249. 

Kur’an-ı Kerim’de şirk kavramı, sözlük anlamında kullanılmış hem maddi250, hem 

manevi251 şeylerde ortaklık kastedilmiştir. Terim anlamında şirk, Allah’a zatında, 

sıfatlarında, fiillerinde, ulûhiyetinde, rububiyetinde ve ubudiyette ortak koşmaktır252. 

Şirk kavramına bu manayı kazandıran Kur’an ve İslam olmuştur. İnsanların ortak 

koştukları varlık Allah (cc) olunca şirk kavramı da bir nevi küfür olmaktadır. Yani 

şirk küfrün temel tezahürlerinden biridir, denilebilir. 

Şirk ve küfür birbirinden ayrı fakat birbirlerine yakın kavramlardır. 

Aralarındaki fark şirkin özel, küfrün daha genel olmasından kaynaklanmaktadır. 

Yani her şirk küfürdür, her küfür şirk değildir253. Küfür, imana zıt birçok hasleti 

içinde barındıran bir özelliktir. Bunlardan birini irtikab eden imanı kaybeder. Şirk de 

bu hasletlerden biridir ki o da Allah’ın yanında veya Allah’tan başka ilah 

                                                
242 Bkz. En’am, 6/117; Nahl, 16/125; Necm, 53/30; Kalem, 67/7. 
243 Bkz. Sa’d, 38/26. 
244 Bkz. Secde, 32/10. 
245 Bkz. Bakara, 2/282. 
246 Bkz. A’raf, 7/37; Nahl, 16/87; İsra, 17/67; Kasas, 28/75; Mü’min, 40/74; Fussilet, 41/48; Ahkaf, 

46/28. 
247 Bkz. Kehf, 18/104; Muhammed, 47/1, 4, 8. 
248 Bkz. Sebe, 34/50. 
249 Bkz. İsfehani, a.g.e., s. 259, 380; İbn Manzur, a.g.e., VII,  99-101. 
250 Bkz. Nisa, 4/12. 
251 Bkz. En’am, 6/139; Taha, 20/32; Saffat, 37/32; Zuhruf, 43/39. 
252 Zemahşeri, Ebu’l-Kasım Mahmud b. Ömer, Esasü’l-Belağa, Beyrut, 1992, s. 328. 
253 Algül, Hüseyin ve diğerleri, İman ve İbadetler, T.D.İ.B.Y. Ank., 2006, I,  78. 



 92

edinmektir.254 Şirk küfür sahası içinde imanla zıtlık arzeden bir durumdur. Şirk 

Kur’an’ın oluşturmak istediği muvahhit insan modeli karşısında konumlanır255. Her 

ne kadar müşrikler Allah’a inansalar da onların inandıkları Allah, islamın 

inanılmasını istediği tek ve eşi-benzeri olmayan Allah (cc) değildir. “Müşriklerin 

çoğu Allah’a ancak şirk koşarak iman ederler”256 ifadesi müşriklerin Allah’a 

inandıklarını göstermektedir. Fakat bu inancın geçerli bir inanç olmadığı da 

anlaşılmaktadır. 

Şirk kavramı, Kur’an-ı Kerim’de yüzaltmışsekiz yerde değişik kalıplarla çeşitli 

bağlamlarda geçmektedir. Kur’an-ı Kerim, ilk olarak müşrik bir topluma hitap etmesi 

hasebiyle tevhid inancına çok vurgu yapmış, buna karşılık şirkin de kötülüklerini ve 

akıldışılığını anlatmıştır. Müşriklerin tutarsızlıklarını gösteren ayetlerden birisi 

şudur: “De ki; (Ey Peygamber) Size gökten ve yerden rızık veren kimdir? O 

kulaklara ve gözlere malik olan kim? Ölüden diriyi kim çıkarıyor, diriden ölüyü kim 

çıkarıyor? İşleri kim yönetiyor? Onlar derler ki: “Allah” De ki o halde ittika etmez 

misiniz?”257 Bu ayetten de anlaşılıyor ki şirkin temelinde akıl-mantık değil, dünya 

menfaatine düşkün, heva ve hevesin tutsağı insanların çarpık fikriyatı vardır. Yine 

şirkin temelinde zan258, önyargı259, şüphe260, kibir261, taklit ve geleneğe uyma262, 

alışkanlık263, körü körüne inat264, menfaat265 gibi süfli duygu ve düşünceler vardır266. 

Kur’an-ı Kerim’de Müşrikler; Allah’tan başka tanrı uyduran267, Allah’a 

benzerler icat eden268, Allah’a oğullar ve kızlar uyduran269, Allah’a cinleri yardımcı 

                                                
254 Askerî, Furûk, s. 253. 
255 Işıcık, Yusuf, Kur’an’ın Öngördüğü Muvahhid İnsan Tipi, Kur’an Sempozyumu, 2-4 Şubat 1996, s. 

131.  
256 Bkz. Yusuf, 12/106; Zümer, 39/45; Mü’min, 40/12. 
257 Yunus, 10/31-32.  
258 Bkz. En’am, 6/148; Yunus, 10/66.  
259 Bkz. Bakara, 2/171. 
260 Bkz. Hud, 11/62. 
261 Bkz. Mü’min, 40/56. 
262 Bkz. Bakara, 2/93, 170; Nisa, 4/153; Şuara, 26/74; Neml, 27/80,81. 
263 Bkz. Sa’d, 38/5.  
264 Bkz. Sebe, 34/43; Fussilet, 41/26.  
265 Bkz. İbrahim, 14/2-3. 
266 Bkz. Yolcu, Mehmet, Kur’an’da İnkar Psikolojisi, Çıra Yay., İst., 2004, s. 62-63.  
267 Bkz. Bakara, 2/165; En’am, 6/150; İsra, 17/39. 
268 Bkz. Nahl, 16/74; Şuara, 26/98. 
269 Bkz. Nisa, 4/117; Meryem, 19/88-93. 



 93

kılan270, dinlerini parça parça eden271, Allah ile kendi aralarında şefaatçi kabul 

eden272, putlardan yardım bekleyen273, Allah’ı, ayetlerini ve ahireti yalanlayan274, 

peygamberlere ve meleklere düşman olan275, helali haram, haramı helal kılan276, 

Allah ve Rasülünü çirkin iftiralarıyla inciten277, haksız yere mal gasbeden278, 

zalim279, yalancı280, hain281, ahde vefa göstermeyen282 ve bile bile hakka kulak 

tıkayan283 kimseler olarak anlatılmaktadır. 

Kur’an’da anlatılan şirk, tek tip olmayıp çeşitlilik arzetmektedir. Bunları büyük 

şirk ve küçük şirk olarak iki ana başlık altında inceleyebiliriz. Büyük şirk; Allah’ın 

dışında ona ortak edinmek ve Allah’ı sever gibi onu sevmektir. Bu şirke düşenler, 

putlarını severler, yüceltirler bir de Allah’ın dışında onları dost edinirler. Sanırlar ki 

bu mabudlar Allah’a bir vesile ve şefaatçidirler. Mesela şu ayette bu durum 

anlatılmaktadır: “Allah’ı bırakıp da putlardan dost edinenler: “Onlara bizi Allah’a 

yaklaştırsın diye kulluk ediyoruz” derler. Doğrusu Allah ayrılığa düştükleri şeylerde 

aralarında hüküm verecektir”284  

Müşrik, o şeriklerin kendisine menfaat vereceğine inandığı için onları ma’bud 

edinir285. Halbuki Allah (cc): “Her kim Allah’tan başka dost veya şefaatçi edinirse 

onun durumu kendisine yuva yapan örümceğin durumu gibidir. Evlerin en 

dayanıksızı şüphesiz örümceğin yuvasıdır”286 demiş ve kendisine izin verilen 

kimseden başkasının şefaat edemeyeceğini söylemiştir287. Allah’ın yanında başka 

ilahlar edinme şeklinde ortaya çıkan şirke ulûhiyette şirk de denmiştir. Bu şirk 

                                                
270 Bkz. En’am, 6/100; Kehf, 18/51-52; Saffat, 37/158,164. 
271 Bkz. Rum, 30/32. 
272 Bkz. En’am, 6/94; Ra’d, 13/33; Zümer, 39/3, 43-44. 
273 Bkz. Ra’d, 13/14; Yasin, 36/75. 
274 Bkz. Nisa, 4/137; A’raf, 7/37; Ra’d, 13/5; İsra, 17/98; Ğaşiye, 88/23. 
275 Bkz. Bakara, 2/98; Hac, 22/44. 
276 Bkz. Maide, 5/103. 
277 Bkz. Ahzab, 33/57. 
278 Bkz. Bakara2/160-161. 
279 Bkz. Kaf, 50/24-25. 
280 Bkz. İnşikak, 84/22. 
281 Bkz. Hac. 22/38. 
282 Bkz. Tevbe, 9/12. 
283 Bkz. Bakara, 2/19. 
284 Zümer, 39/3. 
285 İbn. Kayyım, Medaric, I,  269-270. 
286 Ankebut, 29/41. 
287 Bkz. Sebe, 34/22-23. 



 94

insanın, gücünü aşan işleri idare eden bir üstün güç olduğuna inanması fakat bu 

idareyi sadece Allah’a değil de O’nun yanında birtakım varlıklara da vermesi ile 

ortaya çıkar. 

Bir başka şekilde ortaya çıkan şirk de Rububiyette şirktir ki; bazı insanların 

vahye dayanmadan, din hükümlerini, helal ve haramları belirleyebileceklerini, 

hayatın bazı safhalarını Allah’ın hükümleri dışında kurgulayabileceklerini iddia 

etmeleridir288. Kâinatın idaresini başka varlıklara izafe, Allah (cc) dışında bir 

varlıktan medet umma, şefaat dileme, başka varlıklar adına kurban kesme, onlara 

beslenen aşırı sevgi gibi şeyler de bu şirk kapsamına girer. Zira Allah (cc); Allah’tan 

başka tanrılar edinip onları Allah’ı sever gibi sevmeyi289, Peygamberimiz de 

yağmurun sebebini bir yıldız olarak görmeyi290 şirk ve küfürden saymışlardır. 

Allah (cc), hem ulûhiyetinde hem rububiyetinde hiçbir şeriki olmadığını birçok 

ayet-i kerimede belirtmiş, ibadetin yalnız Allah’a olacağını291 ve kendi dışında ilah 

edinilen şeylerin müşriklere zerre kadar faydası olmadığını292 açıklamıştır. 

Küçük şirk ise; kendisinden korunmanın çok zor olduğu şirk-i hafi şeklindeki 

şirktir. İnsanlara karşı riyakârlık gösterme, bir şeyi Allah rızası için değil de başka bir 

şey için yapma, Allah’tan başka biri adına yemin etme293, birisine sen olmasaydın bu 

iş olmazdı, Allah’ın ve senin dediğin oldu294 gibi sözler söyleme, birisinin karşısında 

secde etme (eğilme)295, nimetleri Allah’tan başka birine nisbet ederek teşekkür etme 

vb. şeyler bu çeşit şirk içinde sayılabilir296. 

Şirkin bir başka sınıflandırması da şu şekildedir: 

1. Şirk-i İstiklâli: Yeryüzündeki varlıklara tapma şeklinde tezahür eden şirkin 

en açık şeklidir. 

                                                
288 Bkz. Yolcu, a.g.e., s. 67-68. 
289 Bkz. Bakara, 2/165. 
290 Bkz÷ Müslim, “İman”, 126. 
291 Bkz. Fatiha, 1/5. 
292 Bkz. Sebe, 34/22. 
293 Bkz. Tirmizi, “Nuzur”, 8; Ebu Davud, “Eyman”, 5; Ahmed b. Hanbel, Müsned, I, 47. 
294 Bkz. İbn Mace, “Kefaret”, 13; Ahmed b. Hanbel, I, 214,224,238. 
295 Bkz. Bakara, 2/58. 
296 Bkz. el-Cevziyye, Medaric, I,  270-273. 



 95

2. Şirk-i Teb’iz: Allah’a inanmakla birlikte O’nun yanında başka şerikler 

edinmektir. 

3. Şirk-i Takrîb: Allah’ı kabul etmekle birlikte O’na yaklaşmak, O’nun yanında 

şefaatçi olmaları için putlara veya başka varlıklara tapınmaktır. 

4. Şirk-i Taklid: Başkalarını taklit ederek Allah’tan başkasına tapmak veya 

insanların, kendi aralarında bazılarına kutsiyet vermeleridir. 

5. Şirk-i Esbab: Tabiat kanunlarını hakiki müessir kabul ederek ilâh 

mertebesine çıkarmaktır. 

6. Şirk-i Hafiyy: Müslümanın, amelini gösteriş olsun diye yapması veya bazı 

insanların, nefislerini, hevalarını ve menfaatlerini, farkında olmadan ilah derecesine 

yükseltmeleridir297. 

Tüm bu şirklerden kurtulmanın yolu, Allah’ın birliğine tam manasıyla 

inanmak, sadece Allah’ı dost, ilah ve mabud edinmek, yalnız Allah’ı sevmek, yalnız 

ondan korkmak, O’ndan istemek, O’na tevekkül etmek ve her işi Allah adına 

yapmaktır. 

Allah (cc), Müslümanları şirkten men etmiş298, müşriklerin pislik olduğunu299, 

onlardan yüz çevirmemiz gerektiğini söylemiş300 ve Peygamberimiz (sav)’e hitaben 

bizlere şöyle öğüt vermiştir: “Andolsun ki sana da senden öncekilere de şu 

vahyedildi: Yemin ederim ki eğer şirk koşarsan bütün amellerin boşa gider ve 

mutlaka kendine yazık edenlerden olursun. Onun için yalnız Allah’a kulluk et ve 

şükredenlerden ol.”301 

2.4.5. Nifak Kavramı 

Nifak kelimesinin türediği n-f-k fiili Arapça’da birçok manaya gelmektedir. 

Mal, para, yiyecek ve azık için azalma, eksilme, tükenme manası ifade eder302. Aynı 

zamanda kadının çok isteyeninin olması303, mala rağbetin artması, alışverişin 

                                                
297 Bkz. Gölcük, a.g.e., s. 132-133. 
298 Bkz. Nisa, 4/36; En’am, 6/14; Yunus, 10/105; Kasas, 28/87; Rum, 30/31. 
299 Bkz. Tevbe, 9/28. 
300 Bkz. En’am, 6/106; Hicr, 15/94. 
301 Zümer, 39/65-66. 
302 Cevheri, es-Sihah, IV,  1560; İbn Manzur, a.g.e., X,  357. 
303 İbn Faris, Mekayis, V,  455.  



 96

çoğalması304 hayvanın semirerek tüylerinin dökülmesi305, yaranın kabuk bağlaması306 

anlamlarına da gelmektedir. Kur’an-ı Kerim’de de kullanıldığı gibi “nefak” kelimesi 

delik, in, tünel anlamına da gelir307. Bu kelime köstebek yuvasının ismi olarak da 

kullanılıp, iki ucunda da çıkışı olan, gelip geçmesi kolay yol ve tünel 

anlamındadır308. 

Nifak kelimesi sözlükte; ikiyüzlülük, geçimsizlik, dedikoduculuk, hile, riya, 

gizli yola girmek gibi manalara gelmektedir309. Bu kelime feale kalıbında ise; 

içindekinin tersini dışa vurmak, küfrünü kalbinde saklayarak diliyle iman ettiğini 

söylemek manasındadır310. 

Terim olarak nifak, islamı ve hayrı açığa çıkarmak, küfrü ve şerri gizlemektir. 

Zahirin batına uymaması, açıktan söylenen sözlerin ve işlenen fiillerin, kalpteki 

inancın tersi olmasıdır. Dini ıstılahta nifak ise; bazı sebepler yüzünden islama girip, 

zâhiren müslüman görünerek, içten içe ise inançsızlığını ve inkarını gizlemektir311. 

Nifak, itikâdi ve ameli olmak üzere ikiye ayrılır. İtikâdi nifak küfürdür. Kişinin 

inanmadığı halde inanmış gibi görünmesidir. Bunlardan kimisi “inanmadıkları halde 

Allah’a ve ahiret gününe inandık derler”312 kimisi de “imanla küfür arasında 

bocalayıp duruyorlar ne oraya ne buraya...”313 Birinci gurup halis münafıklardır. 

İkinci gurup ise menfaatlerine göre yer değiştiren ikiyüzlü kimselerdir. 

Ameli nifak ise; Müslümanlarla ilgilidir. Kişinin kalbinde iman vardır. 

İmanında tereddüt yoktur. Fakat ibadetlerini yerine getirmede ve yasaklardan 

sakınmada ciddi sıkıntılar yaşamaktadır. Sahabenin, peygamberin yanında başka, 

ondan ayrılınca başka hallerde olup da nifaktan şüphelenmeleri gibi314 

Peygamberimizin, yalanı, sözünde durmamayı, emanete hıyaneti, düşmanlıkta ve 

                                                
304 İbn Manzur, a.g.e., X,  358. 
305 Bayraklı, a.g.e., 19, 299. 
306 Zebidi, a.g.e., VII, 79; İbn Manzur, a.g.e., X,  360. 
307 Bkz. En’am, 6/35. 
308 İbn Manzur, a.g.e., X, 357; Ayrıca Bkz. Ünal, Ali, Kur’an’da Temel Kavramlar, Beyan Yay., İst., 

1986, s. 392. 
309 İzutsu, Toshihiko, Kur’an’da Dini ve Ahlaki Kavramlar, Beyan Yay., İst., 2003, s. 214.  
310 Cürcani, et-Tarifat, s. 245.  
311 Zebidi, a.g.e., 13,  463.  
312 Bkz. Bakara, 2/8. 
313 Bkz. Nisa, 4/143. 
314 Buhari, “İman”, 36; Müslim, “Salat”, 178; Nesai, “İmame”, 41.  



 97

münakaşada haddi aşmayı nifak alameti sayması gibi315 örnekler, ibadetlerde 

tembellik ve gevşeklik gösterilmesi gibi davranışlar ameli nifaka örnektirler. 

Kur’an-ı Kerim’in konu edindiği nifak, yalnız itikâdi nifaktır316. N-f-k 

kökünden türeyen kavramlar çeşitli bağlamlarda kullanılmıştır. Fakat biraz önce 

anlattığımız ameli nifak bağlamında bir manada kullanılmamıştır. Kur’an’da 

anlatılan nifak, itikâdi nifak olup, kalbinde imanı olmadığı için kâfir sınıfında 

değerlendirebileceğimiz fakat bunu gizlediği için kâfirden daha tehlikeli olan 

hastalıklı insanların nifakıdır. 

Kur’an-ı Kerim’de otuzyedi yerde n-f-k kökünden gelen ve münafıklığı anlatan 

kelime bulunmaktadır. Bunların çoğu münafıkların özelliklerinden ve onlara 

verilecek azaptan bahsetmektedir. Kur’an’a göre münafıklar; “Allah’ı ve iman 

edenleri aldattıklarını sanan, fakat farkında bile olmadan kendilerini aldatan 

kimselerdir.”317  

Münafıkların sermayesi aldatmadır. Malları ise karıştırma ve yalandır. Geçim 

yolları da her iki tarafı da memnun etmek ve onların arasında güvenlikte olmaktır318. 

Onlar: “Mü’minlerle karşılaştıkları vakit biz de iman ettik derler, halbuki kendi 

şeytanlarıyla baş başa kaldıklarında biz sizinle beraberiz, biz mü’minlerle sadece 

alay ediyoruz derler”319.  

Münafıkların işledikleri ve niyetleri de iman ve amelleri gibi çelişki 

arzetmektedir. İnandık derler, inanmazlar320, Allah’ı ve mü’minleri aldattıklarını 

sanırlar kendileri aldanmıştır321. Fesat çıkarırlar ıslah edici olduklarını düşünürler322, 

akıllı geçinirler akılsız ve ahmaktırlar323, alay ettik diye övünürler kendileri alay 

                                                
315 Buhari, “İman”, 24; Müslim, “İman”, 102; Nesai, “İman”, 19,20. 
316 Kılıç, Sadık, Kur’an’a Göre Nifak, Furkan Yay., 1982, s. 135.  
317 Bakara, 2/9. 
318 İbn. Kayyım, Medaric, I,  274.  
319 Bakara, 2/14.  
320 Bkz. Bakara, 2/8,14; Tevbe, 9/56. 
321 Bkz. Bakara, 2/9. 
322 Bkz. Bakara, 2/11-12, 205. 
323 Bkz. Bakara, 2/13.  



 98

edilendir324. Menfaat sağladıklarını düşünürler halbuki kaybetmiş ve hüsrana 

uğramışlardır325.  

Aynı zamanda münafıklar, şüphe içinde bocalayan326, kalplerinde hastalık 

bulunan327, kendini beğenen328, korkak329, ürkek330, Müslümanlara karşı kin ve nefret 

dolu331, menfaate düşkün332, şahsiyetsiz, ikiyüzlü, riyakâr333, cimri, kötülüğü emredip 

iyilikten alıkoyan334 ve yalan yere yemin eden335 insanlardır. Allah (cc) 

Peygamberimize: “Onları gördüğün zaman kalıpları hoşuna gider, konuşurlarsa 

sözlerini dinlersin onlar sanki duvara dayanmış kütükler gibidir her gürültüyü kendi 

aleyhlerine sanırlar, düşman onlardır, onlardan sakın Allah onların canlarını alsın 

nasıl bu hale geliyorlar?”336 diyerek onların iç ve dış zıtlıklarını, kişilik 

bozukluklarını söylemekte ve Peygamberimizi onlardan sakındırmaktadır. Ayrıca 

Peygamberi onlara karşı sert davranmaya çağırmaktadır337. 

Kur’an, kâfirlerle münafıkları aynı değerlendirip ikisinin de aynı cezaya 

çarptırılacağını bildirir338. Münafıkları müşriklerle de bir tutar339. Fakat onların 

cehennemin en alt tabakasında olacaklarını haber verir340. “O gün münafık erkekler 

ve münafık kadınlar o iman edenlere şöyle diyeceklerdir. Bize bakın da sizin 

nurunuzdan alalım… Münafıklar onlara biz sizinle beraber değil miydik? diye 

seslenirler (Mü’minler de) derler ki: Evet ama siz kendi canlarınıza kötülük ettiniz, 

gözettiniz, şüpheye düştünüz ve kuruntular sizi aldattı. O çok aldatan (şeytan) sizi 

Allah hakkında bile aldattı. Nihayet Allah’ın emri gelip çattı. Bugün artık ne sizden 

                                                
324 Bkz. Bakara, 2/14, 15.  
325 Bkz. Bakara, 2/16; Nisa, 4/62,141. 
326 Bkz. Tevbe, 9/44-45; Hadid, 57/14. 
327 Bkz. Bakara, 2/10; Maide, 5/52.  
328 Bkz. Bakara, 2/13,206; Münafikun, 63/5; Nisa, 4/61. 
329 Bkz. Tevbe, 9/56-57; Muhammed, 47/20; Haşr, 59/13. 
330 Bkz. Münafikun, 63/4. 
331 Bkz. Ali İmran, 3/118,119. 
332 Bkz. Tevbe, 9/58; Ahzab, 33/19. 
333 Bkz. Nisa, 4/142.  
334 Bkz. Tevbe, 9/67. 
335 Bkz. Münafikun, 63/3; Tevbe, 9/56. 
336 Münafikun, 63/4. 
337 Bkz. Tevbe, 9/73; Tahrim, 66/9. 
338 Bkz. Nisa, 4/140; Tevbe, 9/68. 
339 Bkz. Ahzab, 33/73; Fetih, 48/6. 
340 Bkz. Nisa, 4/145.  



 99

ne de inkâr edenlerden fidye kabul edilir. Varacağınız yer ateştir. Size layık olan 

odur. Orası ne kötü bir varış yeridir.”341 

Bu bölümde incelediğimiz küfür ve küfürle aynı kökten türeyen diğer 

kelimeler, küfrün tüm çeşitleri, küfürle anlam bakımından yakınlık arzeden diğer 

kavramlar ve küfrün içinde değerlendirebileceğimiz inkâr, nankörlük, dalalet, şirk ve 

nifak hepsi birden imanın ve iman manasına gelen yönüyle şükrün karşıtıdır. Aynı 

zamanda küfrün inkâr, nimete karşı nankörlük ve örtme manalarına da şükrün anlam 

alanı içinde karşılık bulmak mümkündür. 

İlk bölümde şükrün ve küfrün lugavi ve ıstılahi anlamlarını, Kur’an’da 

buldukları karşılıkları, çeşitlerini ve mana bakımından kendilerine yakınlık arzeden 

kavramları inceleyerek kendi alanlarında birbirlerine zıt yönlerini ortaya koymuş 

olduk. Şimdi de bu zıtlığı daha belirginleştirmek ve sistemli bir şekilde ortaya 

koymak için iki kavramı da çeşitli yönlerden ele alarak karşılaştıralım.  

 

                                                
341 Hadid, 57/13,14,15. 



 100

İKİNCİ BÖLÜM 

ŞÜKÜR - KÜFÜR KARŞILAŞTIRMASI 

2.1. Anlam Açısından Şükür-Küfür Karşılaştırması 

“Şükür” ve “Küfür” kelimeleri birçok açıdan birbirlerinin zıddı manalara 

gelmektedir. Hem şükür hem de küfür kelimesine yüklenen anlamların farklılık 

arzetmesi, aralarındaki zıt ilişkinin çeşitliliğini ortaya koymaktadır. Kur’an-ı 

Kerim’de şükür kelimesi bazen iman manasında1, bazen teşekkür manasında2, bazen 

de nimeti açığa çıkarma, Allah’a nisbet etme gereğini yerine getirme, karşılığını 

verme vb. manalarında3 karşımıza çıkmaktadır. Küfür kelimesi de aynı şekilde bazen 

münafıkların, ehl-i kitabın, müşriklerin ve kâfirlerin küfrü, yani imanın zıddı 

manasında4, bazen nimete karşı nankörlük5, bazen de kelime manasıyla bir şeyi 

örtmek-gizlemek manalarında6 kullanılmaktadır. 

Bu manalara baktığımızda iman anlamındaki şükrün, inkâr manasındaki küfre 

karşıtlığı, nankörlük anlamındaki küfrün de, nimetin karşılığı olarak yapılan şükre 

karşıtlığı ortaya çıkmaktadır. Yani nankörlük veya kelime manasında kullanılan 

küfür, yaygın anlayıştaki şükrün karşıtı olurken, iman manasında kullanılan şükür, 

yaygın anlayıştaki küfrün karşıtı olmaktadır. 

İlk önce küfrü ele alırsak; küfür birçok Ayet-i Kerime’de imanın karşıtı olarak 

kullanılmaktadır. Bu manadaki bütün ayetleri değil de sadece küfür ve imanın 

karşılıklı olarak kullanıldığı ayetleri ele alacağız. Çünkü bu ayetlerde küfür-iman 

karşıtlığı açıkça görülmektedir. 

Mesela: “…Kim imanı küfre değiştirirse düz yolda sapıtmış olur”7 

“Allah iman edenlerin velisidir. Onları karanlıklardan aydınlığa çıkarır. İnkâr 
edenlerin velileri ise tağuttur. Onları aydınlıktan karanlığa sürükler…”8 

                                                
1  Bkz. Bakara, 2/52-56; Al-i İmran, 3/164; En’am, 6/23; Yunus, 10/22; İbrahim, 14/5,7; Zümer, 33/7; 

İnsan, 76/3. 
2 Bkz. İnsan, 76/9. 
3  Bkz.Bakara, 2/152,153,243; Al-i İmran, 3/123; Maide, 5/6,89; Araf, 7/144,189; Enfal, 8/26; Nahl, 

16/14,78,114; Hac, 22/36; Neml, 27/19,40; Kasas, 28/73. 
4 Bkz. Bakara, 2/105; Nisa, 4/60,136,137; Ankebut, 29/7; Mümtehine, 60/13; Mutaffifin, 83/34. 
5 Bkz. Nahl, 16/112; Neml, 27/40; Lokman, 31/12. 
6 Bkz. Maide, 5/60; Enfal, 8/29. 
7 Bakara, 2/108. 
8 Bakara, 2/257. 



 101

“Ehl-i Kitap’tan bir grup da şöyle dedi: Varın, o mü’minlere indirilenlere 

gündüz iman edin sonra da akşamüzeri dönüp inkâr edin. Belki onlar da dönerler.”9 

“…Allah’ın iman edenleri seçip kafirleri mahvetmesi için (günleri insanlar 

arasında evirir çeviririz.)”10 

“Şüphesiz iman karşılığında küfrü satın alanlar, Allah’a zerrece zarar verecek 

değillerdir.”11 

…”(Peygamberlerin) bazısına inanırız bazısını inkâr ederiz derler”12 

“O kibirlerine yediremeyenler. Doğrusu biz sizin iman ettiğiniz şeye 

inanmıyoruz derler.”13 

“Ey iman edenler! Babalarınız ve kardeşleriniz eğer imana karşı küfürden 

hoşlanıyorlarsa onları dost edinmeyiniz…”14 

“Ve dedi ki o hak Rabbinizdendir artık dileyen iman etsin dileyen inkar 

etsin…”15 vb. 

Bu örnekleri çoğaltmak mümkündür16. Bütün bu örneklerden anlaşıldığı gibi 

küfür, imanın karşıtı olarak kullanılmaktadır. Genelde de bu manayı ifade 

etmektedir. 

Şükrün de Kur’an-ı Kerim’de iman manasında kullanıldığı yerler vardır. 

Mesela: “Bir vakit Musa’ya kırk gece va’d verdik sonra siz onun arkasından bir 

buzağı edindiniz ve zulmediyordunuz. Sonra bunun arkasından sizi affettik gerekirdi 

ki şükredecektiniz.”17 

“Sonra size, şükredesiniz diye ölümünüzden sonra dirilik verdik.”18 

                                                
9 Al-i İmran, 3/72. 
10 Al-i İmran, 3/141. 
11 Al-i İmran, 3/177. 
12 Nisa, 4/150. 
13 Araf, 7/76. 
14 Tevbe, 9/23. 
15 Kehf, 18/29. 
16  Bkz. Bakara, 2/253; Nisa, 4/76; Maide, 5/61; Ankebut, 29/52; Fatır, 35/7; Mü’min, 40/10/84; Şura, 

42/26; Muhammed, 47/3,11,12; Saf, 61/14. 
17 Bakara, 2/51,52. 
18 Bakara, 2/56. 



 102

“İbret almak veya şükretmek isteyen kimseler için gece ile gündüzü birbiri 

ardınca getiren O’dur.”19 

“Eğer inkâr ederseniz şüphe yok ki Allah’ın size ihtiyacı yoktur. Bununla 

beraber kulları hesabına küfre razı olmaz. Eğer şükrederseniz sizin hesabınıza ona 

razı olur…”20 

“Şüphesiz biz ona yolu gösterdik, ister şükredici olsun ister nankör.”21 

Bu türden ayetleri de çoğaltmak mümkündür22. Tüm bu ayetlerde kullanılan 

şükür kökünden türemiş kelimeler, küfrün karşıtı olan iman manasına gelebilecek 

kelimelerdir. 

Mukatil b. Süleyman, şu ayetlerde muvahhid insanları anlatmak içinşükür 

kökünden kelimeler kullanıldığını söylemektedir: “Biz şakirlerin (yani 

muvahhidlerin) karşılığını vereceğiz”23 “Allah şakirleri (yani muvahhidleri)en iyi 

bilen değil mi?”24 “Andolsun ki şükrederseniz (yani muvahhid olursanız) elbette 

nimetimi artırırım”25 

Şükür, bazen imanın öncülü olarak kullanılmıştır. Allah (cc) “Siz şükreder, 

iman ederseniz Allah size niye azab etsin. Allah şükrün karşılığını veren ve her şeyi 

bilendir”26 buyurmuştur. Aynı şekilde şükredenlerin az olduğunu, çoğunluğun 

şükretmediğini bildiren ayetler oyduğu gibi27 iman edenlerin de az olduğunu bildiren 

ayetler vardır28. 

Bu örneklere baktığımızda şükrün çok geniş kapsamlı bir kavram olduğunu ve 

en küçük sözcükten iman mertebesine kadar geniş bir alanı ifade etmek için 

kullanılabildiğini görmekteyiz. Önceki örneklerde açıkladığımız gibi küfür, imanın 

                                                
19 Furkan, 25/62. 
20 Zümer, 39/7. 
21 İnsan, 76/3. 
22 Bkz. Al-i İmran, 3/144,145; Araf, 7/58; Yunus, 10/22; Yusuf, 12/38; İbrahim, 14/57; Enbiya, 21/80. 
23 Al-i İmran, 3/145. 
24 En’am, 6/53. 
25 İbrahim, 14/7. Bkz: Mukatil b. Süleyman, el- Eşbâh  ve’n-Nezâir fi’l-Kur’ani’l-Kerim, (thk: Dr. 

Abdullah Mahmud Şehhafe; trc: M. Beşir Eryarsoy, Kur’an Terimleri Sözlüğü) İşaret Yay., İst, 
2004, s. 171. 

26 Nisa, 4/147. 
27  Bkz. Bakara, 2/243; Araf, 7/17; Yunus, 10/60; Yusuf, 12/38; Neml, 27/73; Sebe, 34/13; Mü’min, 

40/61. 
28 Bkz. Bakara, 2/88; Nisa, 4/46,155; Hud, 11/40. 



 103

karşıtı olarak kullanılıyorsa, şükür de bazen iman manasına gelebiliyorsa, şükür-

küfür karşıtlığından söz edebiliriz demektir. 

Şükrü genel ve yaygın olarak kullanılan manasıyla, yani nimetlere karşı 

yapılan şükür manasında ele aldığımızda ki Kur’an-ı Kerim’de çoğu yerde bu 

manada kullanıldığını görürüz29. Buna karşılık küfür kavramı da nimetlere karşı 

yapılan nankörlük anlamında kullanılmaktadır30. Mukatil b. Süleyman da küfrün 

küfran-ı nimet yani nankörlük anlamında kullanıldığını söylüyor ve şu ayetleri bu 

bağlamda zikrediyor: “Bana şükredin bana küfür (yani nimetime nankörlük) 

etmeyin”31  “(Süleyman dedi ki): Şükür mü edeceğim yoksa küfür mü (yani nimete 

nankörlük) edeceğim diye beni sınaması içindir.”32 Aynı şekilde Lokman 12. ve Şura 

19. ayetlerdeki küfrü de nankörlük manasında değerlendiriyor.33 Böylece şükür ve 

küfrün bu manalarına baktığımızda da şükür-küfür karşıtlığı görülmektedir. 

Şükür, bazı ayetlerde karşılık verme anlamında34, küfür de bazı ayetlerde 

karşılık vermeme35 bazı ayetlerde de uzaklaşma beri olma36 anlamlarında 

kullanılmaktadır. Bu açıdan bakıldığında da şükür-küfür karşıtlığı ortaya 

çıkmaktadır. 

Şükür kavramını açıklarken şükrün manalarından birisinin de açığa çıkarma, 

izhar etme olduğunu söylemiştik. Küfür kavramı ve aynı kökten türeyen bazı 

kelimeler bu açığa çıkarmanın tersi olan örtme, gizleme manasında 

kullanılmaktadır37. Zaten k-f-r kökü de bu örtme manasını lügavi olarak 

içermektedir. Bu iki kelimenin lügat manaları ve Kur’an’da bu manada kullanılış 

şekilleri, şükür-küfür karşıtlığının bir diğer yönünü açığa çıkarmaktadır. 

                                                
29  Bakara, 2/152,172,185,243; Ali İmran, 3/123; Maide, 5/6,89; Araf, 7/144,189; Enfal, 8/26; Yunus, 

10/60; İbrahim, 14/37; Nahl, 16/14,78,114; Hac, 22/36; Mü’minun, 23/78; Neml, 27/19,40,73; 
Kasas, 28/73; Ankebut, 29/17; Rum, 30/46; Lokman, 31/12,14; Sebe, 34/13,15; Fatır, 33/12; Yasin, 
36/35,73; Mü’min, 40/61; Casiye, 45/12. Ayrıca Bkz: Mukatil, a.g.e., s.171-172. 

30  Bkz. Bakara, 2/152; İbrahim, 14/7,28; Nahl, 16/112; Neml, 27/40; Ankebut, 26/66,67, Rum, 30/34; 
Lokman, 31/12. 

31 Bakara, 2/152. 
32 Neml, 27/40. 
33 Mukatil, a.g.e., s.117-118. 
34 Bkz. İsra, 17/19; İnsan, 76/22. 
35 Bkz. Ali İmran, 3/115; Enbiya, 21/94. 
36 Mukatil, a.g.e., s.118. Şu ayetler bu anlamda değerlendirilmiştir: İbrahim, 14/22; Ankebut, 29/25; 

Mümtehine, 60/4. 
37 Bkz. Ali İmran, 3/195; Maide, 5/65; Enfal, 8/29; Ankebut, 29/17; Muhammed, 47/6. 



 104

“…İnsanların çoğu inkâr etmede ısrar ettiler”38, “İnsanların çoğu dayatmakta 

ve nankörlükten başkasına yanaşmamaktadır”39 vb. ayetlerin karşısına …”İnsanların 

pek çoğu şükretmezler”40 vb. ayetlerini koyduğumuzda yine şükür-küfür karşıtlığı 

karşımıza çıkmaktadır. 

“Şüphesiz biz ona (insana) doğru yolu gösterdik, ister şükredici olsun ister 

nankör kâfir”41 ayetinin karşısına “O hak Rabbiniz’dendir artık dileyen iman etsin 

dileyen inkâr etsin”42. “Sizi Allah yarattı. Kiminiz kâfirdir kiminiz 

mü’min…”43ayetlerini getirdiğimizde başka bir açıdan şükür-küfür karşıtlığını 

görmekteyiz. 

Bizlere çok az şükrettiğimizi söyleyen ayetlerin44 karşısına “Allah’ın 

nimetlerini saymaya kalksanız sayamazsınız. Kesinlikle insan çok zalim ve çok 

nankördür.”45 ayetini getirdiğimizde de mana olarak şükür-küfür karşıtlığını 

anlayabiliriz. 

Görüldüğü gibi şükür-küfür karşıtlığı, kendilerine yüklenen manalara göre 

farklılık arzetmektedir. Şükür, iman manasıyla, nimetlere şükür manasıyla ve nimeti 

açığa çıkarma manasıyla küfrün zıddı olurken, küfür de inkâr manasıyla, nankörlük 

manasıyla, bir şeyi örtme ve gizleme manasıyla şükrün zıddı olmaktadır.  

         2.2. Sebepler ve Sonuçlar Açısından Şükür-Küfür Karşılaştırması 

2.2.1. Şükrün Sebepleri 

Bu başlık altında şükrün sebeplerini incelerken onların aynı zamanda insanı 

imana götüren etkenler olduklarını da göz önünde bulundurmak gerekmektedir. Yine 

şükrün sebepleri olarak sayılan bu şeylerin yerli yerinde kullanılması ve onlara karşı 

duruşun Allah’ın emirlerinin aksine bir özellik taşıması, insanı küfre ve nankörlüğe 

götüren sebepler olarak karşımıza çıkmaktadır. 

                                                
38 İsra, 17/89. 
39 Furkan, 25/50. 
40 Bakara, 2/243; Ayrıca bkz. Yunus, 10/60; Yusuf, 12/38; Neml, 27/73; Mü’min, 40/61; Sebe, 34/13. 
41 İnsan, 76/3. 
42 Kehf, 18/29. 
43 Teğabün, 64/2. 
44 Bkz. Araf, 7/10; Mü’minun, 23/78; Secde, 32/9; Mülk, 67/23. 
45 İbrahim, 14/34. 



 105

          2.2.1.1. İman, Emir ve Sorumluluk 

İnsanın, kendisi ve kâinat karşısındaki duruşu, aynı zamanda şükrünün ve 

nankörlüğünün bir göstergesidir. Zaten Cenab-ı Hakk da şükrü bu kâinatın 

yaratılmasının bir neticesi olarak göstermektedir. Kur’an-ı Kerim’de şükrün 

vurgulandığı yerlerden önce hep Allah’ın insanlar için yaratmış olduğu şeylerden 

bahsedilmekte ve bütün bunların karşılığının şükür olması gerektiği anlatılmaktadır. 

Allah’ın birçok ayeti, insanda derin bir minnettarlık hissi uyandırmakta ve insanları 

şükre sevketmektedir. 

Her şeyiyle Allah’ın olan insanın, şükre ilk adımı imandır. Tüm in’amın 

Allah’tan geldiğini bilmek, her şeyi Allah’a nisbet etmek ve hakiki teşekkürü Allah’a 

etmek de imana atılan ilk adımdır. İyiliklerin imanla değer kazandığı ve ibadetlerin 

imanla anlam bulduğu gibi, şükredebilmenin ilk şartı da imandır. “Andolsun sana da 

senden öncekilere de şu vahyolundu; eğer şirk koşarsan amelin boşa gider ve ziyana 

uğrayanlardan olursun. Hayır, onun için yalnız Allah’a kulluk et ve şükredenlerden 

ol.”46 ayeti, Allah’ı birleyip her şeyi ona nisbet ettikten sonra, kulluk ve şükrün 

yapılmasını emretmiştir. 

İnsan imanla, kendisini çamurdan yaratan, şekil veren, ruhundan üfleyen, 

kendisine, kulaklar, gözler ve kalpler veren47, tüm kâinatı kendisine musahhar eden 

kısacası bütün iyilikleri bahşedip, tüm sıkıntılardan kurtaran48, Allah’a inanmış olur. 

İşte bu imanın sonucu, insanı sadece şükre götürür ve götürmelidir. 

İnsan, imanla Allah’ın kitabı Kur’an-ı Kerim’e inanmış ve emirlerini yerine 

getireceğine söz vermiş olur. Kur’an-ı Kerim de birçok ayetinde şükrü emrettiğine 

göre Kur’an’a olan bu iman da bizim şükrümüzü gerektirmektedir. Çünkü Kur’an’da: 

“Bana şükredin sakın bana nankörlük etmeyin”49. “Ey iman edenler! Eğer yalnız 

Allah’a ibadet ediyorsanız size verdiğimiz rızıkların iyilerinden yeyin ve Allah’a 

                                                
46 Zümer, 39/65-66. 
47 Secde, 32/7-9. 
48 En’am, 6/64. 
49 Bakara, 2/152.  



 106

şükredin”50. “Rızkı Allah’ın yanında arayın ve O’na kulluk edip O’na şükredin…”51 

gibi açık emirler bulunmaktadır.  

Aynı şekilde Allah (cc) Kur’an’da Peygamberimiz’e, “şükredenlerden ol”52 

derken Musa53, Davud54 ve Lokman55 (as)’a da şükrü emretmiştir. Süleyman (as) da 

kendisine verilen nimetler karşısında: “Bu Rabbim’in fazlındandır. Şükür mü 

edeceğim yoksa nankörlük mü edeceğim diye beni imtihan içindir. Kim şükrederse 

sırf kendi lehine eder. Kim de nankörlük ederse şüphesiz Rabbim zengindir 

cömerttir”56 diyerek insanın şükürle imtihanına dikkat çekmiştir. İbrahim57 ve Nuh58 

(as)’ı da şükürlerinden dolayı överek şükrün önemini göstermiştir. 

Sonuçta insanın imanı ve Rabbi’nin emirleri, onun boynuna şükür gibi bir 

sorumluluk yüklemektedir. En güzel biçimde yaratılıp, bu dünyaya halife olarak 

gönderilen insan, başıboş bırakılmamıştır. Kendisine birtakım görevler verilip bazı 

sorumluluklar yüklenmiştir. Bir de insanın fıtratına, kendisine iyilik edene minnet 

duyma özelliği dercedilmiştir. İşte insan, özelliklerini iyi kullanıp, kendisine verilen 

nimetlerin gayesini iyi anlayıp, imanıyla, emirler doğrultusunda, yüklendiği 

sorumluluğun farkına varıp, gereğini şükürle yerine getirirse imtihanı kazanmış 

olacaktır inşallah… 

2.2.1.2. İnsana Bahşedilen Nimetler 

Şükür, Allah’ın nimetinin etkisinin, kulun dilinde; itiraf ve övgü olarak, 
kalbinde; şuhut ve muhabbet olarak, organlarında; itaat ve boyun eğme olarak ortaya 
çıkmasıdır. Şükür, nimeti bilmenin ismidir. Nimeti bilmek, şükrün rükünlerinden 
birisidir59. Görüldüğü gibi şükürle nimet arasında sıkı bir sebep sonuç ilişkisi vardır. 
Nimet varsa şükür vardır. Şükür, nimetle beraber düşünülür. Kur’an’da da şükür hep 

                                                
50 Bakara, 2/172; Ayrıca bkz. Nahl, 16/114; Sebe, 34/15. 
51 Ankebut, 29/17. 
52 Zümer, 39/66. 
53 Bkz. Araf, 7/144. 
54 Bkz. Sebe, 34/13. 
55 Bkz. Lokman, 31/12. 
56 Neml, 27/40. 
57 Bkz. Nahl, 16/120-121. 
58 Bkz. İsra, 17/3.  
59 İbn. Kayyım, Medaric,  II,  207-209. 



 107

nimete karşılık olarak istenmiştir. Şükürden bahseden ayetlerin çoğundan önce 
Allah’ın insanlara bahşettiği nimetler zikredilmiştir. 

Kur’an Allah’ın insanlar üzerindeki nimetlerinden bahseden ve onları insana 
hatırlatan ayetlerle doludur. İnsanın varoluşu, yaşantısı, rızkı, hayatı, nefesi, sağlığı, 
güvenliği, evladı, ailesi, vatanı… her şeyi Allah’ın bir nimetidir. Allah’ın 
insanoğluna bahşettiği nimetleri saymak mümkün değildir60. “Kendisinden 
isteyebileceğimiz her şeyi bize vermiştir. Allah’ın nimetini sayacak olsanız 
bitiremezsiniz. Doğrusu insan çok zalim ve nankördür.”61 

İnsan, bırakın tafsili olarak saymayı icmali olarak dahi bu nimetleri sayamaz. 
Allah’ın kullarından herhangi bir kimse, duyu organlarından veya azalarından birinin 
yaratılışındaki Allah’ın kendisine bahşettiği nimetleri saymayı istese, buna bile 
kesinlikle güç yetiremez. Hal böyleyken insan, bedeninde Allah’ın yaratmış olduğu 
nimetlerin tümünü nasıl sayabilir. Nasıl her vakit kendisine ulaşan nimetleri 
çeşitlerine ve farklı cinslerine göre sayıp, ayırt edip, farkına varabilir?62 

Allah (cc), “Allah’ın göklerde olanları ve yerde olanları da buyruğunuz altına 
verdiğini, nimetlerini zahir ve batın olarak size bolca ihsan ettiğini görmez misin?”63 
ayetinde, nimetleri, zahir ve batın olmak üzere temelde iki kısma ayırmıştır. 
Müfessirler, zahiri nimetleri; İslam, Kur’an, yaratılış, rızık, yağmur, azaların sağlam 
olması, Batıni nimetleri ise; bela ve musibetlerin verilmemesi, hata ve ayıpların 
örtülmesi, ilim, iman, marifet, güzel ahlak şeklinde anlamışlardır64. 

Zahiri nimetler, insanın farkına vardığı, duyularla algılanabilen nimetler, 

batıniler ise insanın farkına varmadığı ve anlaşılması için düşünülmesi gereken 

nimetlerdir. Allah’ın insana bahşettiği pek çok nimeti vardır. Bunların bir kısmını 

görürüz, anlarız. Bir kısmını bilmeyiz, hiç farkında dahi olmayız. Bu nimetleri belli 

şeylerle sınırlamak doğru değildir65. 

                                                
60 Bkz. Nahl, 16/18-19. 
61 İbrahim, 14/34. 
62 Şevkani, Fethü’l-Kadir,  III,  151.  
63 Lokman, 31/20. 
64 Bkz. el-Kurtubi, Ebu Abdullah Ahmed b. Ebu Bekr, el-Câmi li Ahkami’l-Kur’an, Daru’l-Kütübü’l- 

Arabi, Kahire, 1996, VI,  239; es-Suyuti, Celaleddin Abdurrahman b. Ebu Bekr, ed-Dürrü’l-
Mensur fi’t-Tefsiri’l-Me’sur, Daru’l-Fikr, Beyrut, 1983, VI, 526; Beğavi, Ebu Muhammed Hüseyin 
b. Mes’ud, Mealimü’t-Tenzil, Daru Taybe, Riyad, 1993,  VI,  290. 

65 Ateş, Süleyman, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri,  VII,  21.  



 108

Allah’ın bizlere verdiği nimetleri, vasıtasız olarak doğrudan Allah’tan gelen, 

bir vasıta ile Allah’tan gelen ve insanın kesbi sonucu kazandığı, fakat yine Allah’tan 

gelen nimetler olarak da sınıflandırabiliriz66. Ayrıca nimetleri, dünyaya ait olup 

vehbi ve kesbi olanlar ve ahirete ait olanlar diye ayıranlar da olmuştur67. 

Neticede insanın karşılaştığı, tasavvur edebildiği her şey bir nimettir. Semavat 

ve arz, güneş ve ay, gece ve gündüz, deniz ve nehirler68 hatta insanın aldığı her nefes, 

kendisine verilmiş bir nimettir. Allah bu nimetleri hatırlamamızı69 ve onlara 

şükretmemizi istemiştir70. Biz de bu nimetlerin bazılarını, hatırlamak için manevi 

nimetler ve maddi nimetler başlıkları altında inceleyelim. 

2.2.1.2.1. Manevi Nimetler 

Tüm nimetlerin anlam kazanmasını sağlayan ve insanın nimetlerle muhatap 

olmasının ilk adımı olan insandaki hayattır, canlılıktır. “O Allah ki (önce) size hayat 

veren, sonra sizi öldürecek, sonra yine diriltecek olandır. Gerçekten insan çok 

nankördür”71 “Allah’a nasıl küfrediyorsunuz ki ölü iken sizleri diriltti, sonra sizleri 

yine öldürecek, sonra yine diriltecek sonra da döndürülüp O’na götürüleceksiniz”72  

ayetleri, hayatın büyük bir nimet olduğunu ve bu nimetlere karşı nankörlük ve küfrün 

sergilenmemesi gereken bir tavır olduğunu göstermektedir. 

Semavat ve arzda gördüğümüz tüm şeyler, insan hayatının idamesi içindir. 

Canlı cansız tüm varlıklar, insana hizmet için yaratılmıştır. Hayatı veren Allah 

olduğu gibi onun devamı için gerekli olan her şeyi de yerli yerinde yaratan Allah’tır. 

Hayat veren, yaşatan, yediren, içiren, sıhhat veren hep O’dur73. İnsan kendisine 

bahşedilen hayatı yaşadığı sürece başıboş bırakılmamıştır74. Nimetlere karşı 

şükredecek mi küfredecek mi diye sınanmıştır75. 

                                                
66 Razi, et-Tefsiru’l-Kebir, I,  258. 
67 Elmalılı, a.g.e., I,  127. 
68 Bkz. İbrahim, 14/32-33. 
69 Bkz. Bakara, 2/40, 47, 122; Maide, 5/11, 20; Ahzab, 33/9,41; Fatır, 35/3. 
70 Bkz. Nahl, 16/114. 
71 Hacc, 22/66. 
72 Bakara, 2/28. 
73 Bkz. Şuara, 26/78-81. 
74 Bkz. Kıyame, 75/36; Mü’minun, 23/115. 
75 Bkz. Neml, 27/40. 



 109

Bu imtihanda insanın başarıya ulaşabilmesi için kendisine bir de akıl nimeti 

verilmiştir. İnsanı diğer varlıklardan ayıran, onun sınanmasına sebep olan özellik, 

akıldır. Hayvanlarda da akıl kırıntıları olsa bile bu, insandaki aklın seviyesine çıkan 

bir özellik değildir. İnsanlarda akıl sayesinde ortaya çıkan ahlaki olanın iyi, 

olmayanın kötü, zulmün kötü, adaletin iyi görünmesi gibi özellikler hayvanlarda 

bulunmamaktadır. 

Mademki insan, akıl gibi sadece kendisine verilen özellikler sayesinde 

sınanmaktadır. Allah’ın istediği doğrultuda bir yaşam için bu özellikleri yerli yerinde 

kullanmalıdır. Onun için Kur’an-ı Kerim’de “düşünmez misiniz” “akletmez 

misiniz?” denilerek kâinat kitabına ve Kur’an’a dikkatler çekilmektedir. Müşrikleri 

ve kâfirleri yani imtihanı kaybedenleri de akıllarını kullanmadıkları için kınamış ve 

demiştir ki: “Yoksa sen onların çoğunun gerçekten söz dinleyeceğini yahut 

akıllanacağını mı sanıyorsun? Hayır, onlar hayvanlar gibidirler, hatta yolca daha 

sapıktırlar.”76 Yine kâfirlerden bahsederken “onlar sağırdırlar, dilsizdirler, 

kördürler, akıl da etmezler”77 demiştir. Zaten kâfirler ahirette bu durumu itiraf edip, 

“şayet kulak vermiş ve aklımızı kullanmış olsaydık, şu alevli cehennemin mahlûkları 

arasında olmazdık”78 diyeceklerdir. 

Akıl, Allah’ın insana bahşettiği büyük bir nimettir. Allah akılla tanınır, doğru 

yol akılla bulunur. İbadetler ancak akılla yerine getirilebilir. Akıl, insanın tüm 

davranışlarını şekillendiren bir güçtür. Akıl, insanın ilahi hitaba karşı duruşunu 

belirleyen bir özelliktir. Allah (cc), kendi varlığını ve birliğini gösteren, nimetlerini 

anlatan ve öğütlerini içeren her konuda, ancak akıl sahipleri ve aklını kullananlar için 

bir ayet, bir ibret, bir öğüt olabileceğini söylemektedir79. 

İnsana, kendisine bahşedilen akılla doğru yolu bulabilmesi için, iyiden yana 

tavır takınabilme, aklı kullanabilme ve güzel şeyleri kazanabilme özelliklerini içinde 

barındıran hikmet de verilmiştir. Hikmet, daha çok Peygamberlere bahşedilen bir 

nimettir. Cenab-ı Hakk, İbrahim, Davud, Lokman, İsa ve Muhammed (as)’a hikmet 

                                                
76 Furkan, 25/44. 
77 Bakara, 2/171. 
78 Mülk, 66/10. 
79 Bkz. Ra’d, 13/4; Nahl, 16/12, 67; Ankebut, 29/35; Rum, 30/24, 28; Casiye, 45/5. 



 110

verdiğinden bahsetmektedir80. Ayrıca tüm peygamberlere hikmet verildiğinden 

bahsedilmekte81, müslümanlara da hikmetin verildiği söylenmekte ve: “Allah’ın sizin 

üzerinizdeki nimetlerini, size öğüt vermek üzere indirdiği kitabı ve hikmeti hatırlayın, 

Allah’tan korkun, bilesiniz ki Allah her şeyi bilir”82. “Allah hikmeti dilediğine verir 

kime hikmet verilirse, ona pek çok hayır verilmiş demektir.”83 buyrulmaktadır. 

Hikmet, doğruyu araştırıp kabul etme, hizmet etme, faydalı olma, bilgi, beceri, 

ilim ve marifet sahibi olma demektir. Hikmet, ilimlerin kaynağı faziletlerin anasıdır. 

Dünya ve ahiret saadeti hikmetle meydana gelir. Hikmet büyük bir nimettir ve şükre 

sebeptir84. 

İnsana akıl ve hikmet verilmiş, aynı zamanda insanı Allah’ın öğretilerini 

kendisine ulaştıran nübüvvet nimeti ile de desteklenmiştir. İnsana, doğru yolu 

gösteren kevni ayetlerin yanı sıra Allah’ın bilgi yüklü ayetlerini ona ulaştıran ve 

açıklayan Peygamberler ihsan edilmiştir. İnsanın aklı ve duyu organları bazen yeterli 

olmayabilir. Çünkü bunların kapasiteleri sınırlıdır. Ancak sınırlı şeyleri bilebilirler. 

İşte bu noktada aklın vahiy ve peygamber tarafından aydınlatılmasına ve 

tamamlanmasına ihtiyaç vardır. Bu sayede insan, yarım ve hatalı bilgilerini tam, hiç 

bilmediği hususları ise kısmen ve kendisine lazım olacak ölçüde bilir85. 

Peygamberlik ve vahiy müessesesi, insan hayatı için olmazsa olmazdır. Çünkü 

insan, imtihan için yaratılmıştır. İmtihanın başlaması için de risalet şart koşulmuş ve 

“Biz Peygamber göndermedikçe kimseye azab edecek değiliz”86 denmiştir. Hz. 

İbrahim de nesli için kitabı öğretecek, ayetleri okuyacak bir peygamber gönderilmesi 

için dua etmiş ve nübüvvetin insanlar için bir nimet olduğunu göstermiştir87. Şu ayet 

te nübüvvetin nimet oluşunu apaçık göstermektedir: “Andolsun ki içlerinden 

kendilerine Allah’ın ayetlerini okuyan kendilerini temizleyen, kendilerine kitap ve 

hikmeti öğreten bir peygamber göndermekle Allah, mü’minlere büyük bir lütufta 

                                                
80 Bkz. Nisa, 4/54; Sad, 38/20; Lokman, 31/12; Maide, 5/110. 
81 Bkz. Ali İmran, 3/81. 
82 Bakara, 2/231. 
83 Bakara, 2/269. 
84 Bkz. Lokman, 31/12. 
85 Uludağ, Süleyman, İslamda İnanç Kanunları ve İtikadi Mezhepler Tarihi, İst., 1996, s. 190. 
86 İsra, 17/15.  
87 Bkz. Bakara, 2/129. 



 111

bulunmuştur. Halbuki onlar daha önce apaçık bir sapıklık içinde idiler.”88 Allah 

(cc)’ın Peygamberimiz’e (sav) “Biz seni ancak âlemlere rahmet olarak gönderdik”89 

demesi de nübüvvetin rahmet yönünü açıkça ortaya koymaktadır. 

Bütün bu nimetlerin amacı, insanın Allah’a inanması ve Müslüman olmasıdır. 

İman bir amaç olduğu gibi aynı zamanda bir nimettir. Bunun amaç yönü “Ben cinleri 

ve insanları ancak bana kulluk etsinler diye yarattım”90 ayet-i celilesinde 

görülmektedir. Nimet yönü de “Bugün size dininizi ikmal ettim, üzerinize nimetimi 

tamamladım ve sizin için din olarak islamı beğendim”91 ayetinde ortaya çıkmaktadır. 

Zaten Müslümanlar da tüm namazlarında “Bizi doğru yola ilet kendilerine lütuf ve 

ikramda bulunduğun kimselerin yoluna”92 diyerek peygamberlerin, sıddıkların, 

şehitlerin ve salihlerin yolunu93 istemektedirler. 

Ebedi mutluluğun elde edilme yeri bu dünyadır. Bu mutluluğu elde etmenin 

yolu da imandır. Sadece inananlar kurtuluşa erebilir94. Yapılan bütün iyi ameller de 

sadece imanla değer kazanıp insana fayda sağlayabilir.  Yani iman dışındaki her 

uhrevi nimeti elde etmek, ancak imanın varlığı ile mümkündür. Fakat iman nimeti 

diğer nimetler olmadan da elde edilebilir95. 

İnsanın ayrıcalığını ortaya koyan en önemli nimet de iman nimetidir. İman, 

insanın insanlığını ortaya çıkarır. Bediüzzaman’ın dediği gibi iman, insanı insan 

eder. İman insanı diğer insanlardan da üstün kılan bir özelliktir. “Halbuki asıl 

üstünlük ancak Allah’ın, Peygamberinin ve mü’minlerindir”96 “Gevşeklik 

göstermeyin, üzülmeyin eğer inanmışsanız üstün gelecek sizlersiniz”97 ayet-i 

kerimeleri buna işaret etmektedir. 

İnsanın bu imanıyla ortaya koyabileceği ameller ve ibadetler için kendisine 

belirli bir zaman tanınmış ve bir ömür verilmiştir. Allah (cc), Kur’an-ı Kerim’de 

                                                
88 Ali İmran, 3/164. 
89 Enbiya, 21/107. 
90 Zariyat, 51/56.  
91 Maide, 5/3.  
92 Fatiha, 1/6-7. 
93 Bkz. Nisa, 4/69. 
94 Bkz. Mü’minun, 23/1. 
95 Buladı, Kerim, Kur’an’da Nankörlük Kavramı, Pınar Yay., İst., 2001, s. 203.  
96 Münafikun, 63/8. 
97 Ali İmran, 3/139. 



 112

vakte verdiği önemi, üzerine yemin ederek göstermiştir98. İnsan için zaman çok 

değerlidir. Bir imtihanın içerisinde bulunan insan, kendisine verilen kısıtlı zaman 

dilimi içinde ebedi hayatını kazanacak ameller işlemek zorundadır. Eğer insana 

bahşedilen zaman, durmanda akıp gidiyor, geri dönmüyor ve yerine başka bir şey 

konamıyorsa,  zaman için insanoğlunun sahip olduğu ve değerlendirilmesi gereken 

en kıymetli nimettir diyebiliriz. Müslümanın her nimete karşı olduğu gibi zaman 

nimetine karşı da vazifesi vardır. Malını, canını korumak için nasıl gayret sarfediyor 

ve onları en iyi şekilde değerlendirmeye çalışıyorsa, zamanını korumak için de bir o 

kadar dikkatli ve hassas olmalı ve o zamandan hem dini hem dünyası hem de ümmet-

i Muhammed ve insanlık için en iyi şekilde istifade etmesini bilmelidir99. 

Peygamberimiz (s.a.v.), zaman nimetine dikkat çekerek şöyle buyurmuşlardır: 

“İki nimet vardır ki insanların çoğu o ikisinde aldanmıştır. Onlar da sıhhat ve boş 

vakittir”100. Kendilerine verilen boş vakti iyi değerlendiremeyen, ömür sermayelerini 

boşa harcayanlar cehennemde: “Rabbimiz bizi çıkar (önce) yaptığımızın yerine iyi 

işler yapalım diye feryat ederler.” (Onlara): “Size düşünecek kimsenin 

düşünebileceği kadar bir ömür vermedik mi? Size uyarıcı gelmedi mi?”101 

denilecektir. Onun için insan, vakte karşı duyarlı ve uyanık olmalı ve her işini uygun 

vakitte yapmalıdır. Zaman, Allah’ın (cc) insana bağışladığı kıymet biçilmez bir 

değerdir. Zaman, âlimin ve ilim talep eden kimsenin hayatında ana sermaye ve kârın 

tümüdür. Asli nimetlerin en değerlisi ve en yücesi zaman nimetidir102. 

Yüce Allah, insana zaman nimetinin yanı sıra, hayatını istediği şekilde 

yaşayabilmesi için emniyet ve güven içinde olma nimetini de vermiştir. Güvenliğin 

bir nimet olduğuna geçmiş kavimleri bizlere anlatırken işaret etmiş ve şöyle 

buyurmuştur: “Allah, (ibret için) bir ülkeyi örnek verdi: Bu ülke güvenli ve huzurlu 

idi, ona rızkı her yerden bol bol gelirdi. Sonra Allah’ın nimetlerine karşı nankörlük 

ettiler.”103 Yine korkudan emin kıldığı104 Mekkelileri anlatırken: “Çevrelerinde 

insanlar kapılıp götürülürken, bizim (Mekke’yi) güven içinde kutsî bir yer yaptığımızı 
                                                
98 Bkz. Fecr, 89/1-2; Leyl, 92/1-2; Asr, 103/1-2. 
99 Bkz. Kardâvi, Yusuf, Müslümanın Hayatında Vakit, (trc. Muhammed Enes), Konya, 1990, s. 19-22. 
100 Buhari, “Rikak”, 1; Tirmizi, “Zühd”, 1; İbn Mace, “Zühd”, 15. 
101 Fatır, 35/37. 
102 Ebu’l-Ğudde, Abdülfettah, Kıyametü’z-Zaman inde’l-Ulema, Beyrut, 1996, s. 11-17. 
103 Nahl, 16/112. 
104 Bkz. Kureyş, 106/4. 



 113

görmediler mi? Hala batıla inanıp Allah’ın nimetine nankörlük mü ediyorlar?”105 

diyerek emniyetin nimet yönünü ortaya koymaktadır. Bu nimetin Mekkelilere Hz. 

İbrahim’in duası sonucu verildiği de görülmektedir. Çünkü İbrahim (as) “Rabbim 

burayı emin bir şehir yap!”106 “Rabbim bu şehri emniyetli kıl!”107 diye dua etmişti. 

Yine İslam dini, “Haklı sebep olmadıkça, Allah’ın muhterem kıldığı cana 

kıymayın108 “Bir kimse haksız yere bir başkasını öldürürse bütün insanları öldürmüş 

gibi olur ve kim bir canı himaye eder ve onu korursa bütün insanları himaye etmiş ve 

korumuş olur”109 diyerek insanların can güvenliğini sağlamıştır. Kaza ile adam 

öldürene diyet110, kasten öldürene kısas111, cezaları vererek ve kısasta hayat 

olduğunu söyleyerek112 can güvenliğini koruma altına almıştır.  

“Hırsızlık yapan erkek ve kadının yaptıklarına karşılık, bir ceza ve Allah’tan 

bir ibret olmak üzere ellerini kesin”113 diyerek hırsızlığın önünü kesmiştir. Kur’an’da 

hırsızlığın yanısıra, yağmacılık, gasb, kumar, faiz ve her türlü israf haram kılınarak 

servet, koruma altına alınmış ve bunları işleyenlere en ağır cezalar verileceği haber 

verilmiştir. Ayrıca israf edenlerin Allah tarafından sevilmeyeceği söylenmiş114 ve 

onlar şeytanın dostları115 olarak tavsif edilmiştir. Tüm bunlarla da mal güvenliği 

sağlanmıştır. 

İslam dini, namusu ve nesli de güvence altına almış ve “Zinaya yaklaşmayın! 

Zira o bir hayâsızlıktır ve çok kötü bir yoldur”116 buyrularak namusu yok eden zina 

hastalığı en baştan engellenmiştir. Zina edenlere ağır cezalar öngörülmüş117 ve 

namuslu kimselere zina isnadında bulunup iftira edenler de en ağır şekilde 

yerilmiştir118. “Her müslümanın kanı, malı ve namusu başkalarına haramdır”119 

                                                
105 Ankebut, 29/67. 
106 Bakara, 2/126. 
107 İbrahim, 14/35. 
108 En’am, 6/51; İsra, 17/33. 
109 Maide, 5/32. 
110 Bkz. Nisa, 4/92. 
111 Bkz. Bakara, 2/178. 
112 Bkz. Bakara, 2/179. 
113 Maide, 5/38. 
114 Bkz. Araf, 7/31. 
115 Bkz. İsra, 17/27. 
116 İsra, 17/32. 
117 Bkz. Nur, 23/2. 
118 Bkz. Nur, 23/4, 19, 23. 
119 Müslim, “Birr”, 32.  



 114

diyen Peygamberimiz de koruma altına alınıp güvenliği sağlanmış hususları 

belirtmiştir. 

Sayısız nimetlerle donatılmış ve hukuki koruma altına alınmış olan insan da 

kendisine sağlanan tüm şartları kullanarak Allah’a karşı kulluğunu yerine getirmekle 

görevlidir. Bu kulluğu yerine getirirken yapmış olduğu ibadetler bile insana 

bahşedilmiş birer nimettir. Dolayısıyla insanın, hem bu ibadetleri hem de bu 

ibadetleri yerine getirmede kendisine sağlanan kolaylıkları birer nimet olarak 

görmesi gerekir. Mesela teyemmümle sağlanan kolaylık120 ve oruç ibadetinde 

sağlanan kolaylıklar121 insan için birer nimettir ve şükür ister.  

İnsanın bir özelliği de hata etmesi ve günah işlemesidir. Yüce Allah’ın 

günahkâr insana tevbe etme şuuru bahşetmesi ve tevbesini kabul etmesi de insana 

karşı bir lütfudur. Hz. Yusuf hakkında söylenen “Rabbinin katından ona bir nimet 

ulaşmasaydı kınanmış olarak sahile atılacaktı”122 ayetindeki nimeti müfessirler 

tevbeye muvaffak kılma veya bağışlama olarak anlamışlardır. Mesela Şevkani bu 

ayeti, Allah’ın tevbeye muvaffak kılması ve tevbesini kabul etmesi şeklinde tefsir 

etmiştir123. 

Tevbeleri kabul eden ve günahları affeden sadece Allah’tır124. “Bundan sonra 

belki şükredersiniz diye sizi affettik”125 ayeti Yüce Allah’ın affedici oluşunun bir 

nimet olduğu ve şükür istediğinin bir göstergesidir. “Rabbimiz kendimize yazık ettik 

bizi bağışlamaz ve bize merhamet etmezsen biz kaybedenlerden oluruz”126 ayeti de 

Allah’ın (cc) bağışlama nimetinden mahrum olan insanın düşeceği durumu anlama 

noktasında çok önemlidir. 

İnsana bahşedilen manevi nimetler sayarak tüketilemeyecek kadar ve 

şükrederek karşılığı verilemeyecek kadar çoktur. Bu nimetlere şükretmek bile başlı 

başına insana bahşedilen manevi bir nimettir. Allah (cc), nimet verir insan bu nimete 

şükreder ki bu da herkese nasip olmayan bir nimettir. Bu şükrün karşılığında Allah 

                                                
120 Bkz. Maide, 5/6.  
121 Bkz. Bakara, 2/185. 
122 Kalem, 68/49. 
123 Bkz. Şevkani, Fethu’l-Kadir,  VI, 196.  
124 Bkz. Şura, 42/25.  
125 Bakara, 2/52. 
126 Araf, 7/23. 



 115

(cc) yine bir nimet verir. Bu böylece sürüp gider. Fakat Allah (cc), sadece şükre 

karşılık nimet vermez şükürden önce, hatta şükretmeyip nankörlük edene de nimet 

verir. Bu nimetlerden bazıları da insanın duyularıyla hissedebildiği maddi 

nimetlerdir. Biz de şimdi bu maddi nimetlere kısaca bir göz atacağız. 

2.2.1.2.2. Maddi Nimetler 

Müslüman olmanın gereği, kâinatta gördüğümüz ve bize haber verilen tüm 

şeyleri Allah’ın (cc) yarattığına inanmaktır. Bizim inandığımız Allah, her şeyi tek 

başına yaratan Allah’tır127. “Hem sizde nimet namına ne varsa hepsi Allah’tandır”128 

ayeti de karşılaştığımız tüm nimetleri Allah’a nisbet etmektedir. İnsanın yaratılış 

serüveninin başlangıcı olan Hz. Âdem’in yaratılmasından her şahsın kendi 

yaratılışına kadar, vücudunu meydana getiren organlardan hayatiyetini devam 

ettirebileceği tüm ihtiyaçlarına kadar hepsi Allah’ın birer nimetidir. Bu nimetlerin 

her birini bir başlık altında incelemek çok zor olacağından, tümünü kısaca birkaç 

başlık altında incelemeyi uygun gördük. 

2.2.1.2.2.1. İnsanın Yaratılışı 

İnsanın kendi varlığı, nimetlere mazhariyetinin başlangıcıdır. İnsanın kendi 

yaratılışını bilmesi ve bu varoluşu kime borçlu olduğunu anlaması çok önemlidir. 

Yüce Allah: “O kahrolası insan ne nankördür. O yaratan onu hangi şeyden 

yarattı”129 “Sizi hakir bir sudan yaratmadık mı?”130 derken insana yaratılışını 

hatırlatıp onu gurur ve kibrin götürdüğü nankörlükten alıkoymak istemektedir. 

İlk insan Hz. Âdem’in yaratılışına bakarsak topraktan131, cıvık132, süzme133, 

pişmiş, kuru bir çamurdan ve şekillenmiş balçıktan134 yaratıldığını, sonra düzenlenip 

Yüce Allah tarafından kendi ruhundan üfürüldüğünü135 görmekteyiz. Sonra da Hz. 

                                                
127 Bkz. En’am, 6/102; Zümer, 39/62, Ğafir, 40/62. 
128 Nahl, 16/53. 
129 Abese, 80/17-18. 
130 Murselat, 77/20. 
131 Bkz. Ali imran, 3/59; Hac, 22/5; Rum, 30/20; Fatır, 35/11; Ğafir, 40/67. 
132 Bkz. Saffat, 37/11. 
133 Bkz. Mü’minun, 23/12. 
134 Hicr, 15/26. 
135 Bkz. Hicr, 15/29; Secde, 32/9; Sad, 38/72. 



 116

Âdem’den de Havva validemiz yaratılmış136 ve onlardan birçok erkek ve kadın 

meydana getirilmiştir137.  

Hz. Âdem ve Hz. Havva’dan sonra insanlar erkek ve kadından çeşitli evreler 

içinde yaratılmıştır138. Bu evrelere baktığımızda insan sırt ile göğüs kafesi arasından 

çıkan atılmış139, hakir, basit140 bir damla sudan (nutfe)141 sonra aşılanmış yumurtadan 

(alaka), sonra uzuvları zamanla oluşan belirlenmiş canlı bir et parçasından 

(muzğa)142 yaratılıyor. Sonra bu et parçası kemiğe çevriliyor ve bu kemiklere et 

giydiriliyor143. Sonra insan annesinin karnında üç katlı karanlık içinde çeşitli 

safhalardan geçirilerek oluşuyor144. Sonra bebek olarak çıkarılıyor, sonra güçlü 

kuvvetli bir çağa erişmesi, sonra da ihtiyarlaması için yaşatılıyor145.  

Sonuçta insanı yoktan var eden ve yaratan Allah’tır146. Allah (cc), insanı 

güçsüz olarak yaratmış sonra güç vermiştir147. Onu en güzel surette yaratmıştır148. 

Fakat boş yere yaratmamış, belirli sorumluluklar yüklemiştir149. Varoluşuyla bile 

Allah’ın bir nimeti olan insan da kendisine yüklenen bu sorumlulukları yerine getirip 

en başta varlığının şükrünü eda etmesi gerekir. 

2.2.1.2.2.2. İnsanın Vücudundaki Nimetler 

Allah (cc) en güzel surette yarattığı insanı mükemmel cihazatla donatmıştır. 

İnsanın sindirim sistemi, sinir sistemi, solunum sistemi, iskelet ve kas yapısı hem 

kendi içinde mükemmel bir uyum göstermekte hem de tüm kâinatla olmazsa olmaz 

uyumlu bir ilişki içinde görülmektedir. Yani kâinat böyle olmazsa insan böyle olmaz, 

insan olmazsa bu kâinat da böyle yaratılmaz denilebilecek bir insan-kâinat ilişkisi 

göze çarpmaktadır. Kâinattaki rızıklardan atmosfere, yeryüzünün konumundan yer 

                                                
136 Bkz. Nisa, 4/1; Araf, 7/189; Zümer, 39/6. 
137 Bkz. Nisa, 4/1. 
138 Bkz. Nuh, 71/14.  
139 Bkz. Tarik, 86/5-6-7. 
140 Bkz. Secde, 32/8; Murselat, 77/20. 
141 Bkz. Nahl, 16/4; Kehf, 18/37; Fatır, 35/11; Yasin, 36/77; Necm, 53/46; İnsan, 76/2; Abese, 80/19. 
142 Bkz. Hac, 22/5.  
143 Bkz. Mü’minun, 23/14. 
144 Bkz. Zümer, 39/6.  
145 Bkz. Mü’min, 40/67. 
146 Bkz. Meryem, 19/67; Vakı’a, 56/57; Bakara, 2/21. 
147 Bkz. Rum, 30/54.  
148 Bkz. Tin, 95/4.  
149 Bkz. Mü’minun, 23/115.  



 117

çekimine, güneşten aya ve yıldızlara kadar her şey sanki insanın yaşamını sürdürmesi 

için yaratılmıştır.  

Yüce Allah, Kur’an’da insan vücudunda bulunan birçok organı, nimet olarak 

zikretmiş ve bunları, varlığının, birliğinin ve uluhiyyetinin birer delili olarak bizlere 

sunmuştur. İnsana bahşedilen organlar, insanın karşılaştığı en önemli nimetlerdendir. 

Dış dünyada bulunan tüm nimetlere insanı ulaştıran şeyler insanın organlarıdır. 

İnsanın tüm organları birbirine bağımlıdır. Birinin fonksiyonu azalırsa öbürleri de 

bundan etkilenirler. Organların büyüğü - küçüğü hepsi Allah’ın bir lütfudur. Hepsi de 

başlı başına önem arzeder. Hem maddi hem manevi yönden insan vücudunun en 

önemli organı sayılan kalp, vücudumuzdaki organları oluşturan dokuların görevlerini 

yerine getirebilmeleri için gerekli oksijen ve besin maddelerini taşıyan ve böylece 

hayat için en önemli görevi yapan organımızdır. 

Kur’an-ı Kerim’de insan vücudunda bulunan organlar içinden göz, kulak, kalp 

ve dil gibi organlar zikredilmektedir. Bu organların, insanın direkt olarak dış dünya 

ile irtibatını sağladıkları ve bilgi edinme yolları oldukları görülmektedir. “Ve Allah 

sizi analarınızın karınlarından hiçbir şey bilmez bir halde çıkardı, öyle iken size 

kulaklar, gözler ve kalpler verdi ki şükredesiniz”150 ayeti de buna işaret etmektedir. 

Bu organların mahza Allah’ın lütfu olduğu ve tabiatın işleyişi sonucu tesadüfen 

oluşmadığı da “Söyleyin bakalım eğer Allah sizin kulaklarınızı ve gözlerinizi alıverir 

ve kalplerinizi mühürleyiverirse Allah’tan başka hangi ilah onu size getirip verecek? 

...”151 ayeti ile ortaya konmaktadır.  

Allah’ın (cc), bu nimetleri kendisinin verdiğini bizlere hatırlatmasının sebebi, 

insanın kendiliğinden hiçbir şeye sahip olamayacağını göstermek ve aczini bilip, 

Allah’a kul olup, şükrünü yerine getirmesini sağlamaktır. Yüce Allah, kibirlenen 

insana karşı “Biz ona iki göz, bir dil ve iki dudak vermedik mi?”152 diyerek insanın 

kibrini kırıp, acziyetini gösterip onu kulluğa çağırmaktadır. 

İnsanın ve ona bahşedilen tüm nimetlerin olduğu gibi gözlerin, kulakların ve 

kalplerin yaratılış hikmetini şu ayet bizlere anlatmaktadır: “Gerçek şu ki biz insanı 

                                                
150 Nahl, 16/78. 
151 En’am, 6/46.  
152 Beled, 90/8-9. 



 118

karışık bir nutfeden yarattık, onu imtihan edelim diye kendisini işitir ve görür 

kıldık”153 Bunların verilişinin bir başka sebebi de insanın bunlara karşı 

şükretmesidir154. Fakat Allah (cc) insanın bu nimetlere karşı çok az şükrettiğini de 

bizlere bildirmektedir155. 

Kur’an’da öncelikle, insanı yaratanın, insana kalp, göz ve kulak verenin Allah 

olduğuna işaret edilmektedir. Demek ki insanı yaratan güç, ona bu uzuvları ihsan 

etmiştir. Buna rağmen insan, pek az şükretmekte, o nimetlerin kıymetini takdir 

etmemekte, vazifesini yapmamakta veya yapsa bile eksik yapmaktadır. Birçok insan, 

bu uzuvları yanlış yollarda ve yaratılış gayelerinin dışında kullanarak israf 

etmektedir156. 

Aslında bütün uzuvlar şükre sebeptir. Ancak din ve dünya açısından kalp, göz, 

kulak ve dil diğer uzuvlardan daha önemli olduğu için özellikle zikredilmiştir157. 

İnsan gözüyle hakkı görüp, kulağıyla gerçeği işitip, kalbiyle hissedip diliyle ikrar 

ettiğinde kurtuluş yoluna girmiş demektir. Kalp, göz, kulak ve dil şükre sebep olan 

nimetler olmasının yanında şükrün ifa yollarını da oluşturmaktadırlar. Onun için 

bunlar, nimet olarak şükrün sebebi, imanlarıyla şükrün başlangıcı, görevleriyle de 

şükrün çeşitlerini içlerinde barındırmaktadırlar. 

İnsanın kalbi, böbreği, ciğerleri, midesi, damarları, bağırsakları, beyni, gözü, 

kulağı, dili, eklemleri, eli, ayağı vs. her biri aklın anlamakta aciz kaldığı bir biçimde 

görevlerini yerine getirmektedirler. Hatta çoğu zaman insan, içinde olup bitenlerin 

farkına bile varmamaktadır. Öyle ise insan anlamakta ve hissetmekte aciz kaldığı bu 

nimetler karşısında boyun eğmeli ve bu nimetleri verene şükretmelidir.  

2.2.1.2.2.3. İnsanın Hayatiyetinin Devamını Sağlayan Nimetler 

İnsan, hayatını devam ettirebilmek için sayısız nimete muhtaçtır. Bunların en 

başta geleni, vücudun hastalıklardan hâli olması yani sağlık ve sıhhatidir. Çünkü 

sağlık, insanın hem maddi hem manevi işlevlerini yapabilmesi için gerekli bir şeydir. 

                                                
153 İnsan, 76/2.  
154 Bkz. Nahl, 16/78. 
155 Bkz. Mü’minun, 23/78; Secde, 32/8-9; Mülk, 67/23.  
156 Buladı, a.g.e., s. 290-291.  
157 Nesefi, Medarik,  II, 125.  



 119

Sağlık, Allah’ın insana islamdan sonra verdiği en efdal nimettir. Zira insan, onsuz ne 

iyi bir tasarrufta bulunabilir ne de rabbine ibadet edebilir158. 

Peygamberimiz (s.a.v.) “Sıhhat ve boş vakit Allah’ın nimetlerinden iki 

nimettir.”159 “Allah’tan afiyetten daha sevimli bir şey istenmemiştir.”160 “Bir kula 

afiyetten daha değerli bir şey verilmemiştir”161 buyurarak sağlığın büyük bir nimet 

olduğunu ve önemini vurgulamıştır. Aynı şekilde bu nimetlerin kıymetinin 

bilinmediğini de vurgulayarak “İki nimet vardır ki insanların çoğu onlarda 

aldanmıştır. Bunlar sıhhat ve boş vakittir”162 demiştir. 

Sağlıklı insan vücudu, yaşamını sürdürebilmek için rızka ihtiyaç duyar. Her 

canlının rızkını veren Allah163 insanın rızkını da verir. Allah rızık verenlerin en 

hayırlısıdır164. Allah insanları rızıklandırmak ve insanların, yaşamlarını devam 

ettirebilmeleri için tüm kâinatı onlara musahhar kılmıştır. Allah, toprak altındaki 

tohumları ve çekirdekleri yaran165 ve bitkileri bitirendir166. O, gökleri ve yeri yaratan, 

gökten su indiren, o su ile bahçeler bitirendir167. O, hurmalıklar, üzüm bağları, zeytin 

ve nar bahçeleri meydana getiren168 bizim ve hayvanlarımızın faydalanması için 

meyveler ve çayırlar bitirendir169. O, ölü toprağa hayat veren, ondan taneler çıkaran, 

hurmalıklar ve üzüm bağları yapan, içlerinde pınarlardan su akıtandır170. O, 

meyvelerle insanları rızıklandırandır171. Ve bunların karşılığında bizlerden şükür 

isteyendir. 

Yüce Allah, bitki ve ağaçların yanı sıra hayvanları da insanlara musahhar 

kılmış ve insanlar için hayvanlarda birçok fayda yaratmıştır. “Görmüyorlar mı ki biz 

kudretimizin eseri olarak onlar için birçok hayvan yarattık. Bu sayede onlar buna 

                                                
158 Canan, İbrahim, Hadis Ansiklopedisi, Almanya, ts.  X, 535.  
159 Ahmet b. Hanbel,  I, 258; Darimi, “Rikak”, 2. 
160 Tirmizi, “Daavat”, 102.  
161 Ahmed b. Hanbel, I, 8; İbn Mace, “Dua”, 5.  
162 Buhari, “Rikak”, 1,60; Tirmizi, “Zühd”, 15.  
163 Bkz. Hud, 11/6.  
164 Bkz. Maide, 5/114; Hac, 22/58; Cuma, 62/11. 
165 Bkz. En’am, 6/95. 
166 Bkz. Vakı’a, 56/63-65. 
167 Bkz. Neml 27/60 
168 Bkz. En’am 6/99 
169 Bkz. Abese 80/24-30 
170 Bkz. Yasin 36/33-34 
171 Bkz. Bakara 2/22; İbrahim 14/37 



 120

sahip olmuşlardır. Bu hayvanları onların emrine verdik. Onların bazısını binek 

olarak (kullanır) bazısını besin olarak yerler. Bu hayvanlarda onlar için nice 

faydalar ve içilecek sütler vardır. Hala şükretmezler mi?”172 ayeti hayvanların insan 

için yaratıldığını göstermektedir. 

İnsanlar, hayvanları binek olarak kullanmakta173 onların etinden174, 

sütünden175, derilerinden, yünlerinden ve kıllarından176 faydalanmaktadırlar. Bütün 

havyanlar insanların emrine verilmiş177, Yüce Allah hayvanları insanlara boyun 

eğdirmiştir178. Hayvanların, insanların emrine amade olması insanlar istediklerini 

yapsınlar diye değil, şükretsinler diyedir. Bir o hayvanların iriliklerine bir de insanın 

küçüklüğüne bakmalı, mananın karşısında maddenin nasıl zayıf kaldığını görmeli, 

Allah’ın insana bahşettiği nimet ve kudretin kıymetini bilmeli ve Allah’a 

şükretmelidir179. 

Hayvanlar, insanların hem rızıklarının büyük bir bölümünü karşılamakta hem 

de ekonominin gelişmesine, servetin çoğalmasına katkı sağlamaktadır. İnsanlar, 

hayvanlardan elde ettikleri et, süt, yumurta, bal, deri, yün vb. maddeleri ve bunların 

mamüllerini kullanarak geçimlerini sağlamaktadırlar. 

Allah’ın kudret eserinin göstergelerinden ve insana bahşettiği şifa dolu nimetin 

aracılarından biri de bal arısıdır. Cenab-ı Hak bal arısından bahsederken: “Rabbin 

bal arısına, dağlardan, ağaçlardan ve insanların yaptıkları çardaklardan kendine 

evler edin, sonra meyvelerin her birinden ye ve Rabbinin sana kolaylaştırdığı yaylım 

yollarına gir! diye ilham etti. Onların karınlarından renkleri çeşitli bir şerbet çıkar 

ki onda insanlar için şifa vardır”180 buyurmaktadır. 

Hayvanlardan, inanan inanmayan herkes istifade etmektedir181. Hayvanlarda 

bizim için ibretler vardır. Allah’ın varlığına ve birliğine deliller vardır. Bizim 

                                                
172 Yasin 36/71-73 
173 Bkz. En’am 6/142; Yasin 36/71-73; Nahl 16/7-8 
174 Bkz. Yasin 36/71-73; Gafir 40/79 
175 Bkz. Nahl 16/66; Mü’minun 23/21 
176 Bkz. En’am 6/142; Nahl 16/80 
177 Bkz. Ğaşiye 88/17 
178 Bkz. Hac 22/36 
179 Elmalılı, a.g.e., V, 3405. 
180 Nahl 16/68-69 
181 Bkz. Muhammed 47/12 



 121

üzerimize düşen, hayvanları emrimize veren Allah’tan korkmak182, onlardan 

sağladığımız rızıklardan dolayı Allah’ın adını anmak183 ve Allah’a şükretmektir184. 

Yoksa Allah korusun bize boyun eğen hayvanlardan daha aşağı derecede olarak 

cehenneme gireriz185. 

Allah’ın bizim üzerimizdeki bir diğer nimeti de canlılığın temeli olan sudur. 

Hayatta olan her şey sudan yaratılmıştır186. İnsanın yaratılışı da sudandır187. Gökten 

bir ölçüye göre suyu indiren, onunla ölü memleketlere hayat veren188 ve yağmuru 

arzda durduran Allah’tır189. “İçtiğiniz suya baktınız mı? Siz mi onu buluttan 

indirdiniz? Yoksa indiren biz miyiz? Dileseydik onu tuzlu yapardık. Şükretmeniz 

gerekmez mi?”190 “Suyunuz çekiliverse söyleyin bakalım size kim bir akarsu 

getirir”191 ayetleri suyun mahza Allah’ın bir nimeti olduğunu göstermektedir. 

Bulutların sevkedilmesi, suyun gökten inmesi ve yeryüzüne canlılık vermesi 

tam manasıyla bir kudret harikasıdır. İnsanın ve bütün varlıkların gıdası olan su, yine 

insanın ve hayvanların gıdası olan bitkileri, sebzeleri, otları ve ağaçları toprakla 

birleşerek çıkarmaktadır. Cenab-ı Hak bu gerçeği şöyle ifade etmektedir: “Bir de o 

insan yiyeceğine baksın. Biz o suyu bir döküş dökmekteyiz. Sonra yeryüzünü bir yarış 

yarmaktayız. Böylece onda taneler, üzümler, yoncalar, zeytinlikler ve hurmalıklar, iri 

ve sık ağaçlı gönül alıcı bahçeler, meyveler, çayırlar ve daha neler yetiştirmekteyiz, 

sizin ve davarlarınızın faydalanması için…”192 

Yüce Allah, nehirleri de bizim yararlanmamız için akıtmıştır193. Yeryüzünde 

bulunan tüm suların tatlı veya tüm suların tuzlu olmaması bile Allah’ın çok büyük bir 

nimetidir. Hepsi tuzlu olsa içecek su bulamazdık. Koca denizler ve okyanuslar tatlı 

su olsa zamanla koku yapar, dünyayı yaşanmaz hale getirirdi. Allah (cc) ikisinin 

faydasını da anlatarak şöyle diyor: “Hem iki deniz eşit olmuyor. Şu tatlı, hararet 
                                                
182 Bkz. Şuara 26/133 
183 Bkz. Hac 22/28 
184 Bkz. Hac 22/36; Yasin 36/73 
185 Bkz. Furkan 25/44 
186 Bkz. Enbiya 21/30 
187 Bkz. Furkan 25/54 
188 Bkz. Zuhruf 43/11 
189 Bkz. Mü’minun 23/18 
190 Vakı’a 56/68-70 
191 Mülk 68/30 
192 Abese 80/24-32 
193 Bkz. İbrahim 14/32 



 122

keser, içerken (boğazdan) kayar şu da tuzlu yakar kavurur. Bununla beraber her 

birinden bir taze et yersiniz ve bir zinet çıkarır giyinirsiniz. Fazlından nasip 

arayasınız diye suyu yara yara giden gemileri de görürsün. Umulur ki 

şükredersiniz.”194 

Yüce Allah, denizleri, gemilerin seyretmesi, insanların Allah’ın lütfundan rızık 

araması, taze et yemeleri ve zinet eşyası çıkarmaları için biz insanların emrine 

vermiştir. Bütün bu lütufların sebebi de insanların şükretmesi içindir.195 Yine Allah, 

(cc) nehirleri ve denizde yüzdürmeleri için gemileri insanlara musahhar kılmıştır196. 

Görüldüğü gibi Allah (cc), denizleri insanın emrine vermiş, denizle ilgili 

bilgileri insanoğluna öğretmiştir. Suyun kaldırma kuvveti, hava basıncı, rüzgârın 

hızı, yeryüzünün çekim gücü ve gemilerin denizde yüzmesini sağlayan diğer 

hususiyetleri lutfetmiştir. İnsan, bu sayede denizlerde yükünü taşımakta ve rızkını 

aramaktadır. İnsan, denizlerden gıdaları, ince-mercan gibi süs eşyalarını ve balık gibi 

deniz ürünlerini elde etmektedir. Bütün bunlar Allah’ın insanlara ihsanı ve 

ikramıdır197. 

Allah (cc), suyun yanı sıra suyun oluşumunda rolü bulunan bulut ve rüzgârları 

da insanın faydasına sunmuştur. “O Allah’tır ki rahmetinin önünde rüzgârları 

müjdeleyici olarak gönderir. O rüzgârlar ağır bulutları hafif bir şey gibi kaldırıp 

yüklendiklerinde bakarsın biz onları ölmüş bir memlekete sevketmişizdir. Derken su 

indirmişiz ve orada her türlüsünden ürünler çıkarmışızdır…”198 Boyun eğdirilmiş 

bulut, evrilip çevrilen rüzgâr, aynı zamanda Allah’ın birliğinin delillerindendir199. 

Aynı şekilde Allah’ın (cc) müjdeciler halinde rüzgârlar göndermesi, onunla 

rahmetinden tattırması ve gemilerin yüzmesi de Allah’ın ayetlerindendir ve 

insanların şükretmesi içindir200. 

                                                
194 Fatır 35/12 
195 Bkz. Nahl 16/14; Casiye 45/12 
196 Bkz. İbrahim 14/32 
197 Buladı, a.g.e., s.278. 
198 Araf 7/57 
199 Bkz. Bakara 2/164 
200 Bkz. Rum 30/46 



 123

Yağmur yüklü bulutları oluşturan Allah’tır201. Bulutları evirip çeviren, dilediği 

gibi yayan, parçalayan ve ondan yağmur indiren Allah’tır202. Ve Allah (cc), onunla 

ölü beldeleri diriltir203. 

Rüzgârların bulutları sürükleme ve gemileri yüzdürme görevlerinin yanı sıra 

başka işlevleri de vardır. Rüzgârlar havayı temizlerler ve erkek ve dişi olarak çift 

yaratılmış meyveleri204 döllerler. Yüce Allah, Kur’an’da rüzgârları aşılayıcı olarak 

gönderdiğini söylemektedir205. Yine rüzgâr, kendisini ve diğer nimetleri Allah’a 

nisbet etmeyen kavimlerin helak sebebi olmuş206 ve şükreden bir kul olan Hz. 

Süleyman’a bir nimet olarak boyun eğdirilmiştir207. Peygamberimiz ve ashabının da 

savaş zamanında yardımına koşmuştur208. 

Rüzgârların bazen kasırga şeklinde esmesi, bazen kavurucu, bazen dondurucu 

olması, bazen Allah’ın rahmetinin müjdecisi, bazen azabının tecellisi olması, bazen 

bir kula boyun eğip, bazen bir orduyu ve bir kavmi mahvetmesi, bazen gemileri 

yüzdürüp meyveleri aşılaması bazen şehirleri yerlerinden sökmesi, Allah’ın emriyle 

hareket ettiğinin birer göstergesidir. Bizler de eğer rüzgâr sebebiyle bir nimete 

kavuşursak bunu Allah’tan bilmeli ve O’na şükretmeliyiz. 

Allah (cc), yeryüzü ve gökyüzünü de insanlar için yaratmış ve insana boyun 

eğdirip musahhar kılmıştır. Allah (cc), yeryüzünü karargâh kılmış, ırmaklar akıtmış, 

oturaklı dağlar yapıp iki deniz arasını ayırmış209 yani insanların yerleşmesi ve 

yaşamasına elverişli kılmıştır. Yeryüzünü yaymış210, insanlar için bir döşek211 bir 

beşik kılmış212, orayı döşemiş213, orada sabit dağlar yaratmış ve bu dağları bir kazık 

yani denge unsuru kılmıştır214. Yeryüzüne miktarı ve ölçüsü belli olan şeyler 

                                                
201 Bkz. Ra’d 13/12 
202 Bkz. Nur 24/43; Rum 30/48 
203 Bkz. Fatır 35/9 
204 Bkz. Ra’d 13/3 
205 Bkz. Hicr 15/22 
206 Bkz. Hakka 69/6; Fussilet 41/15-16; Kamer 54/19 
207 Bkz. Sa’d 38/36; Sebe 34/12 
208 Bkz. Ahzab 33/9 
209 Bkz. Neml 27/61 
210 Bkz. Hicr 15/19 
211 Bkz. Nebe 78/6 
212 Bkz. Taha 20/33 
213 Bkz. Zariyat 51/48 
214 Bkz. Hicr 15/19-20; Ra’d 13/4; Nebe 78/7 



 124

yerleştirmiş, orada geçim vasıtaları yaratmış215, orada yollar açmış216, ırmaklar ve 

bütün meyvelerden çifter çifter yaratmış, birbirine komşu kıtalar, üzüm bağları, 

ekinler, hurma ağaçları meydana getirmiş217 ve bütün bu yeryüzünde olan şeyleri de 

insanlara musahhar kılmıştır218. 

Aynı şekilde gökyüzünü yaratan219, gökleri direksiz olarak yükselten220 ve 

dengeyi koyan221, gök cisimlerinin her birini bir yörüngede yüzdüren222, gökten rızık 

indiren223, su indiren224 Allah (cc), gökte olan tüm şeyleri; güneşi, ayı, yıldızları, 

geceyi, gündüzü insana musahhar kılmıştır225. Kısacası Allah (cc), arz ve semavatta 

ne varsa hepsini insanın emrine vermiştir226. 

Yüce Allah güneş ve ayı vakitlerin tayini için birer hesap ölçüsü kılmış227, 

geceyi bir örtü ve dinlenme zamanı, gündüzü de maişet temini ve Allah’ın lütfunu 

arama zamanı kılmıştır228. Kısacası “Allah öyle bir ilahtır ki gökleri ve yeri yarattı, 

yukarıdan bir su indirdi de onunla size rızık için türlü ürünler çıkardı ve emriyle 

denizde seyretmek için gemileri hizmetinize sundu, nehirleri de hizmetinize sundu. Ve 

sizin için birbiri ardınca (yörüngesinde giden) güneş ve ayı hizmetinize sundu. Yine 

sizin için gece ve gündüzü hizmetinize sundu. Hem kendisinden isteyebileceğiniz 

şeylerin hepsinden size verdi. Öyle ki Allah’ın nimetini saysanız bitiremezsiniz. 

Kesinlikle insan çok zalimdir, çok nankördür.”229  

2.2.2. Şükrün Sonuçları 

Şükrün sonuçlarını ele alırken bunların aynı zamanda imanın, ibadetin ve tüm 

iyiliklerin bir sonucu olduğunu düşünmeliyiz. Yine bunların küfür ve nankörlüğün 

                                                
215 Bkz. Hicr 15/19,20 
216 Bkz. Taha 20/53 
217 Bkz. Ra’d 13/3-4 
218 Bkz. Hac 22/65 
219 Bkz. Neml 22/60 
220 Bkz. Ra’d 13/2 
221 Bkz. Rahman 55/7 
222 Bkz. Enbiya 21/32 
223 Bkz. Mü’min 40/13 
224 Bkz. En’am 6/99; Nahl 16/10-11, Neml 27/60 
225  Bkz. Ra’d 13/2; İbrahim 14/33; Nahl 16/12; Ankebut 29/61; Lokman 31/20,29; Fatır 35/13; Zümer 

39/5; Araf 7/54 
226 Bkz. Casiye 45/13 
227 Bkz. En’am 9/96 
228 Bkz. Kasas 28/73; Nebe 78/10-11 
229 İbrahim 14/32-34 



 125

ortaya çıkaracağı sonuçların tam karşısında konumlandığını göz önünde 

bulundurmalıyız. Böylece şükrün sonuçlarına bakarak da şükür – küfür karşıtlığına 

giden bir yol bulabiliriz. Şimdi şükrün sonuçlarını dünyevi ve uhrevi olmak üzere iki 

başlık altında inceleyelim. 

2.2.2.1. Dünyevi Sonuçlar 

Yüce Allah, verdiği nimetlere sorumlulukları gereği şükreden insanların içinde 

bulundukları nimetleri, muhafaza eder. Ellerinden nimetleri alınan, memleketleri 

batırılıp helak edilen kavimler hep nankörlükleri sebebiyle ellerinde bulunan 

nimetlerden olmuşlardır. Allah (cc), her insanın önüne ve arkasına onu koruyucu 

melekler koymuştur. Bir toplum kendini bozup değiştirmedikçe Allah onlarda 

bulunanı değiştirmez230. 

Kur’an-ı Kerim’de Allah’ın, ayetlerini inkâr edenleri yakaladığı ve onlara karşı 

azabının şiddetli olduğu söylendikten sonra “Bu da bir millet kendinde bulunanı 

(imanı, güzel ahlakı) değiştirinceye kadar Allah’ın onlara verdiği nimeti 

değiştirmeyeceğinden dolayıdır” denilmekte ve ardından Firavun ve ehlinin helaki 

anlatılmaktadır231. 

Bu ayetlerin mefhum-u muhalifinden anlaşılan şudur ki, Allah (cc), verdiği 

nimetlere şükredenlerin üzerindeki nimetini koruyacaktır. Yani şükreden, nimetin 

zevalini engellemiş ve nimeti muhafaza altına almış olur. Yeryüzünde varis olacak 

olanlar salih kullardır.232 Evleri çökmüş, aşağılık damgası vurulmuş, başlarına 

musibet gelmiş, elleri bağlanmış, Allah’ın ters döndürdüğü, gökten üzerlerine azap 

yağmış ve lanetlenmiş kimseler de hep zalimlikleri, fıskları, küfürleri ve 

nankörlükleri yüzünden bu cezalara müstehak olmuşlardır233. 

Allah (cc) kendisine yardım edenlere yardım edeceğini söylemektedir. Allah’a 

yardım edenleri de: “Eğer kendilerini iktidar mevkiine getirirsek, namazı kılarlar, 

zekâtı verirler, iyilikle emir, kötülükten nehyederler” diyerek anlatmaktadır234. Bu 

                                                
230 Bkz. Ra’d 13/11 
231 Bkz. Enfal 8/52-53-54 
232 Bkz. Enbiya 21/105 
233 Bkz. Neml 27/52; Ali İmran 3/112; Nisa 4/62,88; Maide 5/64,78; Araf 7/162 
234 Bkz. Hac 22/40-41 



 126

şekilde veya başka şekillerde insanın şükür fiilleriyle Allah’a ve dinine yardımı, 

Allah’ın da nimetleriyle insana yardımını sağlamaktadır. 

Şükür, olanı korumak, Allah’ın güvencesi altına almak olduğu gibi, olanı 

artırmak ve olmayanı da kazanmaya sebeptir. Şükürle nimetin artması konusunda da 

Allah’ın güvencesi vardır. Bu konuda Yüce Allah: “…Eğer şükrederseniz elbette size 

(nimetimi) artıracağım…”235 buyurmaktadır. Bu da gösteriyor ki kulun nimete şükrü 

devam ettiği sürece Allah’ın nimeti artırması devam edecektir. Bunu destekleyen bir 

ayet-i kerime de şöyledir: “Oysa o ülkelerin halkı iman edip Allah’tan korksalardı, 

elbette onların üstüne gökten ve yerden nice bereket kapıları açardık…”236 

Şükrün bir göstergesi olan Allah yolunda infak edilen malı Yüce Allah bire 

karşılık yedi yüz misline kadar artırıyor237. Güvenlik ve bol rızık içinde olup 

nimetlere nankörlük edenlere açlık ve korkuyu tattırdığını söylüyor238. Nimeti 

Allah’a nisbet etmeyip şirke düşenin bahçesinin nasıl helak olduğunu örnek 

gösteriyor239. Ve kâfirlerin kazandıklarını rüzgârın önünde savrulan küle 

benzetiyor240. Bizler de tüm bu ayetlere bakarak şükürle karşılık gören nimetin 

arttığını, nankörlükle karşılık bulan nimetin de sonunda zevale mahkûm olup bir hiç 

olduğunu anlıyoruz. 

Yine Kur’an-ı Kerim’den anlıyoruz ki; yalanlamaları, küfürleri ve 

nankörlükleri sebebiyle üzerlerine taş yağan bir kavmin arasından Allah’tan bir 

nimet olarak Lut ve ailesini kurtaran, onların şükrüdür241. Zaten Allah (cc): “Eğer siz 

iman eder ve şükrederseniz, Allah size neden azab etsin”242 buyurmaktadır. 

Şükür, aynı zamanda insanı aklen ve ruhen huzurlu kılan bir ameldir. Çünkü 

şükür, salih amellerdendir. Hatta salih amellerin en önemlilerinden belki de tümünü 

içine alan bir ameldir. Yüce Allah: “Erkek veya kadın mü’min olarak kim iyi amel 

                                                
235 İbrahim 14/7 
236 Araf 7/96 
237 Bkz. Bakara 2/261 
238 Bkz. Nahl 16/112 
239 Bkz. Kehf 18/32 
240 Bkz. İbrahim 14/18 
241 Bkz. Kamer 54/33-35 
242 Nisa 4/147 



 127

işlerse, onu mutlaka güzel bir hayat ile yaşatırız. Ve mükâfatlarını elbette yapmakta 

olduklarının en güzeli ile veririz”243 buyurmuştur. 

İnsan, şükürle en başta nimetleri Allah’a nisbet eder. Bu sebeple kendisine az 

veya çok nimet verilmesi onu ne isyana ne de azgınlığa sevkeder. Çok nimet verilirse 

şükreder, az verilirse sabreder ve sorumluluğunun az oluşuyla teselli bulur. Çünkü 

bilir ki ahirette tüm amellerden sorguya çekilecektir244. Ayrıca nimetleri Allah’a 

nisbet etmek, insana sadece Allah’ın önünde diz çöktürür ve başkalarına boyun eğip 

onlardan bir şey istetmez. Böylece insan tek Allah’a kul olur, tüm insanlara ve tüm 

varlıklara köle olmaktan kurtulur. 

Şükreden insan, sorumluluğunu yerine getirdiğinden ve ahirete hazırlık 

yaptığından dolayı rahattır. Azaptan kurtulacağı ve mükâfata kavuşacağı ümidiyle 

huzurludur. Şükreden kul bilir ki Allah kendisinden razı olmuştur. Çünkü Kur’an’da 

“Eğer şükrederseniz (Allah) sizden hoşnut olur razı olur…”245 denmektedir. Allah 

razı olduğu kimseyi kendisinden razı eder, bu dahi insanı huzurlu eder. Bütün bunlar, 

şükrün insana daha bu dünyadayken kazandırdığı nimetlerdendir. 

2.2.2.2. Uhrevi Sonuçlar 

“Kim şükrederse kendisi için şükretmiş olur.”246 Hem dünyada hem ahirette 

insanın karşılaştığı tüm şeyler kendi kesbi sonucudur. Bilhassa ahirette herkese hak 

ettiği mükâfat veya azap tastamam verilecektir. “Herkes kazandığına karşılık bir 

rehindir”247, “Zulüm görmeksizin herkese kazandığı tastamam verilecektir.”248 İşte 

şükreden insan da iki dünyada da kendisi için şükretmiş olur. Allah (cc) şükreden ve 

iman edenlere azab etmeyecektir249. 

İnsana nimetler, şükür mü yoksa küfür mü edecek diye imtihan olmak üzere 

verilmiştir. Süleyman (as) kendisine bahşedilen nimet için “…Bu Rabbimin 

fazlındandır. Şükür mü edeceğim yoksa nankörlük mü edeceğim diye beni imtihan 

                                                
243 Nahl 16/97 
244 Bkz. Tekasür 102/8 
245 Zümer 39/7 
246 Neml 27/40; Lokman 31/12 
247 Müddessir 74/38 
248 Bakara 2/281; Ayrıca bkz. Bakara 2/216; Ali İmran 3/25,161; İbrahim 14/51; Casiye 45/22 
249 Bkz. Nisa 4/147 



 128

içindir.”250 demiş ve “Ey Rabbim! Beni nefsime hâkim kıl ki bana ve ana-babama 

ihsan buyurduğun nimetine şükredeyim…”251 diye dua etmiştir. 

Kur’an’da şükür, Allah’ın rızasını kazandıran şey olarak anılmış, Yüce 

Allah’ın şükredenlerden razı olacağı açıklanmıştır252. Aynı şekilde Allah’ın 

fasıklardan253 ve küfürden razı olmadığı254, din olarak İslamdan razı olduğu 

anlatılmaktadır255. Din olarak islamı, yol olarak şükür yolunu seçen şakirlere de 

mükâfatlarının verileceği müjdelenmektedir256. Ayetteki mükâfat şükredenlerin 

amellerine uygun olarak verilecek olan rahmet ve ihsan olarak izah edilmiştir257. 

Ameliyle ahiret sevabını isteyerek şükredenlere bu istedikleri ziyadesiyle 

verilecektir258. 

Şükreden insan, riza-yı ilahiye kavuşup mükâfatını alacaktır. Şükür ve küfür 

imtihanına tabi tutulup bu dünyadan şükredenler tarafında ayrılan insan, ebedi 

mutluluğa kavuşacaktır. Ayrıca Allah’ın şükretmeyip kâfirlerden olanlar için 

hazırladığı şiddetli azaptan da259 kurtulacaktır. Çünkü Allah şükredenlere azap 

etmeyecektir260. Zaten insanın yegâne gayesi de bu olsa gerektir. 

2.2.3. Küfür ve Nankörlüğün Sebepleri  

   Burada küfrün ve nankörlüğün sebeplerini ortaya koyup incelerken, önceki 

bölümlerde işlediğimiz, şükrün sebeplerini göz önüne alarak ikisi arasında 

karşılaştırma yapmak yerinde olacaktır. Çünkü şükrün sebepleri aynı zamanda 

imanın da sebepleri olabilmekte ve buradaki küfrün sebepleriyle karşıtlık 

göstermektedir. Yani burada işleyeceğimiz küfrün sebepleri, aynı zamanda insanı 

şükürsüzlüğe götüren etkenler ve özelliklerdir. Ayrıca bu sebepler, bir başka açıdan 

şükür – küfür zıtlığını da ortaya koymaktadır.  

                                                
250 Neml 27/40 
251 Neml 27/19; Ahkaf 46/15 
252 Bkz. Zümer 39/7 
253 Bkz. Tevbe 9/96 
254 Bkz. Zümer 39/7 
255 Bkz. Maide 5/3 
256 Bkz. Ali İmran 3/144,145; Nisa 4/147 
257 Alusi, Ruhu’l-Meani, IV, 75. 
258 Sâbûni, Safvetü’t-Tefasir, I,.233. 
259 Bkz. İbrahim 14/7 
260 Bkz. Nisa 4/147 



 129

2.2.3.1. Kibir 

Kâfirlerin hakkı inkâr etmelerine sebep teşkil eden, kendilerini iman ve 

şükürden uzaklaştıran duygularından birisi “kibir”dir. Kibir, hakkı inkâr, insanları 

tahkir etmektir261. Bir insanın, yalnız kendisini beğenerek diğerlerinden üstün 

görmesidir262. Kibir bir ruhsal hastalık olarak kabul edilmektedir.263  

Kur’an’daki fiili kullanımda özellikle de fiil-sıfat olan mütekebbirin, 

kibirliliğin anlık bir duygusal heyecandan ziyade kâfirin kalıcı bir sıfatı gibi 

görünmesi ruhî bir hastalık olduğunu kanıtlamaktadır.264 Kur’an’da Bağy265, 

Utuvv266, Batar267, Tuğyan268, İstiğna269, kibir kelimesi ile anlamdaş olarak kullanılan 

kavramlardır270. 

Kibir, istisnasız bütün kâfirlerin psikolojik bir realitesidir. “Allah’ın ayetleri 

hakkında kendilerine gelmiş bir delilleri olmaksızın tartışanlar var ya onların 

kalplerinde ancak bir büyüklük taslama vardır”271 ayeti kâfirlerin bu özelliklerini 

göstermektedir. İstikbar, Allah ve ayetlerine karşı en büyük günahtır272  

Kur’an-ı Kerim’de anlatılmış olan kâfir şahsiyetler, çeşitli sebeplerden ötürü 

büyüklenmişler ve Allah’a karşı isyan etmişlerdir. İnsanı kibre götüren sebepler pek 

çoktur. Bu sebeplerden birisi, benlik duygusudur. Benlik, kendini beğenmek ve 

kendinde olan bazı meziyetlerden dolayı kendini başkalarının üstüne koymaktır. 

Yaratılışından kaynaklanan bir üstünlüğünün olduğunu iddia eden şeytan da kibir ve 

benlik sebebiyle kâfir olanların başını çekmektedir. Kibir, şuurlu varlıklar içinde ilk 

                                                
261 Müslim, “İman”, 147. 
262 İsfehani, el-Müfredât, s. 421.  
263 Altıntaş, Hayrani, “Psikoloji Sözlüğü Üzerine Deneme”, A.Ü.İ.F.D., Ank. Ü. Basımevi No: 31, 

1989, s. 53.  
264 İzutsu, Toshihiko, Kur’an’da Dini ve Ahlâkî Kavramlar, (Trc: Selâhattin Ayaz), Pınar Yay., İst., ts. 

s. 197. 
265 Şûra, 42/27; Kasas, 28/76-78. 
266 Furkan, 25/21; A’râf, 7/176. 
267 Kasas, 28/58; Enfal, 8/47. 
268 Bakara, 2/15; Maide, 5/64-68; Yunus, 10/11. 
269 Leyl, 29/5-11; Alak, 96/6-7. 
270 Aydın, Hayati, Kur’an’da İnsan Psikolojisi, Timaş Yay., İst., 1999, s. 245.  
271 Mü’min, 40/56.  
272 Zemahşeri, Mahmud b. Ömer, el-Keşşaf an Hakaiki Ğavemizı’t-Tenzil, Daru’l-Kütübü’l-Arabi, 

1987, II, s. 361.  



 130

olarak şeytanda ortaya çıkmıştır. Bunun Allah’a karşı şeytanın işlediği ilk günah 

olduğu kabul edilmektedir273. 

Kur’an bu olayı şöyle anlatmaktadır: “Onu (Âdem’i) şekillendirip içine 

ruhumdan üflediğim zaman onun için saygıyla eğilin! Bunun üzerine meleklerin 

hepsi birden secde ettiler. Ancak iblis secde etmedi, büyüklük tasladı ve kâfirlerden 

oldu. Allah (cc): “Ey İblis! Ellerimle yarattığıma saygıyla eğilmekten seni ne 

alıkoydu? Büyüklük mü tasladın yoksa üstünlerden mi oldun? dedi. İblis: Ben ondan 

daha hayırlıyım beni ateşten yarattın onu ise çamurdan dedi.”274  

Yine şeytan demişti ki: “Benden üstün tuttuğun kişi bu mu söyler misin? 

Andolsun eğer bana kıyamete kadar mühlet versen onun soyunu pek azı hariç 

(azdırarak) kontrolüm altına alacağım.”275İşte şeytanın benliği onu küfre götürmüş 

ve kâfirlerin ilki yapmıştır. Şeytanın söz verdiği gibi azdırdığı ve saptırdığı 

kâfirlerden çoğu da yine önderleri şeytan gibi kibirlerine yenik düşerek küfre 

girmişler ve şeytanın oyununa gelerek şükretmeyen çoğunluk içinde yer almışlardır. 

İnsanı kibre götüren sebeplerden birisi de zenginliktir. Allah’ın verdiği 

nimetlere, çok mala ve servete kavuşan insan, o nimetlerin Allah’tan geldiğini 

unutarak başkalarına karşı kendinde bir üstünlük olduğunu sanır. Kendine ve 

etrafındakilere zulmederek, Allah’a karşı isyan eder. 

Kur’an’da buna şöyle bir örnek verilmektedir: “Onlara şu iki adamı örnek ver: 

Onlardan birine iki üzüm bağı vermiş, bağların çevresini hurmalarla donatmış, 

ikisinin arasına da bir ekinlik koymuştuk. Her iki bağ da meyvelerini vermiş ve 

ürünlerinden hiçbir şeyi eksik bırakmamıştı. Bu iki bağın arasından bir de nehir 

fışkırtmıştık. Bu adamın başka geliri de vardı. Bu yüzden arkadaşıyla konuşurken 

ona şöyle dedi: “Ben servetçe senden daha zenginim, insan sayısı bakımından da 

senden daha güçlüyüm.” derken kendine zulmederek bağına girdi. Şöyle dedi: 

“Bunun sonsuzluğa değin yok olacağını sanmıyorum.” “Kıyametin kopacağını da 

                                                
273 er-Razi, Fahreddin Ebu Abdillah Muhammed b. Ömer, Mefatihü’l-Ğayb (et-Tefsiru’l Kebir), 

Darü’l-Kütübi’l-İlmî, Tahran, ts. III, s. 237; Kardavi, Yusuf, el-Hasaisü’l-Amme Li’l-İslam, 
Mektebetü Vehbe, Kahire 1989, s. 16.  

274 Sa’d, 38/72-76. 
275 İsra, 17/62. 



 131

sanmıyorum” Rabbime döndürülsem bile bundan daha iyi bir sonuç bulurum.”276 

İşte bu örnek bizlere servetin insanı nasıl kibirlendirdiğini, bu kibrin de insanı nasıl 

küfre götürdüğünü çarpıcı bir biçimde göstermektedir. 

Konumuz kapsamında Kur’an’da zikri geçen ve kâfirlerin özelliklerini 

üzerinde taşıyan şahsiyetlerden birisi de Karun’dur. O da önceleri Salih bir 

mü’minken, Allah’ın nimetlerine karşı nankörlük etmiş, Allah’ın üzerindeki 

nimetlerinden olan iman ve zenginliğin üzerini örterek kâfirlerden olmuştur. 

“Şüphesiz Karun Musa’nın kavmindendi. Onlara karşı azgınlık etti. Biz ona 

anahtarlarını (bile taşımak) güçlü bir topluluğa ağır gelecek hazineler verdik. 

Hani kavmi kendisine şöyle demişti: “Böbürlenme! Çünkü Allah böbürlenip 

şımaranları sevmez.” Karun, bunlar bana bendeki bilgi ve beceriden dolayı 

verilmiştir dedi.”277 

İnsanın fıtratında bu özellik vardır. İnsanı yaratan onu en iyi bilendir. Kur’an 

diyor ki: “Allah kullarına rızkı bol bol verseydi yeryüzünde azarlardı.”278 Tabiidir ki 

Allah (cc) bazılarına rızkı bol vermiştir. Fakat zekâ gibi, infak gibi, insana acziyetini 

gösteren oruç gibi kontrol mekanizmalarını da koymuştur. Bunlardan uzak kalıp 

zengin olanlar ise önce müstağniliğe ve kibre sonra da şükürsüzlük ve küfre 

düşmüşlerdir. 

 Makam ve sosyal statü de insanı, gurur ve kibir hastalığına maruz bırakıp 

doğru yoldan saptıran amillerdendir. İnsanlara hâkim olma konumunda olan, çeşitli 

sebeplerden ötürü toplumda öne çıkmış, saygınlık kazanmış insanlar, kendilerine 

verilen bu özellikleri, güçlerinin bir ürünü olarak görüp, başka insanları da küçük 

gördüklerinden, aslında olmadığı şekliyle kendilerini bir konuma koyarlar. İşte bu, 

insanın mütekebbir davranışıdır. Kibirli insan, kendisini konumlandırdığı yere 

aslında ulaşamaz. “Onların kalplerinde ancak bir büyüklük taslama vardır. Onlar 

tasladıkları büyüklüğe asla ulaşamazlar.”279 

Kur’an-ı Kerim bütün zamanlarda bu tip insanların olduğunu birçok toplumdan 

bizlere örnekler vererek açıklamıştır. Mesela, Şuayb (a.s.)’ın kavmi, (Medyen halkı) 
                                                
276 Kehf, 18/32-35. 
277 Kasas, 28/76-78. 
278 Şura, 42/27; Alak, 96/6-7. 
279 Mü’min, 40/56.  



 132

“Dediler ki; “Ey Şuayb! Dediklerinin çoğunu anlamıyoruz. Hem biz seni aramızda 

zayıf görüyoruz. Eğer kabilen olmasaydı, seni taşa tutardık. Zaten sen bizce itibarlı 

biri değilsin280. Ey Şuayb! “Andolsun ya kesinlikle bizim dinimize dönersiniz ya da 

mutlaka seni ve seninle birlikte inananları memleketimizden çıkarırız.”281 

Aynı şekilde Semud kavmi Salih (a.s.) ve inananları küçük görmüş ve onların 

böyle bir işe kalkışamayacak kadar, kendilerini doğru yola iletemeyecek kadar küçük 

bir konumda olduklarını söylemişlerdi.  “Kavminin büyüklük taslayan ileri gelenleri, 

küçük görülüp ezilen inanmışlara “Siz Salih’in Rabbi tarafından gönderilmiş bir 

peygamber olduğunu (gerçekten) biliyor musunuz?” dediler. Onlar da; Biz şüphesiz 

onunla gönderilene inananlarız dediler.”282 “Semud kavmi uyarıcıları yalanlamış ve 

şöyle demişlerdi: “İçimizden bir insana mı uyacağız? (Asıl) o takdirde biz apaçık bir 

sapıklık ve delilik içine düşmüş oluruz. Bizim aramızdan vahiy ona mı verildi? Hayır, 

o yalancının ve şımarığın biridir.”283 

Ad kavmini küfre götüren, onları yeryüzünde bozgunculuk yapmaya sevk eden 

ve onları hiçbir şeyden çekinmeden başına buyruk yaşamaya iten de kendilerini 

kuşatmış olan kibir hastalığıdır. “Ad kavmi ise; yeryüzünde haksız olarak büyüklük 

taslamış, “Bizden daha güçlü kim var?” demişlerdi”284.  

Nuh (a.s.)’ın kavmi de kendilerinin hiçe saydıkları insanlar hak dine 

girdiklerinde kibirleri onların imanına engel olmuştu. Kavminin inkâr eden ileri 

gelenleri: “Biz senin ancak bizim gibi bir insan olduğunu görüyoruz. İlk bakışta sana 

uyanların da ancak en aşağılıklarımızdan ibaret olduğunu görüyoruz. Sizin bize 

karşı herhangi bir üstünlüğünüzü de görmüyoruz. Aksine sizin yalancı kimseler 

olduğunuzu sanıyoruz.” dediler”285. 

Kur’an’da zikredilen bazı kâfir şahsiyetler kibirde o kadar ileri gitmişlerdi ki, 

içlerinde bulunan bu hastalık onları ilahlık taslamaya kadar götürmüştü. Bunlardan 

birisi Nemrut’tur. Allah (cc)’ın İbrahim (a.s.)’la uyardığı ve hak dine davet ettiği 

Nemrut, yeryüzünde kendinden büyük kimseyi tanımadığından ve hiçbir şeye 
                                                
280 Hud, 11/91. 
281 A’raf, 7/88. 
282 A’raf, 7/75. 
283 Kamer, 54/23-25. 
284 Fussilet, 41/15. 
285 Hud, 11/27. 



 133

ihtiyacı olmadığını sandığından asi olmuştu. “Allah kendisine hükümdarlık verdi 

diye (şımarıp böbürlenerek) Rabbi hakkında İbrahim ile tartışanı görmedin mi? Hani 

İbrahim, “Benim Rabbim diriltir, öldürür.” Demiş, o da, “Ben de diriltir, öldürürüm 

demişti. (Bunun üzerine) İbrahim, “Şüphesiz Allah güneşi doğudan getirir, sen de 

onu batıdan getir deyince, kâfir şaşırıp kaldı.”286 ayeti Nemrut’un bu isyanını 

anlatmaktadır. 

Kibrin kendisini ilahlık taslamaya kadar götürdüğü kafirlerden biri de 

Firavun’dur. Kur’an, kibre kapılmış bazı ümmetlerden toplu olarak söz ederken 

Firavun’un ismini 74 kez zikretmiştir. Bu durum bize Firavun’un geçmiş ümmetler 

içinde en fazla dikkat çeken kâfir olduğunu göstermektedir. “Şüphe yok ki, Firavun, 

yeryüzünde büyüklük taslamış ve oranın halkını sınıflara ayırmıştı. Onlardan bir 

kesimi eziyor, oğullarını boğazlıyor, kadınlarını ise sağ bırakıyordu. Şüphesiz o 

bozgunculardandı.287 Sonra bunların ardından Firavun ile ileri gelenlerine Musa ve 

Harun’u (a.s) mucizelerimizle gönderdik. Ama büyüklük tasladılar ve suçlu bir 

toplum oldular.288 Firavun kavmine seslenerek dedi ki: “Ey kavmim! Mısır 

hükümdarlığı benim değil mi? Şu nehirler de benim altımdan akıyor (değil mi?) Hâlâ 

görmüyor musunuz? Yoksa ben şu zavallı neredeyse maksadını anlatamayacak 

durumda olan bu adamdan daha hayırlı değilmiyim?”289 ayetleri de Firavun’un kibri 

yüzünden nasıl küfür bataklığına saplandığını göstermektedir. 

Tabii ki bu kâfirlerin akıbeti yaşantıları gibi olmamış Allah (cc)’ın onlara 

verdiği mühlet bitmiş ve sahip oldukları hiçbir şeyin kendilerine fayda 

sağlayamadığını görmüşlerdi. Fakat kurtuluş zamanı geçmişti. İşte onların 

akıbetlerini de şu ayet açıklamaktadır: “Karun’u, Firavun’u ve Hâmân’ı da helak 

ettik. Andolsun Musa kendilerine apaçık mucizeler getirmişti de yeryüzünde büyüklük 

taslamışlardı. Oysa bizi geçip (azabımızdan) kurtulamazlardı.”290 

Kur’an-ı Kerim geçmiş milletlerin kibirleri yüzünden küfre saplanmış 

insanlarından örnekler verirken, muhatabı olduğu insanlardan da aynı hastalığa düçâr 

                                                
286 Bakara, 2/258. 
287 Kasas, 28/4. 
288 Yunus, 10/75.  
289 Zuhruf, 43/51-52. 
290 Ankebût, 29/39. 



 134

olmuş olanların örneklerini bizlere sunuyor. İnsanın fıtratının değişmediği gibi 

gerçekler karşısında, benzer insanların sergiledikleri tavır da benzerlik gösteriyor. 

Yüce Allah Kur’an’da buyuruyor ki: “İnkâr edenler inananlar için, “Eğer o Kur’an 

iyi bir şey olsaydı, onlar onu kabulde bizi geçemezlerdi, dediler291 Vaktâ ki 

kendilerine hak geldi dediler ki: “Bu bir sihirdir ve şüphe yok ki, biz bunu inkâr 

edicileriz.” Ve bir de dediler ki: “Bu Kur’an şu iki şehirden büyük bir adama 

indirilmeli değil miydi?”292  

Allah (cc) insanı, nankörlüğe ve küfre kadar götüren bu kibir hastalığına karşı 

bizleri uyarıyor ve kibirlileri sevmeyeceğini beyan ederek diyor ki: “Kibirli 

davranarak insanlara yüzünü dönme, yerde çalımlı çalımlı yürüme! Çünkü Allah, 

kibirle kasılan, kendini beğenmiş, övünüp duran kimseleri asla sevmez.”293 

Fakat bu hastalığa yakalanmış insanlar bu uyarıları hiç duymamış gibi 

davranırlar.294 Kendilerini yaratana, dua etmeyi, kulluk etmeyi295 ayetlere uymayı 

kibirlerine yediremeyenler296 sanki o ayetleri hiç duymamış gibi direnir,297 başlarını 

çevirir ve büyüklük taslayarak uzaklaşırlar298.Allah her kibirli zorbanın kalbini işte 

böyle mühürler299. Ayetlerden bir şey öğrenince onu alaya alırlar300. Allah’tan kork 

denildiği zaman gururu onları daha da günaha sürükler301. 

“Kendileri de bunların hak olduklarını kesin olarak bildikleri halde sırf 

zalimliklerinden ve büyüklük taslamalarından ötürü onları inkâr ettiler. Ama 

bozguncuların sonunun nasıl olduğuna bir bak302. Ayetlerimizi yalanlayanlar ve o 

ayetlere uymayı kibirlerine yediremeyenler var ya, onlara göklerin kapıları açılmaz. 

Onlar, deve iğne deliğinden geçinceye kadar cennete de giremezler303. İşte onlar 

                                                
291 Ahkaf, 46/11. 
292 Zuhruf, 43/30-31. 
293 Lokman, 31/18. 
294 Casiye, 45/8. 
295 Mü’min, 40/60. 
296 A’raf, 7/36. 
297 Casiye, 45/8. 
298 Münafikûn, 63/5. 
299 Mü’min, 40/35. 
300 Casiye, 45/9. 
301 Bakara, 2/206. 
302 Neml, 27/14. 
303 A’raf, 7/40. 



 135

cehennemliktir. Onlar orada ebedi kalacaklardır.304 Haydi, içinde ebedi kalacağınız 

cehennemin kapılarından girin! Büyüklük taslayanların yeri ne kötüdür305. Onlar 

kendilerine Allah’tan başka bir dost ve yardımcı da bulamayacaklardır”306. 

Sonuç olarak diyebiliriz ki kibir hakikati olmayan bir vehimdir. İnsanlar istese 

de istemese de birbirlerine ve Allah’a muhtaçtırlar. Bir insan ne kadar güçlü olursa 

olsun, Allah’ın kudretine yetişemez. O halde Allah’ın ayetleri ve kudreti karşısında 

kibirlenmek kişinin haddini bilmemesidir. Daha kötüsü ise; insanın kibirlendiğinin 

farkına varmamasıdır. Kendini yeterli gören, kendi gücüne, ilmine sonsuz güven 

duyan, hiçbir minnet duygusu taşımayan kişiler, çoğu kez kendini tanrının yerine 

koymaktadırlar.307 Allah (cc): “Hayır, insan kendini yeterli gördüğü için mutlaka 

azgınlık eder.”308 buyurarak bu müstağni ve kibirli tavrın insanları azgınlığa 

götüreceğini belirtmiştir. Proudhor da der ki: “İnsan kendisini tanrısından daha iyi 

hissettiği zaman inançsız olur.”309 Böyle bir insanın nimetleri Allah’a nisbet ederek 

O’na minnet ve şükran duyması da zaten beklenemez. O halde kibir şükre engel olan 

ve küfre sebep olan, bu sebeple de kaçınmamız gereken kötü bir haslettir. 

2.2.3.2. İnat 

İnatçılık, Kur’an’da “Anid” ve “Anud” kelimeleriyle ifade edilmektedir.310 

Anid, kendisinde olanı beğenen311 ve hakkı bilmekle beraber direnendir.312 Anud ise; 

bir kasıttan ötürü inat eden olarak tanımlanmaktadır313. İnat, fıtratı bozulmuş, 

duyguları sağa-sola savrulan kimselerde, doğrulara karşı direnmenin sebebi 

olabilmektedir. İnatçılığın fıtrattan gelen bir zaaf olmaktan ziyade sosyal çevrenin 

etkisiyle kazanılan bir kompleks olduğu iddia edilmektedir314. 

                                                
304 A’raf, 7/36. 
305 Nahl, 16/29. 
306 Nisa, 4/173. 
307 Coşkun, İnkar Problemi, s. 115.  
308 Alak, 96/6-7 
309 Hökelekli, Din Psikolojisi,  s. 208. 
310 Abdülbaki, el-Mu’cemu’l-Müfehres, s. 489. 
311 İsfehani, el-Müfredât, s. 349. 
312 Zâvî, et-Tâhir Ahmed, Tertibu’l-Kamusi’l-Muhit alâ Tarîki’l-Misbahi’l-Münir, (Firuzabadi İsa el-

Bâbi el-Halebî ve Şürekeûhü, ts. III, 322). 
313 İsfehani, a.g.e., s. 349. 
314 Çağlar, Doğan, Uyumsuz Çocuklar ve Eğitimi, Genişletilmiş 2. Bsk., A.Ü.E.F.Y. No: 103, Ank., 

1981, s. 91.  



 136

Hak dini reddeden insanların, tamamen o dini anlamadıklarından veya 

akıllarına yatmadığından dolayı reddettiklerini söylemek mümkün değildir. Hatta 

çoğu zaman gerçekler o kadar açığa çıkmıştır ki, söyleyecek söz bulamayıp kaba 

kuvvete veya başka yollara başvurarak bu tıkanıklıklarını açmaya çalışmışlardır. 

İbrahim (a.s.)’ın kavmi buna en güzel örnektir. Hz. İbrahim kavminin putlarını 

kırdığında kavmi: “Bunu ilahlarımıza sen mi yaptın Ey İbrahim! Dediler. (Hz. 

İbrahim) “Belki de bu işi şu büyükleri yapmıştır. Haydi eğer konuşuyorlarsa onlara 

sorun” dedi. Bunun üzerine kendi vicdanlarına dönüp (kendi kendilerine) “Zalimler 

sizlersiniz” dediler315. Sonra tekrar eski inanç ve tartışmalarına döndüler. Sen 

bunların konuşmadığını pek âlâ biliyorsun dediler. İbrahim (as): “Öyleyse dedi: 

Allah’ı bırakıp da size hiçbir fayda ve zarar vermeyen bir şeye hâlâ tapacak mısınız? 

Size de Allah’ı bırakıp tapmakta olduğunuz şeylere de yuh olsun! Siz akıllanmaz 

mısınız? (Bir kısmı) “Eğer iş yapacaksanız yakın onu da tanrılarınıza yardım edin” 

dediler316. 

Nuh (a.s.)’ın tüm çabalarına rağmen onun kavmi de küfürde inat etmişlerdir. 

Hz. Nuh: “Kuşkusuz sen onları bağışlayasın diye kendilerini her davet edişimde 

parmaklarını kulaklarına tıkadılar, elbiselerine büründüler, inanmamakta direndiler 

ve büyük bir kibir gösterdiler” demektedir317. 

Kâfirlerin özellikleri değişmemiştir. Her devirde tüm peygamberlere ve 

getirdiklerine karşı aynı tavrı sergilemişlerdir. Nuh (a.s.)’ın kavminden sonra 

gelenler de değişmemişti. Bu gerçeği şu ayet açıklamaktadır: “Sonra Nuh’un 

arkasından birçok peygamberleri kavimlerine gönderdik, onlara açık mucizeler 

getirdiler. Fakat önceden yaptıkları yalanlamadan ötürü, bir türlü inanmak 

istemediler.”318 

Mesela Musa (a.s.)’ın kavmi dedi ki: “Bizi sihirlemek için ne mucize getirirsen 

getir, biz sana inanacak değiliz. Biz de ayrı ayrı mucizeler olarak onların üzerine 

                                                
315 Ayet şöyle de anlaşılmıştır: “Sonra birbirlerine dönerek (putları yalnız ve savunmasız bıraktığınız 

için) asıl siz zalimlersiniz diyerek birbirlerini suçladılar”.  
316 Enbiya, 21/62-68. 
317 Nuh, 71/7. 
318 Yunus, 10/74.  



 137

tufan, çekirge, haşere, kurbağalar ve kan gönderdik, yine de büyüklük tasladılar ve 

günahkâr bir kavim oldular.”319  

Bütün bu kavimlerin inkâr etmelerine sebep olan şeyin inat olduğunu bizlere 

açıklayan en güzel ayet şudur: “Sana içlerinden bazılarının kıssalarını anlattığımız 

bu (önceki) toplumlara kendi içlerinden çıkan elçiler, gerçekten de hakkın ne olduğu 

yolunda apaçık belgeler ve burhanlar getirmişlerdi; ama onlar bir kere yalan 

saydıkları şeye (bir daha) inanmak istemediler. İşte bunun içindir ki, Allah, hakikati 

inkâr edenlerin kalplerine mühür vuruyor.”320 En sonunda “Peygamberler, 

Allah’tan zafer dilediler, bunun üzerine bütün inatçı zorbalar hüsrana uğradılar.”321  

Kur’an’da “anid” kavramı ayetlerin hak olduğunu bile bile inkâr eden Velid b. 

Muğire hakkında da kullanılmıştır. Çünkü bu kişi Hz. Peygamber’den (s.a.v.) 

Kur’an’ı dinlediğinde büyük bir te’sir altında kalmış ve bu kelamın, Allah kelamı 

olduğunu fark etmiş, fakat gurur ve inadı iman etmesine engel olmuştur322. Sonunda 

Velid Kureyş’e karşı “O ancak bir sihirbazdır. O sizin gördüğünüz, kişi ile ehlini, 

evladını, kölelerini birbirinden ayıran kelâmı Müseyleme’den, Bâbil halkından 

öğrendiği bir sihirdir.” demiş ve bunun üzerine Kureyş bu konuşmadan hoşnutlukla 

ayrılmıştır323. İşte o şahıs hakkında şu ayetler inmiştir: “Zira o, düşündü taşındı, 

ölçtü biçti. Canı çıkasıca ne biçim ölçtü biçti. Sonra canı çıkasıca tekrar (ölçtü biçti) 

nasıl ölçtü biçtiyse! Sonra baktı. Sonra kaşlarını çattı, suratını astı. En sonunda 

kibrine yediremeyip sırt çevirdi de Bu (Kur’an) dedi; olsa olsa (sihirbazlardan 

öğrenilip) nakledilen bir sihirdir. Bu insan sözünden başka bir şey değil.”324 

Diğer müşrikler de Kur’an-ı Kerim hakkında değişik bahaneler ileri 

sürüyorlardı. Peygamber hakkında olur olmaz şeyler söylüyorlar ve ondan çeşitli 

isteklerde bulunuyorlardı. Mesela, “dediler ki: Yerden bize bir pınar fışkırtmadıkça 

yahut senin hurmalardan, üzümlerden oluşan bir bahçen olup aralarından şarıl şarıl 

ırmaklar akıtmadıkça yahut iddia ettiğin gibi, gökyüzünü üzerimize parça parça 

                                                
319 A’raf, 7/132-133. 
320 A’raf, 7/101. 
321 İbrahim, 14/15. 
322 Aydın, a.g.e., s. 166.  
323 Zemahşeri, el-Keşşaf , IV, 649. 
324 Müddesir, 74/18-25. 



 138

düşürmedikçe yahut Allah’ı ve melekleri karşımıza getirmedikçe yahut altından bir 

evin olmadıkça ya da göğe çıkmadıkça sana asla inanmayacağız.”325 

Bu insanlar inatta o kadar ileri gitmişlerdi ki bu istekleri olsa da 

inanmayacaklardı. Çünkü Allah (cc) diyor ki: “Kendilerine gökten bir kapı açsak 

onlar da yukarı yükselip çıksalar yine de diyecekler ki, gözlerimize perde kapanmış, 

belki de biz büyülenmiş bir milletiz.”326  

Allah (cc), Kur’an’ı, anlasınlar diye kendi dilleriyle Arapça olarak indirmiş327, 

onu günahkârların kalbine sokmuş328, yine de inanmamışlardır. Allah (cc) gerçekleri, 

kâinatın işleyişini tekrar tekrar açıklamış329, onlar için hakkında hiçbir şüphe 

bulunmayan bir ecel belirlemiş fakat zalimler ancak inkârda diretmişlerdir330. 

Görüldüğü gibi hidayete engel olan diğer motivler gibi inat da fıtrî olan iman 

kabiliyetini perdelemekte, insanın karşılaştığı onca nimeti kendisine göstermemekte 

ve fıtratın uyanmasına mani olmaktadır331. 

2.2.3.3. İstiğna 

İstiğna, “ğına” veya “ğana” kökünden gelir. İnsanın çok mala sahip olması, 

imkânlarını yeterli bulması, büyük servet sahibi olması ve başkasına ihtiyaç 

duymamasıdır.332 Müstağni ise; yaptığı her işte kendini mutlak anlamda yeterli ve 

serbest sayan, tamamıyla bağımsız veya sadece kendine bağımlı olan kişinin halini 

anlatır. İslama göre bu durum, aşırı bir şekilde nefse itimat, belirgin bir küstahlık ve 

yanılgı halidir. Çünkü bu duygunun gerisinde, insanın yaratılmış bir varlık olduğu 

gerçeğini inkâr etmesi veya görmezlikten gelmesi söz konusudur333. Kendisini her 

şeyden müstağni gören insan, muhtaç olduğunu, acziyetini ve bulunduğu konumu 

unutur. Böyle bir insandan da şükür, ibadet ve iman gibi davranışlar beklenmez. 

                                                
325 İsra, 17/89-92. 
326 Hicr, 15/14-15. 
327 Şuara, 26/195. 
328 Şuara, 26/200. 
329 Furkan, 25/50. 
330 İsra, 17/99. 
331 Coşkun, a.g.e., s. 120. 
332 İbn Fâris, Mu’cem,  IV, 397. 
333 İzutsu, Kavramlar, s. 108, 202, 206.  



 139

Kur’an Kehf Suresinde bizlere iki adamın örneğini veriyor, kibir bahsinde 

gördüğümüz gibi, bunlardan birisi servet sahibi bir adamdır. Servetiyle şımarır ve 

kibirlenir. Her şeye hâkim olan büyük gücü unutur. Diğeri de kendisine verilenin, 

Allah (cc) tarafından bir nimet olduğunu bilen halis bir mü’mindir334. Şımarık ve 

mağrur olan kâfir, bağı ve bahçesiyle Allah’tan müstağni bir tavır sergilerken, 

mü’min olan komşusuna karşı adeta bu servete Allah’ı ve ahireti inkâr ettiği veya bu 

konulara duyarsız olduğu için ulaştığını, komşusunu ise imanının fakir bıraktığını 

ima ederken onu kendisinin inandığı ve yaşadığı gibi bir hayata davet ediyordu335. 

İnsan kendisinin sahip olduğu özelliklerden dolayı şımarır, malına, makamına, 

ilmine ve evladına güvenip kendini diğer varlıklardan ve Allah’tan müstağni sayarsa 

şirke girmiş olur. Hiçbir şeye muhtaç olmamak sadece Allah’a mahsus olan bir 

özelliktir. Tam tersini düşündüğümüzde yani insan kendi acziyetini anladığında ve 

ihtiyaçlarının çokluğunu, bunun karşısında imkânlarının sınırını bildiğinde, üstün 

varlığa sığınma duygusu gelişir. Allah’a daha çok dua ve iltica ihtiyacı hisseder ve 

imanı güçlenir.  

Konumuzla alakalı Kur’an’da zikredilen bir diğer örnek ise şudur: 

Peygamberimiz (s.a.v.),  kendilerini her şeyden müstağni gören bazı Kureyş ileri 

gelenlerine İslam’ı anlatırken âmâ bir Müslüman olan Abdullah b. Ümmü Mektum, 

ondan kendisini aydınlatmasını istemişti. Fakat muhataplarının gücenmemesini 

isteyen Peygamberimiz (s.a.v.) onunla ilgilenmemiş ve biraz da yüzünü ekşitmiş 

bunun üzerine peygamberimiz şöyle uyarılmıştı:336 “(Peygamber) âmânın kendisine 

gelmesinden ötürü yüzünü ekşitti ve geri döndü (Rasülüm Onun halini) sana kim 

bildirdi! Belki o temizlenecek yahut öğüt alacak da o öğüt ona fayda verecek. 

Kendini sana muhtaç görmeyene gelince, sen ona yöneliyorsun oysaki onun 

temizlenip arınmasından sen sorumlu değilsin.”337 

                                                
334 Bkz. Kehf, 18/35-38. 
335 el-Meydanî, Abdurrahman Habenneke, Emsalu’l-Kur’an, Dımeşk, 1992, s. 96-97. 
336 Bkz. Vâhidi, Ebu’l-Hasan Ali b. Ahmed, Esbabü’n-Nüzul, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1978, 

s. 471-472; Suyuti, Celâlu’d-Dîn b. Abdurrahman, Esbâbü’n-Nüzul, (thk. Muhyiddin Muhammed, 
Dâru İbn Zeydûn), Beyrut ts., s. 334.  

337 Abese, 80/1-7. 



 140

Bir başka ayette ise; “Gerçek şu ki insan kendini kendine yeterli görerek azar. 

Kuşkusuz dönüş Rabbinedir”338 denmiştir. Burada müstağnilik azmaya sebep olarak 

gösterilmiştir. Yani insanın tuğyânında istiğna etkili olmaktadır. İstiğna insanı 

gurura, kibre, nankörlüğe sonunda da şirke ve küfre götürür. Kendini her şeyden 

müstağni gören insan, ne nimeti mün’ime izafe eder ne de o nimet dolayısıyla nimeti 

verene şükreder.  

2.2.3.4. Şımarıklık 

Arapçada “terafe” (nimetlenmek) kökünden gelen etrafe fiili nimetle azmayı 

ifade etmektedir. Bu kelime ism-i fail olarak nimetlerin genişliği ve bolluğundan 

dolayı azgınlaşan, dünya lezzetlerine ve şehvetlerine alabildiğine dalmış kimseleri 

ifade eder339. Bu insanlar, bol nimetin içerisinde, nimet vereni unutup o nimeti 

kendinden sanır. Bu yaşantı onlara konumlarını ve görevlerini unutturur. Böylece 

kendilerini her şeyden üstün ve müstağni görerek şımarırlar. İnsanlara karşı haksızlık 

ve zulüm, yaratanlarına karşı da azgınlık ve isyan ederler.  

Üstünlüğü kendilerinde bulunan mal ve mevkide gören bu insanlar, bu yönden 

kendilerinden aşağıda gördükleri insanlara, Hakk’ın iltifatını gördüklerinde hayat 

felsefeleri alt üst olur. Dolayısıyla hak dine inanmazlar, inanmak istemezler. Dahası 

yayılmasına da büyük bir engel teşkil ederler. Çünkü bunlar kurdukları düzenlerinde, 

kendilerine çıkar sağlıyorlar, güçsüzü eziyorlar ve halkın malını ve gücünü 

sömürüyorlardır. Toplumlarında bu düzeni bozacak ve adaleti temin edecek her türlü 

girişime karşı direnmekte öncülük etmeleri de bundandır. 

“Biz hangi memlekete bir uyarıcı göndermişsek oranın şımarık zenginleri: 

“Biz sizinle gönderileni inkâr ediyoruz” demişlerdir. Yine: “Bizim mallarımız ve 

çocuklarımız daha çoktur. Bize azap edilmeyecektir.” demişlerdir.340 Peygamberleri 

onlara apaçık deliller getirince, sahip oldukları bilgi ile şımardılar (ve onları alaya 

aldılar). Sonunda alaya almakta oldukları şey kendilerini sarıverdi”341 ayetleri, 

şımarıklığın küfre düşmedeki etkisini anlatmaktadır. 

                                                
338 Alak, 96/6-8. 
339 İbn Manzur, Lisanu’l-Arab, IX, 17. 
340 Sebe, 34/34-35. 
341 Mü’min, 40/83.  



 141

Atalarından beri süregelen ve kendilerini doğuştan toplumun üstünde bir yerde 

konumlanmış olarak buldukları bir çarpık düzenden nemalananlar, başka insanlara da 

değer veren, onlarla konumlarını eşitleyen ve üstünlüklerini ellerinden alan yeni bir 

düzene refleks olarak karşı çıkmışlardır.  

Önceleri kendilerine değer vermedikleri insanların, şimdi görüşlerine ve 

getirdiklerine değer verecek değillerdir. Bilinecek güzel ve doğru bir şey varsa zaten 

onu kendileri bilirdi. Onların bilmedikleri, başkalarının bilebileceği ne olabilirdi ki? 

Şu ayetler de şımarıkların küfre gitme bahanelerini ve sebeplerini 

açıklamaktadır:“İşte böyle, biz senden önce hiçbir memlekete bir uyarıcı 

göndermedik ki, oranın şımarık zenginleri; “Şüphe yok ki biz babalarımızı bir din 

üzerinde bulduk. Biz de elbette onların izlerinden gitmekteyiz” demiş olmasınlar”342. 

Sizden önceki nesillerden aklı başında kimseler (insanları) yeryüzünde bozgunculuk 

yapmaktan alıkoysalardı ya! Ancak içlerinden kendilerini kurtardığımız pek az kimse 

bunu yapmıştı. Zulmedenler ise, içinde şımartıldıkları refahın ardına düştüler ve 

günahkâr kimseler oldular”343. 

Allah (cc) Mekke’li müşriklerden, bugünün şımarıklarına kadar Kur’an’ın 

muhataplarına, geçmişte şımarıklık yapan kavimlerin sonunu bir ibret tablosu olarak 

sunuyor ve diyor ki: “Zalim olan nice beldeyi kırıp geçirdik; arkasından da nice 

başka topluluklar vücuda getirdik. Azabımızı hissettiklerinde bir de bakarsın ki 

oralardan kaçıyorlar. Kaçmayın! O içinde şımartıldığınız bolluğa ve yurtlarınıza 

dönün. Çünkü sorulacaksınız. Vay başımıza gelenlere dediler, gerçekten biz zalim 

insanlarmışız.”344 Biz nimetler içinde şımaran nice memleket halkını helak 

etmişizdir. İşte kendilerinden sonra içlerinde pek az oturulmuş yurtları! (o yurtlara) 

biz varis olduk biz”345. 

2.2.3.5. Ye’s (Ümitsizlik) 

Ümitsizlik, Kur’an’da “ye’s” ve “kunut” ile ifade edilmektedir. Ye’s ümit 

veya emel kesmek gibi anlamlara gelmektedir346. Kunut ise ye’sten daha fazla 

                                                
342 Zuhruf, 43/23. 
343 Hud, 11/116.  
344 Enbiya, 21/11-15.  
345 Kasas, 28/58. 
346 İsfehani, el- Müfredât, s. 552.  



 142

ümitsizlik anlamını ifade etmekle beraber, asıl olarak hayırdan ümit kesmek 

anlamındadır347. 

Mü’min tasdik ehlinden olduğu sürece348 kâfir anlamına gelen sapık hükmünde 

değildir. Belki de sadece ümitsizlik durumu, kulluk-mabudluk ilişkisini kısmî bir 

kesintiye uğratmıştır349. Öte yandan inanç esaslarına ilave edilen hususlardan biri de 

Allah’ın rahmetinden ümit kesmenin küfür olduğudur. Aynı şekilde Allah’ın 

azabından emin olma da küfürdür350 “Muhakkak ki kâfirlerden başkası Allah’ın 

rahmetinden ümit kesmez”351 “Allah’ın azabından ziyanda olanlar emin olur.”352 

ayet-i kerimeleri bu iki duruma işaret etmektedir. 

İman eden kimse, Allah’ın rahmetinden ümidini kesmemelidir. Allah’a isyan 

etmeyen, şirk koşmayan mü’min bilir ki, küfür ve şirkin dışındaki diğer işlediği 

günahlar, Allah’ın bağışlayabileceği günahlardır. “Şüphesiz ki Allah kendisine ortak 

koşulmasını bağışlamaz bundan başka (günahları) dilediği kimseler için bağışlar.”353 

Kur’an’da sapıkların ve Allah’a kavuşmayı inkâr eden kâfirlerin Allah’ın 

rahmetinden ümit kestikleri belirtilmiş ve demiştir ki: “Rabbinin rahmetinden 

sapıklardan başka kim ümit keser?”354 Yakup (a.s.)’ın diliyle de: “Ey oğullarım gidin 

de Yusuf’u ve kardeşini iyice araştırın. Allah’ın rahmetinden ümit kesmeyin. Çünkü 

kâfirler topluluğundan başkası Allah’ın rahmetinden ümit kesmez.”355 ayeti ve 

“Allah’ın ayetlerini ve ona kavuşmayı inkâr edenler, işte onlar benim rahmetimden 

ümitlerini kesmişlerdir.”356 ayeti bu gerçeği belirten ayetlerdir. 

Allah inancı olmayan insanlar, bu dünyada gelişen olayların, gelişigüzel 

olduğunu düşünür. İnançsızlığın neticesi olarak, nimetin kendisine gelişini bir 

tesadüf olarak değerlendirmektedir. Bu münasebetle yok olan nimetin tekrar 

kendisinin eline geçmesini adeta imkânsız kabul edeceğinden dolayı devamlı bir 

                                                
347 İsfehani, el- Müfredât, s. 413.  
348 Maturidî, Ebu Mansur Muhammed ibn Muhammed ibn Mahmud, Kitabu’t-Tevhid (Neşr. Fethullah 

Huleyf) el-Mektebetu’l-İslamiyye, 1979, s. 334.  
349 Kılıç, Sadık, Kur’an’da Günah Kavramı, Konya, Hibaş Yayınevi, 1984, s. 211.  
350 Aliyyü’l Kâri, Şerhu Fıkhı’l-Ekber, Daru’l-Maarif, Beyrut, 1984, s. 221.  
351 Yusuf, 12/87. 
352 A’raf, 7/99. 
353 Nisa, 4/48. 
354 Hicr, 15/56.  
355 Yusuf, 12/87. 
356 Ankebut, 29/23.  



 143

ümitsizlik içindedir357. Onun için ne nimette iken nimeti Allah’a nisbet eder ne 

nimetin güvencesinin Allah olduğunu hisseder ne de elde etmek istediği nimetin 

Allah’tan gelmesini ümit eder. Yani şükrün gereklerinden hiç birini yerine getirmez. 

Aynı şekilde inançsız insanlar, hayatı bu dünyadan ibaret sayarlar. Ahirete 

zaten inançları yok ki ona karşı bir ümit beslesinler. Onun için ahirete yönelik bir 

çaba sarf etme gereğini de duymuyorlar. Onların ümitsizliklerinin derecesini şu ayet 

en güzel şekilde anlatıyor: “Ey inananlar! Allah’ın kendilerine gazab ettiği 

kâfirlerin, mezarlık halkından ümidini kestiği gibi ahiretten ümidini kesmiş olan bir 

topluluk ile dostluk etmeyin.”358 

Ümitsizliğin Allah’a ve ahirete bakan yönü, insanı küfre götüren sebeplerden 

birisidir. Bu boyutta bir ümitsizliğe düşmemek için “De ki: Ey kendi nefisleri 

aleyhine haddi aşan kullarım! Allah’ın rahmetinden ümit kesmeyin. Çünkü Allah 

bütün günahları bağışlar. Şüphesiz O çok bağışlayan çok esirgeyendir.”359 ayetinin 

verdiği ümide sıkıca sarılmak gerekir. 

2.2.3.6. Kıskançlık - Haset 

Kıskançlık, bir kimse bir üstünlük gösterdiğinde veya sevilen birisinin 

başkasıyla ilgilendiği kanısına varıldığında takınılan olumsuz tutumdur.360 Kur’an’da 

“şuhh” kelimesi, eşler arası münasebet bağlamında ve kıskançlık anlamında 

kullanılmıştır.361 Hadislerde ise “gayret” kelimesi bu anlamda kullanılmış, “Alah 

gayretlidir, (kıskançtır) mü’min de gayretlidir. Allah’ın gayretliliği mü’minin 

Allah’ın haram kıldığı şeyi yapması hususundadır.”362 denmiştir. 

Psikolojide ise kıskançlık; büyük ölçüde kendini yiyip bitirme şeklinde baş 

gösteren, ihmal edilmiş olma duygusundan veya başkalarından farklı tutulduğunu 

hissetmekten ileri gelen, ruhsal hastalıklardan biri olarak tarif edilir363. 

                                                
357 Razi, a.g.e., XVII, 191.  
358 Mümtehine, 60/13.  
359 Zümer, 39/53. 
360 Türkçe Sözlük, Türk Dil Kurumu, Yeni Baskı, Ank., 1988, II, 860. 
361  Nisa, 4/128. 
362 Müslim, “Tevbe”, 36; Buharî, “Nikah”, 107. 
363 Adler, İnsan Tabiatını Tanıma, (Trc. Ayda Yörükan), T.İ.B.K.Y. ts. s. 366; Mutahheri, Murtezâ, 

Felsefe-i Ahlâk, İntişârâti Sadra, Tahran, 1966, s. 270. 



 144

Kur’an’da kıskançlık anlamında kullanılan kavramlardan biri de “haset”tir. 

Haset Allah’ın insanlara verdiği bazı üstün vasıflar ve nimetlere tahammül 

etmeyerek, o nimetin sahibi olan mü’minden, verilen şeylerin yok olması364 veya 

kendisine geçmesini istemektir365. Nimete layık olan ve onu hak etmiş olan insanın 

elinde bulunan maddi veya manevi üstünlüklerin bertaraf olmasını candan istemek 

hatta onların yok edilmesi için bizzat çalışmak da hasettir.366 Hasedin her türlüsü 

haram değildir. Haram olan haset, kişide karakter halini aldığı zaman, küfre sebep 

olabilen psikolojik bir davranış bozukluğu şekline dönüşebilmektedir367. 

Her duygu gibi haset de insanın fıtratında olan bir duygudur. Bunun da iyi ve 

kötü yanları vardır. “Gıpta” ve “münafese”368 (hayırda yarışma) iyi yanı, biraz önce 

anlattığımız haset de onun kötü yanıdır.  

Haset eden kişi rakibinde bir nimet gördüğünde eziklik kompleksine kapılır369. 

Bu kompleksten çıkmak ya rakibinin seviyesine çıkmak ya da rakibini kendi 

seviyesine indirgemekle mümkündür. Gücü ise sınırlı olduğundan rakibinin 

seviyesine çıkamamaktadır. Dolayısıyla yapabileceği tek şey rakibin elindeki nimetin 

gitmesini istemek suretiyle ruhen rahatlamaktır370. 

Kur’an’da anlam ve içerik olarak birçok yerde geçen haset, kavram olarak 

değişik formları ile dört yerde geçmektedir. Kıskançlığın küfre götürdüğü ilk kâfir 

şeytandır. Şeytan, Allah (cc)’ın Hz. Âdem’e takdir ettiği nimetleri çekemeyerek 

Allah’a asi olmuştur. Hatta bu kıskançlığı, onu kıyamete kadar âdemoğlunu saptırma 

görevini üstlenmeye kadar götürmüştür.371 Ayrıca ilk cinayet de kıskançlık yüzünden 

gerçekleşmiştir. Hz. Âdem’in oğlu Kâbil kardeşinin üzerindeki nimetleri çekememiş 

                                                
364 Ebu’l-Beka, Eyyub b. Musa Hüseynî, el-Külliyât Mu’cemûn fi’l-Mustalahat ve’l-Furuku’l-Lugavî, 

2. Bsk., (Thk. Adnan Derviş Muh. Mısri), Müessesetü’r-Risale, Beyrut 1993, s. 672.  
365 Firuzâbâdî, Mecdûddin Muhammed ibn Ya’kub, el-Kamusu’l-Muhit, (Thk. Mektebetu’t-Tahkiki’t-

Turas fî Müesseseti’r-Risale), 1993, s. 353; Gazalî, Ebu Hamid Muhammed ibn Muhammed, 
İhyâ-u Ulumi’d-Din, Daru İhyai’l-Kütübi’l-İlmî, ts. III, 185.  

366 İsfehânî, el-Müfradât,  s. 234.  
367 el-Muhasibî, Ebu Abdillah el Haris b. Esed, er-Riayetü li-Hukukillah, (thk. Abdulkadir Ahmet 

Ata), Daru’l-Kütübü’l ilmiye, Beyrut, ts. s. 475.  
368 Mutaffifin, 83/26.  
369 Adler, İnsan Tabiatını Tanıma, s. 367.  
370 Gazali, İhya, III, 187.  
371 Bkz. Bakara, 2/34-36; Nisa, 4/119; A’raf, 7/14-18; Hicr, 15/36-39; Ayrıca bkz. İbn Kesir, Ebu’l 

Fida İsmail, Tefsiru’l-Kur’ani’l-Azîm, (thk. Muhammed İbrahim el-Bennâ; Muhammed Ahmed 
Âşûr; Abdülaziz Gunaym), Kahraman Yay., İst., 1984-1985, I, 114.  



 145

ve bu çekememezlik onu kardeş katili olmaya kadar götürmüştür372. Kur’an’da 

anlatılan bir başka kıskançlık tablosu da Hz. Yakub’un çocuklarının, kardeşleri Hz. 

Yusuf’a karşı babalarının sevgisini kıskanarak onu kuyuya atmalarıdır373. 

Öfke ve kinlerini içlerinde saklayan kendi memleketlerinde kendilerine 

hükmedilmesini içlerine sindiremeyen münafıklar da mü’minleri kıskanmışlar, 

onlara verilen nimetleri çekememişlerdir. Allah (cc) münafıklardan bahsederken; 

“Sizin de kendileri gibi kâfir olmanızı istediler ki onlarla eşit olasınız.”374 “Size bir 

iyilik dokunsa bu onları rahatsız eder, başınıza bir musibet gelse sevinirler”375 

buyurarak onların bu kıskançlıklarını haber vermiştir. 

Kâfirler, tüm zamanlarda peygamberlikten önce kendileri gibi hatta daha 

aşağıda gördükleri insanların, kiminin peygamberlik kiminin hidayet gibi büyük bir 

nimete kavuşmasını çekememişler ve bu onların inkârlarına sebep olmuştur. 

Nuh (a.s.)’ın kavmi helak edilmiş, başka nesiller gelmiş, onlar da 

sapıklıklarından dolayı helak edilmişler, daha sonra gelen nesil de: 376 “Kavimleri 

bize kul-köle iken bizim gibi iki insana (Hz. Musa ve Hz. Harun) mı inanacağız” 

demişlerdir.377  Aynı şekilde Allah (cc) İsrailoğullarına Talut’u hükümdar 

gönderdiğinde “Onlar: O bizim üzerimize nasıl hükümdar olabilir? Biz 

hükümdarlığa ondan daha layığız. Ona zenginlik de verilmemiştir.”378 demişlerdir. 

Mekkeli müşrikler de: “Allah’ın elçilerine verilenlerin benzeri bize de 

verilmedikçe kesinlikle inanmayacağız.”379 Bu Kur’an iki kentten büyük bir adama 

indirilmeli değil miydi?”380 demişlerdir. 

                                                
372 Bkz. Maide, 5/27-30; Ayrıca Bkz. Gazali, İhya, III. 185; Kutup, Seyyid, Fizilali’l-Kur’an, Daru’ş-

Şuruk, Kahire, 1980, I, 874. 
373 Bkz. Yusuf, 12/8-9. 
374 Nisa, 4/89. 
375 Al-i İmran, 3/120. 
376 Bkz. Mü’minun, 23/30-42.  
377 Mü’minun, 23/47. 
378 Bakara, 2/247. 
379 En’am, 6/124.  
380 Zuhruf, 43/31; Hz. Peygamber (s.a.v.)’e inanmayanlara göre; Kur’an ya Mekke’nin zenginlerinden 

Velid b. Muğire’Ye veya Taif’in ileri gelenlerinden Umeyr es Sakafi’ye indirilmeliydi. Velid b. 
Muğire şöyle demişti. Kureyş’in büyüğü ve efendisi olan ben yahut Sakiyf’un ulusu Umeyr es 
Sekafi dururken Kur’an Muhammed’e mi inecek (Bkz. Taberi, Cemiu’l Beyan, 11/181. Ve yemin 
ederek şöyle diyordu. Şayet nübüvvet hak olsaydı, ben o makama Muhammed’den daha layık 
olurdum. Çünkü benim malım ve evladım onunkinden daha fazla (er-Razi, a.g.e., XIII/175). 



 146

Müşrikler, hep siyasi ve sosyal yönden pek ağırlığı bulunmayan, servet ve 

kuvvet açısından ileri olmayan bir adam nasıl önümüze geçer, biz ona nasıl boyun 

eğeriz, mantığı ile hareket etmişlerdir.381 Peygamberi ve mü’minleri kıskanarak, 

“Allah aramızdan şunlara mı lütfu layık gördü.”382 demişlerdir. Allah da: “Yoksa 

insanları, Allah’ın lütfundan kendilerine verdiği şey dolayısıyla kıskanıyorlar 

mı?”383 demektedir. 

Hıristiyan ve Yahudiler, kendi kitaplarının verdiği bilgilerle son peygamberin 

vasıflarını bildikleri halde peygamber, kendilerinden değil diye çekemediler ve 

inkâra yöneldiler. Yahudiler son peygamberin geleceğine o kadar inanıyorlardı ki o 

dönemde müşrik olan Evs ve Hazreç kabileleriyle savaştıklarında zafere ulaşma 

hususunda, gelme vakti yaklaşan son peygamberle Allah’tan yardım istiyorlardı. 

Bunu da bize Kur’an şöyle bildirmektedir: “Daha önce kâfirlere karşı zafer 

isterlerken kendilerine Allah katından ellerindekini (Tevrat’ı) doğrulayan bir kitap 

gelip de (Tevrat’tan) bilip öğrendikleri gerçekler karşılarına dikilince onu inkâr 

ettiler. İşte Allah’ın laneti böylece inkârcılardır. Allah’ın kullarından dilediğine 

peygamberlik ihsan etmesini kıskandıkları için Allah’ın indirdiğini (Kur’an’ı) inkâr 

ederek kendilerini harcamaları ne kötü şeydir.”384 

Ehl-i kitabın küfrüne sebep olan şeylerden birinin de kıskançlık olduğunu 

bildiren ayetlerden biri de şudur: “Kendilerine kitap verilenler o peygamberi öz 

oğullarını tanır gibi tanırlar, buna rağmen içlerinden bir gurup bile bile gerçeği 

gizlerler.”385 “Onlar kendilerine bilgi (ilim, ayet) geldikten sonra, aralarındaki 

kıskançlık yüzünden ayrılığa düştüler.”386 

Yine bu çekememezliklerinden “Ehli kitaptan kâfirler ve putperestler, 

Rabbinizden size bir hayır indirilmesini istemezler.”387 Kendilerinin kıskançlıkları 

yüzünden nimetlenemediği iman konusunda, mü’minlerin imanını da kıskanarak 

onların da kâfir olmasını isterler. “Kitap ehlinden birçoğu, hak kendilerine 

                                                
381 Gazali, İhya, III, 193.  
382 En’am, 6/53.  
383 Nisa, 4/54.  
384 Bakara, 2/89-90. 
385 Bakara, 2/146; En’am, 6/20; Bkz. İbn Kesir, Tefsir, I, 280. 
386 Şurâ, 42/14; Ayrıca bkz. Bakara, 2/213; Al-i İmran, 3/19. 
387 Bakara, 2/105. 



 147

belirdikten sonra dahi, içlerindeki kıskançlıktan ötürü sizi, imanınızdan sonra küfre 

döndürmek isterler.”388 

Şu ayet de kıskançlık yüzünden küfre düşenlerin akıbetlerini göstermekte ve 

Allah’ın onlara yergisini anlatmaktadır:“Ne kadar çirkindir o karşılığında nefislerini 

sattıkları şey ki Allah’ın kullarından dilediğine kendi fazlından vahiy indirmesini 

kıskanıp isyan ettiler ve Allh ne indirdiyse hepsini inkâr ettiler. Bu yüzden gazap 

üstüne gazaba uğradılar. İnkâr edenlere alçaltıcı bir azap daha vardır.”389 

Görüldüğü gibi kıskançlık (haset) bataklığına gömülenler, inkâra saplanıp 

kalmışlardır. Doğrulara inanamamışlar, hakka teslim olamamışlardır. Hatta hasetçiler 

inkâr etmekle kalmamış mü’minlere karşı her türlü imkânı kullanarak amansız bir 

mücadeleye girişmişlerdir390. Halbuki insandan beklenen, kendi nimetlendiği şeylere 

şükretmek, başkasında gördüğü ve imrendiği nimetleri de Allah’tan istemektir. Bu 

şekilde hem şükür görevini yerine getirmiş hem elindeki nimeti korumuş hem de 

istediği nimete ulaşmış olur. Aksi halde kıskançlıkla bütün bunlardan mahrum olacak 

ve kendisini felakete sürükleyecektir. İşte haset bu kadar kötü bir haslettir. Kur’an da 

bizlerden haset edenlerin şerrinden Allah’a sığınmamızı istemektedir391. 

2.2.3.7. Öfke - Kin - Düşmanlık 

Öfke, engelleme, incinme veya gözdağı karşısında gösterilen saldırganlık 

tepkisi ve hiddet anlamlarına gelir.392 Kur’an’da “gadap”, “gayz”, “esef”, “ğılzet” 

ve “şiddet” kelimeleri, öfke anlamında kullanılmaktadır. Öfke, psişik ve sinir 

yönünden zayıflıktan kaynaklanan kızgınlığın, bir neticesi olup şiddetle tepki 

gösterme şeklinde ortaya çıkarak393 düşünme yetimizi işlemez hale getiren bir 

heyecandır.394 

Öfkelenmek, diğer duygusal işlevler gibi insanın fıtratından kaynaklanan ve 

insanın yapısında olan bir durumdur. İnsanın doğasında olan öfkenin de bir sınırının 

                                                
388 Bakara, 2/109. 
389 Bakara, 2/90. 
390 Zeydan, Abdülkerim, Usulu’d-Da’ve, 4. Bsk., Bağdat 1991, s. 382.  
391 Bkz. Felak, 113/5.  
392 Türkçe Sözlük II, 1130. 
393 Altıntaş, a.g.m., s. 53-60. 
394 Necâti, Muhammed Osman, el-Kur’an ve İlmu’n-Nefs, Daru’ş-Şuruk, Kahire, 1989, s. 109; Kotku, 

Mehmed Zahid, Tasavvufi Ahlak, Seha Neşriyat, ts., s. 127; Çağlar, a.g.e., s. 86.  



 148

olması gerekir. Olağanın dışına çıkan öfke, insan için tehlikeli bir hastalık olabilir. 

Öfke, “tefrit”, “ifrat” ve “vasat” olmak üzere üçe ayrılır.395 İfrat olan aşırı öfke, 

bedenin hararetini yükseltip sahibini her türlü düşünceden alıkoymakta, düşünce 

yetisini zayıflatarak insanı âdeta gerçekler karşısında kör ve sağır kılmaktadır. 

İnsanın kalbi, kin ve nefretle dolu olduğunda bir durum karşısındaki tepkisi, 

normal insanınkinden farklı olur. Muhatabına ve söylediklerine düşman olan birisi 

için, onun ne söylediğinin ve içeriğinin bir önemi yoktur. Bunun Kur’an’daki en 

güzel örneği Velid b. Muğire’nin alken kabul ettiği, fakat kalbindeki düşmanlıktan 

dolayı inanmak istemediği ayetler karşısında gösterdiği şu tavırdır: “Sonra baktı, 

sonra kaşlarını çattı, suratını astı. En sonunda kibrine yediremeyip sırt çevirdi de: 

Bu Kur’an dedi; olsa olsa (sihirbazlardan öğrenilip) nakledilen bir sihirdir.”396  

Kur’an’ın ayetlerine muhatap olan insan, önyargılı olarak yaklaşıp ona 

düşmanlığını en başta açıklamışsa onda açıklanan gerçekleri kabul etmesi zaten 

mümkün değildir. “Kendilerine ayetlerimiz açık açık okunduğu zaman, o kâfirlerin 

yüz ifadelerinden inkârlarını anlarsın. Neredeyse kendilerine ayetlerimizi 

okuyanlara hışımla saldıracaklar.”397 “Allah bir tek (ilah) olarak anıldığında ahirete 

inanmayanların kalpleri daralır. Allah’tan başka (ilahları) anıldığında bakarsın 

sevinirler.”398 (Rasulüm) “O inkâr edenler, Zikr’i (Kur’an’ı) işittikleri zaman, 

neredeyse seni gözleriyle devireceklerdi. Hâla da (kin ve hasetlerinden) “Hiç şüphe 

yok o bir delidir” derler” Oysa o (Kur’an) âlemler için ancak bir öğüttür.”399 

ayetleri bu gerçeği göstermektedir. 

Allah (cc), öfkeleri bu denli kendilerini kuşatmış olanlara bir çıkış yolu 

öneriyor! Diyor ki: “Her kim Allah’ın, rasulüne dünya ve ahirette yardım 

etmeyeceğini zannediyor idiyse bir merdivenle göğe çıksın da peygambere gelen 

vahyi kessin! (Bunu yapamayacağına göre, şimdi baksın bakalım hilesi) öfke 

duyduğu şeyi (Allah’ın peygambere yaptığı yardımı) engelleyebiliyor mu?”400 

                                                
395 Nursî, Said, İşarâtü’l-Îcaz fî Mezani’l-Îcâz, Sözler Yayınevi, ts., s. 23.  
396 Müddesir, 74/21-25.  
397 Hac, 22/72.  
398 Zümer, 39/45.  
399 Kalem, 68/51-52.  
400 Hac, 22/15.  



 149

Münafıklar da Allah’ın ayetlerine, rasulüne ve mü’minlere karşı büyük bir kin 

ve nefret duygusu içindedirler. Mü’minlerin, kendilerine karşı bir kötülüğü 

olmamışken, Kur’an da mü’minlerin öfke duygularını gemlemeye çalışıp “Kim 

sabreder ve affederse şüphesiz bu hareketi büyük işlerdendir.”401 derken, münafıklar, 

mü’minlere karşı düşmanlık beslemektedirler. Bir başka ayette münafıkların öfkesi 

şöyle anlatılmaktadır: “İşte siz öyle kimselersiniz ki onları seversiniz; onlar ise, 

bütün kitaplara iman ettiğiniz halde, sizi sevmezler. Onlar sizinle karşılaştıkları 

zaman “inandık” derler. Ama kendi başlarına kaldıklarında, size karşı kinlerinden 

dolayı parmaklarını ısırırlar. De ki: “Öfkenizden ölün!” Şüphesiz Allah kalplerin 

özünü bilir.”402 

Tarih boyunca tüm peygamberlerin tevhid mücadelelerinin karşısında 

duranların tavırları, hep aynı olmuştur. “Sizden önceki Nuh, Âd ve Semûd 

kavimlerinin ve onlardan sonrakilerin -ki onları Allah’tan başkaları bilmez- haberi 

size gelmedi mi? Onlara peygamberleri mucizeler getirdiler de onlar (öfkeden 

parmaklarını ısırmak için) ellerini ağızlarına götürüp, “Biz sizinle gönderileni inkar 

ediyoruz, bizi çağırdığınız şeyden de derin bir şüphe içindeyiz.” dediler.”403 ayeti de 

onların bu tavırlarını açıklamaktadır. 

Kin ve düşmanlıkla ve büyük bir öfkeyle, böyle bir yaklaşım sergilenince, 

onlardan mantıklı karar vermeleri ve kalplerini İslam’a açmaları beklenemez. Bu 

duyguları onları inkâra sürüklerken aynı zamanda onlar, Allah’ın düşmanlığını da 

kazanmış oluyorlar. “Her kim Allah’a, meleklerine, peygamberlerine, Cebrail’e ve 

Mikâil’e düşman olursa bilsin ki, Allah da inkâr edenlerin düşmanıdır.”404 ayetinin 

muhatabı oluyorlar. 

Allah (cc) bu kâfirlere karşı çok acımasız olan cehennemi onların önünde 

nefret ve kinden göğsü kaynayan, asık suratlı, kuvvetle yakalayan büyük bir 

canavarla resmediyor405 ve diyor ki: “Oraya atıldıklarında, onun kaynarken 

                                                
401 Şura, 42/43.  
402 Al-i İmran, 3/119. 
403 İbrahim, 14/9. 
404 Bakara, 2/98. 
405 el-Cârim, Ali ve Emin Mustafa, el-Belâgâtu’l-Vâzıha, Daru’l-Fikr, Beyrut, 2009, s. 90. 



 150

çıkardığı uğultuyu işitirler. Neredeyse cehennem öfkesinden çatlayacak!”406 Demek 

ki tek öfkelenen onlar değillermiş! 

2.2.3.8. Azgınlık 

Kur’an’da azgınlık, “beğa”; “ğave”, “teğa” ve“şedada” fiilleriyle ifade 

edilir. “Bağy”, haddini aşma, haksız olarak sınırın ötesine geçme,407 “ğave”, aşırı 

gitmek, zulmetmek, şerde birleşmek ve haktan uzaklaşmak anlamlarına gelir.408 

“Tuğyan” ise; ahlak ve değerler dünyasında makul olan sınırı aşma409 ve zulümde 

ileri gitme anlamlarında kullanılır410. 

Kur’an’da günah bakımından insanlar arasında pervasızca kötülük işleyerek, 

kimseden sakınmayan, ilahi emirlere karşı dik kafalılıklarıyla remizleşen, inatçı, 

helake uğramış milletlerin eylemleri “teğa” ile ifade edilmektedir411. 

Makamdan, servetten ve kuvvetten kaynaklanan azgınlık, kişiyi tüm kanun ve 

kuraldan vareste kılarak canının istediği her şeyi yaptırır. “Hayır, insan kendini 

yeterli gördüğü için mutlaka azgınlık eder.”412 ayeti buna işaret etmektedir. İşte bu 

türden azan kavimlerin tarihteki tek karşılaştıkları sonuç, helak olmuştur. “Görmedin 

mi, Rabbin ne yaptı Ad kavmine; direkleri (yüksek binaları) olan, ülkelerde benzeri 

yaratılmamış irem şehrine, o vadide kayaları yontan Semud kavmine, kazıklar 

(çadırlar, ordular) sahibi Firavun’a! ki onların hepsi ülkelerinde azgınlık ettiler.”413 

ayeti de bu gerçeği anlatmaktadır.  

Allah (cc); işte bu kavimlerden “Semud kavmi azgınlığı sebebiyle yalanladı”414 

demektedir. Kur’an’ın Allah’ın rızkı bol verdiği sonra da azgınlık eden415 

şahsiyetlere verdiği örnek ise, Karun’dur: “Şüphesiz Karun, Musa’nın kavmindendi. 

                                                
406 Mülk, 67/7-8. 
407 İsfehani, el-Müfredât, s. 136;  Fîruzâbâdî, Mecdüddin Muhammed b. Yakub, Besâiru Zevi’t-Temyiz 

fi Letaifi’l-Kitabi’l-Aziz, (thk. Muhammed Ali en-Neccâr) el-Mektebetü’l İlmiye, Beyrut, ts. II, 
262-264. 

408 Ahterî, Mustafa bin Şemsuddin Karahisâri, Ahteri Kebir, Meral Yayınevi, ts., s. 328. 
409 Ebu’l Beka, Külliyat, s. 580-584.  
410 İbn Manzur, Lisanu’l Arab, XV,  7. 
411 Aydın, a.g.e., s. 296; Bkz. Taha, 20/24, 43, 45; Zariyat, 51/53; Naziat, 79/17. 
412 Alak, 96/6-7. 
413 Fecr, 89/6-11; Bazı müfessirlere göre Firavun, yere dört kazık çaktırır, işkence edeceği kimseleri 

ellerinden ve ayaklarından bu kazıklara bağlatır, o şekilde işkence edermiş. Onun için kendisine 
“zü’l-evtâd (kazıklar sahibi)” denilmiştir.  

414 Şems, 91/11. 
415 Bkz. Şura, 42/27. 



 151

Onlara karşı azgınlık etti. Karun, “Bunlar bana bendeki bilgi ve beceriden dolayı 

verilmişti” dedi”416 

Ehl-i Kitabın da ayrılığa düşmeleri417, Allah’ın ayetlerini inkâr etmeleri ve 

peygamberleri bile bile öldürmeleri azgınlıklarına bağlanmıştır418.Başta Allah, vahiy, 

peygamber, ahiret, adalet ve hakikat konularındaki sınır tanımazlık olmak üzere, 

aslında her türlü haddini aşma, Kur’an’da lanetlenmiştir. Zira her sınır tanımazlık 

sonuçta kişiyi evrenin temel hakikatlerini, görmezden gelmeye, onları saymamaya ve 

sonuçta da inkâra sürükler419. Allah’ın koyduğu sınırları azgınlıklarıyla çiğneyen 

insanlar, itaatten, şükürden ve imandan nasibini almamış, kendini bilmez insanlardır. 

2.2.3.9. Korku 

Bir tehlike veya tehlike düşüncesi karşısında insanı uyaran kaygı duygusunun 

adı korkudur420. İnsanların doğrular karşısında teslim olmasına engel olan şeylerden 

birisi de korkudur. Yeri geldiğinde korku, insanları Allah’a inanmaktan, O’na itaat 

etmekten alıkoyan motivlerden birisi olur421. 

İnsanları Allah’ın hidayetine teslim olma saadetinden alıkoyan en önemli 

hususlardan birisi de cemiyette ileri gelen hüküm ve otorite sahiplerinin elde ettikleri 

kuvvet ve servet kanalıyla zayıf kimselere karşı baskı yaparak korkutmalarıdır.422 

İnsanda fıtrî olan korku duygusu, insanlara, zalimlere ve kâfirlere karşı değil,423 

Allah’a karşı olmalıdır424. Müslüman gerçek manada sadece Allah’tan 

korkmalıdır425. 

Tarih boyunca hak yola davet edilen kavimlerin ileri gelenleri, zayıf gördükleri 

inanmış insanlara veya inanacaklara gözdağı vermişler ve onlara karşı çeşitli 

zalimlikler sergilemişlerdir. Bu fiilleri yapanların başında, Kur’an’da en çok 

zikredilen kâfir şahsiyet, Firavun gelmektedir. Daha işin başında Allah (cc), Hz. 

                                                
416 Kasas, 28/76-78. 
417 Al-i İmran, 3/19. 
418 Al-i İmran, 3/112.  
419 Yolcu, Mehmet, Kur’an’da İnkar Psikolojisi, Çıra Yay., İst., 2004, s. 94.  
420 Türkçe Sözlük II, 899. 
421 Coşkun, a.g.e.¸ s. 170. 
422 Altıntaş, Hidayet ve Dalalet, s. 194.  
423 Bkz. Bakara, 2/150; Nisa, 4/77; Maide, 5/3.  
424 Bkz. Maide, 5/44; En’am, 6/80-81; Nahl, 16/49-50. 
425 Bkz., Ahzab, 33/16-17, 37. 



 152

Musa ve Hz. Harun’dan Firavun’u hidayete davet etmelerini istediğinde, Firavun’un 

zalimliğini bilen Musa ve Harun şöyle dediler: “Ey Rabbimiz! Şüphesiz biz, onun 

bize karşı aşırı davranmasından yahut azmasından korkuyoruz” Allah (cc) da şöyle 

dedi: “Korkmayın, çünkü ben sizinle beraberim. İşitirim ve görürüm.”426 Hz. Musa: 

“Bir de ben onlara karşı suçlu durumdayım. Bu yüzden onların beni 

öldürmelerinden korkarım. Allah dedi ki: “Hayır korkma! Mucizelerimizle gidin. 

Çünkü biz sizinle beraberiz (her şeyi) işitmekteyiz.”427 

Firavun’un zulmü o kadar korkutucu idi ki428 “Firavun ve ileri gelenlerinin 

kötülük yapmaları korkusu ile kavminin küçük bir bölümünden başkası Musa’ya 

iman etmedi.”429 Yine Firavun, Hz. Musa’ya: “Benden başkasını tanrı edinirsen 

andolsun ki seni zindana atarım”430 demiş ve Hz. Musa’nın mucizesini görüp 

gerçeği kavrayan ve iman eden sihirbazları “Sizin ellerinizi ve ayaklarınızı 

çaprazlama kestireceğim, hepinizi astıracağım.”431 diyerek korkutmaya 

çalışmıştır.  

Aynı şekilde Nemrut, Hz. İbrahim’i ateşe atmış432 Nuh kavminin azgınları da 

Hz. Nuh’u tehdit etmişler “Ey Nuh! Eğer sen dediğinden vazgeçmezsen muhakkak 

recmedilenlerden olursun”433 demişlerdir. Birçok peygamber Hz. Zekeriyya ve Hz. 

Yahya gibi şehit edilmiş434 fakat bu tehdit ve zulümler karşısında tüm 

peygamberlerin cevabı, Hz. İbrahim’in şu cevabı gibi olmuştur: “Beni doğru yola 

iletmişken Allah hakkında benimle tartışıyor musunuz? Ben sizin ona ortak 

koştuğunuz şeylerden korkmam! Siz Allah’ın size haklarında hiçbir hüküm 

indirmediği şeyleri ona ortak koşmaktan korkmazken ben sizin ortak koştuğunuz 

şeylerden nasıl korkarım! Şimdi biliyorsanız (söyleyin) iki guruptan hangisi güvende 

olmaya daha layıktır?”435 

                                                
426 Taha, 20/45-46.  
427 Şuara, 26/14-15.  
428 Bkz. Kasas, 28/4; Mü’min, 40/25; Zuhruf, 43/54.  
429 Yunus, 10/83.  
430 Şuara, 26/29. 
431 Şuara, 26/49. 
432 Bkz. Enbiya, 21/68. 
433 Şuara, 26/116.  
434 Bkz. Al-i İmran, 3/21.  
435 En’am, 6/80-81.  



 153

Gerçek şu ki peygamberler Allah’ın seçkin kulları idiler. Azimleri son 

haddinde, gayretleri yüksek, imanları sarsılmaz ve iradeleri güçlü idi. Onları hiçbir 

beşerî güç davalarından caydıracak değildi. Aynı şekilde ashab-ı uhdut, Habibu’n 

Neccar, Ashab-ı Kehf, Bilal-ı Habeşi, Ammar b. Yasir, Habbab b. Eret gibi 

şahsiyetler de küfür karşısında, sınırsız zulümlere direnerek korkunun sadece Allah’a 

karşı olduğunun isbatını yapmışlardı.  

Fakat dik duramayanlar da olmuş ahiretten korkmayan,436 Allah’tan için için 

korkmayanlara437 uyarılar fayda etmemiş, geçmiş kavimlerden pek azı o yüce iradeyi 

gösterebilmiş,438 korku sebebiyle insanlar hidayetten uzak kalmışlardı. Haris b. 

Osman, Peygamberimiz’e demişti ki: Biz biliyoruz şüphesiz sen hak üzeresin. Fakat 

korkuyoruz, sana tabi olup da Araplara muhalefet edersek, biz bir avuç insanız bizi 

yerimizden ederler439. Eski kavimler de onlar gibi “dediler ki: “Eğer biz doğru yola 

uyar seninle beraber olursak ülkemizden sürülürüz.”440 

Dünya için Allah (cc)’tan korktuğumuzdan çok insanlardan korkarsak ne 

dünyayı ne de ahireti kazanabiliriz. Aynı şekilde Allah’a nisbet etmemiz gereken güç 

ve kudreti insanlara izafe edersek ne iman edebiliriz ne de Allah’a şükredebiliriz. O 

halde şu ayetlere kulak vermemiz gerekir: “De ki: “Eğer siz ölümden ya da 

öldürülmekten kaçıyorsanız, kaçmak size asla fayda vermeyecektir. O takdirde bile 

(hayatın zevklerinden) pek az yararlandırılırsınız. De ki: “Eğer Allah size bir kötülük 

dilese, sizi Allah’tan koruyacak kimdir? Yahut size bir rahmet dilese buna engel 

olacak kimdir?”441 

2.2.3.10. Hafife Alma - Alay Etme 

Kur’an-ı Kerim’de bu kapsamda zikredilen kavramlardan birisi, “istihza”dır. 

İstihza, küçük düşürmek amacıyla birine laf dokundurmaktır.442 Küçük düşürmeyi 

amaçlayan davranışlar için de kullanılır.443 Aynı şekilde “dıhk” (Gülme)444, 

                                                
436 Müddesir, 74/53.  
437 Fâtır, 35/18. 
438 Bkz. Yunus, 10/83; Hud, 11/59. 
439 Bkz. Elmalılı, a.g.e., V, 3748. 
440 Kasas, 28/57. 
441 Ahzab, 33/16-17. 
442 İsfehani, el-Müfredat, s. 42; İbn Manzur, a.g.e., XV, 84.  
443 İsfehani, el-Müfredat, s. 841.  
444 Mü’minun, 23/110. 



 154

“suhriyet” (maskaralık)445, “hümeze-lümeze”446 ve “gamz”447 kavramları da bu 

bağlamda kullanılmıştır.448 

Başkalarını küçük görme ve onlarla alay etme dinimizce bir günah sayılsa da 

bu günahın dereceleri elbette vardır. Bu da alay edilen şeye ve alayın derecesine göre 

değişiklik arzeder. Din düşmanlığı adına, mü’minlerle alay etme, hatta inanç 

esaslarının temelleri olan kutsallarla alay etme, insanı kâfir yapan daha da ötesi 

insanlıktan çıkaran sebeplerdendir. Tarih boyunca batıl taraftarları, bu tavrı tüm 

kutsallar karşısında sergilemişlerdir. Kur’an da bunların bir kısmına değinmiştir. Biz 

de bu daire içinde kalarak kâfirlerin alay ettikleri şeyler bağlamında bu konuyu 

inceleyeceğiz. 

Allah’ın (cc) göndermiş olduğu dine iman etmeyenlerin sergiledikleri 

tavırlardan biri, peygamberlere ve getirdiklerine inananları, zayıflığından, 

fakirliğinden ve toplum içindeki statüsünün düşük oluşundan dolayı küçük görüp 

onlarla alay etmeleridir. 

Bu konuda kâfirler, tüm zamanlarda aynı tavrı sergilemişlerdir. Hz. Nuh’un 

kavminden inkâr edenler mü’minleri küçük görmüş sırf bu yüzden iman 

etmediklerini söylemişlerdir: “Kardeşleri Nuh onlara şöyle demişti. (Allah’a karşı 

gelmekten) sakınmaz mısınız? Bilin ki ben size gönderilmiş güvenilir bir elçiyim. 

Artık Allah’a karşı gelmekten sakının ve bana itaat edin. Onlar şöyle cevap verdiler: 

Sana düşük seviyeli kimseler tâbi olup dururken biz sana iman eder miyiz hiç?”449 

Lut (as) da kavmini imana davet etmişti. “Bunun üzerine kavminin cevabı 

ancak şöyle demek oldu: Lut’un ailesini memleketinizden çıkarın! Çünkü onlar temiz 

kalmak isteyen insanlarmış!”450 Bu şekilde kendi azgınlık ve pisliklerinden uzak 

durup iman edenlerle güya alay etmişlerdir. 

Kâfirlerin tavırları hiç değişmemiş, Peygamberimiz (s.a.v) zamanında da aynı 

çirkinliği sergilemişlerdir. Kureyş’in ileri gelenleri Rasulullah (s.a.v.)’in yanına 

                                                
445 Hud, 11/38; Hucurat, 49/11. 
446 Hümeze, 104/1. 
447 Mutaffifin, 83/30. 
448 Bkz. İsfehani, el-Müfredat, s. 402, 501, 614, 747, 846. 
449 Şuara, 26/106-111.  
450 Neml, 27/56.  



 155

geldikleri zaman, Ammar, Bilal ve Habbab (r.a) gibi toplumun alt tabakasından 

gördükleri insanların, yanlarında bulunmasını istemiyorlardı. Rasulullah (s.a.v.) de 

çeşitli sebeplerden ötürü onların bu isteklerini yerine getirmeyi düşünürken Allah 

(cc) onu şu ayetle uyardı:451 “Rablerinin rızasını isteyerek sabah-akşam ona 

yalvaranları kovma! Onların hesabından sana bir sorumluluk, senin hesabından da 

onlara herhangi bir sorumluluk yoktur ki, onları kovup da zalimlerden olasın. 

Aramızdan Allah’ın kendilerine lütuf ve ihsanda bulunduğu kimseler de bunlar mı? 

demeleri için onların bir kısmını diğerleriyle işte böyle imtihan ettik Allah 

şükredenleri daha iyi bilmez mi?”452 

Zengin olan Amr, Gatafan, Esed ve Eşca kabilelerinin ileri gelenleri ve 

Mekkeli çoğu zenginler Hz. Peygamber’in İslama çağrısına şu şekilde cevap 

vermişlerdir: “Eğer Muhammed’in dini doğru olsaydı, koyunlarımızın çobanı olan 

Cuheyni, Muzeyne, Elsem ve Gıfar kabileleri bizden önce ona girmezlerdi.”453 

Kâfirler işte böyle imtihan edilmişler ve bu imtihanda kaybedenlerden 

olmuşlardı. Bu tavırları küfürlerine sebep olmuş ve Allah’ı unutturmuştu. 

“Kullarımdan, Ey Rabbimiz! Biz inandık, bizi bağışla, bize merhamet et sen 

merhamet edenlerin en hayırlısısın, diyen bir gurup var idi. Siz ise onlarla alay 

ediyordunuz. O kadar ki onlar size beni anmayı unutturdu. Onlara hep 

gülüyordunuz.”454 “Suçlular, şüphesiz inanmış olanlara gülerlerdi. Yanlarından 

geçtikleri zaman da birbirlerine göz kırparlardı. Ailelerinin yanına döndükleri 

zaman da eğlenmeye başlarlardı. İnananları gördüklerinde “Bunlar sapıklardır” 

derlerdi. Oysa kendileri, onların üzerine bekçi olarak gönderilmemişlerdi.” 455 

ayetleri, onların bu alaycı tutumlarının kendilerini nasıl küfre sevkettiğini 

göstermektedir. 

Kur’an-ı Kerim’in, suçluların müminlerle alay edişlerini, bunlara karşı 

terbiyesizlik yapmalarını, büyüklük taslamalarını ve müminleri sapıklar diye lanse 

etmelerini ortaya koymak için sergilediği sahneler, Mekke toplumunda bizatihi 

                                                
451 Taberi,  Camiu’l Beyan, VII, 28; Vahidi, Esbabü’n-Nüzûl, s. 220-221. 
452 En’am, 6/52-53.  
453 Razi, a.g.e., XXVII, 11.  
454 Mü’minun, 23/109-110. 
455 Mutaffifin, 83/29-33. 



 156

yaşanmış sosyal gerçeklikten bir kesittir. Fakat bu sahneler tüm nesillerde 

gözlenebilmekte ve çeşitli yerlerde gün yüzüne çıkabilmektedir. Bugün çağdaş olan 

pek çok insanı zihnimizde canlandırdığımızda bu ayetlerin sanki onların hallerini 

tasvir edip canlandırdığını görmekteyiz. Bu da kötü ve suçlu insanların iyi insanlara 

karşı tutumlarının tüm toplumlarda ve tüm asırlarda aynı olduğunu, karakterlerinin 

değişmediğini göstermektedir. 

İnkârcılar iman edenlerle, alay edip onlara gülüyorlar ve onlarla 

eğleniyorlardı. Ya fakir oldukları sebebiyle perişan bir halde yaşadıkları için ya zayıf 

olduklarından uygulanan işkencelere karşılık veremedikleri için ya da ekonomik ve 

sosyal statüsü düşük insanlarla muhatap olmaktan kaçındıkları için. İşte bütün bunlar 

suçluların eğlenme dürtüsünü harekete geçiriyordu. Onlar müminleri alay konusu 

ediyorlardı. Çirkin duygularını tatmin etme aracı kılıyorlardı. Onlara işkence ve 

eziyet ediyorlardı. İnanmış müminlerin başlarına gelenlere sabredişlerini, yüce ahlaki 

ilkelere bağlılıklarını ve İslamın ahlakı ile donanmalarını hafife alıyorlardı.456 

Görüldüğü gibi kâfirler, mü’minlerin durumlarını kendi bakış açılarına göre 

değerlendirmişler, onların bu dünyaya yönelik zenginliklerine, makam ve 

mevkilerine bakmışlardır. Bu bakış açısıyla da onları küçük görmüşler, onlarla alay 

etmişler bu da onları küfür bataklığında daha da dibe götürmüştür. Ahirette ise 

inkârcılar “derler ki; kendilerini dünyada iken kötü saydığımız kimseleri burada 

niçin görmüyoruz. Alaya aldığımız (cehennemlik olan) onlar değil miydi? Yoksa 

buradalar da onları gözden mi kaçırdık?”457 Fakat sonuç böyle değildir. Sonuç şudur 

ki; alay ettikleri mü’minler kazananlardan, o mü’minlerle alay edip onları küçük 

gören ve bu sebeple küfre düşenler de kaybedenlerden olmuşlardır. 

Kâfirlerden birçoğu Allah’ın seçimine rıza göstermeyerek O’nun seçmiş 

olduğu peygamberi küçük görmek suretiyle ona iman etmek istememiştir. “Şüphesiz 

senden önceki milletler arasından elçiler gönderdik. Ne zaman onlara bir peygamber 

geldiyse mutlaka onunla alay etmişlerdir.”458 “Daha önce inkâr edip de inkârlarının 

cezasını tadanların haberi size gelmedi mi? Onlar için elem dolu bir azap vardır. Bu, 

                                                
456 Kutup, a.g.e., I, 3860- 3861.  
457 Sad, 38/62-63. 
458 Hicr, 15/10-11. 



 157

peygamberlerinin, onlara apaçık mucizeler getirmeleri ve onların da (bizim gibi) 

insanlar mı bizi doğru yola iletecekmiş? Deyip de inkâr etmeleri ve yüz çevirmeleri 

sebebiyledir.”459ayetleri, kafirlerin peygamberleri küçük gördüklerini göstermektedir. 

Kur’an’da yine peygamberimize hitaben: “Senden önceki birçok peygamber 

ile de alay etmişlerdi. Ben o kâfirlere bir süre meydan verdim, fakat sonra 

yakalarına yapıştım. O zaman azabım nice oldu?”460 denmiştir. Allah (cc) yukarıdaki 

ayetlerde Kur’an’ın muhataplarına eski kavimlerden haber vermiş, bir başka ayette 

ise Peygamberimize “Onlara de ki; “Dünyayı geziniz de peygamberleri 

yalanlayanların sonu nice oldu, görünüz.”461 diyerek onların akıbetinden ibret 

almamızı istemiştir. 

Buradaki amaç, yalanlayıcı ve alaya alıcı Arapların kalplerini, eski 

yalanlayıcıların ve alaya alıcıların toplu-kırım sahneleri ile yüzyüze getirmek, 

alaycılıkta ve yalanlamakta ısrar ettikleri takdirde kendilerini bekleyen bu sahneleri 

hatıralarında canlandırmaktır. Çünkü yüce Allah tarihin daha önceki dönemlerinde 

onlardan çok daha güçlü, çok daha nüfuzlu, çok daha zengin ve müreffeh toplumları 

kitlesel cezalara çarptırmıştı. Nitekim bu gerçekçi ve korkunç tehditleri ile kalpleri 

ürperten bu ayetlerin başında, Yüce Allah onlara bu gerçeği duyurmaktadır.462 

Aynı şekilde bu Mekkeli müşrikler de Peygamberimizi küçümseyen bir tavır 

sergilemişlerdir. Onların bu tavırlarını da yine bize Kur’an haber veriyor ve diyor ki: 

“(Rüsulüm) Kâfirler seni gördükleri zaman, “sizin ilahlarınızı diline dolayan bu 

mu?” diyerek sana alaydan başka bir şeyle davranmazlar”.463 “Onlar seni görünce 

ancak eğlenceye alırlar. “Allah’ın peygamber olarak gönderdiği adam bu mu? Biz 

ilahlarımıza sımsıkı sarılmasaydık neredeyse bizi ilahlarımızdan uzaklaştıracaktı, 

derler.”464 

Kişiliklerini kaybetmiş olan bu insanlardan Esved b. Muttalip b. Esed, 

Peygamberimiz ve inananları gördüğünde Kisra ve Kayser’in saraylarını ele 
                                                
459 Teğabün, 64/5-6. 
460 Ra’d, 13/32 
461 En’am, 6/11. 
462 Kutup, a.g.e., II, 1045.  
463 Enbiya, 21/36. 
464 Furkan, 25/41-42.  



 158

geçirecek ve hazinelerine sahip olacak, yeryüzünün büyük kralları geliyor diyordu.465 

Yine münafıklardan biri Hz. Peygamber’in Suriye’ye yaptığı bir sefer sırasında “Şu 

adamın yaptığı hazırlıklara bakın! Suriye ve Roma İmparatorluğu’na bağlı kaleleri 

fethedecekmiş! Ne boş umutlar!”466 diyor. Bir diğeri de Tebük seferi sırasında 

kaybolan devesini bulamayan Hz: Peygamber’e “şu adamın peygamberliğine bakın, 

gökten haber alıyor fakat devesinin nerede olduğunu bilmiyor”467 diye alay ediyordu. 

İşte bu kâfirler küfürlerinde böyle oyalanıp duruyorlardı. Sadece kendi 

düşüncelerine, dünyaya bakış açılarına ve kendi değerlerine uymadığı için Allah’ın 

takdir ederek seçtiği peygamberleri çeşitli sebeplerden ötürü küçük görüyorlar ve 

onların değil, kendi düşündüklerinin peygamber olması gerektiğini savunuyorlardı. 

Kendini bu kadar büyük gören, karşısındakileri de aynı derecede küçük gören 

insanların onlara itaati de elbette söz konusu olamazdı ve olmamıştı da.  

Sağlıklı bir insanın özelliği, karşısındakinin görüş ve düşüncelerine katılmasa 

da ona saygı göstermektir. Fakat aklî yönden karşı durduğu görüşe karşı, 

söyleyebileceği bir şeyi olmayanlar inanmamakta da direndiklerinden “Allah’ın 

ayetlerini eğlence yapmayın”468 uyarısına karşılık ayetlerden bir şey öğrendikleri 

zaman onunla alay ediyorlardı.469  

Ayetleri öğrenip nereden kaynaklandıklarını bildikten sonra da onlarla alay 

ederlerdi. Bu, sorumluluğu daha ağır, özü itibariyle daha çirkin bir davranıştır. Bu 

tablo ilk ve son cahiliye toplumlarında sık sık rastlanan bir tablodur. Aralarında 

Müslüman olduklarını söyleyenler de olmak üzere nice insanlar, öğrendikleri 

Allah’ın ayetleri ile alay etmekte, onları, onlara inananları ve hayatının sorunlarını 

onlara başvurarak çözmeye çalışanları, alaya almaktadırlar.470 Allah (cc) bu insanları 

şöyle vasıflandırıyor: “İnkâr edenler ise, hakkı batılla çürütmek için mücadele 

                                                
465 Belazuri, Ahmed b. Yahya, Ensabü’l-Eşraf, (Thk. Muhammed Hamidullah), Darü’l-Marife, 

Kahire, 1983, I, 151.  
466 Beydavi, Kadı Nasuriddin, Envaru’t-Tenzil ve Esraru’t-Te’vil, Der Saadet, İst. 1314, I, 600; İbn 

Kesir, a.g.e., IV, 112; Kutup, a.g.e., III, 1672. 
467 Taberi, Camiu’l Beyan, VIII, 123; Bkz. Yolcu, a.g.e., s. 209-210. 
468 Bakara, 2/231.  
469 Casiye, 45/9. 
470 Kutup, a.g.e., V, 3225. 



 159

ederler. Ayetlerimizi ve kendilerine yapılan uyarıları alaya alırlar.”471 

“Rab’lerinden kendilerine yeni bir öğüt gelmez ki, onlar mutlaka onu alaya alarak, 

kalpleri de gaflette olarak dinlemesinler.”472 

Kur’an’ın nüzulüne şahit olan ve onun ilk muhatapları olan insanlardan çoğu 

da Rabbimizin uyarılarına karşı alaycı bir tavır takınmışlardı. Müşrikler, “Amel 

defteri sağ yanından verilenlere gelince” ayeti nazil olunca “Alay ederek şöyle 

dediler: “Ey Rabbimiz! Hesap gününden önce payımızı hemen ver!”473 

İslamın azılı düşmanlarından Ebu Cehil de Allah’ın ayetlerini, inkârından 

dolayı çoğu zaman alaya alıyordu. Cehennemde zalimlerin ve kâfirlerin yiyecekleri 

zakkumdan bahseden ayetler474 nâzil olduğunda bu ayetlerle alay ederek: “Zakkum 

ağacı nedir biliyor musunuz? O Medine’nin kaymaklı hurmasıdır. Elimize geçse de 

bol bol atıştırsak”! demiştir.475 Tabiidir ki, kâfirlerin hoşlarına gitmeyecek ayetler 

geldiğinde o ayetlerin ağır hükümleri karşısında savunma mekanizmaları onları 

ayetlerle alaya götürüyor, böylece ayetin hükmünden kendilerini kurtardıklarını 

zannediyorlar. Alaylarıyla o ayetin yüceliklerini ve kutsallıklarını giderdikleri hissine 

kapılıyorlar, kendilerince ayetleri önemsizleştiriyorlar.  

 Şu ayet te buna işaret etmektedir: “(Ey Muhammed!) onlara (istedikleri) bir 

ayet (mucize) getirmediğin zaman alay ederek: “Onu (da) bir yerlerden derleyip 

toplasaydın ya.” derler.”476 Fakat onlar bu ayetleri değersiz gördüler diye değersiz, 

hükümsüz zannettiler diye de hükümsüz olacak değildir. Zaten Rabbimizin onlara 

karşı şu cevabı da bunu göstermektedir: “(Peygamberim) De ki; “Ben ancak 

Rabbim’den bana vahyedilene uymaktayım. Bu (Kur’an ayetleri) Rabbiniz’den gelen 

basiretlerdir. (gönül aydınlatan nurlardır). İman edecek bir topluluk için bir hidayet 

kaynağı ve bir rahmettir.”477 

Kâfirlerin ayetlere, uyarılara ve öğütlere karşı gösterdikleri bu ciddiyetsiz tavır 

da onların kendilerine bahşedilen Kur’an gibi, Peygamber gibi nimetlerin kıymetini 

                                                
471 Kehf, 18/56.  
472 Enbiya, 21/2.  
473 Sad, 38/16.  
474 Saffat, 37/62-66. 
475 İbn Kesir, Tefsir, VII, 16. 
476 A’raf, 7/203.  
477 A’raf, 7/203. 



 160

bilememelerine ve islama girememelerine dolayısıyla da bu nimetlerin şükrünü eda 

edememelerine bir sebep teşkil etmiştir. Çünkü insanın karşısındakini anlayabilmesi, 

karşılaştığı olayı değerlendirebilmesi için önce alaycı tavrından vazgeçip onu ciddiye 

alması gerekir. Kâfirler, bu ciddiyette olmadıklarından Allah’ın, Peygamber’in ve 

Kur’an’ın, imana ve şükre çağıran öğütlerinden nasiplenememişlerdir. Kendilerine 

sunulan imkânı iyi değerlendirememişlerdir ki böylelerinin akıbeti iyi 

olmayacaktır.“Sonra kötülük edenlerin sonu çok kötü oldu. Çünkü Allah’ın ayetlerini 

yalanladılar ve onlarla alay ediyorlardı.”478 ayeti de işte bu ayetleri alay konusu 

yapanların sonunu haber veriyor. Bunların birçoğu bu dünyada helak edilenlerden 

oldular. Ahirette ise aynı kötü akıbete uğrayacaklardır.  

2.2.3.11. Heva - Şehvet 

Heva, bir şeye karşı aşırı sevgi ve bağlılık, arzu ve istek, kişinin, hevasının 

icabına göre hareket ederek yükseklerden yüz çevirip, süfli tarafa temayül göstermesi 

ve benliğin şehvet tarafına geçerek ruha sırt çevirmesidir.479 Heva, değersiz, neticesiz 

ve boş kuruntuyla nefsin kötü isteğe meyletmesidir.480 Buna Türkçede keyif de denir. 

İnsanın keyfi ne istiyorsa onu elde etmeye ve engel tanımadan onu gerçekleştirmeye 

çalışması, bu heva denilen puta tapması demektir.481  

Hevanın şehvetle yakın bir anlam birliği vardır. Şehvet, nefsin zevk duyduğu 

şeylere karşı kalpte mevcut olan meyildir.482 Heva, insan nefsinin şehvetlerinden ve 

hayvânî iştihadan doğan doğal eğilim olmakla beraber aynı zamanda insanı her türlü 

isyana götüren zaafın itici gücüdür.483 

Hevaya uyma ve ona bağlılık, hoyratça hareket etmeyi, her istediğini elde 

etmeyi ve arzuları önünde hiçbir engel tanımamayı dile getirir ki, bu, hevayı 

putlaştırma ve ona sınırsız bir özgürlük verme anlamına gelir.484 Bu ise insanın hem 

                                                
478 Rum, 30/10. 
479 Ebu Hazam, Enver Fuad, Mu’cemu Mustalahati’s-Safi, Mektebetü Lübnan, Beyrut, 1993, s. 179. 
480 İsfehani, el Müfredat, s. 796.  
481 Şevkani, Muhammed b. Ali, Fethu’l-Kadir, Mısır, 1383, V, 8. 
482 İsfehani, el-Müfredat, s. 270; Elmalılı, a.g.e., II, 1051.  
483 Aydın, a.g.e., s. 204.  
484 Şevkani, a.g.e., V, 8. 



 161

dünyada büyük belalara ve felaketlere sürüklenmesi hem de ahirette affedilmez 

cinayetler işlediği için cehenneme mahkûm olması demektir.485 

Her duyguda olduğu gibi hevada da iyi ve kötü yönler vardır. İnsanın doğasına 

uygun, dinin izin verdiği kadarıyla çeşitli güzellik ve zevklerden faydalanmak 

hevanın olağan yönü, bunun dışındakiler de günahı gerektiren, ileri safhasında da 

insanı küfre götüren yönüdür. Hevasının önünde hiçbir engel tanımayan, canı ne 

isterse onu yapan, karşılığında maruz kalacağı şeyleri, hevası uğruna hiçe sayan 

insan, hevasını her şeyden üstün kılmış onu tanrılaştırmış demektir. Bu da bizim her 

nimeti yerli yerinde ve Allah’ın emri doğrultusunda kullanma diye tarif ettiğimiz 

şükrün zıddı bir tavırdır. 

Şair A’şa, müslüman olmak amacıyla Hz. Peygamber’i görmek üzere yola 

çıkar. Putperestlerden biri: “O dinde zina yasak” der. Olsun diye cevap verir. Yoluna 

devam etmek isteyince putperest: “ama şarap da yasak” der. A’şa: “O zaman geri 

döneyim bir sene daha içeyim sonra Müslüman olurum” der. Kabilesine geri döner, 

fakat o sene ölür.486 İşte bu insan, sırf dünya hayatına yönelik bir zevkten ve 

duygularının esiri olmaktan dolayı ebedi bir hayatı kaybeden insanlara en güzel 

örnektir. 

Hevalarının peşinden gidip sapık cinsel arzularının esiri olan Lut kavmi de 

helak edilinceye kadar duygularının götürdüğü yere gitmişlerdir. Kur’an onlara diyor 

ki: “Rabbinizin, sizin için yarattığı eşlerinizi bırakıyor da insanlar arasında 

erkeklere mi yanaşıyorsunuz? Siz gerçekten haddi aşan bir topluluksunuz.”487 

Allah (cc)’ın, “O size ancak kötülüğü, çirkin ve Allah hakkında bilmediğiniz 

şeyleri söylemenizi emreder.”488 diyerek anlattığı şeytan, İslam’dan önce Mekkelileri 

de hevalarının esiri yapmış,  bu insanlar ibadetlerini bile hevalarına göre yapar 

olmuşlardır. “Onların Beytullah yanındaki duaları da ıslık çalmak ve el çırpmaktan 

başka bir şey değildir.”489 ayeti buna işaret etmektedir. İslam dini geldikten sonra da 

Mekkeli müşrikler yine aynı özellikleri tşıyorlardı. “Kötü duygularını kendisine tanrı 
                                                
485 Maverdi, Ebu’l-Hasen Ali b. Muhammed, Edebu’d-Dünya ve’d-Din, İst. 1299, s. 39. 
486 İbn Hişam, Ebu Muhammed Abdulmelik b. Eyüp el-Himyeri, Siretü’n-Nebî, (Thk. Muhiddin 

Abdulhamid), Mat. Medeni, Mısır, 1963, I, 259-260. 
487 Şuara, 26/165-166.  
488 Bakara, 2/169. 
489 Enfal, 8/35.  



 162

edineni gördün mü? Sen (Rasulüm) ona koruyucu olabilir misin? Yoksa sen onların 

çoğunun gerçekten (söz) dinleyeceğini yahut düşüneceğini mi sanıyorsun? Hayır, 

onlar hayvanlar gibidir. Hatta onlar yolca daha da sapıktır.”490 ayetleri de 

müşriklerin islamdan sonraki durumlarını anlatmaktadır. 

 Bu kâfirler, kendileri nefislerinin esiri olmakla kalmamış. Peygamberimizi de 

kendi hevalarına uydurmaya çalışmışlardır. Allah (cc) da Peygamberimizi bunlara 

karşı şöyle uyarmıştır: “Sana gelen ilimden sonra eğer onların arzularına uyacak 

olursan, Andolsun ki Allah’tan sana ne bir dost ne de yardımcı olmaz.”491 De ki: 

“Allah’tan başka yalvardıklarınıza kulluk etmekten men olundum. Sizin heveslerinize 

uymayacağım. Yolca sapıtmış doğru yolda gidenlerden olmamış olurum.”492 

Allah’ın hidayetine uymamak en büyük sapıklıktır. Hevaları tanrılaştırma 

sonucu gerçekten bu sapıklık ne kadar geniş çaplı ve organizeli olursa olsun 

mü’minden ayette gösterilen bu tavrı alması beklenir.493 Peygamberi ve 

mü’minleri494 kendi hevalarına uydurmak isteyenler hiçbir zaman doğru olana hak 

olana tabi olmak istememişler hatta hak kendilerine uysun istemişlerdir. Allah (cc) 

da diyor ki; “Eğer hak onların kötü arzu ve isteklerine uysaydı, mutlaka gökler ve 

yer ile bunlarda bulunanlar bozulur giderdi.”495 

Hevaya tapma sadece nefsin isteklerini yerine getirme değildir. Aslında, 

uğrunda dinimizin bir kutsalını feda edebileceğimiz her şey hevamızın istediği 

putumuzdur. Bazı rivayetlere göre Kur’an öncesi Araplar hoşlarına giden bir şey 

gördüklerinde ona taparlardı. Daha güzelini bulunca da öncekini atarlardı.496 Bizler 

de bu bağlamda nelere ne kadar değer verdiğimize bir daha bakmalıyız. Hayatımızda 

neleri öncelediğimizi tekrar gözden geçirmeliyiz. 

Nefislerin arzularına tapanların durumunun dünya ve ahirette rezillik olduğu 

açıktır. Fakat “Rabbinin makamından korkan ve nefsini kötü arzulardan uzaklaştıran 

                                                
490 Furkan, 25/43-44; Bkz. Casiye, 45/23.  
491 Bakara, 2/120; Bkz. Şura, 42/15.  
492 En’am, 6/56.  
493 Altıntaş, a.g.e., s. 150. 
494 Bkz. Nisa, 4/27. 
495 Mü’minun, 23/71. 
496 İbn Kesir, a.g.e., VI, 122.  



 163

için ise, şüphesiz cennet yegâne barınaktır.”497 Rabbinin huzuruna çıkarılma endişesi 

taşıyan günaha yönelemez. Beşeri zaafının baskısıyla ona yöneldiği zaman dahi bu 

yüce makamın endişesi onu hemen pişmanlığa, istiğfara ve tevbeye yöneltir. O da 

itaat dairesinde hareket etmeye devam eder. 

Kişinin kendisini heva ve hevesten alıkoymasının yolu, itaat dairesindeki 

noktada yoğunlaşmak ve Allah’ın izin verdiği dairede duygularını tatmin edip, 

güzelliklere karşı da şükürle karşılık vermektir. Çünkü heva ve heves, her tür 

azgınlığın, zalimliğin, her tür haddi aşmanın ve her çeşit günahın itici gücüdür. 

Belanın esası ve kötülüğün kaynağıdır. İnsanın başına ne gelirse hevasından gelir. 

Cahilliğin tedavisi kolaydır. Fakat bilgiden sonraki heva ve heves, tedavisi için uzun 

ve zorlu bir mücadele gereken bir başbelasıdır. 

Allah korkusu, azgın isteklerin şiddetli saldırılarına karşı sağlam ve muhkem 

bir kale durumundadır. Heva ve hevesin saldırılarına karşı bu muhkem kaleden 

başkası ayakta duramaz. Bu nedenle Kur’an’ın ifadesi bunların her ikisini de bir 

ayette topluyor. Çünkü burada konuşan, nefsin hastalığını en iyi bilen yüce yaratıcı 

olan Allah’tır. Tedavisini de bilen elbette O olacaktır. Yüce Allah, insanı içinden 

taşkın arzuları hiç geçirmemekle yükümlü tutmuştur. İnsanın heva ve hevesini 

serbest bırakmamasını, onu frenlemesini ve dizginini eline almasını istemiştir. Ayrıca 

bu konuda korkudan da destek almasını istemiştir.498 

2.2.4. Küfür ve Nankörlüğün Sonuçları 

2.2.4.1. Dünyevi Sonuçlar 

Küfür ve nimete karşı nankörlük edenler, daha bu dünyada iken hak ettiği 

karşılığı görmeye başlayacaktır. Kâfirlere bu dünyada, ahirettekinin yanında bir hiç 

nisbetinde olsa bile bir azap tattırılmıştır ve tattırılacaktır. Nimet ne kadar büyük, ne 

kadar olağanüstü ise küfür ve inkârın azabı da o ölçüde eşsiz ve o nimetin zevali de o 

ölçüde acı olacaktır499. 

Şükür nimeti nasıl çoğaltıyorsa nankörlük te nimetin çoğalmasına engeldir. 

Aynı zamanda sahip olunan nimetlerin kaybedilmesine de sebeptir. Mesela; kendi 

                                                
497 Naziat, 79/40-41.  
498 Kutup, a.g.e., VI, 3818- 3819. 
499 Bkz. Elmalılı, a.g.e., III, 367. 



 164

ilmi sayesinde nimete kavuştuğu iddiasında bulunup nimetleri Allah’a nisbet 

etmekten çekinerek nankörlük eden Karun, sahip olduğu her şeyle beraber yerin 

dibine batırılmıştır500. Yine kendisine bolca nimet verilmiş olan ve bu nimetlerle 

şımaran ve kibre kapılan, ardından da Rabbine nankörlük eden kişinin bütün mal 

varlığı yok edilmiştir501. Aynı şekilde Nuh, Hud, Salih, İbrahim, Lut, Şuayb (as)’ın 

kavimleri ve Sebe, Ress, Tubba kavimleri Kur’an’da nankörlükleri sebebiyle helak 

edilen kavimler olarak bizlere anlatılmaktadır502. 

Allah’ın adaleti gereği herkes yaptığının karşılığını bulur503, kimseye zerre 

kadar da olsa haksızlık edilmez504. Asıl adaletin sağlanacağı yer ise ahirettir. Fakat 

bu dünyada da bazı karşılıklar verilmektedir. Allah (cc) kâfirlere de nimet vermekte 

ve onların hak ettikleri azabı hemen vermemekte, onlara süre tanımaktadır505. Onlara 

tanınan bu süre aslında onların iyiliğine de değildir. Çünkü o sürede onlar 

günahlarını artırmaktadırlar506.  

Allah ‘cc) insanları hem şerle hem de hayırla imtihan etmektedir507. Şu 

ayetlerde her iki halde de kazanıp kaybedenlere örnek verilmektedir: “Eğer insana 

tarafımızdan bir nimet tattırır sonra da o nimeti ondan alıverirsek, şüphesiz ki o çok 

ümitsizdir nankördür. Eğer ona dokunan bir sıkıntıdan sonra bir mutluluk 

tattırıverirsek, artık benden bütün musibetler gitti der ve şüphesiz kibirlenir, sevinir. 

Ancak her iki halde de sabredip güzel güzel ameller işleyenler başka…”508 

Hz. Musa (as)’ın “Yarab! Sen Firavun’a ve yandaşlarına dünya hayatında bir 

güzellik, ihtişam ve büyük servetler verdin, yolundan saptırsınlar diye mi?...”509 

sorusu insana verilen nimetin kendi aleyhine olabileceğini düşündürmektedir. 

Peygamberimiz (sav) zamanında savaştan geri kalanlar: “Mallarımız ve ailelerimiz 

                                                
500 Bkz. Kasas, 28/76-82 
501 Bkz. Kehf, 18/32-43 
502  Bkz. Tok, Nuri, Kur’an’da Sünnetullah ve Helak Edilen Kavimler, Etüt Yay., Samsun 1998, s. 93-

120. 
503 Bkz. Maide, 5/38; Zilzal, 99/8; Taha, 20/15 
504 Bkz. Nisa, 4/40 
505 Bkz. Araf, 7/182-183; Ra’d, 13/32; Hac, 22/44-48 
506 Bkz. Ali İmran, 3/178 
507 Bkz. Enbiya, 21/35 
508 Hud, 11/9,10,11 
509 Yunus, 10/88 



 165

bizi alıkoydu”510 demektedirler. Yüce Allah da Peygamberimiz (sav)’e “Onların ne 

malları ne evlatları sakın seni imrendirmesin, o hiçbir şey değildir. Çünkü Allah 

onları dünya hayatında bunlarla azaba uğratmayı ve canlarının kâfir olarak 

çıkmasını istiyor”511 demektedir. 

Tüm bu ayetlere baktığımızda insanın nankörlükle karşıladığı nimetin, kendisi 

için bir azap ve ebedi kaybediş vesilesi olduğunu görmekteyiz. Mesela İsrailoğulları 

kendilerine verilen sayısız nimetlere karşı nankörlük etmişler, Allah (cc) bu 

nankörlükleri sebebiyle onları daha bu dünyadayken cezalandırarak, domuzlaşma, 

maymunlaşma, horluk, yoksulluk, aralarına kin ve düşmanlık verme, lanetleme ve 

Beyt-i Makdis’e kırk yıl girmeme gibi512 çeşitli şekillerde azaba uğratmıştır. 

Allah (cc) Mekke’yi güvenli bir yer kılmış513, ibret için bize örnek göstermiş 

ve “Bu ülke güvenli ve huzurlu idi ona rızkı her yerden bol bol gelirdi. Sonra onlar 

Allah’ın nimetlerine karşı nankörlük ettiler. Allah, onlara yaptıklarından ötürü açlık 

ve korku sıkıntısını tattırdı”514 demiştir. 

İnsanın karşılaştığı her nimet kendisi için bir iyilik olmadığı gibi, karşılaştığı 

her darlık ve sıkıntı da kendisi için bir kötülük değildir. İnsanın sabır, tevekkül ve 

teslimiyetle karşıladığı her sıkıntı, kendisi için bir nimet ve kurtuluş vesilesi olabilir. 

Bu dünyada Müslümanların başına imtihan için birtakım felaketler geldiği gibi 

kâfirler de bazı sıkıntılara düçar olmaktadırlar. 

Allah (cc) kâfirleri helak etmeden önce onların kibirlerini kırmak, 

şımarıklıklarının önüne geçmek ve onların akıllarını başlarına getirmek için çeşitli 

şekillerde cezalandırmaktadır. “Belki dönerler diye mutlaka onlara o büyük azaptan 

ayrı olarak daha yakın azabı tattıracağız”515. “Andolsun biz Firavun ailesini tuttuk, 

öğüt alsınlar diye yıllarca kıtlıkla ve ürünlerini azaltmakla sıktık”516 ayetleri bu 

gerçeği göstermektedir. 

                                                
510 Bkz. Fetih, 48/11; Ayrıca bkz. Tevbe, 9/86 
511 Tevbe, 9/55,85 
512 Bkz. Bakara, 2/61; Maide, 5/14,26,60,64; Araf, 7/166; İbrahim, 14/6-8 
513 Bkz. Kasas, 28/57; Ankebut, 29/67 
514 Nahl, 16/112 
515 Secde, 32/21 
516 Araf, 7/130; Ayrıca bkz. En’am, 6/42; Zuhruf, 43/48 



 166

Hatta bu, bütün toplumlar için uygulanmış bir sünnetullahtır diyebiliriz. Çünkü 

Yüce Allah “Biz hangi ülkeye bir peygamber gönderdiysek, onun halkını yalvarıp 

yakarsınlar diye mutlaka yoksulluk ve darlıkla sıkmışızdır…”517 buyurmaktadır. 

Toplumlar, böyle küçük afetlerle sınanmadan büyük helake sürüklenmemişlerdir. 

Fakat her şeye rağmen hidayete yönelmeyen ve uyanışı gerçekleştirmeyenler helak 

edilmişlerdir. “Senden önceki ümmetlere de elçiler göndermiştik (inkârlarından 

dönüp, bize) yalvarsınlar diye onları darlık ve sıkıntı ile yakalayıp cezalandırmıştık. 

Hiç olmazsa kendilerine böyle tazyikimiz geldiği vakit yalvarsalardı. Fakat kalpleri 

katılaşmıştı. Şeytan da her yaptıklarını kendilerine güzel göstermişti. Bu sebeple 

yapılan uyarıları unuttular. Üzerlerine her şeyin kapılarını açıverdik. Nihayet 

kendilerine verilen bu genişlik ve serbestlik ile tam ferahladıkları sırada ansızın 

tuttuk kendilerini yakalayıverdik…”518 ayetleri aşamalı şekilde nimet, imtihan ve 

azap serüvenini anlatmaktadır. 

İşte bu ayetler de sıkıntının insanların iyiliği için verildiği, nimetlerin ve 

bolluğunun ise insanları gaflette bırakıp helake sürüklediğini göstermektedir. Demek 

ki insan nimette iken de sıkıntıda iken de durumu lehine çevirebileceği gibi aleyhine 

de işletebilmektedir. İşte insanın hayır ve şerle imtihanı budur.  İnsanın verdiği 

karşılık da ya şükür ya da küfürdür. 

Yüce Allah’ın insana bahşettiği en büyük nimetlerden birinin, İslam olduğunu 

söylemiştik. İslam nimetine erişip de nankörlük yapan fert ve toplumların 

karşılaşacağı azap da elbette büyük olacaktır. Bu insanları Allah zelil etmiş dünya 

milletleri arasında itibarsız, hatırsız ve seviyesiz bir duruma getirmiştir. Hatta onları 

kültürel, ticari, iktisadi ve siyasi yönden gelişmiş ülkelerin sömürgesi yapmıştır519. 

Bu günkü İslam devletlerine baktığımızda inanmışların üstünlüğünü ve üzerlerinde 

Allah’ın yardımını göremeyişimizin sebebi belki de onların dinlerine karşı 

takındıkları nankör tavırlardır. 

Sonuçta küfür ve nankörlük bu dünyada bile insanı sıkıntıya düşüren, azaba 

müstehak kılan, hem maddi hem de manevi nimetlerden mahrum bırakan kötü 

hasletlerdir. Bu özellikler, kötü sonuçlarını bu dünyada göstermeye başlamaktadırlar. 
                                                
517 Araf, 7/94 
518 En’am, 6/42-44 
519 Buladı, a.g.e., s. 445. 



 167

Fakat bu kötü sonuçlar sadece bu dünya ile sınırlı kalmamaktadır. Zira nankörlük ve 

küfür, insanı hidayetten de saptırır ve kaybedenlerden kılar520. Ahiretin nimetine 

giden yol, bu dünyanın doğru yolundan geçtiğine göre nankörlük ve küfürle 

şekillenen dalaletin kötü sonuçları, ahirette de kendini gösterecektir. 

2.2.4.2. Uhrevi Sonuçlar 

Yüce Allah insanı yaratmış ve ona başka varlıklara vermediği nimetleri 

vermiştir. Bu nimetler insana bazı sorumluluklar yüklemiş, insan bu nimetlerden 

dolayı imtihana tabi tutulmuştur. Allah (cc) insana doğruyu bulabilecek akıl vermiş 

ayrıca peygamberler ve vahiyle doğruya giden yolları aydınlatmıştır. Yüce Allah 

Kur’an’da “Biz insanı birtakım katkılarla karıştırılmış bir nutfeden yarattık, evire 

çevire deneyelim diye de onu işitici, görücü bir varlık yaptık. Şüphesiz biz ona doğru 

yolu gösterdik. İster şükredici olsun ister nankör, kâfir”521 buyurmaktadır. 

Bu seçimde insan kâfir olmayı seçerse hem bu dünyada hem de ahirette 

cezalandırılacaktır. Nasıl ki şükredenler kendisi için şükrediyor522. Şükredenlerden 

Allah razı oluyor523, onlara azab etmiyor524 ve onlara mükâfat vaadediyor525, 

küfredenler de azaba düçar olacaktır. Kur’an’da bu durum “…eğer küfrederseniz 

kesinlikle azabım çok şiddetlidir”526, “kâfirler için zincirler, tomruklar ve çılgın ateş 

hazırladık…”527 vb. ayetlerle bize bildirilmektedir. 

Nimete şükür, nimetin çoğalmasına sebep olduğu gibi, Allah’ın nimetine 

nankörlük de O’nun azabına sebep olmaktadır528. İnkâr eden de rızıklanır, az bir 

zaman hayattan nasip alır fakat sonunda azaba düçar olur529. Nimetin kadrini 

bilmeyen insan, Allah’ı da layıkıyla bilemez ki bu da en büyük azap sebebidir. 

Küfran-ı nimet eden kimse, nimetin kadrini bilmediğinden nimet verene tazim 

                                                
520 Bkz. Maide, 5/12 
521 İnsan, 76/2-3 
522 Bkz. Neml, 27/40; Lokman, 31/12 
523 Bkz. Zümer, 39/7; Kamer, 54/35; Nisa, 4/147 
524 Bkz. Nisa, 4/147 
525 Bkz. Ali İmran, 3/144-145 
526 İbrahim, 14/7 
527 İnsan, 76/4 
528 Kurtubi, a.g.e., IX, 343. 
529 Bkz. Bakara, 2/126 



 168

edemez ve ona karşı yabancı olur. Binaenaleyh elinde olan nimet daima ziyandan 

hali kalmaz. Aynı zamanda şiddetli azaba sebep olur530. 

Nimetlere karşı nankörlük edenlerin, azap edilmeleri, Allah’ın adaleti gereğidir 

ve bir sünnetullahtır. Yani tüm toplum ve insanlar için geçerlidir. “Allah’ın 

nimetlerini nankörlükle karşılayıp kavimlerini helak yurduna konduranları görmedin 

mi? Cehenneme… yaslanırlar orası ne feci yerdir.”531 ayeti şümullü bir şekilde genel 

kuralı ortaya koymaktadır. 

Bu dünya adaletin tam olarak tecelli ettiği yer değildir. Burada herkese hak 

ettiği veriliyor da değildir. Zaten ahiretin varlığını gerektiren ve isbat eden şeylerden 

birisi de bu gerçektir. Allah’ın adaletine inanan herkes ahiretin varlığını kabul etmek 

zorundadır. Çünkü bu dünyadan nice iyi insanlar sıkıntı çekerek nice kötüler de refah 

içinde ayrılıp gitmektedir. Öyle ise herkese yaptığının karşılığının verileceği bir yer 

olmalıdır. Bu da ahirettir. Allah (cc) ahirette kötülere kötülüklerinin karşılığını 

verecektir. Güzel davrananlara da rahmeti gereği daha güzeliyle muamele 

edecektir532. 

İnsanın amellerini değerli kılan imandır. İmansız işlenen iyilikleri, yine bu 

iyilik sahiplerinin küfrü örtecektir. “…İşte bunların dünya ve ahirette bütün amelleri 

boşa gitti ve işte bunlar hüsrana uğrayanlardır.”533 ayeti kâfirlerin amellerinin heder 

olacağını göstermektedir. Nimetlere karşı nankörlük eden ve kâfir olanların ahirette 

nimetten yararlanma süreleri bitmiş olacak ve kendilerine verilen mühlet 

tamamlanacaktır. Orada onlar kötü, büyük, şiddetli, ağır, alçaltıcı, elim, yakıcı, kalıcı 

bir azaba müstehak olacaklardır. 

Kâfirlerin gireceği cehennemde ölüm olmayacaktır534. Onlar orada ebedi 

kalacaklardır535. Bu Allah’ın adaleti gereğidir. Elbette kâfirler kısa bir ömür 

yaşamışlardır. Fakat bu kısa ömürde çok büyük cinayetler işlemişlerdir. Allah’ın 

büyüklüğü ve nimetlerinin çokluğu nisbetinde kâfirlerin küfrü ve nankörlüğü 

                                                
530 Konyalı, Mehmet Vehbi, Hulasatü’l-Beyan fi Tefsiri’l-Kur’an. İst., 1996, VII, 2674. 
531 İbrahim, 14/28-29 
532 Bkz. Yunus, 10/26 
533 Tevbe, 9/60 
534 Bkz. Taha, 20/74 
535  Bkz. Bakara, 2/162; Nisa, 4/93,169; Tevbe, 9/63,73; Nahl, 16/29; Mü’minun, 23/103; Zümer, 

39/72; Zuhruf, 43/74; Cin, 72/23; Beyine, 98/6 



 169

büyümektedir. Kâfirler ezelden ebede tüm varlıklara karşı suç işlemişlerdir. Çünkü o 

varlıkların Allah’a olan nisbetlerini kesmişler ve değerlerini düşürerek onlara hakaret 

etmişler ve onları hiçliğe sürüklemişlerdir. Mesela bir insanın anne-babasına 

nisbetini kopardığımızda o insana ne kadar büyük bir hakaret ettiğimiz ortadadır. 

Kâfirin de bütün varlıkları Allah’a nisbetinden kopardığını düşünürsek ne kadar 

büyük bir suç işlediğini daha iyi anlayabiliriz ve Allah’ın adaletinin ebedi cehennemi 

gerektirdiğini söyleyebiliriz. 

O halde insan, yaratılışından rızıklanışına, sağlığından servetine, kendisine 

bahşedilen tüm nimetleri düşünmeli, kendisinin acziyetini de göz önünde 

bulundurarak tüm nimetleri Allah’a nisbet etmelidir. İnsan, Kur’an’da kendisine 

sunulan öğütlere kulak vermeli, örneklerden ders çıkarmalı, dünya ve ahirette 

kendisini saadete ulaştıracak şükre ve imana sarılmalıdır. İnsan, nankör ve kâfirlerin 

bu dünyada ne kazanıp ahirette nasıl muamele gördüklerine bakıp kendi hissesine 

düşeni almalı, şükreden mi yoksa küfreden mi olacağına karar vermelidir. Aslında 

şükredenlerin ve inananların kazandıkları, nankör ve kâfirlerin maruz kaldıkları 

ortada olduğuna göre aklıyla, vicdanıyla ve kalbiyle insan olanın seçeceği taraf 

bellidir. Safları daha da belirginleştirmek için şimdi de şükreden ve nankörlük 

edenlerden, Kur’an’ın bize sunduğu örneklere bir göz atalım. 

2.3. Örnekler Bağlamında Şükür-Küfür Karşılaştırması 

2.3.1. Kur’an’da Geçmiş Kavimlerin Küfür ve Şükürsüzlük Örnekleri 

İnsanlık, Allah’ın (cc) yaratmış olduğu bir tek nefisten yani Hz. Âdem’den 

türemiştir536. İlk kâfir de insanın yaratılışıyla birlikte ortaya çıkmıştır537. İlk kâfir 

olan şeytan ise insanları saptırmak için yemin ederek Allah’ın (cc) doğru yolunda 

oturacağını, insanların önlerinden, arkalarından, sağlarından, sollarından sokularak 

şükretmeyen kimseler olmalarını sağlayacağını söylemiştir538. Ve yine ilk aldattığı 

insanlar, aynı zamanda ilk insanlar olan Hz. Âdem ve eşi Hz. Havva olmuştur. Allah 

(cc) da biz insanları “Ey Âdemoğulları! Şeytan ana babanızı, ayıp yerlerini 

                                                
536 Bkz. Nisa, 4/1; Araf 7/189; Hucurat, 49/3 
537 Bkz. Bakara, 2/34 
538 Bkz. Araf, 7/14-17 



 170

kendilerine göstermek için elbiselerini soyarak cennetten çıkarttığı gibi sizi de 

aldatmasın…”539 diyerek uyarmıştır. 

Allah’ın gazabına uğrayarak ilahi huzurdan kovulan şeytan, en şiddetli biçimde 

insanları saptırmaya, her türlü hile, desise ve vesveseyle onları hak yoldan 

uzaklaştırmaya var gücüyle gayret etmiş ve etmektedir. İnsanları başta iman 

nimetinden mahrum ederek, karşılaştıkları diğer nimetlere karşı da nankör olmaları 

ve küfre sapmaları yönünde aldatmış ve aldatmaktadır540. 

Bizlerden önceki kavimlerin inkâr ve nankörlükleri, Kur’an-ı Kerim’de bizlere 

anlatılmaktadır. Ta ki bizler bu örneklerden öğüt alalım ve aynı hataları işlemeyelim. 

Şeytanın onlar için kurduğu tuzaklara karşı bizler tedbirli, temkinli ve uyanık olalım 

ki aynı tuzaklara düşmeyelim. Bunun için Yüce Allah “Sizden evvel kanun olmuş 

birtakım olaylar geçti onun için yeryüzünde dolaşın da bir bakın peygamberleri 

yalanlayanların akıbetleri nasıl olmuş. İşte bu bütün insanlar için bir açıklama, 

özellikle korunacak müttekiler için bir öğüttür.”541 demektedir. 

Kur’an’da geçmiş kavimlerin şükürsüzlük ve küfür örnekleri sıkça 

anlatılmaktadır. Mesela Kaf suresinde: “Onlardan önce Nuh’un kavmi, Res halkı ve 

Semud da yalanlamıştı. Ad, Firavun, Lut’un kardeşleri de. Eyke halkı ve Tubba 

kavmi de…”542 denilerek bunlardan bazıları sayılmaktadır. Biz de bu kavimlerden 

bazılarını örnek olarak zikretmekle yetineceğiz. 

1- Nuh (as)’un kavmi: Kur’an-ı Kerim’de belki de ilk helak edilen kavim 

olarak Nuh (as)’ın kavmini görmekteyiz. Hz. Âdem (as)’in takip ettiği ve zürriyetine 

bizzat öğrettiği doğru yolu ilk defa tahrip eden Nuh (as)’un kavmidir543. Zira İbn 

Kesir, “Âdem (as) ile Nuh (as) arasında on asır (batın) olup hepsi İslam üzere idiler” 

demektedir544. 

Nuh (as)’un kavmi Kur’an’da kısaca şu şekilde anlatılmaktadır: Nuh (as) 

kavmine bir uyarıcı olarak gönderilmiştir545. Ve onlara “Ey kavmim, Allah’a kulluk 

                                                
539 Araf, 7/27 
540 Buladı, a.g.e., s. 330. 
541 Ali İmran, 3/137,138 
542 Kaf, 50/12,13,14 
543 Tok, a.g.e., s. 94. 
544  Bkz. İbn Kesir, Tefsiru’l-Kur’ani’l-Azim, III, 427. 
545 Bkz. Araf, 7/59; Hud, 11/26; Nuh, 71/1-2 



 171

edin, sizin O’ndan başka tanrınız yoktur546. Allah’tan korkun ve bana itaat edin”547. 

demiştir. “Kavminin ileri gelenlerinden inkârcı bir grup da: “Bu da sizin gibi bir 

insandan başka bir şey değildir. Size üstün gelmek istiyor. Eğer Allah dilese idi 

melekleri indirirdi. Biz atalarımızdan böyle bir şey işitmedik.”548 (Ey Nuh) “Biz seni 

açık bir sapıklık içinde görüyoruz”549 demişlerdir. Nuh (as): “Ey kavmim! Bende bir 

sapıklık yok. Ben âlemlerin Rabbi tarafından gönderilmiş bir elçiyim. Size rabbimin 

gönderdiği gerçekleri duyuruyorum, size öğüt veriyorum ve Allah tarafından sizin 

bilmediğiniz şeyleri biliyorum”550 demiştir. 

(Onlar da) “Dediler ki, Sana bayağı kimseler uymuşken biz sana inanır 

mıyız?”551 Nuh (as) da: “(Siz istemiyor, hor görüyorsunuz diye) ben, inananları 
kovacak değilim… Ben onları kovarsam Allah’a karşı kim beni savunur?”552 Onlar: 

“O kendisinde delilik bulunan bir adamdır, başka bir şey değildir”553 dediler. Ve 

“Ey Nuh vazgeçmezsen mutlaka taşlananlardan olacaksın”554 diye tehdit ettiler. Nuh 

(as) dokuzyüzelli sene kavmiyle mücadele ettikten sonra555 en sonunda (Ey Allahım) 

“Benimle onların arasını aç, beni ve benimle beraber bulunan mü’minleri kurtar”556 

diye dua etti. Allah (cc) Nuh (as)’a bir gemi yapmasını, ailesini ve her şeyden birer 

çifti gemiye yüklemesini emretti557, onu ve onunla birlikte olanları kurtarıp gerisini 

boğarak helak etti558. 

2- Ad kavmi: Bu kavim de Kur’an’ın bize sunduğu örneklerdendir. Ad kavmi 

çok eski Arap kabilelerinden birisidir. Eski Arap şiirlerinde bu kavim sık sık geçer. 

Güney Arabistan’da Ad kavmine atfedilen bazı kalıntılara rastlanmaktadır559. Bu 

kavme kardeşleri Hud (as) peygamber olarak gönderilmişti560. Allah’ın bir kavme 

peygamber göndermesi aslında onlar için en büyük nimettir. Bunun dışında onlar 
                                                
546 Araf, 7/59; Hud, 11/26 
547 Şuara, 26/108 
548 Mü’minun, 23/24 
549 Araf, 7/60 
550 Araf, 7/61-62 
551 Hud, 11/27; Şuara, 26/111 
552 Hud, 11/29-30 
553 Mü’minun, 23/25 
554 Şuara, 26/116 
555 Bkz. Ankebut, 29/14 
556 Şuara, 26/118 
557 Bkz Hud, 11/36-37 
558 Bkz. Şuara, 26/119-120. daha geniş bilgi için bkz. Tok, a.g.e., s. 94-97. 
559 Mevdudi, a.g.e., II, 51. 
560 Bkz. Araf, 7/65; Hud, 11/55 



 172

zenginliklerinin göstergesi olarak her yüksek yere bir kule dikmişler561. Allah (cc) 

onları davarlar, oğullar, bağlar ve pınarlarla nimetlendirmişti562. 

Ad kavmi, Nuh kavminin ardından onların yerlerine hâkim olmuş, oralarda 

köşkler, müstahkem kaleler edinmiş, iri yapılı kimselerdir563. Yani Allah’ın (cc) 

onlar üzerine nimeti çoktur. Zaten Hud (as) da onlara “Size bildiğiniz nimetleri bol 
bol veren Allah’tan korkun”564 “Allah’ın nimetlerini hatırlayın ki başarıya 

eresiniz”565 diyerek bu nimetlere dikkat çekmektedir. 

Hud (as) kavmine: “Ey kavmim, Allah’a kulluk edin, sizin O’ndan başka 
tanrınız yoktur.”566 “Ona tövbe edin… suç işleyerek yüz çevirmeyin.”567 “Ben 

âlemlerin rabbi tarafından gönderilmiş bir elçiyim”568. “Allah’tan korkun ve bana 
itaat edin.”569 dedikçe onlar “Biz seni bir beyinsizlik içinde görüyoruz ve biz seni 
yalancılardan sanıyoruz”570, “seni tanrılarımızdan biri fena çarpmış”571, “biz senin 

sözünle tanrılarımızı terk edecek ve sana inanacak değiliz”572 demişlerdir. 

Ad kavmi kendilerine bahşedilen nimetlere şükretmek ve bu nimetleri 

kendilerine bahşeden Allah’a kulluk etmek yerine, nankörlük etmişler, kuru bir inatla 

Hud (as)’a inanmamışlar ve Allah’ı inkâr etmişlerdir. Allah (cc) da onlara bir kasırga 

ve kökleri yerinden söken bir rüzgâr göndermiştir573. Bu rüzgâr Rabbinin emriyle her 

şeyi yıkmış, mahvetmiş, insanları içi boş hurma kütükleri gibi devirmiş, üzerinden 

geçtiği her şeyi kül gibi etmiştir574. 

3- Semud kavmi: Ad kavmi nankörlük ve küfürleri sebebiyle helak olduktan 

sonra bunların yerlerini Semud kavmi imar etmiştir575. Semud kavmi Arabistan’ın 

Ad’dan sonra en yaygın olarak bilinen ikinci en eski kabilesidir. Bu kavmin 

                                                
561 Bkz. Şuara, 26/128; Ayrıca bkz. Beydavi, a.g.e., IV, 484; Nesefi, a.g.e., IV, 484. 
562 Bkz. Şuara, 26/131-134 
563 Bkz. Araf, 7/69; Şuara, 26/128-130 
564 Bkz. Şuara, 26/133-124 
565 Bkz. Araf, 7/69 
566 Bkz. Araf, 7/65 
567 Bkz. Hud, 11/52 
568 Bkz. Araf, 7/67 
569 Bkz. Şuara, 26/131 
570 Bkz. Araf, 7/66 
571 Bkz. Hud, 11/54 
572 Bkz. Hud, 11/53 
573 Bkz. Zariyat, 51/41; Kamer, 54/19 
574 Bkz. Ahkaf, 46/24-25; Zariyat,51/42; Kamer, 54/20 
575 Bkz. Beydavi, a.g.e., II, 586. 



 173

Arabistan’ın kuzeybatısında yaşadığı belirtilmektedir576. Yine Semud kavminin, Ad 

kavminin bir devamı olduğu Hud (as)’la birlikte helakten kurtulanların Ahkaf 

bölgesini terk edip Hadramut civarına yerleştikleri, Vadü’l Kura yakınlarında mekân 

tuttukları da söylenmektedir577. 

Kur’an’da Semud kavmi için Allah (cc): “Düşünün ki Ad kavminden sonra 

yerlerine sizi getirdi ve yeryüzünde sizi yerleştirdi. Onun düzlüklerinde saraylar 

yapıyorsunuz, dağlarında evler yontuyorsunuz…”578 diyerek onların Ad kavminin 

halefi olduğunu açıklamaktadır. 

Semud kavmi sanatkâr bir kavimdi. “Onlar, dağlardan emniyet içinde 

kalacakları evler yontarlardı”579, “düzlüklerde saraylar yaparlardı”580. Allah ‘cc), 

onlara bahçeler, pınarlar, ekinler, salkımları sarkmış hurmalıklar vererek581 onları 

nimetlendirmiş ve bolluk, refah ve güven içinde yaşamalarını sağlamıştı. Ayrıca 

onlara kardeşleri Salih (as)’i de peygamber olarak göndermişti582. 

Salih (as) onlara: “…Bilin ki ben size gönderilmiş güvenilir bir elçiyim. Artık 

Allah’a karşı gelmekten sakının ve bana itaat edin”583 dedi. Onlar da “Dediler ki: Ey 

Salih, sen bundan önce bizim aramızda ümit beslenen bir kişi idin. Şimdi 

atalarımızın taptıklarına tapmaktan bizi men mi ediyorsun?...”584 “Bizden bir insana 

mı uyacağız? O takdirde biz apaçık bir sapıklık ve çılgınlık içine düşmüş oluruz. 

Zikir, aramızdan ona mı bırakıldı? Hayır, o yalancı küstahın biridir.”585 

Salih (as): “Allah’ın nimetlerini hatırlayın586, Allah’tan korkun ve bana itaat 

edin”587 dese de onlar: “Senin ve seninle beraber bulunanların yüzünden 

uğursuzluğa uğradık”588, “sen iyice büyülenmişsin, eğer doğrulardansan bize bir 

                                                
576 Tok, a.g.e., s.102. 
577 Buladı, a.g.e., s.333. 
578 Araf, 7/74 
579 Hicr, 15/82 
580 Bkz. Araf, 7/74 
581 Bkz. Şuara, 26/141-149 
582 Bkz. Araf, 7/73; Neml, 27/45 
583 Şuara, 26/142 
584 Neml,27/45-46 
585 Kamer, 54/24-25 
586 Bkz. Araf, 7/74 
587 Bkz. Şuara, 26/150 
588 Neml, 27/47 



 174

mucize getir”589 dediler. Allah (cc) mucize olarak onlara bir deve verdi. Onlar bu 

deveyi de boğazladılar ve azabı istediler590. “Sabaha girerken onları da o korkunç 

ses591 ve sarsıntı yakaladı. Yurtlarında dizüstü çökekaldılar.”592 

4- İbrahim (as)’in kavmi: Bu kavim de küfrün bir örnekliğini sergilemektedir. 

İbrahim (as)’in kavmi M.Ö. 2100 yıllarında Ur şehri ve civarlarında yaşamışlardır. 

Bulundukları toplum kalabalık nüfusa sahip, gelişmiş endüstrisi, iş kolları ve ticareti 

ile dikkat çekmektedir. Sir Leonarda Wooley, Ur kentinde yapılan kazıların 

sonuçlarını “Abraham” adlı kitabında toplamıştır. Ur’da yapılan kazıların sonucuna 

göre beş tanrının adı geçmektedir. Bu kavim M.Ö. 2300 yıllarında Ur-Nammu 

öncülüğünde geniş bir imparatorluk kurmuş, öncülerine de Nemrut denilmiştir593. 

İşte İbrahim (as) bu kavme gönderilmişti. İbrahim (as) Allah’ın dostu594, 

vefalı595, yumuşak huylu596, çok doğru bir peygamberdi597. İbrahim (as)’ın inancı, 

bizlere örnek olması bakımından yavaş yavaş şekillenmiş ve olgunlaşmıştı. Mesela 

Allah (cc), İbrahim (as)’a ölüleri nasıl dirilttiğini, parçalanmış kuşları yeniden 

dirilterek göstermişti598. Yine İbrahim (as) yıldızın, ayın ve güneşin Rabb 

olamayacağını anlattıktan sonra şirkten vazgeçilerek tevhid inancına nasıl ulaşılması 

gerektiğini anlatmıştı599. 

İbrahim (as)’ın tebliğ metodunda yine akla ve mantığa hitap eden, insanları 

iknaya çalışan bir metod göze çarpmaktadır. İbrahim (as) babasına: “Sen putları 

tanrı mı ediniyorsun?”600 “İşitmeyen, görmeyen ve sana hiçbir yararı olmayan 

şeylere niçin tapıyorsun?... Babacığım şeytana tapma çünkü şeytan Rahman’a isyan 

etmiştir.”601 demiştir. Putlara tapan kavmine ise: “Siz dua ettiğiniz zaman onlar sizi 

işitiyorlar mı? Yahut size fayda ve zarar verebiliyorlar mı?” demiş, ilahlık taslayıp 

                                                
589 Şuara, 26/153-154 
590 Bkz. Araf, 7/73-77 
591 Bkz. Hicr, 15/83 
592 Bkz. Araf, 7/78 
593 Mevdudi, a.g.e., I, 565-567. 
594 Bkz. Nisa, 4/125 
595 Bkz. Necm, 53/37 
596 Bkz. Tevbe, 9/114 
597 Bkz. Meryem, 19/41 
598 Bkz. Bakara, 2/260 
599 Bkz. En’am, 6/75-79 
600 En’am,6/74 
601 Meryem, 19/42-48 



 175

kendisiyle tartışana (Nemrut) ise: “Benim Rabbim O’dur ki yaşatır ve öldürür 

demişti. (O da): ben de yaşatır ve öldürürüm dedi. İbrahim: Allah güneşi doğudan 

getirir, sen de onu batıdan getir deyince inkâr eden şaşırıp kaldı…”602 

Yine kavmine: “Allah’a kulluk edin, O’ndan korkun, bilirseniz bu sizin için 

daha hayırlıdır. Siz Allah’tan başka birtakım putlara tapıyorsunuz, yalan şeyler 

uyduruyorsunuz. Sizin Allah’tan başka taptıklarınız size rızık veremezler. Siz rızkı 

Allah’ın yanında arayın. O’na tapın ve O’na şükredin, O’na döndürüleceksiniz. Eğer 

yalanlarsanız sizden önceki ümmetler de yalanlamışlardı.”603 demişti. Fakat kavmi 

sözde tanrılarına bağlılıklarından inatla, taassupla ve atalarının izinden gitme 

bahanesiyle İbrahim (as)’e inanmamışlardı. 

Nihayet İbrahim (as) putlarını parçaladı, en büyüklerini bıraktı ve sen mi yaptın 

diyen kavmine “Belki şu büyükleri yapmıştır, eğer konuşurlarsa bir sorun dedi. 

Onlar “Sen de bilirsin ki bunlar konuşamaz dediler. Peki dedi. Siz Allah’ı bırakıp 

size hiçbir fayda ve zarar vermeyen şeylere mi tapınıyorsunuz? Yuh size ve Allah’tan 

başka taptıklarınıza! Aklınızı kullanmıyor musunuz?”604 Bütün bunlar karşısında 

söyleyecek söz bulamayan kavmi ise: “Onu öldürün yahut yakın605, onu yakın da 

tanrılarınıza yardım edin606, onun için bir bina yapın da onu ateşe atın” dediler. 

Allah (cc), “Ey ateş, İbrahim’e serin ve esenlik ol” dedi”607 ve onu ateşten 

kurtardı608. Ona tuzak kurmak isteyenlerin tuzaklarını boşa çıkardı, onları alçak 

düşürdü ve hüsrana uğrattı609. 

5- Lut (as)’un kavmi: Lut (as) da İbrahim (as) zamanında yaşamış ve Sedom 

şehrine peygamber olarak gönderilmiştir. Lut’un (as) kavmi azgın bir topluluktur. 

Allah’ın erkekler için nimet kıldığı kadınları bırakıp erkeklerle fuhuş yapıyorlar, yol 

kesiyorlar ve toplantılarında edepsizce işler yapıyorlardı610. Lut (as)’ın tebliğine 

karşılık onu memleketlerinden çıkarmakla tehdit etmişler ve Allah’ın azabını 

                                                
602 Bakara, 2/258 
603 Ankebut, 29/16-18 
604 Bkz. Enbiya, 21/58-67 
605 Enbiya, 21/68 
606 Saffat, 37/97 
607 Enbiya, 21/69 
608 Bkz. Ankebut, 29/24 
609 Bkz. Enbiya, 21/70; Saffat, 37/98 
610 Bkz. Araf, 7/80-81; Ankebut, 29/29 



 176

istemişlerdir611. (Lut (as) da): “Rabbim! şu bozguncu kavme karşı bana yardım et612, 

beni ve ailemi bunların yaptıklarından kurtar”613 diye dua etti. “Güneşin doğma 

zamanına girerlerken korkunç ses onları yakaladı. O kentin üstünü altına getirdik ve 

üzerlerine de çamurdan pişmiş taşlar yağdırdık”614 ve onları kırdık geçirdik615. 

6- Meyden halkı: Şuayb (as) da Meyden halkına gönderilmişti. “Ey kavmim! 

Allah’a kulluk edin, sizin O’ndan başka tanrınız yoktur”616, “ölçüyü ve tartıyı dengeli 

yapın, insanların eşyalarını eksik vermeyin ve düzene konulmasından sonra 

yeryüzünde bozgunculuk yaparak kötülük etmeyin.”617 “Ahiret gününü umun”618 

dedi. Ve “Ey kavmim! Bana karşı gelmeniz, sakın sizi Nuh, Hud, Salih kavminin 

başlarına gelenler gibi bir felakete sürüklemesin. Lut kavmi henüz sizden uzak 

değildir”619 diyerek de uyardı. Fakat kavmi ona inanmadı “Kavminden büyüklük 

taslayanlar dediler ki: “Ey Şuayb! Ya mutlaka seni ve seninle beraber inananları 

kentimizden çıkarırız ya da dinimize dönersin.” Şuayb (as) da “Rabbimiz! 

kavmimizle bizim aramızda hak ile hükmet sen hükmedenlerin en hayırlısısın dedi… 

derken onları bir sarsıntı yakalayıverdi, derhal vatanlarında çökekaldılar”620. 

7- Sebe halkı: Bu insanlar da Allah’ın nimetlerine mazhar olmuşlar fakat 

emirlerine itaat etmemişlerdir. Hz. Süleyman zamanında Sebe hükümdarı Belkıs’ın 

Müslüman olmasıyla halkın büyük çoğunluğu Müslüman olsa da hem Hz. 

Süleyman’dan önce hem de daha sonra kâfir oldukları anlaşılmaktadır. Kur’an-ı 

Kerim’deki Sebe halkından bahseden ayetlerden, onların müreffeh bir hayat 

sürdükleri fakat nankör oldukları ve böylece nimetlerden mahrum kaldıkları 

anlaşılmaktadır. O ayetler şu şekildedir: 

“Andolsun ki Sebe kavmi için oturdukları yerde hakikaten bir ibret vardır. Sağ 

ve soldan iki cennet (bahçe) onlara hal diliyle; yeyin Rabbinizin rızkından ve O’na 

şükredin. Ne güzel hoş bir belde, bağışlayan bir Rab derlerdi… Biz onlarla bereket 
                                                
611 Bkz. Araf, 7/82; Şuara, 26/167; Ankebut, 29/29 
612 Ankebut, 29/30 
613 Şuara, 26/169 
614 Hicr, 15/73-74 
615 Bkz. Saffat, 37/136 
616 Araf, 7/85, Hud, 11/84 
617 Araf, 7/85-86 
618 Ankebut, 29/36 
619 Bkz. Hud, 11/89-92 
620 Araf, 7/88-91 



 177

verdiğimiz memleketler arasında sırt sırta şehirler meydana getirmiştik ve onlarda 

muntazam geliş-gidiş takdir eylemiştik. Onlara gezin oralarda gecelerce ve 

gündüzlerce, emniyet içinde demiştik… Fakat onlar bakmadılar (şükretmediler) biz 

de üzerlerine arîm selini salıverdik. Ve o güzel iki cennetlerini buruk yemişli, ılgınlık, 

az bir şey de sedir ağacı bulunan iki harap bahçeye çevirdik.”621  

8- İsrailoğulları: Hz. Musa ve Hz. Harun, Firavun ve hanedanına uyarıcı 

olarak gönderilmişlerdi. İsrailoğulları ise, Firavunun zulmü altında inleyen 

kabilelerden oluşan bir topluluktu. Kur’an’da Hz. Musa’nın doğumundan peygamber 

oluşuna kadarki serüven de anlatılmaktadır ve Hz. Musa’nın da İsrailoğullarından 

olduğu belirtilmektedir622. 

Allah (cc) Kur’an’da İsrailoğullarına bahşettiği birçok nimetten 

bahsetmektedir. Onları Firavunun zulmünden kurtarması623, onların içinden 

peygamberler çıkarması, onları hükümdar kılması, âlemlerde hiç kimseye 

vermediğini onlara vermesi624, onları bütün âlemlere üstün kılması625, çölde susuz 

kaldıklarında her kabile için taştan kaynak fışkırtması626 ve onlara kudret helvası ve 

bıldırcın eti ihsan etmesi627 Allah’ın onlar üzerindeki olağanüstü nimetlerinden 

birkaçıdır. 

Hz. Musa ve Hz. Harun’un hak dini tebliğ ettikleri Firavun, ilahlık taslayarak 

ve Hz. Musa ile mücadeleye girişerek sonunu hazırladı, askerleri ve hanedanıyla 

birlikte boğulup gitti628. İsrailoğulları ise: Firavun’dan kurtulduktan sonra hep 

nankörlük ettiler ve doğru yoldan saptılar. Hz. Musa’dan kendileri için tanrı 

yapmasını istediler629, Samiri’nin yaptığı buzağıya taptılar630. 

Kudret helvası ve bıldırcın eti gibi latif nimetler ve ferah gölgelikler altında 

hayatlarını geçiren İsrailoğulları, eşsiz bir nankörlük örneği sergileyerek: “Ey Musa! 

                                                
621 Bkz. Sebe, 34/15-19 
622 Bkz. Taha, 20/39; Şuara, 26/18-19; Kasas, 28/8-13,27 
623 Bkz. Bakara, 2/49-50; Araf, 7/141; Şuara, 26/60-66 
624 Bkz. Kasas, 28/5-6 
625 Bkz. Bakara, 2/47,122 
626 Bkz. Bakara, 2/60 
627 Bkz. Araf, 7/160 
628 Bkz. Şuara, 26/62-66; Araf, 7/130-136 
629 Bkz Araf,7/136 
630 Bkz. Bakara, 2/51; Araf, 7/48,150,152; Taha, 20/83-86 



 178

Bir tek yemekle yetinemeyiz, bizim için Rabbine dua et de yerin bitirdiği şeylerden, 

sebzesinden, hıyarından, sarımsağından, mercimeğinden, soğanından bize çıkar” 

(dediler). “Üzerlerine zillet ve meskenet damgası vuruldu ve nihayet Allah’tan bir 

gazaba uğradılar. Evet, öyle oldu çünkü Allah’ın ayetlerini inkâr ediyorlar ve haksız 

yere peygamberleri öldürüyorlardı. Evet, öyle oldu, çünkü isyana dalıyorlar ve aşırı 

gidiyorlardı.”631 

Hz. İsa da İsrailoğullarındandı ve İsrailoğullarına gönderilmişti. Zira Kur’an-ı 

Kerim’de şöyle buyrulmaktadır: “Allah ona yazmayı, hikmeti, Tevrat’ı ve İncil’i 

öğretecek, o İsrailoğullarına bir elçi olacak…”632 Fakat İsa (as)’ın çeşitli mucizelerle 

Yahudilere peygamber olarak gönderilmesi, onların körelmiş vicdanlarını harekete 

geçirmemiş, kararan ve katılaşan kalplerini yumuşatamamıştır633. Onlar Hz. İsa ve 

getirdiği hakikatlere inanmamışlar, hatta peygamberlerini öldürmeye yeltenmişlerdir. 

Her dönemde olduğu gibi küfür ve nankörlüklerini sergilemişler, karakterlerini 

yansıtmışlardır. “İsrailoğullarından küfredenler hem Davut’un hem de Meryem oğlu 

İsa’nın diliyle lanetlendiler. Bu onların isyan etmeleri ve hakkın sınırını aşmaları 

sebebiyledir.”634 

Bu şekilde küfreden ve nankörlük edenlerin örnekleri Kur’an’da çokça 

zikredilmektedir. İşte bu küfredenleri imanlılardan ve şâkirlerden ayıran hasletleri iyi 

tanımak için, bu örnekleri iyi anlamamız gerekmektedir. Nuh (as)’ı oğlundan635, 

İbrahim (as)’ı babasından636, Nuh ve Lut (as)’ı karısından637 ayıran sırrı iyi 

incelememiz gerekmektedir. İnsanlardan birçoğu kibir, inat, şımarıklık, kıskançlık 

vb. kötü hasletlerin esiri olmuş, heva ve heveslerine yenik düşmüş, şeytanın oyununa 

gelmiş ve imtihanı kaybetmişlerdir. Bazıları da yapması gerekeni yapmış Allah’ın 

(cc) emir ve nimetlerine isyan, inkâr, nankörlük ve küfürle değil itaat, şükür ve 

imanla yaklaşmışlardır. 

                                                
631 Bakara, 2/61 
632 Ali İmran, 3/49 
633 Buladı, a.g.e., s.375,376. 
634 Maide, 5/78 
635 Bkz. Hud, 11/42-47 
636 Bkz. Tevbe, 9/11; Meryem, 19/42-48; Şuara, 26/86 
637 Bkz. Araf, 7/83; Ankebut, 29/32; Tahrim, 66/10 



 179

2.3.2. Kur’an’da Peygamberler ve Şükür Örnekleri 

Kur’an-ı Kerim’de bizlere birçok peygamberin tevhid mücadelesi ve istikamet 

üzere geçen hayatı örnek olarak sunulmuştur. Allah’a şirk koşmamak ve bu 

peygamberlere uymak bizim için aslında bir nimettir. Bu gerçek, Hz. Yusuf’un 

diliyle bize anlatılmaktadır: “Atalarım İbrahim, İshak ve Yakub’un dinine uydum. 

Allah’a herhangi bir şeyi ortak koşmamız bize yakışmaz. Bu Allah’ın bize ve 

insanlara olan lütfundandır. Fakat insanların çoğu şükretmezler”638. Peygamberlerin 

izinden gitmek bizim için de bir nimet olduğu kadar bir şükretme şeklidir de. Çünkü 

onlar insanların en çok ve en iyi şükredenleri idiler. 

Allah (cc) peygamberleri insanlar içinden seçmiş, onların salihliğini tescillemiş 

ve onları bizlere rol model olarak sunmuştur. “Allah Âdem’i, Nuh’u, İbrahim ailesi 

ile İmran ailesini seçip âlemlere üstün kıldı”639 ayetinde bu husus açıkça 

belirtilmiştir. Allah’ın (cc) bizlere peygamber göndermesi de bir nimettir640. 

Dolayısıyla bizler, hem bu nimeti tanıyıp şükretmek, hem de onların örnekliğini 

anlayabilmek için peygamberlerin yaşantılarını iyi bilmek zorundayız. Şimdi bu 

peygamberlerden bazılarını sergiledikleri şükür örnekliği yönünden inceleyelim. 

1- Hz. Âdem: İnsanların ilk nimetleneni ve ilk şükredeni, yine ilk insan olan 

Hz. Âdem’dir. Allah (cc) Hz. Âdem’i yaratmış641, ona bütün isimleri öğretmiş642 onu 

eşiyle birlikte cennete yerleştirmiş643 düşmanı olan şeytana karşı onu uyarmış644 

fakat o, ağaçtan yememe konusundaki ahdini unutmuş645, şeytan onları kandırmış646 

ve yasak ağaçtan yemişler647. Allah (cc), onları yeryüzüne indirmiş648, onlar da “Ey 

Rabbimiz! Biz kendimize zulmettik, eğer bizi bağışlamaz, merhamet etmezsen şüphe 

                                                
638 Yusuf, 12/38. 
639 Ali İmran, 3/33. 
640 Bkz. Maide, 5/20. 
641 Bkz. Ali İmran, 3/59. 
642 Bkz. Bakara, 2/31. 
643 Bkz. Bakara, 2/35. 
644 Bkz. Taha, 20/117. 
645 Bkz. Taha, 20/115. 
646 Bkz. Bakara, 2/36; Taha, 20/120. 
647 Bkz. Taha, 20/121. 
648 Bkz. Bakara, 2/38; Taha, 20/123. 



 180

yok ki hüsrana uğrayanlardan oluruz”649 demiş ve tevbe etmişler, Allah (cc) de 

onların tevbesini kabul etmiş, Hz. Âdem’i seçerek ona doğru yolu göstermiştir650. 

Böylece insanoğlu yeryüzünde yaşamaya başlamış ve yeryüzüne halife 

olmuştur651. (Hz. Âdem), “eşine sarılınca (onunla birleşince) eşi hafif bir yük 

yüklendi (hamile kaldı). Onu bir müddet taşıdı. Hamileliği ağırlaşınca Rableri 

Allah’a: “Andolsun bize kusursuz (salih) bir evlat verirsen muhakkak şükredenlerden 

olacağız” diye dua ettiler652. Allah (cc) bu ayetin başında da “Sizi bir tek nefisten 

yaratan, onunla sükûnet bulsun diye eşini de ondan yaratan Allah’tır” 

buyurmaktadır.  

Bu ayete baktığımızda hem Hz. Âdem’in Rabbine şükrünü, hem bizim verilmiş 

bir şükür sözünün sonucu olduğumuzu hem de ta yaratılışımızdan itibaren 

varlığımızın ve tüm sahip olduklarımızın Allah’ın bir nimeti olduğunu anlarız. 

Yüce Allah’a ilk şükreden insan ve ilk şükreden peygamberin ilk insan olan 

Hz. Âdem olması, insanın şükürden ayrılmasının mümkün olmadığının bir 

göstergesidir. Yüce Allah da Hz. Âdem’den hata etse de tevbe ile hatadan döndüğü 

için ve imanıyla, sözleriyle, fiilleriyle ve kalbiyle şükreden bir kul olduğunu 

gösterdiği için razı olmuştur. Onu peygamber olarak seçmiş ve bize örnek 

göstermiştir. 

2- Hz. Nuh: Nuh (as) da çok şükreden bir kul olarak Kur’an’da 

zikredilmektedir. Şükür, Nuh (as)’ın en belirgin vasfıdır. Allah (cc) Nuh (as)’a “Sen 

yanındakilerle birlikte güneye yerleştiğinde bizi zalimler topluluğundan kurtaran 

Allah’a hamdolsun de”653 demiştir. Zaten Hz. Nuh’un tüm nimetlere şükrettiği def-i 

hacetten sonra bile: “Lezzetini tattıran, menfaatini vücudunda bırakan ve fazlalığını, 

ezasını çıkaran Allah’a hamdolsun” dediği rivayet edilmiştir654. Nuh (as)’ı tufandan 

kurtaran geminin Muharrem ayının 10. günü Cudi Dağı üzerine indiği ve o gün Nuh 

                                                
649 Bkz. Araf, 7/23. 
650 Bkz. Bakara, 2/38; Taha, 20/123. 
651 Bkz. Bakara, 2/30. 
652 Araf, 7/189. 
653 Mü’minun, 23/28. 
654 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI, 29. 



 181

(as)’ın oruç tuttuğu ve bu orucu devam ettiren yahudilerden de Peygamberimizin 

görüp o günde oruç tutmaya başladığı bildirilmiştir655. 

Allah (cc) da “(Ey) Nuh ile birlikte gemide taşıdığımız kimselerin nesli! Şunu 

bilin ki Nuh çok şükreden bir kul idi”656 demiş ve Nuh (as)’ı bizlere şükürde örnek 

bir kul olarak sunmuştur. Kur’an-ı kerim’de Nuh (as)’ın duası ve Allah (cc)’ın 

icabeti şöyle anlatılmaktadır: “Andolsun ki Nuh bize seslenip dua etmişti de biz de ne 

güzel kabul etmiştik. Biz hem onu hem ailesini o büyük sıkıntıdan kurtardık. Hem 

onun neslini baki kalanlar kıldık hem de sonradan gelen nesiller için güzel namını 

bıraktık. Bütün âlemler içinde Nuh’a selam olsun. İşte biz iyilik yapanları böyle 

mükâfatlandırırız. Çünkü o bizim mü’min kullarımızdandı. Sonra diğerlerini suda 

boğduk.”657 

Hz. Nuh’un yaşamında, bizlere de bir uyarı ve bir tenbih vardır. Eğer şükür 

olursa Nuh (as)’ın beraberindekiler gibi kurtuluş, nankörlük olursa boğulanlar gibi 

çeşitli şekillerde helak olunabileceğine bir işaret vardır658.  

3-Hz. İbrahim: İbrahim (as), tevhidden uzaklaşmış ve çeşitli varlıkların 

ruhlarını putlaştırarak onlara tapan Babilliler’e gönderilmiş bir peygamberdir. 

Babasını, Nemrut’u ve bütün kavmini yaptıkları şeyin akıl dışılığını ve faydasızlığını 

anlatmaya çalışarak uyarmıştır. “Doğrusu, Allah’tan başka taptıklarınızın size rızık 

vermeye güçleri yetmez. Artık rızkı Allah katında arayın. O’na ibadet edin, O’na 

şükredin, siz O’na döneceksiniz”659 diyerek ikaz etmiş, onları şükre ve kulluğa davet 

etmiştir. 

Kur’an’da İbrahim (as) adına müstakil bir sure bulunmakta ve birçok yerde Hz. 
İbrahim ve tevhid mücadelesi anlatılmaktadır. Yine Kur’an-ı Kerim, İbrahim (as)’ı 
Allah’ın (cc) dostu660, gerçek bir müslüman661, dosdoğru bir peygamber662, yumuşak 
huylu, vefakâr, doğru bir mü’min663 ve görevini tam yapan bir elçi664 olarak 

                                                
655 Bkz. Buhari, “Savm” 69; Ahmed b.Hanbel, Müsned, I, 291. 
656 İsra, 17/3. 
657 Saffat, 37/75-82. 
658 Elmalılı, a.g.e., V, 2154. 
659 Ankebut, 29/17. 
660 Bkz. Nisa, 4/125. 
661 Bkz. Bakara, 2/135; Ali İmran, 3/67; En’am, 6/161; Nahl, 16/120. 
662 Bkz. Meryem, 19/61. 
663 Bkz. Necm, 53/37. 
664 Bkz. Bakara, 2/124. 



 182

tanıtmaktadır. Hz. İbrahim, göklerin ve yerin sırları kendisine öğretilmiş665 oğlu 
İsmail (as) ile birlikte Kabe’yi inşa etmiş666, putları kırarak şirke meydan okumuş667, 
oğlunu kurban etmekle imtihan edilmiş668, Nemrud’un ateşiyle sınanmış669, ve bütün 
bu sınavları kazanarak Allah’ın seçkin ve sıddık kullarından olmuş670 bir 
peygamberdir. 

İbrahim (as), nimetler karşısında şükretmiş, kendisine evlat bahşeden Allah’a 

karşı; “Hamd O Allah’adır ki bana ihtiyarlık halimde İsmail ve İshak’ı ihsan 

buyurdu. Şüphe yok ki Rabbim her halde duayı işitiyor”671 diyerek şükrünü izhar 

etmiştir. İbrahim (as)’ın şükrü şu ayetlerde de anlatılmaktadır: “Muhakkak ki 

İbrahim başlı başına bir ümmet idi. Tek bir hanif olarak Allah’a itaat için kıyam 

etmişti ve hiçbir zaman Allah’a ortak koşanlardan olmadı. O’nun nimetlerine 

şükredici idi…”672 Onun için kim Kur’an’a dikkatlice bakarsa Hz. İbrahim’in tevhid 

denizine dalmış olduğunu görür. O misafirsiz yemek yemezdi. Misafirlerin babası 

diye anılır ve cömertliği ile övülürdü673. Allah’ın bütün nimetlerine de şükrederdi674. 

Hz. İbrahim’in kendisinin şükreden bir kul olmasının, kavmini şükre davet 

etmesinin yanı sıra neslinin de şükretmesi için dua etmesi oldukça önemlidir. Hz. 

İbrahim nesli için: “(Ey Rabbimiz) neslimizden yalnız sana boyun eğen Müslüman 

bir halk oluştur675. Onları bazı ürünlerle rızıklandır ki şükretsinler676, soyumdan 

gelenleri namazı sürekli kılanlardan yap”677 diye dua etmiştir. Bizler de onun bu 

dualarına karşılık her namazda Allah’ın onun üzerine olan rahmetini ve bereketini 

anmaktayız678. 

4- Hz. Lut: İbrahim (as) zamanında azgınlaşan ve iğrençleşen Sedum halkına 

da Lut (as) peygamber olarak gönderilmişti. Lut (as) Hz. İbrahim’e inanmış679, ilim 

                                                
665 Bkz. En’am, 6/75. 
666 Bkz. Bakara, 2/127. 
667 Bkz. Enbiya, 2158; Saffat, 37/91,93. 
668 Bkz. Saffat, 37/104. 
669 Bkz. Enbiya, 21/69. 
670 Bkz. Ali İmran, 3/33; Meryem, 19/41. 
671 İbrahim, 14/39.  
672 Nahl, 16/120,121. 
673 Bkz. Hicr, 15/51. 
674 Razi, a.g.e., XX, 135. 
675 Bakara, 2/128. 
676 İbrahim, 14/37. 
677 İbrahim, 14/10. 
678 Salli ve Barik duaları için bkz. Buhari. Enbiya, 1; Müslim, “Salat”, 65-66; İbn Mace, “İbadet”, 25. 
679 Bkz. Anhkebut, 29/26. 



 183

ve hikmet sahibi, rahmete eren, iyilerden680, üstün kılınmış ve doğru yola eriştirilmiş 

bir kişiydi681. Kavmini Allah’a karşı gelmekten sakınmaları, Allah’tan korkmaları682, 

yaptıkları çirkinliği bırakmaları yönünde683 uyardı. Fakat onlar dinlemediler. Hatta 

kendilerince alay ederek “Onları kasabanızdan çıkarın, bunlar temizlik taslayan, 

temiz kalmak isteyen insanlarmış”684 dediler. 

Allah (cc) bu azgın kavmi Lut (as)’ın karısı da dâhil olmak üzere helak etti. 

Yalnız Lut (as) ve ona inananlar kurtuldu. Bu kurtuluşun sebebini de Allah şükre 

bağladı ve dedi ki: “Lut’un taraftarlarını katımızdan bir rahmet olarak seher vakti 

kurtardık, şükredene işte böyle mükâfat veririz.”685 Böylece imanla ve itaatle 

Allah’ın nimetlerine şükreden kimselerin böyle mükâfatlandırılacağı bildirilmiş 

olmakta686 ve yine nimete şükredenin dünyada helakten, ahirette azaptan kurtulacağı 

vaadedilmektedir687. 

5- Hz. Musa: Musa (as) da Kur’an’da şükrü örnek gösterilen bir diğer 

peygamberdir. Kendisi ta çocukluğunda, kavminin tüm erkek çocuklarını 

öldürenlerin elinde beslenip büyütülerek üstün nimetlere mazhar olmaya başlamıştır. 

Allah, kendisine ilim ve hikmet vermiş688, Tevrat’ı vermiş689, kendisiyle 

mükâlemede bulunmuş690, asa mucizesi vermiş691 ve “Ey Musa! Haberin olsun ben 

sana verdiğim peygamberlikle ve kelamımla seni o insanların üzerine seçkin kıldım. 

Şimdi şu sana verdiğimi al ve şükredenlerden ol!”692 buyurmuştur. 

Musa (as)’ın hayatı Firavun ve İsrailoğullarıyla mücadeleyle geçti. O, 

nimetlerin şükür için verildiğinin farkındaydı. Nitekim Firavun’un malının yok 

olmasını isterken şöyle diyordu: “Rabbimiz! Doğrusu sen Firavun ve erkânına 

zaferler ve dünya hayatında mallar verdin. Rabbimiz! Senin yolundan şaşırtmaları 

                                                
680 Bkz. Enbiya, 21/74-75. 
681 Bkz. En’am, 6/86. 
682 Bkz. Şuara, 26/161-164. 
683 Bkz. Araf, 7/81-82; Şuara, 26/165-166; Neml, 27/54-55; Ankebut, 29/28-29. 
684 Araf, 7/82; Neml, 27/56. 
685 Kamer, 54/34-35; Ayrıca bkz. Araf, 7/83; Şuara, 26/170; Neml, 27/57; Saffat, 37/134. 
686 Elmalılı, a.g.e., VII, 4650. 
687 Konyalı, a.g.e., XIV, 5679. 
688 Bkz. Taha, 20/14. 
689 Bkz. Bakara, 2/53-87. 
690 Bkz. Nisa, 4/164. 
691 Bkz. Araf, 7/117. 
692 Araf, 7/144. 



 184

için mi?”693 İsrailoğullarını da şükre teşvik ederek: “Ey milletim! Allah’ın size olan 

nimetini anın, içinizden peygamberler göndermiş ve sizi hükümdar yapmıştı. 

Dünyalarda kimseye vermediğini size vermişti”694 demişti. 

Kendisine verilen nimetlerin karşılığını da Allah’a inanarak, risalet görevini 

yerine getirerek, zalim Firavun’la mücadele ederek ve serkeş inatçı ve isyankâr 

İsrailoğullarıyla uğraşarak vermeye çalışmıştır. Peygamberler, Allah’ın emirlerini 

yerine getirmekle mükelleftirler. Hz. Musa da bu emirleri yerine getirerek 

şükredenlerden olmuştur695. 

6-Hz. Davud: Davud (as) da kendisine kitap verilen peygamberlerdendir. 

Kendisine Zebur indirilmiştir696. Hz. Davud’un Allah katında bir yakınlığı ve güzel 

bir akıbeti (makamı) vardır697. Kendisine ilim verilmiş698, dağlar, kuşlar emrine 

verilmiş ve onunla beraber tesbih etmişlerdir699. Allah (cc) şu ayetlerde Hz. Davud’a 

verdiği nimetleri hatırlatarak şükür istemiştir: “…Dağları Davud’a boyun 

eğdirmiştik, kuşlarla beraber tesbih ediyorlardı. Bir de ona sizi harpte korusun diye 

zırh yapma sanatı öğretmiştik. Şimdi şükrünü eda ediyor musunuz?”700 

Davud (as) fazilet sahibiydi701 ve ibadete düşkündü. Hz. Davud’un ibadeti 

peygamberimiz (s.a.v.) tarafından şöyle anlatılmıştır: “Allah’a (cc) en sevgili olan 

namaz, Davud (as)’ın namazıdır. O gecenin yarısında uyur, gecenin üçte birinde 

namaz kılar, altıda birinde yine uyurdu. Allah’a en sevgili oruç, Davud (as)’ın 

orucudur. O bir gün oruç tutar bir gün tutmazdı”702.  

7- Hz. Süleyman: Davud (as)’ın oğlu olan Hz. Süleyman da hükümdar 

peygamberlerdendi. Süleyman (as) Davud (as)’a varis olmuştu. İnsanlar, cinler, 

                                                
693 Yunus, 10/88. 
694 Maide, 5/20. 
695 Kurtubi, a.g.e., VII, 210; Sabuni, a.g.e., I, 470. 
696 Bkz. Nisa, 4/163. 
697 Bkz. Sa’d, 38/25. 
698 Bkz. Neml, 27/15; Enbiya, 21/79. 
699 Bkz. Enbiya, 21/79; Sebe, 34/10; Sa’d, 38/18-19. 
700 Enbiya, 21/79-80. 
701 Bkz. Sebe, 34/10. 
702 Müslim, “Savm”, 35-50. 



 185

kuşlar, hatta rüzgâr onun emrine verilmişti. Süleyman (as) hayvanların dilinden 

anlardı703. Allah katında yüksek bir makam sahibiydi ve güzel bir kuldu704. 

Cenab-ı Hak Süleyman (as) ve ehline nimetlerini hatırlatarak şükür istemiş ve 

şöyle buyurmuştu: “Onlar (cinler) ona mihraplar, heykeller, havuz büyüklüğünde 

çanaklar ve sabit kazanlardan ne isterse yaparlardı. Çalışın ey Davud hanedanı, 

şükür için çalışın! Kullarım içinde çokça şükreden azdır.”705 Süleyman (as) 

karıncanın sözünü duyup anladıktan sonra: “Ey Rabbim! Beni nefsime hâkim kıl! 

Bana ve ana babama ihsan buyurduğun nimetine şükredeyim, razı olacağın iyi bir 

amel yapayım ve beni rahmetinle salih kulların arasına koy dedi.”706 

Kendilerine ilim verilen Davud ve Süleyman (as): “Hamd o Allah’a ki, bizi 

mü’min kullarından birçoğundan üstün kıldı dediler.”707 Yine Belkıs’ın tahtı göz 

açıp kapanıncaya kadar kendine getirilince Süleyman (as): “…Bu Rabbimin 

fazlındandır. Şükür mü edeceğim yoksa nankörlük mü edeceğim diye beni imtihan 

içindir. Kim şükrederse sırf kendi lehine eder. Kim de nankörlük ederse şüphesiz 

Rabbim zengindir, cömerttir dedi.”708 Görüldüğü gibi Süleyman (as) nimete muhatap 

olma yönünden zirveye çıkmış ve bütün bu nimetlere karşı şükredebilmeyi istemiş ve 

bu şükrü başarmıştır. Böylece tüm insanlara güzel bir örnek olmuştur. Zaten 

peygamberler örnek olmak ve örnek almak için vardır. 

Bu peygamberler dışında Kur’an’da birçok peygamber bizlere örnek olarak 

anlatılmaktadır. İbrahim, İshak, Ya’kub, İsmail, Elyasa, Zülkifl (as) en hayırlılar 

olarak zikredilmiş709, yine Eyyub, İsmail, İdris, Zülkifl (as) sabredenler olarak 

nitelenmiştir710. Aynı şekilde İbrahim, İshak, Yakub, Nuh, Davud, Süleyman, Eyyub, 

Yusuf, Musa, Harun, Zekeriya, Yahya, İsa, İlyas, İsmail, Elyasa, Yunus, Lut (as) 

hidayete erdirilmiş salih kullar ve bütün âlemlere üstün kılınmışlar olarak 

anlatılmıştır711. Sonra da Peygamberimiz’e (sav) ve onun şahsında bizlere: “İşte o 

                                                
703 Bkz. Neml, 27/15-44; Enbiya, 21/81; Sa’d, 38/36-38. 
704 Bkz. Sa’d. 38/30,40. 
705 Sebe, 34/13. 
706 Neml, 27/19. 
707 Neml, 27/15. 
708 Neml, 27/40. 
709 Bkz. Sa’d, 38/45-48. 
710 Bkz. Enbiya, 21/83-85. 
711 Bkz. En’am, 6/83-86. 



 186

peygamberler Allah’ın hidayete eriştirdiği kimselerdir. Sen de onların gittiği yoldan 

yürü.”712 denilmiştir. 

Sonuçta şükre sebep olan şeylere yaklaşımın menfiliği küfre sebep olmakta, 

küfrün sebebi olan şeyler de aynı zamanda şükürsüzlüğün sebebi olabilmektedir. 

Şükür, dünyevi ve uhrevi kazanç vesilesi olurken küfür, hem dünyada hem de ahrette 

kaybedişin sebebi olmaktadır. Şükür, Allah (cc) tarafından emredilirken küfür 

şiddetle yasaklanmaktadır. Şükür yolundan gidenler, peygamberler, salihler ve 

Allah’ın övgüsüne mazhar olan kimseler olurken küfür yolunu seçenler, Allah’a, 

peygamberlere ve inananlara düşmanlık eden kimseler olmaktadır. 

Bizler de Allah’ın (cc) emrettiği, Kur’an’ın öğütlediği, insanlığa rehber olarak 

gönderilmiş olan peygamberlerin gösterdiği iman, itaat, teslimiyet ve şükür yolundan 

gitmeliyiz. Allah’ın (cc) bizlere bahşetmiş olduğu maddi ve manevi nimetlerin 

Allah’la nisbetini kesmemeliyiz. Bizi şükürsüzlük ve küfre götürebilecek kibir, inat, 

şımarıklık, ümütsizlik, kıskançlık, kin, düşmanlık vb. kötü hasletlerden uzak 

durmalıyız. Allah’ın (cc), Kur’an-ı Kerim’de bizlere örnek olarak sunduğu eski 

kavimlerin akıbetlerinden ders çıkarmalıyız. Bu dünyada bizlere verilen şeyler bizim 

için küfür vesilesi değil şükür vesilesi olmalı. Böyle olmalı ki; hem bu dünyada hem 

de ebedi hayatta huzura, mutluluğa ve kurtuluşa erebilelim. Aksi takdirde iki cihanda 

da kaybedenler safında yer almış ve azabı hak etmiş oluruz. 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                
712 En’am, 6/90. 



 187

SONUÇ 

 
Kur’an şükrü, tüm varlıkların yaratılış sebebi ve gayesi olabilecek kadar geniş 

bir çerçevede kullanır. Kur’an’a bakıldığında şükür, insanın yaratılışından 

yaşantısına, dünyasından ahiretine, yaşamının tüm serüveninde, hem maddi hem 

manevi açıdan etkileşimde olduğu bir kavram olarak anlaşılabilir. 

Şükrün, yaygın anlayıştaki karşılığı ise, insanın elinde olanla yetinmesi sahip 

olduğu nimetler dolayısıyla da çeşitli ifadelerle nimet verene şükrünü izhar etmesi 

şeklinde karşımıza çıkmaktadır. Bu çalışmada biz de, bu anlayışın yanlışlığını ortaya 

koymak için şükrün sadece dil ile yapılan teşekkürden, tesbihten ve zikirden ibaret 

olmadığını, asıl şükrün, zikri, ibadeti ve imanı içine alması gereken bir şükür 

olduğunu ortaya koyduk. 

Bu çalışmada gördük ki; şükrün geniş anlam dairesi içinde küfre karşılık 

geldiği yerler vardır. Mesela, şükür imana yaklaşarak küfrün karşısına geçmektedir. 

Çünkü şükür, kalp ile ifa edilmesi yönüyle imana yakınlık göstermektedir. İnsan, 

kendisine verilen nimetlerin tümünün Allah (cc) tarafından verildiğine inanır, 

malıyla, canıyla, ailesiyle, sıhhatiyle, bedeniyle ve tüm varlığıyla Allah’a ait 

olduğunu kabul eder ve tüm bunların kendi kesbinin değil de Allah’ın bağışı sonucu 

kendisine verildiğini, aslında bunlara sahip olacak gücünün olmadığını, bunları hak 

edecek bir şey de yapmadığını idrak ederse, kalbî şükrü yerine getirmiş olur. Bu 

idrak, insanı tüm esmasıyla Allah’a, O’nun peygamberlerine, kitaplarına, 

meleklerine, ahirete ve her şeyin O’nun mülkünde, bilgisi dâhilinde olduğuna 

inanmaya götürür.  

Yani diyebiliriz ki kalbin şükrü tam ve yakinî bir imandır. Şükreden bir kalp 

mü’min bir kalptir. İnancın olmadığı bir kalbe nankörlük ve küfür hâkimdir. 

Şükrün içerdiği manalardan birisi olan nimeti tanımak yönüylede imana 

yaklaştığını bu çalışmada anladık. Kul nimeti tanıdığı zaman nimetin sahibini de 

tanır. O’nu tanıyınca O’nu sevmeye ve O’nun hoşlanacağı şeyleri yapmaya niyet 

eder. Bu da insanı imana götürür. İmanın başı şükretmek ise küfrün başlangıcı inkâr 



 188

ve örtmektir. Yani insanın, nimeti ve onu vereni tanıması, sonra da o nimeti ona 

nisbet etmesi şükür, aynı zamanda iman, bu nisbeti koparması da küfürdür. 

Bu çalışma bize şükrü, nimetlerin gereğini yerine getirme ve bu nimetleri nimet 

verenin isteği doğrultusunda kullanma olarak anladığımızda şükrün sadece dil ile 

yapılan teşekkürden, tesbihten ve zikirden ibaret olmadığını da göstermektedir. Bu 

manada kapsamlı bir şükrün, zikri, ibadeti ve imanı içine alması gereken bir şükür 

olduğunu anlamaktayız. 

Yine biz gördük ki; tasavvufta da şükür makamı, sabır, tevekkül, inabe, tevazu, 

sevgi, huşu ve reca makamlarını içine alan ve imanın tüm makamlarını içinde 

barındıran bir makam olarak karşımıza çıkmaktadır. Şükür, imana giden yolun 

başlangıcı aynı zamanda imanın zorunlu bir sonucudur. Kur’an-ı Kerim’de 

şükredenlerin az olduğunu, çoğunluğun şükretmediğini bildiren ayetler oyduğu gibi 

iman edenlerin de az olduğunu bildiren ayetler vardır. İşte bütün bunlar şükrü iman 

anlamına yaklaştırarak inkâr manasındaki küfrün karşıtı kılmaktadır. 

Ayrıca bu çalışmada küfrün de Kur’an’da kullanıldığı geniş mana çerçevesinde 

şükürle zıtlık gösterdiği yerleri ortaya koyduk. Örneğin küfrü, bir nimete karşı 

nankörlük etmek manasında, buna karşılık şükrü, genel ve yaygın manasında, yani 

nimetlere karşı yapılan şükür manasında ele aldığımızda şükrün karşıtı olarak 

karşımıza çıkmaktadır.  

Küfrün bir çeşidi de dinden çıkarmayan küçük küfürdür. Bu küfür cehennemde 

ebedi kalma dışında tehdidi hak eden küfürdür. İşte bu bağlamda bazı günahlar 

küçük küfür nevindendir ve itaatin ifadesi olan şükrün zıddıdır. Küfrün bir başka 

göstergesi olan küçük şirk, kendisinden korunmanın çok zor olduğu şirk-i hafi 

şeklindeki şirktir. Nimetleri Allah’tan başka birine nisbet ederek teşekkür etme bu 

çeşit şirk içinde sayılabilir. Bu yönüyle de şükürle zıtlık gösterir. 

Küfürle aynı kökten olan kefur kelimesi, Kur’an-ı Kerim’de genelde şakirin 

zıddı nankör manasında kullanılmaktadır. İnsana bir nimet verildiğinde insanın bu 

nimete karşı nankörce duruşu, nimet elinden alındığı andaki veya bir musibetle 

karşılaştığı ve o musibetten kurtulduğu andaki nankörce tavrı kefur kelimesiyle 

anlatılmaktadır. 



 189

Küfür,  bazı ayetlerde karşılık vermeme anlamında, şükür de bazı ayetlerde 

karşılık verme anlamında kullanılmaktadır. Bu açıdan bakıldığında da şükür-küfür 

karşıtlığı ortaya çıkmaktadır. Küfür kavramı ve aynı kökten türeyen bazı kelimeler 

örtme, gizleme manasında kullanılmaktadır. Şükrün manalarından birisinin de açığa 

çıkarma, izhar etme olduğunu düşündüğümüzde yine şükür- küfür karşıtlığı 

görülmektedir. 

Bu manalara baktığımızda iman anlamındaki şükrün, inkâr manasındaki küfre 

karşıtlığı, nankörlük anlamındaki küfrün de, nimetin karşılığı olarak yapılan şükre 

karşıtlığı, ortaya çıkmaktadır. 

Bu çalışmada yine şükür-küfür zıtlığını göstermek için Kur’an’ın, şükrü ve 

küfrü anlatırken ortaya koyduğu zıtlığı aktarmaya çalıştık. Gördük ki; Kur’an, şükrün 

nimeti artıracağını, küfredenlerin sonunda elindeki nimetlerden de mahrum olacağını 

anlatıyor. İnsanın dünyadaki imtihanında, önüne sunulan seçenekleri şükür ve küfür 

kavramlarıyla zikrediyor. İnsanın nimetler karşısındaki olumlu ve olumsuz tavrını 

şükür ve küfür kavramlarıyla açıklıyor. Yine insanın az olan şükründen, çok olan 

küfründen ve insanlardan şükredenlerin azlığından, küfredenlerin çokluğundan 

bahsederken de bu zıtlığı kullanıyor. Kendisini ve peygamberleri şükür kökünden 

kavramlarla, şeytanı ve din düşmanlarını küfür kökünden kavramlarla 

vasıflandırıyor. 

İşte Kuran’ın bu ikili anlatımı, muhataplarını şükre teşvik, küfür ve 

nankörlükten sakındırmak içindir. Küfredenleri, imanlılardan ve şâkirlerden ayıran 

hasletleri muhataplarına iyi tanıtmak içindir. Nuh (as)’ı oğlundan, İbrahim (as)’ı 

babasından, Nuh ve Lut (as)’ı karısından ayıran sırrı anlamamız içindir. 

Sonuçta bu çalışma, hem şükrün hem küfrün ilk etapta akla gelen ve 

çoğunluğun anladığı dar mananın çok ötesinde anlamlar içerdiğini ve bu geniş alanda 

birbirleriyle değişik açılardan zıtlık gösterdiklerini ortaya koymaktadır. Fakat iki 

kavramı bir çalışmada incelemenin ve birbirleriyle ilişkili yönlerine daha çok ağırlık 

vermenin, her iki kavramın da ortaya konması gereken bazı yönlerinin eksik 

kalmasına etki edeceği açıktır  



 190

Her iki kavramla ilgili olarak Kur’an ve tefsirler çerçevesinde müstakil 

çalışmalar olmasına rağmen yeni çalışmaların yapılması gerekmektedir, hatta şükür 

alanında tefsir, tasavvuf ve başka dallarda müstakil çalışma ve yayınlar yok denecek 

kadar azdır. Hamd kavramıyla ilgili çalışmaların, şükrün kendine özgü yönlerini 

kapsamamasına ve iki kavram birçok yönden farklılık göstermesine rağmen şükür 

kavramı hamd kavramının gölgesinde kalmaktadır. Şükrün Kur’an kavramları 

içindeki yeri, tasavvuftaki önemi, pratik hayattaki uygulama alanı ve anlam genişliği 

karşısında üzerinde yapılan çalışmaların azlığı düşünüldüğünde araştırmacıların bu 

konuya yönelmelerinin önemli olduğu, âcizane kanaatimizdir. 



 191

KAYNAKLAR 

 

Abdülbâki, Muhammed Fuad, el-Mu’cemü’l Müfehres li Elfâzı’l Kur’ani’l Kerîm, 

Daru’l Hadis, Kahire, 2001. 

Adler, İnsan Tabiatını Tanıma, (Trc. Ayda Yörükan), T.İ.B.K.Y. ts. 

Ahterî, Mustafa bin Şemsuddin Karahisâri, Ahteri Kebir, Meral Yayınevi, ts. 

Akar, H.Ali, Dua, Ahlak, İbadet Bilinci, Furkan Yay., İst., 2004. 

Algül, Hüseyin ve başkaları, İman ve İbadetler, T.D.İ.B.Y. Ank., 2006. 

Aliyyü’l Kâri, Şerhu Fıkhı’l-Ekber, Daru’l-Maarif, Beyrut, 1984. 

Altıntaş, Hayrani, “Psikoloji Sözlüğü Üzerine Deneme”, A.Ü.İ.F.D., Ank. Ü. Bas. 

No: 31, 1989. 

Altıntaş, Ramazan, Kur’an’da Hidayet ve Dalâlet, Pınar Yay., 2. bsk., İst., 2003.  

Âlûsî, Muhammed Şükrü, Ruhu’l Meâni fi Tefsiri’l-Kur’ani’l-Azim ve Seb’i’l-

Mesânî, Beyrut, ts. (I-XVI) 

Asım Efendi, Kamus Tercümesi, Cemal Efendi Mat., İst., 1886. (I-IV) 

Ateş, Süleyman, İslam Tasavvufu, Yeni Ufuk Neşriyat, İst., 1992. 

-------------- Yüce Kur'an’ın Çağdaş Tefsiri, Ank., 1982.(I-XII) 

Attar, İbrahim Ferîdüddîn, Tezkiretü’l-Evliya (trc. Süleyman Uludağ), Erdem Yay., 

İst., 1991. 

Aydın, Hayati, Kur’an’da İnsan Psikolojisi, Timaş Yay., İst., 1999. 

Azime, Salih, el-Mustalahâtu’l Kur’aniyye, Beyrut, 1994. 

Başcı, Vahdettin, Gazzali’de İbadet Kavramının Felsefi Bir Tahlili, Erzurum, 1994. 

Bayraklı, Bayraktar, Yeni Bir Anlayış Işığında Kur’an Tefsiri, Bayraklı Yay., İst. 

2003. (I-XII) 

Bayraktar, Mehmet Faruk, İslam Eğitiminde Öğretmen Öğrenci Münasebetleri, İst., 

1994. 

Beğavî, Ebu Muhammed Hüseyin b. Mes’ud, Mealimü’t-Tenzil, Daru Taybe, Riyad, 

1993. (I-VI) 



 192

Behiy, Muhammed, Min Mefâhimi’l-Kur’an fi’l-Akide ve’s-Sülûk, Mısır, 1973. 

Belazûrî, Ahmed b. Yahya, Ensâbü’l-Eşrâf, (Thk. Muhammed Hamîdullah), Darü’l-

Marife, Kahire, 1983. 

Beydâvî, Ebu Said Abdullah b. Ömer, Envâru’t-Tenzil ve Esrâru’t-Te’vîl, Der Sader, 

Beyrut, 2001. (I-II)   

Beyhâkî, Ebu Bekr Ahmed, el-Esmâ ve’s-Sıfat, Daru’l-İhya, Beyrut, ts. 

-------------- Şuabu’l İman, tah. Muhammed Said el Biryûnî, Beyrut, h.1413. 

Buharî, Ebu Abdillah Muhammed b. İsmail b. İbrahim b. Muğire, el-Câmiu’s-Sahîh, 

2. Bsk. Çağrı Yay., İst., 1992. 

Buladı, Kerim, Kur’an’da Nankörlük Kavramı, Pınar Yay., İst., 2001. 

Cami, Molla Nureddin Abdurrahman b.Ahmed, Nefehâtü’l-Üns min Hadarâti’l-

Kuds, (sad. Abdülkadir Akçiçek), Sağlam Kitabevi, İst., 1981. 

Cârim, Ali ve Emin, Mustafa, el Belâgâtu’l-Vâzıha, Daru’l-Fikr, Beyrut, 2009. 

Cevheri, İsmail b. Hammad, es-Sıhah Tacu’l-Luğa ve’s-Sihahü’l Arabiyye, Daru’l-

Kitabi’l-Arabî, Kahire, 1956. (I-VI) 

Cilacı, Osman, “Dua” md., DİA, T.D.V.Y., İst., 1994, (IX) 

Coşkun, İbrahim, İslam Düşüncesinde İnkâr Problemi, Tekin Kitabevi, Konya, ts. 

Cürcânî, Seyyid Şerif, et-Ta’rifât, İst., h.1300. 

------------- Şerhu’l-Mevâkıf, İst., ts. (I-II) 

Çağlar, Doğan, Uyumsuz Çocuklar ve Eğitimi, Genişletilmiş 2. Bsk., A.Ü.E.F.Y. No: 

103, Ank., 1981. 

Dârimî, Ebu Muhammed Abdullah b. Abdurrahman et-Temîmî es-Semerkandî, 

Sünen-i Dârimi, (Çev. Abdullah Aydınlı), Madve Yay.,İst., 1994, (I-VI). 

Derviş, Muhiddin, İ’rabü’l-Kur’ani’l-Kerim ve Beyânühû, Suriye, 1992. 

Develioğlu, Ferid, Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lügat, Ank., 1986. 

Ebû Davud, Süleyman b. Es’as es-Sicistânî, Sünen-i Ebû Davud, Çağrı Yay., Ist., 

1992. (I-V) 



 193

Ebû Hazam, Enver Fuad, Mu’cemu Mustalahati’s-Sâfi, Mektebetü Lübnan, Beyrut, 

1993. 

Ebû Hilal el-Askerî, Kitâbu’l-Furûk, (Nşr. Ahmed Selim el-Humsî) Bağdat, ts. 

Ebû Şakra, Usame Kamil, Delilü’l-Mevzuât, Beyrut, 2001. 

Ebu’l-Beka, Eyyüb b. Musa Hüseynî el-Kefevî, el-Külliyât Mu’cemûn fi’l-

Mustalahat ve’l Furuku’l-Lugavî, 2. Bsk., (Thk. Adnan Derviş, Muhammed 

Mısri), Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 1993. 

Ebu’l-Ğudde, Abdülfettâh, Kıyâmetü’z-Zamân İnde’l-Ulemâ, Beyrut, 1996. 

Ece, Hüseyin, İslam’ın Temel Kavramları, Beyan Yay., İst., 2006. 

Ekin, Yunus, Kur’an’a Göre İnançsızlık, Işık Yay., İst., 2001. 

El-Eseri, Abdullah b. Abdulhamid, Ehl-i Sünnete Göre İman (Çev: Ahmet 

İyibildiren), Guraba Yay., İst., 2001. 

Elmalılı, M.Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’an Dili (sad. İsmail Karaçam ve diğ.) 

İstanbul, ts. (I-X) 

Erginli, Zafer vd., Metinlerle Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kalem Yay. İst., 2006. 

Eş’arî, Ebu’l-Hasen, Makâlâtü’l-İslâmiyyîn, (nşr. Helmut Ritter), Wierbaden, 1980. 

Ezdî, Muhammed Hüseyin Dureyd, Kitabü Cemherâti’l-Luğat, Haydarabad, h.1345 

Ezherî, Ebu Mansur Muhammed b.Ahmed, Tehzibü’l-Luğat, Kahire, 1964. (I-XV) 

Fazlurrahman, Ana Konularıyla Kur’an, (çev: Alparslan Açıkgenç), Fecr Yay., Ank., 

1987. 

Firuzâbâdî, Mecdüddîn Muhammed b. Yakub, el-Kâmusu’l-Muhit, (Thk. 

Mektebetu’t-Tahkiki’t-Turas fî Müesseseti’r-Risale), 1993. (I-IV) 

---------------- Besâiru Zevi’t-Temyîz fi Letâifi’l-Kitâbi’l-Aziz, thk. Muhammed Ali en-

Neccâr, el-Mektebetü’l-İlmiyye, Beyrut, ts. (I-VI) 

Gazalî, Ebû Hamîd Muhammed b. Muhammed, İhyâ-u Ulûmi’d-Dîn, Daru İhyâi’l-

Kütübi’l-İlmî, ts. (I-IV) 

Giese, Alma, The Encyclopedia of Islam, Leiden, 1996 

Gölcük, Şerafettin ve Toprak, Süleyman, Kelam, Tekin Kitabevi, Konya 1998.  



 194

Gülen, M. Fethullah, Fatiha Üzerine Mülâhazalar, Nil Yay., İzmir, 1996. 

-------------- Kalbin Zümrüt Tepeleri I, Nil Yay., İzmir, 2001. 

Halil b. Ahmed, Ferâhîdî, Kitebü’l-Ayn Mu’cemün Lüğaviyyün Türasiyyün, (tertib: 

Dr. Davud Sellum vd.) Mektebetü Lübnan, Beyrut, 2004. 

Hazruddûrî, Muhammed Yasin, Dekâiku’l-Furûkı’l-Luğavyye fi’l-Beyâni’l-Kur’ânî, 

Daru’l-Kütübü’l-İlmi, Beyrut, 1971. 

Herevî, Abdullah b. Muhammed el-Ensârî, Menâzilü’s-Sâirîn, Matbaatü’s-Saade, 

Mısır, 1908. 

Hıceb, Kamile Envar Muhammed Sâbir, Eş-Şükrü fi’l-Kur’an, Daru’l-Afâkil-

Arabiyye, ts. 

Hökelekli, Hayati, Din Psikolojisi, T.D.V.Y., Ank., 2001. 

--------------Din Sosyolojisi, T.D.V.Y., Ank., 1993. 

Işıcık, Yusuf, Kur’an’ın Öngördüğü Muvahhid İnsan Tipi, Kur’an Sempozyumu, 2-4 

Şubat 1996. 

İbn Fâris, Ebu’l-Hüseyin Ahmed b. Zekeriyya, Mu’cemu Mekâyîsi’l-Luğa, thk. 

Abdüsselâm Muhammed Harun, Dâru’l-Ciyl, Beyrut 1411/1991. (I-VI) 

İbn Hanbel, Ahmed b. Muhammed eş-Şeybânî, el-Müsned, Çağrı Yay.,  İst., 1992,  

(I-II). 

İbn Hişâm, Ebu Muhammed Abdulmelik b. Eyüp el-Himyerî, Sîretü’n-Nebî, (Thk. 

Muhiddin Abdulhamid), Mat. Medeni, Mısır, 1963. 

İbn. Kayyım, Muhammed b. Ebi Bekir el-Cevziyye, Medâricü’s-Sâlikîn, Trc. Ali 

Ataç ve diğ. İnsan Yay., İst., 1990. (I-II) 

-------------- el-Fevâid, (tahriç: Ahmet Ratip Armusin), Daru’n-Nefâis, ts. 

-------------- Sabredenler ve Şükredenler, (Trc. Zeynelabidin Tatlıoğlu), İst., 1989. 

İbn Kesir, Ebu’l-Fida İsmail, Tefsiru’l-Kur’ani’l-Azîm, thk. Muhammed İbrahim el-

Bennâ, Muhammed Ahmed Âşûr, Abdülaziz Gunaym, Kahraman Yay., İst., 

1984-1985 (I-VIII) 

İbn Mâce, Ebu Abdillah Muhammed b. Yezîd el-Kazvînî (ö. 273/886), es-Sünen, 

(Neşr. M. Fuad Abdulbâki), Kahire, 1952. (I-II) 



 195

İbn Manzur, Ebu’l-Fadl Cemalüddin Muhammed, Lisanu’l-Arab, Kahire, ts. (I-XV) 

İbn Sîde, Ebu’l-Hasen Ali b. İsmail el-Mursî, el-Muhkem ve’l-Muhîdu’l-A’zam,(thk: 

Dr. Abdulhamid Hendâvî) Daru’l-Kütübi’l-İlmi, Beyrut, 2000, (I-XV) 

İbnü’l-Esîr, Mecdü’d-Dîn Ebu’s-Sâdât, en-Nihâye fi Garîbi’l-Hadîs ve’l-Eser, Dâr-u 

İhyâi’l-Kütübi’l-Arabiyye, Kahire, 1963. (I-IV) 

İkbal, Muhammed, İslamda Dini Düşüncenin Yeniden Doğuşu, (Çev: Ahmet Asrar), 

İst., 1984. 

İmam Malik, Malik b. Enes. el-Muvattâ, Beyrut, 1994. 

İsfehânî, Râgıb Ebu’l-Huseyn, el-Müfredât fi Garîbi’l-Kur’an, thk. Seyid Geylani, 

Beyrut, ts. 

İzutsu, Toshikiko, İslam Düşüncesinde İman Kavramı, (Çev: Selahattin Ayaz), Pınar 

Yay., İst., 2005. 

--------------- Kur’an’da Allah ve İnsan (Çev. Süleyman Ateş), Yeni Ufuk Yay., İst., 

ts. 

--------------- Kur’an’da Dini ve Ahlâkî Kavramlar, (Trc: Selahattin Ayaz), Pınar 

Yay., İst., ts. 

Kalkan, Ahmet, Müslümanın Akâidi-İnanç Esaslarımız, Rağbet Yay., İst., 2005. 

Kara, Mustafa, Tasavvuf ve Tarikatler Tarihi, Dergah Yay., İst., 1999. 

Karagöz, İsmail, Kur'an’da İbadet Kavramı, Şule Yay., İst., 1997. 

Karaman, Fikret, vd., Dini Kavramlar Sözlüğü, Ank., 2006. 

Kardavi, Yusuf, el-Hasaisü’l Amme Li’l İslam, Mektebetü Vehbe, Kahire 1989. 

Kardâvî, Yusuf, Müslümanın Hayatında Vakit, (trc. Muhammed Enes), Konya, 1990. 

Karsî, Davud b. Muhammed, Şerhu li’l-Kasîdeti’n-Nûniyye, Matbaa-ı Hilafet, İst., h. 

1318. 

Kasapoğlu, Abdurrahman, Kur’an’da Ahlak Psikolojisi, Yalnız Kurt Yay., İst., 1997. 

Kaya, Remzi, “Ehl-i Kitab” md. DİA, T.D.V.Y., İst., 1994, (X) 

Kelâbâzî, Ebu Bekir Muhammed, Doğuş Devrinde Tasavvuf, (haz. Süleyman 

Uludağ), Dergah Yay., İst., 1992. 



 196

Kılavuz, Ahmed Saim, İman-Küfür Sınırı, Marifet Yay., İst., 1984. 

Kılıç, Sadık, Kur’an’a Göre Nifak, Furkan Yay., 1982. 

------------- Kur’an’da Günah Kavramı, Hibaş Yayınevi, Konya, 1984. 

Konyalı, Mehmet Vehbi, Hulâsatü’l-Beyân fi Tefsiri’l-Kur’an. İst., 1996 

Kotku, Mehmed Zahid, Tasavvufî Ahlak, Seha Neşriyat, ts. 

Kurtubi, Ebu Abdullah Ahmed b. Ebu Bekr, el-Câmi li Ahkâmi’l-Kur’an, Daru’l-

Kütübi’l-Arabi, Kahire, 1996. (I-XX) 

Kuşeyrî, Ebu’l-Kasım Abdülkerim b. Hevazin, Risaletü’l-Kuşeyriyye fi İlm-i 

Tasavvuf, (haz. Süleyman Uludağ), Dergah Yay., İst., 1991. 

-------------- Letâifü’l-İşârât, I.Bsk., Mısır, 1981. (I-III) 

Kutup, Seyyid, Fi Zılâli’l-Kur’an, Dar-u İhyâi’t-Türâsi’l-Arabiyye, Beyrut, ts.,       

(I-VIII) 

Mastârî, A.Muhammed, Vasatiyetü’l-Kur'an Fi’l-İbadet ve’l-Ahlak, Mektebetü’l-

Vehbe Yay., 1980. 

Maturidî, Ebu Mansur Muhammed b. Mahmud es-Semerkandî, Te’vilâtu Ehli’s-

Sünne, thk. Fatıma Yusuf el-Hıyemî, Beyrut, 2001. (I-V) 

-------------- Kitabu’t-Tevhîd (Neşr. Fethullah Huleyf) el-Mektebetu’l-İslamiyye, 

1979. 

Maverdi, Ebu’l-Hasen Ali b. Muhammed, Edebu’d-Dünya ve’d-Din, İst., h.,1299. 

Mevdudi, Ebu’l-A’la, Gelin Müslüman Olalım, (çev: Filiz Handan Türedi), Pınar 

Yay., İst. 2004. 

-------------- Kur'an’ın Dört Temel Terimi (çev: Mahmut Osmanoğlu), Özgün Yay., 

İst., 1919. 

-------------- Tefhîmü’l-Kur’an, (trc. Heyet), İnsan Yay., İst., 2001. (I-VII) 

Meydânî, Abdurrahman Habenneke, Emsâlü’l-Kur’an, Dımeşk, 1992. 

Muhasibî, Ebu Abdillah el Haris b. Esed, er-Riâyetü li-Hukukillah, (thk. Abdulkadir 

Ahmet Ata), Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, ts.  



 197

Mukatil b. Süleyman, el- Eşbâh ve’n-Nezâir fi’l-Kur’ani’l-Kerim, (thk: Dr. Abdullah 

Mahmud Şehhafe; trc: M. Beşir Eryarsoy, Kur’an Terimleri Sözlüğü) İşaret 

Yay., İst, 2004. 

Mutahheri, Murtezâ, Felsefe-i Ahlâk, İntişârâti Sadra, Tahran, 1966. 

Müslim, Ebu’l-Hüseyin b. Haccac el-Kuşeyri, el-Camiü’s-Sahih, 2. Bsk., Çağrı Yay., 

İst., 1992. (I-V) 

Naif, Muhammed Maruf, el-Mu’cemü’l-Müfehres, Dar’un-Nefâis, Beyrut, 2000. 

Necâti, Muhammed Osman, el-Kur’an ve İlmu’n-Nefs, Daru’ş-Şurûk, Kahire, 1989. 

Nesaî, Ebu Abdirrahman Ahmed b. Şu’ayb b.Ali b. Bahr, es-Sünen (el-Mücteba), 

Çağrı Yay.,  İst., 1992., (I-VIII). 

Nesefi, Ebu’l-Berakât Abdullah b. Ahmed, Medâriku’t-Tenzil ve Hakâiku’t-Te’vîl, 

Beyrut, ts. (I-III) 

Nesefi, Ebu’l-Muin Muhammed, Tebsıratü’l-Edille, (thk: Hüseyin Atay, Şaban Ali 

Düzgün) Ank. 2003. (I-II) 

Nevirî, Şihabüddin Ahmed b. Abdülvehhab, Nihâyetü’l-Arab fi Funûnihi’l Edeb, 

Beyrut, ts. 

Nişabûri, Muhammed b. Huseyn el Kummî, Tefsiru Garîbi’l-Kur’an ve Reğaibü’l-

Furkan, Beyrut, 1987 (Taberi Tefsirine Bitişik) 

Nurbâki, Haluk, Kur'an-ı Kerim’den Ayetler ve İlmi Gerçekler, İst., ts.  

Nursi, Said, İşârâtü’l-Îcâz, Sözler Yayınevi, İst., 1999. 

-------------Mektûbât, Ensar Neşriyat, İst., 1992. 

Olgun, Tahir, Müslümanlıkta İbadet Tarihi, Akçağ Yay., Ank., 1998. 

Öztürk, Yaşar Nuri, Kur'an’da Temel Kavramlar, Yeni Boyut Yay., İst., 1998. 

Ramazanoğlu, Süleyman, Tasavvuf, Kur'an ve Sünnete Göre Zikir, 

http://www.akademinl/sayı/ Tasavvuf.htm. 

Râzî, Fahruddin Ebu Abdillah Muhammed b. Ömer, Mefâtihü’l-Ğayb (et-Tefsiru’l-

Kebir), Darü’l-Kütübi’l-İlmî, Tahran, ts. (I-XXXII) 



 198

Ruğaym, Semih, Musdalahâtu İlmi’l-Kelâmi’l-İslâmî, Mektebetü Lübnan, Lübnan, 

1998, (I-II) 

Sâbûnî, Muhammed Ali, Safvetü’t-Tefâsir, İst., ts. (I-III) 

Sâbûnî, Nureddin, el Bidaye fi Usuli’d-Din, Dımeşk, 1979. 

Sarı, Mevlüt, el-Mevârid Arapça Türkçe Sözlük, Bahar Yay., İst., 1982. 

Sert, H.Emin, Kur'an’da İnsan Tipleri ve Davranışları, Bilge Yay., İst., 2004. 

Shâd, Abdul Rehmad, Dos And Do Nots in Islam, Lahore (Pakistan) ts. 

Sinanoğlu, Mustafa, “İbadet”md, T.Ü.V.İ.A, İst., 1999, 

Suyuti, Celaleddin Abdurrahman b. Ebu Bekr, ed-Dürrü’l-Mensur fi’t-Tefsiri’l-

Me’sur, Daru’l-Fikr, Beyrut, 1983, (I-VIII) 

------------Esbâbü’n-Nüzûl, thk. Muhyiddin Muhammed, Dâru İbn Zeydûn, Beyrut ts. 

Sürmeli, Mehmet, “Şükür Kötülüklere Yardımcı Olmamaktır”, Yeni Dünya Yay., 

İst., 1999. 

Şakir, Muhammed, İrşadü’l-Ğafilin, Matbaai Amire, İst., h.1326. 

Şatana, İlker, eş-Şükrü lillahi, Yeni Dünya Yay., İst., 1999. 

Şevkânî, Ali b. Muhammed, Fethu’l-Kadir, Dar-u İbn Hazm, Beyrut, 2000. 

Şeyhzâde, Muhiddin b. Muslihiddin Mustafa el Guci, Haşiyet-ü Şeyhzade ale Tefsiri 

Kadı Beydâvi, İhlas Vakfı Yay., İst., 1991. 

Şimşek, M.Sait, Kur'an’ın Ana Konuları, Beyan Yay., İst., 1999.  

Taberi, Ebu Cafer Muhammed b. Cerir, Câmiu’l Beyân an Te’vili Âyi’l-Kur'an, Mat. 

Mustafa Bâbî el Halebî ve Evlâdihî, 2. Bsk., Mısır, 1954. (I-XXX) 

Tabersi, Ebu Ali el Faal İbnu’l-Hasen, Mecmu’ul-Beyan fi Tefsiri’l-Kur’an, 

İlmiyyeti’l-İslamiyye, Tahran, ts. (I-XXX) 

Taftazani, Şerhu’l-Makâsıd, (nşr. Abdurrahman Umeyre), Beyrut, 1989. 

------------ Şerhü’l-Akâid,  (nşr. M. Adnan Derviş), Beyrut, 1991. 

Tahânevi, M.Hamid b.Sâbir, Keşşâfu İstilâhâtü’l-Fünûn, Kahraman Yay., İst., 1984. 

Taşköprülüzâde, İsameddin Ahmet, Mevzuâtü’l-Ulûm, trc. Kemaleddin Mehmet, İst., 

h.1313. 



 199

Tirmizî, Muhammed b. İsa Sevre, el-Camiu’s-Sahih, Çağrı Yay., İst., 1992. 

Tok, Nuri, Kur’an’da Sünnetullah ve Helak Edilen Kavimler, Etüt Yay., Samsun 

1998. 

Topaloglu, Bekir, “hamd”, md., DİA, T.D.V.Y., İst., (XXX) 

-------------- “hamîd”, md., DİA, T.D.V.Y., İst., (XXX) 

Topçu, Nurettin, Din Psikolojisi Notları, İst., 1958. 

Tunç, Cihad, “İslam Dininde Zikir ve Dua”, E.Ü.İ.F. Dergisi, sy.5, Kayseri, 1998. 

Türk Dil Kurumu, Türkçe Sözlük, Ank., 1998. 

Uludağ, Süleyman, İslam’da İnanç Kanunları ve İtikadi Mezhepler Tarihi, İst., 1996. 

------------- Tasavvuf  Terimleri Sözlüğü, Marifet Yay., İst., 1996. 

---------------  Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyri Risalesi, Dergah Yay., 2003. 

Ünal, Ali, Kur’an’da Temel Kavramlar, Beyan Yay., İst., 1986. 

Vâhidî, Ebu’l-Hasan Ali b. Ahmed, Esbâbü’n-Nüzûl, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

Beyrut 1978. (I-II) 

Yılmaz, Hasan Kamil, Anahatlarıyla Tasavvuf ve Tarikatler, Ensar Neşriyat, İst., 1994. 

Yolcu, Mehmet, Kur’an’da İnkâr Psikolojisi, Çıra Yay., İst., 2004. 

Zâvî, Tahir Ahmed, el-Keşkül li Behciddîni’l-Âmilî, Daru İhyai’l Kütübi’l Arabiyye, 

Kahire, ts.  

------------- Tertibu’l-Kâmûsi’l-Muhit alâ Tarîki’l-Misbahi’l-Münîr, (Fîruzâbâdî İsa 

el-Bâbi el-Halebî ve Şürekeûhü) ts. (I-III) 

Zebîdî, Muhammed Murtaza, Tâcu’l-Arûs bi Şerhi’l-Kâmûs, Mısır. ts. (I-X) 

Zemahşerî, Ebu’l-Kâsım Mahmud b. Ömer, el-Keşşâf an Hakâiki Ğavâmizı’t-Tenzil 

ve Uyûnu’l-Akâvil fi Vücûhi’t-Te’vîl, (Tas. Mustafa Hüseyin Ahmed), Beyrut, 

ts. (I-IV) 

-------------- Esâsü’l Belâğa, Beyrut, 1992. 

Zeydan, Abdülkerim, Usulü’d-Da’ve fi Mekke ve Kudüs, 4. Bsk., Bağdat 1991. 

 

 



 200

T.C. 
SELÇUK ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü 
 

ÖZGEÇMİŞ 
 

Adı Soyadı: Bilal GÜNDÜZ İmza  

Doğum Yeri: Akşehir / Konya 

Doğum Tarihi: 03.07.1980 

Medeni Durumu: Evli 

Öğrenim Durumu 

Derece Okulun Adı Program Yer Yıl 

İlköğretim Ortaca Köyü İlköğretim Okulu  Akşehir 1990 

Ortaöğretim Açık öğretim Ortaokul Manisa 1995 

Lise Açık öğretim Lise Manisa 1998 

Lisans Selçuk Üniversitesi Lisans Konya 2002 

Yüksek Lisans Selçuk Üniversitesi Yüksek Lisans Konya 2011 

 

Becerileri: 

 

Arap Dili (iyi) 

 

İlgi Alanları: 

 

Tefsir, Arapça 

 

İş Deneyimi: 

 

Diyanet İşleri Başkanlığı yurtiçi ve yurtdışı görevlendirmeler 

 

Aldığı Ödüller: 

 

 

 

Hakkımda bilgi almak 

için önerebileceğim 

şahıslar: 

 

Prof. Dr. Yusuf Işıcık 

Tel: 05372333613 

 

Adres 

 

Ortaca Köyü Akşehir / Konya 

 


