
	
  

 
T.C. 

İSTANBUL BİLGİ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

KÜLTÜREL İNCELEMELER YÜKSEK LİSANS PROGRAMI 

 

 

 

ERKEN CUMHURİYET DÖNEMİ TÜRK ROMANINDA 31 MART OLAYI’NIN 

TEMSİLİ 

 

 

  

  Yüksek Lisans Tezi 

109611030 

   Deniz Cenk DEMİR 

 

          İSTANBUL  2011 

 

 

 

 

 

 



	
  

T.C. 

İSTANBUL BİLGİ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

KÜLTÜREL İNCELEMELER YÜKSEK LİSANS PROGRAMI 

 

 

ERKEN CUMHURİYET DÖNEMİ TÜRK ROMANINDA 31 MART OLAYI’NIN 

TEMSİLİ 

 

Yüksek Lisans Tezi 

109611030 

Deniz Cenk DEMİR 

 

TEZ DANIŞMANI 

 Prof. Dr. Nazan AKSOY 

 

İSTANBUL  2011 

 

 

 

 

 

 



	
  

ERKEN CUMHURİYET DÖNEMİ TÜRK ROMANINDA 31 MART  
OLAYI’NIN TEMSİLİ 

 
 

REPRESENTATION OF THE INCIDENT OF 31st MARCH IN THE 
EARLY REPUBLICAN TURKISH NOVEL 

 
 
 
 

Deniz Cenk Demir 
109611030 

 
 
 
 
 
Prof. Dr. Nazan Aksoy (Tez Danışmanı)   :  
 
 
Prof. Dr. Jale Parla                                    :  
 
 
Bülent Somay, MA                                     :  

 
 

Tezin Onaylandığı Tarih       : 14 Haziran 2011 
 

 
Anahtar Kelimeler (Türkçe)   Anahtar Kelimeler (İngilizce)       
1) Laiklik      1) Laicism  
2) 31 Mart Olayı     2) the 31st March Incident 
3) irtica      3) reaction 
4) Türk romanı     4) Turkish novel 
5) kanon      5) canon 

 

 



	
  

	
   ii	
  

 
Teşekkür 
 

Bu tezin ortaya çıkma süreci tıpkı her tezde olduğu gibi son derece sancılı oldu. 
Bütün bu süreç boyunca Ankara-İstanbul arasında kimi zaman hafif tempo ile kimi 
zaman günlerce evden çık(a)madan yazılan bu tez için bir çok insan desteğini esirgemedi. 
Kimi zamanlar gecelerin gündüzleri gündüzlerin geceleri kovalaması sadece zamansal bir 
süreyi ifade etmedi; aynı zamanda gündelik hayattan kopuşun da bir simgesi oldu benim 
için. Her entelektüel süreç muhakkak bir akıma karşı kürek çekmeyi ifade eder. Bu 
sadece düşünsel alanda olmakla kalmaz gündelik hayata da yansır. İşte hayatın gündelik 
getirileri ile sıradan kabul ettiğimiz her şey tezin yazılış aşamasında bazen anlamını 
yitirir. Bir zaman döngüsünde hapis kalmak, ekranın ya da metinlerin karşısında saatlerce 
oturmak ve bazen bu süreçlerde düşünceler arasında saatlerce süren yalnız kalışlar ve bir 
kurguda hayat bulacak bir metinin ortaya çıkma anı insana çok garip diyebileceğim 
deneyimler yaşatıyor. Bütün bu süreçlerde gönüllü olarak dış dünyaya karşı verdiğiniz bu 
mücadele de yanınızdaki insanlar o kadar önemlidirler ki size bu mücadele sırasında 
kaybolmadığınızı hatırlatırlar. İşte bu tezin yazılış sürecinde ben, yanımdaki insanlardan 
maalesef birisini yitirdim. 11 Şubat günü ölüm haberini aldığım hocam tarihçi Prof. 
Donald Quataert’ın kaybı bende derin yeisler bırakan bir dönemi hatırlatacağı ve bu tezin 
yazılış zamanına denk geldiği için kendisini burada anmak isterim. Öğrendiğim bir çok 
şeyi ona borçlu olduğumu ve ona, bana kaybolan sesleri duyabilmem için güç ve cesaret 
verdiği için çok teşekkür ederim. Yüreğim hep onun yolunda atacak. Bu tezin yazılış 
sürecinde de kaybolmadığımı hatırlatan başka birçok insan oldu bana. En başta tez 
danışmanım Prof. Nazan Aksoy ve bu tezin gölge danışmanı, hocam Bülent Somay’a 
buradan teşekkür etmek istiyorum. Bu tez konusu için ilk kez yanına gittiğim hocam 
Prof. Nazan Aksoy, 31 Mart Olayı’nın tarihsel çalışmasını yapan Sina Akşin’in doktora 
tez danışmanının kendi babası olduğunu söylemesi benim için ilginç bir tesadüf oldu. 
Benden güler yüzünü esirgemeyen ve tez jürime gelmeyi kabul eden Prof. Jale Parla’ya, 
bana ilginç bir hatıra kitabını işaret eden Prof. Murat Belge’ye, bu tezin ilk tohumlarının 
atıldığı zamanlarda dakikalarca beni dinleyen Mesut Varlık’a buradan teşekkür etmem 
lazım.  

 
Ama bütün bunların yanı sıra günler boyunca telefonla, e-mail yoluyla, okulda, 

dışarıda bir başka gölge danışmanlık yapan, bu kadar yoğun vakti içerisinde bana zaman 
ayıran ve kapısı her daim öğrencilerine açık olan ve benim entelektüel dünyama ışık 
düşüren ve kaybolmamam için elimi bırakmayan hocam Prof. Ümit Cizre’ye dakika da 
bir telefonlarımla hayatı dar ettiğimden ona çok özel bir teşekkür borçluyum. 31 Mart 
Olayı’nın Cumhuriyetçe meşhur(!) edilen sloganı “Şeriat İsteriz!” üzerine fikirlerini 
benimle derslerde paylaşan hocam İsmail Kara’ya, 31 Mart Olayı ile çalışmama beni 
cesaretlendirerek destek olan ve bana farklı kaynakları işaret eden hocam Prof. Gökhan 
Çetinsaya’ya buradan teşekkür etmem lazım. Tarihsel süreç hakkında kendi tezinden 
fikirleri ile katkıda bulunan arkadaşım Doğan Eşkinat’a, Mehmet  Akif’in dostu olduğunu 
hatırlatarak Mithat Cemal Kuntay ile ilgili yeniden düşünmemi sağlayan Zeki Ertürk’e, 
Sebilürreşad üzerinden benimle erken Cumhuriyet dönemini konuşan ve meraklı 
sorularıma sabırla aktüelitenin hercümerci içinde cevap veren Fatma Bostan Ünsal’a, 
bana önemli adresleri sağlayan ve desteğini esirgemeyen Harun Maden’e, Şükufe Nihal 



	
  

	
   iii	
  

bölümünü yazarken telefonda ona sorduğum sorulara yoğun iş temposunu bölerek 
yanıtlamaya çalışan ve benden desteğini esirgemeyen dostum Hazal Halavut’a; Reşat 
Nuri Güntekin üzerinde yaptığım konuşmalara ve bitmeyen sorularıma cevap verdiği için 
Aslı Güneş’e; bana son derece önemli bir makaleyi işaret eden ve varlığı ile tüm sürecime 
destek veren dostum Ferda Balancar’a, tez jürisi ile ilgili deneyimlerini benimle paylaşan 
dostum Esra Elmas’a, tezimi yazmak için gerekli şartları sağlayamadığım zaman bana 
evini açmak lütfunda bulunan dostum ve patronum Rober Koptaş’a, son dakika 
katkılarını asla unutamayacağım ablam Beşire Demir’e, Amerika’dan gönderdiğim 
metinleri sabırla okuyup Skype üzerinden düzeltmeler yapan dostum İsmail Maden’e, 
Said-i Nursi üzerinden 31 Mart’taki bazı önemli noktaları bana hatırlatan dostum Ali 
Bedir’e, bütün yüreğiyle bana moral veren Mamosteya min ve dostum Ronayi Önen’e, o 
da benim gibi tez yazım sürecinde olan ve telefonları ile beni güldüren dostum Volkan 
Eke’ye buradan teşekkür ederim. Benimle aynı zamanda tezini yazan, benimle dert-kader 
ortaklığı yapan ve saatlerce telefon konuşmalarımızla birbirimize moral verdiğimiz 
anlarda her zaman desteğini en yakınımda hissettiren dostum Deniz Işıker’e teşekkür 
etmem de gerek. Bütün bunların yanında onlar olmasa asla bu tezi yazamayacağım, asla 
bunu başaramayacağım kardeşim kadar yakın üç dostuma neredeyse bu tez yazım 
sürecinde hep destek oldukları için, her daim benimle oldukları için, her konuda benimle 
koşturdukları için teşekkür etmem gerek. Kimi zaman saatlerce bana vakit ayırıp benimle 
sohbet eden ve istediğim bir çok metni bana tedarik eden ve her daim benimle koşturan 
ve bana her daim arka çıkan Furkan Ertürk’e, bu metni ortaya çıkarırken hem yazım hem 
okunuş sürecine inanılmaz katkı sağlayan ve hep yanımda olan Tamar Nalcı’ya ve 
herkesten sonra benimle sabah akşam bu tezin içinde yaşayan ve her konuda her anlamda 
bana destek olan ve benim bütün kaprislerime dayanarak 31 Mart Olayı’nı ve Türk 
romanındaki temsilini benimle keşfeden Emre Can Dağlıoğlu’na çok teşekkür ederim. 
Aile sorunlarıma rağmen bu tez ortaya çıkdıysa bu üç ismin sayesindedir. Bu üç isim 
olmasaydı bu tez de asla olamazdı. 
 
 
                  İstanbul-Ankara, 2011 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



	
  

	
   iv	
  

Özet 
 
Cumhuriyet’in laiklik projesi, onu bugün bir iktidar olarak somutlaştıran en kapsamlı 
devrimsel hareket olarak Türkiye siyasetini belirleyen konuların başında gelir. Buna bağlı 
olarak Kemalist söylemin laikliğin karanlık ötekisi olarak işaret ettiği  ‘irtica’ kavramı 
yoğun tartışmalara neden olmuş ve Türkiye’de darbelere zemin hazırlamıştır. Bu 
bağlamda Türkiye demokratikleşme tarihini felç eden ‘irtica’ tartışmalarının tarihsel bir 
referansı olarak 31 Mart Olayı ise İmparatorluk’tan Cumhuriyet’e bir tarihsel miras 
olarak anlam değişikliğine uğrayarak intikal eder. Bağlamından koparılarak ele alınan 31 
Mart Olayı Türkiye’deki tarihsel blokların bir çatışma alanına dönüşmüş ve erken 
Cumhuriyet döneminde bugün kullanıldığı anlamlar çerçevesinde egemen söyleme 
eklemlenmiştir. Türkiye’de bugün mevcut sorunların bir çoğunun kaynağını 
görebileceğimiz bir zaman dilimi olarak erken Cumhuriyet dönemi tartışmaların 
kökenlerine gidebilmek için bize tarihsel bir zemin sunar. Erken Cumhuriyet dönemine 
intikal eden bu anlam değişikliği ile bir itham aracı olarak 31 Mart Olayı ise ‘irtica’ 
tartışmalarının dönüşümü kapsamında gündelik siyasete dahil olmuştur. Türkiye’de ulus-
devletleşme sürecinde hep ele alınan bir konu olarak 31 Mart Olayı bir ulus-devlet inşa 
sürecinde, Benedict Anderson’ın ifade ettiği bağlamda, katkıda bulunan bir edebi form 
olarak romanın içinde bir temsil bulmuştur. Benjamin’in aurası ve Foucault’nun 
hapishane kavramı ile egemen söylemin çerçevesine bakılırken erken Cumhuriyet 
dönemi Türk romanında 31 Mart Olayının temsilinin bir fotoğrafı bir Cumhuriyet kanonu 
tartışmaları kapsamında çekilmeye çalışılmıştır.  
 
Anahtar Kelimeler: Laiklik, 31 Mart Olayı, irtica, Türk romanı, kanon, Cumhuriyet, 
Kemalizm 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



	
  

	
   v	
  

Abstract 
 
Laicism project of the Republic, the most comprehensive revolutionary movement that 
concrete the Republic as a power today, is coming in the first place of issues that 
determine the politics of Turkey. Correspondingly, the notion of ‘reaction’ which is 
pointed out as “dark-other” of laicism by Kemalist discourse triggers intensive disputes 
and sets the stages for coup d'etats in Turkey. In this sense, the 31st March Incident, as a 
historical reference of ‘reaction’ disputes paralyzing Turkey’s democratization history, 
has devolved to the Republic from the Empire as a historical heritage with being 
experienced a change of its meaning. The 31st March Incident that is addressed by 
removed from its context, has turned into an area of conflict for the historical blocks in 
Turkey and has been articulated to sovereign discourse in the early Republic era with the 
framework of meanings used in these days. The early Republic era, a time period that we 
can see the origins of manifold current questions, sets a historical stage to retrace the 
disputes. The 31st March Incident, which has become an imputation medium with this 
change of meaning that has devolved to the early Republic era, has been included in 
everyday politics within the transformation of ‘reaction’ disputes. The 31st March 
Incident as an issue that had always been addressed in Turkey’s process of becoming a 
nation-state, has been represented in novel that contributes to a construction process of 
nation-state, within the context of that Benedict Anderson describes, as a literary form. 
Whereas looking at the framework of sovereign discourse with the concepts of 
Benjamin’s aura and Foucault’s prison, a picture of the 31st March Incident in the 
Turkish novel of early Republic era has been tried to take within the discussion of a 
Republican canon. 
 
Keywords: Laicism, the 31st March Incident, reaction, Turkish novel, canon, the 
Republic, Kemalism            
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



	
  

	
   vi	
  

İÇİNDEKİLER 
 
Teşekkür          ii 
 
Özet           iv 
 
Abstract          v 
 
GİRİŞ           2 
 
BİR ‘İRTİCA’ PRELÜDÜ        32 
 
  ‘GERİ’YE DÜŞEN BİR GEÇMİŞİN İZİNDE                32 
 
  ‘İRTİCA’ VE ‘GERİCİLİĞİN’ İZİNDE                 35 
 
  SÖZLÜKLERDE VE TARİHTE ‘İRTİCA’                37 
 
  SÖZLÜKLERDE ‘İRTİCA’ SAVAŞI                 44  
 
  İSLAMCILARIN ‘İRTİCA’SI                  47 
 
  TANİN İLE VOLKAN’IN ‘İRTİCA’ SAVAŞI                53 
 
  ‘İRTİCA’NIN YIKINTILARI VE POLİTİK BİR SİLAH  
   OLARAK ‘İRTİCA’           59 
 
  ‘İRTİCA’NIN HARESİ GENİŞLİYOR      66 
 
  ‘İRTİCA’YA DİRENİŞ        66 
 
   31 MART’IN ‘GERİ’SİNDEN KURTULMUŞ BİR CUMHURİYET  73 
 
31 MART OLAYI             77 
 
   ‘ÖTEKİ’NİN SESLERİ        81 
 
 BİR ÇATIŞMA ALANI OLARAK 31 MART TARTIŞMALARI  83 
 
  ‘LABORATUVAR’DA ÇÖZÜMSÜZ BİR 31 MART DENEMESİ  83 
 
  ‘HAREKET ORDUSU’NUN TARİHİ      87 
     
   31 MART ÜZERİNDEN CUMHURİYET’İN YAPI TAŞLARI   90 
 
  İNKILABIN ZİHİN KODLARI       104 



	
  

	
   vii	
  

 
  TARİHİN MAHKÛMLARI        117 
 
  BİR HAPİSHANE OLARAK TARİH      120 
 
ROMANLARDA 31 MART OLAYI’NIN TEMSİLİ    125 
 
  CUMHURİYET VE ROMAN       125 
  
  BİR CUMHURİYET ROMANINA DOĞRU     131 
 
  ROMANIN ‘GELİŞİ’        134 
 
  ERKEN CUMHURİYET DÖNEMİ ROMANI     140 
 
  KANON TARTIŞMALARI        143 
 
  ROMANLARDA 31 MART OLAYI      153 
 
     YAKUP KADRİ KARAOSMANOĞLU-HÜKÜM GECESİ:  
     BİR TARİHSEL MAHKUMİYETİN ROMANI     155 
 
     FAZLI NECİP – KÜLHANİ EDİPLER:  
     ‘İRTİCA’DAN CUMHURİYET’E 31 MART’TA BİR İZDİVAÇ  171 
 
     BURHAN CAHİT MORKAYA – DÜNKÜLERİN ROMANI:  
     RESMİ TARİHİN ROMANINDA 31 MART     180 
 
     REŞAT NURİ GÜNTEKİN: KANONDA BİR HAYAL KIRIKLIĞI  188 
 
 ÇALIKUŞU’NDA 31 MART       192 
 
 YEŞİL GECE’NİN AYDINLIĞINDA 31 MART    194 

 DEĞİRMEN’DE 31 MART       210 
 
 MİSKİNLER TEKKESİ’NDE 31 MART     213 

 KAVAK YELLERi’NDE 31 MART      215 

     ŞÜKÛFE NİHAL – YALNIZ DÖNÜYORUM:  
     KANONUN GÖLGESİNDE KANON DIŞI BİR ROMAN   219 
 
     MİTHAT CEMAL KUNTAY-ÜÇ İSTANBUL:  
     İKİ ROMAN ARASINDA 31 MART      222 
 



	
  

	
   viii	
  

     SÂMİHA AYVERDİ – YOLCU NEREYE GİDİYORSUN:  
     ‘İRTİCA’SIZ BİR 31 MART       235 
 
     NAHİD SIRRI ÖRİK – SULTAN HAMİD DÜŞERKEN:  
     RESMİ TARİHİN 31 MART’I DÜŞERKEN     240 
 
     AHMET HAMDİ TANPINAR – HUZUR:  
     ANILARDA 31 MART        255 
 
SONUÇ YERİNE         256 
 
EK 1           267 
 
EK 2           270  
 
EK 3           273 
 
EK 4           276 
 
EK 5           289 
 
KAYNAKÇA          291



	
  

	
  

	
  
	
  
	
  
Bana	
  tarihte	
  yazılamayanların	
  
	
  
	
  

	
  	
  seslerini	
  duyabilme	
  yetisini	
  ve	
  cesaretini	
  veren	
  
	
  

	
  
	
  hocam	
  Donald	
  Quataert’e…	
  
	
  

	
  
	
   	
   	
   	
   	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

	
  	
  	
  	
  Ve	
  31	
  Mart’ta	
  seslerini	
  yitirenlere…	
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



	
  

	
  

31 Mart Olayı’nın son dakikalarıdır. Hareket Ordusu kente girmiş, Sultan II. Abdülhamit tahttan hal 
edilmiştir. Aynı günün sabahı Selanik’e doğru hareket ettirilen Sultan’ın sarayı Yıldız İstanbul’da yarı 
metruk bir biçimde yalnız kalır. Saray’ın yağması sürmektedir. Dışarıdan meşum gürültüler, çığlıklar 
ve kırılma dökülme sesleriye talanın sesleri duyulur. Hareket Ordusu’nun zabitlerinden bir grup asker 
Yıldız Sarayı’na Harem’in kapısına dayanmışlardır. Haremağaları kapıyı tutmaya çalışır. 
 
Güya (dışarıdaki seslerden irkilerek endişe içerisinde hikaye anlatmaya başlar): İçerisi 
emsalsiz Hint kumaşlarından tutun da, kıymetli mücevherlerle bezenmiş elbiselere, üzerini 
binbir çeşit yemeklerle dolu sofralara kadar zenginliklerle doluymuş. Sultan, genç kıza, 
“Bunların hepsi senin. Söyle bana, daha başka benden ne dilersin demiş? 
(Haremağaları daha fazla kapıyı tutamaz. Askerler, haremin kapısından içeri girerler. Herkes 
tedirgin bir biçimde bir araya toplanır.) 
Bir Asker: Telaşlanmayın, sakin olun! 
Bir Zabit : Meclis’in çıkardığı kanun icabı, haremin kapatılmasına karar verilmiştir. Ancak 
bu şekilde asıl ailenize kavuşabilirsiniz. 
Safiye(mağrurca): Bunu bize içeri girmeden söyleyemez miydiniz? 
Bir Zabit : Size hürriyeti getirdik, hanımefendi. 
Safiye (mağrurca): Hürriyet mi? Ne hürriyeti? Soğuktan ve açlıktan ölme hürriyeti mi? 
Efendimiz gittiğinden beri kimse bizimle ilgilenmedi.  
Bir Zabit : İşte bu yüzden Meclis sizi asıl ailelerinize geri yollamaya karar verdi. Ama kim 
olduğunuzu, ailenizin nerede olduğunu bilmemiz lazım. 
Safiye: Ya ailesi olmayanlar?  
Bir Zabit : Hepsine bir çare bulunacak, merak etmeyin. Artık burada hapis değilsiniz. 
Safiye (ısrarla): Biz burada olduğumuz sürece, hiçbir yabancı buraya giremez. 
Bir Zabit : Kanun icabı… 
Safiye (araya girerek): Kanun kapının dışında bekleyebilir. Onlar (harem ağaları) 
ihtiyacınız olan her şeyle ilgilenirler. (Fransızca) Bakışlarınıza maruz kalmamak hakkımız!  
Bir Zabit (biraz durur, düşünür): Herkes dışarı! 
(Askerler dışarı çıkarlar.) 
Bir Zabit :  Bize gerekli bilgileri vermekle birini vazifelendirirseniz, hanımefendi… 
Safiye:  Kanunun ihtiyacı olan her şeyi bildiririz. 
(Zabit de dışarı çıkar ve Safiye kapıyı kapatır. Haremdeki tüm kadınlar umutsuzluk içinde bir 
araya toplanırlar.) 
 
Yıldız Sarayı’nda, Harem’de 31 Mart’ın son dakikaları böyle son bulur... 
           Harem Suare



	
  

	
  

2	
  

GİRİŞ 
	
  

“Laiklik ilkesi Cumhuriyet’in aşil topuğudur!” demiş Bülent Ecevit bir 

keresinde.1 Laiklik ilkesinin aşil topuğu olarak tanımlandığı bir Cumhuriyet’te, elbet o 

‘aşil topuğu’ devamlı korunup gözetilmesi gereken bir yarayı ima edecek. Ve aslında 

Cumhuriyet’in ilelebet yaşayacağı varsayımı tıpkı Achilleus’in efsanesindeki gibi onun 

topuğuna saplanacak bir okla yok olacağı korkusunu da beraberinde taşıyacaktır. 

Kahraman ve yenilmez Achilleus, Paris’in attığı bir okla topuğundan vurulunca Troya 

Savaşı’nın en çarpıcı sahnelerinden birisine tanık oluruz. Ölümsüz olduğuna inanılan bir 

yarı-tanrı savaşta düşmüştür. Ok zehirlidir ve Achilleus, topuğundan isabet aldığında ölür. 

Bülent Ecevit’in bu benzetmesi, hiç şüphesiz bir tarihsel paradigmanın üzerinde 

kurulduğu zemini ima etmesi bakımından çarpıcı olduğu kadar da ifşa edicidir. 

Korkularak beklenen ve Kemalizm’in anlatısında bir kehanete dönüşmüş, Cumhuriyet’in 

aşil topuğuna isabet edecek olan ok ise ‘irtica’dır.  

 

 Cumhuriyet tarihini belki de en çok paralize eden çatışma alanlarından birisi 

‘irtica’-‘gericilik’ tartışmalarıdır. Hiç şüphesiz, Cumhuriyet’in siyaset alanı tanzim 

edilirken en çok başvurulan kavram da ‘irtica’ kavramı olacaktır hal böyle olunca. Bugün 

hâlâ toplumun farklı kesimlerinden tartışmalara ilişkin farklı yorumların gelişine ve hatta 

kavramların tanımlaması için verilen iktidar çatışmasının şiddetine tanık olsak da; ‘irtica’ 

eksenli bir laiklik tartışmasının hiçbir biçimde çözüme kavuşmadan bütün gücüyle farklı 

eksenlere kanalize edilerek devam ettiğini görebiliriz. Bugün akademik çevrelerde ve dar 

bir entelektüel alanda, laiklik kavramı ve ‘irtica’ tartışmaları birbirine paralel bir biçimde 

ilerlerken, tarih kavramı sorunsallaştırılmış ve Cumhuriyet’in dayattığı resmi tarih 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1. Bülent Ecevit’den aktaran Cogito, Sayı 1, Yaz 1994, Yapı Kredi Yayınları, syf 13.    



	
  

	
  

3	
  

anlayışı hayli yara almış görünse de; bunun aynı ölçüde akademya ve kısıtlı bir 

entelektüel kitlenin dışına çıktığını ya da çıkabildiğini söylemek de son derece zor. 

Özellikle okullarda, Cumhuriyet’in tanımlamaları neticesinde kavramın laikliğin karanlık 

ötekisi olarak yeniden üretilmesi, hiç şüphesiz tartışmanın siyasi bir mücadelenin parçası 

olmasının ötesinde bir iktidar zeminini ima etmesi bakımından da düşündürücüdür. 

Bugün laiklik tartışmaları, 28 Şubat sürecinde olduğu kadar ‘irtica’ tartışmaları ekseninde 

ilerlemese bile laikliğin bir dönüşüm süreci neticesinde bir kimliksel pozisyon olarak 

maalesef yarattığı tahribatı ve getirileri çok da sorunsallaştırılmadan bir önkabul ve daha 

da ileri gidip söyleyecek olursak, bir politika olarak siyaset meydanında hayat bulduğu 

artık yadsınamaz. Laikliğin, Gramscici bir yaklaşımla bir tarihsel bloku ima ettiğini ama 

bir tarihsel bloktan öte, aslında Cumhuriyet’in en kapsamlı projelerinden birisi olması 

bakımından da göz önünde tutulması gereken bir tartışma bütünü olduğunu belirtmekte 

fayda var.  

 

Laiklik ve onun karanlık ötekisi olarak tanımlanan ‘irtica’ bugün hala kimsenin, 

üzerine ciltler dolusu kitaplar yazılmış olsa bile, tanımında anlaşamadığı bir hayalet 

olarak ortada durmakta. Bir iktidar olarak Cumhuriyet’in muğlâk tanımlaması bir yana, 

entelejansiya ve akademya çevrelerinden yapılmaya çalışılan tanımlama çabaları bir diğer 

yana; ‘irtica’ kavramı bir taraftan da mayınlı bir arazi olarak demokrasinin en 

vazgeçilmez unsurlarından siyasi partilerin de girmeye korktukları bir alanı göstermesi 

bakımından fazlasıyla dikkat çekici bir konu.   

 



	
  

	
  

4	
  

AK Parti’nin iktidara geldiği 2002 yılının Kasım ayından beri kavram sürekli 

gündemde tutulmaya devam etti. Hem de sadece ‘irtica’-‘gericilik’ adı altında değil; 

kavram tarihsel göndermesi ile yeniden sahneye çıkmıştı. Aslında önemini hiç 

yitirmemişti, kaldığı yerden de devam etmeliydi. Tartışmaların tarihsel referansı ile 

kullanımını anlatan ve uzunca örneklerini vereceğimiz bu atıflar, bize son derece çarpıcı 

bir manzara ortaya koyması bakımından da epey düşündürücüdür. Bu bitmek bilmeyen 

tartışmaların sürdüğü bir sırada Ali Atıf Bir, Hürriyet gazetesindeki köşesinde “Korkuyu 

gördüm çok korktum” başlığı altında yaklaşık üç hafta önce aldığı ve yayınlamadığını 

söylediği bir okur e-postasını yayınlar.2 E-postada adını vermek istemeyen bir kişi aynen 

şunları söyler:  

“İstanbul Üniversite'sinin Vezneciler kampusunda Eğitim Fakültesi'nin bir grup 
öğrenci, öğrencileri kantine kapadı ve zorla Kuran okuyup, dinlettiler, başı açık kızların 
başlarını da zorla örttürdüler. Dekanlık müdahale etti ama öğrencileri çıkaramadılar, polis 
gelip müdahale etti. Lütfen kimse yazmadı siz yazın. Okula korku içinde gitmek 
istemiyoruz.”3  

 
Bunun ardından Hürriyet gazetesi, 17 Nisan 2006’da “Üniversitede 31 Mart Vakası” 

manşeti ile çıkar.4 Süleyman Arat ve Nuran Çakmakçı imzalı haberde “İstanbul 

Üniversitesi’nin Eğitim Fakültesi Vezneciler kampüsünde bir grup öğrencinin 31 Mart 

günü Kuran okuyarak 31 Mart Vakası'nı andığı ortaya çıktı” denilerek, Ali Atıf Bir'in dün 

Hürriyet'teki köşesinde yayımlanan okur mektubu üzerine açıklama yapan Hasan Ali 

Yücel Eğitim Fakültesi Dekanı Prof. Dr. Yusuf Avcı’nın da olayı doğruladığı belirtilir.5 

Haberde, gösteriyi düzenleyen okul öğrenci temsilcisi hakkında soruşturma yürütüldüğü 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
2. Ali Atıf Bir, “Ülker’den yanıt var”, Hürriyet, 16 Nisan 2006, online versiyon, 
http://hurarsiv.hurriyet.com.tr/goster/haber.aspx?id=4261572&yazarid=74&tarih=2006-04-16      
3. A.g.e. (E-posta ile iletilen mesaj aynen aktarılmış, noktalama ve imlasına karışılmamıştır. Yazarın notu 
(y.n) )   
4. “Üniversitede 31 Mart Vakası”, Hürriyet, 17 Nisan 2006, online versiyon, 
http://hurarsiv.hurriyet.com.tr/goster/haber.aspx?id=4266257&tarih=2006-04-17    
5. A.g.e.	
  	
  



	
  

	
  

5	
  

açıklanıyor; 31 Mart Vakası arka fonda anlatılarak son derece ötekileştirici bir dil 

kullanılıyor ve okur mektubunun üniversitede yaşanan bir ‘irticai’ eylemi ortaya çıkardığı 

belirtiliyordu.6 Manşetin yayınlandığı gün, Ali Atıf Bir, köşesinde “Başbakan’ın ikna 

sızıntısı” başlıklı yazısında, Cumhurbaşkanı Ahmet Necdet Sezer’in ‘irtica’ tehlikesinin 

arttığını belirten konuşmasından dem vuruyor ve Başbakan’ın buna karşı çıkan 

açıklamasını eleştiriyordu.7 Diğer taraftan da bir sonraki gün, Emin Çölaşan ise, “31 Mart 

yobaz isyanı” başlıklı yazısı ile Hürriyet’in manşetini övüyordu. Son derece bağlamından 

koparılmış ve buram buram resmi tarih kokan bir 31 Mart tarihi kaleme alıyor, “Bu 

iğrençliği bilmek zorundayız” diyerek “31 Mart irtica isyanı, tarihimizin bir kara 

lekesidir” sözleriyle devam ediyor ve daha sonra da ‘irtica’nın kaynağı olarak gördüğü 31 

Mart üzerinden şu sonuca ulaşıyordu: 

“Bilinen tek şey: İrtica geçmişte açıktan tavır koyar, isyan ederdi. Günümüzde ise 
irtica "demokrasi" kavramının ardına sığınarak devletin kurumlarına, belediyelere ve 
özellikle eğitime çöreklendi. Din bezirgánlığı ve din tüccarlığı, devlete ve ülke 
yönetimine açıkça egemen kılındı. Hortumların ve cukkaların çoğu artık -ne acıdır- 
dinimiz kullanılarak yapılıyor.”8  

 
Zaman gazetesi Çölaşan’ın yazısının yayınlandığı gün Hürriyet’teki haberi yalanladı. 

Tuncer Çetinkaya imzalı “‘Üniversitede 31 Mart vakası’ haberi çarpıtma çıktı” başlıklı 

haberde, olayın yansıtıldığı gibi olmadığı ve iç yüzünün tamamen farklı olduğu 

belirtiliyordu. Haberin içeriğinde, Kur’an okuyanların Filistin lideri Şeyh Yasin için 

okuduklarını ve olayın düzenleyicisi olarak addedilen öğrencinin ise rastgele Kur’an 

okuyuşuna tanık olduğunu, okuyanları dağıtan kişi olduğunu ve ceza alması nedeniyle 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
6. A.g.e.  
7. Ali Atıf Bir, “Başbakan’ın ikna sızıntısı”, Hürriyet, 16 Nisan 2006, online versiyon, 
http://hurarsiv.hurriyet.com.tr/goster/haber.aspx?id=4265833&tarih=2006-04-17     
8. Emin Çölaşan, “31 Mart yobaz isyanı”, Hürriyet, 18 Nisan 2006, online versiyon, 
http://hurarsiv.hurriyet.com.tr/goster/haber.aspx?id=4270127&tarih=2006-04-18    



	
  

	
  

6	
  

mahkemeye başvurup yürütmeyi durdurma kararı aldığı söyleniyordu.9 Tartışmalar 

büyüyor, konu ‘derinleşiyor’, Türkiye’de olduğu ileri sürülen ‘irtica’ endişesinin ‘dehşet’ 

verici tehlikesi hatırlatılırcasına bu bağlamda yazılar yazılıyor ve gazetenin köşelerinde 

konu Ertuğrul Özkök’ten, Bekir Çoşkun’a, Yalçın Doğan’dan Ahmet Hakan’a kadar 

uzanıyor, daha sonra başka konular ile altı defalarca çizilen ‘irtica’ endişesi, olayı 

düzenlediği iddia edilen öğrencinin imam-hatip geçmişi üzerinden devam ediyordu. Ali 

Atıf Bir, “İslami gözlüklü medya” başlığında son derece ağır bir yazı yazıyor, İslami 

medyanın at gözlüğü ile olaylara baktığını, yalan haber yapılarak “neredeyse bir kendisini 

asmadıkları” ve “tetikçilere hedef yapmadıkları kaldığını” belirterek iletilen mailin 

arkasında duruyor; David Horowitz’in Amerikan üniversitelerindeki komünist hocaları 

“cadı avı” gibi ifşa ettiği kitabını övüyor ve daha sonra Hürriyet’in gazeteciliği ile 

konunun “ucu irticai ayaklanmanın en korkuncu ‘31 Mart’a kadar gitti” diyerek olayın 

aktarılışını savunmaya devam ediyordu.10 Daha sonra Mayıs ayında çıkan İslamcı Haksöz 

Dergisi, Medya Değerlendirmeleri başlığı altında olayı irdeliyor, Şemdinli Davası’nın o 

sırada gündemde olması vesilesi ile gündemin saptırıldığını ima ediyor ve “Hürriyet, 31 

Mart’ı Andı” başlıklı bir yazı ile olayın iç yüzünü aktarmaya gayret ediyordu: 

“Hürriyet'in mutfağında, Ali Atıf Bir'in aşçılığında pişirilen yemek 
ağızlara tat vermiş olacak ki, sofraya buyur edilenlerin sayısı 18 Nisan 
günü daha da arttı. Birinci sayfadan manşete taşınan "31 Mart Eylemcisi" 
daha konuşmamış ve hatta konuşturulmamıştı ama olsun, o imam hatip 
lisesinin orta bölümünü bitirdikten sonra Anadolu Öğretmen Lisesi'nde 
okumuştu. Önemli olan da buydu. (...) Tüm bunlar olup biterken konunun 
bazı yönleri ise sumen altı ediliyordu. Mesela 31 Mart 1909'da 
gerçekleşen olayın miladi takvime göre 13 Nisan'a denk gelmesi, ya da 
Şemdinli iddianamesine "asılsız itham" sıfatını yakıştıranların, her ne 
hikmetse Ali Atıf Bir'e gelen bir mail'i doğru haber kaynağı olarak telakki 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
9. “‘Üniversitede 31 Mart vakası’ haberi çarpıtma çıktı”, Zaman, 18.04.2006, online versiyon, 
http://www.zaman.com.tr/haber.do?haberno=277101     
10. Ali Atıf Bir, “İslami gözlüklü medya”, Hürriyet, 23 Nisan 2006, online versiyon, 
http://hurarsiv.hurriyet.com.tr/goster/haber.aspx?id=4299413&yazarid=74&tarih=2006-04-23   



	
  

	
  

7	
  

etmeleri gibi. Konuyu daha fazla uzatmadan son bir kelam daha edip 
bitirelim; 31 Mart olaylarından en karlı İttihat Terakki çıkmamış mıydı? O 
halde bu günü kutlayacaksa aslında Hürriyet kutlamalı! Çünkü başka 
hiçbir kesimin üzerine vazife olmadığı ortada. Yalnız Hürriyet bu defa 
tarihi bir hata yapmamalı, yani 13 Nisan'ı unutmamalı!”11 

 

Tartışmalar bitmiyor, gazete köşelerinde ‘irtica’ tartışmaları devam ediyordu. 

Sadece gazete sütunlarında değil; tartışma, devlet kademelerinin ‘irtica’ uyarıları ile 

sürekli gündemde kalıyordu. 2007 yılında Danıştay’ın kuruluş yıldönümü vesilesi ile 

Danıştay Başkanı’nın yaptığı konuşma ise bu bağlamda kayda değerdi: “Atatürk ilke ve 

inkılaplarına aykırı her tür hareket irticadır".12 Hayrettin Karaman, Yeni Şafak 

gazetesindeki köşesinde Danıştay Başkanı’nın konuşmasına atfen: “Biz defalarca ‘laiklik 

ve irticanın tarifi yapılmalı, bu iki kelimeye farklı manaların yüklenmesi karışıklık, 

istikrarsızlık ve haksızlıklara sebep oluyor’ diye yazdık.” diyordu. 13 Yeni Şafak’taki 

sütununda Hayrettin Karaman, ‘irtica’ tanımının yapılmayışından dert yanıyor, ‘irtica’nın 

varlığından şikayet edenlerin en azından neyden rahatsızlık duyduklarını belirtmeleri 

gerektiğini “Tarif edilmemiş irtica ve laiklikten tarif edilmiş olanları daha iyidir. Hiç 

olmazsa ne olduğunu bilir, ona göre tavır ve tedbir alırsınız.” sözleriyle ima ediyor; lakin 

‘irtica’ kavramını reddetmesi gerekirken, kendisi de kavramı kullanmaktan imtina 

etmiyordu. Bir diğer taraftan “Benim irtica anlayışım şudur: Dinî-millî değerlerimize ters 

düşmeyen çağdaşlık ölçütlerine göre modası geçmiş, geride kalmış, işlerliği kalmamış 

düşünce ve uygulamalara saplanmak, bunlar üzerinde ısrar etmek.” sözleriyle ‘irtica’ 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
11. “Hürriyet, 31 Mart’ı Andı”, Haksöz Dergisi, Sayı 182, Mayıs 2006, online versiyon, 
http://haksozhaber.net/okul_v2/article_detail.php?id=4691	
  	
  	
  	
  
12. “Danıştay Başkanı: Saldırı Cumhuriyet’in temel ilkelerini hedef almıştır”, Milliyet, 10 Mayıs 2007, 
online versiyon, http://www.milliyet.com.tr/2007/05/10/son/sonsiy07.asp  (Haber metnindeki vurgular bize 
aittir. y.n.)    
13. Hayrettin Karaman, “Yeni irtica tarifi”, Yeni Şafak, 13 Mayıs 2007, online versiyon, 
http://yenisafak.com.tr/Yazarlar/?i=5155&y=HayrettinKaraman   



	
  

	
  

8	
  

kavramını kabul ediyor, kendi ‘irtica’ tanımını da vermekten geri durmuyordu.14 

Cumhurbaşkanlığı seçimleri sırasında 2007 yılında Genelkurmay tarafından verilen e-

muhtırada “Cumhuriyet karşıtı olan ve devletimizin temel niteliklerini aşındırmaktan 

başka amaç taşımayan bu irticai anlayış, son günlerdeki bazı gelişmeler ve söylemlerden 

de cesaret almakta ve faaliyetlerinin kapsamını genişletmektedir”15 denilerek ‘irtica’ 

kavramı yeniden bir müdahalenin müsebbiplerinden oluyordu. Milliyet gazetesi e-muhtıra 

metninde yer alan ifadeleri “İrticai faaliyetlerin cesaretlendirildiği (...)” ve “Bazı mülki 

amirlerin irticai faaliyetleri engellemek yerine bunlara izin vermesinin vahim olduğuna” 

dikkat çekildiği şeklinde yorumlayarak, “Gerektiğinde tavır koyarız” başlığı ile 

görmüştü.16 Özdemir İnce ise yer aldığı kendi siyasal blokundan yeni ‘mürteci’leri 

tanımlamakla meşguldü ve ‘mürteci’ kavramının sınırlarını genişleterek bir siyasi itham 

aracı olarak ‘işbirlikçi’ olarak gördüğü sol ve liberal isimleri sıfatlandırmak için 

kullanıyordu.17  E-muhtıranın ve Temmuz 2007 genel seçimlerinin ardından tartışmalar 

dinmemiş, gazete sütunları yine ‘irtica’ tartışmalarına tanık olmaya devam etmişti. 

Özdemir İnce, “İrticanın analizi” başlıklı bir yazı ile Müdafaa-i Hukuk Dergisi’nin 2007 

Kasım sayısında “Ülkemizdeki İrtica Gerçeğinin Kavramsal ve Anatomik Analizi” 

başlıklı bir makalenin içeriğine atıf yaparak makalede ‘irtica’ kavramının ‘bilimsel’ bir 

açıklamasının yapıldığını iddia ettiği yazısında, ‘irtica’ kavramının hem genişlediğini 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
14. Hayrettin Karaman, “Yeni irtica tarifi 2”, Yeni Şafak, 18 Mayıs 2007, online versiyon, 
http://yenisafak.com.tr/Yazarlar/?i=5258&y=HayrettinKaraman	
  	
  	
  
15. “Son günlerde meydana gelen gelişmeler hakkında”, Basın Açıklaması, Türk Silahlı Kuvvetleri 
Genelkurmay Başkanlığı, 27 Nisan 2007, NO: BA - 08 / 07. 
http://www.tsk.tr/10_ARSIV/10_1_Basin_Yayin_Faaliyetleri/10_1_Basin_Aciklamalari/2007/BA_08.html  
(E-muhtıra metnindeki vurgular bize aittir. y.n.)   
16. “Gerektiğinde tavır koyarız”, Milliyet, 28.04.2007, online versiyon, http://www.milliyet.com.tr/-
gerektiginde-tavir-koyariz-/siyaset/haberdetayarsiv/28.04.2007/197602/default.htm (Haber metnindeki 
vurgular bize aittir. y.n.)   
17. Özdemir İnce, “Yeni mürteciler”, Hürriyet, 11 Mayıs 2007, online versiyon, 
http://hurarsiv.hurriyet.com.tr/goster/haber.aspx?id=6495549&yazarid=72&tarih=2007-05-11   



	
  

	
  

9	
  

hem de kavramın dikey ve yatay biçimlerde işlerlik gösterdiğini anlatıyordu.18 Bu yazının 

hemen ardından yazdığı ikinci yazıda yine aynı makaleye atıf yaparak Şerif Mardin’in 

‘mahalle baskısı’ olarak tanımladığı olgunun bir ‘yatay irtica’ olarak ‘mikrofaşizm’ 

şeklinde tanımlanabileceğini okuyucularına aynı makaledeki ‘mikrofaşizm’ kavramı ile 

birlikte duyuruyordu.19 Devlet güdümlü olmayan ve işini ciddiye alan hiçbir sosyal 

bilimcinin ya da beşeri bilimler ile ilgilenen bir akademisyenin kolay kolay değer 

ver(e)meyeceği bir analiz, gazete sütunlarından hayret verici bir biçimde boca ediliyor; 

‘yatay irtica’ kavramı ile neredeyse her türlü dinsel gündelik hayat temsili itham altında 

bırakılıyordu. Hayrettin Karaman ise köşesinden Özdemir İnce’nin tanımlamalarına 

cevap verip karşı çıkıyor, haklı olarak İnce’nin kullandığı şekilde kavramın kullanımının 

eleştirel bir analizine giriyordu.20 Kavramın bu kullanımıyla son derece sorunlu olduğunu 

not düşen Karaman, İnce’nin tanımlamalarının insanların temel hak ve hürriyetlerine bir 

müdaheleye davet çıkardığını, bunun da çatışma yaratabileceğini belirtiyordu.21 Lakin 

‘irtica’ kavramını reddetmesi gerekirken kendisi de kavramı kullanmaktan imtina 

etmeyen Hayrettin Karaman ise “enerjimizi böyle kullanmayalım, ülkemiz şaha kalksın, 

‘biz de varız’ diyelim” 22  şeklinde çoşkulu bir sonla analiz yazısını tamamlıyordu.23

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
18. Özdemir İnce, “İrticanın analizi”, Hürriyet, 19 Aralık 2007, online versiyon, 
http://hurarsiv.hurriyet.com.tr/goster/haber.aspx?id=7892445&yazarid=72&tarih=2007-12-19   
19. Özdemir İnce, “Yatay faşizm”, Hürriyet, 21 Aralık 2007, online versiyon, 
http://hurarsiv.hurriyet.com.tr/goster/haber.aspx?id=7901541&yazarid=72&tarih=2007-12-21     
20. Hayrettin Karaman, “Yatay irtica”, Yeni Şafak, 10 Ocak 2008, online versiyon, 
http://yenisafak.com.tr/Yazarlar/?i=8742&y=HayrettinKaraman  
21.	
  Hayrettin Karaman, “Yatay irtica 2”, Yeni Şafak, 11 Ocak 2008, online versiyon, 
http://yenisafak.com.tr/Yazarlar/?i=8755&y=HayrettinKaraman	
  
22. A.g.e. 
23. Burada önemli bir not düşmenin gerekli olacağı kanısındayız. Bütün bu tartışmalar sırasında Hayrettin 
Karaman’ın seçilmiş olması sıradan bir tercih değildir. Hayrettin Karaman, İslamcı düşünürler içerisinde 
Türkiye’de birçok İslamcı ve farklı siyasi tavır içerisinde olan entelektüeller tarafından ortak bir kanaatle 
üzerinde esaslı bir biçimde durulan önemli bir kişidir. Bütün hayatını İslamcı geleneğin Cumhuriyet 
dönemi içerisinde yaşadığı entelektüel ve düşünsel kriz ve kopuşun neticesinde hırpalanan İslami geleneğin 
kaldığı yerden devam edebilmesi için harcamıştır. Özellikle imam-hatip okullarının Cumhuriyet devrinde 
açıldıktan sonra o geleneğin temsilcisi olan ilk isimlerden biri olması ve İslam’da içtihad kanalının açık 



	
  

	
  

10	
  

 ‘İrtica’ kavramı ile fena halde yoğun bir biçimde ilgilenen Özdemir İnce ise daha 

sonra hızını alamadığı bir başka yazıda bizi 31 Mart Olayı’na götürüyor, “İskilipli Atıf 

Hoca (1876-1926) şapka devrimine karşı çıktığı için yargılanarak idam edildi, ama 31 

Mart irtica ayaklanmasına giden geçmişini de iyice okumak gerekir.” diyerek bir idamın 

meşruiyetini 31 Mart’ta arıyordu.24 Daha sonra da bu yazısını yazmasına sebep olan 

İslamcı bir yazarın -ki kendisi ısrarla yazar demekten çirkin bir tavırla imtina ederek 

‘gazete yazıcısı’ diyor ve herhalde yazarlık mertebesini bir İslamcıya yakıştıramıyor- tek 

parti dönemine yönelttiği eleştirileri anlamadığını söylüyor ve “Şikayet nedenini 

anlamıyorum, sonuçta Nurcular ve Nurcu bir iktidar Türkiye'yi yönetmiyor mu şu anda?” 

diye soruyor ve yazısının sonunda da dini aklayarak bu sorunların müsebbibi olarak 

‘irtica’yı ve ‘mürteci’leri görüyordu: 

“İrticanın eline düşen din siyaset batağına battıkça kendisine gerçek ve hayali düşmanlar 
üretir. Aslında din masumdur, düşman üreten kaynak irtica ve mürtecidir.”25  
  
 
  ‘İrtica’ kavramı ne gazete köşelerinden ne de ülkenin gündeminden düşmüyordu. 

Birileri Özdemir İnce’nin serzenişlerini duymuş olacak ki, 2008 yılında Yargıtay 

Cumhuriyet Başsavcılığı’nın AK Parti’nin kapatılması istemi için açtığı davanın asıl 

teması olan partinin bir ‘irtica’ odağı olarak görülmesi savı üzerinden ‘irtica’ tartışmaları 

Türkiye siyasetini baştan sona felce uğratan bir gelişme olarak hatırımızda durmaya 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
olması için bu uğurda düşünsel bir kavga vermenin önemine işaret eden bir isim olarak da İslamcılar 
arasında son derece özgün bir konuma ve değere sahiptir. Bu konuda daha ayrıntılı bilgi için Yasin Aktay, 
“Hayreddin Karaman”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, İslamcılık, Cilt 6, 2. Baskı, 2005, İstanbul, 
İletişim Yayınları, syf 348-373. Ayrıca Yeni Şafak gazetesinde günlük yazıları ile günlük ve gündelik 
siyaset içerisinde de bir mücadelenin verilmesinin önemine inanması bakımından İslamcı sistematik adına 
son derece önemli bir çabanın içinde olduğu belirtilmelidir. Kendisine, Özdemir İnce’nin yazısına cevap 
verdiği için bu tartışma çerçevesi içerisinde atıf yapılmıştır. Bu noktada, asla Özdemir İnce ile kendisini bir 
karşılaştırma içerisinde değerlendirme yapma niyetinde olmadığımızı belirtmemiz gerekiyor. (y.n)	
  	
  
24. Özdemir İnce, “Dinden düşmanlık çıkarmak”, Hürriyet, 16 Ocak 2008, online versiyon, 
http://hurarsiv.hurriyet.com.tr/goster/haber.aspx?id=8035641&yazarid=72&tarih=2008-01-16   
25. A.g.e.   



	
  

	
  

11	
  

devam ediyordu.26 Orduya, tanımlanan ‘iç düşman’a karşı gerektiğinde müdahale yetkisi 

veren, 28 Şubat sürecinde kabul edilen EMASYA Protokolü’nün iptalinin ardından, Milli 

Güvenlik Siyaset Belgesi (MGSB) denilen çerçeve metnin yeniden değerlendirilmesi ile 

ilgili AK Parti hükümetinin attığı adımlar ile ‘irtica’ kavramı daha sonra yeniden 

gündeme geldi. MGSB denilen metnin içerisinden, “hukuken tanımlanması mümkün 

olmayan kavramlar bu metinde yok” diyerek hükümet sözcüsünün yaptığı açıklama ile 

‘irtica’ kavramının çıkarıldığı şu şekilde belirtiliyordu: 

“İrtica kavramı hep konuşulmuştur, ama bu bir siyasi suçlama aracı olarak 
konuşulmuştur. Geriye dönük hiçbir metinde de bunun ne olduğuyla ilgili yazılı bir tarif 
söz konusu değildir. O nedenle toplumda yeni kamplaşmalara, kutuplaşmalara, 
suçlamalara meydan verecek ve içini herkesin kendisine göre doldurduğu, dolduracağı 
ifadeler, kavramlar bu metnin içinde yok. Kendi içinde son derece tutarlı. Dünyadaki 
benzeri belgelerdeki içeriğe sahip. Türkiye'nin geriye dönük tecrübesini de yansıtan bir 
metindir, siyaset belgesidir.”27 
  
Bundan kısa bir zaman sonra, MGSB’nin değiştirilmesi doğrultusunda Başbakan Erdoğan 

imzalı bir genelge gereğince kamu kurumlarına ‘irtica’ ile mücadele görevi veren eski 

Başbakanlık genelgelerinin iptal edilmesiyle ‘irtica’ kavramı gündemdeki yerini 

korumaya devam etti.28 Bu bağlamda en son olarak da Başbakanlık genelgesi kapsamında 

emniyetin ‘irtica’ takibi yapmayı bıraktığı haberi ile ‘irtica’ gündemdeki sıcak yerini 

koruduğunu bir kez daha hepmize göstermiş oldu.29  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
26. Burada belirtmemiz gereken önemli bir husus da, Türkiye demokrasi tarihi içinde son derece garip bir 
sonla sonuçlanmış olan bu davanın vardığı neticedir. Yargıtay Başsavcısı’nın açtığı kapatma davası 
Anayasa Mahkemesi tarafından AK Parti’nin “irtica” odağı haline geldiği tespiti yapılır ve bu hukuken de 
onaylanır, fakat parti kapatılmaz. Hiç şüphesiz ki, Türkiye siyasetini ‘irtica’ tartışmalarının zaman zaman 
güçlü bir biçimde temellendirdiği ya da temellendiren başlıca unsurlardan biri olduğu gerçeği böylece inkâr 
edilemez. Adeta Cumhuriyet tarihinin paradoksal ve hastalıklı aşamalardan geçiyor olduğunun bir kanıtı 
olarak ortada duracak olan bu sonuç son derece çarpıcıdır. (y.n.) 
27. “Milli Güvenlik Siyaset Belgesi kabul edildi”, Yeni Şafak, 22.11.2010, online versiyon, 
http://yenisafak.com.tr/Politika/?t=22.11.2010&i=289055    
28. “Erdoğan’ın 28 Şubat genelgesi…”,  Bugün ,  1  Ocak  2011,  on l ine  vers iyon ,  
h t tp : / /bugun.com.t r /haber-de tay /136098-erdogan- in-28-subat-genelges i -haber i .aspx  
29. “Emniyet artık ‘irticayı’ izlemiyor!”, Milliyet, 29 Mayıs 2011, online versiyon, 
http://gundem.milliyet.com.tr/emniyet-artik-irticayi-izlemiyor-
/gundem/gundemdetay/29.05.2011/1395970/default.htm	
  	
  	
  



	
  

	
  

12	
  

Bütün bu süreçler ‘irtica’ kavramını eskisi kadar şiddetli olmasa bile yeniden 

gündeme getirirken, aslında Cumhuriyet tarihinin geçmişten bugüne uzanan çatışma 

alanlarını da bize bir kez daha göstermiş oluyordu. Cumhuriyetin aşil topuğu, AK Parti 

hükümeti dönemi boyunca bazı çevreler tarafından sürekli gündemde tutuldu. Laiklik 

gündemde oldukça da, ‘irtica’ kavramının gündemde olmaması imkânsız olurdu.  Bu tez 

yazılırken, kavramın ifade ettiği anlamı bulabilmek için aklımı günlerce meşgul eden 

tartışmalar arasında, aslında kavramın gündelik hayattaki yansımaları bana farklı 

noktalarda konuyu yeniden düşünmemizin gerekliliğini de hatırlatmış oldu.  

 

Bir öğleden sonra, bir hocamın evine ziyarete giderken, Taksim’den Bostancı 

Sahil Yolu minibüslerine bindiğimde, yanıma yetmiş yaşının üstünde olduğunu tahmin 

ettiğim başı açık, iyi giyimli, yaşlı bir kadın ile orta yaşlı bir erkek oturmuştu. Yol 

boyunca da minibüsün sıcaklığından havaların değişimine uzanan oradan da İstanbul’un 

hal-i pür mealine varan bir sohbete kulak misafiri olmuştum. Eski İstanbul’un bozuluşu 

üzerinden devam eden konuşma yavaş yavaş İstanbul’un şu anki halinin yarattığı 

rahatsızlığa evrilerek, azınlıkların İstanbul’dan gidişlerinin çok kötü olduğuna doğru 

anlamlı bir sitemle son bulacak iken birden yaşlı kadın her zaman gittiği Markiz 

Pastenesi’nden (artık Robert’s Coffee oldu) bu sefer içi sıkılarak ve kararak döndüğünü 

çünkü birden altı-yedi tane ‘türbanlı’ kızın geldiğini gördüğünü söyledi ve şöyle devam 

etti: “Aman bunlar da Cumhuriyet kızı olacaklar, laiklik mi kaldı meydanda?”  

 

Bu tavrın durduğu zeminin ne kadar sorunlu olduğunu düşündüğümüzde, asıl 

görmemiz gereken, bu konuşmanın yorumlamasını yapma imkânı bir yana; bir 



	
  

	
  

13	
  

Cumhuriyet idealinin varlığına ve bu bağlamda da ortada kalmadığına inanılan bir 

laikliğin vahametine tanık olurken, bizim bu kavramları nasıl düşünmemiz gerektiği 

üzerine aklımızı meşgul eden soruların ağırlığının artmaya başladığı gerçeğinin hepimiz 

için artık göz ardı edilemez olduğudur. Çünkü hiçbir siyasi söylem olmasa bile 

Cumhuriyet’in idealize ederek belirlediği ya da tanımladığı bir kıyafet kodlamasının 

dışında olduğuna inandığı bir grup insanın varlığı bile buna yeterli olabiliyor. Elbette bu 

kadının tavrı belirli bir genelleme ile bir tarihsel bloku bütünüyle temsil etmese de; 

maalesef bu tavrın bir tarihsel blokun ürünü olduğu ve bu sesin son derece baskın olduğu 

gerçeği de sarih bir biçimde ortada durmaktadır.  

  

 Cumhuriyet’in aslında yaptığı laiklik tanımının muğlâklığı ve bu muğlâklığın 

üstüne oturduğu zemin itibariyle ‘irtica’ kavramının da bir o kadar muğlâk tutulmasına 

neden olan bir tavır içerisinde olduğunu söylemek de yanlış olmaz. Özellikle Osmanlı 

İmparatorluğu’nun yıkılış sürecinde doruk noktasına tırmanan siyaset ve kültürel 

tartışmaların ana eksenlerinden birisini oluşturan din ve bu bağlamda İslam konusu, 

Cumhuriyet’in kurucu kadrosu tarafından Cumhuriyet tarihi boyunca ciddi bir biçimde 

bir sorun olarak addedilmiş. Şerif Mardin, “Toplumun sorunları, hiçbir yerde entelektüel 

seviyede vazedilmiş soyut problemler olarak ortaya çıkmaz. Halk bu sorunları 

ihtiyaçlarının tatmini olarak görür. Türk Aydınları, bu hakikatlerden hareket etmedikçe, 

bir taraftan toplumdan uzaklıklarını sürdürecekler, diğer taraftan da sürprizlerle 

karşılaşmaya devam edeceklerdir.”30 derken, aslında tam da Cumhuriyet aydınlarının 

elini uzatmaktan her daim çekindikleri bir sorunu bize ima eder. Aslında sadece ‘Türk’ 

aydınlarının değil; bu Cumhuriyet’te yaşayan her toplumsal kesimin bu hakikatleri göz 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
30. Şerif Mardin’den aktaran Cogito, Sayı 1, Yaz 1994, Yapı Kredi Yayınları, syf 13.   



	
  

	
  

14	
  

önünde bulundurması gereğinin önemi günden güne daha da belirginleşmektedir. Çünkü 

ortada olan bu “laiklik-irtica-gericilik-mürteci” gibi kavramların bugün bir siyasetten çok 

daha fazlasını ima ettikleri, bir yaşam biçimini temsil ettikleri ve bir tarih anlayışının 

(ileri-geri) hem zamansal olarak hem de muktedirlerin işaret ettiği üzere bir tarihsel 

‘gerçeklik’ olarak ifade edildikleri ortadadır. Bu bağlamda aktaracağımız bir başka 

anekdot ise kavramın muğlâklığının gündelik hayatta yansıdıkları üzerine. Okuldan çıkıp 

bir arkadaşımla taksiye bindiğimizde yol boyunca 31 Mart Olayı ve tezim üzerine 

konuşurken şoförün konuştuklarımıza dikkat kesildiğini fark ettim. Birden şoförün 

kendisi araya girip, “Abi bu irtica ne demek Allah aşkına? Ben anlamıyorum; yani şimdi 

benim dinimi yaşamam irtica mı?” diyerek aslında çok önemli olan bir soruyu yöneltti 

bize. Şoförü, “İşte ben de tam bunun üzerine düşünüyorum, tezim aşağı yukarı bu konu 

üzerine ama inan, henüz ben de bilmiyorum bu kavram tam ne demek” diyerek 

yanıtlamaya çalıştım.  

 

Kavramın gündelik hayatta eğer bir karşılığı varsa, iki farklı noktada iki farklı 

anekdot üzerinden, laiklik bağlamında ifade ettiği anlamsal karmaşayı göstermesi 

bakımından, bu soruyu önemli gördüğümüzü ve daha derinlemesine düşünmenin 

kaçınılmaz olduğunu fark ettik. Bu bağlamda da ‘irtica’-‘gericilik’ tartışmalarının 

entelektüel zeminde ele alınışınada bakmanın şart olduğunu gördük. Bu noktada, 

Cumhuriyet tarihinde ifadesini bulan iki farklı siyasi blokun içinden seslerini yükselten 

ve birbirinden tamamıyla farklı noktalarda ve farklı bağlamlarda yetişen iki ayrı ismin 

‘irtica’ kavramı üzerine yazdıklarına bakmanın önemli olacağını düşündük. İki isim de 



	
  

	
  

15	
  

‘irtica’ konusunu değerlendirişleri bakımından aslında entelektüel dünyanın bu konu 

içerisinde girdiği sıkışmışlığı bize haber vermesi bakımından da son derece çarpıcıdır.  

 

Bu isimlerden ilki Ahmet İnsel. Türkiye’de sol ve sosyalist gelenekten gelen ve 

laik blok içinde temsil bulan Ahmet İnsel, ordunun yüksek kademelerinin ve devletin üst 

kadrolarının yaptıkları konuşmalar üzerinden gelen ‘irtica’ uyarılarını Radikal İki’de 

kaleme aldığı “İrtica içimizde” başlıklı makalesinde değerlendirmekte.31 Bu uyarılar 

neticesinde giriştiği değerlendirmede ‘irtica’ kavramının varlığını ve ifade ettiği 

anlamları, hem askerin tanımladığı biçimde hem de kelimenin sözlük anlamını vererek ve 

31 Mart Olayı neticesinde menfi bir anlamla yüklendiğini de belirterek kendisi de kabul 

ediyordu.32 Ordunun bu kavram üzerinden yaptığı uyarıların demokratik bir ülkede 

yapılmaması gerektiği notunu haklı olarak düşmesinin önemi bir yana; ‘irtica’ kavramını 

son derece içkin bir biçimde kullanıyor ve sadece doğru ellerde kullanılmaması üzerinden 

kaleme aldığı yazısını kavramın kendisini ordunun yaptığı tanımlamanın dışında -bir 

taraftan onu da kabul ederek- kullanarak şu sözlerle noktalıyordu: 

“Bugün Türkiye’de dini ve seküler dogmalarla bilinci yoğrulmuş, ataerkil 
aile gelenekleri içinde kimliği biçimlenmiş ve otoriter eğitim anlayışıyla 
davranış kalıpları oluşmuş önemli bir kesim var. Türkiye’nin 
çağdaşlaşması, demokratik dönüşümünü sürdürebilmesinin karşısında asıl 
bu gerçek bir tehlike oluşturuyor. Bu geniş kesimin içinde sadece dinsel 
nassların hakimiyetine geri dönüşü özleyen mürteciler yok. Otoriter 
devletin güzel günlerine, o kaybedilmiş altın çağa, güdümlü demokrasiye 
dönüşü özleyen siyasal mürteciler de var. Kısacası demokrasi ve 
özgürleşme açısından irtica tehlikesi yok değil, var. Hem de bir değil, 
birden çok. 

Türkiye’de siyasal rejimin sürekli olağanüstü durumda 
yaşatılmasının nedeni, laik rejimin dışından gelen irtica tehlikesi olduğu 
gibi, laik rejimin içinden gelen siyasal anlamda irticai olan özlemdir de. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
31. Ahmet İnsel, “İrtica içimizde”, Radikal İki, 08.10.1006, aktaran Birikim, 6.10.2006, online versiyon, 
http://www.birikimdergisi.com/birikim/makale.aspx?mid=218  
32. A.g.e.	
  	
  	
  



	
  

	
  

16	
  

Bunların ikisi birbirinden beslendiği için, hangisinin daha yakın ve büyük 
tehlike olduğu sorusunu yanıtlamak zor. Ama her ikisi de demokrasi 
açısından bir o kadar tehlikelidir.”33 

 
 

Bu son derece sorunlu olan makaleden hemen sonra, bir diğer tarihsel blokta 

kendisini konumlayan ikinci isme, yani Mümtaz’er Türköne’ye bakıyoruz. Türkiye’de 

önce milliyetçi ve sağcı, daha sonra ise muhafazakâr demokrat olduğu söylenen bir 

noktada kendisini ifade eden Türköne, İslâmiyât dergisinde “Bir Retorik Aracı Olarak 

‘İrtica’ Kavramı” başlıklı makalesinde ‘irtica’ tartışmalarına kendi adına katkıda 

bulunur.34 Türköne, ‘irtica’ kavramının hegemonik bir söylem aracına dönüştüğünü ve 

kavramın aslında demokrasiyi nitelediğini belirttiği yazısında bizi, ‘irtica’nın tarihçesini 

anlatmak için, 31 Mart Olayı’na götürür.35 31 Mart Olayı’na soğukkanlı bir biçimde 

yaklaşıp kendi perspektifinden ‘irtica’yı tanımladıktan sonra, kavramın muğlâklığının 

farkında olarak, tıpkı Ahmet İnsel gibi, o da kavramı kendi tanımladığı anlamı ile okuyup 

‘irtica’ kavramını kullanır.36 Başbakanın ‘irtica’ tartışmalarının kamuoyu önünde 

yapılmamasını ifade ettiği açıklamasını haklı olarak sert biçimde eleştiren Türköne, 

“Başbakanın, üzerinde fırtınalar kopartılan bir tartışmada kamuoyunu dışarıda bırakması 

ne anlama geliyor?” diye sorduğu yazısında, kavramın bir iktidar mücadelesinin parçası 

olduğu için tartışmalarının kapalı kapılar ardında yapılmasını sakıncalı bulur.37 Ardından 

kavramın halk nezdinde bir karşılığının olmadığını iddia etmesine rağmen, Binnaz 

Toprak ve Ali Çarkoğlu tarafından TESEV (Türkiye Ekonomik ve Sosyal Etüdler 

Vakfı)’in koordinatörlüğünde 2006 yılında hazırlanan “Değişen Türkiye’de Din, Toplum 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
33. A.g.e.   
34. Mümtaz’er Türköne, “Bir Retorik Aracı Olarak ‘İrtica’ Kavramı”, İslâmiyât, cilt 10, sayı 2, Nisan-
Haziran 2007, syf 35-47.   
35. A.g.e. syf 36.	
  	
  	
  
36. A.g.e. syf 36-37.   
37. A.g.e. syf 37.   



	
  

	
  

17	
  

ve Siyaset” başlıklı raporun içeriğine atıfta bulunarak, halk üzerinde yapılan bir 

araştırmanın sonucunda ‘irtica’nın arttığı değil azaldığı biçiminde bir sonucun verilerini 

alırken, Türköne sanki içkin bir ‘irtica’ tanımı varmış gibi kabul ederek kendisinin içine 

düştüğü bu çelişki ile de aslında kavramın sorunsallaştırılması adına verilen çabanın 

zayıflamasına neden olduğunu göremiyordu.38 Türköne, halk nezdinde kavramın 

olmadığını belirtirken neden kamuoyu araştırmasını bir veri olarak kabul edip -nitekim 

daha sonra Binnaz Toprak bir başka araştırmasında muhafazakârlığın yükseldiğini ve 

‘mahalle baskısı’nın arttığını söyleyecekti- daha sonra neden, kamuoyu üzerinden 

yapıldığı belirtilen bir okuma ile, ‘irtica’nın içkin bir hakikatmiş gibi azaldığını 

belirtiyordu? Bu paradoksal durumun tek açıklaması ise Türköne’nin ısrarla kavramın 

sorunsallaştırılması adına girdiği haklı mücadelede belki de bulunduğu tarihsel blok 

üzerinden bu davanın haklılığını anlatabilmenin telaşı idi; ama öte yandan bu aşırı telaş, 

endişe veya çaba bir yandan bu savunuyu güçsüzleştiriyor/arabeskleştiriyor, bir yandan 

da Türköne’nin de belirli kavramları bir içkin tavırla savunmasına da neden oluyordu. 

Türköne, İslamcıların, Cumhuriyet sürecine doğru gelirken Halifelik-Meşrutiyet-

Cumhuriyet tartışmaları silsilesini göz önünde tutarak, bir Cumhuriyet güzellemesi ve bu 

bağlamda tarihsel blokların bir ortak mutabakat vurgusunu yapmaktan maalesef geri 

duramıyordu.39 Yani, Cumhuriyet bir iktidar olarak sorunsallaştırılmıyor, kendisi kabul 

edilirken de bu Cumhuriyet’in sorunsalları, sanki ondan münezzehmiş gibi bir durum 

ortaya çıkıyordu. Tarihsel olarak yukarıda bahsettiğim tartışma silsilesi ve Cumhuriyet’in 

kuruluş süreci birbirine bağımlı olan şeyler değilmiş gibi okunuyor ve ısrarla, sanki 

kendilerinin de aslında iktidar gibi düşündükleri, onunla hemfikir oldukları mütemadiyen 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
38. A.g.e. syf 38. 	
  
39. A.g.e. syf 41-42.  



	
  

	
  

18	
  

vurgulanmak isteniyordu. Türköne, ikna etmek için haklı bir çabaya giriyor ama maalesef 

bu tartışmada her halükarda deplasmanda olduğunu göremiyordu. 

 

Birbirinden farklı siyasi duruşlar içerisinde olan bu iki ismin yazılarına 

baktığımızda ne kavramın verilmiş bir reddiyesine tanık oluyoruz, ne de kavramın 

üzerinde durduğu tarih anlayışı ile ilgili herhangi bir itiraz görüyoruz. Bütün bu 

tartışmalar neticesinde ortaya çıkan görüntünün, ‘irtica’ kavramının 

sorunsallaştırılmasının bir türlü tam anlamı ile yapılamadığına ve Cumhuriyet’in bu 

kavram ile yarattığı hegemonik söylemin karşısında yaşanılan savruluşların, kavramın 

yeniden üretilmesine neden olduğuna tanık oluyoruz. Yukarıda gördüğümüz gibi gazete 

köşelerinde süregiden ve de devletin üst kademelerinden yapılan ve de uzunca örneklerini 

gördüğümüz bir tanımlama savaşı devam ederken, devletin hegemonik söyleminin bütün 

bu tartışmalarda kendisini baskın kıldığını görmemiz bir yana; aslında ‘irtica’ kavramının 

bir söylem olarak tarihsel bir muğlâklıktan kendisine destek aldığını bize göstermesi 

bakımından ortada duran bu görüntünün de önemli olduğu kanısındayız. Fakat bu farklı 

siyasi duruşları temsil eden iki ünlü ismin, aynı iktidar ile giriştiği kavga birbirine benzer 

görünse de her ikisinin de, ayrıntılı olarak bakılacak olursa, farklı noktaları vurguladıkları 

gözden kaçırılmamalı. Lakin Türkiye entelejansiyası içinde etkin olan bu iki isim de her 

iki yazıda aynı noktanın altını çiziyor ve tartışmalarına geçmeden hemen önce kavramın 

tarihselliğini bize 31 Mart Olayı’nı anlatarak göstermeye çalışıyorlardı. Albert O. 

Hirschman, Gericiliğin Retoriği şeklinde çevrilen Rhetoric of Reaction isimli kitabında 

tepkiselci (reactionary) siyasetin yüklendiği menfi anlamların Fransız İhtilali sonrasında 



	
  

	
  

19	
  

oluştuğunu belirttiği gibi40, Türkiye bağlamında Ahmet İnsel ve Mümtaz’er Türköne de 

kavramın 31 Mart Olayı sonrası yüklendiği menfi anlamı bize hatırlatıyorlardı. Aslında 

bu tezin konusunu oluşturacak olan sürecin başlangıcı işte tam da bu noktada ortaya çıktı. 

Yukarıda gördüğümüz gazete tartışmalarında ve Hürriyet gazetesinin attığı manşette, 31 

Mart’ın ‘irtica’ tartışmaları süresince sürekli vurgulanması ve bir referans kaynağı olarak 

bu egemen ‘irtica’ söyleminin 31 Mart Olayı ile birlikte anılması, bizim bu süreçte 

yapılan tartışmalara bakarken kavramın geldiği iddia edilen noktaya bakışımızı 

çevirmemize neden oldu. Bu tezin ortaya çıkmasına neden olan asıl saik, yürütülen 

çalışmaların başından bu yana kavramın etrafında şekillenen tartışmaların gündelik 

hayattaki yansımaları ve Bülent Ecevit’in ifşa ettiği bir aşil sendromunun laiklik 

bağlamında yol açtığı siyasi kırılmaları göz önünde tutarak, Cumhuriyet tarihini 

demokratikleşme süreci boyunca paralize eden bu ‘irtica’ kavramının söylemsel 

kaynaklarına ve düşünsel kodlarına ulaşabilmek oldu. Ayrıca ortaya konulan sade bir 

entelektüel meraktan öte, bu tezin bir başka amacı kavramın yarattığı yıkımın izleri 

üzerinden bir fotoğrafını çekebilme ve Türkiye’de her daim vurgulanan laiklik 

kavramının üzerinde durduğu sorunlu zemine dikkat çekebilme çabasıydı. Lakin bundan 

çok daha fazlasına tanık olduk.41  

 

31 Mart Olayı, Cumhuriyet tarihçiliğinin gayya kuyularından birisiydi. 

Cumhuriyet tarihi üzerine düşen bir gölge-hayalet gibi tanımlanması son derece güç bir 

muğlâkılığı ifade eden ‘irtica’ kavramı için, yine bir o kadar çetrefilli bir tarihin kendisini 

referans alması da hiç şüphesiz kaçınılmazdı. Zaten, Fikret Başkaya da 31 Mart Olayı’nın 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
40. Albert O. Hirschman, Gericiliğin Retoriği, 1. Baskı, Nisan 1994, İletişim Yayınları, İstanbul, syf 21.   
41. Tezin sonuna eklediğimiz EK 1’e bakılabilir.   



	
  

	
  

20	
  

daha sonra Kemalist rejimin “irtica ve irtica ile mücadele” söyleminde bir referans 

kaynağı işlevi gören ve süreklilik arz eden etkin bir anahtar söylem haline geldiğini 

belirtir.42 Aslında bir devamlılık-süreklilik ilişkisi belirtmesi bakımından da son derece 

ilginçtir. Cumhuriyet tarihi boyunca tanık olup olacağınız tüm ‘irtica’ tartışmalarında, 31 

Mart Olayı’nın kendisinin bir söyleme dönüşerek imlendiğini ve ‘irtica’ tartışmalarını ya 

da ‘irticai’ bir durumu işaret ettiğini görebilirsiniz. Bu bağlamda, Cumhuriyet iktidarının 

dilini konuşan ya da ödünç alan herkes, 31 Mart’ı ‘irtica’ tartışmalarının içinde bir politik 

çatışma alanı olarak, tarihsel bağlamından kopartarak bir hegemonik söylem aracına 

dönüştürüyor ve kavramın kendisi iktidarın dilinde ‘irtica’ ile neredeyse eş anlamlı bir 

biçimde kullanılıyordu. 31 Mart’ın böyle bir söylemsel ve hegemonik politik silaha 

dönüşmesi ise hiç şüphesiz Cumhuriyet tarihçiliğinin ve bir zihinsel yapının bu konuda 

oynadığı role borçlu. 31 Mart Olayı’nın dehşet verici bir biçimde üstü karanlık bırakılan 

ve tarihsel olarak çözülemeyen bir çatışma alanı olarak bağlamından koparılması ise hiç 

şüphesiz birbirini döngüsel olarak tamamlayan hegemonik bir ‘irtica’-‘gericilik’ 

söyleminin devamlı yeniden üretilmesini sağlayan bir fasit daire işlevi görmesindendir. 

Egemen söylemi yeniden üretenlerce bir araç olarak kullanılması ise asla tesadüf olamaz. 

31 Mart Olayı, iktidar açısından tahminimizden fazla bir öneme sahipti anlaşılan. 

Türkiye’de her ‘irtica’ tartışması yapan boşuna 31 Mart Olayı’na referans vermiyordu. 31 

Mart Olayı epeyce ilgisini çekmiş olan Doğan Avcıoğlu, Türkiye’nin Düzeni’nde en uzun 

dipnotlarından birisini nedensizce 31 Mart Olayı’na ayırmadığı gibi43 ardından 31 

Mart’ta Yabancı Parmağı isimli suyu bulandıran ama bir zihinsel ifşaya bizi tanık eden 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
42. Fikret Başkaya, “Önsöz”, Resmi tarih tartışmaları- 31 Mart’tan Günümüze “Gericilik” Söylemi, ed. 
Fikret Başkaya, Cilt 7, 1.Basım, Mayıs 2009, Özgür Üniversite Kitaplığı-79, syf 7.  
43. Doğan Avcıoğlu, Türkiye’nin Düzeni, Üçüncü Basım, Temmuz 1969, Bilgi Yayınevi, Ankara, syf 123-
124.   



	
  

	
  

21	
  

kitabını boşuna yayımlamıyordu.44 12 Mart Muhtırası’na giden süreçte önemli rol 

oynayan Devrim gazetesi, bildirisinin yayınlandığı ilk sayısında boşuna Ebubekir Hazım 

Tepeyran’ın anıları üzerinden 31 Mart’ı anlatmıyordu.45 Birçok anti-semitik iddianın 31 

Mart Olayı’na dokunmadan edememesi boşuna değildi. Çağlar Kırçak, ikinci cildini Uğur 

Mumcu’ya armağan ettiği iki ciltlik Türkiye tarihini ‘gericilik’ üzerinden okuyan 

çalışmalarına boşuna 31 Mart Olayı’ndan başlamıyordu.46 Türkiye’de kendisine ifade 

alanı bulmuş olan bu sol-Kemalist mercilerin hepsi için hem tarihsel olarak hem de 

bugün 31 Mart Olayı, asla üzerinden bir egemen siyasi söylemin çıkarılmadığı bir tarihsel 

mahkûmiyetin kendisine dönüşmeden anılmayacaktı. Bu sadece sol-Kemalist merciler 

için değil; aynı zamanda Türkiye’de genel geçer bir kanı olarak 31 Mart anıldığı zaman 

ana akım savların hepsi 31 Mart Olayı’nı ‘irtica’ olarak anacaklardı. Kamil Demirhan, bu 

tespiti “Ordu ve İrtica Söylemi” başlıklı makalesinde “31 Mart Vakası, günümüz laiklik 

tartışmaları içerisinde resmi görüş tarafından irtica tehdidine ve irticanın tarihsel 

temellerine bir referans olarak gösterilmektedir” sözleriyle doğrulayacaktı.47  

 

Laiklik ekseninde yürütülen ‘irtica’ tartışmalarının tam kalbinde yer alan 31 Mart 

Olayı’nın, bütün bu iktidar savaşının ve demokratikleşme sürecinin şiddetli kırılma ve 

sarsıntıları sırasında kaçınılmaz olarak bir politik savaş meydanına döneceği asla inkâr 

edilemezdi. Bir tarih olarak 31 Mart Olayı’nın kendisi hem bir söylem hem de bir itham 

aracı olarak bir siyaseti ve o siyasetin yaydığı egemen söylemin kaynağını oluşturacaktı. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
44. Doğan Avcıoğlu, 31 Mart’ta Yabancı Parmağı, Birinci Basım, Temmuz1969, Bilgi Yayıevi, Ankara.   
45. Devrim, Sayı:1, 21 Ekim 1969, syf 5  
46. Çağlar Kırçak, Meşrutiyetten Günümüze Gericilik, 2. Baskı, Mart 1994, İmge Kitabevi, Ankara; 
Türkiye’de Gericilik, 1. Baskı, Nisan 1993, İmge Kitabevi, Ankara.   
47. Kamil Demirhan, “Ordu ve İrtica Söylemi”, Resmi tarih tartışmaları- 31 Mart’tan Günümüze 
“Gericilik” Söylemi, ed. Fikret Başkaya, Cilt 7, 1.Basım, Mayıs 2009, Özgür Üniversite Kitaplığı-79, syf 
125. 	
  	
  



	
  

	
  

22	
  

Bağlamından koparılan bir tarihsel süreç olarak İmparatorluğun çöküş sürecine beş kala, 

son dönem Osmanlı tarihinin en çarpıcı sahnelerinden biri olarak Cumhuriyet’e giden 

sürecin zihinsel ve söylemsel kodlarını içinde taşıyacak ve bir gölge misali karanlık bir 

kehanet gibi her an Cumhuriyet’in aşil topuğundan onu vuracak zehirli ‘yeşil’ bir okun 

dövüldüğü lanetli zamanın kendisi olacaktı. Hatırlatıldığı her an bir sızı gibi 

Cumhuriyet’in aşil topuğunda duyulacak ve ona tüm demokratikleşme tarihi boyunca 

yaşanan kırılmaların Cumhuriyet tarihinde idam kararı hükmünde bir ibret vesikası olarak 

başvurulacaktı. Nitekim bağlamından koparılmış bir biçimde 31 Mart Olayı’nın büyük 

bir iktidar mücadelesi olarak İmparatorluk’tan Cumhuriyet’e intikal eden bir miras 

olduğundan bahsetmek de yanlış olmayacaktır. Bu koparılan bağlama sıkıştırılan 31 Mart 

Olayı, çatışmanın varlığını bize anlatan yıkık ve ölülerle dolu bir savaş meydanını 

hatırlatırken, aslında her defasında muzafferliğini ilan eden Cumhuriyet’in kurucu laik 

kadrosunun kendi başarısının bir gerçekliği olarak da bize yansıyacaktır. Ortada 31 Mart 

Olayı’nın oturtulduğu bağlam üzerinden bir siyasi tarih üretilmekte ve bu ‘tarihsel 

doğruların’ üzerinden de bir siyaset yaratılmakta, bu siyaset ise günümüz Türkiyesi’nde 

bir muhalif kanadı, bir tarihsel bloku, büyük bir toplumsal kesimi hedef tahtasına oturtup 

bir kör dövüşüne siyaseti hapsedecektir. Aynı zamanda siyasetin alanını daralttığı gibi, 

siyaset yapabilmenin onayı da bu kurallara göre belirlenecektir. Bir süre sonra da, 

siyasetin kendisi bu toplumsal taleplerin varlığı ile “kirlenmiş” sayılacak ve darbe ile ya 

siyaset “temizlenme” şiarıyla hijyenize edilecek ya da Cumhuriyet, siyasetin dışına yani 

yukarısına konumlandırılıp bu siyasi ‘kirlilik’ten kendisini arı tutacaktır. ‘İrtica’ denilen 

olgunun kökensel varlığı bu tarihsel paradigmadan bize gelecek ve yukarıda 

bahsettiğimiz kör dövüşünün en belli başlı söylemlerinden birisi olacaktır. Bir siyasi araç 



	
  

	
  

23	
  

olarak ‘siyaset’ten arındırılarak siyaseti bastırma aracı olarak kullanılacaktır. Genel 

olarak kullanılan “siyaset yapma” ya da “siyaset karıştırmayın” diyerek uyarıldığımız bu 

söylemsel konformizm bir biçimde kendisini yeniden kurgulayarak, tüm toplumsal 

taleplerin kendisine yaşam olanı bulacağı siyaseti dışlayıp buradan bizi Cumhuriyet’in 

ihyasına taşıyacaktır. Bu her zaman böyle olmuştur Türkiye’nin darbelerle dolu makûs 

talihine baktığımızda. Fakat bir talihsizlikten çok bir kurgusallığı bize anlatır bu söz 

aslında.  

 

İşte 31 Mart Olayı ile siyaseti kurgulayan bu iktidar, kendi gözünden bize 

anlatılan bir tarihin dayatması ile her daim tetikte tutulmak istenen bir zihinsel yapının 

kendisini burada göstermektedir. ‘İrtica’ ile kastedilen toplumsal talepler, elbet 

Cumhuriyet rejiminin tek teyakkuz ve endişe kaynağı olmamıştır. Burada da tüm 

toplumsal talepleri Cumhuriyet’in gözünden baktığımızda ‘irtica’ ile temsil edilmiş gibi 

göstermek niyeti olmadığı gibi, tüm toplumsal talepleri ‘irtica’ üzerinden de 

değerlendirmiyoruz. Lakin görülmesi gereken en önemli gerçek, bizzat ‘irtica’ kavramı 

ile dinamizmini bulan Cumhuriyet ve Cumhuriyet’in yollarını açan geç Osmanlı siyasi ve 

toplumsal olaylarındaki kilit konuların en başında ‘irtica’nın geliyor olduğudur. 31 Mart 

Olayı’nda ‘irtica’ bahanesiyle tüm toplumsal muhalefet sert bir biçimde dağıtılmış, İslami 

dil ile toplumsal taleplerini iletmeyen ama İttihat ve Terakki’ye muhalif olan her 

yapılanma, gazete ve siyasi fırka bile kapatılmıştır. 

 
 

 Nitekim erken Cumhuriyet döneminde yaşanan Şeyh Sait İsyanı ve Takrir-i 

Sükun uygulaması, 31 Mart’ın yaşadığı kaderden farklı bir şey değildir. İsyanın dini 



	
  

	
  

24	
  

niteliği derhal bir ‘irtica’ kaynağı olarak görülmüş, isyan bastırılırken tüm toplumsal 

muhalefet, İstanbul basınından tutun da Terakkiperver Cumhuriyet Fırkası’na kadar 

susturulmuştur. Bunun ardından gelen Menemen Olayı ile de farklı bir sonuçla 

karşılaşmayız. Ardından çok partili hayata geçiş süreci sonrası iktidara gelen Demokrat 

Parti yönetimi boyunca da bu söylemin diri tutulduğuna ve daha sonra da 27 Mayıs 1960 

darbesinde bu söylemin etkisini de görmeye devam ederiz. 1971 Muhtıra’sından sonra ise 

Milli Nizam Partisi (MNP) aynı gerekçe ile kapatılır ve 1965’ten 1980’e kadar gelen 

süreçte Adalet Partisi ‘irtica’ya prim vermekle suçlanır. Bu basında son derece 

görünürdür. 12 Eylül darbesinin gerekçelerinden birisi de Milli Nizam Partisi’nden sonra 

onun devamı olarak kurulan Milli Selamet Partisi (MSP)’nin ünlü Konya mitingidir. 

‘İrtica’ söylemi yine gündemdedir. 12 Eylül’de diğer partilerle birlikte MSP de yargılanır 

ve kapatılır. Daha sonra 1990’lara dek Anavatan Partisi (ANAP)’in Adalet Partisi’ne 

yöneltilen benzer söylemler ile töhmet altında bırakılmaya çalışıldığını görürüz. MSP’nin 

kapanışının ardından kurulan Refah Partisi’nin de aynı söyleme maruz bırakıldığına tanık 

oluruz ve tüm 1990’lar boyunca zirveye çıkan bu “irtica” söylemi artarak devam eder ve 

hatta yer yer Türkiye siyasi arenası sert kırılmalarla gerilir. Dönemin ana akım basını ve 

devlet iktidarınca Kemalist aydınlara yapılan suikastlerin birinci sorumlusu olarak ‘irtica’ 

işaret edilir. Sivas’taki Madımak Katliamı’nın bir sebebi olarak gösterilir. Yaygın bir 

biçimde Türkiye siyasi ve sosyal hayatında bu söylem güçlü bir yer bulur. Komünizmin, 

1990 yılından sonra tehdit olma gücünü yitirdiği analistlerce belirtilirken yerine “irtica” 

söyleminin ikame edildiği sıkça dile getirilir. Laiklik tartışmaları bütün şiddeti ile sürer. 

1995 yılındaki Gazi Mahallesi Olayları’nda yine aynı adres gösterilir. Bu yaşananların 

müsebbibi de ‘irtica’dır. Dış ve iç basında Türkiye’de laikliğin tehdit altında olduğu 



	
  

	
  

25	
  

sürekli vurgulanır. Refah Partisi’nin Doğru Yol Partisi ile girdiği koalisyon sonucu 

hükümet kurması “irtica” söylemini bütünüyle alevlendirir. 28 Şubat post-modern darbe 

sürecinin bütün temel kaynağını “irtica” oluşturur. 28 Şubat süreci sonrasında kapatılan 

Refah Partisi’nin ardından kurulan Fazilet Partisi aynı şuçlamalar neticesi ile kapatılır. 

Fazilet Partisi’nin ardından kurulan Saadet Partisi ve Adalet ve Kalkınma Partisi (AK 

Parti) de aynı suçlamalara maruz bırakılır. 2002’de iktidara gelen AK Parti, 2008 yılına 

dek aynı suçlamalarla yükselen ulusalcı dalga ile hedef olacaktır.  

 

İşte yukarıda küçük bir özetini vermeye çalıştığımız Cumhuriyet’in 

demokratikleşme tarihini defalarca felce uğratan bu ‘irtica’ tartışmaları, bir çatışma alanı 

olarak 31 Mart Olayı’nın kendisini bir referans olarak alırken, bize de aslında bir iktidarın 

ifşaatı adına, onun yapısal kodlarını çözebilmemiz için bir hegemonik söylem olarak 

Cumhuriyet’in ulus-devlet iktidarının inşa edildiği Kemalist genesisin oluşum dönemini 

işaret eder. ‘İrtica’ tartışmalarının tam kalbinde, eskidiği iddia edilen bir takvimin sesiyle 

anılan 31 Mart Olayı48 işte tam da bunun için çok önemlidir. 1923 yılı ile çok partili 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
48. Miladi takvime göre 31 Mart Olayı, 13 Nisan 1909 gününe tekabül eder. 31 Mart Olayı, Rumi 
takvimdeki 31 Mart gününe göre adını alacak ve asla 13 Nisan Olayı diye anılmayacaktır. Rumi takvimde 
olduğu gün ile tarih yazımına girecektir.  Walter Benjamin’in “Tarih Kavramı Üzerine” başlıklı yazısında 
bu durumu bize düşündürten şu satırları kalem almıştır: “Tarihin sürekliliğini parçalama bilinci, eylem 
ânındaki devrimci sınıflara özgüdür. Büyük Fransız Devrimi kendi takvimini de yaratmıştı. Her takvimin 
ilk günü, tarih içinde zamanın akışını değiştiren bir makine işlevi görür. Bayram günleri olarak, anma 
günleri olarak tekrar tekrar karşımıza çıkan aslında hep aynı gündür. Yani takvimler zamanı, saatler gibi 
ölçmez. Onlar, son yüzyılda Avrupa’da en ufak bir izi kalmamış görünen bir tarih bilincinin anıtlarıdır. 
Oysa Temmuz Devrimi sırasında gerçekleşen bir olay, o dönemde bu bilincin hala yaşadığını gösteriyordu. 
Çatışmaların başladığı günün akşamı, Paris’in bir çok mahallesinde saat kulelerine ateş açıldığı görüldü, 
birbirinden habersiz ve aynı anda. Görgü tanığı bir şair, biraz da kafiye aşkıyla, olayın anlamını 
yakalamıştı: 
Amma garip şey! Yeni Yeşualar, yaşamak için ânı, 
Durduramayınca başka türlü akıp giden zamanı,  
Kurşunlamışlar kulelerdeki akrebi, yelkovanı.” 
Walter Benjamin, “Tarih Kavramı Üzerine”, Son Bakışta Aşk, Walter Benjamin’den Seçme Yazılar, Metis 
Seçkileri, Haz: Nurdan Gürbilek, Beşinci Basım, Kasım 2008, Metis Yayınları, İstanbul, syf 47; 
Benjamin’in yazdığı bu pasaj aslında bana Kemalist devrim süreci sırasında yapılan takvim ve saat 
değişiklikleri üzerine düşünmemize yol açarken Cumhuriyet öncesinde, mesela, 19 Mayıs günü Mustafa 



	
  

	
  

26	
  

hayata geçişin fiili olarak vuku bulduğu 1950 tarihine dek uzanan erken Cumhuriyet 

döneminde ‘irtica’ tartışmalarının izlerini bize gösterecek olan bir süreklilik ve kopuş 

örneği olarak, unutuş ve hatırlanışı üzerinden açılan kesitten baktığımızda 31 Mart Olayı, 

bahsettiğimiz kodlar ve ifşaatlar neticesinde bir dönemin zihinsel yapısına, aydın-devlet 

ilişkisine ve bir söylemin inşa sürecine ulaşacaktır. Bir diğer taraftan, bize tarihin 

bastırdığı seslerin nasıl kaybedileceğini ya da nasıl yeniden duyulabileceğini ya da 

Cumhuriyet’in tarihte kendi duymak istediği sesin sadece hangisi olacağını gösterecektir. 

Bu bağlamda ulus-devlet inşasının en önemli yapı taşlarından, Benedict Anderson’ın 

zihin açan Hayali Cemaatler çalışmasının bize gösterdiği izlekte, edebi bir form olan 

roman türü, bir zemin olarak kabul edilerek, dönemin zihniyetini anlatması bakımından 

bu çalışmanın üzerine oturduğu temel dayanağı oluşturur. Bir edebi form olarak romanın 

ayrıca seçilmiş olması ise sadece bir zihinsel yapının yansımasına ulaşmak bir yana, bir 

kurgu olarak, üzerinde durduğumuz ‘irtica’ tartışmalarının kalbinde yer alan 31 Mart 

Olayı’nın, dönemin zihinsel atmosferi ve siyasi aurası içerisinde romanda nasıl 

kurgulandığını hem bir zihniyetin ifşası hem de bir Cumhuriyet kanonunun oluşturulma 

çabaları çerçevesinde, Bülent Ecevit’in vurguladığı aşil sendromundan muzdarip bir laik 

Cumhuriyet kanonun varlığı kapsamında da ele almaktır. Aynı zamanda da bir iktidar 

olarak Cumhuriyet’in ‘kamu’ yaratma girişimi sırasında resmi tarihin romana ne ölçüde 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
Kemal’in Samsun’a gidişi, 23 Nisan günü Millet Meclisi’nin açılışı ya da 30 Ekim’de imzalanan Mondros 
Mütarekesi, 18 Mart Çanakkale galibiyeti ya da 29 Ekim Cumhuriyet’in ilanı gibi tarihlerin daha sonra 
tarihi kaleme alınırken, tarihyazımına Kemalist devrim sırasında kabul edilen Miladi takvim esasına göre 
konumlandırılarak geçtikleri bilinir. Aslında Rumi	
  takvimin kullanımının o dönemde gündelik hayatta bu 
tarihlerin elbet 31 Mart 1909 günü gibi miladi takvimden farklı bir günü anlattığı ama tabiki de 
Osmanlı’nın bir anti-tezi olarak Kemalist Cumhuriyet’in her devrimin taşıdığı zamanı durdurma ve yeni bir 
zamanı başlatma niyeti ile Cumhuriyet’in ‘eski’nin karşısında ‘yeni’yi göstermesi arzulanarak bu girişimin 
de bilinçli bir tavıra dayandığını düşünmemize yol açmıştır. 31 Mart Olayı, Rumi takvimde olayların 
başladığı o günün adını alırken, Cumhuriyet dönemi boyunca hakkında yazılacak her metinde ya da anıldığı 
her yerde değiştirilen takvime hapsedilerek ‘eski’ bir dönemin mirasını hatırlatırcasına 18 Mart, 30 Ekim, 
19 Mayıs, 23 Nisan, 29 Ekim ya da 10 Kasım gibi miladi takvimin esasına göre hatırlanmayacaktır. (y.n)	
  	
  	
   



	
  

	
  

27	
  

yansıdığını görebilmektir. ‘İrtica’ söyleminin bir hegemonik söylem olarak Kemalizm’in 

bir parçası olduğunu ileri sürerek, bir edebi form olarak romanın bu söylemin oluşmasına, 

Benedict Anderson’un işaret etmeye çalıştığı noktada, katkısını göreceğimiz bu sürecin 

sonunda dikkat çekeceğimiz bir başka husus da, aynı zamanda roman denilen türün tarih 

okuması kapsamında önemine de tanık olabilmek olacaktır.  

 

Ötekinin seslerini duyabilmek adına erken Cumhuriyet dönemi romanının nasıl 

bir zihinsel atmosfer içerisinde inşa olduğuna 31 Mart Olayı kapsamında bakabilmenin 

imkân verdiği ölçüde, 1923-1950 yılları arasındaki dönemde yazılmış 13 romanın 

incelendiği bu çalışmada, yukarıda uzun uzun bahsettiğimiz bir demokratikleşme sürecini 

felç eden tarihsel sürecin, ulus-devlet inşa sürecinde, romanın oyandığı rolü de göz önüne 

alarak, özellikle laiklik projesine uygun bir Cumhuriyet kanonunun varlığına tanık 

olurken bu kanonun varlığı neticesinde de kanonun dışına düşecek olan eserlerin 31 Mart 

Olayı bağlamında aldıkları tavrın dönem içerisinde incelenmesine çalıştık. İncelenen 

eserler neticesinde, bir kanonun imkân dâhilinde olduğunu belirtmemiz bir yana, tek 

yönlü ve tek yüzlü bir kanon olmadığı ama egemen söylemin içinde nefes aldığı bu 

kanonların ya da kanonun farklı yüzlerinin ortak noktasının Cumhuriyet’in laiklik 

projesiyle örtüştüğü izlenimi edinilmiştir. Bir diğer yandan, kanon dışı kaldığını ileri 

süreceğimiz bazı romanların bize aktardıkları ölçüde ‘ötekinin sesleri’ni duyabilme 

çabası içinde olduğumuzu belirtelim. Kimi zaman da Reşat Nuri Güntekin gibi kanon dışı 

kalmasa da Cumhuriyet rejimine bir mesafe içerisinde bakabilen ya da en azından bir 

sanatçının el verdiği ölçüde ya da bir entelektüel ahlakın gereği olarak -Cumhuriyet 

rejimini onaylasa da ona rağmen- egemen söylemce bakılmaması uygun görülen ya da 



	
  

	
  

28	
  

bakılması pek istenmeyen yerlere bakabilme cesareti gösterenlere ya da Cumhuriyet 

projesini hamasi bir biçimde onaylayan ve resmi tarihin okunuşunu aynen kendi 

romanında da izleyen ama salt romanların aldığı tavırların farklı noktaları işaret eden bir 

siyasal duyarlılıkla yazılması nedeniyle bile kanon dışı kalmış olan Şükûfe Nihal gibi 

isimlerin Cumhuriyet kuruluş süreci boyunca yaşadıkları dönemsel tanıklığa roman 

aracılığı ile 31 Mart Olayı kapsamında bakarak bizler de bir ölçüde tanık olmaya çalıştık. 

Erken Cumhuriyet dönemi Türk romanın49 bu tartışmalar kapsamında 31 Mart Olayı’nı 

temsil ederken resmi tarihin üzerini örttüğü ya da şeytanlaştırdığı / ötekileştirdiği / 

düşmanlaştırdığı / marjinalleştirdiği aykırı seslerin de hem tarihsel olarak 31 Mart 

süresince hem de Cumhuriyet döneminde varlıklarını bir gerçeklik olarak kabul ettikten 

sonra bu ilişkinin bir devam ilişkisi olup olmadığına ve aykırı seslerin romanda ne ölçüde 

çıkabilecekken bir laik Cumhuriyet kanonu kapsamında bu seslerin duyulduğu 

romanların ne ölçüde kanona kabul edildiklerine bakmaya çalıştık. Yukarıda belirttiğimiz 

biçimde bir çatışma alanı olarak 31 Mart Olayı’nın seçilmesi ise bu tarihin bugün hem 

hâlâ bir karanlıklar muamması olmasından hem de bir itham aracı olarak ‘irtica’ 

tartışmalarının kalbinde yer almasından dolayı olduğunu belirtmiştik. Bunun yanı sıra, 31 

Mart Olayı’nın Türkiye’de ‘gericilik’ tartışmaları kapsamında ele alınan bir tarihsel 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
49. Ayrıca belirtmemiz gereken bir diğer husus da neden ‘Türkçe roman’ değil de Türk romanı kullanımını 
uygun gördüğümüz üzerine. Aslında, ‘Türkçe roman’ dediğimiz zaman çok daha kapsayıcı bir kullanımın 
olabileceğini belirtmek gerekir. Lakin bizim ‘Türk romanı’ şeklinde sınıflandırmamız, dönemin ulus-devlet 
kuruluş süreci kapsamında bir kimliksel ideolojinin de vurgusunu ifşa edebilmek için bu kullanımın daha 
yerinde olacağını düşünmemizdendir. Kendisini Türk kimliği içinde ifade eden bir zihinsel yapının ulus-
devletleşme sürecinde ‘Türk’ olarak tanımlandığı ve edebiyatının da bu bağlamda değerlendirilmesinden 
dolayı bizde  burada ‘Türk romanı’ demeyi uygun bulduk. Nitekim buradaki ‘Türk’ tanımı ile Türkçe 
yazılmış olan metinlerin vurgulandığı ve Türk Edebiyatı denildiğinde de Türkçe yazılmış olan edebi 
eserlerin belirtilmesini bir zemin olarak alarak ‘Türk romanı’ kavramına gelecek itirazlara açık olduğumuz 
ve bu konunun tartışılabileceğini vurgulamak yerinde olur. Yoksa Türkçe yazan diğer etnik unsurlara 
mensup  romancıların ya da gayrımüslim isimlerin yapıtları da bu bağlamda değerlendirilebileceği de 
unutulmamalıdır. (y.n.) 
	
  	
  



	
  

	
  

29	
  

anlayışın eseri olarak tarihin ‘ilerlediği’ tezi doğrultusunda bir tarih kurgusunun dönemin 

zihnini ne ölçüde şekillendirdiğine ve bu kapsamda dönemin aurası içerisinde yazılan 

romanların daha sonra bir edebiyat tarihçiliği ışığında ya da devreden bir edebiyat mirası 

olarak nasıl bir ‘ilericilik’ mevhumu olarak romanın ‘geç’ geliş söylemi ile birlikte 

okunabildiğine kanon tartışmaları ve Cumhuriyet kanonunun imkânları ölçüsünde 

bakmaya çalıştık. 31 Mart Olayı’nın neredeyse hemen her romanda bir ‘irtica’ olayı 

olduğu iddiası üzerinden değerlendirilişi 31 Mart’ı önemli bir imleyen olarak böylece öne 

çıkarır. Bu öne çıkarış ise, romanın ‘geç’ geliş söylemi kapsamına paralel olarak da, 

erken Cumhuriyet dönemi boyunca egemen Kemalist zihince bir tarihsel blokun nasıl 

mahkûm edildiğine bizi şahit ettirdi.  

 

 Bütün bu tartışmaların seyrini incelediğimiz bu tezin ilk başlığında, öncelikle 

tartışmaların zihnimizde oturttuğu tarih anlayışının bir açıklamasını ve bu anlayışın 

düşünsel getirileri doğrultusunda bir zihniyetin romanlar üzerinden yansıyacak olan tarih 

algısının nasıl şekillendiğine bakmaya çalıştık. Ardından da romanlarda 31 Mart 

bağlamında kullanılacak olan ‘irtica’ kavramının sözlük tanımlamalarına ve daha sonra 

bahsedeceğimiz romanların yazarlarının yetiştikleri ve düşünsel çerçevelerinin oluştuğu 

dönem içinde kavramın sözlükler üzerinden ve kullanımının oturduğu çerçevenin içinden 

dönüşüm sürecine tanıklık etmeye çalıştık. Bunun yanı sıra, kavramın İslamcı zihin 

içerisinde nasıl bir yerde konumlandığını ve nasıl bir dönüşüm geçirdiğini dönemin 

önemli isimlerinden uzun örneklerle anlatırken, daha sonra, kavramın bütün bu 

tartışmalar sonucunda politik bir kavram olarak değerlendirmesini yapmaya gayret ettik. 

Ahmet İnsel ve Mümtaz’er Türköne’nin yazılarının irdelenmesi neticesinde, bu iki ismin,  



	
  

	
  

30	
  

Peyami Safa ve Cemil Meriç’in bu konudaki katkılarını düşündüğümüzde, henüz bu 

isimleri aşamadıklarını ve 31 Mart’ın üzerinden ‘irtica’ mevhumunun getirdiği sonuçlar 

akabinde, Peyami Safa ile Cemil Meriç’in ‘gericilik’ ve ‘irtica’ kavramlarına nasıl 

baktıklarının bir fotoğrafını çekmeye çalışarak göstermek istedik. 

 

 İkinci başlıkta, bu tezin asıl konusu 31 Mart Olayı’nın tarihsel olarak yorumlanışı 

olmadığı için 31 Mart’ın sadece kısa bir tarihçesini vermekle yetindik. Bunun yanı sıra, 

31 Mart’ın içinde boğulan seslerin neden duyulamadığına bakabilme teklifi üzerinde 

durmaya çalıştık. 

 

 Üçüncü başlıkta, 31 Mart Olayı’nın bir politik çatışma alanı olarak erken 

Cumhuriyet dönemi Türk romanının yazılışı sırasında gündelik siyasetteki ‘irtica’ 

tartışmalarına bakmaya ve dönemin romanını saran auranın içinde bulunduğu atmosferi 

yansıtmaya gayret ettik. Bu tartışmalar ışığında romanların içine doğacağı ‘kamu’nun 

inşasına ve resmi tarihin bir ‘kamu’-‘devlet’ bilimi iç içeliği kapsamında bu romanların 

tüketilmesini beklediği Cumhuriyetçe ‘makbul vatandaş’ın nasıl inşa edilmek istendiğine 

31 Mart Olayı bağlamında bakmaya çalıştık. Aynı zamanda yazılan bu resmi tarihin, 

galibin tarihi olduğunu belirtirken, Hareket Ordusu’nun gözünden yazılan bir tarih 

anlayışının inşa edeceği yeni dönemin Cumhuriyet’e doğru uzanan mirasını ve bu kısa 

yolun döşendiği zihinsel taşların süreklilik ve kopuş bağlamında bir incelemesini 

yapmaya çalıştık. Bu bölümde son olarak, bu tartışmaların Cumhuriyet elitinin İslam ile 

ilgili algısı üzerine kısa bir bakışla dönemin bir kanon yapabilme imkânını görebilmek 

için kanon tartışmalarına bakmaya çabaladık. 



	
  

	
  

31	
  

 Dördüncü başlıkta ise kanon tartışmaları kapsamında romanın bir tür olarak 

Benedict Anderson’ın işaret ettiği üzere, hem ulus-devlet inşa sürecinde oynadığı role 

hem de bu bağlamda bir kanon tartışmasına bakabilmek için romanın bir form olarak 

ortaya çıkış sürecinin nasıl bir tarihsel algı üzerinden alımlandığını görmeye çalıştık. Bu 

kapsamda, romanların içinde bulunduğu bu aurada bir kanonun imkânları üzerine 

tartışırken, dönemin romanlarının 31 Mart Olayı bağlamında nasıl bir tarih algısı ile 

kuşatıldığını izlerken bu kuşatılışın neden olduğu ‘endişe’ ve ‘gecikmişlik’ sendromunun 

İslam ile Cumhuriyet’in ilişkisini bize anlatabilmesi imkânı aranmaya çalışılmıştır. Erken 

Cumhuriyet döneminde baskın olan Kemalizm’in algıladığı şekilde bir modernliğin İslam 

ile girdiği çatışmalı ilişkinin neticesinde, 31 Mart Olayı’nın romanlar boyunca 

göreceğimiz temsili üzerinden Cumhuriyet’in bıraktığı yıkıntının kendisini göstermeye 

çaba sarf ettik. Bu bağlamda romanların bir Cumhuriyet kanonunun oluşma basireti 

neticesinde kanon dışı kalanların da varlığını hesaba katarak, imkânlar ölçüsünde, tarihte 

mahkûm edilmiş bir olayın temsilinin fotoğrafını çekmeye çalıştık.  

 

 Bu tezin kapsamı konusunda tartışmalara açık olduğumuzu ve konunun 

genişletilebileceğini ve yeni eklemeler yapılabileceğini, 31 Mart Olayı’nın temsili ile 

ilgili romanlar üzerinden çalışmaların devam edebileceğini ve eksikler ve hatalar varsa, 

atladığım bir roman bulunursa, bunların tamamıyla bana ait olduğunu belirtmeyi not 

düşmek isterim. Bu tez ne 31 Mart’ı çözmüş olma, ne de bununla bütün bir dönemin 

anlaşıldığı iddiasındadır; ama hepimize 31 Mart Olayı’nı ve erken Cumhuriyet dönemini 

‘irtica’ tartışmaları kapsamında yeniden düşündürebilirse ve açtığı kesitten bir yıkıntının 

fotoğrafını çekebilirse amacına ulaşmış olacaktır. 



	
  

	
  

32	
  

BİR ‘İRTİCA’ PRELÜDÜ 
	
  
	
  
‘GERi’YE DÜŞEN BİR GEÇMİŞİN İZİNDE	
  
	
  

‘Geçmiş’ denilen mevhum herhalde düşünen her canlı için bir anlamı ifade eder. 

Siyaset ile sosyoloji terminolojilerinde ve çoğu zaman gündelik hayatımızda da sıkça 

kullanılan bir kelime ya da referans verilen bir mevhum olarak varlığı kabul edilmeden 

‘bugün’ ya da ‘gelecek’ mevhumları anlam kazanamaz. Daha da ötesi bütün bunların 

zihinsel gerçekliği için ‘geçmiş’in varlığına ihtiyaç vardır. Geçmiş kimi zaman bir 

nostalji kaynağı, bir gurur vesilesi, kimi zaman unutulmak istenen bir ‘an’ın veya anının 

kendisi, kimi zaman meşruiyet için bir referans kaynağı ya da hatırlama kavramının 

filizleneceği toprak, kimi zaman da ikrah ve nefretin kuyusu olarak farklı duygu ve 

düşünce sistematiklerinin vesilesi ile üzerinde oyunlar oynanan bir hayal perdesine 

dönüşür. Hayal perdesi metaforu belki burada gölgelerin izdüşümleri vasıtasıyla icra 

edilen bir performans alanı olması ile geçmişi bize en iyi anlatacak olan araç olabilir. 

Gölgelerin dans ettiği ve devamlı yer değiştirdiği bir gerçeklik olarak hayal perdesi bize 

aslında geçmişin yeniden nasıl kurulduğunu da anlatır. Geçmiş mevhumunu bir biçimde 

anlaşılır kılma amacım, onun salt bir yaşanmışlıklar birikimi ile akıp gittiğini tasavvur 

ettiğimiz bir nehir gibi görmekten ziyade, onun aracılığıyla düşüncelerimizin ancak 

gölgeleri ile imgelememizdeki bir yansımanın bugün için kendisini ifade eden bir 

gerçekliğe de tekabül ediyor olmasıdır. Geçmiş, bir tasavvur olarak, bir hayal perdesi 

olarak, aynı zamanda bize bugünün de içinde kodlandığı bir anlamı hem zamansal olarak 

hem de bugünkü zamandan koparılarak anlamlandıran ya da inşa edilen bir referans 

kaynağı olabilir. Bizim de bu tezde değerlendireceğimiz bağlamdaki anlamı budur biraz 

da. 



	
  

	
  

33	
  

Geçmiş denilen mevhumun üzerinde bir düşünsel performans ile onu 

anlamlandırmaya çalıştığımız bir başvuru kaynağı ya da disiplin olarak ‘tarih’ denilen 

alanın ‘ilerlediği’ varsayımı üzerinden oluşturulan bir tarih algısı bugün zihnimizin 

kolayca kabul ettiği bir gerçekliğe tekabül ediyor. Bu zihinsel kolaycılık ise bugün bütün 

siyasi ve sosyal konularımızı maalesef derinden etkiliyor ve yeniden düşünülmek 

zorunda. Tarihin ‘ilerlediği’ varsayımı ise bir tarihsel algıdan çok daha fazlasını ima 

ediyor ve gündelik yaşamı ile siyaseti tepeden tırnağa belirliyor. Zamanın geçerken 

tarihin ‘ilerlediği’ algısı ise bize sadece basit bir zamansal dizimlenmeyi işaret etmiyor; 

bununla birlikte, zaman geçerken ya da ‘ilerlerken’ arkasında anlamlandırılmayı bekleyen 

bir ‘boşluk’ da bırakıyor. ‘Boşluk’ diye tanımlıyorum, zira bu tanımlama bir 

nötraliteliği(neutral) içinde barındırabiliyor bir dereceye kadar. Bu anlamlandırılmayı 

bekleyen şeye geçmiş, bu geçmişi anlamlandıran yapıya veya araca da ‘tarih’ diyoruz. Bir 

keresinde bu bağlamda kullanılan bir metaforu kullanmak istiyorum yeniden: Bir su 

kaplumbağasının kumsalda doğduğu yerden denize doğru ilerlediği sırada, arkasında, 

kumsalda bıraktığı izlerin bütünüdür belki de tarih. Bir hareketin varlığını bize ima 

etmesi bakımından heyecan uyandırdığı kadar bitip gitmiş olması nedeniyle de 

hüzünlüdür de bir o kadar. Bu izlere ‘heyecan’ duyan da, onu ‘hüzünlü’ bulan da, işte 

insanın o izleri, yani arkada kalan o ‘boşluk’u anlamlandırma çabası olarak ‘tarih’i nasıl 

icra ettiğimizi, burada nasıl performe edilen bir düşünsel alan olarak gördüğümüzü de 

göstermiş oluyoruz. 

 

Geçmişi anlamlandırma çabası olarak tarih ve bu tarihin algılanış biçimi olarak 

onun ‘ilerlediği’ ya da bir yönü olduğu varsayımı da bugün bir sayı doğrusundan 



	
  

	
  

34	
  

koordinatları verilen bir düzlem ya da çizgi üzerinde hareket edildiği gibi bir izlenim 

doğuruyor. Bu bağlamdan bakıldığında ‘ilerlerken’ arkada bırakılan her nokta geçmişi 

sembolize ediyor. Tarihin bu noktada nasıl işlevsellik kazandığı da ortaya çıkıyor. 

Özellikle Judeo-Christian din sistematiğinde, Aydınlanma felsefesinde ve de 19. yüzyılın 

ünlü düşünürlerinden Auguste Comte’da kendini tatbik eden bu ‘ilerleme’ mevhumu 

üzerinden bir ‘progress’ yani ‘terakki’ kavramı işin içine giriyor. Toplumların ‘ileri’ 

giderek ‘progress’ yani terakki kaydettikleri varsayımı üzerinden şekillenen bu algı da 

diğer taraftan arkada kalan noktaların bütünü için tarihin anlamlandırdığı bir ‘geri’ 

mevhumunu da kendiliğinden ortaya çıkarıyor. Bu algılayışta bir ‘ileri’ olan ile bir ‘geri’ 

olan, böylece zamansal algı içinde oluşurken, aynı zamanda yukarıda bahsettiğimiz hayal 

perdesi üzerinde gölgelerden oluşan bir tarih meydana geliyor. Hem zamanda arkada 

olanı imlerken, hem de hayal perdesinin ardında ışığın üzerinden dökülen gölgelerin 

içinde o tarihin kurgusu oluşuyor. Bu noktada, tarihte olan ve orada anlatılan bir anlatı ya 

da söylem ortaya çıkıyor. Bizim “tarihin söylemi” dediğimiz bu söylem, hayal perdesinin 

ardında gölgelerin kaderini çizen elin hareketleri ile kendisini inşa ediyor. Bu noktada, bu 

geçmişin üzerinden bir söylem pratiği inşa edilirken, geçmiş hayal perdesi üzerinden 

bugüne geliyor. Bu söylemi siyasal bir pratik içerisinde değerlendiren ve zamansal 

algısının içinde ulaşılması gereken bir erek olarak bir nevi ‘ütopya’ gibi kurgulayan bu 

söylem, zamanın içinde bir yön arıyor. Bütün bu yön arayışları ise tarihin oluşumunda 

onu hayal perdesi üzerinde canlandıran öznenin, yani iktidarın, kendisi tarafından hangi 

yöne gidileceği üzerinden kendisini hareketlendiriyor. O halde, o yöne gitmeyi, o 

zamansal algı içerisinde reddedenler ise o yönün tersine düşüyor ve de iktidarın istediği 

yönde gitmeyenler ‘yoldan çıkan’lar olabiliyor. Böyle bir zihinsel algı içerisinde olanlara 



	
  

	
  

35	
  

ise siyaseten ‘gerici’ deniliyor. ‘Gericilik’ mevhumunu metafiziksel bir algının dışında da 

kabul ediyor ve bir zaaf olarak görüyor olsa da, İlhami Güler’in50 ‘gericilik’ üzerine 

düştüğü şu notu koymak zorunda olduğumuzu hissettik: 

“Gericilik, özü itibariyle zaman algısı ve tarih yorumu ile ilişkilidir. Nitekim, gericiliğin 
dini ideolojilerle bağlantısı da aslında Tanrı’nın tarih ve zamanla ilişkisine dair bir 
yorumdan dolayıdır. Türkiye’deki gericilik söylemi, metafizik olarak tarihe bir yön 
atfeden ilerlemeci (lineer) tarih tezine dayanır. 19. yüzyıldan kalma bu inancın Batı’da 
hayli yara aldığı bilinen bir gerçektir. Giderek tarihin (insanlık tarihinin) birikimsel, fakat 
yönsüz bir ‘vetire’ olduğu görüşü daha fazla ağırlık kazanmaktadır. Fakat Türk 
aydınlarının büyük bir bölümü ilerlemeci tarih tezini hâlâ aşk ve şevkle 
sürdürmektedirler.”51 
 
 
‘İRTİCA’ VE ‘GERİCİLİĞİN’ İZİNDE  
 

Dünyada ‘gericilik’ algısı üzerine önemli bir literatür var. Kelime öncelikle 

Fransızca’dan geliyor çünkü bildiğimiz kadarıyla ilk kullanımı Fransız Devrimi sırasında. 

Kelime köken olarak İngilizce’ye Fransızca’dan giriş yapıyor. Fransızca 

réactionnaire’den gelen kelime, döneminde Fransız Devrimi’ne karşı çıkan eski rejimin 

unsurlarını içeren düşmüş aristokratlar, hanedan ailesi ve çevresi, ruhban sınıfından 

devrime karşı çıkanlar ve eski rejimin yeniden ihyasını isteyen status quo yanlılarını 

genel olarak kapsayan bir kavram.52 İngilizce karşılığı ‘reaction’dan türeyen reactionary. 

Oxford English Dictionary, reactionary sözcüğünü isim (1) ve sıfat (2) olarak şöyle 

tanımlıyor: 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
50. İlhami Güler, yazısının girişinde bir tanımlama yapıyor ve ‘gericilik’i kabul ederken bu kabul edilişi 
temsilde, teşbihte hata olmaz diyerek yılanın kabuk(deri) değiştirmesinde, insanın tırnak kesiminde, traş 
olmasında olduğu gibi “tutulmaması gerekenler”i insani bir zaaf olarak tutmak şeklinde bir açıklama ile 
hem muhafazakârlık hem de ‘gericilik’ olgusu üzerinden bir kabul ile eşleştirme yapıyor. Bir taraftan 
düştüğü dipnota bunun bir sorunsal olduğunu belirten bir ucu açık açıklama yapmış bile olsa bu 
‘tutulmaması’ gerekenler hususu üzerinden farklı bir felsefi zeminde, teolojik bir zeminde durduğunu ima 
ediyor diyebiliriz. Bu noktada da ‘gericilik’ denilen olgunun kabulünü de yapmış oluyor (y.n.).    
51. İlhami Güler, “Gericiliğin Gerçek ve Enstrümantal Tabiatı Üzerine,” Doğu Batı, Yıl:1, Sayı:3, Mayıs-
Haziran-Temmuz, 1998, syf 59.    
52. Reactionary kelimesine dair daha ayrıntılı bilgi için The Governments of Europe, Frederic Austin Ogg, 
Rev. Ed., The MacMillan Co., 1922 ve J. Salwyn Schapiro, Liberalism and the Challenge of Fascism, 
Social Forces in England and France 1815-1870, McGraw-Hill Book Co., Inc., NY, 1949.  



	
  

	
  

36	
  

“(1)Radikal politik veya sosyal reformlara karşı ve bir önceki duruma dönme lehinde 
olan tepkiye (burada reaction kelimesi için farklı tercümeler yapılabilir. Ben bu tercümeyi 
seçiyorum. y.n) taraftar ve meyilli kişi. (2) Reaksiyon’a (Tepki y.n.) taraftar ya da 
meyilli; politik ve sosyal terakkiye veya reforma muhalif; (dolayısıyla, seyrek bir 
biçimde) aşırı muhafazakar.”53  
 

Dünya literatüründe ‘gericilik’ üzerine yapılan çalışmaların olduğunu 

vurgulamıştık. Bu tezde ‘gericilik’ denilen mevhumun anlamsal olarak nasıl bir seyir 

izlediğine ve nasıl bir söylem üzerinden kurgulandığına Türkiye bağlamı üzerinden 

bakacağımız için bu noktaya fazla değinmiyoruz. Ama önemle belirtilmesi gereken bir 

nokta var; o da şu ki, kelimenin anlamı ile baktığımızda ve siyasi kontekste nasıl 

değerlendirildiğini kabaca gördüğümüzde, ‘gericilik’ mevhumunun siyasi ve sosyal bir 

anlam ile Fransız Devrimi için devrimden önceki durumu talep edenleri ve bu bağlamda 

üretilen siyaseti anlatıyor olduğudur. Bu noktada da zaten kavram, yine yukarıda 

bahsettiğimiz tarihsel algının (progress) şekillendirdiği bir bakışı içeriyor. Fakat özellikle 

Fransız Devrimi sonrası şekillenen Avrupa siyasiyesi kavramı siyaset doğrusu üzerinden 

sağ bir noktayı imlemek üzere kurguluyor ve bunu yaparken bu siyaseti talep eden 

aktörleri de, toplumsal konumları da, ‘devrim’ kurgusallığını da göz önünde 

bulunduruyor. Böyle bir yerleştirme içerisinde ise bir öncekini talep etmeyi reaksiyoner 

bir tavır olarak devrim karşıtı bir yerde konumlandırıyor. Avrupa siyasiyesini tanımlayan 

modern kavramların, bir devrimsel sonucun eseri olduğu da göz önüne alındığında ve 

bütün dünyaya bu siyasi terimlerin ödünç alınması ile bakan siyaset biliminin ve 

yürümekte olan gündelik siyasetin bu terimlerle şekillendiğini düşünürsek, burjuva 

tarafından öncülüğü yapılan Fransız Devrimi’nin bu noktada rolünü yadsıyamayız. Bu 

minvalde bakıldığında, tarihin algılanışındaki kurgu bakımından ve de muhalifleri ezme 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
53. Oxford English Dictionary, Third Edition, December 2008, online version March 2011. (İngilizce’den 
Türkçe’ye çevirisi bize aittir. y.n.)	
  



	
  

	
  

37	
  

aracı için bir altyapı sunmasından dolayı, kavramın oturduğu yer yine sorunlu görünse de 

- ki biz bu noktada kavramı Batılı anlamında da sağlıksız ve sorunlu buluyoruz- terim 

göreceli olarak daha anlamlı bir ifadeyi ima edebiliyor ama tabi soru işaretleri ile birlikte; 

özellikle de bu soru işaretlerinin Türkiye’de ifade ettiği anlamsal bagajları göz önüne 

alındığında. 

 

SÖZLÜKLERDE VE TARİHTE ‘İRTİCA’ 

Bu noktadan sonra gözlerimizi İmparatorluk bakiyesi olarak bir kopuş ve 

süreklilik izleyen Türkiye’ye çevirdiğimizde de aynı ‘devrimsel’ koşulların ileri 

sürüldüğü bir ortamda terimin ifade edildiğini görüyoruz. Buradan hareketle, terimin 

Türkiye’de neden olduğu tartışmalar üzerinden seyrinin nasıl geliştiğini anlamaya 

çalışalım. Bu noktada da ilk olarak Türk Dil Kurumu (TDK)’nun Büyük Türkçe 

Sözlük’üne baktığımızda ‘gericilik’, “Gerici (I) olma durumu, irtica”54 şeklinde 

tanımlanıyor; “gerici” ise şöyle tanımlanmakta: 

“(I) sf. Toplumda çağdaş değerlere ve yeniliklere önem vermeyen, her yönüyle eskiyi 
özleyen veya eski düzeni yaşamaya çalışan (kimse veya görüş), ilerici karşıtı, mürteci.”55 
 

Türk Dil Kurumu’nun sözlüğünde kelimenin anlamını ararken karşımıza “irtica” 

kelimesi çıkıyor. Türkiye siyasi hayatını düşündüğümüzde ‘gerici’ kelimesi ile birlikte eş 

anlamlı bir biçimde kullanılan bu kelime, bizim bu söylemin seyrini takip edeceğimiz 

anlamsal sürecin tam merkezinde yer alıyor olacak. Bu noktada TDK’nın Büyük Türkçe 

Sözlüğü’ne ‘irtica’ için baktığımızda da “gericilik” kelimesi ile karşılaşıyoruz.56 Birbirini 

eş bir biçimde karşılayan bu kelimelerin birbirinin yerine kullanıldığını görüyoruz.  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
54. “gericilik” için Büyük Türkçe Sözlük, Türk Dil Kurumu, online versiyon, http://tdkterim.gov.tr/bts/  
55. “gerici” için Büyük Türkçe Sözlük, Türk Dil Kurumu, online versiyon, http://tdkterim.gov.tr/bts/  
56. “irtica” için Büyük Türkçe Sözlük, Türk Dil Kurumu, online versiyon, http://tdkterim.gov.tr/bts/    



	
  

	
  

38	
  

 

 Nişanyan Sözlük ise ‘irtica’ kelimesi için “gericilik (Fr réaction karşılığı)” 

biçiminde bir tanımlamada bulunuyor.57 Nitekim ‘irtica’ kelimesinin ‘gericilik’in eş 

anlamlısı olarak kullanıldığını belirtmiştik. ‘İrtica’ köken olarak aslında Arapça bir 

kelime. Mehmed Said Hatiboğlu “İrtica Nerede?” başlıklı makalesinde bu köken 

arayışının kaynaklarına değiniyor ve kelimenin yaşadığı anlam dönüşümünü şöyle 

özetliyor: 

“Ricˁat, rucūˁ masdarından gelen ve ‘bir işe, bir fikre, bir yere… geri 
dönmek, avdet etmek’ anlamında kullanılan irticāˁ, klasik Arab 
lugatlarında mesela: ‘Deveyi sattıktan sonra onun parasıyla faydalı bir şey 
almak’ demektir. Deve satılmakla kaybediliyor, ama onun parasıyla bir 
başka şey satın alınarak, sanki kaybedilmiş olan şey geri dönmüş oluyor. 
Değiştirilen bir uygulamadan memnun kalınmayarak tekrar öncekine 
dönmek de, Meşrutiyet devrinde ricˁat fiiliyle ifade edilmiştir. Mesela 
Suriye gibi Arabca konusulan eyaletlerde eskiden mahkeme ilânları ile 
Arabca yapılırken, İttihâd ve Terakki bunların Türkçe yapılmasını 
emretmiş, fakat 23 Ocak 1913 Bâb-ı Âli baskınından sonraki iktidarında, o 
emrini feshederek Suriye mahkemelerinde Arabca’nın Türkçe gibi resmen 
kullanılmasını kabul etmişti. Bu hadiseyi Hâtırât-ı Siyâsiyyesi’nde anlatan 
sabık Şeyhülislâm Cemâluddîn Efendi  (1848-1917), açıklamalarını şu 
cümleyle bitiriyor: 
 
İşte şu hareket-i ric’iyye… eski hâtaları alenen tasdîk ve i’tirâfa delâlet 
eden bir mukaddime-i meşkûredir. 
  
Ne var ki irticada mutlak mefilik olmadığı hâlde, günümüz Türkçesinde 
bu kelime daima menfi yönde kullanılacak, muhatabı tahkir etmekte ona 
baş vurulacaktır. Artık ‘irtica’ın faili olan mürteci, yani devrimizin 
gericisi, faydalı bir işin sahibi değildir. İrticaı, bu çerçevede ilk defa kimin 
kullandığını şimdilik bilmiyorum.”58 

 
Mehmed Said Hatiboğlu’nun bıraktığı yerden şöyle bir ekleme yapabiliriz. Osman Selim 

Kocahanoğlu, yukarıda Hatiboğlu’nun tanımladığı menfi şekilde kullanılan ‘irtica’ 

kelimesinin ilk kez Mithat Paşa tarafından kullanıldığını ileri sürüyor. Mithat Paşa’nın, 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
57. “irtica” için Nişanyan Sözlük Sözlerin Soyağacı Çağdaş Türkçenin Etimolojik Sözlüğü, online versiyon, 
http://www.nisanyansozluk.com/?k=irtica	
  	
  
58. Mehmed Said Hatiboğlu, “İrtica Nerede?” İslâmiyât, cilt 10, sayı 2, Nisan-Haziran 2007, syf 9-10.   



	
  

	
  

39	
  

Abdülaziz’in hâl edilişinden sonra Kanun-i Esasi’nin ilanının ardından, eski dönemin 

referansı ile bir önceki rejimin kendisini isteyenlerin, çıkardıkları bir isyanın 

bastırılışından ve isyanın niteliğinden söz ederken, onları ‘irtica’ tanımlaması içinde 

değenlendirdiğini belirtiyor.59 Bu noktada ‘irtica’ kelimesi sadece bir öncekini 

nitelemekle kalmadığı gibi artık politik bir anlam da yüklenmiş oluyor.  

 

Kelimenin yüklendiği bu politik anlamın çok önemli olduğunu belirtmekte fayda 

var; zira ileride göreceğimiz gibi erken Cumhuriyet döneminin zihinsel yapısının içinde 

şekillenen ‘irtica’ kavramı, son derece politik bir anlam ile son derece de politik olan bir 

kuruluş-inşa atmosferinde kullanılıyor. Erken Cumhuriyet dönemini inşa edecek olan 

entelejansiyanın zihin yapısının Osmanlı’nın son döneminde ve daha sonra Osmanlı’dan 

Cumhuriyet’e geçiş sürecinde şekillenecek olduğunu tahmin edersek bütün bu dönemler 

boyunca ‘irtica’ kavramın nasıl dönüştüğünü görmemiz son derece elzem. Kavramın bu 

noktada nasıl bir seyir izlediğini okumaya devam edelim. D. Mehmet Doğan, 

“Sözlüklerde ‘İrtica’ Arayışı!” adlı makalesinde bu okuyuşun seyrini sürdürmüş. Kāmūs-ı 

Türkî’ye ve Mükemmel Osmānlı Lügati’ne bakan Doğan, yüzyıllık bu büyük sözlüklerde 

bulduğu karşılığı şöyle anlatıyor: 

“Heyecanla başlayan arayış, 87. sayfanın orta sütununda hedefine ulaşır 
gibi olur. ‘İrtibat’ kelimesinden sonra elïf-re-te-cïm-elif-hemze’yi görünce 
bunu kolaylıkla ‘irtica’ olarka okuyabilirsiniz… Okumasına okursunuz da, 
okuduğunuz bu kelimenin açıklaması karşısında şaşkınlığa düşmemeniz 
güçtür: ‘Ricā’dan geldiği belirtilen kelime, ‘ümid etme, umma’ olarak 
açıklanmıştır ve karşısına ‘nûn’ işareti konulmuştur. Bu ise başta yapılan 
açıklamaya göre, ‘nādirül-istiˁmāl’, yani ‘az kullanılır’ demektir… Elbette 
imlâsını bilenler, kelimenin sonunda ‘hemze’ yerine ‘ˁayn’ harfi 
arayacaklardır. Fakat böyle bir kelimeyi, modern türkçe sözlükerin ceddi 
sayılan, 1317/1900-1901 baskılı, bu yıl saltanatının 25. Yılına tesadüf 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
59. Osman Selim Kocahanoğlu, Derviş Vahdeti ve Çavuşların İsyanı, 1. Baskı, 2001, Temel Yayınları, 
İstanbul, syf. 141.	
  



	
  

	
  

40	
  

ettiği için, Sultan 2. Abdülhamîd’e ithaf edilen Kāmūs-ı Türkî’de 
bulamayacaklardır. Demek ki, büyük sözlük üstadı, bizim bildiğimiz 
‘irtica’ kelimesini az kullanılan ‘irtica’ kelimesi kadar bile önemsememiş 
ve sözlüğüne dâhil etmemiştir! Ali Nazîma ve Fâik Reşâd’ın Kāmūs-ı 
Türkî ile yakın tarihlerde (1319) basılan Mükemmel Osmānlı Lügati’nde 
de durum bundan farklı değildir.”60 

 

Kimi sözlüklere böyle bir göz atışı yaptığımızda, Mithat Paşa’nın da kullandığı 

anlamda kelimenin sözlüğe girmediğini görmek ilginç. Halbuki Hüseyin Hatemi, bize 

bazı sözlüklerde bu anlama yakın bir noktada terakki karşıtlığı ile kelimenin yer aldığını, 

‘irtica’ kelimesinin tanımını vermese de ‘reaksiyoner’ karşılığının yer almaya başladığını 

belirtir ve Fransız Devrimi sonrası bunun sözlüklerde kendisine yer bulduğunu söyler: 

“Fransız Devrimi'nden sonra bu terimin "Osmanlı"da karşılığı bulunmak 
gerekti. 1831'de, Sultan Mahmut döneminde henüz "mürteci" terimi 
yerleşmiş değildir. Bianchi'nin (1831) Fransızca-Türkçe; (1850) Türkçe-
Fransızca sözlüklerinde henüz "mürteci" terimi yoktur. 1881'de 
Wiesenthal sözlüğünde ise, artık reaksiyoner terimi karşılığında "istirca'-i 
ahval-i sâbıka dâiyesi, men-i hürriyet mesleği" denmiştir. "Men'-i hürriyet 
mesleği" deyişi özellikle ilgi çekicidir. (…) 1891'de Tıngır/Sinapian 
Sözlüğünde de "reaksiyoner" karşılığında "muhalif-i terakki" taraftarı, 
terakki-şiken" (Terakkîyi kıran, kırıcı) denmektedir.”61 

 
Bu noktada, dönemin önemli isimlerinden Şemseddin Sâmi’nin hazırladığı sözlüklere de 

göz atılabilir. Çünkü Doğan’ın aktardığına göre, Şemseddin Sâmi’nin sadece Türkçe 

sözlükleri değil, aynı zamanda Fransızca’dan Türkçe’ye, Türkçe’den Fransızca’ya 

hazırladığı sözlükler mevcuttur ve bunların çok da meşhur olduklarını belirtir.62 Bu 

noktada, kelimenin köken olarak Fransızca’dan geldiğini düşündüğümüzde Sâmi’nin 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
60. D. Mehmet Doğan, “Sözlüklerde ‘İrtica’ Arayışı!”, İslâmiyât, cilt 10, sayı 2, Nisan-Haziran 2007, syf 
26.   
61. Hüseyin Hatemi, “İrtica Hikayesi”, Köprü, Üç Aylık Fikir Dergisi, Bahar 2002, sayı 78, online versiyon, 
http://www.koprudergisi.com/index.asp?Bolum=EskiSayilar&Goster=Yazi&YaziNo=50   
62. D. Mehmet Doğan, “Sözlüklerde ‘İrtica’ Arayışı!”, İslâmiyât, cilt 10, sayı 2, Nisan-Haziran 2007, syf 
26.    



	
  

	
  

41	
  

bunlara ne gibi karşılıklar bulduğuna bakmamız faydalı olacaktır. Doğan, çıkardığı 

sonuçları şöyle aktarır: 

“Günümüzde de türkçeden fransızcaya veya ingilizceye sözlüklerde irtica/reaksiyon, 
mürteci/reaksiyoner olarak karşılanmaktadır. Bu yüzden, 19. yüzyılın sonunda 
yayınlanan Kāmūs-ı Fransevî’de ‘reaksiyon’ ve ‘reaksiyoner’ kelimelerinin karşılıklarına 
bakmak yararlı olacaktır. İşe bakın ki, Şemseddin Sâmi’nin aklına ‘reaksiyon’a karşı 
‘irtica’, ‘reaksiyoner’e karşı ‘mürteci’ demek gelmemiştir. İşte onun karşılıkları: 
‘Terakkiye karşı durma, terakkişikenlik’ ve ‘terakkiye muhalif, terakkişiken’…”63 
 
Bu arada Hüseyin Hatemi, Sâmi’nin “herhalde Tıngır/Sinapian ve Wiesenthal'den 

etkilenerek ‘reaksiyoner’ karşılığında ‘terakkî-şiken’ dediğini de belirtir.64  

 

Aslında bizi ‘irtica’ kelimesinin 31 Mart Olayı sonrasında yüklendiği anlama 

yavaş yavaş götüren anlam değişikliğine -D. Mehmet Doğan bunun tam olarak 

olmadığını söylese de- giderek ulaşmaya başlıyoruz. Özellikle Sâmi’nin sözlüğünde 

karşılığını bulan bu sonuç bizi yavaş yavaş zihnin gerisinde ‘terakki’ ile zamanın 

‘ilerisi’ni paralel kılan aklın söylemsel zeminde nasıl çakıştığını görmeye götürecek. 

Zaten en büyük sorunsalımız, bu noktada ‘terakki’ algısının da aslında böyle bir zamansal 

konotasyona sahip olduğunu ve bir tarihsel yönü bize ima ettiğini anlamamızdan 

geçmekte diye düşünüyoruz. Zaten D. Mehmet Doğan da, Mehmed Salâhî Bey’in 

Kāmūs-ı Osmanî’sine baktığında Kāmūs-ı Fransevî’de kelimesel olarak tam bulamadığı 

anlamı –ki Kāmūs-ı Fransevî, Kāmūs-ı Osmanî’den önce yayınlamıştır- tam olarak 

göremediğini belirtmiş olsa da, “geri dönmek” karşılığını görüyoruz orada. D. Mehmet 

Doğan bulduklarını şöyle aktarır: 

“Fakat, kelime haznesini arapça farsça kelimeler teşkil ettiği için, sonradan Şemseddin 
Sâmi’nin lügati daha fazla önemsenmiştir. 1. cildin 278. Sayfasında aradığımız ‘irtica’yı 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
63. A.g.e. 
64. Hüseyin Hatemi, “İrtica Hikayesi”, Köprü, Üç Aylık Fikir Dergisi, Bahar 2002, Sayı: 78, online 
versiyon, http://www.koprudergisi.com/index.asp?Bolum=EskiSayilar&Goster=Yazi&YaziNo=50    



	
  

	
  

42	
  

buluyoruz. Bu ˁaynlı ‘irtica’ kelimesinin karşısında şunlar yazılmaktadır: ‘Geri dönmek. 
Satılan şeyin parasıyla fãideyi mûcib olacak şey almak. Elfâz-ı müsta’melerden 
değildir.”65 
 
 

Kelimenin, dönemin her sözlüğünde olduğunu söylemek imkânsızdır. Kimi 

sözlüklerde kelimenin varlığına rastlamaz D. Mehmet Doğan. Modern 

sözlükçülüğümüzün babası olduğunu söylediği Ahmet Vefik Paşa’nın 1888 tarihli Lehçe-

i Osmani’sinde de aradığımız ‘irtica’ kelimesini bulamadığımızı belirtir.66 Hemzeli irtica 

kelimesinin ise “İttikâ, korku ile ummak, beyne’l-havf ve’r-reca temenni etmek, tereccî” 

anlamına geldiğini not düşer.67 1886 baskı tarihli İlâveli Lügat-ı Osmāniye’de ve daha 

sonra aynı sözlüğün 1889 tarihli baskılarında da yukarıda tanımlandığı şekilde hemzeli 

irtica kelimesinin olduğunu, bugunkü anlamı veren ya da geri dönüşü belirten ‘irtica’ 

kelimesine rastlanmadığını belirtir.68 Doğan, bu noktadan sonra bizi Mu’allim Nâcî’nin 

Lügat’ine, Lügat-ı Nāci’ye götürür ve Müstecibzâde İsmet ve Tâhirül Mevlevî’nin elden 

geçirdiği 1909 baskılı Lügat-ı Nāci’de aradığımız kelimeyi bulduğumuzu söyler.69 

Lügatin 1891 baskısının mevcut olmadığını belirten Doğan, sözlükte ‘irtica’ kelimesi 

karşılığını bulur ki zaten yıl 1909’dur ve 31 Mart Olayı’nın gerçekleştiğini de not düşer.70 

Sözlükte ‘irtica’ kelimesinin karşılığında şu tanımı görür Doğan: “Geri dönmek demek 

ise de i’âde-i istibdâd tarafdarı olmak manasında kullanılmağa başlanmıştır.”71 Buna 

rağmen, yani 31 Mart Olayı’ndan sonra basılmış ama Trabzon’da basıldığı için pek fazla 

da bilinmeyen Mu’allim İbrâhîm Cûdî’nin 1914 yılında basılmış olan Lügat-ı Cûdî’sinde 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
65. D. Mehmet Doğan, “Sözlüklerde ‘İrtica’ Arayışı!”, İslâmiyât, cilt 10, sayı 2, Nisan-Haziran 2007, syf 
26. 
66. A.g.e. syf 27.  
67. A.g.e.  
68. A.g.e.   
69. A.g.e.	
  	
  
70. A.g.e.  
71. A.g.e.  



	
  

	
  

43	
  

sadece hemzeli irtica kelimesi vardır ve “Ümîd ediş. İrticây-ı şifa: Şifa umma” anlamları 

mevcuttur.72 Yani kelimenin aslında içinde bulunduğu atmosfer ile son derece politik bir 

amaçla içinin doldurulduğu ve İstanbul merkezli bir anlam değişikliğine uğradığını 

söyleyebiliriz belki de. Doğan, daha sonra Mehmed Bahâeddin’in 1912 baskılı Türkçe 

Lügati’ne bakıyor. Bu sözlükte de ‘irtica’ kelimesini buluyoruz ve “geri dönme; ihtidâ” 

karşlığını görüyoruz.73 Daha sonra aynı kişi, 1926 yılında sözlüğünü büyütmüş ve Yeni 

Türkçe Lügat ismiyle yayımlanmıştır yeniden. Bu sözlükte yer alan ‘irtica’ târifinin 

aslında çok önemli bir dönüşümü bize gösterdiğini ifade eden Doğan, Meşrutiyet’ten 

Cumhuriyet’e geçiş sırasında yaşanan74 ve daha sonra Türkiye siyasi hayatını baştan 

aşağıya etkileyecek olan o zihinsel anlam dönüşümünü bu noktada bize çok iyi gösteren 

bu örneği sunar. Bu yeni ve genişletilmiş sözlükte ‘irtica’ kelimesinin karşısında “geri 

dönme. İhtidâ. Muhâlif cihedde hareket eden her şey: İrticâ-ı siyâsi. Terakkîye muhâlefet 

ederek mazîyi tekrâr yaşatmak isteyenlerin hareketi: İrticâ mutlaka ezilir.” tarifi yer 

alıyordur.75 Doğan, bu ibret verici tarif öyküsünü aktardıktan sonra bizi Hüseyin Kazım 

Kadri’nin Büyük Türk Lügati’ne götürür. Burada aslında bir nevi direniş sayılabilecek bir 

tanımlama farklılığı ile karışılaşırız. Aslında kelimenin kendisinin sözlük sayfalarında bir 

çatışma alanına döndüğü gerçeği de ortaya çıkmış olur. Sözlüğün hazırlanış ve basım 

yılları sırasında bir kopuş yaşadığı gerçeği son derece manidardır. Doğan bu süreci bize 

şöyle aktarır:  

“(Büyük) Türk Lügati, Türkiye’deki değişimin işaretleyicilerinden biridir 
aynı zamanda. Büyük kıt’da eserin 1. cildi 1927 ve 2. cildi 1928’de 
basılmış, Maarif Vekaleti tarafından ve Devlet Matbaası’nda, yani resmi 
bir yayın… O yıl harf inkılâbı olmuş, kitap yarım kalmış. Nice zaman 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
72. A.g.e.  
73. A.g.e. syf 28  
74. A.g.e.  
75. A.g.e. (Vurgular bize aittir. y.n.)	
  



	
  

	
  

44	
  

sonra 3. cildi 1943’te ve 4.sü de 1945’te Türk Dil Kurumu tarafından 
yayınlanmış. 3. cildin başına konulan TDK imzalı ‘Önsöz’de, ‘Türk 
Lügati’nin yarısı eski Arap harfleriyle, öteki yarısı Arap alfabesi sırasiyle 
ve yeni Türk harfleriyle basılmış olması, yazı devrimimizin bir hatırası 
olmuştur’ deniliyor ve ‘yarının gençlerinin de bu değerli kaynaktan 
faydalanabilmeleri için bütün bu dört cildin kelimeleri ve mânaları, yeni 
Türk alfabesi sırasıyla ve bulundukarı cilt ve sahife numarası gösterilerek 
genişçe bir indeks hazırlamak ve beşinci cilt olarak bu takıma eklemek 
düşüncesindeyiz.’ Okuyucu elbette TDK’nun bu düşünceyi bugüne kadar 
hayata geçirmeye vakit bulamadığını tahmin edecektir.”76  
 
 

SÖZLÜKLERDE ‘İRTİCA’ SAVAŞI 
 

Harf devrimi sırasında böyle bir sürece tanıklık eden Hüseyin Kâzım Kadrî beyin 

bu sözlüğü hazırlarken kökleri esas aldığını da belirten Doğan, bize sözlükte ‘irtica’ 

kelimesinin kökenleri ile birlikte türeyen anlamlarını verirken Hüseyin Kâzım Kadrî 

beyin verdiği çok ilginç bir örnekleme ile ‘irtica’ kelimesini tanımladığına tanık eder bizi. 

Bizim bir nevi bir tür direniş olarak okunabileceğini iddia ettiğimiz bu tanımlamada 

Hüseyin Kâzım Kadrî, Mehmed Âkif’in ‘irtica’ ve ‘mürteci’ kelimelerine karşı tavır 

aldığı Sebilürreşâd’da ilk hali ile yayınlanan şiirleri77 ile örneklemede bulunur ve 

kelimenin mesela 1926 yılında Mehmed Bahâeddin’in Yeni Türkçe Lügat’ındaki 

tanımlamasını vermez. Doğan, Hüseyin Kâzım Kadrî’nin Maarif Vekâleti tarafından 

yayınlanan ilk iki cildinde, madde başı olarak zaten ‘irtica’ kelimesinin geçmediğini, 2. 

ciltte madde başı olarak ric kökünün alındığını belirterek şöyle devam eder: 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
76. A.g.e. syf 29.  
77. Burada D. Mehmet Doğan, önemli bir ayrıntının altını çiziyor. Hüseyin Kâzım Kadrî’nin, Mehmed 
Âkif’in 1919’da Sebilürreşâd’da yayınlanan bu şiirlerinin 1924 yılında kitap haline gelmeden önce parça 
parça yayınlanan halinden aktarıldığını belirtir. Kitaptaki düzenlenmiş haliyle dizeler şu şekildedir, 
herhangi bir anlam değişikliği olmadığını da belirtelim. (y.n.): 
‘Zâlimin hasmıyım ammâ, severim mazlûmu.. 
İrticaın şu sizin lehçede mâ’nası bu mu? 
-Yok canım! 
 -Yok deme! 
  -İftira ediyorsun Köse… 
    -Ya? 
İşte ben mürtecî’im gelsin işitsin dünyâ! 	
  



	
  

	
  

45	
  

“Bunu müellif ‘Geri döndermek’ şeklinde açıklıyor. Bu başlık altında 
akraba kelimeler yer alıyor. Rücūˁ, ricˁat, ricˁi (ric’ate müte’allik, talak-ı 
ricˁi) ircāˁ, istircāˁ, rāciˁ, mürācaˁat ‘geri dönmek, rücû ve avdet etmek; 
bir yere başvurmak, kitâba veya kayda bakmak.’ Nihayet sıra irticāˁ 
kelimesine geliyor. Kadrî Bey, kelimeyi tek kelime ile açıklıyor: ‘Rücūˁ’ 
(geri dönme). Fakat, uzun bir örnek vermeyi tercih ediyor. Bu aslında çok 
tanıdık bir örnek: 
 
Sevemem zâlimi ammâ, severim mazlûmu… 
İrticâ’ın sizin lehçede mânası bu mu? 
-Yok canım! 
 -Yok deme.. 
  İfrat ediyorsun köse.. 
    -Ya? 
İşte ben mürtecî’im gelsin işitsin dünyâ! 
Mehmed Âkif Bey 
 
(…) Hüseyin Kâzım, ricˁ başlığı altında açıklamalara devam ediyor. : 
 
irticâ’î. İrticâ’a mensûb ve müte’allik. Hareket-i irticā’iyye. 
mürtecî’. İrticâ’ eden. Nebatat-Bir sakın (sapın) boyunca ona mülâsık 
(bitişik) olarak uzayan yaprak veya zeneb (kuyruk, sap). 
 
Hem de baş mürtecî’im, çatlasanız, patlasanız! 
Hadi kānūnuz assın beni, yāhūd yasanız. 
Mehmed Âkif Bey 
 
teracî’-irtica. 
mercî’-Ric’at edilecek yer, başvurulacak ve mürâca’at edilecek mevkî’.”78  

 
Bir nevi direniş olarak yorumlayabileceğimiz bu tanımlama aslında kelimenin üzerinde 

devam eden çatışmanın nasıl bir alanda da cereyan edebileceğine güzel bir örnektir.  

 
Sözlükler üzerinden D. Mehmet Doğan’ın yaptığı bu inceleme, aslında bize bir 

zihniyetin haritasını vermesi bakımından da çok önemli. Nitekim ‘irtica’ tartışmalarının 

da bu sözlüklerin yazılış seyri boyunca yaşadığı dönüşüm ile sözlüklerin verdiği 

tanımlamaların paralelliği göz önüne alındığında bu durum bize çok önemli bir veri 

sunuyor. Devletin egemen ideolojisi, bu noktada kelimenin nasıl evrilmesi gerektiğine 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
78. A.g.e. syf 30.   



	
  

	
  

46	
  

dair bir zihniyet tarifini yapmaktan asla geri durmuyor. Tarih algısının bir sonucu olarak 

oluşturulan bu yeni dilin tarifini Cumhuriyet’in de yapacağını tahmin etmek hiç de zor 

değil. Doğan, sözlüklerin içinde süregiden bir tanımlama savaşını bize gösteriyor aslında. 

Özellikle siyasi alanda birer çatışma alanı haline dönecek olan bu ‘hassas’ terimlerin hem 

inşasına, hem de içlerinin nasıl doldurulması gerektiğine devletin rehberliğinin müdahil 

olduğunu gösteriyor. Aslında bu şaşırtıcı olmasa gerek. Zira Cumhuriyet’in bir bütün 

olarak ‘kamu’ inşası için her alanda tahakküm kurmaya çalıştığını biliyoruz. Dil ise bu 

tahakküm siyaseti için hem bir araç hem de bir alan oluyor. Nitekim Cumhuriyet’in en 

büyük projelerinden birisi yeni kurulacak düzenin geçmiş ile bağlarını kendi istedikleri 

noktada kesmekti. Dil, bu bağların en güçlüsü olarak Cumhuriyet’in müdahalesinden asla 

kaçamazdı. Aslında, Doğan bize çok güzel bir soru soruyor bu noktada: “Devlet sözlük 

yazar mı?” Yazdığını ya da yazdırıldığını hem raporlarla hem de araştırmaları ile 

anlatıyor.79 31 Mart Olayı’nı imleyecek olan bu ‘irtica’ - ‘mürteci’ ve ‘gericilik’ - ‘gerici’ 

kavramları, Cumhuriyet’in aslında tarihini oluşturacak bir dikotominin serüvenini anlatan 

anahtarlar olarak bize, ‘irtica’ kavramının 31 Mart Olayı’nı nasıl imleyerek onu hem 

bağlamından koparan hem de bir çatışma alanı olarak kurgulayan ve bu kurguda da 

galibin önceden belirli olduğu bir gölge savaşının büyüleyici sözleri olduklarını da, bu 

süreçte bize çok iyi bir biçimde gösteriyor. Nitekim dönemin romancılarında kavramın 

kendisinin bazen 31 Mart Olayı’nın yerine ya da Meşrutiyet öncesi bir dönemi tasvir 

etmek için kullanıldığını da daha sonra göreceğiz. 

 

 

 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
79. A.g.e. syf 33. Ayrıca kendisinin daha sonra Devlet Sözlük Yazar mı başlıklı bir kitabı yayınlanıyor. (y.n.)	
  	
  	
  



	
  

	
  

47	
  

İSLAMCILARIN ‘İRTİCA’SI 

‘İrtica’ kavramının İslam tarihi içinde de kullanıldığını bilmemiz herhalde çok 

önemli. Çünkü İttihatçılar döneminde ‘irtica’ kavramının buradan alındığını da 

belirtmemiz gerekiyor. D. Mehmet Doğan, İttihatçıların kelimeyi kendi istedikleri 

anlamda alış tarzını anlatırken, şöyle bir soru yöneltiyor ve yanıtlıyordu: 

“İttihâd Terakkî erbabı, 31 Mart Vak’asından sonra neden ‘reaksiyon’ 
karşılığı olarak Şemseddîn Sâmî’nin Kāmūs-ı Fransevî’sinde yer alan 
‘terakkîşikenlik’ ve ‘reaksiyoner’ karşılığı olarak da ‘terakkîşiken’i 
kullanmadı? Hâlbuki, terakki-ilerleme karşıtlığı ve ilerleme karşıtı 
anlamları bu kelimelerde mevcuttu. Bu karşılıkların seçilmesi herhâlde, 
İttihatçıların meseleyi ele alış tarzına uymadı. Objektiflik yerine, İslâm 
tarihinde mevcut ‘irtica’ ve ‘mürteci’ kelimelerini diriltmeyi, onların 
anlam alanlarından istifadeyi uygun buldular. Çünkü, ‘irtica’ islâmiyetten 
cahiliye devrine dönme anlamıyla zihinlerde menfi mânasıyla yaşıyordu. 
Fakat bu tarihî mânaya, dönemin sözlüklerinde yer verilmiyordu. İttihâd 
Terakkî’nin düzenine karşı çıkmanın karşılığı, hem de dinî muhtevalı bir 
tepki söz konusu olduğu için dinî literatürden devşirildi. İttihâd 
Terakkî’nin düzeninden ayrılmak, tıpkı İslâm’dan cahiliye devrine 
dönmekle, ‘irtidat’la yani dinden çıkmakla eş anlamlı tutuldu! O zaman 
mürteci, tek tanrılı, ekmel bir dinden çok tanrılı ilkel bir dine dönendi. 
1909’dan itibaren ise, İttihatçıların ileri ve hürriyetçi düzeninden 
Abdülhamîd’in geri ve müstebit düzenine dönen! ”80   

 
Doğan’ın bize sorduğu ve aslında cevabını verdiği bu soruyu yorumlamadan önce, bize 

önemli bir kesit açan, bu İslam tarihinde ‘irtica’nın zihinlerdeki anlamı ve yeri ile ilgili 

bir konuya değinmek istiyoruz. Zira bunun aslında önemli bir noktayı bize göstereceğini 

düşünüyoruz. Tam da bu ‘irtica’ suçlaması ile tarihin bir bölümü boyunca bir 

mahkûmiyet yaşayacak olan bu toplumsal halk kitlelerinin İslamcı olarak tabir 

edebileceğimiz entelektüellerinin, dönemin İslamcılık tartışmalarına bakarsak devleti 

kurtarmak için önerdikleri çarelerden birisinin İslam içerisinde aranması gerektiği 

doğrultusunda gösterdikleri adrestir. Yalnız bu gösterdikleri adres elbet farklı üslup ve 

yollara sahip olduğu ölçüde de heterojendir. İsmail Kara, bu tartışmaların dönemin 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
80. A.g.e. syf 33-34  



	
  

	
  

48	
  

Hilafet-Meşrutiyet ve Cumhuriyet tartışmaları şeklinde seyrettiğini belirtmiştir.81 Bu 

noktada İsmail Kara, dönem içinde istibdat tartışmalarının sürdüğü yıllarda daha sonra 

dikkate alınmayan önemli bir uyarıyı hatırlatır Sait Halim Paşa üzerinden. ‘İstibdat’ 

kelimesinin Türkçe, Farsça ve Arapça’da ‘eski’, haksız yönetimi ve onun başında olan 

‘zalim’ ve ‘gâsıp’ idareciyi ifade etmek için menfi anlamlar ile yüklendiğini ve bu anlam 

ile kullanılmaya başlandığını belirtir.82 Said Halim Paşa’nın Avrupa’nın sosyal ve 

kültürel şartları ile İslam dünyasının kültürel şartları arasındaki farkların mevcudiyeti ile 

istibdat anlayışlarının farklı olduğu/olacağı yönündeki uyarısının hemen hemen hiç 

dikkate alınmadığını belirtir.83 İsmail Kara, Said Halim Paşa’nın risalesinden şöyle bir 

aktarımda bulunur: 

“Paşa diğer risâlelerinde de vurguladığı gibi Meşrutiyet risâlesinde de 
İslâm dünyasında karşılığı olmayan Avrupa’daki birbiriyle çatışma 
halindeki sınıfları ve bu çatışmanın ortaya çıkardığı siyasî fikriyatı 
merkeze almaktadır. İmtiyazlı bir sınıf olan aristokrasi istibdat ve 
tegallübü kanunen caiz ve hukuken meşrudur. Buna karşılık alt sınıfların 
eşitlik, hürriyet ve hak talepleri gayrımeşru olduğu için çatışmayı 
şiddetlendirmektedir. İslâm dünyasında ise zulümle aynileşen bir istibdat 
meşru olmadığı gibi yönetici sınıfla aynı hak ve hürriyetlere baştan sahip 
olan tebanın hak ve adalet talebi de gayrımeşru değildir. Bu durumda hem 
istibdat tanımı hem de buna karşılık yürütülecek mücadeleler farklı olmak 
durumundadır. Buna bağlı olarak demokrasi(meşrutiyet) ve hakmiyet-i 
milliye talepleri de farklı olacaktır.”84   

 
İsmail Kara, II. Meşrutiyet’ten sonra ise İslamcıların yazılarında ‘istibdat’ kavramının 

bütünüyle menfi anlamlar taşıdığını ve devralınan menfiliklerin daha da arttırıldığını, 

içerik olarak zaman diliminin olumsuzluklar çerçevesinde daha da genişletildiğini belirtir. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
81. İsmail Kara, Ders Notları, Religion and Politics in Turkey, MTS 513, İstanbul Şehir Üniversitesi, Güz 
2010, İstanbul, Türkiye.	
  	
  
82. İsmail Kara, İslamcıların Siyasi Görüşleri 1, 2.Baskı, dergâh yayınları, Kasım 2001, İstanbul, syf 123.     
83. A.g.e.  
84. A.g.e.  



	
  

	
  

49	
  

Öncelikle bu kavram ile nitelenenin II. Abdülhamit dönemi olduğu bilgisini verir bize.85 

Daha sonra, bu zaman diliminin nasıl bir çerçeveye oturduğunu anlatır. Sınırlarının bir 

bütün olarak İslam tarihini kapsamaya ve bu sınırların ‘istibdat’ kavramı üzerinden 

çizilmeye başladığını belirterek şöyle söyler: 

“İslâmcıların yazdıklarında net olarak görülen yeni ve şaşırtıcı noktalardan 
biri de Hz. Peygamber ve Dört Halife devri hariç II. Meşrutiyet’in ilanına 
kadar nerde ise bütün İslâm tarihini istibdat devri olarak 
değerlendirmeleridir. Ahmed Hilmi’nin ifadesiyle ‘Emeviye ile başlayan 
istibdat 1324 senesi Temmuzunun onuncu gününe kadar uzun bir müddet 
sürdü.’ Yeni Osmanlılar’ın, Osmanlı Devleti’nin bazı dönemlerini, bazı 
kurumlarını (Divan, Yeniçerilik gibi) ve bazı uygulamalarını müsbet 
algılamaları ve öngördükleri siyasî yapılanma için kaydadeğer bulmaları 
bile İslâmcılar’da büyük ölçüde kaybolmuş, 13 asırlık bir geçmiş ‘eski 
rejim’e dönüştürülmüştür. Başka birçok alanda da gördüğümüz bu 
algılayış ve davranış kalıbı, tarihi ve geçmişi kendine özgü tecrübeler ve 
imkânlar hazinesi olarak değil de taşınması güç bir yük ve işe yaramaz 
hantal bir yapı olarak değelendirmenin ürünüdür. Uzun yıllar, hatta asırlar 
içinde oluşan uygulama ve pratikler gayrımeşru ilan edilerek atlandığı 
veya yok farzedildiği zaman, hem geleneksel yapıların bağlayıcı 
etkisinden uzaklaşılacak hem de farklı yorumlara çok daha müsait ilk 
dönemlerden yola çıkarak yeni siyasî ve sosyal çözümlemeler, sistemler 
geliştirmek mümkün hale gelecektir. Biraz daha yakından bakıldığında 
İslâmcıların, -İslam ülkelerinde doğan diğer fikir akımları gibi peşinde 
oldukları şeyin, yeni sistemler, yeni çözümler arayıp bulmaktan daha çok 
batılılaşma hareketleriyle gelen Avrupaî kurum ve düşüncelerin önündeki 
dinî ve geleneksel engelleri ortadan kaldırmak, kendilerine göre ‘hakiki 
İslâm’a zaten uygun olan yolları açmak olduğu görülecektir. Bütün İslâm 
tarihinin istibdat içinde ve müstebitlerin tahakkümü altında geçtiğini ileri 
sürmek, bu çerçevede anlamlı ve elverişli bir araç haline getirmektir.”86 

 
 

Peki, bütün bir dönemin bir istibdat tarihi olarak kurgulanması bize neyi gösterir? 

Bu tarihsel paranteze alış, bize aslında iki şeyi birden anlatıyor. Hem İslamcı zihnin 

paradoksal bir biçimde kendi tarihsel ve deneyimsel birikim kaynaklarını mahkum eden 

ve onları reddeden bir tarihsel krizi, hem de aynı zamanda da dönemin Batılılaşma 

hareketi içerisinde yaşanan ve sürekli bugünkü tarihçiler tarafından ‘modernleşme’ süreci 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
85. A.g.e. syf 124. 	
  
86. A.g.e. syf 125-126.	
  	
  



	
  

	
  

50	
  

denilen olgunun farklı bir biçimde kabulü ya da ona verilen bir cevap, belki de bir 

adaptasyon süreci olarak da görülebilir. Lakin ortada olan gerçek, aslında İslamcı zihnin 

modern olduğu kadar aslında kaynaklarının meşruiyetini kaybettiği ve zeminsel olarak 

giderek laikleşen bir alan üzerinden sadece dini kisve ile söyleminin gelişmeye 

başladığını gösteren bir durumun görünür olduğudur. Yine bu noktadan hareketle istibdat 

olarak nitelendirilen bir tarihsel sürecin dışına çıkıp, aynı zamanda da kaynaklara dönme 

adı verilen bir hareket ile de meşruiyet ve kaynak arayışı içinde olduğunu gösteren ve bu 

arayışı paranteze alınmış tarih içinde değil de, parantez dışarısında, yani son derece 

meşru kabul edilen Muhammed Peygamber ve Dört Halife döneminin içinde arayan 

tavrın ortaya çıkışıdır. Çünkü İsmail Kara’nın da belirttiği gibi, seçtikleri kaynakların ya 

da verdikleri referansların çoğu İslam’ın asr-ı saadette bulunduğunu belirttikleri dönemi 

kapsayan tarihsel süreçten kesitler çıkardıkları örnekler ile teşkil edilir.87 Bu noktada 

İslam ve ‘gericilik’ ya da ‘irtica’ üzerine, döneminde epey kafa yoran Peyami Safa, bize 

yol gösterici bir sorunsalın üzerinden şöyle bir teorik uygulama yapar. Peyami Safa, 

Doğu-Batı Sentezi isimli çalışmasında tarihçi Toynbee’nin bir kategorileştirmesini ödünç 

alıp anlatarak, bize yabancı medeniyetler karşısında kendilerini tehdit altında gören, 

hırpalanan ve bir düşüş yaşadıklarını hisseden medeniyetlerin iki çözüm yolunu 

seçtiklerini anlatır.88 Bu kabaca ‘zelotisme’ ve ‘herodianisme’ olarak tanımlanır Toynbee 

tarafından. ‘Zelotisme’ şeklinde tanımlanan reçete, kendisini tehdit altında gören 

medeniyetin kendini kurtarmak için ‘herodianisme’ gibi karşı tarafın silahlarını onlara 

karşı kullanarak değil; kendi özüne ve köklerine dönerek bunun sağlanabileceğine olan 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
87. A.g.e. syf 126-127.   
88. Peyami Safa, Doğu-Batı Sentezi, 1963, Yağmur Yayınları, İstanbul, syf 16.   



	
  

	
  

51	
  

inançları ile şekillenen çarelerdir.89 Safa, aslına burada Batı’ya karşı İmparatorluk 

içerisinde oluşan tepkilerin bir sınıflandırmasını yaparken, Batılı yolları kullanmayı 

seçenlerin ‘herodianisme’ başlığı altına koyulduğunu, bunlara şu an devrimci dendiğini; 

İslamcı düşünüş içerisinde olanların ise ‘zelotisme’ başlığında ‘mürteci’ tasnifi ile 

sınıflandırıldığını belirtir.90 Bu noktadan baktığımızda, İslamcıların bir köke veya öze, 

‘geri’ye dönüş olarak nitelendirilen bu çabaları, bu kapsamda değelendirilirken; onların, 

‘eski’ olana tereddütle bile olsa yüzlerini çevirenlerin, yani Batılılaşma yolunu seçenler 

için karşıtlığı ima ettiğini ve bu reçetenin geçersizliğine olan inançları ile de ‘terakki’ 

karşıtlığında konumlandırıldıklarını anlıyoruz. Bu noktada bir ‘zelotisme’ tavrı 

göstermek, ‘herodianisme’ tavrını sergilenler için bir ‘gericilik’ unsuru oluyor. İslamcılar 

ise bu suçlamadan kaçınmak için belki de istibdat denilen ve kapsamını İslam tarihi içine 

yerleştirdikleri ve sınırını Dört Halife’ye kadar getirdikleri dönemi, yüzlerce yıllık 

birikimi ve tarihi, parantez için alarak sağlamaya çalışıyorlar gibi bir görüntü ortaya 

çıkıyor. Bu aslında mantıksız da değildir. Zira İslam’ın ‘terakki’ye mani olduğuna dair 

ciddi suçlamaların yöneltildiği ve devamlı İslam üzerinden kendisini tatbik eden ama bir 

biçimde Doğu’nun çöküş içinde, Osmanlı’nın ‘gerileyiş’ içerisinde olduğunu iddia eden 

bu dönemin zihniyeti içerisinde, İslamcıların bu tavır alışı bir savunma mekanizması 

olarak da görülebilir. Lakin ortada şöyle bir gerçeğin olduğunu da unutmamamız 

gerekiyor. ‘İrtica’ kelimesi, yukarıda Doğan’ın da ifade ettiği gibi İslami bir konotasyona 

da sahip. İslami zihin içerisinde de yer bulan ve genel olarak kabul gördüğünü bildiğimiz 

Cahiliye dönemine dönüş demek olan ‘irtica’ kavramı kaynağını nereden alıyor? Bu 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
89. A.g.e.  
90. A.g.e. 



	
  

	
  

52	
  

noktada M. Ali Kaya’nın “İrtica Kavramı” başlıklı makalesine baktığımızda şöyle bir 

tanımlama ile karşılaşıyoruz: 

“İrtica kavramı dinî alanda da farklı biçimlerde algılanmaktadır. Bir yönüyle, dinden 
sapmak, tekrar cehalet ve şirk hayatına dönmektir. Örneğin, Yemen ve Necd 
Araplarından bir kısmının daha önce İslam'a girdikleri halde Cahiliyye dönemindeki örf, 
adet ve batıl inançlarına geri dönmeye teşebbüs etmeleri, özellikle zekat vermemeleri ve 
savaşlarda görev almaktan kaçınmaları Halife Hz. Ebu Bekir tarafından, mücadele 
edilmesi gereken "irticaî" bir hareket olarak görülmüştür.”91 
 
Nitekim D. Mehmet Doğan, hazırladığı Doğan Büyük Türkçe Sözlük isimli eserinde de ilk 

olarak ‘irtica’ kavramının yukarıdaki anlamı ile başlar tanımına: 

“irtica. –aı (..-) [A.i. ‘rücû’dan] 1. İslâmiyet’ten uzaklaşıp câhiliye devrine geri dönme. 2. 
Geriye yönelme, gericilik, reaksiyon. 3[siy.] İkinci Meşrutiyet’ten sonra ve Cumhuriyet 
devrinde bazı dinî-islâmî hareketler bu şekilde adlandırılmıştır.”92 
 
 

Bütün bu tartışmaların ve bilgilerin ışığında bu istibdat sürecinin bir biçimde 

İslami zihin içerisinde İslam öncesi Cahiliye Dönemi’ne dönmek anlamına gelen ‘irtica’ 

kavramı ile nasıl biraraya geldiğini sormamız gerekiyor. Bir biçimde ‘irtica’ ile 

ilişkileneceği belirtilen İslam tarihinin Meşrutiyet öncesini ve Dört Halife devri sonrasını 

bir istibdat tarihi olarak kurgulayan bu zihinsel yapı, ‘irtica’ kavramını bizzat kendisi 

kullanırken, nasıl oluyor da bu kavram, bir anlamda ulema ve dönemin önde gelen İslami 

şahısları tarafından bile sahiplenilmeyen ve ortada bırakılan 31 Mart Olayı sırasında ve 

sonrasında, hem kendilerine hem de bütün bir İslami düşünüş sistemine karşı yöneltilen 

bir suçlamaya ve tahakküm aracına dönüyor?  

 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
91. M.Ali Kaya, “İrtica Kavramı”, Köprü, Üç Aylık Fikir Dergisi, Bahar 2002, Sayı: 78, online versiyon, 
http://www.koprudergisi.com/index.asp?Bolum=EskiSayilar&Goster=Sayi&SayiNo=78	
  	
  	
  	
  	
  	
  
92. D. Mehmet Doğan, “Sözlüklerde ‘İrtica’ Arayışı!”, İslâmiyât, cilt 10, sayı 2, Nisan-Haziran 2007, syf 
33.  



	
  

	
  

53	
  

TANİN İLE VOLKAN’IN ‘İRTİCA’ SAVAŞI 

31 Mart Olayı henüz gerçekleşmeden önce, daha sonra olayın tertipleyicileri 

arasında ilan edilecek ve geçmişten gölgesi bugüne uzanan bir tarihsel ‘öteki’ olacak olan 

Derviş Vahdeti’nin gazetesi Volkan’ın93 sütunlarında ‘irtica’ kavramına sıkça 

rastladığımız gibi çok ilginç bir de tartışmaya şahit oluruz.  Hem Derviş Vahdeti’nin 

kaleminden çıkan hem de yer yer imzasız yazıların yer aldığı Volkan sütunlarında, o 

zamanda da tedavülde olduğunu anladığımız ‘irtica’ kelimesi epey kullanılıyor. Lakin 

kavram, yukarıda belirttiğimiz anlamlar doğrultusunda istibdat dönemini nitelemek için 

kullanılıyor. Mesela Volkan sütunlarındaki imzasız bir yazıda şöyle yazılır: 

 “Kâmil Paşa milleti selâmete çıkarmak istiyordu. Lakin müşârünileyhin âşikâr olan 
hüsn-i niyyeti garazkârân tarafından bil-iltizâm sû-i tevîl edildi ve bu tevîlden mütevellid 
olan ahvâl milletin asabiyetini tahrîk etti, Kâmil Paşa’ya irticâ fikri isnad olundu.”94 
   
Aynı tarihli nüshada, bir başka imzasız yazıda ise şöyle yazılıyor: 

“Acaba ortada Nâzım Paşa’dan iştibâh olunacak ne gibi bir mesele vardır?  Veyâhut 
Nâzım Paşa’nın hangi bir teşebbüsünden tereddüd hâsıl olmuşdur ki: Böyle bir 
kumandana karşı en mel’un bir leke olan sıfat-ı irticâ lâyık görülmüşdür.”95  
 
Gördüğümüz üzere Derviş Vahdeti de kullanır ‘irtica’ kelimesini. Bu noktaya, Mehmed 

Said Hatiboğlu da “Ne kadar dikkate şayandır ki mürtecilerin imamlarından bilinen 

Vahdetî, Abdülhamîd’in istibdad devrine gıpta etmeyi irticadan sayanlardandır,” 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
93. “Türkiye siyasi tarihinde asıl irtica hareketi olarak ‘31 Mart’ denen 13 Nisan 1909 Salı günü patlak 
vermiş ayaklanma kabul edilir ve onun en önde gelen teşvikçileri arasında da, Dervîş Vahdetî’nin ilk sayısı 
11 Aralık 1908’de satılan Volkān gazetesi gösterilir.” Mehmed Said Hatiboğlu, “İrtica Nerede?” İslâmiyât, 
cilt 10, sayı 2, Nisan-Haziran 2007, syf 12. 
94. “Kâmil Paşa yine Kâmil Paşa’dır” Volkan, 16 Şubat 1909/ 3 Şubat 1324, Volkan Gazetesi 11 Aralık 
1908-20 Nisan 1909 Tam ve Aynen Metin Neşri, Haz: M. Ertuğrul Düzdağ, İz Yayıncılık, 1992, İstanbul, 
syf 223. (Vurgular bize aittir. y.n.)   
95. “Harbiye Nâzır-ı Sâbıkı Nâzım Paşa” Volkan, 16 Şubat 1909/ 3 Şubat 1324, Volkan Gazetesi 11 Aralık 
1908-20 Nisan 1909 Tam ve Aynen Metin Neşri, Haz: M. Ertuğrul Düzdağ, İz Yayıncılık, 1992, İstanbul, 
syf 223. (Vurgular bize aittir. y.n.)     



	
  

	
  

54	
  

sözleriyle parmak basar.96 “Devr-i Hürriyet mi Yoksa İstibdad mı” başlıklı bir başka 

yazıda Derviş Vahdeti şöyle yazar: 

“Hâlbuki: İstanbul merkezi, tabiî olan bir tebeddülü istibdâd, irticâ 
boncuklarıyla süsledikten sonra, İkinci Ordu dâhilini tehyîc etmişdir. Bir 
çok sâf ve samîmî zevât-ı hürriyetperestândan birçok telgraflar alarak neşr 
etmişdir. Biz bu adamları cidden takdîr eder ve sitâyişlere elyak görürüz. 
Fakat bunların samîmiyetinden bilistifâde memleketde fikr-i irticâ vardır 
demek, büyük bir haksızlıktır. Zîrâ biz de bu milletin efrâdındanız ve hem 
de düşünebilenlerdeniz. Bu mes’elede irticâ fikri olduğunu isbât eden 
varsa ben, kendi hesâbıma, kurşuna dizilmeğe râzıyım. Râzıyım çünkü 
böyle bir firkin mevcûdiyetinden haberdâr olmak değil, cereyân eden 
ahvâlden olsun istinbât edemediğim için, kurşuna lâyık bir adam 
olduğuma dâir lâzım gelen ilâmı kendi elimle yazarım.”97   

 
Bütün yazıları boyunca, Meşrutiyet öncesi dönem ile arasına ciddi bir mesafe koyarak, o 

dönemi nitelemek için ‘irtica’ kavramını kullanır Vahdeti. Ama aynı zamanda Volkan 

sütunlarından takip ettiğimiz kadarıyla ‘irtica’ kavramı bir karşılıklı suçlama aracı olarak 

da kullanılıyor. Hatta kimi zaman Vahdeti’nin de ‘irtica’ kavramını başkasını suçlama 

maksatlı kullandığını da görüyoruz. 3 Şubat 1909, yani 21 Kânûnisânî 1324 yılı, 

Çarşamba günü Volkan’da “Rüyada İrticâ Planları” başlıklı ilginç bir yazı yazıyor 

Vahdeti. Rüyasında gördüğünü söyleyerek ya da böyle bir teşbih kullanarak ‘irtica’ 

fikriyatında olanlar ile ilgili bir tespitte bulunuyor ve rüyasındaki kişinin: “Artık devr-i 

istibdâd avdet ediyor. Şimdiye kadar o devrin avdeti hatırıma gelmiyordu. Lâkin şu son 

günlerde fikrim değişti” dediğini, rüyasında gördüğü kişinin –ki bu kişiyi onbeş seneden 

beridir rüyasında gördüğünü ve her gördükçe de başından belanın eksik olmadığını 

söylüyor Vahdeti- Tanin gazetesi ile bu devr-i istibdatın yolunun açılacağını belirttiğini; 

kendisinin ise hem milletin hem de padişahın buna izin vermeyeceğini belirtirken, böyle 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
96. Mehmed Said Hatiboğlu, “İrtica Nerede?” İslâmiyât, cilt 10, sayı 2, Nisan-Haziran 2007, syf 12.  
97. Derviş Vahdeti, “Devr-i Hürriyet mi Yoksa İstibdad mı” Volkan, 17 Şubat 1909/ 4 Şubat 1324, Volkan 
Gazetesi 11 Aralık 1908-20 Nisan 1909 Tam ve Aynen Metin Neşri, Haz: M. Ertuğrul Düzdağ, İz 
Yayıncılık, 1992, İstanbul, syf 228. (Vurgular bize aittir. y.n.)       



	
  

	
  

55	
  

planların beyhude olduğunu anlattığı yazısını “Allah hayra tebdil eyleye” diye de 

bitiriyor.98 ‘İrtica’ kelimesini eski dönemi ima etmek için kullandığını görüyoruz burada 

Vahdeti’nin artık; ama burada bir ancien regime iddiasından çok suçlayıcı tınısı da 

hissediliyor kavramın. Hatta Vahdeti’nin devr-i istibdatın da bizzat Tanin ile sağlanacağı 

endişesi içerisinde olduğunu anlıyoruz yazıda.99 Anladığımız kadarıyla kelime o 

dönemde son derece moda ve Volkan sayfalarında epeyce geçiyor. İstibdat dönemine 

gitmek ya da o dönemi getirmek isteyenleri niteleyen bir anlamı ifade ettiğini, hatta 

kavramın bir suçlama aracı olarak kullanıldığını da belirtmiştik. İşte bu noktada 

vereceğimiz en güzel örneği ise Hüseyin Cahit Yalçın’ın “Şerî’at İsteriz!” başlıklı 

Tanin’de yayınlanan ironik ama anladığımız kadarıyla bütün basını özellikle de Volkan 

çevresini ayağa kaldıran makalesi ile başlayan tartışmaların ışığında yazılan cevaplarda 

görüyoruz.100 Derviş Vahdeti, 3 Mart 1909, yani 18 Şubat 1324 tarihli Volkan’da 

“İntibah” başlıklı bir yazı yazıyor ve anladığım kadarıyla Tanin’de yayınlanan “Şerî’at 

İsteriz!” başlıklı makaleye cevap verirken “Şimdiye kadar fikr-i irtica olduğuna 

kat’iyyen inanmıyorduk, Lâkin vardır. Hem de pek denî pek alçak adamlar olsa gerek, 

fakat emin olsunlar ki, hülyâdır, hülyâ! Gelmez. O devr-i bed-seyr-i istbdâd, artık 

ebediyyen gelmez, gelemez, gelemeyecektir.” diyerek, hem ‘irtica’ ile kast ettiği dönemi 

bize anlatırken hem de ‘irtica’ kavramının Hüseyin Cahid’e karşı bir karşı suçlama ya da 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
98. Derviş Vahdeti, “Rüyada İrticâ Planları” Volkan, 3 Şubat 1909/ 21 Kânûnisânî 1324, Volkan Gazetesi 11 
Aralık 1908-20 Nisan 1909 Tam ve Aynen Metin Neşri, Haz: M. Ertuğrul Düzdağ, İz Yayıncılık, 1992, 
İstanbul, syf 158.   
99. A.g.e.   
100. Bu noktada şöyle bir not düşülmesini elzem görüyoruz. Hatiboğlu’nun, “meczub” kelimesini kullanmış 
olması itibariyle Kör Ali Olayı’nı değerlendirişini onaylamasam da Hüseyin Cahid Yalçın’ın bir tespitini 
aktarmasından dolayı bu notu düşmeden geçmek istemedim. Mehmed Said Hatiboğlu, İslâmiyât 
dergisindeki “İrtica Nerede?” başlıklı makalesinde bu önemli noktayı şöyle belirtiyor: “Kör Ali 
meczubunun ön ayak olduğu bu hadiseyi Hüseyin Cahid [Yalçın] (1874-1957) beş ay kadar sonra 2 Mart 
1909 tarih ve 210 sayılı Tanin’de çıkan “Şeriat İsteriz!” başlıklı baş makalesinde ‘hâdîsât-ı irticâ’iyye’’nin 
başlangıcı olarak tespit edecektir.” İslâmiyât, cilt 10, sayı 2, Nisan-Haziran 2007, syf 11. 



	
  

	
  

56	
  

Hüseyin Cahid’in suçlamalarına karşı bir savunma olduğunu anlıyoruz.101 Artık sadece 

bir dönemi ifade etmekten ziyade, bir suçlama sıfatına dönüşen ‘irtica’ kavramı 

gazetelerin sütunlarında tartışmaların önemli bir silahı haline geliyor. Buna 

verebileceğimiz bir diğer örnek ise aslında son derece çarpıcı. Bu arada kelimenin 

kullanımını araştırırken okuduklarımız neticesinde, aslında 31 Mart Olayı’na ışık tutacak 

çok sayıda önemli ipucunun da görüleceğini belirtmekte fayda var. Hem bize bu fikri 

veren hem de ‘irtica’ kelimesinin dönem içerisinden kullanıldığını ve bizzat Derviş 

Vahdeti tarafından ‘eski rejimi’ ya da istibdat dönemine dönmek isteyenleri niteler 

şekilde kulllanıldığını gösteren ama bu kez tarihsel olarak İttihatçıların bulunduğu karşı 

bloku suçlamak için değil de, kendi tarihsel bloku içerisinde yer aldığını anladığımız ama 

bir o kadar da mektubu yazan şahsın hakkında ya da Vahdeti’nin bahsettiği bu birtakım 

şahıslar hakkında net bir bilgiye sahip olmadığımız için de şüphelendiğimiz ve İslami 

düşünce sistematiği içerisinde söylemin ve kavganın şekillenmesinden dolayı kendi siyasi 

blokunda olduğunu düşündüğümüz bir kanat ya da birileri için bir suçlama aracına dönen 

‘irtica’ kavramına dair önemli bir örneği de burada aktarmak istiyoruz. Volkan 

sütünlarında 31 Mart Olayı’na gelmeden çok ilginç bir izahatın neşrolunduğunu 

görüyoruz Derviş Vahdeti tarafından. “İttihâd-ı Muhammedî Cemiyeti’nin Hakîkati” 

başlıklı uzun bir yazı dizisi ile karşılaşıyoruz, 7-11 Mart 1909, yani 22-26 Şubat 1324 

günlerine dek uzanan. Uzun yazı dizisi boyunca, Derviş Vahdeti’nin kaleminden 

cemiyetin kuruluş hikâyesini, gazetesinin cemiyet ile kurduğu bağı ve cemiyet ile ilgili 

bir takım şüpheleri olduğunu ve bu şüpheler neticesinde içinde bulunduğu noktaları, 

cemiyetin ilginç bir biçimde kendi içerisinde bir fikir ayrılığından ziyade, bir nevi 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
101. Derviş Vahdeti, “İntibâh” Volkan, 3 Mart 1909/ 18 Şubat 1324, Volkan Gazetesi 11 Aralık 1908-20 
Nisan 1909 Tam ve Aynen Metin Neşri, Haz: M. Ertuğrul Düzdağ, İz Yayıncılık, 1992, İstanbul, syf 295. 
(Vurgular bize aittir. y.n.)  	
  	
  



	
  

	
  

57	
  

Vahdeti’nin şüphelendiği gizli kapaklı bir takım olayların döndüğüne dair kaanatlerini ve 

izahatlarını okuyoruz.102 Vahdeti’nin bu yazı dizisi içerisinde, Hazret-i Vecdi isimli 

birisinden gelen bir mektubu yayınlayarak, son derece enteresan bir yazı dizisi ile 

cemiyet içerisinde bulunan bir kanadın ‘irtica’cı olduklarını belirttiğine tanık oluyoruz. 

Bunlarla ilişkisini kestiğini anlattığı bu yazıda ise mektuba şöyle bir cevap veriyor Derviş 

Vahdeti: 

“Behey müfsid! Şu mektubunun ibtidâsındaki tarz-ı ifâdene göre, 
beyânnâme sizi dilhûn etmiş, endişelere, alehusûs şahsım ve cemiyet 
hakkında suizann-ı kavîye düşürmüş. Sittin sene. Size şahsımın 
kudsiyetinden mi bahsettim. İşte Volkan meydanda! Her gün günahkâr 
olduğumu yazmıyor muyum? Beyânnâmeden size ne, sen, elestü 
bi’rabbiküm, hitabında, belî, demişsin, ümmet-i Muhammed’den değilsin 
diyen var mı? Hepimiz müslümanız. Bu âlemi İslâmiyet bir kuvvettir ki, 
şu aralık pek sâkin görünüyordu. Cemiyetin, ama şimdiki bizim cemiyetin 
maksadı, o kuvvete bir cereyan vermekten ibaretti. Fakat senin istediğin 
tarzda değil, bizim siyâsetteki ictihâdımız vechile; senin maksadın ise 
irtica’dır ki, var sen kendine, bir âlet ara! Aşağıda “ulemâ-i kirâm ve 
ahâli-i İslâmiye şerî’at-i garrâ-yı Ahmediyenin tamamiyle icrâsı için 
mazbata tanzim ve temhîr etmekte oldukları halde neşr olunan 
beyânnamede cemiyetin haberi olmadığı ilân olunuyor” diyorsun. 
Cemiyetimizin o gibi bir mazbatadan haberi olmadığı halde şâyet bir 
vukuat olursa ve o vukuat da yine şayet dini menâfi’-i şahsiye te’mine âlet 
ittihaz edenlerin teşvikatıyle meydana getirilmek ihtimali de vârid-i hâtır 
olursa, maazallah bir de kıyam vuku’a gelirse ifnâ edilmiş bir çok 
vücudlar meyânında bizi de görerek zevk mi almak istiyordunuz! Öyle ya! 
Şerî’ati istemeyen senden başka kim vardır? Eğer sen, hakikaten şerî’ati 
isteyecek bir meziyeti hâiz olsaydın öyle heyecanlı bir zamanda bizi 
ahmak sanarak, teşvik ve teşci’e koyulmazdın. Biraz daha aşağıda 
Avrupalıları dikkatten dûr tutmayalım, dediğimize karşı şerî’at perdesi 
altında münâfık bir sıfatla bizi tenkid etmek istiyorsun. O, Avrupa kaydı, 
bir işarettir ki, her ferd-i âkılin anlaması lâzım gelir. Şerî’ati gayr-i 
müslimler bile ister diyorsun. Bu istemek iki türlüdür. Birisi ciddi, birisi 
de bir mes’ele çıkarmak niyetiyledir. Acaba biz şerî’at isteriz, diyerek, her 
ne sûretle olursa olsun, Meclis-i Mebusan’dan bir iki ‘Proudos’ istemeyiz 
derse, düşün bakalım, ne muamele yapacaksın! Sükûta mı dâvet 
edeceksin? Başka türlü mü yapacaksın! Yoksa şerî’ate karşı Proudosları, 
istemeyiz sözünü söyletmeğe mecbur edip de, hacâlete razı mı olacaksın? 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
102. Derviş Vahdeti, “İttihâd-ı Muhammedî Cemiyeti’nin Hakîkati” Volkan, 7-8-9-10-11 Mart 1909/22-23-
24-25-26 Şubat 1324, Volkan Gazetesi 11 Aralık 1908-20 Nisan 1909 Tam ve Aynen Metin Neşri, Haz: M. 
Ertuğrul Düzdağ, İz Yayıncılık, 1992, İstanbul, syf 315-335. 



	
  

	
  

58	
  

Şimdiye kadar şerî’ate söylenmemiş sözü, sen mi söyleteceksin? Yoksa 
kemâl-i denâetinle, birkaç zavallıyı, yine teşvik ederek, ne demek, 
Proudoslar, şerî’ati istemeyiz, demişler, eyvâh, din gitti, şerî’at bitti, 
diyerek birkaç kişiyi tepettirerek, ya birkaç yüz kişiyi boğaz boğaza 
getirerek veyahut bir milleti ayaklandırarak kan gövdeyi götürdüğünü 
görmek mi istiyorsun? Düşün ey beyinsiz! Düşün ki, böyle olursa Avrupa 
nazar-ı dikkate alınır mı alınmaz mı? 
İşte bizim Avrupa’yı nazar-ı dikkatten dûr tutmayalım dediğimiz cümlenin 
tâhtındaki mâna budur.  
 
Sen ise bu cihete asla yaklaşmıyarak, şerî’at-i Ahmediye ahkâm-ı celilesi 
dairesinde hareket edersek, Avrupalıları hayran edeceğimizi yazıyorsun.  
 
Gözlerin kör mü? Volkan’ın maksadı, hep bu değil mi? Şerî’atin bütün 
ahkâmı icrâ olunsun diye feryad etmiyor mu? Yapılacak kavânîn şer’-i 
şerîfe muvafık olsun demiyor mu? Volkan’la senin arandaki fark, Volkan 
nefs-i emmâmereye kapılarak acele ile hareketi muhâtaradan sâlim 
görmüyor, tedrîci tervic ediyor. Zira hüsn-i niyyet bunu icab ediyor.  
 
Sen ise ya nefs-i emmâmerene tâbi’ olarak, muhâtara görmüyorsun, yahut 
dehşetli bir mürteci’sin. Zira ifadelerinden böyle anlaşılıyor. Velhâsıl şu 
mektubunuz serâpâ hile ve fesâddan, açıktan açığa bir fikr-i irticâ’dan 
başka bir şeye haml olunamaz. Zira biz İran müctehidlerinin Şuman’da 
münzevîyâne geçirdikleri bir hayatı nazar-ı dikkate alarak –zaten bizce 
makbul olmayan- ictihâdlarının butlanından bahsetmişken ve Şah-i 
bedhâhın da zulm ü i’tisâfından şikâyet eylemişken, ahrâr-i İraniyeye 
sitâyişler yağdırırken, sen, müctehidleri ve Şâh-ı dûzah-câhı takdir 
ediyorsun, şühedâ-i hürriyete ‘tenkil’ ve ‘dinsiz’ diyorsun. O tâbir-i 
riyâkârânenle Osmanlı mücâhidlerini de hempâye tutmak istediği işrâb 
ediyorsun. Hele şu meseleyi fetvâhâneden sormağa katlanınız, diyorsun ki, 
şu hamâkatine karşı insan ne diyeceğini şaşıracağı geliyor. 
 
Bizim mugâyir-i şer’-i şerîf bir şey neşrettiğimizi görmüşsen fetvâhâneye, 
sen koş! İstersen îdamımıza bir de fetvâ istihsal et! Bizim her yazdığımız 
kelimelerin meşrû’ olmasını iltizâm edenlerden olduğumuzu, Vecdî’den 
başka bir ferd tasavvur etmeyiz ki tasdik etmesin. 
 
Mesele olur ki, zuhûl vâki olur, ihtar olunursa hemen tashihine 
müheyyâyız. Biz lâyuhtî olduğumuzu iddia etmedik ki, vâki olacak 
ihtârâta karşı temerrüd edelim. 
 
Fakat İran müctehidleriyle Şah ve ahrâr-ı İraniye hakkında yazdığımız 
makale elbette İstanbul ulemâsından bir kaçının olsun nazarlarına 
çarpmıştır. Bir hatamız olsaydı, elbette müşârünileyhim hazerâtı dakika 
fevt etmeden reddiyeler yazarlardı. İşte Tanin’in ‘Şerî’at İsteriz!’ makalesi 
meydanda. Mugâyir-i şer’-i şerîf olduğu için kaç günden beridir ulemâ-i 



	
  

	
  

59	
  

kirâm tarafından Volkan vâsıtasıyle neler yazılmadı ve daha neler 
yazılmayacaktır. Ya millet-i Osmaniyenin şehid-i hürriyet diye takdis 
ettiği Midhat Paşa merhuma, ‘Midhat’ diye tahkir edişine ne diyelim. Ey 
mürteci’! Volkan iğfal edilemez. İşte oynamak istediğiniz oyunları enzâr-
ı âmmeye arz ettim. Artık buralarda dikiş tutamazsınız! 
 
Tahdîsen li’n-ni’am. Söylerim ki, bir aydan beridir, hem sizinle 
pençeleştim, bütün makâsıd-ı mefsedetkârânenizi tadkik ettim. Ve sizden 
de ayrılmak ve İttihâd-ı Muhammedî nâm-ı celîlini taşıyan istikbâlde hem 
millet-i Osmaniyenin, hem de bütün âlem-i İslamiyet’in selâmetine bâis 
olacak olan cemiyet-i mukaddeseyi O Hâşimi ve Kureyşî, sizin gibi 
hâdim-i insaniyet olanların pis, murdâr ellerinden alarak, hâdim-i 
İslamiyet olanların nezih, nazif olan yed-i emânetlerine teslîm etmiştir. 
(…). 103   
  

 
‘İRTİCA’NIN YIKINTILARI VE BİR POLİTİK SİLAH OLARAK ‘İRTİCA’ 

Derviş Vahdeti’nin bu cevap veren uzun alıntısından sonra ulaştığımız en önemli 

nokta ‘irtica’ kavramının o dönem için son derece yaygın bir biçimde istibdadı, hatta ve 

hatta İslam tarihi içine bir parantez açarak, Meşrutiyet’ten Dört Halife devrine kadar 

uzanan bir devri nitelediği ve bütün bu tarihsel parantezin istibdat sıfatı ile son derece 

menfi bir anlamda kullanıldığıdır. Gördüğümüz üzere kavramın 31 Mart Olayı’ndan 

hemen önce, hem içeriden hem de dışarıdan politik ve fikirsel mücadele içinde oldukları 

çevrelere karşı Osmanlı basınındaki taraflarca son derece etkin bir silah ve muhalefeti 

ötekileştirme aracı olarak104 -hatta daha sonra bizzat bundan muzdarip olacak olan Derviş 

Vahdeti tarafından bile- kullanıldığı da çok net görülüyor. Aslında Volkan sütunları 

dikkatli okunduğunda, Derviş Vahdeti’nin bu ‘irtica’ suçlamalarından dolayı artık bir 

noktadan sonra savunmaya geçtiğini ve şeriat kavramı ile tartışmaların birlikte 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
103. Derviş Vahdeti, “İttihâd-ı Muhammedî Cemiyeti’nin Hakîkati” Volkan, 8-9-10 Mart 1909/ 23-24-25 
Şubat 1324, Volkan Gazetesi 11 Aralık 1908-20 Nisan 1909 Tam ve Aynen Metin Neşri, Haz: M. Ertuğrul 
Düzdağ, İz Yayıncılık, 1992, İstanbul, syf 324-330. (Vurgular bize aittir. y.n.) 
104. “II. Meşrutiyet’in ilk yıllarında herkes her beğenmediği hareketi irticayla damgalama hürriyetini(!) bol 
bol kullanmıştır.” Mehmed Said Hatiboğlu, “İrtica Nerede?” İslâmiyât, cilt 10, sayı 2, Nisan-Haziran 2007, 
syf 13.  	
  



	
  

	
  

60	
  

yürüdüğünü ve şeriat talebinin bir şekilde ‘eski rejimi’ geri çağırmak şeklinde 

anlamlandırıldığını ve buna karşı Derviş Vahdeti’nin “Şeriat İsteriz” şeklinde sesini bulan 

taleplerin ‘irtica’ adı altında adlandırılmasına direnmeye çalıştığını görüyoruz. Bir nevi 

dönemin ‘irtica’ tartışmalarını bize gösteren bu ‘irtica’ kavramını politik bir silah ve 

siyasi söylemde bir çatışma aracı olarak kullanma biçiminin 31 Mart Olayı sonrasında 

artık kesin bir biçimde İslami düşünüş içinde olan İslamcı geleneği nitelendirmeye 

başladığını ve gitgide bir anlam değişikliğine uğrayarak her dönemin egemen söylemi 

neticesinde kapsamını genişlettiğini de görebiliriz. O halde, yukarıda D. Mehmet 

Doğan’ın sorduğu ve cevabını verdiği sorunun; yani neden sadece ‘irtica’kavramının 

sözlükteki karşılığı olan ‘terakki’ karşıtlığının kullanılmadığını ve İslami jargondan 

alınan ‘irtica’ kavramının 31 Mart Olayı’nı yapanlar için kullanıldığı sorusunun cevabını 

daha net anlıyoruz. İttihatçılar, hem dini nitelikli olduğunu söyledikleri bir ayaklanmayı 

dini bir söylemin içinden evrilerek gündelik tartışmalara giren bir kelime ile 

adlandırmanın daha etkili olduğunu gördüler, hem de bir tarihsel bloku kendi silahı ile 

vurarak karşı taraf üzerinde de psikolojik bir tahakküm kurmayı başarmış oldular. Ayrıca 

İttihatçılar, zaten İslamcıların yaşanan tarihsel devlet krizine sundukları reçeteleri bir 

‘terakki’ nüvesi olarak görmüyorlardı; bunun içinde, kendilerini tüketmeden ya da onlarla 

bu konuda zihinsel bir entelektüel tartışmaya girmeden, onları siyaseten ve tarihen 

mahkûm etme yolunu seçtiler. Bizim bir nevi modernlikler savaşı olarak gördüğümüz bu 

süreç içerisinde, aslında İslamcıların modern olduğu görüşünün, Batılılaşan bir zihniyet 

için herhangi bir kıymeti harbiye taşımadığıdır.  

 



	
  

	
  

61	
  

Bu kolaycı bir yaklaşım olarak görülebilir, zira ‘irtica’ kavramının siyasi bir 

söylem olarak kullanıldığı ortada ve önemle belirtilmesi gereken husus da, kavramın 

kesinlikle bir kültürel ve sosyal gerçekliğe tekabül etmiyor oluşudur. ‘İrtica’ kavramı asla 

iktidardan münezzeh değildir, bundan dolayı ‘irtica’ kavramını asla iktidardan ayrı 

düşünemeyiz. Kavram politiktir. Dönemseldir. Tarihin ilerlediği görüşü üzerinden 

kendisini inşa eder ve kurgusunu bu ‘ilerleme’deki iktidarın gücünden alır. ‘İrtica’ 

iktidarın dilidir. Benjamin’in tarih meleği neden geriye bakar?105 İlerlemenin fırtınasında,  

iktidarın gerisinde bıraktığı yıkıntıları ve harabeleri görmek içindir. Melek irticanın 

yıkıntılarına bakar. Melek tarihin mahkûmlarına bakar. Melek irticaya bakar. Buna 

benzer bir okumayı medreseler üzerinden yapan Serdar Şengül şöyle söyler: 

“Walter Benjamin’in kullandığı anlamda medreselerin ‘yıkıntılarını’ (ruin) takip ederek 
modernliğin ‘inşa’ sürecine bakmak düşünce dünyamızın kimi sancılarını, çelişkilerini ve 
yoksunluklarını anlamak açısından oldukça faydalı olacaktır. Her şeyden önce hem 
zihinsel kategorilerimizi (…) ‘ileri-geri’ gibi kavramsal çiftlerin cenderesinden 
kurtaracak hem de tarihe mekanik bir ilerleme anlayışı çerçevesinden bakmamızı 
engelleyerek daha eleştirel ve güç merkezli olmayan düşünce geleneklerinin ve tarih 
anlayışının gelişmesine katkı sunacaktır.”106  
 
Serdar Şengül’ün yukarıda belirttiği düşünce dünyamızın sancılarını, çelişkilerini ve 

yoksunluklarını genel bir çerçeve içinde ‘irtica’ kavramına yönelterek baktığımızda da 

aynen görüyoruz. Bu çelişkiler ve yoksunluklara bu bağlamda en büyük örneklerden biri 

ise Vahdeti’nin dilinde kendine yer bulan ‘irtica’dır. Tarihin madunları dilsizdirler. 

İmparatorluğun çöküşü sırasında devamlı suçlanan İslamcılar dilsizdirler ve bu 

dilsizlikleri iktidarın dilini ödünç almakla diner. Modernleşme sorunsalının yaşandığı, 

daha doğrusu yukarıdan şiddetli bir Batılılaşma ile karşı karşıya kalan geniş kitleler ve 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
105. Walter Benjamin, “Tarih Kavramı Üzerine”, Son Bakışta Aşk, Walter Benjamin’den Seçme Yazılar, 
Metis Seçkileri, Haz: Nurdan Gürbilek, Beşinci Basım, Kasım 2008, Metis Yayınları, syf 43-44.   
106. Serdar Şengül, “Medreseden Okula Osmanlı-Cumhuriyet Modernleşmesi,” Modern Türkiye’de Siyasi 
Düşünce Dönemler ve Zihniyetler, Cilt 9, 1. Baskı, 2009, İletişim Yayınları, İstanbul, syf 648.  



	
  

	
  

62	
  

İslamcı entelektüeller bu sorunsalın karşısında elbette farklı tepkiler üretecek, onunla 

başa çıkma yollarını arayacaklardır. Dönemin zihinsel yapısı içerisinde İslamcıların 

devlet odaklı bir düşünüş içerisinde olduklarını söylemek de yanlış olmaz. ‘Devleti nasıl 

kurtarabiliriz’ sorunsalı üzerine İslamcıların da kafa yorduklarını ve Yusuf Akçura’nın 

meşhur Üç Tarz-ı Siyaset’inde belirttiği gibi, İslamcılığın da Osmanlıcılık ve 

Türkçülük’ün yanı sıra bir reçete sunduğu, yer yer bu reçetelerin birbiriyle olan iç içe 

geçişlerini ve paradokslarını da biliyoruz. Bu bağlamda İmparatorluk’un çöküş sürecine 

dek İslamcıların da ‘Devleti nasıl kurtarabiliriz?’ sorunsalı çerçevesinde düşünce üretmiş 

olduklarını söylemek yanlış olmaz. Böyle baktığımıza da, devlet eksenli bir İslamcılığın 

yer yer devletin ve bu bağlamda da iktidarın söylemini kullanacaklarını, onun dilini 

ödünç alacağını ya da onu yeniden üreteceklerini söylemek de yanlış olmaz. Bu minvalde 

baktığımızda, Vahdeti’nin ya da diğer İslamcıların kavramı kullandığı zeminin farklı 

olduğu gerçeği bir tarafa, onlar da elbette iktidarın dilini kullanmaktan münezzeh 

değildirler. Bu açıklama bizim açımızdan çok tatmin edici olmasa bile, en azından bize 

kavramın ‘iktidar’ odaklı olduğu gerçeğinin bir bakıma daha anlaşılır olabileceğini 

gösteriyor. Bu noktada bir başka örnek vererek de bu durumu başka bir açıdan 

görebiliriz. ‘İrtica’ kavramı iktidardan ayrı düşünülemez demiştik. Osmanlı’dan 

Cumhuriyet’e geçişte ve daha sonra erken Cumhuriyet döneminde, muhalefeti ve 

toplumsal tepkileri bizzat “irtica” kavramı içerisinde değerlendiren Kemalist devrimin 

lideri olan Mustafa Kemal’in bile zamanında İttihatçılara içeriden eleştiri getirip, bir 

uyarı yapmak istediği zaman, aleyhinde tavır aldığı kişilerin kendisine “mürteci” 

dediklerini söyler: 

“Y. Hikmet Bayur’un (1891-1980) Türk İnkılabı Tarihi’nde de bahsettiği 
üzere Mustafa Kemal, II. Meşrutiyet’in ilanını gerçekleştiren İttihadçıların 



	
  

	
  

63	
  

her şeye karışmalarının memleketi felakete sürükleyeceğini görmüş ve 
tutulması icab eden yolu, İttihâd ve Terakkî’nin Eylül 1909’da Selanik’te 
toplanan ikinci kongresinde şu beş maddede özetlemiştir: 

1. İttihâd ve Terakkî cemiyeti her meşruti memlekette olduğu gibi 
siyasi parti hâline gelmelidir. 

2. Ordu tamamen siyasetten el çekmelidir. 
3. Masonlukla alakasını kesmelidir. 
4. Cemiyette eşitlik sağlanmalı, 
5. Hükümet işleriyle din işleri ayrılmalıdır. 

Bunlar yapıldığı takdirde Meşrutiyet’i irticaa karşı korumak mümkün 
olacaktır.  
Mustafa Kemal 1912’de Trablus’da Derne kuvvetleri kumandanı Erkân-ı 
Harbiye Binbaşısı iken bir dostuna yazdığı mektubda yukarıkî 
teşebbüsünden bahsetmekte ve şöyle demektedir: 
Askerlerin siyasetle iştigalden men’i için madde-i kanuniyye yapmışlar. 
Ben iki sene evevel [1909’da] hasbettesadüf bulunduğum bir kongrede 
‘Askerleri bırakınız.’ dediğim için mürteci oldum, idama mahkûm 
edildim.’”107  

   
Mustafa Kemal’in de ‘irtica’ kavramından nasibini aldığını gördüğümüzde herhalde 

kavramın iktidar ile olan ilişkisini daha iyi görebiliriz. Nitekim o dönemde Mustafa 

Kemal’in bu maddeleri hangi zeminde sunduğu konusu ve dönemin siyasi atmosferi bir 

yana kendisinin o zaman iktidar konumunda olmadığından dolayı, cemiyet içerisinde 

yaşadığı bu hadise, bize tersten kavramın iktidar ile olan ilişkisini de gösterir aslında. 

Hareket Ordusu’nda görev yapmış bir albay olarak bizzat Mustafa Kemal’in böyle bir 

suçlama ile karşı karşıya kalabildiğini ve bu suçlamadan yakındığını görmemiz, aslında 

kavramın iktidar ile olan ilişkisini, politik oluşunu ve bizzat o dönem de İttihatçıların 

kendi içlerinde herhangi bir eleştiri veya uyarıyı tıpkı Vahdeti’nin yaptığı gibi 

‘mürtecilik’ ile suçlayabildiklerini görebiliriz; her ne kadar İtithatçıların kullandığı 

bağlam ile Vahdeti’nin kullandığı bağlam hem paralel hem de paradoksal görünse de... 

Aynı zamanda, tartışmaya laiklik ve laikliğin algılanış ekseni üzerinden de bakılabilir. 

Fakat bu tezin konusu da zaten ‘gericilik’ denilen mevhumun ya da laikliğin teorik 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
107. Yusuf Hikmet Bayur’dan ve İbnülemin’in Son Sadrazamlar’ından aktaran Mehmed Said Hatiboğlu, 
“İrtica Nerede?” İslâmiyât, cilt 10, sayı 2, Nisan-Haziran 2007, syf 14-15. (Vurgular bize aittir. y.n.)  



	
  

	
  

64	
  

tartışmasını yapmak değil. 31 Mart Olayı kapsamında, erken Cumhuriyet dönemi 

edebiyatının 31 Mart Olayı’nı görürken ‘ileri-geri’ dikotomisi içerisinde şekillenen 

zihinsel yapısını daha iyi anlamak ve buradan türeyen ‘irtica’ ya da ‘gerici’ kavramına 

genel bir bakış olduğu için bu noktada tartışmayı daha fazla uzatmıyorum. Nitekim 

Cumhuriyet dönemine gelmeden onu kuracak entelektüel elitin içinde yetiştiği dönemde 

de kavramın oluşumunu kullanılışının seyri üzerinden incelemeye çalıştık; lakin önemli 

olan bir nokta da, Cumhuriyet’in şekillenmesi sırasında ‘irtica’ tartışmalarının nasıl bir 

şekilde sonuçlandığıdır. Kavramın bir politik araç olarak kullanılıyor olduğu gerçeği, 

kavramın bir iktidar dilini hâkim kıldığını bize çok net gösterir demiştik.  Tıpkı 31 Mart 

Olayı’nın arifesinde, ilk olarak Meşrutiyet öncesi dönemi ve istibdat adı verilen tarihsel 

dilimi nitelemek için İslami jargonda kendisine yer bulan ve istibdat ile eşleştirilen 

‘irtica’ kavramı, nasıl Hareket Ordusu kente girdikten sonra, kesin bir biçimde Hareket 

Ordusu’nun kente girişinden hemen önceki tarihi de nitelemek ve bizzat kendisini 31 

Mart Olayı’ndan uzak tutan söylemlerine rağmen, kimi önde gelen İslamcıları ve ulemayı 

nitelemek için kullanıldıysa; aynı istibdat haresi Cumhuriyet’in şafağında da bizzat 

Mustafa Kemal tarafından Osmanlı İmparatorluğu’nu ve Hilafeti nitelemek için 

bütünüyle Saltanat ve saltanat öncesini ifade etmek ve bu doğrultuda siyasi bir angajmana 

sahip olanları nitelemek için zihinsel altyapının oluşturulmasında da kullanılır. Mustafa 

Kemal’e kulak verdiğimizde de daha sonra sürecek olan ‘irtica’ tartışmalarının nasıl bir 

zemin içerisinde seyredeceğini tahmin edebiliriz:   

“ (…) Üç buçuk dört sene evveline kadar, berhayat olan Osmanlı 
hükümdarları da aynı şeyi yapmışlar, aynı hüd’alardan da istifade 
etmişlerdir. Osmanlı tarihinden bu hususta uzun misâller iradına lüzum 
yok, son Osmanlı hükümdarı Vahdettin’in harekâtı gözünüzün önündedir. 
Onun emriyledir ki, bile bile ölüm götürülen milleti kurtarmak isteyenler 
âsi ilân edildi. Onun emriyle millet ve vatanı kurtarmak için kan döken 



	
  

	
  

65	
  

aziz ordumuzun bâğiler sürüsü olduğuna dair fetvalar veren ulema 
kıyafetli kimseler çıktı. Onlar bu fetvaları tayyarecileriyle ordumuzun 
içine atıyorlardı. İşte bu noktada suali soran arkadaşımıza yerden göğ 
kadar hak veririm. Ulema içinde böyle hainleri himaye, şenî’ hareketlerini, 
şer’a tatbik, din kisvesi ve şeriat sözleriyle milleti idlâl eden ve iğfal eden 
âlimlerin –onlar için bu tabileri kullanmak istemem- böyle şerre âlet olan 
insanların yüzündendir ki, dört halifeden sonra din daima vasıta-ı siyaset, 
vasıta-ı menfaat, vasıta-ı istibdat yapıldı. Bu hal Osmanlı tarihinde böyle 
idi. Abbasiler, Emeviler zamanıında böyle idi. Fakat şurayı enzâr-ı 
tefekkürünüze arz ederim ki, böyle âdi ve sefil hiylelerle hükümdarlık 
yapan halifeler ve onlara dini âlet yapmaya tenezzül eden sahte ve imansız 
âlimler tarihte daima rezil olmuşlar, terzil edilmişler ve daima cezalarını 
görmüşlerdir. Hulefa-yı Abbasiye’nin sonuncusu biliyorsunuz ki, bir Türk 
tarafından parçalanmıştı. Dini kendi ihtiraslarına âlet yapan hükümdarlar 
ve onlara âlet olan hoca namlı hainler hep bı akibete duçar olmuşlardır. 
Böyle yapan hulefa ve ulemanın arzularına muvaffak olamadıklarını tarih 
bize lâ-yetenahi misâllerle izah ve ispat etmektedir. Ancak bu milletin ne 
öyle hükümdarlar, ne öyle âlimler görmeğe tahammülü ve imkânı yoktur. 
Artık kimse öyle hoca kıyafetli sahte âlimlerin tezvirine ehemmiyet 
verecek değildir. En cahil olanlar bile o adam gibi adamların mahiyetini 
pekâlâ anlamaktadır. Fakat bu hususta tam bir emniyet sahibi 
olmaklığımız için bu intibahı, bu teyakkuzu, onlara karşı bu nefreti, hâlâs-ı 
hakikî anına kadar bütün kuvvetiyle hattâ mütezayıt bir azimle muhafaza 
ve idame etmeliyiz. Eğer onlara karşı benim şahsımdan bir şey anlamak 
isterseniz, derim ki, ben şahsen onların düşmanıyım. Onların menfi 
istikamette atacakları bir hatve, yalnız benim şahsi imanıma değil, yalnız 
benim gayeme değil, o adım benim milletimin hayatiyle alâkadar, o adım 
milletimin hayatına karşı bir kasıd, o adım milletimin kalbine havale 
edilmiş zehirli bir hançerdir. Benim ve benimle hemfikir arkadaşların 
yapacağı şey mutlaka ve mutlaka o adımı atanı tepelemektir. Şüphe yok ki 
arkadaşlar, millet birçok fedakârlık, birçok kan bahasına, en nihayet elde 
ettiği umde-i hayatiyesine kimseyi tecavüz ettirmiyecektir. Bugünkü 
hükümetin, Meclis’in, kanunların, Teşkilat-ı Esasiye’nin mahiyet ve 
hikmeti hep bundan ibarettir. Sizlere bunun da fevkinde bir söz 
söyliyeyim. Farzımuhal, eğer bunu temin edecek kanunlar olmasa, öyle 
menfi adımlar atanlar karşısında herkes çekilse ve ben kendi başıma yalnız 
kalsam, yine tepeler ve yine öldürürüm.”108   
  
 
 
 
 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
108. Mustafa Kemal, “Mustafa Kemal Paşa’nın Konya Gençleriyle Konuşması”, Hâkimiyeti Milliye, 26 Mart 
1923; Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri, II (1906-38), 2.bs., Ankara, TİTE Yay., 1959, s. 137-46, aktaran 
İsmail Kara, Cumhuriyet Türkiyesi’nde Bir Mesele Olarak İslâm, 3. Baskı, Mart 2009, dergâh yayınları, 
İstanbul, syf 45-46.     



	
  

	
  

66	
  

‘İRTİCA’NIN HARESİ GENİŞLİYOR 
 

Bütün Cumhuriyet öncesini zihinsel olarak içeren bu ‘istibdat’ haresi artık gitgide 

sınırlarını genişletmiş ve bütünüyle Osmanlı tarihini de içine almıştır. Nitekim 

Cumhuriyet tarihi boyunca da, kavram yerini ‘irtica’ya bırakacak ve anlam dönüşümü 

neredeyse tüm muhalefeti kapsayacaktır. Cumhuriyet’i bir milat olarak kabul ettiğimizde 

de Kemalist elitin devrim süreci boyunca ‘irtica’ ile mücadele içinde olduklarını bize 

anlatan Kemalist tarih anlayışı, aslında zihinsel yapısının esaslarını yukarıda bize verir. 

Lakin ‘irtica’ kavramı her zaman tanımlandığı gibi bırakılmamıştır; sadece Osmanlı 

dönemini niteleyen bir politik araç olmanın yanı sıra, kapsamını genişletecek ve 

Cumhuriyet’in yukarıdan aşağıya sürdürdüğü devrim projesinin bir anti-tezi olarak 

yürütülmek istenen projenin hangi yollardan geçmemesi gerektiğini ima eden bir 

kavrama dönüşecektir. Bir süre sonra, tüm muhalif unsurların ‘işbirliği’ yaptığı bir 

hayalete dönüşecek ve devamlı ‘hortlaması’ üzerinden sürekli teyakkuz halinde bir siyasi 

duruşun temel kaynağı olacaktır. Yukarıda ‘irtica’ kavramının nasıl olur da, 31 Mart 

Olayı sırasında ve sonrasında, hem kendilerine hem de bütün bir İslami düşünüş 

sistemine karşı yöneltilen bir suçlamaya ve tahakküm aracına döndüğünü sormuştuk. Bu 

soruyu, Cumhuriyet dönemini içine katarak sorucak olursak da, kavramın nasıl tüm 

Cumhuriyet öncesini niteleyecek şekilde tüm muhalif unsurların üzerine düşen bir hayalet 

haline dönüştüğünü sorarak sorumuzu genişletelim.  

 

‘İRTİCA’YA DİRENİŞ 

Yukarıda bu konuda epey kafa yorduğunu söylediğimiz Peyami Safa’nın 

Cumhuriyet içerisinde muhafazakâr Kemalizm denen bir düşünce sistematiğinin önde 



	
  

	
  

67	
  

gelen isimlerinden109 biri olarak, ‘irtica’ kavramını doğu-batı sorunsalı içerisinde 

düşünmeye çalıştığını biliyoruz. Bu bağlamda, Peyami Safa’nın ‘irtica’ ile ilgili 

tanımlamasına bakmanın önemli olacağı kanaatindeyim. Peyami Safa, kavramın Batılı 

anlamdaki tanımlamalarını verir ve bu tanımlamalardaki ‘reakt’ kökünden hareket 

ederek, daha sonra Türkçede ‘tepkisellik’ anlamını verecek olan daha soğukkanlı bir 

tanımlama yapar:  

“ (…) ‘Tesire karşı, amele karşı,’ manasına gelir. Türkçede ‘aksülamel’, 
‘aksi tesir’, ‘tepki’ ve sosyal planda ‘irticâ’, ‘gericilik’ kelimeleriyle 
karşılanmaktadır. Umumi manası geriye doğru harekettir. (…) 
Umumiyetle ‘aksiyona karşı aksiyon’ manasına gelen bu kelimenin sosyal 
hadiselere tatbikinde bazı isabetsizlikler göze çarpmıştır. Çünkü irticâ 
mevcut halin evvelkine dönmeyi istemekse, zaman bakımından gericilik 
manasına gelir, fakat mahiyet bakımından ilerilik de ifade edebilir. 
Cumhuriyetten sonra mutlakiyet idaresi gelse, cumhuriyete dönmeyi 
isteyen bir hareket, zaman bakımından geriye, mahiyet bakımından ileriye 
bir hareket olur. Spencer bu hareketlere ‘re-reaction’ adını vermiştir. 
(İrticâa karşı irticâ). (…) Her memlekette kendini unutma ve kendini 
kaybetme tehlikesini önlemeye çalışan bir muhafazakârlık cereyanı vardır. 
(…) Muhafazakârlık tarihçi ve gelenekçidir. Bugünü dune bağlayan 
zengin tecrübe ve kültür mirasının bekçisidir (…) Muhafazakârlık eskiyi 
muhafaza eder, fakat yeniyi tepmez; teptiği zaman ‘irticâ’ olur. (…) 
Ölçüsüz bir muhafazakârlık olan irticâ, aynı nisbette ölçüsüz inkılap 
hareketlerinin cevabıdır. (…) Muhafazakârlık ve irticâ aynı şey olmadığı 
gibi, irticâ ve yobazlık da aynı şey değildir. Mürteci, bugünkünden evvelki 
hali iâde etmek isteyen samimi bir gerilik taraftarıdır. (…) Her türlü 
değişmeye karşı haksız, fakat samimi düşmandır. Tarihe ve geleneğe aşk 
derecesinde bağlıdır. Onu hatalı bulabiliriz, fakat sahtekârlığına 
hükmedemeyiz. Yobaz samimi değildir. Evvela hortlamasını ister 
göründüğü geçmişin, tarihin, din ve milliyetçilik esaslarının ne olduğunu 
bilmez. Bilmeğe de lüzum görmez. Çünkü onun gayesi, muhafazakârlar 
gibi geçmişe ait değerleri muhafaza etmek veya mürteciler gibi evvelki 
hali iade etmek değildir. Muhafazakârlık ve irticâ temayüllerini istismar 
ederek kargaşalık çıkarmak, rakiplerini ezmek, geçeci bir nüfuzla bazı 
dünya nimetlerini elde etmektir. Osmanlı tarihindeki irticâ hareketlerinin 
hepsi birer yobazlık hareketidir. Hiç biri dinin otoritesini temin için değil, 
bu bahaneyle makam ve servet yağma etmek içindir. Dindar görünen 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
109. Bu konuda daha fazla bilgi için Nazım İrem, “Turkish Conservative Modernism: Birth of a Nationalist 
Quest for Cultural Renewal,” Middle Eastern Studies, Vol 34, 2002; Nazım İrem, “Kemalist modernizm ve 
Türk gelenekçi-muhafazakârlığının kökenleri”, Toplum ve Bilim, Sayı 74; ayrıca Nazım İrem, 
“Muhafazakâr modernlik, ‘Diğer Batı’ ve Türkiye’de Bergsonculuk”, Toplum ve Bilim, Sayı 82. 



	
  

	
  

68	
  

yobaz, dinin yasak ettiği bütün suçları, vicdan azabı ve günaha girme 
korkusu duymadan işler (…) Yobaz bilgisiz ve haristir; yobaz münakaşa 
etmez, söver (…)”110  

 
Peyami Safa’nın kafası karışık gibi görünse de, aslında dönemi boyunca tanıklık ettiği 

‘irtica’ tartışmaları içinde, en azından zamansal algısını baş aşağı edecek bir eleştiri ile 

kavrama karşı çıkmaya çalıştığı yadsınamaz. Döneminin en önemli entelektüel 

tanıklığına sahip biri olarak, kavramın yarattığı sıkıntının da demokratikleşme sorunsalı 

üzerinden düşünülüp bir yere oturtulması için çaba harcadığı asla inkâr edilemez. Peyami 

Safa, 31 Mart Olayı’nı büyük çapta bir ‘irtica’ hareketi olarak görür111 ama en azından 

‘irtica’ tanımını farklı bir yere oturtmaya, hatta içinde bulunduğu zihinsel ve entelektüel 

sıkışıklık yüzünden Cumhuriyet ile ‘irtica’ kavramı arasında sıkışanları kurtarmaya 

çalışır. Hatta, ‘irtica’yı ölçüsüz bir tepkisellik, bir cevap olarak görürken, bunun aynı 

nisbette ölçüsüz olan bir inkılap hareketine karşı yapıldığı notunu da düşer.112 Lakin 

Cumhuriyet’in gölgesi onun düşünsel aurasına da düşer. Bir ‘yobazlık’ tanımında da 

bulunur ve bir nevi manevra alanı yaratarak, kendisine Cumhuriyet’in anaakım ‘irtica’ ve 

‘mürteci’ tanımlamalarını o da ‘yobazlık’a yükler. Böylece bir sıkışmışlıktan kendisini 

kurtarmaya çalışır. Peyami Safa, Türkiye’deki ‘irtica’ tartışmalarının içinde bulunduğu 

durumun vahametinin farkındadır. O kadar bu durumdan muzdariptir ki bu sıkışıklıktan 

düşünce dünyasına bir yol işareti bulabilmek için neredeyse bütün entelektüel çabasını 

vakfeder. Bazı aydınların, Batı medeniyeti üzerine bir tenkit dahi getirmeden, ondan tam 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
110. Peyami Safa, Din İnkılâp İrtica, Üçüncü Baskı, 1978, Ötüken Neşriyat, İstanbul, syf 178-182 
111. A.g.e. syf 216: Peyami Safa, 31 Mart Olayı’nın irtica olduğunu dolaylı bir biçimde şu ifadelerle kabul 
etmektedir: “Yarım asır evvel 31 Mart ihtilâlini yumurta halinde ezmiş bir memlekette irticaın horladığını 
veya hortlayacağını iddia etmek onu kışkırtmaya boş yere çalışmak olur.”; A.g.e.. syf 188, “Yıllardan beri 
tekrarladıklari bu iddia hiçbir gün, hiçbir şekilde isbat edilmiş değildir. Münferit vak’alar toplu bir 
hareketin delili olamaz. Kaldı ki bu vak’aların bir kısmı uydurmadır. Şişirilenleri de vardır. Hepsi doğru da 
olsa, elli seneden beri Türkiye’de 31 Mart ölçüsünde bir ihtilâl hareketi olmadığı hakikatini ortadan 
kaldırmaz.”  
112. A.g.e. syf 180.   



	
  

	
  

69	
  

anlamıyla habersiz olduklarını ileri sürerken, Türk aydınlarının Batı medeniyetini bu 

ölçüde sorunsallaştırmadan kabullerinin ‘irtica’yı kışkırttığını belirtir.113 Buna dayanarak 

güzel bir tespitte bulunur: Bizde devam edegelen “inkılâp-irtica” tartışmaları çok “geri 

safhadadır” ve bu yüzden de “ilimden ziyade polisin işi olmaktadır”114 diyerek, 

demokratikleşme tarihini felç eden bu cendereyi gözler önüne serer. 

 

Cumhuriyet projesini kabul eden ama bu kabulü ölçüsünde de ondan rahatsızlık 

duyan Peyami Safa, ‘irtica’, ‘gericilik’, ‘laiklik’, ‘ilericilik’ gibi kavramları içkin bir 

biçimde kullansa da kendisi tanımlamalar yaparak, bir sorunsalın tam tersine, birbirini 

besleyen kanallarını görür. İçinde bulunduğu dönemin ‘yobazlar’ını iki koldan 

tanımlayarak devrim sürecine de, aynı ölçüde buna gelen tepkilere de mesafeli durur; 

lakin ortada ‘irtica’ denilen sorunun olduğu iddiasının varlığından rahatsız olarak bir ara 

yol bulmaya çalışır. Ama ortada olan çok önemli bir nokta vardır; o da, egemen söylemin 

tanımladığı anlamda bir ‘irtica’ tanımına bütün gücüyle Peyami Safa’nın direnmeye 

çalıştığıdır. Bunun yanı sıra, belirtmemiz gereken bir diğer husus ise bu ‘irtica’ 

tartışmalarının üzerine Peyami Safa’nın bıraktığı yerden sonra pek da yeni bir sözün 

söylenmediği ve -Giriş bölümünde tartıştığımız entelektüellerin yansıttığı ölçüde 

baktığımızı belirtmeliyiz- bu sıkışıklığın çok da aşılamadığı gerçeğinin ortada durmakta 

olduğudur. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
113. Peyami Safa, Doğu-Batı Sentezi, 1963, Yağmur Yayınları, İstanbul, syf 23.  
114. A.g.e.; Bekir Berat Özipek, Peyami Safa’nın bu tespitini haklı çıkarırcasına ‘irtica’ tanımını devlet 
yaptığı zaman bunun ne anlama geleceğini şu sözlerle anlatır: 
“ ‘İleri’ ve ‘geri’nin, ‘çağın gerekleri’ ve ona uygun olanla ‘çağdışı’nın veya geçmişte kalması gereken 
değerlerin neler olduğu konusunda genel bir mutabakatın mümkün olmaması, dolayısıyla felsefî, sosyolojik 
ve siyasî bakımdan irtica kavramı üzerinde diyalojik bir süreçle uzlaşmanın mümkün olmaması bu 
kavramın resmî kullanımdan kaynaklanan sorunları güç kullanılarak ‘çözülmesi’nden başka bir seçeneği de 
mümkün kılmamaktadır.” “İrtica Nedir?”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, İslamcılık, Cilt 6, 2. Baskı, 
2005, İstanbul, İletişim Yayınları, syf 238. 
 



	
  

	
  

70	
  

 

 Burada açılan bu başlık altında, ‘irtica’ kavramını yapılan direnişten örnekler 

göstermek suretiyle aslında kavramın üzerine düşünürken, Peyami Safa’nın ‘irtica’ 

tartışmalarının en sonunda bizde hep karakolluk olduğunu belirttiği sözlerinin arkasında 

Kemalistlerin ‘irtica’yı nasıl algıladıkları üzerine önemli bir tespit gözümüze 

çarpmaktadır. O da, Hilmi Ziya Ülken’in, aslında halk hareketlerinin bir bütün olarak 

merkeziyetçi sistem ya da idare tarafından nasıl algılandığını çarpıcı bir biçimde gösteren 

tespitidir. Şöyle der Hilmi Ziya Ülken: 

“Batı’da değişimler toplumun alt kesimlerinden gelip mevcut iktidarları sarsmıştır, o 
nedenle gericilik adı verilen tepkiler, reaction’lar iktidar mevkiinden yukarıdan geldiği 
hâlde, Orta Doğu’da halktan gelmektedir. Batı’da reaction şuurlu bir şekilde siyasî, 
içtimaî bir cereyan, asrî silahlara sahip bir düşünce tarzı olduğu hâlde, Doğu’da ‘irtica’ 
cemiyetin biricik çıkar yolu olan hareketi taassup ve skolastikle, bilgisiz kütle homurtusu 
ile karşılayan müphem, tarifsiz ve sistemsiz bir cereyan olarak kaldığı için pejoratif bir 
mânâda kullanılmıştır.”115  
 
Hilmi Ziya Ülken’in, Orta Doğu söz konusu olunca, Türkiye üzerine de uygulanabilecek 

bu tespitini ve İdris Küçükömer’in Türkiye üzerine söylediklerini, bir tarihsel blokun 

içinde bulunduğu durumu görmek için düşündüğümüzde, Batılılaşmanın bayraktarlığını 

yapan laik kitlelerin, devletin kendisini bir iktidar merkezi olarak dönüştürücü bağlamda 

temel araç olarak görüp, bu bağlamda yukarıdan uygulamaya çalıştıkları politik ve 

kültürel hareketlerin, geniş halk kitlelerince onların istedikleri doğrultuda kabul 

edilmediği zaman, tepkiselci bir yaklaşımla, dayatmalar karşısında gösterilen tavrın 

‘irtica’ biçiminde ortaya konduğunu belirttiği görülmektedir. Bu noktada, kavramın 

tepkiselci yaklaşımının geniş halk kitlelerince ortaya konduğunu belirtirken, bunun 

Kemalist zihince aslında nasıl algılandığını, kullandığı “bilgisiz”, “takipsiz”, “sistemsiz” 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
115. Hilmi Ziya Ülken’den aktaran Nuray Mert, “Gericilik”, Doğu Batı, Yıl:1, Sayı:3, Mayıs-Haziran-
Temmuz, 1998, syf 15.  



	
  

	
  

71	
  

ve “kitle homurtuları” şeklindeki kelimelerle aslında ifşa eder. Aynı bağlamda da, halkın 

bu tepkiyi ortaya koyarken kullandığı İslami dilin, bir iktidar karşısında içine düştüğü 

durumu çok iyi gösterir aslında. Tam da burada Kemalistlerin ‘cahil halk’ söyleminin 

nereden vukû bulduğu da kendini göstermiş olur. Bu halk hareketlerinin üstünde 

oturduğu felsefi zemini de, Kemalistlerin alımladığı biçimde anlatmak isterken kullandığı 

“taassup” ve “skolastik” kelimeleri ile Kemalist zihnin kendi düşünsel kodları içerisinde, 

bu hareketleri, kendi tarih ve zaman algıları bağlamında, Batılı bir tarihyazımının onlara 

hatırlattığı ölçüde, ‘Ortaçağ’a ait olduğu belirtilen bu ‘gericiliğe’ ait sıfatlarla nasıl 

niteledikleri ve aslında neden devamlı İslam’ı ve onun etrafında biçimlenen bir siyasal 

teşekküle ‘gerici’ dedikleri de kendiliğinden ortaya çıkar.  

 

İşte tam da bu noktada, bütün gücüyle bu kavramların bu algılanışındaki sorunsala 

işaret etmek isteyen bir başka isim ile daha karşılaşırız. Peyami Safa’ya benzer bir 

biçimde Cemil Meriç de, demokratikleşme tarihini felce uğratan bu kavramları kendisine 

bir entelektüel ahlakın hatırlattığı ölçüde dert edinmiştir. Hep Araf ’ta olduğu söylenen 

bir isim olarak Cemil Meriç, aslında bu ‘irtica’ kavramına, yani ‘gericiliğe’, zaten terakki 

kavramını dert edindiğini belli ederek direneceğinin sinyallerini verir. Terakki ve tarihte 

insanın ‘ileriye’ devamlı ‘ileriye’ yürüdüğünü, bir burjuva masalı olarak, tıpkı unutulmuş 

ve artık terkedilmiş bir “put”un kaderine benzetirken, Sisifos’un kederini anmadan 

edemez.116 Lakin bize söyleceği bir sözü vardır: “Terakki mitosu, yükselen bir medeniyet 

için bir fetih rüyasıydı. Çöken bir imparatorluk için gerekçesi olmayan bir özenti. Batı 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
116. Cemil Meriç, Mağaradakiler, 19. Baskı, 2010, İletişim Yayınları, İstanbul, syf 185-189.  



	
  

	
  

72	
  

sınırsız bir terakkinin tehlikeli bir hayal olduğunu çoktan anladı. Biz hâlâ bu yabancı 

Tanrının azat kabul etmez köleleriyiz.”117  

 

Cemil Meriç, Türkiye’de farklı bir noktada kendisini konumlandıran bir 

entelektüel olarak dönemin akımlarının tersine hareket edecek ve birçok ezberi 

sarsacaktır. Bu konumdaki bir insandan bekleneni yapmış ve döneminde 

demokratikleşme tarihini bir veba gibi saran ‘irtica’-‘gericilik’ tartışmalarının içinde 

bulunduğu sığ atmosfere karşı, durduğu konuma yakışan muhteşem bir edebi direniş 

örneği göstermiştir. ‘Gerici’ tanımını, tefekkür içinde hafife alan bir eda ile reddeder. 

“Gerici Kim?” diye soran Cemil Meriç şöyle devam eder: 

“Canavarlarla dolu bir ormandayız. Yolumuzu hayaletler kesiyor. 
Tanımadığımız bir dünya bu. İthal malı mefhumların kaypak ve karanlık 
dünyası. Gerçek, kelimelerin arasında kayboluyor. 

Ne güzel tarif: ‘Gerici, bir toplumun gelişmesini sağlayacak hiçbir 
yeniliği istemeyen, her yönüyle eskiyi özleyen ve eski düzeni getirmeğe 
çalışan (kimse)’ (Meydan-Larousse). Tarifin tek kusuru bu ucûbenin hangi 
çağda, hangi ülkede yaşadığını söylememesi. 
  Murdar bir halden muhteşem bir maziye kanatlanmak gericilikse, 
her namuslu insan gericidir.  
 IV. Murat’a, Süleyman devrine dön! diye haykıran Koçi Bey’den 
Reşit Paşa’ya kadar Osmanlı Devleti’nin bütün ıslahatçıları gerici. Dante, 
yaşadığı çağdan iğrenir. Balzac eserini iki ezelî hakikatin ışığında yazar: 
kilise ve krallık. Dostoyevski maziye âşık. Dante gerici, Balzac gerici, 
Dostoyevski gerici! 
 Gerici, ilerici… Düşünce hürriyeti, bu mülevves kelimelerin 
esaretinden kurtulmakla başlar, düşünce hürriyeti ve düşünce namusu.”118     

 
Cemil Meriç’in bu güçlü reddiyesi, aslında kavramın üstünde oturduğu göreceli tarih 

anlayışının da Meriç tarafından eleştirisi üzerine kuruludur. Peyami Safa ve Cemil 

Meriç’in ‘irtica’ kavramını sorunsallaştıran ve özellikle Meriç’in keskin reddiyesinin bu 

bağlamda nasıl bir direniş ortaya koyduğunu görmüş olduk. Yer yer bu iki entelektüelin 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
117 . A.g.e. syf 189-190.	
  	
  	
  
118. Cemil Meriç, Bu Ülke, 35. Baskı, 2010, İletişim Yayınları, İstanbul, syf 82-83.   



	
  

	
  

73	
  

de metinlerinde kimi zaman bir kafa karışıklığına, kimi zaman da aşırıya kaçan, zaman 

zaman arabeskleşen ve mübalağalı olduğunu düşündüğümüz duruşlara ve negatif 

noktalara rastlasak da; bu, bugün için baktığımızda bu iki ismin yerini bu bağlamda 

hafifletmez. İki isim de dönemini felce uğratan önemli konulara kafa yormaya çalışmış 

ve ömürlerini bu uğurda vakfetmişlerdir. Bu noktada, Giriş bölümünde üzerinde 

durduğumuz ‘irtica’ tartışmasını bizlere yansıtan entelektüel isimlerin, kavramın yarattığı 

tahribata karşı koymak adına düşünsel bir eyleme geçerken, Peyami Safa’nın ve Cemil 

Meriç’in bıraktığı yerden sözü devam ettirememeleri ve bu iki ismin içinde bulundukları 

özgün duruşun da aşılamadığını belirtmekte de fayda vardır. Bu konuda ne kadar yol 

katedildiğini göstermesi bakımından oturup düşündüğümüzde ve bugün kavramın 

yarattığı tahribata bakmaya çalıştığımızda, terakki ve çağdaşlama adına Cemil Meriç’in 

Sadullah Paşa’nın mısraları üzerinden o gün yaptığı uyarının ne kadar önemli olduğunu 

bir kez daha görmüş olduk: 

“ (…). O halde bütün gücümüzle çağdaşlaşmalıyız. Torunları, Paşa’nın bu hayırhay 
ihtarını unutmamışlardır. Müstağriplerimiz bugün de aynı hedefe koşmuyor mu? Hem de 
gittikçe artan bir hızla.”119 
 
 
 
31 MART’IN ‘GERİSİ’NDEN KURTULMUŞ BİR CUMHURİYET 
 

Bu noktada bu tartışmayı noktalarken, Cumhuriyet’in demokratikleşme tarihi 

boyunca onun tüm tarihsel sürecini bütün gölgesi ile kuşatan bu ‘irtica’ tartışmalarının 

kökenine, yani Osmanlı İmparatorluğu’ndan bir miras olarak Cumhuriyet’e intikal eden 

31 Mart Olayı’na geçmeden önce Mehmet Ö. Alkan’ın “Abdülhamit’in tahttan 

indirilmesi ardından yazılan ders kitaplarında, Abdülhamit dönemi bir ‘istibdat’ dönemi 

olarak gösterilmiş, 31 Mart olayı ise II. Meşrutiyet’e karşı yapılan ‘şeriatçı ve gerici’ bir 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
119. Cemil Meriç, Mağaradakiler, 19. Baskı, 2010, İletişim Yayınları, İstanbul, syf 195.   



	
  

	
  

74	
  

ayaklanma olarak ders kitaplarına girmiştir”120 sözlerine kulak verilmesinin önemli 

olacağı kanısındayız. Zira ‘irtica’ kavramı ve 31 Mart Olayı’nın kendisi yeni bir rejim 

tarafından kendi iktidarlarının tarihinde kısmen yeniden yazılacaktır. Bu noktada 

kavramın politik bir söylemi ve bir çatışma alanı olması bir yana, önümüzdeki başlıkta 

göreceğimiz üzere yaşanılanlar ve ‘irtica’ kavramı kendisini Cumhuriyet’e intikal 

ettirirken, gözden kaçırmamamız gereken önemli bir hususun da mevcut olduğudur. Bu 

da, Cumhuriyet dönemi geç Osmanlı tarihi çalışmalarına hakim olmuş olan bir tarihsel 

algının kendisini belirtmemiz gerektiği üzerine düşmemiz gereken nottur. Osmanlı 

tarihçiliği ve özellikle geç dönem Osmanlı tarihinin, Cumhuriyet döneminde ele alınışı 

son derece sorunludur. Bu bağlamda baktığımızda, özellikle geç dönem Osmanlı tarihi 

içerisinden evrilen Cumhuriyet’in kendinden menkul kıymet-i harbiyesi ise özellikle tarih 

içerisinde ‘ilerleyen’ bir neslin son dönem Osmanlı tarihinde yer alan olaylar ve 

kırılmaların Cumhuriyet döneminde hayırhah bir sonla noktalanması algısı ve eskiye dair 

her ne varsa Osmanlı ile birlikte tarihe gömülmüş olması üzerine kurulu olmasındandır. 

Bu “gerileme paradigması” üzerinden öne sürülen argüman, Osmanlı İmparatorluğu’nun 

bir “gerileme” süreci içinde olduğu üzerinden yapılan bir okumadır. Yağmur Dergisi’nin 

“Türk Modernleştirmesinin Görünmeyen Yüzü” başlıklı makalesinde bu noktaya şöyle 

vurgu yapılır: 

“Tarihçi, tarihin ‘üstünde’ bir noktada durarak bir devletin veya toplumun 
‘ilerlemekte’ veya ‘gerilemekte’ olduğuna hükmedebilir mi? Osmanlı 
Tarihi özeline inersek bu soruları şu şekilde sormamız gerekir: Üç buçuk 
asır, yani İmparatorluğun ömrünün (624 yıl) yarısından fazla süren bir 
gerilemeden söz edilebilir mi? Gerileme paradigması on yedinci yüzyıldan 
sonra mamur hale gelen şehirlerin doğuşunu anlamamıza yardımcı olabilir 
mi? Osmanlı kaynaklarının yönelttiği gerileme ithamını olduğu gibi kabul 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
120. Mehmet Ö. Alkan, “Resmi İdeolojinin Doğuşu ve Evrimi Üzerine Bir Deneme”, Modern Türkiye’de 
Siyasi Düşünce, Cumhuriyet’e Devreden Düşünce Mirası Tanzimat ve Meşrutiyet’in Birikimi, Cilt 1, 8. 
Baskı, 2009, İletişim Yayınları, İstanbul, syf 395. 	
  	
  



	
  

	
  

75	
  

etmeli miyiz? Tarihte "ilerleme" ve "gerileme"yi ölçecek parametreler 
nelerdir? Sonuç olarak diyebiliriz ki, Osmanlı Devleti'nin on altıncı 
yüzyılın sonlarından itibaren gerilemeye başladığı tezi, artık hızlı bir itibar 
yitirme sürecindedir ve bunun yerini, tarihin daha dinamik ve çoğul 
etkileşim kalıplarıyla hareket ettiğine dair yeni bir paradigma almak 
üzeredir.”121  
 

Lakin bu itibar yitirme süreci 1970 sonrasında kendini gösterecek; ama erken Cumhuriyet 

döneminde ise en itibarlı dönemini yaşayacaktır. İşte bu bağlamda düşününce tarihe 

gömülmüş olması gereken herhangi bir hatırlama pratiği ise, yani Osmanlı’dan böyle bir 

mirasın kendisine dair en ufak bir konunun bahsi, Cumhuriyet tarihinin hemen her 

döneminde ama özellikle kuruluş ve çok partili hayata geçiş döneminde elbet yeni bir 

kavganın fitilini ateşlemek demek olacak ve ana akım Cumhuriyet kanonunun dışına 

düşmeyi ima edecektir. Tarihin bir yönü olduğu ve ‘ilerlediği’ şeklinde biçimlenen bir 

tarih anlayışının üzerine kurulan “gerileme paradigması”, bir iktidar olarak Cumhuriyet 

ve onun bir dönem baskın olan geç dönem Osmanlı tarihyazıcılığı üzerinden 

Cumhuriyet’in ulaştığı son hayırlı noktayı belirtirken, bu bağlamda, bu zihinsel yapı 

üzerinde inşa edilen her tarihsel olay veya olgu bundan nasibini alacak ve ister istemez 

Osmanlı tarihi üzerinde Cumhuriyet egemenliğini ilan edecektir. 31 Mart Olayı’nı bir de 

bu bağlamda düşünmek gerekir. Bir iktidar olarak Cumhuriyet, istediği tarihsel olgu ve 

olayları yeniden kurgulayarak Cumhuriyet’e intikal ettirecek ve bir tarih kanonu oluşması 

için de çaba sarf edecektir. Özellikle Harf Devrimi’nin bu bağlamda başarısı, bu projenin 

gerçekleşmesi için benzersiz bir imkân sunmuştur. Etkileri son derece yıkıcı olan bu 

devrim girişimi, geçmiş ile bütün bağları kopardığı gibi, inşa edilen bu “gerileme 

paradigması” neticesinde ise tarihsel olayları kendi istediği kurgunun ve bu bağlamda, bu 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
121. “Türk Modernleştirmesinin Görünmeyen Yüzü”, Yağmur Dergisi, Sayı: 9, Ekim - Kasım - Aralık 2000, 
online versiyon, 
http://www.yagmurdergisi.com.tr/konu_goster.php?konu_id=2217&yagmur=bolum2&kat=21&sid=9    



	
  

	
  

76	
  

kurgunun imkân verdiği ölçüde de geçmişin seslerini bizlere aktaracaktır. Duyacağımız 

sesler bir iktidar olarak Cumhuriyet’in duymamızı istediği seslerdir ya da Cumhuriyet’in 

duymak istediği sesler…      

 

 Mehmet Alkan, “Resmi İdeolojinin Doğuşu ve Evrimi Üzerine Bir Deneme” 

başlıklı makalesinde 31 Mart Olayı’nın artık egemen olmuş bir iktidarın yazdığı tarih 

içerisinde yorumlandığını belirtirken bizim de daha sonra üzerinde duracağımız erken 

Cumhuriyet dönemi zihinsel aurasının 31 Mart Olayı bağlamında nasıl şekillendiğini şu 

sözlerle anlatır: 

“31 Mart Ayaklanması da İttihatçıların dine bakışında bir dönüm noktası olmuştur. II. 
Meşrutiyet döneminde hemen tarih dersi yazımına yansıyan ve Cumhuriyete miras kalan 
başlıca konulardan biri de 31 Mart ayaklanmasının anlatımıdır.”122 
 

Konuyu daha fazla uzatmadan 31 Mart Olayı’na kısa bir bakış atalım.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
122. Mehmet Ö. Alkan, “Resmi İdeolojinin Doğuşu ve Evrimi Üzerine Bir Deneme”, Modern Türkiye’de 
Siyasi Düşünce, Cumhuriyet’e Devreden Düşünce Mirası Tanzimat ve Meşrutiyet’in Birikimi, Cilt 1, 8. 
Baskı, 2009, İletişim Yayınları, İstanbul, syf 396.   



	
  

	
  

77	
  

31 MART OLAYI* 

 Bu tezin asıl konusu 31 Mart Olayı’nı tarihsel olarak çözümlemek olmadığı için 

burada olayın Ali Birinci, Mete Kaynar’ın ve David Farhi’nin çalışmaları kapsamında 

sadece kısa bir özetini vermenin yeterli olacağı kanısındayız. Zira bu son derece çatışmalı 

olan 31 Mart Olayı’nın aşırı derecede politize olması bir yana, tarihe Cumhuriyetçi bir 

çizginin hayırlı bitmiş sonu ile bakmanın ve Kemalist tarihyazımının yarattığı tahribatın 

neticesinde 31 Mart Olayı’nın tarihi hâlâ yazılamamıştır. Dediğimiz gibi burada sadece 

olayların kısa bir özetini vermekle yetineceğiz.  

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
* Bu bölüm için şöyle bir notun düşülmesi gerektiğini zaruri buluyoruz. Bu konu hakkında en kapsamlı 
çalışmalardan birisini Sina Akşin yapmıştır. Yazar doktora tezi olarak yaptığı bu çalışmayı kitaplaştırmış 
ve kitap ilk baskısını 31 Mart Olayı ismi ile yapmıştır. Elimizde bu baskı bulunmaktadır. Ardından yazar 
1994 yılında kitabın yeni baskısını yaparken, sanırsak dönemin konjonktürü gereği kitabın ismini Bir 
Şeriatçı Ayaklanma 31 Mart Olayı şeklinde değiştirmiş daha sonrada Cumhuriyet vurgusu güçlü Kemalist 
bir siyasi çizgide hayatına devam etmiştir. Çalışmasına böyle ideolojik bir savruluş ile yön veren Akşin, 
daha sonra Taha Akyol’un 11.04.2010’da CNNTurk’teki Eğrisi Doğrusu adlı programında bu konuyu 
konuşmak üzere öğrencisi Prof. Ali Birinci ile konuk olmuş ve 31 Mart Olayı’nda İngilizlerin parmağı 
olduğu şeklinde daha önce Doğan Avcıoğlu’nun 31 Mart’ta Yabancı Parmağı isimli kitabında ileri sürdüğü 
argümanlara benzer bir iddianın arkasında durmuştur. Programda Prof. Ali Birinci, Sina Akşin ile genel 
çerçevede uzlaşmış olsa bile büyük oranda ona karşı çıkmıştır. Bu tez, tarihsel olarak 31 Mart Olayı’nı 
çözmek iddiasında olmadığı için ve böyle bir tarih çalışması bu tezin konusu olmadığı için bu konuya daha 
fazla değinmiyoruz. Ama burada verilecek olan kısa tarihçe için Sina Akşin’in çalışmasının seçilmemesi 
bir tercih olarak tarafımıza aittir. Burada, bütünüyle bunlara bile katılmamış olsak da, yapılan maalesef 
birçok sorunlu çalışmadan en iyilerini seçmeye çalıştık. Ama son dönemde Ayşe Hür, Cemil Koçak ve 
Mete Tunçay’ın haklı ve kuvvetli itiriazlarını da göz önünde bulundurarak temel olarak 3 çalışma ve 2 
gazete röportajı ile 1 gazete makalesi bu kısa tarihçe için esas alınmıştır. 31 Mart Olayı ile ilgili başka 
çalışmalar elbette vardır. Özellikle Osman Selim Kocahanoğlu’nun Derviş Vahdeti ve Çavuşların İsyanı ile 
daha sonra çıkardığı 31 Mart Ayaklanması ve Sultan Abdülhamid isimli iki çalışması mevcuttur. Aslında 
son çalışması geniş olarak ilk kitabını tekrarlayan Kocahanoğlu’nun bu iki çalışması dışında konunun 
Kastamonu’daki yansımalarından tutun da Taşkışla’da olan bitenlere kadar onlarca çalışmanın varlığını da 
belirtmekte fayda vardır. Asıl önemlisi bugün hâlâ İdris Küçükömer’in yıllar önce yazdığı hakikatli 
yorumun bir karşılığının bulunamadığının derin üzüntüsü içinde 31 Mart Olayı’nın tarihinin tam 
yazılamadığını üzülerek belirtmek zorundayız. Bu bölüm için yararlanılan kaynakları burada belirtmek 
istiyoruz: Ali Birinci, “31 Mart Vak’ası’nın Bir Yorumu”, Türkler, c. XIII, 2002, s. 193-211; Mete K. 
Kaynar, “Hareket Ordusu ile Avcı Taburu Arasında Sıkışmak” Resmi tarih tartışmaları- 31 Mart’tan 
Günümüze “Gericilik” Söylemi, ed. Fikret Başkaya, Cilt 7, 1.Basım, Mayıs 2009, Özgür Üniversite 
Kitaplığı-79, syf 11-51; David Farhi, “The Şeriat as a Political Slogan: Or ‘the Incident of 31 Mart’”, 
Middle Eastern Studies, Vol. 7, No. 3, (Oct., 1971), syf 275-299; Arsen Avagyan & Gaidz F. Minassian, 
Ermeniler ve İttihat ve Terakki, İkinci Baskı, Kasım 2005, Aras Yayınclık, İstanbul; Ayşe Hür, “31 Mart 
‘ihtilal-i askeriyesi’ ”, Taraf, 06.04.2008; Cemil Koçak: ‘En sivil, Abdülhamit dönemiydi’, Röp: Neşe 
Düzel, Taraf, 09.11.2009; Cemil Koçak: ‘Atatürk orduya güvenmiyordu’, Röp. Neşe Düzel, Taraf, 
11.11.2009; Mete Tunçay: ‘Atatürk dönemi yargısı içler acısı’, Röp. Neşe Düzel, Taraf, 01.03.2010.  



	
  

	
  

78	
  

 31 Mart Olayı, daha önce onu hazırlayan siyasi atmosferin gergin ortamında 

muhalif Serbesti gazetesinin başyazarı Hasan Fehmi’nin Galata köprüsü üzerinde 

öldürülmesi ile gerginliğin had safhaya çıktığı ve ardından İttihatçı karşıtı bir gösteriye 

dönüşen cenazenin gergin süreci tetiklemesi ile, bilindiği üzere 1909 yılında 12 Nisan’ı 

13’üne bağlayan gece, İstanbul’da Meşrutiyet’i korumakla yükümlü 4. Avcı tabularının 

isyanı ile başlayan; medrese öğrencileri, İttihad-ı Muhammedi Cemiyeti ve Ahrar Fırkası 

yanlıları’nın destek verdiği ve geniş halk kitlelerinin katılımı ile İttihat ve Terakki 

Cemiyeti ile Cemiyet’in organı Tanin gazetesinin, bazı mektepli subayların, ve önde 

gelen İttihatçı isimlerin hedef olması sonucu Selanik’ten İstanbul’a doğru yürüyüşe geçen 

Hareket Ordusu’nun 24 Nisan günü İstanbul’a giriş yapıp Taksim ve Taşkışla civarında 

şiddetli çatışmaların yaşanması ile, bu sırada İmparatorluğun diğer vilayetlerinde 

(Erzurum ve Kastamonu gibi) benzer olayların vuku bulduğu, isyanın başladığı günün 

hemen akabinde Adana’daki Ermeni mahallelerinde yoğun ölçekli katliamların yaşandığı 

ve 27 Nisan günü de Sultan II. Abdülhamit’in tahttan indirilmesi ve ardından da 

Selanik’e sürgüne gönderilen Sultan II. Abdülhamit’in Yıldız Sarayı’nın yağmalanması 

ile son bulan olaylar zincirini kapsayan bir isyan sürecidir. Bunun yanı sıra isyan 

sırasında yanlışlıkla öldürülen bazı kişilerin olduğunu ve sokaklarda ye yer şiddetin vuku 

bulduğunu da belirtmekte fayda vardır. Son zamanlarda, Cemil Koçak ve Mete 

Tunçay’ın, 31 Mart Olayı’nın asıl sebebinin ayaklanmanın bağlamından koparılarak 

değerlendirilmesi ile isyanın bir ‘irticai’ ayakanma olduğu ve “Şeriat İsteriz!” talebi ile 

eski rejimle birlikte dini bir siyasi kalkışmanın meydana geldiği yönünde ileri sürülen 

tezlere karşı çıkmaları ve 31 Mart Olayı’nın, ordu içinde örgütlenen İttihatçı bir cuntaya 



	
  

	
  

79	
  

karşı yapılan bir isyan ve mektepli-alaylı subayların karşı karşıya gelmesi ile asker içi bir 

çatışmanın yansıması olarak patlak veren bir olay olduğu yönündedir. 

 

 İsyan sırasında Arnavutların etkin rol oynadığı (vurulan Hasan Fehmi ve daha 

önce öldürülen bir mebus Arnavut’tu ve kimi talepler yüzünden önde gelen bazı 

Arnavutlar’ın git gide İttihat ve Terakki ile araları açılmaktaydı) ve daha önce durumları 

iyiliştirilmeyen medrese öğrencilerinin daha sonra askere alınmak istenen bir yasa ile 

daha da sıkıntılı bir hale gelen durumlarının isyanın gelişmesi ve büyümesinde önemli rol 

oynadığı görülmektedir.  

 

 Olaylar sırasında askerlerin “Şeriat İsteriz!” sloganının kilit bir slogan olduğu ve 

şeriata uyulması gerektiği üzerine yapılan ihtari ile bu zamana kadar yazılan 

tarihyazımlarında 31 Mart Olayı ile ilgili ilk karşılaştığımız ses oluyor bu slogan. 

Bağlamı içinde değerlendirildiğinde anlamlı ve provakatif bir çağrı olarak adalet talebini 

dillendirmesi, bir hukuk devleti çağrısı olarak düşünülmesi gereken önemli bir nokta 

olarak “Şeriat İsteriz!” sözlerinden oluşan sloganın isyan sürecinde kullanıldığı ve 

haykırıldığı bilinmektedir.  

 

 31 Mart isyanını dönemin bütün muhalif basının desteklediği bilinmektedir. 

Mizancı Murad sahibi olduğu Mizan gazetesi, Mevlanzade Rıfat’ın sahibi olduğu 

Serbesti, Ali Kemal’in başyazarlığını yaptığı İkdam ilk akla gelenlerdir. Prens 

Sabahaddin’in de desteği de not düşülmelidir. İttihad-ı Muhammediye Cemiyeti ve 

Derviş Vahdeti’nin Volkan gazetesi ile bizzat kendisinin destek verdiği isyanın daha 



	
  

	
  

80	
  

sonra en büyük müsebbipleri bu son üç aktör (Muhammedye Cemiyeti, Volkan gazetesi 

ve Vahdeti) olarak gösterilecektir. Ama bu konu hakkında sağlıklı bilginin olmadığı, 

Derviş Vahdeti’nin isyan sırasında rol oynadığı bilinirken isyanın baş sorumlularından 

gösterilen Vahdeti’nin olay sürecinde önde olmasının ya da en önde kalmak zorunda 

olmasının onu olayı çıkaran kişi olmak zorunda olması anlamına gelmeyeceği ve rolünün 

abartıldığı kanısındayız. Bir ‘irticai’ hareket olarak İttihatçılar tarafından lanse edilen 

isyanın, Meclis-i Mebusan’ı kapatmak ya da Meşrutiyet rejimini askıya almak gibi bir 

niyeti olmasa da İttihat ve Terakki isyanı ‘irticai’ bir isyan şeklinde değerlendirmiş ve 

bastırılması için harekete geçmiş ve isyanın Meşrutiyet karşıtı olduğu dillendirilip bu 

uğurda Hareket Ordusu İstanbul üzerine yürütülmüştür. II. Abdülhamit’in tahttan 

indirilmesi ile sonuçlanan olay Hareket Ordusu’nun kente girişinin ardından son bulmaya 

başlarken büyük bir darbe yapan Hareket Ordusu’nun başındaki Mahmut Şevket Paşa’nın 

sıkıyönetim ilan etmesi ile olaylar son bulmaya başlar. Hareket Ordusu’nun kente girmesi 

ile şiddetli çatışmalar sonucu büyük oranda ölümlerin olması önemle düşülmesi gereken 

bir not olmanın yanı sıra, İstanbul’da sarıklı medrese öğrencilerine yönelik ciddi bir cadı 

avının başladığı da belirtilmelidir. Sultan II. Abdülhamid hal edilip Selanik’e sürgüne 

gönderilmesi ile Yıldız Sarayı’nın yağma edildiğini biliyoruz. Daha sonra Divan-ı Harbi 

Örfi kurularak yargılanmalara başlanmış ve olayın sorumlusu olduğu düşünülen onlarca 

isim darağaçlarında ve meydanlarda asılmışlar, onlarca kişi sürgüne gönderilip hapis 

cezası almış ve birçok muhalif gazete kapatılmış ve yazarlar susturulmuştur. Adana’daki 

Ermeni mahallelerinde yaşanan korkunç katliamların Ermeniler ile İttihat ve Terakki’nin 

daha sonra arasının açılmasında önemli rol oynadığı da bilinmektedir. Gücü, 31 Mart 

Olayı sonrasında İttihatçıların ellerine aldıklarını söylemeye ise gerek yoktur.  



	
  

	
  

81	
  

‘ÖTEKİ’NİN SESLERİ 

 Carlo Ginzburg, Güç İlişkileri adlı yapıtında Marianne Adalarında bir yerli 

ayaklanması üzerine yazan Cizvit rahibin kalem aldığı tarihin üzerine yazdığı bir yazıda, 

daha sonra kaleme alınan bir tarihyazımı sırasında tarihi yazan kişinin gözlerinden 

yansıyan ‘öteki’nin seslerinden bahseder bize.123 İnanılmaz zihin açıcı olan yazısı, bize, 

31 Mart Olayı bağlamında bu konuyu değerlendirdiğimizde ilginç bir noktayı yeniden 

düşünmemizin yolunu açar. İsyan lideri yerlinin konuşmalarını aktarırken Cizvit rahip 

bize, bu sırada kendi ‘ötekisi’ni seslendirir, bir diğer taraftan onun sesi ile kendi düşünce 

dünyasını da yansıtır aslında. Bir diğer taraftan da söylenmeyeni ya da söylenemeyeni 

kendi inşa ettiği kurgudaki ‘öteki’nin sesi aracılığı ile yapar. Eğer bu kurgudaki o söz tam 

olarak söylenmiş bile olsa bu tarihyazımı kurgusunda yeni bir anlamıda üzerine yüklenir. 

Bir güç ve iktidar ilişkileri bağlamında baktığımızda bu söylemin birbirini inşa edip 

karşılıklı besleyen bir ‘biz-öteki’ ikili karşıtlığı yaratacağı ortadadır. Uzatmadan bu 

ilişkiyi biraz daha farklı bir biçimde düşünürsek, Cumhuriyet’in bir ‘ötekisi’ olarak lanse 

edilen ve Cumhuriyet’in ondan korunması gerektiği iddia edilen ‘şeriat’ tehlikesi 

bağlamında karşıt tarafın söylediği ileri sürülen (bunu söyleyedebilir) “Şeriat İsteriz!” 

talebinin, egemen söylem altında bir tarihyazımı aracılığıyla kurgulanırken bizi yeniden 

31 Mart’a götürmesi ve duyulan tek ses olması üzerinde gerçekten düşünülmeye değer bir 

noktadır. Neden Cumhuriyet, bir ötekisi olarak kendi duymak istediği “Şeriat İsteriz!” 

talebini ya da haykırışını duyurur bize? Neden sadece “Şeriat İsteriz!”? 31 Mart Olayı’nın 

tek sesi “Şeriat İsteriz!” talebi midir? Böyle bile olsa Cumhuriyet neden ısrarla bu talebi 

sanki hiç değişmeyen ve dönüşmeyen ve kontekstine göre anlam dönüşümü yaşamayan 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
123. Carlo Ginzburg, Güç İlişkileri, Birinci Baskı, Temmuz 2006, Dost Kitabevi Yayınları, Ankara, syf 82-
102.   



	
  

	
  

82	
  

ve 31 Mart Olayı’nın dondurulduğu tarihin içerisinden günümüze dek ulaştırır? 

Döneminin bağlamında “Şeriat İsteriz!” şeklinde söylenen bu sözlerde çok açık bir adalet 

şiarı olan bir siyasi ve hukuki talebin sesi duyulur. Sesin adalet isteği ortadadır. 31 Mart 

Olayı sırasında sloganlaşan ve talep edilen başka isteklerin ya da 31 Martçıların sesinin 

duyamazken bu sesler içerisinde neden sadece “Şeriat İsteriz!” sesi duyulur? Bir 

müslüman için son derece normal olan bu ses neden sürekli vurgulanır?  

 

Aslında bu ses, seslendirmesini istediği kendi ötekisinin sesidir. Cumhuriyet, 

kendi ötekisine kendi duymak istediği ses ile yaklaşır. Ötekinin ise Cumhuriyetle başka 

türlü konuşma şansı yoktur. Bu ses aslında Cumhuriyet’in bilinçdışından gelir. Bu ses 

güç ilişkileri bakımından sadece ‘öteki’sinin sesi değil kendi sesidir de. ‘Öteki’sinin sesi 

onun duymak istediği ses olduğu kadar o, ‘öteki’yi zihninde yaşatması bakımından kendi 

sesidir de. Osmanlı konteksti içinde o dönem son derece sıradan olan bu talep ve ses 

neden Cumhuriyet’in sonrasında tek ses olarak duyulur? Cumhuriyet bu kadar ses 

içerisinden neden sadece “Şeriat İsteriz!” sesini duyurur bize? 31 Mart sırasında başka 

hiç mi ses çıkmaz? Neden sadece bu ses? Bir tarihyazan olarak neden sadece 

‘öteki(si)’nin sesi olarak “Şeriat İsteriz!”? Üzerinde çok düşünülmeye değer olduğu 

kanısındayız.  

 

 

 

 

 



	
  

	
  

83	
  

BİR ÇATIŞMA ALANI OLARAK 31 MART TARTIŞMALARI 
	
  
	
  
‘LABORATUVAR’DA ÇÖZÜMSÜZ BİR 31 MART DENEMESİ 
	
  

İdris Küçükömer 31 Mart Olayı’nın tarihinin yeniden yazılması gerektiğini 

boşuna istemiyordu.124 Üzerine sayısız tartışmaların yapıldığı, kitapların yayınlandığı ve 

düzinelerce makalenin yazıldığı bu çetrefilli tarihin, takvim yapraklarında sıradan bir gün 

olmaktan çoktan çıktığı, Türkiye siyasi tarihini az çok bilen herkes için aşikârdır artık. 31 

Mart Olayı, yakın Türkiye tarihine bakıldığında çözülemeyen onlarca konudan belki de 

sadece bir tanesi; ama günümüz Türkiye’sini en çok etkileyenlerin en başında geleni. 

Geçmişten bugüne güçlü bir gölge yaratmış bu olaylar silsilesinin öncesi ve sonrasında, 

hiç şüphesiz Cumhuriyet’e giden yolun şifreleri de mevcut. Ya da en azından o yolun 

taşlarını dizen zihniyetin kodları… Tarık Zafer Tunaya’nın “siyasal bir laboratuvar”125 

olarak tanımladığı bir dönemin en acılı ve karanlıkta bırakılmış anı olarak 31 Mart Olayı, 

yeni kurulacak bir Cumhuriyet’in ikrah kuyusu olarak tekinsiz, bir tarihi yasak bölgedir. 

Cumhuriyet’in kendi loş aydınlığını parlatmak için kararttığı bir zamanın eski bir 

takvimde hapsedilmiş tarihi… Hâlâ tam olarak çözülemeyen bu tarihsel kırılmanın iç 

yüzü, olayların silsilesini kaleme alan tarihçilerden, anılarını kaleme alan onlarca tanığa 

kadar bir kolajlı resmi bize gösterse de, başta söylediğimiz gibi, olayın kendisi hala 

spekülatif bir tarihyazımının hendeğinden çıkamadı. Belki de bu denli politik oluşundan 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
124. İdris Küçükömer, Batılılaşma & Düzenin Yabancılaşması, 2 Baskı, Nisan 2010, Profil Yayıncılık, 
İstanbul, syf 83.  
125. Tarık Zafer Tunaya’dan aktarılan kaynak: Tarık Zafer Tunaya Anısına Yadigar-ı Meşrutiyet ed. 
Mehmet Ö. Alkan, Birinci Basım, 2010, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul, Tanıtım Bülteni: 
“Türkiye’de siyasal hayatla birlikte düşünce tarihinin gelişimi ve siyasal kurumların biçimlenmesi üzerine 
yapmış olduğu çalışmalarla kendisinden sonraki bilim insanlarını büyük ölçüde etkilemiş Tarık Zafer 
Tunaya, İkinci Meşrutiyet dönemini bir siyasî laboratuar olarak nitelerken, “Hürriyet’in İlanı”nı “Türkleri 
imparatorluktan cumhuriyet formülüne ileten bir köprü” olarak tanımlar. Tunaya’ya göre “Bu bahtsız 
demokrasi denemesi, ulaştığı sonuçlar bakımından tarihî olmaktan çıkar, bugüne bağlanabilir. Bizler bu 
tarihî tablo karşısında ibretle düşünmeye mecbur bir kuşağın çocuklarıyız.”  



	
  

	
  

84	
  

ya da gölgesi ile Cumhuriyet tarihine uzanmış bir siyasi savaş meydanı olmasından 

dolayı sağlıklı bir analizin ve resmi tarihin dışından bakabilen bir alternatif tarihin 

yazılışına tam anlamı ile tanık olamadık. Modern Osmanlı tarihi çalışmalarının İstanbul-

merkezli baskınlığı ve taşra-çevre odaklı bir tarih yazıcılığının geliş(e)memesinin, sosyal 

tarihçiliğin ve aşağıdan tarih metodunun az uygulanmasının ya da 31 Mart Olayı’na 

böyle bakıl(a)mamasının, sağlıklı bir sınıfsal analize tabi tutul(a)mamasının, o dönemki 

basın ve matbuat kaynaklarına erişimin zorluklarının yanı sıra birçoğunun Latin harflere 

transkripsiyonlarının yapıl(a)mamasının (Volkan Gazetesi’nin tıpkı basımı dışında) ve en 

önemlisi de azınlık kaynaklarına (Adana Olayları ve Ermeni katliamı bu sürecin bir 

parçasıdır ve İstanbul’da son derece zengin bir azınlık basın-matbuat literatürü 

mevcuttur) Osmanlı tarihyazıcılığının neredeyse hiç başvurmadan çıkartmaya çalıştığı bir 

tarihyazımının vahim sonuçlarının getirileri göz önüne alındığında bu kadar politize 

olmuş, baskı altında tutulmuş ve bağlamından koparılarak günümüz Türkiye siyasetinde 

bir politik savaş meydanı olan 31 Mart Olayı’nın neden tam anlaşılamadığı herhalde daha 

iyi görülebilir. Hiç şüphesiz, İttihat ve Terakki arşivlerine ulaşılamaması126 veya bazı 

belgelerin kaybolmuş olması ve 31 Mart Olayı’ndan sonra kurulan Divan-ı Harbi Örfi 

tutanaklarının Genelkurmay Arşivi’nce araştırmacılara açılmaması127, bu noktada olayın 

iç yüzünü aydınlatacak birçok parçanın eksik kalmasına neden olduğu da not 

düşülmelidir.  

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
126. Sıddık Yıldız, Çıkışından Bastırılmasına Kadar 31 Mart İsyanı, Yayınlanmamış master tezi, Ankara 
2006, T.C. Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tarih Anabilim Dalı, syf iv, 257.   
127. Araştırmacı Müfit Yüksel, Yeni Aktüel dergisine verdiği bir demeçte 31 Mart’a ait belgelerin tamamıyla 
Genelkurmay’ın ATASE (Askeri Tarih ve Stratejik Etüt Başkanlığı) Arşivi’nde olduğunu belirtir. "Said 
Nursi'ye Dair Resmî Belgeler Kimseye Açılmıyor", Yeni Aktüel, Haz: Birol Biçer, Sayı: 235, 20 Ocak-2 
Şubat 2011.  	
  	
  



	
  

	
  

85	
  

31 Mart Olayı, bir politik çatışma alanı olarak, Cumhuriyet’in demokratikleşme 

tarihi içerisinde, tarafların ideolojik bagajlarının semboller üzerinden kurgulanması ile 

defalarca bağlamının dışında değerlendirildi. Hiçbir tarihsel sürecin bu kaderden 

kaçamayacağı gerçeğini bilmemizin yanı sıra, defalarca yeniden kurgulanan bu tarihsel 

olayın nasıl kurgulandığını ve hangi amaca hizmet ettiğini görmemiz aslında bize, belki 

daha sağlıklı bir resim sunar düşüncesi içerisindeyim. Nitekim 31 Mart Olayı’nın 

Cumhuriyet’e devreden bir miras olarak, o dönemde yaratılan siyasi söylemin daha da 

manüple edilip siyasi muhalefeti ötekileştirme aracına döndüğünü ya da döndürüldüğünü 

biliyoruz. Hiç şüphesiz ki, Cumhuriyet tarihini paralize eden bu ‘irtica’ söyleminin 

iktidar kaynaklı olduğu gerçeği ortada. İktidarın söyleminde defalarca yeniden 

kurgulanan ve bağlamından koparılan bu tarihsel sürecin kendisi, Cumhuriyetçe ‘makbul 

vatandaşın icadı’ için bir epistemi üretirken; onun nerede durmaması gerektiğinin de 

sınırlarını bize gösterir. Füsun Üstel, bu süreci II.Meşrutiyet ve Vatandaşın “İcad”ı 

başlıklı makalesinde şöyle anlatır: 

“Ancak II. Meşrutiyet vatandaşlarının siyaset yapma konusundaki bu ‘aceleciliği’ 
, özellikle 31 Mart Vakası’nı izleyen dönemde rejimin sertleşmesi, tanınmış olan bir dizi 
hak ve özgürlüğün askıya alınmasıyla sonuçlanırken rejim, her türlü farklı politik 
düşünce ve yaklaşımı şeytanileştirme geleneğini icat edecek, ‘irtica’ sözcüğü 31 Mart 
Vakası’yla ilgili olarak ders kitaplarına kadar girecektir. Böylesi bir iklimde kurulan 
derneklerin büyük bir bölümünün nizamnamelerinde yer alan, amaçlarının ‘siyaset dışı’ 
olduğu vurgusu ise, Cumhuriyet’e devredilen bir miras olarak kalacaktır.”128 
 

Meşrutiyet ile başlayan bu vatandaşlığın “icadı” meselesi, hiç şüphesiz 

Cumhuriyet’e devrolurken, bize Murat Belge’nin belirtmiş olduğu meşhur ‘kopuş ve 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
128. Füsun Üstel, “II. Meşrutiyet ve Vatandaşın ‘İcad’ı”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, Cumhuriyet’e 
Devreden Düşünce Mirası Tanzimat ve Meşrutiyet’in Birikimi, Cilt 1, 8. Baskı, 2009, İletişim Yayınları, 
İstanbul, syf 167.  



	
  

	
  

86	
  

süreklilik’129 tezini yeniden hatırlatır İmparatorluk’tan Cumhuriyet’e geçiş bağlamında. 

31 Mart Olayı söz konusu olduğunda, buna bir de bağlamın koparılması/bağlamından 

koparılma eklenecektir. Bağlamından koparılan bu tarihsel süreçler, birer politik çatışma 

alanı haline geldikçe de, iktidar tarafından yazılan tarihin kendisi her defasında galibi 

parmağı ile işaretleyecektir. 31 Mart Olayı ve tahttan hâl edilen padişah II. Abdülhamit 

ve İstanbul’da sıkıyönetim ilan edip bir darbenin gerçekleşmesine sebep olan Hareket 

Ordusu ya da isyanın tertipleyicisi olarak öne çıkarılan Derviş Vahdeti gibi aktörler bu 

koparılan bağlamda öne çıkan örnekler olarak değerlendirilebilir. Tartışmalı bir tarihsel 

sürecin aktörlerini ima ettiği için Sultan II. Abdülhamit de, Hareket Ordusu da, Derviş 

Vahdeti de bu noktada tartışmaların odağındaki yerlerini alırlar. Derviş Vahdeti, bu 

noktada yaratılan gerilimden en çok nasibini alandır. Sağlıklı bir biyografisine bile 

ulaşamadığımız Derviş Vahdeti hakkında spekülatif bilgiden ve hakaretten daha fazlasını 

bulamayız.130 Tarihin lanetlediği bir isim olarak Derviş Vahdeti’nin, son dönemde gelişen 

madun çalışmaları (subaltern studies) vesilesi ile bile insani bir hayat öyküsü kaleme 

alın(a)mamıştır. 31 Mart Olayı üzerine yazılan ve hatta İslamcı diyebileceğimiz karşı 

görüşü niteleyen belgelerde bile o dönemde (ki bu çok normaldir çünkü günah keçisidir) 

Derviş Vahdeti ismi negatif anılır.131 İslamcı cenah içinde Sultan II. Abdülhamit’e ayrılan 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
129 Murat Belge,“Cumhuriyet Döneminde Batılılaşma,” Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi, Cilt 1, 
1983, İletişim Yayınları, İstanbul syf 260. 	
  
130. Hatta kendisi ve 31 Mart Olayı üzerine 2005 yılında yapılan bir tez çalışmasında bile şu korkunç 
ifadelere rastlanabilmektedir: “Derviş’in deli olup olmadığına gelince; yazılarına bakılırsa onda ruhi bir 
sapıklığın olduğu ortaya çıkar ama bunun yanında haris ve kendini çok kurnaz zannettiği de bilinmektedir. 
Bir de Vahdeti’nin en önemli özelliği, hele hele işin ucunda para varsa her kalıba girebilmesidir.” Akif 
Deniz, Derviş Vahdet-i ve 31 Mart Olayı, Yayınlanmamış yüksek lisans tezi, Fırat Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü İslam Tarihi ve Sanatları Ana Bilim Dalı İslam Tarihi Bilim Dalı, 2005, Elazığ, syf 42.  
131. Derviş Vahdeti’ye sahip çıkılmaması ve o dönemde tek başına bırakılması üzerine daha ayrıntılı bilgi 
için bkz: Sina Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, 5.Baskı, Ocak 2009, İmge Kitabevi, Ankara, syf 
212; Selim Kocahanoğlu, Derviş Vahdeti ve Çavuşların İsyanı, 2001, İstanbul, syf 187-193; Sadık 
Albayrak, 31 Mart Vak’ası Gerici Bir Hareket Mi?, İrtica’ın Tarihçesi, Cilt 1, Araştırma Yayınları, 
İstanbul 1990, syf 99-101; İsmail Kara, İslâmcıların Siyasî Görüşleri 1, 2.Baskı, Kasım 2001, dergâh 
yayınları, İstanbul, syf 199; Derviş Vahdeti’ye 31 Mart sırasında Hareket Ordusu’nun İstanbul’a girişi 



	
  

	
  

87	
  

yerin yakınından bile geçemez. Nitekim Sultan II. Abdülhamit üzerinde koparılan 

kıyamet ve bu kıyametin yansıdığı literatür de hepimizce bilinmektedir. “Kızıl Sultan mı, 

yoksa Ulu Hakan mı?” ikileminin içinde sıkışan bu olgu ve ikili karşıtlık, bize 

Cumhuriyet dönemindeki bir siyasi kapışmanın taraflarını anlatır aslında. Hareket Ordusu 

da keza böyledir. Hatta Hareket Ordusu’nda yer alan ve bir kurmay albay olarak Hareket 

Ordusu ile İstanbul’a gelen Mustafa Kemal’in de rolü ya abartılır ya da neredeyse bütün 

bu süreçte onun ismi en öne geçer ya da geçirilir. Bunu da, tarihi daha sonra iktidarların 

yazdığı gerçeğini bize anlatan bir kanıtmışçasına bizzat kendisi de söyler.132 Bildiğimiz 

üzere de Cumhuriyet kadrosunu oluşturan isimlerin birçoğu İsmet İnönü’den Rauf 

Orbay’a, Kazım Karabekir’den Ali Fuat Cebesoy’a Hareket Ordusu’ndadır. Tarih artık 

onlarındır ve Cumhuriyet’i kuran bu kadro bize 31 Mart Olayı’nın tarihini Hareket 

Ordusu’nun gözünden yazmaktadır.  

 

‘HAREKET ORDUSU’NUN TARİHİ 

Hareket Ordusu’nun gözünden yazılan bu tarih, bir resmi tarih olarak, 

Cumhuriyet’e kendi izdüşümünü yansıtmıştır. Bir Cumhuriyet mitosu yaratılırken 

Hareket Ordusu’nun gözünden yazılan bu tarihte, bu mitosun içinde Cumhuriyet 

projesinin aslında neyi olumlamayacağının da işaretlerini verirken, Mustafa Kemal’in de 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
sıraısında bir günah keçisi olarak yalnız bırakılışı o zamana göre biraz anlaşılabilir ama daha sonra da 
durum devam etmiştir. 
132. “(…) Karşı müdahalenin öncü birlikleri 3. Ordu’dan derlenmiş ve bu birliklere Hareket Ordusu adı 
verilmiştir. Orduya, bu adının verilmesini teklif edenlerin başında, Hareket Ordusu Kurmay Başkanı 
Mustafa Kemeal gelmektedir. Mustafa Kemal, ordunun isminin seçilmesi sürecini Ahmet Emin Yalman’a 
10 Ocak 1922’de verdiği ve Vakit Gazetesi’nde yayınlanan röportajında şöyle anlatmaktadır: “İstanbul’a 
seslenen bir bildirge yazmak gerekti. Bunu ben yazdım. Sonra elçilere seslenerek ikinci bir bildirge yazdık. 
Buna ne imza konması gerektiğini düşündük. Bazı arkadaşlar ‘Hürriyet Ordusu’ dediler. Oysa ki tüm ordu 
Hürriyet Ordusu durumunda idi. Hareket hâlinde olan orduların durumunu göstermek için ‘Hürriyet 
Ordusunun operasyon güçleri’ denildi. Ben ‘Operasyon’ sözcüğünün Türkçe’ye çevirisini düşünerek 
‘Hareket Ordusu’ deyimini kullandım.” Aktaran Mete K. Kaynar, “Hareket Ordusu ile Avcı Taburu 
Arasında Sıkışmak” Resmi tarih tartışmaları- 31 Mart’tan Günümüze “Gericilik” Söylemi, ed. Fikret 
Başkaya, Cilt 7, 1.Basım, Mayıs 2009, Özgür Üniversite Kitaplığı-79, syf 20-21.    	
  



	
  

	
  

88	
  

bizzat içinde yer aldığı Hareket Ordusu, İttihat ve Terakki’yi kurtaracak bir araç 

olmaktan ya da Mahmut Şevket Paşa’nın önderliğinde Meşrutiyet’i koruyacağı iddia 

edilen bir ordu olmaktan çıkıp “ilerici” güçlerin biraraya geldiği sembolik bir anlam 

kazanarak, “gerici” güçlerin “bin yılın karanlığına” bizleri döndürmek isteyen güçlerine 

karşı yapıldığı iddia edilen bir savaşın kutsal aydınlık taşıyıcılarına dönüşür. Bu kurguda, 

31 Mart Olayı, eski bir devrin sözünü arkaik bir biçimde yeni bir çağda sürdürmek 

isteyenlerin kanlı bir kalkışması olarak yapılandırılır ve olaylar bir ‘ilerici-gerici’ 

dikotomisi üzerinden tarihselleştirilerek Cumhuriyet’in zemin taşlarına “gericiliğin” 

kaynağı olarak yerleştirilir. Bu konuya, 1969’da, doktora tezi olan kapsamlı bir araştırma 

ile ilk kez değinen Sina Akşin, daha sonra 1994 baskısında yeniden başlığını değiştirerek 

yayınladığı Şeriatçı Bir Ayaklanma 31 Mart Olayı isimli kitabının arka kapak yazısında 

bu durumu şöyle betimler: 

“31 Mart Olayı gerçi Osmanlı tarihine ait bir olgudur; ama Cumhuriyetimiz 
gericiliği iki örnek olayla anımsar: 31 Mart Olayı ve Menemen Olayı. Ne yazık ki 
yakınlarda bunlara belleğimizi daha da güçlendiren bir üçüncüsü eklenmiştir: Sivas 
Olayı. 31 Mart Olayı, bu ilk şeriatçi ayaklanma, benzeri olaylardaki o “tuhaf” yönü de 
sergiler: Yıllarca, olayı kimin ya da kimlerin düzenlediği tartışma konusu olmuştur.”133 

 
“Şeriatçı” kalkışmalar silsilesi üzerinden okunan ve bu silsilenin miladı kabul 

edilen 31 Mart Olayı, Sina Akşin tarafından belli bir söylemin başını çektiği bir 

“gericilik” olayı olarak nitelendirilir. Yukarıda bahsetmeye çalıştığım Hareket Ordusu 

gözünden tarih yazımını onaylayan ve bunu bir “ilerici-gerici” dikotomisi üzerinden 

sembolleştirirken bu söylem, bizleri de bu arada sıkışmışlığın içinden bir tercih yapmaya 

iter: Şeriatçi Bir Ayaklanma 31 Mart Olayı isimli kitabının yeni baskısı için yazdığı 

önsözünde Akşin şöyle söyler: 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
133. Sina Akşin, “Arka Kapak”, Şeriatçı Bir Ayaklanma 31 Mart Olayı, 3.Baskı, Kasım 1994, İmge Kitabevi 
Yayınları, Ankara.  



	
  

	
  

89	
  

“31 Mart olayı da Son Çağa girmenin şoku karşısında, geleneksel kesimin kanlı 
bir tepkisidir.”134 
 
Böyle bir sıkışmışlığın içerisinde kalan Cumhuriyet tarihindeki siyaset, kendisini ikame 

eden ikili karşıtlığın tam ortasında bir tarihsel paradigma inşa eder. Bu noktada, bu 

paradigma içerisinde tanımlanır aktörler ve aktörlerin kendilerini tanımlama imkânı da 

neredeyse ortadan kalkar. Mücadelenin ikili karşıtlık içerisinde sıkıştırıldığı bir tarihsel 

çatışma alanı olarak 31 Mart Olayı, tarihsel blokların çarpıştığı bir zemindir artık ve 

tarihselliği siyasi bir araç olarak kullanılır Cumhuriyet’in tanımladığı sınırlar içerisinde. 

Nitekim Cumhuriyet’te ‘gericilik’ tartışmalarına kaynaklık eden böyle bir çatışma alanı, 

hiç şüphesiz iktidarın kendisini her defasında ihya edeceği ve galibi çok önceden belli 

olan bir süreç ile yeniden defalarca kurgulanırken, böylesine büyük bir toplumsal olayın 

bütün yönleri ve susturulan talepleri tarihin bilinçdışına135 itilir. Bastırılanın geri dönüşü 

de engellenemez. Lakin bu geri dönüşün seslerini duymadan önce onu bastıran, erken 

Cumhuriyet döneminin hâkim zihniyetine bakmak önemli olacaktır. Bu hâkim zihniyetin 

bir biçimde kendisini inşa ederken onun inşa sürecinde rol almış olan ve Cumhuriyet 

projesini onaylayan entelejansiyanın zihinsel haritası görülmelidir. Çünkü Tarih denilen 

disiplin bu zihin haritasının dışında değildir. Edebiyat ise bu zihin haritasının dışında 

olmadığı gibi, dışına çıkabilecek gücü içinde barındırması bir yana, tam tersine o zihniyet 

dünyasının tahakküm alanını da genişletebilir ve onu yeniden üretebilecek güce de 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
134. A.g.e. syf 12.  	
  
135 . Bülent Somay, Tarihin Bilinçdışı, Birinci Basım, Ekim 2004, Metis Yayınları, İstanbul, syf 19: “Bir 
çağın hakim fikirleri, o çağın hakim sınıfının fikirleridir”, amenna. Peki ama o çağın ezilen sınıflarının 
fikirleri, duyguları nereye gitmiştir bu denklemde? Tabii ki bastırılmış, o çağın biliçdışına itilmiştir. (…) 
Devrim daima ‘bastırılmış olanın geri dönüşü’ olarak anlamlandırılabilir. Tam da bu yüzden daima tekinsiz 
bi çekirdeğe sahiptir ve akıl yoluyla tam olarak kavranması mümkün değildir. Devrim hiçbir zaman 
simgesel düzenin yerini kibarca başka bir simgesel düzene bırakması olarak görülemez; tersine arada 
geçilmesi gereken bir ‘Gerçek’ aşaması vardır ki, bu aşama tekinsiz bir dehşetle, tekinsiz bir keyifle iç 
içedir. (…).”  



	
  

	
  

90	
  

sahiptir hiç şüphesiz. Edebiyat alanına geçmeden önce, bu noktada, bu zihniyet 

haritasının döşendiği taşları görmek gerekir. 

 
 
31 MART ÜZERİNDEN CUMHURİYET’İN YAPI TAŞLARI 
 
 Cumhuriyet ilan edilmeden hemen önce siyasi ve sosyal meseleler üzerine gazete 

sütunlarında sert tartışmalar devam etmektedir. Bu sert tartışmalar, belli başlı tarihsel 

göndermelere sahip olduğu ölçüde dönemin zihin haritasını bize anlattığı gibi, o dönem 

de entelejansiyanın durumu hakkında kesitler sunmakla da kalmaz, ne kadar etkili araçlar 

olduklarını da bize kanıtlar. Anadolu’da Yunan çıkarmasına karşı toplanan Milli 

Mücadele birlikleri ve Ankara’da yeni bir meclisin açılışı ile devam eden mücadelenin 

yansımaları bildiğimiz gibi İstanbul basınında da izdüşümlerini buluyordu. Basında yer 

yer sert bir muhalefetin Anadolu’da süren Kurtuluş Savaşı’na karşı olduğunu biliyoruz. 

Bu muhalefetin illa da Saltanat yanlısı olması gerekmediğini, o dönemin şartları 

içerisinde özellikle İttihatçıların bütün İmparatorluğu yıkılışın eşiğine getirdikleri ve 

İttihat ve Terakki Cemiyeti (İTC) karşıtlarının da, bu noktada seslerini baskı ortamından 

kurtarıp sert bir biçimde İTC ile bağı olduğuna inandıkları tüm hareketlere 

yönelteceklerini tahmin etmek zor değil. Bu dönemde “mütareke basını” şeklinde 

tanımlanan bu basın dünyası içerisinde, daha sonra 150’likler listesine girecek olan Refi 

Cevad Ulunay’dan Refik Halid Karay’a, sert bir İttihatçı muhalifi olduğunu bildiğimiz ve 

daha sonra ne yazık ki linç edilerek öldürülen Ali Kemal’den, dindar bir çevreden 

muhalif olan seslere kadar çok sayıda yazardan haberdarız. Kimisi İttihatçıların devamı 

olarak gördüklerinden, kimisi bu mücadelenin kaybedileceğine inandıklarından, kimileri 

dış müdahale ile kurtuluş yolunu gördüklerinden -kasıtlı veya kasıtsız- daha sonra Milli 



	
  

	
  

91	
  

Mücadele yanlılarının galip oluşu ile onların karşısına düşmekten kurtulamazlar. İşte bu 

siyasi tartışmaların bütün şiddeti ile sürdüğü bu dönemde, 31 Mart Olayı’na devamlı atıf 

yapıldığını görürüz. Sadık Albayrak’ın İrtica’ın Tarihçesi 3 isimli eserinden aktardığı 

üzere 31 Mart Olayı sırasında etkin bir rol oynadığını belirttiği Şebinkarahisarlı Ahmed 

Rasim Avni Efendi isimli 40 yaşlarında genç bir isim, Alemdar gazetesinde 11 Mayıs 

1920 tarihinde ateşli bir yazı yazarak Milli Mücadele’nin karşısında konumlanıyor ve 

Hilafetin yayınladığı fetvaya karşı çıkarılan fetvaya “Fetava-i Deccaliyeyi İbtal” diyerek 

itiraz ederken 31 Mart Olayı’na şöyle değiniyordu: 

“ (…) Bunlar ki, gusülden, namazdan men’ettikleri Avcı Taburları’nı mürteci diyerek 
kırıp geçirdiler. Din ulemasını, ilmiye talebesini, hacıları, hocaları, kadıları, müftüleri, ne 
kadar dindar müslüman gördülerse onları vurdular, döktüler, haps eyleyip sürdüler, 
kırdılar, geçirdiler. (…)”136 
 
31 Mart Olayı’nın potansiyel bir çatışma alanı olarak daha Cumhuriyet ilan edilmeden 

önce siyasi bir temsil ve iddia alanına döndüğüne tanık oluyoruz. Bu makaleden çok daha 

sert ve keskin bir dil kullanan Mustafa Sabri, Alemdar gazetesinde 10 Şubat 1921’de 

“Makam-ı Hilafet ve Ankara Meclisi” başlıklı yazısında, karşı olduğu Milli Mücadele’ye, 

onun teşkil ettiği Meclis’e ve sanki saltanatın kaldırılacağını ve hilafetin lağvedileceğini 

önceden görürcesine İttihatçılardan teşekkül ettiğine inandığı bu harekete tavrını uzun bir 

yazı ile dile getiriyor ve 31 Mart Olayı’na küçük ama bir o kadar da ilginç bir gönderme 

yapıyordu: 

“ (…) Hareket Ordusu’nun kahramanları İstanbul kapılarından, Cennetmekan Sultan 
Abdülhamit’i iğfal ve tehdide çalışırken bu derece cür’etkar bir şekilde bir dil 
kullanmamışlardı. Onların kasdı mağfur ve Hakan’ın şahsına yönelik olduğu halde 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
136. Şebinkarahisarlı Ahmed Rasim Avni Efendi, “Feteva-i Deccaliyeyi İbtal!” Alemdar, 11 Mayıs 
1336/1920, aktaran Sadık Albayrak, Cumhuriyet’e Doğru Hilafet’in Sonu, İrtica’ın Tarihçesi, Cilt 3, 1990, 
Araştırma Yayınları, İstanbul, syf 17. (Latin harflere trankripsiyonları yapılan yazıların kimin tarafından 
yapıldığı belirtilmemiştir. Çevirilerin günümüze uyarlandığı ve sadeleştirildiği göz önüne alınmalıdır. y.n.) 



	
  

	
  

92	
  

bunlarınki doğrudan doğruya saltanat tahtına ve bütün Osmanoğulları sülalesine yönelik 
bulunuyor. (…)”137  
 
 

Cumhuriyet’e giden süreçten hemen önce, Türk-Yunan Savaşı’nı Milli Mücadele 

yanlıları kazanmış ve 1 Kasım 1922’de, “Saltanatın Kaldırılışı” ile de yeni bir döneme 

girilmiştir. Abdülmecid Efendi, Halife olarak tayin edilmiş ve Cumhuriyet’e doğru giden 

süreçte, tartışmalar bütün şiddeti ile sürmektedir. Bu noktada dikkatimizi vermemiz 

gereken husus ise şudur: Varolan tartışmalarda, yeni bir rejim kendisini tatbik ettikçe, bir 

önceki rejim otomatik olarak karşı bir noktada konumlanıyor ve devamlı bir tez-antitez 

diyebileceğimiz dikotominin üzerinden kendisini okutuyordu. Cumhuriyet bu noktada 

bütün Osmanlı sisteminin bir anti-tezi olarak konumlanırken, ayrıntılı olarak 

baktığımızda, Meşrutiyet’in de anti-tezi, hatta Meşrutiyet’ten öte saltanat ve hilafetin 

anti-tezi olarak konumlanırken de kendisi bir tez oluyor. Bütün muhalefet tarihsel 

sürekliliğin bir parçası olarak ister istemez bir anti-tez olarak Cumhuriyet’in tahayyül 

ettiği bir “Osmanlı” zemininde konumlanıyordu. Yani tezin karşısına düşüyordu. Rejim 

bu dikotomiler üzerinden kendisini inşa ederken, sabık dönemini iktidarın söylemince 

tanımlıyordu. O devirden kalan her türlü sembolü ve bu sembolü taşıyan politik aktörü 

anti-tezi olarak konumlarken, 31 Mart Olayı da yeniden bir çatışma alanı olarak devreye 

giriyordu. Sadık Albayrak, dönemin içinde bulunduğu atmosferi kısaca özetlerken,  

“medreseli” hocaların ve bazı paşaların muhalefetinden artık rahatsız olan hükümetin 

TBMM’nin fesih kararı ile yeniden seçimlere hazırlandığını, bu süreçte Trabzon Mebusu 

Ali Şükrü Bey’in katlinin yarattığı karamsarlığın ve daha sonra Cumhuriyet’in kaderini 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
137. Mustafa Sabri, “Makam-ı Hilafet ve Ankara meclisi” Alemdar, sayı: 3070/770. 10 Şubat 1337/1921, 
sh:1, aktaran Sadık Albayrak, Cumhuriyet’e Doğru Hilafet’in Sonu, İrtica’ın Tarihçesi, Cilt 3, 1990, 
Araştırma Yayınları, İstanbul, syf 22. (Latin harflere trankripsiyonları yapılan yazıların kimin tarafından 
yapıldığı belirtilmemiştir. Çevirilerin günümüze uyarlandığı ve sadeleştirildiği göz önüne alınmalıdır. y.n.)	
  	
  



	
  

	
  

93	
  

tayin edecek siyasi tartışmaların muhalefetin ana etmenlerinden olduğunu belirtir.138 Bu 

süreçte Cumhuriyet gazetesinden önce çıkardığı gazetede Yunus Nadi dönemin kaderini 

şekillendirecek hâkim tartışmalardan birinin ne olacağını şu başlıkla belirtir: 

“Türkiye’nin Yeni Devirde: İslam Aleminin Vazifesi Ne Olmalıdır?”139  

 

 Cumhuriyet’in ilanından birkaç gün önce, yukarıdaki sorunun gölgesinde 

tartışmaların başladığını söylemek hiç kuşkusuz yanlış olmaz. Yunus Nadi, 25 Ekim 

1923’te Yenigün gazetesinde, “Yaşasın Hürriyet” başlıklı bir yazı kaleme alır ve gelecek 

hürriyetin nasıl olacağının tanımlandığı yazısında, 31 Mart’a Derviş Vahdeti üzerinden 

atıf yaparak şöyle der: 

“Fakat yaşayacak olan hangi hürriyettir? Yaşayacak olan hürriyetin var 
olduğuna Anadolu çok kanidir. Biz öyle zannediyoruz ki İstanbul’da 
yaşamayacak bir hürriyetin var olduğunu pek iyi biliriz. Bu sonucu 
hürriyet, tarihimizde 31 Mart’ı ika ederek İstanbul’u pâk ve yüce alnına 
ebedi kara bir leke kondurmuş olan hürriyettir. O hürriyet, Derviş 
Vahdeti’ye zat ve zaman vermiş olan çok mülevves ve mendebur bir 
hürriyettir. O hürriyetin amil ve banileri, ‘İttihad-ı Muhammedi’leri, 
‘Tevhid-i Ahmedi’leri mülevves ve müstekreh ellerinde bazice ittihaz 
eden eclaf ve erazil idi. O zaman onlar Derviş Vahdeti adını taşıyan bir 
sefil tarafından temsil ediliyorlardı. Allahın azamet ve iclali adına kasem 
ederim ki, İstanbul bu rezaletle alakadâr olmak zilletinden masundur. 
Oradaki kardeşlerimizin azim ekseriyeti o zaman da çok bu çirkefliklere 
alet olmaktan vareste idiler. Fakat ne yazık ki dini dünyaya alet etmek 
alçaklığını işleyen üç-beş edepsiz ‘Yaşasın Hürriyet’ nameleri içinde 
ortalığı herc ü merce sevk etmek istemişler ve İstanbul’un temiz pak alnını 
karartmaya sebep olmuşlardı. Şimdi yine oluyor, perde perde yükselen 
perde arkası oyunların istihdaf ettiği maksat her gözden uzak olsa bile, 
bize göre ayan beyan açıktır. Görüyoruz, Derviş Vahdeti, bir sefilin 
mülevves ve menfus şahsında tekrar hortlamış ve yine yaşamaya başlamış 
bulunuyor. Eğer bu işler böyle devam ederse akibetin dediğimizden başka 
bir neticede karar kılamayacağını bilmek için ne keramete ihtiyaç vardır 
ne de kehanete!  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
138. Sadık Albayrak, Cumhuriyet’e Doğru Hilafet’in Sonu, İrtica’ın Tarihçesi, Cilt 3, 1990, Araştırma 
Yayınları, İstanbul, syf 32.   
139 A.g.e. syf 36. (Sadık Albayrak’ın kitabından düzeltmeden aynen aktardık. y.n.)	
  



	
  

	
  

94	
  

 Pek çok misalden bir tanesini irat etmek için son günlerde bir 
İstanbul gazetesinin ‘Teşkilat-ı Esasiye’ye ait mütehassıslar 
müzakerelerini tehzil ettiği için yaptığı şaklabanlıkları zikr etmek 
yeterlidir. Milletin, hatta şimdiki idaresi olan Cumhuriyet tarzı ile istihza 
etmek cür’etine kadar ileri gitmiş olan bu küstahlıklar, apaçık bir irticaın 
açık tercümanlıklarından başka bir şey değildir.”140 

 
Yunus Nadi’nin Cumhuriyet ilan edilmeden hemen önce kaleme aldığı bu yazı, aslında 

her şeyi özetler nitelikte. Bir hürriyet talebi olduğunu dile getiren Yunus Nadi, talep 

edilen bu hürriyetin tanımını yapmaktan kaçınmıyor ve 31 Mart Olayı sırasında ilginç bir 

biçimde “Yaşasın Hürriyet” sloganları ile İstanbul’un alnına kara bir leke vurulduğunu 

belirtiyor. Buradan da, bu hürriyetin ‘irtica’ya sebep olduğunu ve yine aynı hürriyetin 

başka bir ‘irtica’ya sebep olabileceğini ekliyor. Cumhuriyet gazetesinin kurucusu olacak 

olan Yunus Nadi’nin o dönem Cumhuriyet’i kuran ekip içerisinde yer aldığını 

düşündüğümüzde, bu yazının bize Cumhuriyet kurulurken ki bir zihinsel yapıyı anlatması 

bakımından önemli bir kesit sunduğunu öne sürmek asla yanlış olmaz. Nitekim Yunus 

Nadi’nin 31 Mart Olayı üzerinden bir ‘ibret’ örneği olarak sunduğu bu uyarının 

Cumhuriyet tarihi boyunca ne kadar çok kullanıldığını biliyoruz. Yunus Nadi’nin 

tanımladığı bu hürriyetin, daha sonra Cumhuriyet’in tek parti döneminde somutlaşacak 

bir çeşit rejimi ve o rejimin karakteristiğini de ima ettiğini söylemek yanlış olmaz. 

Dönemin Meşruti rejimini onaylayan bu sloganlaştırılmış talep, bir biçimde 31 Mart 

Olayı’nın da sebebi gibi görülüyor Yunus Nadi tarafından. Bundan ‘ibret’ alarak bu 

hatalara düşmeme uyarısında bulunan Yunus Nadi’nin, yeni bir rejimin ilanının 

arifesinde yaptığı bu uyarı dikkate değerdir. Nitekim yaptığı bu uyarı, bir biçimde 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
140. Yunus Nadi, Yaşasın Hürriyet; Yenigün, 25 Teşrinievvel (Ekim) 1339/1923, sh:1, aktaran Sadık 
Albayrak, Cumhuriyet’e Doğru Hilafet’in Sonu, İrtica’ın Tarihçesi, Cilt 3, 1990, Araştırma Yayınları, 
İstanbul, syf 37-39. (Latin harflere trankripsiyonları yapılan yazıların kimin tarafından yapıldığı 
belirtilmemiştir. Çevirilerin günümüze uyarlandığı ve sadeleştirildiği göz önüne alınmalıdır. Vurgular bize 
aittir. y.n.)  



	
  

	
  

95	
  

muhattabını bulmuş ve Velid Ebu’z-Ziya, 28 Ekim 1923’te Tevhid-i Efkâr gazetesinde 

yayınlanan “İrtica Hezeyanı” başlıklı sert bir yazı ile bu itham dolu uyarıya karşı cevap 

vermiştir. Aslında Cumhuriyet tarihi boyunca tanık olduğumuz bir tartışmanın, 

Cumhuriyet ilan edilirken yapılması göz önüne alınırsa, ilk örneklerinden birisini bize 

göstermiş olması bakımından da son derece manidardır: 

“Ankara’daki acemi, beceriksiz ve akılsız avukatların ellerinde vakit vakit 
ortaya çıkardıkları çirkin bir silah vardır. Bu sünepeler herhangi bir 
konuya ve münakaşaya aciz kaldılar mı veyahut teskin edilecek bir 
garazları, tatmin olunacak bir intikamları var mı derhal irtica ithamını ileri 
sürerler. Ve bu modası geçmiş, kör ve iğrenç silahla murdar dâvalarını 
kazanacaklarını, muarızlarını korkutup susturacaklarını sanırlar.  
 Geçen sene 1 Teşrinisani(Kasım, y.n.) kararı verildiği zaman da 
böyle yapmışlardı. O vakit, siyasi irtica modası idi. Okuyucularımızın 
hatırlayacakları gibi geçen sene 1 Teşrinisani kararı alınırken biz bu 
kararın acele ile alındığını, böyle devletin esasına taallük eden kararların 
içma-i ümmetle alınması lazım geldiğini, binaenaleyh kararın muvakkat 
olduğunu yazmıştık. Bizim bu mütalaaları ortaya atmakta zerre kadar 
zararlı bir gayemiz yoktu. Yalnız karar İstanbul’a damdan düşer gibi aks 
ettiği ve mesele de pek mühim olduğundan biz tabiatıyla işte acelecilik 
bulunduğuna hükm etmiş ve mütalâalarımızı açıkça yazmakta bir beis 
görmemiştik.  
 Bizim halisane neşriyatımız üzerine kimi fırsat bekleyen yadikarlar 
kıyamet kopardılar. Bizim padişahçı olduğumuzu, dolaşık yolla saltanatın 
iadesini gerekli gördüğümüzü, halis mürteci bulunduğumuzu ve kafamızın 
uçurulması icap ettiğini yazdılar. Çünkü o zaman etkili olarak elde irtica 
siyaseti silahı vardı. ‘Hakimiyet-i Milliye’ gayretkeşleri hergün karşımıza 
bir başka tehdit, bir başka tahvif ile çıkıyorlar, gâh asıp kesmekten, gâh 
çaprazvari elimizi ayağımızı biçmekten bahs ediyorlardı. Hatta bununla da 
kalmadılar. Bitlis Mebusu Halil Hulki Efendi’yi yakaladılar, kendisine bir 
ayet-i celile zikr ettirerek ‘Hakimiyet-i Milliye’ esasına yan gözle bakanın 
başı uçurulmak lazımdır, tarzında sözler de söylettiler.  
 Bu gürültüleri yapanların mahiyetlerini herkesten iyi bildiğimizden 
tabii hiç şaşmamıştık. Bizim gibi mesleği dürüst ve pek muayyen olanlar 
böyle adi hücumlarla ne sarsılır ne müteessir olur. Hususiyle ‘siyasi irtica’ 
ithamının ne kadar bayağı bir silah olduğunu da artık herkes öğrenmiştir. 
Bu silah, Meşrutiyet’in başında gerçekten irtica yayan sefil bir zümreye 
karşı kullanılmıştı. Ve böylelerini ‘mürteci’ saymak en doğru bir hareketti. 
Fakat yavaş yavaş ‘irtica’ silahı suistimal edilmeye başlandı. Ve iktidar 
mevkiinde olanlara her itiraz edene tereddütsüz ‘mürteci’ demek moda 
oldu.  



	
  

	
  

96	
  

 İşte bu kelimenin kuvvetini izâle eden amil, acemi avukatlar elinde 
böylece vakitli vakitsiz suistimal edilmesi olmuştur.  
 1 Teşrinisani kararına, muvakattır, dediğimiz için bizi irtica ile 
ithama kadar cür’etkârlık olamazdı. Çünkü biz kararın esasına muarız 
değildik. Ve olamazdık. Mücahade seneleri de Vahdettin, İstanbul’da 
hakim iken ‘Milli irade’ karşısında her gücün baş eğmesi lazım geleceğini 
daima tekrarlayan biz idik. Binaenaleyh esas itibariyle ‘Hakimiyet-i 
Milliye’ idaresinin tesisi bizim arzumuza da uygundu. Yalnız biz şekle ve 
kararın ittihazındaki aceleciliğe itiraz etmiştik. Bunda da ne kadar 
hakkımız olduğu bugün hayret edilecek şekilde ortaya çıkmıştır. Çünkü 
aradan daha bir sene geçmeden 1 Teşrinisani kararını bizzat ittihaz edenler 
o kararı tenkide başladılar. Anayasa hükümetinin bir çok noksanları, 
bozuklukları olduğunu ileri sürdüler. Hükümet şeklinin mutlaka 
değiştirilmesi lâzım geldiğini iddia ettiler. Ve sonunda ortaya bir 
cumhuriyet meselesi çıkardılar. Halbuki 1 Teşrinisani kararı ile beraber bu 
karara muhalefet edenlerin vatana hıyanet ile itham olunacağına dair bir de 
kanun çıkarılmıştı. Şimdi, biz, muziblik etmek istesek BMM(Büyük Millet 
Meclisi, y.n.)’ne hitap eder ve ‘Kendi kanununuz vech ile 1 Teşrinisani 
kararını tebdile teşebbüs değil hatta muaheze bile hıyanet-i vataniyedir, 
binaenaleyh bugün bu kararı değiştirmeye teşebbüs edenler hakkında 
kanunuzu tatbik edin’ derdik. (…)  
 Hayır, intibah bu adamlar için değildir. Şimdi madem ki artık irtica 
siyasetinden bahs edemeyecekler, ortaya bir ‘Dini İrtica’ ithamını 
çıkardılar. Bizim dinimizin ahkamına sadık kalmamız, ve İslamın 
adatlerini muhafaza için neşriyatta bulunmamız sözde ‘Kara Kuvvet’i 
canlandırmak imiş. Dini alet ederek hükümet muhalefet yapmakmış… 
Türk askeri, zaferi bizim böyle dişle oynamamız için kazanmamış imiş. 
Pek alâ, efendiler, Türk neferi zaferi memleketimizin kurtulması, İslam 
medeniyetinin yükselmesi için kazanmadı da İstanbul’da hanımlar 
‘bar’lara gitsinler, bazı kimseler Ankara’da yan gelip keyf çatsınlar ve 
arada bir fırsat bulunca ticaret yapıp para kazansınlar, İstanbul’a kadar 
gelip dişçi Sami’nin otomobiline binerek casusu himaye için öteye beriye 
başvursunlar diye mi kazandı? 
 Bu efendiler, bizim dini irtica yaptığımıza, özellikle içki yasağı 
kanunu kaldırılmasın ve İstanbul’da rezalet yeri olan yerlerde 
hanımlarımız gitmesin dediğimiz için mi hükm ediyorlar? Demek, bu 
müslüman memlekette müslüman kalalım, milli adet ve ananelerimizin 
güzel olanlarına riayet edelim, demek, mutlaka irtica yapmaktadır, öyle 
mi? Öyle ise sizin tatbik etmek istediğiniz ‘Garpçılık’ ve ‘Lâiklik’ nedir? 
Lütfen onları da tarif buyurur musununuz? 
 Sonra ya Rabbi bu ne zillet, ne delâlettir ki, içkinin ve barlara 
devamın aleyhinde bulunduğumuz için bize ‘mürteci’ diyenler, içki yasağı 
kanununu BMM’nin düzenlediğini, İstanbul’da İslâmın şerefine aykırı 
hareketlerde bulunanları da ilk önce yine BMM adına Şer’iyye Vekili 
Mustafa Efendi’nin bir beyannamesi ile tel’in ettiğini unutuyorlar. Şu 
halde bizim bugünkü neşriyatımız ile yaptığımız BMM’nin kanun ve 



	
  

	
  

97	
  

beyannamesi hükümlerine aynen uygundur ve bundan dolayı en doğru 
yola giden de biziz.  
 …Artık bu ‘irtica’ silahı çok âdi bir silah olmuştur. Bu memlekette 
Allah korusun, bir irtica hareketi olursa o, ancak Ankara’da dizginleri 
elinde bulunduran hükümetin etrafında toplanan bir kaç dalkavuğun, gâh 
hükümet kurumu ile oynamasını, gâh ‘Garpçılık’ yapacağız diye 
tepinmeleri, gâh içki yasağı kanununu kaldıracağız, diye uğraşmaları 
yüzünden olur. Bizim bütün çalışamamız ise bu dalkavukların iddialarıyle 
kendini şaşıran hükümeti tam bir ihlâsla ikaz ve irşad etmek, kamuoyunun 
eğilimlerinden hükümeti haberdar etmek ve memlekette nihayet halkın 
arzu ve ihtiyacına uygun uyarıcı, adil, kuvvetli ve şerefli bir idarenin 
kurulmasını sağlamaktır. Memleketin çoğunluğu ise bu gayede 
birleştiklerinden nihayet Ankara’nın bu gerçeği idrak eder* hükmüne tabi 
olacağından asla ümitsiz değildir.”141 

 
 İrtica tartışmaları içinde Cumhuriyet ilan edilir. Tartışmaların seyri yine aynı 

temelde, içki yasağının kaldırılması, Latin harflerine geçiş tartışmaları, dilin 

arındırılması, halifelik tartışmaları ve Tevhid-i Tedrisat Kanunu ile devam eder.142 Velid 

Ebu’z-Ziya’nın makalesine cevap niteliğinde bir başka makale neşrolunur ve 

Cumhuriyet’in İslam’ın esasına dönüş niteliği taşıdığını ve İslam’a uygunluğu ileri 

sürülür.143 Devrimler bütün şiddetiyle uygulanırken, yukarıdaki tartışmada bir kesitini 

yakaladığımız zihinsel ayrışma gitgide uçurumun genişleyeceğinin işaretini verir. 31 

Mart Olayı, “irtica” kavramını nitelendirmesi ile bu süreçte bir politik silaha 

dönüşmüştür; nitekim muhalefet bunun farkındadır. İşin ilginç tarafı, ‘siyasi’ ve ‘dini’ 

olmak üzere iki irtica tanımı/ayrımı yapılmaktadır. Muhalefet blokunda yer alan 

yukarıdaki makale, 31 Mart Olayı’nı bir “siyaseten irtica” olarak kabul etmektedir; lakin 

‘dini irtica’ suçlamasını kabul etmez. Böyle bir ayrımın muhalefetçe yapılıp 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
*. Asıl metinde “idra keder” şeklinde yazılmış olup “idrak eder” şeklinde düzeltilmiştir. (y.n.)  
141. Ebu’z-ziyâzâde, “İrtica Hezeyanı” Tevhid-i Efkâr, 28 Teşrinievvel 1339/1923, Pazar sh: 1, aktaran 
Sadık Albayrak, Cumhuriyet’e Doğru Hilafet’in Sonu, İrtica’ın Tarihçesi, Cilt 3, 1990, Araştırma 
Yayınları, İstanbul, syf 39-43. (Latin harflere trankripsiyonları yapılan yazıların kimin tarafından yapıldığı 
belirtilmemiştir. Çevirilerin günümüze uyarlandığı ve sadeleştirildiği göz önüne alınmalıdır. y.n.)    
142. Sadık Albayrak, Cumhuriyet’e Doğru Hilafet’in Sonu, İrtica’ın Tarihçesi, Cilt 3, 1990, Araştırma 
Yayınları, İstanbul, syf 43-50.  
143. A.g.e. syf 43-44.	
  	
  	
  



	
  

	
  

98	
  

tanımlanması ve iktidarın tanımları içerisinde bir politik manevra alanı bulmaya çalışıp 

31 Mart’ın bir “siyasi irtica” olduğunun muhalefetçe kabulü, iktidarın tahakküm alanı 

düşünüldüğünde düşündürücüdür. Hatta 31 Mart Olayı üzerinden bu söylem öyle güçlü 

bir biçimde kullanılacaktır ki, halifeliğin kaldırılması üzerine yapılan tartışmalar 

sırasında, bizzat 31 Mart Olayı süresince hedef olmuş ve Kurtuluş Savaşı’nı desteklemiş 

bir isim olan Hüseyin Cahit Yalçın bile bundan payına düşeni alacaktır. Hüseyin Cahit 

Yalçın, halifeliğin kaldırılmasını isteyenleri eleştirirken, dönemin önde gelenleri 

tarafından “Derviş Vahdeti-i Sani” (İkinci Derviş Vahdeti) adını alır.144 Bütün bu 

tartışmalar, bize aslında dönemin iktidarının zihinsel yapısı ve hakim paradigma ile ilgili 

önemli ipuçları sunar. 1924 yılına geldiğimizde, gazetelerde süren bu “ilericilik” ve 

“irtica” tartışmaları artık farklı bir boyuta girmiş ve mahkemelerde son bulmuş, bazı 

gazeteciler tutuklanmış ve Sadık Albayrak’ın da belirttiği üzere ‘Vatana Hıyanet’ 

suçundan nezaretlerde kalmışlardır145 ve tartışmalar çoğunlukla neticesini karakolda 

almıştır. Aslında tartışmaların yaşam tarzı üzerinden de şekillendiğini belirtmek gerekir. 

Velid Ebu’z-Ziya ve Tevhid-i Efkâr gazetesi ile yürütülen bu münakaşanın sonucunda, 

Maarif Vekili Vasıf Bey mahkemeye başvurmuş ve yazılan yazılar ile ilgili dava 

açılmıştır. Yunus Nadi, bu yaşananların ardından yine 31 Mart Olayı’na ve Derviş 

Vahdeti’ye göndermede bulunarak, artık kurulmuş olan Cumhuriyet gazetesinde 

“Anarşiye mi Gideceğiz?” başlıklı şu başmakaleyi yayınlamıştır: 

“Maarifimizin genç vekili Vasıf Bey Efendi’nin dediği gibi, Cumhuriyet 
hâkimlerinin adâleti sür’at ve kat’iyyetle izhar etmeleri ve Cumhuriyet 
hükümetinin dahi anarşinin ihtimaline değil, hatta en ufaz zerresine bile 
imkân bırakmayacak şekilde vaz’ına hakim olması lâzımdır. Bir millete 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
144. Çağlar Kırçak, Meşrutiyetten Günümüze Gericilik, İmge Kitabevi Yayınları, 2. Baskı Mart 1994, 
Ankara, syf 226.   
145. Sadık Albayrak, Cumhuriyet’e Doğru Hilafet’in Sonu, İrtica’ın Tarihçesi, Cilt 3, 1990, Araştırma 
Yayınları, İstanbul, syf 51.	
  



	
  

	
  

99	
  

hayatın ve hayatta istikrarın asıl şartları bunlardır. Ve bunlarsız bir millet 
için hatta hayat ve bekâ ihtimalini bile düşünmeye yer kalmaz. Devleti 
teşkil eden bütün müesseseler içinde eğer hükümet zabt ve rabtın müesser 
amili olmak vaz ve vazifesini kudret ve selâhiyetle ifa etmezse ve 
cümleden olarak adaletin kahr edici satırındaki kuvvet ve azamet her 
adımda duyulmaz ve görülmezse orada nizam ve intizam yerine anarşi 
istidatları peyda olmak ve nihayet bu anarşinin millete pek pahalıya mal 
olacak şekilde menhus ve mes’um tesirleri görülmemek imkânı olmaz. 
 Biz Türkler tarihe dün doğmuş millet değiliz. Ve bütün dünya 
milletlerinin geçirdikleri akıbetler meydandadır. İstanbul’u alkana 
boyayan 31 Mart’ı hazırlayanlar, körükleyenler ve nihayet ika edenler 
akibet lâyık oldukları cezaları gördüler. Amma bugün o durumları huzur 
ve itidal ile tekrar muhakeme ettiğimiz zaman 31 Mart’ın sorumluları 
olarak yalnız Derviş Vahdetileri ve onların iğfal etmiş ve iğfal olunmuş bir 
sürü tabilerini görmüyoruz. Hadisenin takakkukuna biraz da zamanın 
hükümetindeki gaflet ve basiretsizlik sebep olmuştur. Çünkü Meşrutiyet 
payandaları arasında ‘Yaşasın Hürriyet!’ avazesine de o zamanki 
şaşkınlıklar içinde şüphesiz çok yanlış bir telakki ile fazla yer, ve adetâ 
hudutsuz bir genişlik verilmişti. O zaman bir Derviş Vahdeti hürriyetin 
elbette pek yanlış bir telakki ile hudutsuzluğu içinde şaşıran bir hükümetin 
acz ve gafleti önünde 31 Mart’ı gözler göre göre, ferih ve fahur 
hazırlamıştı. Bugün de gören gözler, maatteessüf, aynı galat ve sukut ve 
tekrar tekevvün etmek istidadı ile yeni yeni ve bu defa belki daha mahir 
Derviş Vahdeti’ler elinde yeni anarşilere zemin ve zaman hazırlamaya 
doğru gittiğinin en ufak şüpheye mahal bırakmayan bir vuzuh ve serahatle 
farkındadırlar. Binaenaleyh, önümüzdeki meş’um istidadın korkunç 
neticelerinden milleti ve hükümeti tahzir etmeye lüzum vardı 
kanaatindeyiz.  
 Devletimizin lâyık siyaseti ile ve yeni idare üsulümüzle alay eden 
bir Derviş Vahdeti kalemi, hükümeti küçük düşürmek isteyen tabiyesinde 
aklınca mahir hareket ederek onun erkanından birinin, hem de hissesine bu 
inkılâbta mühim vazifeler ifası terettüp etmiş olan birinin şahsında bütün 
bir topluluğu ve bütün bir inkılabı küçük düşürmeye çalışmak cür’etini 
göstermiştir. Dün görülmesine başlanan davanın mahkemelik şekli şahsi 
ve yalnız bir vekaletin manevi şahsiyeti itibariyle umumi bir şikayet ve 
davadan ibaret ise de kamu oyundan bir parça olarak biz bu konuların da 
ilerisine geçerek meselenin millet hayatında ileriye doğru yolumuza 
devam etmek veya geriye doğru çekilmek suretinde iki birbirine zıt 
cerayanın çarpışmasında tecelli etmekte olduğunu ihtar etmek 
mecburiyetindeyiz. Belki meselenin bu kadar şumul ve müs’at ile 
mütalâası mahkemenin rüyeti dairesini tecavüz edebilir. Mahkeme 
mevzuatı ile mukayyet ola dursun, ve elinden gelirse bağrına hançer 
saplanmış haysiyetlerin tamir ve telâfisine dikkat ede dursun üst tarafı 
milletin göreceği, milletin düşüneceği ve nihayet milletin kısa keseceği 
işlerdendir. Matbuat, bu türlü işlerde milletin amal ve efkarına maske 
lazım olmak gelirse de her şeyden önce bunun da ‘hürriyet’ gibi nesebi 



	
  

	
  

100	
  

kıymetli bir şey  olduğuna, özellikle bizim memleketteki tezahürlerine 
göre, hükümde en ufak tereddüde mahal yoktur. Misal yine 31 Mart! 
 Bu memlekette ne o zaman, ne bu zaman prensiplere bağlı bir 
basının teşekkül etmiş olduğunu iddiaya, maalesef imkân yoktur. O 
zamanda olduğu gibi bu zamanda da siyasi husumetler en kuvvetli 
prensiplerden daha kuvvetli olarak tesir icra edebiliyor. Derviş Vahdeti 
zamanında İttihat ve Terakki’yi iskat etmek isteyenler, yıkmak işinde 
kendilerine yardım ediyor göründükleri için, bu alçak yobaza hoş nazarla 
bakıyorlardı. Şimdi de siyasi manevra adına kabul edilen hatt-ı harekatin 
bundan başka bir şey olmadığını görüyoruz. Hani ya, Cumhuriyetçi idik? 
Haniya lâyık idik? Haniya inkılâbın en vicdanlı taraftarları idik? Hayır, 
bunların hepsi yalan. Biz kısmen, yalnız siyasi maksatlara esir 
mahluklarız. Kısmen de ortada döndürülmek istenen dolaplardan gâfil 
kimseleriz. Hepimize yanlış bir ‘Hürriyet’ kelimesi, kolay bir parola 
olmuştur. Kasıtlı kasıtsız onun arkasına takılmış gidiyoruz. Hayır, bir 
milletin hayatını hayatını tehlikeye koyacak değil, hatta şöyle böyle 
izdırap ve teşevvüşe salacak bir hürriyetin o millet içinde hiç bir yeri 
yoktur. Ve olamaz. İşte, bizim samimiyetle iman ve itikat ettiğimize göre, 
cumhuriyet hayatında dahi hürriyetin yeri ancak ve ancak budur. Bunun 
ilerisi dalâlettir, gaflettir ve milli gaflettir.  
 Millet, altı asırdır çektiği derin ve feci ızdırap ve mihnetin bin bir 
belâsından nihayet bin bir felaket ve fedakârlığa mal olan müthiş ezilip 
büzülmelerle halas olarak rahat nefesler almaya henüz başlamış olduğu bir 
zamanda ayağına takılmak istenen engellere karşı lakayt ve heyecansız 
kalamaz. Bu meselenin umumi heyette yalnız ikide bir garip misallerine 
tesadüf olunan bir matbuat davası gibi telakki edilmesi, vaziyeti 
görmemek olur. Vaziyetin milletimizce çok iyi görüldüğünü ve çok iyi 
takdir edildiğini biz biliriz. Bu arada mahkemenin kendisine düşen adalet 
hissesini bir oyuncak yapmaktan kurtaracağını kuvvetle ümit ederiz. 
(…)”146  

 
Bu minvalde devam eden yazı, aslında bize dönemin içinde bulunduğu halet-i 

ruhiyeyi anlatması bakımından çok önemlidir. Yunus Nadi, yazısı boyunca 31 Mart Olayı 

üzerinden, dönemin yargısını ve kamuoyunu etkilemek istiyor; yazılarında ve söyleminde 

yeniden kurguladığı 31 Mart Olayı’nı, o dönem gündemde olan ‘hürriyet’ sorunsalı 

üzerinden bir siyasi çatışma alanı olarak inşa ederken, kendi 31 Mart tarihini de dayatıyor 

bu noktada. İktidar kendi söylemini yaratırken, söylem de kendi iktidarını kurguluyor. Bu 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
146. Yunus Nadi, “Anarşiye mi Gideceğiz?” ; Cumhuriyet, 9 Teşrinievvel, 1340/1924. Sene: 1, sayı: 152. sh. 
1, aktaran Sadık Albayrak, Cumhuriyet’e Doğru Hilafet’in Sonu, İrtica’ın Tarihçesi, Cilt 3, 1990, 
Araştırma Yayınları, İstanbul, syf 66-69. (Latin harflere trankripsiyonları yapılan yazıların kimin tarafından 
yapıldığı belirtilmemiştir. Çevirilerin günümüze uyarlandığı ve sadeleştirildiği göz önüne alınmalıdır. y.n.)      



	
  

	
  

101	
  

tarihsel sürecin bir “irtica” vakası olduğunun muhalefetçe kabulünü bu ithamlara cevap 

veren metinde okumuştuk daha önce. Dönemin içinde bulunduğu zihinsel karşıtlığı daha 

iyi vermesi bakımından bu denli uzun alıntılamaları önemli buluyoruz. İstiklâl 

Mahkemeleri’nde yaşananları ve bu bağlamda da söz konusu edilen “irtica” kavramını 

aktarılanlardan ulaşabildiklerimiz sayesinde biliyoruz.147 Dönemin hâkim zihniyetinin 

ipuçlarını yakaladığımız bu bilgilerde önümüze çıkan harita düşündürücü bir fotoğraf 

çıkarıyor önümüze.  

 

Laiklik ilkesi doğrultusunda uygulanan devrimlerin her biri, bu bağlamda 

değerlendirildiklerinde, din ile sorunlu ve din ile uzun uzadıya mücadele veren ama bu 

mücadele sırasında bir ehlileştirme ve bu alan üzerinde bir tahakküm arzusu ve iktidar 

tasarımı da kendiliğinden ortaya çıkıyor. Orhan Gazi Ertekin, bu bağlamda bizim nev-i 

şahsına münhasır bir laiklik olarak tanımladığız bu anlayış için şöyle bir eksen çiziyor: 

“Türk devlet biliminin kurucu Kemalist irade –ve onun ‘altı ok’u- 
yoluyla edindiği görevlerden en temel olanı; Cumhuriyet’in geri kalmış ve 
daha önemlisi dinsel-teokratik baskılarca geri bıraktırılmış bir dünyanın 
karanlığından sıyrılmış olduğu iddiasını devralmasıdır. Bu, ona 
aydınlanmış, akıl ve bilimin yol gösterdiği tarihsel bir misyon bahşeder. 
Türk devlet biliminin bundan kamu alanına dair özel bir ders çıkarması ise 
kaçınılmazdır. Bu nedenle, Türk devlet bilimi, kamu alanının siyasal 
iktidar yapısının ele geçirilmesiyle yetinilemeyecek, özellikle taşraya, 
dinsel ilişkileri saklayan tüm toplumsal birimlere kadar ulaştırılacak bir 
aydınlanma heyecanını taşıma dersleri çıkarmyaı zorunlu kılacaktır. ‘Türk 
kamusu’sunun en önemli görevi ise bu aydınlanma misyonunun temel 
geçitlerini belirleyerek geliştirmek, örgütlemek ve ‘vazifeye 
hazırlamak’tır. Türk laikliğinin dinsel kurumların etkinlik ve işlevlerine 
ortak olmasına yol açan ve faal bir sektör olarak kurulmasını sağlayan, 
onu hem geçmiş bir dünyanın karanlığı karşısında işlevsel kılan hem de 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
147. Bu konuda daha ayrıntılı bilgi için Sadık Albayrak’ın İrtica’ın Tarihçesi 3 başlıklı çalışmasında 53-65, 
75-94 nolu sayfalarda bu konu çerçevesinde yaşanan olaylar aktarılmaktadır. ‘İrtica’ kavramı altında başka 
soruşturma örnekleri için Cemil Koçak’ın Tek Parti Döneminde Muhalif Sesler başlıklı çalışmasında 53-48 
ve 49-86 nolu sayfalarda bu minvalde yaşanan sıkıntılar görülebilir: Cemil Koçak, Tek Parti Döneminde 
Muhalif Sesler, 2.Baskı, 2011, İletişim Yayınları, İstanbul. 	
  



	
  

	
  

102	
  

geleceğin aydınlanmış dünyasının başlıca uğraşı ve mücadele alanı olarak 
planlayan şey de budur. Dolayısıyla dinsellik alanı, Türk devlet bilimi 
açısından yalnızca gelenekle mücadele etmenin arenası değildir. Aynı 
zamanda o mücadelenin malzemesidir de.”148 

 
Ortaya çıkarılan bu eksen doğrultusunda, Türkiye’de tanımlanan bu laiklik de 

kendi içerisinde sorunlar ortaya çıkarıyor. Bu tezin amacı laikliği tartışmak olmadığı için 

bu konunun ayrıntılarına girmiyoruz. Bu dönemin hâkim zihin yapısının laiklik için nasıl 

kurgulandığını, çizdiği eksen doğrultusunda ortaya koyan Orhan Gazi Ertekin, burada 

önemli bir tanımlama ile “Türk devlet bilimi” adını verdiği bir fenomenin yapısını, hukuk 

sistemi ile kamu hukukunun ve sosyal bilimlerin iç içeliğinde bize gösteriyor. Ertekin, bu 

iç içeliği ve iktidarın kendi epistemolojisini üreten bu yapının kendisini şöyle anlatır: 

“Devlet kurucu vasfı gereği kamu gücünün üretilmesi sorunlarını temel bir mesele haline 
getirmiş olan Kemalist iktidar, kamuya ilişkin bütün siyasal-hukuksal kurumlardan 
olduğu gibi tüm bunların bilgisine dair bilimsel-disipliner alanlardan da kamusal bir 
işlevselliğe sahip çıkmasını talep etmiştir. Bu çerçevede, o, ‘kamu’dan geri kalanlara, 
yani topluma doğru uzanan sosyal, siyasal, kültürel, estetik vb. gibi modernleşmeye dair 
atılımları örgütleyerek bunu resmi misyonlar olarak kurumlarına dağıtmakla kaçınılmaz 
olarak ayrıntılı, teknik ve sağlam bir kamu hukuku bilgisine duymuştur.”149 
 
İşte ihtiyaç duyduğu bu epistemiye de, Ertekin’in kelimeleri ile tanımlayacak olursak, 

“Türkiye’de devletin hukuk ile girdiği özel ilişkinin, yani ‘devletin özel bilimi’ ”150nin 

inşasında tanık oluruz. Bu noktada da, yeni bir devlet biçimine ve rejime talip olan 

Kemalistlerin, Osmanlı reformculuğundan devraldıkları tüm tecrübeleri ve zihinsel 

parçalarını tanımlayan epistemiyi Cumhuriyet’in tarihsel inşasına yerleştirirken, biricik 

olduğunu ileri sürecekleri ve özgünlüğü için epey çaba harcayacaklarını151 ve 

yaratacakları bu ‘kamu’ için bir entelektüel arayışa girdikleri ve bu entelektüel arayışta da 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
148. Orhan Gazi Ertekin, “Türkiye’de Hukuk-Siyaset İlişkileri Türk Devlet Biliminin Doğuşu ve Yükselişi,” 
Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce Dönemler ve Zihniyetler, Cilt 9, 1. Baskı, 2009, İletişim Yayınları, 
İstanbul, syf 293-294.   
149. A.g.e. syf 286.   
150. A.g.e. syf 289  
151.A.g.e. syf 287.  



	
  

	
  

103	
  

yer yer birbirinden farklı, ama söz konusu din ve İslam olunca epeyce örtüşen ve 

Cumhuriyet’in laiklik projesini onaylayan bir sürece hevesle iştirak edeceklerini 

görebiliriz. Kemalist devrimin içini bu bağlamda doldurmak isteyen isimler, Mahmut 

Esat Bozkurt’tan Recep Peker’e, Kadro dergisi öncülüğünde Yakup Kadri’den Şevket 

Süreyya Aydemir’e kadar Kemalizmlerin farklı yüzleri olarak, yine Ertekin’in sözlerini 

ödünç alacak olursak, Cumhuriyet iktidarının logosuna ‘söz’ yetiştirmekte, onun kamu 

hukukunu derinleştirmeye çalışmışlardır.152 Bu zihniyetin sonuçları olarak da iki önemli 

noktayı vurgulayabiliriz. Birincisi, Cumhuriyet’in kuruluşundan beri süregelen bu laiklik 

ve ‘ilericilik-gericilik’ tartışmalarının neden sürekli mahkemede sonuçlandığını ve 

karakolluk olduğunu görmemiz açısından önemlidir. Kamu hukukunun bu bağlamda bir 

devlet bilimi ile epistemisini oluşturan Cumhuriyet, elbet bu episteminin sonuçları olarak 

bu kamu alanını tanzim etmek için bir kanunlar nizamına ihtiyaç duyacaktır. Kendisini 

tanzim eder etmez oluşturmaya çalıştığı bu hukuku, Kemalist devrim ile iç içe tutan ve 

paralel bir biçimde inşa eden Cumhuriyet’te -yine Ertekin’den alıntılayacak olursak 

siyaset ve - “inkılap”- “kanun” ile yapılır.153 Bu noktada ‘kanun’, Ertekin’in tanımladığı 

‘Türk devlet bilimi’in bir sonucu olarak ‘inkılap’ ile bir araya getirilir. Özdeşleşir bir 

bakıma. Ertekin bu durumu anlatırken, bizim de üstünde durduğumuz ve hatta yukarıda 

ayrıntılarına yer vermeye çalıştığımız ikili karşıtlıklar içinde seyreden Cumhuriyet 

tarihine, kendisini bir yeniden tanzim alanı olarak çatışma alanı açtığı 31 Mart Olayı’nın 

da içinde yer aldığı ‘ilericilik-gericilik’ dikotomisine atıf yapar: 

“Yeni Türkiye’nin Kurtuluş Savaşı sürecinden başlayarak Cumhuriyet’e geçiş ve 
Cumhuriyet reformlarına ilişkin atılımlarının ‘siyasallığını’ neredeyse bütünüyle 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
152 .A.g.e.	
  	
  
153 A.g.e. syf 291 



	
  

	
  

104	
  

‘kanun’un belirliyor olmasının Türkiye’de ilginç bir muhafazakarlık-ilericilik ve kopuş-
süreklilik bağlamları yarattığı söylenebilir.”154 
 
İkinci sonuç ise Cumhuriyet’in, kendisini bir yeniden tanzim alanı olarak gördüğü tarihi, 

bu ‘ilerici-gerici’ ikili karşıtlığı içinde ele alırken, yukarıda bahsettiğimiz ‘Türk devlet 

biliminin’ inşa ettiği kamu hukukunun inkılâp tarihi ile girdiği özdeşliktir.155 Toplumun 

can damarlarına sirayet edecek olan bu sosyal bilimler alanı ile ürettiği epistemi ve 

tanımladığı kamusal hayat işte tam bu noktada can alıcı bir resmiyet, bir tarihsellik ve 

Kemalist devrimsellik kazanır. Bu kamusal hayat, bütünüyle ‘İnkılâp Tarihi’ denilen ve o 

dönemki zihniyetin omurgasını oluşturan bir tarihsel kanon ile şekillenir.  

 

İNKILÂBIN ZİHİN KODLARI  

 Burada, o dönemin içinde kendisini ifade eden entelejansiyanın nasıl bir 

atmosferde şekillendiğini anlayabilmemiz için, fazla ayrıntısına yer vermeden Recep 

Peker’in İnkılap Ders Notları’ndan ve Mahmut Esat Bozkurt’un Atatürk İhtilali adlı 

yapıtlarından ve bunların hâkim bir paradigmaya işaret eden fonksiyonlarından 

bahsetmek gerekir. Rejimin iki önemli figürünün resmi tarihin ana hatlarını çizdikleri bu 

yapıtların tarihe bakışını anlamamız önemli bir yapı taşı olarak dönemi kavramamızı 

kolaylaştıracaktır. Mahmut Esat Bozkurt’un öncelikle Hukuk Fakültesi’nde, daha sonra 

radyo yolu ile de halka aktardığı İhtilaller Tarihi adlı bu derslerin156 temel içeriği, bir 

inkılâp tarihi eksenini, rejimin onayladığı doğrultuda ve çerçevede kamuya aktarmaktı. 

Bu sürecin güzel bir özetini şu veciz sözler bize çok iyi aktarmakta kanısındayım: 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
154. A.g.e. syf 290  
155. A.g.e. syf 292.	
  	
  	
  
156. Yard Doç. Dr. Mustafa Oral, “Türk İnkılâp Tarihi Enstitüsü (1933)” Ankara Üniversitesi Türk İnkılâp 
Tarihi Enstitüsü Atatürk Yolu Dergisi, Sayı 27-28, Mayıs-Kasım 2001, syf 321-333. 
http://dergiler.ankara.edu.tr/dergiler/45/819/10392.pdf  



	
  

	
  

105	
  

“(…) İ̇nkılâbın yapıcıları tarafından verilen İ̇nkılâp Dersleri, devletine sahip çıkan bir 
cumhuriyet nesli yetiştirmek, cumhuriyet rejiminin güvenliğini sağlamak ve geleceğini 
teminat altına almak, çabaları açısından önemli bir başlangıç olmanın yanısıra bu alanda 
kurumsallaşmış bir gelenek de yaratmıştır.”157  
 
Nitekim rejimin nasıl bir niteliğe bürüneceğini, bu derslerin altyapısını oluşturan zihinsel 

temayül de bize gösterir aslında. Rejimin iki önemli figürünün, bu derslerle inşa ettiği ve 

bir biçimde yukarıda bahsedilen ‘kamu’yu nasıl şekillendirdiğini bu notların ayrıntısında 

görebiliriz.158 Burada 31 Mart Olayı’nın, tarihsel olarak nasıl bir zeminde resmi ağızlarda 

kurgulandığının resmini çekmeye çalışmak ve bu kurgunun üzerine oturduğu temeli 

görebilmemiz açısından da dönemin tarih inşasına bakmak önemlidir. Mustafa Kemal’in 

Serbest Cumhuriyet Fırkası deneyimin iflas edişi sırasında çıktığı yurt gezilerinin 

sonrasında oluşturduğu raporun ana temaları arasında, dönemin hâkim zihniyeti 

içerisinde rejimin içeriden ‘aleyhine’ gelişecek unsurlara karşı esaslı bir önlemin alınması 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
157 A.g.e. 
158. Mesela Recep Peker, inkılâp tarihi perspektifinde Osmanlı meşrutiyetini incelerken onun kopyacı 
niteliğini öne çıkarır ve Fransız İhtilâli’nden kopya edildiğini belirterek bu dönemdeki Kanun-u Esasi’nin 
neticesinde 31 Mart doğdu der (syf 26). Bütünüyle bir ‘ilerici-gerici’ dikotomisinin hâkim olduğu bu tarih 
anlayışı içinde ‘irtica’ya da vurgu yapılır ve siyasetteki yerleri aktarılır (11,64-65 vb.). Bu konuda daha 
ayrıntılı bilgi için bkz: Recep Peker, “İnkılâb Dersleri Notları”, Toplum ve Bilim, Sayı 18-19-20-21-22, Yaz 
1983; Bir diğer isim olan Mahmut Esat Bozkurt’un ise aşağı yukarı aynı zihin yapısına tanıklık ettiğimiz 
“Atatürk İhtilali” isimli eserinde ‘irtica’ kelimesi yerine ‘kaytaklık’ kelimesini kullandığını görürüz.(Bu 
konuda geniş bilgi için tezin sonundaki EK 3 başlığına bakılabilir). Şöyle enteresan tespitlerde bulunur 
Bozkurt: “İhtilallerin gayesi milletin her yönde ilerlemesi, daha güzele, daha iyiye doğru gitmesidir. Bunun 
aksi, ya post kavgası ya kaytaklıktır, irticâdır.” Bu tanımlamanın ardından şu soruları sorar: “Bir millet geri 
gidebilir mi?”, “Milletin kaytaklık hakkı var mıdır?” Daha sonra kendisi yanıtlar bu soruları: “Egemenlik 
haklarına dayanarak bir milletin gerileme, geri gitme hakkı yoktur.” (syf 86). Demokrasi düşmanı bu 
tespitleri daha sonra xenophobic tespitlerle devam eder: “Bizim yakın tarihimizde görülen kaytaklık 
olaylarının çoğunu yabancılarla Türk olmayan müslümanlar yapmıştır. Çerkes, Arnavut, Arap v.s. gibi. 
Bunlara dikkat gerekir. (…) Kaytaklık açık olursa mücadele oldukça kolay olur. Fakat bunun en tehlikelisi 
hak suretinde görünenidir.” Ardından “İhtilalci, gericileri asla af etmemelidir. (…) Bunlara göz yummak 
ihtilale kıymak demektir.” (syf 150) şeklinde devam eden bu agresif ve acımasız dil daha sonra ‘irtica’nın 
bir tarihsel çözümünü yapmaya devam eder. Anlaşılacağı üzerine son derece düz bir karşılaştırmalı 
çizgiden tepkiselci tarihi okuyan Bozkurt, bu sayede Kemalizm’in nasıl bir düşünsel izlekte halk kitlelerini 
gördüğünü ve resmi tarihin damgaladığı yeniçeri ve softların nasıl bu bağlamda değerlendirildiğini şu 
sözlerinde izah eder: “Bizde yenilik hareketlerine karşı koyan kaytaklık hareketleri diğer yabancı 
memleketlerde ihtilallere karşı koyan kaytaklık hareketlerinin bağlı bulunduğu kuralın dışında kalmadı. 
Yabancı memleketlerdeki kaytaklıkların sebebi organize, müesses menfaatleri, askeri iğfal ederek, din 
perdesi ardından korumak ve böylelikle yeniliği önlemek idi. Bizde kaytaklığın genel kurmayını, herhangi 
bir yenilik teşebbüsünde mefaatleri tehlikeye düşenler teşkil etti. Bunların yaptırıcı kuvveti ödevini de, 
softalarla yeniçeriler gördüler. (syf 275-276); Mahmut Esat Bozkurt, Atatürk İhtilali, Altın Kitap Yayınları, 
1967, İstanbul.    	
  



	
  

	
  

106	
  

gerektiğini belirten şu sözler, aslında rejimin muhalefeti kriminalize eden karekterini 

anlatması bakımından çok önemlidir: 

“Bu inceleme gezisinde Cumhuriyet rejiminin aleyhindeki hareketlerin önlenmesi ve 
Cumhuriyet yönetiminin pekiştirilmesi amacına yönelik notlar alan ve bunları hükümete 
sunan Atatürk, bu yönde alınması gereken önlemlerden birini şöyle not etmiştir: "Bir 
cumhuriyeti ve rejimi koruma kanunu neşredilmelidir. Bu kanunda, bizzat Cumhuriyet 
aleyhinde olduğu gibi onun temellerini teşkil eden inkılâp kanunları aleyhinde fiilen 
harekete teşvik veyahut bu bapta söz ve yazı ile telkin, ağır ceza müeyyidelerine 
bağlanmalıdır."159 
 
Rejimin içeriye bakışında, inşa ettiği ‘kamu’nun bir parçası ol(a)mayanlar için bizzat 

cezai yaptırımlar talebini dillendiren Mustafa Kemal’in, bu süreçte ortaya çıkması için 

teşvik ettiği tarih inşası da, bu zihniyetten asla ayrı düşünülemez. Rejim içerideki 

unsurlardan, özellikle din ile ilgili ya da din üzerinden şekillenen bu taleplere karşı, 

bahsettiğimiz kriminalizasyon uygulamasına başvurulduğunu yine yaşananlardan ve 

İstiklal Mahkemeleri’nden ya da dönemin hâkim figürlerinin açıklamalarından biliyoruz. 

Yine bildiğimiz üzere, erken Cumhuriyet döneminde, Mustafa Kemal’in bizzat teşviki ile 

oluşturulagelen Türk Tarih Tezi çalışmalarının bu bağlamda değerlendirildiğinde ortaya 

çıkarttığı gerçek, Cumhuriyet’in kuruluş arifesinde ve öncesinde kendi kuruluşuna giden 

süreçte, geçmişin kendisi ile yaşadığı şizoid durumun, Murat Paker’e göre kopuşmanın160 

yarattığı zihinle, geçmiş içinde dondurduğu unsurları kendi tezine karşı bir anti-tez olarak 

görmesidir. Bu bağlamda Cumhuriyet, küllerinden doğduğu ve zihinsel coğrafyasında 

yetiştiği Osmanlı bakiyesini, mirasını ve unsurlarını bir tehdit gibi görmekte ve devamlı 

sistemin konsolidasyonuna yol açan ve dondurduğu tarihe hapsettiği unsurları 

kendiliğinden ‘gerici’leştiren bir ‘ileri’ye bakma çabası içinde olmuştur. Yakın geçmişin 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
159 Yard Doç. Dr. Mustafa Oral, “Türk İnkılâp Tarihi Enstitüsü (1933)” Ankara Üniversitesi Türk İnkılâp 
Tarihi Enstitüsü Atatürk Yolu Dergisi, Sayı 27-28, Mayıs-Kasım 2001, syf 321-333. 
http://dergiler.ankara.edu.tr/dergiler/45/819/10392.pdf 
160 Murat Paker, “Egemen politik kültürün dayanılmaz ağırlığı”, Psiko-politik Yüzleşmeler, 1.Baskı, 2007, 
Birikim Yayınları, İstanbul, syf 143-152.	
  



	
  

	
  

107	
  

kendisini rahatsız ettiğinden dolayı, olabildiğince ‘ileri’yi görebilme arzusu vücud bulur 

rejimin kurucularında. Bu noktada da, kendisine tehdit olarak gördüğü bu imgeleri, 

sembolleri, unsurları ya kriminalize ya da marjinalize eder. Yukarıda Yunus Nadi’den 

aktardığımız, Velid Ebu’z-Ziya’nın ile girdiği polemikleri sonucu mahkemelik olan 

Maarif Vekili Vasıf Bey’in 1924 yılındaki bakanlığı sırasında toplanan 43 kişilik bir 

program heyetinin, ilkokul, ortaokul ve lise müfredatına yaptıkları pedagojik ve ideolojik 

müdahale sonucu Osmanlı döneminin ideolojisine bağlı olan görüşleri ‘ayıklayarak’, 

yerine Cumhuriyet’in temel ilkeleri ile uyumlu görüşleri koyduğunu belirtir Füsun 

Üstel.161 Mete Kaynar, Celal Nuri’den alıntılayarak, Cumhuriyet’in, kuruluşunu “Türk 

ulusunun Osmanlılıktan soyunuşu” olduğunu belirterek kendini meşrulaştırdığını 

söyler.162 Tarih tezini inşa ederken de, bu yakın tarihin bakiyesini olabildiğince yok 

saymaya çalışmıştır Cumhuriyet. Kurtuluş Kayalı, bu zihinsel yapının içinde bulunduğu 

yok sayma eğilimini, Şerif Mardin’den şu sözlerle aktarmaktadır: 

“Bir anlamda tam da o yıllardaki Türk tarihçiliğindeki temel eğilim Şerif Mardin’in 1950 
yılında yazdığı bir makalede belirttiği gibidir: ‘Türkiye Cumhuriyeti’nin kurulmasının ilk 
tesiri negatif yüklemleri olan bir aktivitede görülür: Osmanlı kültürü ve Osmanlıcı 
ideallerden uzaklaşma çabası.’ Mardin’in hemen akabinde belirttiği üzere ‘Osmanlı tarihi 
üzerine incelemelerin 1940’lara, Atatürk’ün ölümünden sonraya rastgelmesi daha kolay 
anlaşılır.”163 
 
 Yüksel Taşkın, Türk Tarih Tezi’nin vücut bulduğu Türk Tarihinin Ana Hatları kitabında 

Orta Asya’ya ayrılan bölüm, 605 sayfalık kitap içinde 205 sayfaya ulaşırken, diğer 

uygarlıklara ayrılan sayfa 100, Osmanlı tarihine ayrılan bölümün ise 50 sayfa ile 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
161. Füsun Üstel, ‘Makbul Vatandaş’ın Peşinde II. Meşrutiyet’ten Bugüne Vatandaşlık Eğitimi, 4. Baskı, 
2009, İletişim Yayınları, İstanbul, syf 129.  
162. Mete K. Kaynar, “Totem, Tabu, Mustafa Kemal ve Atatürkçülük,” Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce 
Dönemler ve Zihniyetler, Cilt 9, 1. Baskı, 2009, İletişim Yayınları, İstanbul, syf 1110.   
163. Kurtuluş Kayalı, Türk Düşünce Dünyasında Yol İzleri, 3. Baskı, 2009, İletişim Yayınları, İstanbul, syf 
91.	
  	
  	
  



	
  

	
  

108	
  

sınırlandığını belirtir.164 Bütün Osmanlı geçmişini bir ‘istibdat’ olarak konumlandıran bu 

zihin, Orta Asya kökenlerine doğrudan göndermeler yapar.165 Füsun Üstel, okullarda 

tatbik edilecek olan bu tez ile “Osmanlı geçmişinin paranteze alınmasıyla yeniden ‘icat’ 

edilen Türk tarihi artık açıktan açığa özcü bir ulus anlayışına yönelir” der.166 Tarih ile son 

derece sorunlu bir ilişki içerisine girer Kemalist Cumhuriyet. Füsun Üstel, Yurd Bilgisi 

kitabından alıntılayarak, “Bereket versin idare-i cumhuriye eski ve çürük saltanat 

binasının yerine küçük, fakat sağlam bir devlet esası kurdu” ifadesi ile ‘eski’ olarak 

nitelendirilen yapının tarihsel konumunu gösterirken, bu ilişkinin zihin yapısını ortaya 

çıkarır.167 Recep Peker ve Mahmut Esat Bozkurt’un başını çektikleri İnkılap Tarihi 

Dersleri ise yukarıda belirttiğimiz ‘ileri’ye gitme arzusuna uygun tarihi bir kurguda kendi 

kendisini olumlar. Sina Akşin, kendi zihinsel kurgusunu da önemli ölçüde belirleyen bu 

‘ilerici-gerici’ ikili karşıtlığının köklerini görmek istediğinden olsa gerek, pozitif bir dil 

ile kaleme aldığı “Bozkurt ve Peker’in Devrim Tarihi Ders Kitapları” başlıklı 

makalesinde, bu zihinsel yapıyı anlatırken verdiği örnekler son derece çarpıcıdır. Mahmut 

Esat Bozkurt kitabında coşkulu denebilecek bir üslupla ‘ileri’ gitmenin önemini şu 

sözlerle anlatıyordu: 

“Demeyiniz ki, 
İnsanlar ve milletler şahıslarında tasarruf edemezler mi? 
Ederler ve istedikleri gibi… 
Fakat bu tasarruf bir şartla mukayettir. İleriye doğru yükselmeğe ve yaşamağa doğru 
Geriye doğru… ölüme doğru asla tasarruf edemezler.”168  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
164 Yüksel Taşkın, “Kemalist Kültür Politikaları Açısından Türk Tarih ve Dil Kurumları,” Modern 
Türkiye’de Siyasi Düşünce, Kemalizm, Cilt 2, 6. Baskı, 2009, İstanbul, İletişim Yayınları, syf 419-420.  
165. A.g.e. syf 167.   
166. Füsun Üstel, ‘Makbul Vatandaş’ın Peşinde II. Meşrutiyet’ten Bugüne Vatandaşlık Eğitimi, 4. Baskı, 
2009, İletişim Yayınları, İstanbul, syf 168. 
167. A.g.e.	
  	
  	
  
168. Mahmut Esat Bozkurt’tan aktaran Sina Akşin, “Bozkurt ve Peker’in Devrim Tarihi Ders Kitapları” 
Çağdaş Türkiye Tarihi Araştırmaları Dergisi, Dokuz Eylül Üniversitesi, Atatürk İlkeleri ve İnkılap Tarihi 
Enstitüsü, Cilt: II, Sayı: 4-5, Yıl: 1995, syf 234.  
http://web.deu.edu.tr/ataturkilkeleri/pdf/cilt2sayi4.5/c2_s4-5_sina_aksin.pdf     



	
  

	
  

109	
  

 
Faşizmi anlattığı bir diğer sayfada da şöyle söyler Bozkurt: 

“Tarih nerede durursa! 
 Fakat tarih durmayacaktır. 
 Durmak, ölmek demektir! 
 Hayat ilerlemede, ilerilerdedir. 
 Faşistlik hayatı gerilerde arıyor. 
Ölecektir!”169 
 
İhtilâl tanımı yaparken de, şu ifadeleri kullanır Bozkurt: 

“İhtilâl tam ve kâmil anlamlı hükmünü yürütebilmek için dört unsuru kavramalıdır. 
Siyasal, sosyal ve bilhassa ekonomik alana girmeli ve ileri bir rejim kurmalıdır. Bu 
bakımdan eksikliğin yerini, yine bu bakımlardan yeni bir nizam almalıdır.”170  
 
  
 Dönemin İnkılap Dersleri’ne her anlamda katkıda bulunan ve rejimin önde gelen 

bir diğer ismi olan Recep Peker ise inkılâbı tanımlarken şu cümleleri kullanıyor: 

“İnkılap: bir sosyal bünyeden geri, eğri, fena, eski, haksız ve zararlı ne varsa bunları 
yerinden söküp onların yerine ileriyi, doğruyu, iyiyi, yeniyi ve faydalı koymaktır. Onları 
öylece koyduktan sonra büyük bir sıcaklıkla davaya yapışıp sökülen şeylerin geri 
dönmemesini, konan şeylerin yaşamasını, yerleşmesini temin edecek bir sistem kurmak 
ve işletmek de inkılabın değişmez şartıdır.”171 
 
İnkılâp tarihi derslerinde, ihtilâl ve inkılâp tanımlarını bu doğrultuda yapan iki önemli 

kanonik isim, bize dönemin zihinsel yapısını ve bu bağlamda oluşturulmak istenen 

‘kamu’nun tarih anlayışını ve bu tarih anlayışının içinde yer alan “ilericilik’ unsurlarını 

anlatması bakımından çok önemlidir. Bu oluşturulmak istenen ‘kamu’nun içinde inşa 

edilecek olan Cumhuriyetçe ‘makbul vatandaş’ın nasıl bir aura içerisinde şekillendiğini 

göstermesi bakımından da düşündürücüdür. Görüldüğü üzere, bu dönemde en çok 

üstünde durulan konulardan birisi tarihtir. Kurtuluş Kayalı, yol izlerini bulmaya çalıştığı 

bu düşünce dünyası içerisinde, Cumhuriyet’in kurumsal ve resmi dayanakları üzerinden 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
169. A.g.e.   
170. A.g.e. syf 235.   
171. Recep Peker’den aktaran A.g.e. syf 235.	
  	
  



	
  

	
  

110	
  

şu önemli tespitleri yapar rejimin niteliğinin daha da iyi anlaşılması için: 

“Yönetim şeklinin otoriterliğinin arkasında Cumhuriyet’in bilime ve 
kültüre verdiği öncelik vardır. Cumhuriyet’in temel amaçlarının gerisinde 
yaratılmaya çalışılan birey tipinin özellikleri bulunmaktadır. Bunun başat 
vasıfları da rasyonellik ve bilimsellik doğrultusundadır. Cumhuriyet 
döneminde çok önem atfedilerek değiştirilen kurumların başında eğitim 
kurumları gelir. Bu kurumlar arasında öncelik üniversiteye verilmiştir. 
1933 yılında Darülfünun tasfiyesi gerçekleştirilmiş ve İstanbul 
Üniversitesi yeniden kurulmuştur. Asıl önemlisi ise Ankara 
Üniversitesi’nin kuruluş sürecidir. Ankara Üniversitesi’nin asıl önemli 
unsuru da 9 Ocak 1936 tarihinde öğretime başlayan Dil ve Tarih-Coğrafya 
Fakültesi’dir. Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi’nin isminin bile 
Cumhuriyet döneminin genel yönelimiyle bağlantısı vardır. Bir noktada 
Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi’nin kuruluşuna takaddüm eden yıllarda, 
Türk Tarih Tetkik Cemiyeti ve Türk Dili Tetkik Cemiyeti’nin 
kuruluşlarının da önemi aşikârdır. Bu iki kurum da Ankara’da 
kurulmuştur. Dönemin en fazla önemsenen bilim dalları tarih ve dildir. 
Tarih ve dil alanında yönetimin benimsediği görüşler yaratılmaya çalışılan 
toplum ve birey açısından merkezi bir öneme sahiptir.”172   

 
Bütün kültürel kurumların baştan aşağıya Cumhuriyet’in hâkim paradigmasına göre 

kurgulandığı ve Cmhuriyet’in yukarıda bahsettiğimiz ‘kamu’su için ihtiyacı olan 

epistemiyi de, bu yarattığı ve dönüştürdüğü kurumlar üzerinden sağlamaya çalıştığı 

aşikârdır. Bu bağlamda baktığımızda, kendi tarih anlayışına uygun düşecek biçimde 

Osmanlı’dan gelen yapılanmaları da bu süreçten asla ayrı tutmaz. Burhan Belge, Kadro 

dergisinde, Osmanlı’dan bir bakiye olan Darülfünun’un dönemin ruhunu kavramakta 

gösterdiği halin negatif bir tablosunu çizerken yazısının başlığı şudur: “Arkada Kalan 

Darülfünun”.173 

 

 Sistemin iç içe geçmiş bu yapılanmalarının kurgulanmasının neredeyse her 

aşamasında rol alan ve ‘kamu’nun logosuna her anlamda epistemi sağlayan dönemin 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
172. Kurtuluş Kayalı, Türk Düşünce Dünyasında Yol İzleri, 3. Baskı, 2009, İletişim Yayınları, İstanbul, syf 
74-75.   
173. Burhan Asaf (Belge)’den aktaran Kurtuluş Kayalı, Türk Düşünce Dünyasında Yol İzleri, 3. Baskı, 2009, 
İletişim Yayınları, İstanbul, syf 75.	
  	
  	
  



	
  

	
  

111	
  

entelejansiyası, aynı zamanda sistemin siyasi teşekkülleri içinde de önemli yerler işgal 

etmişlerdir. Kurtuluş Kayalı’nın belirttiği üzere, Cumhuriyet zihniyetinin en fazla 

yansıdığı kurum olan Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi’nin tarih ve dil profesörlerinin 

büyük çoğunluğu, Tarih ve Dil Kurumu’nda üye olarak bulunurken, aynı zamanda bu 

kurumların üyelerinin çoğu da tek parti dönemi milletvekili olarak da görülmektedirler.174 

Yine Kurtuluş Kayalı’nın aktardığı bir başka kritik nokta da, Dil ve Tarih-Coğrafya 

Fakültesi’nin öğretim üyelerinin, 1944 yılında Ebedi ve Milli Şef’in direktifleri 

doğrultusunda bilimsel çalışma yapacaklarını belirten bir metni imzalamalarıdır.175 Bu 

minvalde baktığımızda, bir diğer eğitim kurumu olan Köy Enstitüleri de bu zihinsel 

temayülün getirdiği sonuçlardan münezzeh değildirler.176 Rejim, kendi ‘kamu’sunu inşa 

ederken, oradan çıkartmak istediği ‘makbul vatadaşın’ ya da oluşturmak istediği bireyin, 

bu ‘kamu’da idealize ettiği şekilde kalıplara dökülmesini arzular. Bu oluşturulmak 

istenen bireyin, ne kadar Kemalist Cumhuriyet’in ideolojisi ile yetiştirildiğinin ve bu 

minvalde, zihninde oluşan tarih algısının oluşturulmak istenen Cumhuriyet projesi 

kapsamında nasıl bir ideolojik bagaj ile doldurulduğunun örnekleri uzun uzun verilebilir. 

Elinizi dokunduğunuz her yerden Kemalist projenin varlığını ve bu proje kapsamında bu 

projeyi tatbik edecek olan devletin yüzünü her noktadan görebilirsiniz. Füsun Üstel, 

bireyin etrafını saran bu Kemalist kuşatmanın yarattığı vatandaşlık rüzgârını anlatan 

kitabında, bu sürecin, uzun uzadıya nasıl tatbik edildiğini, Meşrutiyet’den günümüze 

nasıl bir devamlılık arzettiğini ve yaratılan kurgunun eğitim yolu ile nasıl oluşturulmaya 

çalışıldığını şöyle anlatır: 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
174. Kurtuluş Kayalı, A.g.e. syf 76.   
175. A.g.e.   
176. Vatandaşın ve zihniyetin oluşumu için daha ayrıtılı bir bilgiye ulaşmak için bkz. Kurtuluş Kayalı’nın 
aynı eserinde syf 76-77 ve Füsun Üstel’in ‘Makbul Vatandaş’ın Peşinde II. Meşrutiyet’ten Bugüne 
Vatandaşlık Eğitimi başlıklı kitabında syf 127-240. 	
  



	
  

	
  

112	
  

 

“Meşrutiyet aydınlarının “yeni insan-yeni toplum” projesi çerçevesinde 
üzerinde hassasiyetle durdukları ‘okul’da vatandaş eğitimi, Cumhuriyet’in 
ilanını izleyen dönemde, kurucu önderlerin ulus inşa projesinin önemli bir 
boyutunu oluştururdu. (…) Cumhuriyet seçkinleri için ‘okul’ öncelikle 
bireylerin sosyalizasyonunda, yeni toplum projesine eklemlenmelerinde, 
dolayısıyla da söz konusu projeyi tanımlayan norm ve değerlerin genç 
kuşaklar tarafından içselleştirilmesinde merkezi bir yere sahipti. (…) Son 
olarak ‘okul’, inşa edilmek istenen seküler toplum-laik devlet projesinde 
vicdanların eğitim ve denetimini tek merkezden yönlendirebilmek ve 
biçimlendirebilmek avantajını sunuyordu. (…) Erken Cumhuriyet 
döneminin en önemli özelliği, hiç kuşkusuz bir yandan ilköğretim alanında 
okullaşma oranının artması yönündeki çabalara hız verilirken, diğer 
yandan da öğretimin içeriğinin ve pedagojik altyapısının yeni kurulan ulus 
devletin ihtiyaçları doğrultusunda değiştirilmesi yönündeki iradeci 
tavırdır.”177  

 
 Okul tarafından, resmi tarih tarafından, gazetelerden ve ideolojik kökleşmenin 

sirayet ettiği daha birçok alandan vesayet altına alınan, Kemalist Cumhuriyet’in 

‘kamu’sunda şekillenen bireyin ya da ‘vatandaş’ın zihinsel altyapısını göstermesi 

bakımından verilen örnekler, bize tarihi ‘ilerici-gerici’ dikotomisi içinde algılayan ve 

algılamak isteyen kolajlı bir resmin parçalarını anlatır. Cumhuriyet, içinde bulunduğu ve 

resmi tarih ile iç içe geçtiği bu tarihsel paradigma içinde şekillenen ‘ilerici-gerici’ 

dikotomisi, bu bağlamda bize Osmanlı’dan gelen ya da İmparatorluk zamanında olmuş 

olayların nasıl politik bir mecraya dönüşüp, iktidarın ideolojik tasavvurlarını ve 

fikriyatlarını, ‘kamu’yu şekillendirme aracı olarak kullanabileceğini de göstermiştir. 

İmparatorluğun “en uzun yüzyılı” diye adlandırılan son dönemlerinde vuku bulmuş olan 

31 Mart Olayı da, Cumhuriyet’e giden yolda ve Cumhuriyet’te ne gibi tezahürler ortaya 

koyuyor, bu da bütün çıplaklığı ile ortadadır. Bu dönemin içinde, hem bu dönemin 

taşıyıcısı hem de onun kurucusu olan entelejansiyanın ise bu atmosferde şekillenen 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
177. Füsun Üstel, ‘Makbul Vatandaş’ın Peşinde II. Meşrutiyet’ten Bugüne Vatandaşlık Eğitimi, 4. Baskı, 
2009, İletişim Yayınları, İstanbul, syf 127-128.  



	
  

	
  

113	
  

zihinsel yapısı, bize dönemin Tarih disiplini ile girdiği ilişkiyi gösterir. Aynı zamanda, 

aşağı yukarı yazı ve matbuat sektörünün hemen hemen her alanında var olan ve her 

bağlamda aktif roller oynayan çok yönlü Cumhuriyet entelejansiyasının, edebiyat ile 

girdiği ilişkide, nasıl bir zeminden hareket ettiğini de göstermesi bakımında çok 

çarpıcıdır.178 Dönemin entelektüel ve kültürel ürünlerini üretecek olan bu 

entelejansiyanın zihninde şekillenen ve devamlı birbirini iten dikotomiler ile Cumhuriyet 

iktidarının ihyasına neden olan bu karşıtlık, salt birer ‘İmparatorluk vs. Cumhuriyet’ ya 

da ‘Osmanlı vs. Türkiye’ şeklinde yürümez; aynı zamanda kendi altbaşlıklarını da üretir. 

Bu altbaşlıklar (dindar vs. laik, okul vs. medrese vb.) içinde Cumhuriyet, kendi 

‘öteki’sini oluşturur ve ‘yurttaş’larının nasıl ol(ma)ması gerektiğini de gösterir. Füsun 

Üstel, “ulusal kimliğin ve yurttaşlar topluluğunun inşasının nihai hedefi olan ‘biz’ 

bilincinin yurttaşlar tarafından içselleştirilmesi, söz konusu bilincin besleneceği bir 

‘öteki’ olmadan gerçekleşemezdi”179 diyerek, aslında Cumhuriyet’in karşısında doğrudan 

ya da dolaylı bir biçimde konumlanacak olan ‘öteki’lerin de, kendisinin zihinsel kodlarını 

oluşturmada nasıl işlevsellik kazandığını gösterir. Bunun gerçekliğini ders kitaplarında ve 

vatandaşlık inşası sırasında kullanılan materyallerde arayan Üstel, erken dönem de 

kullanılan Malumat-ı Vataniye ve Yurd Bilgisi kitaplarında iç ve dış düşman temasını 

gördüğü yerlerde bu ifadeleri bulur. Bir “devr-i sabık” anlatısından hareketle yola 

çıkıldığını belirtir.180 Füsun Üstel şöyle söyler: 

“(…) iç ve dış düşman temasının, özellikle Osmanlı son dönem Ancien Régime’i ve 
Kurtuluş Savaşı anlatıları çerçevesinde ortaya çıktığı görülür. Başka bir anlatımla 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
178. Bu konuda daha ayrıntılı bilgi için dönemin entelejansiyasının rejimle içinde bulundukları ilişkinin 
ayrınıtılı bir fotoğrafını çeken Selçuk Çıkla, tek parti döneminde mebusluk yapan yazar ve düşünürlerin 
ayrıntılı listesini görebilirsiniz (y.n.). Selçuk Çıkla, “Türk Edebiyatında Kanon ve İnkılâp Kanonu”, 
Muhafazakâr Düşünce, Yıl 4, Sayı 13-14, Yaz-Güz 2007, syf 59-66	
  
179. A.g.e. syf 209.  
180. A.g.e. syf 210.  



	
  

	
  

114	
  

Cumhuriyet’in ‘iç düşman’ı ya da ‘öteki’si, yakın geçmişin temsilcileri ve 
işbirlikçileridir.”181 
 
Füsun Üstel’in, kitabında incelediği kaynaklarda söz konusu edilen Cumhuriyet’in 

yürüttüğü bu vatandaşlık projesini, ‘laiklik ve dindarlar’ temeli üzerinden 

değerlendirmemiş olması ise son derece ilginçtir. İşte bu noktada, yaratılan ‘vatandaş’ın 

din ile nasıl bir ilişki içine girmesi gerektiği üzerine yapılan açıklamalar ve bu ‘makbul 

vatandaş’ın bu bağlamda, Tarih üzerinden ve eğitim yolu ile nasıl biçimlendirildiğini 

ayrıntılı olarak Füsun Üstel’in çalışmasında net göremiyoruz. Bu ‘yakın geçmişin 

temsilcileri’, otomatik olarak Osmanlı bakiyesine dair sembolleri taşıyan ya da 

Cumhuriyet’in değiştirmek istediği, bir başka deyişle söyleyecek olursa, yeniden kurmak 

ve yıkmak istediği yapı taşlarına ve usullere muhalefet etmek isteyen herkestir bu 

noktada. Bu ‘yakın geçmişin temsilcileri’, Cumhuriyet’e giden süreçte de aynı mecrada 

değerlendirilir ve yine bağlamından koparılıp, sanki o dönemde de ulaşılması gereken bir 

tarihsel erek olarak Cumhuriyet’in varlığı önceden biliniyormuşçasına, yakın dönem 

tarihi üzerinden kurgulanarak dönemin tüm muhaliflerini içerir. Cumhuriyet artık bir 

milat olarak kabul edilir ve tarihsel olarak bir öncesi ve bir sonrası, ‘gerisi’ ve ‘ilerisi’ 

şeklinde konumlanır yazılan tarih. Bütün bu anlatılanlar, bize aynı zamanda o dönemde 

şekillenen bu ‘ilerici-gerici’ dikotomisinin o dönem hâkim zihin içinde nasıl görüldüğü 

ve nasıl algılandığı sorusuna da götürür. Tarihin düz bir çizgi şeklinde ilerlediği ve bu 

noktada tarihin ‘ileri’ ve ‘geri’ mevhumlarına sahip olduğu bilgisi a priori olarak arka 

planda kendisini belli eder. Bu, Osmanlı İmparatorluğu’na yön veren logosun 

oluşumunda etkili olan entelejansiyanın nasıl bir tarih algısı ile yetiştiği ve okullarda nasıl 

bir eğitime tabi tutuldukları ile anlaşılabilir. Batılılaşmanın Osmanlı zihinsel pratiğine 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
181. A.g.e. syf 209.	
  



	
  

	
  

115	
  

yaptığı etki ortadadır. Jale Parla, “Tanzimat Edebiyat’ında Siyasi Fikirler” başlıklı 

makalesinde, “Tanzimat’ın en önemli siyasi projesi kuşkusuz Batılılaşmaydı ve bu proje 

edebiyata da yansıdı,” der.182 Bu batılılaşmanın en önemli unsurlarından biri ise 

pozitivizmin, aydınlanma düşüncesinin, materyalizmin, medenileşme ve terakki 

anlayışının modernleşme adı altında İmparatorluğa girişidir.183 Murtaza Korlaelçi, 

Comte’un kişiliği ile Osmanlı’da temsilini bulan “Pozitivizmin Türkiye’ye girişi 

doğrudan felsefi bir kanalla olmamıştır. Edebiyat akımları, o devirdeki okullara konan 

pozitif bilim dersleri, doğrudan Fransızca tedrisat yapan okullar, Avrupa’ya gönderilen 

bazı öğrenciler, eğitim kurumlarımıza gelen uzmanlar, bazı dernekler vs. aracılığıyla 

gerçekleşmiştir,” der.184 Murtaza Korlaelçi, bu bağlamda pozitivizmi değerlendirirken, 

İttihat ve Terakki’nin oluşumunda rol alan figürlerin zihninde Comte’un öneminin altını 

şu sözlerle çizer: 

“Auguste Come’un düşünceleri, 19. yüzyılın sonlarında Osmanlı aydınlarının bir çoğunu 
cezbetti. Sosyolojiyi bir ‘müspet ilim’ gibi vaz’etmesi ve toplumu akli yöntemlerle 
yönlendirilebilir, biçimlendirilebilir görmesi (‘toplum mühendisliği’ anlayışı), Osmanlı 
modernleşmecilerinin gerek ‘acelesine’ gerekse dinsel düşünüş kalıplarından gelen 
bütüncül ve ‘düzenci’ ihtiyaçlarına denk düşmüştür. İttihat ve Terakki’nin isminin ilham 
kaynağında da, Comte’un ‘ilkeleri’ görülebilir.”185 
  
Korlaelçi, modernleşmecilerin ‘dinsel’ düşünüş kalıplarına ‘bütüncül’ ve ‘düzenci’ 

sıfatları ile bir özcü durumu atfetse de, makalede geçen Comte’un İttihat ve Terakki için 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
182. Jale Parla, “Tanzimat Edebiyatı’na Siyasi Fikirler,” Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, Cumhuriyet’e 
Devreden Düşünce Mirası Tanzimat ve Meşrutiyet’in Birikimi, Cilt 1, 8. Baskı, 2009, İletişim Yayınları, 
İstanbul, syf 223.   
183. Osmanlı İmparatorluğu’nda imparatorluğun kaderine yön veren entelejansiyanın ve devlet adamalarının 
zihinsel ve biyografik tarihleri ile oynadığı rolleri daha iyi anlamak için Şerif Mardin’in The Genesis of 
Young Ottoman Thought: A Study in the Modernization of Turkish Political Ideas, Syracuse University 
Press, July, 2000 (Yeni Osmanlı Düşüncesinin Doğuşu, İletişim Yayınları, 8.Baskı, 2009, İstanbul)’a, Jön 
Türklerin Siyasi Fikirleri, 1895-1908 (16. Baskı, 2010, İletişim Yayınları, İstanbul)’e ve Şükrü 
Hanioğlu’nun The Young Turks in Opposition ile Preparation for a Revolution The Young Turks 1902-
1908’e bakılabilir.  
184. Murtaza Korlaelçi, “Pozitivist Düşüncenin İthali” Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, Cumhuriyet’e 
Devreden Düşünce Mirası Tanzimat ve Meşrutiyet’in Birikimi, Cilt 1, 8. Baskı, 2009, İletişim Yayınları, 
İstanbul, syf 214.  
185. A.g.e. syf 215.	
  	
  



	
  

	
  

116	
  

önemini belirttiği bu resimaltı yazısı önemlidir. Bu başlıklar ve veriler ışığında 

bakıldığında, bir tarih felsefesinin, Osmanlı’da içeride yaşamakta olan tarih anlayışı ile 

ya harmanlanacağını ya da çatışacağını tahmin etmek ise güç değildir. Osmanlı düşünce 

dünyasında tarihin algılanışında pozitivizm ve Batılı kaynaklar ile şekillenen bu tarihin 

‘ilerlediği’ne dair arka plan bilgisinin, Cumhuriyet kuşaklarını da yetiştiren Meşrutiyet ve 

onun öncesinde de Tanzimat ve II. Abdülhamit döneminde açılan okullar ile 

oluşturulduğunu biliyoruz. Selçuk Akşin Somel bu durumu şöyle anlatır:  

“Onsekizinci yüzyıl Fransa Aydınlanmacılığı’nın savunduğu ilerlemeci 
anlayış ve on dokuzuncu yüzyıl Comtecu Pozitivist ilerlemeci bilim 
felsefedi de her ne kadar görünürde lâik ve olgucu nitelikte olursa olsun 
özünde metafizik karakterlidir. Zira tarihsel süreci bie ‘ilerleme’ olarak 
anlayabilmek için tarihsel değişimlerin kendi içinde olumlu anlamda bir 
amaçsallık, ereksellik taşıdığına inanmak veya zımnen kabul etmek 
zorundayız. Ancak bu tür bir önkabul, bir ‘ideolojik gözlük’ iledir ki 
tarihsel vakaları bir ‘ilerleme süreci’ olarak algılamak mümkün olabilir. 
(…) Aydınlanmacı felsefeye dayalı ‘toplum mühendisliği’nin Türk 
tarihindeki ilk belirtileri, Tanzimat ve Osmanlı bürokrasisinde 
modernleştirici-medenileştirici bir misyon anlayışı ile ortaya 
çıkmaktadır.”186  

 
Özellikle Hegel ve Comte’da kendisini tatbik eden bu tarihin ulaşacağı bir ‘son’ olduğu 

ya da bir çizgide ‘ilerlediği’ görüşü ve özellikle de Comte’da kendisini açığa vuran 

‘terakki’ ile tarihte insanlığın ‘ilerleyeceği’ ve tarih felsefesinde tarihin linear bir çizgi 

üzerinde bir yönü olduğuna dair geliştirilen bu tarih anlayışları187 dönemin arka 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
186. Selçuk Akşin Somel, “ ‘Gericilik’, ‘İlericilik’, ve Aydınlar” Doğu Batı, Gericilik Nedir?  Yıl: 1, Sayı:3, 
Mayıs, Haziran, Temmuz 1998, syf 44-46. Belirtmemiz gereken önemli bir husus da Osmanlı 
modernleşmesini çok daha erkenden alan literatürlerin varlığının mevcut oluşudur ve sadece Tanzimat ile 
okumaz bunu. Bu literatür için bkz. Baki Tezcan, The Second Ottoman Empire: Political and Social 
Transformation in the Early Modern World, Cambridge University Press, 2010. ve Rifa’at Ali Abou-El-
Haj, Formation of the Modern State: The Ottoman Empire Sixteenth to Eighteenth Centuries, Syracuse 
University Press, Second Edition, November 2005. Belirtmem gereken bir diğer adres ise yukarıda Akşin 
Somel’in belirttiği Tanzimat bürokrasisi içindeki zihniyetin okumasını bize sağlayacak bir başka kaynak: 
Gökhan Çetinsaya, “Kalemiye’den Mülkiye’ye Tanzimat Zihniyeti,” Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, 
Cumhuriyet’e Devreden Düşünce Mirası Tanzimat ve Meşrutiyet’in Birikimi, Cilt 1, İletişim Yayınları, 8. 
Baskı, 2009, İstanbul. 
187. Bu konuda yapılan tartışmalara ve tanımlamalara daha ayrıntılı bir göz atılabilir. Tanımlamalar için The 
Stanford Encyclopedia of Philosophy içinde “Philosophy of History” by Daniel Little, 



	
  

	
  

117	
  

planındaki zihinsel temayülü göstermesi bakımından önemlidir. Bu noktada bize aktarılan 

her mevhum, her olay, her aktör II. Abdülhamit’ten, Vahdettin’e, 31 Mart Olayı’ndan 

Meşrutiyet ve Halifelik’e kadar aynı kaderi yaşar.  

 

TARİHİN MAHKÛMLARI 

 Bir milat olarak kabul edilen Cumhuriyet’de, Osmanlı bakiyesinin taşıyıcısı 

oldukları ileri sürülen bu bütün ‘yakın geçmişin temsilcileri’ ya da genel olarak 

Cumhuriyet’in muhalifleri, zamansal olarak bu kurguda ‘geri’den sesleniyor durumuna 

düştüklerinden ve aynı zamanda Şerif Mardin’in sosyolojik bir olgu olarak ‘cement’ 

biçiminde tanımladığı188 ama bir ‘cement’*den çok daha fazlasını ifade eden dinin 

üstünde durduğu zemin üzerinden söylemlerini oluşturduklarında hem söylemleri, hem 

kendileri iktidar tarafından bu ‘irtica’ kavramı içerisinde değerlendirilir. Aslında 

Cumhuriyet, bu bağlamda Osmanlı’ya dair atfedilen her şeyi, din mevhumu ile birlikte 

değerlendiriyor ve onu bu süreçte bir ‘gerilik’ sembolü olarak da görüyordu. Ernest 

Renan’ın ileri sürdüğü, İslam’ın ‘gelişmeye’ ve ‘ilerlemeye’ engel teşkil ettiğine dair 

yoğun inanç ve bu bağlamda, yine İslam’ın İmparatorluğun ‘geri’ kalmış olmasındaki 

temel nedenlerden biri olduğuna dair benimsenen yaygın kanı, bu noktada bize 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
http://plato.stanford.edu/entries/history/#HerAppHis. Tartışmalar için Prof. Fernando Sanchez Marcos, 
“Emergence of new interpretations or visions of History as regards the evolution of Mankind,” Cultura 
Histórica, http://www.culturahistorica.es/history_evolution_mankind.html#; Kubilay Aysevener, “Bir 
İlerleme Tasarımı Olarak Tarih,” Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Dergisi 41, 1 
(2001), 171-186, http://dergiler.ankara.edu.tr/dergiler/26/1013/12311.pdf; Zehra G. E. Aşkın, “Tarihte 
Determinizm-İndeterminizm Karşıtlığının Kategorial Çözümlenişi” Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-
Coğrafya Fakültesi Felsefe Bölümü Dergisi, Cilt: 19 Sayı: 0 Sayfa: 127-139 Yayın Tarihi: 2008, 
http://dergiler.ankara.edu.tr/dergiler/34/923/11511.pdf ; Işıl Bayar, “Tarih Anlayışları Bakımından 
G.W.F. Hegel, F. Nietzsche ve M. Foucault,” Hacettepe Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, 2004 / 
Cilt: 21 / Sayı: 2 / syf 245-252, http://www.edebiyatdergisi.hacettepe.edu.tr/2004212IsilBayar.pdf      	
  
188. Şerif Mardin, “Projects as Methodology-Some Thoughts on Modern Turkish Social Science”, 
Rethinking Modernity and National Identity in Turkey, ed. Reşar Kasaba & Sibel Bozdoğan, University of 
Washington Press, 1997, Seattle and London, syf 64-80.  
*. (çimento, tutkal, zamk, macun, sement, y.n.)  



	
  

	
  

118	
  

Cumhuriyet’in İslam ile girdiği ilişkiyi anlatır belki. Fakat bu tezin konusu Cumhuriyet 

ve İslam’in ilişkisini ele almak olmadığı için ayrıntılarına girmeyeceğiz. Bu batılılaşma 

tartışmalarından, İmparatorluk’un kurtarılması için sunulan reçetelere kadar büyük bir 

literatürün içinde anlatılır. Fakat bu konunun, yani İslam’ın bu noktada temel bir unsur 

olarak Cumhuriyet projesi tarafından nasıl alımlandığına, algılandığına ve bu noktada 

siyasi çatışma alanı olarak 31 Mart Olayı’nı nasıl konumlandırdığını anlamamız 

açısından bize önemli bir ışık tutacaktır. Çünkü ‘ilerici-gerici’ dikotomisi üzerinden 

zihninde konumlandırdığı tarihsel olaylar ve bu tarihsel olaylar içinde şekillenen siyasal 

ve toplumsal hareketler, bir noktada iktidarın, yani Cumhuriyet’in arzuları ve algıları ile 

şekillenirken, İslam’ın Cumhuriyet için nerede durması gerektiği de kendisini ifşa eder 

aslında. 

 

 Bu bağlamda Gramsciyen bir tarihsel blok kavramı üzerinden düşündüğümüzde, 

Cumhuriyet’e intikal etmiş ya da etmek zorunda kalmış büyük geniş Müslüman halk 

kitleleri de, bu bağlamda Cumhuriyet iktidarının kendileri üzerinde oluşturacağı tasarruf 

üzerinden bir ilişkiye geçer Cumhuriyet ile. Bu ilişkinin ayrıntılarına girmek, öncelikle 

belirtmeliyiz ki, çok kapsamlı ve katmanlı bir tartışmanın kapısını aralamak olacağı için 

ve de bu tezin ana konusunu oluşturmayacağı için ayrıntılara girmemeyi tercih 

etmekteyiz. Lakin Cumhuriyet’in özellikle kuruluş dönemi, yani erken Cumhuriyet 

döneminin zihin haritasının eksiksiz görülmesi için bu konuya değinilmesinin de zaruri 

olacağı düşüncesindeyiz.   

 

 



	
  

	
  

119	
  

 Osmanlı İmpratorluğu’ndan Cumhuriyet’e geçis sürecinde, İslamcıların özellikle 

devletin eliyle sürdürülen birçok modernleşme uygulamasına destek verdiklerini ve 

döneminde Meşrutiyet rejiminin arkasında durduklarını biliyoruz. Bu dönüşüm süreci 

boyunca, Zerrin Kurtoğlu’nun İsmail Kara’dan aktararak ifade ettiği gibi, İslamcıların 

“Osmanlı modernleşmesinin büyük ölçüde muvafık ve paralel bir uzantısı” durumunda 

olduklarını da görmekteyiz.189 Lakin bu noktadan sonra şu soru ortaya çıkmaktadır: 

İslamcıların ya da İslamcıların içinde bulundukları geniş toplumsal siyasi blokun nasıl 

Cumhuriyet sürecinde muhalefete düştüğünü ve muhalif bir tavırla birden Cumhuriyet 

iktidarının karşısında güç yitirerek, yer yer Cumhuriyet projesinin başlangıç aşamasında 

da ona destek veren bir konumdan daha sonra savrulaşa ve düşüşe geçen bir durumun 

içinde kaldıklarıdır? Bu noktada önemli bir hususu not düşmeliyiz. Merkezi iktidarın 

Osmanlı’dan Cumhuriyet’e geçiş sürecinde tek elden ve tek tanımlı bir modernleşme 

anlayışının tatbiki sırasında, kimi İslamcıların bu konudaki desteklerini belirtirken, 

devletin çekirdeği ile bütünleşen İslamcılar ile geniş Müslüman halk kitlelerinin yer yer 

birbirinden ayrı düşünülerek Cumhuriyet’in İslam meselesine bakmanın zaruri olacağı 

kanısındayız. Diyanet denilen kurum ya da bundan önce bundan farklı bir biçimde daha 

güçlü bir konumda bulunan ulemanın bu bağlamda farklı değerlendirilmesi 

gerekmektedir. İlmiye sınıfının ve daha sonra Diyanet’in merkezi sisteminin onlara 

sundukları ile yetiştikleri ve devletin çeperinde güçlenen kurumlar olduklarını 

belirtmekte fayda vardır. Bu gruba kolayca toplum yapısının temsili şeklinde 

yaklaşmaktaki sıkıntılar, İslamcı siyaseti ve demokratikleşme sürecini doğru 

anlamamızda sorun yaratabilir. Ortada olan ve unutulmaması gereken bir diğer husus da, 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
189. İsmail Kara’dan aktaran Zerrin Kurtoğlu, “Devlet Aklı ve Toplumal Muhayyile Arasında Din ve 
Siyaset”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce Dönemler ve Zihniyetler, Cilt 9, 1. Baskı, 2009, İletişim 
Yayınları, İstanbul, syf 620.   



	
  

	
  

120	
  

yukarıda belirttiğimiz gibi, bu geniş halk kitlelerinin kendilerini ifade edecekleri zeminin, 

İslam’ın da paylaştığı zemin olması ve İslami bir aurada bu dilin yapı taşlarının oluştuğu 

ve biçimlendiğidir. Cumhuriyet kendi konsolidasyon sürecinde öyle bir nazarla bakar ki, 

İslam’a yer yer aslında geniş halk kitlelerinin de yer aldığı ve İslamcılarında seslerini 

yükselttiği bu tarihsel blok bütünüyle mahkum olur bir iktidarın karşısında ve zaten bu 

ayrımı silikleştirir. İslamcıların kaderi, artık Cumhuriyet’in onlara izin verdiği ölçüde 

belirlenecek; ama toplumsal tabanın içerisinde yer yer devletle işbirliği ve pazarlık yer 

yer de onunla aynı dili konuşsalar bile, geniş halk kitlelerinin desteği ile bir biçimde 

erken Cumhuriyet tarihi boyunca İslamcıların sesleri, duyabildiğimiz ve buna kulak 

ver(ebil)diğimiz ölçüde duyulabilecektir çünkü bütünüyle baskı altında oldukları ve sert 

bir biçimde taleplerinin ve itirazlarının bastırıldığı bir dönem geçireceklerdir. Bizim 

modernlikler savaşı olarak adlandırdığımız bu dönem de İslamcıların ‘modern’ olduğu 

unutulur. Modernliğin tekeli Cumhuriyet iktidarın elindedir. Modern bir çağın uzun 

karanlığına doğru giderken İslamcılar tarihin dışına düşmez; aksine tam tersine tarihin 

içinde dondurulurlar. 

 

BİR HAPİSHANE OLARAK TARİH* 

 Gilles Deleuze’ün, Michel Foucault ile “Entelektüeller ve İktidar” üzerine yaptığı 

bir söyleşide Foucault, hapishane kavramını ya da bir başka deyişle söyleyecek olursak 

ceza kavramını uygulayan bir yer olması bakımından hapishaneyi anlatmak için, 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
*. Bu bölümün ortaya çıkmasında Yael Navaro-Yashin’in güçlü eseri Faces of the State kitabının ciddi zihin 
açıcı katkıları olduğunu belirtmek zorundayız. Bize bu noktada farklı bir biçimde olaya bakabilmemiz için 
önemli noktalar ileri süren bu kitaba ve bu bağlamda bu kitabı öneren Prof. Ümit Cizre’ye buradan da 
teşekkür etmeliyiz. Merkez-çevre paradigması dışından farklı bir yorum getirmeye çalışan bu çalışma 
Türkiye’de laiklik üzerine önemli tespitlerde bulunur. Daha ayrıntılı bilgi için bkn: Yael Navaro-Yashin, 
Faces of the State, 2002, Princeton University Press, New Jersey.   



	
  

	
  

121	
  

“iktidarın kendisini iktidar olarak en açık şekilde gösterdiği form değil midir?” diye 

sorarken, cezalandırma üzerinden iktidarı sorgulamak istiyordu.190 Foucault’nun bu ufuk 

açıcı sorusunu hapishane kavramı üzerinden değil de, tarih kavramı üzerinden sorarsak 

acaba, nasıl bir manzara çıkar ortaya? Hapishaneler, hayatı içeride yaşayanlar için 

donduran bir yapının kendisi olarak ‘suçlu’ olanı cezalandırmak için, onun dünya ile 

bağını kestiğini ileri sürer ve bunu çok büyük bir ölçüde de başarır. Tarih kavramı da 

aslında biraz böyledir. Galip ve muzaffer olmuş olanın yazdığını düşünürsek eğer tarihi, 

bu tarihin yazılışında iktidarın ‘öteki’si -tıpkı hapishanede olduğu gibi çünkü 

hapishanedekiler ‘öteki’dir- tarihin içerisinde yenildiği için galip olanın tarihinde 

dondururlur. Tarihe hapsedilir. Galip gelen iktidar ‘öteki’sini tarihe hapseder. Onun 

dünya ile olan bağını keser ve tıpkı hapishanede ‘suçlu’yu iktidarın hukuku izin verdiği 

ve iktidarın istediği biçimde temsil edilirken gördüğümüz gibi, biz de tarihin içinde 

‘öteki’ni yine iktidarın istediği şekilde görürüz. Tarih, artık iktidarın kendisini en iyi 

biçimde gösterdiği bir yer olarak, Foucault’nun anlatmak istediği biçimde hapishaneye 

dönüşür. Foucalt’dan takip etmeye devam edersek, “Hapishane, iktidarın en aşırı 

boyutlarıyla, çıplak halde kendisini gösterebildiği ve kendisini ahlaki iktidar olarak 

haklılaştırabildiği tek yerdir.”191 Tarih de böyledir, iktidarın en aşırı boyutlarıyla, çıplak 

halde kendsini gösterebildiği ve kendisini ahlaki ve meşru bir biçimde haklılaştırabildiği 

en önemli yerlerden biridir. Foucault devam eder: “Hırsızlık yapar ya da adam 

öldürürken alçaklık yaptığınızı bildiğinize göre, sizi cezalandırmakta haklıyım” sözleri ile 

iktidarın nasıl düşündüğünü hapishane bağlamında değerlendirir.192 “Benim iktidarıma 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
190. Michel Foucault’dan aktaran Gilles Deleuze, “Entelektüeller ve İktidar”, Issız Ada ve Diğer Metinler, 
Haz. David Lapoujade, Birinci Basım, Mayıs 2009, Bağlam Yayınları, İstanbul, syf 326.   
191. A.g.e. syf 327  
192. A.g.e.  



	
  

	
  

122	
  

karşı gelip ve onu yıkmak isterken hainlik yaptığınızı bildiğinize göre, sizi 

cezalandırmakta haklıyım” biçiminde formüle edersek, tarihin kendisinin de iktidar 

tarafından nasıl teşekkül edileceğini görebiliriz belki. Foucault, “Hapishanelerde 

etkileyici olan, iktidarın saklanmaması, kendisini maskelememesi, kendisini hayasız bir 

biçimde, en ince ayrıntılarına kadar götürülmüş bir zorbalık olarak göstermesi ve aynı 

anda saf olması, kendisini, işleyişinin çerçevesini çizen bir ahlakın içinde ifade ettiğinden 

bütünüyle ‘haklılaşmış’ olması: bu durumda, iktidarın kaba kuvveti, İyi’nin Kötü 

üzerindeki, düzenin düzensizlik üzerindeki huzurlu tahakkümü olarak görülür” derken, 

iktidarın kendisini çırılçıplak bir biçimde hapishanenin üzerinden ifşa eder.193 Aynısını 

bizim, tarih için söylememize bilmem gerek var mıdır?  

 

 Foucault’nun bütün iktidarın ifşası namına hapishane için söylediği her şeyi tarihe 

uyguladığımızda, bunu bir de Cumhuriyet tarihine İslamcıların ve İslam üzerinden 

iletilen taleplerin üzerine uyguladığımızda dehşet verici bir iktidar manzarası ile karşı 

karşıya kalırız. Erken Cumhuriyet dönemi, tarihi, bir cezalandırma aracı olarak hapishane 

gibi kullanır. Sadece onun istediği gibi temsil edilir ‘öteki’ bu hapishanede. Cumhuriyet 

tarihi İslamcıların ve İslamcı siyasetin hapishanesidir. Cumhuriyet, iktidarını 

güçlendirmek için, kendi ethosunun dışında kalan her şeyi cezalandırmak istediği zaman 

iktidarını en çıplak biçimde görebileceğimiz bir başka alan olan tarihi kullanır. 

‘Öteki’sini tarihe hapseder. Öyle bir tarih yazacaktır ki, neredeyse ‘öteki’nin sesleri hiç 

duyulmayacaktır. Cumhuriyet rejimi İslamcıları tarihe hapseder. İslamcıların bir alternatif 

modernlik öneriyor olduğunu reddeder. Onu hapishanede tutmaya çalışır. Bir hapishane 

olarak tarihin içinde onu dondurur. O tarihin suçlusudur. Bunun için onun adı ‘gerici’dir. 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
193. A.g.e.	
  	
  



	
  

	
  

123	
  

O ‘irtica’dır. Öyle bir zihinsel kuşatma vardır ki, İslamcıların donduğu ve zamanın 

‘ilerlediği’ kuşku götürmeyecektir artık. İslamcı ses tarihin hapishanesinden sadece 

‘Şeriat İsteriz’i duyurabilir. Bu zaten Cumhuriyet’in duymak istediği sestir. Onun, yani 

kendi ‘öteki’sinin söylemesini arzu ettiği tek sestir. Erken Cumhuriyet döneminde bir 

çatışma alanı olan 31 Mart Olayı sırasında duyulan “Şeriat İsteriz!” sesi, artık 

duyulabilen tek sestir ve Cumhuriyet bu sesin tarihin ‘geri’sinden geldiğini göstermek 

için çok da çaba sarf etmesine artık gerek kalmayacaktır. İslamcıların tarihteki durumu 

hapishanedeki mahkûmların durumundan pek de farklı değildir. Çünkü bütün bir Osmanlı 

yıkıntısını sırtlanan ve bunun müsebbibi olan İslamcılar ‘mürteci’dir artık ve duyulan bu 

ses sadece ‘irtica’dır. 

 

 Tüm bu tartışmaların ve bilgilerin ışığında, bizzat bir iktidar olarak Cumhuriyet’in 

çerçevesini çizdiği ve kendisine yönelen muhalefete karşı koyduğunu sert bir biçimde 

hissettirdiği bir paradigmanın dönüşüm sancıları içinde inşa edilmeye çalışıldığını 

görmeye çalıştık. Edebiyat ise işte tam da bu bağlamda bize sunduğu güçlü yazınsal 

zemin sayesinde, dönüşüm sancılarının izlenebileceği ama bir diğer taraftan da, tıpkı 

eğitim sistemi, gazeteler, akademya, edebi dergiler, yayın piyasası ve eleştirmenler gibi 

aktörler ve kurumlar bağlamında mevcut olduğu dönemin etrafı bütün gücüyle kuşatan 

aurası neticesinde anlam kazanan bir alan olur.194 Buradan hareketle, “edebiyat içinde 

bulunduğu siyasal, tarihsel ve kültürel bağlamla sıkı sıkıya bağlıdır” diyen Kenan Çayır, 

Terry Eagleton’dan aktardığı üzere, “birilerinin onun hakkında ne söylediğinden 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
194. Kenan Çayır, Türkiye’de İslâmcılık ve İslâmi Edebiyat, 1. Baskı, Ağustos 2008, İstanbul Bilgi 
Üniversitesi Yayınları, İstanbul, syf 23. 



	
  

	
  

124	
  

bağımsız, kendi içinde değerli bir edebi çalışma ya da gelenek diye bir şey yoktur” der.195 

Bu bağlamda, Kenan Çayır’ın da ifade ettiği üzere, “içinde doğduğu ortamdan bağımsız 

bir edebiyatın, insanların algılayış ve tüketiş biçiminden bağımsız bir edebiyat metninin 

olmadığı”196 argümanı üzerinden yola çıktığımızda, demokratikleşme tarihimizi defalarca 

felce uğratan ‘irtica’ tartışmalarının söylemsel kaynağı olarak onun tam kalbinde yer alan 

ve artık bir çatışma alanına dönmüş olan 31 Mart Olayı’nın erken Cumhuriyet dönemi 

Türk romanları içerisinde nasıl temsil edildiğine geçebiliriz. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
195. A.g.e. 
196. A.g.e.	
  	
  	
  



	
  

	
  

125	
  

ROMANLARDA 31 MART OLAYI’NIN TEMSİLİ 

CUMHURİYET VE ROMAN 

Bir zihniyet ve bir tahayyül ve bir o kadar da bir gerçeklik olarak Cumhuriyet, 

kendisini ayırmak istediği İmparatorluk’tan kopuşunu kültürel alanda yapmak 

zorundaydı; ama paradoksal olarak bu hem olabilir hem de olamazdı. Benedict 

Anderson’dan ödünç alarak ifade edecek olursak Cumhuriyet, başta Mustafa Kemal ve 

döneminin önde gelenleri tarafından hayal edilmiş197 bir projenin tatbikidir. Bu hayal ediş 

asla kendinden menkul olmadığı gibi aslında, İsmail Kara’nın altını çizdiği bir silsilenin, 

yani Hilafet-Meşrutiyet-Cumhuriyet tartışmalarının sonucunda fikirsel altyapısının 

İmparatorluk döneminde oluşturulduğu ve daha sonra siyasi arena bu altyapıda hayal 

edilen sürecin oluşması için elverişli hale getirildiği ya da geldiği zaman kendisini 

gerçekleştirmeyi başarabildi. Anderson’ın kullandığı anlamda bir hayal olduğunu 

belirtmemiz de nitekim Cumhuriyet’in bir zihniyet ve o zihniyetin tekabül ettiği 

değişimin bir düşünce çerçevesi içinde kendisini sunması ile de anlaşılabilir. Bu 

bağlamda kendisini bir gerçeklik olarak tatbik etmek istediği alanlardan birisi de hiç 

şüphesiz kültür alanıdır.198 Yüksel Taşkın, “Kemalist Kültür Politikaları Açısından Türk 

Tarih ve Dil Kurumları” başlıklı yazısında bu azımsanamayacak çabanın şiddetinden 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
197. Benedict Anderson, Hayali Cemaatler, Beşinci Basım, Nisan 2009, Metis Yayınları, İstanbul, syf 20-
21.   
198. Bu argümanı Orhan Koçak’ın tespiti ile de güçlendirebiliriz: “1923-38 ve 1938-50 arasında izlenen 
kültürel politikalar, kısaca ‘Kemalizm’ terimiyle anılan sistemin hem kurucu bir yapısal öğesi, hem de 
tinsel düzlemdeki görüntüsüdür. Başka bir deyişle, Kemalist siyasal sistemle bu kültürel politikalar 
arasında hem bir tamamlayıcılık ilişkisi hem de bir temsil ilişkisi vardır: Siyasal sistem, tümüyle –hatta 
büyük kısmıyla- bu kültürel politikalara indirgenemez, onları aşan, onlarla çelişen başka öğeleri vardır; ama 
sistemin kendini düşünme, hissetme ve sunma tarzını bu politikalar belirlemiştir.” Orhan Koçak, 
“1920’lerden 1970’lere Kültür Politikaları”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, Kemalizm, Cilt 2, 6. 
Baskı, 2009, İstanbul, İletişim Yayınları, syf 370.     



	
  

	
  

126	
  

bahseder.199 Çünkü kültür alanı bir iletişim ağının ta kendisidir ve Anderson’ın hayal 

edilmiş diyerek tanımladığı ulus kavramının performe edilerek en görünebilir olduğu 

yerlerden biridir, hatta bu yerlerin söylemin kurulduğu yerler olarak ana arteridir de. 

Kültür alanının bu noktada bir tahayyül sahası olarak ulusu inşa etmesi ise yine 

Anderson’dan ödünç alacak olursak ulusun herbirinin zihninde toplamlarının hayalinin 

yaşamaya devam etmesi demektir.200 İşte bu toplamlarının zihninde yaşamaya devam 

eden hayalin Cumhuriyet’in vatandaşlarına, onların hayal edildiklerini onlara bir biçimde 

kanıtlayacak bir göstergeler ağına ihtiyaç duyar. Bu ağ ise kültür alanıdır. Jan Assmann, 

Kültürel Bellek isimli kitabında kültürü ve kültürün bu bağını bu açıdan şöyle tanımlar: 

“(…) Her kültür bağlayıcı yapı olarak adlandırdığımız bir şey oluşturur. 
Bu yapı, hem sosyal boyutta hem de zaman boyutunda birleştirici ve 
bağlayıcıdır. Ortak deneyim, beklenti ve eylem mekânlarından bir 
‘sembolik anlam dünyası’ yaratarak, birleştirici ve bağlayıcı gücüyle 
güven ve dayanak imkânı sağlayarak insanları birbirine bağlar. (…) Bu 
yapı aynı zamanda, önemli deneyim ve anıları biçimlendirip canlı tutarak, 
ilerleme halindeki şimdiki zamanın ufkuna, bir başka zamanın 
görüntülerini ve öykülerini katarak ve böylece ümit verip anıları 
canlandırarak, dünle bugünü birleştirir. Kültürün bu yanı tarihi anlatılara 
ve efsanelere dayanır. Kültürün iki yönü, yani kuralcı ve anlatısal, 
yönlendirici ve nakledici yönü bireylere ‘biz’ deme imkânı veren kimlik 
ve aidiyet temellerini yaratır. Tek tek bireyleri böyle bir ‘biz’de birleştiren, 
bir yandan ortak kurallara ve değerlere bağlılık, öte yandan ortak yaşanmış 
geçmişin anılarına dayanan, ortak bilgi ve kendini algılyış biçiminin 
oluşturduğu bağlayıcı yapıdır.”201   

 
Cumhuriyet’in ideologları arasında en önde gelenlerinden diyebileceğimiz Ziya 

Gökalp’in202 ulusal kültürü tanımladığı terimi ile ‘milli hars’ üzerine bu kadar vurgu 

yapması boşa değildir. Orhan Koçak, “1920’lerden 1970’lere Kültür Politikaları” başlıklı 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
199. Yüksel Taşkın, “Kemalist Kültür Politikaları Açısından Türk Tarih ve Dil Kurumları,” Modern 
Türkiye’de Siyasi Düşünce, Kemalizm, Cilt 2, 6. Baskı, 2009, İstanbul, İletişim Yayınları, syf 419.  
200.	
  Benedict Anderson, Hayali Cemaatler, Beşinci Basım, Nisan 2009, Metis Yayınları, İstanbul, syf 20-
21.  	
  	
  
201. Jan Assmann, Kültürel Bellek, Birinci Basım, 2001, Ayrıntı Yayınları, İstanbul, syf 21.    
202. Murat Belge, “Mustafa Kemal ve Kemalizm”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, Kemalizm, Cilt 2, 6. 
Baskı, 2009, İstanbul, İletişim Yayınları, syf 31.  



	
  

	
  

127	
  

makalesinde Cumhuriyet’in ideologlarından biri olan Ziya Gökalp’in bu ‘hars’ kavramını 

şöyle tanımladığını yazıyordu: “Gökalp’e göre hars ulusal, medeniyetse uluslararasıydı. 

Bir toplumun bütün fertlerini birbirine bağlayan, yani kişiler arasındaki uyumu sağlayan 

kurumlar hars kurumlarıdır.”203 Gökalp’in değişiyle bu ‘hars kurumları’ Cumhuriyet’in 

kültür alanıydı. İşte bu yüzden Assmann’ın kültür tanımı için ifade ettiği bu bağlayıcı 

yapı Anderson’un söz ettiği hayal ed(il)ebilme pratiğinin soyuttan somuta döküldüğü 

yerlerden biri olması bakımından tatbik edilmeye değerdir. Bu argümanın geçerliliğini 

buna paralel bir söylem kuran ve Don Kişot’tan, Bugüne Roman isimli kitabında 

özetleyen Jale Parla’nın Benjamin’in aura’sı ya da Bakhtin’in kronotop’u olsun sanat 

eserini bu kültürel atmosferde belirleyen maddi etkenlerin olduğunu temelleyen bir 

okuma üzerinden de görebiliriz. Bu argüman üzerinden de Parla, bizi Althusser’in 

yorumuna götütürür204 ve daha sonra Althusser’ın okuması üzerinden şu tespitleri ve 

aktarımı yapar: 

“Bu maddi temeller din, aile, eğitim ve siyasi kurumların ürettiği ve her 
gün basında, televizyonda, dergilerde, reklam ve ilanlarda karşımıza çıkan, 
varlıkları her an hissedilen ideolojik söylemlerdir” ve “Bu söylemler bir 
doğruyu ya da gerçeği yansıtmayabilir, ama gene de yaşamımızı 
gerçekmiş gibi görünen bir ağla kuşatırlar. Bu ağ sürekli olarak örüldüğü 
ve üretilen söylemler de sürekli olarak yinelenip pekiştirildiği için 
zamanla kültürel bir yapı gibi değil doğal bir yapı gibi algılanmaya başlar. 
Milliyetçilik, toplum tarafından belirlenen cinsel kimlik, ailenin kutsallığı, 
delilik-akıllılık kategorileri, hep bu gerçekmişçesine algılanan yanılsama 
ağı içinde belirlenir. Althusser’e göre, edebiyatın ideolojiyle ilişkisi bu ağı 
görünür kılmasındandır. (…) Althusser ve onun takipçisi Pierre 
Macherey’e göre, sanat ve edebiyat ideolojiye merkezden değil kenardan 
bakabilen pratiklerdir. İdeolojiler kendilerini yaşatacak ve kendilerine 
hizmet edecek özneler üretir. Sanatçı böyle bir özne olmayı reddeden 
kişidir; ama bu onun ideolojinin dışına çıkabilmesi anlamına da gelmez. 
Yapabileceğinin azamisi, ideolojinin öznesi olmayı reddettiği ölçüde 
ideolojiyi açık etmektir. O da bunu yapar. O zaman sanat topluma 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
203. Ziya Gökalp’ten aktaran Orhan Koçak, “1920’lerden 1970’lere Kültür Politikaları”, Modern Türkiye’de 
Siyasi Düşünce, Kemalizm, Cilt 2, 6. Baskı, 2009, İstanbul, İletişim Yayınları, syf 374.	
  	
  
204. Jale Parla, Don Kişot’tan, Bugüne Roman, 9. Baskı, 2009, İletişim Yayınları, İstanbul, syf 41-42. 



	
  

	
  

128	
  

tutulmuş bir ayna değil, bir üretimdir ve Berna Moran’ın Macherey’den 
esinlenerek çok güzel ifade ettiği biçimde, sanatın ‘ürettiği şey de, 
dönüştürülmüş, görünürlük kazanmış ve dolayısıyla da kendisini ele 
vermiş ideolojidir.’”205   

 
Edebiyat kültür alanı içerisinde böyle bir işleve de sahipse eğer, o halde bunu Türkiye 

bağlamında düşündüğümüzde Cumhuriyet’in kodlarını bize çözümleyen bir yer olması 

bakımından önemlidir de. Cumhuriyet her devrimin iddia ettiği gibi hayatın o gün 

durduğunu ve yeniden başladığını paradoksal bir biçimde ifade etmiştir. Çünkü bu ifadeyi 

performe edebildiği ve bunun toplumsal kabulunü başarabildiği oranda da gerçekliğini 

gösterebileceğini içkin bir biçimde biliyordu. Bunu başarabilmek için de ilk olarak 

kültürel alanda bunu yapmak zorundaydı çünkü siyasi anlamda da sosyal anlamda da 

böyle bir hareketin toplumla bağını kurabilmek için kültürel olarak bunun başarılması 

gerektiğinin farkındaydı. Ernest Gellner ise bu ‘gerçekliğin’ tatbikini yaparken bize ulus 

devletin ve bu bağlamda milliyetçiliğin bir tanımını da yapar ve şöyle der: “(…) içkin bir 

siyasal yazgı olarak uluslar, birer söylenceden ibarettir. Milliyetçilik ise kâh önceden 

varolan kültürleri alıp onları uluslara çevirir, kâh onları icat eder ve sıklıkla da önceden 

varolan kültürleri ortadan kaldırır. Yani milliyetçilik bir gerçekliktir.”206 Bu bağlamda 

baktığımızda bu gerçekliğin içkin mi olduğunu yoksa bir özne tarafından mı icra 

edildiğini ise Eric Hobsbawm’a kulak vererek anlıyoruz. Hobsbawm şöyle söylüyor: 

“Uluslar devletleri değil, tersine, devletler ulusları yaratırlar.”207 Gellner ise bu savı şöyle 

destekler: “Milliyetçilik ulusların kendi farkındalıklarının bir uyanışı değildir. 

Milliyetçilik ulusların olmadığı yerde onları icat eder.”208 Bütün bu açıklamaların 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
205. A.g.e.	
  	
  	
  
206. Ernest Gellener’dan aktaran Hashem Ahmadzadeh, Ulus ve Roman, Pêrî Yayınları, Türkiye Birinci 
Baskı: Mart 2004, İstanbul, syf 20.   
207. Eric Hobsbawm’dan aktaran A.g.e. 
208. Ernest Gellner’dan aktaran, A.g.e.	
  	
  	
  



	
  

	
  

129	
  

ışığında baktığımızda ise vardığımız sonuç Cumhuriyet’in zihinsel olarak tahayyül edilen 

bir yapı olduğudur ve bu yapının zihninde tasavvur ettiklerinin elbet bir karşılığı olarak 

kültür alanına, bir hegemonik söylem olarak yerleşeceği ve bu yerleşme doğrultusunda da 

bu kültür alanını yeniden inşa edeceği ve eski olanı kovacağıdır. Bu noktada milliyetçilik 

ve ulus-devlet tanımlamalarına değinişimizin nedeni ise Cumhuriyet’in bir ulus-devlet 

projesi olarak bir Cumhuriyet kültürü ve bu bağlamda bir Cumhuriyet edebiyatı, bir 

başka yerden söyleyecek olursak, bir Cumhuriyet kanonunu hayal edildiği ölçüde inşa 

edebildiği, eğer edebildiyse 31 Mart Olayı bağlamında edebiyatın yaygın bir formu olan 

dönemin romanının bunu nasıl gördüğüdü sorunsalıdır. İşte bu noktadan baktığımızda da 

bu kültür alanındaki somut verilerden bir tanesi hem zamanına tanıklık eden hem de aynı 

zamanda o zamanı içinde bulunduğu söylemin gücü ile şekillendiren gazete ve edebiyatın 

bir parçası olan romanın varlığı bu kültür alanı içerisinde bir adım öne çıkar. Gazeteye 

burada değinilmesi ise Anderson’ın Benjamin’den esinlenerek kurduğu eşzamanlılık 

teorisini pratikte göstermesiyken bizim için ise dönemin romanlarının bir bölümünün bu 

gazeteler aracılığı ile yayınlanmadan önce bölüm bölüm tefrika edilişinden dolayıdır. Bir 

başka deyişle söyleyecek olursak burada bizim ‘gazete’ kavramına yer vermemizin 

nedeni ise sadece romanların bir yayımlanma aracı olarak gazetelerin de zamanıda 

kullanıldığı bilgisini vermektir. Bu noktada, hayal edilmiş bir cemaat olarak 

Cumhuriyet’in ‘kamu’sunda tasarlanan ‘makbul vatandaşın’ kültür dediğimiz bu 

bağlayıcı yapı içinde tükettiği bu kültürel ve aynı zamanda tarihsel metinler (roman ve 

gazete) bize Cumhuriyet’in zaman içerisinde sürekli değişkenlik gösterdiği ama bu 

değişkenliğin geride bıraktığı izler doğrultusunda içkin kodlarını gösterebilir. Bu noktada 

da roman ve gazetenin seçilişi ise Anderson’un bir eşzamanlılık yarattığını belirttiği ve 



	
  

	
  

130	
  

bu eşzamanlılığın cemaatin hayal edilebilme pratiğini eşzamanlı kurduğuna inandığı 

araçlardan roman ve gazeteye özel bir yer atfetmesinden209 ileri gelir. Hashem 

Ahmadzadeh, bu durumu kendi çalışması kapsamında değerlendirirken aslında bizim 

gideceğimiz yolu da aydınlatır ve Anderson’ın tezi üzerinden şöyle açıklar: 

“Anderson’ın ulusların kültürel köklerini dikkate alışı bu çalışmanın 
ulusların anlatıları* olarak romanlara odaklanma amacıyla da oldukça 
ilgilidir. Anderson’a göre ulusallık, ulus-olma ve milliyetçilik, hepsi ‘özel 
bir tür kültürel yapıntıdır.’(…) Anderson ulusu hayali bir siyasal cemaat 
olarak görmektedir, ‘Çünkü en küçük ulusun üyeleri bile kendi 
yurttaşlarını asla tanımayacak, onlarla asla tanışmayacaktır ve hatta onlar 
hakkında hiçbir haber dahi almayacaklardır. Halbuki her birinin kafasında 
kendi ortaklıklarının imgesi yaşamaktadır.’ Ulusun hayali niteliği 
‘Herdaim derin, yatay bir kader birliği olarak algılanmasıyla’ 
neticelenir.”210  

 
Tabi roman ve gazeteyi sadece bu bağlamda değerlendirmenin aynı zamanda Batılı bir 

form olan romanın kökensel gelişimi ile ilgili soruları da akla getirmektedir. Öncelikle 

Gellner’ın milliyetçiliğin kökenlerini modernitede gördüğünü belirtelim.211 Romanın 

yükselişi ve ortaya çıkışı ile ilgili iddiaların da benzer olduğunu söyler Hashem 

Ahmadzadeh.212 Roman ve modernitenin her ikisinin de kökenlerinin 17. ve 18. 

yüzyıllardaki epistemolojik değişimlere uzanmasının çarpıcı olduğunu belirtir.213 Daha 

sonra şöyle devam eder Ahmadzadeh: 

“Cervantes’in 17. yüzyıldaki, Fielding ve Defoe’nun ise 18. yüzyıldaki 
yapıtları Descartes ve Kant’ın aynı dönemlerdeki yapıtlarıyla parallelik 
taşımaktadır. Bradbury’ye göre roman elbette ‘Miguel de Cervantes’in 
Don Quixote’sinin 1605 yılında ortaya çıkışıyla’ başlamıştır. Kundera’ya 
göreyse ‘Onsekizinci yüzyıl sadece Rousseau’ların, Voltaire’lerin, 
Holbach’ların yüzyılı değil, aynı zamanda (ve belki de hepsinden çok!) 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
209. Benedict Anderson, Hayali Cemaatler, Beşinci Basım, Nisan 2009, Metis Yayınları, İstanbul, syf 37-
51.  
*. Hashem Ahmadzadeh buraya şöyle bir not düşmüştür: ‘Ulus ve anlatı’ ifadesi aslen Bhabha’ya aittir. 
210. Hashem Ahmadzadeh, Ulus ve Roman, Pêrî Yayınları, Türkiye Birinci Baskı: Mart 2004, İstanbul, syf 
20-21.     
211. A.g.e.  
212. A.g.e.  
213. A.g.e.  



	
  

	
  

131	
  

Fielding’lerin, Sterne’lerin, Goethe’lerin, Laclos’ların çağı olmuştur. Tüm 
bunların ışığında, bir yazın türünün tanımlanan tüm nitelikleriyle, modern 
zamanlarda bireyselliğin ortaya çıkışıyla eşanlı olması gerektiği olasılıkla 
iddia edilebilir. Heidegger’e göre modern olarak adlandırılan dönem 
‘İnsanın varlıkların ölçüsü ve merkezi haline gelmesiyle 
tanımlanmaktadır.’”214 

 
Jale Parla’da romanın bir tür olarak doğuşunu hem Mikhail Bakhtin’in biçim üzerinden 

yaptığı okumayı, hem de 17 ve 18. yüzyıllarda kapitalizmin gelişimi, püriten ahlakın 

yükselmesi üzerinden sosyal ve siyasal değişimlerin bir sonucu olarak ortaya çıkışını Don 

Kişot’u temel alarak okumaya ve iki paralel noktadan romanın meydana gelişine ışık 

tutmaya çalışır.215 Kenan Çayır ise Türkiye’de İslâmcılık ve İslâmi Edebiyat başlıklı 

çalışmasında romanın bir tür olarak ortaya çıkışını edebiyat ve sosyo-ekonomik 

süreçlerin ilişkisinin açık bir sonucu olarak gördüğünü belirtir ve Philip Stevic ve Ian 

Watt’dan referansla şöyle devam eder: 

“Zira romanın tarihi sanayi ekonomisinin ve orta sınıfların ortaya çıkmasıyla yakından 
ilişkilidir. Roman, bir sınıf olarak toplumun diğer kesimlerinden farklı olduğunun 
bilincinde olan okuryazar yeni bir kitlenin ortaya çıkışına paralel olarak doğmuştur. Daha 
açık bir ifadeyle roman, 18. yüzyılda sanayi öncesi toplumumun baskılarından kurtulmuş 
bireyleri tasvir eden bir orta sınıf kültürel ürünü olarak ortaya çıkmıştır.”216  
 
 
BİR CUMHURİYET ROMANINA DOĞRU 
 

Bu bağlamda 17. ve 18. yüzyıllar arasında yaşanan bu değişim sürecinin en 

başında gelen gelişmelerden birisinin de ulus-devletlerin kuruluş süreçleri olduğunu 

belirtmemizde fayda vardır. Hashem Ahmadzahed, “edebiyatın özellikle de romanın 

ulusların ulusal karakterini şekillendirmek ve kurmaktaki önemi büyük ölçüde kabul 

edilmektedir” diyerek aslında romanın yükselişi ile ulus-devletlerin yükselişi arasında 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
214. A.g.e.   
215. Jale Parla, Don Kişot’tan, Bugüne Roman, 9. Baskı, 2009, İletişim Yayınları, İstanbul  
216. Kenan Çayır, Türkiye’de İslâmcılık ve İslâmi Edebiyat, 1. Baskı, Ağustos 2008, İstanbul Bilgi 
Üniversitesi Yayınları, İstanbul, syf 24.   



	
  

	
  

132	
  

paralel bir okuma yapılabileceğini belirtirken bu konuda ileriye sürülen itirazlara da 

değinir.217 Burada itirazlara değinmeyeceğiz ama Ahmadzahed, Anderson’un büyük 

oranda paralelliğini gösterdiği bu birlikte okuma süreci üzerinden bakmaya çalıştığımız 

da bir karşılıklı ilişkinin varlığını kabul etmemiz gerektiğini de belirtir: 

“Romanın ulus meselesindeki katkısı, sadece ulus tahayyül etmede bir koşul olmasıyla 
sınırlandığı takdirde, bunun romanı ortaya çıkışının ilk evrelerinde kavranıp yerine 
getirilmiş bir görev olması gereklidir. Bir diğer deyişle bu görevi yerine getirmiş olan ilk 
romanlar başka bağlamlarda başka romanlara oynayacak rol bırakmamışlardır. Mesele 
her ulusun kendini tahayyül etmek için kendi koşullarına ihtiyaç duyup duymadığıdır. 
Her ne kadar Anderson buna gerek duymasa da roman ve ulus arasında karşılıklı bir ilişki 
bulunduğu belirtilmelidir.”218   
 
Bu noktada baktığımızda bir diğer önemli husus da erken Cumhuriyet döneminde 

yazılmış olan romanların böyle bir işlevselliğe sahip olduğuna dair kanon tartışmaları 

üzerinden de görülecek olan bir söylem inşa çabasının ve bir zihniyetin kendini tatbik 

edebilme kaygısının, 31 Mart Olayı kapsamında nasıl yapılmaya çalışıldığını göreceğimiz 

bu tezde, bir edebi form olarak romanın Osmanlı’da, bir başka deyişle söyleyecek olursak 

Türkiye’de ortaya çıkış süreci ile de ilgili olabileceği düşüncesini de aklımızda tutmamız 

gerekliliğidir. Lakin bunun, romanın İmparatorluk’tan Cumhuriyet’e geçiş aşaması 

sürecinde yaşadığı dönüşüm üzerinden okunması ya da en azından bir başka araştırmanın 

konusu olacak bir devamlılık ya da kopuş kapsamında romanın İmparatorluk’tan 

Cumhuriyet’e taşınması ya da taşıdıkları üzerinden değerlendirmelere tabi tutulması ile 

ortaya çıkarılacak soğukkanlı bir tarihyazımı neticesinde olabileceğini belirtmemiz 

gerekir. Aslında romanın geçisi üzerinden yapılacak bir okumanın karşılaşacağı en büyük 

sorunsalın ve de travmanın Harf İnkılâbı olacağını ve bu bağlamda da aslında yazarların 

ve zihniyetlerinin Cumhuriyet’e intikali göz önüne alındığında bir sosyolojik sürekliliği 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
217. Hashem Ahmadzadeh, Ulus ve Roman, Pêrî Yayınları, Türkiye Birinci Baskı: Mart 2004, İstanbul, syf 
22.       
218. A.g.e. syf 25.  



	
  

	
  

133	
  

içersede, bir kopuştan ve bir Cumhuriyet romanından bahsetmek zorunda kaldığımızı da 

belirtmenin zaruri olacağını kanısındayız. Diğer bir taraftan Cumhuriyet’in kendisini bir 

hayal edilen cemaat olarak tatbiki aşamasında romana bir kopuş nazarı üzerinden 

baktığımızda ortaya çıkan manzaranın eksik kalabileceğini de belirtmek zorundayız. 

Çünkü Osmanlı’da ortaya çıktığını söylediğimiz romanın Cumhuriyet’e geçiş sırasında 

farklı bir aşama yaşadığını, ya da olgunlaştığını, bir form olarak ‘geç’ geldiği için bir 

‘geri kalmışlık’ belirtisi olarak Avrupamerkezci bir bakışla tarihini kurduğumuz savlarını 

kaçırabiliriz. Batılılaşma penceresinden bakarsak eğer, bir gerilimin, endişenin ve 

kaygının romanın ruhuna hakim olduğunu ve bunun Cumhuriyet’e intikal ederek 

Cumhuriyetçiler tarafından ‘hayırlı’ bir sonla noktalandığını iddia edenlerin ya da buna 

muhalif bir noktada duranlarca da durumun hem romandaki biçim hem de romanın 

işlediği konular ve içeriği, hem de estetik ölçütlerinin hiç de Cumhuriyetçilerce 

görüldüğü gibi olmadığını savunanların argümanlarını da kaçırmış olacağımız asla inkâr 

edilemez. Mesela, Berna Moran bu noktada romanın sorunsalını bir devamlılık-süreklilik 

ilişkisi üzerinden okuduğunda Türk romanını her açıdan şekillendiren gerçekliğin 

Batılılaşma sorunsalı olduğuna şu cümlelerle dikkat çeker: 

“Böylece, 19. yüzyıl boyunca ‘büyük kültür’, ‘küçük kültür’ arasındaki 
mesafe açılırken, ‘büyük kültür’ün kendisi bir kültür çıkmazı içine düşmüş 
ve meydana gelen değer kargaşası toplumumuzun belirgin bir özelliği 
halini almıştı. Aydın sınıfın kendi bu değerler arasında bir denge bulmada 
bocalar hale gelmişti; ne tam olarak Batı değerlerini kabul edebiliyor ne de 
eski değerlerle yetinebiliyordu. Birinci Dünya Savaşı, Mütareke, Kurtuluş 
Savaş ve onu izleyen Atatürk devrimleri Türkiye’de Batılılaşma 
karşısındaki tutumunu daha da karmaşık bir düzeye çıkarmış ve sürekli 
olarak gündemde tutmuştur. Özellikle devrim sancılarının çekildiği, 
ideolojik kavgaların yapıldığı çalkantılı dönemlerde yazarlar bu değer 
kargaşalığı karşısında, çarpışan ideolojileri tartmak, sorguya çekmek ve 
kendi tutumlarını ortaya koymak gereğini duyarlar. Onun için 1950’lere 
kadarki Türk romanının sorunsalını büyük ölçüde bu Batılılaşma hareketi 
belirler. Bu dönemin en tanınmış yazarlarına bakacak olursak hemen 



	
  

	
  

134	
  

hepsinin Batılılaşma sorununa eğildiğini görürüz. Batılılaşma, Türk 
romanının ana sorunsalını oluşturmakla kalmaz, aynı zamanda onun 
işlevini, kuruluşunu ve tiplerini de önemli ölçüde belirler.”219 

 
İşte bu bilgiler ışığında romanın Osmanlı’da ya da bir başka biçimde söyleyecek olursak 

Türkiye’de ortaya çıkışına bakmamızın önemli olduğu kanısındayım çünkü yukarıda 

belirttiğim gibi romanın bir tür olarak ortaya çıkışınının yüklenmek zorunda kaldığı 

belirli sorunsalların gözden kaçmaması için bir süreklilik ilişkisi içerisinde okunması ama 

bir diğer taraftan da kopuş teorisini hem Cumhuriyet ideolojisinin kodlarını görebilmek 

ve bir kanon inşa etme sürecine tanık olmak için de süreklilik tezinin yanı sıra okumamız 

gerektiğidir. Cumhuriyet’in varlığını bir iktidar olarak küçümsememeliyiz ki tatbik 

etmeye çalıştığı hayalinin yarattığı yıkımı da küçümsememiş olabilelim.  

 

ROMANIN ‘GELİŞİ’ 

Romanın bir form olarak ortaya çıkışının kanon tartışmaları için önemli olduğunu 

vurgularsak eğer bu noktada romanın gelişi üzerine sarf edilen yorumlara bakılmasının 

kaçınılmazlığını da görmüş oluruz. Bu bağlamda baktığımızda, romanın ortaya çıkışı 

üzerine değerlendirmelerde bulunan Kemal Karpat, Batı’da romanın bir ana yazı türü 

olarak çıkmasının kapitalist ekonominin hakim oluşu ve bu bağlamda orta sınıfların 

yükselerek demokrasinin temel bir rejim olarak kabülünün üzerinden okunarak bunların 

bir paralellik gösterdiğini söyler ve kendisi de romanın orta sınıf ilişkisi üzerinde durur; 

ama o, hâlâ bir Türk romanı olmadığı şeklinde ileri sürdüğü bir iddia ile farklı bir orta 

sınıf okuması ile ayrı bir değerlendirmede bulunur.220 Roman türünün bir edebi form 

biçimde çıkışı üzerine Batı’da farklı görüşlerin sunulduğu ve üzerine tartışmaların devam 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
219. Berna Moran, Türk Romanına Eleştirel Bir Bakış 1, 22. Baskı, 2010, İletişim Yayınları, İstanbul, syf 
23-24.  
220. Kemal Karpat, Edebiyat ve Toplum, 1. Baskı, Eylül 2009, Timaş Yayınları, syf 7-52.   



	
  

	
  

135	
  

ettiğini ifade etmemiz lazım. Bu noktada bir de bir edebi form olarak romanın Türkiye’ye 

gelişi üzerinden de yürütülen tartışmaların da var olduğunu bilelim. Lakin Karpat’ın 

görüşünün vardığı sonuç itibariyle önemli olması bir yana, ortada roman denilen formun 

varlığı ve bunun üzerinden gelişim gösteren bir edebi cereyanın döneme tanıklık ettiğini 

de belirtmek ve bu tanıklığın da roman aracılığı ile olduğunu görmek gerekir. Bu 

bağlamda bir ‘Türk romanı’nın olmadığını savunabilmek gerçekten zor. Tabii burada 

yapılan Türklük tanımının ne olduğu ya da nasıl olduğu sorusunun sorulması bir yana; bu 

iddia Karpat’a, ‘Türk romanı’nı nasıl tanımladığı sorusunu da bize sordurur. Karpat, bir 

Türk romanı yok derken aslında kendi ‘orta sınıf’ bakışı içerisinde anlattığı toplumsal 

sistemin romanı yoktur ya da yazılmaya çalışılmaktadır diye belirtirken kendisi de 

aslında romanın ‘geç’ kaldığını kabul eder bir durumdadır. Karpat’ın içinde durduğu 

zemine birçok soru yöneltilebilir ama en önemlisi de Karpat’ın değerlendirmesi bir yana, 

romanın modernleşmesinin ‘geç’ kalması nedeniyle bize ‘geç’ kalmış bir biçimde intikal 

etmesi argümanı Tevfik Çavdar’a da aynı soruları sormamızı sağlayabilir. Karpat’ın ‘orta 

sınıflar’ üzerinden yaptığı okumada da, Çavdar’ın geç modernleşmenin bir ürünü olarak 

romanın ‘geç’ gelmesi argümanı da iki farklı siyasi blokta duran ismi aynı noktaya 

ulaştırır. Başka sorunların yöneltilebileceği gerçeği her daim yerinde durmakta ama 

ortada bu ‘geç’ kalışla ilgili bir fikir birliği olduğunu söylemeliyiz. Tevfik Çavdar, 

romanın 1850’den sonra yazın hayatımıza girdiğini söyler.221 Taner Timur’da, “Osmanlı 

romanı, doğuşundan bu yüzyılın başlarına kadar (20. yüzyıl y.n.) bir çıraklık devresini 

geçirmiştir.” der.222 Selim İleri, “Türk edebiyatında roman hâlâ yenidir. Hepimiz 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
221. Tevfik Çavdar, Türkiye’nin Yüzyılına Romanın Tanıklığı, 2. Baskı, Haziran 2009, Yazılama Yayınevi, 
İstanbul, syf 10.   
222. Taner Timur, Osmanlı Türk Romanında Tarih, Toplum, Kimlik, 2. Baskı, Ağustos 2002, İmge Kitabevi, 
Ankara, syf 11.   



	
  

	
  

136	
  

biliyoruz: Roman bizde geç ortaya çıkmış.” der.223 Berna Moran ise bir edebiyat tarihi 

hazırlamak niyetinde olmadığını ve eleştirel bir bakışla bakmaya çalıştığını söylediği 

incelikli çalışmasında, “Türkiye’de roman, Avrupa’da olduğu gibi toplumsal koşullar 

sonucu doğmuş bir anlatı türü değildir, ama Batı’dan ithal ettiğimiz romanın (…)” 

şeklinde ifade etmeye çalıştığı çerçevesinin içini doldurarak, bu bağlamda Türk romanı 

içerisinde şiddetlenen batılılaşma sorunsalına bakar.224 Kenan Akyüz ise Modern Türk 

Edebiyatı’nın ana çizgilerini oluşturan temellerin 1860-1923 yılları arasında olduğunu 

belirtirken, “Türk edebiyatında, batılı roman da 1860’tan sonra başlar.” der.225 Nihayet 

Arslan da Osmanlı-Türk edebiyatında ilk roman denemelerinin 1870-1880 arası ortaya 

çıktığını söyler.226 Jale Parla ise romanın Osmanlı kültürüne 19. yüzyılın son otuz yılında, 

yani 1870-1890 yılları arasında girdiğini belirtir.227 Şeyda Başlı, Ahmed Hamdi 

Tanpınar’ın Osmanlı romanıyla ilgili saptamaları göz önüne alındığında romanın ‘geç’ 

kalmış bir tür olarak gelişinin algılanışında Ahmed Hamdi’nin merkezi bir işlev 

gördüğünü söyler.228Nitekim Ahmed Hamdi Tanpınar’da,  “Halid Ziya’ya kadar, romancı 

muhayyilesiyle doğmuş tek muharririmiz yoktur. Hepsi roman ve hikâye yazmaya 

hevesli insanlardır.” diyebilmiştir.229 Şeyda Başlı, Güzin Dino’nun Türk Romanının 

Doğuşu isimli eserinde Ahmed Hamdi Tanpınar ile Güzin Dino’nun paralel bir görüşte 

olduğunu gösterir:  

“Türk romanı hem geç doğmuştur, hem de aceleye gelmiştir. Roman türüne ancak XIX. 
yüzyılın ikinci yarısında yaklaşılmıştır. Batı romanının çeşitli tarihsel süreçler içindeki 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
223. Selim İleri, “Roman ve toplumsal gelişme” Zaman, 25 Mart 2007, online versiyon,  
http://www.zaman.com.tr/yazar.do?yazino=518606   
224. Berna Moran, Türk Romanına Eleştirel Bir Bakış 1, 22. Baskı, 2010, İletişim Yayınları, İstanbul, syf 
11.  
225. Kenan Akyüz, Modern Türk Edebiyatı’nın Ana Çizgileri 1860-1923, İnkılâp Kitabevi, 1995, syf 66.    
226. Nihayet Arslan, Türk Romanının Oluşumu, Kasım 2007, Phoenix Yayınevi, Ankara, syf 85.  
227. Jale Parla, Babalar ve Oğullar, 7. Baskı, 2009, İletişim Yayınları, İstanbul, syf 9.    
228. Şeyda Başlı, Osmanlı Romanının İmkânları Üzerine, 1. Baskı, 2010, İletişim Yayınları, İstanbul, syf 53.  
229. Ahmed Hamdi Tanpınar, XIX. Asır Türk Edebiyatı Tarihi, 8. Baskı, YKY, İstanbul, syf 265.  	
  



	
  

	
  

137	
  

yavaş oluşumuyla Türk romanının doğuş ortamı arasında hiçbir benzerlik yoktur” 
sözleriyle “ideal”e ulaşma şansının kaybedilmiş olmasının nedenlerini gösterir gibidir. 
Romanın oluşması için gereken toplumsal koşulların Osmanlı toplumunda gelişmemiş 
olması, Osmanlı yazarlarının yapıtlarının “hakiki” romanlar olmadığını şüpheye yer 
bırakmayacak biçimde açığa çıkarmaktadır.”230  
 
Başlı, Güzin Dino’nun Tanpınar ile paralel okuyuşunu kaydettikten sonra Dino’nun 

görüşlerini irdelemeye devam eder: 

“ (…) Halit Ziya Uşaklıgil’in, 1900 tarihli Aşk-ı Memnu’sunu, ‘çağdaş 
dünya romanına ve onun yeni yollarına ulaşmak için ise, Cumhuriyetin 
kuruluşundan sonrasını, 1930 yıllarını’ beklemek gerekecektir. Bu 
yaklaşım Tanpınar’ın tarihsel dönemlendirmesini paylaşmakla birlikte, 
‘çağdaş dünya romanı’ için Cumhuriyet’in kurulmuş olmasını yeni bir 
önkoşul olarak ileri sürmektedir. Moden Cumhuriyetin kurulmuş 
olmasıyla gerçekleşen tarihsel ilerleme, yazarların bu ‘modern’ türün 
gereklerini daha iyi öğrenerek uygulamalarına neden olacak gibidir. Bu 
yaklaşımın, düzçizgisel, ilerlemeci tarih yazımını belirginleştirmenin yanı 
sıra, imparatorluktan modern Cumhuriyet’e geçişin tarihiyle roman tarihi 
arasında kurduğu koşutluk oldukça dikkat çekicidir. İlerlemeci tarih 
yazımı açısından, ‘geri kalmış’ Osmanlı İmparatorluğu’nun ‘modern’ 
Cumhuriyet’e dönüşmesinin romanları türün ‘hakiki’ örneklerine 
yaklaştıracağı biçimindeki varsayımın kabul edilmesi pek de şaşırtıcı 
olmasa gerek.”231 

 
Şeyda Başlı, romanın gelişimi ile ilgili yaptığı okumayı Mustafa Nihat Özön ile devam 

ettirir. Mustafa Nihat Özön’ün yapıtları 1940’lı yıllarda okullarda ders kitabı olarak 

okutulmak üzere yayımlanır ve Tanpınar’ın da kaynak gösterildiği bir eser olan Son Asır 

Türk Edebiyatı Tarihi’nde “ ‘roman nev’i de, tiyatro gibi, edebiyatımızda Osmanlıdan 

sonra frenk ve frenk eserlerinin taklidi suretiyle meydana çıkmış bir nevidir” sözleri ile 

Tanpınar’ın bu çıkarımlarının resmî söylem tarafından da benimsendiğini not düşer 

Başlı.232 Ahmet Evin’in Origins and Development of the Turkish Novel (Türk Romanın 

Kökeni ve Gelişimi) isimli eserinde ise, Şeyda Başlı, Osmanlı edebiyatında romanın, 

diğer Batı kurumları gibi, “modern medeniyetin taklit edilmesi gereken ayrılmaz bir 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
230. Şeyda Başlı, Osmanlı Romanının İmkânları Üzerine, 1. Baskı, 2010, İletişim Yayınları, İstanbul, syf 55.  
231. A.g.e. syf 55-56.   
232. A.g.e. syf 57.   



	
  

	
  

138	
  

parçası” sayıldığını söylediğini belirtir.233 Başlı, Fethi Naci’nin de, “Batının ekonomik 

egemenliği, ardından kültürel etkileri de getirdi: Sermaye, kendisiyle birlikte, yaşama 

düzenini de getirir, kültürünü de getirir” tespitiyle romanın gelişimi için aynı yukarıdaki 

‘geç kalmışlık’ ile ileri sürülen savları paylaştığını belirtir.234 Fethi Naci, yukarıda Şeyda 

Başlı’nın kendisinden aktardığı tespitleri doğrultusunda, Tanpınar’ın görüşlerini 

paylaştığı gibi Osmanlı toplumunun ‘geri’ bir tarım ülkesi olduğunu, bir burjuva yaşam 

biçiminin ortaya çıkmadığını ve bu doğrultuda ‘birey’in bütün unsurlarıyla tüm açıklığı 

ile belirmediği için romanın ‘geç’ geldiğini onaylar.235 Şeyda Başlı, bütün bu okuyuş 

sürecine Osmanlı romanındaki çok katmanlı yapı ve Cumhuriyet sonrası Harf 

İnkılâbı’nın sonunda Cumhuriyet’e aktarılması istenen romanlarla, Cumhuriyet’in 

yürünmesi istendiği bir yol üzerinden elde edilen metinlerin dışına çıkılıp, kanon dışı 

bırakılmış metinlerin varlığı ile romanın ‘geç’ geliş tezini sorunsallaştırmayı ister. Bu 

noktada, Cumhuriyet edebiyat eleştirmenciliği ve tarihyazımı ile ilgili sıkıntılarını 

belirtir. Edebiyat eleştirmenciliğinin Avrupamerkezci bir inşa içinde olduğunu öre 

sürerek, Vartan Paşa’nın Ermeni harflerle yazılmış Türkçe romanına ve Osmanlı 

romanları içindeki çok katmanlı anlatı yapısının varlığına dayanarak yeni bir tarihyazımı 

teklifi üstünde durur.236 Laurent Mignon ise “Tanzimat sonrası edebiyat üzerine 

odaklanan çeşitli çalışmalarda ortak olarak görülen bir başka yaklaşım, Türkçe yazan 

gayrimüslim yazarların ve yapıtların yok sayılmasıdır.” diyerek bir başka açıdan 

tarihyazıcılığına ve araştırmalara Şeyda Başlı’nın yönelttiği eleştiriyi tam ifade etmese de 

kanon oluşumu üzerinden romanın bu ortaya çıkış sürecini değerlendirerek çok ciddi bir 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
233. A.g.e. syf 58.  
234. A.g.e.   
235. Fethi Naci, Yüz Yılın 100 Türk Romanı, 4. Baskı, Haziran 2010, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 
İstanbul, syf 13. (Önsöz’de XIII)  
236. Şeyda Başlı, Osmanlı Romanının İmkânları Üzerine, 1. Baskı, 2010, İletişim Yayınları, İstanbul.   



	
  

	
  

139	
  

eksikliğin varlığına işaret eder.237 Romanın tarihsel olarak ‘geç’ kalıp kalmadığı bu tezin 

konusu değil, onun için bu bağlamda bu tartışmaların ayrıntısına girmemeyi tercih 

ediyoruz; ama bütün bu romanın doğuşuna dair uzun süreci yazmamızın nedeni daha 

önce yukarıda belirttiğimiz gibi, aslında bu roman kavramı doğrultusunda bir kanon 

tartışmasının yapılması ve bu bağlamda kanonun tanımlanması için öncelikle Batılı 

anlamda romanın bir form olarak bize ‘geliş’ sürecinin anlatılması gerekliliğine dair 

kanıdır. Fakat yeni bir tarihyazıcılığının da bu noktada değerlendirilmesi gerektiğinin 

önemi kaçınılmaz biçimde hissedilmektedir. Aslında ortada olan en önemli ve inkâr 

edilemez husus ise birçok edebiyatçı tarafından Cumhuriyet’in, roman denilen türün artık 

tam ve gerçek anlamda olgunlaştığı bir dönem olarak gösterilmesinin resmi tarih söylemi 

ile birlikte yapılagelen paralel okuma biçimidir. Yukarıdaki ismi geçen edebiyatçıların ya 

da edebiyat araştırmacılarının hepsinin bu savı tam olarak paylaştığını söylememiz zor -

hatta Berna Moran’ın, Jale Parla’nın ve Nurdan Gürbilek’in girişimi ile Tanzimat ve 

Cumhuriyet öncesi romancılara bu bağlamda bir iade-i itibar yapıldığını da belirtmek 

gerekiyor- ama bu duruma tam olarak tarihsel bir itirazı getirmiş olduklarını söylememiz 

de zor. Bu bağlamda baktığımızda aslında bir başka sonuç daha çıkıyor: Özellikle Fethi 

Naci’de, Tevfik Çavdar’da şekillenen ve genelde Doğan Avcıoğlu’nun Türkiye’nin 

Düzeni başlıklı çalışması üzerinden Osmanlı toplum yapısının ve gelişiminin getirisi 

olarak bir ‘geri’ kalmışlık ve bu bağlamda da romanın bize ‘geç’ geliş söylemi, bu 

düşünce sistematiği içinde paralel bir biçimde okunur. ‘İlerleme’ mevhumu üzerinden 

‘geri’ kaldığımız sonucu ile romanın bizde geliş(e)memesi ve bizim gelişmişliğimiz 

üzerinden yapılan paralel okumanın bu söylemde ağır bastığı görülür. Romanın tarihsel 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
237. Laurent Mignon, “Bir Varmış, Bir Yokmuş… Kanon, Edebiyat Tarihi ve Azınlıklar Üzerine Notlar”, 
Pasaj, Sayı 6, Kasım 2007-Mayıs 2008, syf 35-43.	
  	
  	
  



	
  

	
  

140	
  

olarak gelişinin de bu noktada değerlendirilerek bir ‘ilerleme’, bir başka değişle 

söyleyecek olursak bir progress yani terakki unsuru olarak değerlendirilişi üzerinde 

yapılan analizlerin ve tespitlerin getirdiği gerilimin sezilmesi gerekliliğidir. Bu noktada 

Şeyda Başlı’nın getirmeye çalıştığı itirazın önemli olduğunu belirtmek gerekir. Bütün 

bunları tartışmamızdaki sebep aslında bir Cumhuriyet edebiyatı bağlamında baktığımızda 

bir Cumhuriyet kanonunun tartışmasına ve bu çerçevede ele alacağımız 31 Mart 

Olayı’nın romandaki temsil edilişine dair çekeceğimiz fotoğrafın doğru bir zemine 

oturması için verilen çabadır.  

 

ERKEN CUMHURİYET DÖNEMİ ROMANI 

Taner Timur, “roman tarihimizi, Osmanlı romanı ve Türk romanı diye iki bölüme 

ayırabiliriz”238 derken aslında farkında olmadan bizim için işlevsel bir sınıflandırmaya 

gidiyor ve bize bir hayali cemaat olarak Türk ulus devletinin kuruluşu üzerinden bir Türk 

romanının varlığına işaret ettiği gibi aslında, bir ulus-devlet romanının varlığına da işaret 

etmiş oluyor. Asla tam bir kopuş hikayesi olarak okuyamayacağımız bir dönemsel geçişin 

tam anlamıyla bir süreklilik olarak da okunamayacağına Murat Belge, Cumhuriyet 

tarihinin bir süreklilik ve kopuş hikayesi olduğunu söylerken, zaten en doğru biçimde bize 

işaret ediyordu. Çünkü yukarıda başlangıçta söylediğimiz gibi: Cumhuriyet kendisini 

ayırmak istediği İmparatorluk’tan kopuşunu kültürel alanda yapmak zorundaydı; ama 

paradoksal olarak bu hem olabilir hem de olamazdı. Mustafa Kemal, “Yeni Türkiye’nin 

eski Türkiye ile hiçbir alakası yoktur. Osmanlı hükümeti tarihe geçmiştir. Şimdi yeni bir 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
238.	
  Taner Timur, Osmanlı Türk Romanında Tarih, Toplum, Kimlik, 2. Baskı, Ağustos 2002, İmge 
Kitabevi, Ankara, syf 11. 	
  	
  



	
  

	
  

141	
  

Türkiye doğmuştur.’239 derken aslında tam da bunu söylemeye çalışıyordu ve bu 

bağlamda bir kopuş teorisini bize ima ediyordu. Biz de işte tam da bu noktada Taner 

Timur’un aslında farkında olmadan yaptığı bu Osmanlı-Türk romanı kategorisi ile 

yapılmış olan ikili periyodileştirme girişiminin üzerinden, tam da Mustafa Kemal’in ima 

ettiği bir ‘tarihsel kopuş’un zihnine nüfuz edip onu ifşa etmek ya da en azından nasıl 

kodlandığını görebilmek için bir kanonun varlığı neticesinde 31 Mart Olayı’nın -Taner 

Timur’un Türk romanı dediğine biz Cumhuriyet dönemi Türk romanı diyelim- erken 

Cumuriyet dönemi romanında nasıl temsil edildiğini görmeye çalışacağız. Bu noktada 

aslında Taner Timur’un yaptığı bu periyodileştirme yöntemi ile ön kabülünü yaptığımız 

tarihsel okumanın bir zihniyetin ifşası için yapıldığını ve bu bağlamda bir Türk romanı 

tanımlaması ile erken Cumhuriyet dönemini kastettiğimizi ve bu erken Cumhuriyet 

dönemini de 1923-1950 yılları arasında kabul ettiğimizi ve bu kabul edilişin de erken 

Cumhuriyet döneminin kuruluş-inşa-tek parti dönemi ve çok partili hayata geçiş 

aşamalarını içerdiğini ve bu sürecin 1923’ten 1950’ye kadar sürdüğünü ve bahsettiğimiz 

bu dönemin bir kanona işaret edebileceğini düşündüğümüz için bir kesit olarak alındığını 

belirtelim. Nitekim, Selçuk Çıkla’da “Türkiye'de 1923-1950 yılları arasında devletin 

çeşitli kademelerindeki yöneticilerinin sadece sosyal ve siyasî alanlara değil, aynı 

zamanda sanat alanlarına da müdahale ettiği bilinmektedir. Bu müdahaleler Türkiye'de 

bir edebiyat kanonunun oluşmasına yol acmıştır.” diyerek böyle bir dönemselleştirmenin 

bir dönemi ifade etmesinin yanı sıra oluşturulmaya çalışılan bir kanonu ifade edeceğini 

de gösterir.240 Murat Belge’nin verdiği bir röportajda Cumhuriyet’in yani erken 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
239. Mustafa Kemal Atatürk’ten aktaran Taner Timur, Osmanlı Türk Romanında Tarih, Toplum, Kimlik, 2. 
Baskı, Ağustos 2002, İmge Kitabevi, Ankara, syf 59-60.    
240. Selçuk Çıkla, “Türk Edebiyatında Kanon ve İnkılâp Kanonu”, Muhafazakâr Düşünce, Yıl 4, Sayı 13-
14, Yaz-Güz 2007, syf 47.   



	
  

	
  

142	
  

Cumhuriyet’in kanon meselesini çok sıkı tuttuğunu belirttiğini de not düşelim.241 Burada 

belirtmemiz gereken bir diğer hususta, 1923-1950 yılları arasında yazıldığını ve 

yayımlandığını tespit ettiğimiz 13 roman üzerinden 31 Mart Olayı’nın Cumhuriyet’in 

tarihsel ötekisi olan İmparatorluk döneminin içinden erken Cumhuriyet dönemine uzanan 

temsili bağlamında incelemeye çalıştığımız bir Cumhuriyet romanının, bir başka deyişle 

oluşturulmaya çalışılan bir Cumhuriyet kanonunun varlığına bakma çabasının aynı 

zamanda, Cumhuriyet’in demokratikleşme tarihi boyunca onu paralize edecek bir ‘irtica’ 

söyleminin erken Cumhuriyet dönemindeki oluşumu üzerine de bir fotoğraf çekebilme 

çabası olduğunu da belirtelim. Çünkü Kemalizm aynı zamanda bir söylem olarak kendi 

tarihsel paradigmasını inşa ederken yukarıda belirttiğimiz bir hayal edilmiş projenin 

tatbiki vesilesi ile kendini gerçekleştirmek istediği oranda bir bağlayıcı yapı olarak 

tanımladığımız kültür alanında ve bu bağlamda kültürün bir unsuru olarak edebiyat ve 

edebiyatın bir unsuru olarak, Anderson’un izleğini kurduğu roman üzerinden bir 

gerçekliğe ulaşmaya çalışır. Nur Betül Çelik, “Kemalizm: Hegemonik Bir Söylem” 

başlıklı makalesinde şöyle der: 

“Türkiye Cumhuriyeti’nin resmî ve kurucu ideolojisi olarak tanımlanan 
Kemalizmin siyasal toplumsal projesi, yeni bir toplum, yeni bir kimlik ve 
bu yaratılmış ulus için yeni bir tarih tanımlamakla kalmamış, Türk insanı 
için siyasetin statüsünü ve anlamınıda değiştirmiştir. Bir söylem olarak 
Kemalizm, Türk toplumunun belli bir gerçeklik duygusu ve bir toplum 
anlayışı kurmasına aracılık eden pratikleri, anlamları ve alışkanlıkları 
eklemleyen bir pratiktir, bunların üzerine yazıldığı bir yüzeydir, 
eklemleyici bir pratik sonucu yapılanan, aslında siyasal olan toplumsal 
ilişkiler ve pratiklerden oluşan somut bir toplumsal sistemdir.”242 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
241. Murat Belge, “Murat Belge ile sanat ve edebiyat üzerine”, Röp: Aslı Güneş, Agos Kirk, Sayı 19, Mayıs 
2010.    
242. Nur Betül Çelik, “Kemalizm: Hegomonik Bir Söylem”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, Kemalizm, 
Cilt 2, 6. Baskı, 2009, İstanbul, İletişim Yayınları, syf 75.	
  	
  



	
  

	
  

143	
  

Çelik’in hegemonik bir söylem olarak tanımladığı Kemalizm’in bir kanon inşa edebilme 

girişimi ve bunun ne ölçüde başarılı olabildiği sorusu ortaya çıkmaktadır. Bu bağlamda 

romanlara geçmeden önce yürütülen kanon tartışmalarının içeriğine kabaca 

bakmamızında gerekli olduğunu belirtelim.  

 

KANON TARTIŞMALARI 

Kanon kelimesi üzerine yapılan tanımlamalar çok zengin bir içeriğe sahip de olsa, 

belli başlı bir ortaklık üzerinden hareketle, aslında herkesin üzerinde uzlaştığı bir zemin 

söz konusudur. Bu konuda tartışmaya girmiş herkesin tanımlamasına baktığımızda ve 

Batılı anlamda kavramın kökeni üzerine yazılanlar düşünüldüğünde, aşağıda Mesut 

Varlık’ın kavramın tanımlarını sıralıyışı üzerine herkesin hemfikir olacağını 

düşünmekteyiz. Mesut Varlık, kanon kelimesine baktığımızda son derece zengin bir 

etimolojik malzeme ile karşılaşacağımızı söyler.243 Anlamları içinde: i) Kilise yasası, ii) 

Kural, yasa, kanun, iii) ilahilere özgü bir koro tekniği, iv) Kargı, çıta, cetvel, yer alıyor.244 

Kelimenin kökeninde yer alan ‘kánna’nın ise ‘kamış’ anlamına geldiğini belirtiyor.245 

Daha sonra şöyle devam eder:  

“Bu verilerden hareketle, kanondan bahsederken öncelikle yasa(lar)dan, bunların 
uygulanma alanı olarak bir koro yapısından ve bütün bunların ortak bir ölçüte vurulması 
için gereken cetvelden bahsediyoruz. Ve bütün bunlar da bir kamış’ın üzerinde 
yükseliyor.”246  
  
Şeyda Başlı ise Batı edebiyatları kapsamında Kutsal Kitap’a hangi metinlerin alınıp 

alınmayacağını belirleyen ölçütleri göstermek için ortaya çıkan ‘kanon’ teriminin neyin 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
243. Mesut Varlık, “Hayat Sonsuz Değildir; Kanon Lazım”, Kült Toplantıları-I Murat Belge & Ferda 
Keskin, Haz: Mesut Varlık, Eda Çaça, Yunus Akbaba, KÜLT, Sayı 1, Ocak-Mart 2011, syf 44.    
244. A.g.e. 
245. A.g.e.  
246. A.g.e.	
  	
  	
  



	
  

	
  

144	
  

kutsal sayılması gerektiği üzerine bir kural koyucu otoritenin varlığına işaret ettiğini 

belirtir.247 Daha sonra Başlı, Oğuz Demiralp’in belirttiği üzere esas öneminin ‘ölçü 

birimi’ olduğunu ileri sürdüğü kavramın Hristiyanlık’ta dinin özünü oluşturduğu 

söylenilen metinlere işaret ettiğini ve kavramın İslam kültürü içerisinde eski bir yere 

sahip olduğunu İbn-i Sina’nın Al-qanun fi al tıbb isimli kitabı üzerinden gösterdiğini 

söyler.248 Başlı, yine Demiralp’ten aktardığına göre, Batılı anlamda bir edebi kanonun 

oluşma sürecinin ise 16. yüzyıldan başlayarak yoğunlaştığını da not düşer.249 Jale Parla 

ise kavramın edebiyat ile olan bağını şöyle anlatır:  

“Batı kanonu dediğimizde, örneğin, Batı uygarlığının temelini oluşturduğu varsayılan bir 
dizi sanat yapıtı kastedilir. Batı edebiyatı kanonu dediğimiz zaman da bu eski Yunan’dan 
bugüne, Batı eğitim ve kültür kurumlarınca değerleri resmen tescil edilmiş bir kitaplar 
seçkisi anlamına gelir. Böylece bu seçkiye dahil olmuş yapıtların niteliklerinin başka 
edebi ya da sanatsal yapıtlar için de bir değerlendirilme ölçütü oluşturulduğu 
düşünülür.”250 
 
Şeyda Başlı da Jale Parla’dan temellendirerek “kanon teriminin edebiyata uygunlanması 

ile uğradığı anlam genişlemesi sonucunda, hem ‘iyi edebiyatı belirleyen ölçütleri hem de 

her kültürün kendi edebi geleneğini temsil ettiği varsayılan bir ‘seçkin’ yapıtlar listesini 

bir arada imleyen bir nitelik kazandığı görülmekedir” diyerek aslında bizim kanon 

kavramı ile ifade etmek istediğimiz noktayı işaret etmeye başlamaktadır.251 Jale Parla, 

aynı zamanda kanon sözcüğünün otorite kavramı ile ciddi bir ilişki içinde olduğunu hatta 

sözcüğün bu anlamla yüklü olduğunu da belirtir.252 Parla, daha sonra edebiyata tatbik 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
247. Şeyda Başlı, Osmanlı Romanının İmkânları Üzerine, 1. Baskı, 2010, İletişim Yayınları, İstanbul, syf 9.  
248. A.g.e. 
249. A.g.e. syf 10.  
250. Jale Parla, “Gelenek ve Bireysel Yetenek; Kanon Üzerine Düşünceler”, Pasaj, Sayı 6, Kasım 2007-
Mayıs 2008, syf 12.   
251. Şeyda Başlı, Osmanlı Romanının İmkânları Üzerine, 1. Baskı, 2010, İletişim Yayınları, İstanbul, syf 10.  
252. Jale Parla, “Gelenek ve Bireysel Yetenek; Kanon Üzerine Düşünceler”, Pasaj, Sayı 6, Kasım 2007-
Mayıs 2008, syf 12.	
  



	
  

	
  

145	
  

ettiği kanon kavramının getirdiği anlamları ise sıralarken253 tanımladığı son anlam ile 

kanon sözcüğünün etimolojisine en uygun düşen tanımın, egemen ideolojik yapı ile 

kavramın girdiği ilişki olduğunu ve bunun da en uç örneklerinden birisinin Stalinist 

Rusya’da yapılan kanon oluşturma çabaları olduğunu belirtir.254 İşte kanon teriminin 

Cumhuriyet’e tatbiki noktasında Jale Parla’nın verdiği bu örnek üzerinden bizim de 

üzerinde durmaya çalışacağımız tanım da burada kristalleşir. Murat Belge de, kanon dışı 

kalmış bir yazar olan Safiye Erol üzerinden Türkiye’de bir kanonun varlığı ile ilgili 

yaşadığı kafa karışıklığını aktardığı yazısında “bu ‘kanon’ denen nesne varsa dünyada ya 

da dünyanın bazı yerlerinde, bunu kim yapar? Ya da kimler yapar?” diye sorduktan sonra 

kendisi bunu yapabilecek olan üç ‘merci’nin varlığına işaret eder:255 Bunlar sırasıyla yazı 

dünyasının erbabları, akademisyenler, eleştirmenler ve yazarlar biçiminde ortaya çıkan 

‘iş ehli’; ikinci olarak devlet ve dönemin egemenleri; üçüncü olarak da toplumun kendisi 

ya da halktır.256 Murat Belge’nin burada kanon yapıcılar için getirmiş olduğu 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
253. A.g.e. Jale Parla, kanon kavramının düşündürdüğü ve getirdiği anlamları şöyle sıralar (Vurgular bize 
aittir. y.n.): 
“1. Edebiyat derslerinde okuttuğumuz antolojilerde alıntılanan ya da bu derslerde kullandığımız okuma 
listelerine koyduğumuz kitaplar (ki burada oluşan kanonlar sıkça hoca-öğrenci ilişkisinin devamlılığına 
tanıklık ederler.). İnsan, çoklukla, kendisi okuma listesi oluşturma durumuna geldiği zaman, en sevdiği ve 
en iyi öğrendiği dersteki okuma listelerini tekrarlar. Ben bunlara akademik soyağacı kanonları derim.  
2. Edebiyat zevkinin ne olması gerektiğine karar verenler tarafından seçilmiş yapıtların listesi (hani şu 
‘arbiters of literary taste’ diye tanımlanan). Bu kanonlar hem akademya içinde hem de dışında oluşurlar. 
Hele Türkiye gibi kültürel geleneğin akademyadan çok ve daha başarıyla bohemyada sürdürüldüğü 
yerlerde, belki de daha çok akademya dışında oluşurlar.  
3. Kültürel kurumların, örneğin eleştiri kurumunun, edebiyat tarihi kurumunun, daha çok akademya içinde 
yer alan yönetici elitlerin toplumsal, ideolojik, estetik tercihlerini dayatıp yaydıkları ve kalıcılığını 
garantilemek istedikleri seçkinlerin oluşturduğu kanonlar. 
4. Buna bağlı olarak, egemen toplumsal yapıların kendi dünya görüşlerini doğrulatmak, 
meşrulaştırmak ve sürdürmek amacıyla, kültürel bütünlüğü, kurulu düzeni garanti altına almak için 
eğitim ve medya yoluyla dayattıkları ideolojik seçkilerden oluşan kanonlar.” 
254. A.g.e. syf 12-13.   
255. Murat Belge, “Türkiye’de ‘Kanon’”, kitap-lık, Sayı 68, Yıl: 11, Ocak 2004, syf 55.	
  	
  	
  	
  
256. A.g.e. Murat Belge bu üç merciyi sırasıyla şöyle anlatır: 
“Birinci ‘merci’ söz konusu olan alanın, yani toplumdaki ‘edebiyat işleri’ dairesinin normal ‘personel’i, 
yani her çeşitten yazarlar, aydınlar, öğretmenler, gazeteler vb. Aralarında eleştirmen gibi, edebiyat tarihçisi 
gibi, değerledirmeyle doğrudan doğruya ilgili olanları var, ama olmayanları da var. Akademik olanları, az 
ve etkili; olmayanları, çok ve gene etkili. Bunlar, mezatçı gibi, mücevhere fiyat biçen kuyumcu, arsaya 



	
  

	
  

146	
  

tanımlamaları, böylece Jale Parla ile paralel bir biçimde okuyunca, süregiden bu 

tartışmayı Cumhuriyet’e tatbik etmeye başladığımızda daha geniş bir zeminin üstüne 

oturan bir manzara ortaya çıkar. Böylece de birbirini, yer yer alttan ve üstten tanımlayan 

ama her halükarda, yine o dönemin hakim fikirleri doğrultusunda kendisini –hem üstten 

hem de alttan- üretecek bir kanonun varlığına doğru ilk adımı atmış olabiliriz. Şeyda 

Başlı ise bu noktada, bizim de üstünde duracağamız bu anlamı ile edebi kanonun 

inşasının uluslararası düzlemde olduğu kadar bütün politik/ideolojik çağrışımları ile 

birlikte yerel düzlemde de oldukça tartışmalı bir seyir izlediğini belirtir.257 Bu noktada da 

bizi uluslararası bir polemiğin izdüşümlerinin Türkiye’de Murat Belge, Sibel Irzık, Jale 

Parla ve Nurdan Gürbilek’in arasında şekillendiği tartışmaların seyrine götürür.258 Bu 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
fiyat biçen simsar gibi, işin ehli, işin profesyoneli adamlar. Onun için neyin ‘kanon’ olacağına, neyin 
olmayacağına önce bunlar karar verirler. Bu hakkı onlara teslim ederiz. İkinci ‘merci’, biz hak teslim 
etmesek de gelip bunu icabında gaspeden bir öznedir: en genel adıyla ‘siyaset’, biraz daha somutlarsak 
belki ‘devlet’ denen tüzel kişilik. Biz bu hakkı teslim etmiyoruz ama, tartıştığımız konu ‘kanon yaratmak’ 
olduğuna göre, oynanan oyun buysa, oyunun karakterlerinden biri de o. O da kendine özgü değerler, 
tercihler, kaygılarla işin içine karışıyor ve ‘Ahmet değil, Mehmet olsun’ diyor. (…) Peki, ‘üçüncü’ kim? 
Bunu söylemek hem kolay hem de zor. Çünkü bu üçüncüsü ‘halk’tır ya da ‘toplum’dur. Ama onun tamamı 
mıdır, yoksa yalnız okuyan kesimi mi, buna cevap vermek de kolay değil. Ayrıca, belirli bir zaman 
kesitinde verili bir ‘halk’ veya ‘toplum’dan da söz etmiyoruz. Bir kuşağın adam yerine konmadığı veya hiç 
tanımadığı birini başka kuşaklar baş tacı edebilir. Bunun tersi de olabilir: bir dönemde birilerinin yere göğe 
koyamadığı birini sonraki kuşaklar sessizce unutabilir. Halkın da ‘kanon’a kimin gireceğine karar verme 
‘yetki’si yoktur. Ama etkileri nedeniyle ikinci grubu nasıl yok sayamazsak, başka hiçbir neden olmasa bile 
sırf kalabalıklığı nedeniye olsun, ‘bu üçüncü merci’i de hesaba katmamız gerekiyor. Uzun vadeli, nihaî 
hakem o, -uzman olmasa da- ve kendisini tanımlayamasak da.” 
257. Şeyda Başlı, Osmanlı Romanının İmkânları Üzerine, 1. Baskı, 2010, İletişim Yayınları, İstanbul, syf 10. 	
  	
  
258. A.g.e. syf 12-13. Şeyda Başlı’nın özetlediği tartışma şöyle gelişir: 
“Frederic Jameson’ın (1986) Social Text dergisinde ‘üçüncü dünya edebiyatları’nın zorunlu olarak alegori 
olduğunu ileri sürdüğü makalesine Aijaz Ahmad’ın yanıtıyla başlayarak Türkiye’de de yankı bulan 
polemik, Avrupamerkezciliğin, Batılı roman biçiminin temel niteliklerinden birini oluşturan siyaset-
edebiyat ayrımını yerel düzlemde yeniden üretemeyen, bir başka deyişle modeli yeterince ‘taklit’ edemeyen 
‘üçüncü dünya edebiyatı’nın ‘dünya edebiyat’ı içinde temsil edilmesinin çarpıtan bir merceğe dönüştüğünü 
en açık bir biçimde gösteren tipik bir örnek sayılabilir. Tartışmanın başlangıcında, Jameson’ın, ‘üçüncü 
dünya’da kamusal alan ile özel alan, bir başka deyişle estetik ile siyaset arasındaki sınırların bulanıklığının, 
roman kahramanlarının kaderinin ulusun kaderi ile özdeşleştirilmesine yol açtığı, dolayısıyla metinlerin 
zorunlu olarak birer ‘ulusal alegoriye’ dönüştüğü savı yer almaktadır. Buna karşılık ‘üç dünya kuramı’na 
karşı çıkan Ahmad, tekil bir ‘üçüncü dünya’ tasavvuruna dayanan bu kuramsal çerçevenin geçerli 
sayılamayacağını belirtmektedir: ‘Bu üçüncü-dünya metinlerinin zorunlu olarak şu ya da bu [nitelikte] 
olduğunu ileri sürmek, aslında, bu toplumsal uzama ait metinlerin ‘gerçek’ bir anlatı olmadığını söylemekle 
eş anlamlıdır. ‘Ulusal alegori’nin, bu metinlerin hem kurucu öğesini, hem de farklılığını damgalayan bir 
üst-anlatı sayılması, bana göre, her şeyin ötesinde epistemolojik olarak olanaksız bir kategoridir’.  



	
  

	
  

147	
  

uzun tartışmanın bu tez kapsamında önemli olan noktası aslında benim de kanon 

tartışmaları neticesinde roman denilen türün, içinde bulunduğu dönemin şartları 

şekillenirken, bundan uzak kalan bir yapıya sahip olmadığı ve Batı’dan gelen bir biçim 

olarak romanın, bu tartışmalar neticesinde, hem bir gelişmişlik sembolüne dönüşürken 

içinde bulunduğu dönemi şekillendirip onun yansımalarını da bir sanat eseri olarak 

üzerinde taşımak zorunda kaldığını hem de üstünde durmak istediğimiz bir laik 

Cumhuriyet kanonu neticesinde bir ulus olma bilincinin, romanın bir tür olarak ortaya 

çıkışı kadar içeriğini de etkilediği argümanıdır. Romanın bir form olarak ‘geç’ geldiğini 

söylediğimiz an da bu söylemin Cumhuriyet’in tarihyazımı ile aynı noktaya düşme 

tehlikesini içinde barındırdığını belirtmemiz gerekir. Elimizdeki roman örnekleri 

neticesinde (şu an bildiğimiz Osmanlı-Türk romanları) romanın, garplı bir form 

anlamında, ‘geç’ geldiğini iddia edebilmekten başka bir seçeneğimizin kalmadığı 

ortadadır. Bunun da daha sonra ortaya çıkacak Ermeni harfli ya da Yunan harfli Türkçe 

metinler ile sarsılacağı bilgisi, ya da romanın duvarlarını zorlayan ‘kurgu’ temelli 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
Tartışmanın Türkiye’ye yansıması ise, Murat Belge, Sibel Irzık, Jale Parla, Nurdan Gürbilek gibi 

araştırmacıların Türk romanının ‘ulusal alegori’ sayılıp sayılamayacağı konusunda ileri sürdükleri 
görüşlerden oluşmaktadır. Jale Parla, Babalar ve Oğullar çalışmasında Osmanlı romanlarının ‘alegorik bir 
mantık’ tarafından düzenlendiğini ileri sürerken, Murat Belge, Ahmad’ın eleştirilerine katılmakla birlikte, 
‘daha Ahmed Mithat Efendi’nin Rakım Efendi ile Felâtun Bey’inden başlayarak, [ulusal] alegorinin doğulu 
ve batılı değerleri belli olmuş ve sonraki yazarlar da bu damardan hayli beslenmişlerdi’ sözleriyle 
Jameson’ı savını geçerli bulmakta; aralarındaki farklılıklara rağmen, ‘üçüncü dünya ülkeleri’nde, ‘o 
ülkenin iktidarda bulunan güçlerinin ihtiyaçlarına göre oluşturulmuş ve dolayısıyla bir yazarın kendi kendi 
toplumunun tarihini derinlemesine kavrama ihtiyacına cevap vermeyen resmi tarih karşısında yazarın 
‘resmi teoriyle mücadele halinde olan’ bir başka açıklama tarzına yöneldiğini belirtmektedir.  
 Nurdan Gürbilek ise, ‘alttan alta bir bon pour l’orient, bir ‘Doğu’da işler böyledir’ fikri kendini 
hissettirecektir. Tıpkı Jameson’a verilebilecek cevaplarda bir mağdur gururu, tam anlamıyla milliyetçi 
olmasa da, kuşkusuz onunla akraba bir kültürel alınganlık olacağı gibi’ sözleriyle Ahmad-Jameson 
tartışmasının her iki tarafına da yönelen eleştirel bir yaklaşım sergiler. Yazar, ‘Türk romanının varoluşsal 
ya da edebi endişelerle boğuşurken bile kendini hep ulusal endişenin alanında bulması’nı, romanın ‘hem 
modernliğin hem de moderniğe yönelik direncin, modernliğe göre yeniden tanımlanmış bir yerliliğin inşa 
edildiği alan’ olmasına bağlamaktadır. Jameson’ın kamusal alan-özel alan ayrımına dayalı tezinin önemli 
bir açılım sağladığını belirten Sibel Irzık ise ‘üçüncü dünya edebiyatı’ açısından ikisinin farklılaşmamış 
olduğunu ileri sürmek yerine kamusal ve özel alan kiplerinin farklı toplumsal bağlamda nasıl değiştiği 
sorusunu yöneltir. Irzık’a göre, ikisi arasındaki sınırların farklı yerel baskılar altında nasıl farklı biçimlerde 
çizildiğini sorgulamak daha verimli bir bakış açısı sağlayacaktır.”  
 



	
  

	
  

148	
  

çıkarımlarla bunun şarkta da olabileceği bilgisi ya da ortaya çıkabilecek daha önce 

yazılmış yeni bir romanın ihtimali bir yana, bir Osmanlı romanı derken neyi kast 

ettiğimizi, Türk romanı derken nasıl bir tanımlama üzerinde duracağımızı da her zaman 

belirtmek zorundayız. Roman, bize ‘geç’ geldi dediğimiz an da o ‘biz’in kim olduğu 

sorusu bütün gücüyle ortada durmaktadır. Eğer biz Osmanlı isek o zaman Ermeni ya da 

Rum ya da Yahudi ya da Kürt ya da Arap ya da başka bir etnik unsurun bu topraklardaki 

kültürel değerlerinin ait olduğu özne kim? Çünkü mevcudiyetleri ortada; ama tabi onların 

hiç bir zaman Osmanlı olmadığını iddia edebilmek gibi bir seçenek de var. Bu ‘biz’den 

bahsettiğimiz Türkçe yazılmış metinler ise o halde, bu da sorularımızı dindirecek bir 

iddia olamayacak; çünkü yukarıda bahsettiğimiz üzere farklı alfabeli Türkçe metinler 

olduğu gibi bunun yanı sıra, bahsedilen topluluklar arasında etkileşimli bir biçimde 

devam edegelen kitap tüketimi ve üretimi de bu konuyu daha da derinleştirecektir.259 

Daha fazla uzatmadan, şunu belirtmeliyiz ki, bu tartışmanın bize, şu anda anlattığı temel 

saik, eğer elde olan şu an ki roman metinlerini bu bağlamda temel bir zemin olarak 

değerlendirirsek, dönüşen ve iktidar olan bir zihniyetin ifşası namına da, o zaman 

metinlerin içeriğinde yer alan ‘endişe’ ve ‘ulusal kaygı’nın da farkında olmak zorunda 

olduğumuzdur. Nurdan Gürbilek’in üzerinde durduğu noktanın bu olduğu da iddia 

edilebilir. Hatta daha da ileri gidecek olursak Ulus Baker’in, Berna Moran’a tüm roman 

tarihini, içinde bulunduğu ‘batılılaşma’ sorunsalı ile okursak gözden kaçıracağımız 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
259. Laurent Mignon bu konuda daha ayrıntılı bir bilgiye ulaşacağımız bir makaleyi işaret eder: “Johann 
Strauss’un “Who Read What In the Ottoman Empire?” (Osmanlı’da Kim Neleri Okuyordu?) adlı 
makalesinde ayrı diller konuşan milletlerin, belli bir ölçüde, ortak bir edebî kültürü paylaştıklarını, çeviri ve 
edebiyat bağlamında diller arası alışverişlerin yer aldığını ortaya koyuyor.” Ardından şöyle devam eder: 
“Ayrıca Ahmed Midhat Efendi’nin,1891’de yayımladığı Müşâhedât adlı romanında Vartan Paşa’dan söz 
ettiği, yani Ermeni harfli Türkçe edebiyattan haberdar olduğu bilinmektedir.” Daha sonra Arap harfli 
Türkçe yazılmış romanların gayrimüslim yazarlarının kimler olduğunu belirtir. Bu konuda daha ayrınıtlı 
bilgi için bkn. Laurent Mignon, “Bir Varmış, Bir Yokmuş… Kanon, Edebiyat Tarihi ve Azınlıklar Üzerine 
Notlar”, Pasaj, Sayı 6, Kasım 2007-Mayıs 2008, syf 42. 	
  



	
  

	
  

149	
  

durumların olabileceğini260 ve de en önemlisi –bizim böyle düşünmemizi sağladığı için- 

romanın bir ulus-devletleşme süreci içerisinde ‘geç’ geliş söyleminin öyle ya da böyle 

Cumhuriyet dönemi ile olgunlaştığını söylemek zorunda kalacağımızı da belirtmeliyiz. 

Bu okuyuş sonucunda da, daha da ileri gidecek olursak, bu tez kapsamında bir 

Cumhuriyet kanonunun varlığını bu bağlama oturttuğumuz zaman, o halde bir ‘geri’ 

kalmışlık sebebi olarak dönemin egemen zihniyetince mahkum edilen İslam ve 

İslamcıların da ya da genel anlamıyla dinin romanlar içerisinde de yaşadığı bu 

mahkûmiyet ve bu bağlamda oluşacak laik bir Cumhuriyet kanonu kendisini ister istemez 

ele verecektir. 

 

 Burada asıl belirtmemiz gereken bir diğer husus da bunu, Cumhuriyet’in ne 

ölçüde başarabildiği sorusunun yanında sadece tek bir kanonun ya da tek yüzlü bir 

kanonun olmadığı uyarısını bu bağlamda düşünmemiz gerekliliğidir. Çünkü Murat 

Belge’nin de belirttiği üzere Cumhuriyet rejiminin Mehmet Akif Ersoy ile, M. Akif 

Ersoy’un da Cumhuriyet ile sorunları olduğunu biliyoruz; ama İstiklal Marşı bağlamında 

Mehmet Akif Ersoy’un varlığını iddia edeceğimiz Cumhuriyet kanonuna eklemlendiğini 

de biliyoruz.261 Ya da incelediğimiz romanlar neticesinde mesela Mithat Cemal 

Kuntay’ın Üç İstanbul’u kanon dışı kalan bir roman iken, Mithat Cemal Kuntay’ın 

“Bayrakları bayrak yapan üstündeki kandır; / Toprak, eğer uğrunda ölen varsa vatandır!” 

dizeleri ile bu kanona eklemlendiğini söylemeye ise herhalde gerek yoktur. Ya da Şükûfe 

Nihal’in Cumhuriyet projesini neredeyse her anlamda kabul etmesine rağmen kanon dışı 

kalmasını da açıklamakta zorlanabilirdik. O halde, tekil bir kanonun olmadığını; ama 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
260. Ulus Baker, “Ulusal edebiyat nedir?”, Toplum ve Bilim, Sayı 81, Yaz 1999, syf 7-24.  
261. Murat Belge, “Murat Belge ile sanat ve edebiyat üzerine”, Röp: Aslı Güneş, Agos Kirk, Sayı 19, Mayıs 
2010.   	
  	
  



	
  

	
  

150	
  

Cumhuriyet’in bu çoğul kanonlarının oluştuğu dönemin tamamını düşündüğümüzde, bir 

iktidar olarak Cumhuriyet’in, bu farklı isimleri dışarıda bırakan, kimi zaman da 

eklemleyen bir kanonik yapının ya da kanonun ortak zemininin de -erken Cumhuriyet 

dönemi sürecinde tüm farklılıkları ve çelişkileri ve oluşum süreci ile alımlanması 

bakımından- laiklik olduğunu iddia edebiliriz. Aslında burada önemli olan, bir 

modernleşme projesi olarak uygulanan Cumhuriyet projesine –en tepe isim olan Mustafa 

Kemal Atatürk zaten bir merkez olarak içinde- kimin ya da kimlerin modernleşme 

versiyonunun yön verdiği üzerinde oluşan tartışmanın hatırda olması gerektiğidir. Bunun 

yanı sıra da, Şeyda Başlı’nın, “edebi kanona yönelik tartışmaların bir başka önemli 

boyutu ise, Orhan Tekelioğlu’nun belirttiği gibi ‘otuzlu yıllardan başlayarak 

biçimlenmeye başlayan ve Türkiye ulus-devlet oluşumu tarihine özgü birçok boyut içeren 

erken Cumhuriyet dönemi modernitesinin kuruluşu ile doğrudan ilintilidir’ aktarımı 

doğrultusunda konunun farklı yönlerinin de görülebileceğidir.262 Şeyda Başlı, 

Tekelioğlu’nun bu “sürecin en önemli yanı, kendini birçok farklı yerel kimlikle tarif eden 

dar ve cemaatçi toplumsal grupları, tek bir üst-grup kimliğinde, yani ulusal kimlik 

etrafında birleştirmektir” biçiminde altını çizdiğini belirttiği bu sürecin, oluşum evresi 

boyunca bir sömürgeci geçmiş sonucu Cumhuriyet oluşturulmadığı için, “önceki 

sömürgeci gücün ideolojik gölgesi(nin) bir ‘öteki’ olarak” (bir diğer deyişle tam olarak 

imrenilecek bir Batılı öznenin) ol(a)maması üzerinden tekil bir ulusal kanonun 

imkânsızlığını göstermeye çalıştığını söyler.263 Başlı’nın aktardığına göre Tekelioğlu, 

“Tekil bir edebi kanonun inşasında Osmanlı’nın yetersizliği”, alımlanmak istenen 

Batı’nın muğlâk bir alımlanma ve anlaşılma hikayesi ile tanımlanma zorluğu gibi 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
262. Şeyda Başlı, Osmanlı Romanının İmkânları Üzerine, 1. Baskı, 2010, İletişim Yayınları, İstanbul, syf 
12-13. 
263. A.g.e. syf 13. 



	
  

	
  

151	
  

nedenlerden dolayı tekil bir kanonun oluşumunun imkânlı kılınamadığını belirtir.264 

Başlı, bunun yerine Tekelioğlu’nun “hem yapıtlar hem de okurlar açısından farklı 

damarlardan beslenen ‘parçalı’ bir kanonun” varlığından bahsettiğini söyler.265 Pelin 

Başçı ise Ziya Gökalp’in ve Cumhuriyet’e giden süreci oluşturan isimlerin tanımladığı 

anlamda bir Türk kültürü üzerinden bu süreci okuduğumuzda, “kökleri Tanzimat 

dönemine kadar uzanan ancak, en radikal tezahürünü Cumhuriyet’in kuruluş yıllarında 

gördüğümüz ilk bilinçli edebi kanon tartışmasının çok kültürlülük yerine, tek kültürlülük 

arayışlarıyla ortaya çıktığı söylenebilir.” diyerek kanon tartışmalarına başka bir açıdan 

katkıda bulunur.266 Tekelioğlu’nun iddia ettiği gibi tekil bir kanon yerine parçalı bir 

kanonun varlığını kabul ederek bunun yanında Cumhuriyet’in kutsal metinleri olan 

Nutuk’u, Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri ile birlikte bu kanonun tepesinde yer alan üst 

metinler olarak değerlendirirsek, aslında ortaya çıkan çerçevenin bir kanonu ima ettiğini 

ve söz konusu edilen parçalı kanonları ya da parçalanmış bir kanon bütününün farklı 

yüzlerini birbirine bağlayan yapının damarlarında laikliğin ortak bir gerçeklik olarak 

varolduğunu söyleyebiliriz. Ömer Türkeş, kendisini tam olarak oluşturamamış olduğunu 

ileri sürsede, “Güdük Bir Edebiyat Kanonu” başlıklı makalesinde, “Cumhuriyet’in 

ilanından sonraki yeniden yapılanma sürecinde de, (…) Kemalist bir kanon yaratılması 

yönünde pratik, teorik ve manipülatif çabalar gösterilmiştir” der.267 Kemalistleri 

Cumhuriyet’i kuran öncü ekip olarak görünce bunun, özellikle erken Cumhuriyet dönemi 

içinde, bir Cumhuriyet kanonunu ima edebileceğini rahatlıkla söyleyebiliriz. Bir 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
264. A.g.e. 
265. A.g.e. 
266. Pelin Başçı, “Yerli Edebiyat, Yurdun Edebiyatı; Herkes Onu Okumalı: Türk Edebiyatı Kanonu ve 
Ulusal Kimliğin Sınırları”, Pasaj, Sayı 6, Kasım 2007-Mayıs 2008, syf 63.  
267. Ömer Türkeş, “Güdük Bir Edebiyat Kanonu”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, Kemalizm, Cilt 2, 6. 
Baskı, 2009, İstanbul, İletişim Yayınları, syf 425.   



	
  

	
  

152	
  

Cumhuriyet kanonunun olduğunu aynı zamanda Harf Devrimi’nin başardığı yıkım 

üzerinden de görebiliriz. Jale Parla’ya göre bir devamlılık ilişkisi olarak bir kanonun 

varlığını bu bağlamda, hem okuyabilir hem de okuyamayız aslında. Parla, Harf Devrimi 

ile geçmişin bağlarının kesildiği bu süreçte bir geleneksellik ima etmesi gerektiği 

anlamında anlaşılan kanonu tartışamayacağımızı söyler268 ama bir diğer taraftan da Harf 

Devrimi ve bu bağlamda devam eden bir dil reformunun Türkçeyi arındırma projesi ile 

de konuya başka bir açıdan bakabilmemiz için bize izlenebilecek bir yolu şu sözlerle ima 

eder: 

“Bir kere cumhuriyetçi Türkçe devlete ve ulusa olan sadakatin ölçüldüğü 
kıstas haline gelince yazarlar en baştan itibaren yıldırılmıştır; nasıl 
yazdıklarına bakarak dost ya da düşman diye gruplandırılıp, 
bilinçlendirme işine başlandı. Dil ulusun kolektif kendi temsiliyetini 
koruması ve devam ettirmesi için kilit rol oynadı. Türkçe eleştirisi de yeni 
Türkçenin aşırı kıymetlendirilmesinde önemli bir rol oynadı. Cumhuriyet 
entelijansiyası eğer bir romanda kullanılan dili arkaik bulursa –ki böyle bir 
üslup standart dilbilimsel, milliyetçi, Kemalist, ilerlemeci, Batılılaşmacı, 
laik topluluktan (yani ulusal topluluktan) bir sapma gibi 
yorumlanmaktaydı- o romanı kolayca azledebiliyordu.”269 
 

Jale Parla’nın bu azleden mekanizmayı ifşa eden sözleri ile bizzat, bu Harf Devrimi 

sayesinde bir iktidarın seçkilerini ve geçmişten neyin gelip neyin gelmeyeceğine karar 

veren bir ideolojinin tesiri altında hazırlanan bir kanondan da bahsedebileceğimizi 

söyleyerek bir Cumhuriyet kanonundan bahsedebilmemizin imkânlı olabileceği 

düşüncesindeyiz. Şeyda Başlı’nın sözleri ile aktaracak olursak “imparatorluk 

modernleşmesinden ulus-devlete geçişte üretilmiş olan Osmanlı romanlarının 

Cumhuriyet sonrasında temsil edilme biçimi göz önüne alındığında, kanonik bir yapının 

varlığından söz etmek olası görünmektedir. Osmanlı romanlarının Latin alfabesine 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
268. Jale Parla, “Yaralı Dil: Türkiye’nin Dil Reformu ve Romanın Kanonluğu”, KÜLT, Sayı 1, Ocak-Mart 
2011, syf 63.   
269. A.g.e.	
  



	
  

	
  

153	
  

aktarılmasının neden olduğu dil-içi çeviri sürecinde hangi yapıtların ‘roman’ sayılması 

gerektiği konusunda belirli bir seçiciliğin söz konusu olması” bir başka açıdan, “bu savın 

temel desteklerinden birini oluşturmaktadır.”270 

 

ROMANLARDA 31 MART OLAYI 

Bu tezde inceleyeceğimiz 13 romanda bütün bu tartışmalara, önemli bir tarihsel 

kırılma anı olan 31 Mart Olayı bağlamında bakmaya çalışacağımızı belirtmiştik. Bir 

Cumhuriyet kanonu ve romanın bir form olarak ‘geç’ geldiği argümanı üzerinden ‘irtica’ 

tartışmalarının kalbinde yer alması bakımından 31 Mart Olayı’nın değerlendirilişi 

üzerinden anlamlı bir fotoğrafın çıkabileceği iddiasındayız. Sosyal ve tarihsel olayların 

romanlarda yer bulduğunu ve bu bağlamdan bakınca, özellikle de büyük tarihsel 

kırılmaların dönemin aurası içinde romanlarda yer bulmasının da kaçınılmaz olacağı 

tahmin edilebilir: Özellikle yakın Türkiye tarihinin kodlarını içinde barındıran 31 Mart 

Olayı gibi bir kırılma anının. Kamil Yeşil, “Edebiyatçıların Gözüyle ve Edebî Bir Tema 

Olarak İrtica ve Mürtecilik” başlıklı yazısında 31 Mart Olayı’nın bu bağlamdaki yerinin 

şöyle belirtir: 

“Türk siyasi ve kültür tarihine 31 Mart Vak’ası ile giren ve bir daha çıkmak bilmeyen bu 
kavramlar; dinî bir tanımlama olarak zannedilmesine rağmen, siyasi bir kavram olarak 
çıkmış, o tarihten sonra hayatın her alanına girmiş ve kullanım imkânına 
kavuşmuştur.”271  
 

Bu tez kapsamında inceleyeceğimiz ve 31 Mart Olayı’nın izini süreceğimiz bu 13 

romanın neden 1923-1950 yılları arasında seçtiğimizi belirtmiştik. Buradan devamla 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
270. Şeyda Başlı, Osmanlı Romanının İmkânları Üzerine, 1. Baskı, 2010, İletişim Yayınları, İstanbul, syf 15.  
271. Kamil Yeşil, “Edebiyatçıların Gözüyle ve Edebî Bir Tema Olarak İrtica ve Mürtecilik”, İslâmiyât, cilt 
10, sayı 2, Nisan-Haziran 2007, syf 50. 
271. A.g.e. syf 27.   



	
  

	
  

154	
  

ifade edecek olursak bu dönemselleştirme kapsamına gir(e)meyen romanların da 

bulunduğunu ve bu romanlarda da 31 Mart Olayı’na değinildiğini belirtelim. Murat Koç, 

romanlarda İttihat ve Terakki’nin izini sürdüğü çalışmasında, İttihat ve Terakki’nin 

tarihinde dönüm noktası olması bakımından 31 Mart Olayı’na da değinir.272 31 Mart 

Olayı’na değindiği bu bölümde, bizi bu romanlardan da haberdar eder.273 Bizim 

dönemselleştirmemiz sonucu dışarıda kalan bu romanlara da en azından ismen 

değinilmesinde de fayda vardır. Bunlar sırasıyla Mehmet Celâl’in İsyan (1910), Halide 

Edip’in Seviye Talip (1910) ve Son Eseri (1913), Ömer Seyfettin’in Ashâb-ı Kehfimiz 

(1918) ve Refik Halit Karay’ın İstanbul’un Bir Yüzü (1918) adlı romanlarıdır. Bu 

eserlerin bu dönemselleşme dışından bakılarak da 31 Mart Olayı’nı nasıl temsil ettikleri 

üzerine Cumhuriyet dönemine intikal eden bu yazarların bir kanon neticesinde içinde 

bulundukları durumlar ve ‘irtica’ söyleminin romanlar içinde yüklendiği anlamlar da 

tartışılabilir. Ama burada Cumhuriyet’in keskin bir kırılma anı olarak ilan edilişi ve 

tarihsel olarak ortaya çıkışı Türk-Yunan Savaşı’ndan bile önce yazılan bu romanları 

çalışma kapsamı dışında tutmamıza neden olmuştur. Bu eserler de daha sonra bu 

çalışmaya ayrı bir başlık halinde eklenebilir. 

 

 Romanlarda 31 Mart Olayı’nı olabildiğince tüm yönleri ile incelemeye çalıştık. 31 

Mart Olayı’nın aktörlerini, yaşananları ve süreci, bir bütün şeklinde, romanlarda 

yansıtıldığı biçimde görmeye çalışarak olayın temsili hakkında sağlıklı bir görüş elde 

etmeye özen gösterdik. Belirtmemiz gereken bir diğer husus ise hiç bir romanın 31 Mart 

Olayı’nı tam olarak merkeze alan bir roman olmadığıdır. Öncelikle olduğunu ileri 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
272. Murat Koç, Türk Romanında İttihat ve Terakki (1908-2004), 1. Baskı, Şubat 2005, Temel Yayınları, 
İstanbul, syf 296.  
273. A.g.e. syf 296-298.  



	
  

	
  

155	
  

sürdüğümüz bir Cumhuriyet kanonu kapsamında 31 Mart Olayı’nı gören romanlarla 

başlayacağız; ardından farklı noktalarda duran ve daha sonra da kanon dışı kalmış 

romanlar üzerinde incelememizi tamalayacağız.  

 

YAKUP KADRİ KARAOSMANOĞLU – HÜKÜM GECESİ: BİR TARİHSEL 

MAHKÛMİYET ROMANI 

 Herhalde, bir Cumhuriyet kanonundan bahsedeceksek akla ilk gelen isim hiç 

şüphesiz Yakup Kadri Karaosmanoğlu olacaktır. Yakın dönemimize kadar Modern 

Türkiye Çalışmaları kapsamında sosyolojiden edebiyata, siyaset biliminden tarihe kadar 

hemen her alanda başvurulan ve eserlerinden dönemin tanıklığı üzerine analizler yapılan 

bir isim olarak Karaosmanoğlu, Türkiye düşünce tarihinde bir dönemin anlaşılabilmesi 

için dönemin en önde gelen isimlerinden biri olarak önemini her daim korumaktadır. Bu 

bağlamda bakınca, Ömer Türkeş’in bir edebiyat kanonunu anlatmaya başlarken ilk andığı 

isimlerden birisinin Yakup Kadri Karaosmanoğlu olması şaşırtıcı olmasa gerek. Burada 

bizim inceleyeceğimiz eseri, yazarın Hüküm Gecesi (1927) isimli romanıdır. Bu roman, 

Yakup Kadri’nin yayımlanış itibari ve romanları aracılığı ile yaptığı dönemsel tanıklığın 

üzerinden bakılınca üçüncü romanı. Selim İleri, “Meşrutiyet döneminin siyaset hayatını 

ve partiler kargaşasını, adeta belgesel bir tutumla anlatan (…), Mahmut Şevket Paşa, 

Talat Bey, Cemal Bey, Rıza Tevfik ve Ziya Gökalp gibi gerçek kişileri arasına katmış” 

bir roman olarak Hüküm Gecesi’nin karamsarlıkla noktalandığını belirtir.274 Roman 

tarihsel olarak II. Meşrutiyet dönemini, ama 31 Mart Olayı sonrasındaki bölümünü, 

Mahmut Şevket Paşa suikastine kadar ele alıyor. 31 Mart Olayı’na dönük ifadelerin yer 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
274. Selim İleri, “Yakup Kadri Karaosmanoğlu”, Türk Romanından Altın Sayfalar, 3. Baskı, Şubat 2005, 
Doğan Kitap, İstanbul, syf 354. (Buradaki vurgu bize aittir. y.n.)    



	
  

	
  

156	
  

aldığı romanın açılışı İttihat ve Terakki fedaileri tarafından vurulan Ahmet Samim’in 

arkadaşı Ahmet Kerim’in bir döneme tanıklığını içeren panoramik bir bakış ile yapılıyor. 

İttihat ve Terakki’nin karşısında yer alan tarihsel bloktan seçilen bir muhalif yazar 

karakteri olarak Ahmet Kerim’in durumu anlatılırken, ilk olarak 31 Mart Olayı’na, 

yaşanmış ve bir dönemi etkilemiş bir olayın İttihat ve Terakki zaferi ile noktalanması 

üzerine, muhalefetin tamamıyla susturulduğu ve sessizleştirildiği ve bir darbe döneminin 

atmosferine vurgu yaparcasına değiniliyor:  

“Gerçekten, nefsini her türlü zevk ve refahtan yoksul kılarak ve her gün 
bir ölüm tehdidi ile karşılaşarak yarım bir sefalet içinde sürdüğü bu ateşli 
mücadele hayatını bazı küçük yalanlara dayanan düzmece bir şey saymak 
için çok insafsız olmak lâzım gelirdi. Ahmet Kerim, bu mücadelenin ne 
kadar umutsuzca ve menfaat gözetmeden yapıldığını pek iyi biliyordu. 
Kendi safında olanların günün birinde iktidar mevkiine geçebileceklerine 
hiç inanamıyordu. İnsana ikbal, saadet ve servet sağlayan kuvvetlerin 
hepsi de öbür tarafta idi. Ve hep öbür tarafta kalacaktı. Çünkü İttihat ve 
Terakki, bütün o kaba ve vahşî sertliğine karşı memlekette tek kudreti 
temsil ediyordu. Muhalefet ise olumsuz ve inkârcı anlayışların hastalıklı 
bir görünüşünden ibaretti. Ahmet Kerim, her dakika bu acı gerçekle 
yanyana yaşıyor ve İttihat ve Terakki ile, hiçbir ümide ihtimal vermeyerek 
feragat içinde çarpışıyordu. Bu müthiş kudretle böylece yalnız başına 
çarpışmakta sonsuz bir zevk vardı. Yalnız başına mı? Evet 31 Mart 
İhtilalinden sonra, iktidara gelen radikal devrimciler hükümetinin dehşetle 
kapadığı tenkit ve tartışma kapısı ilk defa olarak Nidayı Hakikat 
gazetesinin kuruluşuyla açılmıştı. Ve bu gazetede, kendi imzasıyla yazı 
yazan iki yazardan biri de Ahmet Kerim’di. Herkesin sustuğu o yıldırma 
devrinde, gerçeği söyleyen bu iki yazarın sesi, bir zamanlar çölün içinden 
Orşilim beldesine haykıran Yahya Nebi’nin sesi gibi memleketin en ıssız 
köşelerine kadar yayılıyor ve kimini kızdırıyor, kimini ürkütüyordu. 
Tevrat geleneklerine göre Yahya Peygamber’in iman yaydığı çölde, 
biricik gıdası yaban balı ile çekirge imiş. Türkiye’nin muhalefet basını, 
Ahmet Kerim’e bu çeşitten bir gıda bile sağlayamıyordu. Annesinin, 
babasından kalma bir emekli maaşı ile idare etmeğe çalıştığı 
Teşvikiye’deki küçücük ev de olmasaydı, zavallı genç, sözün bütün 
manasıyla bir kaldırım serserisi haline girecekti.”275 

 
Yakup Kadri tarihsel olarak karşı bir siyasi blokun içinden bir karakter yaratarak izlediği 

tarihsel süreci, 31 Mart sonrası üzerinden değerlendirirken bir baskı döneminden 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
275. Yakup Kadri Karaosmanoğlu, Hüküm Gecesi, 9. Baskı, 2006, İletişim Yayınları, İstanbul, syf 13-14. 



	
  

	
  

157	
  

bahseder. Bu baskı dönemi neticesinde dönemin içinde Ahmet Kerim’in nasıl bir 

durumda olduğunu ve ne şekilde mücadele ettiğini izah ederken, daha sonra birden bu 

muhalefetin tavrının farklı olduğunu 31 Mart Olayı’nı bastırmaya gelen Hareket 

Ordusu’nun başkumandanı Mahmut Şevket Paşa’yı överken farkederiz. Hüküm 

Gecesi’nde Ahmet Kerim’in muhalefeti aslında tarihsel bir muhalefeti anlatmaz, 

konjonktürel bir çatışmayı ima ederken, dönemin önde gelen isimlerinin bir yozlaşma ve 

siyasi çürüyüş içine girmeye başladıklarını belirten bir muhalefetin anlatılacağının 

işaretini verir: 

“Ahmet Kerim birdenbire sendeledi. Lâkin yine aynı hızla kendini topladı. 
“Öyle ama, bunların hepsi düzme, hepsi düzmeci!” dedi. İktidara geçer 
geçmez hepsinin foyası meydana çıkıyor: İşte Talat Bey! İşte Mahmut 
Şevket Paşa! Bunlardan biri, daha düne kadar alçakgönüllü ve fedakâr bir 
halk adamı idi. Nazır olur olmaz hemen değişti. Siyah kadife yeleğinin 
üstüne bir altın kordon geçirdi ve her tarafı camlı bir otomobile kurulup 
sokak kalabalığına bir bayram çocuğu gibi sırıtıyor. Öbürü Hareket 
Ordusu’nun başında ne şanlı, ne heybetli idi! Sanki destan kişilerinden 
biri gibiydi. Şimdi, bilinmez bir elin oynattığı bir korkuluk kadar kaba, 
gülünç ve hor görülmektedir. Bu zavallı adama hattâ zorbalık bile 
yaraşmıyordu.”276 
 

Bu dönemin egemen söylemine yöneltildiği iddia edilen muhalefetin daha sonra yavaş 

yavaş tarihsel bir zeminden beslenmediğini, Ahmet Kerim’in özellikle Ahmet Samim’in 

vuruluşundan sonra yaşadığı savruluş ve yalpalamalarına bakarak da görebiliriz. Nitekim 

Ahmet Kerim, roman boyunca bir çeşit sorgulama içerisinde olacak ve kendisinin de 

içinde bulunduğu bu dönemin enteresan bir muhakemesini yapacaktır. İlginç olan bir 

nokta ise romanın bu minvalde sürdüğü ve Cumhuriyet döneminin etkisiyle bakılıp 

yazıldığı epeyce hissedilirken; İttihat ve Terakki’ye yöneltilen tipik Cumhuriyet bakışına 

-özellikle 1926’da Mustafa Kemal’e yapılan İzmir Suikasti sonrası bu romanın yazıldığı 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
276. A.g.e. syf 18. (Buradaki vurgular yazara ya da editöre aittir. Aksi belirtilmediği takdirde vurgular bize 
ait değildir. y.n.)	
  	
  



	
  

	
  

158	
  

düşünüldüğünde- tanık oluruz. Lakin anlattığı dönemin 17-18 yıl sonrasında kaleme 

alınan bir roman olarak bize, ilginç bir hatırlama örneği ile 31 Mart Olayı sırasında 

Hareket Ordusu’nun İstanbul’a girişi ve Sultan II. Abdülhamit’in tahttan hal edilişinin 

hemen akabinde yapılan ve daha sonra tarihçiler tarafından çok da bahsedilmeyen bir 

olaya romanında kısa da olsa değinerek yer verir. Bu Yıldız yağmasıdır:  

“Ömer Beyefendi: 
“Meselâ şu duvarda asılı duran yeşil Çin tabaklarına bakınız, dedi; bunların eşlerini 

şimdi ancak Hazinei Hassa’da bulabilirsiniz. Hazinei Hassa’da diyorum, belki orada da 
yoktur. Zira, malûmuâliniz, Yıldız yağmasından sonra, hazinede ne kadar kıymetli eşya 
varsa Brüksel’de haraç mezat satıldı idi.”277  
 
Ömer Beyefendi ismindeki karakter yeni dönemde kendisine muhalif kanatta bir siyasi 

rant elde etmek isteyen eski dönem, yani 31 Mart öncesi, yüksek mevkilerden birinde 

bulunan birisi olarak anlatılır. Yakup Kadri, 31 Mart Olayı akabinde yaşanan Yıldız 

yağmasına eski rejimden sonraki döneme intikal eden muhalif bir zatın ağzından değinir. 

Romanda, yazar tarafından böyle bir değiniş, daha sonra da Ahmet Kerim’in iç sesi 

üzerinden bir başka noktaya uzanır. Bu değindiği Yıldız yağmasına yine döneminin 

içinde bulunduğu durumun bir çürüyüşü olarak, dönemin yöneticilerinin yozlaşma 

emareleri olarak Ahmet Kerim’in aldığını onun iç sesi bize anlatır: 

“Ahmet Kerim ister istemez etrafına göz gezdirdi. Saman renginde boğum 
boğum ipekli storların yarıya kadar örttüğü geniş pencerelerin 
kenarlarından ufkî ve uzun bir tül, saçak ve kadife dalgası, çoktan cilâ 
yüzü görmemiş parkenin üstüne akıyordu. Masif abanozdan muhteşem bir 
büfe kalın kristal camları arasındaki gümüş takımlarıyla birlikte odanın 
bütün bir kenarını baştan başa kaplamıştı. Başka bir köşede, aynı cinsten 
bir ‘dressoir’ [altlık] iki canavar kolunun güçlükle tutabildiği somaki sathı 
üzerinden küçük bir şadırvan büyüklüğünde bir semaverle teferruatını 
taşıyordu. Ahmet Kerim bir yangın felâketini hatırlatmaktan çok kaba ve 
zengin bir devrin küstahlığına alâmet olan bu servet parçalarına bakarak 
bunların sahiplerindeki ‘mülkiyet’ hırsının hâlâ neden sönmemiş olduğuna 
şaştı. Karşısında oturan bu zavallı, bu perişan insan, durmadan bıyıklarını 
kemiriyordu, şu Maliye nazırının filân istikraz işinden ne kadar komisyon 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
277. A.g.e. syf 24.  



	
  

	
  

159	
  

aldığını, bu Nafıa nazırının filân imtiyaz meselesinden ne kadar para 
çaldığını veya filân kumandanın hissesine Yıldız yağmasından ne pay 
düştüğünü hesap ile gecesini gündüzüne katacağı ve bunun hasediye bir 
kor gibi için için yanıp tutuşacağı yerde, kendi talihine düşen bu mühim 
refah payı ile yetinerek rahat ve tatlı bir itikâfa çekilse ne kaybederdi?”278 
 

Burada önemle üstünde durmamız gereken bir husus da Ahmet Kerim’in Yıldız yağması 

üzerinden bir kumandanın, yani askeri zevatın, yeni dönemde çürüyüşünü anlatması 

bakımından kendisinin üzerinde durduğu ahlaki tavrın belirtilmesi bir yana, Ömer  

Beyefendi’nin oturduğu bu evde yer alan eşyaların, bir muhalif olarak dönemin içinde 

bulunduğu şartlar düşünülünce yangın yerini andırması gerekirken, “kaba ve zengin bir 

devrin küstahlığına alâmet” olarak görülmesi noktasıdır. Ömer Beyefendi’nin 

Abdülhamit devri ricalinden mi geldiğini yoksa II. Meşrutiyet dönemi, yani anayasanın 

askıya alınan maddesinin yeniden yürürlüğü girdiği dönemden mi olduğu bir belirsizlik 

olarak duruyor. Çünkü roman, tarihsel dönem olarak 31 Mart Olayı’ndan sonra başlar ve 

içinde bulunduğu dönemin muhalefetini yansıtmaya çalışır. Burada görülmesi gereken 

Ahmet Kerim üzerinden hangi döneme karşı da tavır alındığıdır. Karıştırılmaması 

gereken bir husus olarak önemli olduğu düşünülünce Ahmet Kerim’in içinde bulunduğu 

tavrın doğru anlaşılması için bu noktanın da önemli olduğu kanısındayız. Ahmet Kerim 

burada iç sesinde değindiği Yıldız yağması vesilesi ile aslında hem yeni dönemdeki siyasi 

yozlaşmayı ve çürüyüşü anlatırken bize bir diğer taraftan da roman boyunca muhalifliği 

üzerinden kendisinin içinde yer aldığı siyasi bloku neden sorguladığını da görüyoruz. 

Romanda her zaman birbirine tarihsel olarak düşman olan ve birbirleri ile kıyasıya siyasi 

çatışma içinde olan bu iki blokun arasında Ahmet Kerim’i konumlandırmak çok daha iyi 

olacaktır. Çünkü zaten Ahmet Kerim fiziksel olarak muhalif kanatta yer alsa da, yer yer 

gönlü İttihatçı kanadın olduğu yere kayar ve içinde bulunduğu şartların neticesinde 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
278. A.g.e. syf 25-26. (Vurgular bize aittir y.n.)  



	
  

	
  

160	
  

hasbelkader muhalif blokta yer aldığını gördüğümüz bir karakter izlenimini verir. Onu, 

aslında bu muhalif kanada mıhlayan ise Ahmet Samim’in öldürülmesidir. İşte 31 Mart 

Olayı’da roman boyunca bize böyle bir aralıktan bakar. 

 
 Romanda ilginç bir karakter olan Sırrı Bey’in ise -daha sonra İttihat ve Terakki 

lehine çalıştığı ortaya çıkacaktır- Ahmet Kerim’in arkadaşı olduğu ve muhalif kanadın 

içine eski bir İttihatçı olarak, onlara düşman kesilmiş birisi biçiminde girdiği anlatılır. 

Sırrı Bey, 31 Mart Olayı ile ilgili ilginç bir beyanda bulunur. Yakup Kadri, böyle bir 

karakterin ağzıdan şu bilgiyi verir:  

“Sırrı Bey, küçük, dar ve çarpık yüzünü bir eski kumaş parçası gibi 
buruşturan bir gülümseyişle sırıttı ve çok bilmiş bir adam tavrıyla başını 
sallayarak: 

‘Ah, işte bizim en büyük hatamız burada ya!’ dedi. ‘Muhalefeti hep 
zayıf düşüren, muhalefeti hep hedefinden uzaklaştıran kusur, ondaki bu 
sonsuz kanma ve aldanma huyudur. Azizim, korkarım ki, günün birinde 
bizi tamamiyle mahv ve perişan edecek şey de bu olmasın; 
karşımızdakilerden biraz ibret almalıyız, efendim. Bakınız, her 
hareketlerinde ne kadar uyanık, ne kadar ileriyi görür kimselerdir. 
Memleket içinde hiçbir şey onların gözünden kaçmaz. Hattâ size 
diyebilirim ki, 31 Mart gününün arefesinde, ertesi gün olacak hâdiseden 
hepsinin haberi vardı. Fakat, bunun derecesini yanlış hesap ettikleri için 
önünü almak hususunda lâzım gelen tetikliği gösteremediler…’ 

Bir hoca ile aynı koltukta yan yana oturan bir zabit, itiraz etmek istedi: 
‘Yok canım!..’ 
‘Evet evet... Siz ne bilirsiniz efendim? Ben o zaman içlerindeydim.’ 

”279 
 
Sırrı Bey’in ağzından ileri sürülen bu tez, tarihsel olarak Cumhuriyet dönemine de 

tartışmalara intikal eden 31 Mart Olayı’nda isyanı kimin çıkarttığı ile ilgili karanlıkta 

kalan ve olayın çözümlenememesinin en önemli boyutlarından birini teşkil eden işin bu 

kısmı üzerine, muhalif blokun da ileri sürdüğü bir tezdir. Bu bağlamda bizim, bu ileri 

sürülen tartışmalı iddianın, romanda, içeri sızmış ve muhalifmiş gibi görünen birisi 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
279. A.g.e. syf 33-34. (Vurgular bize aittir y.n.)    



	
  

	
  

161	
  

tarafından yapıldığını göstermemiz önemli. Yakup Kadri, burada muhalif blokun duymak 

istediği bir 31 Mart tarihini vermek istiyormuş gibi görünse de aslında, ortada olan böyle 

bir karakter ağzından yapılan ifşaatın şüpheli olduğu ve suyu bulandırmak maksadı 

taşıdığı şeklinde de düşünülebilir. Daha sonra Yakup Kadri, Sırrı Beyi, Ahmet Kerim’in 

düşünüşleri üzerinden anlattıktan sonra, kaldığı yerden bu sohbeti vermeye devam eder: 

“Ahmet Kerim, hemen konuşmaya umumi bir cereyan vermeye çalıştı. 
Ortaya: 

‘Bütün bunlar doğru, doğru… Fakat bu kusurumuzu nasıl 
düzeltmeliyiz?’ yolunda bir söz attı. Orada bulunanların Ahmet Kerim 
tarafından böyle bir teşvik yapılmasına ihtiyacı yoktu. Nitekim, zabitin 
yanındaki hoca, Sırrı Bey’le bir konuşmaya girişmek iştahasıyla deminden 
beri oturduğu yerde yutkunup duruyordu. Sonunda Ahmet Kerim’in bu 
sözünden cesaret alarak boynunu ileriye doğru uzatıp: 

‘Biraz önce, 31 Mart vakasından bahis buyurdunuz. Sanki kötü mü 
oldu?’ diye sordu. 

Sırrı Beyi mihanikî bir çeviklikle yerinden fırladı: 
‘Kötü oldu ya, Hocam; kötü oldu ya!’ diye bağırdı. 
Bunun üzerine tartışma eşsiz bir hararetle umumileşti ve Ahmet Kerim, 

yavaşça kalemi eline alıp önünde yığılı duran uzun matbaa kâğıtlarının 
üstüne ertesi günkü yazısını yazmaya başladı.”280 

 
Hoca ile Sırrı Bey’in sohbeti de son derece esrarengiz kaldığı için ve kimin ne niyetle 31 

Mart Olayı’nı nasıl andığını kestiremediğimiz için farklı bir yorum getir(e)miyoruz. Ama 

ortada olan şöyle bir durum var ki, bunu tahmin etmek zor değil; bir hocanın 31 Mart 

Olayı’nın kötü mü olup olmadığını sorarken 31 Mart’ın bastırılmasının mı, yoksa isyanın 

mı kötü olduğunu sorması üzerinden hemen bir sonuca varılabilir. Ama burada durup 

düşünmek gerekir; çünkü romanda, daha sonra Sırrı Bey’in içinde bulunduğu durum 

ortaya çıkmadan önce, yazarın bize Sırrı Bey’in tam bir muhalifmiş gibi, yani 31 

Martçıymış, gibi anılmasını da sağlayacağı düşünülebilir. Peki Yakup Kadri buna gerek 

duyar mı? Orası bilinmez. Ama bütün bunların ötesinde romanın başkarakteri Ahmet 

Kerim’in, Hareket Ordusu’nu övüşü de hesaba katılırsa böyle bir yorumda havada kalma 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
280. A.g.e. syf 36. (Vurgular bize aittir y.n.)   



	
  

	
  

162	
  

ihtimali taşır. Bir başka önemli husus da Ahmet Kerim’in, Mahmut Şevket Paşa’ya 

saygılı bir düşman şeklinde mi, yoksa sevdiği için mi övgülerde bulunduğudur; bu da bir 

muamma imiş gibi görünür. Ama romanı bir bütün şeklinde düşündüğümüzde ve Ahmet 

Kerim’in yalpalayan ve köksüz bir muhalif olduğunu da gördüğümüzde, ilk yorumun 

daha baskın çıkacağını tahmin etmek zor değildir. Zaten daha sonrada bu yorumu 

destekleyecek ve resmi tarihin olayı nasıl gördüğü de kendisini romanda ele verecektir. 

Bizim amacımız burada 31 Mart Olayı’nı çözmek olmadığı, bunun romanda nasıl ele 

aldındığını görmek olduğu için romanda 31 Mart Olayı’nın temsiline devam edelim.  

 
Romanın kendisini kanona eklemeleyen ve Cumhuriyet’in resmi tezlerine atıf 

yapan bölümlerine doğru geçmeden önce 31 Mart Olayı son bir kez daha anılır. 31 

Mart’ın son derece önemli bir olay olduğu ortadadır; çünkü tartışmaların önemli bir 

konusudur. Bütün bunların yanında, Ahmet Kerim, yukarıda az önce bahsettiğimiz 

tartışmayı bütün gün yaptıkları içinde teker teker sıralarken yorulduğunu fark eder. Bu 

konuların ve çalışma hayatının onu yorduğunu anlarız. İsteksizdir Ahmet Kerim: 

“Sabahki Edmond Desmoulains faslından masası önünde olup geçen 31 
Mart tartışmasına kadar Ömer Beyefendi’yi bekleme, Ömer Beyefendi ile 
tanışma, sofrada Ömer Bey tarafından antika eşyaya dair verilen 
konferans; sonra dosyaları inceleme ve tasnif etme angaryası, sonra trafik 
kazası ve Ömer Beyefendi’nin bu vakayı hükümeti tenkit eder bir gazete 
fıkrası şeklinde hikâyesi ve nihayet bütün bunlar arasında güç belâ yazılan 
bir başyazının verdiği bezginlik Ahmet Kerim’i o gün yerinden 
kımıldanamayacak bir hale sokmuştu. Bir an önce yalnız kalmak ve başını 
dinlemek ihtiyacını duyuyordu. Bundan başka evine erken dönecek olursa 
köşe başındaki konaktan bütün gün hasretini çektiği o sesi, belki, işitmek 
mümkün olabileceğini düşünüyordu. Fakat yine, işte o kötü arkadaşlar 
kendisini baştan çıkarmışlardı.”281 

 
Bundan sonra yavaş yavaş romanda artık Ahmet Kerim’in sesinden daha çok 

muhalifliğini sorgulayan bir tavrın getirdiği yalpalamalar başlayacaktır. Bu bölümden 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
281. A.g.e. syf 37-38. (Vurgular bize aittir y.n.)     



	
  

	
  

163	
  

sonra 31 Mart Olayı üzerinden bakınca artık Cumhuriyet’in sesinin baskın çıkmaya 

başladığı bir kanonik roman olma özelliği ile Hüküm Gecesi bir tarihi mahkûmiyet 

romanına dönüşür. Ahmet Kerim, kendi muhalifliğini sorgulamaya ve bunun neye hizmet 

edeceğini belirttiği bölümde artık, Yakup Kadri’nin de 31 Mart Olayı ile ilgili romandaki 

tavrı da netleşmiştir. İlk kez ‘gericilik’ kelimesini duyarız burada: 

“Lâkin, acaba, Ahmet Kerim’in kendisi bu kaideye ne dereceye kadar 
riayet ediyordu? Ne yazık ki, bunu kendi kendine sorarken, Nidayı 
Hakikat başyazarının yüzü –bir hâkim önünde bir suçlunun yüzü gibi- 
kızarıyordu. Gerçekten, gündelik siyasetin üstüne çıkılıp da duruma 
yüksekten bakılacak olursa pek iyi hissedilir ki, memleketi ikiye ayıran 
İttihat ve Terakki aleyhtarlığı altında bir inkılâp ve bir yenilik düşmanlığı 
gizlenmektedir. Gerçi, muhalifler arasında hiç kimse bunu itirafa cesaret 
etmiyordu. Fakat, muhalefet akımı bütün kuvvetini, bütün manasını halkın 
ruhunda şuursuz halde yaşayan bu gericilik duygusundan alıyordu ve 
Ahmet Kerim bilerek veya bilmeyerek bu karanlık duygunun, günün 
birinde, canlı bir fikir ve yayılan bir hareket haline gelmesi için 
çalışıyordu.”282 

 
Bu bölüm ‘gerici’ kelimesini kullanması ile ilginç olması bir yana, Yakup Kadri’nin 

Ahmet Kerim karakterine yaptırdığı iç hesaplaşma ile bir muhalefetin durumunu ve 

tarihsel kavgasını hiçe saymaya başlar. İstanbul’daki muhalif basını ve genel olarak 

muhalefeti bir şuursuzluk ile itham eden klasik Kemalist Cumhuriyet iddiaları romanda 

sesinin yankılarını bulur. İttihat ve Terakki aleyhtarlığı altında bir “inkılâp ve bir yenilik 

düşmanlığı” bulunduğunu söyler. Bu tavrın kendisinden çok, karşısındakini, yani muhalif 

kanadın içinde bulunduğu durumu, Yakup Kadri’nin Ahmet Kerim üzerinden nasıl 

yansıttığına bizi tanıklık ettirmesi bakımından önemlidir. Şuur altına gizlenen bir 

“gericilik” teşhisi ile dönemin zihinsel yapısını, yani Cumhuriyet’in aslında zihin 

kodlarının yansıması görülür romanda. Hem İttihatçılara karşıdır hem de ona muhalif 

olan gücün altında yatan mefhuma bir ad koyar ve buna da karşıdır Ahmet Kerim. Ensar 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
282. A.g.e. syf 41. (Vurgular bize aittir y.n.)   	
  	
  



	
  

	
  

164	
  

Yılmaz, Yakup Kadri’nin Romanlarında Türkiye’nin Toplumsal Değişim Süreci başlıklı 

çalışmasında Ahmet Kerim’in içinde bulunduğu buradaki ikilemi şöyle özetler: “İttihat ve 

Terakki’ye karşı olsa bile yine de onu toplumsal değişimin öncü gücü olarak 

görmektedir.”283 Bu teşhis doğrudur. Kendisini bir hâkimin karşısında mahkûm edasında 

bulur Ahmet Kerim. Halbuki mahkûm olan, güvenilmez ve şuursuz bir muhalif portresi 

çizilen Ahmet Kerim değildir; bir muhalefetin ve toplumsal itirazın ta kendisidir. Bunun 

yansıması ise bu muhalefetin romanda tarihsel olarak mahkûm edilmesidir. Hâkim, 

Cumhuriyet’tir; mahkûm olan ise tarihe kapatılacak olan toplumsal muhalefet ve daha 

sonra göreceğimiz üzere 31 Mart Olayı’dır. 

 

 31 Mart Olayı ile ilgili tarihsel mahkûmiyetten hemen önce bir ilginç ifşaatla daha 

karşılaşırız. O da Hareket Ordusu, kente girdikten sonra kurulan Divan-ı Harbi Örfi’dir. 

Romanda bu idam kararları ile tarihsel görevini yerine getirmiş sıkıyönetim mahkemeleri 

ile ilgili bir başka iddianın daha Yakup Kadri tarafından tıpkı Yıldız yağması gibi 

hatırlanışına tanık oluruz. Zira bu çok önemlidir, gerçi Yakup Kadri bunu Ankara 

romanında Ermeniler üzerinden de yapmış olsa da284 bu onu kanon dışı yapmadığı gibi 

kendisinin de bunları nasıl romana koyduğu hakkında bir niyet okumasına bizi sokabilir. 

Ama burada önemli olan bu ifşaatların kendisidir aslında ve son derece de ağır bir 

iddiadır bu tarihçilerin pek fazla bakmadığı. Her sıkıyönetimde olabileceğini tahmin 

edebileceğimiz gibi, 31 Martçıların da mahkemeler öncesi işkence gördüğünü söyleyen 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
283. Ensar Yılmaz, Yakup Kadri’nin Romanlarında Türkiye’nin Toplumsal Değişim Süreci, 1.Baskı, Mart 
2008, birey yayıncılık, İstanbul, syf 65.  
284. Yakup Kadri’nin bu ifşaatı onun Ankara romanında geçer. Bu konuda ayrıntılı bilgi için bkn. Erol 
Köroğlu, “Suskunluğun Farklı Kırılma Noktaları Olarak Türk Edebiyatında Unutma ve Hatırlama 
Örnekleri," Tarih ve Toplum Yeni Yaklaşımlar, Sayı 5, (Bahar) 2007.   



	
  

	
  

165	
  

bu ifşaat dikkate değerdir ve dönemin muhalif basının bu konuya eğilebileceğini 

düşündürtür Yakup Kadri romanında:    

“Genç adam (Ahmet Kerim, y.n.), bu birkaç günü o kadar bozuk bir ruh 
hali içinde geçirdi ki, hattâ köşe başındaki konağa ait sevdası bile 
hatırından çıkmıştı. Bu azabı bir sebeple daha iki kat ağırlaştı. Kendisine 
bir hafta içinde üst üste üç tehdit mektubu gelmiş olmasına rağmen, 
Ahmet Samim’in bunlardan bir tane olsun almayışı vesvesesini büsbütün 
arttırdı. Bu da, Samim’in geçen akşamki düşüncesinin doğru olduğunu 
gösteren işaretlerden biri değil miydi? Hele, o günlerde en çok göze 
batması ve hükümetin kızgınlığını en çok harekete getirmesi lâzım gelen 
biri varsa, o da Ahmet Samim’di. Çünkü o sıralarda, gerek “Divanı Harbi 
Örfi”nin, gizli işkence usulleri kullandığına dair belgeleri ortaya atan, 
gerek Soma-Bandırma demiryolu imtiyazı işinin içyüzünü açığa vuran tek 
gazeteci, o idi. Şu halde, bu çeşit mektupların her vakitten ziyade ona 
gönderilmesi lâzım gelirken, etrafını kuşatan ağır sessizlik ancak bir 
suikast başlangıcına işaret olabilirdi.”285 

 

Romanda, Ahmet Samim anlatılırken, bizim 31 Mart Olayı kapsamında gördüğümüz bir 

diğer olaya daha değinir Yakup Kadri. Belki de Ahmet Samim’in katledilmesinden dolayı 

ona bir saygı göstermiş olacak ki, bu tarihsel olarak vuku bulmuş olayı ve bilahare Ahmet 

Samim’i çok daha özenli ve farklı bir dil ile işler. Lakin bütün bir tarihsel mahkûmiyet, 

muhalefetin tarihte hapsolmasına yol açacağı için Ahmet Samim’de bundan kurtulamaz. 

Ama her ne kadar da bu mahkûmiyetin altında kalsa da, bir İttihatçı cinayeti olduğu artık 

şüphe götürmeyen Ahmet Samim’in sesini duyabilmek doğrusu önemlidir. Lakin 

Kemalist tarihyazımında bu isimlerin birer modernist İttihatçı muhalifi olması 

bakımından öne çıkarılmaları da gözden kaçırılmamalıdır. Yakup Kadri, Ahmet 

Samim’in cinayetini 31 Mart Olayı’nın başlangıcı olan Hasan Fehmi cinayeti ile bir 

paralellik içinde okumamızı sağlar:  

“Ahmet Kerim, felâket haberinden sonra (Ahmet Samim suikastı, y.n.), 
birden matbaayı doldurmağa başlayan kalabalığın bu hislerden başka 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
285. Yakup Kadri Karaosmanoğlu, Hüküm Gecesi, 9. Baskı, 2006, İletişim Yayınları, İstanbul, syf 53-54. 
(Vurgular bize aittir y.n.)   	
    



	
  

	
  

166	
  

hiçbir şey duymadığına inanıyordu. Gerçekten, bugün on paraya karşılık, 
kâh onun, kâh kendisinin yazılarında bir boks seyircisi zevkini tatmin eden 
ve kâh ona, kâh buna hücumlarının şiddetine göre payeler veren bu 
beyinsiz ve serseri halkın, içeride serilen yüce trajediyi olduğu gibi görüp 
anlamasına nasıl ihtimal verilebilirdi? İşte, şimdiden herkes, ölenden 
ziyade öldürenle meşgûl olmaya başlamıştı. Acaba kimdir? Acaba 
bulunacak mı dersiniz? Acaba Hasan Fehmi’nin katili gibi bunu da örtbas 
mı ederler? Kimbilir belki, o da bu da aynı adamdır, v.s….”286 

 
 

Daha sonra dönemin siyasi çalkantıları ve hoşnutsuzlukları ile birlikte 

muhalefetin içinde bulunduğu durum anlatılarak roman devam ederken dönemde, İttihatçı 

karşıtı muhalefetin ağır bir biçimde ezildiği ve neredeyse büyük bir sessizliğin ortama 

hâkim olduğunu anladığımız sırada, 31 Mart Olayı’na bu seferde Hareket Ordusu 

kapsamında yeniden değinir Yakup Kadri: 

“Gazeteler susturulduğu için, onun yerine geçen halkın muhayyelesi her gün, yeni bir şey 
doğuruyordu. Meğer ayaklanan yalnız Arnavutluk değilmiş. Tiran’da mı, Manastır’da mı, 
Serez’de mi, nerede, herhalde bir yerde kan gövdeyi götürüyormuş. İkinci bir Hareket 
Ordusu bugün, yarın; İstanbul üzerine yürümeğe hazırlanıyormuş ve bu sefer İttihatçılar 
sonuna kadar dayanmaya karar verdiklerinden payitahtta, artık taş taş üstünde 
kalmayacakmış!”287 
 
Aslında, halk arasındaki konuşmalar vesilesi ile Hareket Ordusu’nun nasıl bir ordu 

olduğunu ve nasıl dehşet saçan bir ordu olarak payitahta girişinin yeniden anımsandığı bu 

satırlar son derece ilginçtir.Hareket Ordusu’nun ne kadar ezici bir gücü ima ettiğini ve 

halk arasında fısıltı gazetesi ile yayılan söylentilerden muhalefetin güç kazandığı ve 

dönemin hükümetini sarsmaya başladığını anlıyoruz romandan. Asıl burada 

vurgulanması gereken bir diğer husus ise roman boyunca neredeyse bütün bu siyasi 

çatışmaların bir kör dövüşünü andırırmışçasına işlenmesidir. 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
286. A.g.e. syf 72-73.	
  	
  
287. A.g.e. syf 150. (Vurgular bize aittir y.n.) 



	
  

	
  

167	
  

 Roman, daha sonra 31 Mart Olayı’na nasıl baktığını tam olarak gösteren yeni 

ifadelerle, Cumhuriyet döneminde kanonik bir ses olarak, o dönemin zihinsel yapısını 

temsil eden resmi tarihin sesini bize vermeye başlar. Dönemin muhalefetini sembolize 

eden Hürriyet ve İtilaf Fırkası’nın başını çektiği muhalefeti basiretsiz bulur Ahmet Kerim 

ve beğenmez. Daha doğrusu, zaten romanda bu muhalefeti beğenmeye niyeti de yoktur 

Ahmet Kerim’in. Sanki 1908’den sonra 31 Mart Olayı’na kadar hiç bir sorun yokmuş 

gibi bir durumun kendisini hissederiz, o zaman Ahmet Kerim gibi ya da Ahmet Samim 

gibi isimlere ne gerek vardır romanda ya da muhaliflerin varlığına ya da İttihatçıların 

yoğun baskısını anlatmaya. Eğer bir hülya olarak gelip kaldıysa bu “hürriyet”, o zaman 

bu hülya neden 31 Mart’ı seçer bitmek için. Yakup Kadri, Ahmet Kerim’in ağzından 

Cumhuriyet’in resmi sesini iletmeye başlar; İttihat ve Terakki’nin başını çektiği 1908 

devriminin getirdiği “hürriyet”in tatlı rüyasından 31 Mart’ın onu “kanlı ve çamurlu” bir 

sabahında uyandırdığını söyler: 

 
“Halbuki, Ahmet Kerim’in son hadiseler arasında istediği, aradığı, 
beklediği şey böyle bir belirtiydi. Yalnız İttihat ve Terakki Hükümetinin 
yıkılmasıyla hiçbir hedefe erişilmiş olmuyordu. Ahmet Kerim, onun 
yerine gelecek hükümetin ne getireceğini bilmek istiyordu. Yüksek, asil ve 
ateşli ideallere susamış bir neslin susuzluğu onun nabızlarında vuruyordu. 
Bu nesil her doğan güne “Bana fikrim için ne getirdin? Ruhum için ne 
getirdin? Ruhum için ne getirdin?” diye sormaktadır. Bir zamanlar bu 
gençlik için “hürriyet” tatlı bir rüya idi. Fakat bu tatlı rüyadan 31 Mart 
sabahının kanlı ve çamurlu gürültüsüyle uyandığı günden beri bir sarhoş 
mahmurluğu içinde kıvranıp durmaktadır.”288 

 
Roman, artık kendi tarihini bırakarak anokronik tavrını bütün gücüyle devam 

ettirir. Artık, 31 Mart Olayı’na Cumhuriyet’in kışkırtıcı sözü olan ‘irtica’ da girmiş olur. 

Burada bize ‘irtica’ kelimesinin bu anlamda kullanılıyor olduğunu ise Yakup Kadri’nin 

romanda daha önce bu toplumsal muhalefetin altında, halkın şuur altında olduğu iddia 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
288. A.g.e. syf 151. (Vurgular bize aittir y.n.)     



	
  

	
  

168	
  

edilen “gericilik” olduğunu belirtmesi sayesinde ulaşıyoruz. Bir diğer önemli nokta da, 

romanın, artık, sonuna doğru gelirken, yavaş yavaş içinde durduğu rolün gizemli 

kisvesinden çıkıp kendisini hissettirmeye başlayan Sırrı Bey’in şüphe uyandıran 

konuşmalarıdır. Bu arada “ordu”nun toplumsal dönüşümde oynadığı rolün, bu ideolojik 

formasyan içinde, düşünsel kaynaklarına ulaşırız ve onun 31 Mart “irtica” olayını 

bastırması burada önemle vurgulanır, hem de Sırrı Bey’in ağzından: 

“Sırrı Bey, eğildi, büküldü; uzandı, kısaldı: 
‘Doğru, doğru paşam!’ dedi. ‘Ama, işte bizim memlekette onsuz (ordu, y.n) bir şey 
olmuyor 11 Temmuz inkılâbını kim yaptı (31 Mart) “irtica” hareketini kim bastırdı? 
Bütün bu yerlere hâkim olan bu düzen, bu disiplin kimin elindedir? Halkın sopalarla, 
taşlarla ihtilâl çıkardığı devirler geçmiş azizim. Şimdi, senin karşında makinalı tüfek var, 
makinalı tüfek!...’289 
 
Balkan Savaşı’nın arka fonda ilerlediği romanda, ordunun öneminin vurgulandığı bu 

satırlar bir zihniyetin ifşası bakımında da çok çarpıcıdır. Ama burada ordunun önemi 

vurgulanırken, Sırrı Bey olası bir muhalif darbenin izlerini bulmaya çalıştığı İstanbul 

dehlizlerinde, bunun son derece tehlikeli olcağını Ahmet Kerim’e aktarırken, 31 Mart 

Olayı’na yine Hareket Ordusu üzerinden bir kez daha deyinilir: 

“Göreceksin;” diyordu (Sırrı Bey, Ahmet Kerim’e, y.n), “bu işin sonu 
nereye varacak. Durup dururken hem memleketin, hem muhalefetin başına 
en büyük felâketi getirecek. Azizim, sen düşünebilir misin ki, bu şehirde 
muhalifler bir ihtilâl hazırlasın da bundan Gümülcineli’nin hiç haberi 
olmasın! Dün bir yerde idik, bütün gece ağzını aradım, baktım, hiçbir şey 
bildiği yok. O bütün ümidini, cephede birkaç zabit varmış, onlara 
bağlamış. Sözde mütarekenin imzalandığı gün bunlar birkaç alayla 
İstanbul üzerine yürüyeceklermiş ve tıpkı Hareket Ordusu’nun yaptığı 
gibi bir askerî işgal yapacaklarmış. ‘Ey’ dedim, ‘Bunlar yola çıkıncaya 
kadar içeriden bir işaret verilmeyecek mi?’ ‘Ne münasebet!’dedi. Zavallı 
adam, onu da atlatıyorlar. Anlaşılan komiteci beyler iktidar mevkiine 
kendi kendilerine gelmek istiyorlar.”290 
 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
289. A.g.e. syf 246. (Vurgular bize aittir y.n.)      
290. A.g.e. syf 247. (Vurgular bize aittir y.n.)      



	
  

	
  

169	
  

Aslında olması ya da romanda patlaması beklenen (Mahmut Şevket Paşa suikasti olacak 

bu) muhalifler lehine bir darbenin ya da bir büyük kitlesel olayın yavaş yavaş romanı 

bitiş noktasına ulaştıracağını hissederiz. Bu noktada artık, Yakup Kadri’nin hem Ahmet 

Kerim’in yalpalamaları hem de 31 Mart Olayı’nı ve dönemin tüm toplumsal muhalefetini 

tarihsel olarak mahkum edeceği291 ve Cumhuriyet’in resmi tarihi ile uyumlu bir yerde 

romanı bitireceğini hissederiz. O daha da ilgincini yapar. Suikast gerçekleştikten sonra 

tahmin edileceği üzere, İttihat ve Terakki’nin gücünün bütün dehşetiyle İstanbul’da 

hissedileceği bir muhalif avı ve tevkifatı başlar. Ahmet Kerim tutuklanır. Yakup Kadri, 

bu arada “İttihat ve Terakki rejiminin terör sahasında, mantığa sığmaz neler yapabileceği 

birer birer gözlerinin önünden geçiyordu.”292 diyerek Ahmet Kerim üzerinden bir ifşaatta 

daha bulunurken, romanın yazıldığı dönemin ona verdiği güçle İttihat ve Terakki’nin 

foyasını meydana döküyordu. O da tarihsel olarak mahkum olmuştu ne de olsa.  Romanın 

sonunda, Ahmet Kerim’in artık ölümünü beklediği trajik halinden sonra Merkezi 

Umumi’de (İttihat ve Terakki’nin) yapılan bir konuşmaya tanık eder bizi Yakup Kadri ve 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
291. Buraya önemli bir noktayı not düşmek isteriz. Bu mahkûm edişin kodları, Yakup Kadri’nin muhalefetin 
önde gelen isimlerini anlattığı bölümlerde çok açık bir biçimde görülebilir: Romanın en çarpıcı 
sahnelerinden birisi de aslında Yakup Kadri’nin dönemin önde gelen muhalif simalarının Hürriyet ve İtilaf 
Fırkası yararına Ferah Tiyatrosu’nda verilen ‘müsamere’yi anlattığı yerlerdir. Fethi Naci, yer yer romanda 
başarılı bulduğu sahneleri sıralarken bu bölümü de belirtir. (Fethi Naci, “Hüküm Gecesi”, Yüz Yılın 100 
Türk Romanı, IV. Baskı, Haziran 2010, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, İstanbul, syf 64.) Eğer bir 
toplumsal muhalefet bu kadar özenle karalanacaksa ve tarihte yer alan birçok isim Ali Kemal’den Boşo 
Efendi’ye (Boşo Efendi’nin kim olduğunu Hasan Pulur’un yazısından aktardığı üzere Orhan Karaveli’den 
öğreniyoruz; son derece ötekileştirici bir dil ile bu ismin profilinin çizildiği belirtilmeli; Hasan Pulur, “Ziya 
Gökalp ve Meclisteki Boşolar”, Milliyet, 20 Ekim 2008, online versiyon, http://www.milliyet.com.tr/-
/hasan-pulur/yasam/yazardetay/20.10.2008/1005326/default.htm), Rıza Tevfik’ten müsamereyi düzenlediği 
belirtilen Alemdar gazetesinin yeni sahibi Refi Cevad’a bu kadar ismin kişilik ve itibarları yok sayılarak 
resmi Cumhuriyet tarihinin tarihte yaptığının romanlar aracılığı ile yapılması kast ediliyorsa, evet bu 
sahneler son derece başarılıdır denebilir (Edebi olarak başarılı olup olmadığı tartışılabilir). Romanda bize 
en yapmacık gelen sahnelerden birisi olan bu Ferah Müsameresi’nden Cumhuriyet’in yukarıda bahsettiğim 
“hainler” listesinden ne duymak istiyorsa Hüküm Gecesi’nden o sesler duyulmaktadır. Bunun için romanda 
verilen çaba ile bu karalama, bir süre sonra ilginç bir parodiye dönüşür ve romanın içindeki iktidar tarihsel 
ithamını yapmaktan bile aciz kalacaktır. Ama üstünde durulması gereken iki önemli nokta ise bu 
“müsamere”nin inanılmaz bir kalabalıkla yapılmış olması ve konuşmacılara koparılan alkış tufanlarıdır. Biz 
buradan bu toplumsal muhalefete duyulan ihtiyacı anlıyoruz ama anladığımız kadarıyla yazar da inşa ettiği 
bu parodiyi elleri koparcasına alkışlayan halkın alıklığını anlatmak için bunu bize sunuyor romanda. 
292. A.g.e. syf 280.	
  



	
  

	
  

170	
  

orada anlarız ki Ziya Gökalp’in müdahalesi ile Ahmet Kerim idamdan kurtulmuştur; ama 

tabi Yakup Kadri, bu muhalefetin sesine karışan genci affetmeyecek romanın sonunda 

onun hayatının bir ibret vesikası gibi yeni Cumhuriyet’tekilere gösterecek bir biçimde 

bütün bu çabasının ne kadar boş olduğunu savruluşu üzerinden anlatırken, Ahmet 

Kerim’in “masanın üzerine kapanıp sessiz sessiz” ağlayışı ile romanını sonlandıracaktır. 

Lakin bu sonlandırış, Ahmet Kerim’in ağzından tüm toplumsal muhalafetin (bu bağlamda 

31 Mart Olayı’nında) mahkûmiyetinin bir itirafına ve günah çıkarışına dönüşür ve artık, 

roman bir mahkûmiyetin açık ibrazı, vesikası olmuştur: 

“Ahmet Kerim, kendi kendine: ‘Lâkin, yalnız ben mi böyleyim?’ dedi. Bu 
kusurlar 1908’de yirmi yaşına* basmış olanların hepsine yaygın değil 
miydi? Bu; Abdülhamid devri denilen o uzun, o otuz üç yıl süren geceden 
artakalmış, mayası karanlıkta yoğrulup kanı yaslı anaların gözyaşıyla 
tuzlanmış bütün bir nesle mahsus eksiklikler, kötülükler, dertler değil 
miydi? O neslin en belirli örneklerinden biri olan Ahmet Kerim:  
‘Adam sende, zaten biz doğarken mahkumduk!’ diyordu. En iptidaî bir 
kültürden, en basit bir idealden bile yoksun bırakılan ve devrin 
karanlıkları, karışıklıkları, kin ve hileleri içinden yolunu kendi kendine 
bulup yürümek zorunda kalan bu kimsesiz Türk gençliği, Ahmet Kerim’in 
gözü önünde insanlığın en acılı, en gadre uğramış, en çaresiz bir parçası 
gibi tecessüm ediyordu. Genç adam hayalinde arkasına dönüp sanki kendi 
arkadaşlarından, kendi çağdaşlarından kurulmuş bir topluluğa 
sesleniyormuş gibi: ‘İşte ben, ben sizin adınıza kurban ediliyorum! Bu, 
günahlarınızın kefareti olsun!’ dedi.”293  

 
Yakup Kadri, bu sonla aslında mahkûm edilene ve romanında mahkûm ettiklerine üzülür 

ve tüm sorumluluğu bu kitleleri karanlıkta bırakmış olan tarihsel bir noktaya doğru, 

sorumlu olduklarını düşündüğü bir hedefe iletir. Lakin bu aydınlanma düşüncesinin, 

özellikle Osmanlı deneyi üzerinden paradoksal halini göremez ve daha sonra 

romanlarında hayal kırıklıkları sürmeye de (Mesela Yaban) devam edecektir. Yıkımın 

aynı zamanda buradan geleceğini de göremez. Gördüğü yıkıcı sonuçlara ise üzülür. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
*.  Romanda “başına” şeklinde yazılmış, alıntıda “yaşına” şeklinde düzeltilmiştir. (y.n.) 
293. A.g.e. syf 298-299.  



	
  

	
  

171	
  

Burada Yakup Kadri’nin romancılığını tartışmayacağız; ama 31 Mart Olayı bağlamından 

bakınca romanın Cumhuriyet’in sesinden yazıldığını (sonunda yer alan bu Abdülhamit 

dönemi gençliğinin dramı Yakup Kadri’nin belki de daha farklı bir konumda ve belki de 

daha merhametli bir yerde durması bakımından onun farkını ima etse de, bir aydınlanma 

aşığının gözyaşları biçiminde de telaffuz edilebilebilir) görebiliriz. Niyazi Akı, “Hüküm 

Gecesi vakıa 1927 yılında yazılmıştır; fakat eser vakanın geçtiği yıllara kısmen 

Cumhuriyet devri fikirleri ardından bir bakıştır.” der.294 Ömer Türkeş, “Dönemin tarihi 

ile sıkı bir bağ kurmasına rağmen, Yakup Kadri, geçmişe Cumhuriyet ideolojisini 

yansıtmışdır.”295 diyerek Akı’nın tespitini doğrular. Fethi Naci’de, Yakup Kadri’nin eseri 

bir tarihçi gibi ele alışı yüzünden başarısızlıklarını eleştirir ve genel olarak romanı 

“anlattığı tarihsel gerçeklikler açısından ilginç, roman olarak güçsüz bir eser” olarak 

nitelendirir.296 Lakin bu aşırı bir biçimde romanda hissedilen ‘tarihçiliğin’, Niyazi 

Akı’nın söyleminden destek alarak dönemin hakim paradigmasının romanlar üzerinden 

yansıyışı olarak da okuyabiliriz. 

 
 
FAZLI NECİP – KÜLHANİ EDİPLER: ‘İRTİCA’DAN CUMHURİYET’E 31 
MART’TA BİR İZDİVAÇ 
 
 Külhani Edipler, Fazlı Necip’in 1928’deki Harf İnkılâbı sonrası yayımladığı bir 

romandır.297 Ömer Türkeş, Fazlı Necip’in Külhani Edipler romanı için II. Meşrutiyet’in 

edebiyat ve aydın çehresi ile bir hesaplaşmanın yapıldığı bölümlerden sonra romanın 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
294. Niyazi Akı, Yakup Kadri Karaosmanoğlu: İnsan-Eser-Fikir-Üslup, 1. Baskı, 2001, İletişim Yayınları, 
İstanbul, syf 103.    
295. Ömer Türkeş, “Güdük Bir Edebiyat Kanonu”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, Kemalizm, Cilt 2, 6. 
Baskı, 2009, İstanbul, İletişim Yayınları, syf 429.    
296. Fethi Naci, “Hüküm Gecesi”, Yüz Yılın 100 Türk Romanı, IV. Baskı, Haziran 2010, Türkiye İş Bankası 
Kültür Yayınları, İstanbul, syf 64.  	
  	
  
297. Zeynep Yörükoğlu, Fazlı Necip’in Menfa Romanının İncelenmesi, yayınlanmamış yüksek lisans tezi, 
Marmara Üniversitesi, Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı, Yeni Türk 
Edebiyatı Bilim Dalı, 2006, İstanbul, syf 10.  



	
  

	
  

172	
  

sonunda “daima vatanını, milletini, istiklalini, Cumhuriyet’i sev” sözleriyle kendisini 

Cumhuriyet’e bağlayan ve Mustafa Kemal’in davasını işaret edip kurtuluşu orada gören 

bir roman olduğunu belirtir.298 Fazlı Necip’in kaleme aldığı bu romanın adı ise Arba 

Yayınları tarafından basılan cildinde Külhani Enteller şeklinde yayımlanmıştır. Roman, 

1930 yılında yayımlanmıştır. Kitabın kapağında “Jön Türklerden Cümhurıyete Kadar 

İnkılap İçinde Geçen Tarihi Zaman” şeklinde bir başlık altı yazısı yer alır.299 Roman, 

aslında dönemin tarihçilerinin son derece beğeneceği bir üslupla yazılmasının yanı sıra, 

tam da Cumhuriyet ile hayırhah bir biçimde noktalanan kronolojik bir süreç ile inşa 

edilmiştir. Bölümler birbiri peşi sıra ‘ilerlerken’, İstanbul’da kümelenen bir aydınlar 

topluluğunun içinden İmparatorluğun çöküş sürecine dönemin ahlaki ve düşünsel zaafları 

ile birlikte bizi tanık ettirmeye çalışır roman. Bu ahlaki ve düşünsel çöküşün müsebbibi 

ise bu sürecin bizzat hem yaşayanı hem de tanığı olarak o dönemin aydınlarıdır. Roman, 

onları suçlamakla kalmaz, aynı zamanda da romanın baş kahramanı Kenan Bey, kızları 

ve torunları ‘vatanın’ bu hale gelmesinin de başlıca sorumlularından olurlar. Kenan Bey, 

aslında bu suçlama üzerinden sadece bir zümreyi değil, bizzat bu durumun oluşmasına 

neden olduğu için ya da kendisinin bu duruma izin verdiğini düşündüğü için kendisini de 

suçlar. Romanın sonunda ise “kurtuluşu” ve ‘doğru’ yolu Mustafa Kemal’in yolunun 

takip edilmesi ile ve “Cümhuriyet” rejiminde olacağını söyleyerek son nefesini verir. Bu 

tarihsel sürecin içerisinde de tüm Jöntürk tarihine tanıklık etmesi vesilesi ile de hem 

Meşrutiyet dönemine hem de bizim üzerinde duracağımız 31 Mart Olayı’na değinmesiyle 

roman öne çıkar. Romanda asıl bizim ilgimizi çeken ise ‘İrtica’ başlıklı ve kronolojik 

sıraya uygun ve tabi 31 Mart Olayı Hareket Ordusu’nca bastırıldığı için de romana göre 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
298. Ömer Türkeş, “Güdük Bir Edebiyat Kanonu”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, Kemalizm, Cilt 2, 6. 
Baskı, 2009, İstanbul, İletişim Yayınları, syf 429.     
299. Fazıl Necip, Külhanî Edipler, 1930, Devlet Matbaası, İstanbul, (İmlaya dokunulmamıştır. y.n.)	
  



	
  

	
  

173	
  

devam edemeyen bir dönem anlatılır. Burada Fazlı Necip, Sultan II. Abdülhamit’in 

Meşruti rejimin askıya alınışı ile başlayan dönemin içinde bulunduğu baskı rejimini kast 

eder.300 Ama arkasından şöyle yazar dönemi anlatırken: 

“Memleketin siyasetine müteallik yazı yazmak memnu idi. Sansör gayreti 
arttırdıkça arttırıyordu. Namık Kemal zümresinin içtihada, imana, 
müstenit metîn, saf sözleri, nezih, müheyyiç yazıları meydana 
çıkamamağa başladı. Siyasî ve edebî bir irtica istidadi hâsıl oldu. 
Şarap ve mahbup taganni eden eski edebiyat müntesipleri meydanı hali 
buldular. Hayret Efendi, Ali Ruhi Bey, Muallim Naci Efendi, Şeyh Vasfi 
Efendi gibi şairlerin etrafına toplanan birçok nevhevesler maziye doğru 
giden yolda ilerlemeğe çalışıyorlardı.”301 

 
Fazlı Necip, burada ‘irtica’ kelimesini tam anlamı ile ‘geriye’ doğru ya da ‘maziye’ doğru 

gitmek biçiminde algılar. Bu ‘irtica’ kavramı neticesinde hep eski dönemi nitelemeyi 

anlarız Fazlı Necip’te. Dönemin aydınlarını merkeze alarak yazdığı için romanda ‘irtica’ 

kavramının da aydınların ürettikleri eserler bağlamında kullanılması şaşırtıcı değildir. 

Ama işin ilginç olan yanı, kavramı 31 Mart kapsamında kullanmamasıdır; ama öyle bir 

31 Mart anlatır ve hürriyet taraftarlarının hedef olduğunu belirtir ki, zaten 31 Mart’ın ister 

istemez Abdülhamit dönemine dönmek anlamına geleceğini tahmin etmek hiç zor olmaz. 

Bir fırtınanın kopacağını haber vermeden önce Meşrutiyet döneminin siyasi atmosferini 

kendi gözlerinden anlatarak başlar 31 Mart Olayı’na değinmeye: 

“İstanbul’da meşrutiyetin husule getirdiği inkılâp içtimaî 
vaziyetlerde azîm tebeddüller yapmıştı. 

Birçok rical eski yüksek mevkilerinden birdenbire sukut etmiş, 
İstanbulda hiçbir mevkii olmıyan birtakim sergüzeşt ardında koşanlar da 
meydana çıkmıştı. Eski zamanda bir şey olamıyorlar, kendilerini mağdur 
addedenler de bu fırsattan istifade ile bir sıçrayışta mühim bir mevki 
tutmak istiyorlardı.  

Muvafık olamıyanlar, muvaffak olanlara hücum ediyorlardı. Bu 
külah yapmak kavgası ile İstanbulda her gün yeni bir fırka ve gazete 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
300. A.g.e. syf 131.   
301. A.g.e. syf 131-132. (Alıntılar metinde geçtiği gibi aynen alınmış, düzelti ve değişiklik 
yapılmamıştır.Vurgular aksi belirtilmediği sürece bize aittir. y.n.)	
  	
  



	
  

	
  

174	
  

çıkıyordu. Fırkalar gazeteleri ile biribirine hücum ederek gürültüler 
koparıyor, heyecanlar tevlit ediyorlardı. 

  İstanbul kibar muhitinde zevk ve eğlence namına hiçbir şey 
kalmamıştı. Saray mensuplarının parmağı ile İttihadı Terakki kuvvetine 
karşı bir darbe hazırlanıyor, her gün bir başkası türeyen fırkalar gizli gizli 
dağıtılan altınlarla, ihtiras, endişe, hücum, müdafaa cereyanları çarpışarak 
müthiş gürültüler yapıyordu. 

Büyük bir fırtına kopacağını anlamıyan kalmamış gibi idi. 
Fırtınanın ne taraftan, ne şekilde patlıyacağı bilinmiyor, halecanlarla 
intizar ediliyordu. 

31 mart hâdisesi beklenilen fırtına idi.”302 
 
Daha sonra 31 Mart Olayı’nın içine gireriz romanda. Dönemin atmosferinin bu durumu 

hazırladığı ima edilmek istenmiş, özellikle eski devir ricalinin içinde bulunduğu durum 

vurgulanmıştır. Yeni dönemden rahatsızlık duyanların varlığından haberdar oluruz 

böylece; ama Fazlı Necip ayrıntıya girmez fakat bunun politik arenada yankı bulduğunu 

da ima eder. Daha sonra roman, 31 Mart Olayı’nın arka fonda devam ettiği uzun bir 

bölümün içinde olay sırasında olan bazı yaşananlara ve roman kahramanların içinde 

oturduğu ve bazılarının da konakta misafir olduğu bir ortamda 31 Mart’ın yansımalarına 

deyinmeye başlar:  

“İstanbulda kopan ihtilâlin serpintileri Kadıköyüne kadar gelmişti. 
Birtakım ihtilâlciler Müşir mahmut Muhtar Paşanın Modadaki köşküne 
hücum etmişlerdi. 
 Bu hâdise Modanın pürsükûn muhitini, bilhassa Kenan Bey 
köşkünü zevk ve rahata alışmış halkını titretti. 

O gün, Sinan tesadüfen, Kenan Beyin köşkünde Handanın yanında 
bulunmuştu. Mümtaz Bey de orada idi. Hariçten gelen haberleri uşaklar 
büyük mübalâğalar içeri aksettiriyor, ihtilâlcilerin bütün hürriyetperver 
kibar konaklarına hücum etmeleri ihtimallerinden bahsederek, kendilerinin 
müdafaaya hazırlanmış olduklarını söylüyor, fedakârlıkları ile gûya 
hanımefendileri tatmine çalışıyorlardı.”303 

 
31 Mart Olayı’nın yansımaları üzerinden yaşanılanları takip etmeye çalışırız. Konağın 

içindeki ahaliden, kimin olayı metanetle karşıladığını, kimin ise derin endişeler, korku ve 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
302. A.g.e. syf 224-225.  
303. A.g.e. syf 224-225.   



	
  

	
  

175	
  

gerilimli bir bekleyiş içinde olduklarını görürüz. Bu yüzden konağa misafir olan bazı 

isimler, o gün konakta mecburi olarak durmak zorunda kalırlar. Böylece, Mümtaz Bey ve 

Sinan konağın bir müddet misafirleri olacaktırlar. Daha sonra bu misafirlik sırasında 

cereyan eden konuşmalardan 31 Mart Olayı’nın yarattığı endişelere tanık oluruz: 

“- Benim için bir ehemmiyeti yok… Ben bilâfütur İstanbulda 
kalabilirim. Hiçbir fırkaya mensup değilim… Bana ittihatçısı da, ihtilâfçısı 
da müsavi… Fakat bakınız zavallı Sinan sütünü dökmüş kedi gibi nasıl 
teessürlerle düşünüyor. İttihatçılar kulübüne devam ettiğine şimdi, kalben, 
Allah bilir ne küfürler ediyor… 

Mümtaz Beyin uzun bir kahkaha ile neticelendirdiği sözleri üzerine 
Sinan asabî bir tavırla kaşlarını çattı: 

- Vaziyet böyle lâtifelere mütehammil değildir, zannederim, 
beyefendi… dedi. 

Kenan Bey Sinana hak verdi. Bu kasvet verici bahsi kapamak, 
Sinana kuvvet ve cesaret vermek için Handan: 

- İstanbulda ihtilâl devam edecek, dedikleri gibi ihtilâlciler bütün 
ittihatçılara taarruza kalkışacak olurlarsa Sinan Bey de elbet kaçacak bir 
yol, kendisine yardım edecek bir dost bulur… dedi. 

Bütün muhasebeler tatsız ve neşesiz idi. Hep sıkıldılar. Nihayet söz 
köşkün muhafazasına intikal etti. Tedbirler düşünüldü. Sabaha kadar 
köşkü muhafaza için uşaklara münavebe ile uyanık durmaları tenbih 
edilerek herkes odasına çekildi.”304 

 
Bundan sonra romanın en ilginç kısmı cereyan eder. Kenan Bey’in torunu Handan, 

gözüne kestirdiği ve uzun zamandan beri hevesini işgal eden evli Sinan’ın kaldığı odayı 

gözetlemeye başlar. Handan için 31 Mart Olayı adeta kaçınılmaz bir fırsattır ve ne yapıp 

edip bir yolunu bularak Sinan’ı karısından boşatıp evliliğe ikna etmenin yollarını 

arayacaktır. 31 Mart Olayı olurken biz, konakta bunun yansımaları neticesinde daha 

sonra da başarılı olacak bir izdivaç girişiminin hikayesine hayret verici bir biçimde tanık 

oluruz. Handan düşüncelere dalıp girişimlerine başlamadan önce, yazar, bize, 31 Mart’ın 

dışarıda dehşet içinde sürmekte olduğunu anlatır Handan’ın silah seslerini işiten 

muhayyilesi üzerinden: 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
304. A.g.e. syf 228-229.	
  	
  	
  



	
  

	
  

176	
  

“Arasıra uzaktan gelen silâh sesleri muhite vahşet ve dehşet veriyordu. Şimdi 
İstanbulda bu ihtilâl ile kim bilir ne müthiş, kanlı facialar cereyan ediyordu. Yarın ne 
olacaktı?... 

Genç kız düşüncelerle bir an ürperdi. Sinan’ı düşünüyor, onun için korkuyor, onu 
kaybetmek ihtimalinden titriyordu.”305 
 
Daha sonra da ihtilâlin konağa ulaştığını düşündürürcesine Handan’ın korkuları 

üzerinden okuyucuyu dışarıda yoğun karanlığın hâkim olduğu bir gecede 31 Mart 

Olayı’nın dehşetini hissettirmeye çalışır Fazlı Necip: 

“Bu ande bahçeden bir ayak sesi geldi, kalbi hopladı. Tehalükle 
aşağıya baktı. Köşkün önünde vâsi bir taşlık vardı. Sonra bahçeler başlar, 
merdivenlerle inilen kat kat bahçeler denize kadar giderdi. Deniz tarafında 
duvar ve kapı yoktu. Bir sandalla rıhtıma yanaşarak bahçeye kadar çıkmak 
mümkündü. 
 Aşağıya bahçeden yukarı taşlığa birkaç kişi çıkmakta idi. Ayak 
sesleri işitiliyor, beraberlerindeki ışığın ziyası adım, adım yükseliyor, 
parlıyordu. 
 Handan şiddetli bir heyecana kapıldı. Akşam ihtilâlciler ve 
yapabilecekleri yağma ve cinayetler hakkında, dehşetli sözler söylenmiş, 
genç kızın kalbinde endişeler uyanmıştı. Şimdi böyle bir gecede, etrafta 
silâhlar atılırken yalının deniz cihetinden meçhul adamların gelmekte 
olması onu fena halde korkuttu. Pencere önünden kenara çekildi. Kendini 
göstermeden, gelenleri görmek istiyordu.”306 

 
Karanlık vurgusu ise en baştan beri sahneye hâkimdir ve atmosferi iyice gerer: 

“Karşıda Marmaranın öte tarafında İstanbul karanlıklara boğulmuş, hayal meyal 
görünebiliyor, üzerinde hiçbir ışık parlamıyan Topkapı sarayı büyük bir leke gibi 
duruyodu.”307 
 
Daha sonra ise gelenlerin kim olduğunu görmeye başlarız: 

 “Nihayet bahçe kapısından taşlığa çıktılar. İki kişi idiler. Birinin elinde fener 
vardı. Her ikisi müsellâhtılar. Taşlığa çıkınca telâşsız etrafı tarassut ettiler. Sonra 
muntazam adımlarla gürültü etmemeğe çalışarak ön bahçeye giden yola doğru yürümeğe 
başladılar. Yaklaştıkları zaman fenerin ışığından her ikisini tanıdı. Uşaklardan biri ile 
köşkün kapıcısı idi... Demek etrafı tarassut ve muhafaza için geziyorlardı.”308  
 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
305. A.g.e. syf 230. 
306. A.g.e. syf 230-231.  
307. A.g.e. syf 230.	
  
308. A.g.e. syf 231.   



	
  

	
  

177	
  

Bütün bu sahneler bize ilginç bir durumu anlatır aslında. Neredeyse korku filmi 

sahnelerini, gerilim dolu anları aratmayan bu sahneler üzerinden 31 Mart Olayı’nın 

cereyan ettiğini anlatır Fazlı Necip. Korku dolu bekleyişlerin ve gerilimli anların bir olayı 

olmuş olan 31 Mart, siyasi bir olay olması yanı sıra, korku dolu bir atmosferin anlatışı 

olması bakımından da çarpıcıdır. Ama tabi işin en ilginç yanı, bütün bu sahneleri yaşayan 

Handan’ın, hemen bu atmosferden sıyrılıp yeniden Sinan’a odaklanması ve son derece 

romantik hayallerle böyle bir gecenin atmosferinden çabucak sıyrılabilmiş olmasıdır: 

“Dehşetli düşüncelerden kurtulmak için gözlerini kapadı. Uyumak istiyordu. Fakat aklı 
fikri yanındaki odada bulunan Sinanda idi. Uyuyamıyor, onu düşünüyordu. Sinana malik 
olmak, onunla asude, pürsükûn, aşıkane bir hayat yaşamak, onu kollarına arasına almak, 
kaçırmak, gizlemek, himaye etmek hayalâtı ile kıvranıyordu.”309 
 
Bütün bu hayaller içinde Handan’ı kemirip duran arzunun dizginlenmesi bir yana, bu onu 

daha da çoşturur. En sonunda kalkar, hazırlanıp cesaretini toplayarak Sinan’ın odasına 

girer. Sinan ise 31 Mart Olayı’ndan dolayı derin endişeler ve yeis içerisinde düşüncelere 

gark olmuştur. Fazlı Necip, Sinan’ın endişeleri üzerinden 31 Mart Olayı’nda yaşananlara 

şöyle değinmektedir: 

“Akşam Mümtaz Beyin lâtife tarzında söylediği sözler fikrinde 
derin endişeler uyandırmıştı. İhitlâlciler taraf taraf ittihatçı arıyorlardı. 
Akşam İstanbuldan gelen haberler bazı gazetelerin matbaaları tahrip ve 
yağma edildiğinden, Ahmet Rıza Beyle Hüseyin Cahidin öldürüldüğünden 
bahsediyordu. Modada Mahmut Muhtar Paşayı da öldürmek için 
arıyorlardı… Demek bu ihtilâl kanlı ve müthiş bir şeydi… Kendisi de 
Kadıköy kulübü azasındandı. Gençliğin ve matbuatın hürriyeti namına 
şiddetli şeyler yazmış ve söylemişti… İhtimal ki yarın kendisini de 
arıyacaklardı… Ne yapacak nereye kaçacaktı?...”310 

 
Handan’ın Sinan’ın odasına girmesi ile bu endişeli düşünceler içine dalmış olan Sinan’ı 

uyurken bulması ile sahne açılır. Handan, usulca Sinan’ı uyandırır ve konuşmak, kendisi 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
309. A.g.e. syf 231-232.	
  	
  
310. A.g.e. syf 234.    



	
  

	
  

178	
  

ile görüşmek ve bir karar vermek istediğini belirtir. Sinan uyanarak kafasının karışık 

olduğunu, neye karar vereceğini bilemediğni söyler. Handan cevap verir: 

“-Size ve bana taallûk eden birçok mesaile dair... Memlekette ihtilal var. 
Hayatınız değilse bile vaziyetiniz, istikbaliniz tehlikede... Bu ihtilâl devam ederse 
buradan kaçmak mecburiyetinde bulunuyoruz. Biribirimizden ayrılmak ihtimali 
karşısında siz burada rahatla uyurken ben saatlerdenberi teessürlerle kıvrandım... Okadar 
ki size en kat’î kararımı tefhim etmek için buraya gelmeğe cesaret ettim.”311 
 
Daha sonra Sinan’ın kendisini biraz daha toparlaması ile Handan kendini açık eder ve 

artık Sinan’ın kendisinin olmasını ve onula evlenmek istediğini, izdivaçlarının önünde 

hiçbir şeyin duramayacağını -hatta 31 Mart’ın bile- anladığımız bir sahne ile roman 

devam eder. 31 Mart devam ederken, Sinan ile Handan önlerindeki tüm engellere rağmen 

evlenmek için sözleşirler: 

“(Sinan, Handan’a y.n.) (...) Müzakereye, karara hacet yok... Emret...herne 
istersen yapacağım... 

-Mersi... Ben de bunu isteyecektim... Mazi ile bütün alâkanı 
kesecek, yalnız benim olacaksın... değil mi?... 

Handan bu sözü manidar, şuhane, aşıkane nazarlar arasında 
söyledi. Sinan dünki hadisatı, bütün tehlikeleri, korkularını, her şeyi 
unuttu. Sevdalı bir kadının yanında bulunmak, sevilmek, ezvakının 
uyandırdığı gaşyedici hislerle orada kolunu Handanın beline dolamaktan, 
dudaklarını onun şedit arzularla titreyen dudakları üzerine koymaktan 
kendini alamadı... Hararetli, uzun, tatlı puselerle nişanlandılar.” 

 
31 Mart Olayı koparken dışarıda, burada bir izdivaç sözleşmesi ile aslında çok da ilginç 

bir sahneye tanık oluruz. Handan, Sinan’ı bütün mazisi ile olan bağını koparmasını 

isteyerek Sinan’ın son derece müşgül ve zor bir anında yakalayıp onunla evlenmek ister. 

Sinan ise zaten kaypaktır ve eski rejimin yüksek makamlarından birinin kızı olan eski 

karısını da terk etmeye meyillidir. Handan ve Sinan, İmparatorluk’ta 31 Mart Olayı bütün 

şiddeti ile sürerken evlenme kararı alırlar. Burada Handan’ın mazi ile bağlarını kopar 

demesi kadar Sinan’ın da bir an da her şeyi unutup kendisine yeni bir hâmi bularak 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
311. A.g.e. syf 237.	
  	
  



	
  

	
  

179	
  

yerleşeceği bu konağa İmparatorluğun yaşadığı dönüşüm üzerinden de bakılabilir aslında. 

Gerçi Sinan, ihtilâlin sonucu neye varır bilmemektedir. Zaten izdivaçta, Hareket Ordusu 

kente girdikten sonra gerçekleşecektir. Sinan, doğru bir hamle yapmış, iyi bir kumar 

oynamış ve kendince kazanmıştır: 

“İhtilâl tedricen sükûnet bulurken Selânikten Hareket Ordusunun 
gelmekte olduğu haberleri yeni heyecanlara sebep oldu. 

Sinan ihtilâlcilerin, ittihatçıları aramakta oldukları şayialarından 
korktu. Sokağa çıkamıyor, Handanın yanında yaşıyordu. 

Erenköyüne, zevcesi Meleğe kısa bir mektup yazdı. Onu boşadı, 
rabıtasını kesti. 

Handan ile nikâhlarının aktolunması için ortalığın sükûnet 
bulmasını bekliyorlardı. 

Selânikten gelen Hareket Ordusu ihtilâlcileri ezdi. Abdülhamit 
halolundu. Yeni padişah cülûs etti. Büyük ihtilâl ve felâket endişelerinin 
böyle az zaman içinde asgarî zararlarla geçmiş bulunmasından umumî bir 
memnuniyet husule gelmişti.  

(...) 
Sinan Abdülhamit zamanı ricalinden olan Refik Paşanın kızını 

bıraktıktan sonra kızıl bir ittihatçı kesilmişti. Tamamile siyasiyat âlemine 
atıldı. Bu sırada Handanla düğünü icra edilecekti.”312 

 
Olayların arka fonda sürdüğü ve romanda ona değinilen sahnelerle birlikte 31 Mart böyle 

son bulur. Yapılacak yeni düğün yeni bir dönemi haber vermektedir. Zaten bölüm, 

“Hürriyet” başlığı altında anlatılır ve daha sonra “Cümhuriyet” başlıklı bölüm ile roman 

sonlanmaya başlar. Bu bölümün başlangıcında son bir kez daha atıf yapılır 31 Mart’a: 

“31 Mart ihtilâlini takip eden senelerde memleket siyasî sadmeler geçirirken, içtimaî, 
edebî hayatımızda da mühim inkılâplar oluyordu.” 
 
 

Külhani Edipler romanı izlediği yol ve kronoloji ve de vardığı son ile tam bir 

Cumhuriyet kanonu romanının özelliklerini taşır üzerinde. Osmanlı münevverleri ile bir 

hesaplaşmanın romanı olan Külhani Edipler, 31 Mart Olayı sırasında yaşanan izdivaç ile 

aslında dönemin içinde bulunduğu ahlaki zaafiyeti de anlatır. Osmanlı münevverleri 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
312. A.g.e. syf 248.  



	
  

	
  

180	
  

suçludur. Bütün bu suçluluğu birbirini peşi sıra takip eden kronolojik bölümlerle 

anlatmakta kalmaz, roman derinden derine bir terakki ile ‘ilerleme’ havasını da yansıtır. 

Romanda her devrin bir öncekini “ayaklar altına” alması gerektiği söylenir ve medeni 

ülkelerde de bunun böyle olduğu Osmanlı yazın dünyasının içinden örneklerle anlatılır: 

“Burada böyle lâtifelerden maada bazan pek ciddî bahisler, ilmî, edebî 
münakaşalar da cereyan ederdi. Medenî memleketlerde, her edebî hayat devri mensupları 
kendilerinden, evvelki bütün devirleri ayaklar altına alarak yükselmek gayertinde 
bulunmuşlardır. 

 Namık Kemal ve rüfekası, eskileri hiçe saydıkları gibi, Serveti Fününcu, 
edebiyatı cedide mensuplarıda, Şinasi-Kemal devri teceddüdünü hükümsüz tutmak, asıl 
ciddî teceddüt kendilerinden başladığını göstermek isterlerdi.”313 

 
Edebiyat üzerinden yapılan bu değerlendirme ne kadar çok benziyordur Cumhuriyet 

devrimcilerinin her konuya yaklaşımlarına: Her devrin kendisi ile yeniliğin başladığına. 

Cumhuriyet elitinin zihinsel yapısını aynen yansıtır bu sözler. Cumhuriyet ile ulaşılan son 

progress aşaması ile de zaten roman sonlanır. Bir önceki devrin “ayaklar altına” 

alınmasının medeni bir ölçüt olduğu yerde, medeni olanın sorgulanmasını düşünmek 

hayal olacağı gibi 31 Mart’ın da burada nasıl temsil edildiğine dair herhalde başka bir söz 

söylemeye de gerek kalmayacaktır. 

 

BURHAN CAHİT MORKAYA – DÜNKÜLERİN ROMANI: RESMİ TARİHİN 
ROMANINDA 31 MART  
 

Ömer Türkeş’in 1933, Murat Koç’un ise çalışmasında 1934 yılını verdiği 

Dünkülerin Romanı için ilk basımının ne zaman yapıldığını söylemek zor. Murat Koç 

herhalde basım yılını baz alarak 1934 tarihini verdi. Ama romanın girişindeki Başlangıç 

bölümünden romanın 1933’de yazılmış olduğunu anlıyoruz. Bizim için önemli olan nokta 

bu. Dünkülerin Romanı çok tipik bir kanonik roman olarak kendisini döneminde öne 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
313. A.g.e. syf 286.   



	
  

	
  

181	
  

çıkarır. Romanın en son “Ve büyük Mustafa Kemalin işaret ettiği yola doğru yürüdüler” 

cümlesi zaten bu durumu özetler niteliktedir.314 Alemdar Yalçın, romanın tarihsel 

konuları ile zengin bir malzemenin üstünde olduğunu, konusu ve kurgusu bakımından iyi; 

ama anlatımı bakımından zayıf bir roman olarak değerlendirir.315 Tabi burada estetik 

ölçütlerinin neye dayandığı tartışılmalıdır. Alemdar Yalçın, romandaki üç gencin 

mektuplaşması ile farklı sosyal çevrelerden olaylara bakan kişiler olarak aslında, romanın 

yakın tarihimizle ilgili üç parçalı bir mozayiği birleştirdiğini söyler; ama romanın 

kanonik yapısı ve ideolojik okumasını, romanın bir propaganda romanı olduğunu ve 

Cumhuriyet’in kuruluşunun 10. yılına armağan olmuş olmasını belirtmesine rağmen 

sorunsallaştırmaz, sadece anlatımı açısından zayıf bulduğunu belirtir.316 Ömer Türkeş ise 

Burhan Cahit’in bu romanı için şu değerlendirmede bulunur: 

“Geçmişin eleştirisini bugünün propagandası için araçsallaştırıp Cumhuriyet’in onuncu 
yılına armağana dönüşen Dünkülerin Romanı’nda (1933), Burhan Cahit Morkaya, 
öğrenci gençlik üzerinden verir mesajını. Eğitimini sürdürmek amacıyla Paris’e giden 
Ahmet Reşit aracılığıyla ülkenin dışarıdan görünümünü aktaran yazar, o ve arkadaşları 
arasındaki mektuplaşmalarla İttihat ve Terakki döneminin şiddetli bir eleştirisine girişir. 
Hatta Mustafa Kemal bile misafir olur metne ve yazarın dönem değerlendirmesine 
katkıda bulunur! Cumhuriyet döneminde yaratılmak istenen –ama güdük kalan- edebiyat 
kanonunun örnek bir parçasıdır Dünkülerin Romanı.”317 
 
Ömer Türkeş, güdük kaldığını söylesede, 31 Mart Olayı’nın verilişi açısından bakınca da, 

başka noktalardan romanın içeriğini düşününce de, tam anlamı ile egemen bir söylemin 

romanı olması bakımında, ismi daha sonra çok anılmasa da, fikirsel olarak bu romanın 

çok uzun bir dönem iktidarda olduğunu söyleyebiliriz. Yani kanon güdük olsa da, 

söylemin kanonikliği aynı oranda güdük değildir. Roman, aslında dönemin Cumhuriyet 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
314. Burhan Cahit (Morkaya), Dünkülerin Romanı, 1934, Kanaat Kütüphanesi, İstanbul, syf 270.    
315. Alemdar Yalçın, Siyasal ve Sosyal Değişimler Açısından Cumhuriyet Dönemi Türk Romanı 1920-1946, 
6. Baskı, 2006, Akçağ Yayınları, Ankara, syf 77-81.   
316. A.g.e.	
  	
  
317.	
  Ömer Türkeş, “Güdük Bir Edebiyat Kanonu”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, Kemalizm, Cilt 2, 6. 
Baskı, 2009, İstanbul, İletişim Yayınları, syf 429. 	
  	
  



	
  

	
  

182	
  

elitinin, bir bakıma Recep Peker kliğinin, düşüncelerinin bir romanıdır da diyebiliriz. 

Azınlıklardan, müslümanlara, Arnavutlardan Araplara kadar hemen herkes payına düşeni 

alır bu romandan. Bu bağlamda 31 Mart Olayı’da, bu değerlendirmeler neticesinde 

payına düşeni alacaktır yazarın gözünden. Roman, Paris’e okumaya giden Ahmet Reşit’in 

İstanbul’daki dostları Cemil Hakkı ve Ahmet Rıfkı ile mektuplaşmaları ile oluşur. Bir 

dönemin tanıklığını bu mektuplar üzerinden yapmaya çalışır Burhan Cahit. Yine bu 

döneme Cumhuriyet tarihçiliğinin tipik bakışı ile bakar. Başlangıç kısmında şu notu 

düşer: 

“Bu roman 1908’de başlıyan ilk Türk inkılâbında yer alan komite neslinin macerasıdır. 
Bu nesil dünle bugün arasında bir köprü vazifesi görmüş, bugünden ziyade düne 
meylederek topal, sakat bir devrin kahramanı olmuştur. Siyasi tarih bu devirlerin ana 
hatlarını kaydedecektir. Fakat Türk romancısı yaşadığı bu devirlerin gizli köşelerine 
doğru baktığı zaman hem mesleğine hem de tarihe yarayacak çok manzaralar görebilir. 
Ben size bu hummalı fakat kararsız ve istikametsiz devrin bir sayfasını anlatacağım.”318 
 
Tarihte istikamet arayışları, ‘bir devrimin o devir icabıyla bugünden çok düne 

meyletmesi’, ‘dün ile bugün arasında bir köprü vazifesi’ görmesi ama süreklilik açısından 

değil de bir tarihsel ibret öyküsü olarak roman, zaten nasıl bir zemin üzerinde yazılmış 

olduğunu bize anlatan bu cümlelerle hiç şüphesiz, bir dönemin zihin yapısını en iyi 

yansıtan örneklerden biri olarak görülebilir. Cumhuriyet’in gözünden tarihe, yakın 

tarihine bakmaya çalışan bu romanın gördüğü tek şey, Cumhuriyet ile hayırlı bir biçimde 

sonlanmış bir tarihsel sürecin yalpalayan yanlarını göstermek olacaktır. Bu bağlamda 

Cumhuriyet’in tarihçilerine yol gösteren bir roman olma niteliği taşıdığını da söyleyelim. 

Roman, 31 Mart Olayı’ndan sonraki bir dönemin içinden başlar ve 1908 ile 1919 yılları 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
318. Burhan Cahit (Morkaya), Dünkülerin Romanı, 1934, Kanaat Kütüphanesi, İstanbul, syf 3. (Alıntıları 
kitapta aynen olduğu gibi aktarıyor, dizgi ve imla hataları olduğunu ama metnin kendisine karşışmamak 
için düzeltmediğimizi belirtmek istiyoruz. Metindeki vurgular aksi belirtilmediği sürece bize aittir. y.n) 



	
  

	
  

183	
  

arasındaki döneme, Morkaya’nın değimi ile ‘gizli manzaralara’ ışık tutmaya çalışır. 

Romanda 31 Mart Olayı’na bu bağlamda bir atıf yaparak değinir Morkaya: 

“Babıâli “Encümeni hamuşan”a benzedi. Devletlû paşalar iş başına geçtiler. İttihat ve 
terakki erkânı 31 Marttan sonraki galebelerini o kadar emin bulmuşlardı ki artık 
mevkilerinin sarsılacağına inanmıyorlardı. Fakat hava birdenbire değişti. Bütün bu ileri 
ve geri hareketler gösteriyor ki inkılâp diye atılan adım yarına yürümiyen ve idealinden 
kuvvet almıyan çürük bir hamledir.”319 
 
İttihatçı liderlerin içinde bulunduğu aşırı özgüveni eleştirmek için 31 Mart’ta edindikleri 

zafere atıf yapar aslında Burhan Cahit, Ahmet Rıfkı’dan Ahmet Reşit’e yazılan bir 

mektupta. 31 Mart gibi dönemin tarihsel olayları bir ‘ileri-geri’ dikotomisi içinde 

değelendirilir. Roman, zaten bütünüyle böyle bir anlayışın üzerine kuruludur.  

 

31 Mart Olayı kapsamında hiç bir zaman Adana Olayları’na değinilmez ne 

tarihçiler tarafından, ne de dönemin önde gelen isimleri tarafından. Halbuki Adana 

Olayları bu sürecin bir parçasıdır. Bu tez kapsamında bakınca iki romanda karşımıza 

Adana Olayları çıkar aslında. Bu tezde iki romancının buradaki yaklaşımlarını görebiliriz. 

Birisi daha sonra ele alacağımız Nahit Sırrı Örik’tir –ki daha insancıl bir yerden görür-, 

bir diğeri de Burhan Cahit’tir; ama o da 31 Mart ile ilintili bir biçimde söylemez. Daha 

sonra milliyetçi bir çıkış ile Adana Olayları’na değinir romanında ve zaten, bu olaylarda 

da suçlu olan Ermenilerdir Burhan Cahit için:  

“Güzel amma azizim Adanada ihtilâl çıkaran Ermeni komitecileri Noradungiyan 
Efendinin, Hallaçyan Efendinin nesi oluyor?”320 
 
Romanda daha sonra, Balkan Savaşları kapsamında Osmanlı’nın yenildiği ve Bulgar 

ordularının Çatalca’ya dayandığı bir sırada Ahmet Rıfkı’dan Ahmet Reşit’e yazılan bir 

mektupta bu konu hakkında konuşulurken, İttihatçıların ünlü Bab-ı Âli baskını sırasında 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
319. A.g.e. syf 32.  
320. A.g.e. syf 34.  



	
  

	
  

184	
  

yeniden sahneye çıkmaları övülür ve baskın olumlanır. İşte aynı mektupta Hareket 

Ordusu’na övgülerin yer aldığı ve onun İstanbul’u zapettiği zamanki gibi olmasını 

dileyen ama yine de İttihatçılara karşı şüpheli bir tavrın da sezildiği şu sözler üzerinden 

31 Mart’a değinildiğini görürüz yeniden: 

“Zaten ordu içinde fırkaya (İttihat-Terakki, y.n.) mensup olanların vazifelerini bıraktıkları 
söyleniyordu. Buna ben şahsen inanmamakla beraber bu hezimet karşısında 31 martta 
İstanbulu zapteden kahramanları aradım doğrusu!”321 
 
Bu bölümden sonra bir müddet, 31 Mart Olayı’na atıf yapılmadığını görüyoruz romanda. 

Ama bu sırada da, romanın üzerine kurulduğu zemini bize anlatması ve bu bağlamda da 

31 Mart Olayı’nı nasıl değelendireceğini tahmin edeceğimiz bazı bölümlerin 

aktarılmasını zaruri görüyoruz. Yukarıda da bahsettiğimiz gibi romanda devamlı bir 

‘ileri-geri’ dikotomosi üzerinden yapılan bir okumanın hâkim olduğunu görebiliriz bu 

alıntılarda da. Bu arada İttihatçıların da devamlı eleştirildiği gözden kaçırılmamalıdır:  

“(…) Azizim Reşit, bizim inkılâp adamları fert itibarile çok zayıftırlar. Görüş sahaları dar 
ve hepsi de ileriden ziyade geriye bağlanmışlar. Adımlarını ileri atarken kafaları gerilere 
takılıyor.”322 
 
Romanda mektuplar aracılığı ile bu serzenişler devam eder. Ama bu bağlamda en çarpıcı 

bölümlerden birisi Cemil Hakkı’nın Ahmet Reşit’e yazdığı mektupta görülebilir. Cemil 

Hakkı önce Talat Paşa ile olan konuşmasını, Talat Paşa’yı överek sürdürür ve onu 

İttihatçıların hatalarından münezzeh görür ama ardından ismini vermediği bir yüksek 

pozisyonlu İttihatçı ile son derece ilginç bir konuşma yapar. İttihatçıları sert bir biçimde 

eleştirir ama bu eleştiri İttihatçıları sistemsiz ve programsız olmakla suçlayan bir 

eleştiridir. İttihatçıları halkın tamamına kapılarını açmakla suçlar ve köylere varıncaya 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
321. A.g.e. syf 39-40.	
  	
  
322. A.g.e. syf 43.  



	
  

	
  

185	
  

kadar İttihat ve Terakki klüplerinin açılmasını eleştirir.323 Bu bölüm Cumhuriyet’in 

içinde ‘radikal Kemalizm’ diyebileceğimiz bir kliğin manifestosu gibidir. Buraya bu uzun 

mektubun sadece dindarlar ve ‘irtica’ ile ilgili kısmını almamızla romanın 31 Mart 

Olayı’nı nasıl gördüğü hakkında önemli fikirler vereceği kanısındayız: 

“ –Bana kalırsa ihvan diye cemiyet şubelerine doldurduğunuz bu hacılar, 
hocalar, imamlar, softalar top yekûn, inkılâp kavramış uyanık bir Türk 
gencinin yanında siyasî kıymet ifade etmiyen bir kalabalıktır. Bunlar sizin 
için kuvvet değil, zâftır. Bugün size peşinizden davul çalarak, cüppelerinin 
etekleri havalanarak gelen bu kafile yarın size aykırı bir teşekkülün 
arkasından ziller, zurnalar çalarak koşar. Siz iki büyük gafletin esiri 
oldunuz. Biri küçük unsurların daha geniş bir sahada kendi hesaplarına 
çalışmalarına fırsat vermeniz, biri de memleketin asıl sahibi olan Türk 
gencini ihmal ederek saray usulü eski an’aneleri, hacıları hocaları 
elüstünde tutmanız.  
 Siz bir irticadan korktuğunuz halde böyle bir geri hareketini 
kendiniz himaye ettiğinizi unutuyorsunuz. Her rejim kendini besleyecek 
unsurları himaye eder. Halbuki siz daima sizi devirmek için ağzı sulanan 
bir irtica unsurunu kendinize istinat kuvveti olarak besliyorsunuz. 
 Benim cemiyetin herhangi bir şubesine ihvan olarak girmemden ne 
çıkar. ‘İhvan kiram’ klüpleri mahalle kahvesine çevirmiştir. Orada imam 
efendi tecvitli kıraatile mevlût okur, Hacı efendi tasavvuftan bahseder. 
Şeyh efendiler ve müritler cennetin yedinci katındaki baklavaların 
şekerini, kaymağını anlatır ve muhakkak bir dairede mümeyyiz olan reis 
Bey de mahallenin bir köşesinde açılan bu yeni tekkenin postnişini gibi 
entari ve hırkasile baş köşeye geçip oturur. 
 Klubün en büyük işi sünnet cemiyeti tertip etmek. hatim duası 
yaptırmak ve nihayet (İttihadı anasır) hakkında salçalı konferanslar 
verdirmektir. 
 Ben bir Türk genci sıfatile böyle asrî dergâhlara mürit olmaktan 
nefret duyarım.”324 

 
Herhalde romanın oturduğu zemini en iyi ifade eden bölümlerden birisi bu bölümdür. 

Burhan Cahit, romanın bu bölümünde romanın omurgasını özellikle dine bakışı 

bağlamında çok iyi özetliyor. Bu bölümde geçen ‘irtica’ kelimesi ile ‘geri’ kelimesi 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
323. Bu bölümler doğrudan konu ile alakalı olmadığı için bunları buradan vermenin yararlı olacağı 
kanısındayız (y.n.): “Köylere varıncaya kadar İttihat ve Terakki kulübü açılıyor. İmamlar, muhtarlar, 
ağalar, dayılar hacılar hocalar, bezirgânlar, ahbarlar, aftoslar, hacı fişfişlar, soyu sopu belirsiz bir sürü 
adamlar kulüplere alınıyor. (…) Mahalle mektebinden çıktığından beri kitap yüzü görmiyen birçok 
sakallılar klüplere yazılmak ve pek tabiî olarak el etek öpmek sayesinde yüksek maaşlarla devlet 
kapılarında yer buluyorlar.” A.g.e. syf 62. 	
  
324. A.g.e. syf 66-67.   



	
  

	
  

186	
  

birbirine eş bir biçimde kullanılıyor. İttihatçıların prim vermekle suçlandığı ‘irtica’ ise 31 

Mart’ı temsil ediyor aslında. Romanda artık resmi tarihin sesi bütün gücü ile 

duyuluyordur.325 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
325. Bununla da kalmıyor göreceklerimiz. Bu ‘geri’ unsurların siyasal zeminde sağı temsil ettiklerini ve 
yazarın yarattığı bu karakterlerle birlikte de içinde bulunduğu ve roman boyunca arkasında durarak bunun 
Cumhuriyet ile olacağını müjdelediği bu siyasal zeminin ise ‘ileri’ ve de sol olduğunu öğreniyoruz. 
Türkiye’de ‘ortanın solu’ tartışmaları yapılmadan önce böyle bir argümanın romanda geçiyor olması ise 
rejimin içerisinde bu bakışın saklı çekirdeklerini bulabileceğimiz anlamına geliyor. Cemil Hakkı’nın 
Ahmet Reşid’e Anadolu içlerine doğru çıktığı geziler sırasında yazdığı ve artık Talat Paşa’yı bile hantallığı, 
yumuşaklığı ve gevşekliği için eleştirmeye başladığı ama bir taraftan da İttihatçıların hakkını teslim etmeyi 
unutmadığı bir mektupta bu durumu açıkca görebiliyoruz:  

“Ve şimdi daha garip cereyanlar başladı. Gerek mecliste ve gerek hariçte hükümet nüfuzunu 
paylaşmak, hattâ hükümeti devirip yerine geçmek için bazı gruplar peyda oluyor. Mecliste Ahali fırkası, 
Hürriyet İtilâf fırkası diye birtakım teşekküller beliriyor. Bütün bunlar ileri ve sol fikirlerin peşinde 
çalışacak yerde aksine daha geri, daha sağ cereyanlar hazırlamağa çalışıyorlar.  

Zannediliyor ki halk düne avdet etmeğe teşnedir.  
Hep yeniçeri ve Bâbıfetva politikası.  
Ben bunun günahını da İttihat ve Terakkiye yükletiyorum. Çünkü eğer İttihat ve Terakki inkılâbın 

başında saltanatın bütün şekillerine nihayet verse ve tamamile sol bir programla ortaya atılsaydı ona rakip 
olarak türeyecek gruplar bu kadar geri fikirlerle faaliyete geçemezlerdi. Halbuki onlar çürük bir ağaca aşı 
vurur gibi kendilerini saraya ve saltanata yamadılar. Biraz inkılâpçılık cepheleri varsa o da böylece heder 
oldu. 

Şimdi devran gene o devran, yalnız sarayın etrafındaki eski paşalar, seraskeri zafer peykerler, 
harami paşalar gitti. Yerlerine hürriyet kahramanları geldi ve gelir gelmez de ötekilerin bütün huyunu, 
suyunu kaptılar. 

Eskilerle yeniler arasında ne fark vardır diye düşününce şunu buluyorum. 
Yenilerde hamlık var. Yemesini, içmesini yeni öğreniyorlar. Sonra iyi bir tarafları daha var. 

Sıkışınca etmek (ekmek y.n.) peynire katlanmağa kabiliyetleri çok. Takdir edilecek noktalarından biri de 
saray terbiyesine, saltanat nüfuzuna girmelerine rağmen millî duygulardaki asabiyetlerini kaybetmiyorlar.  

Abdülhamidin yedi kere sadrazam yaptığı Sait Paşanın sıkışınca İngiliz sefaretine iltica edip tatlı 
canını sigortaya koymak istediği malûmdur. İşte yenilerde bu küçüklüğü yapacak Türk oğlu Türk yoktur. 

Demek ki hürriyet ve meşrutiyet diye alkışladığımız inkılâbın üç iyiliği oldu. Biri İstanbul 
köpeklerini Hayırsızadaya sürmesi, ikincisi Üsküdar halkının entari ile sokaklarda nargile içmelerinin 
yasak edilmesi, üçüncüsü de iktidar mevkiine gelenlerin eskilerden daha millî asabiyet sahibi olması.” 
A.g.e. syf 99-100. Burhan Cahit’in resmi tarihe epey hakim olduğu roman boyunca çok iyi anlaşılır. Hatta 
resmi tarihin Osmanlı yorumuna da epeyce hâkimdir. Taraflıdır roman boyunca. Osmanlı tarihinin önemli 
reform hareketlerinin tepeden yapıldığını ve merkezi açılımlar olduğunu bilecek kadar hem de; ama 
bunların arkasındadır zaten. Önemli olan nokta ise 1908 Devrimi’ni bir halk hareketi şeklinde görmesidir. 
Neredeyse tarihçi Sina Akşin’in sesini duyar gibi olmaya başlarız burada. Büyük bir liderin önemine inanır. 
O şuurlu isim ise elbette Mustafa Kemal’dir romanda. Bunun yanı sıra Cumhuriyet tarihi boyunca 
duyacağımız bütün söylemler mevcuttur romanda. Mesela: 
 “Türk delikanlısı medresede kavrulacak, Ermeni, Rum genci Avrupada tahsil edecek ve Türk kadını 
Tahranlı umacıların hayatını sürecek.” (syf 52) ya da “Alemdar hâdisesi, Vak’ai Hayriye ve nihayet 
tanzimat hep yukarıdan gelen, merkezden muhite doğru açılan birer ileri hamlesi idi. Fakat 1908 inkılâbı 
doğrudan doğruya halkın malı sayılırdı. Nihayet uyanık bir halk zümresi milletin fena bir rejim altında 
ezildiğini, bu şekilde Avrupanın tazyiklerine dayanamayacağını görmüş ve hükümdarı tahtından indirip 
parlâmentoyu açmıştı.” (syf 70) ya da Ahmet Reşit’in daha sonra evleneceği İsveçli kız arkadaşı ile yaptığı 
bir sohbet sırasında tanık olduğumuz “Şüphe yok. Geri tehlikelerin tesirinde yaşayan halk ileri fikirlere 
sürüklemek kolay değildir. Ve ben bizim memleket için bu sistemi pek faydalı bulmuyorum. Bize kuvvetli 
ve halk tabakalarının sevgisini hakkatmiş bir başın şuurlu hareketi lâzım. 



	
  

	
  

187	
  

 Daha sonra 31 Mart Olayı’nın yine gündeme geldiğini görürüz romanda. Bu kez 

de Cemil Hakkı’nın Talat Paşa ile bir yemekte başbaşa oldukları bir sofrada 

söylenenlerden bahsettiği ve Ahmet Reşit’e yazdığı bir başka mektupta atıf yapılır: 

“- Azizim, dedi (Talat Paşa, y.n.). Biz bu işi hazırlarken önümüzde 
yıkılacak bir kuvvet görüyorduk. Bu Abdülhamitti. Manastırdan dağa 
çıkanlarla Selânikten telgraf çekenlerin maksadı yalnız bu idi.  

Bizde ne siyasî bir program vardı, ne millî bir mefkûre… İnsanlar 
yıkmak için çabuk toplanırlar. Otuz bir martta bizim Şeref sokağındaki 
merkezi, Tanin matbaasını iki dakika içinde yıkıverdiler. Bir yıl evvel bizi 
oturtacak yer bulamıyanlar 31 mart ihtilâlinde bizi kurşuna dizmek için 
aramadık köşe, girmedik delik bırakmadılar.  

Bizi himaye etsin, icabında elimiz altında bize sadık bir kuvvet 
bulunsun diye Selânikten getirdiğimiz o mükemmel avcı taburları 
Sultanahmet meydanında silâh çattıkları zaman hep bir ağızdan silsilemize 
küfrediyor, bize karşı hırslarını bastırmak için havaya yaylım ateş 
ediyorlardı. 

Bütün bu hâdiselarin manası nedir biliyor musun? 
Talât Paşa bana içmem için kadehi işaret ederek devam etti: 
- Bunların manası devlet idaresinde samimî davranmanın tehlikeli 

olduğudur. 
Biz ecnebi devletlerin memleketimize karşı duydukları iştahı 

körletmek için bir hareket yaptık. Bütün hazırlığımız bu maksat içindi. 
Padişahı devirdik. Bir yıl sonra baş veren irticaı da bastırdık. 

Bosna – Hersek, Trablusgarp, Balkan harbi vak’alarını atlattık. Ancak 
şimdi derdimizle baş başa kaldık. Haricî tehlikeler daha çoktur. Bereket 
Avrupa devletleri artık bizim hesabımıza anlaşamıyorlar.”326 

 
Bütün roman boyunca hiç bir biçimde Cumhuriyet’in bir tarihsel ‘öteki’sinin sesini 

duyamadığımız gibi 31 Mart Olayı’nda da sadece İttihatçıların yaşadıklarına tanık olur, 

onların sesini duyarız. Roman, sadece İttihatçıların –o da yazarın gözünden- duyduğumuz 

sesleri ile 31 Mart Olayı’nın sadece bir yüzünü gösterir. Bu yüz de, zaten resmi tarihin 31 

Mart’ın bize göstermek istediği yüzüdür. Romanda, 31 Mart son bir kez daha anılır. 

Yukarıdaki sohbetin bir devamında, bu sefer olayın kendisi ile ilgili değil, kendisinin (31 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
 -Zaten ileri hareketler daima böyle olmuştur. Siyasî içtimaî inkılâplarda daima umumî seviyeden 
ayrılmış büyük başların rölü vardır. Bismark, Kavur, Napoleon, Petro vesaire hep büyük hâdiselerin 
kahramanları değil mi?” cümleleri gibi. 
326. A.g.e. syf 138-139.  



	
  

	
  

188	
  

Mart’ın) bir başka olayın niteliğini anlatmak için kullanılan bir söylem olarak 

kullanıldığını görürüz.: 

“Talât Paşa biraz düşünerek devam etti: 
- Sen Mahmut Şevket Paşa vak’asını bilir misin? 
- Bir zabıta vak’ası gibi. 
Hayır. O vak’a da 31 martın bir başka türlüsüdür.”327  
 

Zira bu son bölüm ilginçtir. Çünkü 31 Mart artık bir söylem olarak kullanılmaya başlar. 

O artık tarihte mahkûm edilmiş bir olay olarak iktidarın söylemince bir itham aracı olarak 

kullanılmaya başlayacaktır. Nitekim tüm Cumhuriyet tarihi boyunca şahit olacağımız 

gibi. İşin ilginç olan yanı ise bu iki vakanın sonunda da (31 Mart Olayı ve Mahmut 

Şevket Paşa Suikasti) İttihatçıların galip gelmesi, bu olayların sonunda onların 

iktidarlarının yolunun açılmasıdır. Aynı konuşmada bu ikisinin birlikte anılıyor olması da 

bu bağlamda ilginç olduğu kadar da düşündürücüdür.  

 

REŞAT NURİ GÜNTEKİN: KANONDA BİR HAYAL KIRIKLIĞI 

Cumhuriyet projesine, dönemin entelektüellerinden ve kimi kurucu elit arasından 

farklı sebeplerden dolayı yöneltilen eleştirilerin beslendiği hayal kırıklıklarının 

varlığından haberdarız. Ama hiç kimse bu hayal kırıklığını Cumhuriyet kanonunda 

kalmayı başararak Reşat Nuri gibi yansıtmamıştır da diyebiliriz belki. Cumhuriyet 

projesine inanır Reşat Nuri de diğerleri gibi ama bir rahatsızlık da hissetmeden duramaz. 

Özellikle de bizim bakacağımız anlamda Reşat Nuri’nin Cumhuriyet’in laiklik projesi ile 

ilgili bir derdi olduğunu görürüz. Bu, asla buna karşı olduğu anlamına gelmez. Bilakis 

destekler de, ama özellikle 31 Mart Olayı kapsamında romanlarına baktığımızda –hatta 

Yeşil Gece’de bile- laikliğin getirdiği sosyal yıkımın romanlarına yansıdığını görürüz. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
327. A.g.e. syf 141.	
  	
  	
  



	
  

	
  

189	
  

‘Öteki’nin dilinden bile olsa bu yıkımın izleri sürülebilir Reşat Nuri’de. Gerçi ideolojik 

bir perde vardır romanlarında ve defalarca bu perdeyi aralayarak görmek zorundayızdır; 

ama Reşat Nuri’nin bir Cumhuriyet kanonu kapsamında orada huzurla oturan bir yazar 

olduğunu söylemek de kolay değildir. Ömer Türkeş, “Kemalist Kanona Sessiz Bir 

Reddiye” başlığı altında şöyle değerlendirir Reşat Nuri’yi:  

“Her iki dönemi de (Osmanlı ve Cumhuriyet y.n.) yaşayanlar 
arasında Reşat Nuri Güntekin’in ‘yeni’ye sessiz muhalefeti üzerinde 
durmaya değer. Mesela, 1922’de yayımlanmasına rağmen onun 
Çalıkuşu’sunda Milli Mücadele ile doğrudan bağlantılı bir anlatı yoktur. 
(...) ‘İnkılâplarla’ nelerin değiştiğine ilgisiz kalan Anadolu insanının, 
kadınlı erkekli ‘balo’lara olan tepkisi de Güntekin’in kendi tanıklığı olan 
Kavak Yelleri (1950) romanında çok iyi görülür. Danslar, balolar, eğlence 
biçimleri, R.N. Güntekin’in yozlaşmayı vurgulamak amacıyla sıklıkla 
kullandığı simgeler olarak hemen göze çarpar. Cumhuriyet hayatını 
anlatan belgesellerde büyük bir övgüyle sözü edilen Cumhuriyet 
balolarının, Cumhuriyet tarihi ile başlamadığını da anlarız bu sayede. 
Kavak Yelleri’nde, Yeşil Gece romanındaki ilerici-gerici çatışmasını 
aşmıştır artık. Bu romanında, din adamı tipinin temsilcisi Müftü, 
aydınlanma düşmanı yobazın değil, boyun eğmişliğin simgesidir. Şaşkın 
ve çaresizdir o. Devletin yüreklere saldığı korku, Müftü’nün her fırsatta 
dışa vurmak zorunluluğunu hissettiği ‘inkılapçılığında’ hemen fark edilir. 
Müftü’nün ‘Yetimler Yurdu’unda düzenlediği toplantıları anlatırken 
kullandığı ironik üslupla, kasaba çocuklarına verilen laik eğitimin mizahi 
yönünü açığa çıkarıverir Güntekin...”328  

 
İbrahim Demirci ise gerek Reşat Nuri’nin romanlarını, gerek dönemin diğer yazarlarının 

eserlerini Cumhuriyet döneminin egemen söyleminin yarattığı önemli bir sınırlamanın bu 

bağlamda oynadığı role dikkat çekerek değerlendirmemizin gerekliliğini belirtir.329 

Demirci, bu durumun teşhisini kendi sözleri ile söyleyecek olursak “yeni rejimin, bir 

önceki döneme ve o dönemin belirleyici toplumsal kurumlarının başında gelen İslâm 

dinine bakışındaki, neredeyse ‘düşmanca’ denebilecek tutumdur” biçiminde koyarken 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
328. Ömer Türkeş, “Güdük Bir Edebiyat Kanonu”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, Kemalizm, Cilt 2, 6. 
Baskı, 2009, İstanbul, İletişim Yayınları, syf 447.     
329. İbrahim Demirci, “Romanımızın 27 Yılına Bakış (1923-1950)”, Türk Edebiyatı Özel Sayısı, Hece, 
Yıl:6, Sayı: 65/66/67, Mayıs/Haziran/Temmuz 2002, syf 59.   



	
  

	
  

190	
  

“yeni ve ‘çağdaş’ bir ‘ulus’ oluşturmada ‘ümmet’ geleneğini engel gören yeni yönetimin 

bu uğurda” yapılan devrimler ile sosyal yaşamın bir dönüşüm içinde olduğunu 

belirtirken, “böyle bir ortamda edebiyat da ‘güdümlü’ kılınmak istenir diye bu durumun 

edebiyat üzerindeki gölgesinden bahseder.330 Bu bağlamda baktığımızda, Reşat Nuri’nin 

içinde bulunduğu durum daha iyi anlaşılabilir. Mehmet Kaplan onun için “öğretmenlerin 

ve memurların romancısı” der331; dolayısıyla Cumhuriyet bürokrasisinin romancısıdır; 

ama Fethi Naci’de Çalıkuşu’nun bürokrasiyi eleştiren (Osmanlı bürokrasisi olsa da) 

taraflarının kimse tarafından görülmediğini de söyler.332 Herküs Millas, Türk romanında 

gayrimüslimler üzerinden ‘öteki’yi incelediği eserinde Reşat Nuri’yi “insancıl 

yaklaşım”cı bir çizgiye koyar333; ama Ahmed Hamdi, onun Kurtuluş Savaşı sırasında 

yazdığı Çalıkuşu ile herkeste heyecan uyandıran idealistliğini över334 (Fethi Naci 

Çalıkuşu’nun böyle görülmesine katılmasa da).335 Yeşil Gece ile rejimin isteklerine 

edebiyatını teslim ederken bir diğer taraftan Miskinler Tekkesi’nde farklı bir dil de 

tutturur Reşat Nuri. Rejimin arzuları doğrultusunda yazarken bile itirazının görülmemesi 

imkânsızdır. Yeşil Gece’nin sonundaki gibi çoskusuz bir ‘Kurtuluş Savaşı’ ve yeni rejime 

hayal kırıklığı, muhalif romanlarda bile az bulunacak cinstendir. Reşat Nuri, Cumhuriyet 

kanonunun arzuları ile kendi metinlerinin içindeki itirazların arasında sıkışır. Aslında 

onun durumu üzerinden dönemin kimi aydınlarının içinde bulunduğu sıkışmışlık çarpıcı 

bir görüntü oluşturur ve dikkate değerdir. Kemalizmin yıkıcılığı aslında burada da 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
330. A.g.e.  
331. Mehmet Kaplan’dan aktaran, Cahit Kavcar, “Bir Öğretmenin Romanı: Yeşil Gece”, Ankara 
Üniversitesi Eğitim Bilimleri Fakültesi Dergisi, Cilt:5 Sayı:1, 1972, syf 167-187.  
332. Fethi Naci, Yüz Yılın 100 Türk Romanı, IV. Baskı, Haziran 2010, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 
İstanbul, syf 88-98	
  	
  
333. Herkül Millas, Türk ve Yunan Romanlarında Öteki ve Kimlik, 1. Baskı, 2005, İletişim Yayınları, 
İstanbul, syf 211-218.    
334. Fethi Naci, Yüz Yılın 100 Türk Romanı, IV. Baskı, Haziran 2010, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 
İstanbul, syf 81.   
335. A.g.e. syf 107-111.  



	
  

	
  

191	
  

kendisini gösterir. Demirci’nin tespitleri doğrudur ve bunun en çok Reşat Nuri’de 

görüldüğü de ileri sürülebilir; ama bir diğer taraftan da, romanlarında en çok bu konuyu, 

yani laiklik ve İslamı, dert ettiğini ama bu dert edişin altında dikkatli bakınca –laikliği 

onaylasa da- başka bir durumun olduğu da görülebilir. 31 Mart Olayı bağlamında bakınca 

da bu tespit kendisini bir başka biçimde açık eder. Yazdığı beş romanda da 31 Mart 

Olayı’na atıf yapar Reşat Nuri. Bunlardan ilki yazarın Çalıkuşu romanıdır. Son olarak 

romanlara geçmeden önce Reşat Nuri’nin romanlarının yayımlandıktan sonra başına 

gelen ‘sadeleştirme’ adı altında yapılan müdahalelerin de masum olmadığının ve 

metinleri büyük oranda tahrip ettiğinin de belirtilmesi gerekmektedir.336 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
336. Reşat Nuri’nin kitaplarını yayınlayan İnkılap Kitabevi’nin ve ailesinin bu bağlamda sorumluluğu -onlar 
bu durumdan haberdar olmadıklarını söylemiş olsalar bile- büyüktür. Romanlarının ilk basımları ile daha 
sonraki basımları arasındaki fark basit bir sadeleştirmeden çok daha fazlasıdır. İnkılap Kitabevi’nin 
baskıları özensizdir ve neredeyse romanların basım tarihi bile bulunmaz. Bu konuda, özellikle Çalıkuşu 
romanının başına gelenler için Zaman gazetesinde “Kuşa dönen Çalıkuşu” başlıklı ve Tuncay Opçin’in 
Aktüel’deki yazısına atıfla şöyle bir haber çıkmıştır: “Reşat Nuri Güntekin'in ünlü romanı Çalıkuşu'nun 
uğradığı sansür 55 yıl sonra ortaya çıktı. Aktüel Dergisi'nde Tuncay Opçin imzası ile yayınlanan haberde 
edebiyat araştırmacısı N. Ahmet Özalp'ın araştırmalarına göre romanın 60 sayfasının değiştirildiği ortaya 
konuyor. Habere göre sansürlenen bu sayfalarda Osmanlı Devleti'ni ve dini öven bölümlerin çıkartıldığı 
belirtilirken sansürlenen bölümler için şu ifadeler kullanılıyor: ‘Çalıkuşu, Kurtuluş Savaşı yıllarında Vakit 
gazetesinde yayınlandı. Roman 1922'de kitaplaştı. Sansür, yayınlanışından tam 13 yıl sonra vurdu 
Çalıkuşu'nu. Çalıkuşu romanı 1928 yılına kadar tam dört baskı yaptı. 1928'de yaşanan "Harf Devrimi"nden 
sonra Latin harfleriyle ilk defa 1935'te basıldı. Dördüncü ve beşinci baskı arasında tam yedi yıl geçmesi 
gerekti. İşte ne olduysa bundan sonra oldu. 1939'da altıncı baskısı piyasaya verildiğinde o bambaşka bir 
romandı artık.’ 
Çalıkuşu'ndaki sansürü yıllar sonra ortaya çıkaran edebiyat araştırmacısı N. Ahmet Özalp sansürün üç 
alanda yapıldığını söylüyor. Özalp'e göre romanın yazıldığı Osmanlı döneminin tarihsel ve sosyal 
koşullarını yansıtan öğelerle, bu dönemi olumlu gösterecek her türlü olgu ya çıkarıldı ya da tersine 
çevrildi... Sansürden dini ögelerin de nasiplenmiş olduğunu söyleyen Özalp, ‘Bunlar da roman içinde tek 
tek tespit edilip ayıklandı. İdeolojik bir tercihle romanın oturduğu kültürel zemin değiştirildi. Bunun 
sonucunda seküler bir Feride ortaya çıktı.’ diyor. 
Ancak sansür, o kadar aceleye getirilmiş ki, romanda oluşan tutarsızlıklar düzeltilmeye fırsat bulunamamış. 
Olaylar çıkarılmış, ama romanın daha sonraki bölümlerinde çıkarılan olaylara atıflar ve göndermeler 
yapılmış. Bu yüzden sansürün Reşat Nuri tarafından yapılmadığını düşünüyor Ahmet Özalp. Çalıkuşu'nda 
yapılan sansürün ulaştığı boyut inanılmaz. Ahmet Özalp'in tespitlerine göre tam 60 sayfa çıkarılmış 
romandan. İkinci baskıda 470 sayfa olan roman, 39'uncu baskıda 408 sayfaya düşmüş. Bunun sonucunda da 
romanın hem metninde, hem de kurgusunda büyük değişiklikler oluşmuş. Özalp, şu anda kitapçılarda 
bulunan romanın ‘okunamaz bir metin’ olduğu görüşünde.”, “Kuşa dönen Çalıkuşu”, Zaman, online 
versiyon, 12 Ocak 2000, http://arsiv.zaman.com.tr/2000/01/12/kultur/all.html; Bu konu hakkında Reşat 
Nuri’nin kızına ve İnkılâp Kitabevi’nin Genel Müdürü’nün de açıklamalarına yer veren ve Reşat Nuri’nin 
diğer romanlarına ve bazı başka yazarların romanlarının başına gelenleri anlatan bir başka çarpıcı makale 
de Aksiyon dergisinde yayınlanır: Kadir Filiz, “Türk edebiyatında metin darbeleri”, Aksiyon, 24 Aralık 
2007, Sayı:681, syf 48-55. 	
  



	
  

	
  

192	
  

ÇALIKUŞU’NDA 31 MART 

1922 yılında yayımlanan Çalıkuşu romanı Reşat Nuri’nin en bilinen ve en ünlü 

romanlarından biridir. Alemdar Yalçın, Çalıkuşu’nun önce “Anadolu’da Bir İstanbul  

Kızı” ismiyle bir piyes olarak yazıldığını, sonradan roman haline getirildiğini söyler.337 

Roman, Mütareke dönemi sonrası, Anadolu’da başlayacak olan Türk-Yunan Savaşı’nın 

ve Milli Mücadele’nin geçtiği zamanda yazılır.338 Alemdar Yalçın’ın aktardığına göre 

yayınlandıktan hemen sonra 1923-1924 yılları arasında Pravda’da tefrika edilmiş, 

Sovyetler Birliği’nde birçok baskı yapmış; baskılarının toplam adedi 9 milyonu aşmış, 

bütün Balkan dillerine, Çinceye ve Türk şivelerine çevrilmiştir.339 

 

Olcay Önertoy, Reşat Nuri’nin okuyucuya Anadolu’yu ilk kez bu romanla 

tanıttığını söyler.340 Yazarın, Anadolu’ya, Dame de Sion’u bitiren bir genç kızı 

gönderdiğini söyler.341 Adı Feride olan bu genç kız öğretmendir. Fethi Naci, Reşat 

Nuri’nin Feride’yi “Anadolu’da dolaştırarak, Feride’nin gözünden ve ağzından 

‘Anadolu’nun şehirlerini, kasabalarını, köylerini ve oraların her tabakadan her çeşit örf, 

zihniyet ve davranıştaki insanlarını’nı anlatıyor.” diyerek özetler romanın temasını.342 

Feride’nin bu dolaşmaları sırasında “B.” vilayetinde açık bulunan bir Coğrafya ve Resim 

muallimliğine tayin olunduğu yere gidince kaldığı otelde bir Manastırlı hanımla tanışır ve 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
337. Alemdar Yalçın, Siyasal ve Sosyal Değişimler Açısından Cumhuriyet Dönemi Türk Romanı 1920-1946, 
6. Baskı, 2006, Akçağ Yayınları, Ankara, syf 183.  
338. Ahmed Hamdi Tanpınar’dan aktaran Fethi Naci, Yüz Yılın 100 Türk Romanı, 4. Baskı, Haziran 2010, 
Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, İstanbul, syf 81-82.  
339. Alemdar Yalçın, Siyasal ve Sosyal Değişimler Açısından Cumhuriyet Dönemi Türk Romanı 1920-1946, 
6. Baskı, 2006, Akçağ Yayınları, Ankara, syf 183.   
340. Olcay Önertoy, Reşat Nuri Güntekin, 1983, Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara, syf 12.   
341. A.g.e. 
342. Fethi Naci, Yüz Yılın 100 Türk Romanı, 4. Baskı, Haziran 2010, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 
İstanbul, syf 84. 	
  	
  



	
  

	
  

193	
  

ona otelde yarenlik eden bu kadıncağızın hikayesini dinlerken karşımıza 31 Mart Olayı 

çıkar:    

“Komşum (Manastırlı kadın y.n.), adamakıllı dertliydi. Manastır’da 
epeyce zengin bir adamın kızıymış. Haline göre bağları, bahçeleri, 
öküzleri, inekleri varmış. Babasının kapısında üç, beş fukara doyuyormuş. 
Manastır’ın belli başlı beylerinden birçoğu onu istemiş. Fakat cahillik bu 
ya, o: “İlle kılıçlı zabite varacağım” diye tutturmuş. Keşke, anası ona yüz 
sopa vurup o beylerden birine verseymiş. Lakin, o biçare kadın da başına 
geleceği ne bilsin! Tutmuş, bir tanecik kızını belindeki kılıçtan başka malı, 
mülkü olmayan bir mülazime vermiş. Hürriyete kadar şöyle böyle 
geçinmişler. Kocası 31 Martta, Hareket Ordusuyla, İstanbul’dan dönen 
bir ahbaptan, kocasının (B.) de bulunduğunu ve bura yerlilerinden bir 
kadınla evlendiğini haber almış. Eh, olur ya; şeriatımız dörde kadar izin 
veriyor. Zavallı komşum, biraz ağlayıp sızladıktan sonra üç çocuğunu 
almış ve buraya gelmiş. Gel gelelim, kocası bu işten hiç memnun 
olmamış. Ne vaktiyle yalvara yalvara aldığı karısı, ne ciğerpare 
evlatçıklarını gözü görüyor, onları tersyüzüne Manastır’a çevirmek için 
ısrar ediyormuş. “Bunca senelik karınım. Etme bana bu cefaları” diye 
ayaklarına kapandığı, köpekler gibi yalvardığı halde, bir türlü kendisini de 
burada alıkoymaya razı edemiyormuş.”343 
 

Feride’nin otelde tanıştığı bu Manastırlı kadının anlattığı hikayesinde, İstanbul’dan 31 

Mart Olayı’nın sonlarında, Hareket Ordusu ile kente girdikten sonra kocası geri dönen bir 

ahbabından, kadının kendi kocasının “B.”’de bir başka kadınla evlendiğini duyarız. 31 

Mart Olayı sadece bir motif olarak karşımıza çıkar. Ama daha sonra yazar, dertli kadının 

hikayesini Feride’nin dinlediği sırada, kocası 31 Mart’tan sonra dönen bir ahbabından 

kadının kendi kocasının bir başka kadınla evlenmesini, dalga geçen ve küçümseyici 

olduğunu düşündüğümüz bir dil ile “Eh, olur ya; şeriatımız dörde kadar izin veriyor.” 

sözleri ile tamamlar. Daha sonra ise bu nazarını yumuşatır Reşat Nuri, Feride’nin, daha 

merhametli bir bakışla bakmaya başlar ve kadınla önce mesafeli bir ilişki kurmayı 

düşünürken daha sonra onunla dost olur. Daha İsviçre menşeili yeni medeni kanunun 

roman yazılırken ilan edilmediğini düşündüğümüzde böyle bir bölümün geçiyor olması, 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
343. Reşat Nuri Güntekin, Çalıkuşu, 42. Baskı, Tarihsiz, İnkılâp Kitabevi, İstanbul, syf 142. (Vurgular bize 
aittir. y.n.)	
  



	
  

	
  

194	
  

Osmanlı döneminde ve İmparatorluk tam resmen yıkılmadan ama yıkılmasına ramak 

kala, bu konuların gündemde olduğunu Feride gibi Batılı eğitim almış birinin bu konuya 

yaklaşımı üzerinden görüyoruz. Bu hikayenin geçtiği aynı bölümde, Manastırlı kadının 

kocasını kurtarmak için yapmak istediği büyücülük hikayesini anlatır kadın Feride’ye. 

Dini ve uhrevi içerikli sosyal konuların işlendiği bir bölümdür. İşin asıl önemli olan yanı 

ise hem dini içerikli sosyal bir konuyu hem de 31 Mart Olayı’nı Reşat Nuri’nin aynı 

hikayede aynı bağlamda geçirmiş olmasıdır. 

 

YEŞİL GECE’NİN AYDINLIĞINDA 31 MART 

Yeşil Gece, 31 Mart Olayı’na en çok atıf yapılan romanlardan birisidir. 1926’da 

yazıldığını anladığımız bu roman 1928 yılında yayımlanır. Dil reformunun yapıldığı 

(roman Osmanlıca da basılmıştır) ve dilde sadeleştirmenin egemen ideoloji tarafından 

yürütüldüğü bir ortamın içinden çıkar Yeşil Gece. Hatta, romanın dil yapısının yeni 

oluşturulan ideolojik kurgudaki başarısı için İbrahim Zeki Burdurlu, Reşat Nuri’yi “Yeşil 

Gece’de bugünün gençlerinin de anlayacağı bir dil kullanmıştır.” diyerek över.344 Roman, 

rejimin yükselerek duyulan yeni sesini okuyucusuna duyurmak için yazılmıştır aslında. 

Yeşil Gece bir sipariş romanıdır. İbrahim Demirci, N. Ahmet Özalp’in “Edebiyatta 

Dirijizm: Çalıkuşu Operasyonu” başlıklı makaleden bu sipariş olma durumunu şöyle 

aktarır: “...Reşat Nuri çağrılarak kendisinden ‘yobazlığı eleştiren bir roman yazması’ 

istenir. Reşat Nuri, oturur, verilen emri yerine getirir. Yeşil Gece, reddedilmeyen bir 

görevlendirmenin ürünüdür.”345 Alemdar Yalçın da, “Prof. Dr. Birol Emil’in de romanın 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
344. İbrahim Zeki Burdurlu, “Yeşil Gece’nin Dil Yapısı”, Türk Dili Dil ve Edebiyat Dergisi, Cilt: XVIII, 
Sayı: 204, 1968, syf 585.   
345. N. Ahmet Özalp’ten aktaran İbrahim Demirci, “Romanımızın 27 Yılına Bakış (1923-1950)”, Türk 
Edebiyatı Özel Sayısı, Hece, Yıl:6, Sayı: 65/66/67, Mayıs/Haziran/Temmuz 2002, syf 59.	
  



	
  

	
  

195	
  

Atatürk’ün tesiri ile yazıldığı intibaını Reşat Nuri’nin Romanlarında Şahıs Kadrosu 

isimli kitabında belirtmesi romanın devrin aktüel siyasî gelişmelerinin tesirinde kaldığını 

gösterir.” sözleri ile Demirci’nin Özalp’ten yaptığı aktarımı paylaşır.346 Ramazan 

Gülendam, “Romanın Atatürk’ün etkisi/emri/telkini ile yazıldığı ve dönemin aktüel siyasî 

gelişmelerinin etkisinde kaldığı konusunda eleştirmen ve araştırmacılar hemfikirdir.” 

diyerek bu durumu doğrularken, aktardığına göre Oktay Akbal, bu romanın sipariş 

üzerine yazıldığını iddia eden ilk kişidir.347 Tek itiraz Bahattin Şeker’in “Yeşil Gece ve 

Gerçek” başlıklı Reşat Nuri ve Emile Zola’nın üstünkörü bir şekilde karşılaştırıldığı ve 

Yeşil Gece’nin hiç sorunsallaştırılmadığı makalesinden gelir:  

“Kimi eleştirmenlerin bu romanın Atatürk’ün ‘Bana yobazlığı eleştiren bir roman yaz’ 
sözü üzerine yazıldığını söylenmesine karşın, kızı Ela Güntekin’in bir mülakatta 
babasının dini yaşantısı ile ilgili bir soruyu: ‘Yeşil Gece kitabını biliyorsunuz. Ondan 
başka söyleyecek bir şeyim yok’ (Aksiyon 20 Nisan 2002) diye yanıtlaması, kanımızca 
Yeşil Gece’nin bir ısmarlama roman olmadığının, tam tersine, yazarın Türkiye’nin içinde 
bulunduğu şartlar nedeniyle İnkılaplarla ilgili kaygılarını dile getirmek için kaleme 
aldığının bir kanıtıdır.”348  
 
Şeker’in itirazı ne kadar doğrudur ve gerçeklik payı var mıdır bilinmez ama Yeşil 

Gece’nin bu şekilde yazılışı, onu -bir iktidar olarak Cumhuriyet’e ait bir roman- kanonik 

bir roman olarak görmemize kuşkusuz yetecektir. Kadrican Mendi, “Reşan Nuri’nin 

‘Yeşil Gece’ Romanı” başlıklı makalesinde “Romandaki tipler; softalar, İslamcılar, 

İttihatçılar, Sentezciler, yabancılaşmış aydınlar, işbirlikçiler hatta ‘Yeşil Ordu’ 

gönüllüleri Nutuktan, onun tarih kurgusundan çıkıp gelmiş gibidir.” der.349 Hasan Öztürk, 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
346. Alemdar Yalçın, Siyasal ve Sosyal Değişimler Açısından Cumhuriyet Dönemi Türk Romanı 1920-1946, 
6. Baskı, 2006, Akçağ Yayınları, Ankara, syf 170.  
347. Ramazan Gülendam, “Türk Romanında Dine ve Din Adamına Bakış”, Türk Edebiyatı Özel Sayısı, 
Hece, Yıl:6, Sayı: 65/66/67, Mayıs/Haziran/Temmuz 2002, syf 311. (16. dipnot y.n.)  
348. Bahattin Şeker, “Yeşil Gece ve Gerçek”, Hacettepe Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 23, 
Sayı 1, 2006, syf 255-256.     
349. Kadrican Mendi, “Reşat Nuri’nin ‘Yeşil Gece’ Romanı”, Tasfiye, sayı 27, Ocak 2011, syf 26.    



	
  

	
  

196	
  

“‘Yeşil Gece’nin Aydınlığında ‘Yeni İnsan’ Tipleri” başlıklı makalesinde ise şöyle 

söyler: 

“Yeşil Gece, Cumhuriyet romancısı Reşat Nuri Güntekin’in ‘tez’li 
romanlarının ilki olarak yazarının sanat anlayışındaki yeni bir dönemi 
temsil eder. Yeşil Gece, bir ‘cumhuriyet romanı’dır. Cumhuriyetin 
kültürel yapısıyla (siyaset, çağdaşlaşma, din, vb.) ilgili fikir yazılarını 
okuyanlar, varılması hedeflenen amaçlar açısından Yeşil Gece’yi bir 
model olarak değerlendirebilirler. Ne var ki, yazı değişikliğinin olduğu 
1928’de yayımlanan bu roman, “Kemalist reformlar” açısından pek 
değerledirilmemiş, 1922’de yayımlanıp yazarını popüler yapan 
Çalıkuşu’nun gölgesinde kalmıştır. Belki, biraz da öğretmen romanı 
olarak bilinmek, Yeşil Gece için dezavantaj olmuştur.”350  

 
Ama ne varki Öztürk’ün tespitlerine katılmakla beraber romanın sonunda yer alan ve yer 

yer metin içinde kendisini Cumhuriyet’in dilinin dışında bırakan yerler ile roman kanon 

içinde bir hayal kırıklığını da bize anlatır. Gerçi roman terakki mantığının üzerinden bir 

‘ileri-geri’ karşıtlığının üstüne oturur. Roman, Mustafa Kemal’in 16 Mart 1923’te Adana 

esnafına: “Tarihimizi okuyunuz, dinleyiniz, görürsünüz ki, milleti mahveden, esir eden, 

harab eden fenalıklar hep din kisvesi altındaki küfür ve alçaklıktan gelmiştir.” 

konuşmasının yapıldığı, Mart 1924’te Tevhid-i Tedrisat kanunu çıkarılıp eğitim 

laikleştirilmeye başlandığı, 30 Ağustos 1925’te Mustafa Kemal’in Kastamonu’da: 

“Ölülerden yardım istemek, medenî bir sosyal topluluk için lekedir.” dediği, 1925’te 

Bakanlar Kurulu kararı ile tekke ve zaviyelerin kapatıldığı bir ortamda doğar.351 Hatta 

çok ilginç bir biçimde romanını bu topraklarda verilen bir Dreyfus Davası gibi görerek 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
350. Hasan Öztürk, “‘Yeşil Gece’nin Aydınlığında ‘Yeni İnsan’ Tipleri”, Liberal Düşünce Dergisi, Sayı: 2, 
Bahar 96, syf 114. (Vurgular yazara aittir. y.n.)   
351. Fethi Naci’den aktaran Ramazan Gülendam, “Ramazan Gülendam, “Türk Romanında Dine ve Din 
Adamına Bakış”, Türk Edebiyatı Özel Sayısı, Hece, Yıl:6, Sayı: 65/66/67, Mayıs/Haziran/Temmuz 2002, 
syf 305.   



	
  

	
  

197	
  

inşa eder.352 Devrimler bütün şiddeti ile uygulanırken, Reşat Nuri’nin bu olanlara bir 

itirazı yok gibidir; ama inancı da yok gibidir; verdiği bir röportajda şöyle söyler: 

“Dreyfus dâvasına fi’len karışmış olan Zola, o vakit Fransa’nın altını 
üstüne getirmiş olan bu dâvanın heyecanı içinde bir nevi polemik romanı 
yazmıştır. Ben ‘Yeşil Gece’de itikadını, onunla beraber de edebî hayat 
ümidini, uzun ve acı savaşlardan sonra kaybeden, kendi ölümlülüğüne, 
milletinin ölümsüzlüğü fikrinde bir teselli arayan bir insanın romanını 
yazmak istiyordum. Atatürk inkılâbı ve lâik öğretim zamanına rastladı. Bu 
da, uyandırdığı heyecan bakımından, bizim kendi Dreyfus meselemiz gibi 
bir şeydi. Karanlık bir taassup ve hoşgörüsüzlük muhitinde, her şey olduğu 
gibi eski halinde dururken, bir kanun ile lâik tedrisatın nasıl başa 
çıkarılacağına akıl erdiremedim. ‘Ya demirden, fakat aynı zamanda da 
hepimizin biçare etinden kemiğinden elin baskısı bir gün ortadan kalkarsa’ 
diye düşündüm. İnkılâp için dua eden, nutuk söyleyen çehrelerden 
birçoklarının mazlum, tatlı maskeleri arasından çıkacak çehreleri 
düşündüm. O heyecan beni de bir çeşit polemik romanı yazmağa, daha 
doğrusu romanımı o tarafa sürüklemeğe sevketti.”353 
 

Reşat Nuri aslında bütün içtenliği ile bu laiklik projesine inanır ama olabileceğine dair 

inancı kısıtlıdır. Aslında karşımızda bugünden bakınca da idealist ve hümanist bir 

çizgiden bakan bir romancı karşımıza çıkar. Savaştan hoşlanmaz, gayrimüslimlere 

Cumhuriyet’in yaklaştığı şekilde yaklaşmaz; ama topluma olan inancı da bütün bunlara 

oranla  azdır -en azından buraya kadar edindiğimiz izlenimler ve araştırmalar neticesinde-  

ve bir o kadar güvenmez ona. Reşat Nuri’nin, Yakup Kadri’nin Yaban romanı için 

kaleme aldığı bir yazıda bunun izlerini görürüz. Yakup Kadri’nin romanını öven (ama 

yarattığı karakteri sanki biraz saf da bulan) Reşat Nuri, şu satırlarda yukarıda 

bahsettiğimiz güvensizliğin izlerini sunar bize: 

“Bu suretle muazzam bir husumet duvarın çarpmış olan genç zabit 
(Yaban’ın başkarakteri Ahmet Celal y.n.)girdiği muhitin düşmanlığını iki 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
352. Hatta Yeşil Gece romanını Reşat Nuri’nin, Emile Zola’nın Hakikat (Vérité) romanını çevirirken 
yazdığını söyler Cahit Kavcar, bunun için de Drefus Olayı yazarın gündemindedir; zaten, yazar da 
söyleşisinde Yeşil Gece’nin davasını böyle gördüğünü ima eder. Ayrıntılı bilgi için bkn: Cahit Kavcar, “Bir 
Öğretmenin Romanı: Yeşil Gece”, Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri Fakültesi Dergisi, Cilt:5 Sayı:1, 
1972, syf 170-171.   	
  
353. Reşat Nuri’den Mustafa Baydar’a bir söyleşiden aktaran Cahit Kavcar, “Bir Öğretmenin Romanı: Yeşil 
Gece”, Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri Fakültesi Dergisi, Cilt:5 Sayı:1, 1972, syf 170-171.    



	
  

	
  

198	
  

suretle celbeder. Evvelâ bir şehirli, köylülere yabancı, hülâsa bir Yaban 
olduğu, sonra memleket, adalet sevgisi telkin etmek istediği için. Fakat o, 
bilmiyor ki, yegâne kusuru düştüğü muhitin itiyatlarını bozmuş olmaktır 
ki, bunu hiç bir muhit affetme. Diğer bir hatası da köylülere akıl lisanı ile 
hitap etmek istemesidir: Ancak öyle necibane bir hata ki, memleketini, 
onun fikrî, ahlakî, bediî kıymetlerini sevenlerin hepsi düşer. Halbuki aynı 
köylülerin içinden onları kurtarmak azmiyle çıkacak olan herhangi bir fert, 
hemşerilerini zorla, fikirlerini sormaksızın kurtarmaktan başka yol 
olmadığını görür, bilirdi. 
 Bunu, Yakup Kadri Bey’in de bildiğine şüphe yoktur. Maksadı, 
yakın tarihimizin en mühim bir zamanını, davalarımızın en can alacak 
safhasını kaydetmek olmuş ve bunu, müstesna bir muvaffakiyetle 
yapmıştır.”354 
 

 Reşat Nuri’nin, Yakup Kadri’nin bildiğini söylediği bu “zorla, fikirlerini sormaksızın 

kurtarmaktan başka yol olmadığı”nı aslında ne tam Yakup Kadri’nin, ne de Reşat 

Nuri’nin tam bilmediğini söylememize gerek yoktur sanırım. Reşat Nuri aynı yazıda 

Yakup Kadri’yi bir “tragedya yazarı” olarak selamlarken aslında, Cumhuriyet 

aydınlarının tragedyasını selamladığının acaba bilmem farkında mıdır?  İşte bütün 

aktarımların sonunda karşımıza 31 Mart Olayı’na bol bol atıf yapan Yeşil Gece romanı 

çırılçıplak çıkar. 31 Mart sadece motifler halinde fondadır ve softa kökenli bir 

öğretmenin Anadolu’da Türk-Yunan Savaşı öncesi Cumhuriyet’e doğru giden sürecin 

içinde bütün problemlerin sonucunda İslamiyet’in görüldüğü355 ve geçmişte 31 Mart 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
354. Reşat Nuri’den aktaran Atilla Özkırımlı, “Türk Edebiyatında Yaban”, Yaban, 26. Baskı, 1996, İletişim 
Yayınları, İstanbul, syf 225. Ayrıca buraya bir not daha düşmek gerekir: Reşat Nuri’nin bu iki roman 
(Hüküm Gecesi-Yeşil Gece) örneğinden bakınca Yakup Kadri ile ‘halk’a bakışlarında paralellikler 
görülebilir. Yakup Kadri, halkı bu hale getirenleri sorumlu görüp, öfkesini bazen onların üstünden çekerken 
Hüküm Gecesi’nin sonlarına doğru özellikle, Reşat Nuri’de Ali Şahin’in ağzından böyle bir ifadeyi ete 
kemiğe büründürür. Özellikle erken Cumhuriyet dönemi modernist-Kemalist aydınlarının neredeyse 
tamamının yaptığı gibi aynı aydınlanma naifliği ve ‘çocuk’ metaforu ile olur bu: Halk onlar için eğitilmesi, 
yetiştirilmesi gereken bir, büyük ama yaşı geçkin çocuktur. Ona yönelen öfke de biraz da buradan gelir: 
“Kaç yaşına geldin hâlâ adam olamadın!” gibi mesela. Onları ‘düzeltmenin’ yolu ise eğitimden geçer, 
bunun da yolu okuldur ve bu söylem hâlâ geçerliliğini korur:  
 “Şahin Efendi, biraz evvel kızdığı ve nefret ettiği halde şimdi halkı acıyarak seviyor: 
‘Onlar, bir nevi büyük çocuklar… Bütün kabahat onları bu hale getirenlerde,’ diye mazur görüyordu. 
Memleketi yalnız ‘Yeni mektebin’ kurtaracağına olan emniyeti on kat daha kuvvetlenmişti.” Reşat Nıuri 
Güntekin, Yeşil Gece, Tarihsiz, İnkılâp Kitabevi, İstanbul, syf 175.  
355. Alemdar Yalçın bu durum ile ilgili şu tespitte bulunur: “Ancak Reşat Nuri “tek ideolojik polemik 
romanım” dediği Yeşil Gece’de bu bozuklukların asıl sebebi olarak İslâmiyeti göstermektedir. Medresenin 



	
  

	
  

199	
  

Olayı’nın izleri ile yeşil bir gecenin Anadolu’da derinden derine hüküm sürdüğünü iddia 

ettiği bir “polemik” ve “ideolojik” romanın kendisi çıkar.  

 

 31 Mart Olayı’nın nasıl bir zeminde kullanıldığı artık rahatça görülebilir; ama 

roman boyunca bu zemin 31 Mart’ı farklı şekillerde romanda anımsatır. İlk olarak 

karşılaştığı bir eski arkadaşının hayat hikayesinde rastlarız 31 Mart’a:  

“Nuruosmaniye’de eski ders şeriklerinden Zeynel Hoca’ya rast 
geldi. Somuncuoğlu Medresesi’nde dört sene arkadaşlık etmişlerdi. Zeynel 
Hoca, Karadenizli koyu mutaassıp bir softaydı. Otuz Bir Mart’ta şeriat 
uğruna şahadet şarabını içmesine bıçak sırtı kalmıştı. Bereket versin tam 
zamanında bir yolunu bulup İstanbul’dan kaçarak darağacından yakayı 
kurtarmıştı. 

Zeynel Hoca, Şahin Efendi’nin sarığı çıkarmasını affedememişti. 
Onu görünce ısırmaya hazırlanmış yırtıcı bir hayvanın dişlerine benzeyen 
sivri, uzun dişleriyle güldü:” 
 -Hepsi tamam Hocam, bir şapkan eksik kalmış, dedi. 
 Şahin Efendi, kalender ve şakacı tavrıyla: 
 -O da olur inşallah, dedi. Anadolu’dan sarıkla geldim, fesle 
gidiyorum, bir zaman belki şapkayla dönerim, ama sen göremezsin. 
 -Neden? 
 -Belki o zamana kadar asılmış bulunursun da ondan. 
 -Yaşayan görür. 
 -Görürüz Hocam, Şimdilik Tanrı’ya emanet... 
 -Yolun açık olsun.” 356 

 
31 Mart Olayı’nın dehşetli idam sehbalarını hatırlarız Reşat Nuri’nin bu satırlarında. Ama 

maalesef sadece adını anmakla kalmayız. Roman, Cumhuriyet’in gözünden dönemine 

bakmaktadır ve o dönem de şapka tartışmalarının yapıldığını bilsek bile anakronik bir 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
bozukluklarının asıl sebebi, onun gerisinde bulunan temel düşünce olan İslâmdır. Romanın ismini oluşturan 
“Yeşil Gece”nin yeşil rengi de İslâm’ın kutsal rengidir. Yazar romanında yer yer başımıza gelen bütün 
felâketlerin, savaşların da ana sebebi olarak İslâmı göstermek ister. Bunları biz, arkadaşının ölümüyle, 
bütün haksızlık, iki yüzlülük ve riyakârlıklardan tiksinerek medreseden ayrılan Ali Şahin Efendinin 
reaksiyoner mantığı ile görürsek de aslında yazarın kendi fikirleridir.” Alemdar Yalçın, Alemdar Yalçın, 
Siyasal ve Sosyal Değişimler Açısından Cumhuriyet Dönemi Türk Romanı 1920-1946, 6. Baskı, 2006, 
Akçağ Yayınları, Ankara, syf 175.   
355. A.g.e.	
   
356. Reşat Nuri Güntekin, Yeşil Gece, Tarihsiz, İnkılâp Kitabevi, İstanbul, syf 17. (Vurgular aksi 
belirtilmediği takdirde bize aittir. y.n.)  



	
  

	
  

200	
  

bakışla yazılmıştır. O dönemde softa kökenli bir hocanın “Tanri’ya emanet” demesi bile 

bizce yadırgatıcıdır, softa kökenli öğretmenimiz ne kadar büyük dönüşümler yaşamış olsa 

da. Belki de elimizdeki nüsha yukarıda belirttiğimiz sadeleştirme/makaslama operasyonu 

ile bu hale geldi ya da baştan böyle yazılmıştı ama bunun ideolojik bir müdahale olduğu 

da çok açıktır. Ama burada belki de en affedilmeyecek şey ise Herkül Millas’ın 

gayrimüslim ötekiler için Reşat Nuri’yi koyduğu “insancıl yaklaşım”ın maalesef bir 

dindara gösterilmeyişidir. Buradaki konuşma nükteli bir ifadede söylenmiş olsa da buna 

dayanak olarak şunu söylüyoruz: Romanın bulunduğu atmosferde etrafında olup biten 

olaylardan ve onu saran auradan bahsetmiş ve yazarın bundan münezzeh olmayacağını 

belirtmiştik. Bu romanın yazıldığı tarih itibari ile Şapka Devrimi olmuş ve Şapka 

Kanunu’na muhalefet olayı ile birlikte İskilipli Atıf Efendi, Ankara’da asılarak idam 

edilmiştir.357 Reşat Nuri’nin bunun farkında olmadığını söylemek ise abesle iştigal 

olacaktır. Haberi olmasa bile bu satırların yazıldığı zamanda atmosferin bu olduğu çok 

açıktır ve Reşat Nuri işte tam da bu noktada, yer yer bize neden kanonda kalabildiğinin 

ipuçlarını vermektedir. Ama bir diğer taraftanda alt metinde böyle bir olayın ifşa edilişi 

ve şapka yüzünden bir insanın asılabileceğini ya da en azından bunun ima edilişini de 

farklı bir okuma ile görmemiz söz konusu da olabilir. 

 

 Romanda 31 Mart’ın sık sık anımsandığını söylemiştik. Romanın başkarakteri 

softa kökenli öğretmen Ali Şahin, kendi kendisi ile bir iç muhasebe yaptığı sırada kendi 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
357. Ayrıntlı bilgi için bkn: Necip Fazıl Kısakürek, Son Devrin Din Mazlumları, 28. Basım, Ağustos 2010, 
Büyük Doğu Yayınları, İstanbul, syf 71-123; “İskilipli Atıf Hoca ‘şapka giymemek’ suçundan idam edildi”, 
marksist.org, 4 Şubat 2011, online, http://www.marksist.org/tarihte-bugun/2950-4-subat-1926-iskilipli-atif-
hoca-sapka-giymemek-sucundan-idam-edildi-	
  	
  	
  	
  



	
  

	
  

201	
  

geçmişindeki inancın gücünü korkarak anımsıyordur ve yine bu anımsama ile 31 Mart ile 

bir kez daha karşılaşıyoruz ve yine idam sehbası/darağacı ile birlikte oluyor bu: 

“- Ne inanıştı o Yarabbi! dedi. Bu zaman; 325 yılının otuz bir martına rastlamış olsaydı 
ben mutlaka darağacına çıkmış bulunurdum. Bu dünyaya gözlerini yumduğu dakikada 
ötekinde yaşamaya başlayacağına inandıktan sonra ne ehemmiyetli olurdu ölümün?”358 
 
Roman boyunca softa geçmişinin bir getirisi olarak dönüşmüş olan Ali Şahin’in öğretmen 

olurken ve öğretmen olarak vereceği mücadele boyunca da devamlı geçmişle bir 

muhasebe yaptığını görürüz. Bu muhasebeler Ali Şahin’in geçmişle basit iç 

hesaplaşmaları değil; adeta büyük iman krizleri ve bir tarihsel sürecin de bu kişisel iman 

krizi ile tanıklığıdır. Reşat Nuri işte bu anımsayışlar sırasında medrese hayatı ve softa 

arkadaşları ile ilgili yer yer sıcak hatıralar da anımsar; kimi zaman son derece gerçekçi ve 

çarpıcı bir dil ile anlatır bu anımsayışlar üzerinden yaşadığı sorgulayışı. 31 Mart işte bu 

çarpıcı anımsayışlar sırasında yeniden karşımıza çıkar: 

“Bununla beraber birkaç sene sonra meşrutiyet inkılâbı olunca 
medresedeki en uyuşuk bir ebleh arkadaşları kadar bile heyecan 
göstermedi. Hele Otuz Bir Mart İsyanına büsbütün lâkayt kaldı. Çünkü 
aradan geçen birkaç sene beklenilmez fikir ve itikat inkılâplarıyla onu 
büsbütün başka bir adam yapmıştı. 

Şahin Efendi, hastalığının birincisinden çok daha şiddetli ve 
buhranlı olan ikinci devresini de acı acı hatırladı. 

O zamana kadar bütün kabahati şahıslara yüklemişti. Ahalinin 
ahlâkı, itikadı bozulmuştu. İstanbul; zevkten, eğlenceden başka bir şey 
düşünmüyordu. Koca memlekette can ve yürekten bir “Allah” diyen 
kalmamıştı. Onları Hak yoluna sevketmek vazifesiyle mükellef olan 
ulema, baştan başa cahil, korkak, menfaatperest ve müfsitti. Halife-i 
Resulullah olan adam, zalim ve ahlâksızdı. 

Ancak yeryüzünü baştan başa yıkacak bir kan ve ateş tufanı idi ki 
yolsuzluklara bir nihayet verecek, Müslümanlığı ilk saflığına irca edecekti. 
Fakat öteden, beriden eline geçen tarih kitaplarını okudukça anlıyordu ki, 
geçmiş zamanların da şimdiki zamanlardan kalır yeri yoktur. En eski 
tarihlerden beri din, daima ordunun geçtiği yerlerde ebedi bir yeşil gece 
hüküm sürmüştür. 

Somuncuoğlu Medresesi’nden başlayarak yavaş yavaş genişleyen, 
bütün şimdiki zamanı yakan yangın; Osmanlı, İslâm ve peygamberler 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
358. A.g.e. syf 22.   



	
  

	
  

202	
  

tarihi içinde de en eski zamanlara doğru ilerliyordu. Onun geçtiği yerlerde 
muhteşem süslü cepheler dökülüyor, kubbeler çöküyor, yığın yığın 
enkazdan ve kaditlerden başka bir şey kalmıyordu. 

Fakat bu yangın, tarihin seçilmez hudutlarında da durmazdı, yavaş 
yavaş gökyüzünü de sarmaya başladı.”359 

 
 

İdealist bir hocanın geçmişe dönük belki hezeyanları, belki de iç sorgulamaları 

olarak okuncak bütün bu çarpıcı sorgulayış ve anımsama sahneleri ile Ali Şahin’in 

‘gericilik’ ile mücadele edeceği Sarıova’ya gelmeden önce roman devamlı bu geçmişe 

dönük sahnelerle devam eder. Yer yer öyle bir profil çizer ki Reşat Nuri, Ali Şahin’in 

sosyal ilişkileri konusunda zaaf içinde olmak değil belki ama genellikle, içine kapanık ve 

işini zamanında yapan, görev bilinci ve aşırı sorumluluk sahibi birisinin imajı çizilir 

önümüzde. Bu imaj sıkıntılıdır yer yer; ama Kemalizmin bu aşırı idealizmi de böyle 

taşınırmış gib bir durum vardır zira, yeni bir dönemin yeni tiplerini yansıtma yolundadır 

bu romanlar. Bu romanlardan kastımız ise Çalıkuşu romanındaki öğretmen karakter ile 

Yeşil Gece romanında yine bir idealist öğretmen karakterin olmasıdır. Bu karakterler yeni 

bi dönemin sembolleri olacaklardır hiç şüphesiz. Ama Yeşil Gece’de çizilen bu Ali Şahin 

karakteri dış dünyada süren politik kavgalara kayıtsızdır, misal 31 Mart sırasında ya da 

daha sonra eğitim hayatında şahit olduklarıyla. Burada Reşat Nuri, Cumhuriyet tarihinin 

kışkırtıcı sözünü sahneye çıkarır: ‘İrtica’: 

“Mektepte medreseden gelen sarıklılarla fesliler arasında bir  anlaşmazlık vardı. Softalar, 
sivil mekteplerden gelen talebeyi çekemiyorlardı. Onlar da sarıklıları taassupla, irtica ile 
itham eder, olur olmaz bahanelerle softalara çatarlardı. Hatta bazen iki taraf arasında 
boğaz boğaza kavgalar bile oluyordu.”360  
 
Zira buradaki ‘irtica’ suçlaması ise hiç şüphesiz dönemindeki tartışmalara ve 31 Mart’a 

atıf yapar. Daha sonra zaten, bu karşılıklı suçlamaların anımsanması ile ‘irtica’ olarak 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
359. A.g.e. syf 32-33  
360. A.g.e. syf 46  



	
  

	
  

203	
  

bahsedilenin 31 Mart olduğunu anlarız hemen. Çünkü Ali Şahin, Sarıova’ya geldiğinde 

oradaki vaziyeti İstanbul ile mukayese eder:   

“Sarıova’ya geleli daha üç saat olmadığı halde softalığın bu kasabaya ne büyük bir 
kudretle hâkim olduğunu anlamıştı. 
Ahalinin yarıdan ziyadesi sarıklıydı. Otuz Bir Mart’tan sonra İstanbul’da birdenbire 
miskinleşen softalar, burada meydan kahvelerinde, medrese önlerinde, çarşı sokaklarında 
azgın oğul arıları gibi kaynaşıyorlardı.”361 
 
Daha sonra kasabadaki İdadi Müdürü ile tanışır. Onunla genel durum hakkında, kendi 

hakkında, fırka hakkında ve Belediye Reisi’nin ziyafeti sırasında orada olanlar hakkında 

malumat alıp kasaba eşrafını tanımak için konuşurken, yine 31 Mart Olayı’na 

değinildiğini görürüz. İdadi Müdürü, 31 Mart’ın medreseler ve ulema üzerinde yarattığı 

ehemmiyetsiz durumdan bahseder ve bunu tasvip etmeyen bir konuşma yapar: 

“- İttihat ve Terakki Kâtib-i Mesulü Tikveşli Cabir Bey. Tahsili pek 
yüksek değil, ama dehşetli zeki ve ateşli bir vatanperver. Meşrutiyetten 
sonra Tikveş’ten emlâkını satarak buraya yerleşti. Biraz bağ, bahçe aldı. 
Zühtü Efendi ile bir içtikleri su ayrı gider. Cabir Bey’in hamaset ve 
sohbeti ile Zühtü Efendi’nin kudret-i ilmiye ve gayret-i diniyesi bir araya 
gelince ne gibi netice hâsıl olacağını tahmin edersiniz. Otuz Bir Mart’tan 
sonra medreselere ve ulemaya karşı bir emniyetsizlik uyandı. Fikrince bu, 
çok haksız ve yanlış bir şeydir. Vatanperver bir hükümetin ulema ile 
teşrik-i mesai etmesinden ne hayırlı neticeler doğabileceğine hoca efendi 
hazretleri ile fırka kâtib-i mesulünün şu ittifakı pek güzel bir misaldir. 
Karşı tarafta oturan şu ihtiyar hocalar sinleri icabı fazla geri fikirli 
adamlardır; son derece cahil ve mutaassıptırlar, gizliden gizliye Cabir 
Bey’e de, Zühtü Efendi’ye de muhaliftirler… Hatta aralarında müderris 
efendiyi tekdire kadar varırlar. Bereket versin ki ellerinde fazla bir kuvvet 
yoktur.”362 
 

Romanın bütünüyle ‘ileri-geri’ mücadelesi üzerine kurulu olduğunu herhalde bir kez daha 

söylememize gerek yoktur. Tabii Kemalist devrim sürecinde sipariş olan bu romanda, bu 

‘ileri-geri’ mücadelesinde tarafların nasıl kurgulandığı da çok açıktır. Yeni olan ile eski 

olanın ezeli bir savaşı gibi anlatılır bu durum romanda ve Reşat Nuri bu ezeli savaşın 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
361. A.g.e. syf 55.   
362. A.g.e. syf 58.   



	
  

	
  

204	
  

derin kökleri ile savaşma azmi içinde Sarıova’daki macerasına başlar. Eski bir softa 

olarak karakterin seçilmesi ise ona romanda softalarla mücadele ederken bir artı olarak 

geri döner. Reşat Nuri, demokratikleşme tarihimizde bizi defalarca felce uğratacak bu 

tartışmanın taraflarını Cumhuriyet’in gözünden verirken yenilik tarafları içerisinde şeyh, 

müderris gibi dini sıfat sahibi kişilerin de sayılması dikkat çekicidir. 31 Mart burada artık 

bir sürecin tarihsel adı olarak ‘softaların’ geçmişinden onların bir gölgesi gibi gelmeye 

devam eden bir kaybın kendisine dönüşür ve derin bir yara gibi softaların bundan 

‘homurdandıkları’ söylenir:  

“Bir yandan Müderris Zühtü Efendi başta olduğu halde yeniler, teceddüt ve inkılâp 
taraftarları, öte yanda onları dinsizlikle itham eden, 31 Mart yılgınlığından hâlâ 
kurtulamadıkları için pek açıktan açığa muhalefete cesaret edemeyerek gizli gizli 
homurdanan eskiler. Sayı bakımından ekseriyet bunlarda idi. Fakat öte tarafta da 
hükümet ve fıkra* kuvveti vardı. Mutasarrıfından, belediye reisinden başlamak üzere 
bütün hükümet memurları, jandarma, polis, bütün belli başlı müderrisler, şeyhler, 
muallimler, mühim tüccarlar ve esnaf yenilik taraftarıydı.”363 
 

Daha sonra romanda Ali Şahin’in vereceği bu mücadelenin ilk safhalarından birisi 

medreselerin tamiri ve bakımının yapılması tartışmaları ile kendisini gösterir. Burada 

medreselerin kaderlerine terk edildiğini anlarız aslında. Bu tarz sıkıntılı konuların da 

zemin hazırlaması ile medreselerin bir nümayiş kaynağı olarak politize olmuş yerler 

olarak romanda varlıkları hissedilir. Sarıova’daki medrese de bundan münezzeh değildir. 

Kimi zaman bireysel ve ufak konulardan büyük sıkıntıların patlak verdiği görülür. İşte bu 

duruma örnek teşkil edecek bir vaziyet yaşanır. Kasabanın önde gelen ahalilerinden 

birisinin oğlu ile bir medrese öğrencisi arasında kavga yaşanır. Kasabanın en “dişli” 

eşraflarından birinin mensubu genç, elindeki kamış ile softanın başına vurmuştur. Zaten 

politik olarak gerilimli olan medresenin tepkisi de çabuk olur. Reşat Nuri, “sarığa hakaret 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
*.  Romanda “fırka” şeklinde geçmekte, biz “fırka” biçiminde düzelttik. (y.n.)  
363. A.g.e. syf 66	
  	
  



	
  

	
  

205	
  

cinayeti” olarak algılanmış olan bu harekete talebi-i ulûm’un bir nümayişle buna 

misilleme yaptıkları bu sahneyi çarpıcı bir biçimde Ali Şahin’in gözleriden aktarırken 

yeniden 31 Mart’a değinir. Bir yıldırım gibi inen felaketmişçesine anlatır bu sahneyi ve 

sahne, Reşat Nuri için, tıpkı görülmek istenen 31 Mart gibidir: 

“Taşkınlıkla fırka mümessiline yapılacak fena bir muamele Sarıova’ya bir ikinci Otuz 
Bir Mart yıldırımı indirebilirdi. Meydanlığa korkunç bir sükût çöktü. Kanlı yüzü duvar 
gibi bembeyaz kesilen Cabir Bey, sönük bir sesle falsosunu tamire çalışıyor, fakat devam 
ettikçe büsbütün yüzüne gözüne bulaştırıyor, “Gençlik, nur, din, düşman, hamiyet, 
satvet” diye anlaşılmaz bir şeyler söylüyordu.”364 
 
Romanda uzun bir müddet 31 Mart Olayı anılmaz. Ta ki Ali Şahin’in kasabadaki bu 

‘gerici’ güçlerle mücadelesinde önemli bir mevzi olacak olan İmam’ın oğlunun İmam 

tarafından okuldan alınıp hafızlığa başlatılması ve başına sarık sarılması olayı ile Ali 

Şahin’in öğrencisini geri alabilmek için verdiği mücadele sırasında kasaba 

“muteberanından müteşekkil” bir grubun Mutasarrıf Bey’e Ali Şahin’i şikayet etmelerine 

kadar. Maarif Müdürü ile yaptığı bir konuşma sırasında mücadelesini hep müttefik 

kazanmak için konuşmalarını dikkatlice yapan Ali Şahin, bu kez hiddetlenecek ve bu 

hiddeti ikisinin arasında geçen tartışmada 31 Mart’ı resmi tarihin sesinden yeniden 

gündeme getirecektir: 

“- Müdür beyefendi, ben medreseden yetişmiş softayı bilirim. Softa, gölge 
gibidir. Korkup kaçarsan peşini bırakmaz. Fakat cesaretle üstüne yürürsen 
alabildiğince kaçar. Otuz Bir Mart, önümüzde en iyi bir misaldir… Fırka, 
softa irticaına karşı şiddet göstermekte haksız mıydı? Softaya karşı zalim 
ve haksız olalım demiyorum. Fakat onun olur olmaz arzularına baş eğmek 
de zamanın politikasına hiç muvafık değildir sanırım. Demin vicdanınız ve 
irfanınız nasıl emrederse öyle hareket buyurursunuz, dedim. Fakat 
mademki söz bu mecraya döküldü; daha açık söyleyeyim. Bu meselede 
mutasarrıf bey de, zat-ı âliniz de beni tutmaya mecbursunuz. Bu, sizin için 
bir vicdan, izzetinefis ve memleket vazifesidir. Biraz evvel mutasarrıflığa 
gelen nümayişçilerin kimler tarafından, e maksatla teşvik ve tahrik 
edildikleri malum. Bunu böyle bilirken beni feda edemezsiniz.”365 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
364. A.g.e. syf 77.  
365. A.g.e. syf 126.   



	
  

	
  

206	
  

 
Mutasarrıfın da kendisinin de ‘geri’ fikirli adamlar olmadığını Ali Şahin’e uyarılarda 

bulunmaları ile ona iyilik yaptıklarını ama durumu idare etmek zorunda olduklarını 

duyarız Maarif Müdürü’nden bu konuşma sırasında. 31 Mart Olayı’nın nasıl bir zemin 

üzerine oturduğunu anlatan zihinsel yapı artık kendisini bütün çıplaklığı ile gösterir. Ali 

Şahin yukarıda ‘irtica’ kelimesini sarf eder. Daha doğrusu Reşat Nuri sarf ettirir. Reşat 

Nuri’de bu içkin biçim de yer alan ‘irtica’ kavramı 31 Mart’ın kaynağı, 31 Mart’ta onun 

kaynağı biçiminde kendisini gösterir aslında. Zaten Reşat Nuri ‘irtica’ kavramını içkin bir 

biçimde kabul ettiğini verdiği bir röportajda da belirtir.366  

 
Romanda, 31 Mart Olayı karşımıza son kez, Ali Şahin’in “çocuklara salip resmi 

yaptırıyor” ve “çoçuklara dinsizlik, ahlâksızlık, Farmasonluk propagandaları” yapıldığı 

iddiaları sürerken, Dolmacı Hoca adlı bir şahsın öğrencileri tarafından mektepli 

öğrencilerin darp edilmeleri ile yavaş yavaş itibarını kaybeden mektebin, daha sonra 

çocuğunu orada okutan esnaftan birisinin, söylentilere aldırış etmese bile “Ne diye 

çocuğunu o mektepte tutuyorsun?” diyip alışverişi kesenlerin yüzünden çocuğunu 

okuldan alması sonucu ‘yeşil’ güçler ile mücadelenin iyice kızıştığını gördüğümüz sırada 

çıkar. Reşat Nuri, Ali Şahin’in de buna mukabelen Fırka mümessili Sabri Bey’i 

kışkırttığını belirttiği bölümde geçirir 31 Mart Olayı’nı. Bu son anımsanışta 31 Mart artık 

bir kışkırtma aracı şeklinde kullanılacak, ‘irtica’ kelimesi ile yan yana anılacaktır:  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
366. 1954 yılında yapılan bir röportajda Reşat Nuri’ye şöyle sorulur: “Yeşil Gece’de idealist bir öğretmenin 
geri kuvvetlerle mücadelesini ve çektiği ıstırapları anlatıyorsunuz. Bugün için memleketimizde böyle bir 
tehlikenin tamamen zail olduğuna inanıyor musunuz?” Reşat Nuri şöyle yanıtlar: Eski kuvvetler dediğiniz 
taraf hâlâ eski halinde, buna karşılık benim de yeni kuvvetler diyeceğim taraf yine hâlâbir avuçtan ibaret 
olduğu için hayır… Devlet sıkı davranabilirse irticaî denecek muayyen olaylar çıkmaz; fakat inkılâp daha 
uzun zaman yerinde sayar, mektepler ve başka vasıtalarla gerçek aydınların sayısını çoğaltacağımız zamana 
kadar.” Aktaran Cahit Kavcar, “Bir Öğretmenin Romanı: Yeşil Gece”, Ankara Üniversitesi Eğitim 
Bilimleri Fakültesi Dergisi, Cilt:5 Sayı:1, 1972, syf 171-172	
  



	
  

	
  

207	
  

“Onların hilelerine bazen o da hile ile mukabele ediyordu. Hele Dolmacı Hoca ve 
emsalinin ahaliye yaranmak için yaptıkları aptalca taşkınlıklardan çok istifade etmişti. 
Sarıklı çocuklar, sokaklarda ilâhiler okuyarak dolaşırken, “Balkan mezaliminin 
intikamını bu çocuklar mı alacak? Bu tarz terbiye ile ancak memlekette Otuz Bir Mart 
irticaları yapacak softalar yetişir… Zat-ı âliniz, terakki ve teceddüdü gaye edinmiş bir 
fırkanın mümessiliniz. Sizden de mi korkmuyorlar? Bu, ne cesaret!” diye Sabri Bey’i 
kışkırtıyordu.”367 
 

Yeşil Gece, üzerinde durduğu zemin itibari ile 31 Mart Olayı’nı bol bol anan bir 

romandır. Kanonun tam göbeğinde olduğunu düşündüğümüz bu roman bir diğer taraftan 

sonu ile de bizi çok şaşırtmaktadır. Romanda Ali Şahin’in mücadelesi bütün şiddeti ile 

sürer. Tıpkı Dreyfus Davası gibi bir sahneye de tanık oluruz romanda zaten. Sarıova’nın 

ünlü Kelami Baba türbesi yanar. Bu yangından da idadide Fransızca muallimi olan Nihat 

Efendi bazı olaylardan sonra hedef olur. Bu dava ile romanın içinde geçen politik 

mücadele artık zirveye çıkar. Ahalinin önünde kopacak bu kavga son raundu olacaktır 

eski kuvvetlerle yeni kuvvetlerin. Sonunda çok büyük mücadelelerle bu kavgayıda 

kazanır Ali Şahin; ama maalesef her şey bitmemiştir. Bu Dreyfus Davası gibi bütün 

kasabayı sarsan yangın ve büyük mahkemeden sonra roman Türk-Yunan Savaşı’nın içine 

doğru çeker okuyucuyu ve Cumhuriyet’e doğru giden süreç başlamıştır. Romanın 

sonunda ise inanılmaz bir hayal kırıklığı sahnesi ile karşılaşırız. Romanda öyle bir 

anlatılır ki bu süreç hamaset asla yer bulamaz kendine. Ali Şahin, yeniden din adamı 

olarak görev yapıp Sarıova’da Yunan işgalinin tahribatını asgariye indirmeye çalışır. 

Dostlarını kaybeder. Sadece acı vardır. Daha sonra bütün önde gelen din adamları ve 

eşrafın iş birliğine tanık olur; ama kendisi istemese de bunu yapmak zorunda kaldığı için 

ses çıkaramaz diğerlerine. Roman, Ali Şahin’in Yunanlılara esir düşüp kurtulmasından 

sonra Cumhuriyet kurulduktan sonra tekrar döndüğü Sarıova’da kendisinin kahramanlar 

gibi karşılanmayı umut ederken selamladığı Cumhuriyet rejiminin hiç hayallerindeki gibi 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
367. A.g.e. syf 132.   



	
  

	
  

208	
  

olmadığını gördüğünde ilginç bir sonla karşı karşıya kalırız. Alacakaranlık kuşağı yaşatır 

aslında burada da Reşat Nuri, ama bilinenin aksine Cumhuriyet ile hayırhah bir sona 

ulaşmayız romanda. Ama ‘irtica’nın ne kadar ölümsüz olduğunu görürüz verdiği 

mesajda. Hilafet kaldırılmış, medreseler, tekkeler kapatılmış, türbelere kilit vurulmuş ve 

“türbe kandilleriyle beraber Yeşil Gece de müebbeden sönmüştü” ama bütün bu olmasını 

istediği şeye rağmen hiçbir şey beklediği gibi olmayacaktı. Sarıova’da mücadele ettiği 

bütün ‘geri’ (Eyüp Efendi) ve kaypaklık gösteren (İttihatçi Cabir Bey gibi) aktörler 

yeniden oradadır ve de başroldedirler. Bunun üzerine Ali Şahin yola düşer; Ankara’ya, 

inkılâbın kalbine doğru, derdini anlatmak için, hareket eder. Roman böyle bir sonla biter. 

Reşat Nuri bir röportajında romanın devamını yazmak istediğini hatta başlığını bile 

bulduğunu belirtir: “Gecenin Ötesi”.368 Fakat böyle bir eserin varlığından haberdar 

değilizdir.369 

 

Yeşil Gece, Reşat Nuri’nin bir geçmişe bakış örneği olarak iktidarın dilinden 

konuşan belki de en “aşırı” ve “keskin” romanı. Bütün bu özellikleri ile Cumhuriyet 

kanonunun kalbinde yer alan ve içinde geçen söylemleri itibari ile tüm Cumhuriyet 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
368. Cahit Kavcar, bu röportajı şöyle aktarır: “Yazarımız, öğretmen Şahin’in Ankara’ya gittikten sonraki 
macerasını, yani ‘o günden bugüne kadar geçmiş yılların hikayesini’ Gecenin Ötesi adlı bir romanla 
anlatmayı düşünmüştür. Bunu, kendisine sorulan, ‘Ayni konu üzerine bir roman daha yazmayı düşünüyor 
musunuz?’ suıaline verdiği şu ilgi çekici cevaptan anlıyoruz: ‘Güzel sual. Tam üzerine bastınız. Yeni 
roman değilde eskisinin devamı. Buna şimdiden bir ad bile koydum: ‘Gecenin Ötesi’. Yeşil Gece’nin 
sonunda Cumhuriyet ilân olur. Birçok sıkıntılardan sonra nihaye idealine eriştiğini sanarak bayram yapan 
Şahin Hoca, meşrutiyetin sarıklı, sakallı, geri kuvvetlerini başlarında melon şapkalar ve traş edilmiş 
çehrelerle yine karşısında görür. Onlar onu gericilikleve vatan hainliğiyle suçlandırarak vaktiyle 
başöğretmenlik yaptığı kasabadan kovarlar. Sabık başöğretmen de derdini anlatmak için bir akşam vakti, 
omzunda heybesi ile Ankara’nın yolunu tutar. İkinci kısmında yani “Gecenin Ötesi”nde, yine bir gece vakti 
Şahin Efendi, çok ihtiyarlamış bir çehre ile tekrar romancının karşısına çıkıyor: ‘Ben oyum, diyor, ikimizde 
o zaman gençtik, toyduk, birçok şeyleri yanlış gördük. Ben o Ankara’ya gidişimden sonraki hikâyemi 
anlatacağım.’ diyor. Roman, o günden bugüne kadar geçmiş yılların hikâyesidir.’” (syf 175-176). 
369. A.g.e.: Cahit Kavcar bu konu hakkında şöyle bir bilgi verir: “Fakat böyle bir eserin varlığı, yazılıp 
yazılmadığı şimdilik bilinmiyor. Herhangi bir yerde böyle bir esere, hattâ adına bile rastlayamadım. Belki 
yazılmış da basılmamış olabilir düşüncesiyle bir görüşme yaptığım yazarın kızı Elâ Güntekin de, bu konuda 
bir şey bilmediğini söyledi.” (syf 176)	
  



	
  

	
  

209	
  

tarihinde yankılarını bulacağımız bu bitmez kavganın romanı olarak, dönüşen ve 

kendisini devamlı konsolide eden bir Kemalizm’in en güçlü propaganda romanı olarak 

tarihe geçebilir. Ama romanda bu propagandayı havada bırakan bir taraf vardır. Bu belki 

de propaganda romanı olmasındandır denilebilir ama romanın sonundaki hayal kırıklığı 

ve verdiği röpotajlar ile devamını yazmak istediğini söylediği yeni bir romanla bu 

kanonik laiklik propagandası romanı üzerindeki ilginç soru işaretleri barınmaya devam 

edecektir. Romanda atıf yapılan 31 Mart Olayı ve egemen söylemce kullanıldığını 

gördüğümüz ‘irtica’ söylemi bir iktidar olarak Cumhuriyet’in ve egemen bir söylem olan 

Kemalizm’in onay mührünü taşır üstünde. İslamiyet ile sorunlu olan bu roman boyunca 

31 Mart’a ‘irtica’ ile bu kadar değinilmesi ise şüphesiz ki şaşırtıcı olmayacaktır. Taner 

Timur, “Yeşil Gece: Kemalist Reformizin Yol Ağzı” başlıklı yazısında Yeşil Gece’nin 

Kemalizm için önemini şöyle vurgular: 

 “Yeşil Gece salt yazınsal değeri açısından belki büyük bir roman değildir. Fakat 
1926’da kaleme alınmış bu eserin, toplumsal bir devrime dönüşemeyen Kemalist rejimin 
ilericiliğinin sınırlarını sergileyen  ilk ve kapsamlı eleştirel bakış getirdiğini 
söyleyebiliriz.”370 
 
Ömer Türkeş ise Yeşil Gece’nin bizim, Kemalist söylemin bütün yönleri ile “laikliğin ne 

kadar tehlikede olduğunu” duyurduğu ve bunun uyarılarını yapan bir roman olarak 

Cumhuriyet tarihi epeyce etkilediğini ileri sürdüğümüz argümanını destekleyen ilginç bir 

bilgiyi aktarır: 

“Belki de hikâyenin sonunun yeni rejime ilişkin bir şüphe ile bitmesi 
nedeniyle –yine yobaz din adamlarına yönelen eleştirisine rağmen- onun 
(Vurun Kaype’ye romanı kastediliyor. y.n.) kadar ilgi görmeyen Yeşil 
Gece ise, bir zamanlar –başta Nazım Hikmet olmak üzere- Türk solu 
tarafından övgüyle anılmıştır. Övgü, romandan çok Türk solunun düşünsel 
geri planını sergilemesi açısından önemlidir. Çünkü, metinden yansıyan 
ideolojiye baktığımızda, Türk solu ile Kemalizm arasındaki, 60’lı yıllara 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
370. Taner Timur, Osmanlı Türk Romanında Tarih, Toplum, Kimlik, 2. Baskı, Ağustos 2002, İmge Kitabevi, 
Ankara, syf 84  



	
  

	
  

210	
  

dek uzanan ve paydasını ilerlemeci, modernist dünya görüşünde bulan 
akrabalık hemen ele verir kendisini.”371 

 
Herhalde bu tespitte, neden tüm Cumhuriyet tarihinde demokratikleşme sancılarını 

tökezletecek iktidar odaklı ‘irtica’ tartışmalarını kalbinde 31 Mart Olayı’nın yattığını, 

neden Doğan Avcıoğlu’nun 31 Mart’a bu kadar önem verdiğini, nasıl laikliğin bir 

kimliksel politik araç olduğunu ve bunun da söylemsel kaynaklarının üretildiği bu eserde 

özellikle Türkiye solunda bu politik söylem nasıl paylaşılarak, neden 31 Mart ve eş 

sözcüğü ‘irtica’ tartışmalarının tüm demokratikleşme sancılarını bu denli zehirlediğini 

dilerim ki anlatmaya yetecektir. 

 

DEĞİRMEN’DE 31 MART 

 Reşat Nuri’nin, 31 Mart Olayı’na yine küçük motiflerle 1944 yılında yayımlanan 

Değirmen romanı ile değindiğini görüyoruz. Kısa bir kasaba romanı olan Değirmen, 

Selim İleri’nin değişiyle “taşraya ve bürokrasiye, yönetimlere yönelik ısırgan bir 

gerçekçiliğin verimidir.”372 Sarıpınar kasabasında meydana gelen bir depremin daha 

sonra abartılarak büyütülmesi ile bir güldürüye ve bürokrasiyi eleştiren mizahi bir esere 

dönüşen Reşat Nuri’nin bu kısa romanı, İmparatorluğun Birinci Dünya Savaşı’na girmek 

üzere olduğu bir dönemin hemen akabinde bir taşra kasabasını merkeze alarak işliyor. 

Romanda, Meşrutiyet rejimine ve genelde Mahmut Şevket Paşa suikastinin sonrasında o 

döneme atıflar yapılarak taşra ile merkez arasındaki bir ilişkinin güldürü yoluyla fotoğrafı 

çekiliyor. 31 Mart Olayı, romanda direk olarak yok; ama yapılan ilginç atıflarla romanda 

kendisine yer buluyor. İlk olarak Doktor Arif Bey’in Kaymakam’ı muayenesi sırasında 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
371. Ömer Türkeş, “Güdük Bir Edebiyat Kanonu”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, Kemalizm, Cilt 2, 6. 
Baskı, 2009, İstanbul, İletişim Yayınları, syf 428. 	
  	
  
372. Selim İleri, “Reşat Nuri Güntekin”, Türk Romanından Altın Sayfalar, 3. Baskı, Şubat 2005, Doğan 
Kitap, İstanbul, syf 307.  



	
  

	
  

211	
  

onun başını saran sargı bezlerinini yazarın “yeniçeri kavuğu”na karşılık “‘Ya hürriyet, ya 

ölüm’ şeritli Hareket Ordusu başlıkları”na benzeyen bir şeyle sarılmasına ironik olarak 

bakılarak değişimin/mücadelenin/karşıtlığın sembolize edildiği bir bölümde karşımıza 

çıkıyor: 

“Arif Bey, telaşının beyhude olmadığını ispat eden bu şikayetlerden sonra ağır ağır 
yumuşayan parmakları ile Halil Hilmi Efendinin ötesini, berisini tekrar sarıp sarmaladı. 
Yalnız, bu defa sargılar incelmişti. Bir de baştaki o korkunç Yeniçeri kavuğu gitmiş, 
yerine Hareket Ordusu başlıklarındaki “ya hürriyet, ya ölüm” şeridine benzer ince bir 
band takılmıştı.”373 
 

Daha sonra 31 Mart Olayı yine karşımıza çıkar, bu sefer dolaylı olarak değil direk 

kendisi olarak. Abdülhamit’in şehzadelerinden birisinin hocası da olan Müderris Hacı 

Fikri Efendi’nin kısa bir öyküsü verilirken, onun huysuz oluşuna ve huysuzluğu 

üzerinden İttihatçılarla olan ilişkisinin anlatıldığı bir bölümde 31 Mart sonrası Hareket 

Ordusu’nun saçtığı dehşet üzerine bir değerlendirme ile buluruz 31 Mart’ı karşımızda: 

“Müderris Hacı Fikri Efendi senelerden beri İttihatçılara dargındı. Bayram ve donanma 
günlerinde bile hükümete uğramaz ve medrese dışında kimse ile görüşmezdi. İttihatçılar 
da ona arasıra kızmakla beraber ufak tefek münasebetsizliklerini hoş görmeye 
meylederlerdi. Sebebine gelince, Müderris son derece huysuz bir adamdı. Hele ulema 
sınıfı ile hiç uzlaşmazdı. İttihatçıların zayıf bir zamanında 31 Mart’ın bütün kılıç artıkları 
kafile kafile İtilâf ve Hürriyet’e geçerlerken, Hoca –sırf onlara inat- kaya gibi yerinde 
oturmuştu. Sonra büyük kabine zamanında da –yine sırf akıntının tersine kürek çekmiş 
olmak için- olanca aksiliğiyle İttihatçıları tutmuştu.”374 
 
“Kılıç artığı” kelimesi bir katliamdan sonra geriye kalanları anlatan bir ifadedir. Reşat 

Nuri Güntekin, bunu gayet bilerek bu bölümde kullanır. 31 Mart Olayı’nın sonrasında 

Hareket Ordusu’nun kente girmesi ile ardından kurulan mahkemelerde ve daha sonra 

baskı döneminin anlatımı için kullanmayı uygun gördüğü bu deyiş çok çarpıcıdır. Daha 

sonra 31 Mart’ı yine dolaylı olarak görürüz ama bu sefer de İttihatçıların üzerinden olur 

bu. Bir İttihatçı olan vilayetin valisinin bölge mutasarrıfına gönderdiği telgraf ile deprem 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
373. Reşat Nuri Güntekin, Değirmen, Tarihsiz, İnkılâp Kitabevi, İstanbul, syf 38. (Vurgu yazara aittir. y.n.)	
  
374. A.g.e. syf 46. (Vurgu bize aittir. y.n.)  



	
  

	
  

212	
  

olmuş olan ve büyük yıkıntıların olduğu zannedilen (tabiki böyle bir durum yok) 

Sarıpınar ile ilgili saati saatine verilmesi istenen rapor emri vesilesi ile Mutararrıf  Hamit 

Bey’in zihninden bu İttihatçı vali ile ilgili tafsilat alırız romanda. Bu sırada valinin 

Hareket Ordusu’nda olduğunu öğreniriz:  

“Bu emir, Mutasarrıfa âdeta bir seferberlik emri gibi dehşet verdi. Vali İttihatçı 
kodamanlardandı. İnsanla “kardeşim, şeker ağabeyciğim” diye konuşan bu adamların, 
dallarına basıldığı zaman ne yaptıklarını Hâmit Bey gayet iyi bilirdi. Üstelik de askerdi. 
Hareket Ordusu ile İstanbul’a yürüyenlerdendi.”375 
 
Bununla birlikte romanda bir daha 31 Mart ile ilgili herhangi bir şey duymayız ama onu 

anımsatan iki yer ile daha karşılaşırız: Bunlardan ilkini direk konu ile ilgili olmasa da 

Mutasarrıf’ın Sarıpınar’a geleceğini öğrendiği zaman Doktor’a yakınmaları arasında 

“mürteci” kelimesinin kullanılması ile görürüz. Kelime, II. Abdülhamit’in gazeteler 

uygulattığı sansüre atıf yaparak onun “mürteci” olduğunu ima eden bir kullanımda 

karşımıza çıkar. Yani dini muhtevasını yüklenmiş olsa da eski bir rejimi ifade eden 

kullanımı ile kelime, 31 Mart Olayı’ndan sonra Cumhuriyet’in dilinden tam anlamı ile 

kullanıma girdiği halinin dışında tarihsel göndermesi ile karşımıza çıkar:  

“- Hasılı, tatlı canımı sıkıntıya sokma doktorcuğum. Allah razı olsun; sağ ol, var ol, beni 
düşünüyorsun, getir. Fakat ben, kara kara yandım. Rezaleti bir gözünün önüne getir. 
Bütün dünya Sarıpınar yandı biliyor. Fakat Sarıpınar burnu bile kanamamış turp gibi 
ayakta… İstanbul gazetelerini görüyorsun. Sade bunlar kâfi. Üstelik bana “gazeteleri 
susturan mürteci” diyorlar. Ortada henüz isim yok amma, belli ki, beni kastediyorlar. 
Bereket versin ki, darağacı modası tavsadı. Kasabada hacısı, hocası birleşip bütün olup 
bitenlerin mesuliyetini, döndürüp dolaştırıp benim sırtıma yüklüyorlar. O yardım heyeti 
de üstüne tüy dikti. Teresler günlerce yediler, içtiler, keyif çattılar. Şimdi de: “Bizi 
buraya neye çağırdılar?” diye bağırıyorlar:”376 
 
Daha sonra ise “Ya Devlet Başa, Ya Kuzgun Leşe” başlıklı bölümde Sarıpınar’da olduğu 

söylenen büyük yıkıcı depremi bütün dünya ve İstanbul basınındaki çalkalanmalarla 

duyan devlet erkanı ki Şehzade başlarında bölgeye giderken, kasabayı bir deprem şehri 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
375. A.g.e. syf 91 (Vurgu bize aittir. y.n)  
376. A.g.e. syf 94.   



	
  

	
  

213	
  

havasına büründürmek isteyen İttihatçı Vali ve alt kademediki sıralı memurlara karşı bazı 

medreselilerden gelen itiraz üstüne, bunu Muallim Ahmet Mâsum’dan haber alan 

Vali’nin tehdit dolu “Hocalara benden selâm söyleyin, medreseye gelirsem kazma 

kürekle değil, iple gelirim!” 377 sözleri ile medresenin de susturulduğunu öğrendiğimiz bu 

son bölümde bir kez daha anımsarız. 

 

Değirmen, merkez ve çevre ilişkilerini anlatan ve bunu Meşrutiyet dönemi içinde 

canlandırmaya çalışan ve taşranın merkezden, merkezin de taşradan nasıl göründüğünü 

devleti bütün çıplaklığı ile parodileştirerek anlatan ve İttihatçıların bürokratik sistemi 

devam ettirişlerini alaya alarak mizahi bir dil ile yazılmış ilginç kısa bir roman. 

 

 MİSKİNLER TEKKESİ’NDE 31 MART 

Reşat Nuri’nin dindarlara bakışındaki değişimin ilk sezilebileceği romanlardan biri 

Miskinler Tekkesi’dir. Kemalizmin tepeden toplumsal tabana yayılışını ve devrimi bu 

sefer farklı bir gözden ilginç bir biçimde izleyen ve bu toplumsal dönüşüm sancılarının 

çekildiği sırada, yeni kurulan bir Cumhuriyet’in şafağında çöken bir İmparatorluğun 

alacakaranlığını, bize daha uysal bir dilde takip ettiren bir romandır 1946 yılında 

yayımlanan Miskinler Tekkesi. İsimsiz kahramanının ilginç hikayesi ile bize dönemin 

panoramasını çizerken, Osmanlı’nın son dönemlerinde başlayan ve bir dönemi, onu 

yaşayan sosyal tabakaların çöküşü ile verirken, Cumhuriyet’e devreden bu mirasın 

laikliğin getirileri ile Cumhuriyet dönemindeki dramları anlatılır. Reşat Nuri, bilinenin 

aksine bu kez, Yeşil Gece’nin ses tonunu sürdürmez romanda. Laiklik ile çöken sosyal 

olguların yıkıntılarında dolaşırız Miskinler Tekkesi’nde. Dönemi itibari ile ve romanın 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
377. A.g.e. syf 141.	
  	
  	
  



	
  

	
  

214	
  

adından da anlaşılacağı üzere olumsuz bir bakışın varlığı hissedilir; ama romanın dili 

bunun tam tersindedir. 31 Mart Olayı, Miskinler Tekkesi’nde sadece tek bir bölümde 

anılır. Romanın isimsiz kahramanı, kendi geçmişini anlattığı bir bölümde Meşrutiyet 

sonrasına ve 31 Mart Olayı’na değinir: 

“İlk meşrutiyet kışında her yer gibi Zeynep Hanım Konağında da bir politika kazanı 
kaynıyordu. Bunun derecesini anlatmak için o senenin Otuz Bir Martı’ndan sonra asılan 
meşhur Derviş Vahdeti, Kör Lütfi Bey ve adını hatırlayamadığım daha başka bir 
hocanın benim sınıf arkadaşlarım olduklarını söylemem kafidir.”378 
 
Alıntıda geçen Zeynep Hanım Konağı, Darülfünun’dur. Yaptığımız bir araştırmada 

karşımıza çıkar; zaten Darülfünun’un olduğu ve daha sonra yıkılan ilk binanın isminin de 

Zeynep Hanım Konağı olduğunu öğreniriz.379 Romanın başkişisi olan isimsiz 

kahramanımız burada okurken Derviş Vahdeti’nin kendisinin sınıf arkadaşı olduğunu 

söylüyor; ama Derviş Vahdeti’nin gerçekten Darülfünun’da okuyup okumadığını 

elimizdeki verilerle bilmiyoruz. Reşat Nuri, burada böyle ilginç bir tasvirle romanın 

başkarakteri hakkında bizi bilgilendirirken aslında öyle bir izlekte gider ki roman, sürekli 

devrimlerle sarsılan bir coğrafyanın karşısında, bunun içinde istemsizce savrulan ve 

sürekli dönüşen ‘yeni’ karşısında ‘eski’ de kalmak zorunda olanların anlatıldığı bu 

romanda, 31 Mart’ın da bu bağlamda yer alması hiç şaşırtıcı olmayacaktır. Taner Timur, 

okuyuşunun bütününe katılmadığımız ve hatta sorunlu bulduğumuz “Miskinler 

Tekkesi’nde Yaşayanlar” başlıklı yazısında, “Reşat Nuri Güntekin bu romanında bir 

dünya görüşü, bir üstyapı kurumu olarak dinin bir toplumsal biçimlenmedeki yerini ve 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
378. Reşat Nuri Güntekin, Miskinler Tekkesi, Tarihsiz, İnkılâp Kitabevi, İstanbul, syf 36. (Vurgular bize 
aittir. y.n.) 
379. Daha ayrıntılı bilgi için İstanbul Üniversitesi’nin Tarihçe bölümüne bakılabilir. 
http://www.istanbul.edu.tr/tarihce.php	
  	
  



	
  

	
  

215	
  

işlevini ortaya koymuştur” şeklinde ifade ettiği bir tespitte bulunur.380 Üstyapı ve altyapı 

denilen kavramların birbirlerini dönüştürerek ve devamlı etkileşim halinde olduklarını 

düşünerek bir din olarak İslam’ın toplumsal konumundaki yerini görmemiz, onu yalnız 

bir üstyapı olarak değil aynı zaman da Benjamin’in ifade ettiği bir aura, belki de ismini 

koyamadığımız bir anlatı ve çerçeve olarak düşündüğümüzde vardığımız neticede bu 

tespite katılmamızın güç olduğudur. Çünkü din denilen yapıyı sadece bir üstyapı olarak 

algıladığımız anda onun kolayca yıkılacağına dair geliştirilen inancın romanı da, dönemi 

de, içinde şekillendiği atmosferin yıkıcılığını da gözden kaçırmamız bir yana, bu gözden 

kaçırışın bu yıkıcılığı yeniden üretilebileceği ihtimaline dair farklı bir okuyuşun içine bizi 

iteceği tehlikesinin de varlığıdır.  

 

KAVAK YELLERi’NDE 31 MART 

 Reşat Nuri’nin dolaylı olarak 31 Mart Olayı’na değindiği son romanı Kavak 

Yeller’i dir. Fethi Naci, “Bütün ‘araştırmayan araştırmacılarımız’ın 1961 yılında 

yayımlandığı yanlışında birleştikleri Kavak Yelleri’ni” Reşat Nuri Güntekin’in “1950’de 

yayımlamış.” olduğunu söyler.381 Biz de Kavak Yelleri’ni bu kapsamda bu çalışmaya 

dahil ettik. Kavak Yelleri’nde, 1920’ler ile 1930’ların bir Anadolu kasabası anlatılır ve 

romanın merkezinde Anadolu vardır. Reşat Nuri’nin az baskısının yapıldığı bir roman 

olan Kavak Yelleri’nin bu durumu çok okunan bir yazar olan Reşat Nuri’nin popülerliği 

göz önünde tutulduğunda ilginç bulunur Fethi Naci tarafından.382 Roman, Anadolu’ya 

giden genç hekim Sabri’nin gözleri ile bize anlatır Anadolu’yu ve gördüklerini. Kavak 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
380. Taner Timur, Osmanlı Türk Romanında Tarih, Toplum, Kimlik, 2. Baskı, Ağustos 2002, İmge Kitabevi, 
Ankara, syf 89.   
381. Fethi Naci, Yüz Yılın 100 Türk Romanı, 4. Baskı, Haziran 2010, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 
İstanbul, syf 126.   
382. A.g.e.	
  	
  	
  



	
  

	
  

216	
  

Yelleri, Reşat Nuri’nin diğer romanlarına benzemez, özellikle Yeşil Gece’deki Reşat 

Nuri’den eser yoktur. Fethi Naci, Cumhuriyet’in ilk dönemlerine, romandaki Müftü’nün 

kişiliğinde sıkı bir eleştiri yaptığını söyler Reşat Nuri’nin.383 Ömer Türkeş’de bu farklılığı 

görür.384 Ramazan Gülendam ise Reşat Nuri’nin bu itirafını samimi bulmadığını, onun 

Anadolu Notları’nı yazarken zaten gerçeğin ne olduğunun farkında olduğunu 

düşündüğünü söyler.385 Zira bu tartışmanın bu bağlamda önemli olduğunu düşünüyoruz. 

Kavak Yelleri’nde geçen “Hareket Ordusu” üzerinden dolaylı 31 Mart atıfı da bu 

bağlamda değerlendirilebilir. Başkarakterimizin tanıştığı bir mühendisin kasabanın 

yeniden imar edilmesi için onun ateşe verilmesinin en kolay yol olarak gördüğünü 

belirten eski komitacı yeni mühendisin, bizi dehşetle irkilten bu fikrinin, Reşat Nuri 

tarafından verildiği yerde, 31 Mart atfını da Hareket Ordusu üzerinden şöyle yapar: 

 
“Bu mühendislerden birini ben de tanımıştım. Kendisinde pek 

mühendis de denemezdi. Meşrutiyet ihtilalinde Niyazi Bey’le beraber 
dağa çıkmış, sonra Hareket Ordusu’yla İstanbul’a yürümüş ve İttihatçılar 
zamanının birçok meselelerine karışmış, komitacı bir istihkâm yüzbaşısı 
emeklisi idi. Fakat İstiklal Harbi’ne vaktinde yetişemediği için bir baltaya 
sap olamamıştı. Şimendifer, köprü, kaldırım, vs. gibi mesleğiyle ilgili 
inşaatta taşeronluk, müteahhit yamaklığı gibi işlerle Anadolu 
kasabalarında gezerdi. “Nerede akşam, orada sabah” denen cinsten 
kalender, sarhoş, küfürbaz, fakat aynı zamanda da çok tatlı konuşan 
kıralmış pos bıyıklı bir Melami idi. Pratik bilgileri asıl mühendislerin 
bilgilerinden daha da kuvvetli görünür, eski komitacı asker hayatının 
pratikleri de buna ilave olununca birçok yerlerde mektepli arkadaşlarına 
kendini kolayca şef yapardı. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
383. A.g.e. syf 138. Fethi Naci Reşat Nuri’den bu özeleştiriyi “Yeşil Gece’den sonra gene din ve din adamı 
sorununa dönerek ‘Müftü’ gibi bir roman kişisi yaratmak zorunluluğunu duyması acaba bir özeleştiri 
gereksiniminden mi kaynaklanıyor? sorusundan sonra şöyle aktarır: Reşat Nuri’nin, Edebiyatımız 
Konuşuyor’da (Varlık Yayınları 1953) söylediklerini anımsamak gerek: ‘Bu neslin (kendi kuşağımın –F.N) 
yardımcısı, yol göstericisi yoktu. (…) Bir siyasi ve sosyal inkılap rejiminin edebiyat ve sanata da uzayan 
dirijizmi? Ancak her yerde devletin sanattan ne isteyebileceği malum… Mümkün olsa da keşke gölge 
etmese…’” (syf 139)     
384. Ömer Türkeş, “Güdük Bir Edebiyat Kanonu”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, Kemalizm, Cilt 2, 6. 
Baskı, 2009, İstanbul, İletişim Yayınları, syf 447.      
385. Ramazan Gülendam, “Türk Romanında Dine ve Din Adamına Bakış”, Türk Edebiyatı Özel Sayısı, 
Hece, Yıl:6, Sayı: 65/66/67, Mayıs/Haziran/Temmuz 2002, syf 306-307. 	
  	
  



	
  

	
  

217	
  

Yine bu otoritenin tesiriyle olacak, Yeni Mahalle’ye ilk geçtiğim 
sıralarda, bir gece beni de iki genç arkadaşının arasına katarak zorla bir 
içki âlemine götürmüştü. Gittiğimiz yer yine Niyazi Bey’in 
arkadaşlarından, bir manastır muhacirinin evi idi. Gecenin geç vaktine 
kadar içildi. Tekke ilahileri, gazeller okunarak eğlenildi. Dönüşte kestirme 
bir ara sokaktan kolayca Dereboyu Köprüsü başına çıkalım derken 
yolumuzu kaybettik. Fakat zifiri karanlıkta o ne kayboluştu? Mezar 
sessizliğine gömülmüş evler arasında, sokak olacağını tahmin ettiğimiz 
birtakım geçitlere dalıp çıkarız. Tam caddeyi buluyoruz zannettiğimiz bir 
sırada kendimizi bir çıkmaz sokağın dibinde, yahut birinin yıkık avlu veya 
bahçesinde bularak geri geri döneriz. İnkılâpçı bir belediye reisi, ilk 
zamanlarda, birkaç tenha köşelerde sıkıştırılıp dayak yemek pahasına 
köpekleri zehirlemiştir. Fakat ne olsa bu kıtalden kaçanlar da olmuştur. 

Karanlıkta taş diye onlardan birinin üstüne basmak vardır; hatta 
sokak zannederek geçtiğimiz bahçelerden birinde kuyuya düşmek vardır. 
Bazı yerlerde karanlık, o hâli alıyor ki, körler gibi el ele tutuşuyoruz. 
Birimizin, “Çok şükür, caddeyi buluyoruz!” dediği yerde kendimizi, 
birçok dönüp dolaşmalardan sonra hep aynı bir kapalı fırının kepenkleri 
önüne gelmiş buluyoruz. Ümitsizlikten bir iki kapıyı çalmaya teşebbüs 
ettik. Ses gelmedi. Genç mühendislerden biri ayağıyla daha hızlı vurmaya 
kalkınca şef mâni oldu, “Ne yapıyorsun yahu, şayet erkeği olmayan bir 
eve çatarsak; kadınlar, pencereden ‘yangın var!’ diye bağırışmaya 
kalkarlarsa ne halt ederiz? Kim olduğumuzu anlatıncaya kadar bizi linç 
ederler billahi!” dedi. Gözü pek adamlar sandığım komitacıların karanlıkta 
ne kadar korkak ve ihtiyatlı olduklarını o gece fark ettim. İkide bir de, 
“Aman çocuklar, dikkat; sokak diye birinin avlusuna filan gireriz. Herif 
uyku sersemliğiyle kim olduğumuzu anlamaz da duvardan çifteyi kaparsa 
hapı yuttuğumuzun resmidir!” diye bizi dehşete düşürüyordu. Nihayet, 
bilmem kaçıncı defa olarak kendimizi aynı fırının önünde bulduğumuz 
zaman, “Çocuklar, benden paso; ben, buraya oturuyorum. Nasıl olsa bir 
daha sefere yine buraya geldiğiniz zaman beni alırsınız!” diye şaka etti. 
Sonra, “Kendimize bir yol açmak için şu lanet baykuş yuvalarından birine 
bir kibrit çakıp kasabayı ateşe vermekten başka çare kalmıyor galiba!” 
dedi ve “Nasıl ki, burada bir şehir planı tanzim ve tatbik etmek için de 
öyledir!” diye ilave etti.”386 

 
 

Reşat Nuri Güntekin’in, romanları üzerinden, 31 Mart atıfları burada biter. Bütün 

bu romanların sonunda gördüğümüz nokta Reşat Nuri’yi Kemalist Cumhuriyet 

kanonunun içinde görmemizin herhangi bir sorun teşkil etmediğidir. Ama üstünde 

önemle durulması gereken nokta, Reşat Nuri’nin bu kanonda huzurla oturmadığıdır. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
386. Reşat Nuri Güntekin, Kavak Yelleri, Tarihsiz, İnkılâp Kitabevi, İstanbul, syf 120-122. 



	
  

	
  

218	
  

Döneminin en çok okunan yazarlarından birisidir Reşat Nuri. Çalıkuşu ile ününe ün 

katmış ve bölgede uluslararası tanınırlığı olmaya başlamıştır. O dönemde son derece 

popüler olduğu da göz önüne katılınca, yazarın, o dönem edebiyat çevlerinde de etkin 

olduğunu biliyoruz; ama bir diğer taranftan da rejim ile olan ilişkisinin de etkin olduğunu 

da biliyoruz. Çanakkale milletvekili olduğunu, daha sonra rejimin kültür ateşesi 

olduğunu, UNESCO’da Türkiye’yi temsil ettiğini biliyoruz.387 Daha sonra rejimin, büyük 

yıkımlara neden olan Harf İnkılabı’nın ardından yapılan düzenlemelerde ve Dil 

Kurultayları’nda etkin rol oynadığını biliyoruz.388 Rejimle organik ilişkileri olan Reşat 

Nuri’nin bu yüzden rahatlıkla Kemalist kanonda olduğunu ve özellikle Cumhuriyet’in 

laiklik projesini kabul eden biri olarak, çok parçalı laik Cumhuriyet kanonun önemli bir 

yerinde durduğunu ve estetik ölçütleri belirlediğini söyleyebiliriz. Ama bir diğer taraftan 

da, başka bir Reşat Nuri bakar o metinlerin arasından. Ömer Türkeş’in “Kemalizme 

sessiz bir reddiye” başlığında ele aldığı bir Reşat Nuri de vardır. Özellikle 1950 sonrası 

eleştirileri romanlarına yansır;389 ama zaten siyasi atmosfer de değişmiştir. Gerçi 

1940’larda romanlardaki tutumu asla Yeşil Gece’de olduğu gibi değildir ve yumuşamaya 

başlar ve giderek bu bağlamda kullandığı 31 Mart motifleride değişmeye, seyrelmeye 

başlar. Ama gördüğümüz üzere söz konusu ‘gericilik’ olunca 31 Mart, Reşat Nuri’nin 

dağarcığından hemen önümüze çıkar. Laikliği dert edindiğini görürüz ama onun sosyal 

bir boşluk bırakan yıkıcı yapısını da göz ardı edemez. Laikliğin geride bıraktığı 

yıkıntıların izlerini de sürer. Belki üst bir perdeden yapar bunu, fakat kimi zaman dili bu 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
387. Olcay Önertoy, Reşat Nuri Güntekin, 1983, Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara, syf 12.    
388. Olcay Önertoy, “Reşat Nuri Güntekin’in Yazınımızdaki Yeri”, Türk Dili Dil ve Edebiyat Dergisi,  
Aralık 1981, C: XLIII, S: 360, syf 369.  
389. Mesela Fethi Naci, Kavak Yelleri ile ilgili şöyle bir aktarımda bulunur bu değişimi anlatmak için: 
“Müftü’nün Sabri’ye ‘İrtica yapıyor diye tutturdu mu anlat derdin Marko Paşa’ya efendim.’ diye özetlediği 
korkularında Cumhuriyet’in ilk yıllarında dine karşı yapılan baskıların somutlanışını görürüz.” Fethi Naci, 
Yüz Yılın 100 Türk Romanı, 4. Baskı, Haziran 2010, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, İstanbul, syf 138.	
  	
  	
  



	
  

	
  

219	
  

perdenin olmadığını da hissettirir. Fakat romanlarındaki kırılmayı bir de şöyle 

düşünürsek belki daha rahat anlayabiliriz kanondaki bu huzursuzluğunu. Reşat Nuri’nin 

romanlarını yazdığı dönemde farklı Kemalizmler projenin dümenini ele geçirme 

mücadelesi içindedirler ve Reşat Nuri’de bu mücadelenin arasında Kemalizmin sadece 

bir yüzüne reddiye getiriyor olabilir ama asla Cumhuriyet projesine bir genel itirazda 

bulunmaz. Bunun için Reşat Nuri’nin diğer eserleri ile birlikte toplu bir değerlendirilmesi 

yapılmadan da onun hakkında bir yargıya varmak son derece zor olacaktır. Reşat 

Nuri’nin bütün romanları ile bir değerlendirmeye tabi tutulmadan kanondaki bu salınan 

konumunu tam olarak anlamak da bu yüzden imkânsız olacaktır. 

 

ŞÜKÛFE NİHAL – YALNIZ DÖNÜYORUM: KANONUN GÖLGESİNDE KANON 

DIŞI BİR ROMAN 

31 Mart Olay’na Şükûfe Nihal’in Yalnız Dönüyorum adlı romanında da rastlarız. 

Ama bu karşılaşma isimsiz ama Cumhuriyet’in istediği biçimde olur. Şükûfe Nihal, 

Yalnız Dönüyorum romanını 1938 yılında yayımlar. Kanon dışı bir isim olan Şükûfe 

Nihal, bizi, resmi tarih üzerinden yazdığı romanında kullandığı dil ve üslup ile şaşırtır. 

Kanon dışı bir isimdir; ama kanon dışılığı farklı bir nedendendir. Şükûfe Nihal, Yalnız 

Dönüyorum romanında Yıldız isimli öğretmenin üzerinden bir dönemin hikayesini anlatır 

ve gayette Cumhuriyet kadının inşa sürecine bir katkıdır bu roman. Alper Çeker, 

“Türkiye’de halk kitlelerini biçimlendirme amacıyla ısmarlama bir edebiyat furyası 

başladı. (…) Şükufe Nihal de aynı yıllarda Yalnız Dönüyorum adlı romanıyla Cumhuriyet 

kadınının benzer bir portresini çizdi.” der.390 Ama yaptığı karşılaştırma sırasında Şükûfe 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
390. Alper Çeker, “Cumhuriyet’in ısmarlama edebiyatı”, Mostar Dergisi, Sayı 59, Ocak 2010, online 
versiyon, http://www.mostar.com.tr/Detay.aspx?YaziID=408   



	
  

	
  

220	
  

Nihal’i koyduğu yer ile onun kanon dışılığını göz ardı eder. Doğru, belki ısmarlamadır 

roman; ama Şükûfe Nihal o dönem de entelejansiyanin tam göbeğinde olmasına, oğlu 

Necdet Sander’in Sander Kitabevi ve yayıncılığın sahibi olmasına rağmen yalnız başına 

ölmüş, rejimin gadrine uğramasa da rejimin dışlaması ile sesi unutulmuş ya da 

unutturulmuştur. Cumhuriyet kanonunun dışında kalmış olması romanını incelediğimizde 

bizi şaşırtır. Roman bütünüyle resmi tarihin ve Kemalizm’in bakış açısı ile yazılmış, hatta 

o dönemde popüler olan aydınlanmacı öğretmen tipinin başrolde olduğu ve tıpkı 

Yaban’da olduğu gibi Anadolu’da (Orta Anadolu civarında) gittiği bir kasabada derin 

hayal kırıklığı ile karşılaşma hikayesini de yer verir Anadolu köylüsü ile ama buna 

rağmen kanon dışı bir roman olarak görülür Yalnız Dönüyorum. Bunun tek nedeni var 

gibi görülmektedir. O da kestirmeden söyleyecek olursak Şükûfe Nihal’in kadın 

oluşudur. Romanda Şükûfe Nihal, cemiyet içi kadın tacizlerini ifşa edip, açığa vurur. 

Dönemin Batılılaşma sorunsalına o idealist bir noktadan, bir Cumhuriyet mürebbiyesinin 

gözleriden bakar ama eleştirmeden de duramaz. Roman, resmi tarihin sesi ile yazılır ama 

kadınca ifşaatları vardır. Yakın tarihe Cumhuriyet’in gözünden bakar ama içeride 

erkeklerin hegemonyasındaki bir düzende kadınlara yapılan tacizlere erkek 

Cumhuriyet’in gözüyle bakmaz. Cumhuriyet projesini, laiklik projesini onaylar ve 

devrimleri gönülden destekler ama idealleri yüzünden cemiyete baktıkça bu sefer de 

kendisi acı çeker. Roman resmi tarihin romanı olmasına rağmen, hem de kadınların önde 

olmasını ileri sürdükleri bir modernleşme projesine rağmen Cumhuriyet kanonun 

göbeğinde yerini bulamaz. Dönem içinde Türk Kadınlar Birliği’nin partileşmesine izin 

verilmediği gibi, özerk bir kurum olarak varlığına dahi tahammül edemeyen 

Cumhuriyet’in bu ilk kadın benlikleri bu özerklik talepleri doğrultusunda sindirilir.391 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
391. Bihter Dereli bu durumu şöyle özetler: “Hatta (Şükûfe Nihal y.n.) Kadınlar Halk Fırkası’nın genel 



	
  

	
  

221	
  

Şükûfe Nihal’in de konumu budur; ama 31 Mart Olayı’nı anlatırken bizim iddia ettiğimiz 

kanonun içinde konumlanabilecekken bu durumun dışında kalır. Bunun anlamı tekil bir 

kanonun varlığından bahsetmenin mümkün olamayabileceğidir. Şükûfe Nihal, 31 Mart’a, 

kadının çarşaftan ‘kurtuluşuna’ ve laikliğe bakışında, Cumhuriyet’in bakışını paylaşır 

ama bütün bunlara rağmen, Cumhuriyet kanonun bir parçası olamaz. Romanın 

başkarakteri Yıldız kendi gençliğini, dönemine tanıklığı ile hatırlar. Romanda bu 

hatırlayış sırasında da Meşrutiyet devriminin getirilerini şuursuzlukla itham eder ve 

Cumhuriyet ile hayırhay noktalanması beklenen bu tarihsel gidişat sırasında 31 Mart’ın 

ismini vermeden ondan ‘irtica’ sözlü ile bahseder romanında:  

“Meşrutiyet’in bize umutlar veren ilk coşkun günleri geçmiş ve 
memlekette bir şeyler değişmemişti… Yalnız sık sık, pek akıl 
erdiremediğim fırka [parti] münakaşaları, İttihatçı  
 İtilafçı kavgaları oluyordu. 

Kadınlarına serbestlik veren ailelerde şuur yoktu. Bunların çoğu 
milli duygulardan uzaklaşmış. Frenkleşmeye mütemayil insanlardı. Bazı 
ailelerde de kadın hâlâ kafesinin, peçesinin altında esirdi. Memlekette 
zaman zaman irtica hareketleri bile oluyordu. Hatta İstanbul’da, softalar 
ara sıra azıtarak şık kadınların çarşaflarını kesiyorlardı. Meşrutiyet’ten 
beklediğimiz, umduğumuz şeyler boşa çıkmıştı. Bilakis, İtalyan ve Balkan 
savaşları ile yeni bir umutsuzluğa düşüyorduk.”392 

 
31 Mart’ın adı ‘irtica’ hareketleri biçiminde anılır. Zaten daha sonraki satırlarında bu 

‘irtica’nın ne olduğunu da buradan anlarız. Cumhuriyet’in gözüyle döneme bakışını her 

satırında belli eder yazar. ‘Milli’ bir duygu arar  o dönemde. Bütün bunlara rağmen kanon 

dışı bir romandır Yalnız Dönüyorum cemiyet içi tacizleri açığa vurduğu için; çünkü 

Cumhuriyet’in duymak istediği kadın sesi bu değildir anlaşılan. Ama farklı 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
sekreteri olmuştur. (…)Ancak kadınların zaten haklarının gözetildiği öne sürülerek bu partiye onay 
verilmemiş ve partinin yerine 
“Türk Kadınlar Birliği” adında yeni bir dernek kurulmuştur.”, “Mektup-Roman ve Kadın Yazarlar: Fatma 
Aliye, Halide Edip Adıvar ve Şükûfe Nihal Başar”, Yayınlanmamış yüksek lisans tezi, Boğaziçi 
Üniversitesi, 2010, Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü, syf 71.    
392. Şükûfe Nihal, Yalnız Dönüyorum, Bütün Eserleri, Cilt 2 içinde, Romanlar, Birinci Baskı, 2008, Kitap 
Yayınevi, İstanbul, syf 211.  
	
  



	
  

	
  

222	
  

Kemalizmlerin mücadelesi sırasında da hem kadın oluşu hem de bu mücadele de yenilen 

taraf oluşu ile de kanon dışı kalmış olması da ihtimal dahilinde tutulmalıdır. 

 

MİTHAT CEMAL KUNTAY-ÜÇ İSTANBUL: İKİ ROMAN ARASINDA 31 MART 

 Mithat Cemal Kuntay’ın, Üç İstanbul romanı yazarın tek romanıdır. 1938 yılında 

yayımlanan roman Jöntürklerin macerasına üç dönemlik bir bakış atar. İstibdat, 

Meşrutiyet ve Mütareke İstanbul’u yazarın üç döneme ayırarak baktığı büyük tarihsel 

kırılmaların yaşandığı bir dönemin  İstanbullarıdır. Her İstanbul’da romanın merkezi 

değişir ve üç konağın merkeze alındığı bir fırtınanın ortasındayızdır roman boyunca: İlk 

olarak merkez Abdülhamit iktidarını temsil eden Hidayet’in konağı, ikincisi, 31 Mart 

sonrası iktidara geçen İttihat ve Terakki’yi temsilen fakir ve genç bir özel öğretmen ve 

avukat iken yükselen romanın başkişisi Adnan’ın konağı, üçüncüsü ise Mütareke 

İstanbul’unu temsilen de Naşit’in konağıdır.393 Roman, Halil İbrahim Göktürk’in 

aktardığına göre otobiyografik özellikler içermektedir.394 Bu otobiyografik özellik 

romana yazarın dostu Mehmet Akif Ersoy’u da Şair Raif ve Dağıstanlı Hoca karakterleri 

ile romana dahil edecektir.395 Üç İstanbul, binbir çeşit entrika ve akıl almaz bir dönüşüm 

fırtınasının ortasında İttihat ve Terakki’yi mahkûm eden ve bütün gücüyle bu üç dönem 

İstanbul’unda bir Bizans çürümüşlüğü arayan ve bu üç döneme öfke ile yazılmış bir 

roman görünümündedir. Fethi Naci bu durumu şöyle özetler: 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
393. Kenan Çağan & Köksal Alver, “Üç İstanbul ya da Bir Çözülüşün Zayıf Halkaları”, Türk Edebiyatı Özel 
Sayısı, Hece, Yıl:6, Sayı: 65/66/67, Mayıs/Haziran/Temmuz 2002, syf  581-582.  
394. Halil İbrahim Göktürk, Mithat Cemal Kuntay, Birinci Baskı, 1987, Kültür ve Turizm Bakanlığı 
Yayınları, Ankara, syf 47-48.   
395. Romanda belli başlı iki iyi karakter vardır. Bunlar Şair Raif ve Dağıstanlı Hoca’dır. Onlar romanda 
Mithat Cemal’in dostu Mehmet Akif’i temsil ederler: Prof.Dr. Yakup Çelik, “Mehmet Akif ve Mithat Cemal 
Kuntay’ın İstanbul Değerlendirmeleri”, Mehmet Akif Ersoy Araştırmaları Merkezi, online versiyon, 
http://www.mehmetakifarastirmalari.com/index.php?option=com_k2&view=item&id=135:mehmet-akif-
ve-mithat-cemal-kuntay'ın-istanbul-değerlendirmeleri&Itemid=159; Halil İbrahim Göktürk, Mithat Cemal 
Kuntay, Birinci Baskı, 1987, Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, Ankara, syf 47-48.	
  



	
  

	
  

223	
  

“Çürüyen, yozlaşan İstanbul ve bu İstanbul’un çürümüş, yozlaşmış 
insanları... Mithat Cemal Kuntay’ın romanından sürekli bir leş kokusu 
gelir burnumuza. İstanbul’un birbirini izleyen üç dönemini bütünüyle 
yansıtmak isteyen yazar, gözlerini hep bu kokuşmuşluğa dikmiştir: Yalnız 
kişisel çıkar ardında koşan insanlar, dalkavuklar, jurnalcılar, ikiyüzlüler, 
ancak başkalarının kötü durumlara düşmeleriyle mutlu olanlar, 
birbirlerinin kuyularını kazanlar, birbirlerinin karılarını baştan çıkaranlar, 
birbirlerinin servetlerine göz dikenler; (...) M. Cemal kokuşmuşluğu gözler 
önüne sermenin tutkulu çoşkunluğu içindedir, yetinir bununla. Sanki öç 
alma için yazmıştır bu romanı: ‘Durun, ben sizin ne mal olduğunuzu 
cümle âleme göstereyim, bir güzel rezil edeyim!’ gibilerden. (...) Mithat 
Cemal, namuslu ve iyi insanları anlatmaktan zevk almaz gibidir.”396 
 

 
 Gerçekten de Mithat Cemal, öç almak ister gibidir. Mahkûm edilen üç dönem 

boyunca romanda hemen herkesten öç alır. Bu üç dönemin biribirine geçişi sırasında 

İstibdat İstanbul’u, Meşrutiyet’e geçerken yani Abdülhamit’de kendisine yakışacak bir 

sonla bu dönemi kapatacakken bu kadar tantanalı bir sahne karşımıza çıkmaz. Zaten 

hiçbir dönem ayrı bir başka bölüm olarak karşımıza çıkmaz romanda. İç içe geçer 

İstanbul’un çürüyüşü; biri diğerini doğurur. 31 Mart Olayı bu sırada olan bir olaydır ve 

önce, Mithat Cemal, bizi 31 Mart’a giden sürece hazırlayıp bunun işaretlerini vermekle 

yetinir; ama romanda olmadık isimler olmadık bir sitemi dile getirir gibidirler: 

“Kahvede Çilli Mahmut, konakta Hidayet, köşkte Mısırlı Prens Hasan, 
yalıda Hacı Hulûsi Paşa, kızıyorlardı. 
 Sofular’daki umumhanesini hükümet kapatmıştı, Çilli Mahmut, 
‘Şeriat elden gitti’ diye haykırıyordu. 
 Şehremini yapmamışlardı, Hidayet ‘Hürriyet yok’ diye 
bağırıyordu. 
 Layihasını okumamışlardı, Mısırlı Prens Hasan, ‘Bu memlekete 
istiklal ne kadar uzak!’ diye tepiniyordu. 
 Sivas’a yine vali olamamıştı, Hacı Hulûsi Paşa, ‘Çocuklar elinde 
kaldık’ diye inliyordu. 
 Sakallı Vasfi de, gündüz Talat Bey kovmuş, dargındı, gece Enver 
Bey’le konuşmuş, memnundu: Gündüz haklı bulduğu Çilli Mahmut’a, 
Hidayet’e, Mısır Prensi’ne, Hacı Hulûsi’ye gece kızıyor, hepsine 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
396. Fethi Naci, Yüz Yılın 100 Türk Romanı, 4. Baskı, Haziran 2010, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 
İstanbul, syf 31-32.   



	
  

	
  

224	
  

‘Mürteci!’ diye haykırıyor, kelimenin ucundaki ‘ayın’ Sinan’ın yaptığı 
kubbe gibi kabarıyordu.”397 
 

Bunun ardından Mithat Cemal, romanda 31 Mart Olayı’nı oldurup bitirmiştir bile. Ne 

olup bittiğini duymayız; ama 31 Mart ve Abdülhamit iktidarının bir analizini sunan ilginç 

bir sohbette 31 Mart’ın olup bittiğini anlarız. Adnan’ın yükselişte olduğu bu yeni 

dönemde romanın iyi karakterleri olan Şair Raif ve Dağıstanlı Hoca artık ona mesafeli 

dururlar. Adnan, İttihat ve Terakki’nin yüksek bir makamında gücünün doruğuna 

çıkarken, bu iki isim ondan uzaklaşırlar. Unutulmaması gereken nokta da bu romanın, her 

ne kadar bu iki karakter Mehmet Akif’i temsil etse de, Adnan’ın karakterinde sesini 

duyuran Mithat Cemal’in roman içre romanıdır. Aşağıdaki konuşmayı Mithat Cemal’in 

elinden, onun bakışının süzgecinden geçtiğini unutmadan okumalıyız: 

 
Bugün sokakta Dağıstanlı Hoca’ya rastladı; zorla arabaya aldı, eve 
götürdü. Uzun müddettir, Hocayı görmemişti; Abdülhamit için siyasi 
temayüllerini yoklamak istedi. 
 “Senin Deli İbrahin’in torunu meğer ne saçma adammış. 
Hükümdar tarafı hiç yok. Evde oturmak için doğan adamı tesadüf sarayda 
oturtmuş. Hükümdar ailesinden gelmeseydi tapuda mukayyit olurdu. 
Sonra o ne hükümetmiş, bütçesi yok, Maliye Nazırı var; donanması yok, 
amiralleri var. Fakat Allah’a şükredelim ki, onun büyük olmaya merakı 
yoktu; sahne adamı değildi; Almanya İmparatoru gibi aktörlüğe 
kalkışsaydı halimiz haraptı.  

Dağıstanlı Hoca: “Onun mevhum büyüklüğe bile tahammülü 
olamazdı. Suikast kurşunun hedef dairesi büyür diye korkardı!’ 

Adnan rahat etti: Hoca, Meşrutiyet’ten sonra Abdülhamit’i 
beğenmeye başlayanlardan değildi. Hoca’yı Cemiyet’e almak istedi. 

Dağıstanlı Hoca: ‘Beni Cemiyet’e alıp ne yapacaksınız Adnan? 
Cennet’e de gitseniz, Cehennem’e de, ben sizin yanınızdayım. Ama ben 
numaralı vatanperver olamam.’ 

Adnan: ‘Seni içimize alırsak bize bir kuvvet olursun Hocam.’ 
Hoca: ‘İçinize alacağınız adamlar sizin kuvvetiniz değil, zaafınız 

olacaklar.’ 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
397. Mithat Cemal Kuntay, Üç İstanbul, Oğlak Yayıncılık, Dokuzuncu Baskı, 2009, İstanbul, syf 373-374. 
(Vurgular aksi belirtilmedikçe bize aittir. y.n.) 
 
	
  



	
  

	
  

225	
  

   Adnan: ‘Yani pis adamları alırsak?’ 
Hoca: ‘Hayır, hayır; adı çıkan maskaralardan korkum yok; onların 

fiyatı üstünde... Meçhul edepsizlerden kork.’ 
 Adnan: ‘Mesela?’ 
 Hoca: ‘Mesela, mesela... Sonra söylerim.’ 
 Hoca, düşündü; çoştu; öfkelendiği için yine ayaktaydı. 
‘Bu lafıma iyi dikkat et: İnkılap yaptınız diye bugün boynunuza sarılanlar 
yarın boğazınızı sıkacaklar!’ dedi, sustu. Çehresinden bir fildişinin 
yekpare beyazlığı ile ak bir sakal uzanıyordu. 

   Hoca: ‘Sizin için en korkunç düşman kimdir biliyor musunuz?’ 
   Adnan: ‘Tabii ki biliyoruz; Alâtini Köşkü’nde oturan Abdülhamit!’ 

 Hoca: ‘Hâşa, tövbeler olsun değil. Sizin en korkunç düşmanınız 
Fatih’teki yobazlardır. Sarıktan korkun. Müslümanlık geç kalan bir 
saattir derler. Hayır. ‘Ali-Muaviye’ vakasından beri bu saat hiç 
işlemiyor, durmuştur.’ 

Hoca madem ki lakırdıya başlamıştı, yine Tatarcık Abdullah’ı 
methedecekti, kaç senedir buna merak sarmıştı, onu göklere çıkardıkça 
kendisi uçuyormuş gibi uyuşuyordu. Fakat, Adnan daha evvel davrandı. 

Adnan: ‘Hükümet kuvvetinin karşısında sarığın lafı mı olur 
hocam? Bin softayı bir jandarma önüne katar.’ 

Hoca: ‘Yanılıyorsun: Hükümet kuvvet değildir; vasıtadır. Bir 
memlekette asıl kuvvet, bir fikri temsil edenlerdir. Başka memleketlerde 
sahici ‘fikir’ zümreleri var. Bizim memlekette hakiki ‘fikir’ yok; bizde üç 
yüz seneden beri ‘fikir’ diye bir tek şey var: Taassup! Tatarcık 
Abdullah’ın Tanzimat Layihası’nda...” 

Tatarcık Abdullah’ın Üçüncü Selim’e yazdığı teceddüt layihasını 
ezbere okuyacaktı; Adnan, Hoca’nın sözünü, işi dalgınlığa vurarak kesti. 

   Adnan: ‘Fatih hocalarının dini de yalandır; dinsizliği de!’ 
 Hoca: ‘Yalanmış! Tabii ki yalan. Onu ben de biliyorum. Onun için 
bu yalandan korkun diyorum ya! Sarıklı milletini bana sen mi 
anlatacaksın? Menfaat göster: Vapur bacası gibi bağırarak sana Allah’ı 
inkâr etsinler; Peygamber’i de!.. Sultan Hamit otuz üç sene sarığa sırma 
takarak; taasuba maaş vererek tahtında oturdu efendi!’ 

Adnan şaştı: Dağıstanlı Hoca, Abdülhamit’e eskisi gibi Deli 
İbrahim’in torunu demiyordu. Düşündü, düşündü, buldu: Hoca düşmüşlere 
sövmezdi. 

   Adnan: ‘Şu ikinci düşmanımız kimmiş merak ettim hocam?’ 
   Hoca: ‘İkinci düşmanınız sizsiniz!’ 

 Adnan, sokak edebiyatı yapan Hoca’nın şirinliğine güldü; 
deminden beri müphemiyetinden korktuğu ikinci düşmanın ne kadar 
ehemmiyetsiz olduğuna seviniyordu. 

Hoca: ‘Sizsiniz! Çünkü siz, halkı fikir idare eder, sanıyorsunuz. 
İzdiham, kafasıyla değil, gözleriyle düşünür. Bu gözleri idare etmeyi 
bilmeyeceksiniz, kendinize düşmanlığın en büyüğünü siz kendiniz 
yapacaksınız. Yığın karnıyla düşünür, Gözüyle öğrenir, Kalbiyle kızar. 
Avamın midesindeki yeniçeri kazanını tanımıyorsunuz. Halkın gözünü 



	
  

	
  

226	
  

rahatsız etmemek için hiç değişmemeye mecbursunuz. Eski ceketinizi 
çıkarmayacak, eski evinizden çıkamayacaksınız...’ 

Hoca duvarlara, tavanlara baktı: ‘Allah daha âlâ etsin. İhtişamlı 
konak. Fakat ben senin yerinde olsam Aksaray’daki evi bırakmazdım 
Adnan!’ 

Adnan bozuldu; artık anlıyordu. Bu Dağıstanlı Hoca da, Şair Raif 
de, onun saadetini yakından görmeye tahammül edemiyorlar, onun için 
ondan kaçıyorlardı. Fakat Hoca’nın bu lafına gücenmek küçüklük olurdu. 
Canının sıkıldığını örtmek için güldü. 

‘Evlenmek istiyorum hocam; bu ihtişamlı konak dediğin berhaneyi 
onun için tuttum.’ 

Adnan bu yalanı söylerken, Belkıs’la bir gün evlenirse Şişli’ye 
taşınmayı düşünüyordu.  

Hoca, Adnan’ın sefil yaşamasında inat ediyordu: ‘Görmüyor 
musun? Ahmet Rıza’nın Paris’teki yamalı ceketini hâlâ alkışlıyorlar; 
Talat’a bak, Edirne’de giydiği sarı kaputunu hâlâ çıkarmadı, hâlâ asker 
tütünü içiyor. Uzağa gitmeye ne hacet? İşte Sultan Hamit... Ne sayede sağ 
kaldı? Burnunun sayesinde!.. Gazeteler her gün burnuna kandil asmakla 
meşgul. Biri çıkıp da, ‘Bizim bir Mısır’ımız vardı, bir Bosna Hersek’imiz 
vardı, bir Şarkî Rumeli’miz vardı; ne oldu?’ diye hesap soruyor mu? 
Sormuyorlar, neden? Çünkü halk fikriyle değil, gözüyle görür de ondan! 
Çünkü Şarkî Rumeli’nin gittiğini fikir görür, Abdülhamit’in uzun burnunu 
göz görür de ondan!.. Sizin de yaptığınız bu inkılaba, bu ehrama 
bakmayacaklar; rubanız kaç tane? Eviniz kaç katlı? Onu sayacaklar. 

Adnan, deminden beri, Hoca’nın söylemek istemediği meçhul 
edepsize merak ediyordu? 

‘Şu Cemiyet’e aldığımız meçhul edepsiz kimmiş? Merak ettim 
hocam?’ 

‘Kim olacak? Senin Hidayet Beyefendi’n! Cemiyet’e 
sokmuşsunuz; Şehremini oluyormuş.’ 

Oda kapısı açıldı; kapının kanadına Erkânıharp Müşiri’nin Mermer 
Yalı’sında olduğu gibi, bir uşak yapıştı: Sofadan Hidayet haykırıyodu: 

‘Aşkolsun Adnan Beyefendi Hazretleri, biz gelmezsek sizin 
arayacağınız yok!’ 

Önden Hidayet girdi, arkasından Hacı Hulûsi Paşa, redingotunda 
iliklemek için fazla düğme arıyordu. Adnan, Hacı Hulûsi’yi görünce 
fenalaştı. 

Dağıstanlı Hoca, Hidayet’le Hcı Hulûsi’nin uzun selamlarını 
‘aleykümselam!’ diye ağzıyla aldı. Odadan kaçtı. Arkasından koşan 
Adnan’ın göğsüne merdiven başında elini dayadı, manalı baktı: ‘Dostlarını 
yalnız bırakma!..” 

Adnan, Hidayet’le konuşurken düşünüyordu: ‘Şu insanlar ne 
tuhaftı; Hoca’nın duydukları yarı yarıya yanlıştı. 31 Mart’ta istibdat geri 
dönmeyince, Hidayet de, Hacı Hulûsi Paşa da İttihat ve Terakki’ye 
yazılmışlardı. Fakat dün Şehreminliği’ni isteyen Hidayet’e, Sivas 
Valiliği’ni isteyen Hacı Hulûsi Paşa’ya Talat, ‘Zat-ı saminiz hafiyesiniz 



	
  

	
  

227	
  

beyefendi! Zat-ı âliniz de hırsızsınız Paşa Hazreteri!’ demiş, kovmuştu. 
Zaten şimdi Hidayet, Adnan’a bunun kavgasını etmeye geliyordu. Fakat 
bu Dağıstanlı Hoca’nın Meşrutiyet için ne fikri olabilirdi? Devlet 
kuvvetlerinin ayrılmasındaki ilim nazariyesini mi söyleyecekti? Dış 
politikada hükümetin hangi siyasi manzumeye katılacağını kestirecekti? 
Tabii ki, Dağıstanlı Hoca İtithatçı Adnan’a, ‘Madem ki inkılap yaptınız, 
havyar yemeyeceksiniz!’ diyecekti.”398 

 
Bu uzun konuşma aslında herkesin romandaki hali pür meali olduğundan daha fazla 

üzerine yazmanın çok da bir anlamı olmayacaktır. Ama ortada olup da görülmesi gereken 

bir çok husus var. Dağıstanlı Hoca’nın Adnan’a uyarıları önemlidir; ama roman, 

Adnan’ın bunları roman boyunca dinlemeyişi, hep bunun tersinden gidişi üzerine 

kuruludur zaten. Bir diğer taraftan da Dağıstanlı Hoca’nın uyarıları da bir o kadar 

sorunludur çünkü bütünüyle yüzeysel bir bakışın ürünü ve ‘irtica’nın içkin olduğu bir 

durumun, dinin ise sömürülmeye açık olduğunun ifadeleridir. Hem de bir hocaya, 

romanda iyi çizilen ender karakterli bir kişiye bu konuşmayı yaptırmak ise dikkat 

çekicidir. Mithat Cemal Kuntay, Adnan üzerinden İttihat ve Terakki’yi, onun anlayışını 

mahkûm etmek isterken bir diğer taraftan da bütün İstanbul’dan tiksinti duyan bir bakışın 

da kendisini açık etmesinden kaçamaz. Bu tiksinti dindarları da kapsar; çünkü orada da 

bozulmanın olduğunu göstermekten geri durmaz. Daha sonra Adnan karakterinin 

romanın içinde yazdığı romana gideriz. Bu romanın adı: Yıkılan Vatan’dır. Adnan, bir 

İttihatçı olduğu için Mithat Cemal, onun İttihatçı düşünüşü ile 31 Mart’ı nasıl gördüğünü 

tam olarak burada ifşa eder: 

“31 Marta geldi. Romanının burası ateş saçmalı, kıpkırmızı olmalıydı. 
Sevinç dolu bir öfkeyle yazdı: 

 Sıfır rakam oldu 
Softa inkılabı bir hafta sevdi: Bir erkek, Tepebaşı’ndaki konsere 
bir kadını çarşafsız götürdü: İttihat ve Terakki, kadını o gün 
sürmeye kalktı ve softa inkılabı o gün hemen sevdi. Yedi gün sonra 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
398. A.g.e. syf  377-382  



	
  

	
  

228	
  

İttihat ve Terakki kadını sürmekten vazgeçti. Ve softa inkılaba o 
gün hemen kızdı.  
 Kur’an’ı tabanca gibi beline takan, din dinamitli, âyet ve 
hadis cephaneli softa; kafasında ve karnında iki düğümle inkılaba 
somurtan softa; bir meczubun deli gözleri ve alık yanaklarıyla 
haykırıyor: Bir milletin hem dini, hem mebusları olamaz, diyordu. 
Bu meczubu Ayasofya Meydanı’nda astılar. İdam, yanlış bile olsa 
hamleye yakışan felakettir. Halbuki Meşrutiyet’in astığı softa fikir 
değildi, kelime bile değildi, geğirti gibi pis bir gürültü idi. 
Bataklıktı: Nemli bir karanlık!.. Taaffünü, zulmeti adam yerine 
koyup astılar; ve sıfırın adı 31 Mart oldu. Hem rakamın, hem 
vakanın tarihi olmak Derviş Vahdeti’ye fazla şerefti. Bu böcek 
yürüyen, koşan milletlerde ayak atında yamyassıdır. Darağacının 
irtifaı bile çamura ve karanlığa fazla pâyedir...” 

Adnan burada durdu, çünkü kapı açıldı, eski Cön Türk Süleyman girdi.399  
 

Yukarıda bahsettiğimiz gibi roman Adnan’ı mahkûm eder ve Adnan’ın kişiliğinde de tüm 

İttihatçıları ve İstanbul’un üç halini. Bütün bu satırlarda Fethi Naci’nin dediği bir ‘rezil’ 

etme durumun yansımaları vardır. Mithat Cemal’in Adnan’ın romanında kaleme aldırdığı 

bu 31 Mart sahnesi çarpıcıdır ve resmi tarihin öfkeli bir 31 Mart yorumundan başka bir 

şey değildir. Mithat Cemal, Adnan üzerinden bir 31 Mart muhasebesi yapmak ister 

gibidir bu ifşaatta. Daha sonra yeniden karşılaşırız 31 Mart Olayı ile. Romanda Adnan’ın 

en başta evlenceği ama ayran gönüllü oluşundan ve romanda ikinci İstanbul’a geçişin 

sembolü olan Belkıs’a aşık oluşundan olamayan bu evliliğin sonucunda bir intikam 

çukuruna itilen Süheylâ’nun mektubunda olur bu karşılaşma. Nitekim, bir devrin 

kapanışını sembolize eden Süheylâ’nın konağında erken gelişen ve ölü doğan bir aşk 

ilişkisinin (çünkü ileride olacak bu evlilik için daha zaman vardır yeniden bu konağa 

dönmesi için) geride bıraktığı yıkık bir aşkın, isimsiz intikam mektubudur bu. 

Süheylâ’nın babası Abdülhamit döneminin namuslu bir nazırıdır; ama Abdülhamit 

döneminin! Roman, bu aşkın ölü doğacağını bildiği halde bizi oraya sürükler ama bir 

intikam hikayesini göstermek içindir belki de bu: 	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
399. A.g.e. syf 386, (Burada Adnan’ın romanının başlığı hariç, vurgular bize aittir. y.n.)  



	
  

	
  

229	
  

“Sizden bazı şeyler öğrenmek istiyorum Adnan Bey. İnkılabı, yapanlar 
kadar sevdim; fakat, bu inkılabı bir müddettir, bilmem niçin, 
tanıyamıyorum. Mektubumun burasını okurken neler düşüneceksiniz, 
bilirim; fakat hayır: Ben ne 31 Mart’a sevinen bir sarıklının kızıyım; ne 
de kadro harici bırakılan birinin karısı... Hususi bir talihsizliğim hiç yok; 
Büyük denecek kadar servetim var; küçük denmeyecek kadar da 
tahsilim.”400 

 
Adnan’ın İttihat ve Terakki’de yükseldiğini bilen Süheylâ’nın yukarıdaki mektubunun 

sadece bir bölümünde geçer 31 Mart. Mithat Cemal Kuntay, Süheylâ’nın siyasi uyarısının 

altında bir intikamın yatmakta olduğunu gösterir aslında ve o dönemin içinde 31 Mart’ın 

nasıl bir sosyal grubun öncülüğünde olduğunun izlerini görürüz mektupta. Ama zaten bu 

31 Mart vurgusu, bir intikam mektubu olmadığının göstergesi olması için oraya konulur. 

Adnan bu siyasi içerikli mektubun Süheylâ’dan geldiğini tahmin eder ama.  

 

 Bu bölümlerin ardından 31 Mart, artık sadece bir motif olarak kullanılır roman 

boyunca. Bu motifler de 31 Mart’ın siyasi terörünü anlatmak içindir hiç şüphesiz. 

Romandaki karakterler çarşısında asılan kişilerin hikayeleri anlatılır; ama Mithat Cemal 

burada bile o bütün İstanbul’dan iğrenen dilini geride bırakmaz. Ama romanda mahkûm 

edilen Adnan’ın bu asılışlar karşısında tepkisinden Mithat Cemal’in de tepkisini anlarız:  

“Bunları söylerken Melâhat, Belkıs’ın yüzüne acayip acayip bakıyordu. 
Adnan bu gözlerden sinirlendi. Belkıs’a büsbütün ihtiyatsız gözlerle bakan 
Melâhat’ı, kendisine bakmaya mecbur etmek isteyerek, ona, kocası Sait’i 
sordu.  
 Melâhat dert anlatanların bütün merasimine ta baştan başlamak 
için evvela içini çekti, ‘Hiç sormayın Beyefendi’ciğim’ dedi; ‘o aile 
mahvoldu.’ 
 Belkıs zile bastı, Hizmetçiye hilâlileri verdi; bunları üstünde 
tecrübe etmek için bir odaya, hizmetçiyle beraber gitti.  
 Melâhat: ‘Sait’in babası Tufan Efendi 31 Mart’ta asıldı, tabi 
biliyorsunuz.’ 
 Tufan’ı ve oğlu Sait’i Senih Efendi, Hidayet’in konağına 
götürdüğü bir gece Adnan orada tanımıştı. Bu Tufan Efendi’nin kırmızı 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
400. A.g.e. syf 411.   



	
  

	
  

230	
  

fes giyerek kendini halka zorla hafiye tanıttığını Hidayet’ten çok 
dinlemişti. 

Fakat 31 Mart’ta Adnan, Tufan Efendi’yi astıklarını bilmiyordu. 
Fesin boyasından kafaya gelen felakete içinden gülerek acıdı.  

Melâhat ucu kendisine dokunmayan bir felaketi anlatan insanın 
leziz heyecanıyla boyuna Tufan Efendi’yi, Sait’i anlatıyordu.  

   Adnan: ‘Cenazeye giderken mi dediniz?’ 
Melâhat: ‘Evet, Beyefendi; Sait, Recep Paşa merhumun cenazesine 
yetişeyim diye telaşla koşarken tramvay yolunda kalp sektesinden düşmüş 
ölmüş.’ 

   Adnan: ‘Tuhaf şey, telaşı ne? Recep Paşa akrabasında mıydı?’ 
Melâhat: ‘Aman efendim; Sait’i bilmez misiniz? O her cenazeye bayılırdı; 
hele kalabalık cenazeye!..’ 

Tabuta koymak için Recep Paşa’yı soyarlarken, gömleği yamalı 
çıkmıştı! Bu haber cenazenin saflarında koşmuştu. Bu yama o gün bütün 
memleketi kendine toplayan bir noktaydı. Adnan kendi kendine 
düşünüyordu: ‘Bir yama, bir fikrin bayrağı gibi bu kadar adamı peşine 
nasıl takmıştı?’”401 

 
 

Romanın belki de en ilginç bölümlerinden birisidir burası. İlk kez, Dağıstanlı 

Hoca’nın yüzeysel ve sorunlu uyarılarından sonra, daha anlamlı bir mesajla, halkın sesini 

duyarız; ama bu duyuş tabi romanda Adnan’ın anlam veremediği bir durumun ta kendisi 

olacaktır haliyle. Mithat Cemal, aslında halkın siyasal olayların peşinden onu sürüklediği 

bu yürek burkan anlarda arkada yatan mesajlar verir; fakat kimi zaman bu mesajlar salt 

yoksul halkın biçare arayışları gibi durur.402 Ama Adnan’ın fakir ve veremli annesinin 

cenazesine o sürgündeyken bu kadar sahip çıkan olmamıştır ve Mithat Cemal, inanılmaz 

tutarlı bir biçimde, Adnan’ın öfkesi ile halkın bu şuursuz biçarelik içinde “yamalı 

gömlek”te sembolize edilen toplanışının anlamını bulamayacağını gösterir. Adnan zaten 

roman boyunca asla şefkat bulamamıştır Süheylâ hariç. Bir  sorun vardır ama nerededir 

diye hem Adnan’a hem Adnan üzerinden kendisine, hem de bize düşündürür yazar.  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
401. A.g.e. syf 420-421.   
402. Bu bölümdeki bu hal bize, Hrant Dink öldürüldüğünde herkesin onun ayakkabısındaki deliği 
konuştuğunu ve o zaman bu “ayakkabı deliğinin” herkeste yarattığı hissiyatı anımsatır.	
  



	
  

	
  

231	
  

Roman, İstibdat döneminden Meşrutiyet’e intikal eden ama 31 Mart sonrası artık 

git gide eriyen bir karakterin ölümü ile yeniden 31 Mart’a bir atıfla devam eder. Burada, 

Adnan’ın sesinden çok artık net bir biçimde Mithat Cemal’i duyarız. Hidayet’in ölümünü 

onun devrinin kapanışı ile daha fazla bu karakterin romanda devam etmesine gerek 

duymadığını gösterircesine anlatır Mithat Cemal: 

“Hidayet, hiç bir hastalığı olmadığı halde öldü: Konağına gelmeyen elçiler, arabasına 
selam durmayan polisler onu öldürdüler. 31 Mart’sonra misafirleri, uşakları, parası 
azaldı; eriyordu. Bir türlü Şehremini olamadığı için vücudu azalıyordu. Kendisinin 
‘şema’sı olmuştu.”403 
 
İstibdat rejiminin 31 Mart’a bel bağlayışının ifadesidir bu satırlar. Mithat Cemal işte 

burada o kadar büyük bir hınçla tiksinerek kaleme aldığı bu Üç İstanbul’un içinde hiç 

kimseye acımaz neredeyse ve onun bu aşırı öfkesi, kendisini arasına mesafe almak 

istediği (burası tartışmaya açıktır) resmi tarihin yanına düşürür. Çizdiği bu karakterlerin 

birer fırsat avcısı, opurtunist ve ahlaksız olduklarını anlarız; ama 31 Mart’ı İstibdat 

rejiminin geri dönüşü gibi göstermesini gerektirmez bu. Gerçi Adnan’ın gözlerinden bu 

durumları anlattığını gözden kaçırmamız gerekir; ama Adnan mahkûm olurken, İstanbul 

mahkûm olurken, Osmanlı mahkûm olurken, 31 Mart’ta bu mahkûmiyetten kaçamaz. Bu 

muğlâk anlatışa devam eder Mithat Cemal: 

“Adam, Sefaret Müsteşarı Nail’di. 31 Mart’ta istibdat geri gelmeyince tek gözlüğü çift 
olmuştu. Mazuliyeti uzayınca halinden Sefaret Müsteşarlığı uçmuş, rüştiyedeki Fransızca 
hocalarına benziyordu. Tepesini kapamak için saçları ensesinden yukarıya taranmıştı. 
Elbisesi dökülüyordu. Ama eldiveni vardı. Adnan içinden acı acı bakıyordu: ‘İnsanın 
pantolonu bu kadar eski olunca eldiven ne fena şeymiş meğer!..’ ”404 
 
 
 31 Mart Olayı’na son atıf romanın sonlarına doğru karşımıza çıkar. Mütareke 

İstanbulu’na geçmiş, İttihat ve Terakki ile Adnan’da çökmüştür ve artık romanda 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
403. A.g.e. syf 433-434.   
404. A.g.e. syf 588.	
  	
  	
  



	
  

	
  

232	
  

Süheylâ’nın şefkati ile İstanbul’un tepesinde duran gazap bulutlarından bir müddetliğine 

kurtulan Adnan herkesin üzerine düşecek bu yıldırımların en ağırlarından biri ile 

cezalandırılır. Beddualarını aldığı onlarca kadından sonra, birisinin rahmine düşen bir 

erkek çocuğun kendisi ile gelir bu gazap. Adnan geçmişin ve mahkum edilen ve Mithat 

Cemal’in gözünden bir Pompeii masalı gibi gazap fırtınalarına gark olan üç İstanbul’un 

içinde kendi payına düşeni alacaktır. 31 Mart Olayı’na yapılan atıflar bu sürecin 

içerisinde gelir. Artık eski parlak günlerinde olmayan avukatlık bürosuna gelen bir  

davada bir gencin idamını savunacaktır. İdam ettirmek için uğraştığı çocuk -farkında 

olmadan yapar bunu- kendi oğludur. Bu süreçte genç delikanlıyı idam ettirmek için 

yalancı şahitler ararken karşımıza karakterlerin geçmişlerinde yer alan 31 Mart ‘lekeleri’ 

çarpar:  

“Sakallı Vasfi, Adnan’ı bahtiyar etti: Katil Ahmet’in on dokuz 
yaşında olduğunu bilen şahitler vardı. Vasfi bunları tanıyordu.  
Fakir olduğu günden beri, Adnan, tesadüfe yine inanıyordu. Şimdi bu 
tesadüf ona davayı kazandıracaktı. Sakallı Vasfi şahitlerin pusulasını 
verdi: ‘Beyazıt’ta Soğanağa Mahallesi’nde eshab-ı emlakten Hacı Mahmut 
Efendi.’ 

   ‘Asmaaltı’nda tüccardan Yanya’lı Hafız İsmail Efendi.’ 
 Yalancı şahitlerden biri ‘Hacı’ydı; öteki Hoca!’ Bu iki kelimeden 
Adnan, başka zamanda, kaçardı. Fakat şimdi kelimenin ikisine de dört elle 
sarıldı. Mahkemede bu iki kelime mabet gibi duracaktı. Halbuki bu iki 
şahidin ikisini de Sakallı Vasfi kiralamıştı. Bir kadın birini öldürmeye 
giderken ayak izi tanınmasın diye erkek kundurası giydiği gibi, bu şahit de 
‘Hoca’ ve ‘Hafız’dılar.  

   Adnan: ‘Bendeniz bu Hacı Mahmut Efendi’yi tanır mıyım?’ 
 Sakallı Vasfi: ‘Tanıyacaksınız. O da bizim gibi Aksaraylı’dır. 
Gençliğinde Arap Avnullah Paşa’ya bile gözdağı veren adam. Durunuz 
bakayım; o zaman bir lakabı vardı...  Çilli Mahmut.’ 

Adnan düşündü, düşündü. Bu ismi hatırladı; Hareket Ordusu 
İstanbul’a geldikten sonra İttihat ve Terakki’deki asılacakların listesinde 
bu ismi görmüştü.  

   Adnan: ‘Bu adam 31 Mart’ta idam edilmemiş miydi?’ 
 Sakallı Vasfi: ‘O mesele tuhaftır efendim. Yüzü çilli, adı Mahmut 
bir başka külhanbeyini odur zannıyla 31 Mart’ta asmışlar. Çilli Mahmut, 
Bulgaristan’a kaçtı; aff-ı umumide İstanbul’a geldi.’ 



	
  

	
  

233	
  

Sakallı Vasfi vakanın alt tarafını söylemiyordu: Çilli Mahmut, 
İstanbul’a gelince Hürriyet ve İtilaf’a girmiş, sakal koyvermişti. 

Adnan 31 Mart’ta asılması lazım gelen adamın tezkiyesini kâfi 
buldu. Bu iyi bir şahit olabilirdi. Hafız İsmail Efendi’yi de öğrenmek 
istedi. 

Bu hafız İsmail de vaktiyle Sofular’da Tapu Müdürü Senih 
Efendi’nin evinin karşısındaki bakkaldı. Dükkânın önünden Senih Efendi 
geçerken başını manalı manalı sallayarak Macide’nin fahişeliğini mahalle 
halkına ihsas eden adam.  

Sakallı Vasfi: ‘Hafız İsmail Efendi Asmaaltı’nda tüccardırlar. 
Varlıklı adamdırlar. Allah rızası için şehadet edecekler. Mahkemeye 
gitmek için araba bile kabul etmeyecektir sanırım. Zaten öteki de öyle.”405 

 
Mithat Cemal’in Üç İstanbul romanı Adnan’ın kişiliğinde üç İstanbul’u da birden 

mahkûm eden bir roman olarak Cumhuriyet kanonun istediği yerde durmaz aslında. 

Ömer Türkeş, romanın bu geçmişe dönük yansıtışını Cumhuriyet ideolojisinin etkisinde 

kalarak yapıldığını söyler:  

“İttihat ve Terakki Cemiyeti’ne edebiyat cephesinden yönelen eleştiriler arasınd en 
keskinlerindendir Mithat Cemal Kuntay’ın Üç İstanbul’u. Yazar, II. Meşrutiyet öncesi ve 
sonrasını kişisel gözlemlerini dayanarak anlatırken, yine Cumhuriyet’in ideolojik 
merceğini kullanmıştır. Böylelikle 1908’den 1920’lere kadar geçen bir sürede, gerçek 
toplumsal, siyasal ve ekonomik meselelerden çok klişeleşmiş yozlaşma tablolarını izler 
okuyucu. (...) Bu romanda, neredeyse bütün ahlaki değerlerin ayaklar altına alındığı bir 
toplumsal tablo çizmiştir yazar.”406 
 
Ömer Türkeş’in haklılık payı vardır; ama bu tavrın yanında unutulan bir başka tablo daha 

vardır. Mithat Cemal Kuntay’ın bu romanını kanon dışı bir roman olarak bize okutan 

“Yazarın kaleme aldığı tek roman olma vasfıyla her ne kadar yayınlandığı 1930’lu 

yıllarda Üç İstanbul romanı egemen ideolojik tavrın sonucu edebiyat dışına itilme ile 

karşı karşıya gelmiş ve fazla itibar görmemişse de”407 tespiti ile yapılan durumun 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
405. A.g.e. syf  631-633.  
406. Ömer Türkeş, “Güdük Bir Edebiyat Kanonu”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, Kemalizm, Cilt 2, 6. 
Baskı, 2009, İstanbul, İletişim Yayınları, syf 430.  
407. Kenan Çağan & Köksal Alver, “Üç İstanbul ya da Bir Çözülüşün Zayıf Halkaları”, Türk Edebiyatı Özel 
Sayısı, Hece, Yıl:6, Sayı: 65/66/67, Mayıs/Haziran/Temmuz 2002, syf 576.   



	
  

	
  

234	
  

teşhisidir. Zaten, Halil İbrahim Göktürk’te Mithat Cemal Kuntay üzerine yazdığı 

monografta bu durumdan şikayet etmektedir.408 

 

 Bizim 31 Mart üzerinden gördüğümüz resim ise romanın laik Cumhuriyet 

kanonun dışında olduğudur; ama bu Mithat Cemal Kuntay’ın hamaset şiirleri ve aşırı 

milliyetçiliği ile flulaşırken, bu roman üzerinden baktığımızda üç İstanbul’un ve İttihat ve 

Terakki’nin Adnan’ın kişiliğinde mahkum edilişi ve İstanbul’un Pompeii vari gazap 

hikayesi (İşgal) ile 31 Mart Olayı’nın da aynı şekilde bu mahkûm edilişten nasibini 

almasıdır. Fakat her şeye rağmen romanın üç iyi karakteri olan Şair Raif409, Dağıstanlı 

Hoca ve Süheylâ bütün bunların dışında kalmaz; ama Mithat Cemal, Adnan’ı üzerine 

düşen bu gazap dolu yıldırımlardan bu üç iyi karakterin nazarında korumaya çalışır ve bu 

üç isim de 31 Mart’ın tarihsel mağduru olacak olan üç kişidir. Ama bu isimler de 

İstanbul’un yaşayacağı gazabın kurbanı olacaklardır Mithat Cemal Kuntay’ın milliyetçi 

bakışının içinden. Üç İstanbul’da kimseyi kurtacak bir gemi de yoktur romanın sonundaki 

Ankara dışında. Ama gemiye binemezler. Her şeyden intikamını alırken kanon dışına 

düşer roman; ama bu sırada kurunun yanında yaşın yanması da maalesef kaçınılmaz 

olmuştur. 

 

 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
408. Halil İbrahim Göktürk, Mithat Cemal Kuntay, Birinci Baskı, 1987, Kültür ve Turizm Bakanlığı 
Yayınları, Ankara, syf VII (Önsöz’de y.n.)	
  	
  
409. Burada bir not düşmenin zaruri olacağı kanısındayız. O da bu ‘bataklık’ gibi çizilen İstanbul’da ender 
iyilerden olan Şair Raif’in anti-semitik tavrıdır. “Korkunç Komitacılar” başlıklı bölümde gizlice 
sansürlenen bir metni okumak için toplandıklarında Şair Raif, bu toplantıya katılan Moiz’için: “O Yahudi 
gelirse ben yokum.” diyebilmiştir. Araya Adnan girer ve daha sonra romanda bu gazaptan kendi payına 
düşeceği alacak olan Moiz’i, Şair Raif’i ikna ederek bu toplantıya aldırır. (Romanda syf 125. y.n.)   



	
  

	
  

235	
  

SÂMİHA AYVERDİ – YOLCU NEREYE GİDİYORSUN: ‘İRTİCA’SIZ BİR 31 MART  

 Sâmiha Ayverdi, Cumhuriyet projesine topyekün karşı çıkan bir isimdir.410 Nazan 

Aksoy, Kurgulanmış Benlikler isimli çalışmasında Sâmiha Ayverdi’nin Cumhuriyet’in 

kuruluş sürecine tam anlamıyla aykırı bir ses olarak muhalif olduğunu söyler.411 Muhalif 

bir isim olan Ayverdi, Cumhuriyet’in özellikle laiklik projesine karşı çıkar. Bunu sadece 

muhalif duruşu ile Cumhuriyet’in bu bağlamda egemen söylemince üretilmiş tüm 

argümanlarına karşı çıkarak da yapar. Elif Şafak şöyle söyler Ayverdi için: 

 “Ancak bütün bu “ruhani” gelişmeleri yaşarken, bir de içinde yaşadığı 
toplumu ve tarihin akışını analiz etmeye meyyal ve meraklıdır. Yani ilk 
bakışta alabildiğine “dünyevi” olan konularla kıyasıya uğraşır Samiha 
Ayverdi. Kendine has bir dünya görüşü vardır. İlerlemeci, düz çizgisel 
reformizmi ya da mekanik bir Batılılaşma sürecini tasvip etmez, Osmanlı 
bir özlemdir dilinde, sahip çıktığı bir birikim ve kimliktir. Onun tamamen 
terk edilmesine razı olmaz gönlü. “Gelenekleri” savunur. Hep az biraz 
kenarda ya da muhalefette kalır. Çağdaş kurumlarla arasındaki ayırım 
derinleştikçe o da “muhafazakar”laşır. Kimileri onu zamansız bir 
“Osmanlı aristokratı” olarak eleştirir. Fazla elitist, fazla gelenekçi, fazla 
“dindar”, fazla “muhalif”, fazla “bağnaz” bulunur. Bütün sıfatlar 
görece.”412  

 

Sâmiha Ayverdi’nin farkını 31 Mart Olayı kapsamında incelediğimiz diğer tüm 

romanlarda da fark ederiz. 31 Mart Olayı’na tam olarak tavır alan tek kişi olduğunu 

anladığımızda da bunu görürüz. Bu tavır alış, Cumhuriyet’in egemen söylemine karşı bir 

konumlanışı ima eder. 31 Mart Olayı sırasında çocuk olan Ayverdi, otobiyografisinde 

buna değinirken şöyle yazar: 

“Ama ne tuhaf... O zamandan bu zamana altmış şu kadar sene geçtiği halde 
tarihin dudağı, o tertibin iç yüzünü söylememekte hâlâ inat ediyor. Böylece de 31 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
410. Nazan Aksoy, Kurgulanmış Benlikler, 1. Baskı, 2009, İletişim Yayınları, İstanbul, syf 104. 
411. A.g.e. 104-105	
  
412. Elif Şafak, “Samiha Ayverdi”, Zaman, 11 Kasım 2007, online versiyon, 
http://www.zaman.com.tr/yazar.do?yazino=798918&keyfield=  



	
  

	
  

236	
  

Mart’ın, iktidara göz dikmiş kötü bir ittihatçı oyunu olduğunu, kumanda köprüsünden bu 
gafil Meşrutiyetçiler’e emir veren patronun ise... itiraf edemiyor.”413  

 
Otobiyografisinde 31 Mart’ın böyle bir komplo olduğunu ileri süren Sâmiha Ayverdi’nin 

romanında ise açıkca bu denli bir çıkış göremeyiz ama o, yine de bizi şaşırtmaz. Yolcu 

Nereye Gidiyorsun adlı romanını 1944 yılında yayımlar Sâmiha Ayverdi. Cumhuriyet’in 

egemen diskurunca o dönem son derece baskın olan ‘irtica’ söyleminin tarihsel referansı 

olan 31 Mart Olayı’na romanında değinirken asla ‘irtica’ kelimesini kullanmaz Ayverdi. 

  

 Romanın başkarakteri Adli isimli genç, çökmekte olan bir devrin içinde kendi 

konağında ne ailesi tarafından, ne sevdiği kız tarafından ne de dost erbabından aradığını 

bulamamış bir isim olarak tüm romanın içinde derin bir manevi arayıştadır. Ayverdi, bu 

sırada çöken İmparatorluğun yansımasını Adli’nin kendi ailesinin çöküşünde aksettirir. 

Buna karşı direnmeye çalışarak bir taraftan manevi arayışı, bir diğer taraftan da etrafında 

olup bitenler ile birlikte bir dönemin yıkılışını izleriz; ama bütün roman boyunca anatema 

maneviyat ve manevi arayıştır. Tasavvuf erbabına kendini daha sonra vakfeden Adli, 

roman boyunca, İmparatorluğun mayasında maneviyatın kaybolduğu izlenimi ile bir 

dönemin panoramasını kendi kişisel hayatından anlatır bize. Bu çökmekte olan dönemin 

son perdelerinden olan 31 Mart Olayı, karşımıza ilk olarak romanın sonlarına doğru 

çıkar. Fakat Sâmiha Ayverdi, 31 Mart’a gelmeden önce, Meşrutiyet’i anlatırken zaten bu 

sürecin 31 Mart’a gideceğinin sinyallerini önceden verir: 

“Sinan’ın	
  gidişi,	
  Jâle için de büyük bir darbe olmuştu. Arkadaşımın 
ona küçük bir ümit, bir bekleme tesellîsi bırakmadan gitmiş olduğunu, 
Jâle’nin tekrar benden yüz çevirmesinden anlıyordum. Fakat belki de yeni 
bir kînin temelleri üstünde akla gelmedik oyunlara hazırlanıyordu ki, onu 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
413. Sâmiha Ayverdi’den aktaran Nazan Aksoy, Kurgulanmış Benlikler, 1. Baskı, 2009, İletişim Yayınları, 
İstanbul, syf 111. 	
  	
  	
  



	
  

	
  

237	
  

da beni de, bütün milleti de şaşırtan siyasî ve kanlı bir hâdise patlak verdi: 
Meşrûtiyet!” 

Memleket, uzun süren fakat her şeye rağmen istikrarlı bir rejimin 
bu birdenbire alt üst oluşunu hazmetme hafakanlarıyle çılgın bir hale 
gelmişti. Adı unutulan ‘Meclis-i Mebûsân’ın açılması, ‘Kānûn-ı Esâsi’ye 
yemin, ‘Avcı Taburu’nun İstanbul’a gelişi… 
   Artık kimsenin kimseyi görmediği, tanımadığı, saymadığı bir 
yıkılma ve kurulma kıyâmeti içinde şaşkın, kararsız, başı boş günler birbiri 
ardınca gidip geliyor, halk, inkılâpların kan kokan havasiyle sarhoş, çılgın 
ve maalesef şuursuz bir zevk ve intikam almak istediğinin cevâbını 
vermekten âciz bulunuyordu. 414	
  

	
  
	
   Öyle bir Meşrutiyet’i karşılayışı vardır ki romanda Adli’nin, herhalde hiç kimse 

Meşrutiyet’i böyle görmez Türk romanında. Ama bu karşılayışın bir sebebi vardır. 

Sâmiha Ayverdi okuyucuyu 31 Mart’a hazırlar:  

“İnkılâba, rejim değişikliğine rağmen millette bir rahatsızlık, îtimatsızlık vardı. Fakat 
ben, bu siyâsi sıkıntının kâbusunu belki herkes kadar hissetmiyordum.”415 
 
Ardından da Adli’nin anlatımında, okuyucununda içerisine düşen bu sıkıntı, 31 Mart 

Olayı ile karşımıza çıkar. Ayverdi, zaten Meşrutiyet’ten çok, gözünü 31 Mart’a 

çevirmiştir. Ama romanda ilginç bir şey yapar. Romanın başkarakteri Adli’nin dayısı su 

katılmamış aşırı idealist bir İttihatçıdır. Daha doğrusu terakki yanlısı bir zabit. Zaten 

Meşrutiyet sürecinde Abdülhamit rejiminin yarattığı sıkıntı yüzünden kaçmak ve 

Meşrutiyet’in ilanı için çalışmak üzere İstanbul’u terk eder. Ardından, Ayverdi’nin bizi 

hazırladığı 31 Mart ile romanda son derece iyi çizilen ama Adli’nin ona kısmen katılsada 

yine de temkinli bir biçimde siyasi görüşlerini paylaştığı dayısı sahneye çıkar: 

“Memleketin havasında, fırtınalara başlangıç olan bunaltıcı ağırlığın şiddetle 
hüküm sürdüğü sıralardaki Otuzbir Mart vak’asına karışan büyük ve kanlı hâdiselerden 
sonra, dayım, Hareket Ordusu ile berâber Selânik’ten İstanbul’a geldi.”416 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
414. Sâmiha Ayverdi, Yolcu Nereye Gidiyorsun, 4. Baskı, Eylül 2009, Ayverdi Enstitüsü Neşriyâtı, 
Kubbealtı, İstanbul, syf 376-377. 
415. A.g.e. syf 386.  
416. A.g.e. syf 390.   



	
  

	
  

238	
  

Sâmiha Ayverdi, Adli’nin dilinden aslında 31 Mart’ı Meşrutiyet’ten bir sapma olarak 

değil de onu Meşrutiyet’in tamamına ermesi için yapılmış bir hareket olarak görmesi ile 

anlatır okuyucuya: 

İnkılâp, bu tamamlayıcı hareketten sonra, artık tasarlanmış olan çehresini aldı. Ama 
dâima yeni, dâima korkulu bir şey bekleten o güvensizlik, korku ve tehlike havası 
geçerek, huzur ve sükûn avdet etmemişti.417 
 
 

Adli’nin dayısının siyasete bulaşmadığın öğreniriz daha sonra. Adli şöyle anlatır 

31 Mart sonrasında dayısını: “Halbuki bu lider ruhlu, teşkilâtçı, atılgan adamın hissesine, 

siyasî payların en ehemmiyetlisi düşebilirdi. Fakat o, mevki yağmacılığına ve şeref 

ihtirâsına asla kapılmadı.”418 Adli, daha sonra 31 Mart ile tamamına ermiş inkılâbın daha 

da bozularak devam ettiğini anlatır dayısının daha sonra devam eden yalnızlaşma süreci 

üzerinden. Sâmiha Ayverdi, 31 Mart ile düşen rejimi sadece “eski rejim” diye niteler419 

ve roman boyunca ne bu anlamda ne de başka anlamda ‘irtica’ kelimesine rastlamayız. 

Bu sırada, 31 Mart sonrasının baskı dönemini anlatır, “cahil bir zümre, o mukaddes 

devlet çarkının başına geçmişti” der420 ve 31 Mart ile gelen darbe rejimini anlatırken 

“ayaklarının tozu ile zulüm ve kan dökücülüğü inkılâpçılığın îcâbı sayan” dayısının 

arkadaşlarına artık dayısının da kızdığını “vatandaş kanı içiyor, mâsum insan başı 

kesiyor, sonra ayaklarınızı uzatıp yan geliyorsunuz”421 sözleri ile aktarır okuyucusuna. 

Daha sonra 31 Mart’a değinmeden şu soruyu yöneltir okuyucularına: “Ama hürriyet 

vaadi ile gelenlerin, birer hürriyet düşmanı kesilmeleri nedendi?”422 

  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
417. A.g.e.	
  	
  	
  
418. A.g.e. syf  390-391. 
419 . A.g.e. syf 392. 
420. A.g.e. 
421. A.g.e. syf 393.  
422. A.g.e. syf 394.	
  	
  	
  



	
  

	
  

239	
  

 İlk kez ‘irtica’sız bambaşka bir 31 Mart ile karşılaşırız. Sâmiha Ayverdi, 

romanıyla egemen söylemin laiklik üzerinden yaydığı 31 Mart’ı itham aracı olarak 

kullanmaz. Onu Meşrutiyet’ten bir sapma olarak okumaz. Tam tersi, 31 Mart 

İttihatçıların Meşrutiyeti’nin tamamlanışıdır. Diğer romanlardan en büyük farkı budur. 31 

Mart Olayı, Meşrutiyet’in bir parçasıdır Ayverdi için, Onları bir bütün olarak görür. 

Resmi tarih romanına giremez Ayverdi’nin. Romanında buna direnir. Devletin 

kutsanması, iyi ve idealist bir İttihatçı zabit, Abdülhamit rejimine karşı ama onunla 

didişmeyen bir duruş, sofu ya da dindar olan ile maneviyat vurgusu arasındaki altı çizilen 

aşırı fark, bir tasavvufi yolun keskince işaret edilmesi ya da roman başında aşırı dindar 

olarak anlattığı Süleyman karakterinin daha sonra içki içen biri olarak anlatılması gibi yer 

yer biri ile çelişen ya da iç içe geçen ve Kemalizm’in olmasa bile mukaddesatçılığın ve 

maneviyatçılığın üzerinden devletin kutsanarak içeriye sızdığı ama kendine has tarafları 

olan ve halkın sesini duyabildiğimiz, onun değerleri ile barışık bir yolun romanı Yolcu 

Nereye Gidiyorsun. İleri gitmezsek eğer bizce Ayverdi, İdris Küçükömer’in Batılılaşan 

aydınlara karşı işaret ettiği kendi tarihsel blokunu temsil eden organik bir aydın tipidir. 

Geleneğe önem verir. Bunun kaybını Tanzimat ile başlayan süreçte görür. Resmi tarihin 

anlatıları Ayverdi’yi hiç bağlamaz. Ama en önemlisi de ‘gericilik’ teması ve ‘ilerlemeci’ 

tarih anlayışının egemen olduğu bir dönemde, 31 Mart’ın o dönem ‘irtica’ ile yüklenen ve 

geçmişe dönmeyi çağrıştıran bütün olumsuz anlamlarına rağmen asla geçmişi (Ayverdi 

‘mâzî’ diyor) bir yük olarak görmez. Onunla savaşmaz, aksine onu arayan biz özlem 

içindedir: 

“Tanzîmat’la başlayan sakat meyiller, bilhassa an’ane düşmanlığı, onun inkılâp 
programına göre, kökünde tashih edilmesi gereken hatâlardandı. Halbuki mâzîyi küçük 
görmek eskisinden çok daha almış yürümüştü. Cemiyet nizamları, kökünden koparılmış 
bir nebat gibi, her gün bir çiçeğini, bir yaprağını kaybediyor, soylu geleneklere, 



	
  

	
  

240	
  

göreneklere ya dudak bükülüyor, ya omuz sallanıyordu. Mâzîye karşı gösterilen bu 
çirkin, bu küstah kayıtsızlık, dayımı çileden çıkaran sebepler arasında idi.”423 
 
Yolcu Nereye Gidiyorsun romanı Cumhuriyet kanonuna sadece 31 Mart bağlamında 

değil, onun tarih algısına ve resmi tarihine karşı çıkan kanon dışı bir romandır.  

 

NAHİD SIRRI ÖRİK – SULTAN HAMİD DÜŞERKEN: RESMİ TARİHİN 31 MART’I 

DÜŞERKEN* 

 Sultan Hamid Düşerken, ilk baskısını 1957 yılında yapar. Ama Alemdar Yalçın’ın 

aktardığına göre romanın arkasında “Rumelihisarı 1946” notu vardır.424 Zira romanın 

yayımlanışı ile ilgili bir tarih karmaşası olduğu da kesindir. 1957 ilk yayımlanma 

tarihidir; Yalçın’ın aktarımı ile 1946 ise romanın yazıldığı tarih. Romanın yazıldığı tarihe 

atıf yapan bu not ile bu eşsiz romanı bu çalışmaya dahil edebiliriz. Nitekim romanın 

yazıldığı tarihi baz alırsak çalışmanın dönemselleştirmesine ters düşmez bu roman.  

 

Sultan Hamid Düşerken, erken Cumhuriyet döneminde, Sâmiha Ayverdi’nin 

Yolcu Nereye Gidiyorsun romanından sonra, resmi tarihe karşı çıkan ikinci romandır; 

ama ondan da farklı olarak ilk kez Sultan II. Abdülhamit’e arka çıkarak 31 Mart’ı 

yorumlar. Bu açıdan bakınca da bu bakışta bir karşı koyuşun ilk romanıdır diyebilirz. 

Sâmiha Ayverdi, Abdülhamit polemeğine girmez romanında; çünkü onun için de 

Abdülhamit’in durumu sorunludur. Ama Nahit Sırrı, herkese ve her şeye rağmen 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
423. A.g.e. syf 395-396  
*. Sultan Hamid Düşerken romanında 31 Mart ile ilgili bölümlerin çok uzun olmasından dolayı kimi 
alıntılar burada not düşülecekken alıntıların tamamı EK 4 başlıklı bölümde verilecektir. (y.n.) 
424. Alemdar Yalçın, Siyasal ve Sosyal Değişimler Açısından Cumhuriyet Dönemi Türk Romanı 1920-1946, 
6. Baskı, 2006, Akçağ Yayınları, Ankara, syf 39-40.  



	
  

	
  

241	
  

döneminde son derece gerilimli bu dehşet verici bir biçimde politize olmuş polemiğe 

girmekten geri durmaz. Fethi Naci şöyle söyler bu durum için: 

“Nadid Sırrı Örik’in tutumu, İkinci Meşrutiyet’ten, İttihat ve 
Terakki’den, Sultan Hamid’den söz açan öteki romancıların tutumlarına 
hiç mi hiç benzemiyor: İttihat ve Terakki’nin zorbalığına karşı çıkıyordu o 
romancılar, ama hiçbirinin aklından 31 Mart’ı sevimli göstermek ya da 
Sultan Hamid’i tutmak geçmiyordu; oysa Nahid Sırrı Örik’in gönlü de, 
kafası da Sultan Hamid’den yana. Ne var ki Balzac’ın kralcı oluşu 
toplumsal gerçekliği nesnel gelişmesi içinde vermesine nasıl engel 
olamamışsa Nahid Sırrı’nın Sutan Hamid’den yana olması da 
toplumumuzun belirli bir tarihsel kesitini bütün gerçekliğiyle yansıtmasına 
engel olamamış.”425 

 
 

 Sultan Hamid Düşerken’in de tıpkı Mithat Cemal’in Üç İstanbul’u ve Reşat 

Nuri’nin Değirmen romanları gibi daha sonra filmi çekilir. Ama adı farklıdır. Abdülhamit 

Düşerken isimli film426 de gösterime girdikten sonra tartışmalara neden olur zaten. Film,  

romanın yazar öldükten daha sonra yapılan baskıları ile ismi değiştirilmiş olan halinden 

adını alır. Bu ad değiştirişin de romanın içeriğinde Sultan Abdülhamit’e yapılan hitaplar 

nedeniyle ideolojik bir değişim olduğunu söylemenin önemli olduğu kanısındayız.427  

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
425. Fethi Naci, Yüz Yılın 100 Türk Romanı, 4. Baskı, Haziran 2010, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 
İstanbul, syf 193.   
426. Burada bir noktayı daha belirtmekte fayda vardır. Filmde romanda olmayan sahnelere yer verilir. Bu ilk 
bakışta son derece masum ve sıradan görünebilir. Ama 31 Mart Olayı sırasında film, romanı aşar ve yine 
egemen söylem kendisini hisettirir. 31 Mart Olayı sırasında yaşananlara epey yer ayrılır fakat bu yer alış 
kendisini egemen söyleme eklemleyen bir tarzda yapılır. Özellikle filmde, bir hayaliyi canlandıran Müjdat 
Gezen’in hayal perdesini günah olduğu için yırtan 31 Martçılar’ın yer aldığı bu sahneler sırasında 
söyledikleri son derece çarpıcıdır: “-Sen Allah’ın zaptiyesi misin ulan? (Ağlamaya başlar) Benim ekmek 
paramdı be! (Ardından hayal perdesinin arkasındaki mumları söndürerek karanlığa gömülür ve yerine 
oturur) -Ulan nedir her devirde sizden çektiğimiz?” Ziya Öztan (Yönetmen-Senarist) Abdülhamid Düşerken 
(film), TRT Yapım, 2002 Ankara. 
427. Bu konu hakkında Zeki Coşkun şöyle yazar: /Faili ve gerekçesi meçhul bir 'tasarruf'la 1976'da 
'Abdülhamit Düşerken'e çevrilen ve oradan da bugüne, sinemaya taşınan romanın özgün adı 'Sultan Hamid 
Düşerken'. Buna basit bir tasarruf denemez. Çünkü yazar, metnin içinde bu farka birkaç kez vurgu yapar. 
Osmanlı'nın en tartışmalı padişahı II. Abdülhamid'i 'Sultan Hamid' olarak anmak, ona bağlılığı, saygıyı, 
iktidarını kabul etmeyi ifade eder. Oysa muhalifleri 'sultan'ı kullanmazlar. Hatta romanda ağırlıklı yer tutan 
İttihatçılar, adını bile anmaz; hesapçılığını, kurnazlığını işaret etmek üzere 'Kayserili' derler. Bilemediniz, 
Abdülhamid der geçerler.”, “Roman başka, film başka,” 2 Mayıs 2003. Radikal, online versiyon 
http://www.radikal.com.tr/ek_haber.php?ek=ktp&haberno=1922	
  



	
  

	
  

242	
  

 Roman, 31 Mart Olayı’na farklı bakışı ile diğer romanlardan ayrı bir yerde 

duruyor demiştik. Çünkü 31 Mart Olayı romanın epilogue’u, onun, bütün tarihsel 

aktörlerin yerlerini yeni olanlara bıraktığı ve sahneden çekildikleri bir anın çarpıcı son 

perdesidir. Bu yüzden 31 Mart’a en çok atıf yapılan ve ona ayrılan bölümlerin en uzun 

olduğu roman Sultan Hamid Düşerken’dir. Roman, okuyucularını Meşrutiyet ilan 

edilmeden hemen önce, bir fırtına gibi akıp giden ve daha sonra Meşrutiyet ile birlikte 

devam eden ve 31 Mart Olayı ile Sultan II. Abdülhamit’in tahttan indirilişi ile biten bir 

döneme tanıklık ettirirken, çökmekte olan bir İmparatorluğun başkentinden çarpıcı bir 

kesit sunar kendi gözünden. Abdülhamit’in nazırlarından Mehmet Şahabettin Paşa’nın 

son derece politik ve hırslı olan kızı Nimet romanı sürükleyecektir. Nimet, Meşrutiyet ile 

birlikte gelecek olan yeni dönemin şartlarına ayak uydurmakta gecikmez ve yüksek bir 

konumda olan ve Talat Paşa’nın arkadaşı olan İttihatçı Şefik karakterinin romana girişi 

yeni bir dönemi anlatırken Nimet, Şefik’i kafalayıp onunla evlenecek ve bu yeni döneme 

bu sayede geçecektir. Öyle bir verir ki bu süreci Nahid Sırrı, sanki Meşrutiyet ile bir 

dönemin kapanmadığını anlatmak ister gibidir. İttihatçılar karşı oldukları bir dönemin 

çürüyüşünü sürdürdükleri için onların, aslında ‘devrimci’ olmadıklarını söylemek ister 

gibidir. Hilmi Yavuz, Yeresimos’tan atıfla şöyle söyler bu durum için: 

“ ‘Abdülhamid Düşerken’in (Sultan Hamid Düşerken y.n) temel sorunsalı, sözümona 
‘devrimci’ İttihad ve Terakki ile, son dönem Osmanlı bürokrasisi arasında, gerçekte, 
hiçbir farkın olmadığıdır. Stefanos Yerasimos bu durumu şöyle ifade eder: ‘İttihad ve 
Terakki Cemiyeti ile ordu, yavaş yavaş, ihtiyatla eski bürokrasinin yerini alacak ve 
emperyalizm karşısında selefiyle aynı bağımlılık durumuna düşecektir.’ ”428  
 
İttihat ve Terakki’yi de tam da buradan vurur Nahid Sırrı. Şefik gibi İttihat ve Terakki 

içinde son derece yüksek bir konumda olan birisini genç bir kızın (Nimet) oyuncağı yapar 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
428. Hilmi Yavuz, “‘Abdülhamid Düşerken’: Tarih’i, Bireysel Tarihler Üzerinden Okuma Denemesi”, 
Zaman, 18.05.2003, online versiyon, http://arsiv.zaman.com.tr/2003/05/18/yazarlar/hilmiyavuz.htm    



	
  

	
  

243	
  

bu dönemde. Sanki buradan vurmakla yetinmez Nahid Sırrı öç te almak ister aynı 

zamanda İttihatçılardan. Fethi Naci şöyle der bu durum için:  

“İttihat ve Terakki’nin önde gelen kişileri arasında yer alabilen Şefik Bey’in yirmi üç 
yaşında genç bir kadının elinde oyuncağa çevrilmesi de bu garip öç alma isteğinin roman 
kurgusu içinde somutlaşmasından başka bir şey değildir.”429  
 
 

Roman, İttihatçıların ve onların tarih yazımına karşıdır. Onları yerden yere vurur. 

Hareket Ordusu’nun gözünden yazılmış bir tarihe tersten kürek çeker. Bunu Nimet’in 

dilinden hissetirecektir bize:  

“Sultan Hamid’i haksız yere tahttan indirdiklerini milletin zannetmemesi için 
elbette ki 31 Mart’ın en büyük mesulü diye ilan edecek, sırtına mücrim yaftasın 
yapıştırıp, alnına mücrim damgası basıp kendisini mahkûm edeceklerdir.”430 

 
İşte 31 Mart’ın sesini değil belki ama, Kemalist tarih yazımına intikal eden ve 

Abdülhamit’i suçlu gösteren bu söylemin tarihte sessizleştirdiği tahttan hal edilen Sultan 

II. Abdülhamit’in sesini duyarız romanda. Nahid Sırrı 31 Mart’ı yeni baştan yazacaktır. 

Ve dediğimiz gibi romanın yazıldığı dönemde, tarihe tersten kürek çekecektir. Nahid 

Sırrı, 31 Mart’a giden süreci özetler önce ve parti kavgalarının sertleştiğini söyler (bkz. 

EK 4, Alıntı 1). Burada Nahid Sırrı “mürteci” kelimesini kullanır. Roman boyunca da 

Nahid Sırrı’nın ne ‘irtica’ ne de ‘mürteci’ kelimesi ile bir derdi olduğunu sanmıyoruz. 

Nahid Sırrı, 31 Mart Olayı’na bu kelimelerin hassasiyetini gözeterek bakmaz. Onun derdi 

başkadır, evet yine 31 Mart Olayı’na resmi tarihin anlatısı bağlamında karşı çıkacaktır; 

ama bunu ‘irtica’ ya da ‘mürteci’ kelimelerini Sâmiha Ayverdi gibi hiç kullanmadan 

yapmaz. O, aksine olayda resmi tarihin ve Cumhuriyet kanonun duymak istediği sesleri 

de duyurur 31 Mart ile ilgili tıpkı “Şeriat İsteriz!” (bkz. Alıntı 4) nidası gibi ve hatta 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
429. Fethi Naci, Yüz Yılın 100 Türk Romanı, 4. Baskı, Haziran 2010, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 
İstanbul, syf 198.  
430. Nahid Sırrı Örik, Sultan Hamid Düşerken, 6.Baskı, Oğlak Yayınları, 2009, İstanbul, syf 243. 



	
  

	
  

244	
  

‘irtica’ olarak egemen söylemce temsil edilenleri o da romanına alır; ama 31 Mart’ı 

onların yaptığı bir şeymiş gibi göstermez. ‘İrtica’ kavramı ile bir derdi olmadığı gibi onu 

içkin anlamıyla kullanır; ama zaten sırrı da buradadır romanın. Bütün bunlara rağmen 31 

Mart’ı, yine de resmi tarihin elinden kurtarır, 31 Martçıları kurtarmak niyetinde olmasa 

bile. Ya da en azından Sultan II. Abdülhamit’i bu hercümerce teslim etme niyeti yoktur 

da ondan 31 Mart bu kavgada Nahid Sırrı’nın romanında aklanma yolundadır.  

 

 Daha sonra 31 Mart Olayı’nın tetikleyicilerinden birisi olan gazeteci Hasan Fehmi 

cinayeti çıkar karşımıza. Nahid Sırrı, burada özensiz ama yine de şefkatli bir dil kullanır, 

üzülür öldürülen gazeteci için ama Serbesti gazetesi için pek iyi konuşmaz (bkz. Alıntı 

2). Fethi Naci, bu durumun farkındadır: 

“Nahid Sırrı, İttihat ve Terakki’nin öldürttüğü Hasan Fehmi’den şöyle söz edebilir: ‘Bu 
yazar, İstanbul’un ancak öteye beriye hücüm etmek üzere çıkan ve uluorta hücum ettiği 
için satılan bir muhalif gazetesinde, kendi hesabına bu muhalefeti belki sadece ekmek 
parasına yapan zavallı bir adamdı.’ Oysa Hasan Fehmi konusunda Hıfzı Topuz şöyle 
diyor: ‘Mülkiye’yi (Siyasal Bilgiler Fakültesi) bitirdikten sonra Paris’e kaçmış olan 
Hasan Fehmi bir süre Mısır’da yaşamış ve 1908’de İkinci Meşrutiyet’in ilanı üzerine 
İstanbul’a dönerek Serbestî gazetesine başyazılar yazmaya başlamıştı. İttihatçılara karşı 
koyan bu gazetenin yazıları aydın çevrelerde geniş yankılar uyandırıyordu.’ ”431 
 
Bizce Nahid Sırrı’nın buradaki tavrı aslında gazetenin çok sert bir biçimde İttihatçılara 

muhalif olması bir yana, Sultan II. Abdülhamit’le de uğraşıyor olduğundan da 

kaynaklanıyor olabilir. Ardından Nahid Sırrı, 31 Mart Olayı’na geçmeden önce Hasan 

Fehmi’nin cenazesine artık partiden kopan ve dostlarıyla arası bozulan ve bunda da 

Nimet’in büyük rol oynadığı, Şefik’in cenazeye katılımından bahsederken ilginç bir 

tasvire girişir: 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
431. Fethi Naci, Yüz Yılın 100 Türk Romanı, 4. Baskı, Haziran 2010, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 
İstanbul, syf 197.   



	
  

	
  

245	
  

“Şefik daha da ileri gitti: Karısının da reyini almaya lüzum görmeksizin öldürülen 
muharririn, Hasan Fehmi’nin cenazesinde en koyu muhalifler ve çoğu şuradan buradan 
tedarik edilmiş sarıklılarla hoca kıyafetine girmiş türlü unsurlar arasında, âdeta bunlarla 
kol kola, hazır bulundu.”432  
 
Bu tasvirin de ardından 31 Mart Olayı’nın hem sınıfsal hem de tarihsel taraflarının 

varlığına ve bir toplumsal dönüşümün, değişimin çelişkisine hüzünlü bir fotoğraf 

verircesine bir imada bulunur bizce Nahid Sırrı. Çünkü bu sahne, 31 Mart’a geçmeden 

önceki son sahnedir ve gösterdiği bu tabloyu ima etmesi bakımından fazlasıyla çarpıcıdır: 

 “O akşam konağa dönüşünde, Şefik 10 Temmuz’dan önce beyaz kalpaklı hürriyet 
mücahitleriyle birlikte çekilmiş muhtelif resimleri selamlıktaki eski damat salonunun 
duvarından indirip bir dolabın çekmesine karmakarışık bir şekilde fırlattı ve duvarda sade 
babası imam efendinin o mütevazı aksi kaldı…”433 
 
Ardından 31 Mart’a uyanacak İstanbul’u haber verir bize: 
 
“İstanbul iki üç sabah sonra, 31 Mart askeri ayaklanmasıyla uyanacaktı.”434 
 
Ve Nahid Sırrı, Fethi Naci’nin dediği gibi “(...) usta bir romancı olarak, romanını tam 

zamanında bitirir.”435 Bu bitiriş ise 31 Mart Olayı ile olacaktır. Fethi Naci’den devamla 

söyleyecek olursak “Çünkü artık Şefik Bey’in de, Nimet Hanım’ın da, Sultan Hamid’in 

de romancı için ilginç bir yanı kalmamıştır; romanlık dramları bitmiştir.”436 31 Martla 

biten bu romanlık dramlar kanlı bir requiemcesine kendisini düşen bir tarihe adar. Bizce, 

Nahid Sırrı, Fethi Naci’nin devamla söylediği, “Bundan sonrasını anlatmak tarihçinin 

işidir, romancının değil”437 sözlerine bir başka yerden bakınca, karşı gelircesine anlattığı 

bu 31 Martla tarihçilerin işine karışmak istemiş gibidir aslında. 

 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
432. Nahid Sırrı Örik, Sultan Hamid Düşerken, 6.Baskı, Oğlak Yayınları, 2009, İstanbul, syf 206. (Vurgular 
aksi belirtilmediği sürece bize aittir. y.n.)  
433. A.g.e. syf  207. 
434. A.g.e.   
435. Fethi Naci, Yüz Yılın 100 Türk Romanı, 4. Baskı, Haziran 2010, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 
İstanbul, syf 198.    
436. A.g.e.	
  	
  
437. A.g.e.  



	
  

	
  

246	
  

 31 Mart Olayı’nı, Meşrutiyet içindeki bir ayaklanma gibi gösterir resmi tarihe 

inatla Nahid Sırrı. Ayaklanmanın Meclis ile bir sorunu olmadığını söyler: 

“ (...) Fakat asiler meclise karşı değil, ancak İttihat ve Terakki’nin isimleri malum ve 
muayyen birkaç uzvuna karşı vaziyet almışlardı.  

(...)henüz yola çıkamamış bulunan Tevfik Paşa memur edilmiş ve Sultan Hamid 
şeyhülislamla başkâtibini mebuslarla sarmaş dolaş bekleyen askerleri teskin için Meclis-i 
Mebusan’a yollamıştı.”438 
 
Resmi tarihin anlatısı ile çelişen bu cümleler bir ‘irtica’ ayaklanması olan 31 Mart 

Olayı’nın Meşrutiyet ve dolayısıyla Meclis-i Mebusan karşıtı olduğunu yönündeki ileri 

sürülen argümanlara ve İttihatçı iddialarına karşı çıkar. Bir diğer taraftan da üzerinde 

‘müretci’ damgası yemenin tedirginliği vardır. Sultan Abdülhamit’i de bu ‘zan’dan 

kurtarmak ister gibidir (bkz. Alıntı 5). Ayrıca, İsmail Kemal’in üzerindeki gölgeleri de 

kaldırmak niyetindedir. Arnavutların 31 Mart Olayı’nda oynadıkları rol ilginçtir ve 

üzerine çalışılması gerekir. Nahid Sırrı, belki de Arnavutlatın öneminin farkındadır ve 

sanki bu yüzden daha sonra ayrılıkçı olan Arnavut lideri İsmail Kemal’in 31 Mart 

sırasında ne kadar yapıcı davrandığından bahsetmeden edemeyecektir (bkz Alıntı 6).  

 

Daha sonra ilginç bir cümle ile 31 Mart Olayı sırasında yaşanan fırtınayı 

anlatmaya devam eder Nahid Sırrı: “Fakat meşrutiyet fikirlerinin süngülere dayanmış bir 

şeriat hamlesi önünde geri çekilmesi”439 şeklinde bir ifade kullanır Şefik’in, İsmail Kemal 

Bey tarafından tavsiye olunan, 31 Mart sırasında yıkılan kabinenin yerine Tevfik Paşa 

tarafından kurulacak, yeni kabinedeki görevini hevesle kabul ettiği sahne sırasında. İlk 

başta bakınca son derece çelişkili görünür bu ifade ama Şefik’in anlatıldığı ve onun 

içinden geçenleri yansıttığı bir yerdir ve Şefik’in eski bir İttihatçı olarak böyle düşünüyor 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
438. Nahid Sırrı Örik, Sultan Hamid Düşerken, 6.Baskı, Oğlak Yayınları, 2009, İstanbul, syf 209.  
439. A.g.e. syf 214.	
  	
  	
  



	
  

	
  

247	
  

olması son derece doğaldır ve Nahid Sırrı bu doğallığı bozmaz. Ayrıca Nahid Sırrı’nın 

algıladığı bu Meşrutiyet ile zaten Şefik karakterinin Meşrutiyet’i çok başkadır. Romanda 

Şefik’in bu Meşrutiyet’ini yerden yere vurur zaten. 

 

Daha sonra 31 Mart Olayı’nı incelediğimiz bazı romanlarda da karşımıza çıkan 

Adana Olayları, Nahid Sırrı’nın romanında da karşımıza çıkar. Adana’daki olayları bir 

“kıtal” şeklinde yorumlar (bkz. Alıntı 8). Dönemin atmosferinde yer alan yabancı 

müdahalesi fikrinin bir İttihatçı ya da İttihatçı olmasa bile bir devlet adamı tarafından 

nasıl düşünüldüğünü görürüz bu sahnede. Şefik’in Dahiliye Nazırı olarak Adana’daki bu 

olaylara karşı tavır alışı bir yabancı müdahalesinin gelmesi korkusundandır. Ölenlerin ya 

da yok olan hayatların pek bir kıymeti yoktur anlaşılan onlar için. Bunu güzel anlatır 

Nahid Sırrı; daha sonra romanda Nahid Sırrı’nın sesini bu konuda şöyle duyarız: 

“Adana’da bol akmış kan sellerinin kokusu ise payitahta erişmiyordu.”440  

 

Resmi tarihin 31 Mart’ı bir felaket anlatısı gibi gösteren tezine karşın Nahid 

Sırrı’nın 31 Mart’ı nasıl gördüğü ise bu romanın akıma karşı kürek çektiğinin en büyük 

kanıtıdır. Olayların çabuk yatıştığını görürüz romanda. Asker yeni kabine ile kışlasına 

çektirilmiştir (bkz. Alıntı 8). Ardından da Nahid Sırrı’nın Fethi Naci’nin de tespit ettiği 

üzere441 31 Mart’ı nasıl gördüğünü anlarız: 

“Ve birkaç gün taze ve mesut bir hava teneffüs edenler sade Nişantaşı’nda 
Mehmet Şehabettin Paşa konağının halkından ibaret kalmadı. İstanbul da 
sûkun avdet etmişti. Ve dökülmüş cüzi kan bu inkılap için ödenmesi kabul 
edilebilecek en hafif bir kefaretti. Adana’da bol akmış kan sellerinin 
kokusu ise payitahta erişmiyordu. Padişahın kendisine 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
440. A.g.e. syf 218.   
441. Fethi Naci, Yüz Yılın 100 Türk Romanı, 4. Baskı, Haziran 2010, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 
İstanbul, syf 197.  



	
  

	
  

248	
  

dokunmayacağını anladığı için, Mebusan Meclisi bile halinden 
memnundu. Meclis, Cahit Beye (Hüseyin Cahit Yalçın y.n.)benzetilip bu 
benzetilişi hayatıyla ödeyen mebusa mahiyeti bilinmeyen bir acaip dinden, 
Dürzi dininden olduğu için fazla matem tutmamış, reis ile azasından diğer 
birkaç kişinin kaçışlarına ise âdeta memnun olmuştu: Bu adamların 
gururları ve kendilerini beğenişleri tahammül edilir bir haddi aşmıştır. 
Sultan Hamid’in 93’ü tekrarla meclisi feshetmeyeceğine çabuk kanaat 
getiren mebuslar 31 Mart’ın Meşrutiyet’e değil hakikaten işin ifratına 
giderek mukaddesatı istihkar etmiş olan bir zümreye karşı yapılmış meşru 
bir darbe teşkil ettiğini tasdik ettiler, kanaatlerini neşrettikleri beyanname 
ile bütün memlekete ilandan çekinmediler.”442*  

 
31 Mart Olayı sırasında saltanat ailesinden birinin sesine kulak kabartan tek romancı 

Nahid Sırrı’dır herhalde. Bu bölümden sonra bizi birden araya sıkıştırdığı bir başka 

bölüme, Şehzade Mehmed Reşat Efendi’nin Dolmabahçe’deki ikametgâhınâ konuk eder. 

31 Mart Olayı ile kardeşi Sultan Abdülhamit’in tahtının sağlamlaştığını düşünerek yeise 

kapılan bu şehzadenin küçük bir muhasebesini verir bize.443 Ümitsizliği boşuna olacak,  

yıkılacak olan bir İmparatorluğun tahtına geçecektir Hareket Ordusu’nun darbesi ile. Bu 

bölümden sonra adım adım son yaklaşmaktadır zaten. Roman, daha sonra asıl amacına 

doğru, Sultan Abdülhamit’i kurtarmak, için onun yorumları ile 31 Mart Olayı’nı 

anlatmayı sürdürür. Uzun uzun Sultan’ın iç sesine ve düşüncelerine daldırır bize Nahid 

Sırrı (bkz. Alıntı 10-11). Onun sözlerinden 31 Mart’ın bir ‘irtica’ olmadığını ve 

Rumeli’deki hareketlenmenin teskin edilmesi için Sultan’ın çaba sarf ettiğini anlatır. 

Hareket Ordusu’nun başına geçecek olan Mahmut Şevket Paşa ile ilgili Abdülhamid’in 

düşüncelerini öğreniriz (bkz. Alıntı 10). Bütün bu bölümlerde Sultan Abdülhamid’in 

suçsuz olduğunu ima eder Nahid Sırrı. Ardından Abdülhamid’in iç sesine kulak kabartırız 

yeniden (bkz. Alıntı 12). Resmi tarihi alaşağı eden bu satırlarda Nahid Sırrı’nın 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
442. Nahid Sırrı Örik, Sultan Hamid Düşerken, 6.Baskı, Oğlak Yayınları, 2009, İstanbul, syf 218.    
*. Buraya önemli bir not düşmek gerekirse öldürülen Dürzi mebus için Meclis’in tavrını eleştirip 
eleştirmediğini ise okuyucuya ve yorumculara bırakıyoruz.  
443. A.g.e. syf 219-223.	
  	
  	
  



	
  

	
  

249	
  

muhayyilesindeki Abdülhamid’in ağzından resmi tarihin sormadığı soruları sorar ve bize 

ilk kez Cumhuriyet tarihçiliğinde 31 Mart’la ‘öteki’ olmuş birisinin sesini duyurur (bkz. 

Alıntı 12-13). İlk kez 31 Mart’tan biz bir ‘öteki’nin sesini duyarız Nahid Sırrı’nın bu 

satırlarında (bkz. Alıntı 12). Sultan Abdülhamit’in vesveseli ve evham dolu zihninde, 

hem de çöken bir İmparatorluğun onun bedenindeki ve zihnindeki derin yorgunlukla 

birlikte öyle sorulara hayat verir ki Nahid Sırrı, neredeyse 31 Mart Olayı’nın tarihinin 

yeniden yazılmasını teklif eder bir ‘öteki’nin sesi üzerinden (bkz. Altıntı 12).  

 

 Bundan sonra Hareket Ordusu’nun gelmekte olduğu bilgisi ile romanda, 31 

Mart’ın keyifli günlerini geçiren İstanbul için artık havanın değişmekte olduğunu 

hissettirir Nahid Sırrı. Bütün roman boyunca Fethi Naci’den ödünç alacak olursak bir 

“çöküş ahlakı” ile  anlattığı bu dönemde sahtelik, kuşku, ihtiyat artık gündelik hayatın 

vazgeçilmez ilkeleri olmuştur ve biz bir dönemin çürüyüşünü ve çöküşünü İttihatçıları 

hedef koyarak anlatan Nahid Sırrı’nın artık romanı bu çöküşün görkemi ile bitirmek 

istediğini anlarız. Hareket Ordusu yaklaştıkça tüm İstanbul’un tavrı değişmeye, 31 

Mart’ın yanında duran herkesin onun ‘irtica’i bir ses olduğuna doğru meyletmesini 

seyrederiz (bkz. Alıntı 13 ve 16). Sadece tüm İstanbul değil, bütün İmparatorluğa sirayet 

edecektir bu değişim (bkz. Alıntı 17). Bunu kabul etmeyecek olanlar da Hareket 

Ordusu’nun gazabından kaçmaya başlarlar (bkz. Alıntı 13). 31 Mart, kendisine sahip 

çıkacak hiç kimse kalmadığından İstanbul’un ortasında yapayalnız Hareket Ordusu’nun 

karşısında kalacaktır (bkz. Alıntı 13). 31 Mart’tan bir sorumluluğu olmadığını düşünerek 

kendisini avutan Sultan Hamid ise yaklaşan sonu tahmin edercesine bekler; ama hareket 

etmez (bkz. Alıntı 13-16). Bunun “mülûkâne” bir tavır olmadığını bilse de, bunu 



	
  

	
  

250	
  

düşünmemeye çalışır (bkz Alıntı 13). Nahid Sırrı, burada aslında alttan alta 

Abdülhamid’in bu orduya karşı koymasını ister. Ama tarihin akışına ters kürek çekse bile 

bir süre sonra istemeye istemeye onu izlemek zorunda kalır. Ustalığı da buradadır yine 

aslında. Romanı sonlandıracaktır. Üzerine çökmekte olan bir İmparatorluğun ataleti 

hakim olan Abdülhamid savaşamayacak kadar da yorgundur. Tüm İstanbul, kapıya 

dayanmak üzere olan felaketin farkındadır. Herkes kaçışır. Aslında ortada kalan sadece 

31 Mart değildir, suçsuz hükümdar Sultan Abdülhamid’de aynı kaderi paylaşacaktır.  

 

 Roman, 31 Mart Olayı’nı bir tek İstanbul’dan görürse de yer yer Adana’ya atıf 

yaptığını daha önce söylemiştik. Nahid Sırrı bununla da yetinmez, ilk kez bir romancı 31 

Mart Olayı’nın taşradaki yansımalarını görür. Erzurum’da olan olaylara da kısa da olsa 

bir atıf yapar Nahid Sırrı. 31 Mart Olayı’nın yorumlanmasında tarihçilerdeki en büyük 

eksiklerinden biridir bu. Sadece merkeze dayalı yapılan yorumlar olayın tam olarak 

anlaşılamayacağını hepimize gösterir aslında. Hatırımızda tutmamız gereken önemli bir 

noktadır bu. Nahid Sırrı, romanda Adana ve Erzurum’a kısaca da olsa değinerek bu 

alışkanlığın dışına çıkar (bkz. Alıntı 14). 

 

 Ardından, Abdülhamit döneminin son günlerine gelirken, romanda Nimet’in, 

Şefik’i cesaretlendirip Sultan Hamid’i ikna ederek bu Hareket Ordusu’na karşı koymasını 

talep etmesini, kendisine de bunu yapabilmesi için de sadrazamlığa talip olduğunu 

söylemesini istediğini görürüz (bkz. Alıntı 18 ve 19).  Nimet olup bitecekleri tahmin 

ettiği için elinden geleni yapacaktır ama bunu öyle bir verir ki Nahid Sırrı, bir ihtiras 

kuyusu olan Nimet’in gözünün sadece iktidarda olduğunu da göstermiş olur. Aslında 



	
  

	
  

251	
  

Nahid Sırrı, Nimet’in sesinden tarihte olacakları haber verir (bkz. Alıntı 19). Nimet’in 

ileri görüşlü olduğunu görürüz; zaten Nahid Sırrı’da Şefik’i ne kadar küçültürse bu hırs 

küpü Nimet’i de o kadar büyütür. Nimet’in gözünden İttihatçıları defalarca aşağılar 

roman boyunca. Nimet gibi bir karakteri bu kadar gerçekmiş gibi yansıtmayı başarır ve 

Nimet’in zekası ile kavradığını gördüğümüz bu daha sonra olacak tarihsel mahkûmiyet 

acı bir gerçeğin beyhude tekrarlanışıdır artık. Nimet, son dakika boşuna çırpınmaktadır. 

Olacakları görür; ama Sultan Abdülhamid’in neden karşı koymadığını anlamaz. Şefik ile 

birlikte kaderleri artık Sultan Hamid’in tahtına bağlıdır. 

  

Şefik, Nimet’in dediklerini yapar ve Sultan Hamid’in karşısına çıkar. Kendisini 

toparlar ve zamanında nefret ettiği ama şimdi bütün kaderi ona bağlı olan bu adama iyi 

niyetle de bakarken Nimet’in verdiği akılla Sultan Hamid ile tarihi bir konuşma yapar. 

(bkz. Alıntı 20 ve 21). Tarihidir, zira konuşan Nimet’tir aslında Şefik aracılığıyla. Şefik, 

Sultan Hamid’e Hareket Ordusu’nun niyetini aktarırken Sultan Hamid, artık romanda 

aklanmış, Nahid Sırrı, bir dönemin son perdesi olan 31 Mart üzerinden Sultan Hamid’i 

akladığını da tarihe haykırmıştır romanıyla. Şefik’in sadareti, Harbiye ve Bahriye 

nezaretlerini de vekalen Nimet’in ona telkini ile isteyince, Sultan Abdülhamid bu 

durumdan şüphelenir ve bunun bir İttihatçı oyunu olması ihtimali ile de bu teklifi 

reddeder. Her satırında Nahid Sırrı, Sultan Abdülhamid’in aklandığını göstermek, “31 

Mart’ta onun bir suçu yok, zaten 31 Mart’ın bir suçu yok ama ille de bir suçlu aranacaksa 

bu Sultan Hamid olamaz” dercesine bunun mücadelesini verir (bkz. Alıntı 21 ve 22). 

Büyük bir politika erbabı olmuş olan Sultan Hamid’in karşısına çıkan Şefik’in 

naçizane(!) çabası tabiki de yetmeyecektir, hatta gülünç kalacaktır yavaş yavaş 



	
  

	
  

252	
  

metruklaşan Yıldız Sarayı’nda bu konuşma. Sultan’ı ikna etmeye çalıştıkça aksine kendi 

felaketini de hızlandırmış olacaktır Şefik. Hilmi Yavuz, Nahid Sırrı Örik’in romanda 

böyle bir konuşmayı Abdülhamid’e yaptırmasını onun ideolojik konumunu belirleyen bir 

hareket olduğunu söylerek şöyle değerlendirir: 

“Nahid Sırrı Örik, II. Abdülhamid’in yaptığı bir seçmeyi (Şefik Bey’e sadrazamlık 
vermeyi reddetmesini) aristokratik onurluluk bağlamında gösterirken, Sultan’ın ideolojik 
konumunu da belirlemiş oluyor. Daha doğru bir deyişle, II. Abdülhamid’in ideolojik 
konumu, Şefik Bey’le yaptığı konuşmada kendiliğinden beliriyor. Nahid Sırrı Örik, bu 
konuşmayı salt diyalogla vermiyor. II. Abdülhamid’in sözleri, o sırada aklından geçen 
düşüncelere (bir tür ‘bilinç akımı’) koşut olarak verilirken, düşünceyle söz arasındaki 
karşıtlık da vurgulanmış oluyor. Şöyle de diyebiliriz: Nahid Sırrı Örik, II. Abdülhamid’in 
Şefik Bey’in sadrazamlık talebi karşısında duyduğu, ama söz’le dışavurmadığı ruh 
durumunu (öfke, kuşku, acı), bir tür betimleme gibi kullanıyor. Bu ruh durumlarının bir 
betimleme özelliği taşıması da, onların dışsallaştırılmamış olmalarıyla sağlanıyor. Bu da, 
duygulara, adeta bir nesne işlevi yüklüyor, duygular nesneleşerek II. Abdülhamid’i 
dışardan betimleyen bir özellik kazanıyor;(…)”444 
 
 

Sultan Hamid artık yorgun ve bitkin, Nahid Sırrı’da bu gerçeği kabul etmiş bir 

biçimde gözlerimizi metruklaşan ve yalnız bırakılan Yıdız Sarayı’ndan Nimet ile Şefik’in 

Nişantaşı’ndaki konağına çevirir Hilmi Yavuz’un deyişiyle Abdülhamit’e “aristokratik 

onurunu” bağışladıktan sonra. Artık Nimet, bütün bu olanlar sonrasında tarihte olacakları 

görürmüşçesine öyle sözler söyler ki, daha doğrusu Nahid Sırrı söyletir ki, iş işten 

geçtiğinin, artık, tarihi Hareket Ordusu’nun yazacağı bir tarihin içinden göreceğimizi 

romandan kara bir kehanet gibi duyurur bize (bkz. Alıntı 23 ve 25).  

 

 Sultan Hamid Düşerken romanı, erken Cumhuriyet dönemi tarihine karşı kürek 

çeken bir roman olarak kanon dışı kalmıştır. Hilmi Yavuz, romanın kanonklast, yani 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
444. Hilmi Yavuz, “‘Abdülhamid Düşerken’: Tarih’i, Bireysel Tarihler Üzerinden Okuma Denemesi”, 
Zaman, 18.05.2003, online versiyon, http://arsiv.zaman.com.tr/2003/05/18/yazarlar/hilmiyavuz.htm 



	
  

	
  

253	
  

kanon kırıcı bir roman olduğunu ileri sürer.445 31 Mart Olayı’ndan Sultan Abdülhamit’i 

aklaması ile tarihe karşı çıkan Nahid Sırrı Örik’in bu romanı döneminde son derece geç 

bir tarihte basılmış olması bile bu duruma kanıttır. Nahid Sırrı Örik’te bir yazar olarak 

Cumhuriyet kanonu ile gerilimli bir ilişki içindedir; daha sonra yalnızlaşır ve yalnız 

başına da ölmüştür. Cumhuriyet’i onaylar; ama diğer metinlerinde de, Sultan Hamid 

Düşerken romanında da gördüğümüz üzere geçmişe dair bir şeylerden huzursuz olduğu 

aşikârdır. Bu durumun, o bu niyette olmasa, ideolojik görünmese bile, onu ideolojik bir 

noktaya ittiği açıktır. Erken Cumhuriyet dönemi radikalliği bildiğimiz üzere edebiyata 

yansır ve onun geçmişte kaldığını iddia ettiği diline asla tahammül edemez. Hilmi Yavuz, 

Bahriye Çeri’nin çalışmasından çıkarımı ile aslında döneminde onun bir çok yazısının 

önemli kanonik yerlerde yer aldığını söyler.446 Fakat Varlık dergisine bir süre sonra 

yazılarının kabul edilmediğini de gözden kaçırmamız gerekir. Varlık dergisinin 

kurucularından dostu Yaşar Nabi bu durumu şöyle açıklar: 

“Ona Varlık’ta yer vermeyişimden şikâyetçiydi. İçimi acı ile dolduruyor bu düşünce. 
Ama ne yapabilirdim? O eski dili ve eski düşünme tarzı ile gençler arasında 
yadırganmaması imkânsızdı. Çalışmlarına verdiği yönle kendisi ayırmıştı yolunu bizden.” 
447 
 
Nahid Sırrı Örik’in döneminde tabi tutulduğu kanon kapsamındaki bu duruma bir başka 

paralel örnek, Tahir Alangu’nun Antolojisi’nde karşımıza çıkar. Tahir Alangu, onu 

antolojisine kabul ederken öyle sözler kullanır ki onun için neden döneminde kanon dışı 

kaldığının en güzel delili olur bu sözler: 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
445. Hilmi Yavuz, Akademik Seminer, 23 Mart 2010. http://myweb.sabanciuniv.edu/tll/2010/03/23/hilmi-
yavuz-ile-sultan-hamit-duserken/   
446. Hilmi Yavuz, “Edebi kanon, resmi ideoloji ve Nahid Sırrı (2)”, Zaman, 20 Şubat 2008, online versiyon, 
http://zaman.com/yazar.do;jsessionid=C3FA291C3FD6FF4297035EF36CEDDC66?yazino=654137&keyfi
eld=     
447.	
  M.	
  Kayahan	
  Özgül,	
  “Bit	
  İnter-­‐Mezzoya	
  Prelüd”,	
  “San’atkârlar,”	
  Oğlak	
  Yayıncılık,	
  2009,	
  İstanbul,	
  Syf	
  
10.	
  	
  



	
  

	
  

254	
  

“Nahit Sırrı gibi yazarlarda gördüğümüz ‘İstanbul şivesi’nden artık kesin şekilde 
‘Türkiye türkçesi’ne doğru gittiğimiz görülüyor. Nahit Sırrı ve eserleri ise, bu güçlü akışa 
karşı koyamadığı halde, bıraktığımız eski değerlerin güzelliklerini bize yine de 
duyuruyor. Onun bu antolojiye alınışının sebebi, bu hatırlatmayı bir savunma, bir 
direnme haline getirmeden yapmayı becermesidir.”448 
 
Tahir Alangu, Nahid Sırrı’ya antolojisinde yer verirken onun Cumhuriyet döneminde, 

kendi deyimi ile söyleyecek olursak, geçmişi özlemeyi “efendice” yaptığı için bunun 

olduğunu ima eder.  

 

 Bir dönemin en polemiksel konularından birine girmeyi kanon dışı kalmasına 

rağmen cesaretle ve son derece akıcı bir üslupla yapan bir romandır Sultan Hamid 

Düşerken. Hilmi Yavuz, Nahid Sırrı’nın bu eşsiz romanı için şöyle söyler: 

“‘Sultan Hamid Düşerken’, yine Lukacs’ın deyişiyle, ‘tarihi dekoratif bir malzeme gibi 
kullanarak değil, bu sorunun somut tarihöncesini ortaya koyarak’ temellendirir.”449  
 
Bütün bu eşsizliğine rağmen roman kanon dışı kalmaktan kurtulamaz. Bizim ileri 

sürdüğümüz ve 31 Mart Olayı’nın penceresinden baktığımız anlamda da zaten roman 

ortaya koydukları ve bir tarihsel polemiğe çekinmeden girişi ile zaten bu kanonun dışında 

kalacaktır her ne kadar Cumhuriyet’e direk karşı bir dil kullanıp ona keskin tavır almasa 

da. Fakat Nahid Sırrı zaten queer kimliği ile bu dönemin koşullarında hırpalanır, kendisi 

ile dalga geçilir ve zaten içinde bulunduğu ortamdan da huzursuzdur. Ama en üzücü olanı 

bu yalnız kalışı onu geçmişe özlem duydukça Cumhuriyet’in temel taşlarından biri olan 

‘ilerlemeci’ tarih anlayışının karşısına düşürecek ve o kabul etmiş bile olsa Cumhuriyet’i, 

içinde yaşadığı dönemin bir gerçekliği olarak aslında, edebi kimliği ile geçmişi bugüne 

getirmek için arasına sıkıştığı bu tarihlerin arasından, içinde yaşadığı mevcut dönemi 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
448. Tahir Alangu, Cumhuriyetten Sonra Hikaye ve Roman 1919/1930, Antoloji, Cilt 1, 1959, İstanbul, syf 
245.    
449. Hilmi Yavuz, “ ‘Abdûlhamid Düşerken’ ”, Zaman, 11.05.2003, online versiyon, 
http://arsiv.zaman.com.tr/2003/05/11/yazarlar/hilmiyavuz.htm     



	
  

	
  

255	
  

kabul etmesi bu kadar kolay bir biçimde olmayacaktır. Son sözü Ömer Türkeş’e 

bırakalım; dönemlerinde edebi olarak Kemalizm ile karşı karşıya gelen Nahid Sırrı ve 

Ahmet Hamdi için şöyle yazar Türkeş: 

“Nahid Sırrı Örik ve Ahmet Hamdi Tanpınar ise ne pastoral bir geçmiş hayalleri kurmuş 
ne de Kemalizmle uyum sağlamışlardı. İttihat ve Terakki tarzı bir Türkçülükle 
uyuşmadıkları gibi, reddi mirası dillendiren Kemalizmin milliyetçiliğine de hoş 
bakmadılar. Tanpınar’ın ve Örik’in İttihatçı dönemi anlattıkları romanları, barındırdıkları 
İttihatçı eleştirisine rağmen Osmanlı düşünsel ve kültürel mirasını göz ardı etmeyerek 
Kemalist kanondan uzak bir yerde durmuşlardır.”450   
 
 
AHMET HAMDİ TANPINAR – HUZUR: ANILARDA 31 MART 
 
Ahmet Hamdi Tanpınar’ın Huzur romanı 1948 yılında yayımlanır. Ahmet Hamdi’nin 

kanon dışı bir isim olduğu çok bilinen bir durumdur. Bu bağlamda Huzur romanındaki bu 

kısa 31 Mart atıfının buraya en son olarak alınışı hem yayınlanma yılı olarak, hem de 

içinde atıfın yapıldığı yer anlamıyla sadece romandaki Nuran karakterinin dayısının bir 

anısında geçmesi dolayısıyla, bizim bu çalışma kapsamında sınıflandıramadığımız bir 

metin olmasındandır. Ahmet Hamdi’nin kanon dışı kalmış bir yazar olması ise onu 

çalışmanın sonunda kanon dışı yazarlardan bahsettikten sonra buraya almamıza da neden 

olmuş olabilir. Ahmet Hamdi’nin romanında 31 Mart Olayı bir anı parçası olarak, bir 

motif olarak çıkar karşımıza: 

“Nuran’ın dayısı annesinden çok ayrı bir yaratılıştı. Genç bir kaymakam iken Hareket 
Ordusu ile İstanbul’a girmiş, İttihat ve Terakkî zamanında bir fırsatını bularak ticarete 
atılmış, üst üste birkaç defa iflâs etmiş, nihayetinde kimseye muhtaç olmadan yaşayacak 
kadar bir para ile işin içinden sıyrılmıştı. On iki sene evvel karısı ölünce bir türlü 
evlenemeyen oğlu ile beraber kardeşinin evine gelmişti. Bilhassa, Mütareke senelerinin 
Beyoğlu’nda o kadar velveleli bir ad yapan, kumarı, içkiyi, kadını seven bu adamın baba 
evindeki bu son on iki senelik hayatı cidden garipti. (...).”451  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
450. Ömer Türkeş, “Güdük Bir Edebiyat Kanonu”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, Kemalizm, Cilt 2, 6. 
Baskı, 2009, İstanbul, İletişim Yayınları, syf 431. 	
  	
  
451. Ahmet Hamdi Tanpınar, Huzur, dergâh yayınları, 17. Baskı, Mayıs 2009, İstanbul syf 152. (Vurgu bize 
aittir.) 
	
  



	
  

	
  

256	
  

 
Huzur romanındaki bu küçük dolaylı 31 Mart motifi, geçmişin, anılardan üzerimize 

gelirken aslında bir dönemi kapatan ve 31 Mart Olayı’nın, ona karşı olan bir tarihsel 

blokun zaferi olarak, sadece basit bir anı motifi olmasından çok daha fazla bir anlamı ima 

ediyor olduğunu belirtmeliyiz. Küçük ya da basit bir anı dahi olsa, tarihi yeniden yazan 

bir güç olarak Hareket Ordusu’nda yer almanın bugün ya da romanın yazıldığı dönemde 

o karakter için belirleyici bir duruş olarak nasıl bir durumu ima edebileceğini de bize 

göstermesi bakımından da bu durumun dikkate değer olduğu kanısındayız. 

 

 Bu son romandaki küçük alıntıdan sonra ise romanları 31 Mart kapsamındaki 

incelememizi bitirmiş olmaktayız. 

 

SONUÇ YERİNE 

Erken Cumhuriyet dönemi Türk romanı yeni kurulan bir ulus-devletin egemen 

zihin kodlarını içerisinde barındıran bir zemin olarak bize, Cumhuriyet’in kuruluşu 

hakkında çok fikir verir. Cumhuriyet kendisini tahayyül ettiren bir yapı, bir zihniyet ve 

yine Anderson’dan ödünç alarak söyleyecek olursak, bir hayali cemaat olarak bir 

gerçekliğe tekabül eder ve bu gerçekliğin somuta döküldüğü yerler olarak romanlar 

dönemin aurasından asla uzak ol(a)mazlar. Ömer Türkeş’in de belirttiği gibi “edebiyat 

gerçekliğe dolaysız geçit veren bir kılavuz değil. Bir edebi metnin barındırdığı tarihsel 

toplumsal gerçekler ve insan tipleri yarının dünya görüşüyle, sanata bakışıyla, siyasi 

eğilimleriyle birlikte değerlendirildiğinde anlam kazanır.”452 Bu bağlamda baktığımızda, 

incelediğimiz 13 roman boyunca çıkardığımız sonuç, İmparatorluk’tan Cumhuriyet’e 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
452. Ömer Türkeş, “Toplum ve Kimlik Kurma Kılavuzu Olarak Roman” Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce 
Dönemler ve Zihniyetler, Cilt 9, 1. Baskı, 2009, İletişim Yayınları, İstanbul, syf 846.    



	
  

	
  

257	
  

bağlamından koparılarak intikal eden 31 Mart Olayı’nın, Cumhuriyet’i kuran tarihsel 

blokun geçmişini borçlu olduğu bir zaferin tarihi olarak, kendi iktidarını performe 

edebildiği bir çatışma alanına dönüşerek, erken Cumhuriyet dönemi Türk romanlarına da 

yansımış olduğudur. Erken Cumhuriyet dönemi bu yansımayı modernist ve ‘ilerlemeci’ 

tarih anlayışının bir zihinsel zemin sunması neticesinde laiklik sorununun olduğunu iddia 

ettiği her yerde hatırlamış ve galibi çok önceden belli bir çatışmanın aracı olarak kendi 

egemen söylemine eklemlemiştir. Politik bir mücadeleyi, yani 31 Mart Olayı’nın,  bu 

politik mücadele içerisinde yer alan politik bir talebi, yani “Şeriat İsteriz’” sloganının, 

dönemin söylemlerine bir dil sunan İslam’ın içinden çıkıyor olmasından rahatsız olan 

Cumhuriyet, kendi egemen söyleminde bu tarihsel kırılmayı dönüştürerek yeni 

Cumhuriyet’in neyi negatif bir hedef yapacağını ve bir iktidar olarak performe edeceği 

gücünü nasıl bir mücadele alanı içinde sunacağını da egemenliğinin bir devamı olarak 

bize göstermektedir. Bu egemen söylemin dönemin aurasında son derece güçlü olduğunu 

da düşündüğümüzde dönemin edebiyatının ve bu bağlamda romanın bundan uzak 

kalacağını düşünmek ise son derece zordur. İşte bu çerçevede anlam kazanan ve 31 Mart 

teması ile incelemeye çalıştığımız bu romanlardan yansıyan hem çatışma hem direniş, 

hem mahkûm ediş hem de tarihi bir roman dekoru olarak 31 Mart’ın, dönemin 

romanlarına bir çatışma alanı olarak aynen aktarılmış olduğudur. Ama iki roman dışında 

neredeyse hemen hepsinde bir tarihsel mahkûmiyetin ifadesi olmuş ve Cumhuriyet’in 

egemen söylemince tehlikesi işaret edilen’irtica’ kavramının tarihsel referansı olarak  bir 

dönem boyunca ‘irtica’ kelimesi yerine kullanılmaya başlayan bir itham aracına 

dönüşmüştür. Ulus-devletin oluşum harcına katkı yapan romanlar bu bağlamda, bu 

egemen söylemi inşa etmekle kalmamış, bu söylem aynı zamanda bir Cumhuriyet 



	
  

	
  

258	
  

söylemi olarak Cumhuriyet’in daha sonraki yıllarında da güçlü yansımalarını bulmuştur. 

31 Mart Olayı’na neredeyse hep bir ağızdan vurulan ‘irtica’ damgası ise tarihi, bir 

hapishaneye çeviren Kemalist zihnin egemen söyleminin en güçlü kanıtlarından birisi 

olmuştur.  

 

Bütün bir demokratikleşme tarihini felç eden bu ‘irtica’ tartışmalarına kendi 

döneminde de sahne olan ve bizzat bir iktidar mücadelesine dönüşmüş olan 31 Mart 

Olayı, hem kendi çözümsüzlüğü, hem de sadece Cumhuriyet’in izin verdiği ölçüde 

duyulmasını istediği “Şeriat İsteriz!” sloganı ile bize tarihi bir vaka olarak anlatılır. 

Cumhuriyet, kendi ‘öteki’sinin sesini  kendi duymak istediği gibi yansıtmış, bir dönüşüm 

ve iktidar savaşında adalet talebini ifade eden bu söylemi kendi varlığı için bir tehdit 

olarak algılayarak İslam’ın sunduğu dilin kendi modernleşme projesi kapsamında 

yaratacağı geniş cepheyi bir muhalefetin kaynağı olarak görüp tarihin bilinçdışına itmek 

istemiştir. Ama kendi bilindışına ittiği ölçüde de bunu toplumsal oranda başaramadığı bir 

gerçektir. Lakin başarabilme adına yarattığı yıkım ise Benjamin’in tarih meleğinin 

bakışlarındaki dehşetli ifadeyi bize hatırlatır.  

 

 31 Mart Olayı, bize işaret edilen tarihi bir referans olarak aslında, Cumhuriyet’in 

bir kopuştan ziyade Osmanlı’dan miras olarak devam edegelen bir sürekliliğinin delili 

olarak üzerinde çalışılmayı çok gerekli kılan bir tarihsel kırılmadır. Osmanlı’da 

kapatılamayan bir hesabın Cumhuriyet’e mirası olarak da okunabilir bu kırılma aynı 

zamanda. Çünkü 31 Mart’ı bir söylem haline getirmiş olmanın belki de başka bir 

açıklaması bulunamayacaktır. Erken Cumhuriyet döneminin tüm polemiklerinde, 



	
  

	
  

259	
  

kendisine, içinde barındığı tüm motifler ile yer bulan 31 Mart Olayı’nın varlığı, bu 

bağlamda kendi dönemlerine cevap veren romanların içinde bir negatif gösterilen olarak 

hem egemen söylemi inşa aracına dönüşmüş, hem de Kemalist zihnin modernite 

projesinde hangi modernliğin dışlanıp hangisinin kabul edileceğinin tarihsel bir 

gösterileni olarak da kendisine yer bulmuştur. Çünkü Jale Parla’nın da dediği gibi 

“Türkiye’de roman geleneksel olarak sosyal reform için kullanılan bir araç olarak 

görülmüştür.” 453 Cumhuriyet Batılılaşan bir hareket olarak elbet bu şansı 

kaçırmayacaktır. Roman Batı’nındır, o halde Cumhuriyet’de buna sahip çıkmalıdır. Parla, 

“On dokuzuncu yüzyılın erken Türk romancıları Batı’dan aldıkları tarzı uygulamalarına 

rağmen onu İmparatorluğun gelenekselci, Müslüman, Doğulu bir topluluktan modern, 

Batılılaşmış bir topluma güvenli geçişini sağlayan bir araç olarak kullandılar. Bu 

kavrayış, romancıların bu toprakları bir imparatorluktan ulus devlete dönüştürmek için 

sanatlarını Kemalist projeye adadıkları bir görev anlayışıyla Cumhuriyet’in erken 

döneminde de devam etti.”454 diyerek bu romana hakim olma çabasını doğrular. Tahir 

Alangu ise böyle bir çaba tam sonuç vermemiş olsa bile bu durumu doğrulayan ifadeleri 

ile bir Cumhuriyet edebiyatı yapma girişiminden bahseder.455 Lakin romanların bu 

propagandaya alet edilişleri ile hem Ömer Türkeş’in “güdük” dediği, hem Alangu’nun 

“cılız” ve “taslak” ifadelerini kullandığı bu romanlar, estetik ve kurgu açısından başarısız 

olsalarda bir söylemi yeniden kurma ve onu kayda geçirerek yaşatmaya devam ettirme 

anlamında başarılı olmuşlardır. Bir diğer taraftanda, dönemin edebiyat kanonunu 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
453. Jale Parla, “Yaralı Dil: Türkiye’nin Dil Reformu ve Romanın Kanonluğu”, KÜLT, Sayı 1, Ocak-Mart 
2011, syf 63.     
454. A.g.e.  
455. Tahir Alangu, Cumhuriyetten Sonra Hikaye ve Roman 1919/1930, Antoloji, Cilt 1, 1959, İstanbul, syf 
244.   	
  	
  



	
  

	
  

260	
  

belirleyen egemen söylem muhalif diyebileceğimiz romanları ise bu tavrı ile kanon dışı 

bırakmayı başarmışdır. 

 

Ama 31 Mart Olayı’nın, bir büyük tarihsel kırılma olarak, elbet iktidarın 

söylemine eklemlenen romanlar dışında, buna bağlı olarak bir direnişin ve bir polemiğin 

konu olduğu romanlara da bir o kadar mücadele alanı açmış olduğu inkâr edilemez. Ama 

31 Mart’ın tarihsel blokunda yer alsın ya da almasın, onun içinde yer alan her tartışmalı 

aktör ve ifadenin içinde taraf olmak dönemin tekil olmasa bile çok parçalı ama birbirine 

laiklik üzerinden bağlı olan bir kanon bütünü tarafından dışlanmayı da beraberinde 

getirmiştir. Çünkü Cumhuriyet, onun kimliğinin en önemli göstergesi olan laiklikle ifade 

bulan bir projenin ta kendisidir ve bu bağlamda kendisini Osmanlı’nın karşısında 

konumlandıran bir yapı olarak onun yıkılmasında neden olarak gördüğü her konuyu 

Cumhuriyet’e adapte ederek kendilerine has bir projenin iddiasında olduklarını söyler. 

Daha doğrusu Osmanlı’dan kalan her şeyi sorunlu görüp bunun Cumhuriyet’e karşı 

olduğunu otomatikman kabul eder. Kemalist elit tarafından da sorunlu görülen İslam,  

burada laikliğin ötekisini ima edereken, onun yerine kullanılan ‘irtica’ kavramı ile büyük 

kitlelerin içinde şekillendiği ve kitlesel muhalefetin beslendiği İslam ile kendi 

Müslümanlık yorumları arasına büyük bir set çekmeyi de amaç edinmiş oldukları 

söylenebilir.     

 

31 Mart’ı neredeyse hepsinin bir ‘irtica’ olarak konumlandırıp ‘irtica’ kavramı 

üzerinden 31 Mart’ın düşünülmesine Cumhuriyet’in erken döneminde rastlamamız ise 

tesadüf değildir. Çünkü 31 Mart, halk kitlelerinin içinde evrilen bir toplumsal 



	
  

	
  

261	
  

muhalefetin, İslam ile alttan iletilen bir talebi olarak, Cumhuriyet’in devraldığı 

merkeziyetçi  yapıya ve kendi çerçevelediği ve ısrarla tek doğrunun o olduğuna inandığı 

bir modernleşme projesine aykırı kalmış olması dolayısı ile zaten kaçınılmaz olacaktı. 

Erken Cumhuriyet döneminde genelde ‘dini’ olduğu ileri sürülen ve öyle bile olsa bunun 

anlaşılma yollarına kapılarını kapatan Cumhuriyet, tüm bu tepeden dayatılan 

modernleşme projesine bir tepki olarak Şeyh Sait İsyanı ve Menemen Olayı gibi 

tartışmalı olayların hemen hepsinde 31 Mart Olayı’nı bir referans kaynağına dönüştürerek 

bir paralellik inşa eder ve bu hareketlerin neticesinin ne olacağını tarihsel olarak ima eder 

bu yolla aslında.  

 

Ama bütün bunların yanı sıra, dönemin romanında neredeyse herkes tarafından 

kanonik bir söylem neticesinde ‘irtica’nın ifade edilmesi bize bir başka noktayı da 

düşünmemiz gerektiğini söyler. Erol Köroğlu’nun gecikmişlik üzerinden yaptığı analiz 

bize bunun yolunu açar. Bu “gecikmişlik” tezi egemen söylemin, anlatının 

yorumlanmasına nasıl hakim olduğunu düşündürürken, bizi bu düşünüşün edebiyat 

üzerindeki yasımalarına da götürür:  

“Bakış açıları ve anlatılar ne kadar çeşitli olursa olsun, anımsama 
ve temsil etme süreçlerine ortak bir özellik hâkimdir: gecikmişlik. Bir 
romancı, anı yazarı, hatta tarihçi tarihsel olguyu anlatmak için geriye 
dönük bir bakış geliştirmek zorundadır. (...) Yazar, tarihsel olguyu geriye 
dönerek anımsarken, kendi şimdiki zamanında geçerli olan politik, 
sosyokültürel ve psikolojik koşulların etkisi altındadır. Şimdi, geçmişin 
anımsanmasını, yorumlanmasını ve anlatılmasını belirler; böylece, 
yorumun tarihsel olgudan kaynaklandığını düşünürken, anlatıdaki 
gecikmişlik nedeniyle aslında tarihsel olgunun yorumdan kaynaklandığı 
bir durumla karşı karşıya kalırız.”456 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
456. Erol Köroğlu, Türk Edebiyatı ve Birinci Dünya Savaşı, 2. Baskı, 2010, İletişim Yayınları, İstanbul, syf 
26.   



	
  

	
  

262	
  

Yazarın işte “geriye dönük” bu bakışı sırasında, dönemin egemen söylemi onun zihinsel 

kodlarını oluştururuken bu hakim paradigma ile başka bir tarihyazımı ortaya çıkma 

riskini, daha doğrusu tarihi tahrif etmeyi de beraberinde getirir. Erol Köroğlu’nun bize 

hatırlattığı önemli nokta, yazarın geçmişi anlatması sürecinin bugünün içinde bulunduğu 

aura ile ilgili olduğudur. Bu bağlamda baktığımızda hâkim Cumhuriyet paradigmasının 

bu şimdiye kaçınılmaz tesiri ile bambaşka bir tarihyazımı, Cumhuriyet’in tarihyazımı 

ortaya çıkar ve edebiyatı her yönüyle etkiler. Bunu Cumhuriyet’in anomali bağlamında 

düşününce bize dönemin tarih algısı ile ilgili bazı soruları sorduracaktır. İşte bu bağlamda 

bir çatışma alanı olarak 31 Mart Olayı ve ‘irtica’ tartışmaları, durduğu zemin itibari ile 

tarihin bir yönü olduğuna  ve devamlı ‘ilerlediğine’ -özellikle Auguste Comte’da 

ifadesini bulan pozitivist mantığın sunduğu çerçeve içerisinde- dair bir arka plan 

bilgisinin varlığına dikkatimizi çeker. 31 Mart Olayı bir kadim Doğu-Batı, ‘ileri-geri’ 

ikili karşıtlığı içinde ele alınırken, bu dönemin içinde zihinsel kodları şekillenen dönemin 

aydın ve yazarları da, bu bağlamda Cumhuriyet’in işaret ettiği tarafı zaten zihinlerinin 

şekillendiği zemin itibari ile seçerken, Türkiye’ye bir ‘geri’ kalmışlık nazarı ile bakmaya 

başlarlar. Cumhuriyet eliti tarafından 31 Mart, bu ‘geri’ kalmışlığın hareketi olarak 

görülür; çünkü eski bir rejimin sesini taşıdığı iddia edilerek halk kitlelerinin cehaleti ile 

bu ‘geri’ çağrışa kulak verecekleri korkusu ‘ilerledikleri’ tarihin içinde her an ‘geri’ye 

düşme endişesini taşır. Bu düşünceye Osmanlı konteksti içinde sahip olan İttihat ve 

Terakki’nin ardından da kadrolarını buralardan devşiren Cumhuriyet elitinin bu bakışla 

tarihe bakacağını tahmin etmek de güç değildir. Osmanlı’da merkeziyetçi yapı içerisinde 

organik bağları bulunan neredeyse her kesim, 31 Mart Olayı’na karşı çıkar. Aynı 

merkeziyetçi elitin Cumhuriyet’in inşa sürecinde oynadığı rolü düşünürsek kurulan 



	
  

	
  

263	
  

Cumhuriyet’in ruhunun nereden beslendiğini de görmüş oluruz. Yıkılan bir 

İmparatorluğun müsebbibi olan bu ‘hastalıklar’ Kemalist zihince bir ‘geri’ kalmışlığın 

getirileridir. Bu bakış, Cumhuriyet’in ulaştığı nokta ile hayırhay bir sonu ima ederken; 

‘hastalıklarından’ kurtulan kangrenli bir vücudun yeniden doğuşu miti ise bir anomaliye 

işaret eder. Beden aynı bedendir; ama ‘hastalıklı’ gördüğü yerleri kesmeye çalışması 

açtığı yaralardan bellidir. Dönemin Kemalist aydınları için Cumhuriyet’in egemen 

paradigması ile tarihe bakmak ise bir o kadar sorunlu başka bir anomaliyi de beraberinde 

getirir. Bu edebiyat tarihi ve roman tartışmaları çerçevesinde ele alındığında, romanın bir 

edebi form olarak, Batı’dan gelen bu biçimi ile, ‘ilerlemeci’ tarih anlayışı içinde bir 

gelişmişlik unsuru olarak ileri sürülmesinden ve bizim ‘geri’ kalmışlığımızı romanın 

‘gelişi’ tartışmaları ile de değerlendirince bu ‘geri’ kalmışlığın -egemen zihince artık 

genel bir kanıya dönüştürülen- baş müsebbibi olarak görülen İslam’ın bir hedefe 

dönüşmesi ise artık kaçınılmaz olur. Hem Jale Parla’nın Babalar ve Oğullar da bu 

gerilimin gelişini bize haber veren çalışmasından, hem de Nurdan Gürbilek’in dönemin 

arafta kalan entelektüellerinin romanlarına yansıyan iç gerilimin hem romanın bir form 

olarak Batı’dan gelişi hem de Batı ile girişilen bir göreceli karşıtlık olduğu tezinden de 

ilham alarak söyleyecek olursak, kanonik erken Cumhuriyet dönemi romanında bu durum 

artık bir endişeden çok İslam’a karşı bir öfkeye dönüşür. Bu bağlamda romanın ‘geliş’ 

söylemi ile kanon tartışmalarına da yansıyan bu söylemin İslam’ı kanonun dışında 

bırakacak olması bir yana, ona ait olan her bağlamın romanlarda genel olarak 

hırpalandığını ve 31 Mart Olayı ile eşleştirilen ve ‘irtica’ biçiminde sunulan tarihsel 

kırılmanın kanonik romanlarda egemen tarih anlayışının bir hapishaneye dönüşmesi ile 

mahkûm oluşu ise kaçınılmazdır. Bu bağlamda 31 Mart Olayı üzerinden okuduğumuz 



	
  

	
  

264	
  

romanların artık endişeden çok öfkeye dönen bu ruh halleri, ‘öteki’nin sesini romanlarda 

asla duyamayacağımızı gösterirken, eğer romanlar Cumhuriyet’in yasak ilan ettiği ya da 

karanlıkta kalmasına özel çaba sarf ettiği bu alana girmeye cesaret eder ya da özel izinle 

gireceklerse de onun istediği yorumu paylaşmadıkları zaman kanon dışına düşmeleri de 

hiç şüphesiz kaçınılmaz olacaktır. 31 Mart Olayı’na resmi söylemin istediği şekilde 

bakmayan romanların bu parçalı laik Cumhuriyet kanonunda tutunmaları imkânsızdır; 

zira Hilmi Yavuz o dönemin kanonik şekillenmesini tarif ederken bu kendiliğinden 

ortaya çıkar: 

“Türkiye Cumhuriyeti de ulusal kimliğini, Osmanlı'nın mefhum-u 
muhalifi', Osmanlı ne idiyse onun karşıtı olarak inşa etme sürecinde bir 
'edebi kanon' oluştururken, Yakup Kadri Karaosmanoğlu'na, Halide Edip 
Adıvar'a, Reşat Nuri Güntekin'e vb. ayrıcalıklı bir yer vermiş; Cumhuriyet 
kanonunun hiyerarşik yapılanmasında, en tepeye Atatürk'ün 'Büyük 
Nutuk'u yerleştirilmiştir. Dikkat edilirse görülecektir: Türkiye'de 1923'ten 
çok partili siyasal hayata geçilen 1945 yılına kadar, Osmanlı'yı bir tarih 
objesi olarak ya da Osmanlı'nın 19. ve 20. yüzyıllarına ilişkin büyük 
figürlerini merkeze alan romanlar yoktur.”457 

 
Bütün bu tartışmaların ve incelediğimiz romanların bütününü düşündüğümüzde 

Cumhuriyet’in aşil topuğu işaret edilerek onu korumak için endişeden öfkeye dönüşen bu 

halin, Cumhuriyet entelejansiyasında asla toplumsal karşılığını kolay kolay 

bulamayacakları bir düşünsel sürece girmelerini gerektirirken, onların neden 

tutunamadıklarını da aslında az çok açıklayacaktır. Bütün bunların yanı sıra romanın geç 

‘geliş’ söylemi çerçevesinde inşa olan bir edebiyat kanonun varlığı -çok parçalı yapısı da 

göz önüne alınarak söylenecek olursa (çünkü Mithat Cemal’i ya da Şükûfe Nihal’i başka 

türlü açıklayamayız)- 31 Mart Olayı’nın bize açtığı pencerede derin bir endişenin ama 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
457. Hilmi Yavuz, “Edebi kanon, resmi ideoloji ve Nahid Sırrı (1)”, Zaman, 13 Şubat 2008, online versiyon, 
http://www.zaman.com.tr/yazar.do?yazino=651197    



	
  

	
  

265	
  

iktidar kaynaklı bir endişenin yol açtığı savruluşu ve savrulurken de yarattığı tahribatı 

göstermesi bakımından çarpıcı bir fotoğraf sunmuştur. 

 

İktidarların ve galiplerin yazdığı bir tarihin vebasıdır ‘irtica’. Bir tarihsel 

paradigmayı, bir duruşu, bir siyasi anlamı, bir düşünüş biçimini nitelerken ‘irtica’ diye bir 

kavram salt kendi varlığı ile ortada yoktur aslında. Türkiye’de onlarca kitaba, makaleye, 

güncel tartışmaya konu olmuştur. Sadece metinsel bir gerçeklikte değil, dokunulmaz ve 

görülemez bir gölge gibi tanımlanmış, bu gölgenin uğruna demokratikleşme süreci 

defalarca sarsıntı geçirmiştir. Cumhuriyet tarihinin en kışkırtıcı sözüdür hiç şüphesiz. 

İmparatorluk’tan Cumhuriyet’e geçişin sarsıntısını, bir dönüşümün tarihsel kavgasını, bir 

geçmişin hazin çöküşünü, geriye dönme arzusunu yüklenmiştir sırtına. Günlük siyasi 

terminolojiden tutun da gündelik hayatın dilinde çok yüklü bir bagajın arkasından bakar 

eskimiş olduğuna inanılan karartılı bir yüzle. ‘İrtica’ sadece bir terim ya da kavramsal bir 

tanımlamadan çok daha ötesini: bir siyasi laneti, bir sosyolojik patalojiyi, kültürel 

primitfliği ima eder ona yüklenenlerle. Bir ontolojik gerçekliğe tekabül eder ve bir 

epistemolojiye sahiptir; lakin soyuttur ama sonuçları olmuştur. Politik olanın alanındadır 

ama tanımlanması iktidarın tekelindedir. Yani iktidar olmadan ‘irtica’ bir hiçtir. 

Cumhuriyet tarihinin en güçlü politik aracı olmuş, kitleleri ve devlet aygıtlarını mobilize 

etmek için kullanılmış ve kelimenin tarihsel inşa sürecine baktığımızda da icra 

(performe) edildikçe kendi özel tarihinin kurgulandığı bir anlama sahip olmuştur. O kadar 

güçlüdür ki uğruna darbeler, büyük tevkifatlar yapılmış, idam cezalarına, sürgünlere, 

hapislere neden olmuş, Türkiye demokratikleşme tarihine damgasını vurmuştur. Türkiye 



	
  

	
  

266	
  

demokratikleşme tarihi boyunca varlığına inanılan bir heyula olarak gölgesi hep işaret 

edilmiştir.  

 

Bu kurguda ‘irtica’ zehir ise laiklik panzehirdir. Her zehrin panzehiri var ise ve 

her panzehir bir zehirden elde edilirse, ‘irtica’ da laikliğin bir sonucu, laiklik ise 

‘irtica’nın ima edildiği tarihin kurtuluş devridir. Hiç şüphesiz laiklik de Cumhuriyet 

tarihinin en kışkırtıcı sözcüklerindendir ama ‘irtica’ kadar ötekini, tarihin arkasını, 

karanlığın ağırlığını ve bu ağırlığın tarihsel hesabını ima etmez.   

	
  
 
  ‘İrtica’ kavramının salt bir anlam ifade etmemesi ama onu kullanan iktidarın ona 

bir anlam yüklediğini ve her iktidar ile bu anlamın değişiklik gösterdiğini gördüğümüz bu 

çalışmada, erken Cumhuriyet dönemi Türk romanlarında modernist ve ‘ilerlemeci’ bir 

bakış ile yazılan romanlar içinde kavramın nasıl bir dönüşüm geçirerek bağlamından 

koparılmış 31 Mart Olayı ile birlikte kullanıldığını görmüş olduk. Bir diğer taraftan buna 

direnen romanların uzun bir çalışmadan sonra varlığından da haberdar olduğumuzu 

burada belirtirken, o dönem itibarları iade edilmeyen bu romanların aslında çok önemli 

bir noktada durduklarını bu çalışma bize çok iyi bir şekilde göstermiştir.  Cumhuriyet 

inşa etmek istediği ve belli oranlarda bugünden bakınca başarılı olduğunu gördüğümüz 

laiklik projesinin nasıl bir karanlık üzerinde durduğunu herhalde 31 Mart Olayı’nın açtığı 

kesitten bize gösteren daha iyi bir şey olmamıştır.   

 
 

 

 



	
  

	
  

267	
  

EK 1 

 Bu tezin ortaya çıkış süreci boyunca yapılan araştırmalarda karşımıza hiç 

beklemediğimiz ilginç bir takım ayrıntılar da çıktı. 31 Mart Olayı’nın bir çatışma ve 

itham aracı olarak günümüz siyasetinde ve gündelik hayatta son derece bilindik/meşhur 

bir yere sahip olduğunu biliyorduk; ama hiç bu kadar ilginç ayrıntıların parçası 

olabileceğini aklımızdan geçirmemiştik. Bu ilginç ayrıntıların en başında geleni Mete K. 

Kaynar’ın makalesinde karşımıza çıktı. Kaynar, 27 Nisan e-muhtırasını 31 Mart 

bağlamında konu ettiği yazısında, bu son derece ilginç olan tarihsel ayrıntıların kendisi de 

rastlantısal olmadığı kanaatinde. 31 Mart Olayı, bilindiği üzere Rumi takvimde 13 Nisan 

gününe denk gelmekte. Rumi takvim üzerinden izlendiğinde Nisan ayının 27’sinde 

Sultan II. Abdülhamit’in tahttan indirilişi ile de son bulmakta 31 Mart Olayı.  Kaynar, 

öncelikle 31 Mart’ın önemli kırılma tarihlerinin günleri ile Türkiye’de Cumhurbaşkanlığı 

seçimi sırasında yaşanan önemli dönüm noktalarının tarihlerini karşılaştırdığında ortaya 

çıkan görüntü inanılmaz şaşırtıcı oluyor. İlk büyük Cumhuriyet mitingi’nin yapılış tarihi 

ile Hareket Ordusu’nun İstanbul’a yürüyüşe geçmesinin tarihi, Cumhuriyet mitinglerini 

düzenleyen ekibin kendisini 14 Nisan Hareketi olarak adlandırırken, Hareket Ordusu’nun 

14 Nisan’da toplanmaya başlaması ve Sultan II.Abdülhamit’in tahttan hal ediliş tarihi ile 

Genelkurmay’dan verilen muhtırarının aynı güne (27 Nisan) denk gelmesi, artık 

rastlantıdan öte bir durumun kendisini ortaya çıkarmaktadır. Daha ayrıntılı bilgi için Mete 

K. Kaynar’ın Resmi tarih tartışmaları- 31 Mart’tan Günümüze “Gericilik” Söylemi 

isimli Özgür Üniversite Kitaplığı’nda yer alan 7.cildin içindeki “Hareket Ordusu ile Avcı 

Taburu Arasında Sıkışmak” başlıklı makalesine bakılabilir.  

 



	
  

	
  

268	
  

 Bir diğer önemli nokta ise yine 31 Mart Olayı bağlamında yaptığımız araştırmalar 

sırasında, Soner Yalçın’ın köşesinden karşımıza çıkan bazı yazılar. Yazıların yazıldığı 

dönemde TSK’nın İç Hizmet Kanunu’nun 35. maddesinin değişimi458, Türkiye’deki 

İslamcılık tartışmaları ve yeni bir anayasa hazırlanması babında yapılan tartışmaların 

gündemde olması vesilesi ile Soner Yalçın tarafından, ısrarla 31 Mart Olayı’na paralel bir 

biçimde okunarak kaleme alınan bu yazıların konuları ve içerikleri bağlamında arz ettiği 

önem dolayısı ile burada belirtilmesinin önemli olduğunu düşündük. Bu tartışmalara, 

resmi tarihin sunduğu ideolojik zemin üzerinden taraf tutarak göndermelerde bulunan 

Yalçın’ın, 31 Mart Olayı’nın Hareket Ordusu tarafından bastırılmasını bir ibret vesikası 

gibi göstererek gündemdeki tartışmalara mesaj vermesi kayda değerdir. Soner Yalçın’ın, 

içinde bulunduğu konum vesilesi ile de bu yazılar önem kazanmakta ve yazıldığı 

manüpülatif ve tehditvari zeminden gündelik siyasete işaret çakmaktadırlar. Hem bu 

yazıların ifşa edilmesi hem de 31 Mart Olayı’nın nasıl gündemde olan bir çatışma olanı 

olarak siyaset arenasındaki önemini göstermesi bakımından bu EK’in konmasını zaruri 

gördük. Dönemin AK Parti iktidarına, adeta üstü kapalı tehdit göndermeleri ve uyaran bir 

dil ile içerikleri ‘ibret alın’ tonlamasında yazılmış bu yazılar, 31 Mart Olayı’nın siyasi 

çatışmalarda bir referans kaynağı olarak kullanılmasını bize bir kez daha göstermektedir. 

Soner Yalçın’ın farklı zamanlarda kaleme aldığı “Osmanlı’nın Anıtkabir’i Abide-i 

Hürriyet’ti”459, “Solcular ile İslamcılar arasına kimler girdi”460 ve “İlk anayasa 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
458. TÜRK SİLAHLI KUVVETLERİ İÇ HİZMET KANUNU, Madde 35, 
http://www.mevzuat.adalet.gov.tr/html/1044.html  
459. Soner Yalçın, “Osmanlı’nın Anıtkabir’i Abide-i Hürriyet’ti”, Hürriyet, 29.04.2007, online versiyon, 
http://arama.hurriyet.com.tr/arsivnews.aspx?id=6426017   
460. Soner Yalçın, “Solcular ile İslamcılar arasına kimler girdi”, Hürriyet, 28 Haziran 2009, online versiyon, 
http://www.hurriyet.com.tr/yazarlar/11958265.asp  



	
  

	
  

269	
  

değişikliğinin faturası: 62 idam”461 başlıklı bu yazılarında, 31 Mart Olayı’nın resmi tarih 

üzerinden son derece menfi bir yorumu ile gündemdeki konulara paralel bir biçimde bir 

takım uyarıların birlikte ilerlediği gözden asla kaçırılmamalıdır. Bu yazılar, 31 Mart 

Olayı’nın önemli bir tarihsel olay olarak ne kadar etkili bir siyasi çatışma alanı 

olduğunun ve gündelik siyaseti ne kadar etkiliyebildiğinin en dişe dokunur örnekleri 

olarak ortada durmaktadırlar.  

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
461. Soner Yalçın, “İlk anayasa değişikliğinin faturası: 62 idam”, Hürriyet, 28 Mart 2010, online versiyon, 
http://www.hurriyet.com.tr/yazarlar/14241399.asp?&hid=14241665	
  



	
  

	
  

270	
  

EK 2 
	
  

“İrtica” kelimesinin kökenini görmeden önce bu bağlamda bu konu hakkında 

araştırma yaparken Türk Dil Kurumu’nun süreli yayınlarından biri olan Türk Dili Dil ve 

Edebiyat dergisinde karşıma çıkmış olan son derece ilginç bir noktayı burada belirtmek 

istiyorum. ‘İrtica’ kavramı son derece muğlâk bir kavram ve tanımlanması da bir o kadar 

muğlâklığıda beraberinde getiriyor. Bu muğlâklığı da bize bütün tekinsizliği ile anlatan 

son derece ilginç bir metni de burada paylaşmak istiyorum. Oğuz Kâzım Atok isimli 

asker kökenli ve askeri valilik yapmış olan ve şiirleri Millî Mecmua, İçtihat, Ülkü, Yücel, 

Varlık ve Türk Dili gibi dergilerde yayınlanan bir şairin “Gericilikten Büyük 

Devrimciliğe Dek” başlıklı makalesinde ‘geri’, ‘gerici’, ‘gericilik’ ve ‘ileri’, ‘ilerici’, 

ilericilik’ terimleri ile ilgili bir dostu ile yaptığı ilginç bir konuşmayı ve bu kavramları 

tanımladığı makaleden bazı parçaları göstermek istiyorum. Aynı zamanda bu kavramların 

ne kadar müphem olduğunu ve bu müphemliği oranında ne kadar tekinsiz 

olabileceklerini, kavramlar soyut kalıp tanımlanmadıkça da ya da ontolojik olarak 

reddiyeleri yapılmadıkça ya da sorunsallaştırılmadıkça bu bağlamda ne kadar garip 

tanımlamaların iktidar tarafından kavramların içinin doldurabileceğini göstermek -zira 

son derece tekinsiz bir durum ile karşı karşıyayız- ve bir iktidarın kavramı tanımlama 

gücünün nasıl bir tekinsizliğe ve ifrata varabileceğini görmek için makalesinin bir 

bölümünü aynen aktarıyorum: 

“Çoğu kişinin kendi düşünce-eylem çizgisini saptamakta yanılması, bir de ‘ilerici’ ile 
‘devrimci’ kavramının anlamından, işlevinden saptırılarak birbirine karıştırılması, bu 
küçük incelemeyi yazmama neden olmuştur. Birincisine somut bir örnek vereyim: 
Yılların arkadaşıdır. Bir gün, ‘Türk Dil Kurumuna üye olmak istiyorum, bana ne 
yapacağımı göster, sonra da destekle’ dedi. ‘Ama arkadaşım, Türk Dil Kurumu 
Atatürk’ün dil devrimini yürüten, Türkçeyi yabancı dillerin boyunduruğundan kurtarma 
amacına doğru geliştiren ileri bir kurumdur’ dedim. İçerlercesine kızardı, ‘Ne demek 
istiyorsun? Yani ben gerici miyim?’ ‘Hayır, sen tüm anlamıyla bir tutucusun. Sözlerinde, 



	
  

	
  

271	
  

yazılarında Osmanlıcayla da yetinmez, bolca Frenkçe de kullanırsın. Şu parmakların bir 
kez Türkçe Sözlük’ü açmamıştır’ dedim. Öfkesini yenercesine güldü, arkadaş canlısı 
olduğu için dostluğumuzu sürdürdük. İkincisine örnek bol. Şuncacığını belirteyim: 
‘ilerici genç’e durup dururken ‘devrimci genç’ deniyor; böylece gençte daha iletiye gitme 
özlemi puslanıyor. Bunun gibi “ilerici” bir kişiye ‘tutucu’, tutucu olana ‘gerici’ denmesi 
de böyle ters bir tepki yapıyor. Bunlara kavram kargaşası yüzünden oluyor da diyemeyiz; 
çünkü, kavram kargaşası sınırlar içindeki bölüntülü anlayışlarda olur. Bunlarsa sınırları, 
içerikleri apayrı işlevlere dayanan kavramlardır. Aşağıda ‘geri’ kavramından başlayarak 
büyük devrimlere uzanık görüşümü açıklayacağım. 
 
 GERİ – GERİCİ – GERİCİLİK 
 
 Geri: İlerinin karşıtıdır. Başka bir deyişle geriye dönüklüğün, donukluğun, 
duraklıktan karanlığa kayaklığın, bulanıklığın, tıkanıklığın, olumlu her şeyi tersine 
yorumlayan körlüğün ölçütüdür. 
 Gerici: Geri kavramına neler yakıştırılmışsa tümünün savunucusu kesilen, 
ortaçağ kalıntılarına tutkun, geleneğin tutarlısına değil de yozlaşmışına vurgun, 
köhneleşmişine, bayağı beğenisine, tortuk boğuntusuna bağlı, insana, topluma, insanlığa 
homurtular savuran, kıskançlık simgesi olan, çok kez ilericinin ereğini söndürmek isteyen 
doygunsuz yaratık. 
 Gericilik: Geriyi su üstüne çıkarmaktan çekinmeyenlerin, onu bir hak, bir halk 
yoluymuş gibi çarpık yorumlara oturtanların, gericiliği biçimlendirerek çevresini, 
toplumu kusuk felsefelerine doğru itmek isteyenlerin yoludur. 
 
 İLERİ – İLERİCİ – İLERİCİLİK  
 
 İleri: Aydınlıkta yol alan somut bir ilerleyişin ölçütüdür. İleri sözcüğünün özünde 
ileri düşünce, ileri eylem yatar. Bilim, teknoloji, sanat bu ilerleme algısıyla kendi 
dünyalarını meydana getirirler, sürdürürler. İleri kavramının işlevi bireye, topluma 
içerdiği solukla yaşamın her alanında daha ilerleme, daha ileri gitme istencini canlı 
tutmasındadır. İlerde miyiz, duraladık mı? Bunu keseden özeleştiriyle yargılamak, daha 
baştan nedenini bulmak, atılımın tıkandığı, engellendiği yerden açmak yaşamsal bir değer 
taşır. 
 İlerici: Aydınlık içinde sürekli bir ilerlemenin soluğunu vurgular; geleneği, 
göreneği, sürüp giden tekdüzeyi, alışılmışı aşar, onu ileri götürür. İnsan bilinçlendiğinden 
beri ileri kavramını yapısıyla, işleviyle benimsemeye çalışmıştır. İnsan tarihi her 
bakımdan, ilerleyen düşüncelerin, atılımlı eylemlerin serüvenlerini, en önemlisi 
gericilerle, tutucularla çatışmasını anlatır. Çağlara değer katan bu çatışmadır. İnsanoğlu 
değişim, dönüşüm, oluşum, yaratım uğrunda kafasıyla, Kant’ın dediği gibi dışarıya 
uzanık bir beyin olan elleriyle amaca doğru ilerlemek zorundadır. Düzenleri kuran da bu 
beyindir, bu ellerdir. Bugünkü çağ emeğin çağıdır. Bu bakımdan emeğe yan çizene ya da 
sömürüden yana olan kimseye ‘ilerici’ diyemeyiz. Sanat da doğal yapısı, gelişimi, işlevi 
yönünden sürekli değişim, yenilik isteyen devinimli bir alandır. Sanatçı ileri bir kafa, 
becerisi üstün eller taşımazsa, yarattığı şeyin içeriği, özü, biçimi, biçemi, anlatısı çarpıcı 
olmazsa, bir yerde tükenmişe döner. Her alanda öykünme çizgisinden çıkamayan, ileriye 
atılım yapamayan kimseye nasıl ‘ilerici’ diyebiliriz? 



	
  

	
  

272	
  

 İlericilik: Bu kavramla ilericinin tutkusu, ülküsü, çağırı anlaşılır. Başka bir 
deyişle ilericilik, ileriye dönük düşünceleri, eylemleri kendine kişilik, karakter, huy gibi 
sindiren kimsenin yoludur. Gericiliğin tüm anlamıyla karşıtıdır. Buna çağı aşmayı erek 
edinmiş kimselerin atılım yoludur da diyebiliriz. İrdelenirse görülür ki, tüm ileri ülkeler, 
çocuklarından başlayarak gençlerine ilerici olmayı aşılamışlar, böylece ilericiliğin yalnız 
kavramakla kalmamışlar, onu yaşamın vazgeçilmesi en büyük tehlike olarak 
değerlendirmişler, ona dört elle sarılmışlardır. Çünkü devrim denen olguyu da, araştırma, 
değerlendirme gücü üstün, gözüpek yüreği dirik, ilericiliği benimsemiş ilericiler 
başarır.”462 
 
 
 Tanımlamaların bu denli ifrat derecesine varabildiğini göz önüne aldığımızda, 

Cumhuriyet tarihini paralize etmeyi başaran gericilik tartışmalarının, tanımlama gücünü 

elinde bulunduranların kavramın muğlâklığı doğrultusunda ne denli büyük sorunlara yol 

açabileceklerini görebiliriz buradan da aslında. Bu noktada Türkiye’deki irtica 

tartışmalarına hatırladığımızda özellikle 1990’lar boyunca yarattığı yıkıcılığı herhalde 

daha iyi anlayabiliriz. Bu noktada da ‘irtica’ kelimesinin yüklendiği anlamların tarihsel 

seyrini incelediğimizde aslında söylemin tarihsel kurgusunun iktidar tarafından 

oluşturulma pratiğinin yapı taşlarından biri olan tanımlama gücünün iktidar ile doğru 

orantılı olabildiğini, aynı zamanda bu iktidar kapsamında direnişin de olabileceğini iddia 

edebiliriz.	
  

 

 

 

 

 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
462. Oğuz Kâzım Atok, “Gericilikten Büyük Devrimciliğe Dek,” Türk Dili Dil ve Edebiyat Dergisi, Ağustos 
1978, C: XXXVIII, S: 323, syf 314-319.  Ayrıca bir noktayı daha belirtmemiz gerekecek. Atok, 
makalesinde devrimcileri örneklerken o kadar ilginç bir	
  örnek veriyor ki makaleyi okurken düştüğünüz 
tekinsizliği daha da perçinliyor. Atok’tan aynen aktarıyorum: “Tıbbın büyük dedesi Hippokrates’in 
görüşleri çağdaş tıpta da geçerlidir. Yarınki tıp atılımını yönüne çeken Frankenstein’in bir canavar adam 
türetmesi, jenetik deneyimlerin gelişimine ve operatörcülüğe ışık tutması yönünden devrimci yanı 
yadsınamaz.”  



	
  

	
  

273	
  

EK 3 

“Sözlüklerde ‘İrtica’ Arayışı!” başlıklı makalesinde bize ‘irtica’ kelimesinin 

tarihsel sürecine tanıklık ettiren D.Mehmet Doğan’ın ‘irtica’ kelimesinin karşılığı olarak 

kullanılan farklı bir kelime ile karşılaştığını belirtmemiz gerekiyor. Bu kelime bir dönem 

‘irtica’ kelimesinin karşılığı olarak görülen ‘kaytaklık’ kelimesi. Sözlüklerideki ‘irtica’ 

arayışında bu kelime ile karşılaşmayan Doğan, bu noktadan sonra, bizi daha farklı bir 

kelime ile ‘irtica’ kelimesine karşılık bulmak istedikleri anlamı vermeye çalışan ve 

‘kaytaklık’ kelimesinin geçtiği bir başka sözlüğe götürür. Kubbealtı Lügati’nde ‘irtica’ 

kelimesini bulamayan Doğan, ‘kaytak’ kelimesi ile karşılaşır ve bugüne kadar bu 

kelimeyi kimsenin kullanmadığını da not eder.463 Bu kelimenin 1930’larda 

uydurulduğunu fakat tutmadığı için daha sonra bırakıldığını belirtir.464 Bu sözlükte 

yaşayan bir kelime ile karşı karşıya olunduğunu belirten Doğan, kelimenin halk ağzında 

kullanıldığını, ilk anlamının ‘kuytu’ olduğunu, ikinci anlamının ‘sözünde durmayan, 

dönek’ anlamına geldiğini, üçüncü anlamı ise ‘dalkavuk, yağcı’ anlamına geldiğini 

belirtir.465Ayrıca da gazeteci Hasan Pulur’un Mahmut Esat Bozkurt’a atfen kullandığı 

cümle ile ‘kaytak’ kelimesinin kullanışının birlikte örneklenmiş olduğunu söyler.466 

Kelimenin peşine düşen Doğan, Söz Derleme Dergisi ‘nde kelimenin daha farklı 

anlamlarını buluyor: “kuytu, sözünde durmayan, orospu, fahişe.”467 ‘Kaypak’ ve ‘kaltak’ 

kelimeleri ile benzerliğinden doğan bir karışıklık olduğunu düşünüyor Doğan, kelimenin 

anlamları için.468 Fakat dönem için bir tahlil yapmaya başladığında Cumhuriyet 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
463. D. Mehmet Doğan, “Sözlüklerde ‘İrtica’ Arayışı!”, İslâmiyât, cilt 10, sayı 2, Nisan-Haziran 2007, syf 
30. 
464. A.g.e. syf 31.  
465. A.g.e. 
466. A.g.e.  
467. A.g.e.  
468. A.g.e.  



	
  

	
  

274	
  

döneminin ünlü adalet vekillerinden olan Mahmut Esat Bozkurt’un vermiş olduğu İnkılâp 

Dersleri’nde en çok kullanılan kavramlardan birinin ‘irtica’ olduğunu göz önüne 

aldığımızda, ‘kaytak’ın bir etimolojik bilgiçlik ile eski türkçede ‘kayıt-mak’ fiil ile ilgili 

olduğunu not düşerken bu kelimenin de ‘kayıtan, dönen veya dönek’ anlamını 

karşıladığını ve günümüz Türkçesinde ‘gitmek’ olmuş olabileceğini iddia ediyor 

Doğan.469 Nitekim doğu şivelerinde ‘kayıt-mak’, ‘dönmek, avdet etmek’ anlamında hâlâ 

kullanıldığını ve bu kelimeye bir ‘geri dönüş’ anlamının verilmesinin zor olmadığını, 

zaten böyle bir anlamda tarihsel bir şarkı olduğunu belirtir: ‘Kayıt Kazak eline!’ (Kazak 

ülkene dön!).470 Kelimeye bu ‘geri dönmek’ anlamı ile ‘gericilik’ anlamının 

verilebileceğini belirten Doğan, aradığı anlama TDK sözlüğünün 1945 baskısı Türkçe 

Sözlük’ünde ulaşır.471 ‘Kaytak’ kelimesi tam olarak ‘eskiyi ve geriyi özleyen, yeniliklerin 

kaldırılıp eski halin dirilmesini dileyen, mürteci’ olarak tarif edilirken ‘kaytaklık’da 

‘irtica’ anlamına geliyor elbette sözlükte.472 1955 yılında yapılan diğer baskıda ise kelime 

sözlükten çıkarılmış.473 Doğan, ‘mürteci’ye karşı ‘gerici’ kelimesinin ikame edildiğini 

belirtiyor ve 1945 baskısında ise ne ‘gerici’nin ne de ‘gericilik’in bulunduğunu da not 

düşüyor.474 1955 baskısında ise bu kelimelerin sözlükte yerini aldığını belirtiyor.475 

Böylece yeni bulunan bu kelimenin eskisini de bir süreliğine tedavülden kaldırdığını 

belirtiyor.476Çöp kutusuna gittiğini söylediği ‘kaytak’ kelimesi ise eski anlamları ile 

Derleme Dergisi’nde hem 1983’te hem de 1998’de yer alıyor.477 Söz Derleme 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
469. A.g.e.	
  	
  
470. A.g.e.  
471. A.g.e.  
472. A.g.e.  
473. A.g.e.  
474. A.g.e.  
475. A.g.e.  
476. A.g.e.  
477. A.g.e. syf 32.  



	
  

	
  

275	
  

Dergisi’nde 1941 yılında kelimenin Zonguldak’ta kullanıldığı kaydı ile ‘kuytu’ anlamı, 

yukarıda belirttiğimiz ‘irtica’ karşılığı hariç bütün anlamları ile girmiş.478 Doğan’ın 

iddiası ise son derece kayda değer ve düşündürücü: 

“Buna rağmen, o sıralar Derleme Sözlüğü’nü yayınlayan TDK uleması, ilk genel resmî 
sözlüğe ‘kaytak’ kelimesini, bu anlamları hiç dikkate almadan, ‘mürteci’ karşılığı olarak 
koymuş. Fakat kelime anlaşılan hiç tutmamış. ‘Mürteci’nin arkaikliği ve anlaşılmazlığı 
yok bu kelimede! ‘Kaytaklar’ dediğinizde, ‘mürteciler’ dediğinizdeki etki uyanmıyor 
elbette! Kurumun kendi icadı bir kelimeyi müfredatından çıkarıp, Söz Derleme 
Dergisi’ne dönmesi, son yayınlanan lügatimiz olan Kubbealtı Lügati’nin de Kurum’un 
sözcüklerinin son baskılarını dikkate alması yüzünden, kelime bu sözlüğe böyle girmiş. 
Elbette buna bir itirazımız olamaz. Fakat, verilen örneklerin anlam tahliline tâbi 
tutulmadan yerleştirilmesini göz ardı etmemek lâzım. Çünkü kelimenin 
örneklendirilmesi, onun 20. yüzyılda yazılı metinlerde kullanılan, yani yaşayan bir 
kelime olduğunun delili olabilir. Asıl kaynak olan Türkçe Sözlük’te verilecek örnek 
bulunamamıştır; çünkü kelime bu anlamlarıyla kullanımda değildir. Kubbealtı Lügati’nde 
yer alan M. Esat Bozkurt’un cümlesini tekrar ve dikkatle okursanız, onun ‘dalkavuk’ 
veya ‘kaypak’ kimselerden değil, ‘mürteci’lerden bahsettiğini anlamakta zorlanmazsınız! 
Elbette, resmî bir şahsiyet olan Mahmut Esat, resmî tarih dersi verirken, resmî sözlükteki 
tescilli kelimeleri kullanacaktı!”479 
	
  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
478. A.g.e.	
  	
  
479. A.g.e.  



	
  

	
  

276	
  

EK 4 

Sultan Hamid Düşerken Alıntılar* 
 
1) Sayfa (Syf.) 195-196 
 
(...)İttihat ve Terakki ile ona muhalefet etmek üzere kurulan Ahrar Fırkası’nın kavgaları 
artık ayyuka çıkıyordu, papazlarını Meşrutiyet’in ilk günlerinde hocaların koluna takmış 
olan Hıristiyan unsurlarda istiklal hülyaları şahlanmış, Sultan Hamid’in bin dikkat ve 
itinaya mazhar ettiği Arap ve Arnavutlar’da ayrılık emelleri meydana çıkmış, ayrıca da 
yüzleri din maskesi altında saklı birtakım mürteciler peyda olmuştu. (...) 
 

Ahrar Fırkası ise büyük ümitler içinde yüzüyordu. Manyasizade’den açılan 
mebusluğa kendi içinden bir adam çıkarmaya cesaret edemeyen İttihat ve Terakki, 
İngilizler’e bir cemile olmak üzere Londra Büyükelçiliği’nden Hariciye Nazırlığı’na 
getirilen Rifat Paşa’yı da pek kolay seçtirememişti. Kanla bitecek olan Mart ayı, 
ortasına yaklaşıyordu. 
 
2) Syf. 206 
 

Bütün öteki arkadaşlarla olduğu gibi Talat Bey’le aralarındaki dostluğun nihayet 
bulması ve kendisinin tamamıyla Cemiyet dışında, Cemiyet’e yabancı ve düşman bir 
unsur sayılması için, bir türlü bitmek bilmeyen bu Mart ayının en son günlerinde, bir gece 
yarısı muhalif bir gazete muharririnin köprü üzerinde revolverle öldürülmesi icap etti. Bu 
muharrir, İstanbul’un ancak öteye beriye hücüm etmek üzere çıkan ve uluorta hücum 
ettiği için satılan bir muhalif gazetesinde, kendi hesabına bu muhalefeti belki sadece 
ekmek parasına yapan zavallı bir adamdı ve katili iki tarafında daima köprü tahsildarları 
ve polisler bulunan köprüden bu adamların hiçbirinin eline düşmeden, hatta gözüne 
ilişmeden rahat raaht kaçıp gidebilmişti. 

Derhal herkes bu cinayeti İttihat ve Terakki’nin eseri bilip ayaklanacak ve her 
taraftan, “Kaatil meydana çıkmalı!” avazeneleri yükselecekti. 

Bu avazeyi yükseltenlerden biri de Şefik oldu ve gariptir ki bu cinayetin kendisine 
hiç haber verilmeden, artık tamamıyla bir yabancı sayıldığı için kendisinden gizli 
tutularak tertip edilmesine de ayrıca gücenmiş, hatta bilhassa buna hiddetlenmişti. Hemen 
ertesi günü mecliste herkesten evvel kürsüye çıkarak, hükümetin katili her ne bahasına 
olursa olsun meydana çıkarması icap ettiğini haykırdı. Bu münasebetle söylediği nutku 
bütün muhalifler şiddetle alkışlarken eski arkadaşları tamamıyla sessiz ve alakasız 
dinlediler yahut dinlememek üzere salondan ayrıldılar. Şefik daha da ileri gitti: Karısının 
da reyini almaya lüzum görmeksizin öldürülen muharririn, Hasan Fehmi’nin 
cenazesinde en koyu muhalifler ve çoğu şuradan buradan tedarik edilmiş sarıklılarla hoca 
kıyafetine girmiş türlü unsurlar arasında, âdeta bunlarla kol kola, hazır bulundu. 
 
    
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
*. Nahid Sırrı Örik, Sultan Hamid Düşerken, 6.Baskı, Oğlak Yayınları, 2009, İstanbul. (Alıntılardaki 
vurgular bize aittir. Alıntıların sayfaları başlarda gösterilmiştir. y.n.)  
	
  	
  



	
  

	
  

277	
  

3) Syf. 207 
 

O akşam konağa dönüşünde, Şefik 10 Temmuz’dan önce beyaz kalpaklı hürriyet 
mücahitleriyle birlikte çekilmiş muhtelif resimleri selamlıktaki eski damat salonunun 
duvarından indirip bir dolabın çekmesine karmakarışık bir şekilde fırlattı ve duvarda sade 
babası imam efendinin o mütevazı aksi kaldı… 
 
İstanbul iki üç sabah sonra, 31 Mart askeri ayaklanmasıyla uyanacaktı. 
 
4) Syf. 208-209 
 
31 Mart vakası, yani sabaha karşı bir köşesinde âyân ve mebusan meclislerinin sığınmış 
bulundukları Ayasofya Meydanı’ndaki Adliye Nezareti binası önüne şehrin muhtelif 
kışlalarından tabur tabur askerin gelip doluşu ve silah sesleriyle birlikte “Şeriat isteriz!” 
diye feryada koyuluşu, Nişantaşı’ndaki konakta çok erkenden duyulmuş, haberi Nimet 
Hanım’a henüz yatakta bulunduğu sırada getirip bildiren de, daha evvel kalkmış ve her 
sabahki âdeti gibi kalkar kalkmaz tıraş olmağa başlamış bulunan kocası olmuştu.  

Ve Şefik beti benzi hayli soluk bir halde bu haberi verdikten sonra, “Hemen 
giyinip Meclis’e gitsem!” diye ilave etmişti. 

Fakat Nimet bu fikri çocukça bir şey bularak, “Hiç doğru olmaz. Bir kere etraflı 
malumat edinelim! Nasıl hareket edileceği ondan sonra düşünülür!” demişti. 

“Şeriat isteriz” feryatlarıyla Meclis-i Mebusan’ı saran bir hareketin İttihat ve 
Terakki aleyhinde olması tabiiydi. Ve karı koca, gayri ihtiyari, ikisi birden başlarını 
çevirerek karşıdaki tepeye, Yıldız Sarayı’nın işgali ettiği tepeye bakmışlardı. 
  Yeni bir devir başlıyorsa, bu devirde Şefik’in vaziyeti ne olacaktı? İttihat ve 
Terakki’den son günlerde uzaklaşmış bulunmak İttihat ve Terakki’nin bu eski müfrit 
uzvunu affettirmeye kafi gelecek miydi? Bu, hareketin alacağı genişliğe bağlı bir 
keyfiyetti. 

Nimet birden kocasına, sadece bir müşahade de bulunan bir insan edasıyla, 
“Bereket ki Hasan Fehmi’nin cenazesinde bulundun, bulunduğunu da bütün gazeteler 
yazdılar.” Dedi. 

Şefik içindeki hislerin sevinçten mi yoksa kederden mi ileri geldiklerini fark 
edemiyordu. Konağa daha sonra gelen haberler de hislerinin nev’ini aydınlatmaya yardım 
etmedi. Gelen haberlere göre, birinci ordu kumandanı Mahmut Muhtar Paşa Harbiye 
Nezareti binasının içinde bulunan askerleri tamamen elinde tutuyor ve asi kuvvetleri… 
garip ve esrarlı bir keyfiyet olarak İttihat ve Terakki’nin kendini müdafaa ettirmek için 
Selanik’ten hasseten getirttiği avcı taburları içlerinde, hatta başlarında bulunan asi 
kuvvetleri kendisine sadık kalan kuvvetlerle yürüyüp isyanı bastırmak için emir 
bekliyordu. Fakat bu emri verecek olan sadrazam ve Dahiliye Nazırı Hüseyin Hilmi Paşa 
ile Harbiye Nazırı Ali Rıza Paşa –iki ay evvel İttihat ve Terakkinin makamında kalması 
için kıyametler kopardığı kumandan olan Ali Rıza Paşa- derin bir acz ve şaşkınlık içinde 
bu emri veremedikleri için vaziyet yavaş yavaş değişecek, asilerin karargâhı Ayasofya 
kalmakla beraber Harbiye nezaretinde ki muti kuvvette zehirlenecekti. Fakat asiler 
meclise karşı değil, ancak İttihat ve Terakki’nin isimleri malum ve muayyen birkaç 
uzvuna karşı vaziyet almışlardı. İstifa ettiği söylenen meclis reyisi Ali Rıza Bey, Talat 
Bey, Rahmi, Cavit ve Cahit beyler… bunların hepsi kaçmışlar, sırra kadem basmışlardı. 



	
  

	
  

278	
  

Lâkin Ahmet Rıza Bey zannıyla Adliye Nazırının, Cahit Bey diyerek de bir mebusun 
meclis önünde vuruldukları öğreniliyordu. Bu iki cinayetten sonra da askere bir dehşet 
gelmiş, şimdi mebusları padişahtan affı-ı umumi alınması için tazyik ediyorlardı. 

 Nişantaşı’na gelen son haberlerle vaziyet aydınlık kazanmıştı: Hüseyin 
Hilmi Paşa Bâbıâli’den Yıldız Sarayı’na giderek istifa etmiş, yeni kabineyi kurmata 
Kâmil Paşa’nın düşürülmesine kadar Hariciye Nazırı bulunup bu yakınlarda Londra 
sefirliğine tayin edilmiş ve henüz yola çıkamamış bulunan Tevfik Paşa memur 
edilmiş ve Sultan Hamid şeyhülislamla başkâtibini mebuslarla sarmaş dolaş 
bekleyen askerleri teskin için Meclis-i Mebusan’a yollamıştı. 

  
  
5) Syf. 212 
 

Davetin (Tevfik Paşanın Şefik’i konağa daveti y.n.) hikmeti ise şuydu: On üç yıl 
önce Berlin Büyükelçiliğinden hariciye nazırlığına gelerek o zamandan beri memleket 
dışına ayak atmamış bulunmasına rağmen, Tevfik Paşa hâlâ sefâret katipliğinden büyük 
elçiliğe kadar Avrupa’da geçirdiği senelerde ki adam halinde kalmıştır. Yani memleket 
ahvali ve memleket insanları hakkında tam bir cehalet içinde idi. Hele inkılapla beraber 
meydana çıkmış, isimleri tanınıp şahsiyetleri belirmiş bulunanlardan hiç kimseyi 
tanımıyordu. Kabinesine bir mürteciler heyeti manzarası vermekten çekindiği bunu 
bizzat padişah da istemediği için her ne kadar İttihat ve Terakki adamı olarak meclise 
girmişse de sonra arkadaşlarının ifratlarını takbih etmiş ve kendilerinden son günlerde 
ayrılmış bulunanlardan birini de yanına almak istemiş fakat hafızası kendine böyle bir 
isim sunmak lütfunda bulunmadığı için meclisteki Ahrar grubu ile birlikte Arnavut 
mebuslar zümresinin de başında görünen Berat mebusu İsmail Kemal beyin bilgi ve 
reyine müraacat mecburiyetinde kalmıştır.  
 
6) Syf. 213 
 

Fakat bu iddialarda ki (İsmail Kemal’in Arnavutluk için muhtariyet isteği iddiaları 
y.n.) hakikat hissesi ne olursa olsun İsmail Kemal bey 31 Mart isyanı patlak verir 
vermez hemen Yıldız’a koşup asayişin bir an evvel teessüsü için makul fikirler ileri 
sürmüş şahsen bir nezareti kabul etmeyi reddederken diğer taraftan da sadarete gelmekten 
ziyadesiyle memnun lâkin ortalığı nasıl yatıştırabileceğini, hatta sadece kabineyi nasıl 
kurabileceğini bilememekten şaşkın görünen Tevfik Paşaya hayli akı öğretmiş, yol 
göstermiş, İttihat ve Terakkiye esasen mensupsa da ona kırılmış, ondan uzaklaşmış, nazır 
olarak da Şefik beyi tereddütsüz kabul etmiştir. Tevfik Paşanın bu namzeti münasip 
bulması üzerine de gecenin ilk saatlerinde Şefik’e çavuş yollanmış, Ayaspaşa’da ki 
konağa gelmesi bildirilmiştir.  
 
7) Syf. 214 
 

“Kabinedeki diğer arkadaşlar kimlerdir? Kimlerle beraber çalışacağım?” diye bir 
sualde bulunmayı ise sevinçten hatırına getirmemiştir. Fakat meşrutiyet fikirlerinin 
süngülere dayanmış bir şeriat hamlesi önünde geri çekilmesi üzerine ve nazır olarak 
kendisini istememiş bir sadrazamın yerine geçip iktidar mevkiine gelmeye hazırlanan 



	
  

	
  

279	
  

Tevfik Paşa, 10 Temmuz dan beri iktidar mevkiinin işgal eden üç selefinden, yani Sait, 
Kâmil, ve Hüseyin Hilmi Paşalardan daha dürüst bir meşrutiyet kabilesi reisi olmak 
hevesindeydi.  
 
8) Syf. 216 
 
(…) Harbiye Nazırı Paşa toplanmış askeri kışlalarına yollamaya muvafık olmuş, askeri 
ayaklanmaya fiilen son verilmiştir. Bundan sonra gerek İstanbul’da ve gerek taşra da 
asayişin bozulmaması için kati ve müessir tedbirler almak lazımdı, bilhassa Adana 
vilayetinde Türk ve Ermeni ahali arasında başlamış bulunan kıtalin maazallah etrafa 
yayılarak bir ecnebi müdahalesine sebebiyet vermeden mutlaka bastırılması icabet 
ediyordu. 
 
(…) Durum (ülkede ki genel durum y.n.) hakkında da Şefik Bey etraflı izahat verdi. 
Sadaret alayı yarın yapılacak ve yeni hükümet ilan edilecekti. Fakat vaziyet çok ciddi 
olduğu ve hele Adana taraflarında Türk’lerle Ermeni’ler arasında kan dökülmekte 
bulunduğu için bu saatten itibaren işe fiilen başlayacaktı.  
 
9) Syf. 218 
 
Ve birkaç gün taze ve mesut bir hava teneffüs edenler sade Nişantaşı’nda Mehmet 
Şehabettin Paşa konağının halkından ibaret kalmadı. İstanbul da sûkun avdet etmişti. Ve 
dökülmüş cüzi kan bu inkılap için ödenmesi kabul edilebilecek en hafif bir kefaretti. 
Adana’da bol akmış kan sellerinin kokusu ise payitahta erişmiyordu. Padişahın 
kendisine dokunmayacağını anladığı için, Mebusan Meclisi bile halinden memnundu. 
Meclis, Cahit Beye benzetilip bu benzetilişi hayatıyla ödeyen mebusa mahiyeti 
bilinmeyen bir acaip dinden, Dürzi dininden olduğu için fazla matem tutmamış, reis ile 
azasından diğer birkaç kişinin kaçışlarına ise âdeta memnun olmuştu: Bu adamların 
gururları ve kendilerini beğenişleri tahammül edilir bir haddi aşmıştır. Sultan Hamid’in 
93’ü tekrarla meclisi feshetmeyeceğine çabuk kanaat getiren mebuslar 31 Mart’ın 
Meşrutiyet’e değil hakikaten işin ifratına giderek mukaddesatı istihkar etmiş olan bir 
zümreye karşı yapılmış meşru bir darbe teşkil ettiğini tasdik ettiler, kanaatlerini 
neşrettikleri beyanname ile bütün memlekete ilandan çekinmediler.  
 
10) Syf. 224-225 
 
         Sultan Hamid, büyük bir değer vermediğini de hissettiren bir eda ile “Münasip!” 
diye bu kağıdı iade ettikten sonra, bir az çukur koyu mavi gözlerinin bütün dikkat ve 
kuvvetiyle muhatabını sararak konuştu: 
 
         “Vaziyeti az evvel pek etraflı, güzel bir şekilde hulâsa buyurdunuz. Payitahta ve 
bütün Anadolu ile Arabistan vilayetlerinde endişe verecek mahiyette hiçbir şey yok. 
Ancak üç Rumeli vilayetinde kaynaşma tekrar başlamış bulunuyor. İstanbul’dan pek 
kahramanca kaçanlar Selanik yolunu tuttukları gibi ataşemiliter sıfatıyla Berlin, Viyana 
ve Paris’e yollanan hürriyet kahramanları Enver, Hafız Hakkı ve Fethi beyler de terk-i 
vazife ile aynı yere müteveccihen yola çıkmışlar. İstanbul’a karşı harekete geçecek 



	
  

	
  

280	
  

ordunun başında yeni şanlar kazanacaklar. Üçüncü Ordu kumandanı Mahmut Şevket 
Paşa’yı ben yetiştirdim. Büyük mevkilere yükselttim, Kosova gibi mühim bir vilayete 
ben vali gönderdim. Selanik ve civarında hasıl olan galeyanı teskin etmesi icap eder. 
Ancak insanların sadakatlerine ve nimetşinaslıklarına güvenmenin caiz olmadığını bu son 
ayların vukuuatı kâfi derecede isbat etmedi mi? Herhalde, muhakkak olan şey, Selanik ve 
Manastır’da galeyanın başladığı, hatta bu galeyanın fiili bir mahiyet alarak her iki şehirde 
de İstanbul üzerine yürümek için kuvvetler hazırlanmasına girişildiğidir. Bu kuvvetlerde 
her ırka mensup insan, Hıristiyan’ı, Yahudi’si hep bulunacakmış. Bunlara kumanda edip 
başlarında İstanbul’a gelmekten, bir nevi Alemdar Mustafa Paşa kesilip karşıma 
çıkmaktan Mahmut Şevket Paşa haya edebilir. Fakat kuvvetlerin tamamıyla toplanıp yola 
çıkmalarına, ilerlemelerine mani olacak mıdır? Bunu istese bile azim ve iradesi kâfi 
gelecek midir?” 
 
11) Syf. 226-227 
 
İkinci Abdülhamid dedi ki (Sadrazam Tevfik Paşa’ya y.n.): 
 
“Bütün kudret ve gayretinizi Rumeli’ndekileri ikna ve teskine sarfediniz. İrtica 
olmadığına ve her şeyin tabii bir hal, Kanun-ı Esasi’ye tamamıyla muvafık bir hal almış 
bulunduğuna kaani olsunlar. O havaliden birtakım kuvvetlerin toplanıp yola çıkması ve 
değil payitahta girmesi, hatta yaklaşması vahim olur. 10 Temmuz diye adlandırdıkları 
şey, yani Kanun-ı Esasi’nin tekrar mer’iyet mevkiine girmesini irade etmeye beni 
sevketmiş olan keyfiyet, Rumeli’nde kuvvetli bir mücadelenin sebebiyet verebileceği 
ihtilatların korkusuydu. Halbuki o zaman için varit ihtimaller şimdi fazlasıyla mevcuttur, 
zira Bulgaristan’la azim bir ihtilaf halinde bulunuyoruz. Yunanistan’la da 
münasebetlerimiz gerginleşmiştir: İki ateş arasında kalabiliriz. Ordularımıza ise siyaset 
girmiş yani kuvvetlerimiz zaafa uğramıştır. İstanbul’da ve vilayetlerde asayişin 
muhafazasına fevkalade dikkat etmekle beraber Meclis-i Mebusan’la da daimi bir temas 
halinde kalınız. Kendilerine selam-ı şahanemi bildirin. Neşretmiş bulundukları 
beyanameyi büyük bir memnuniyetle okudum. Memleketin dört tarafına bir kere daha 
hitap etsinler. Ortada hiçbir irtica hareketi bulunmadığını, Meşrutiyet’in bütün 
recibelerine riayet edildiğini ve faraza bütün memleket Kanun-ı Esasi’nin tatbik 
mevkiinden kalkmasını tekrar istese dahi bunu kabul etmeyeceğimi nam-ı şahaneme ilan 
etsinler!” 
 
            Sadrazam paşa bütün bu sözleri hürmetle, hatta rikkate gelerek ve tasdik 
makamında başını sallaya sallaya dinlemiş, iradat-ı hümayunun aynen ve harfiyen yerine 
getirileceğini temin ettikten sonra padişahın müsaadesiyle huzurundan ayrılmıştı. Fakat 
onu 31 Mart gününün kararsızlıkları içinde ve tarafsız adam diye muvakkaten bu 
makama getirmiş olan Sultan Hamid, kendisinin şiddetli kararlar ve kati hareketler 
isteyen bu yeni vaziyette iş görebilecek ve vaziyete hâkim olabilecek bir adam olmadığını 
pek güzel biliyordu. (…) 
 
 
 
 



	
  

	
  

281	
  

12) Syf. 228-229 
 
              İttihat ve Terakki’yi 31 Mart gününde kendisine (Sultan Hamid) ebediyen 
minnettar edecek bir fırsat çıkmış ve bu fırsatı yakalamayı münasip görmemiş 
bulunduğunu düşünerek de yanıyordu. Ayasofya Meydanı’ndaki asileri tepelemek üzere 
birinci ordu kumandanı emir bekler ve Bâbıâli’de sadrazam Hüseyin Hilmi Paşa ile 
makamına gitmeye bile cesaret edemeyerek oraya sığınmış bulunan Harbiye Nazırı Ali 
Rıza Paşa el kavuşturup ve el oğuşturup bu emri vermeye cesaret edemezlerken niçin 
bizzat kendisi meydana çıkıp bu emri vermemiş, padişah, halife ve başkumandan sıfatıyla 
bu ayaklanmayı bastırtmamıştı? 31 Mart hareketinin zaferi takdirinde kazanmak ümidini 
beslediği nüfuz ve kudreti, bu takdirde daha emin ve kati bir şekilde, hem de 
meşrutiyetperver bir padişah sıfatıyla kazanmaz mıydı? 
 
             İttihat ve Terakki’nin gittikçe artacağını hissettiği cüretlerine ve çılgınlıklarına 
âlet olmaktan kurtuluşuna memnun, onun yere serilmesini büsbütün gizleyemediği bir 
hazla seyretmişti, memnunluğunun intikamını yarın İttihat ve Terakki kendisinden elbette 
alacaktı. Şu kadar ki, 31 Mart hareketini derhal bastırmakla İttihat ve Terakki’yi 
memnun etmiş olacağı da şüpheli bir şeydi. Kaybettiği nüfuz ve kudreti fazlasıyla ele 
geçirmek ve bu arada kendisini ortadan kaldırmak maksadıyla bu hareketi bizzat 
Cemiyet’in, yahut hiç değilse Cemiyet’e mensup birtakım kimselerin vücuda 
getirmiş olmaları da ihtimal dışında bir şey değildi. 
 
            Cemiyetin kendi mevcudiyetiyle Meşrutiyet’i birlikte korumak  üzere 
Rumeli’nden bilhassa getirtmiş, Kâmil Paşa’ya karşı ısrarla tutmuş olduğu avcı 
taburlarının isyana önayak olması hiç değilse garip bir tesadüf teşkil etmiyor 
muydu? 
 
13) Syf. 229-230-231-232 
 
Meclis-i Mebusan büyük bir süratle tavrını değiştirivermişti. 31 Mart hareketini meşru 
ve mübarek bir tezahür olarak kabul etmekte ve memlekete bu şekilde ilan etmekte 
kabineden ileri gitmişken, İstanbul üzerine yürümek kararını bildiren bir telgraf hem de 
böyle bir yürüyüşe çıkmak için hayli sapa bir yerden, Yunan hudutları yakınındaki Yanya 
kasabasından gelir gelmez vaziyetin yeni inkişaflara gebe bulunduğunu hissetmiş, 
Cemiyet’in meydana çıktığı ve geliştiği yerlerden, Manastır’la Selanik’ten pek yakında 
haberler alınacağına hükmetmişti. Ve Tevfik Paşa kısacık beyanamesini okutup bunu 
program diye takdim ederek itimat reyi istediği zaman, bu itimat reyinin verilmesini 
geleceğe bırakıp İstanbul’da 31 Mart’la hasıl olmuş vaziyeti hiç kabul etmemiş, bu 
vaziyete daima muhalif kalmış gibi bir tavır alıvermişti. İki üç gün geçmeden de 
Rumeli’nden taze havadisler geliyor ve Selanik’te toplanarak içinde her ırktan gönüllüler 
bulunduğu bildirilen bir kuvvetin İstanbul’daki mürtecileri tepelemek, cezalandırmak 
üzere yola çıktığı haber alınıyordu. Üçüncü Ordu kumandanı Mahmut Şevket Paşa bu 
kuvvetin başına geçmemiş, kumandayı Selanik’te redif kumandanı olan Hüseyin Hilmi 
Paşa isimli birine bırakmıştı. Bu kuvvet İstanbul’a yaklaşmadan perişan edilip mesulleri 
ceza görecek oldukları takdirde bunlar arasında bulunmamak için böyle hareket etmiş 
olacaktı. Nitekim, bu kuvvet ilerleyerek Selanik vilayetinden Edirne vilayeti hudutlarına 



	
  

	
  

282	
  

girip Çatalca’ya, İstanbul’a doğru yaklaşınca, Mahmut Şevket Paşa’nın Selanik’teki 
işlerini tanzim ve ikmal ederek komutayı ele almak üzere yola çıkmak üzere bulunduğu 
duyulmaya başlıyordu. Ve artık gazetelerin dili değişmişti. Temmuz’dan sonra hiç 
kullanılmamış olan bazı lakaplar ve sözler 31 Mart’ın hemen ertesi günü zillulah-ı fil-
âleme kadar, Sultan Hamid’in yeryüzünde Allah’ın gölgesi bulunduğuna kadar birer birer 
çıkmış ve unvanlar “kumandan-ı âzamımız efendiniz” sözüne kadar alıp yürümüşken 
bunların hepsi yine derlenip toplanıp ortadan kaldırılarak hükümdarın adı pek sade bir 
şekilde yazılmaya başlamış, bunu ilk tenkitler, ilk tenkitleri de hakaretler, gittikçe acı ve 
ağır hakaretler takip etmişti. 
 
            Aynı zamanda Bâbıâli, Tevfik Paşa kabinesinin gayri meşru bir teşekkül 
olduğunu ve ayaklanan askerler karşısında terlikle kaçmış bir Hüseyin Hilmi Paşa’nın 
tekrar iktidar mevkiine gelmesi icap ettiğini bildiren bir telgraf hücumu karşısında 
kalıyordu. Bu hususta tekmil memleket yarışa girmişti. Bir tabur askeri bulunmayan 
yahut bu askerini İstanbul’a sevketmek için aylara ihtiyacı olan pek uzak yerler, ta 
Arabistan’ın, Hicaz’la Yemen ve Trablusgarb’ın en ücra köşeleri, Meşrutiyet’e darbe 
indirenleri cezalandıracak bir kuvveti yola çıkarmak üzere bulunduklarını kati bir dille 
haber veriyorlardı. Ve Selanik’ten gelmekte olup miktarı sahih olarak bilinmeyen ordu 
Hadımköyü’ne vardıktan sonra, 31 Mart’ı bir irtica hareketi olarak kabul etmemiş 
bazı kimselerin ve bu meyanda İkdam sahibiyle başmuharririnin İstanbul’dan 
ecnebi bandıralı gemilere binip kaçtıkları öğreniliyordu. 
 
             Yıldız’la kabinenin ise artık sesleri çıkmıyor, “31 Mart bir irtica hareketi 
değildi, onu tedip iddiasıyla İstanbul’a yürüyen bir kuvvet payitahta sokulmayacaktır” 
tarzında hiçbir söz duyulmuyordu. Mebuslara gelince, ancak birkaç gün evvel 31 Mart’ın 
pek meşru bir hareket olduğunu memleketin dört tarafına bildirmiş olan mebuslar 
arasında yaklaşan bu yeni kudrete doğru koşmak, onunla şimdiden kaynaşmak üzere 
Ayastefanos’a akın başladı. (…) 
 
            Sultan Hamid’e verilmiş sadakat yemininin gereği mucibince bu orduyu geldiği 
yere yollamayı belki bir an düşünmüş olan Tevfik Paşa sanki yer yarılmış da yerin altına 
girmişti. 31 Mart ayaklanmasını ak sakalının ve resmen haiz bulunmamakla beraber 
halktan alınmış gazi unvanının ilham ettiği bir hürmet sayesinde ve geçirdiği 
heyecanlarla mezarına yaklaşmak pahasına teskin etmiş olan Ethem Paşa’ya gelince, 
İkinci Abdülhamid’i korumak vazifesini kendiliğinden yüklenecek cürette bir adam 
değildi. Sultan Hamid istiyecek olsa, yarı yolda devrilip kalacağını bile bile bu vazifeyi 
kabul etmesi mümkündü. Ancak Sultan Hamid, 31 Mart hareketiyle hiçbir alakası 
olmadığı için bu gelen kuvvetin kendisine dokunmayacağını söylemekle nefsini 
avutmaya çalışıyor, mülkün bir tarafından payitahttaki kuvvetleri tedip için gelen 
bir kuvvete karşı aldığı bu seyirci rolünde mülûkâne bir mahiyet olmadığını da 
düşünmemeye, görmemeye çalışıyordu. 
 
            Halk arasındaki kanaat ise bu ordunun padişahı hal’ maksadıyla gelmekte olduğu 
zemininde idi. Şu kadar ki, Sultan Hamid’in şahsını ve tahtını şiddetle müdafaa ederek 
Makedonya’nın kuvvetini İstanbul önünde müthiş bir bozguna uğratacağına ve herhalde 
hiç değilse Yıldız etrafındaki ikinci fırka kuvvetleriyle sarayını müdafaa ederek taht ve 



	
  

	
  

283	
  

tacını şehri harap etmek bahasına da olsa muhafaza edeceğine inanlar çoktu. Yıldızın 
etrafındaki semtlerin halkı, Yıldız’a atılacak toplarla ve Yıldız’dan atılacak toplarla 
mahvolmaktan korkarak başka semtlere, Kadıköy’den Pendik’e kadarki köylerle Adalar’a 
göç etmeye başlamışlardı. 
 
14) Syf. 233-234 
 
(...)Şeyhülislam Mehmet Ziyaeddin Efendi başta olmak üzere iki üç uzvu hiç ağız 
açmayan heyetin müzakerelerini, başının durmaksızın sallanmasına rağmen daima pek 
vakur bir manzara arzeden Sadrazam Tevfik Paşa açtı ve mutadı veçhile sözü 
uzatmaksızın fakat temas ettiği bahis ve mevzuların ana hatlarını daima isabetle teşrih 
ettikten sonra Adana’daki vaziyet üzerinde durdu. Orada Türkler’le Ermeniler 
arasındaki karşılıklı kıtal tamamen bastırılmış, Erzurum’da patlamak istidadını 
arzetmiş olan irtica teşebbüsü de akim bırakılmıştı. Tekmil memlekette sükûn ve 
asayiş hüküm sürüyordu, İstanbul’da da vaziyet fiilen tamamıyla sakindi. Bütün gözler 
Rumeli ordusunun İstanbul üzerine yürüyüşünü takip için bu tarafa, aynı noktaya 
çevrilmiş bulunuyordu. Gelen bu kuvvet İstanbul’daki askeri kıyamın tamamıyla irtica 
tertibi bir hareket olduğunda ısrar ederek müsebbiplerini cezalandırmak üzere 
İstanbul’a gireceğini ilan ediyordu. 
 
15) Syf. 234-235 
 
          Tevfik Paşa bir kere padişahın ismini zikrettikten sonra bahsi onun vaziyetini 
teşrihe getirdi. Hükümdarın ecnebi himayesi istemiş olduğuna dair Ayestefanos’taki 
orduda çıkan şaiyalar hakikate tamamıyla zıt ve sadece birer iftira idi. Sutan Abdülhamid 
Han yardım istemek şöyle dursun, Rusya İmparatoru namına sefir tarafından bildirilen 
himaye teklifini de reddetmişti. Etrafında kendisini müdafaya hazır bulunan kuvvetlere, 
tüfenkçilerine ve bütün ikinci fırkaya, tekmil birinci orduya Selanik’ten gelen kuvvet 
şehre girdiği takdirde katiyen mukavemet etmeyerek silahlarını teslim etmelerini tebliğ 
ettirmişti. 
 
            Bunlar söyledikten sonra Tevfik Paşa bir an durdu. Bütün aza üzerinde fersizce 
gözlerini dolaştırarak onları şimdi vereceği hepsinden mühim haberi dikkat ve 
ehemmiyetle dinlemeye bu suretle davet ettikten sonra, başının sallanması artık âzami bir 
hadde varmış bulunarak ilave etti: 
 
           “Şimdi huzur-ı hümayundan geliyorum. Zat-ı hazreti padişahi, eğer tahttan 
çekilmeleri iki ordu arasında bir çarpışmayı menedecek ve kan dökülmemeyi temin 
edecekse makam-ı hümayunlarından feragat etmeye hazır bulunduklarını beyan 
buyurdular ve keyfiyetin hareket ordusu kumandanlığına tebliğini emrettiler.” 
 
16) Syf. 235-236 
 
           Çünkü, otuz üç senelik saltanatının bütün suçları ve bilhassa cehaletiyle vehminin 
mahsulü bulunan seyyiatı yanında, Sultan Hamid’in büyük hasenatı da yok değildi, 31 
Mart günü bazı ümitlere kapılıp şahsi idaresinin yine avdet edeceğini ummuş olsa bile 



	
  

	
  

284	
  

yeminine sadık kalarak Meşrutiyet aleyhinde bir harekete girişmemişti, ve Selanik’ten 
gelen kuvvetleri dağıtacak kudrete hâlâ sahip bulunmasına rağmen işte kendiliğinden 
çekilmek teklifinde bulunuyor, şahsının emniyeti için herhangi bir ecnebî müdahalesini 
değil istemeyi fakat kabul etmeyi de hatır ve hayalinden geçirmiyordu. 
 
            Lakin düne kadar koyu İttihatçı olan Şefik Bey’le komitecilerinin Sultan Hamid’i 
can düşmanı bildikleri bir ırka mensup, bununla da müftehir olan Kapril Efendi’ye bile 
gelen bu rikkat, birdenbire kayboldu. Artık iki ayakları çukura girmiş olan pek ihtiyar 
vezir ve müşirler, Ethem ve Hasan Fehmi paşalara kadar bütün bu heyet azaları birden 
şahıslarını düşündüler ve tabii ve muhakkak ölümden makamlarını beş on yıl değil, bir iki 
yıl değil, belki ancak üç dört ay koruyabilecekleri halde, o derecede ihtiyarlamış ve 
çökmüş bulunmalarına rağmen, hareket ordusunun Ayastefanos’tan gelen nefeslerini bu 
Bâbıâli salonunun dört duvarı arasında duyarak, Sultan Hamid’i müdafaa için, tahtta 
kalmasını hareket ordusu nezdinde müdafaa için tek söz söylemediler. 
 
17) Syf. 236-237 
 
            Şefik sadrazamın odasından kendi makamına döndü ve mektupçusu kendisine 
yeni gelmiş telgrafları yığın halinde getirdi. Bunlar evvelce gelenlerin o derece eşi 
şeylerdi ki, hepsini aynı elin yazmış olduğuna yemin edilebilirdi. En uzak yerlere kadar 
her taraftan, İşkodra’dan Hopa ve Hudeyde’ye kadar uzanan imparatorluğun her 
tarafından geliyorlar ve 31 Mart üzerine teşekkül eden kabinenin bir irtica darbesi 
mahsulü bulunduğunu haykırarak Meşrutiyet’i iade etmek ve işlenmiş cinayetlerin 
müsebbiplerini cezalandırmak üzere bütün memleketin elde silah akın etmek üzere 
bulunduğunu haber veriyorlardı. Bu akın ne zaman başlayacaktı ve değil Yemen 
vilayetinin, Teaz ve Trablusgarp vilayetinin Fizan sancaklarında fakat Beyrut veya 
Konya vilayetlerinin sahil kazalarında toplanmış kuvvetler İstanbul üzerine yürümek 
üzere yola ne zaman çıkacak, İstanbul önüne hangi tarihte varacaklardı? Telgraflar çekip 
mercilerine ateşli hakaretler savurarak hürriyetperverliklerini ve meşrutiyetperverliklerini 
ispat etmiş olan bütün bu yerlere yeniden aynı teminatla dolu telgrafların çekilmesini 
Şefik kır sakalıyla hemen hemen babası hissini veren mektupçusuna üç beş günlük 
nezaretinde birden gelivermiş, fazla vekarlı edasıyla emretti. 
 
           Sadrazam bu teskin ve tatmin telgraflarının lisanını demin biraz daha tadil ettirmiş 
bulunuyordu. 31 Mart hadisesinin şeriat ve Meşrutiyet icaplarına tamamıyla 
muvafık bir hareket olduğunu bildiren ilk telgrafların müsveddesi değişe değişe 
şimdi 31 Mart’ın hamdolsun tamamıyla bastırılarak hükümetin mübeccel ve 
mukaddes Meşrutiyet’in bütün hükümlerine muvafık bir şekilde vazifelerini ifa 
etmekte bulunduğu temin ediliyordu ve şeriatın adını ağzına almayan Bâbıâli artık 
saltanat makamının mevcut ve hâlâ İkinci Abdülhamid tarafından meşgul 
bulunduğuna dair tek söz söylememeyi, bu ciheti de meskût geçmeği tercih 
ediyordu.  
 
 
 
 



	
  

	
  

285	
  

18) Syf. 238 
 
(Nimet, Şefik’e y.n.): 
“Sultan Hamid’in taht ve tacı bırakması memleket için ve bizim kendi şahsımız için bir 
felakettir. Evvela memleket için bir felakettir, çünkü bütün hayatı mahpus geçmiş olan 
Reşad Efendi artık tamamıyla aptallaşmış bir biçare ihtiyardır. Bunda herkes müttefik! 
Padişahlığı laf halinde kalacak, kendisi Cemiyet’in elinde bir oyuncak, bir kukla 
olacaktır. İttihat ve Terakki’nin mutlak hâkimiyetine tahammül edemeyecek unsurlar da 
yer yer isyan çıkartacaklar. Bu isyanlar neticesinde memleketin ne hale geleceğini 
söylemeye ise lüzum yok! Padişahın çekilmesi bizim için de bir felaket olacak demiştim, 
çünkü İttihatçılar şimdi sana diş biliyorlar. 31 Mart’tan evvel düşman olmuşlardı. Tevfik 
Paşa kabinesinin Dahiliye Nazırı’nı ise elbette hiç affetmeyeceklerdir. Siyasi hayatın son 
bulacağı gibi kinlere kurban gitmeklik de mümkündür: İsmail Mahir Paşa ve Hasan 
Fehmi misalleri ortada!” 
 
19) Syf. 242-243 
 
(Nimet, Şefik’e y.n.): 
“Şu halde, yarın sabah erkenden Yıldız’a git. Padişaha bütün vaziyeti anlat. Tüfekçilerin 
mukavemet teklifleriyle doğrudan doğruya Dahiliye Nazırı’nın, hem de İttihat ve Terakki 
saflarından gelmiş bir Dahiliye Nazırı’nın teklifi ve taahhüdü farklı şeylerdir. Sultan 
Hamid’in korkularını yen, kendisini tamamıyla ikna et. Anlıyor musun, her şeyi 
anlatacaksın, her şeyi açık söyleyeceksin! Vekayiin seyrine daha fazla seyirci kalırsa, 
İstanbul’a girecek kuvvetlerin kendisini ıskat edeceklerine, hatta kurulacak bir divan-ı 
harbe hakaretler içinde götürülerek muhakeme edileceğine kendisini ikna et. Mukavemet 
ettiği ve mağlup olduğu takdirde ölümle karşılaşmak ihtimalinden korkuyorsa şunu iyi 
bilsin: İtaat ve tevekkül takdirinde ölüm ihtimali yine vardır. Hatta, bu ihtimal yüz kere 
daha fazladır! Niçin hayretle bakıyorsun? Elbette ki daha fazladır! Sultan Hamid’i 
haksız yere tahttan indirdiklerini milletin zannetmemesi için elbette ki 31 Mart’ın 
en büyük mesulü diye ilan edecek, sırtına mücrim yaftasın yapıştırıp, alnına 
mücrim damgası basıp kendisini mahkûm edeceklerdir. Mukavemet etmemekle 
Sultan Hamid kendisini kurtaramayacak, belki zelil bir ölümle ölecektir. Fatih’le 
Yavuz’un torunu olduğunu, kendisine yıllardan beri mal edilen cebinliğin sadece bir iftira 
olduğunu ispat için hiç değilse şerefli bir ölümle olsun!” 
 
20) Syf. 245 
 
(Şefik, Sultan Hamid’e y.n.): 
“Harekât Ordusu’nun bitaraf olduğu ve zat-ı hümayunlarına karşı hiçbir suiniyet 
beslemediği hakkındaki teminat, tamamıyla efendimizi iğfale matuf birtakım yalanlardan 
ibarettir. Gerek şimdiki halde bu ordunun başında bulunan Hüsnü Paşa’nın, gerek pek 
yakında gelmesine intizar edilen Mahmut Şevket Paşa’nın isteseler dahi alınacak 
kararlara hâkim olamayacakları kanaatindeyim. Berlin’den koşup gelen Enver Bey’le 
küçük rütbeli zabitler vaziyete şimdiden hâkim olmuşlardır ve bunların hepsi de inkılabın 
eksik kalmış olduğu kanaatini daima ileri sürmüş, bu kanaati müdafaa edegelmiş 



	
  

	
  

286	
  

kimselerdir. Ellerindeki kuvvetle bir kere zahmetsizce İstanbul’a girerlerse, hukuk-ı 
mukaddese-i şahanelerine en vahim şekilde tecavüz edilmemesi imkân haricindedir.” 
 
 
21) Syf. 246-247 
 
(Sultan Hamid, Şefik’e y.n.): 
“31 Mart hareketinin zuhurunu en küçük bir teşvikle kolaylaştırmadım. Meşrutiyet’e 
sadakat hususundaki yeminime tamamen riayet ettim, tamamen sadık kaldım. Bu cihetle 
vekayiin seyrini müsterih olarak takip için kendimde hak ve kudret görüyorum.” 
 
(Şefik, Sultan Hamid’e y.n.): 
“Zat-ı hümayunlarının 31 Mart vakası karşısında tam bir dürüstlükle hareket buyurmuş 
oldukları ve bu hareketin azami derecede zararsız bir şekilde geçip gitmiş olmasının 
mücerret nüfuz-ı hümayunları eseri bulunduğu muhakkaktır. Fakat bunu tarih yazacaktır 
ve tarih her şey olup bittikten çok sonra kalemi eline alır. Bu derme çatma ordu 
neuzubillah İstanbul’a girecekse ve onu getiren kin ve garezlerini tatmin için zat-ı 
hümayunlarına karşı türlü iftiraya kalkışacaklarsa, kendilerine silahlar teslim edilip 
kuvvetler dağıtıldığına göre müdafaa ve tahaffuz vasıtası ne olacaktır? Tarihin sesini 
yıllarca beklemek icap eder fakat her şey birkaç gün içinde olup bitebilir!” 
 
(…) 
 
(Şefik, Sultan Hamid’e y.n.) 
“Suiniyetine kati bir kanaatim olan bu ordunun derme çatma bir kuvvetten ibaret 
bulunduğuna, İstanbul’un şahs-ı hümayunları uğrunda feda-yı can etmeye müheyya 
kuvvetlerine karşı mücadeleye girişince mutlaka mağlup olacağına sarsılmaz bir 
emniyetim mevcuttur. Askerim ve bundan şüphe etmiyorum. Ne çare ki, saye-i 
şahanelerinde azasından bulunduğum kabinede kati kararlar almak için lazımgelen kudret 
ve azim mevcut bulunmamaktadır. Sadrazam Tevfik Paşa kulunuz tabii şerait içinde 
mükemmel bir Hariciye Nazırı olmasına imkân veren evsafa sahipse de böyle buhranlı bir 
devrede işleri yürütebilecek iktidarda değildir. Hariciye Nazırı Ethem Paşa’ya gelince, 31 
Mart akşamı ve gecesi askeri teskin için sarfettiği gayretlerden çok yorgun düşmüş olup 
mütemadiyen kalb buhranları geçirmektedir. Gelecek günlerde emir ve kumanda için 
takati kalmamış bulunuyor.” 
 
(…) 
 
(Şefik, Sultan Hamid’e y.n.): 
“Mesned-i celil-i sadaretin, Harbiye ve Bahriye nezaretleri de vekâleten tevcih olunmak 
kaydıyla uhde-i çakeraneme ihsan buyurulmasını istida ediyorum. Bu takdirde, 
İstanbul’daki kuvve-i askeriyeyi yekpâre bir kale halinde mukaddes taht-ı hümayınları 
etrafında toplamayı ve Ayastefanos’a gelmiş olan bu derme çatma orduyu pek kolayca 
geldiği yere yollamayı yeminle taahhüt ederim.” 
 
 



	
  

	
  

287	
  

 
22) Syf. 249-250 
 
O (Şefik, y.n) huzurdan çıktıktan sonra Abdülhamid Han birden endişeli, nihayetsiz 
derecede yorgun, en yakınında bulunan iskemleye çöktü. Bu adam teşebbüsü duyulduğu 
takdirde yarın İstanbul’a girecek Hareket Ordusu’nun kendisini asla affetmeyeceğini 
elbette düşünüyordu. Bu sebeple, bu teşebbüsünden dolayı bir ceza görmemek ve hatta 
böyle bir teşebbüste bulunduğuna asla ihtimal verdirmemek için birtakım mefsedetlere 
girişeceğinden şüphe edilemezdi. “Düşmanlarımın iddia ettikleri gibi gaddar ve zalim 
olsaydım, bu herifi Yıldız’dan dışarı sağ salim çıkarmazdım!” diye düşündü. Fakat Sultan 
Hamid uzak cedlerinin değil fakat bizzat dedesi İkinci Mahmud’un tereddütsüz 
alabileceği böyle kanlı bir kararı değil, herhangi bir kararı da alamayacak kadar yorgun 
ve bitkin bir halde idi. 
 
(…) 
 
Kaldı ki, Hareket Ordusu’nun İstanbul’a girip vaziyete hâkim olduktan sonra kendisini 
tahtta bırakması ihtimalini düşünürken âdeta ürperdiği anlar olmaya başlamıştı (…) 
 
23) Syf. 255 
 
(Nimet y.n.): 
“O mukadderatına rıza gösterdiği için kendisini izzet ve ikram ile Yıldız Sarayı’ndan 
Çırağan’a, yahut Beylerbeyi’ne naklederler. Nihayet Selanik’e, Kâbe-i hürriyetlerine 
götürürler. Fakat adamları, kendisine hizmet etmeyi istemiş olanlar darağacına çıkarlar!” 
        Şefik birden ürperdi. 
       “Şu halde istical etmek, hareket henüz yaşlı ve basitce bir adam dediğin Hüsnü Paşa 
ile birtakım binbaşıların, yüzbaşıların elinde iken, daha Mahmut Şevket paşa yetişmeden 
ne yapılabilirse yapmak lazım! Sen bugün kabine de en mühim nezaretlerden birini, en 
siyasi nezareti işgal ediyorsun. Gidişin âdeta bütün İstanbul hükümetini beraberinde 
götürmek manasını ifade edebilir. Orduda vaziyete Mahmut Şevket Paşa’nın gelmesinden 
evvel hâkim ol ve Sultan Hamid hal’ edilmedikçe Meşrutiyet’in emniyet altına 
alınmayacağı, alınamayacağı fikrini müdafaa et. Henüz müfritler bile bunu resmen 
ağızlarına alamazlarken bu fikri kendine bayrak yap ve bu bayrakla başa geç!” 
 
         “Fakat Sultan Hamid susar mı? Daha bu sabah kendisine neler teklif etmiş 
bulunduğumu söylemez mi?” 
         “Sultan Hamid’in sözüne emniyet edilse 31 Mart’taki masumiyetine inanılırdı!” 
 
24) Syf. 257 
 
(Şefik, Nimet’e y.n.): 
“Fakat bende hasıl olan kanaat, Sultan Hamid’in kendisini müdafaa için kan 
döktürmeyeceği, Hareket Ordusu’nun İstanbul’a hiçbir mukavemetle karşılaşmaksızın 
gireceğidir. Şu halde, ordu İstanbul’u kan dökmeden ele geçirince, sözlerimi hadiseler 
müthiş surette tekzip etmeyecek mi?” 



	
  

	
  

288	
  

 
25) Syf. 259-260 
 
          Hava hakikaten serindi ve buna rağmen (Nimet’in, y.n) başı ateş gibi yanıyordu. 
Şefik’i Hareket Ordusu’na göndermek üzere bütün talakatını kullandığı ve bu ordunun 
âdeta başına geçebileceğine, nâzımı olabileceğine kendisini iknaa çalıştığı sırada bütün 
bunun mümkün bir şey olduğuna şahsen inanmıştı. Fakat şimdi, bu simsiyah ve sessiz 
soğuk gece içinde, bunun tamamıyla imkânsız bir şey olduğunu mutlak bir hakikat 
şeklinde kabul etti. Masumluğu ve Hareket Ordusu’na karşı düşmanca bir vaziyete 
geçmeyi reddettiği hakkında vesikalar, deliller gösterecek olan Sultan Hamid için, 
“Bizzat kendi arkadaşlarınızdan biri, en eski arkadaşlarınızdan biri beni mukavemete, 
üzerinize yürümeye teşvik etti de ben muvafakat etmedim. Meşrutiyet’e ve meciyete 
sadık kaldım!” dememek imkânı var mıydı? 
 
(…) 
         Yani, Şefik ilk önce mazi üzerine bir sünger geçirilerek Hareket Ordusu’na kabul 
edilse bile, daha sonra meydana çıkacak pek vahim şeyler, affedilemeyecek şeyler vardı. 
Genç kadın birdenbire bütün soğuğun vücuduna dolmuş olduğunu hissetti, iliklerine 
kadar üşüyüp titredi. Ellerini birbirlerine kilitleyerek, “Biçareyi kendi ayağı ile ölüme 
gönderdim!” diye mırıldandı. 
 
26) Syf. 262-263 
 
       Nimet içeri girmiş, bir iskemleye oturmuştu. İlk önce Gülüstû’ya işaret edip, “Hiç ses 
etmeden hemen giyin ve çarşaflan” dedi. Sonra Çeşmifelek’e dönüp vaziyeti en kısa bir 
şekilde anlattı. Kocası gece yarısından sonra gitmişti. Nereye olduğunu iyi bilmiyordu 
amma Hareket Ordusu’na iltihak edeceğini tahmin ediyordu. Kendisi de Gülüstû’yu 
alarak Avrupa’ya gitmek kararını vermişti (…) 
 
27) Syf. 264-265 
 
        Ertesi sabah çıkan İstanbul gazeteleri, Dahiliye Nazırı’nın hareket ordusuna iltihak 
etmeye kalkışmışsa da bundan evvel Yıldız’a giderek birtakım caniyane tekliflere 
kalkıştığı hakkında ele deliller geçtiği için muhakemesi bilahare yapılmak üzere 
Ayastefanos’ta tevkif ve hapsedildiğini yazıyor, karısının da İstanbul’dan son kaçanlar 
arasında bulunduğunu haber veriyorlardı (…) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



	
  

	
  

289	
  

EK 5 
 
Mustafa’nın Romanı Üzerine 
 
 
       Zeki Mesud Alsan’ın kataloglara Mustafa’nın Romanı genel başlığı ile geçtiği iki 

citlik eseri bu tez kapsamında bir açıklamaya gerek görülerek burada anılmak istenmiştir. 

Bu tez kapsamında yaptığımız araştırmalar neticesinde karşımıza çıkan bu eserin, neden 

diğer romanlar gibi değerlendirilmediği ilk akla gelen soru olacaktır hiç şüphesiz. 

Alsan’ın iki cilt halinde olan ve Mustafa’nın Romanı genel başlığını içeren Memleket 

Çoçuğu ve Hürriyet Pervanesi isimli kitapları tam da bu bağlamda bir tartışmanın konusu 

oldukları için böyle bir açıklamanın zaruri olduğu kanısındayız.  

 

         Öncelikle Alsan, eserinin ilk cildini 1942’de, ikinci cildini ise 1943 yılında 

yayımlıyor. Bu da eserin çalışmanın kapsamına girebileceğini göstermekte. Ancak, ne 

kadar ‘roman’ genel başlığı altında değerledirilmiş olsa bile kitapların ‘roman’ olup 

olmaması ile ilgili ciddi itirazların varlığı neticesinde bu eserin diğer romanlar ile 

değerlendiril(e)mediğini burada belirtmek isteriz. Murat Koç ve Ömer Türkeş, bu tezde 

kullandığımız yazılarında bu eserin ‘roman’ bağlamında değerlendirildiğini, romanlar 

hakkında yazarken bu kitaba da yer verdiklerini -yaptıkları çalışmalarda bu kitabın 

‘roman’ olduğunu söylemeseler bile- atıflarla ve yaptıkları değerlendirmeler ile 

göstermekteler. Fakat, Alsan’ın kitabını yıllar sonra tekrar ince bir editörlük ile yayına 

hazırlayan Ali Birinci’nin ciddi itiriazları göz önüne alındığında biz de, Alsan’ın eserinin 

tam olarak ‘roman’ bağlamında değerledirilmesi güç olmasa bile (çünkü neredeyse her 

kurgunun roman olabileceği iddiası elimizi güçlendiriyor) üzerinde süregiden tartışmalar 

neticesi ile bu tezin kapsamına alınmamasını uygun gördük. Zira, Birinci, Alsan’ın 



	
  

	
  

290	
  

çalışmasının ısrarla hatırat olduğunu belirtmekte. Birinci, ısrarla Alemdar Yalçın’ın bu 

tezde kullandığımız eserinde bu yanlışın devam etmekte olduğunu, Zeki Mesud Alsan’ın 

ilk isminin Mustafa olmasının bilinmemesi nedeni ile bu karışıklığın sürdüğünü ve Türk 

Yurdu (Sayı 153-154, Mayıs-Haziran 2000, syf 88-91) dergisinde bu konunun 

tartışıldığını altını çizerek belirtiyor.480 Kitapta isimlerin değiştiğini belirtmiş olsa bile 

bunun, kitabın ‘roman’ olabileceği iddiasını taşımadığını ısrarla dile getirmekte. Eser 

okunduğunda ‘roman’ formatında yazılmış olduğunu ve isimlerin değiştirilmiş olduğunu 

iddia etmek ise kitabın editörü olan Birinci’yi ikna etmemiştir. Zira, eserin ikinci cildi 

olan Hürriyet Pervanesi’nde 31 Mart Olayı bölümü geçmesine rağmen eser üzerindeki bu 

tartışmalar neticesinde, kitabın burada değinilmesini ama tezin çalışması kapsamına 

alınmamasını uygun gördüğümüzü bir kez daha belirtmeliyiz.    

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
480. Ali Birinci, “Zeki Mesud Alsan Hayatı ve Eserleri”, Memleket Çocuğu Aydın ve İzmir Hâtıraları içinde, 
Mustafa’nın Romanı, 1.Basım, Ekim 2002, Vadi Yayınları, İstanbul, syf XXVI-XXVII. 



	
  

	
  

291	
  

KAYNAKÇA 
 
Abou-El-Haj, Rifa’at Ali, Formation of the Modern State: The Ottoman Empire Sixteenth 

to Eighteenth Centuries, Syracuse University Press, Second Edition, November 2005 
 
Ahmadzadeh, Hashem, Ulus ve Roman, Pêrî Yayınları, Türkiye Birinci Baskı: Mart 2004, 
İstanbul 

 
Akı, Niyazi, Yakup Kadri Karaosmanoğlu: İnsan-Eser-Fikir-Üslup, İletişim Yayınları, 1. 

Baskı, 2001, İstanbul 
 
Aksoy, Nazan, Kurgulanmış Benlikler, İletişim Yayınları, 1. Baskı, 2009, İstanbul 
 
Akşin, Sina, Şeriatçı Bir Ayaklanma 31 Mart Olayı, İmge Kitabevi Yayınları, 3.Baskı, 

Kasım 1994, Ankara 
 

--- “Bozkurt ve Peker’in Devrim Tarihi Ders Kitapları”, Çağdaş Türkiye Tarihi 
Araştırmaları Dergisi, Dokuz Eylül Üniversitesi, Atatürk İlkeleri ve İnkılap Tarihi 
Enstitüsü, Cilt: II, Sayı: 4-5, Yıl: 1995 
 
--- Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, İmge Kitabevi Yayınları, 5.Baskı, Ocak 2009, 
Ankara 
 

Aktay, Yasin, “Hayreddin Karaman”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, İslamcılık, Cilt 
6, İletişim Yayınları, 2. Baskı, 2005, İstanbul  

 
Akyüz, Kenan, Modern Türk Edebiyatı’nın Ana Çizgileri 1860-1923, İnkılâp Kitabevi, 

1995, İstanbul 
 
Alangu, Tahir, Cumhuriyetten Sonra Hikaye ve Roman 1919/1930, Antoloji, Cilt 1, 1959, 
İstanbul 

 
Albayrak, Sadık, 31 Mart Vak’ası Gerici Bir Hareket Mi?, İrtica’ın Tarihçesi 1, 

Araştırma Yayınları, 1990, İstanbul  
 

--- Cumhuriyet’e Doğru Hilafet’in Sonu, İrtica’ın Tarihçesi 3, Araştırma Yayınları, 
1990, İstanbul 
 

Alkan, Mehmet Ö., “Resmi İdeolojinin Doğuşu ve Evrimi Üzerine Bir Deneme”, Modern 
Türkiye’de Siyasi Düşünce, Cumhuriyet’e Devreden Düşünce Mirası Tanzimat ve 
Meşrutiyet’in Birikimi, Cilt 1, İletişim Yayınları, 8. Baskı, 2009, İstanbul 

 
Anderson, Benedict, Hayali Cemaatler, Metis Yayınları, Beşinci Basım, Nisan 2009, 
İstanbul 
 



	
  

	
  

292	
  

Arat, Süleyman & Çakmakçı, Nuran, “Üniversitede 31 Mart Vakası”, Hürriyet, 17 Nisan 
2006, online versiyon 

 
Arslan, Nihayet, Türk Romanının Oluşumu, Phoenix Yayınevi, Kasım 2007, Ankara 
 
Assmann, Jan, Kültürel Bellek, Ayrıntı Yayınları, Birinci Basım, 2001, İstanbul 
 
Aşkın, Zehra G. E., “Tarihte Determinizm-İndeterminizm Karşıtlığının Kategorial 

Çözümlenişi” Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Felsefe Bölümü 
Dergisi, Cilt: 19 Sayı: 0 Sayfa: 127-139 Yayın Tarihi: 2008 

 
Atok, Oğuz Kâzım, “Gericilikten Büyük Devrimciliğe Dek”, Türk Dili Dil ve Edebiyat 

Dergisi, Ağustos 1978, C: XXXVIII, S: 323 
 
Avagyan Arsen & Minassian, Gaidz F. Ermeniler ve İttihat ve Terakki, İkinci Baskı, 
Kasım 2005, Aras Yayınclık, İstanbul 
 
Avcıoğlu, Doğan, Türkiye’nin Düzeni, Bilgi Yayınevi, Üçüncü Basım, Temmuz 1969, 
Ankara 
 

--- 31 Mart’ta Yabancı Parmağı, Bilgi Yayınevi, Birinci Basım, Temmuz 1969, 
Ankara 
 

Aysevener, Kubilay, “Bir İlerleme Tasarımı Olarak Tarih,” Ankara Üniversitesi Dil ve 
Tarih-Coğrafya Fakültesi Dergisi 41, 1 (2001) 

 
Ayverdi, Sâmiha, Yolcu Nereye Gidiyorsun, Ayverdi Enstitüsü Neşriyâtı,  4. Baskı, Eylül 

2009, Kubbealtı, İstanbul 
 
Baker, Ulus, “Ulusal edebiyat nedir?”, Toplum ve Bilim, Sayı 81, Yaz 1999 
 
Başçı, Pelin, “Yerli Edebiyat, Yurdun Edebiyatı; Herkes Onu Okumalı: Türk Edebiyatı 

Kanonu ve Ulusal Kimliğin Sınırları”, Pasaj, Sayı 6, Kasım 2007-Mayıs 2008 
 
Başkaya, Fikret, “Önsöz”, Resmi tarih tartışmaları-7: 31 Mart’tan Günümüze 

“Gericilik” Söylemi, ed. Fikret Başkaya, Özgür Üniversite Kitaplığı-79, 1.Basım, 
Mayıs 2009, Ankara 

 
Başlı, Şeyda, Osmanlı Romanının İmkânları Üzerine, İletişim Yayınları, 1. Baskı, 2010, 
İstanbul 
 
Bayar, Işıl, “Tarih Anlayışları Bakımından G.W.F. Hegel, F. Nietzsche ve M. Foucault,” 

Hacettepe Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, 2004, Cilt: 21, Sayı: 2 
 
Belge, Murat, “Türkiye’de ‘Kanon’”, kitap-lık, Sayı 68, Yıl: 11, Ocak 2004 
 



	
  

	
  

293	
  

--- “Mustafa Kemal ve Kemalizm”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, Kemalizm, 
Cilt 2, İletişim Yayınları, 6. Baskı, 2009, İstanbul 
 
--- “Murat Belge ile sanat ve edebiyat üzerine”, Röp: Aslı Güneş, Agos Kirk, Sayı 19, 
Mayıs 2010 
 

Benjamin, Walter, “Tarih Kavramı Üzerine”, Son Bakışta Aşk, Walter Benjamin’den 
Seçme Yazılar, Haz: Nurdan Gürbilek,  Metis Yayınları, Beşinci Basım, Kasım 2008, 
İstanbul  

 
Bir, Ali Atıf, “Ülker’den yanıt var”, Hürriyet, 16 Nisan 2006, online versiyon 
 

--- “Başbakan’ın ikna sızıntısı”, Hürriyet, 17 Nisan 2006, online versiyon 
 
--- “İslami gözlüklü medya”, Hürriyet, 23 Nisan 2006, online versiyon 
 

Birinci, Ali, “31 Mart Vak’ası’nın Bir Yorumu”, Türkler, c. XIII, 2002. 
 
    --- “Zeki Mesud Alsan Hayatı ve Eserleri”, Memleket Çocuğu Aydın ve İzmir 
Hâtıraları, Mustafa’nın Romanı, 1.Basım, Ekim 2002, Vadi Yayınları, İstanbul 
 
Bugün, “Erdoğan’ın 28 Şubat genelgesi…”, 1 Ocak 2011, online versiyon 
 
Burdurlu, İbrahim Zeki, “Yeşil Gece’nin Dil Yapısı”, Türk Dili Dil ve Edebiyat Dergisi, 
Cilt: XVIII, Sayı: 204, 1968 
 
Büyük Türkçe Sözlük, Türk Dil Kurumu, online versiyon 
 
Cogito, Sayı 1, Yapı Kredi Yayınları, Yaz 1994, İstanbul 
 
Coşkun, Zeki, “Roman başka, film başka”, Radikal, 2 Mayıs 2003. online versiyon 
 
Çağan, Kenan & Alver, Köksal, “Üç İstanbul ya da Bir Çözülüşün Zayıf Halkaları”, Hece 

Türk Edebiyatı Özel Sayısı, Yıl:6, Sayı: 65/66/67, Mayıs/Haziran/Temmuz 2002 
 
Çavdar, Tevfik, Türkiye’nin Yüzyılına Romanın Tanıklığı, Yazılama Yayınevi, 2. Baskı, 

Haziran 2009, İstanbul 
 
Çayır, Kenan, Türkiye’de İslâmcılık ve İslâmi Edebiyat, İstanbul Bilgi Üniversitesi 

Yayınları, 1. Baskı, Ağustos 2008, İstanbul 
 
Çeker, Alper, “Cumhuriyet’in ısmarlama edebiyatı”, Mostar Dergisi, Sayı 59, Ocak 

2010, online versiyon 
 
Çelik, Nur Betül, “Kemalizm: Hegomonik Bir Söylem”, Modern Türkiye’de Siyasi 

Düşünce, Kemalizm, Cilt 2, İletişim Yayınları, 6. Baskı, 2009, İstanbul 



	
  

	
  

294	
  

 
Çelik, Prof.Dr. Yakup, “Mehmet Akif ve Mithat Cemal Kuntay’ın İstanbul 

Değerlendirmeleri”, Mehmet Akif Ersoy Araştırmaları Merkezi, online versiyon 
 
Çetinkaya, Tuncer, “‘Üniversitede 31 Mart vakası’ haberi çarpıtma çıktı”, Zaman, 18 

Nisan 2006, online versiyon 
 
Çetinsaya, Gökhan, “Kalemiye’den Mülkiye’ye Tanzimat Zihniyeti,” Modern Türkiye’de 

Siyasi Düşünce, Cumhuriyet’e Devreden Düşünce Mirası Tanzimat ve Meşrutiyet’in 
Birikimi, Cilt 1, İletişim Yayınları, 8. Baskı, 2009, İstanbul 

 
Çıkla, Selçuk, “Türk Edebiyatında Kanon ve İnkılâp Kanonu”, Muhafazakâr Düşünce, 

Yıl 4, Sayı 13-14, Yaz-Güz 2007 
 
Çölaşan, Emin, “31 Mart yobaz isyanı”, Hürriyet, 18 Nisan 2006, online versiyon 
 
Deleuze, Gilles, “Entelektüeller ve İktidar”, Issız Ada ve Diğer Metinler, Haz. David 

Lapoujade, Bağlam Yayınları, Birinci Basım, Mayıs 2009, İstanbul 
 
Demirci, İbrahim, “Romanımızın 27 Yılına Bakış (1923-1950)”, Hece Türk Edebiyatı 

Özel Sayısı, Yıl:6, Sayı: 65/66/67, Mayıs/Haziran/Temmuz 2002 
 
Demirhan, Kamil, “Ordu ve İrtica Söylemi”, Resmi tarih tartışmaları-7: 31 Mart’tan 

Günümüze “Gericilik” Söylemi, ed. Fikret Başkaya, Özgür Üniversite Kitaplığı-79, 
1.Basım, Mayıs 2009, Ankara 

 
Deniz, Akif, Derviş Vahdet-i ve 31 Mart Olayı, Yayınlanmamış yüksek lisans tezi, 2005 

Elazığ, Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü İslam Tarihi ve Sanatları Ana 
Bilim Dalı, 2005, Elazığ  

 
Dereli, Bihter, Mektup-Roman ve Kadın Yazarlar: Fatma Aliye, Halide Edip Adıvar ve 
Şükûfe Nihal Başar, Yayınlanmamış yüksek lisans tezi, İstanbul 2010, Boğaziçi 
Üniversitesi, Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü 

 
Devrim Gazetesi, 31 Mart Olayı, Tepeyran, Ebubekir Hazım, Sayı: 1, 21 Ekim 1969 
 
Doğan, D. Mehmet, “Sözlüklerde ‘İrtica’ Arayışı”, İslamiyat, cilt 10, sayı 2, Nisan-
Haziran 2007 
 
Düzel Neşe, Röportaj, “Cemil Koçak: ‘En sivil, Abdülhamit dönemiydi’ ”. Taraf, 

09.11.2009  
 

--- Röportaj, “Cemil Koçak: ‘Atatürk orduya güvenmiyordu’ ”, Taraf, 11.11.2009  
 

--- Röportaj, “Mete Tunçay: ‘Atatürk dönemi yargısı içler acısı’ ”, Taraf, 01.03.2010 
 



	
  

	
  

295	
  

 
Ertekin, Orhan Gazi, “Türkiye’de Hukuk-Siyaset İlişkileri Türk Devlet Biliminin Doğuşu 

ve Yükselişi,” Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce Dönemler ve Zihniyetler, Cilt 9, 
İletişim Yayınları, 1. Baskı, 2009, İstanbul 

 
Farhi, David, “The Şeriat as a Political Slogan: Or ‘the Incident of 31 Mart’”, Middle 

Eastern Studies, Vol. 7, No. 3, (Oct., 1971) 
 
Filiz, Kadir, “Türk edebiyatında metin darbeleri”, Aksiyon, 24 Aralık 2007, Sayı:681 
 
Ginzburg, Carlo, Güç İlişkileri, Birinci Baskı, Temmuz 2006, Dost Kitabevi Yayınları, 

Ankara. 
 
Göktürk, Halil İbrahim, Mithat Cemal Kuntay, Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları,  

Birinci Baskı, 1987, Ankara 
 
Gülendam, Ramazan, “Türk Romanında Dine ve Din Adamına Bakış”, Hece Türk 

Edebiyatı Özel Sayısı, Yıl:6, Sayı: 65/66/67, Mayıs/Haziran/Temmuz 2002 
 
Güler, İlhami, “Gericiliğin Gerçek ve Enstrümantal Tabiatı Üzerine,” Doğu Batı, Yıl:1, 

Sayı:3, Mayıs-Haziran-Temmuz, 1998 
 
Güntekin, Reşat Nuri, Çalıkuşu, İnkılâp Kitabevi, 42. Baskı, Tarihsiz, İstanbul 
 
 --- Yeşil Gece, İnkılâp Kitabevi, Tarihsiz, İstanbul 
 
 --- Değirmen, İnkılâp Kitabevi, Tarihsiz, İstanbul 
 
 --- Miskinler Tekkesi, İnkılâp Kitabevi, Tarihsiz, İstanbul 
 
 --- Kavak Yelleri, İnkılâp Kitabevi, Tarihsiz, İstanbul 
 
Haksöz Dergisi, “Hürriyet, 31 Mart’ı Andı”, Sayı 182, Mayıs 2006, online versiyon 
 
Hanioğlu, Şükrü, The Young Turks in Opposition, 1995, Oxford University Press, New      
York  
 

--- Preparation for a Revolution The Young Turks 1902-1908, 2001, Oxford 
University Press 
 

Hatemi, Hüseyin, “İrtica Hikayesi”, Köprü, Üç Aylık Fikir Dergisi, Bahar 2002, sayı 78, 
online versiyon 

 
Hatiboğlu, Mehmed Said, “İrtica Nerede?”, İslamiyat, cilt 10, sayı 2, Nisan-Haziran 2007 
 



	
  

	
  

296	
  

Hirschman, Albert O., Gericiliğin Retoriği, İletişim Yayınları, 1. Baskı, Nisan 1994,       
İstanbul 
 
Hür, Ayşe, “31 Mart ‘ihtilal-i askeriyesi’ ”, Taraf, 06.04.2008 
 
İleri, Selim, Türk Romanından Altın Sayfalar, Doğan Kitap, 3. Baskı, Şubat 2005, 
İstanbul  
 

--- “Roman ve toplumsal gelişme”, Zaman, 25 Mart 2007, online versiyon 
 

İnce, Özdemir, “Yeni mürteciler”, Hürriyet, 11 Mayıs 2007, online versiyon 
 

--- “İrticanın analizi”, Hürriyet, 19 Aralık 2007, online versiyon 
 
--- “Yatay faşizm”, Hürriyet, 21 Aralık 2007, online versiyon 
 
--- “Dinden düşmanlık çıkarmak”, Hürriyet, 16 Ocak 2008, online versiyon 
 

İnsel, Ahmet, “İrtica içimizde”, Birikim, 6 Ekim 2006, online versiyon 
 
İrem, Nazım, “Turkish Conservative Modernism: Birth of a Nationalist Quest for 

Cultural Renewal,” Middle Eastern Studies, Vol 34, 2002 
 

--- “Kemalist modernizm ve Türk gelenekçi-muhafazakârlığının kökenleri”, Toplum 
ve Bilim, Sayı 74, Güz 1997 
 
--- “Muhafazakâr modernlik, ‘Diğer Batı’ ve Türkiye’de Bergsonculuk”, Toplum ve 
Bilim, Sayı 82, Güz 1999 
 

Kara, İsmail, İslamcıların Siyasi Görüşleri 1 Hilafet ve Meşrutiyet, Dergâh Yayınları, 
İkinci baskı, Kasım 2001, İstanbul 

 
--- Cumhuriyet Türkiyesi’nde Bir Mesele Olarak İslâm, Dergâh Yayınları, 3. Baskı, 
Mart 2009, İstanbul 
 
--- Ders Notları, Religion and Politics in Turkey, MTS 513, İstanbul Şehir 
Üniversitesi, Güz 2010, İstanbul 
 

Karaman, Hayrettin, “Yeni irtica tarifi”, Yeni Şafak, 13 Mayıs 2007, online versiyon 
 

--- “Yeni irtica tarifi 2”, Yeni Şafak, 18 Mayıs 2007, online versiyon 
 
--- “Yatay irtica”, Yeni Şafak, 10 Ocak 2008, online versiyon 
 

Karaosmanoğlu, Yakup Kadri, Hüküm Gecesi, İletişim Yayınları, 9. Baskı, 2006, İstanbul 
 



	
  

	
  

297	
  

Karpat, Kemal, Edebiyat ve Toplum, Timaş Yayınları, 1. Baskı, Eylül 2009, İstanbul 
  
Kavcar, Cahit, “Bir Öğretmenin Romanı: Yeşil Gece”, Ankara Üniversitesi Eğitim 

Bilimleri Fakültesi Dergisi, Cilt:5 Sayı:1, 1972 
 
Kaya, M. Ali, “İrtica Kavramı”, Köprü, Üç Aylık Fikir Dergisi, Bahar 2002, Sayı: 78, 

online versiyon 
 
Kayalı, Kurtuluş, Türk Düşünce Dünyasında Yol İzleri, İletişim Yayınları, 3. Baskı, 2009, 
İstanbul 

 
Kaynar, Mete K., “Hareket Ordusu ile Avcı Taburu Arasında Sıkışmak”, Resmi tarih 

tartışmaları -7: 31 Mart’tan Günümüze “Gericilik” Söylemi, ed. Fikret Başkaya, 
Özgür Üniversite Kitaplığı, 1.Basım, Mayıs 2009, Ankara  

 
--- “Totem, Tabu, Mustafa Kemal ve Atatürkçülük,” Modern Türkiye’de Siyasi 
Düşünce, Dönemler ve Zihniyetler, Cilt 9, İletişim Yayınları, 1. Baskı, 2009, İstanbul 
 

Kırçak, Çağlar, Meşrutiyetten Günümüze Gericilik, İmge Kitabevi Yayınları, 2. Baskı, 
Mart 1994, Ankara 

 
Kısakürek, Necip Fazıl, Son Devrin Din Mazlumları, Büyük Doğu Yayınları, 28. Basım, 

Ağustos 2010, İstanbul 
 
Kocahanoğlu, Osman Selim, Derviş Vahdeti ve Çavuşların İsyanı, Temel Yayınları, 

2001, İstanbul 
 
Koç, Murat, Türk Romanında İttihat ve Terakki (1908-2004), Temel Yayınları, 1. Baskı, 
Şubat 2005, İstanbul 

 
Koçak, Orhan, “1920’lerden 1970’lere Kültür Politikaları” , Modern Türkiye’de Siyasi 

Düşünce, Kemalizm, Cilt 2, İletişim Yayınları, 6. Baskı, 2009, İstanbul 
 
Korlaelçi, Murtaza, “Pozitivist Düşüncenin İthali”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, 

Cumhuriyet’e Devreden Düşünce Mirası Tanzimat ve Meşrutiyet’in Birikimi, Cilt 1, 
İletişim Yayınları, 8. Baskı, 2009, İstanbul 

 
Köroğlu, Erol, Türk Edebiyatı ve Birinci Dünya Savaşı, İletişim Yayınları, 2. Baskı, 

2010, İstanbul 
 

--- “Suskunluğun Farklı Kırılma Noktaları Olarak Türk Edebiyatında Unutma ve 
Hatırlama Örnekleri," Tarih ve Toplum Yeni Yaklaşımlar, Sayı 5, (Bahar) 2007 

 
Kuntay, Mithat Cemal, Üç İstanbul, Oğlak Yayıncılık, Dokuzuncu Baskı, 2009, İstanbul 
 



	
  

	
  

298	
  

Kurtoğlu, Zerrin, “Devlet Aklı ve Toplumal Muhayyile Arasında Din ve Siyaset”, 
Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, Dönemler ve Zihniyetler, Cilt 9, İletişim 
Yayınları, 1. Baskı, 2009, İstanbul 

 
Küçükömer, İdris, Batılılaşma & Düzenin Yabancılaşması, Profil Yayıncılık 2 Baskı, 

Nisan 2010, İstanbul 
 
Little, Daniel, “Philosophy of History”, Stanford Encyclopedia of Philosophy, online 
versiyon  
 
Marcos, Prof. Fernando Sanchez, “Emergence of new interpretations or visions of 

History as regards the evolution of Mankind”, Cultura Histórica, online versiyon 
 
Mardin, Şerif, The Genesis of Young Ottoman Thought: A Study in the Modernization of 

Turkish Political Ideas, Syracuse University Press, July 2000 (Türkçesi için Yeni 
Osmanlı Düşüncesinin Doğuşu, 8. Baskı, 2009, İletişim Yayınları, İstanbul) 

 
--- Jön Türklerin Siyasi Fikirleri, 1895-1908, 16. Baskı, 2010, İletişim Yayınları, 
İstanbul 
 
---“Projects as Methodology-Some Thoughts on Modern Turkish Social Science”, 
Rethinking Modernity and National Identity in Turkey, ed. Reşat Kasaba & Sibel 
Bozdoğan, University of Washington Press, 1997, Seattle and London 
 

marksist.org, “İskilipli Atıf Hoca ‘şapka giymemek’ suçundan idam edildi”, 4 Şubat 
2011, online versiyon 
 
Mendi, Kadrican, “Reşat Nuri’nin ‘Yeşil Gece’ Romanı”, Tasfiye, sayı 27, Ocak 2011 
 
Meriç, Cemil, Mağaradakiler, İletişim Yayınları, 19. Baskı, 2010, İstanbul 
 

--- Bu Ülke, İletişim Yayınları, 35. Baskı, 2010, İstanbul 
 

Mert, Nuray, “Gericilik”, Doğu Batı, Yıl:1, Sayı:3, Mayıs-Haziran-Temmuz, 1998 
 
Mignon, Laurent, “Bir Varmış, Bir Yokmuş… Kanon, Edebiyat Tarihi ve Azınlıklar 

Üzerine Notlar”, Pasaj, Sayı 6, Kasım 2007-Mayıs 2008 
 
Millas, Herkül, Türk ve Yunan Romanlarında Öteki ve Kimlik, İletişim Yayınları, 1. 

Baskı, 2005, İstanbul 
 
Milliyet, “Gerektiğinde tavır koyarız”, 28 Nisan 2007, online versiyon 
 

--- “Danıştay Başkanı: Saldırı Cumhuriyet’in temel ilkelerini hedef almıştır”, 10 
Mayıs 2007, online versiyon  
 



	
  

	
  

299	
  

--- “Emniyet artık ‘irticayı’ izlemiyor!”, 29 Mayıs 2011, online versiyon 
 

Moran, Berna, Türk Romanına Eleştirel Bir Bakış 1, İletişim Yayınları, 22. Baskı, 2010, 
İstanbul 
 
(Morkaya), Burhan Cahit, Dünkülerin Romanı, Kanaat Kütüphanesi, 1934, İstanbul 
 
Naci, Fethi (İsmail Naci Kalpakçıoğlu), Yüz Yılın 100 Türk Romanı, Türkiye İş Bankası 

Kültür Yayınları, 4. Baskı, Haziran 2010, İstanbul 
 
Navaro-Yashin, Yael, Faces of the State, Princeton University Press, 2002, New Jersey 
 
Necip, Fazlı, Külhanî Edipler, Devlet Matbaası, 1930, İstanbul 
 
Nihal, Şükûfe, Yalnız Dönüyorum, Bütün Eserleri, Cilt 2 içinde, Romanlar, Birinci Baskı, 

2008, Kitap Yayınevi, İstanbul 
 
Nişanyan Sözlük, Sözlerin Soyağacı Çağdaş Türkçenin Etimolojik Sözlüğü, online 
versiyon 
 
Oral, Yard Doç. Dr. Mustafa, “Türk İnkılâp Tarihi Enstitüsü (1933)”, Ankara 

Üniversitesi Türk İnkılâp Tarihi Enstitüsü Atatürk Yolu Dergisi, Sayı 27-28, Mayıs-
Kasım 2001 

 
Oxford English Dictionary, Third Edition, December 2008, online version 
 
Önertoy, Olcay, “Reşat Nuri Güntekin’in Yazınımızdaki Yeri”, Türk Dili Dil ve Edebiyat 

Dergisi,  Aralık 1981, C: XLIII, S: 360  
 

--- Reşat Nuri Güntekin, Türk Dil Kurumu Yayınları, 1983, Ankara 
 

Özgül, M. Kayahan, “Bit İnter-Mezzoya Prelüd”, “San’atkârlar,” Oğlak Yayıncılık, 2009, 
İstanbul 

 
Örik, Nahid Sırrı, Sultan Hamid Düşerken, Oğlak Yayınları, 6. Baskı, 1999, İstanbul 
 
Özipek, Bekir Berat, “İrtica Nedir?”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, İslamcılık, Cilt 

6, İletişim Yayınları, 2. Baskı, 2005, İstanbul 
 
Özkırımlı, Atilla, “Türk Edebiyatında Yaban”, Yaban, İletişim Yayınları,  26. Baskı, 

1996, İstanbul 
 
Özpetek, Ferzan (yönetmen), Harem Suare (film), İtalya-Fransa-Türkiye Ortak Yapımı, 

1999 
 



	
  

	
  

300	
  

Öztan, Ziya (yönetmen/senarist), Abdülhamid Düşerken (film), TRT Yapım, 2002, 
Ankara 

 
Öztürk, Hasan, “‘Yeşil Gece’nin Aydınlığında ‘Yeni İnsan’ Tipleri”, Liberal Düşünce 

Dergisi, Sayı: 2, Bahar 96 
 
Parla, Jale, “Gelenek ve Bireysel Yetenek; Kanon Üzerine Düşünceler”, Pasaj, Sayı 6, 

Kasım 2007-Mayıs 2008 
 

--- Don Kişot’tan, Bugüne Roman, İletişim Yayınları, 9. Baskı, 2009, İstanbul 
 
--- Babalar ve Oğullar, İletişim Yayınları, 7. Baskı, 2009, İstanbul 
 
--- “Tanzimat Edebiyatı’na Siyasi Fikirler,” Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, 
Cumhuriyet’e Devreden Düşünce Mirası Tanzimat ve Meşrutiyet’in Birikimi, Cilt 1, 
İletişim Yayınları, 8. Baskı, 2009, İstanbul 
 
--- “Yaralı Dil: Türkiye’nin Dil Reformu ve Romanın Kanonluğu”, KÜLT, Sayı 1, 
Ocak-Mart 2011 
 

Pulur, Hasan, “Ziya Gökalp ve Meclisteki Boşolar”, Milliyet, 20 Ekim 2008, online 
versiyon 
 
Safa, Peyami, Doğu-Batı Sentezi, Yağmur Yayınları, 1963, İstanbul 
 

--- Din İnkılâp İrtica, Ötüken Neşriyat, Üçüncü Baskı, 1978, İstanbul 
 

Somay, Bülent, Tarihin Bilinçdışı, Metis Yayınları, Birinci Basım, Ekim 2004, İstanbul 
 
Somel, Selçuk Akşin, “ ‘Gericilik’, ‘İlericilik’, ve Aydınlar” Doğu Batı, Gericilik Nedir?  

Yıl: 1, Sayı:3, Mayıs, Haziran, Temmuz 1998 
 
Şafak, Elif, “Samiha Ayverdi”, Zaman, 11 Kasım 2007, online versiyon 
 
Şeker, Bahattin, “Yeşil Gece ve Gerçek”, Hacettepe Üniversitesi Edebiyat Fakültesi 

Dergisi, Cilt: 23, Sayı 1, 2006 
Şengül, Serdar, “Medreseden Okula Osmanlı-Cumhuriyet Modernleşmesi,” Modern 

Türkiye’de Siyasi Düşünce, Dönemler ve Zihniyetler, Cilt 9, İletişim Yayınları, 1. 
Baskı, 2009, İstanbul 

 
Tanpınar, Ahmed Hamdi, XIX. Asır Türk Edebiyatı Tarihi, YKY, 8. Baskı, İstanbul 
 

--- Huzur, Dergâh Yayınları, 17. Baskı, Mayıs 2009, İstanbul 
 



	
  

	
  

301	
  

Taşkın, Yüksel, “Kemalist Kültür Politikaları Açısından Türk Tarih ve Dil Kurumları”, 
Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, Kemalizm, Cilt 2, İletişim Yayınları, 6. Baskı, 
2009, İstanbul 

 
Tezcan, Baki, The Second Ottoman Empire: Political and Social Transformation in the 

Early Modern World, Cambridge University Press, 2010 
 
Timur, Taner, Osmanlı Türk Romanında Tarih, Toplum, Kimlik, İmge Kitabevi, 2. Baskı, 

Ağustos 2002, Ankara 
 
Tunaya, Tarık Zafer, Tarık Zafer Tunaya Anısına Yadigar-ı Meşrutiyet, ed. Mehmet Ö. 

Alkan, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, Birinci Basım, 2010, İstanbul 
 
Türk Silahlı Kuvvetleri Genelkurmay Başkanlığı, “Son günlerde meydana gelen 

gelişmeler hakkında”, Basın Açıklaması,  27 Nisan 2007, NO: BA - 08 / 07 
 
Türk Silahlı Kuvvetleri İç Hizmet Kanunu, Madde 35, 

http://www.mevzuat.adalet.gov.tr/html/1044.html   
 
Türkeş, Ömer, “Güdük Bir Edebiyat Kanonu”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, 

Kemalizm, Cilt 2, İletişim Yayınları, 6. Baskı, 2009, İstanbul 
 
 ---“Toplum ve Kimlik Kurma Kılavuzu Olarak Roman”, Modern Türkiye’de Siyasi 

Düşünce, Dönemler ve Zihniyetler, Cilt 9, İletişim Yayınları, 1. Baskı, 2009, İstanbul 
 
Türköne, Mümtaz’er, “Bir Retorik Aracı Olarak ‘İrtica’ Kavramı”, İslâmiyât, cilt 10, sayı 

2, Nisan-Haziran 2007 
 
Üstel, Füsun, “II. Meşrutiyet ve Vatandaşın ‘İcad’ı”  Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, 

Cumhuriyet’e Devreden Düşünce Mirası Tanzimat ve Meşrutiyet’in Birikimi, Cilt 1, 8. 
Baskı, 2009, İletişim Yayınları, İstanbul 

 
---‘Makbul Vatandaş’ın Peşinde II. Meşrutiyet’ten Bugüne Vatandaşlık Eğitimi, 
İletişim Yayınları, 4. Baskı, 2009, İstanbul 
 

Varlık, Mesut, “Hayat Sonsuz Değildir; Kanon Lazım”, Kült Toplantıları-I Murat Belge 
& Ferda Keskin, Haz: Mesut Varlık, Eda Çaça, Yunus Akbaba, KÜLT, Sayı 1, Ocak-
Mart 2011 

 
Volkan Gazetesi 11 Aralık 1908-20 Nisan 1909 Tam ve Aynen Metin Neşri, Haz: M. 

Ertuğrul Düzdağ, İz Yayıncılık, 1992, İstanbul 
 
Yağmur Dergisi, “Türk Modernleştirmesinin Görünmeyen Yüzü”, Sayı: 9, Ekim - Kasım 

- Aralık 2000, online versiyon 
 



	
  

	
  

302	
  

Yalçın, Alemdar, Siyasal ve Sosyal Değişimler Açısından Cumhuriyet Dönemi Türk 
Romanı 1920-1946, Akçağ Yayınları, 6. Baskı, 2006, Ankara 

 
Yalçın, Soner “Osmanlı’nın Anıtkabir’i Abide-i Hürriyet’ti”, Hürriyet, 29.04.2007, 
online versiyon,  
 

--- “Solcular ile İslamcılar arasına kimler girdi”, Hürriyet, 28 Haziran 2009, online 
versiyon,  

 
--- “İlk anayasa değişikliğinin faturası: 62 idam”, Hürriyet, 28 Mart 2010, online 

versiyon,  
 
Yavuz, Hilmi, “ ‘Abdûlhamid Düşerken’ ”, Zaman, 11 Mayıs 2003, online versiyon  
 

--- “‘Abdülhamid Düşerken’: Tarih’i, Bireysel Tarihler Üzerinden Okuma Denemesi”, 
Zaman, 18 Mayıs 2003, online versiyon 
 
--- “Edebi kanon, resmi ideoloji ve Nahid Sırrı (1)”, Zaman, 13 Şubat 2008, online 
versiyon 
 

 --- “Edebi kanon, resmi ideoloji ve Nahid Sırrı (2)”, Zaman, 20 Şubat 2008, online 
versiyon 

 
 --- Akademik Seminer, 23 Mart 2010, Sabancı Üniversitesi, İstanbul 
 
Yeni Şafak, “Milli Güvenlik Siyaset Belgesi kabul edildi”, 22 Kasım 2010, online 
versiyon 
 
Yeşil, Kamil, “Edebiyatçıların Gözüyle ve Edebî Bir Tema Olarak İrtica ve Mürtecilik”, 
İslâmiyât, cilt 10, sayı 2, Nisan-Haziran 2007 

 
Yıldız, Sıddık, Çıkışından Bastırılmasına Kadar 31 Mart İsyanı, Yayınlanmamış master 

tezi, Ankara 2006, T.C. Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tarih Anabilim 
Dalı 

 
Yılmaz, Ensar, Yakup Kadri’nin Romanlarında Türkiye’nin Toplumsal Değişim Süreci, 

Birey Yayıncılık,  1.Baskı, Mart 2008, İstanbul 
 
Yörükoğlu, Zeynep, Fazlı Necip’in Menfa Romanının İncelenmesi, Yayınlanmamış 

yüksek lisans tezi, İstanbul 2006, Marmara Üniversitesi, Türkiyat Araştırmaları 
Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı, Yeni Türk Edebiyatı Bilim Dalı  

 
Yüksel, Müfit, "Said Nursi'ye Dair Resmî Belgeler Kimseye Açılmıyor", Haz: Birol 

Biçer, Yeni Aktüel, Sayı: 235, 20 Ocak-2 Şubat 2011 
 
Zaman, “Kuşa dönen Çalıkuşu”, 12 Ocak 2000, online versiyon 


