
 
 

i

T.C. 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

ULUSLARARASI İLİŞKİLER 

ANABİLİM DALI 

 

 

 

İRAN’IN Şİİ HİLAL PROJESİ İDDİASI 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

Müjde Aysun ÖZBAY 

 

 

 

 

 

Ankara-2010 

 

 



 
 

ii

T.C. 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

ULUSLARARASI İLİŞKİLER 

ANABİLİM DALI 

 

 

İRAN’IN Şİİ HİLAL PROJESİ İDDİASI 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 

Müjde Aysun ÖZBAY 

 

 

Tez Danışmanı 

Prof. Dr. Çağrı ERHAN 

 

 

Ankara-2010 

 

 



 
 

iii

T.C. 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

ULUSLARARASI İLİŞKİLER 

ANABİLİM DALI 

 

 

İRAN’IN Şİİ HİLAL PROJESİ İDDİASI 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

Tez Danışmanı : 

 

 

Tez Jürisi Üyeleri 

Adı ve Soyadı     İmzası 

....................................................................  ........................................ 

....................................................................  ........................................ 

....................................................................  ........................................ 

....................................................................  ......................................... 

....................................................................  ......................................... 

....................................................................  ......................................... 

 

  Tez Sınavı Tarihi .................................. 

 



 
 

i

İÇİNDEKİLER  

İÇİNDEKİLER  .......................................................................................................... i 

KISALTMALAR LİSTESİ  ..................................................................................... iv 

TABLOLAR VE HARİTALAR LİSTESİ  .............................................................. v 

GİRİŞ ........................................................................................................................... 1 

BİRİNCİ BÖLÜM 

Şİİ SİYASAL TEORİSİ ............................................................................................ 4 

1.1. Bir Mezhep Olarak Şiilik .................................................................................. 5 

1.2. Şiiliğin Siyasallaşması ve Şia............................................................................ 8 

1.2.1. Şii Teolojisi İçerisindeki Taklid Müessesesi............................................ 18 

1.2.2. Ulemanın Siyasete Etkisi ......................................................................... 20 

1.2.3. Ahbari-Usuli Ayrışması ........................................................................... 24 

1.2.4. İran İslam Devrimi’ni Hazırlayan Olaylar Bağlamında Şia’nın Rolü ..... 28 

1.2.5. Şii Hiyerarşik Yapılanması ...................................................................... 36 

1.2.6. Velayet-i Fakih Makamı .......................................................................... 39 

İKİNCİ BÖLÜM 

Şİİ HİLALİ BÖLGESİ VE Şİİ JEOPOLİTİĞİ.................................................... 48 

2.1. Şii Hilali Bölgesinin Değerlendirilmesi .......................................................... 49 

2.2. ‘Şii Hilali’ Kavramı ve Oluşum Süreci ........................................................... 50 

2.3. Şii Nüfusa Sahip Bazı Ülkelerin Şii Hilali Çerçevesinde Değerlendirilmesi . 67 



 
 

ii

2.3.1. Irak ........................................................................................................... 67 

2.3.2. Suriye ....................................................................................................... 80 

2.3.3. Suudi Arabistan ........................................................................................ 95 

2.3.4. Yemen .................................................................................................... 107 

2.3.5. Bahreyn .................................................................................................. 113 

2.3.6. Kuveyt .................................................................................................... 122 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

Şİİ HİLALİ BÖLGESİNİN DEĞERLENDİRİLMESİ ..................................... 128 

3.1. İran’ın Şii Hilal Projesi’nin Lideri Olduğu İddiası ....................................... 130 

3.2. ‘Şii Hilali’ Gerçekte Kimin Projesi Olabilir?................................................ 136 

3.2.1. Amerika Birleşik Devletleri ................................................................... 136 

3.2.2. İsrail ....................................................................................................... 141 

3.2.3. Sünni Arap Devletler ............................................................................. 142 

3.3. Şii Hilali’nin Gerçekleştirilmesinin Önündeki Engeller ............................... 146 

3.3.1. İç Faktörler ............................................................................................. 146 

3.3.1.1. Usuli-Ahbari Öğretileri ve Bu Ayrımın Bir Yansıması Olarak 

Velayet-i Fakih Temelinde Yaşanan Bölünme ve Şia’nın Alevi 

Boyutu .......................................................................................... 146 

3.3.1.2. Şiilik İçerisinde Arap-Fars Rekabeti ............................................... 151 

3.3.1.3. Arap Dünyasının Kendi İçerisindeki Bölünmüşlüğü ...................... 154 



 
 

iii

3.3.1.4. Arap Dünyasında Milliyetçiliğin Mezhep Faktöründen Ağır          

Basması ........................................................................................ 155 

3.3.2. Dış Faktörler .......................................................................................... 159 

3.3.2.1. Bölge Devletlerinde Bulunan Şiilerin Yeni Bir Devlete Sahip 

Olmaktan Çok Mevcut Sisteme Daha Fazla Entegre Olma                       

Arzusu .......................................................................................... 160 

3.3.2.2. Körfez Ülkelerinin İran’dan Tehdit Algılaması .............................. 162 

3.3.2.3. Şiiliğin İran İçin Bir Amaç Değil Araç Olması .............................. 163 

SONUÇ .................................................................................................................... 166 

KAYNAKÇA .......................................................................................................... 172 

ÖZET....................................................................................................................... 190 

ABSTRACT ............................................................................................................ 191 



 
 

iv

KISALTMALAR LİSTESİ 

 

ABD : Amerika Birlieşik Devletleri 

İİC : İran İslam Cumhuriyeti 

SSCB : Sovyet Sosyalist Cumhurtiyetler Birliği 

 



 
 

v

TABLOLAR VE HARİTALAR LİSTESİ  

Tablo I: Ortadoğu ve Güney Asya’da Şii Nüfusun Dağılımı ..................................... 51 

 

HARİTALAR LİSTESİ 

 

Harita I: Ortadoğu’nun Dini Yapısı ........................................................................... 50 

Harita II: Ortadoğu’nun Dini Yapısı .......................................................................... 52 

Harita III: Şii Hilali .................................................................................................... 54 

Harita IV: Ortadoğu’daki Başlıca Petrol ve Doğalgaz Sahaları................................. 63 

Harita V: Irak’ın Mezhepsel ve Etnik Dağılımı ......................................................... 69 

 



 
 

1

GİRİŞ 

 

ABD’nin 2003 yılında Irak’a müdahalesi sonucunda pek çok bölgesel ve 

küresel denge değişmiştir. Bu çerçevede gündeme gelen önemli konulardan biri ise 

bölgede gerçekleştirilmesi öngörülen bir demokratikleşme dalgası olmuştur.                 

Söz konusu durum, başta Irak olmak üzere Ortadoğu bölge devletleri bünyesinde 

ciddi yankı bulmuştur. Zira bu devletlerin en belirgin ortak özelliklerinden biri 

yönetim biçimlerinin demokratik olarak adlandırılamayacak olmasıdır.  

Demokratikleşme kavramının gündeme gelmesi ile eşzamanlı gerçekleşen bir 

diğer husus ise bölgedeki etnik unsurların, ülke siyasetindeki konumlarını yeniden 

değerlendirmeye başlaması olmuştur. Söz konusu durum, Irak’ta yeniden kurulan 

devlet aygıtının altyapısının hazırlanması sırasında bu ülkenin çoğunluğunu 

oluşturan, ancak o zamana kadar herhangi bir söz hakkı bulunmayan, hatta sistematik 

baskı altında tutulan, Şii mezhebi mensuplarının kayda değer bir atılım göstermek 

suretiyle siyasi sisteme entegrasyonu ile fiiliyata geçirilmiştir.  

Ancak ABD’nin bir demokratikleştirme projesi ile bölgeye gelmesinin        

yanı sıra, yanıbaşlarında yaşanan böyle bir gelişmenin siyasi sistemlerine yansıması 

ihtimali yoluyla iktidarlarını kaybetme riski doğan bölgedeki diğer otoriter 

yönetimler bu gelişmelerden ciddi tehdit algılamış ve duruma müdahale etme gereği 

duymuştur.  Bu çerçevede ABD kaynaklı bir sesin (Vali Nasr) de desteğiyle 

Ortadoğu’daki Şii yükselişine dikkat çekilmiş ve yaşananların İran güdümünde bir 

Şii Hilali’nin oluşturulması sürecinin başlangıcı olduğu savunularak söz konusu 

oluşuma engel olunması gerekliliği gündeme getirilmiştir.  



 
 

2

“İran’ın Şii Hilali Projesi İddiası” başlığı ile hazırlanan bu tezin amacı; 

öncelikle Ortadoğu’da, adı konulmamış bir ittifak biçiminde ya da bir kurumsallaşma 

ile, herhangi bir Şii Hilali’nin gerçekleştirilmesinin, ayrıca İran’ın bu şekildeki bir 

(sözde) oluşuma liderlik etmesinin, kendi siyasi dinamikleri ve bölge devletlerinin 

bakış açıları dolayısıyla, söz konusu olup olamayacağının sorgulanmasıdır.  

Bunun için, öncelikle Şii ideolojisinin ve bölge devletlerindeki Şii unsurların 

ayrıntılı olarak incelenmesi suretiyle Şii dünyası içerisindeki farklılıklara               

yer verilecek, ardından İran güdümünde bir Şii Hilali’nin gerçekleştirilip 

gerçekleştirilemeyeceği sorunsalına cevap aranacaktır.  

Bu çerçevede, üç bölümden oluşan tezin ‘Şii Siyasal Teorisi’ başlığını taşıyan 

birinci bölümüne Şiilik hakkında genel bilgi verilmesi suretiyle giriş yapılmaktadır. 

Daha sonra bu mezhebin siyasallaşması aşamaları, yaşayan bir örneği teşkil etmesi 

dolayısıyla, İran devleti temelinde incelenmektedir. Öte yandan, Şii mezhebinin 

siyasallaşması aşamalarıyla eş zamanlı olarak, mezhebin kendi içerisinde yaşadığı 

önemli bir ayrıma da değinilmektedir. Zira ‘Usuli-Ahbari’ ayrımı olarak 

tanımlanabilecek bu çatışma noktası, bir Şii Hilali’nin oluşmasının önündeki en 

önemli engellerden birini teşkil etmektedir. Bu bölümde ayrıca Şiiliğin anlaşılması 

için sine qua non kabul edilen ‘taklid müessesi, müçtehid-mukallid kavramları, 

Velayet-i Fakih doktrini’ gibi temel hususlara da yer verilmektedir.   

Birinci bölüm ile Şii öğretisine bir giriş yapılmasının ardından ‘Şii Hilali 

Bölgesi ve Şii Jeopolitiği’ başlığını taşıyan ikinci bölümün birinci kısmında Şii Hilali 

kavramı ile hangi coğrafi alanın tanımlandığı, bu bölgenin stratejik önemi ve 

özellikleri ile Şii Hilali kavramının oluşum süreci hakkında bilgi verilmektedir. 

İkinci kısımda ise Şii Hilali projesi çerçevesinde Şii nüfusa sahip bölge ülkelerinden 



 
 

3

Irak, Suriye, Suudi Arabistan, Yemen, Bahreyn ve Kuveyt devletleri örneklem 

alınarak incelenmektedir. İnceleme sırasında (bu ülkelerin bünyesinde bulunan Şii 

azınlıkların özelliklerine ve birbirilerinden farklılıklarına değinilerek) söz konusu 

ülkeleri kapsayan bir Şii Hilali’nin oluşturulmasının mümkün olup olmayacağı 

sorunsalının araştırılmasına devam edilecektir.  

‘Şii Hilali Bölgesinin Değerlendirilmesi’ başlığını taşıyan üçüncü bölümün 

birinci kısmında ise öncelikle bu projenin gerçekte kimin olduğu sorusuna İran, 

ABD, İsrail ve Sünni Arap devletler sırasıyla incelenen aktörler nezdinde bir cevap 

aranmaktadır. İkinci kısımda ise bir Şii Hilali’nin oluşmasının önündeki engeller iç 

ve dış faktörler başlıkları altında incelenmektedir.  

Tez çalışması sırasında, iki dildeki (Türkçe ve İngilizce) birincil ve ikincil 

kaynaklardan; süreli yayınlar, kitaplar gibi basılı kaynaklardan; internet 

kaynaklarından; konuyla ilgili akademik titre sahip kişilerle yapılan görüşmelerden 

ve çeşitli basın yayın organları aracılığıyla yapılan yorumlardan yararlanılmıştır.  

 

  



 
 

4

BİRİNCİ BÖLÜM 

Şİİ SİYASAL TEORİSİ 

 

Bu bölüm ile, Şii ideolojisinin temel esasları ve bu ideolojinin yaşadığı 

dönüşüm sonucunda İran İslam Cumhuriyeti’nde ulaştığı Velayet-i Fakih doktrini ile 

geçirdiği tarihsel süreç ile bugün geldiği nokta hakkında bilgi verilerek, Şii Hilali 

iddiasının gerçekleşmesinin önündeki dinî/ideolojik engeller hakkında bir öngörü 

sağlanmasına yardımcı olunması amaçlanmaktadır. 

Bu bölümde, Şii ideolojisi hakkında genel bir tanımlayıcı giriş yapılacaktır. 

Bunun için öncelikle Şii siyasal teorisi incelenerek Şiiliğin hangi dönemde, nereden 

kaynaklanarak oluştu(ruldu)ğu ve coğrafi olarak hangi alanlarda yayıldığı gibi temel 

hususlara değinilecek, daha sonra bu mezhebin dinî/ideolojik kimliğinin ötesine 

geçerek siyasallaşmasının tarihi çerçevesi incelenecektir. Bu noktada Şii öğretisi 

içerisinde son derece temel bir ayrım noktası olan ve bugünkü Şii dünyasını anlamak 

için bilgi sahibi olunması gerektiği değerlendirilen Ahbari ve Usuli ekolleri ve taklid 

müessesesine (bu kapsamda müçtehid ve mukallid kavramlarına) yer verilecektir. 

Söz konusu ayrışmayı takip eden bölümde 20. yüzyılın en büyük Şii hareketi olan 

İran İslam Devrimi’ne (1979) giden süreçte Şii ulemanın1 tarihsel etkinliği ve rolü 

incelenirken, bu kesimin aslında devlet ile nasıl -ayrılamaz biçimde- bütünleştiği 

hususu araştırılacaktır. Daha sonra, İslam Devrimi ile gündeme gelen Velayet-i Fakih 

kurumunun geliştirilmesi, bu kurumun İran siyasal sistemi içerisindeki etkin rolü ve 

Şii geleneklerine yeni bir yorum kazandırılarak politikaya uyarlanması ile devlet 

yönetiminde söz sahibi olması süreci hakkında bilgi verilecektir.  

                                                 
1 Ulema: Din bilgini anlamına gelen âlimlerin çoğulunu nitelendirmek için kullanılır. Bilginler. 



 
 

5

1.1. Bir Mezhep Olarak Şiilik 

 

İlk Şii müelliflerden Nevbahti ve El-Kummi Şia’nın tanımı için şöyle der: 

“Onlar, Nebi (s.a.s.)’nin zamanında Ali taraftarları diye isimlendirilen ve ondan 

sonra da ona bağlılık gösterip onun imametini ileri sürenler olarak bilinenlerin teşkil 

ettiği Ali (a.s.)’nin fırkasıdır.”2 Şiilik, İslamiyet’in Sünnilikten sonraki en büyük 

ikinci mezhebidir.  

Şiilik ve Sünnilik arasındaki ayrım Hz. Muhammed'in 632 tarihindeki ölümü 

ile başlamıştır. Yaşadığı sürece Peygamber kimliğinin yanı sıra siyasi önder vasfını 

da taşıyan Peygamberin ölümünün ardından Müslüman toplumu, yeni önderin kim 

olacağı sorusuyla karşı karşıya kalmıştır. Sakife denilen yerde toplanan bir grup, 

hilafete Ebu Bekir'i seçerken daha sonra Şii olarak adlandırılacak olan Ali taraftarları 

ise Hz. Muhammed'in damadı olan Ali'nin bu göreve daha layık olduğunu ve        

Ebu Bekir'i seçen grubun hak yolundan saptığını dile getirmiştir. Şiiler, Ali'ye 

hilafetin Gadir Humm3 denilen yerde verildiğine inanmaktadırlar. 

Şiiliğin ortaya çıkışı hakkında değişik görüşler bulunmaktadır.4 Bugün Şiilik 

denildiği zaman (genel olarak) Oniki İmam Şiiliği (İmamiye kolu) anlaşılmaktadır. 

Buna göre İmamiye, Hz. Muhammed’in ölümünden sonra Hz. Ali ve sırasıyla onun 

iki oğlu ile torunlarını Allah’ın emri, Peygamber’in tayini ve vasiyeti ile meşru imam 
                                                 
2 İsmail Mutlu, Tarihte ve Günümüzde Caferilik, İstanbul, Mutlu Yay, 1995, s. 15. 
3 Gadir Humm; Hz. Muhammed veda haccından dönerken yakınlarında bir ayetin (Maide Suresi 67:                        
“Ey Peygamber sana Rabbinden gönderilmiş olan emri bildir. Bunu yapmazsan onun elçiliğini 
yapmamış olursun.”) vahiy geldiği söylenen su birikintisinin adıdır. Şiiler bu mekânda Peygamberin, 
etrafındaki topluluğa vahyini ilettikten sonra İmam Ali’yi yanına alarak: “Ben kimin Mevlası isem Ali 
onun Mevlasıdır. Allah’ım ona dost olana dost ol, ona yardım edene yardım et.” şeklinde bir beyanda 
bulunduğuna inanmaktadır.  
4 İlk Şii fikirlerin ortaya çıkışı için bkz., Hasan Onat, Emeviler Devri Şii Hareketleri ve Günümüz 
Şiiliği, Ankara, Türkiye Diyanet Vakfı Yay., No. 92, 1993. 



 
 

6

kabul eden ve böylece Oniki İmam’a inanmayı dinin aslına dahil sayan kitlenin 

mezhebidir.  

Bu grup, Hz. Muhammed’in ölümünden sonra halife-imam olarak Oniki 

İmam’ı5 kabul etmelerinden dolayı İsna’aşeriye (Onikiciler, Oniki imamcılar) 6, 

imamlara inanmayı imanın şartlarından biri olarak görmelerinden dolayı İmamiye, 

hem itikadda hem de ibadette İmam Cafer es-Sadık’ın görüşlerine dayanmalarından 

dolayı Caferiyye (Caferilik) adıyla da anılmaktadır.  

Şiiliğin en güçlü kolu olan Caferilik İran’ın resmî mezhebidir.7 Bunun yanı sıra 

Azerbaycan, Irak, Lübnan, Bahreyn, Kuveyt, Suudi Arabistan, Katar, Birleşik Arap 

Emirlikleri, Pakistan, Hindistan, Afganistan ve Türkiye8 gibi İslam ülkelerinde de 

çeşitli yoğunluklarda Şii nüfus bulunmaktadır. Şiilerin yaklaşık %80'i Caferidir. 

Diğer Şii gruplar ise Şiiliğin Caferilikten sonraki en geniş ikinci kolu olan 

‘İsmaili’lik ve ‘Zeyidi’liktir. Şiilik içinde yaşanan söz konusu farklılaşma, diğer 

kolların bir ölçüde farklı bir imam listesini kabul etmelerinden ileri gelmektedir.  

Caferiliğe göre Onikinci İmam, babası Hasan El Askeri’nin ölümünden sonra 

gizlenmiştir (Küçük Gizlilik [Gaybet-i Suğra] 873-27 Mayıs 840, Büyük Gizlilik 
                                                 
5 Konuyla ilgili daha fazla bilgi için bkz., Abdülbakıy Gölpınarlı, Ondört Masum Hz. Peygamber 
(S.M.)    Hz. Fatıma (A.M.) ve Oniki İmam (A.M.), İstanbul, Der Yay., 1989. 
6 Caferilikte kabul edilen on iki İmam şu şekilde sıralanmaktadır: 1. Ali ibn Abu Talib (Emir            
ül-Mü'minin)    (600-661), 2. Hasan ibn Ali (Hasan al Mücteba) (625-669), 3. Husayn ibn Ali (Husayn 
al Şehid, Şah Hüseyin) (626-680), 4. Ali ibn Hüseyin (Ali Zeynel Abidin) (658-713), 5. Muhammad 
ibn Ali (Muhammad al Bakır) (676-743), 6. Cafer ibn Muhammed (Cafer-i Sadık) (703-765), 7. Musa 
ibn Cafer  (Musa al Kazim) (745-799), 8. Ali ibn Musa (Ali ar Rıza) (765-818), 9. Muhammad ibn Ali 
(Muhammad al Cevad) (Muhammad at Taki, Taki) (810–835), 10. Ali ibn Muhamad (Ali al-Hadi, 
veya Naki)  (827-868), 11. Hasan ibn Ali (Hasan al Askeri) (846-873), 12. Muhammad ibn Hasan 
(Muhammad al Mehdi) (868-…) (Şia inancına göre halen kayıptır. Kıyamete yakın bir dönemde tekrar 
ortaya çıkacağına inanılır.) 
7 “Şiillik İran’ın resmî mezhebi olarak da İİC Anayasası’na girmiştir. Buna göre İran’ın resmî dini 
İslam ve mezhebi Caferi Ejeni Aşeri’dir (madde 12).” Bkz., Mustafa Balbay, İran Raporu, İstanbul, 
Cumhuriyet Kitapları, 2006, s. 145. 
8 Türkiye’de Kars, Iğdır, İstanbul, Ankara, İzmir ve Bursa gibi birçok şehirde Caferi camileri 
bulunmaktadır.  



 
 

7

[Gaybet-i Kübra] 27 Mayıs 940)9; halen sağdır ve kıyametten önce yeniden 

görünerek bugün zulümle dolmuş olan dünyayı adaletle dolduracaktır. Bu, bir inanç 

esasıdır.  

Şii inancına göre 12. İmam Mehdi, 940 tarihindeki gaybeti ile başlayan 

dönemde Şiilerin nasıl hareket etmeleri gerekeceğini de bildirmiştir: “Yeniden 

yeniye ortaya çıkan olaylarda hadislerimize rivayet edenlere başvurun; çünkü onlar, 

sizin üzerinizde hüccetimdir10 benim; ben de onlara Allah’ın hüccetiyim. Gaybetim 

zamanında benden faydalanmak, bulut altına girdiği zaman güneşten faydalanmaya 

benzer. ... Soru kapısını kapatın; size gerekmeyen şeyleri sormayın; bilmediğiniz 

                                                 
9 Şii literatüründe Gaybet kavramı; Gaybet-i Kübra’dan itibaren bu güne kadar devam eden ve 
yeniden görüneceği zamana kadar da devam edecek olan süre için kullanılmaktadır. On ikinci İmam 
Muhammed Mehdi’nin ortadan kaybolması (Gaybeti) konusunda Küçük Gaybet (Gaybet-i Suğra, 
Küçük Gizlilik) ve Büyük Gaybet (Gaybet-i Kübra, Büyük Gizlilik) olarak iki olay anılmaktadır.  

“İmametin (rehber imamlar silsilesinin) on birinci İmamın 873 yılında kendisinden sonra on ikinci 
İmam olacak görünürde bir oğul bırakmadan vefat etmesinin ardından sona erdiğine inanılır. Kayıp 
İmam sorununa çözüm bulmak için en az on dört Şii grup gelişmiştir. Sonuçta Caferiye Şiileri           
on ikinci İmamın Samarra’da doğduğunu kabul etmiştir. Buna göre on ikinci İmam siyasi otoritenin 
kendisini idam cezasına çarptırdığı için kayıplara karışmıştır. Caferiye’nin kayıplık (gayb) inancına 
göre bu İmam yaşamakta; ancak görünmemektedir. Öte yandan bir gün yeryüzünde adaleti hakim 
kılan bir kurtarıcı olarak geri döneceğine inanılmaktadır. Kendisi hakkında çoğunlukla ‘Kayıp İmam, 
Saklanan İmam ya da Mehdi’ tabirleri kullanılmaktadır.  

Küçük Gizlilik (873-941) döneminde Kayıp İmamın çok sayıda inanan ile bağlantı kurduğuna inanılır. 
Hatta Gaybe’nin başlangıcında kendisinin kayıp İmam’la bağlantısı olduğunu açıklayan çok sayıdaki 
vekilin daha da ileri giderek Şii toplumuna liderlik yapmaya ve hums toplamaya başlamıştır. Bu 
şekilde İmamlarla doğrudan bağlantı son bulmuştur. Bu gelişmeyi takiben vekil İmam Ali Samarri’nin 
taraftarlarına kendisinin son vekil olduğunu açıklamasının ardından Büyük Gizlilik dönemi 
başlamıştır (940).” Bkz., Joyce N. Wiley, Irak Şiileri, Çev. Metin Mutanoğlu, Osman Baş, İstanbul, 
Ekin Yayınları, 2004, s. 155.  

Bir başka görüşe göre ise Büyük Gizlilik dönemi, İmam Mehdi şahsen görünmese bile onunla 
bağlantıda olduğu belirtilen dört kişiden son Sefirin ölümünün ardından başlamıştır. Bu, hem dönemin 
uzun olması hem de İmam’dan haber alınamaması anlamında tam bir kayıplığın yaşandığı bir dönemi 
ifade eder. Bkz., Hikmet Erdoğdu, Büyük Pers Düşüncesinden Zülfikar’ın Yumruğuna İran, İstanbul, 
IQ Yayıncılık, 2008, s. 32 vd.  

Gaybet-i Suğra, Gaybet-i Kübra ve İmam Muhammed b. Hasan El Mehdi’nin hayatı hakkında daha 
fazla bilgi için bkz., Mustafa Öz, İmamiye Şiasında Onikinci İmam ve Mehdi İnancı, İstanbul, 
Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yay., 1995.; Gölpınarlı, 1989. s. 208 vd. 
10 Hüccet: Seçkin alimlere denir, ‘delil’ anlamına gelir. 



 
 

8

şeylerin üstüne düşmeyin.” demiştir.11 Bu anlayış gereğince Şiiler, genel olarak 

bütün meselelerini “rivayet edilen çeşitli görüşlere” dayalı olarak benimsemiştir.  

Son olarak, İmamiye Şiiliğinin, Gaybet-i Kübra’dan başladığı 10. yüzyıldan, 

İran’ın resmî mezhebi olarak benimsendiği 16. yüzyıla kadar büyük bir gelişme 

seyretmediği de belirtilmelidir.  

 

1.2. Şiiliğin Siyasallaşması ve Şia 

 

Etimolojik olarak ‘Şia’ terimi, takipçiler/izdeşler anlamına gelen Arapça 

kökenli bir kelimeden gelmektedir. 

Terimin tarihteki kullanımı ise ‘Şiat-ı Ali’ yani ‘Ali'nin takipçileri’ anlamına 

gelen Arapça ifadenin kısaltılmış formu olup Hz. Muhammed'in vefatını takip eden 

yıllarda kullanılmaya başlanmıştır.   

Caferilik, Gaybet-i Kübra ile (İran'ın resmî mezhebi olduğu) 16. yüzyıla kadar 

olan dönemde (Zeydiyye ve İsmailiye gibi) farklı kollara ayrılarak güç kaybetmiş; 

ancak Safevi Hanedanı (1501-1736) döneminde yeniden güç kazanmıştır.   

Adını İlhanlılar döneminde Erdebil'de Sünni bir tarikatın kurucusu ve 

temsilcisi durumunda bulunan (Sünni) Şeyh Safiyuddin'den12 alan (1334) Safevi 

hanedanına, Şeyh Safiyuddin'i takiben sırasıyla oğlu Sadreddin, torunu Hoca Ali ve 

onun oğlu Şeyh İbrahim liderlik etmiştir. Bu silsile içerisinde tarikat, Hoca Ali'nin 

                                                 
11 Ethem Ruhi Fığlalı, “Şiiliğin Ortaya Çıkışı ve İran’da Din-Siyaset İlişkisi”, Avrasya Dosyası, Şii 
Jeopolitiği, Cilt 13, Sayı 3, ASAM Yay., 2007, s. 198. 
12 “Safeviler soylarını Şia’nın 7. İmamı Musa El Kazım’a bağlayan Şeyh Safiyuddin’e 
dayandırıyorlardı.” Bkz. Erdoğdu, s. 148. 



 
 

9

şeyhliğine kadar (1392) tamamıyla Sünni iken, onun zamanında Şiiliğe eğilimli bir 

mahiyet almıştır. Timur, üzerinde büyük nüfuzu olduğu anlaşılan Hoca Ali'ye köyleri 

ile birlikte Erdebil’i vermiş ve kendisine, bu arazi içinde her türlü denetleme 

yetkisinden muaf bir biçimde müstakilen hareket etme hakkı tanımıştır. Söz konusu 

imtiyaz sayesinde toplum içerisinde barınma lüksü bulunmayan pek çok kişinin 

sığınma yeri haline gelen ve Caferiliği benimseyen Erdebil tekkesi, zamanla 

(özellikle de Hoca Ali'nin torunu Şeyh Cüneyd zamanında) siyasileşmiş ve nihayet 

Şah İsmail'in başa geçişi ile (1501-1524) İran'da siyasi birliğin ve Ceferiliğin devlete 

sahip oluşunun ocağı konumuna gelmiştir.13  

Safeviliği Şiileştirerek devletleştiren Şah İsmail, Tebriz’e hakim olduktan 

sonra Şiiliği kurumsallaştırmak üzere Arap coğrafyasına yönelerek, buradan 

(Tebriz’e) getirdiği Şii dinî kaynaklarını ve Şii din adamlarını dini meşrulaştırma ile 

devletin ve Şahlığın kurumsallaştırılması yönünde kullanmıştır.14 Şah İsmail 

uyguladığı zorla Şiileştirme politikaları çerçevesinde Arap coğrafyasından, özellikle 

de Cebel-i Amil’den etkin Şii ulemasını davet ederek İran’a yerleştirmiştir.                   

Bu dönemde Şah İsmail’in liderliği altında gerçekleştirilen Şiileştirme faaliyetleri 

sırasında Sünnilere karşı ciddi şiddet eylemlerinde bulunulmuştur.15 Sonuçta siyasi 

otoritenin desteğinden uzak ve siyasi bir fonksiyonu bulunmayan müçtehid16 terimi, 

                                                 
13 Ethem Ruhi  Fığlalı, Çağımızda İtikadi İslam Mezhepleri, İstanbul, Selçuk Yay., Sekizinci Baskı, 
1996, s. 198. 
14 Yalçın Sarıkaya, Tarihi ve Jeopolitik Boyutlarıyla İran’da Milliyetçilik, İstanbul, Ötüken Yay., 
2008, s. 53. 
15 Şah İsmail söz konusu şiddet eylemlerinin/katliamların yanı sıra Şiiliğin kabul edilmesi için 
ezandaki "Allahu ekber; Eşhedu en-lâ-ilâhe illallah; Eşhedu enne-Muhammeden Resulullah" 
sözlerinden sonra, "Eşhedu enne-Aliyyen veliyyullah" (Allah Ali’nin dostudur.) sözlerini ekletmiş, 
ayrıca camilerde Hz. Ebu Bekir, Ömer ve Osman'a lanet edilmesini emretmiştir. 
16 Müçtehid: Kur’an’ın sınırlarını bilen, yorum yapabilen, İslami bilimlerin bütün hükümlerine otorite 
olabilen fıkıh bilgini. İmamiye inanışına göre Kur’an ve sünnetten hüküm çıkarma gücüne ulaşmış din 
adamı; ayet ve hadislere dayanarak hüküm çıkaran İslam bilgini, İslam hukukçusu. 



 
 

10

Safeviler’in Şii ulemaya verdiği destek sebebiyle, pratik hayat açısından                 

sosyo-politik bir içerik kazanmıştır.17 Bununla beraber İran’ın Şiileştirilmesi 

kampanyası sırasında Safeviler’in Irak’tan ve Lübnan’dan getirdiği Arap Şii alimleri 

gelecekteki güçlü İran ulemasının çekirdeğini oluşturmuştur. Ancak Safeviler 

döneminde ulemanın örgütlenmesinde ikili bir yapı egemen olduğu belirtilmelidir. 

Buna göre Safeviler’in kurup ulemaya devrettiği vakıflar ve ulemanın zekat gibi bazı 

dinî vergileri toplama hakkı, daha o dönemde onlara devletten nispeten bağımsız bir 

maddi temel sağlamışken Cuma namazını kıldıracak imamın ve hukuk görevlilerinin 

tayini merkezi otoritenin yetkisi içinde tutulmuştur.18 

Safeviler dönemindeki ulemanın19durumu, daha önceki ulema-siyasi otorite 

ilişkilerinden farklı bir profil sergilemektedir. Bu anlamda Safeviler'in Şii siyasal 

tarihi açısından en büyük etkisi, bu mezhebin belli bir coğrafyada bir din olarak 

ortaya çıkmaya başlaması ve doğal olarak resmî bir din adamı sınıfının oluşması 

yönünde olmuştur. Bu dönemdeki ulemanın siyasi rolü, kendi otorite alanlarının 

sadece dinî (fıkhî) tarafına yoğunlaşmıştır. Oluşturulan kadrolar, vakıfların idaresi, 

vergilerin toplanması ya da devlette bazı makamlara (şeyhülislamlık, mollabaşı gibi) 

getirilmeleri, bu kesimin sadece dinî (fıkhî) ve içtimai niteliklerinden ileri gelmiştir. 

Bununla birlikte ilerleyen dönemde Şii ulemanın, sosyal, ekonomik ve siyasi 

konularla ilgilenerek zamanla bunlar üzerinde söz sahibi olmak suretiyle elde ettiği 

                                                 
17 Safeviler dönemi Şii ulemanın geçirdiği süreç ve Şiiliğin İran’da devlet dini haline getirilmesi 
hakkında daha fazla bilgi için bkz., Mazlum Uyar, Şii Ulemanın Otoritesinin Temelleri, İstanbul,  
Kaknüs Yay., 2004, s. 107 vd.; Erdoğdu, 2008., s. 340 vd.; Andrew J. Newman, Safavid Iran: Rebirth 
of a Persian Empire, New York, I.B.Tauris, 2006. 
18 Yıldırım Boran, Lübnan’daki İran Hizbullah, İstanbul, Siyah Beyaz Yayınları, 2007, s. 44.  
19 Ulema: İslam din hukuku konusunda bilgi sahibi kişiler için kullanılan terim.  



 
 

11

güç ile İran'ın milli bir devlet haline gelmesinde ve bu devletin idaresinde oldukça 

önemli bir rol üstlendiği de bilinmektedir.  

Öte yandan Safeviler’in Şiiliği kültürel kimlik inşası için bir araç olarak 

kullandığı da bilinmektedir. Bu anlamda Şiilik bağlamında kültürel kimlik 

propagandası yapılması Safeviler için bir siyasi avantaj taşımıştır. Gerçekten de 

Safeviler’den (Nadir Şah, Osmanlı ile barış anlaşması imzaladıktan ve [asla 

gerçekleşmeyen] iki İslam mezhebinin birliğini önerdikten) sonra amaçların, 

ideallerin ve devlet bilincinin değişmiş olduğu görünmektedir. 20 

Safevilerin Şiilik konusuna yaklaşımlarının bir ilk teşkil ettiği belirtilmelidir. 

Zira Safevi şahları, halk nezdindeki meşruiyetlerini tesis etmek ve güçlendirmek için, 

kendilerini, zamanın en büyük ve nüfuzlu müçtehidinin yardımcısı olarak 

tanıtmışlardır.  

“Bazı Şii düşünürlerin 1501’de Safevi devletinin kurulmasından sonra Şah’ın İmam’ın 

temsilcisi ve bu nedenle de Tanrı’nın yeryüzündeki gölgesi olduğu şeklindeki temayı 

geliştirdiği doğrudur. … Şii fakihler, İmametin gerek din gerek devlet işlerinde evrensel ve 

bir kişiye ait bir otorite olduğunu ve bu şekilde de kadınlar ve halifeler dünyasından 

ayrıldığını söyleyerek geçici hükümdarların yanılmazlığı şeklindeki varsayımdan 

kaçınmışlardır.”21         

Buradan, idari yapının başında bulunan kişinin, Şah dahi olsa, kendi halkı 

gözünde meşrulaşabilmesi için dinî makamlardan destek almak22 durumunda olduğu 

                                                 
20 Ignaz Goldziher, Le Dogma et la Loi de I’Islam, Paris, 1920, s. 248, Aktaran: Mostafa Vaziri, Iran 
as Imagined Nation: The Construction of National Identity, New York, Paragon House, 1993, s. 170. 
21 Şahruh Ahavi, İran’da Din ve Siyaset: Pehlevi Devrinde Ulema-Devlet İlişkileri, Çev. Selahattin 
Ayaz,  İstanbul, Yöneliş Yay., 1980, s. 37. 
22 “Örneğin; hem dini hem de sosyal bir grup olan Şii uleması kendisini, devletin meşruiyetini temsil 
eden bir güç olarak lanse etmek için şaha taç giydirme merasimini başlatmıştır. Bu merasimi 
gerçekleştiren ulemanın söz konusu gücünü, Şii fıkhının uygulayıcıları olmalarından dolayı fıkıhtan 



 
 

12

sonucu çıkarılabilir, ki bu da Safevi iktidarı ile Şiiliğin resmen siyasallaşmaya 

başlaması olarak değerlendirilmektedir. Zira Safevi Şahları, kayıp İmamın kayıplık 

dönemindeki temsilcileri olmaları bakımından sahip oldukları gücün farkındadır ve 

bu yüzden de ulemaya karşı çok hassas davranmışlardır. Dönemin Şii uleması da 

Şah’la işbirliği yaparak bu coğrafyayı Şiileştirmek ve toplum yönetiminde Şah’a 

ortak olmak üzere adımlarını planlamıştır. Şii ulema bir taraftan teoride mutlak siyasi 

otoritenin İmama ait olduğunu ve kendileri tarafından bunun temsilinin mümkün 

olmadığı görüşünü savunurken diğer taraftan Şahla birlikte toplumu ortaklaşa idare 

etmeye başlamıştır. Ayrıca bu sınıf oldukça stratejik davranarak desteğinden mahrum 

kaldıkları siyasi otoritenin güçlü olduğu dönemlerde ona boyun eğerlerken, güçsüz 

şahlar döneminde seslerini daha yüksek çıkarmıştır. Sonuçta devletin güçlü olduğu 

dönemlerde memuriyetten ileri bir konuma getirilmeyen ulema, zaman içerisinde 

devletin içine düştüğü olumsuz durumları değerlendirerek güçlenmiş ve nihayet 

Safeviler’in yıkılması sonucu ortaya çıkan kaos ortamında siyasi idareyi ele 

geçirmiştir. Bu nedenle de Safeviler dönemindeki devlet-ulema ilişkileri, sonraki 

dönemde (Kaçarlar dönemi) gelişen mercei’yyet (dinî liderlik) müessesesinin ve 

Velayet-i Fakih’le sonuçlanan gelişim sürecinin anlaşılması açısından oldukça 

önemlidir. Diğer bir deyişle dinî karizma, siyaset gibi dinî olmayan bazı faaliyetlerin 

meşrulaştırılmasında önemli rol oynamış; bu tür faaliyetlerin sonucunda hem Şiilik 

siyasi otoriteden uzak duran bir mezhep olmaktan çıkıp bir müessese olarak devlet 

dinî haline gelmiş hem de Şii ulema, hiyerarşik bir grup olarak siyasi idarenin 

meşrulaştırılması gibi yeni bir görevle yükümlen(diril)miştir. Taç giydirme merasimi 

                                                                                                                                          
değil, daha çok sahip oldukları dini karizmanın sonucunda oluşan hiyerarşiden aldıkları söylenebilir. 
Taç giydirme töreninde okunan hutbede veli ve Allah’ın yeryüzündeki gölgesi (zıllullah fil arz) olarak 
takdim edilen şahsın, adil olup olmadığına bakılmaksızın, emirlerine uyulması tavsiye edilmiştir.” 
Bkz., Uyar, 2004.  s. 109. 



 
 

13

ve/veya devletin başı olarak şahın idaresinin devamı için yapılan dua (ki bu Kaçarlar 

döneminde de yapılmaya devam etmiştir) bu durumun en basit fiili yansımasına 

örnek teşkil etmektedir.  

Son olarak Safevi döneminde gerçek Şia’nın tahrif edilerek değiştirildiğine dair 

ciddi eleştirilerin bulunduğu da belirtilmelidir.23 

Sonuç olarak Caferilik Safeviler sayesinde İran’da bir devlete sahip olmuştur. 

Bu noktada söz konusu dönemdeki kazanımların iki yönlü olduğu belirtilmelidir. 

Zira Safeviler’in Şiiliği devletin resmî dini ilan etmesi sonucunda, devlet de, siyasi 

emellerine daha kolay ulaşmaya başlamıştır. Diğer taraftan henüz kurumsal bir 

yapıya kavuşmamış olsa da dinî hiyerarşi devletten aldığı güç ve destekle, 

kurumsallaşma sürecine girmiş, ancak dinî hiyerarşinin devlet ve toplum hayatında 

etkin bir görünüm kazanması daha uzun bir süreç almıştır. Söz konusu sürecin ağır 

işlemesinin temel nedeni Şii hiyerarşisinin Safeviler’den önce kurumsallaşma 

aşamasını tamamlayamamış olmasıdır.  

Safeviler dönemindeki devlet-ulema ilişkileri incelendiğinde, özellikle her iki 

grup için de tehlike teşkil eden Gulatu’ş Şia24, Sünnilik, tasavvuf ve hikmet anlayışı 

gibi akımların bastırılması gerektiği yönündeki yaklaşımları konusunda arasında 

                                                 
23 “Safeviler’e kadar olan döneme Ali Şiası, Safeviler’den sonraki döneme ise Safevi Şiası adını veren 
çağdaş yazarlardan Ali Şeriati, bu iki dönem arasındaki farklılıkları derinlemesine incelemiştir. 
Şeriati, Safeviler devrinde Şia’ya yapılan bazı ilavelerin Safeviler’den önce de dağınık olarak var 
olduğunu, hatta eski muteber kitaplara az veya çok girdiğini, dolayısıyla Safeviler’in Safevi Şiasını 
yoktan var etmediğini, ancak Safeviler’in ‘yalancı Şiiliğin’ dağılmış öğelerini bir araya getirip 
derlediğini bunun için de bu devrede şekil alan Şiiliğe ‘Safevi Şiiliği’ ismini verdiğini belirtmiştir.” 
Safeviler döneminde Şia’nın özünde yapılan değişiklikler için bkz., Mutlu, 1995. 
24 Gulat: Aşırı fikir. Gulatu’ş Şia (Gulat-ı Şia) ise başta Caferiliği bir mezhep olarak şekillendiren 
Cafer es-Sadık (Cafer-i Sadık) olmak üzere Ehl-i Beyt imamlarına imamlık ve peygamberlik isnad 
eden aşırı gruba verilen isimdir. Bu gup, onların ağzından hadisler uydurmuş ve sözlerini yanlış 
anlamlarda yorumlamıştır. 



 
 

14

ciddi bir paralellik olduğu gözlemlenmektedir.25 Buna ilaveten İran ulemasının, 

İmam’ın kayıplığı sırasında laik bir yönetimin engellenmesi açısından da başarılı 

olduğu görülmektedir.26  

Ancak yine de, Şii ulema, Safeviler döneminde siyasi bir konum elde etmeye 

çalışmışsa da (bundan önceki geleneksel Şii düşüncesinde hiçbir dünyevi otoriteye 

meşruiyet tanınmadığı gibi) İmam’ın siyasi otoritesinin ulemaya geçtiği de 

düşünülmemiştir. Oysa Safevi dönemi Şii uleması, yine böyle bir iddiada 

bulunmamakla birlikte, topluma yön verme yönünde çeşitli adımlar atmıştır. Ancak 

burada dahi ulema, İmam’ın otoritesini temsil ettikleri şiarıyla ortaya çıkamamıştır. 

Buradaki benzerlik, Şii toplumuna canlı bir liderlik ve örnek temin etme ihtiyacında 

yatmaktadır.27  Öte yandan yaşanan her tür değişime ve gelişime rağmen ne Safevi 

iktidarında ne de daha sonraki dönemlerde Şii teorik yapısının temeli olan  ‘mutlak 

anlamda meşru bir devletin ancak İmam’ın zuhuruyla ortaya çıkacağına’ dair inancın 

değişikliğe uğramadığı görülmektedir. Diğer bir deyişle Şia’nın gerçek zaferinin 

ancak İmamın dönüşü ve hüküm icra etmeye başlamasıyla gerçekleşeceğine dair 

inanç sabittir.  

Safevi devleti, Şii ulemanın zamanla nüfuzlarını artırarak hükümdarlara karşı 

koymaları ve kendilerine tahsis edilen bağ, ev, dükkan, hamam, kervansaraylardan 

ibaret vakıf mülklerinde oldukça etkin hale gelmeleri28 gibi sebepler yüzünden 

                                                 
25 Uyar, 2004. s. 112. 
26 Ahavi, 1980. s. 47. 
27 Uyar, 2004. s. 108. 
28 Usulilerin Ahbarilere galip gelme nedenlerinden biri de Safevi döneminde ulemaya tanınan geniş 
haklardır. Zira ulemanın, Safeviler’in özellikle de kuruluş devresinde ve devletin zayıf olduğu 
dönemlerde, idarecilerin üzerinde büyük tesiri bulunmaktadır. “Şii ulemanın meşruiyetlerini 
güçlendirmek amacıyla Safevi Şahları tarafından korunması ile vakıf, zekat ve hums gibi yollarla 
ekonomik gücü de ele geçirmeleri, onları toplum için alternatif bir güç haline getirmiştir.” Bkz., 



 
 

15

çökmeye yüz tutunca, (Türk asıllı) Avşar aşiretinden (Sünni) Nadir Şah 26 Şubat 

1737’de saltanatı ele alarak Safevi hanedanına son vermiştir.29 Öte yandan Osmanlı 

ile yaşanan ve Çaldıran30 ile doruk noktasına varan çatışmalı süreç aynı zamanda 

Nadir Şah tarafından da kullanılmıştır. Nadir Şah’ın idareyi ele geçirmesi ile İran 

içinde tekrar çalkantılı bir süreç yaşanmaya başlamıştır. Yeni yönetimin Sünnilikten 

yana sergilediği tavır devlet içerisinde ciddi yer edinmiş Şii ulemanın sert tepkisini 

çekmiştir. Sonuçta her iki mezhebin ileri gelen alimleri ile yapılan bir toplantı 

sonucunda Şiilerin sahabeye31 dil uzatmamaları ve birtakım hatalı inanışlarını 

bırakarak doğru yolu bulmaları konularında bir karara varılmıştır (1743).32  

Nadir Şah’ın 1747’de öldürülmesi üzerine baş gösteren karmaşa sonunda 

Kaçar aşiretinden Ağa Muhammed’in iktidarı ele geçirerek şahlığını ilan etmesi ile, 

İran’da Kaçar hanedanı dönemi (1795-1925) başlamıştır.33  

Safevi hanedanı ile Kaçar hanedanı dönemleri arasında Şii mezhebi açısından 

ortaya çıkan temel farklılık, Şii ulemanın konumuyla ilgilidir. Buna göre Safevi 

hükümdarları, özellikle kendi dönemlerinde "Allah'ın yeryüzündeki gölgesi 

(zılullulah fil arz)" ve "Gaib İmamın naibi (yardımcısı)” olduklarını ileri sürerlerken, 

                                                                                                                                          
Nikkie Keddie, “The Roots of the Ulama’s Power in Modern Iran”, Scholars, Saints and Sufis: 
Muslim Religious Institutions in the Middle East, Berkley, 1972, Aktaran: Uyar, 2004. s. 209. 
29 Safevi dönemi hakkında daha fazla bilgi için bkz., Newman, 2006; Colin P. Mitchell, The Practice 
of Politics in Safavid Iran: Power, Religion and Rhetoric, New York, I.B.Tauris, 2009; Charles 
Melville, Safavid Persia: The History and Politics of an Islamic Society, New York, I.B.Tauris, 2006. 
30 Şah İsmail’in Şiiliği yaymak amacıyla Anadolu'da giriştiği faaliyetler ile Sünni halka karşı takındığı 
olumsuz tavır ve şiddet politikası, dönemin Osmanlı Padişahı Yavuz Sultan Selim’i harekete geçirmiş 
ve iki devlet arasında Çaldıran Savaşı meydana gelmiştir (23 Ağustos 1514). Savaşın sonunda Şah 
İsmail mağlup edilmişse de, İran'daki Şiiler ile Osmanlıların ilişkisi zaman içerisinde dostluk ile 
gerginlik arasında değişik ivmelerde seyretmeye devam etmiştir. 
31 Sahabe veya ashab, Arapça kökenli bir sözcük olup ‘yoldaşlar, arkadaşlar’ anlamına gelmektedir.  
Terim, Hz. Muhammed’i görmüş, onunla konuşmuş, ona inanmış kişiler için kullanılmaktadır.   
32 Fığlalı, 1996. s. 147. 
33 Kaçar hanedanı hakkında ayrıntılı bilgi için bkz., Yılmaz Karadeniz, İran’da Sömürgecilik 
Mücadelesi ve Kaçar Hanedanı (1795-1925), İstanbul, Bakış Yay., 2006.  



 
 

16

Kaçarlar yalnızca "Allah'ın yeryüzündeki gölgesi" iddiası ile yetinerek kayıp İmamın 

temsilciliği konumunu ulemaya bırakmışlardır. Diğer bir deyişle Kaçar şahları 

İmamların soyundan geldikleri iddiasını kullanmamışlar, dolayısıyla müçtehid 

makamına erişemedikleri için diğerleri (avam) gibi bir mukallid34 olarak bir 

müçtehide tabi olmak durumunda kalmışlardır.35 Müçtehid ve mukallid tabakanın 

birbirinden ayrıldığına delil teşkil ettiği iddia edilen ayetlerden bazıları şu 

şekildedir:36  

“Müminlerin tümünün öne fırlayıp çıkmaları gerekmez. Öyleyse onlardan her topluluktan 

bir grup çıktığında, bir grup da dinde derin bir kavrayış edinmek (tafakkuhta bulunmak) ve 

kavimleri kendilerine geri döndüğünde uyarmak için geride kalabilir. Umulur ki onlar da 

kaçınıp sakınırlar. (Tevbe Suresi IX/122)” 

“Sizden hayra çağıran, iyiliği emreden ve kötülüklerden sakındıran bir topluluk bulunsun, 

kurtuluşa erenler işte bunladır. (Al-i İmran Suresi III/104)” 

Sonuçta Kaçarlar döneminde, devletin din üzerindeki kontrolünün zayıflayarak 

bunun tamamıyla ulemanın eline geçmesi37 ve içtihad38 anlayışındaki gelişmelerin 

                                                 
34 Mukallid: Müçtehidin takipçisi olan halktan kişi.  
35 Usuli okulun taklid doktrini her Şiinin bir müçtehidi takip etmesini zorunlu kılarak Şiileri dini 
otoriteye yönlendirmektedir. Buna göre; inanlar yanlış yapmamak için yaşayan müçtehidlere uymak 
zorundadırlar; çünkü sadece müçtehidler dini geleneği ve kuralları ayrıntılı olarak öğrenmişlerdir.  

“Bir müçtehidin taraftar sayısı onun rütbesini tanımlar. Büyük bir kitle tarafından takip ediliyorsa 
‘mercii’dir ve Ayetullah olarak konuşur. Mollalar da diğer Şiiler gibi bir merciyi takip eder. Yerel 
mollalar mercinin yönetimine bağlılıklarını göstermek adına kendi akranlarınca yönetilirler.” Bkz., 
Wiley, 2004. s. 157. 
36 Müçtehid-mukallid ayrımı hakkında daha fazla bilgi için bkz., Uyar, 2004. s. 24 vd.  
37 “Safevi şahları gibi imamların soyundan gelme iddiaları bulunmayan Kaçar şahları, sadece Fars 
krallık anlayışına dayalı bir meşruiyetin de yeterli olmadığını görünce, Şii ulemanın desteğine 
başvurmayı bir zorunluluk olarak kabul ettiler. Kaçarlar döneminde ulema-devlet diyalogu zirveye 
ulaşmıştır.” Bkz., Uyar, 2004. s. 206. 
38 İçtihad: Dini konularda bağımsız akıl yürütme.   

“İçtihad, delil gösterme, inceleme, istidlal, ilgili hükümlerden (İslam hukukunun temel kaideleri) 
faydalanma yoluyla dini beyanlardan şer’i hükümler çıkarma işidir. İslam’ın Müslüman cemaate            
farz kıldığı vazifelerden biri de içtihad yoluyla dini hükümlerin ilmi teşhisinin yapılmasıdır; ama          
son derece bariz olan bir diğer nokta da bu görevin yerine getirilmesinin her Müslüman için mümkün 



 
 

17

sonucunda müçtehid-mukallid ilişkilerinin daha sağlam temellere oturması, Şii 

ulemanın arasındaki hiyerarşik yapılanmanın daha da güçlenmesine ve dinî liderlik 

(merce'iyyet) müessesesinin gelişmesine neden olmuştur.39  

Söz konusu gelişmede, yönetimden şikâyetçi olan halkın taleplerini 

iletebileceği ciddi ve organize bir muhalefetin olmamasının da payı büyüktür. Bu 

boşluktan yararlanan ulema, halk içerisinde hem dinî hem de siyasi şikayetlerin 

iletilebileceği bir merci konumuna gelerek kendini meşrulaştırarak vazgeçilmez hale 

getirmiştir.  

Sonuçta devlet ile ulema arasında yapılan görev/yetki paylaşımı neticesinde, 

19. yüzyıldan itibaren o dönemin önde gelen uleması hem devlet işlerinde 

pasifleşerek dinî konulara yönelmiş hem de (bir kısmı) mekansal olarak yer 

değiştirerek Necef’e (Irak) çekilmiş; ancak burada da bazen devletten yana bazen de 

devlete muhalif bir tavır sergilemek suretiyle varlıklarını sürdürmüşlerdir. Bu 

dönemde ulemanın İran’da kalan kısmı ise Şiiliğin merkezlerinden biri olan Kum’da 

(diğeri Necef’tir) varlık göstermeye başlamıştır. Şii dünyası içerisinde bugün dahi 

devam eden Necef-Kum manevi liderlik mücadelesinin (Ahbari-Usuli 

bölünmesinin)40 kökleri bu döneme dayanmaktadır. 

 

                                                                                                                                          
olmadığıdır. Sadece mahdud (sınırlı) sayıda insan yukarıda anlatılan yolu takip etmek suretiyle bir 
hükme varabilme gücüne sahiptir. … Taklid ve içtihad yolunda ilerlemek, insan hayatının 
gündemindeki en esaslı noktayı teşkil eder ve insanlar, içtihada güçleri yetmediği durumlarda 
(yaradılışı gereği) tekliden istifade ederek bu yolu aşarlar.” Bkz., Uyar, 2004. s. 18 vd. İçtihad 
hakkında daha fazla bilgi için bkz., Ayatollah Jafar  Sobhani, Doctrines of Shi’i Islam: A Compendium 
of Imami Beliefs and Practices, Çev. Reza Shah-Kazemi,  London/New York, I.B.Tauris Publishers, 
2001, 182-183. 
39 Mazlum Uyar, “Şiiliğin Ortaya Çıkışı ve İran’da Din-Siyaset İlişkisi”, Avrasya Dosyası, Şii 
Jeopolitiği, Cilt 13, Sayı 3, 2007, s. 238. 
40 Ahbari ve Usuli okulları hakkında daha fazla bilgi için bkz., s. 24-28 



 
 

18

1.2.1. Şii Teolojisi İçerisindeki Taklid Müessesesi 

 

Kaçar hanedanı, iktidarı öncesinde müçtehidlerin gücünü ve tesirini artırmanın 

yanı sıra merci-i taklid (taklid makamı) kurumunu da tesis etmiştir. Teoriye göre:  

“Taklidin zorunluluğu, insanın Allah’ın istediği gibi yaşaması için gerekli olan bilgi 

eksikliğini tamamlaması açısından önemlidir. Zira insan, bilirkişiliğinden ve 

dürüstlüğünden emin olduğu birini kabul edip ona inanır ve bu bağlam neticesinde o kişinin 

ilmi teşhisini kendi koyduğu bilimsel tanı gibi farz ederek yoluna devam eder; yani işini 

onun görüşüne tatbik etmek suretiyle taklid etmiş olur.”41  

Buna göre merci-i taklid olan müçtehidler, kendilerine tabi insanların 

(mukallid) bağlanacağı ve örnek alacağı mutlak varlıklar haline getirilmişlerdir. 

Dolayısıyla Şii terminolojisinde kullanılan ‘mutlak merci-i taklid’ kavramı, 

Ayetullah adı verilen, Şii liderlerin/din adamlarının siyasi etkinliklerde          

bulunmasına da olanak sağlamaktadır. Şiilikte son derece büyük önem taşıyan  

merci-i taklid müessesesi, 19. yüzyılın sonları ile 20. yüzyılın başlarında 

kurumsallaşmıştır. Mukallidler, yani merci-i taklidi taklid eden sıradan Şiiler,               

hem dünya işlerinde hem de fıkıh işlerinde bir merci-i taklide bağlı olmak ve bağlı 

oldukları merci-i taklide sorgusuz sualsiz uymak zorundadırlar.42 Buradan da 

anlaşılabileceği gibi Şii liderlerin kitleleri etkileme ve yönlendirme gücü inançlar ile 

desteklenerek mutlak hale getirilmiştir. Yani, merci-i taklid unvanına sahip olan Şii 

liderler, tek bir sözleri ya da hareketleri ile yüz binlerce/milyonlarca Şii'yi harekete 

geçirebilecek bir güce sahiptirler.  

                                                 
41 Seyyid Muhammed Hüseyin Tebatebai, “İslam’da ve Şia Mezhebinde İctihad ile Taklid”, Ulema ve 
Dini Otorite, Çev. Kutlukhan Eren, İstanbul, İnsan Yay., 1995, s. 20. 
42 H. Miray Vurmay, “Cehennemin Kapıları”, Cumhuriyet Strateji, 06.03.2006.  



 
 

19

Taklid müessesesine ilaveten mutlak merci-i taklidlerin halk üzerinde bu denli 

etkili olmalarının bir diğer nedeni de ‘hums’ kavramıdır. ‘Beşte bir’ anlamına gelen 

ve mukallidlerin yıllık net kazançlarının 1/5'ini 12 İmam'ın hakkı olarak toplayan 

mutlak merci-i taklidler, toplanan humsu, Kur’an’ın emri gereği, Allah rızası için, 

ihtiyaç sahibi Şiilere ve medreselere dağıtmaktadırlar. Ayrıca bu miktarın ödenmesi 

ile o yıl içerisinde işlenen bütün günahların affolunacağına dair bir inanç da 

bulunmaktadır. Yani merci-i taklidler, yine dinî bir referans ile, ekonomik     

anlamda da Şiiler üzerinde büyük bir etkiye sahiptirler.  

Diğer bir deyişle merci-i taklid kurumunun teşkilini takiben dinî müesseselerin 

ve din eğitiminin bu kesimin idaresine verilmesi ile hums ve benzeri vergilerin 

doğrudan meraci-i taklid (tekil kullanımı: merci-i taklid) tarafından toplanmaya 

başlaması da bu kesimin toplum nezdindeki etkisini giderek artırmasına neden 

olmuştur. Öte yandan Usuli okulun Şii dünyasındaki zaferi sonucunda, bu okul 

içerisindeki müçtehidler arasında da merci-i mutlak (uyulması şart olan tek merci) 

olmak gibi yeni bir yarış da başlamıştır. 

Şii öğretisinin anlaşılabilmesi açısından sine qua non özellikteki (müçtehid, 

mukallid ve merci-i taklid gibi) bu kavramların açıklanmasını takiben tarihi sürece 

geri dönüldüğünde Şii ulemanın hem dinden hem de dini kullanarak elde ettiği siyasi 

konumdan aldığı güce dayanarak siyasi-toplumsal olaylarda elde ettiği güçlü 

konumu, ulemanın güçlü, hatta belirleyici, bir aktör olarak öne çıktığını 

göstermektedir.  

Usuli düşüncenin canlanışı Kaçarlar’ın iktidara geçmesi ile paralellik arz 

etmektedir. Safeviler’in yıkılışı ile Kaçarlar’ın iktidarı ele alışı arasında geçen zaman 

(74 yıl) içerisinde, daha önce uygulanan politikalardan hoşnut olmayan Şii ulema, 



 
 

20

Kaçarlar’ın yeni başa geçmiş olması sebebiyle devletin içine düştüğü meşrutiyet 

bunalımından istifade etmesini bilmişlerdir.43  

 

1.2.2. Ulemanın Siyasete Etkisi  

 

İran'da 20. yüzyılın başlarında gerçekleştirilen Anayasa ve Meclis 

hareketlerinin genel olarak Şii ulemanın büyük desteğini aldığı belirtilmelidir. Ancak 

yine de halktan gelen uzun süreli muhalefet sonunda Kaçar hanedanı Muzafferuddin 

Şah’ın meşrutiyeti kabul etmesi (30 Aralık 1906) sonucu bir Anayasa hazırlanmış ve 

Şah, bu Anayasayı imzaladıktan birkaç gün sonra ölmüştür. Babasının yerine tahta 

geçen Muhammed Ali Şah, 1908’de Anayasayı yürürlükten kaldırmıştır. Bunun 

üzerine Anayasa taraftarları eylemlerine tekrar başlamış ve sonuçta Muhammed Ali 

Şah’ı tahttan indirerek yerine oğlu Ahmet Mirza Şah’ı getirmiştir (1909). Bahsedilen 

siyasi karmaşa içerisinde eylemlerinde çok ciddi noktalara giden Anayasa 

taraftarları, protestoları sırasında birçok muhalifi de idam etmişlerdir.44 

Anayasanın yeniden yürürlüğe konulması sonucunda içerdiği pek çok hüküm 

ile İmamiye Şiasının, resmî devlet dinî olarak benimsendiği söylenebilir. Zira 

Anayasaya uygun bir şekilde, Millet Meclisi tarafından kabul edilen kanunları 

inceleme ve şeriata uymayan her türlü düzenlemeyi reddetme yetkisine sahip olan ve 

                                                 
43 Uyar, 2004. s. 206. 
44 1905-1911 Meşrutiyet hareketi, İran halkının tarihinde, halkın yönetime katıldığı ‘anayasal 
hükümet’ kavramını getirmesi dolayısıyla önemli bir dönüm noktasıdır. İran’daki milliyetçilik 
hareketleri hakkında daha fazla bilgi için bkz., Sarıkaya, 2008. 



 
 

21

beş kişiden oluşan bir müçtehidler kurulu oluşturulmuştur. Ancak bu yetkinin 

kullanıldığına dair bir bilgi de bulunmamaktadır.45  

Ulemanın siyaset üzerindeki etkisi Pehlevi döneminde de devam etmiştir. 

Kaçar hanedanının son temsilcisi Ahmed Şah’ı devirerek iktidarı ele geçiren Rıza 

Han’ın ilk isteği cumhuriyeti ilan etmek olmasına rağmen bu düşünce, Şii ulemanın 

karşı çıkması üzerine gerçekleştirilememiştir. Zira Rıza Han yeni iktidara gelmiştir 

ve yeterli nüfuzu elde edinceye kadar ulemanın desteğine ihtiyaç duymaktadır. 

Sonuçta, ulemanın söz konusu talebi doğrultusunda hareket etmeyi seçen Rıza Han 

1925’te şahlığını ilan ederek İran topraklarında Pehlevi hanedanını başlatmıştır.46  

İktidarı döneminde Rıza Han’ın, Pehlevi hanedanının ilk döneminde ulema 

karşısında kaldığı aciz durumdan derhal kurtularak güçlenmek için pek çok adım 

attığı bilinmektedir. Batılı ülkelerin kanunlarından yararlanılarak ticaret, ceza ve 

medeni hukuk alanlarında yeni kanunlar hazırlanması (1925-1928), ulemanın muaf 

tutulması şartıyla Batılı giyim tarzını benimseyen kanunların çıkarılması (1928), 

daha önce herhangi bir sınırlama bulunmamasına rağmen müçtehidlik sıfatları kabul 

edilmiş olanlar dışında ulema sınıfına girilmesi için bir seçme sınavının 

düzenlenmesi, ilk kez dini eğitim veren okullardaki hocalar ve talebeler için hükümet 

sınavı yapılması (1929), şer’i mahkemelerin ve mollaların yetkilerinin olabildiğince 

kısıtlanması (1931) ve daha önce bunların elinde bulunan tescil yetkilerinin (diğer bir 

deyişle noterlik yetkilerinin) ellerinden alınarak (1932) bu kesime ciddi bir mali 

                                                 
45 Fığlalı, 2007. s. 204. 
46 Pehlevi dönemi hakkında daha fazla bilgi için bkz., Fereydoun Hoveyda, The Shah and the 
Ayatollah: Iranian Mythology and Islamic Revolution, Connecticut, Praeger, 2003. 



 
 

22

darbe vurulması gibi adımlar söz konusu politikanın hayata geçirilişine örnek 

verilebilir.47  

Elbette alınan bu tür hukuki önlemlere ulemanın tepkisi oldukça sert olmuş, 

Şah’ın iktidarının ilk döneminde meşruiyet arayışları ve nispeten de güçsüzlüğü 

nedeniyle ulema ile diyalog kurmaya çalışmış olması, iktidarı tam anlamıyla elde 

ettiğinde bu kesimi sindirmek amaçlı faaliyetlere girişmesini engellememiştir. Sonuç 

olarak gelen muhalefet karşısında Şah’ın da ulemaya karşı takındığı sert tutum (halk 

içerisinde aşağılanma, tartaklanma, hapis, sürgün ve idam gibi) neticesinde ulema, 

her geçen gün sindirilerek siyasi faaliyetlerden uzaklaştırılmıştır.  

Dolayısıyla da Rıza Şah döneminde (1925-1941) ulema, devlet tarafından ciddi 

boyutta kontrol altında tutulmasından ötürü herhangi bir tavır geliştirmekten ziyade, 

yapılan birtakım reform hareketlerinin karşısında devamlı savunmada kalmıştır. 

Buna mukabil, Rıza Şah’ın yerine geçen Muhammed Rıza Şah döneminde (1941-63) 

ulema, daha özgür olması nedeniyle, toplum içindeki fonksiyonlarını daha rahat bir 

şekilde icra edebilmiştir. İran’ın 1941’de İngiltere ve Rusya tarafından işgal edilmesi 

üzerine Rıza Şah’ın Güney Afrika’ya sığınarak tahttan oğlu Muhammed Rıza Şah 

lehine feragat etmesi ile devletin ulema üzerindeki baskısı da değişmeye başlamıştır. 

Bu tarihten sonra ulema, gayr-i dinî (dine aykırı) olarak nitelendirdiği her hususta 

yönetime baskı yapmaya başlamıştır. Bunun üzerine Muhammed Şah halkına 

kendisini kabul ettirebilmek amacıyla ulema ile iyi ilişkiler kurmayı denemiş ve bu 

çerçevede babası Rıza Şah’ın attığı bazı adımlardan ulema lehine geri dönmüştür.48 

                                                 
47 Fığlalı, 2007. s. 204. 
48 “Ulemanın yeniden yükselişi ile ilgili olarak uluslararası konjonktüre bakıldığında paralel bir 
manzara ile karşılaşılmaktadır. Zira İkinci Dünya Savaşı yıllarına rastlayan bu dönemde İran’ın 



 
 

23

İkinci Dünya Savaşı’nın sona ermesi ile SSCB’nin işgal ettiği İran topraklarından 

çekilmesinin (1946) ardından Şah Muhammed Rıza Pehlevi İran üzerinde tam bir 

hakimiyet sağlamıştır. Elbette bu sırada Şii ulema da gücünü artırmış ve çeşitli 

cemiyetler ve cemaatler kurmak suretiyle kurumsallaşmıştır.  

Öte yandan iktidara gelişinin ardından attığı adımlarla konumunu 

sağlamlaştıran Muhammed Rıza Şah, İran genelinde başlattığı reform hareketleri ile 

ulemayı da (tekrar) baskı altına almaya başlamıştır. Sonuçta Başbakan Musaddık’ın 

devrilmesinden (1953)49 sonra aldığı dış destekle (İngiltere ve ABD) her geçen gün 

daha da diktatörleşerek demokratik uygulamalara son vermiştir.50  

Şah’ın söz konusu sertlik yanlısı politikalarının ardından ulemanın (büyük 

ölçüde) siyasetten uzaklaştırılması (tekrar) sağlanmıştır. Buna mukabil ulema da, 

1960 itibariyle İran’ın çağdaşlaştırılması çerçevesinde yeni politikalar gütmesi 

konusunda Şah’a olan desteğini kesmiştir. Bu yeni dönem, bir iç çatışmayı da 

beraberinde getirerek 1979 İran İslam Devrimi’ne giden olayların ilk kıvılcımını 

oluşturmuştur. 

 

                                                                                                                                          
kuzeyden komünist rejime karşı korunabilmesi için, İngiltere tarafından, içeride ulemanın 
güçlenmesinin teşvik edildiğine dair yorumlar bulunmaktadır.” Ibid., s. 206 vd.  
49 1950’de göreve getirilen dönemin Başbakanı (Azeri asıllı) Muhammed Musaddık, ülkesinde çıkan 
petrolün çoğunun Rus, Ameriken ve İngiliz şirketlerine gittiğini görünce durumu İran Meclisi ile İran 
halkına anlatmış ve bir süre sonra İran petrollerini millileştirildiğini ilan etmiştir. Bu karara üç ülkenin 
de tepki göstermesine ve bu konuda baskı yapmasına rağmen sonuç değişmemiş, Musaddık İran’da 
bir halk kahramanına dönüşmüştür. Bunun üzerine menfaatlerini kaybeden Rus, İngiliz ve Amerikalı 
temsilciler Şah’a yaklaşarak Musaddık’ın haddinden fazla popüler hale geldiğini ve bu sürecin 
sonunda Şahlığın dahi tehlikede olduğunu ifade ederek Musaddık’ın zorla görevinden alınması 
gerektiği yönünde telkinde bulunmuşlardır. Sonuçta söz konusu telkinlere itimad eden Şah, bu üç 
devlet tarafından hazırlanan ve Ajaks Operasyonu adı verilen bir askeri darbe ile Musaddık’ı görevden 
uzaklaştırmıştır. Bu konuda daha fazla bilgi için bkz. Stephen Kinzer, Şah’ın Bütün Adamları: Bir 
Amerikan Darbesi ve Ortadoğu’da Terörün Kökenleri, İstanbul, İletişim Yay., 2004. 
50 Bu çerçevede Fedayin-i İslam örgütü yok edilerek liderleri Nevvab Safevi idam edilmiştir             
(18 Ocak 1956). 



 
 

24

1.2.3. Ahbari-Usuli Ayrışması  

 

Ahbari-Usuli bölünmesi, Şiilik içerisindeki temel ayrışma noktalarından 

biridir.  

Ahbari okulu, Molla Muhammed Emin El Esterabadi tarafından 17. yüzyılın 

başlarında sistemli bir yapıya kavuşturulmuştur. El Esterabadi’nin temel amacı; Şii 

fıkhının51 içtihada dayalı akli esaslar (usul) yerine Kur'an’a ve Ehl-i Beyt'ten52 gelen 

hadislere53 (ahbar) dayanmasını sağlamaktır. Burada Ahbarilerin bu anlayışının 

İmamiye uleması tarafından, ilk dönemlerden beri zaten temsil edildiği 

belirtilmelidir. Diğer bir deyişle El Esterabadi, zaten Şii ulemasın içerisinde mevcut 

olan bir ayrışmayı dillendirmiştir.54 

Usuli okulun ortaya çıkması ise Safevi devletinin yıkılmasının ve Kaçarların 

iktidara gelmesinin ardından burada bulunan Şii ulemanın büyük bölümünün 

Irak’taki kutsal şehirlere (Necef ve Kerbela) kaçması ile olmuştur. Burada, 

müçtehidin yalnızca yeni durumlarda kendi bağımsız kararlarını vermekle kalmayıp 

inanlar tarafından peygamberin ve imamların taklit edildiği gibi taklit edilmesi 

gerektiğini savunan taklid müessesesi ile usuli okul gelişmiştir.55  

                                                 
51 Fıkıh: Bir şeyi iyice bilmek, anlamak anlamındadır. Genel anlamda, bir şeyi özüne vakıf olarak 
anlamak ve deliliyle birlikte bilmek anlamında kullanılır. Bir bilim olarak da sınıflandırılmaktadır.  
52 Hz. Muhammed’in ‘ev ahalisi’ni tanımlamak için kullanılan terimdir. Buradaki ehl ile ahali aynı 
kökten gelmekte olup ‘kişiler’; beyt ise ‘ev’ anlamına gelmektedir. Öte yandan Ehl-i Beyt ile sadece 
Hz. Muhammed’in ev ahalisinin değil, aynı zamanda ona yakın olan kişilerin de tanımlandığı 
görülmektedir.  
53 Hz. Muhammed’in sözleri ve davranışları anlamına gelir. 
54 Fığlalı, 2007. s. 203. 
55 Boran, 2007. s. 44 vd. 



 
 

25

18. yüzyıl süresince iki okulun yerleşkeleri coğrafi olarak incelendiğinde ise 

18. yüzyılın ikinci çeyreğinde yaşanan bir kitlesel yer değiştirme hareketi dikkati 

çekmektedir. Safevi devletinin yıkılması ile başlayan bu zaman dilimi içerisinde çok 

sayıda Şii uleması ve tüccarı İran’dan Osmanlı Irak’ındaki kutsal şehirlere, bu 

şehirlerin Arap mahallelerine yeni bir etnik parça ekleyerek göç etmiştir.  

Söz konusu dönemde bugünkü İran topraklarında hüküm süren Safevi iktidarı 

altındaki merkezi ulema, Usuli okulunun ulema sınıfının toplum içinde aktif rol 

üstlenen alimler olması gerektiğini yasallaştıran hukuk sistemini desteklemekte iken, 

Sünni Osmanlı yönetimi altındaki Irak kutsal şehirleri, daha muhafazakâr Ahbari 

okulun merkezi olarak kalmaya devam etmiştir.  Ayrıca İran’daki Şii iktidarının 

çöküşü ve yeni yönetimin ulema sınıfının siyasete karışmasına karşı çıkan 

yaklaşımıyla beraber, ulema sınıfı, önceden sahip olduğu toplumdaki aktif sosyal rol 

oynama fırsatlarının çoğunu kaybetmiştir. Bununla beraber Ahbari kalesindeki 

yüzlerce İranlı ulema sınıfının oluşturduğu cemaat bu okulun muhafazakâr etkisi 

altında kalmış, buna rağmen Şii merkezlerinden olan İsfahan, zayıflamakla birlikte, 

akılcılık (rasyonalizm), tasavvuf (mistisizm) ve Usuli görüşün merkezi sıfatıyla 

kalmaya devam ederek bu alanlarda dengeleyici bir etki oluşturmuştur. Bu çerçevede 

Usuli okulun İran’daki diğer merkezleri de varlığını sürdürmüştür. Dolayısıyla 

Ahbari okulun 18. yüzyıldaki yükselişinin büyük ölçüde İsfahan’dan Irak’a göç 

edenlerin şuuruyla gerçekleştiği söylenebilir.56 

Burada 18. yüzyıl boyunca her iki okulun temsilcileri arasında sert bir rekabet 

yaşadığı görülmektedir. Usulilerin Ahbarilere getirdiği eleştirinin temelinde aklı ve 

                                                 
56 Ahbari-Usuli ayrışması hakkında daha fazla bilgi için bkz., Juan Cole, “Jurispudence: The Akhbari-
Usuli Struggle”, Sacred Space and Holy War: The Politics, Culture and History of Shi`ite Islam, 
I.B.Tauris Publishers, London/New York, 2002, ss. 58-78. 



 
 

26

icmayı reddetmeleri gelir.57 Söz konusu rekabet sırasında bir yandan ideolojik 

tartışmalar devam ederken bir yandan da (farklı okullara mensup müçtehidler 

tarafından tutulan çetelerin birbirlerine saldırması, rakip alimlerin tahdit edilmesi 

gibi) şiddet uygulamaları da yaşanmıştır. Ancak sonuçta Usuli okulunun görüşlerini 

kabul ettirmesiyle toplum, müçtehidler ve müçtehidleri taklit etmek zorunda olan 

mukallidler olarak ikiye ayrılmış ve bu da 19. yüzyılda bütün toplumu kapsayan 

gevşek örgülü bir dinî otorite ağının oluşmasına yol açmıştır.58  

Diğer bir deyişle tarihsel olarak bakıldığında 18. yüzyılın başlangıcında daha 

önceden baskın olan Usuli okulun etkisinin azaldığı ve daha muhafazakâr Ahbari 

okulunun öne geçtiği görülmekte iken 18. yüzyılın Irak’taki ve İran’daki İmami Şii 

düşünce ve hukuk sistemleri açısından bir eksen olduğu ve iki okulun ayrışmasının 

yaşandığı bu entellektüel devrimin, dönemsel olarak İran’daki Safevi hanedanının 

çöküşü ve Nadir Şah iktidarı altındaki Şiizmin devlet işlerinden uzaklaştırılması ile 

eşzamanlı olduğu görülmektedir.  Yaşanan çatışmalı ortamdan usulilerin baskın 

çıkmasıyla Aga Muhammed Bakır Bahbahani (Bihbehani) (1705-1791) adını temel 

prensipler anlamına gelen usul kelimesinden alan Fıkıh Usulü okullarını popüler hale 

getirmiştir (18. yy.). Bu çerçevede Usuli okulun temsilcileri başlıca dört kaynağı 

(Kur’an, ahbar, icma, akıl)59 kabul ederek müçtehidlerin dinî kuralları akıl yürüterek 

                                                 
57 “Alimler yüzyıllar boyunca Kur’an’ı ve geleneksel kanunları icmaya ve ak’la (akıl yoluyla) göre 
genişleterek açıklı ve genişlik getirdi. Genişlik gerekliydi çünkü Kur’an birçok spesifik kanun 
koymaktaydı. 17. yüzyılda Ahbari hareketi Şiilik içinde otorite kaynağı olarak icmayı ve aklı reddetti. 
Ahbariler Kur’an’ın sadece ahbar (haberler) olarak değerlendirilebileceğini savundu ve herkesin bu 
haberleri kendi başına yorumlayabileceğini söyledi.” Bkz., Wiley, 2004. s. 156. 

Ayrıca Usulilerin Ahbarilere karşı eleştirileri hakkında bkz., Uyar, 2004. s. 38 vd. 
58 Boran, 2007. s. 44 vd.  
59 “İmama menjsup olan Şia mezhebinde, şeri hüküm çıkarma kaynakları Kur’an, sünnet, 
merkezleşme ve akıldan oluşan dört temele dayanır.” Bkz., Uyar, 2004. s. 23. 



 
 

27

ayırt edecek yetenekte olduklarını (düşünmektedir).60 Sonuçta bugüne kadar gelen, 

ulemanın ittifakıyla oluşan yasa ve içtihad yoluyla geniş bir fıkıh sistemi inşa 

edilmiştir. Diğer bir deyişle Usuli okul ile taklid kavramının getirilmesi ve Usuli 

okulun Ahbariler’den baskın çıkması sonucu Şiilerin değişen ihtiyaçlarının 

düzenlenmesi amacıyla yeni bir yol oluşturulmuştur. Bu çerçevede, yaşayan 

müçtehidlerin içtihadlarının onaylanmasıyla Usuliler, İslami fıkıh için aklı da bir 

kaynak olarak destekleyerek bireylerin de toplumları şekillendirmede aktif 

katılımlarını sağlamıştır. Ancak ilerleyen süreçte (bugün dahil) müçtehidlerin, 

özellikle de merci-i taklidlerin Allah’ın kanunlarını yorumlayıcı ve yeryüzündeki tek 

dinî otorite gibi davranmaya başladığı görülmektedir.  

Öte yandan Şii ulemanın devletlerin siyasi zafiyet içerisinde bulunduğu 

dönemlerden yararlanarak kurumlarını güçlendirdiği de belirtilmelidir. Safevilerin 

son, Kaçarların ilk yıllarına rastlayan dönem içerisinde Şii ulema, mevcut siyasi 

krizleri kendi lehine kullanmakta son derece başarılı davranmıştır. Diğer bir deyişle 

bu dönemde karşılaşılan sorunları çözmede fıkhın yetersiz kaldığının görülmesi 

üzerine, Şii ulemanın içtihad geliştirme konusunda elde ettikleri geniş hareket 

serbestisinden alabildiğine yararlanması da Ahbarilerin tepkisini çekmiştir.  

Son olarak, Usuli okulun, Ahbari okula neden bu denli (onları kâfir ilan edecek 

kadar) karşı çıktığına değinilmelidir. Ahbari okulunun, içtihad ve akli prensiplerden 

çok Ehl-i Beyt rivayetlerine dayalı haberleri (ahbar’ı) tercih ettiğine daha önce 

değinilmiştir. Ancak bir kısım Ahbari, bundan daha da öteye giderek itikadi 

                                                 
60 Boran, 2007. s. 44 vd. 



 
 

28

konularda Mütezilenin61 Şia üzerindeki etkisini dahi inkâr etmiştir. Buradan             

Usuli-Ahbari çatışmasında, Ahbari kanadın başarılı olması durumunda İmamiye 

Şiasının Sünniliğe yaklaşabileceği yorumu yapılabilir, ki Usuli okulun temel 

amacının bu yolla, müdahale edilmediği taktirde Şiiliği, Sünniliğin beşinci mezhebi 

yapmanın önüne geçilmesi olduğu yorumu yapılabilir. 

 

1.2.4. İran İslam Devrimi’ni Hazırlayan Olaylar Bağlamında Şia’nın Rolü  

 

Şii ulemanın İran siyasi tarihinde tam anlamıyla sahneye çıkması 1979 İslam 

Devrimi’ni hazırlayan olaylar ile başlamıştır. Şii ulema ile Şah arasındaki (iktidarının 

başlangıcında meşruiyet kazanmak için oluşturulan; fakat bu dönem aşıldıktan sonra 

bozulan) ilişkilerin kopma noktasına gelmesi, o döneme kadar siyasi alanın dışında 

kalmayı tercih eden Ayetullah Burucerdi’nin62, Muhammed Rıza Pehlevi’nin Toprak 

Reformu Tasarısı'na karşı çıkması ile baş göstermiştir. Toprak reformunun ulema 

için önemli olmasının nedeni, bu kesimin oldukça geniş dinî vakıf arazilerinin 

yöneticisi olmasıdır.63  Sonuç olarak toprak reformu ulema tarafından kendi maddi-

                                                 
61 Mütezile mezhebinin kurucusu Vasıl bin Ata’dır. İslam’da akılcılık akımıdır. Ehl-i Sünnet        
Cenab-ı Hakk’ın malik olduğu zat ve sıfat birbirinin aynıdır derken, Mütezile ise zat ve sıfat birbirinin 
aynı değildir iddiasındadır. Onlara göre sıfat, zattan ayrı ve müstakil bir mevcudiyet oluşturmaktadır.  
62 “Ayetullah’il Uzma Seyyid Hüseyin Burucerdi (1875-1962) İranlı (Lor kökenli) bir din adamıdır. 
Büyük hocalardan aldığı dersler sonucu Şii fıkıh uzmanı olmuştur. Şii dini faaliyetlerini ilk defa İran 
ve Irak’ın ötesine taşıyan kişi olarak bilinir. Musa Sadr’ın Lübnan’a gönderilmesi de onun 
adımlarından biridir. Burucerdi ayrıca, El Ehzer’deki Şeyh Mahmud Şaltut ile temas kuran ve 
mezhepleri yakınlaştıran girişimini onunla birlikte başlatan kişi olarak da bilinir. Bu girişim 
sonrasında Şeyh Şaltut, Şiiliğin İslam’ın hak mezheplerinden biri olduğu fetvasında bulunmuştur. 
Burucerdi, Şah’ın reformlarına açıkça karşı çıkmıştır.” Bkz., Sarıkaya, 2008. s. 433. 
63 “Toprak reformu, toprak sahiplerinin değil geniş vakıf arazilerine sahip ulemanın etkinliğini 
azaltmayı amaçlamıştır. Ulema, büyük vakıf arazilerinin kontrolünü elinde bulundurmaktaydı. 
Ulemanın ekonomik bağımsızlığını gidermenin yolu onların kontrolü altındaki vakıf arazilerinin 
statüsünü değiştirmekle mümkün olacaktı.” Bkz., Erdoğdu, 2008. s. 167. 



 
 

29

manevi bütünlüklerine karşı bir tehdit olarak algılanmıştır. Buna ilaveten Şah’ın yeni 

reformları kapsamında kadınlara kıyafet serbestisi ve seçim hakkı tanınması, ülkenin 

dış politikasının ABD ve Batı'ya açılması ile özellikle İsrail ile yakın temaslara 

geçilmesi gibi ulemanın karşı çıktığı politikalar birbirini izlemiş ve ulema ile 

hükümet arasındaki ilişkiler giderek gerginleşmiştir.64  

İki siyasi unsur arasında yeni bir dönemin ise Ayetullah il-Uzma Burucerdi’nin 

ölümü ile başladığı görülmektedir. Bu olay üzerine ortaya çıkan temel sorun;            

o dönemde onun yerine geçecek bir mutlak merci-i taklid/tartışmasız bir halefinin 

bulunmamasından dolayı mahalli din ulemasının geniş bir hareket serbestisi alanı 

hissederek siyasi nüfuz alanlarını geliştirmeye başlamasıdır. Öte yandan Şah, ulema 

içerisinde bu boşluktan doğan kargaşa ortamını değerlendirerek Mayıs 1961’de 

Millet Meclisi’ni feshetmiştir.  

“1962 yılına girildiğinde ise ulema; muhafazakârlar, merkezciler ve radikaller olarak üç 

ayrı sınıfa bölünmüş durumdadır. Bunlardan muhafazakâr grup, siyaset dışı kalmayı 

ancak ülkede ulema sınıfının öncülüğü ve yönetiminde İslami hükümlerin hakim 

kılınmasını talep ederken merkezciler, siyaset dışı kalmaktan ziyade siyasetin Şii 

fıkhına uygun reformlarını desteklemeyi daha uygun bulmuştur. Radikal kanatta ise      

o dönemde (1962) öne çıkan yegane temsilci Ayetullah Ruhullah Musevi El Humeyni 

(1902-1989) olmuştur. Humeyni, söylemlerinde mevcut rejimi ve Şah’ı en sert şekilde 

hedef alan ulema olmuştur. Bu çerçevede Meclis'in feshinden sonraki bir ay içinde 

seçimlere gidilmemesini şiddetle eleştirerek (açıktan karşı çıkmamakla beraber) toprak 

                                                 
64 Ak (Beyaz) Devrim hakkında daha fazla bilgi için bkz., Arthur Goldschmidt Jr., Lawrence 
Davidson, A Concise History of Middle East, Eight Edition, Colorado, Westview Press, 2006,             
s. 372 vd.; Hoveyda, 2003. 



 
 

30

reformunun uygulama sisteminin esnafın ve orta sınıfın menfaatlerini zedeleyeceğini 

ifade etmiştir.”65  

Sonuçta esnaf da ulemanın öncülüğünde Şah'ın Ak Devrim66 için başvurduğu 

referandumdan (25 Ocak 1963) dört gün önce yurt çapında dükkân kapama 

boykotuna başvurmuştur. Bununla birlikte Ak Devrim için yapılan referandum 

dikkat çekicidir. Zira o dönemde 5,6 milyonu seçme hakkına sahip olan İran 

nüfusunun %91'inin katılımının gerçekleştiği bu referandumda, %99,9 oranında        

‘Ak Devrim'e evet’ oyu çıkmıştır. Sonucun bu şekilde olması Şah’ı da uyguladığı 

reform politikalarında daha atak hareket etmeye sevk etmiş ve bu durum etki-tepki 

ile Humeyni’nin de söylemlerinde sertleşmesine neden olmuştur.67  

Humeyni’nin bu tavrı ve kullandığı üslup, o dönemde bölünmüş olsalar bile 

ulemanın (hatta sadece bir kanadının) yönetime karşı bu denli fütursuzca tehditkâr 

ifadelerde bulunabilecek kadar kuvvetli olması, dahası halk içinden de bu itibarı 

görmesi sebebiyle önemlidir. Hatta Şah, din adamlarına, reform paketini kabul 

etmeleri ile muhalefete ve sabotaja başvurmamaları durumunda din adamları için  

öne sürülecek her türlü teklifin kabul edileceği sözünü vermiştir.68 Görüldüğü gibi 

Şii ulema, Şah döneminde kuvvet kazanmasının yanı sıra, ‘demokratik’ addedilen 

                                                 
65 Fığlalı, 2007. s. 207 vd. 
66 Ak Devrim için ‘Beyaz Devrim’ tabiri de kullanılmaktadır.  

Ak Devrim, Şah Muhammed Rıza Pehlevi’nin 1962’de gündeme getirdiği ve petrol gelirlerinin de 
yardımıyla ülkenin sosyo-ekonomik yapısında kritik değişiklikler gerçekleştirilmesini amaçlayan 
reform paketidir. Söz konusu reform hareketlerinin ulema cephesinde nasıl karşılandığı ve etkileri 
hakkında ayrıntılı bilgi için bkz., Ahavi, 1980. 
67 Humeyni Ak Devrim hakkında: “Yabancılar için yapılmış, İran halkına karşı ve tarım düşmanı” 
ifadelerini kullanarak Şah'ı 1906 Anayasası'na uymaya çağırmış; ancak Şah’ın tepkisiz kalması 
üzerine kendisine sert bir ültimatom vererek: "Ey genç Şah, babandan ibret al ve kork; o günden ki, 
küfrünü ispatlayan bir fetva ile seni halkın elleriyle kulaklarından tutup layık olduğun yere fırlatırım." 
ifadesini kullanmıştır. Bkz., M. Kerim, İran İslam Devrimi, İstanbul, Yayınevi bilinmiyor, 1979, 
Aktaran: Fığlalı, 2007. s. 209. 
68 İran İslam İnkılabı, Çev. Hamide Muhammed, İstanbul, Kevser Yay, 1993, s. 59. 



 
 

31

güçler tarafından zikredilemeyecek derecede sert ifadelerde bulunması dolayısıyla 

aynı zamanda son derece cüretkârdır. 

Diğer bir deyişle din adamları sınıfı için kırmızı çizginin aşılarak alarm 

çanlarının çalmaya başladığı dönem ise Şah’ın 1960 yılında yürürlüğe koymak 

istediği Ak Devrim ile başlamıştır. Zira her ne kadar toplum yararına atılacak adımlar 

(örneğin; toprak reformu, eğitim-öğretimin çağdaşlaştırılması, kadın hakları, sanayi 

işçilerinin net kara ortak edilmesi gibi iktisadi ve sosyal ihtiyaçlara çözüm arayan 

tedbirler) planlanmış olsa da, bu devrimle din adamları sınıfı için öngörülen 

düzenlemeler Şii uleması için, bu kesimin toplumdaki yeri ve yetki alanlarına ilişkin 

ciddi bir tehdit olarak algılanmıştır. Aslında planlanan tedbirler incelendiğinde 

Şah’ın amacının da İran’daki din adamları sınıfının toplum nezdindeki nüfuzunu 

kırmak olduğu değerlendirilmektedir. Bu tespiti destekleyen bir örnek olarak, Şah'ın 

toprak reformuyla, tamamıyla din adamlarının kontrolünde ve elinde bulunan vakıf 

arazilerine el koyması verilebilir. Söz konusu hareket ile yalnızca din adamları değil 

aynı zamanda bu kesimin faaliyetlerinden nemalanan ikincil kişilerin çıkarları da 

etkilenmiştir.  

Diğer bir örnek de ulemanın eğitim sistemi içerisindeki yeridir. Safeviler’den 

itibaren her türlü eğitim-öğretim faaliyetinin din adamları tarafından yürütüldüğü 

İran’da, bu sınıf hiçbir dönem devletten maaş almamış, oldukça geniş olan gelirlerini 

ise kendilerine tahsis edilen vakıflar (bonyad) ile (hums,  alış-veriş sırasında yapılan 

akidler, nikah ve diğer her türlü dinî işlemler için tayin edilen resimler gibi) çeşitli 

harçlardan sağlamışlardır.69 Oysa Ak Devrim ile öngörülen tasarrufların icraata 

geçirilmesi (bu imkânların Şah denetimine geçmesi) durumunda söz konusu sınıf, 

                                                 
69 Fığlalı, 2007, s. 214. 



 
 

32

sadece dinî faaliyetlerini camilerde yapmak durumunda bırakılarak hem geniş gelir 

kaynaklarından hem de halk nezdindeki etkin nüfuzundan mahrum bırakılacaktı.    

Ak Devrim, geniş vakıf arazisine sahip ulemanın gelir kaynağını kısıtlamayı ve 

ulemayı ekonomik kaynaklardan yoksun bırakmayı, ileve olarak, dinsel öğreti yerine 

laik bir eğitim sistemini getirmeyi amaçlaması nedeniyle en büyük tepkiyi ulema 

sınıfından almıştır.70 Öte yandan bu durum, bütün din ve dünya işlerinin asli mercii 

olan müçtehidler tarafından yönetilmesi temelinde gelişen İmamiye Şiası’nın temel 

öğretisine de ters düşmektedir. Bilindiği gibi bu mezhebe göre İmamlara ve Onikinci 

İmam'ın gaybeti sırasında işlerin, onun hücceti durumundaki temsilcileri tarafından 

yürütülmesi gerektiğine inanmak şarttır. 

Sonuçta, yaşanan gerginlikler ve Humeyni’nin her geçen gün daha da 

marjinalleşen tavrı üzerine Şah, Humeyni’yi tutuklatarak 15 Hordad’da                     

(5 Haziran 1963) kendisine askeri mahkemede idam kararı çıkarmıştır. Ancak         

söz konusu karar, Tahran ve Kum’da gerçekleştirilen oldukça geniş katılımlı 

protestoların düzenlenmesi ile ulema içerisinde yönetime karşı bir birlik doğmasına 

neden olmuştur. 1960’ların ilk dönemlerinde başlayan bu olaylar devrimci 

hareketlerin ilk adımları olarak nitelendirilmektedir.71 Bu çerçevede Şah’ın aldığı 

kararın ardından Ayetullah Şeriatmedari gibi önde gelen Şii dinî şahsiyetlerden 

oluşan bir ulema topluluğu Şah’a müçtehidlerin ortak fetvasını sunmuştur. Yaklaşık 

400 müçtehidin adı bulunan söz konusu fetvada, 1906 Anayasası’na göre, Şah'ın 

veya mahkemelerin herhangi bir yargılama yetkisinin kesinlikle bulunmadığı 

                                                 
70 Erdoğdu, 2008. s. 168. 
71 15 Hordad olayı ve İslam Devrimi’ne giden süreç ile sonrasında yaşananlar hakkında daha fazla 
bilgi için bkz., Ziba Mir Hosseini, Richard Tapper, Islam and Democracy in Iran: Eskhevari and the 
Quest for Reform, New York, I.B.Tauris, 2006, s. 13 vd.; Eric Rouleau, “Khomeini's Iran”, Foreign 
Affairs, Fall 1980, Vol. 59, Issue 1, ss. 1-20.  



 
 

33

hatırlatılarak Humeyni'nin Ayetullahlar tarafından ittifakla Ayetullahi'l-Uzma 

mertebesine getirildiği72, diğer bir deyişle kendisinin mutlak merci-i taklid olduğu, 

dolayısıyla yargılanamayacağı ve hapsedilmeyeceği bildirilmektedir. Burada 

İran’daki Şii ulemanın fiili gücü/icra kabiliyeti bir kere daha ortaya çıkmıştır.         

Söz konusu fetva sonucunda Humeyni hapisten çıkmış ve iktidarı daha şiddetle 

eleştirmeye başlamıştır. Üstelik bu kez, Şah’ın sözünün ulema karşısında bir hüküm 

etmemesi, halkın gözünde de iktidarın meşruluğunun ve itibarının azalmasını 

getirmiştir. Zira o dönemde Humeyni’ye karşı uygulanabilen en büyük yaptırım, 

kendisinin Bursa’ya sürgüne gönderilmesi (Kasım 1964) olmuştur. Humeyni burada 

bir yıl kaldıktan sonra Ekim 1965’te önce Necef’e, Şah’ın Irak hükümetine baskı 

yapması üzerine oradan da Paris’e gitmiştir (Ekim 1978). Bundan sonra 

Humeyni’nin yurda dönüşü İran İslam Devrimi lideri sıfatı ile gerçekleşmiştir                 

(1 Şubat 1979).73 

 Humeyni’ye yönelik atmaya çalıştığı adımların sonucunda kendi aleyhine bir 

nitelik kazanan 1963 olaylarının ardından Şah, ulemanın ve diğer muhalif grupların 

bir kısmını Humeyni ile birlikte sürgüne göndermiştir. Bu olayı takip eden dört yıl 

süresince İran’da siyasi bir sözde sükûnet dönemi yaşanmıştır. Bununla birlikte bu 

                                                 
72 Humeyni'nin 1963 yılında mutlak merci-i taklid ilan edilişi, Şii tarihi açısından bir ilktir. Zira bir 
müçtehidin Ayetullah (merci-i taklid) olabilmesi için o kimsenin diğer ulema ve talebeler tarafından 
dindarlığının, Şii fıkhı ve usul-i fıkıh alanındaki üstün uzmanlığının tartışmasız kabul edilmesi 
gerekmektedir. Bununla birlikte Humeyni’nin bu konularda, Ayetullah ilan edilecek derecede, bir 
uzmanlığı bulunmamaktadır; ki bu da kendisine bu titrin veriliş sebebinin ülkenin o dönemde içinde 
bulunduğu siyasi şartlarla ilgili olduğunun bir işaretidir. Zira unutulmamalıdır ki Humeyni, her ne 
kadar yüksek dini bilgiye olmasa da geniş kitlelerce kabul edilen bir meşruiyete ve liderlik vasfına 
sahiptir. Hamaney’in Veli-yi Fakih oluşu hakkında daha fazla bilgi için bkz., Karim Sadjadpour, 
Reading Khamenei: The World View of Iran’s Most Powerful Leader, Carnegie Endowment for 
International Peace, 2008.  
73 Humeyni’nin hayatı, siyasi eylemleri ve düşünceleri hakkında daha fazla bilgi için bkz., Baqer 
Moin, Son Devrimci Ayetullah Humeyni, Çev. Osman Cem Önertoy, Ankara, Elips Yay., 2005; 
Sussan Savoshi, “Ayatollah Khomeini and the Contemporary Debate on Freedom”, Journal of Islamic 
Studies, Vol. 18, No. 1, 2007, ss. 14-42; Samuel Helfont, The Muslim Brotherhood and the Emerging 
‘Shia Crescent’, Foreign Policy Research Institute, 2006, ss. 284-299. 



 
 

34

sözde sükûnet döneminin arka planının incelenmesinde fayda görülmektedir. Zira 

söz konusu dönemde ülke çapında dinin siyasetle bütünleşmesi açısından kayda 

değer gelişmeler yaşanmıştır. Bunlar; Şah'ın ulemadan bağımsız olarak hükümet 

kontrolünde yeni bir dinî sistem kurma girişimleri74 ve bu çerçevede ulemanın 

konumunun tartışılması, o günkü konjonktür içerisinde Şii öğretisinin yeniden 

gözden geçirilmesine yönelik faaliyetler ve Şah yönetimine karşı ulemanın yeraltı 

muhalefeti olarak sıralanabilir. 

1979 İran İslam Devrimi ile ulemanın konumunun her anlamda güçlendiği 

görülmektedir.75 1979 İran Devrimi bütün dünyanın gözleri önünde şaşırtıcı bir 

şekilde gerçekleştirildikten sonra kısa bir süre içinde, devrimi gerçekleştiren güçlerin 

sadece sınırlı bir kesiminin arzusu olmasına rağmen, İslami kimliğe 

büründürülmüştür. 

“Pehlevileri devirmek için biraraya gelen devrimci güçler -milliyetçi, solcu, dinci- çok 

yönlü ve çeşitli olmalarına rağmen tek bir ortak amaç etrafında toplanmışlardı: otokratik, 

adaletsiz ve hesap vermeyen Pehlevi monarşisini, toplumdaki eşitsizlikleri ve ABD’nin 

baskıcı etkisini reddetmek. Ancak buldukları alternatifler kendi sayıları kadar çeşitli ve 

çatışmalıydı. Popüler bir demokrasi, sınıfsız bir toplum, sosyalist bir devlet, ulusal 

bağımsızlık ve ulema ve şeriat tarafından yönetilen İslami bir hükümet.”76 

                                                 
74 Bu aşamada halk tabanının ulema tarafından Şah’a karşı kışkırtılmasının başlıca 
argümanlarından/kozlarından biri, bizzat Şah tarafından sunulduğu belirtilmelidir. Diğer bir deyişle 
Şah’ın siyasi icraat olarak Şii öğretisinin dışında bir devlet dini oluşturmaya yönelik girişimlerde 
bulunması ve bu çerçevede zımni olarak kendisini “Gaip İmam Mehdi’nin gerçek temsilcisi” olarak 
tanıtmak istemesi, uzun vadede Şah’ın halk tabanındaki desteğini yitirerek geniş kitlelerin ulemanın 
yanında yer almasının yolunu açmıştır.  
75 1979 Devrimi, sadece İran içerisindeki ulema için değil, genel olarak Ortadoğu için bir dönüm 
noktası olmuştur. Zira bu dönemden sonra bölge genelinde dini akımların, örgütlerın ve partilerin         
-mezhep ayrımı gütmeksizin- bir yükseliş trendine girdiği görülmektedir. Zira “İslam Devrimi, 
laikliğe karşı başarılı şekilde meydan okuyan bir rol model oluşturmuştur”. Bkz., Özlem Tür, “Protest 
in the Name of God: Islamist Movements in the Arab World”, Perceptions, June-July 2001, Vol.. VI, 
No 2, s. 7. 
76 Hosseini, 2006. s. 15. 



 
 

35

O dönemde İran halkının bütün unsurlarının katıldığı devrim, her türlü 

muhalefetin baskı ve şiddet yoluyla etkisiz hale getirilmesi/ortadan kaldırılması 

sonucunda ‘İran İslam Devrimi’ adını almış, Humeyni ise de facto olarak bu 

devrimin (ve tabi İran’ın) doğal lideri konumuna gelmiştir. Ancak işin özünde 

devrim için bir araya gelen kesimlerin amacının bir İslam cumhuriyeti kurmak 

olmadığına dair pek çok yorum bulunmaktadır.77 

İran İslam Devrimi’nin genel nedenleri incelendiğinde ilk karşılaşılan unsurlar 

Pehlevi hanedanının eşitliksiz ve baskıcı yönetimi olarak sıralansa da bir mezhep 

olarak gelişen İmamiye Şia’sının öğretilerinin güçlendirilmesi ile İran siyasal sistemi 

içerisinde elde ettiği ve giderek kuvvet kazanan konumu göz ardı edilmemelidir. Zira 

bu mezhebin oluşturulması aşamalarında Usuli okulun öne çıkması ile zaten güçlü 

bir temel kazanan Şii ulema, daha sonraki dönemlerde de gerek dinî gerek siyasi 

konularla iç içe olmak suretiyle, daima İran siyasetinde ciddi söz sahibi olmuştur. 

Dolayısıyla Şii ulema 1979 devrimini hazırlayan süreç ve bu sürecin sonuçları ile 

bağlantısız olarak düşünülmemelidir. Sonuçta İran’daki ulema sınıfı, ülkemizdeki din 

adamları gibi ‘devlet görevlisi’ değil, Sünni İslam’ın aksine, tamamen kendi etki 

alanını oluşturma ve ülke siyasetini yönlendirme yetkisine/yeteneğine sahip ve geniş 

halk desteğine olan bir ‘din adamları sınıfı’ niteliğindedir. 

 

                                                 
77 Örneğin: “Humeyni’nin Necef’te verdiği derslerin gözden geçirilmiş versiyonunda bazı 
değişiklikler yapılmıştır ve gizli baskılar da farklılık göstermektedir. Devrim zamanı gösterilere 
katılanların büyük çoğunluğu bu yapıttan ve içeriğinden habersizdir. Kimileri İslam referansını 
nispeten yozlaşmamış ve eşitlikçi bir siyasi sistem kurmaya yönelik basit bir modernlik inşası olarak 
görüyordu.” Bkz., Farhad Khosrakhavar, Oliver Roy, İran: Bir Devrimin Tükenişi, Çev., İsmail 
Yerguz, İstanbul, Metis Yay., 1999, s. 25. 



 
 

36

1.2.5. Şii Hiyerarşik Yapılanması  

 

İmamiye kolu açısından imamlara inanmak şarttır. Öte yandan (imamlık gibi) 

önemli mevkilere yükseltilmek için ciddi bir dinî eğitim sürecinin tamamlanması 

gerekmektedir. 

İran’da din öğrenimi yapmak isteyen öğrencilerin eğitim süresi yeteneklerine 

bağlı olarak yirmi seneye kadar sürebilmektedir. Bu çerçevede öncelikle Arapça, 

mantık, belagat78, İslami ilimler ve Caferi fıkhı öğretilmektedir. Öğretim usulü, 

geleneksel yöntemlere göre işlemektedir. Buna göre bir öğrenci öncelikle kendisini 

kabul edecek bir hoca bularak kendisine her konuda itaat eder79 ve saygı gösterir. 

Bununla beraber Necef’te ve Kum'da bulunan Şii medreselerinde resmî 

öğretim de yapılmaktadır. Buna göre on yıllık eğitimden sonra ortalama öğrenciler, 

molla unvanıyla illere ve kasabalara cami imamlığı yapmak üzere tayin olunurken, 

gelecekte daha başarılı olabilecekleri varsayılan öğrenciler ise yirmi yıl sürecek 

eğitimlerine devam ettirilerek özellikle Şii hadis ve tefsiri ile fıkhını öğrenmek 

suretiyle Şii hiyerarşisinde müçtehid sıfatına erişmektedirler. Her ne kadar tanımı 

gereği müçtehidlerin şeriatı kendi bakış açılarına göre yorumlama yetkileri     

bulunsa da çeşitli konulara getirilen açıklamaların (kendi yorumlarının) diğerleri ile 

derin farklılıklar göstermemesine dikkat edilmektedir.  

                                                 
78 Söz söyleme sanatı, retorik. 
79 “Ey İnananlar! Allah’a itaat edin, Peygambere ve sizden (üzerinizde) buyruk sahibi olanlara itaat 
edin. … Kur’an’daki bu ayet (IV/59) tefsir ve hadislerle genişletilerek siyaset hakkındaki İslami 
öğretilerin çoğu için çıkış noktası olmuştur. ” Bkz., Bernard Lewis, İslam’ın Siyasal Dili, Çev. Fatih 
Taşar, İstanbul, Rey Yayıncılık, 1992, s. 141. 



 
 

37

Şii hiyerarşisi içerisinde yükselebilmek için resmî bir sınav bulunmamaktadır. 

Müçtehidler, eğitimlerinin bitmesini takiben ilerleyen dönemlerde risaleler ve 

kitaplar yayımlamak ya da vaazlar vermek ve ilmi münazaralara katılmak suretiyle 

taraftar ve öğrenci kazanmaya başlarlar. Sonuçta başarı durumlarına göre sırasıyla; 

Hüccet-ül İslam (İslâm'ın delili), Ayetullah (Allah'ın işareti) ve nihayet          

Ayetullah’il Uzma (Büyük Ayetullah) unvanlarını alırlar.   

Söz konusu hiyerarşik yapı, ulema sınıfı olarak da adlandırılan müçtehidler 

arasında daha çok manevi bir itibar sıralamasıdır.  

Taklid makamının var oluş sebebinin ise İran’daki herhangi bir Şii hiyerarşik 

kademesinde bulunmayan (sıradan) Şii Müslümanların din ve dünya işlerinde, tâbi 

oldukları Ayetullahı taklit etme zorunluluğundan ileri geldiğine daha önce 

değinilmiştir. Bunun sebebi halktan kişilerin içtihada hükmedememeleridir. 

Dolayısıyla Ayetullahlar, bulundukları bölgelerdeki din adamlarının (yani 

mollaların) ve halkın (mukallidlerin) üzerinde yegâne otorite konumundadırlar. 

Humeyni’nin İran içerisinde yarattığı etki ve devrimin doğal lideri olması, sürgünde 

olduğu dönem içerisinde oluşturduğu imajın bir sonucudur. Öyle ki, Humeyni’nin 

devrim ile birlikte İran’a dönüşünü, gaib İmamın geri dönüşü olarak yorumlayan bir 

kesim dahi mevcuttur, ki kendisine halk tarafından ‘İmam’ lakabının verilişinin 

nedeni de budur. Her ne kadar daha sonradan kendisinin gaib İmam olmadığı çeşitli 

vesilelerle ifade edilmiş olsa da Humeyni, halk tarafından İmam Humeyni olarak 

anılmaya/görülmeye devam etmiş ve kendisine Naibu-l İmam denmesine cevaz 

vermiştir, ki Şii retorikleri açısından bu tanımlama, (Gaib İmamın sefiri kast 



 
 

38

edilerek) Gaybet-i Kübra’dan beri hiç kimsenin bu sıfata layık görülmemiş olması 

dolayısıyla oldukça önemlidir.80  

Dolayısıyla Humeyni, ulemadan aldığı desteğin yanı sıra Caferiye Şiiliğinin 

temeli olan İmama itikad görüşünden yola çıkarak halk tabanında da geniş bir 

meşruiyet elde etmiştir.  

Humeyni’nin İran İslam Cumhuriyeti (İİC) lideri ve Onikinci İmam Mehdi’nin 

temsilcisi olarak sahneye çıkması ve 3 Aralık 1979 tarihinde yapılan referandumla 

Anayasa’nın kabul edilmesi sonucu İİC’nin resmen kurulmasıyla İmamiye Şiası yeni 

bir döneme girmiştir. Artık Anayasa’da da belirtildiği (Madde 2/a) gibi bundan sonra 

fakihlerin81 içtihadları ve gerekli şartların hepsi Kur’an’a ve sünnete göre 

yapılacaktır. Buna ilaveten İİC’nin resmî dininin İslam ve Caferi Şiiliği olduğu ve 

bunun da ebediyen değiştirilemeyeceği yine Anayasa’da tespit edilmiştir. 

İİC’nin kuruluşu ile birlikte Humeyni’nin Irak’ta geçen yıllarda temellerini 

oluşturduğu Velayet-i Fakih Kurumu82 da faaliyete geçirilmiştir. Aşağıda söz konusu 

kurum hakkında kısaca bilgi verilmektedir.  

 

                                                 
80 Bu konu o denli önemlidir ki İran İslam Cumhuriyeti Anayasası’nda (Madde 5) kendisinden 
‘Ayetullah’il Uzma İmam Humeyni’ olarak bahsedilmektedir. 
81 Fakih: Delillerden hüküm çıkarma yetisine sahip kişi. Hukukçu, fıkıh alimi, müçtehid 
82 Velayet-i Fakih makamın adı, Veli-yi Fakih bu makamı dolduran kişinin sıfatıdır. Bu durumda 
doğru kullanım Veli-yi Fakih Ayetullah Humeyni olmalıdır. 



 
 

39

1.2.6. Velayet-i Fakih Makamı 

 

İslam’ın siyasal alanda faaliyet göstermesi gerektiği temelinde şekillendirilen 

Velayet-i Fakih83 kuramı, 1960'larda Irak’ın Necef kentinde verdiği din derslerinde 

Humeyni tarafından oluşturulmuş ve ilerleyen dönemde geliştirilmiştir. Daha sonra 

söz konusu kuram, 1970 yılında Hakumat-i İslamiya Vilayat-i Faqeh ismiyle 

yayımlanmıştır; ancak bunun Şii filozofisine katkısının orijinaliği konusu 

tartışmalıdır.84 Buna göre kayıp İmam, İslam toplumlarının yönetilmesi ve 

hükümetlerin kurulması görevini müçtehidlere vermiştir. 

Humeyni son gidişi sırasında Necef’te verdiği derslerde yeni İslam 

anayasasının mihenk taşı olacak olan Velayet-i Fakih kavramını çok kesin biçimde 

tanımlamıştır. Buna göre bir fakih ya da din bilginlerinden oluşan bir grup devletin 

başında yüce otoriteyi ve meşrutiyeti ellerinde tutan kimseler olarak bulunacaktır.85 

Diğer bir deyişle peygamberlerin mirasçısı oldukları için toplumu yönetmek din 

bilginlerinin hakkı ve görevidir. Ayrıca Peygamberler ve imamlara özgü ‘velayet’ 

(mutlak otorite) fakihler için de geçerlidir. Bu düşünce, Velayet-i Fakih makamına 

getirilecek kişinin yalnızca halk üzerinde değil aynı zamanda diğer fakihler, hatta 

merci-i taklidler üzerinde de bir otorite sahibi olmasının düzenin inşası ve korunması 

hususunda faydalı olacağı şeklinde temellendirilmiştir.  

                                                 
83 Velayet-i Fakih, İslami ilimlerin her dalında ustalaşmış, bütün İslami ilimlere hakim olmuş kişinin 
vekili anlamına gelmektedir. Buna ilaveten Türkçe’de ‘Dini Lider, Rehber, Lider’ sıfatları da 
kullanılmaktadır.  
84 Söz konusu tartışma hakkında bkz., Peter Morris, “The Ayatallah Khomeini”, History Today, June 
1981, s. 39. 
85 Khosrakhavar ve Roy, 1999. s. 24-25. 



 
 

40

Bu kuram ile Şiiliğin ideolojik yorumlarının fiiliyata geçirilmesinin istendiği 

yorumu yapılabilir. Zira Velayet-i Fakih kuramı Şiilikteki ‘imamet’ anlayışının86 bir 

devamı niteliğinde halka sunulmuş ‘siyasi bir proje/bir ideoloji’dir.   

Devrimin gerçekleşmesinin ardından Humeyni, Velayet-i Fakih hakkındaki 

yorumunu fiiliyata geçirmek için uygun ortamı bularak bu kavramı İran Anayasası'na 

yerleştirmiştir. Söz konusu makamın yasal temeli ise İİC Anayasası’nın 5., 57. ve 

110. maddelerinde ifade bulmaktadır.87   

İran Anayasası’nın 5. maddesi, Velayet-i Fakih makamını dolduracak kişilerde 

bulunması gereken özellikler (adil, takva sahibi, zamanın şartlarını bilen, cesur, 

becerikli, tedbirli gibi); 57. maddesi, üç erkin faaliyetlerinin Velayet-i Emr ve 

İmamet-i Ümmet denetiminde işlev kazanacağı hakkında düzenlenmiştir.  

Velayet-i Fakih makamının görev ve yetkileri Anayasa 110. maddede 

düzenlenmiştir. Buna göre:  

• Uyuşmazlıkların Çözümü Konseyi’ne (Mecme-e Teşhis-e Meslehet-e Nezam) 

danışıldıktan sonra İran İslam Cumhuriyeti’nin genel politikasını saptamak, 

• Rejimin saptanan politikasının doğru icra edilmesine nezaret etmek, 

• Kamuoyu yoklaması yapılması amacıyla emir yayımlamak, 

• Silahlı Kuvvetler Başkomutanı’nı tayin etmek, 

                                                 
86 “Şia'ya göre imamet kurumu Kuran'da belirtilmiştir. Yani bu kurum Peygamber yolunun devamı 
olarak kutsallığını Kur’an'dan almaktadır. Buna göre Peygamberin ölümünden sonra Müslümanları 
yönetmek imamların hakkı ve sorumluluğudur. Zira İslam hükümeti imamların iktidarda olması veya 
onların onayı ile meşruiyet kazanmaktadır. İktidarın meşruiyet kaynağı imamet kurumudur. Bu açıdan 
imamların yönetmediği ülkelerde kurulan hükümetler meşru değildir.” İmamet anlayışı ve en önemli 
sorumluluk alanları (Kuran’ın açıklanması, sözleriyle ve tavırlarıyla diğer Müslümanlara yol gösterici 
olunması vb.) hakkında daha fazla bilgi için bkz., Sobhani, 2001. 
87 Anayasa maddeleri için bkz., Abdullah Ünlü, İran İslam Cumhuriyeti Anayasası, İstanbul, Evrensel 
Yay., 1996. 



 
 

41

• Savaş ve barış kararı almak ve genel seferberlik ilan etmek, 

• Atama, azil ve istifa kabulü: 

⋅ Muhafızlar Konseyi fakihleri, 

⋅ Yargı erkinin en yüksek makamları,  

⋅ İran İslam Cumhuriyeti Radyo ve Televizyon Kurumu Başkanı, 

⋅ Genelkurmay Başkanı,  

⋅ İslam Devrimi Muhafızları Başkomutanı,  

⋅ Askeri ve emniyet güçlerinin üst düzey komutanları  

• Üç silahlı kuvvet arasındaki olası ihtilafları çözmek ve aralarında irtibat 

sağlamak, 

• Normal yollarla çözülemeyen rejim içindeki problemleri Düzenin Maslahatını 

Teşhis Konseyi aracılığı ile çözüme kavuşturmak, 

• Kanunun öngördüğü şartları haiz Cumhurbaşkanı adaylarının halkın onayı ve 

seçimi ile Cumhurbaşkanı seçilmesinden sonra mazbatasını imzalamak (Bu kanunda 

belirtilen şartlara sahip olma açısından Cumhurbaşkanlığı adaylarının yeterliliğinin, 

seçimlerden önce Denetim Şurası’nca ve ilk dönemde de Rehberlik makamınca 

onaylanmış olması gerekir.), 

• 89. maddeye dayanmak suretiyle ülke yararını gözeterek, Ülke Yüce Divanı 

(Divan-ı Ali-i Kişver) tarafından kanuni ödevlerine aykırı davrandığına 

hükmedilmesinden yahut İslami Şura Meclisi tarafından yetersizliğine karar 

verilmesinden sonra Cumhurbaşkanını görevinden azletmek, 



 
 

42

• Yüksek Yargı Başkanı’nın önerisinden sonra İslami ölçüler çerçevesinde 

mahkûmların ceza sürelerini azaltmak ya da af kararı almak.” 

Buradan da anlaşılabileceği gibi Velayet-i Fakih makamı oldukça geniş ve 

kritik yetkilerle donatılmıştır. 

Velayet-i Fakih ayrıca bütün kutsal yerleri koruma yetkisine sahiptir. İran’ın 

bütün kentlerinde önemli görev olan ‘Cuma Namazı İmamı’ kurumu                   

Velayet-i Fakih’e bağlıdır. Cuma Namazı İmamları, kentin idari ve siyasi 

sorumlularından daha fazla güce sahiptirler ve bölgede liderin temsilcisi olarak görev 

yapmaktadırlar. Cuma Namazı İmamı (Cuma Duası Lider Ağı) ağından başka 

Velayet-i Fakih’in diğer nüfuz çevreleri, sermayesinin % 50’sinden fazlası devletin 

elinde olan kamu iktisadi teşekkülleri ile tüm ülkeye ve bürokrasinin her kademesine 

belirli bir plana göre yerleştirilmiş Velayet-i Fakih temsilcilerinden müteşekkildir.88 

Velayet-i Fakih, birçok kuruma doğrudan atadığı temsilciler aracılığıyla bu 

örgütler üzerinde denetim gücüne sahip olmaktadır. Bu şekilde yetkilerinin ve 

temsilcilerinin olmadığı yerlerde de, hükümet değişiklikleri sırasında gözden düşen 

yakın çevresini kendisine danışman atama imkânına sahiptir. 

Öte yandan Yoksullar ve Gaziler Vakfı (Bonyade Canbazan ve Mostezefin), 

Şehitler Vakfı (Bonyade Şehid), İmdad Komitesi (Komiteye Emdad), 15 Hurdad 

Vakfı (Bonyade Panezdehe Gordad) gibi Velayet-i Fakih’e bağlı olan çeşitli vakıf ve 

benzeri kuruluşlar da bulunmaktadır. Bu kuruluşlar, İran’ın iktisadi kapasitesinin 

kayda değer bir miktarını ellerinde bulundurduklarından dolayı, Velayet-i Fakih 

kanalıyla siyaset üzerinde de etkili olabilmektedirler. Aynı durum tam tersi için de 

                                                 
88 Zbigniew Brezezinski, Robert M. Gates, İran’ın Zamanı Geldi, Çev. Sermin Karakale, İstanbul , 
Profil Yay., 2006,  s. 111. 



 
 

43

geçerlidir; yani ekonominin yaklaşık %70’ini elinde tutan dinî ve ticari 

kurumların/vakıfların başkanlarını bizzat atayan Velayet-i Fakih, bu kurumlar 

aracılığıyla İran halkı üzerinde son derece etkili kanallardan denetim ve yönlendirme 

işlevlerini yürütebilmektedir.  

Devrimden itibaren Velayet-i Fakih’in yetkilerinin sürekli artırılması suretiyle 

etki alanın genişletilmesini takiben son olarak 1989 yılında yapılan Anayasa 

değişiklikleriyle Velayet-i Fakih’in buyruğu, mutlak hale getirilerek kutsal kabul 

edilen emirlerin en üst sırasına yerleştirilmiştir.89 

Anayasa Rehberin tayini konusu ise 107. maddede düzenlemektedir. Buna 

göre: 

“Halkın ezici çoğunluğu ile merciyet ve Rehberlik makamına getirilen yüksek 

taklid makamı, evrensel İslam inkılâbının ulu önderi ve İslam Cumhuriyeti’nin 

kurucusu büyük Ayetullah İmam Humeyni’den sonra Rehber tayin etme görevi, halk 

tarafından seçilmiş olan Uzmanlar Meclisi’ne (Meclese Hubregan) aittir.”  

Uzmanlar Meclisi, Anayasa’nın 5. ve 109. maddelerinde belirtilen şartlara 

sahip olan fakihler arasında bir inceleme yapar. Bunlar arasından fıkhî hükümler ile 

siyasi ve sosyal konularda üstün bilgiye, Anayasanın 109. maddesinde zikredilen 

özelliklere sahip olan aday Uzmanlar Meclisi tarafından Velayet-i Fakih makamına 

getirilir. 

                                                 
89 1989 Anayasa değişikliklerinden itibaren Velayet-i Fakih’in ofisi de boyut, kapsam ve yetki 
açısından önemli ölçüde büyümüştür. 

“Anayasada değişikliğe gidilen en önemli konu Rehber Veliy-i Fakih'in nitelikleri ile ilgidir. Rehber  
Veliy-i Fakih'in aynı zamanda Merci-i Taklid  olma zorunluluğunun bulunmadığını bildiren ve 
Rehber'in fetva verecek derecede bilgi sahibi olmasını yeterli gören bu yeni düzenleme, İran İslam 
Cumhuriyeti yönetimine büyük güçlükler çıkarmıştır. Örneğin zaman zaman önde gelen Merci-i 
Taklidler, talebeleri konumundaki Rehber Veli-yi Fakih Ayetullah Hamaney'i eleştirmekte, hatta 
merceiyyet vasfı olmadığı için kendisini tanımadıklarını ilan etmektedirler.” Bkz, İsmail Safa Üstün, 
Humeyni’den Hamaney’e İran İslam Cumhuriyeti Yönetim Biçimi, İstanbul, Birleşik Yay., 1999, s. 42. 



 
 

44

Uzmanlar Meclisi tarafından seçilen Velayet-i Fakih, Velayet-i Emr makamını 

ve onun getirdiği bütün sorumlulukları üstlenir. Rehber, kanunlar karşısında ülkenin 

diğer vatandaşları gibi muamele görür ve kanun karşısında eşittir. Velayet-i Fakih 

makamı, babadan oğula veya fiili Rehberin seçimi yoluyla doldurulamaz. Bu 

makama atanacak kişi halk tarafından seçilmiş Uzmanlar Meclisi vasıtasıyla 

belirlenmektedir.  

İdarenin üç erki  (yasama, yürütme, yargı) arasında çıkan ihtilaflarda sorunun 

çözümü Velayet-i Fakih makamının yetkisindedir; ki bu durum, İranlı bürokratlar 

tarafından kuvvetler ayrılığı prensibini daha da güçlendirdiği yönünde 

savunulmaktadır.90 

İran siyasi anlayışı gereğince Velayet-i Fakih, halkın vekilliğini yapan Meclis 

üyelerinin aksine ilahi vekalet sahibidir; zira gerekli şartlara sahip bir kişinin 

Velayet-i Fakih tayin edilmesi halkın bilinçli vekillerinin seçimi yoluyla olabilmekte 

ve Velayet-i Fakih sadece ilahi hükümlerce belirlenen görevlerle, halka hizmet 

etmekle yükümlü kılınmış olmaktadır. Humeyni’nin 1970 yılına ait Velayet-i Fakih 

(İslami Hükümet) kitabındaki en önemli iddialardan biri de, dünyanın                    

Hz. Muhammed gibi siyasi olduğu ve bu nedenle ‘İslam’ın siyasi olmanın dışında 

başka bir şey olmadığı’ yönündedir.91 Humeyni, bir yandan ne kendisinin ne de diğer 

din adamlarının İmamlara eşdeğer olduğunu söylerken, diğer yandan din adamlarının 

İslam’ın yasalarını izleyerek İslami bir yönetim kurabileceklerini ileri sürmüştür. 

                                                 
90 Örneğin; Cumhurbaşkanı, Meclis’i feshedemez, Meclis de Cumhurbaşkanını yetersizlik yüzünden 
azledemez. Rehber ülke çıkarlarını göz önünde bulundurarak Cumhurbaşkanını görevinden alabilir 
veya bu kararını erteleyebilir. 
91 Helfont, 2006. s. 288. 



 
 

45

Sonuç olarak görülmektedir ki, Velayet-i Fakih doktrininin hayata geçirilmesi 

ile Şiiliğin Naib-ül İmam (Onikinci İmam'ın genel temsilcileri) kavramı en üst 

mertebeye ulaşmış ve ulema, içtihad yoluyla hem dinî hem de dünyevi konularda 

hüküm verme yetkisini son derece geniş oranda elde etmiştir. Ancak bu, söz konusu 

kurumun yetkisinin sınırsız olduğu anlamına da gelmemektedir.92 

Öte yandan bu Anayasa’ya karşı çıkanlar arasında Şii ulema içerisinde oldukça 

yüksek mertebede bulunan şahıslar ve geniş topluluklar da bulunmaktadır. Örneğin 

dinî ilimlerdeki bilgisi açısından Humeyni’den önde gelen Ayetullah Şeriatmedari 

İslam'da ulemanın devlet işlerine muhakkak müdahale etmesini zaruri kılan herhangi 

bir kural olmadığını, Velayet-i Fakih kavramının Şii fıkhında tartışmasız şekilde 

kabul edilmediğini ileri sürmüştür. 

Velayet-i Fakih makamı incelenirken, teorisinin oluşturulması sırasında Şii 

ulema arasında yaşanan tartışmalara yer vermekte fayda görülmektedir. Şii 

ulemasının, Humeyni’ye kadar, İmam’ın yokluğunda gösterilebilecek tek ve en iyi 

tavrın, devletin bütününde kaçınılmaz olarak var olan gayr-i meşruluğu 

sınırlandırmak ve mümkün olduğu kadar azaltmak yönünde olduğuna daha önce 

değinilmiştir. Bu nedenle de Şii ulema, siyasete karışmayı reddetmiş ve her türlü 

siyasi faaliyetin dışında kalmayı yeğlemiştir.93  

                                                 
92 Bu kurum hakkındaki yanlış anlaşılmalardan biri Cumhurbaşkanının karar verme yetkisinin       
Veli-yi Fakih’ten sonra geldiği, diğeri ise Veli-yi Fakih’in kendi tercihleri yönündeki politikaları dikte 
ederek uygulamaya koydurabilecek kadar güçlü olduğu yönündedir. Velayet-i Fakih’in yetkisel 
kısıtları hakkında daha fazla bilgi için bkz., David E. Thaler, Alireza Nader, Shahram Chubin, Jerrold 
D. Green, Charlotte Lynch, Frederic Wahrey, Mullahs, Guards and Bonyads: An Exploration of 
Iranian Leadership Dynamics, RAND National Defence Researche Institute, 2010, s. 116-117. 
93 Sünnilerin bu konudaki bakış açısı, bazı dini faaliyetlerin yerine getirilmesi konusunda bir engelle 
karşılaşılmasını engellemek üzere, bir dereceye kadar siyasete katılınabileceği yönündedir. Buna 
ilaveten Şii ve Sünni mezheplerinin aralarındaki bazı temel bakış açısı farklılıkları hakkında daha 
fazla bilgi için bkz., Muhammed Mescid-i Camii, Ehl-i Sünnet ve Şia’da Siyasi Düşüncenin Temelleri, 
Çev. Malik Eşter İstanbul,, İnsan Yay., 1995. 



 
 

46

Velayet-i Fakih doktrininin fiiliyata geçirilmesi ile birlikte, dini olarak kayıp 

İmamın yetkileriyle donatılan imamlar aynı zamanda siyasi güç de elde etmiş, bu 

sayede Şiilikteki mevcut devlet otoritesini reddetme anlayışı kuvveden fiile 

geçirilmiştir.  

Bu noktada Velayet-i Fakih teorisi çerçevesinde getirilen bazı düzenlemelerin 

Humeyni döneminde dahi, ulema içeriside tam bir kabul almadığı, hatta 

eleştirildiğine değinilmelidir. Doktrinel düzeyde, birçok dinsel lider Velayet-i Fakih 

kavramının yönetim ve siyasetle ilgili geleneksel Şia teorisine zıt olduğunu 

düşünmektedir. Bu görüşe göre Hz. Muhammed’in vefatından (M.S. 632) sonra 

İmam-ı Ali ve onun soyundan gelenlerden halifeliğin alınmasından beri İslam 

dünyasında meşru ve adil bir yönetim var olmamıştır ve 12. İmam (Mehdi) gelene 

kadar da böyle bir yönetim olmayacaktır. Bu yüzden de, Şia teorisine göre, tüm 

yönetimler tanımları gereği gayr-ı meşrudur ve Şiiler bu hükümetlere karşı bir 

bağlılık borcu içinde değildirler.94 Dolayısıyla Velayet-i Fakih makamı ile yapılan Şii 

geleneklerinin politikaya uyarlanması sürecidir; ki bu Şii mezhebi açısından istisnai   

-hatta aykırı- bir durumdur.  

Bu husus, İran devletinin bugün geldiği nokta bakımından önemlidir. Zira son 

dönemde, özellikle de 2005 Cumhurbaşkanlığı seçimlerini radikal muhafazakâr 

Mahmud Ahmedinejad’ın kazanması neticesinde sistem, ciddi şekilde sorgulanmaya 

başlamıştır. Dolayısıyla zaten kuruluşundan itibaren hakkında tam bir konsensüs 

sağlanamamış olan bu idari yapının, zaman içerisinde iç ve dış dinamikler tarafından 

                                                 
94 Shireen T. Hunter, “İran Perestroikası Köklü Değişim Olmaksızın Mümkün mü?”, Avrasya 
Dosyası, Şii Jeopolitiği, Cilt 13, Sayı 3, ASAM Yay., 2007, s. 71. 



 
 

47

yıpratılarak bugün geldiği noktada, herhangi bir Ortadoğu devleti tarafından bir 

devlet sistemi olarak benimsenmesi söz konusu olmayacaktır.  

 



 
 

48

İKİNCİ BÖLÜM 

Şİİ HİLALİ BÖLGESİ VE Şİİ JEOPOLİTİĞİ 

 

Bu bölüm ile Şii Hilali projesinin çıkış noktalarına ve hangi aktörler tarafından 

dillendirildiğine dikkat çekilerek söz konusu projenin gerçekten var olup 

olmadığının, var olsa bile bunun İran’ın bir resmî devlet politikası mı yoksa Sünni ve 

Batılı devletler güdümünde üretilen bir komplo teorisi mi olduğunun (Üçüncü 

Bölüm’de) araştırılmasına teorik bir giriş yapılması amaçlanmaktadır. 

Bu bölümde, Şii nüfusun dünya üzerindeki dağılımı hakkında genel bir 

değerlendirme yapılmasını takiben ABD’nin Irak’ı işgali (2003) sonrası Şii yükselişi 

ile Şii Hilali kavramlarının çıkışı ve tarihi gelişim süreci araştırılacaktır. Daha sonra 

Ortadoğu bölgesinde İran güdümünde bir Şii Hilali teşkil edilmesinin bölge 

devletleri nezdinde doğurduğu genel tehdit algılamalarına yer verilecektir. Bunlar; 

bünyesinde Şii azınlık bulunduran devletler açısından bu kitlenin yeni ve daha geniş 

sosyo-ekonomik ve siyasi hak taleplerinde bulunmaları, İran’ın mezhepsel bağ 

kurmak suretiyle bu unsurlar üzerinde (ileride siyasi alana kaymasından endişe 

edilen) yönlendirici bir dış güç olması ile mezhep çatışması endişesi olarak 

özetlenebilir. Son olarak, Şii Hilali retoriğinin temelinde, İran’ın hegemonik etkisi 

olduğu iddiasına dair siyasi tehdit algılamasına değinilecektir.  

 

 

 



 
 

49

2.1. Şii Hilali Bölgesinin Değerlendirilmesi 

 

Bu bölüm ile Şii Hilali’nin parçası olacağı iddia edilen devletlerden bazılarının 

hem birbirlerinden farklılıklarına hem de İran’la olan mesafelerine değinilmesi 

suretiyle İran güdümünde bir Şii Hilali’nin gerçekleşmesinin önündeki engellerin 

vurgulanması amaçlanmaktadır. 

Bu bölümde ‘Şii canlanışı’ olarak tabir edilen durumun daha da ileri 

götürülerek İran güdümündeki bir de facto ittifak içerisine girilmesinin mümkün olup 

olmadığı hususu, bir Şii Hilali projesinin temel ayağını teşkil edeceği iddia edilen 

bazı devletler nezdinde irdelenecektir. Bu çerçevede söz konusu projede                  

yer alacakları iddia edilen ülkeler arasından Irak, Suriye, Suudi Arabistan, Yemen, 

Bahreyn ve Kuveyt örneklem olarak alınacaktır. 95 Araştırmada, bu ülkelerin Şii 

Hilali projesinde İran’ın yanında/arkasında yer alıp almayacağının değerlendirilmesi 

amacıyla seçilmesinin sebebi, sayılan ülkelerin söz konusu projenin gerçekleşmesi 

için sine qua non özellikte olmalarıdır. Her bir ülkenin incelenmesi sırasında o 

ülkenin bünyesinde bulunan Şii unsurların nüfus içerisindeki payları, coğrafi 

yerleşim alanları, kökenleri/iç yapıları, ilgili ülkenin sosyo-ekonomik kültürüne 

katkıları ve son olarak bir Şii Hilali projesi içerisinde yer alıp alamayacakları ile 

bunun nedenleri araştırılacaktır.  

                                                 
95 Ortadoğu bölgesinde spesifik olarak Şiilik üzerine bir inceleme yapılması halinde kuşkusuz, 
Lübnan’ın da incelenen ülkeler içerisine incelenmesi gerekmektedir. Ancak bu çalışmada daha çok 
Körfez ülkeleri ve bu şekildeki bir yapı içerisinde sine qua non kabul edilen iki bölge ülkesini (Suriye 
ve Irak) içine alan bir Şii Hilali’nin gerçekleştirilme olasılığı incelenmektedir. Ayrıca, konu dışı 
bırakılan Lübnan hususunda, İran’ın bu ülke ile (çalışmada incelenen Kuveyt ve Bahreyn’in aksine) 
direkt bir coğrafi bağlantısının bulunmaması dolayısıyla Şii unsurlar üzerinden erişimin birinci elden 
sağlanamayacak olması da sözkonusu elemede etkili olmuştur. Zira Lübnan’ın Şii Hilali’nin bir 
parçası olabilmesi için öncelikle (Lübnan’a erişim imkânı olan) Irak’ın ve ardından Suriye’nin 
tartışmasız bir Şii Hilali ülkesi olması gerekmektedir. Ne var ki bu ülkelerin de böyle bir statüde 
olmayacağı/olmak istemeyeceği değerlendirilmektedir. 



 

Harita I

* Pakist
görünme
olmaları

Kaynak:

2.2. 

 

Bug

İslam dü

7. yüzyıld

içerisinde 

Şii n

İran, Irak

Afganistan

edilemeye

                
96 Nader Ha
12.08.2006, 

I: Ortadoğu’n

an nüfusunun
emesinin nede
ıdır.  

: http://www.l

‘Şii Hilali’

gün yaklaşık

ünyasının 

dan itibaren 

farklılaşmı

nüfus genel

k ve Azerb

n ile Doğu 

ecek derece

                  
ashemi, “Shia 

Erişim Tarihi

nun Dini Yap

n yaklaşık %2
eni ülke içeri

lib.utexas.edu/

 Kavramı v

k 150 mily

%12’sini 

kendine öz

ştır. 

l olarak Lüb

baycan'da n

Afrika, Hin

de büyük a

               
Crescent Risi
i: 28.09.2010.

pısı 

20’sinin Şii ol
sinde belli bi

/maps/world_

ve Oluşum

yonluk bir k

oluşturmak

zgü bazı İsla

bnan ile Pak

nüfusun ço

ndistan ve T

azınlıkları o

ng”, http://nad
. 

lmasına rağme
r alanda bulu

_maps/muslim

 Süreci  

kitleyi oluş

ktadır.96 Ş

ami teamüll

kistan arası

oğunluğunu

Tacikistan g

oluşturmakta

derhashemi.co

en renklendiri
unmayıp dağın

m_distribution.j

turan Şii n

Şiilik, Sün

ler geliştirm

ndaki bölge

u; Suudi A

gibi birçok 

adır. Buna 

om/Shia%20C

ilmede koyu y
nık halde yerl

jpg 

nüfus, 1,3 m

nnilikten 

mek suretiyl

ede yaşama

Arabistan, P

ülkede ise 

ilaveten, G

Crescent%20R

 50

yeşil
leşik

milyarlık 

ayrıldığı     

le zaman 

akta olup 

Pakistan, 

göz ardı 

Güney ve 

Rising.pdf, 

            

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

51

Tablo I: Ortadoğu ve Güney Asya’da Şii Nüfusun Dağılımı 

* ‘Şiiler’ On İki İmama inanan Şiileri içermekte ve diğerleri arasında Arap Alevilerini, Anadolu 
Alevilerini, İsmailileri ve Zeydileri hariç tutmaktadır. Oranlar tahminidir. 1 milyonun altındaki 
rakamlar en yakın 10000’e yuvarlanmıştır; 1 milyonun üzerindeki rakamlar en yakın 100000’e 
yuvarlanmıştır. 

** Yukarıdaki tablo (aynen alıntılarda değişiklik yapılamayacağı için) direkt alınmıştır; ancak bu 
kaynakta verilen bazı rakamların (Suriye örneğinde olduğu gibi) tartışmalı olduğu belirtilmelidir.  

Kaynak: “Birçok akademik referanstan, Ortadoğulu ve Batılı devletler ile sivil toplum örgütlerinden 
alınan verilere dayanmaktadır.” Vali Nasr, “Şii Yükselişi”, Avrasya Dosyası, Şii Jeopolitiği, Cilt 13, 
Sayı 3, ASAM Yay., 2007, s. 102.  

Batı Afrika, Güney ve Kuzey ABD ve Avrupa'da çoğu göçmen olan küçük Şii 

toplulukları da bulunmaktadır. 

Ülke Toplam Nüfus 
Şii Nüfusun Toplam 

Nüfusa Oranı 
Şii Nüfusu 

İran 68.7 milyon %90 61.8 milyon 

Pakistan 165.8 milyon %20 33.2 milyon 

Irak 26.8 milyon %65 17.4 milyon 

Hindistan 1,095.4 milyon %1 11.0 milyon 

Azerbaycan 8.0 milyon %75 6.0 milyon 

Afganistan 31.1 milyon %19 5.9 milyon 

Suudi Arabistan 27.0 milyon %10-15 2.7-4.0 milyon 

Lübnan 3.9 milyon %45 1.7 milyon 

Kuveyt 2.4 milyon %30 730,000 

Bahreyn 700,000 %75 520,000 

Suriye 18.9 milyon %1 190,000 

BAE 2.6 milyon %6 160,000 

Katar 890,000 %16 140,000 

Yemen 23 milyon %45 10-10,5 milyon 

Umman 3.1 milyon %1 31,000 

 



 

Harita II: 

Kaynak: ht

Gü

Şii nüfus,

İran’ın ba

sahip old

Ortadoğu’nu

ttp://www.jew

ünümüzde e

, İran’dan 

atısında bul

duğu belirti

un Dini Yapıs

wishvirtuallibra

en büyük Şii

doğuya doğ

unan Şii ki

ilmelidir. B

sı 

ary.org/jsourc

i ülkesi İran

ğru uzanan

itlesinin nic

Bu durum 

ce/History/reli

n’dır. Bu ülk

n bölgede s

celiksel ma

Şiilerin, O

igionsMEmap

keyi Pakista

sayıca fazla

anadan daha

Ortadoğu bö

p.html  

an takip etm

a olmasına 

a büyük bir

ölgesindeki

 52

mektedir. 

rağmen 

r öneme 

toplam 



 
 

53

sayılarının Sünnilerle aşağı yukarı aynı olmasından kaynaklanmaktadır. Hatta Basra 

Körfezi'ndeki Şii nüfus sayıca daha üstün durumdadır.97  

Tanım olarak, coğrafi olarak İran’dan başlayarak Ortadoğu’da Şii nüfusun 

yaşadığı bölgelerin bir kısmının harita üzerinde birleştirilmesi sonucunda ortaya 

çıkan hilal biçimindeki yapıya ‘Şii Hilali’ adı verilmektedir. Bununla beraber,        

‘Şii Hilali’ ile, kapsadıkları ülkelere göre birden fazla coğrafi bölgenin    

tanımlandığı da belirtilmelidir. Bu çerçevede Ortadoğu’daki Şii Hilali; İran, Körfez 

ülkeleri, Suudi Arabistan, Suriye ve Irak’ı kapsamakta iken daha geniş bir coğrafi 

bölgeyi kapsayan Şii Hilali ise Azerbaycan’a, hatta Hindistan’a kadar 

uzanabilmektedir.  

Şii Hilali kavramının gelişim sürecine tarihi açıdan bakıldığında ilk dönüm 

noktasının 20. yüzyılın sonlarında yaşandığı görülecektir. Bu dönemde ‘Şii Hilali’ 

adıyla anılmasa bile Şii unsurların siyasi olarak hareketlendiği görülmektedir.       

Söz konusu hareketliliğin temsili adımı İslam Devrimi ile atılmıştır. 1979 İran İslam 

Devrimi, İran’ın bilinçli şekilde bir Şii uyanışı politikası gütmesi sonucunda İran 

dışında yaşayan dışlanmış Şiiler için bir kıvılcım olarak algılanmıştır. 

                                                 
97 Şii nüfusun Irak başta olmak üzere Ortadoğu bölgesinde tam sayısı bilinmemektedir. Bunun nedeni 
nüfus sayımlarında etnik kökene ilişkin bilgi derlenmesinden siyasi nedenlerle kaçınılmasıdır.          
Bu çerçevede, bölgedeki Şii nüfus verilerine ilişkin olarak yapılan tahminler çeşitli kaynaklardan 
derlenerek bir sonuca ulaşılması neticesinde ulaşılan rakamlardan oluşmaktadır. 

“Şiiler, Irak dışında Ortadoğu’da iki ülkede daha çoğunluğu (İran, Bahreyn) ve ülkede de nisbi 
çoğunluğu (Lübnan) oluşturmaktadırlar. Pakistan’da Irak’ta olandan fazla, Hindistan’da (yaklaşık) 
Irak’taki kadar Şii yaşamaktaysa da bunlar toplam nüfusun daha küçük bir bölümünü 
oluşturmaktadırlar (Pakistan’da %15, Hindistan’da %1)”. Bkz., Kerim Balcı, “Irak Azınlıkları ve 
Saddam sonrasında Irak yönetimi”, Zaman, 16.04.2003. 



 

 

Bun

yeni bir k

kazanarak

ilerleyen 

Sünniler v

husustur. 

Sefr El Ha

Har

Kay

nunla birlikt

kavram olm

k ortak bir 

dönemde t

ve özelde i

Örneğin; 

awali, Irak’

rita III: Şii H

ynak: OPFOR

e Şii Hilali 

madığı da b

hareket tar

tek) aktör 

ise Suudi A

önde gelen

’taki Şiilerin

Hilali 

R, http://opfor.c

söyleminin

belirtilmelid

rzı benimse

olacağı en

Arabistan ta

n bir Suud

n 1991 yılın

com/Shia_Cre

n son dönem

dir. Zira bö

emek sureti

ndişesine d

arafından d

di Arabista

nda ayaklan

escent.jpeg. 

mde (2003 so

ölgedeki Şi

iyle bölged

dayanan Sü

aha önce d

anlı Vahab

nmasından 

onrası) ortay

iilerin bir g

de söz sahib

ünni fobi, 

de dile geti

bi din adam

sonra Şii H

 54

 

ya atılan 

gün güç 

bi (hatta 

genelde 

rilen bir 

mı olan     

Hilali’nin 

       



 
 

55

Afganistan’dan Pakistan, İran, Irak, Türkiye, Suriye ve Lübnan Alevilerine kadar 

uzanan bir hilal olduğu uyarısında bulunmuştur.98  

Ortadoğu’daki Şiilerin siyasi bir aktör olarak ortaya çıkması konusunda ikinci 

dönüm noktasının ise ABD’nin Irak’ı işgali (2003) ile sonrasında yaşanan süreç 

olduğu söylenebilir. Zira ABD’nin söz konusu müdahalesinden yaklaşık 8 ay sonra 

Saddam Hüseyin’in idam edilmesi ile hem maddi olarak Iraklı Şiilerin önündeki en 

büyük engel ortadan kaldırılmış hem de Şiilerin Saddam Hüseyin döneminde 

yaşadıkları baskı ve zulüm döneminin manevi intikamı alınarak Şii jeopolitiği 

konusunun yeniden gündeme taşınmasının yolu açılmıştır. Bu dönemde Şiilerin, çok 

uzun süreden beri Ortadoğu’da hâkimiyet kuramadığı göz önünde bulundurularak 

Ortadoğu’da 2003 sonrası kaydedilen gelişmelere bakıldığında, ABD müdahalesi 

sayesinde, Şii nüfusun eline, kendi öngörülerinin dahi çok daha ötesinde yer alacak 

kadar büyük bir fırsatın geçtiği/verildiği görülmektedir.99 Zira söz konusu müdahale 

sayesinde ilk kez Mezopotamya'da bir (Iraklı) Şii hükümeti kurulmuştur (2003). Irak 

Geçici Konseyi’nin kuruluşu, o döneme kadar mezhepsel (dinî) yönüyle 

değerlendirilen Şii topluluğunun dinî etki alanlarının yanı sıra idari olarak da               

söz sahibi olması sonucu siyaseten de ‘ciddiye alınması’nı beraberinde getirmiştir. 

Buna ilaveten Şiilerin yönetimde etkin bir aktör olarak yükselmesi ile devam eden 

Irak’taki gelişmelere diğer Ortadoğu’daki Şii hareketleri de eklenmeye başlanmıştır. 

Örneğin, Hizbullah Lübnan’da İsrail’e karşı birçok siyasi çevre tarafından başarılı 

olarak nitelendirilen bir direniş sergilemiş (2006), Bahreyn’de yapılan seçimlerde 

                                                 
98 Amir M. Hajiousefi, “Whose Agenda is Served by the Idea of a Shia Crescent?”, Alternatives: 
Turkish Journal of International Relations, Vol. 8, No. 1, Spring 2009, s. 117. 
99 ABD’nin son dönemde Müslüman ülkelerde uyguladığı politikaların bir eleştirisi için bkz., Juan 
Cole, Engaging the Muslim World, Palgrave Macmillan, 2009. 



 
 

56

Şiiler önemli oranda söz sahibi olmuş (2006) ve Yemen’de yönetime karşı bir Şii 

ayaklanması baş göstermiştir (2009).  

Buna ilaveten ismen bir Şii Hilali olarak zikredilmese de Şii gruplarının 

aktivitelerinin uzun yıllardan beri Sünni yönetimlerde endişe yarattığı da 

bilinmektedir. Irak Şiileri tarafından kurulan Dava Partisi (al-Hizb al-Da’va             

al-Islamiyya, 1927), Şiilerin kendi çıkarlarını savunmaları için Lübnan Şiileri 

tarafından kurulan Emel Hareketi (Harakat al-Amal), 1920’lerde Bahreyn’de yapılan 

(ağır vergiler ve angarya gibi konularda) İngiltere’nin protestoları, Kuveyt Şiilerinin 

1960’lardan sonra daha fazla temsil edilmeye başlanması ya da Suudi Arabistan’da 

kurulan yer altı partileri buna örnek verilebilir. 

Günümüzde ise ‘Şii uyanışı’ kavramını teorik olarak uluslararası ilişkiler 

literatürüne kazandıran başlıca ismin Vali Nasr olduğu söylenebilir. Nasr, Şii Uyanışı 

(The Shia Revival: How Conflicts within Islam Will Shape the Future) adlı kitabında 

Saddam Hüseyin’in düşüşünün Ortadoğu’daki Sünni ve Şii kesimler arasındaki güç 

dengesini değiştirdiğini savunmaktadır. Buna göre ABD, Irak’ta sadece rejimi 

değiştirmekle kalmamış aynı zamanda bölgedeki hâkim Sünni yönetime de meydan 

okumuştur.100 Savaşın en önemli sonucu ise çok nüfuzlu bir Arap ülkesine Şii 

                                                 
100 Vali Nasr, The Shia Revival: Hoıw Conflicts within Islam Will Shape the Future, New York,           
W. W. Norton & Company, 2006, s. 170. 

Nasr’ın hangi emarelerden yola çıkarak bir ‘Şii dirilişi’ kavramının varlığına kanaat getirdiği 
konusunda ise bazı önemli bölgesel olaylar dikkati çekmektedir. Bu çerçevede ilk olarak 2005 yılında 
Mahmud Ahmedinejad’ın iktidara gelmesi ve artan petrol gelirleri ile sorunlu komşuları olan 
Afganistan ve Irak yönetimlerinin devrilmesinin etkisiyle birden militanlaşan İran faktörü öne 
çıkmaktadır. Irak’ta kurulan yeni iktidarla birlikte Şiilerin siyasal olarak güç kazanması ise ikinci 
unsuru oluşturmaktadır. Buna ilaveten daha az kesinlik arz etmekle birlikte spesifik durumlarda 
önemli hale gelmiş bazı Şiiler arasındaki dinî ve kültürel bağlar da dikkati çekmektedir. Örneğin; 
Hizbullah lideri Hasan Nasrallah’ın hem Irak’ta hem de İran’da eğitim görmüş olması gibi küçük 
ayrıntılar bu durumda daha fazla önem kazanmaktadır. 



 
 

57

çoğunluğa sahip demokratik bir hükümetin getirilmesidir; ki bu durum daha sonra 

İran’ın ‘Şii uyanışının başını çekmesine’ yol açacaktır.  Ona göre:  

“Şiiliğin dirilişi, Şii hükümetler ve hareketler arasında Irak’taki kazanımların korunması 

ve güvenceye alınması noktasında bir uzlaşmaya işaret etmektedir. … Tavırları 

belirleyici ve önyargıları tanımlayıcı faktör, daha ziyade Şiiler ve Sünniler arasındaki 

süregelen düşmanlıklardır.”101  

Bölgede bir Şii bloğunun oluştuğuna dair söz konusu yaklaşım, ilk etapta 

Ürdün, Mısır ve Suudi Arabistan liderleri arasında destek bulmuştur. Ürdün Kralı         

II. Abdullah, Lübnan'dan başlayarak Suriye, Irak ve İran üzerinden geçip Bahreyn'e 

uzanan, Şii varlığının uyanışının, Ortadoğu'daki mevcut güç dengelerini Sünni kesim 

aleyhine değiştireceği yönünde bir değerlendirmede bulunmuştur:  

“İran yanlısı partiler ya da politikacıların yeni Irak hükümetine hakim olması halinde, 

İran’dan Irak, Suriye ve Lübnan’a kadar uzanan baskın Şii hareketlerin ya da 

hükümetlerin oluşturduğu yeni bir ‘hilal’ ortaya çıkabilecektir.”102  

Zira bundan önce radikal, devrimci fikirlere karşı Şii İran ile Sünni 

muhafazakâr Arap devletleri arasında bir bariyer (Sünni duvarı) olarak görülen Sünni 

yönetimindeki Irak’ta Şiilerin yönetimi ele geçirmesiyle iki mezhep mensupları 

arasındaki tamponun ortadan kalktığı düşünülmektedir.  

Şii Hilali kavramı ile ilgili olarak yapılan bu tehdit algılamasına Suudi 

Arabistan’dan da destek gelmiştir. Suudi Arabistan Dışişleri Bakanı, ABD’ye yaptığı 

                                                 
101 Nasr, The Shia Revival…, 2006. s. 179. 
102 Robin Wright, Peter Baker, "lraq, Jordan See Threat to Election From Iran; Leaders Warn Against 
Forming Religious State", Washington Post, 08.12.2004.  

“… Eğer Hizbullah füze ve roketlerine sahip çıkarsa ve Lübnan güçleri yeniden silahlanırken 
arkalarına oturursa, ABD’nin savaş halindeki ülkenin halihazırdaki hükümetini desteklemesine 
rağmen İran, Lübnan’ın sanal kontrolünü kazanmış olacaktır.” Bkz., Herbert I. London, The Emerging 
World Conflict, http://www.hudson.org/index.cfm?fuseaction=publication_details&id=4170, 
21.08.2006,  Erişim Tarihi: 15.11.2007. 



 
 

58

ve Suudi endişesinin açık bir göstergesi olan ziyarette, Irak ile yapılan savaşı ‘Irak’ın 

İran’a teslim edilmesi’ olarak yorumlamıştır.103 Buna ilaveten Kasım 2006’da Suudi 

Arabistan Kralı Abdullah’ın güvenlik danışmanı Navaf Obaid, Irak’taki gidişata, 

oradaki Sünnilerle işbirliği halinde ‘yoğun bir Suudi müdahalesine’ olan acil ihtiyaca 

işaret etmiştir.104  

Ürdün Kralının sözleri üzerine bölge devletlerinden yapılan yorumlardan bir 

diğeri de Mısır Cumhurbaşkanı Hüsnü Mübarek’ten gelmiştir. Mübarek,            

Nisan 2006’da Al-Arabia’ya verdiği bir mülakatta, Arap ülkelerinde yaşayan Şiilerin 

İran’a kendi ülkelerine olduğundan daha fazla bağlı olduklarını ileri sürerek: “Doğal 

olarak, İran, Irak nüfusunun %65’ini oluşturan Şiiler üzerinde bir etkiye sahiptir.” 105     

ve “Şiilerin büyük çoğunluğu, yaşadıkları ülkelerden çok İran’a sadıktır.”106 

ifadelerini kullanmıştır.  

Şii Hilali kavramının bugünkü yansımasına geçmeden önce, söz konusu dinî 

terim ile bir devlet olarak İran’ın birbiriyle ilişkilendirilmesi hususuna değinilmesi 

yerinde olacaktır. Milliyetçilik bağlamında Şiizm ve İran arasındaki bağlantı ilk 

olarak Avrupalı gezginciler, daha sonra siyaset bilimciler tarafından ileri 

sürülmüştür.107 Söz konusu gözlemlerde Şii dünyasının Sünnilerden coğrafi olarak 

ayrıldığı ve bu nedenle Şiizmin, bir milliyetçilik mekanizması olduğu ileri 

                                                 
103 Anoushirevan Ehteshami, Mahjoob Zweiri, Iran and the Rise of Its Neoconservatives, London, I.B. 
Tauris, 2007, 117-118. 
104 Nawaf Obaid, “Stepping into Iraq: Saudi Arabia Will Protect Sunnis If the U.S. Leaves”,             
The Washington Post, 29.11.2006. 
105 Wright ve Baker, 2004. 
106 Nicholas Blanford, “Shii-Sunni ‘Rift’ a Worry Across Region”, USA Today, 13.04.2006. 
107 Ann Lambton, Qajar Persia, Eleven Studies, Austin, University of Texas Press, 1987, s. 280. 



 
 

59

sürülmektedir. 108 16. yüzyıl Safevi hanedanı süresince Şiiliğin resmî bir devlet dini 

olarak adaptasyonundan beri, Şiizmin, İran milliyetçiliğinin bir parçası olması için  

‘İranlı’ ve ‘Şii’ arasında bir kimlik bulunmaktadır.109  

İran’da, Şiiliği bir devlet dini haline getirmek suretiyle milliyetçilik anlayışı ile 

harmanlayan ilk iktidar (Türk kökenli tebaasına ve son derece sınırlı Farsça konuşan 

nüfusa rağmen) Safevi hanedanı olmuştur. Zira bir ulus-devlet, bağımsız bir siyasi 

devletin altında ortak tarihi ve kültürel bağlara sahip bir nüfusun coğrafi bütünlüğü 

olarak tanımlanmaktadır; ki bu da Safevi dönemi sonrası İran’da olanları tam olarak 

açıklamaktadır.110 Öte yandan İran’da, bilinçli olarak, içerisinde Şii ideolojisinin 

bulunduğu bir milliyetçilik anlayışının yayıldığına dair görüşe göre,  Şiilik temelinde 

bir ortak dini temel ilan edilmesinin nedeni komşuları (ve düşmanları) olan Sünni 

Osmanlı ve Özbek devletlerinden ayrışma güdüsüdür; ki Şiilik bugün de birleştirici 

bir güç olarak varlığını korumaktadır.111 Dolayısıyla, Şiilik potansiyel olarak 

siyasidir.112  

Öte yandan Suudi Arabistan, Bahreyn ve Kuveyt gibi ABD’nin bölgedeki 

müttefikleri tarafından İran, Körfez’in iki tarafında da ayağı olan ve Hürmüz 

Boğazı’nı ABD’ye ve onun bölgedeki müttefiklerine kapatabilecek kapasitedeki bir 

askeri dev olarak algılanmakta ve Ürdün Kralı Abdullah gibi bölgesel yönetimler 

tarafından da bir Şii Hilali yaratılması suretiyle bölgedeki Arap Şiilerini Sünni 

                                                 
108 Lambton, 1993. s. 172. 
109 Morris, 1981. s. 39. 
110 Ali Ashtiani, “Cultural Formation in a Theocratic State: The Institutionalization of Shiism in 
Safavid Iran”, Social Compass, Vol. 36, No. 4, 1989, s. 484. 
111 Nikki Keddie, “Iran: Understanding: A Historian’s View”, Middle East Review of International 
Affairs, Vol 2, No. 3, September 1998, s. 4. 
112 Şii mezhebinin siyasi boyutu hakkında ayrıntılı bir araştırma için bkz., Farid Mirbaghari, “Shi’sm 
and Iran’s Foreign Policy”, The Muslim World, Vol. 94, October 2004, s. 561. 



 
 

60

yönetimler aleyhine harekete geçirecek bir yumuşak güç oluşturduğu yönünde 

suçlanmaktadır.113  

Bugün, Batı ve bölgesel Sünni ağızlar tarafından Şii Hilal retoriği zikredilirken 

bu kavramın yarattığı siyasi tehdidin kaynağında İran’ın var olduğu yargısı üzerinde 

dikkatle durulmalıdır. Bu noktada, Oniki İmam Şiiliğinde var olan İmam Mehdi’nin 

yeniden zuhur edişine kadar başa gelen bütün iktidarların gayri meşru sayıldığı; 

ancak aynı öğretinin, siyasi kargaşanın önlenmesi için, o zamana kadar her hakim 

otoriteye uyma çağrısında bulunan pasif bir inanç da taşıdığı şeklindeki tarihsel 

argüman unutulmamalıdır. Söz konusu görüş, Ortadoğu’daki otoriter yönetim altında 

bulunan Şii azınlıklar için ‘kabul edilmiş’ bir yaşam tarzı, tarihi bir gerçekliktir.114  

Bu noktada, Şii teolojisi içerisindeki, yaşanacak bir sürekli çatışma ortamının 

gerekli olduğunu düşünen marjinal bir akımdan da bahsedilmelidir. Hüccetiye 

Hareketi115 olarak adlandırılan ve Şii geleneğine sıkı sıkıya bağlı olan bu grup, 

                                                 
113 Cole, 2009. s. 194. 
114 Ancak söz konusu ‘yenik’ bakış açısının 1979 İran İslam Devrimi ile yön değiştirdiği 
gözlemlenmektedir. Öyle ki İslam Devrimi’nin, Şiilere petrol gelirlerinin tarihsel eşitsiz dağılımı ve 
siyasi dışlanmadan kaynaklanan hayal kırıklıklarının acısını çıkarmaya başlamaları için bir fırsat 
olarak algılanmıştır. 
115 Cumhurbaşkanı Ahmedinejad'ın da bu hareketin bir üyesi olduğu iddia edilmektedir. 

“Ahmedinejad’ın kaos stratejisinin dini akıl hocası Büyük Ayetullah Mesbah-Yazdi’den esinlendiğine 
dair emareler mevcuttur. Büyük Ayetullah Mesbah-Yazdi, Şah yönetimi altında, kaos yaratmak 
suretiyle saklı İmam’ın geri dönüşünü hızlandırmayı amaçlayan Hüccetiye hareketinin arkasında baş 
planlayıcısı olmuştur.” Bkz., Maximilian Terhalle, “Are The Shia Rising?”, Middle East Policy,     
Vol. XIV, No. 2, Summer 2007, s. 81.  

“ABD’de ve İsrail’deki Mesih’in bir an önce dünyaya gelmesinin sağlanmasını savunan Evanjelikler 
ile, İran’da Mehdi’nin bir an önce dünyaya gelmesinin sağlanmasını savunan Hüccetiye grubu aynı 
düzlem üzerinde kesişmişlerdir. Her iki marjinal grubun da temel felsefesini dünyada kaos ne kadar 
artarsa Mesih’in veya Mehdi’nin gelmesi de o kadar yakınlaşır inancı oluşturmaktadır. Her iki gruba 
göre mevcut kaos ortamı Mesih’in veya Mehdi’nin gelmesine uygun bir zemin teşkil etmemektedir.        
O halde yapılması gereken en önemli şey suni olarak kaosun artırılması ve uygun bir zeminin 
geliştirilmesidir.” Bkz., Barış Adıbelli, “İran’ın Avrasya Açılımı”, Cumhuriyet, 02.02.2009.  

Hüccetiye hakkında daha fazla bilgi için bkz., Fikret Ertan, “İran’da Hüccetiye Gölgesi”, Zaman, 
22.06.; “Ahmedinejad’ın Ardındaki Güç: Misbah Yezdi”, 
http://www.diplomatikgozlem.com/haber_oku.asp?id=2790, Erişim Tarihi: 21.09.2010. 



 
 

61

İran'da gizli bir dinî faaliyet olarak da gündeme gelmiştir. Buna göre Hüccetiye 

Hareketi mensupları, Mehdi'nin gelişine zemin hazırlamak amacıyla, İran'da sosyal 

karışıklıkların çıkmasını arzu etmektedir. Bunun nedeni, Şii teolojisi içerisinde de bir 

yeri bulunan, Mehdi'nin geri dönüşünün, ancak Şiiler bunun için aktif olarak 

çalışırlarsa gerçekleşebileceğine dair inançlarıdır. Diğer bir deyişle Hüccetiye’ye 

göre; İran İslam Devrimi sırasında dahi, Humeyni dahil, çok sayıda din adamı 

Mehdi'nin yeniden zuhur etmesinin sağlanması amacıyla gerekli koşulların oluşması 

için öncelikle Şiilerin harekete geçmesi gerektiği inancı çerçevesinde hareket 

etmişlerdir.  

Özetle, Şiiliğin yeniden canlandığı iddialarının dayanakları; Irak’ta Şiilerin 

iktidara gelişi, İran’ın bir bölgesel lider olarak ortaya çıkışı ve söz konusu gidişata 

paralel olarak (Lübnan, Suudi Arabistan, Kuveyt gibi) Ortadoğu’daki Şii azınlık 

sahibi devletlerde yaşanan Şii hareketlenmeleri olarak sıralanabilir. Söz konusu 

dayanaklardan her birinin diğerlerine bağlı olduğu ve bütün bu unsurların birbirini 

geliştirdiği de ifade edilmektedir. Sonuç olarak ortaya çıkan yeni yapı ‘Şiilerin 

yükselişi, Şiilerin yeniden doğuşu, Şii ekseni, pan-Şiizm, Şii enternasyonel, Şii 

Rönesansı, Şii bloğu, Şii imparatorluğu, Şiistan ve Şii uyanışı’ gibi ibarelerle dile 

getirilmiştir.116  

Şii Hilali kavramının bölge devletleri ve uluslararası aktörler tarafından önemli 

hale gelmesinin sebebi ise bu konuda taşınan endişelerin, gerek Ortadoğu gerekse 

küresel aktörler için felaket senaryoları ile sonuçlanan akıl yürütmeler ile 

sonuçlandırılmasıdır. Söz konusu endişelerden ilki, bünyesinde Şii azınlık 

bulunduran Ortadoğu ülkelerinin azınlıklarının, ülke yönetimlerinden                

                                                 
116 Haji-Yousefi, 2009. s. 117. 



 
 

62

sosyo-ekonomik ve siyasi nitelikli yeni haklar talep edilebileceğine ve bu taleplerin 

iktidarlarının sarsılabileceği bir noktaya doğru adım atılması niteliği taşıyacağına 

ilişkindir. Öte yandan Şii azınlık grupları taşıdıkları ciddi ekonomik potansiyel 

nedeniyle de önemlidir. Zira Şii nüfus barındıran bölgelerin ekonomik gelir 

potansiyeli (genellikle) bulundukları ülkelerin ekonomik gelirlerinin büyük bir 

kısımlarını oluşturmaktadır. Örneğin Suudi Arabistan’da petrol üretiminin yapıldığı 

Doğu Eyaleti’nin %75’i Şiilerin yaşam alanıdır.117 Bu nedenle de yeni Şii yükselişi 

bölgeyle bir şekilde ilgilenen tüm devletlerin dikkatini çekmiştir. Konuyla ilgili 

olarak, Iraklı Şiilerin iktidara gelmesinin, Arap dünyasındaki Şiiler üzerinde, 

özellikle Suudi Arabistan, Kuveyt ve Bahreyn gibi Şiilerin yoğun olarak yaşadığı 

Körfez İşbirliği Konseyi (KİK, Gulf Cooperation Council, GCC) ülkelerinin iç 

güvenlikleri açısından, dramatik bir yayılma etkisi yaratacağına dair bir tehdit 

algılaması içerisine girildiği gözlenmiştir.   

                                                 
117 Mai Yamani, “The Two Faces of Saudi Arabia”, Survival, Vol. 50, No. 1, February-March 2008,     
s.  152.  



 

Harita IV: O

Kaynak: http

Bu 

dönemind

Lübnan-İs

Ortadoğu’da

p://www.jewis

yaklaşımın 

de yoğun ol

srail çatışma

aki Başlıca Pe

shvirtuallibrar

savunucul

arak yaşana

ası sırasınd

etrol ve Doğa

ry.org/jsource

ları teoriler

an Şii-Sünn

da Hizbullah

algaz Sahaları

e/History/relig

rini destekle

ni çatışmala

h’ı, İran’ın 

ı  

gionsMEmap.h

emek için, 

arı ile Temm

ve Suriye’n

html  

Irak’ta 20

muz 2006’d

nin piyonu 

 63

004-2006 

da çıkan 

olmakla 



 
 

64

suçlayan muhafazakâr Sünni rejimlerin gösterdiği tepkileri örnek 

göstermektedirler.118  Söz konusu yaklaşıma göre Irak'taki rejim değişikliğine 

Sünniler şiddetle muhalefet ederken Şiiler, ABD'yi haklı görme eğiliminde bir tavır 

sergilemişlerdir. Öyle ki Irak’ta ikamet eden Büyük Ayetullah Ali Sistani’nin119 2005 

Irak Genel Seçimleri’ne katılınması yönündeki fetvası120 üzerine Iraklı Şiiler gönüllü 

olarak Irak seçimlerine iştirak etmiş ve bu hareketin ardından Ortadoğu genelinde Şii 

siyasetinin güç kazandığı gözlemlenmiştir. Oysa Sistani, ABD’nin dayatacağı bir 

adayın Irak’ın başına geçmesindense yeni Irak yönetiminin Iraklılarca 

belirlenmesinin daha iyi olduğunu düşündüğü için böyle bir telkinde bulunmuştur.121 

Bu olay üzerine diğer bölgelerdeki Şiiler, kendi siyasi talepleri ve tercihleri için 

seslerini yükseltmeye başlamışlardır. Bu çerçevede Suudi Arabistanın Şii 

                                                 
118 Ehsan Ahrari, The Real Challenge From the 'Shia Crescent', 
http://www.antiwar.com/orig/ahrari.php?articleid=9398, 25.07.2006, Erişim Tarihi: 13.11.2007. 
119 4 Ağustos 1930, Meşhed doğumlu Sistani 1935-1949 arasında dini öğretimini burada 
tamamlayarak Kum’a geçmiştir. Dönemin ünlü hocası Ayetullah Burucerdi’nin öğrencisidir. 1951’de 
Necef’e ve ardından Kerbela’ya taşınmış, burada da aralarında ünlü Ayetullah El Hui, Ayetullah 
Muhsin El Hekim gibi hocaların bulunduğu sayısız müçtehidden çeşitli dersler almıştır. 1960’ta 
Meşhed’e gitmiş; ancak burada bir yıl kaldıktan sonra 1961’de Necef’e geri dönmüştür. Bu tarihten 
itibaren Sistani, Necef’te yerleşiktir.  

Diğer Şii liderler arasında en ılımlı lider olarak bilinen Ayetullah Ali Sistani hayatı boyunca siyasetten 
uzak durmayı yeğlemiştir. Bu nedenle Saddam Hüseyin döneminde sürgüne gönderilmemiş ya da 
idam edilmemiştir; ancak ‘tedbir’ olarak yıllarca ev hapsinde tutulmuştur. Bugün de, Şii din okulu 
Havza'nın başı olarak bulunduğu Necef'teki evinden nadiren ayrılmaktadır. ‘Sükût ekolü’ olarak da 
adlandırılan Sistani bugün en fazla mukallidi olan Merci-i Taklid olarak bilinmektedir.  

Öte yandan Sistani’nin büyük kitleleri harekete geçirebilecek bir gücü de bulunmaktadır. Örneğin, 
Sistani'nin özellikle Irak seçimleri öncesinde seçimlere katılmanın vacip olduğunu söylemesi Iraklı 
Şiiler üzerinde büyük etki yaratmıştır. Nitekim Sistani'nin söz konusu söylemlerini emir telakki eden 
Şiilerin sandığa gitmesi seçim sonuçlarına yansımış ve yine Sistani’nin destek verdiği Birleşik Şii 
İttifakı iktidara gelmiştir. Sistani hakkında daha fazla bilgi için bkz., Mehdi Khalaji, “The Last Marja: 
Sistani and the End of Traditional Religious Authortiy in Shiism”, Policy Focus, No. 59, Washington 
Institute for Near East Policy, 2006; Juan R.I. Cole, The Ayatollahs and Democracy in Iraq, ISIM 
Papers 7, Amsterdam, Amsterdam University Press, 2006. 
120 “Seçim idealleri, insanların temsili, milli iradenin ifade edilmesi, hukukun üstünlüğü gibi 
prensipler en saygıdeğer dini liderler tarafından ısrarla istenmiştir. 1979 yılındaki Humeyni’nin 
tavrının aksine, bu kesim kesinlikle ‘demokrasi’ teriminden korkmamış ve onunla İslam arasında bir 
çelişki görmemiştir.” Bkz., Cole, “The Ayatollahs and Democracy in Iraq”, 2006. s. 24-25. 
121 Söz konusu yargıya Robert J. Riggs (Visiting Assistant Professor Department of History Franklin 
& Marshall College, Pennsylvania) ile yapılan görüşme  (Villa Universitaria  (UAB) / Katalunya, 
Barcelona, 24.07.2010) sonucu ulaşılmıştır. 



 
 

65

bölgelerindeki seçimlere katılım oranı ulusal ortalamanın iki katına ulaşmış; Lübnan 

ve Bahreyn'deki Şiiler ise ülkelerinde eşit oy hakkı talep etmişlerdir. Burada dikkat 

çekici olan husus; söz konusu uyanışın, İran güdümündeki yeni bir alternatif 

yönetime değil, mevcut siyasi sistemlere dahil olunması çabasında olmasıdır. Hatta 

İran ile ABD arasında geniş bir işbirliği önerisi dahi dile getirilmiştir.  

Şii Hilali kavramının gündeme getirilmesinin altında yatan diğer bir endişe ise 

bölgede etkin olmak isteyen dış güçlerin burada kendilerinin yerine İran’ın etkin 

olabileceği yönünde bir tehdit algılaması içerisine girmesi ya da girmesinin istenmiş 

olmasıdır.122 Söz konusu endişe, ABD’nin Irak müdahalesi sonrası ilk kez bir Arap 

ulusunun (ki Irak, o döneme kadarki Arap milliyetçisi bölgesel politikalarının temel 

yönlendiricilerinden biri olmuştur) Şii unsurların çoğunlukta olduğu bir yönetim 

altına girmesi temeline dayanmaktadır. Bu olay sonucunda; 2003 yılında Irak 

işgalinin ve Saddam Hüseyin’in devrilmesinin bir neticesi olarak Ortadoğu’da bir Şii 

bloğu oluştuğunu ve bu bloğa Tahran’ın liderlik edeceğini iddia eden bir görüş 

ortaya çıkmıştır.123  

Bunlara ilaveten bölgedeki Şii yükselişi ile paralel olarak artan bir mezhep 

çatışması ihtimalinden de söz edilmektedir. Buna göre Şii yükselişi teorisi 

çerçevesinde yapılan tartışmalarla, Şiiliğin siyasi bir faktör olarak ortaya çıktığına ve 

bundan sonra Ortadoğu’nun geleceğinin Şii-Sünni mücadelesi çerçevesinde 

belirleneceğine dair bir tezin ileri sürüldüğüne de değinilmelidir. Mezhep temelli  

Şii-Sünni ayrışması olarak nitelendirilebilecek bu teze göre, ABD’nin Irak 

müdahalesi sonrası, İslam dünyasında yüzyıllardır devam eden Şii-Sünni çatışması 

                                                 
122 Mehmet Şahin, “Şii Jeopolitiği: İran İçin Fırsatlar ve Engeller”, Akademik Orta Doğu, Cilt 1,   
Sayı 1, 2006, s. 41. İran’ın söz konusu iddiaya verdiği tepki hakkında bkz. s. 130 vd. 
123 Walker Martin, “The Revenge of the Shia”, Wilson Quarterly, Sonbahar, 2006.  



 
 

66

daha da alevlenmiştir ve bundan sonra Ortadoğu’nun kaderi bu mezhep çatışması 

sonucunda oluşturulacak yeni güç dengeleri çerçevesinde belirlenecektir. 124 

Burada ABD’nin Irak müdahalesinin ilk yıllarında Şii camiasıyla yakın ilişki 

içerisine girmesine getirilen bir eleştiriden de bahsedilmelidir. Buna göre, ABD’nin 

benimsediği bu yanlı ilişki geliştirme tarzı, 2006 yılına gelindiğinde ortaya çıkan 

mezhep çatışmasının temelini oluşturmuştur. Öyle ki bu dönemde gerçekleşen sıcak 

çatışma ortamı, Şii siyasetini ılımlı güçlerin elinden alarak radikal milislerin ve 

siyasetçilerin hâkimiyetine geçirmiştir.125 Sünniler ise, ABD’nin yüzünü Şiilere 

dönmek suretiyle kendilerine ihanet ettiği düşüncesine kapılmıştır.126  

Sonuç olarak, Şii Hilali kavramını Sünni bölge devletleri ve Batı için endişe 

verici yapan bir başka unsur, İran'dan başlayarak ve İran güdümünde Irak-Suriye 

hattı üzerinden Afganistan ve Pakistan'a kadar uzanan jeopolitik alanda Şiilerin 

hareketlenmeleri sonucu bir birlik oluşturabileceği endişesidir. Bu bağlamda bir     

Şii Hilali’nin gerçekleştirilmesi durumunda Ürdün, Mısır ve Suudi Arabistan'ın 

öncülük ettiği Sünni muhafazakâr devletler, Tahran-Bağdat Şii ekseninin Suriye ve 

Hizbullah ile doğal müttefik olmasından ve Basra/İran Körfezi'ndeki Şiilerin de bu 

ittifaka katılmalarından endişe etmektedir.127 Ancak bu yaklaşımda, daha önceleri 

Sünni tampon olarak belirtilen Saddam Hüseyin yönetimindeki Irak engelinin 

                                                 
124 Mezhep temelli Şii-Sünni ayrışması hakkında daha fazla bilgi için bkz., Vali Nasr, “When the 
Shiites Rise”, Foreign Affairs, Cilt 85, No. 11. Temmuz/Ağustos 2006, ss. 58-74; Nasr, The Shia 
Revival…, 2006. ss. 15-253; Vali Nasr, “Regional Implications of Shi'a Revival in Iran”,                    
the Washington Quarterly, Cilt 27. No. 3, Yaz 2004. ss. 7-21; Juan Cole, “A ‘Shite Crescent’?              
The Regional Impact of the lraq War”, Current History, Cilt 105, No. 693, Ocak 2006, ss.20-27               
ve Vali Nasr, “Şii Yükselişi”, Avrasya Dosyası, Şii Jeopolitiği, Cilt 13, Sayı 3, ASAM Yay., 2007,           
ss. 101-108. 
125 Nasr, 2007. s. 103. 
126 Juan Cole, Kenneth Katzman, Karim Sadjadpour, Ray Takeyh, “A Shia Crescent: What Fallout For 
The United States?”, Middle East Policy, Vol. XII, No. 4, Winter 2005. 
127 Cole, "A 'Shite Crescent"?..., 2006. s. 25.  



 
 

67

ortadan kalkmasının/kaldırılmasının ardından onun yerinin Sünni bir Kürt bölgesi ile 

ikame edildiği hususuna yer verilmemektedir. Bu açıdan bakıldığında (sözde)         

Şii Hilali’nin, eskiden olduğu gibi bugün de, yine coğrafi anlamda kesintisiz bir 

şekilde devam edemediği açıkça görülmektedir. Buna ilaveten Irak, bu hilalin bir 

ayağı olsa bile (ki değildir), Hizbullah’ın (yani Lübnan’ın) da söz konusu hilale 

katılabilmesi için Suriye’nin de projeye kesin katılım göstermesi gerekmektedir      

(ki bu da mümkün görünmemektedir). 

 

2.3. Şii Nüfusa Sahip Bazı Ülkelerin Şii Hilali Çerçevesinde 

Değerlendirilmesi  

 

Bir Şii Hilali iddiasından bahsedilirken bu proje içerisinde yer alacak 

devletlerin de, söz konusu projeye uygunluk bağlamında, mercek altına alınması 

gerekmektedir. Bu çerçevede Şii Hilali için sine qua non özellikteki aktörler olarak 

Irak, Suriye, Suudi Arabistan, Yemen, Bahreyn ve Kuveyt incelenecektir.  

 

2.3.1. Irak  

 

Ortadoğu’da bir Şii Hilali projesinin gerçekleşmesi için, söz konusu projenin 

temel ayaklarının katılımı sağlanmalıdır. Bu çerçevede ele alınması gereken ilk ülke 

Irak’tır. 

 



 
 

68

“Irak Şiilerinin birçoğu geçmişte Sünni olan ve 18.-19. yüzyıllarda Orta Fırat'ta 

yerleştikleri kasabalarda Şiileşen aşiret kökenli Araplardır. Şiiler, ülkenin güneyindeki 

tarım alanlarını işleyen çiftçilerin büyük bir kısmının da Şii olmasından ötürü, genel 

olarak Irak’ın güneyinde yerleşmişlerdir. Söz konusu çiftçilerin çoğu, son iki asır 

içerisinde bu mezhebi benimseyerek yerleşik hayata geçmiş göçebe ve yarı göçebe 

kabilelerin soyundan gelmektedir. Öte yandan güneydeki kabilelerin bedevi olarak 

yaşamayıp yerleşik hayata geçmeleri, Şii ulemanın kendi dinlerine çevirme baskılarına 

maruz kalmalarında etkili olmuştur.”128  

Irak’ta Basra, Necef129 ve Kerbala dâhil olmak üzere güney vilayetlerinin 

çoğunda, ayrıca Bağdat ve Diyala vilayetinin kasabalarında Şii unsurlar 

yaşamaktadır. Buna ilaveten Saddam Hüseyin'in uyguladığı Araplaştırma 

kampanyası sırasında Kerkük, Telafer, Hanekin ve Mendeli gibi Türklerin yaşadığı 

bölgelere de Iraklı Arap Şiiler yerleştirilmiştir.130  

                                                 
128 Paul Sullivan, “Who Are The Shia?”, History News Network, http://hnn.us/articles/1455.html, 
26.05.2003, Erişim Tarihi: 26.07.2010. 
129 Şiiler için Irak sınırları içindeki Necef’in apayrı bir yeri vardır. Hicri 170 tarihinde İmam Ali’nin 
burada öldürülmesi üzerine Necef, Şiiler için özel bir anlam kazanmış ve zamanla, Irak’taki ve 
İran’daki Şiilerin de katkılarıyla büyük bir ekonomik güce sahip olmuş; buna ilaveten ilmi ve ruhani 
bir merkez konumuna da ulaşarak ‘Havza-ı İlmiye’ olarak anılmaya başlanmıştır. 
130 Özüm Uzun, “Şii Nüfus”, Global Strateji Enstitüsü, 2006, Yayımlanmamış proje çıktısı. 



 
 

69

 

 

Irak’ta, 1957 sayımından sonra gerçek verilere dayanan bir nüfus sayımı 

yapılmamıştır. On üç yüzyıl boyunca Bağdat, Necef ve Kerbela’da yoğunluklu 

olarak yaşayan Şiilere Osmanlı döneminde İran’dan göç ettirilen din adamları da 

eklenmelerine rağmen Şiiler ancak 19. yüzyılın başlarında çoğunluğu 

sağlayabilmişlerdir.131 Buna göre; ülkede yaklaşık olarak %75 Şii-%25 Sünni olarak 

                                                 
131 “Arap dünyasında, büyük ölçüde Hıristiyan bir nüfusa sahip olan Lübnan hariç, 22 ülkenin 
yöneticileri geleneksel olarak Ortodoks Sünni çoğunluktan gelmiştir. Bununla birlikte, bugüne kadar 

Harita V: Irak’ın Mezhepsel ve Etnik Dağılımı  

Kaynak: Iraq Map Folio, 1992, The General Libraries, the University of Texas at Austin  



 
 

70

belirtilebilecek oran içerisindeki Kürt (%5-10 Şii (diğer bir deyişle ‘Feyli’) Kürt)-  

%90-95 Sünni) ve Türkmen (%40 Şii-%60 Sünni) unsurların bulunduğu da 

söylenebilir.132 Bununla birlikte son iki yüzyıldan beri çoğunluğu oluşturmalarına 

rağmen, ABD işgaline kadar Şiilerin siyasi anlamda ciddi bir müdahaleci tavırları 

olmamıştır.133 İran destekli Şiilerin dışında Şii bölgeleri oluşturmak isteyen kesimler, 

aslında Irak’ın bir bütün olarak kalmasından yanadır.134 Bu da Irak’taki demografik 

yapının bir (siyasi anlamda) Şii Hilalin kurulması şansını azalttığı anlamına 

gelmektedir. 

Iraklı Şiilerin tarihlerine sosyo-ekonomik açıdan bakıldığında da ikinci sınıf 

vatandaş muamalesi gördükleri ortaya çıkmakta ve bu da Şii kesiminin muhalif 

yapısına kaynaklık etmektedir.  

Şiilerin, ABD işgali ile Irak rejimine muhalif bir yapıda olmasının nedenlerinin 

başında, Baas yönetiminin başladığı dönemden (1968) Amerikan işgaline kadar olan 

dönemde uygulanan baskı politikaları çerçevesinde, bu kesimin ekonomik olarak geri 

planda bırakılması yer almaktadır.135 Her ne kadar devletin temel gelir kaynakları, 

                                                                                                                                          
genel eğilimin aksine Şiilerin çoğunluğu oluşturduğu iki ülke bulunmaktadır, Irak ve Bahreyn.” Bkz., 
David Hirst, “Arab Leaders Watch in Fear as Shia Emancipation Draws Near”, Guardian, 22.01.2005. 
132 Uzun, 2006, s. 5. 
133 “Burada değinilmesi gereken bir nokta, fetva merciinin niteliği ile ilgilidir. Şii öğretisine göre bir 
müçtehid öldüğünde fetvası da ortadan kalkmaktadır. Öte yandan müçtehidler birbirlerine taban 
tabana zıt fetvalarda da bulunmamaktadırlar. Ancak yine de seçkin Ayetullahların halkın belleği 
üzerindeki uzun süredir devam eden etkisinin küçümsenmemesi gerektiği belirtilmekle beraber, Şii 
doktrininin bu özelliği dolayısıyla zamanla güçlü/köklü Şii ailelerin atalarından kalan mirasın 
etkisinin azalmaya başladığına, dolayısıyla Şiilerin giderek daha siyasallaştığına dair yorumlara da yer 
verilmelidir.” Bkz., Ibid.   
134 Mazin Hasan , “Orta Doğu’da ‘Şii Hilal’ Endişesi”, 
http://www.asam.org.tr/tr/yazigoster.asp?ID=1124&kat1=31&kat2=,  28.08.2006, Erişim Tarihi: 
16.11.2007. 
135 “1958 devrimi on yıl sonra 1968 devrimi ile oturaklaştı. Bundan sonra Irak rejimi halk desteğine 
ihtiyaç duymayan totaliter bir rejime dönüştü. Özellikle petrol gelirleri rejimin vergi toplamaya bile 
ihtiyaç duymaması sonucunu doğurmuştu. Ekonomik refah beraberinde güçlü bir merkezi ordu, 
haberalma örgütü ve gizli polis teşkilatını (muhaberat) ortaya çıkardı. Bütün bu gücün dayanamadığı 
tek şey vardı: Ayrılıkçı bireysel güç merkezleri. Son otuz yıldır hiçbir başkaldıya prim vermemiş 



 
 

71

üzerinde yaşadıkları araziden elde ediliyor olsa da136, belki de sırf bu nedenle, 

Şiilerin güç kazanarak iktidardan hak talep etmemeleri amacıyla ekonomik olarak 

geri planda bırakıldığı bilinen bir husustur. Söz konusu geri bırakma faaliyeti, 1980 

sonrasında, devlet yatırımlarının tarım yerine daha çok gelir getiren petrol sanayisine 

yönlendirilmesi ile Şiilere devlet sektöründe sınırlı istihdam imkânı tanınması ve 

şehirlere göç ettiklerinde ise bu kesimin genellikle düşük ücretli işlerde çalışmak 

zorunda bırakılmaları yoluyla gerçekleştirilmiştir. 

Sonuçta Irak devlet yapısında bir vatandaş statüsüyle eşit konuma 

gelememelerinden kaynaklanan Şii muhalefet, seküler Şiilerin katıldıkları Komünist 

Partisi ile daha dindar ve muhafazakâr Şiilerin üyesi oldukları İslami hareketler 

olmak üzere iki kanala ayrılmıştır. Bunlardan 1950 sonlarında dinî yaşantıda gözle 

görülür bir düşüş yaşanmasına tepki olarak ortaya çıkan Şii ulemanın önderliğindeki 

dinî muhalefet, Dava Partisi’ni kurarak (1957) Irak’taki Şii siyasal         

örgütlenmesinin de temellerini atmıştır. Dava’nın ve diğer Şii çoğunluklu din odaklı 

partilerin laik Baas yönetimi açısından ortak noktası, rejimi zayıflatma ve İran'daki 

gibi bir İslami devlet kurma tehdidine işaret etmeleridir. Bu çerçevede Saddam 

Hüseyin döneminde Iraklı Şiiler, Baas Partisi’nin en baskıcı yüzüyle karşılaşmış, 

birçoğu öldürülmüş geri kalanlar ise Irak’tan sürgün edilmiştir.137 Burada, Irak’tan 

                                                                                                                                          
olmalarına rağmen Şiiler de yıllardır çıban başı olarak görülen Kürtlerle birlikte rejimin muhtemel 
düşmanları ilan edildiler.” Bkz., Balcı, 2003. 
136 O dönemde Irak’ta petrol üretimi devlet tarafından yapıldığı için buradaki arazilerin üzerinde 
bulunan Şiilerin de petrol gelirlerinden hak iddia etmesi zaten söz konusu değildir.  

“Kürtler ve Şiiler en büyük petrol bölgelerinin üzerinde oturuyorlar.” Bkz., Sedat Laçiner, “Irak 
Anayasası: İç Savaşın Manifestosu Irak Anayasası: İç Savaşın Manifestosu”, 
http://www.usak.org.tr/makale.asp?id=320, 28.10.2008, Erişim Tarihi: 26.09.2010. 
137 Baas Partisi’nin ideolojik yapısı dini liderlerin biraz daha etkili olduğu Şii toplumunda 
rahatsızlıklara yol açmıştır. Aynı şekilde ülkedeki Şii nüfusun ve özellikle dini liderlerin İran'la olan 
yakın ilişkisi Irak hükümetleri için ayrı bir endişe kaynağı olmuştur.  



 
 

72

‘kovulan’ bu kitlelerin büyük kitleler halinde İran’a yerleştirildiği de 

belirtilmelidir.138  

Yaşanan Şii siyasi örgütlenme sürecinin sonunda Irak Şiileri, ABD’nin Irak’a 

müdahalesine genel itibarıyla destek vermiş ve hem ABD’nin hem de İran’ın 

desteğini alarak genel seçimler sonrası kurdukları Birleşik Şii İttifakı (Birleşik Şii 

Koalisyonu, El İtilaf El Iraki El Muahhad, Unified Iraqi Coalition)139 ile iktidara 

gelmişlerdir. 

Dolayısıyla Şiiler Irak’ta, yaşadıkları zor dönemlerin ardından gelen Amerikan 

işgali ile Saddam döneminde hayal bile edemeyecekleri bir konuma ulaşmışlardır. 

Diğer bir deyişle Şii kesim yüzyıllardır ilk defa, kilit konumdaki bir Arap ülkesinde  

-en azından siyasi açıdan hakim bir topluluk olarak-  yönetici konumuna erişmiştir 

(30 Ocak 2005). Sünniler ise bu seçimlerden sonra iktidar olma güçlerini 

kaybetmiştir. Şii İttifakı, seçim sonucunda oyların %47'sini alarak (%25'ini Kürt 

İttifakı, %13’ünü Allavi'nin listesi) 140 milletvekili çıkarmak suretiyle Irak'ta iktidar 

olmuş ve ülkedeki  ‘Şii iktidarının’ ilk adımını atmıştır.140  

                                                                                                                                          
Saddam Hüseyin yönetiminin Şii kesim üzerine yaptığı baskı uygulamalarına 1980 yılında binlerce 
Şii’nin Irak'tan sürgün edilmesi örnek gösterilebilir. O dönemde söz konusu kitlenin çok büyük bir 
bölümüne İran kucak açarak Irak siyasetinin bugünkü etkin aktörlerinden biri olması yönünde ciddi 
bir koz elde etmiştir.  

Irak Şiilerinin geçirdiği tarihi süreç hakkında bkz., Bkz., Wiley, 2004. s. 63 vd.  
138 Şii kesimlerin o dönemde yaşadıkları hakkında daha fazla bilgi için bkz., Matthew Duss, Peter 
Juul, The Fractured Shia Of Iraq: Understanding The Tensions Within Iraq’s Majority, Center for 
American Progress, January 2009. 
139 Birleşik Şii İttifakı, Irak’taki Şii grupların birliğini sağlamak başta olmak üzere ülke yönetimi 
konusundaki siyasi amaçlarına ulaşmak amacıyla kurulmuştur. Dinci, laik, liberal ve milliyetçi 
Şiilerin yanı sıra bazı Sünni ve Türkmenleri de içine alan İttifak, geçirdiği değişimlerle, zamanla, 
dinci ve kendi aralarında ihtilafların bulunduğu bir oluşuma dönüşmüştür. Yaklaşık 20 gruptan oluşan 
İttifakın önde gelenleri, İslami Devrim Yüksek Konseyi (İDYK), El Dava Partisi, El Sadr grubu ve 
(son döneme kadar) Fazilet Partisi’dir. 
140 Şii koalisyonun içinde bulunan en etkin gruplar; İslami Dava Partisi (El Dava) (Hizb El-Dava            
El-İslamiyye; Şimdi IIYK olmuştur.), Irak İslam Devrimi Yüksek Konseyi (İDYK) (Supreme Council 
of Islamic Revolution in Iraq, SCIRI), Sadr Grubu ile (ikincil öncelikli/büyük olarak) İslami Hareket 



 
 

73

Bu durumda, Şii Hilali iddialarının gerçek olması durumuna tezat oluşturacak 

şekilde ‘Amerika’nın kendi şeytanını yaratmış olması’ gerekecektir. Zira son birkaç 

yıl içinde Şiilerin Irak’taki yıldızının parlamasının en büyük sebebinin ve 

destekçisinin ABD olduğu açıkça söylenmektedir. Diğer bir deyişle ABD kendi 

elleriyle ilk adımlarını attığı Şii Hilali’nden tehdit algılamaktadır; ki bu da mantıklı 

değildir. 

Öte yandan Irak Şiileri arasında herhangi bir ittifak içerisinde olmaları için 

birinci şart olan asgari müşterek bir konsensüsün varlığından da söz etmek kolay 

değildir. Zira bu kesim siyasal tutum ve görüş açısından bir bütünlük içerisinde 

olmayıp liberalizm, sosyalizm ve siyasal İslam akımları temelinde parçalanmış 

durumdadır. Bunlar arasında siyasal İslamcı akımın diğerlerine oranla daha güçlü ve 

etkin bir konumda olduğu söylenebilir; ancak İslamcılar da kendi aralarında bir 

bütünlük içinde bulunmamaktadır.141  

Şii İslamcıları, ılımlı ve radikal olarak ikiye ayırmak mümkündür. Ilımlı 

Şiilerin başında da din adamları gelmektedir.142 Bugün Irak Şiileri, Baas döneminden 

gelen tarihi ezilmişlik duygularının da itici gücüyle Şii kimliklerine vurgu yapılan bir 

siyasi etkinlik özlemi içerisinde bulunmaktadır. Bu nedenle de, genel Şia teorisinde 

                                                                                                                                          
Partisi (Cemayet El Emel El İslami), Şii Hizbullah Örgütü, El Hui Vakfı, Hairi Grubu, Iraklı Laik Şii 
Gruplar ve Vatanseverler Cephesi (Cephe El Vataniye El Iraqiye) şeklinde sıralanabilir. 

2010 Irak genel seçimlerinde ise yer alan belirleyici nitelikteki Şii koalisyonları ise Kanun Devleti 
Koalisyonu, Irak Ulusal İttifakı/Koalisyonu, Irakiyye Listesi (Dr.Eyad Haşim Allavi Grubu) ve Irak’ın 
Birliği Koalisyonu şeklinde sıralanmıştır.   
141 Arif Keskin, “Şii Jeopolitiği ve İran”, Avrasya Dosyası, Şii Jeopolitiği, Cilt 13, Sayı 3, 2007, s. 72.   
142 Keskin, 2007. s. 72. 



 
 

74

olduğu gibi, Irak Şiileri için de din adamları çok önemli siyasi ve sosyal etkinliğe 

sahiptirler.143  

Yukarıda sayılan hususlara ilaveten, Irak’ın Şiilik temelinde ve özellikle de 

İran’ın liderliğinde herhangi bir ittifaka girmek suretiyle kendisini bağlamak 

istemeyeceği tezi Irak’ın Şii camiası içerisindeki ayrı konumu ile de 

desteklenmektedir. 

Şiiliğin iki merkezinden biri olan (Şii Medresesi Havza’nın bulunduğu) Necef 

Irak’ta bulunmaktadır. Diğer önemli Şii merkezi olan Kum (İran) ile aralarındaki Şii 

dünyası etkinlik mücadelesi düşünüldüğünde bu medresenin önemi daha da ortaya 

çıkmaktadır. Zira iki medrese arasında Şiiliğin uygulanma biçimine ilişkin dönen 

(Ahbari-Usuli) mücadelesi, Irak’ın işgali ile 144 Şiilerin siyasi bir figür olarak ortaya 

çıkmasının ardından daha da belirginleşmiştir.  

Havza’da politikaya sıcak bakmayan ve iktidardan uzak kalma eğilimindeki 

muhafazakâr ve geleneksel Şii görüşü hakimdir. Ancak siyasi konjoktürdeki 

gelişmeler söz konusu öğretinin fiilen uygulamasını zorlaştırmaktadır.145 Dolayısıyla 

özellikle de 2003’ten beri Irak, İran’dan sonra Şiiliğin dini bir meta olmasının 

ötesinde bir ‘araç’ olarak en fazla kullanıldığı ikinci ülke konumuna gelmiştir.     

Öyle ki, buradaki geleneğin en önemli temsilcisi (Humeyni’nin devlet ve       

Velayet-i Fakih kavramlarını reddeden) Büyük Ayetullah Ali Sistani, benimsediği 

Ahbari Şii öğretisi gereğince siyasetten uzak kalmayı tercih etse de İran’ın Irak 

                                                 
143 Bu konuda daha fazla bilgi için bkz., Cole, The Ayatollahs and Democracy in Iraq, 2006. 
144 Irak Şiiliği hakkında daha fazla bilgi için bkz., Nicolas Pelham, “The Reawakening of Arabian 
Shiism”, A New Muslim Order: The Shia and the Middle East Sectarian Crisis, New York,        
I.B.Tauris, 2008. 
145 Keskin, 2007. s. 72. 



 
 

75

üzerinde kurmak istediği etkinin karşısında durmaya çalışmakta, dolayısıyla bir 

şekilde siyasetin içine çekilmektedir. Öte yandan Necef ve Kerbela'da yoğun olarak 

bulunan üst düzey din adamları radikal siyasi hareketliliğe sıcak bakmamakla birlikte 

(Bu görüşün ABD’nin Irak’ı işgalini kolaylaştırdığına dair yorumlar mevcuttur.) 

ABD'nin Irak'tan çekilmesinin ardından bir şeriat devleti kurma fikrine de sıcak 

bakmamaktadır.146 Bu da Irak’ın İran’dan (ve doğal olarak siyasi anlamdaki bir Şii 

Hilali birliğinden) ideolojik olarak ne denli uzak olunduğuna işaret etmektedir. Zira 

Irak Şiileri içerisinde güç kazanan geleneksel aktörler, ABD'nin Irak'ta kalmasını 

istememekle birlikte Amerikan karşıtlığına mezhepsel ve ideolojik bir boyut 

kazandırmaya da çalışmamışlardır. 

Şii şemsiyesi altındaki bütün unsurların aslında aynı kriterlerle 

değerlendirilme/sınıflandırma yapılmasının hatalı olacağı görüşünün desteklenmesi 

açısından Necef-Kum rekabetine de değinilmelidir.  

Tarihsel süreç içerisinde Şia içerisinde de (diğer mezheplerde olduğu gibi) 

bölünmeler gerçekleşmiş ve bu hizipler, zamanla bazı konularda uzlaşamaz konuma 

gelecek kadar keskinleşmiştir. Şiiliğin doğduğu yıllarda ortaya çıkan Ahbari-Usuli 

ekolünün devam etmekle birlikte bugün Şii dünyası içerisindeki iki merkezden 

birinin Necef’te bulunması (diğeri Kum’dadır) ve Necef’in Ayetullah Sistani 

tarafından temsil edilmesinden ötürü ‘Şiiliğin yükselen değeri’ olarak algılanmaya 

başlanması söz konusu bölünmenin şah damarını oluşturmaktadır. İran’daki ve 

Irak’taki din adamları arasında yaşanan anlaşmazlıklar, Şii öğretisine liderlik eden iki 

                                                 
146 Bu konuda bkz., 3.3.1. İç Faktörler, s. 146 vd. 



 
 

76

büyük havza için de geçerlidir. Zira Kum ile Necef havzaları arasında doğan ciddi 

fikir ayrılığının şiddeti giderek artmaktadır.147  

Kum Havzası (El Havza El Natika/El Mütaharrika-Konuşkan/Hareketli Havza) 

Şii din adamlarının aktif siyasete katılımını teşvik ederken, Necef Havzası (El Havza 

El Samita-Suskun Havza) Şii din adamlarının siyaset konusunda pasif kalmasını 

tercih etmekte, 12. (kayıp) İmamın ortaya çıkışını beklemektedir.148 Irak Şiileri 

üzerinde çok önemli siyasal ve sosyal etkinliğe sahip olan Iraklı din adamlarının İran 

ile bağları bulunmakla birlikte İran'ın resmi devlet görüşünden farklı düşüncelere 

sahip olduğu belirtilmelidir. Iraklı müçtehidlere göre siyasi iktidar yalnızca Allah’a, 

Peygamberlere ve Oniki İmam’a aittir ve İmamların dışında iktidarı sahiplenmek 

gasp ve işgal anlamına gelmektedir. Bu da sözde bir siyasi Şii Hilali projesinin 

önündeki en büyük engel olarak karşımıza çıkmaktadır. Zira Şiiliğin en önemli ikinci 

ayağı olan Irak -İran’la olan yakın siyasi ve tarihi bağlarına rağmen- söz konusu 

projeye destek vermezse (ki bu temel konuda anlaşması da asla beklenmemektedir) 

Şii Hilal Projesi, ölü doğmuş bir proje olarak kalmaya mahkumdur. Diğer bir deyişle 

Şii gruplar arasındaki rekabet, ortak ve güçlü bir hareketin ortaya çıkmasını 

                                                 
147  “Hz. Ali’nin şehit olduğu zamana kadar Necef fazla tanınmış bir şehir konumunda değil iken         
Hz. Ali’nin türbesinin burada bulunması Necef’in bu şehrin hızla tanınmasına sebep olmuştur. Şii din 
alimi Şeyh Nasreddin Tusi’nin Bağdat’tan Necef’e göç edip yerleşmesinden sonra burada dini bir okul 
kurularak Necef, Şii dünyasının merkezi konumuna getirilmiştir. Şii ekolü içerisinde bulunan Usuli  
(aklı ön planda tutan yaklaşım) ve Ahbari  (daha çok geleneği öne çıkaran, haber ve âlimlerin 
görüşlerine dayanan yaklaşım) yaklaşımlar da Necef’te ortaya çıkmıştır. ... Kum ise İran’da Şii 
mezhebini kabul eden ilk şehirlerden biridir. İmamların hayatta olduğu dönemlerde imamların 
nezdinde Şii düşünceyi kabul eden ve bu doğrultuda eğitim gören İranlı öğrenciler söz konusu 
mezhebi yaymak için Kum şehrini tercih etmişlerdir. Bu çerçevede Kum’da dini okullar açmışlardır. 
Bundan sonra Kum, Şiiliğin önemli bir merkezi olma özelliğini her geçen gün hem Şii âlimlerin 
buraya göçü ile hem de yetiştirdiği öğrenci sayısındaki artışla pekiştirmiştir.” Bkz., Şahin, 2006.         
s. 46-47. 
148 İbrahim El Marashi, “Şii Hilali Mitini İnşa Etmek: İran Devrimi’nden 2003 Irak Savaşı’na”, 
Avrasya Dosyası, Şii Jeopolitiği, Cilt 13, Sayı 3, 2007, s. 28. 



 
 

77

engellemekte ve ne iç ne de dış/bölgesel platformlarda bir ‘Iraklı Şii birliği’nden          

söz edilebilmektedir.  

Irak söz konusu olduğunda, siyasi nedenlerin yanı sıra Şii yerleşkelerinin 

coğrafi konumu dolayısıyla buradaki bir muhtemel İran güdümündeki bir yapının, 

bölge ile enerji alışverişinde bulunan hiç bir uluslararası aktör tarafından 

istenmeyeceği de dikkati çekmektedir.  

Şii öğretisi içerisindeki önemli konumlarının yanı sıra yerleşim alanı olarak 

bakıldığında da Irak Şiilerinin büyük bir jeostratejik öneme sahip olduğu 

görülmektedir. Zira Irak Şiilerinin genel olarak güney vilayetleri Basra/İran 

Körfezi’ne (Arap Denizi’ne) açılan bir (tek) liman olması ve Irak petrollerinin 

yaklaşık üçte ikisini barındırıyor olması dolayısıyla çok yüksek ekonomik değere 

sahiptir. Dolayısıyla buradaki mücadelenin yalnızca mezhepsel temelli olduğunun 

iddia edilmesi yanıltıcı olacaktır.  

Irak’ın petrol gelirlerinin ve ana transit güzergahının üzerinde yerleşik halde 

bulunan Şiilerin yönetimde etkin olmak istemesinin altında yatan gerçek nedenlerden 

birinin de ülke ekonomisinin en büyük payına sahipken ülke yönetiminde söz sahibi 

olamamayı kabullenememeleri olduğu unutulmamalıdır. Dolayısıyla Irak’taki 

mezhebi mücadelenin altında ekonomik nedenlere dayanan bir iktidar mücadelesi 

olduğu gözden kaçırılmamalıdır. ABD’nin Irak’ı işgalinin gerçek nedeninin buradaki 

enerji kaynakları olduğuna dair yorumların ciddiyeti düşünüldüğünde bu argümanın 

önemi bir kez daha ortaya çıkacaktır.  

Dolayısıyla ‘söz konusu amacın üzerinde yaşayan’ Şiilerin de kendi kaderlerini 

dış etkilere kapalı bir şekilde belirleyebilecekleri düşünülemez. Buradan da Irak’ta 



 
 

78

yaşanan mücadelenin bir Şii Hilali’nin doğuşu olarak yorumlanmasının, asıl amaç 

olan ekonomik kaynakların ve stratejik noktaların ele geçirilmesinin kolaylaştırılması 

amacıyla biçilen bir örtü/maske olduğu yorumu da yapılabilir.  

Irak’ın Şii Hilali projesinin ayaklarından biri ol(a)mamasına kaynaklık edecek 

bir diğer neden iki ülkenin ortak geçmişlerine damgasını vuran savaş tarihidir.  

Bilindiği gibi İran’la yapılan 8 yıllık savaş süresince Irak Şiileri mezhebi 

yönlerinin motivasyonuyla hareket ederek İran’ı değil, milliyetçi motivasyonları ile 

Irak’ı desteklemişlerdir. Diğer bir deyişle, o döneme kadar Saddam Hüseyin 

tarafından ezilmiş olmalarına rağmen, savaş süresince bir Şii dayanışması içerisine 

girerek İran ile birlikte hareket etmeyi reddetmişlerdir.149 Çok sayıda İran kökenli 

Iraklı (tabaiyya olarak bilinirler) ailelerinin yüzlerce yıldır Irak'ta yaşamakta 

olmasından ötürü kendilerini (İran’dan ziyade) Irak kültürüne daha yakın 

bulmaktadır. Örneğin soy isimlerinden İran kökenli oldukları rahatça anlaşılan 

Ayetullah Hoi, Kazvini, Şirazi ve Sistani gibi bazı ünlü Iraklı din adamları bile 

kendilerini ‘Iraklı’ olarak görmelerinden ötürü Şiilere yönelik ciddi bir Baas otoritesi 

yaşandığı dönemde dahi İran'a yerleşmemişlerdir.150  Bunda Şiilik ile birlikte Arap 

kimliğinin rol oynadığı, hatta İran-Irak Savaşı’nın da Fars-Arap Savaşı olarak 

görülmesinin etkili olduğu söylenebilir. Aynı ayrım bugün de devam etmektedir. 

                                                 
149 “Irak milliyetçiliğinin daha güçlü bir güç olarak ortaya çıkacağını savunanan bir düşünce 
bulunmaktadır. Buna göre deneyimli bir İranlı gözlemci şöyle demiştir: “Şii gruplar arasındaki 
dayanışma, Araplar ile İranlıları birbirinden ayıran temel bölünmeyi ortadan kaldıramayacaktır.    
İran-Irak savaşı sırasında Iraklı Şiilerle, İranlı Şiilerin sekiz yıl boyunca savaştığını ve bunun yirminci 
yüzyılın ikinci yarısının en kanlı çatışması olduğunu herkes unutmuş görünüyor. Irak’tan bize ulaşan 
bilgilere göre hiç bir Iraklı -İran’da sürgünde yaşamış olanlar dahil- ülkelerinde İran etkinliğine 
olumlu bakmamaktadır.” Bkz., Peter Harling, Hamid Yasin, “Iraq’s Diverse Shia”, Le Monde 
Diplomatique, September 2006, http://www.crisisgroup.org/home/index.cfm?id=4451&l=2,        
Erişim Tarihi: 16.11.2007. 
150 El Marashi , 2007. s. 13. 



 
 

79

Diğer bir deyişle İran-Irak mücadelesinin eksenlerinden biri Velayet-i Fakih 

müessesesinin meşruiyeti iken diğeri ise Arap-Fars çekişmesidir.151  

Son olarak, aslında İran Şiiliğinin diğer Şiileri kapsayıcı bir yapı olmadığı da 

belirtilmelidir. Çünkü İran Şiası Fars milliyetçiliği ile iç içe geçmiş durumdadır ve 

Arap milliyetçisi bir halkın kendisini bu şekilde tanımlayan bir toplum ile 

uzlaşmasının/aynı çatı altında hareket etmesinin beklenmesi hata olacaktır. Diğer bir 

deyişle, Irak için, ülke bütünlüğü, Arap milliyetçiliği ya da İran’dan bağımsız 

politika izlemek isteyen Iraklıların çabası Şia temelinde gerçekleşecek bir mezhepsel 

birliğin önüne geçecektir. Öte yandan, benimsedikleri üstünlük psikolojisinin bir 

yansıması olarak, Fars milliyetçisi kitlenin de Arap nüfusu ile bir bütünlük 

oluşturmasının mümkün olmayacağına dair yorumlar da mevcuttur.152  

Sonuç olarak, bünyesindeki Şii unsurlarının muhalif bir grup psikolojisine 

sahipken kendi içlerinde de bir konsensüs sağlayamamaları gibi ülkenin iç 

yapısından; Şii dünyası içerisinde ‘yükselen güç’ olarak yeniden canlanan ve Ahbari 

öğreti ile desteklenen Necef’in bir dinî merkez olarak yükselmesinden kaynaklanan 

ideolojik ayrışmadan; her ne kadar yakın bağlara sahipmiş gibi görünseler de İran’la 

yaşanan sekiz yıllık savaş, Fars milliyetçiliği ve İran’daki bazı kesimlerinlerin 

                                                 
151 “Peş peşe gelen Irak hükümetleri, Irak’taki İran vatandaşlarının yararlandığı ayrıcalıkları ve 
muafiyetleri ortadan kaldırmak için bir dizi yasa ve yönetmelik çıkararak uygulamaya soktular. 1924 
tarihli Irak Vatandaşlık Kanunu Irak’ta yaşayan her İran vatandaşını etkiliyordu. Bu yasaya göre 
İranlılar, (Irak’ta yaşayan Suriye ya da Türk vatandaşı gibi) belli bir tarihe kadar bazı haklarından 
(Avrupalıların yararlandığı kapütülasyonlardan) vazgeçmedikleri taktirde otomatikman Irak vatandaşı 
sayılacaklardı.” Iraklıların İranlılardan ayrı bir kimlik inşası ve bünyelerindeki İranlıların ayrıcalıklı 
statülerinin silinmesi hakkında sarf ettikleri çabalar hakkında bkz., Yitzhak Nakash, Irak’ta 
Pandora’nın Kutusu Şiiler, Çev. Metin Saltoğlu, Ankara, Elips Yayınları, 2005, s. 100 vd. 
152 “Fars milliyetçiliğinde, Arap-İslam imgesi açık biçimde olumsuzdur. İran’ı (ve elbette hayal edilen 
Büyük İran’ı) bir vatan olarak yaşlı bir ‘anneye’ benzeten 19. yüzyıl sonu,  20. yüzyıl başı İran basını, 
bugün dahi İran’da net biçimde görülen Arap-İslam karşıtı duygu ve düşüncenin izlerini taşır. Buna 
göre İran adındaki yaşlı ananın bedenine Abbasi devrinden beri hastalık girmiştir. Arapların hükümet 
işlerinden uzaklığı ve dünyevi zevklere düşkünlükleri İran’ın hastalığının başlangıcıdır.” Bkz., 
Mohamad Tavakoli-Targhi, “Going Public: Patriothic and Matriothic Homeland in Iranian Nationalist 
Discources, Strategies, Vol.13, No. 2, 2000, s. 185, Aktaran: Sarıkaya, 2008. s. 125. 



 
 

80

Basra’yı bir İran eyaleti olarak tanımlamasından kaynaklanan toplumsal İran 

antipatisinden ve bölgeden milyarlarca Dolarlık enerji ihracatı yapan dış aktörler 

açısından ele alındığında Irak’ın (özellikle de İran güdümündeki) bir Şii Hilali’nin 

parçası olmayacağı/olmak istemeyeceği değerlendirilmektedir.  

 

2.3.2. Suriye 

 

İslam’ın bir Şii yorumundan gelişerek oluşturulan Nusayriler153 Suriye’de 

İslam dinine mensup topluluk içerisinde, Hanefi mezhebine mensup Sünnilerden 

(%70-75) sonra, nüfus içerisindeki yaklaşık %12’lik paylarıyla ikinci büyük dini 

azınlığı oluşturmaktadırlar.154 Yaklaşık 20 milyon kişilik (20,178,480) ülke 

nüfusunun diğer (azınlık) dinleri Hıristiyanlık (Katolik, Protestan, Ortodoks, Nasturi, 

Süryani), Dürzilik ve Yezidilik mensuplarından oluşmaktadır.  

Buradan da anlaşılabileceği gibi Suriye, coğrafi konumu gereği, pek çok dine 

ev sahipliği yapmış olmasından dolayı oldukça zengin bir dinî yapıya sahiptir. 

Ülkede, kentlerde ve kırsal alanlarda ayrı ayrı mahallelerde yaşayan bu (dinî) 

gruplar, kendi aralarında bağımsız birer toplum oluşturmak suretiyle bir çeşit azınlık 

zihniyetini benimsemişlerdir. Bu çerçevede, özellikle de kentlerde, Müslümanlarla 

                                                 
153 Bu kesim için, ‘Suriye Alevileri’ ve ‘Arap Alevileri’ ifadeleri de kullanılmaktadır. 

“Suriye’deki Fransız manda yönetimi süresince (1920-1946) bu kesim ismini Alaviler (Alawis) olarak 
değiştirmeye karar vermiştir. Daniel Pipes’a göre Fransızlar, bu ismi onların dostluğunu kazanmak 
amacıyla vermiştir.” Bkz., Daniel Pipes, “The Alawi Capture of Power in Syria,” Middle East Studies, 
Vol. 25, No. 4, 1989, ss. 429-450. 

Ancak diğer yandan “Nusayrilerin isimlerini ‘bağlı, taraftar’ anlamındaki Alaviler olarak değiştirmesi, 
kendilerini İslam’a yaklaştıran Ali ibn Abi Talib’in soyundan gelmelerine atfen yapılan bir istek 
sonucudur.”, Bkz. Yvette Talhamy, “The Syrian Muslim Brothers and the Syrian-Iranian 
Relationship”, Middle East Journal, Vol. 63, No. 4, Autumn 2009, s. 561.  
154 Mustafa Balbay , Suriye Raporu, Cumhuriyet Kitapları, 2006, s. 117. 



 
 

81

diğer gruplar arasında ticari ve sosyal ilişkiler kurulmakla birlikte bu ilişkiler 

arkadaşlık/dostluk ya da ayrı dinlerden kişilerin birbirleriyle evlilik yapmaları 

suretiyle kazanılacak bir akrabalık seviyesine çıkarılmamaktadır.155  

Suriye Şiileri genel olarak Halep ve Humus civarlarında ve çoğunlukla da 

Lazkiye vilayetinin kıyı kesimine yerleşmişlerdir. Bu kesimin büyük bölümü tarım 

sektöründe çalıştığı için Lazkiye’ye bağlı kırsal kesimde de Nusayriler çoğunluğu 

oluşturmaktadırlar.156  

1970’li yıllara kadar sahil şeridinde ve kasabalarda Sünni ve Hıristiyan kesime 

oranla azınlıkta olan Nusayri kesimi aynı zamanda yoksulluk içerisinde yaşamıştır. 

Bu dönemde kırsal nüfus, gelirinin bir kısmını kentlerdeki toprak ağalarına ve 

tüccarlara vermek zorundadır. Öyle ki 1940’larda Lazkiye gibi kentler, Sünni 

ağırlıklı başkent Şam’ın ileri karakolu yerine geçiyordu.157 Bununla beraber ilerleyen 

10-20 yıl içerisinde daha önceden Lazkiye bölgesindeki dağlarda yaşayan Nusayriler 

arasında yaşanan kitlesel göçler neticesinde burada yerleşik olan (İsmaililer gibi) dinî 

azınlıklar, bulundukları bölgelerde coğrafi olarak gerilemişlerdir. Söz konusu 

göçlerin ovalara ve kentlere doğru olan kısmı ise (özellikle de Hama ve Humus’ta) 

Nusayri köylerinin sayısının artmasına neden olmuştur. Öyle ki 1970’li yıllarda 

Lazkiye, Tartus, Baniyas ve Cebele gibi önemli sahil kentlerinde Sünniler 

çoğunluktayken, yaşanan hızlı Nusayrileşme süreci sonucunda, 1990’lara 

gelindiğinde bu bölgede yaşayan Nusayri kökenlilerin sayısı çoğunluğu oluşturmaya 

başlamıştır.  

                                                 
155 Balbay, Suriye Raporu, 2006. s. 139. 
156 Ibid. s. 137. 
157 Nikolas Van Dam, Suriye’de İktidar Mücadelesi: Esad ve Baas Partisi Yönetiminde Siyaset ve 
Toplum, Çev. Semih İdiz, Aslı Falay Çalkıvik, İletişim Yay., 2000, s. 27. 



 
 

82

1973 Suriye Anayasası, Suriye Devlet Başkanının Müslüman olması ile İslam 

hukukunun yasamada temel kaynak olarak alınması zorunluluğu getirmektedir.  

“1973’te Anayasayı ortaya koyduğunda Esad, hiçbir İslami referans kullanmama 

hatasını yapmıştır. Bunun üzerine ülkedeki dini gruplar arasında bir kargaşa ortaya 

çıkmıştır. Söz konusu olaylara cevaben Esad, devlet başkanının Müslüman olması 

gerektiği yönünde bir kanun hükmü çıkararak uzlaşma sağlamış ve bu durumun 

meşruiyetini artırmak için saygın bir din âliminden (Musa Sadr) Alavilerin 

(Nusayrilerin) aslında Şii İslam’ın içerisinde olduğuna dair bir fetva almıştır. Ardından 

meşruiyetini sağlamlaştırmak için daha sonradan ‘İslam’ın diğer versiyonlarına’ karşı 

ciddi bir koruyucu rol üstlenmiştir.”158  

Bununla birlikte Anayasa, İslamiyeti açıkça devlet dini olarak tespit etmemiş 

olmasına rağmen Suriye nüfusunun yaklaşık %85’inin İslam dinine mensup olması 

dolayısıyla ülke, bir ‘İslam ülkesi’ olarak tanımlanmaktadır. Öte yandan (özellikle 

sosyal yaşantıdaki) fiili uygulamalarda de facto bir laik yapı olduğu görülmektedir.159 

Dolayısıyla Suriye’yi diğer Ortadoğu ülkeleri arasında farklı kılan noktaların başında 

devlet sisteminin laik yapısının geldiği söylenebilir. 

Suriye’de halk, dinine düşkün olmakla birlikte sosyalist Baas rejimi dini, 

sosyalist anlayışa uygun olarak kullanmaktadır.160 Esad, Baas partisini kendi 

iktidarını pekiştirmek için kullanmıştır. Suriye’nin güvenliği, Esad’ın kişisel ve 

partinin meşruiyetine bağlıdır.161 Ülkedeki Müslüman toplumunun Hıristiyanlara 

                                                 
158 Ivor Lucas, “The Paradox of Syria”, Asian Affairs, Vol. 25, Issue 1, February 1994, s. 6.  
159 “Suriye Anayasası’nda devletin dinin İslam olduğuna dair bir hüküm bulunmamaktadır. Bu durum 
İslamcı muhalefeti ayağa kaldıran en önemli nedenler arasında sıralanmaktadır.”, Bkz., Abdullah 
Manaz, “Dünden Bugüne Suriye”, Stradigma.Com, Kasım 2003, Sayı 10, 
http://www.stradigma.com/turkce/kasim2003/makale_05.html, Erişim Tarihi: 28.09.2010. 
160 Balbay, Suriye Raporu, 2006. s. 132. 
161 David S. Sorenson, “National Security and Political Succession in Syria”, Mediterranean 
Quarterly, Winter 1998, s. 78. 



 
 

83

oranla daha az gelişmiş ve muhafazakâr olduğu da belirtilmektedir. Sünni kesimin 

toplumsal bağları Nusayriler kadar güçlü olmasa da siyasi ve dinî alanlarda illegal 

faaliyet gösteren pek çok dernekleri bulunmaktadır.162 Çoğunluğunu Hanefi 

mezhebinin oluşturduğu Sünni kesim, genel olarak devlet-toplum hayatının şeriat 

hukukuna göre düzenlenmesinden yana olduğu için laiklik karşıtı olarak        

yorumlansa da163, kentli ve askerlik görevini yapan Sünni gençler arasında laiklik 

fikrinin giderek yayıldığı da belirtilmelidir. 

Dolayısıyla ister demokrasi ister meşruti monarşi olsun, hiçbir siyasal iktidarın 

halkın taleplerini göz ardı ederek bir karar almasının mümkün olmadığı (ya da son 

derece riskli olduğu) günümüz konjonktüründe söz konusu ilke, ülkenin ilerleyen 

dönemde bir bölgesel işbirliğine girilecek olması durumunda, bunun toplumsal onay 

alabilmesi için dinî değil siyasi çıkar temelindeki bir ittifak şeklinde teşkil edilirse 

kabul göreceği sonucunu doğurmaktadır. 

Ülkenin laik yapısının ötesinde iktidardaki güç olan Nusayriliğin, Sünnilikten 

ayrıldığı çıkış noktası itibariyle Şia içinde değerlendirilmekle birlikte Oniki İmam 

Şiiliği ile belirgin ideolojik ve uygulama farklılıkları barındırdığı belirtilmelidir.164  

Kökenlerine bakıldığı zaman Nusayriliğin Muhammed b. Nusayr en-Nemiri 

tarafından kurulmuş aşırı bir Şii fırkası olduğu görülmektedir. Malazgirt Savaşı’nı 

takiben Selçuklu sultanları döneminde Nusayriler Antakya’yı ele geçirmişler; ancak 

                                                 
162 Söz konusu yapılanmaların en ünlüsü, Nusayri rejimini yıkarak yerine Sünnilerin temsil edildiği bir 
yönetim kurmayı amaçlayan Müslüman Kardeşler Örgütü’dür.  
163 Balbay, Suriye Raporu, 2006. s. 135. 
164 “Bu mezhebin/tarikatın mensuplarının hangi ırktan oldukları kat’i olarak bilinmemektedir. 
Nusayrilik dini yaklaşım açısından; Kameri, Haydari, Mütevali ve Gıyabi olmak üzere -kendi 
içerisinde de [!]- dört kola ayrılmaktadır ve bu tarikata girilmesi için üç aşamalı bir törenden geçilmesi 
gerekmektedir.” Bkz., Enver Behnan Şapolyo, Mezhepler ve Tarikatlar Tarihi, İstanbul, Elif Kitabevi, 
2006, s. 427. 



 
 

84

bir dönem Fransız hâkimiyeti altında yaşamışlardır. Bir dönem Selahattin Eyyubi bu 

kesimi Haçlıların istilasından kurtarmış olsa da onun ölümünün ardından bölge, 

yeniden Haçlıların egemenliği altına girmiş; İsmaililer ve Moğollardan sonra 

Osmanlı idaresi altında yaşamaya başlamışlardır (Mercidabık-1516). 

“Suriye Nusayrileri, Büyük İskender döneminde burada yaşamış olan toplumun 

soyundan gelmektedir. Hıristiyanlığın Mezopotamya’da yayılmasını takip eden yıllarda 

Nusayriler kendi toplumlarında İslamiyeti kabul etmeden önceki dinlerini muhafaza 

etmiştir. Ancak ilerleyen yıllarda Şiiliğin diğer bir kolu olan İsmailler tarafından 

Araplaştırılarak İslam dünyasına katılmışlardır. Buna ilaveten gerek Bizanslılarla 

gerekse Haçlı Seferleri sırasında Hıristiyanlarla girdikleri kültür alışverişi sonucunda 

Hıristiyanlıktan ve Pagan dininden edindikleri bazı alışkanlıklarını bugün dahi 

sürdürmektedirler. Örneğin Hıristiyanlıktaki mukaddes üçlü (baba, oğul, kutsal ruh) 

Nusayrilikte (Ali, Muhammed, Salman (A.M.S.) olarak kabul edilmektedir.”165 

Bu da söz konusu uygulamada mezhebin farklılaştığı noktaların kaynağını 

teşkil etmektedir. Bununla beraber ideolojik olarak da Nusayriliğin, Oniki İmam 

Şiiliğinden ayrıştığı kritik bir nokta bulunmaktadır. Nusayriliğin görüşlerinin 

temelini Hz. Ali’nin ilahlaştırılmasının teşkil etmesi, İran başta olmak üzere diğer Şii 

öğretileri ile ciddi bir tezat nokta oluşturmaktadır. Zira On İki İmam Şiasında Ali, 

(Allah’ın yerine-Allah gibi) tapılan bir kişi değil, Allah’ın Peygamberi                      

Hz. Muhammed’in ardılı-halefidir. Öte yandan Nusayriliğin diğer Şii akımları ile 

arasındaki farklılıklar bununla da sınırlı kalmamaktadır. Söz konusu farklılıklara 

İslam’ın beş şartında getirdikleri yorumlar dolayısıyla ortaya çıkan ciddi ayrışmalar 

örnek verilebilir.166  

                                                 
165  Balbay, Suriye Raporu, 2006. s. 137. 
166 İçinde: “Ali’den başka ilah bulunmadığına şahadet ederim.” cümlesi geçen şahadetleri, farklı 
namaz kılma şekilleri gibi. Daha fazla bilgi için bkz., Fığlalı, 1996. s. 185 vd.  



 
 

85

“Diğer bir deyişle inanışları ve davranışları göz önüne alındığında Nusayriliğin 

bölgedeki eski dinler ve inanışlardan, totemcilikten Sabiiliğe, Musevilik, Hıristiyanlık 

ve iptidai davranışlardan Müslümanlığa kadar bir dizi inançtan etkilendiği ve bunları 

Bâtınilik perdesi ile örttüğü apaçık ortadadır.”167  

Nusayrilikteki bu temel inanışın diğer Şii camiasına kabul edilmesinin son 

derece zor (hatta imkânsız) olduğu açıkça görülmektedir; ki bu da ‘Şii Hilali’nin en 

sağlam ayaklarından olarak addedilen Suriye’nin aslında göründüğü kadar sağlam 

olmadığına işaret etmektedir. 

Öte yandan son derece az sayıda bir nüfusu teşkil etmesine rağmen Nusayri 

kesimin dahi kendi içerisinde bir ayrışıma sahip olduğundan da bahsedilmelidir. 

Buna göre sosyal yapılanma açısından bakıldığında dağlarda yaşayan Nusayrilerin, 

ülkenin ovalarında ve sahil şeridinde yaşayan Nusayrilerden daha kuvvetli aşiret 

bağları bulunmaktadır. Bu kesim içerisinde şehirlerde yaşayanlar (önceleri) Sünni ve 

Hıristiyan kesim tarafından ekonomik olarak sömürülmekte iken dağlık bölgelerde 

yaşayanlar ise daha ’özgür’ bir hayat tarzı yaşamışlardır. Buna rağmen Nusayri 

köylüsünün sosyo-ekonomik durumları her iki kesimde de aşağı yukarı aynıdır.     

Öte yandan: “Her iki kesim arasındaki en büyük fark, dağdakileri sömürenlerin kendi 

dindaşları olmasıydı.”168 

Başka bir bölümlendirme ise aşiret temelinde yapılabilir. Buna göre 

Nusayrileri,  dört kola (Hayattun, Haddadun, Matavirah ve Kalbiyah) ayırmak 

mümkündür. Bunlar Lazkiye bölgesinde ve çevresinde dağılmış halde 

yaşamaktadırlar. Bu dört Nusayri aşiret kolundan iki önemli dinî grup kopmuştur. 

Bunlardan ilki aralarındaki dinî birliğe rağmen mensuplarının aynı zamanda aşiret 
                                                 
167 Fığlallı, 1996. s. 192. 
168 Van Dam, 2000. s. 27. 



 
 

86

bağlarına sadık kaldığı Haydariyun; ikincisi ise I. Dünya Savaşı sonrasında dinî lider 

olarak ortaya çıkan ve 40 bin müridi bulunan Süleyman El Mürşid liderliğindeki 

Gasasinah grubudur.169 El Mürşid’in ölümünden sonra müritlerinin çoğu eski 

aşiretlerine geri dönmüşlerdir. 

Nusayri aşiretlerinin çoğunun kendi dinî liderleri (Şeyh ya da ricel el-din) 

bulunmaktadır. Şeyhler, aşiret reislerine oranla daha az olmakla birlikte, diğer aşiret 

mensupları üzerinde ahlaki ve toplumsal açıdan önemli etkiye sahiptir. Sahip 

oldukları topraklar sayesinde aşiret reisleri ya da şeyhler, köylü dindaşları üzerinde 

hâkimiyet kurabilmişlerdir. Bazı durumlarda dinî liderlerin etkisi öylesine       

artmıştır ki, taraftar desteğinden mahrum bırakmak, hatta bazen iktidardan düşürmek 

suretiyle aşiret reislerinin otoritesini sarsmayı dahi başarmışlardır. Buna ilaveten dinî 

lider ile aşiret reislerinin aynı aileden geldiği durumlara da rastlanmıştır.170  

Nusayri kesimin Suriye devleti içerisindeki konumuna bakıldığında bu 

konudaki ‘ezilmiş Şii’ ezberinin bozulduğu görülmektedir. Zira Nusayri yönetimin 

laiklik ilkesinin uygulanması konusundaki hassasiyetinin temelinde ülke için tarihi 

iktidara geliş süreci ile bunun sonucunda kurulan toplumsal dengeler yatmaktadır. 

Tarihi olarak incelendiğinde bugün iktidarda olan Nusayrilerin, bir dönem 

Suriye’deki ekonomik olarak en yoksul ve sosyal olarak en dezavantajlı grup 

olmasına rağmen 1960’lardan itibaren askeri yönetim kademelerinde ve Baas 

Partisi171 içerisinde hızlı bir yükselme kaydettikleri görülmektedir. Bunda Devlet 

Başkanının Nusayri olmasının yanı sıra devlet yönetiminde yer alan Nusayrilerin 

                                                 
169 Peter Gubser, “Minorities in Power: Alawites of Syria”, R.D.McLaurin (der.), The Political Role of 
Minority Groups in the Middle East, New York, 1979, s. 17-48, Aktaran: Van Dam, 2000. s. 28. 
170 Suriye’deki Nusayri aşiret yapılanması hakkında daha fazla bilgi için bkz., Ibid. ss. 26-31.  
171 Arap milliyetçisi Baas Partisi 1963 yılında Suriye’de iktidara gelmiştir.  



 
 

87

desteğinin de payı bulunmaktadır. Kaldı ki bugün de Suriye devlet bürokrasisinin 

kilit noktalarındaki makamlarda Nusayriler görev yapmaktadır.  

Nusayrilerin Hafız Esad liderliğinde devlet idaresini ele geçirene kadar 

yaşadığı dönemde Sünnilerin yanında yardımcı ya da işçi olarak çalıştıkları 

bilinmektedir. Öte yandan bu kesim, kendi içerisinde güçlü toplum bağlarına sahip 

olmakla beraber172 söz konusu bağları fiiliyata dökecek bir dernekleşme faaliyetine 

girmek yerine siyasi-toplumsal alanlardaki sözlerini Baas Partisi içerisindeki 

kanalları aracılığıyla dile getirmeyi tercih etmektedir.   

Nusayriler uzun yıllar Osmanlı egemenliğinde yaşamışlardır. Ancak               

19. yüzyılın ortalarından itibaren bağımsız bir Nusayri devleti kurma girişimlerinde 

bulunmuşlar, hatta Fransız mandası sırasında (1920-1946) bölgesel bir otonomi dahi 

kazanmışlardır. Bu çerçevede Suriye’de bir azınlık grubunun nasıl iktidarı ele 

geçirdiği sorusuna ilişkin cevap, iki dünya savaşı arası dönemde Suriye ve 

Lübnan’da etkili olan Fransız manda yönetimi dönemine kadar dayanmaktadır.            

Bu dönemde izlenen böl-yönet stratejisi çerçevesinde Fransa, Sünni bloktan gelen 

milliyetçi tutkulara karşı koymak için Nusayri ve Dürzi dinî azınlık toplumlarından 

aşırı miktarda kişiyi istihdam ederek bir silahlı kuvvet toplamıştır.173 Hatta Nusayri 

topraklarını ‘Latakia Hükümeti’ olarak yeniden adlandırmıştır (1930).174 Ancak 

bağımsızlık uzun sürmemiş ve Fransa’nın Şam hükümetinin toprakları birleştirmek 

konusundaki baskı altında kalması üzerine Latakia, yeni Suriye Cumhuriyeti ile 

                                                 
172 Anası ya da babası Nusayri olmayan kimse bu mezhebe alınmaz. Nusayri olmayanlarla bir evlilik 
bağı kurulamaz.  
173 Lucas, 1994. s. 3.; Ayrıca bkz., Abbas R. Kelidar, “Religion and the State in Syria”, Asian Affairs, 
01.02.1974, s. 16. 
174 Andrew Tabler, “Paradox Lost”, Institute of Current World Affairs-ICWA Letters, June 2006, s. 4. 



 
 

88

birleştirilmiştir (28 Şubat 1937) ve Nusayriler tekrar merkezi yönetimin idaresi altına 

girmişlerdir.175  

Geçirdikleri sıkıntılı ve yoksul dönemin ardından 1963 yılında Baas Partisi’nin 

iktidarı ele geçirmesi ile başlayan süreçte176 Nusayri toplumu ve yaşadıkları yerlerin 

sosyo-ekonomik koşulları kayda değer şekilde gelişmiştir. Bu gelişimde siyasi iktidar 

tarafından desteklenmesinin yanı sıra Nusayrilerin yeni açılımla birlikte yoğun 

şekilde eğitime yönelmelerinin de payı bulunmaktadır. Zira Baas yönetiminden 

destek alan bu kesim, devlet burslarından da yararlanmak suretiyle yüksek öğretim 

görmek için yurtdışına gitmeye ve uzmanlık gerektiren alanlarda (tıp, mühendislik, 

hukuk gibi) gelişmeye başlamıştır. Sonuç olarak 1990’lara gelindiğinde Nusayriler, 

çeşitli meslek grupları ile devletin üst düzey kadrolarında yoğun şekilde varlık 

gösterir olmuştur. Elbette bunda Baas iktidarının katkısı yadsınamaz derecededir. 

Zira söz konusu bursların verilmesi ya da önemli okullara yapılan öğretmen 

atamaları gibi kritik kararlar, ağırlıklı olarak Nusayrilerin lehine olacak biçimde 

verilmiştir.177  

Nusayrilerin ülke içerisindeki elde ettikleri ayrıcalıklı konumlara örnek olarak; 

banka idareleri ile askeri178 ve sivil kuruluşlardaki makamları (ordu ve çeşitli 

bakanlıklar gibi) elde etmeleri; toprak reformu sırasında gerçekleştirilen toprak 

dağıtımında ön planda tutulmaları ya da Baas yönetimi tarafından alınan kararlarda 

bu grubun çıkarlarının gözetilmesi verilebilir. Öte yandan Nusayrilerin devletin üst 
                                                 
175 Suriye siyasi tarihi hakkında daha fazla bilgi için bkz., Barry Rubin, The Truth Abaut Syria,       
New York, Palgrave Macmillan, 2007.  
176 Esad ailesinin iktidara geçişi sırasında dini unsurların tutumları hakkında bilgi için bkz., Kelidar, 
1974. ss. 16-22. 
177 Rubin, 2007. s. 62 vd. 
178 “Sünni elitinin orduya katılınması konusunda oldukça patriotik ve aristokratik davranması sonucu 
bugün Suriye ordusunun yaklaşık yarısı Nusayridir.” Bkz., Ibid. s. 32. 



 
 

89

düzey makamlarında yer almalarının Suriye halkının da bu kesiminden çekinmesine 

neden olduğu da belirtilmelidir.  

Bugün genel olarak Nusayri toplumu, özel olarak da Esad ailesi, son Devlet 

Başkanı Hafız El Esad ile en azından onun oğlu ve ardılı Beşar Esad (Babasının 

ölümünün ardından 2000’de iktidara geçmiştir.) için önemli bir güvenlik temeli inşa 

etmişlerdir.179 Bununla beraber Nusayri olmanın verdiği ayrıcalıklı konumlarına 

rağmen Esad ailesi diğer mezheplerin de desteğini almak için de bazı adımlar 

atmıştır. Diğer bir deyişle aslında din ile siyasetin birleştirilmesi konusu Suriye’de 

bir tabu olmasına rağmen Esad ailesi, kendi iktidarının mezhepçi doğasını dağıtmak 

için Baas partisini bir araç olarak kullanmak suretiyle Suriye tarihinin seküler Arap 

yapısını180 vurgulayarak Sünni elit içerisinden pek çok kişiyi siyasi karar verme 

mekanizmaları içerisine yerleştirmiştir. Zaman içerisinde bu şekilde bir istihdam 

ortaya çıkması ülke içerisinde uygulanabilir bir yaşam tarzı sağlamış ve bu kişiler 

Suriye ordusunun kilit kadrolarına gelmeye başlamıştır. Sonuçta bu çekirdek yapı 

Baas partisi ile bir ittifak içerisine girmek suretiyle sistemin temeline yerleşmiştir. 

Örneğin; temel kuruluşların çoğunda, özellikle de güvenlik kuruluşlarında, Nusayri 

ağırlığı devam etmekle beraber Başbakanlık kadrosu dahil pek çok kıdemli kadroda 

Sünni çoğunluk temsilcileri bulunmaktadır.181 

                                                 
179 Beşar Esad dönemi hakkında daha fazla bilgi için bkz., Eyal Zisser, “Bashar Al-Assad: In or Out of 
the New World Order?”, The Washington Quarterly, Summer 2005, ss. 115-131; Dennis Ross, “U.S. 
Policy Toward a Weak Assad”, The Washington Quarterly, Vol. 28, No. 3, Summer 2005, ss. 87-98; 
Syrıa Under Bashar (I): Foreign Policy Challenges, International Crisis Group (ICG) Middle East 
Report, No. 23, 11.02.2004. 
180 Suriye’deki laiklik anlayışı hakkında daha fazla bilgi için bkz., Szanto Ali-Dib, “Inter-religious 
Dialogue in Syria: Politics, Ethics and Miscomm Unication”, Political Theology, Vol. 9, No. 1, 2008, 
ss. 93-113. 
181 Van Dam, 2000. s. 28.  



 
 

90

Bununla birlikte Suriye resmî devlet politikası her çeşit ayrımcılığı 

reddetmektedir. Suriye’de, Ortadoğu’nun genelinin tersine, Şii azınlığın Sünni 

çoğunluğu yönettiği bir istisnai durumun hâkim olduğu görüntüsünün yanı sıra 

Devlet Başkanı Esad’ın Nusayri Müslüman grubu söz konusu olduğunda kariyer 

fırsatlarının seçiminde din unsuru belirleyici bir faktör olabilmektedir. Ülke nüfusu 

içerisindeki düşük oranlarına rağmen Nusayrilerin devletin askeri-güvenlik 

kuruluşlarındaki ana mevkilere getirilmesi buna örnek verilebilir.  

Öte yandan bölgesel gelişmelerin ülke içindeki dinamiklere yansıdığı da 

belirtilmelidir. Örneğin Şiilerin Irak’ta kazandığı seçim zaferinin Suriye’deki 

Nusayri toplumunu da etkilediği söylenebilir. Ancak Irak örneğinde yaşanan bu 

gelişmenin Suriye’de direkt bir etki doğurmayacağı, zira Suriye’de durumun 

Irak’takinden farklı olduğu hususu her zaman göz önünde bulundurulmalıdır.         

Bu konuda öncelikle Suriye’de Nusayrilerin azınlık konumunda olduğu ve 

çoğunluğu oluşturan Sünnilere hükümet ettiği unutulmamalıdır. Dolayısıyla buradaki 

iktidar açısından siyasi bir risk ortaya çıkmaktadır. Söz konusu risk, bir Şii Hilali’nin 

fiilen oluşturulması durumunda, buradaki Sünni çoğunluğun kendisini daha 

sıkıştırılmış hissetmesi sonucu ayaklanması ve Baas rejimi döneminde sahip 

oldukları iktidarı yeniden elde etmesi konusunda teşvik edebilecek olmasıdır.               

‘İç savaş’ anlamına gelen böyle bir tablo, kuşkusuz, Suriye yönetimi tarafından da 

istenmeyecektir. Konuya ilişkin olarak gözlemciler, merkezi rejimde en ufak bir 

zayıflık ya da siyasi bir karmaşanın baş göstermesinin Nusayriler ile Sünniler 

arasında bir güç mücadelesine dönüşebileceği yorumunu yaparken diğer bir grup ise 



 
 

91

Nusayri topluluğunun kendi içerisinde, özellikle de ardıllık konusunda, bir ayrışma 

olasılığı görmektedir.182  

Son olarak konuya siyasi açıdan yaklaşıldığında Suriye’nin de İran 

liderliğindeki bir ittifaka dahil olmak bir yana olabildiğince kendi bağımsız 

politikasını gütme yolunda adımlar atmaya çalıştığı değerlendirilmektedir.183 İlk 

bakışta, uluslararası ilişkiler anlamında, iki devlet ilişkileri hakkında son derece derin 

bir ittifak bulunduğu yorumu yapılabilir. Zira Suriye ile İran arasında oldukça yakın 

siyasi-ekonomik ve sosyal bağlar bulunmaktadır. Suriye yönetiminin uluslararası 

yalnızlığını yenme ve kendi güvenliğini arttırma arzusu, İran ve Rusya’yla çok yönlü 

yoğun ilişkiler kurmasına yol açmıştır.184 Bununla beraber son dönemde Suriye’nin 

(İsrail ile uzlaşma görüşmeleri gibi) İran’ın yörüngesinden çıkmak için çeşitli siyasi 

adımlar attığı da bilinmektedir. Diğer bir deyişle Suriye hükümeti, laik yapısından 

ötürü, stratejik işbirliği içinde olduğu İran'ın sert tepkisine maruz kalmadan bu ülke 

ile siyasi ilişkilerine mesafe koyma eğilimindedir.185 İran-Suriye yakınlaşması 

mezhepsel değil, siyasi nedenlere dayanmaktadır.186 Zira 21. yüzyıl Alaviliğinin 

(Nusayriliğin) dini bir grup olmaktan çok siyasi bir yapı olduğu yabancı   

kaynaklarda da dile getirilmektedir.187  

                                                 
182 Alfred B. Parados, Jeremy M. Sharp, Syria: Political Conditions and Relations with the United 
States after the Iraq War, CRS Report for Congress, Congressional Research Service, 10.01.2005,  
http://fpc.state.gov/documents/organization/42483.pdf, Erişim Tarihi: 13.07.2010.  
183 “Aslında Suriye ve İran arasında bugün ortak politika ürettikleri konular dahil birçok meselede 
dikkate değer görüş farklılığı bulunmaktadır.” Bkz., Arif Keskin, “İran - Suriye İlişkilerine Analitik 
Bir Bakış”, http://www.avsam.org/tr/a1736.html, 29.07.2009, Erişim Tarihi: 07.06.2010.  
184 Yasin Atlıoğlu, “Suriye Dış Politikası’nda Güç ve Güvenlik İlişkisi”, Bilge Strateji, Cilt 1, Sayı 1, 
Güz 2009, s. 81. 
185 "Suriye Rejimi Sapına Kadar Laik", Radikal, 01.07.2008. 
186 Hasan, 2006.  
187 The Alawites of Syria: A People Profile, www.alawites.org/.../alawites%20of%20syria%20broch-
page%201P.DOC, Erişim Tarihi: 25.09.2010. 



 
 

92

Buna ilaveten İran’ın Suriye ile Şii bir köprü oluşturma fikri, Irak’ın Sünni 

bölgesinin coğrafi engellemesi ile karşılaşmaktadır. Yani bir Sünni Kuzey Irak engeli 

söz konusudur. Köprünün varsayılan ikinci ayağı olan Suriye’ye bakıldığında ise bu 

ülkenin bir Şii varlığından neredeyse yoksun olduğu görülecektir.  

Hatta ileri bir yorumla, bir Şii Hilali’nin kurulabilmesi için sadece Sünni Kürt 

bölgesinin aşılmasının değil, aynı zamanda Nusayri Suriye bölgesinin de ittifakının 

devamlılığının sağlanmasının öneminin Suriye de farkındadır. Zira İran açısından 

Lübnan’a (diğer bir deyişle Hizbullah’a) ulaşım, coğrafi olarak yalnızca Suriye’nin 

aracılığı ile mümkündür ve kuşkusuz Suriye de bu son derece değerli kartı İran’a 

karşı siyasi bir koz olarak elinde tutmaktadır.  

Ancak siyasi hesaplamaların toplumsal desteği alması gerektiğine, aksi halde 

(bölgesel bir ittifaka girmek gibi) uzun vadeli adımlar atılamayacağına dair bir 

bilinçle Suriye de halkının sesini dinlemek durumundadır. Hatta iç dinamikleri 

düşünüldüğünde Suriye’nin, bu konuda pek çok devletten daha hassas olması 

gerektiği değerlendirilmektedir. Bu çerçevede Suriye halkının dinî inançlara olan 

kuvvetli bağlarının ve bu konuda değişikliklere karşı oluşunun, yönetimi dinî 

çevrelerle iyi ilişkiler kurmaya zorlamakta olduğu ifade edilebilir.  

Dolayısıyla kendi ayakları üzerinde, diğer bir deyişle İran’ın yönlendirmesi 

dışında, bir bölgesel politika oluşturmak suretiyle bölge devletleri için örnek teşkil 

etmek ya da bölgesel politikalarda ev sahibi olmak isteyen bir ülke için akıllıca olan, 

bünyesindeki farklı grupları en fazla ve sistemin güvenliğini tehdit etmeyecek 

derecede sisteme dahil ederek meşruiyetini savunmak olmalıdır. Bu modele 

altyapısal olarak en uygun bölge ülkelerinden biri Suriye’dir. Konuya bu açıdan 

bakıldığında Şiilik içerisindeki Nusayrilik gibi farklı bir öğretiye sahip olmasının  



 
 

93

yanı sıra İran’ın etkisinden kurtulmak ve laik ve etkin bir yapı oluşturmak 

doğrultusundaki iç dinamikleri gereğince Suriye’nin, olası bir Şii Hilal projesi 

içerisinde bulunmayacağı/bulunmak istemeyeceği değerlendirilmektedir. Şii Hilali 

teorisyenlerinin iddialarının aksine, ülkenin bölgedeki Sünni rejimlerle ilişkilerini 

geliştirmek suretiyle bir denge politikası gütmeye çalıştığına dair ciddi yorumlar da 

bulunmaktadır. Bu çerçevede Suriye eğer Suudi Arabistan ve Mısır ile ilişkilerini 

düzelterek İran ile aralarında bir denge siyaseti gütmeyi başarabilirse, bu ülkenin dış 

politikadaki baskı aracı en üst seviyeye çıkacaktır.188   

Rresmî söylem olarak seküler yapıya vurgu yapılmakla birlikte Baas rejimi 

içerisinde grup kimliği ve siyasi oryantasyonların çeşitliliği açısından mezheplerin 

önemli bir unsur olduğu da bilinmektedir. Bu çerçevede Suriye siyasetinde etkili olan 

başlıca üç ana unsur; Nusayri kesim, Baas Partisi ve askeri-güvenlik yapılanması 

olarak sıralanabilir. Dolayısıyla Nusayrilik, Suriye için yalnızca bir mezhep grubunu 

değil aynı zamanda siyasi yapının üzerine kurulduğu üç ana ayaktan birini 

oluşturmakta ve bu yapılanma, Sünni kesimden ciddi muhalefet almaktadır; ki bu da 

her ne kadar iktidara sahip olsa da nüfusundaki çoğunluğun gözünde meşruiyetini 

sağlamak konusunda ekstra bir kırılma noktasına sahip oldukları anlamına 

gelmektedir. 

Öte yandan ılımlı düşüncedeki Suriyeliler ile dinî azınlık gruplarının üyeleri 

Esad’ın teokratik bir devlet karşısındaki muhalefetine ve köktendinci Müslüman 

Kardeşler Örgütü’nü ortadan kaldırmak için aldığı önlemlere onay vermiştir. Zira 

Esad yönetimi Nusayrilerin yanı sıra diğer dinî azınlıklar nezdinde de (çeşitli 

                                                 
188 “Doç Dr. Özlem Tür’ün Prof. Raymond Hinnebusch ile Suriye Dış Politikası Üzerine Yaptığı 
Mülakat”, ORSAM, 10.08.2009, http://www.orsam.org.tr/tr/orsamkonukgoster.aspx?ID=64, Erişim 
Tarihi: 11.09.2010. 



 
 

94

derecelerde) kabul gören bir rejimdir. Söz konusu azınlık grupları Nusayrilerin, 

Sünni çoğunluk karşısında duyduğu güvensizlik algısını paylaşmaktadır ve seküler 

bir rejimi, Sünni-baskın bir dinî köktendincilik dalgası karşısında bir sigorta olarak 

görmektedir.189 Diğer bir deyişle Nusayri liderleri Sünni kesim dışındaki dinî azınlık 

grupları ile bazı ortak paydalarda buluşabilmekte ve bu kesimleri sisteme dahil etmek 

suretiyle190 meşruiyetini pekiştirmektedir.  

Suriye, bölge ülkeleri içerisinde, bünyesinde bulunan dinî ve etnik azınlıkları 

en iyi şekilde uyumlaştırmak suretiyle yönetime dahil etmiş ülkedir.191 Halkının 

gözünde (meşruiyet açısından) kabul gören böyle bir yapılanmanın, başka bir devlet 

güdümünde bir politika benimsemek ya da (daha da ileri giderek) bu yönde bir ittifak 

içerisine girerek kendisini uzun süreli olarak söz konusu pozisyonda bağlamak gibi 

bir strateji tercih etmesi durumunda dış muhalefetten önce iç muhalefete 

uğrayacağının192, hatta iktidarın meşruiyetinin tehlikeye girebileceğinin hesabı, 

kuşkusuz, Suriye siyasa yapıcıları tarafından da yapılacaktır.  

Buna ilaveten Suriye’nin bir mezhep çatışması ortamından kaygılanacağı da 

aşikârdır. Zira bu durum kendisini, Sünni Arap devletlerin hedefi haline getirme 

riskini taşımaktadır. Öte yandan Şii-Sünni ayrışması Suriye’yi bir iç krize 

                                                 
189 Parados ve Sharp, 2005. s. 12. 
190 “Örneğin Esad rejimi altında Hıristiyan kesimi devlet kuruluşlarında çok iyi bir biçimde temsil 
edilmektedir. Bir yoruma göre Hıristiyanlar El-Esad ya da herhangi bir Nusayri varisini herhangi bir 
Sünni köktendinci alternatifine tercih etmektedir. Diğer bir deyişle Suriye Hıristiyan kesimi Esad 
rejimini ‘koruyucu’ olarak görmektedir.” Bkz. Ibid. s. 12. 
191 Bu konuda kavramsal bir analiz için bkz. Ali-Dib, 2008.  
192 “Bünyesinde bulunan bütün azınlık grupları arasından Kürtler ile (radikal ve terörist) Sünni 
İslamcılar, istikrarı bozmak açısından Suriye devleti için en büyük tehdidi oluşturmaktadır.” Bkz., 
Seth Kaplan, “A New U.S. Policy For Syria: Fostering Political Change in A Dıivided State”, Middle 
East Policy, Vol. 15, No. 3, Fall 2008, s. 109. 



 
 

95

sürükleyebilir.193 Bu devletlerin de zaten İran-Suriye arasındaki yakın ilişkiden 

duydukları rahatsızlıkları düşünüldüğünde Suriye’nin neden ülkenin Sünni 

çoğunluğunu kışkırtmamak için ihtiyatlı davrandığı sorusunun cevabı açıklığa 

kavuşmaktadır. Bu açıdan bakıldığında Suriye’nin İran yörüngesinde gözükmesi 

tehlikeli sonuçlar doğurabilir ve Suriye’nin Türkiye’ye yaklaşması iç siyasî dengeler 

açısından önemli kazanımları olan bir girişimdir. 

Bu durumda Şii Hilali için en yakın görünen ayaklardan birinin aslında o  

kadar da ‘hazır’ olmadığının ortaya çıkacağı değerlendirilmektedir.  

 

2.3.3. Suudi Arabistan 

 

Şii Hilali iddiasının temel dayanakları olarak İran’dan ve Irak’tan sonra Körfez 

ülkeleri zikredilmektedir. Ancak ABD siyasa yapıcılarının düşüncelerinin aksine, 

Körfez Şiileri mezhepsel kimliklerini, yerel kimliklerinin üzerinde tutmamaktadırlar. 

Bu topluluk kendisini, Körfezin gerçek sakinleri olarak görmekte ve kendilerini 

denizci halk anlamına gelen bahirnah olarak adlandırmaktadır.194 Suudi 

Arabistan'daki Şiiler önemli bir Fars nüfusuna sahip olmasalar da büyük bir bahirnah 

topluluğuna sahiptir.  

2004 yılında yapılan resmî nüfus sayımına göre yaklaşık 23 milyon 

(22.678.262) olan Suudi Arabistan nüfusunun 16 milyonu (16,529,302) Suudi 

Arabistan vatandaşıdır. Resmî olarak açıklanmamakla birlikte bu nüfus içerisinde Şii 

                                                 
193 Keskin, 2009.  
194 Körfez Şiileri bu tabiri, sınırların kendilerini bölmüş olmasına rağmen Körfez'in denizlerine olan 
yakınlıkları kendilerini birleştirdiği için kullanırlar. Bkz., El Marashi, 2007. s. 22. 



 
 

96

vatandaşların oranının %10-15 civarında olduğu tahmin edilmektedir.195 2010 yılının 

ikinci yarısında yapılması planlanan yeni nüfus sayımına ilişkin tahminlere göre ise 

ülke nüfusunun 25-26 milyon civarında gerçekleşmesi beklenmektedir.196               

Bu durumda ülkedeki Şii nüfusunun 2,5 milyon civarında olduğu varsayılabilir.  

Bu nüfus içerisinde Şiiler (en yoğun olarak) Doğu Vilayeti’nde (Ash 

Sharqiyah) ve diğer kesimlerde yaşamaktadır. Doğu Vilayeti'nin üçte biri Şii'dir. 

Şiiler genellikle Kuveyt ve Katar sınırında ve ülkenin güney bölgesindeki Necran'da 

yerleşiktirler. Ayrıca Şii azınlığın önemli bir bölümü de petrol rezervlerinin 

bulunduğu Hasa bölgesinde yaşamaktadır.197 Katif kentinin %98’i Şiidir ve Katif 

dışındaki Şiiler ise Katif'ten itibaren 100 mil yarıçapındaki bir alanda yayılmış 

durumdadır. Şii topluluğun yoğun olarak bulunduğu bir diğer şehir Medine'dir.198 

Suudi Şiileri, mezhepsel olarak genelde Şiiliğin Oniki İmam koluna mensuptur.      

Buna ilaveten Yemen sınırına yakın Necran ile Mekke ve Medine bölgesinde 

yaklaşık 100 bin kadar İsmaili (Şii) de yaşamaktadır.199 Ayrıca Yemen sınırındaki 

bölgede de İsmail ve Zeydi Şiilerin yaşadığı belirtilmektedir. 

Suudi Arabistan Şiilerinin tarihsel olarak geçirdiği evrim incelendiğinde bu 

topluluğun nispeten daha iyi şartlarda yaşamak üzere çeşitli adımlar attığı 

                                                 
195 John Solomon, “Saudi Arabia's Shiites and Their Effect on the Kingdom's Stability”, Terrorism 
Monitor, Vol. 4, Issue 15, s. 1; ayrıca bkz., The Shiite Question in Saudi Arabia, International Crisis 
Group, Middle East Report, No. 45, 19.09.2005, s. 1.  
196 “Saudi Population Tops 25m, Census Plan for 2010”, Arabian Business, 10.06.2010, 
www.arabianbusiness.com/558329?tmpl, Erişim Tarihi: 08.07.2010; Ayrıca bkz., Saudi Arabia 
Demographic Indicatiors, U.S. Census Bureau, www.census.gov/ipc/www/idb/country.php, Erişim    
Tarihi: 08.07.2010. 
197 Suudi Arabistan Şiileri üzerinde Ayetullah Sistani etkisi oldukça güçlüdür ve bu durum ülke 
yönetimi için, kendi iktidarlarının meşruiyetinin sorgulanarak ikinci plana atılması riskini taşıması 
dolayısıyla ülke yönetimi açısından bir endişe noktasını teşkil etmektedir. 
198 The Shiite Question in Saudi Arabia, 2005. s. 1. 
199 Ibid. 



 
 

97

görülmektedir. Bu konuda genel olarak Suudi Arabistan Şii siyasetinin karakteristik 

yapısının, yönetime karşı bir ayaklanmaya çevrilmesi yerine, siyasi/toplumsal 

durumlarını kabullenme şeklinde olduğu görülmektedir. 

Bu durumun nedenlerinden biri, Şii öğretisinin temelinde bulunan sükût ekolü 

gereği dinî liderlerin siyasetten uzak durma yolunu seçmiş olmaları iken ikinci neden 

Şii ulemanın siyasete girmek suretiyle mukallidlerinin, İhvan (ikhwan) hareketi200 ile 

bir çatışma içerisine girilmesi sonucu kaybetmesine ve Şii toplumunun daha fazla 

baskı görmesine engel olma arzusudur. Zira Suudi Şiileri, hükümetlerinden Şiilik 

karşıtı fetvaları kınamasını ve kendilerine karşı koruyucu bir tavır benimsemelerini 

istemektedirler.201 Ancak Suudi hükümeti bu taleplere cevap vermemektedir.202  

Suudi Arabistan Şiilerinin, hükümetten ve Vahabi aşırılardan ciddi baskı 

görmesine rağmen ancak bir noktadan sonra Şiiler de Suudi yönetiminden hak 

talebinde bulunmaya başladığı görülmektedir. Özellikle de eğitim ve dinî 

faaliyetlerinin devlet eliyle kısıtlanması sonucu harekete geçen Şii unsurlar önceleri 

sosyo-ekonomik hakları için mücadele ederken zamanla bu durum siyasallaşmış ve 

1970’li yılların sonlarına doğru Suudi hükümetinden siyasi ve dinî alanlarda hak 

talep edilen bir yapı haline dönüşmüştür. Bu çerçevede dile getirilen istekler genel 

olarak: Şii ibadetlerinin özgürce düzenlenebilmesi, devlet politikalarında ayrımcılığa 

                                                 
200 İhvan hareketi inancının temelinde yer alan cihad anlayışına göre kâfiler, dönmeler (ki Şiiler 
bunların en başında gelmektedir) ve dinden dönenlerle mücadele kutsal sayılmaktadır. İhvan, Şiilerin 
güç kullanılarak dine döndürülmesi veya öldürülmesi hususunda (gelecekte kral olacak) Abdülaziz 
üzerinde büyük bir baskı oluşturmak suretiyle tarihte çok büyük sayılarda Şiinin öldürülmesinde rol 
oynamıştır. İhvan hareketi hakkında daha fazla bilgi için bkz., Mehmet Ali Büyükkara, İhvan’dan 
Cüheymana Suudi Arabistan ve Vehhabilik,  Rağbet Yay., 2004. 
201 Joshua Teitelbaum, The Shiites of Saudi Arabia, Center on Islam, Democracy and the Future of the 
Muslim World, http://www.currenttrends.org/printVersion/print_pub.asp?pubID=130, 21.04.2010, 
Erişim Tarihi: 30.04.2010. 
202 Anees al-Qudaihi, “Saudi Arabia's Shia Press for Rights”, BBC Arabic Service, 24.03.2009, 
http://news.bbc.co.uk/go/pr/fr/-/2/hi/middle_east/7959531.stm, Erişim Tarihi: 25.04.2010. 



 
 

98

son verilmesi, gelirlerinden daha fazla pay alınması, adil iş olanakları ve Şiilerin 

yaşadığı bölgelerde altyapı çalışmalarına hız verilmesi ile şehirlerinin 

modernizasyonu şeklinde özetlenebilir.203 

1979 İslam Devrimi, Suudi Arabistan Şiileri için bir mihenk taşı olmuştur.    

Buna rağmen, Şiiliğin ana akımlarının çatışma dönemi on yıldan az sürmüştür. Şiiler, 

kullanmış oldukları saldırgan taktiklerden ve mesajlardan yorulmuş, ayrıca yerel 

demografik gerçeklikleri göz önüne aldıklarında başarılı bir devrim 

gerçekleştiremeyeceklerinin, ayrıca, esinlendirici olmakla birlikte, İran örneğinin 

kendi gerçeklikleriyle çok az uyuşmaktan olduğunun, dolayısıyla şiddetin dinî, siyasi 

ve sosyal konularda kazanım yaratma olasılığının düşük olduğunun ayırtına 

varmışlardır.204 

1990’lı yıllara gelindiğinde ülkede, dinsel hakların yanı sıra tüm toplum 

kesimlerinden destek gören sosyal, siyasi ve ekonomik haklar bağlamında genel bir 

reform beklentisi hâkim olmuş ve 1993 yılında Cidde’de Şii liderler ile Kral Fahd 

görüşmesi gerçekleştirilmiştir. Ancak ilerleyen zaman içerisinde bu görüşmede vaat 

edilen konuların ne derecede gerçekleştirildiği konusunda da bir uzlaşı ortamı 

oluşturulamamıştır. Bunun üzerine 2000’li yıllarda Şii muhalefeti bir yöntem 

değişikliğine gitmiştir. Bu dönemde Şiiler küresel trende uyum sağlayarak kendi 

toplumsal taleplerini, ifade özgürlüğü ya da katılımcı siyasal sistem gibi daha geniş 

kullanımdaki kavramlar adı altında zikretmeye başlamış ve Veliaht Prens Abdullah’a 

bu tip isteklerini içeren bir bildiri iletmişlerdir. Ancak bu adımla başlatılan ve 

                                                 
203 Suudi Arabistan Şiilerinin tarihi gelişimi hakkında daha fazla bilgi için bkz., The Shiite Question in 
Saudi Arabia, 2005; Teitelbaum, 2010.  
204 The Shiite Question in Saudi Arabia, 2005. s. 4. 



 
 

99

ülkedeki farklı mezheplerini dinî liderlerinin katıldığı ‘Diyalog için Ulusal Forum’ 

toplantılarından da kayda değer bir sonuç alınamamıştır.  

Öte yandan 1979 sonrası Suudi Şiileri için en büyük hissi devinimlerin 

yaşandığı ikinci olay ise 2003 ABD’nin Irak’ı işgali iken205 söz konusu sürece Suudi 

Şiilerinden gelen yorum dış yardım olmadan gerçekçi/sonuç alınabilir bir değişimin 

gerçekleştirilemeyeceği yönünde olmuştur.206 

Bu tepkinin nedenleri araştırıldığında karşımıza ilk olarak Suudi Arabistan’ın 

iç yapısı çıkmaktadır.  

Suudi Arabistan’da devletin resmî ideolojisi Vahabizmdir. Vahabilik, selefi 

öğretinin en sert yorumlarından biridir ve kendi öğretisi dışındaki unsurları, 

Vahabilerin dışındaki camia tarafından İslam dininden sayılsa bile, 

reddetmektedir.207 Bu çerçevede Vahabiliğin Şiiliğe yaklaşımı da farklı olmamış, 

                                                 
205 “Suudi Arabistan hükümetinin bu dönemde bünyesinde bulunan Şii unsurların konumlarını ne 
derece kritik önemde değerlendirdiğine bir örnek olarak 2006 yılında Lübnan’a saldırması için İsrail’i 
kışkırttığı gerekçesiyle Hizbullah’ı kınaması verilmektedir. Brookings Enstitüsü Saban Ortadoğu 
Politika Merkezi direktörü görevini yürüten Martin Indyk: “Tahran’ın Filistin’de giderek daha etkin 
hale gelmesinden endişe duyan Suudi Arabistan, tavırlarını bir kez daha ortaya koymak adına kararlı 
bir tutum sergileyerek Hamas’ı geri almak için savaşmıştır.” ifadesini kullanmıştır. Indyk, Riyad’ın 
Hamas’ı aşırılıkçı olarak görebileceğini fakat Hamas’ın en azından Sünni bir aşırılıkçı olduğunu ileri 
sürmüştür.” Bkz., Omaya Abdel Latif, The Shia-Sunni Divide: Myths and Reality, 
http://www.carnegieendowment.org/publications/index.cfm?fa=view&id=19047&prog=zgp&proj=zd
rl,zme, 01-07.03.2007, Erişim Tarihi: 16.11.2007.   
206 Yaroslav Trofimov, “Saudi Shiites See In an Invasion of Iraq”, The Wall Street Journal,                         
03.02.2003. 

ABD’nin Irak müdahalesinin Suudi Arabistan üzerindeki etkileri hakkında bkz., Solomon, 2006. 
207 “... Sünni İslam’ın devrimci versiyonu selefi cihatçılardır. Selefi cihatçılar; Mısır, Suudi Arabistan, 
Ürdün ve çok sayıdaki Müslüman ülkenin halihazırdaki rejimleriyle savaş halindedir. Konumu 
itibariyle doğuda yer alan Pakistan hükümeti 11 Eylül sonrası dönemde ABD ile yakın ilişkilerinden 
dolayı bu cihatçıların meşru hedefi ilan edilmiştir. Aynı güçler Afganistan ve Bangladeş’te de 
yaygındır. Selefi cihatçılar Endonezya’da layıkıyla seçilen hükümete meydan okumaktadır. ... Sadece 
Selefi güçleri hem ABD hem de Sünni devletlere benzer şekilde meydan okumaktadır. Buna rağmen 
bu güçlerin arkasında herhangi bir devlet olmadığından, bu güçlerin faaliyetlerinden kaynaklanan asıl 
tehdit henüz ortaya çıkmamıştır...” Bkz., Ahrari, 2006.  

“Vahabilik (Vehabilik) de (Mehmet bin Abdülvehhab tarafından) bir tarikat olarak kurulmuş olmasına 
rağmen bugün mezhep olarak anılmaktadır. I. Dünya Savaşı’nda Vahabilik, ‘Arap milliyetçiliği’ 
kimliği ile uyanmıştır.” Bkz., Şapolyo, 2006. s. 490-493. 



 
 

100

aksine Vahabi öğretisi, Krallığın sahip olduğu (dinî ve kültürel) heterojen yapının 

üstesinden gelmek üzere kullanılan bir baskı unsuruna dönüşmüştür. Suudi Arabistan 

Krallığı, kurulurken ülkenin demografik yapısını dikkate almak yerine homojen bir 

yapıda tasarlayarak Vahabi öğretisini Krallığı birleştirici bir şemsiye unsuru olarak 

yorumlamıştır. Buna ilaveten Krallığın kurulması esnasında kendisinden güç alınan 

İhvan hareketinden de destek alınması sonucu muhalif hareketlerin şiddet 

kullanılarak bastırılması söz konusu olmuştur.208 Sonuçta 1932’de resmen kurulan 

Suudi Arabistan Krallığı, kuruluşundan itibaren yaptığı gibi bugün de Şii unsurları 

bastırma/asimile etme çabasındadır. Öte yandan ilerleyen dönemde Kral Abdullah ile 

Arabistan Şiilerine uygulanan baskıların bir nebze azaltılması üzerine çeşitli adımlar 

atılmıştır.   

Suudi Arabistan’da meşrutiyet yönetimi bulunmaktadır. Burada hükümet eden 

El Suud ailesi ise iktidarlarını sürdürme konusunda oldukça kararlı ve hatta zorlayıcı 

bir yapıya sahiptir. Dolayısıyla pek çok muhafazakâr Arap rejimi gibi Suudi 

Arabistan da Humeynici/devrimci fikirlerin, özellikle Humeyni’nin, İslam’ın 

monarşiyle uyumsuz olduğuna dair iddiasının bölgede yaygınlaşmasından 

kaygılanmaktadır.209 

Suudi Arabistan Şiileri incelendiğinde, bu grubun bölgedeki diğer Şii azınlık 

unsurlarından en belirgin farklılığının ‘mevcut yönetimin içerisinde’ bir uzlaşma 

ortamına gidilmesi yolunun tercih etmeleri olduğu görülecektir. Zira Şii hareketi, 

                                                 
208 Bu konuda bkz., Büyükkara, 2004. 
209 Bayram Sinkaya, “Şii Ekseni Tartışmaları ve İran”, Avrasya Dosyası, Şii Jeopolitiği, Cilt 13,     
Sayı 3, 2007, s. 43. 

“Suudi Arabistan’da yaşayan Şiilerin bir Şii Hilali’nin parçası olmasının çok ötesinde, Suudi 
Arabistan'daki siyasi yaşam, siyasi parti kurulması monarşi tarafından yasaklandığı için kısıtlıdır. 
Bununla birlikte, İran Devriminden önce Krallıkta yeraltı partileri kurulduğu söylenmektedir.” Bkz., 
El Marashi, 2007. s. 16. 



 
 

101

siyasallaştığı dönemde dahi Suudi hükümetine yöneltilen talepler Şii cemaatinin 

sosyal, ekonomik ve mezhepsel haklarına odaklanmaktadır.210 

Diğer bir deyişle Şii unsurların Suudi yönetiminden talepleri 1970’lerde 

siyasallaştıkları dönemlerde dahi (ki 1979 İran İslam Devrimi ile Suudi muhalefeti en 

sert biçimini almıştır) nadiren Suudi devletinin varlığına yönelik bir başkaldırı 

düşüncesi veya şiddet yanlısı bir radikalleşme şekline dönüşmüştür. Şii azınlığın 

talepleri ‘Suudi Devleti’nin ortadan kaldırılmasından’ ziyade ‘Suudi Devleti’nin 

Şiilerin yoğun olarak yaşadığı bölgelere ekonomik ve sosyal koşulları iyileştirecek 

hizmetler götürmesi ile burada yaşayan unsurların siyasi sisteme entegrasyonu’ 

olarak özetlenebilir.     

Bugün ülke yönetiminden demokratik hak talebinde bulunan Şiilerin, zaman 

içerisinde nispeten iyileştirdikleri durumlarını da zora sokacak biçimde bir girişimde 

bulunarak, ülke yönetimini kışkırtacak bir ayrık yapılanmaya ya da başka bir devlet 

güdümünde bir yönelime girmelerinin söz konusu olmayacağı değerlendirtmektedir.  

Zira ‘ateşin içindeki kesim’ olarak Suudi Arabistan Şiileri, İhvan hareketi kökenli en 

ciddi selefi yorumlardan birine sahip Vahabi şiddetinin ne denli yakıcı olabileceği 

tecrübesine bizzat sahiptir. Kaldı ki Şii öğretisi, Sistani etkisi ile, mensuplarına 

siyasetten uzak durmayı tembihlemektedir.211 Dolayısıyla varılacak bir uzlaşı ortamı, 

                                                 
210“Öte yandan (diğer Ortadoğu Şii toplumlarından farklı olarak) Doğu Vilayeti’nin yerel dini 
temsilcileri, devlete karşı yürütülecek bir isyanı organize etmek yerine devlet görevlileri ile imkânlar 
dahilinde periyodik toplantılar düzenlemek ve sorunlarını barışçıl yollardan ifade etmeyi 
seçmişlerdir.” Bkz., Toby Jones, Embattled in Arabia, Combating Terrorism Center at West Point, 
Occasional Paper Series, 03.06.2009, s.11. 
211 “Şii din adamlarının Şii toplumu üzerindeki etkisi Şeyh Tusi’nin 1059 yılında Necef’e gelerek ilk 
Şii eğitim medresesini kurmasıyla başlamıştır. Şeyh Tusi ile Necef’te başlayan Şii öğretisini öğretme 
eğitimi günümüzde Necef’in Şii mezhebinin eğitim öğretim merkezi olmasında birincil derecede rol 
oynamıştır. Günümüzde Necef’te çeşitli okullarda dünyanın değişik bölgelerinden gelen binlerce 
öğrenci Şiilik mezhebi başta olmak üzere din eğitimi almaktadır.” Bkz., 7 Mart 2010 Irak Seçimleri 



 
 

102

ayaklanma yoluyla elde edilmesi riski ve karşısında ödenecek bedeller hayli yüksek 

olan ve geleceği de belli olmayan yeni bir bağımsız yönelim karşısında çok daha 

cazip görünmektedir. Diğer bir deyişle azınlıklar lehine uygulanacak reform 

programının dengeli, ağır ve Vahabi Suudi halkının hazmetmesi sağlanarak 

gerçekleştirilmesi fikri, bir Şii başkaldırışından çok daha makul görülmektedir.  

Bununla beraber Vahabiliğin son derece aşırılıkçı yapısı söz konusu 

dönüşümün bu denli yavaş ve aşamalı gerçekleştirilmesi gerekliliğini de 

doğurmaktadır. Zira hızlı ve tartışmalı bir reformun aşırılıkçı Vahabi eylemcilerin 

ellerinde bir koz haline dönüşmesinin engellenmesi zorunluluğu bulunmaktadır.     

Bu bağlamda Suudi Arabistan için bu şekildeki bir dönüşüm gündeme geldiğinde, bir 

Şii azınlık isyanından çok, Sünni militanların Şiilik karşıtı duygularının kışkırtılması 

sonucu vücut bulabilecek bir rejime karşı tepkiden daha büyük tehdit algılandığı 

söylenebilecektir.  

Sonuç olarak Suudi Şiilerinin arzu ettikleri noktaya getirilmediği bugün de 

gözlenen bir gerçektir. Bununla beraber bugün Suudi Arabistan için Şii sorununun 

aciliyet arz eden bir konu olmadığı da belirtilmelidir. Diğer bir değişle, anılan 

ülkede, mezhepsel gerginliklerin kısa vadede bir başkaldırıyı veya çatışmayı 

tetikleyeceği düşünülmemektedir. Çünkü bu ülkede Şii militarizminin, geniş tabanlı 

bir desteğinin varlığına dair emareler oldukça azdır.212 

Bu noktada Suudi Şiileri arasında yaşanan bir ayrışmadan da bahsedilmesinde 

fayda görülmektedir. Zira yönetim tarafından ciddi baskı altında tutulmaları,                 

bir arada hareket etmeleri için gerekli motivasyonu oluşturmaya yetmemektedir. 

                                                                                                                                          
Öncesi Şii Kökenli Parti ve Seçmenlerin Politik Davranışlarının Analizi, ORSAM, Rapor No. 13, 
Şubat 2010, s.11. 
212 Solomon, 2006. 



 
 

103

Konuyla ilgili olarak, Suudi Şiilerinin çoğunun, taklid ettikleri Ayetullah Şirazi’nin 

ölümünün ardından Şirazi’nin halefi olan Kum’daki Ayetullah Sadık El Şirazi veya 

Kerbela’daki Büyük Ayetullah Muhammed Taki El Müderrisi’yi değil, Büyük 

Ayetullah Ali El Sistani’yi taklid mercii olarak seçtiği belirtilmelidir. Bugün ise Eski 

Şirazi takipçilerinin, Suudi Şiilerinin taklid merci olarak Lübnan’daki Fadallah,        

El Müderrisi, El Şirazi gibi farklı isimlere yönelmesi sonucu merciyenin, 30 yıl 

öncesinde olduğundan daha az birleştirici ve daha az önemli bir rol oynadığını ileri 

sürmektedir213 ki bu da Şii dünyası içerisinde bütünleşmeden uzaklaşıldığı anlamına 

gelmektedir. 

Öte yandan Suudi Arabistan Şiileri, yalnızca bu ülke yönetimi için değil aynı 

zamanda dünya kamuoyu için de dikkatle takip edilen bir topluluktur. Bunun nedeni 

Şii unsurların çoğunluğu oluşturduğu yerleşkelerinin ülkenin en büyük petrol 

rezervlerinin, petrol işletme tesislerinin ve rafinerilerinin bulunduğu bölge olan Doğu 

Vilayeti’nde olmasıdır. Diğer bir deyişle Suudi Şiilerinin yaşadığı Doğu Vilayeti, 

Suudi Arabistan petrol rezervlerinin yaklaşık %90’ının, yani dünya petrol 

rezervlerinin/üretiminin en büyük payının bulunduğu bölgedir.214 Ancak Arabistan’ın 

zengin petrol kaynaklarının üzerinde yaşamaları, Suudi Arabistan toplum yapısı 

içerisinde en alt tabakayı oluşturan bu kesime sosyo-ekonomik bir getiri 

sağlamamıştır. Bilakis, Suudi Arabistan Şiilerinin karşılaştığı siyasal/bireysel ve 

toplumsal engellemeler ile maruz kaldıkları dinî baskı bugün de devam etmektedir.215   

                                                 
213 The Shiite Question in Saudi Arabia, 2005. s. 6. 
214 Michael Scheuer, Stephen Ulph ve John C.K. Daly,  Saudi Arabian Oil Facilities: The Achilles 
Heel of the Western Economy, The Jamestown Foundation, May 2006, 
http://www.jamestown.org/uploads/media/Jamestown-SaudiOil.pdf, Erişim Tarihi: 10.07.2010.  
215 Suudi Arabistan’daki Şiilere uygulanan ayrımcı ve baskıcı politikalar hakkında daha fazla bilgi için 
bkz., Religious Freedom Conditions in Saudi Arabia: Restriction on Freedom of Worship,                             



 
 

104

Diğer bir deyişle coğrafi olarak Şii kesimin yerleşkesi incelendiğinde Suudi 

Arabistan’ın Şii sorununun yalnızca bir iç sorun değil, ülke yönetiminin yanı sıra, 

başta petrol ihracatçısı devletler olmak üzere bölgenin istikrarı, dünya petrol arzının 

güvenliği ve dolayısıyla da küresel ekonomi açısından dünya kamuoyunu hayli 

yakından ilgilendiren bir dış sorun olduğu görülmektedir.  

Dolayısıyla Suudi Şiilerinin baskı ve ayrımcılığa tabi tutulmasında Vahabi 

öğretisinin Şiayı reddetmesinden kaynaklanan dinî temelin dışında, burada en ufak 

bir gerginliğin istenmemesinden kaynaklanan son derece ciddi bir ekonomik temel 

olduğu görülmektedir. Bu bölgede yaşanan (küçük çaplı da olsa) Şii hareketlerinin 

şiddetle bastırılmasına dünya kamuoyunun tepki vermemesinin de bundan 

kaynaklandığı değerlendirilmektedir. Zira dünya insan haklarının en büyük 

savunucuları olan devletler için bile realitede enerji arzı ve petrol fiyatlarının 

istikrarının, bir grup insanın bireysel ve toplumsal haklarından çok daha önemli 

bulunması bir uluslararası ilişkiler gerçeğidir. 

Ayrıca Şii Hilali iddiasının hangi devletler nezdinde dile getirildiği ve hangi 

devletlerin bir Şii yayılması karşısında ciddi bir tehdit algılaması içerisine gireceği 

hususları da dikkatle incelenmelidir. Zira mezhepler (Şiilik ile Vahabilik), olası bir 

Şii Hilali’nin yönlendirici ülkesi şeklinde lanse edilen İran ile Suudi Arabistan’ın 

bölgesel güç mücadelesinin araçlarından biri olarak kullanılmaktadır. Diğer bir 

deyişle Suudi Arabistan’ın yaymak istediği Vahabilik, Şiiliğin rakibidir. Hatta bu 

                                                                                                                                          
22.06.2009, www.saudishia.com, Erişim Tarihi: 06.06.2010.; Ayrıca bkz., Denied Dignity, Systematic 
Discrimination and Hostility toward Saudi Shia Citizens”, Human Rights Watch, Eylül 2009, 
www.hrw.org., Erişim Tarihi: 06.06.2010.  



 
 

105

husumetin temeli öyle derindir ki Humeyni, İran'a: "Saddam ile barışsanız bile Suud 

ailesi ile barışmayın." vasiyetinde bulunmuştur.216 

Şii Hilali’nin gerçekleşmesinin önündeki en büyük engellerden birinin Suudi 

Arabistan’ın bu konuya tepkisi olduğu gerçeğinin yanı sıra İran’ın diplomatik 

kabiliyetlerinin küçümsenmesinin de hata olacağı düşünülmektedir. İran, dış politik 

manevralarda ve uzun vadeli planlamalarda kendisi açısından olumlu adımlar atma 

konusunda örnek gösterilebilecek bir devlet geleneğine sahiptir. Bu açıdan 

bakıldığında Suudi Arabistan’ın ‘Şii korkusunun’ kışkırtılmasının bu ülkeyi ABD ile 

ittifak konusunda daha da yüreklendireceğinin ve Ortadoğu’da İran etkinliği 

istemeyen bir ABD-Suudi Arabistan işbirliğinin de Körfez ülkeleri üzerinde İran 

aleyhinde yaratacağı etkinin ve dolayısıyla girişecekleri yeni güvenlik arayışları 

içerisinde bu bloğa yaklaşabilecek olmasının İran siyasa yapıcıları tarafından hesap 

edilebileceği göz önünde bulundurulmalıdır. Hatta böyle bir durum, bölgede İran 

karşıtı bir yapılanma tesis edilmesini/etmeyi isteyen ABD’nin son derece çıkarına 

olacaktır ve İran’ın diplomatik alanda, bu ikincil etkiyi de hesaplayabilecek kadar 
                                                 
216 “Ortadoğu güç mücadelesinde mezheplerin dahi bir araç olarak kullanıldığı İran-Suudi Arabistan 
arasındaki rekabetin kökenleri Şii Hilali kavramının dillendirilmesinden daha önceye uzanmaktadır.      
Bu çerçevede iki ülke ilişkilerinin inişli-çıkışlı bir seyir izlemekle birlikte daha önce de iyi olmadığı 
belirtilmelidir. Bölgesel yakın tarih incelendiğinde bu ilişkilerin, 1979 İran İslam Devrimi’nden sonra 
(yayımladıkları bildiriler ve camilerdeki konuşmaları ile Suudi ailesine açıkça muhalefet etmeye 
başlamaları gibi) Suudi Arabistan Şiileri nezdinde yaşanan ve buradaki Sünni İslamcıların da 
hareketlenmesine neden olan olaylar dolayısıyla gerginleştiği bilinmektedir. Öyle ki yaşanan şiddet 
içerikli gerginliklerin sonunda 1987'de İranlı hacıların gerçekleştirdikleri eylemlerde 400'e yakın 
İranlının Mekke'deki çatışmalarda öldürülmesi üzerine Suudi Arabistan, İran ile ilişkilerini tek taraflı 
olarak askıya almış (1988) ve İranlılara Hac ziyaretini yasaklamıştır. Hatta ülkede İran karşıtlığı öyle 
bir noktaya gelmiştir ki, Baas ideolojisine tepki duyulmasına ve Saddam'ın kendilerinden toprak 
talebinde bulunmasına rağmen Irak ile yakınlaşmak durumunda kalınmış ve bu stratejinin bedeli 
olarak da Irak’ın İran’la yaptığı savaşta bu ülkeye 30 milyar Dolar dolayında katkı sağlanmasının yanı 
sıra İran’ın Körfez bölgesinde bir hegemonik etki kurmasının önüne geçilmesi amacıyla Basra Körfezi 
İşbirliği Konseyi kurulmasına (1981) destek olunmuştur. İki ülke ilişkileri 1989’dan sonra 
(Rafsancani’nin pragmatik dış politika yaklaşımı ile) bir yumuşama dönemine girilmiş, I. Körfez 
Savaşı’nda aynı safta yer alınmış ve 1991’de karşılıklı büyükelçilikler açılmıştır. Kısa bir süre sonra 
yaşanan Zahran olayı (1996) ile bozulan ilişkiler, Hatemi’nin iktidara gelmesi ile (1997) tekrar 
iyileşmiştir. Ancak Irak işgali sonrası Şiilerin tekrar seslerini yükseltmelerinin ve Ahmedinejad’ın 
ikridara gelmesinin ardından son dönemde Suudi Arabistan-İran ilişkilerinin yeniden soğuduğu 
gözlemlenmektedir.” Bkz., Keskin, 2007. s. 77 vd. 



 
 

106

deneyimli olduğu unutulmamalıdır. Buradan, aslında İran'ın Suudi Arabistan ile 

sağlam ve güvenilir ilişkiler kurmaya ihtiyacı olduğu çıkarımı yapılabilir. Öte yandan 

bu durum, aynı zamanda, bölgesinde etkin bir aktör olması vesilesiyle Batı’nın 

kendisine bölgedeki müttefiki sıfatından dolayı daha fazla ihtiyaç duymasının 

sağlanması bakımından Suudi Arabistan’ın da çıkarlarına uymaktadır.  

Son olarak Suudi Arabistan içerisinde bulunan Selefi unsurların muhalefet 

potansiyellerinin de bir Şii Hilali’nin gerçekleşmesinin önündeki en ciddi 

engellerden biri olduğu değerlendirilmektedir. Diğer bir deyişle Suudi Kralı kendi 

inisiyatifini kullanarak ülkesindeki Şii azınlıkların yaşam koşullarını iyileştirmek 

istediğinde dahi bunu tam anlamıyla başaramamışken, ülkenin (dünyanın) en büyük 

petrol rezervleri üzerinde yaşayan bir halkın ülkeden bağımsızlığını kazanarak 

ayrılmasının, kendi kararlarını verebilecek kadar bağımsız bir federal yapılanmaya 

gidilmesinin ya da bu yönde başka bir ülkenin hegemonik etkisi altına girmesinin  

son derece düşük bir ihtimal olduğu hususu üzerinde dikkatle durulmalıdır. 

Sonuç olarak Suudi Arabistan Şiilerinin, Vahabi aşırılıkçıların yaydığı tehdidin 

yanı sıra kendi içlerinde de bölünmüş durumda olmaları dolayısıyla aslında sistem 

içerisine daha fazla entegre olmalarını sağlayacak sosyal ve siyasi hak talep etmeleri 

ve bunun için demokratik/sivil yolları kullanmaları; ancak henüz Sünni kesimlerine 

bu hakların tam olarak sağlanamamışken Şii unsurların Suudi yönetimi için tamamen 

ikinci planda tutulmaları gibi iç ve Şii unsurların yaşadığı bölgelerin petrol 

kaynaklarının üzerinde bulunmasının enerji güvenliği açısından taşıdığı hassasiyet 

gibi dış nedenlerden dolayı olası bir Şii Hilali projesine katıl(a)mayacakları 

değerlendirilmektedir.  

 



 
 

107

2.3.4. Yemen 

 

Yemen etnik açıdan homojen yapıya sahip Müslüman bir ülke olmasına 

rağmen mezhep temelinde yaşadığı ayrılıklardan (Zeydi ve Şafii kolları) ötürü 

çatışma içerisindedir. 23 milyonluk Yemen nüfusunun yaklaşık %45’i (Zeydi) Şii; 

%55’i ise (Şafii) Sünni mezheplerine mensup kişilerden müteşekkildir. Buna ilaveten 

Yemen siyasal hayatında önemli bir rol oynayan Şii İmamlar, esas güçlerini 

toplumun yaklaşık yarısına hakim durumdaki (Zeydi) Şii mezhebi mensuplarından 

alırken, nüfusun geri kalan kısmını Sünniler ile küçük bir azınlık olan (İsmaili) Şii, 

Hıristiyan217, Yahudi ve Hindu unsurlar oluşturmaktadır.  

Şiiliğin bir kolu olan ve toplumun Şii İmamlar tarafından yönetilmesini 

savunan Zeydilik, İmamiye Şiasının 4. İmamı Ali b. Hüseyin Zeynelabidin’in oğlu 

Zeyd’e, ondan sonra da oğlu Yahya’ya uyarak onların İmametini ileri sürenlerin 

mezhebidir. Zeydilik, aslında İmam Zeyd tarafından bir ‘tarikat’ olarak kurulmuştur; 

ancak Arap unsurlar tarikatlarını ‘mezhep’ olarak adlandırdıklarından bu tarikata 

Zeydiyye adı verilmiştir. Irak’ta kurularak Horasan’a ve nihayet Yemen’e kadar 

yayılan bu mezhep, tamamen siyasi maksatla meydana getirilmiştir218 ve Şii 

                                                 
217 “Yemen’de yaklaşık 3000 kişilik bir Hıristiyan nüfus bulunmakta iken buradaki Yahudilerin 
önemli bir kısmı ise 2004 sonrası dönemde yaşanan iç savaş ve Şii isyancıların tehditleri sonucu 
ülkeden göç etmiştir.” Bkz., Yemen: 2008 Report on International Religious Freedom, US 
Department of State, International Religious Freedom Report, 
http://www.state.gov/g/drl/rls/irf/2008/108496.htm, 10.09.2009, Erişim Tarihi: 30.09.2010. 

Yemen’deki Hıristiyanlar hakkında daha fazla bilgi için bkz., David Pinauld, Hidden Prayer in 
Yemen, Islam and the Problem of Religious Intolerance, America, Vol. 201, Issue 17, 12.07.2009, ss. 
10-14. 
218 Şapolyo, 2006. s. 493. 



 
 

108

mezhepleri arasında Ehl-i Sünnet’e219 en yakın olanı olarak adlandırılmaktadır. 

Zeydiler; Carudiyye, Süleymaniyye ve Salihiler olarak üç kola ayrılmışlardır.220 

Tarihi olarak, Yavuz Sultan Selim’in Mısır’daki Memlük iktidarına son 

vermesinin ardından Yemen Valisi, Osmanlı otoritesini tanıdığını açıklamış; ancak 

ülkede etkin grup olan Şii imamların karşı çıkması üzerine bir Şii isyanı baş 

göstermiştir. Bunu takip eden isyanlar neticesinde Yemen’deki Osmanlı hâkimiyeti 

1635’te sona ermiş ve Yemen yaklaşık 200 yıl Şii İmamların hakimiyetinde 

kalmıştır. Bu tarihe kadar iktidarı elinde tutan (Zeydi) Şiiler, Nasır’ın yardımıyla 

cumhuriyetçiler tarafından devrilmelerinden itibaren iktidardan dışlanmalarına 

rağmen ülke siyasetinde etkili bir güç olarak kalmaya devam etmişlerdir.  

Yemen siyasal tarihinde yaşanan iç çekişmeler sonucu ülke Kuzey ve Güney 

olmak üzere ikiye bölünmüş ve 160 yıllık bir ayrılıktan sonra 1990’da yeniden 

birleşmiştir.221 

Mezhepsel bazda bir tarih incelemesi yapıldığında ise 1990’da Kuzey ve 

Güney Yemen’in birleşmesinin ardından Sünni kesimin Yemen’deki en büyük grubu 

oluşturduğu görülmektedir. Günümüzde Yemen devlet ve askeri bürokrasisinde 

(Şafii222) Sünni unsurlar etkin olmakla beraber 1980’lerden itibaren Suudi 

                                                 
219  “Ehli Sünnet: Hz. Muhammed’den önce Arap dünyası içerisinde çok ciddi tartışmalar yaşanırken            
tarikatı Muhammediye’nin (Hz. Muhammed’in) etrafında birleşmişlerdir. Tarikatı Muhammediye’nin 
esaslarını ihtiva eden hükümlerin hepsine birden fıkıh, söz konusu esasları aynen kabul edenlere ise    
Ehli Sünnet denilmektedir.” Bkz. Şapolyo, 2006. s. 490. 
220 Fığlalı, 1996. s. 123. 
221 “Birleşme fiilen yaşanmasına rağmen ‘özde’ birlik sağlanamamıştır. Bugün Yemen’de hükümet 
karşıtı Şii isyancıların yürüttüğü El Huti ayaklanması söz konusu olgunlaşmamış birliğin en önemli 
sorunlarından birini teşkil etmektedir.”  Yemen siyasi tarihi hakkında daha fazla bilgi için bkz. Veysel 
Ayhan, “Yemen İç Savaşı: İktidar Mücadelesi, Bölgesel Etkiler ve Türkiye ile İlişkiler”, ORSAM, 
Ocak 2010, Rapor No. 10.  
222 “Dört Sünni mezhepten biridir. 8. yüzyılda İmam Muhammet Şafiî tarafından kurulmuştur. Şafiîlik, 
kurulduktan kısa bir süre sonra bütün Ortadoğu'ya yayılmışsa da Osmanlı Devleti'nin Hanefîliği kabul 



 
 

109

Arabistan’ın yaptığı propagandalar neticesinde ülkede Vahabiliğin de yayılmaya 

başladığı gözlemlenmektedir.223 

Bu noktada Şia hakkında araştırma yapılırken bu mezhebin aslında bir üst 

kimlik karakteri taşıdığı unutulmamalıdır. Şiilik içerisindeki alt-mezhepler/hizipler 

arasındaki farklılıklar kalıcı bir Şii birliğinin oluşmasına engel teşkil etmektedir. 

Örneğin Zeydilik hilafet hakkını Ehl-i Beyt224 ile sınırlandırması bakımından 

Sünnilikten ayrılmaktadır. Dolayısıyla, Zeydilerdeki İmamlık anlayışı Oniki 

İmamcılar denilen İran Şiiliğinden farklıdır. Zira Zeydi Şiiliğine göre toplumu 

yönetme hakkı yalnızca Peygamber soyundan gelen Seyyid225 ve Şeriflerin hakkıdır. 

Dolayısıyla Yemenli Şiiler, İran’daki gibi Ayetullah Humeyni tarafından geliştirilen 

Velayet-i Fakih teorisini benimsemeyerek İmamet makamının da yalnızca            

Ehl-i Beyt’ten kişilere ait olduğunu ileri sürmektedirler.  

Öte yandan Yemen, Şii unsurlarından kaynaklanan bir dış tehdit algılaması 

içerisinde bulunmaktadır. Suudi Arabistan, (yaklaşık 2000 km kara ve 400 km deniz 

sınırı ile) Yemen’le en uzun sınıra sahip olan komşusu olarak halihazırda bir Şii 

tehdit algılaması içerisindedir.226 Dolayısıyla, kendi bünyesindeki Şii nüfus da göz 

önüne alındığında, İran’ın burada bir Şii Hilali oluşturacak kadar ‘ileri gitmesine’ 

izin vermesi zaten söz konusu olamayacaktır. Zira Suudi Arabistan’ın Yemen’deki 

                                                                                                                                          
etmesi ve İran'da da Şiîliğin yayılması dolayısıyla azınlığa düşmüştür. Günümüzde Kuzeydoğu 
Afrika'da ve Güney Arabistan'da oldukça yaygındır. Başka İslâm ülkelerinde, Güneydoğu ve Doğu 
Anadolu'da Şafiî mezhebinden olanlar vardır. Bu mezhebe göre halifenin Kureyş boyundan olması 
gerekir. İman ile eylem, birbirine sımsıkı bağlıdır, eylem bozulur ya da zayıflarsa iman da bozulup 
zayıflar. Şafiîlik, dinde felsefeye karşıdır.”  Bkz. Şapolyo, 2006. s. 490. 
223 Veysel Ayhan, “Yemen Sorunu ve Suudi Arabistan’a Etkisi: Selefi-Şii Gerginliğinin Çatışmaya 
Dönüşmesi Olasılığı”, Ortadoğu Analiz, Şubat 2010, Cilt 2, Sayı 14, s. 43. 
224 İslam dininin son peygamberi Hz. Muhammed'in ev ahalisini tanımlamak için kullanılır. 
225 Hz. Hüseyin’in soyundan gelenlere denir. Siyah sarık kullanırlar.  
226 Suudi Arabistan ile Yemen arasındaki sorunlar hakkında bkz., Ayhan, “Yemen Sorunu ve Suudi 
Arabistan’a Etkisi ...”, 2010.  



 
 

110

2009’da başlayıp 2010’da (azalarak) devam eden iç çatışmalara müdahil olmasının 

altında, İran Devrimi sonrası Şiiliğin ihracı söyleminin ülkesindeki ve bölgedeki Şii 

nüfus üzerinde yaratacağı etki doğrultusunda bir tehdit algılaması içerisinde 

bulunması yatmaktadır. 

Ülkede, son iki yıldır yaşanan iç gerilimde (El Huti isyanı olarak da 

bilinmektedir.) Suudi Arabistan ve Yemen Hükümetleri İran’ı El Huti ailesinin başını 

çektiği Şii militanları desteklemekle; Şii militanlar ise Suudi Arabistan’ı çatışmalara 

müdahil olmakla suçlamaktadır.227 Meselenin İran ve El Huti cephesi ise, Suudi 

Arabistan ve Yemen tarafını aynı suçlarla itham etmektedir. Buna göre örneğin İran 

medyası, Salih yönetiminin yalanlamasına karşın, operasyonlara aktif Suudi 

katılımından söz etmekte; aynı şekilde El Huti direnişçilerinin de, Suudi Arabistan'ın 

Yemen'i operasyonlar için kışkırtmakla suçladığı bilinmektedir.228   

Diğer bir deyişle Yemen’de yaşanan iç çatışmalar konusunda Suudi Arabistan, 

İran’ı suçlamakta ve İran’ın bütün yalanlamalarına karşın Yemen hükümeti ve bölge 

ülkeleri isyancı Şiilerin, Lübnan’daki Hizbullah aracılığıyla, İran tarafından 

desteklediğine inanmaktadır. Dolayısıyla Suudi Arabistan sınırlarının hemen 

ötesinde giderek güçlenen bir Hizbullah etkisi istememekte ve bu tandansta yeni bir 

                                                 
227 “Örneğin, Şii militanlar 31 Ağustos 2010’da yapılan bir açıklamada Suudi jetlerin Şii militanların 
denetiminde olan bölgelere hava saldırıları düzlendiğini ileri sürmüştür.” Bkz., Andrew Hammond, 
“Yemen Protests to Iran Over Shi’ite Rebels”, Reuters, 31.08.2009, 
http://www.reuters.com/article/world-News/idUSTRE57U2MY20090831, Erişim Tarihi: 01.09.2008. 

“Yemen hükümeti de gerek ABD gibi batılı güçlerin desteğini sağlayabilmek, gerekse Suudilerden 
maddi destek sağlayabilmek için bilinçli olarak Hutilerin İran'dan lojistik ve silah desteği aldığı 
propagandasını yapmaktadır.” Bkz. Bkz., Birol Akgün, "Şu Yemen İlleri Ne de Yamandır...", Stratejik 
Düşünce, Yıl 1, Sayı 3, Şubat 2010, s. 53. 

Huti isyanı hakkında daha fazla bilgi için bkz., Stephen Day, Yemen: On the Bring: The Political 
Challenge of Yemen’s Southern Movement, Carnegie Endowment for International Peace,        
Number 108, March 2010; Yemen Sorunu: Bölgesel Savaşa Doğru mu?, ORSAM, Rapor No. 9,    
Ocak 2010. 
228 “The War Footing”, The Economist, 20.08.2009. 



 
 

111

örgütün kurulmasına engel olmak için her türlü dinamiği harekete geçirmeye 

çalışmaktadır. 

Ayrıca ülkenin kuzeyindeki Saada bölgesinde Hizbullah silahlarıyla donanmış 

Zeydi eylemcilerin Hizbullah lideri Hasan Nasrullah’a verdiği destek Suudi 

Arabistan’ı kaygılandırmakta; bu da Suudi Arabistan’ın bir Şii Hilal iddiasında 

olduğu gerekçesiyle, aslında bu ülke için yerel olan bir tehdidi ‘bölgesel’ -hatta uzun 

vadeli düşünüldüğünde küresel- bir tehdit algılaması biçiminde lanse etmesi yoluyla 

destek bulma amacında olduğuna dair bir kuşku yaratmaktadır. Ancak söz konusu 

İran tehdidi var olsa dahi, bunun Türkiye’yi de içine alacak bir Sünni eksen229 

yaratılmasını ve bunun için geniş kaynaklar tahsis edilerek buna zaman ayrılmasını, 

hatta bir bakıma bölge politikasına Suudi Arabistan’ın yön vermesine izin 

verilmesini gerektirecek kadar kritik önemi haiz olması hususu tartışmalıdır.  

Sonuçta Yemen’de yaşanan sürecin Ortadoğu’daki İran ile Suudi Arabistan 

arasındaki kadim bölgesel güç mücadelesinin yeni ve son sahnesi olduğu230; ancak 

bu seferki mücadelede Suudi Arabistan’ın konuya bölge dışı/küresel aktörleri de 

müdahil etme arayışında olduğu yorumu yapılabilir. Nitekim bu meselede ABD, 

Suudi Arabistan’ın yanında yer almıştır. Ayrıca, İran haricinde, Bahreyn ve Irak’taki 

Şii gruplar Hutileri desteklediklerine dair açıklamalar yaparken bölgedeki İran karşıtı 

devletler ise Salih Hükümetini desteklediğini bildirmiştir. Bu da bir dönem bölgede 

Yemen kaynaklı bir Şii-Sünni gerginliğinin çıkacağı yorumlarının yapılmaya 
                                                 
229 “Bush yönetimi bir anlamda daha geniş bir Ortadoğu ile istediğini almaktadır. İmgesel Şii Hilali ile 
savaşmak için daha reaksiyonel bir Sünni eksenini (Suudi Arabistan, Mısır, Ürdün, Kuveyt ve Birleşik 
Arap Emirlikleri) teşvik etmektedir.” Bkz., Pepe Escobar, “The ‘Axis of Fear’ Is Born”, 
http://www.atimes.com/atimes/Middle_East/IB2Ak01.html, 02.02.2007, Erişim Tarihi: 30.09.2010. 
Ayrıca bkz., Graham E. Fuller, “The Hizballah-Iran Connection: Model for Sunni Resistance”, The 
Washington Quarterly, Winter 2006-07, Vol. 30, No. 1,  ss. 139-150.   
230 Yemen’de Kırılma Yakın mı?, Bölgesel Risk ve Tehdit Analizi, Bahçeşehir Üniversitesi 
Uluslararası Güvenlik ve Stratejik Araştırmalar Merkezi, Ocak 2010, s. 22 vd.  



 
 

112

başlamasına neden olmuş; ancak Yemen’deki durumun gündemden düşmesiyle      

‘Şii Hilali tehdidi’ de ortadan kalkmıştır.   

Yemen üzerinden bir Şii Hilali tehdidi üretilmesi ihtimalinin de düşük olduğu 

değerlendirilmektedir. Zira buradaki mücadele Şii El Huti aşiretinin muhatabı 

Yemen Hükümetidir ve mesele, Hutilerin ülkedeki konumları ile ilgilidir. Yani bir  

‘iç mesele’dir.231 Dolayısıyla bu konu bir şekilde idari/siyasi paylaşım anlamında 

çözüme kavuşturulduğunda Hutilerin Şii olmasının önemi de azalacak, dolayısıyla 

Şii Hilali’nin ayaklarından birini teşkil etmesi söz konusu ol(a)mayacaktır. 

Buna ilaveten El Huti direnişinin karakteristik yapısı incelendiğinde,              

her ne kadar söylemlerinde Hizbullah etkisi gereği, anti-Amerikan bir tarz 

benimsemiş olsalar da bu hareketin ABD, Batı ya da Aden Körfezi/Bab El Mandeb 

Boğazı üzerinden ticaret yapan küresel aktörler açısından somut bir tehdit teşkil 

ettikleri iddiası gerçekçi olmayacaktır. 

Sonuç olarak, Yemen’deki Şii isyanının temel nedeninin, Yemen’in 

kuruluşundan itibaren gelen kurumların yeterince sağlıklı oluşturulamamasından 

kaynaklanan bir idari paylaşım sorunu olduğu ve bu çatışma sürecinin Suudi 

Arabistan tarafından abartılı biçiminde lanse edilerek bir Şii Hilali tehdidi yaratıldığı 

değerlendirilmektedir. Ancak, ülke Şiilerinin böyle bir projede varlık göstermekten 

çok mevcut idari paylaşımların hakkaniyetli biçimde yapılmasını talep etmeleri, bu 

unsurların Velayet-i Fakih müessesesini benimsememesi ve Oniki İmam Şiiliği ile 

Zeydilik arasındaki imamet kurumuna bakış açısı farklılığı hususlarına Yemen’in, 

                                                 
231 “Söz konusu çatışma Sünniler ve Şiiler arasında toplumsal bir çatışma olmayıp; hükümet 
güçleriyle Sa'de bölgesinde yaşayan Zey diler arasındaki yerel bir siyasi güç çatışmasıdır. 2004 
yılında başlayan ilk isyanın temelinde, devletin birleşme sonrasında izlediği merkezileştirme 
politikalarına karşı yerel aşiret reislerinin, yani çevrenin direnişi yatmaktadır.” Bkz., Akgün, 2010.         
s. 51. 



 
 

113

Suudi Arabistan ile İran arasındaki kadim rekabetin sahnelerinden biri olarak 

kullanıldığı yorumu da eklenince, söz konusu projenin (gerçekleşse bile) Yemen’i 

kapsa(ya)mayacağı yorumu dahi yapılabilir.  

 

2.3.5. Bahreyn 

 

690 km2’lik yüzölçümüne ve yaklaşık 725 bin kişilik nüfusa sahip232 

Bahreyn’de nüfusun %70-75'i Şii mezhebine mensuptur.233 Bahreyn Şiileri Şiiliğin 

Oniki İmam kolundandır ve bu, İran’a yakınlık açısından Bahreyn hükümetini İran’ın 

hegemonik etkisi karşısında zorlayan bir husustur. Zira ülkedeki (ve Körfez 

bölgesindeki) pek çok Şii din adamı, İran’daki kutsal addedilen Kum şehrinde dinî 

eğitim almıştır.234 Ayrıca, Suudi Arabistan gibi, Bahreyn’de de Şiiler belirli bir 

alanda yerleşiktirler. Zira Bahreyn Şiileri, yaşam şartlarından ibadet şekillerine kadar 

değişiklik göstermeleri dolayısıyla coğrafi ve etnik çizgilerle ayrılmış durumdadır.  

Bahreyn Şiilerinin yaklaşık 3’te 2’si adanın yerlisi ‘bahirnah’ (baharna) iken 

diğer kesim İran kökenlidir. Bu konudaki bir başka görüşe göre ise Bahreyn Şiileri 

aslen İran ve Güney Irak kökenlidirler ve buradaki şehirlerde yaşayan Şiilerle tarihi 

                                                 
232 “Bahrain”, County Cooperation Strategy at a Glance,  World Health Organization, 
http://www.who.int/countryfocus/cooperation_strategy/ccsbrief_bhr_en.pdf, Erişim Tarihi: 
13.07.2010. 

“Ülke nüfusu CIA verilerine göre 728,709 kişidir.” Bkz. “Bahrain”, The World Factbook, CIA, 
15.09.2010. 
233 Ülke, Sünni mezhebinden El Khalifa ailesi tarafından yönetildiği için siyasi hassasiyetler 
dolayısıyla resmî-etnik nüfus sayımı rakamları açıklanmamaktadır. 
234 Andrew Rathmell, “Opposition in the Gulf-Further Insights”, Jane’s Intelligence Review 7, No. 7, 
July 1995, p. 309. 



 
 

114

ilişkilere sahiptirler.235  Öte yandan ülkedeki Arap Şiilerin Suudi Arabistan’ın Doğu 

Vilayeti’nden geldiğine ve bu kitlenin de kayda değer miktarda bir Arap asıllı Şii 

topluluğu oluşturduğuna dair bir görüş de bulunmaktadır.236 Buna göre:   

“Bahreyn'in orijinal yerlileri, denizcilikle uğraşan bir halk olan ve bahirnah olarak 

bilinen, 8. yüzyılda Oniki İmamcı olmuş bir halktır. Bu gruba ilaveten üç yüzyıl önce 

bazı Farslar da Bahreyn'e göç etmiş, diğerleri ise 1920'lerdeki bir dalgayla ülkeye 

gelmişlerdir. Söz konusu gruplar arasında Farslar geleneksel olarak ticaretle uğraşırken 

Arap Şiiler ve diğerlerinin genellikle Eln Aval ve Muharrak'ın balıkçı köylerine 

yerleşmiş olan tarım işçisi veya balıkçı olması nedeniyle bir (Araplarla aralarında) 

farklılık doğduğu, dolayısıyla buraya yerleşen Farsların daima bahirnah'tan farklı 

oldukları dile getirilmektedir.”237  

Öte yandan bu ayrım sosyal olduğu kadar kültürel alanda da mevcuttur. 

‘Acem’ olarak tanımlanan İranlı Şiiler siyasi olarak aktiftir ve orta sınıf 

mesleklerde uzmanlaşmıştır. Ayrıca iktidardaki El Khalifa ailesi ile iyi ilişkiler 

içerisindedir ve bu konumlarını riske etmek istememektedirler. Buna karşın 

bahirnahlar toplumun en alt tabakasını oluşturmaktadır. Bu kesim işçi sınıfının 

%90’ını teşkil etmektedir. Söz konusu iki topluluk, birbirlerinden ayrı bölgelerde 

yaşamaktadır ve aralarında çok az evlilik yapılmaktadır. Bahirnahlar, kendilerini 

Sünni karşıtı oldukları kadar Acem karşıtı olarak da tanımlamakta ve güçlü Arap 

kimliklerine sıkı sıkıya bağlı yaşamaktadırlar.238  

                                                 
235 “Suudi Arabistan’daki üniversite eğitiminin ardından İran’da bu eğitimi aldıktan sonra ülkesine 
dönerek (1992) Bahreyn’deki Şii muhalefetinin başına geçen Şeyh Ali Salman da bunlardan biridir.” 
Bkz., Rathmell, 1995. p. 309.  
236 Fred H. Lawson, Bahrain: The Modernization of Autocracy, Boulder, Westview, 1989, s.13, 
Aktaran: El Marashi, 2007. s. 11.   
237 Ibid.   
238 “İki toplum arasındaki ayrımcılığa (segregation=?) rağmen, düşmanlık 1950'lerde ve 60'larda 
muhafazakârlar ve Arap milliyetçileri arasındaki (dini) ayrılmanın/hizipleşmenin sadece Araplar ve 



 
 

115

Dolayısıyla Ortadoğu Şiileri arasında bir Şii Hilal birliği sağlanması bir yana, 

yüksek nüfuslu Şii kitlesine rağmen bölgenin küçük krallıklarından biri olan 

Bahreyn’in kendi içerisinde bile, bir Şii bütünlüğünden söz edilememektedir.  

Ancak yine de sosyo-ekonomik olarak bakıldığında oldukça az Şii’nin Bahreyn 

elitinin bir parçası olduğu görülecektir. Orta düzeyli kamu ve özel sektör 

yöneticilikleri (ki buna Bahreyn güvenlik güçleri dahil değildir), küçük ölçekli ticaret 

erbapları, zanaatkarlar ve ustalardan oluşan bu kesim, bürokrasi içerisinde kayda 

değer bir oranı oluşturmaktadır. 

Genel olarak Bahreyn etnik dağılımının sistem içerisindeki konumlarına 

bakıldığında, kentli-zengin zümreyi oluşturan Sünnilerin aksine bu kesimin fakir işçi 

tabakasını teşkil ettiği görülmektedir. Ülkenin alt tabakasını oluşturan bu kesim, Şii 

mezhebindeki (yerli) tarım işçilerinden, köylülerden ve balıkçılardan müteşekkildir. 

Bu grubun büyük çoğunluğu bahirnah’tır. Büyük çoğunlukla klube-kasabalarda 

yaşayan bu kesimin birçoğu, ülkenin hızlı kentleşmesinden ötürü güçsüzleşerek 

marjinalize olmuş ve yoksullaşmıştır. Diğer bir deyişle Şiilerin çoğu Bahreyn 

toplumu içerisinde orta ve alt zümreye üyedir ve genel olarak kırsal kesimde 

yerleşiktirler.  

Öte yandan Şiilerin toprak mülkiyeti edime hakkı bulunmamaktadır. Doğal 

olarak bu bölgelerde bir memnuniyetsizlik ve huzursuzluk ortamı hâkimdir.           

Bununla beraber El Khalifa ailesi ile diğer önde gelen aşiretlerden oluşan Sünni 

kesim ise şehirlerde yaşamaktadır ve Bahreyn hükümeti ile ülkenin askeri-güvenlik 

kuruluşları üzerinde ciddi söz sahibidir.  

                                                                                                                                          
Persler (Farslar) arasında değil, aynı zamanda Arap dünyası içerisinde zenginler ve fakirler arasındaki 
bölünme olarak da ortaya çıkmasıyla artmıştır.”, Bkz., “The Shia of Bahrain”, 
http://www.globalsecurity.org/military/world/gulf/bahrain-religion.htm, 30.09.2010. 



 
 

116

Toplum yapısı ile iktidar arasındaki ilişki incelendiği zaman Bahreyn’de Şii 

çoğunluğun Sünni azınlık tarafından yönetildiği görülmektedir. Diğer bir deyişle 

Necd (Najd) kökenli El Khalifa (El Halife) ailesi, 18. yüzyılda Bahreyn’e 

ulaştığında, adada, kendi verimli su kaynaklarına sahip Şii çiftçilerden oluşan refah 

içindeki bir toplum ile karşılaşmış ve 19. yüzyılda İngiltere ile ittifak yaparak adanın 

hâkimiyetini ele geçirmiştir.239  Sonuçta Sünni (Arap) kitle, toplumun yönlendirici 

dinamikleri olan tüccar kesim ve aşiretler ile zımni bir ittifak kurmak suretiyle 

ülkede iktidara gelmiştir.  

İktidarı elde etme ve meşruiyetini sağlama aşamalarında El Khalifa yönetimi 

Şiilere karşı -fiziki saldırıları da içeren- ayrımcı ve baskıcı politikalar uygulamıştır. 

Örneğin, özellikle de Aşura günü kutlamalarında ve ibadetlerini yerine getirdikleri 

sırada Şiiler, Sünni gruplar tarafından saldırılara uğramıştır. Bugün, söz konusu 

olaylardan iki asır sonra dahi, Sünni hâkimiyetini kabul etmemiş ve bu kesimi işgalci 

olarak niteleyen -ülkenin asıl yerlilerinin soyundan gelen- Şiiler bulunmaktadır.    

Aslında küçük ölçekli ticaret yapan ve el işçiliği ile hizmet sektöründe çalışan 

Şii kesim, belli bir kendi kendilerine yetme pozisyonu da geliştirmiştir. Bununla 

beraber sosyo-ekonomik olarak her ne kadar El Khalifa yöneticilerine ekonomik 

anlamda bağımlı olsalar da, Bahreyn Şiileri, siyasi talepler konusunda muhalif 

hareketleri destekleyebilmektedir.  

“Bahreyn Şiileri, sıkı bir sosyo-politik yapılanma ve tek bir siyasi dış görünüş ile güçlü 

ve bütün bir azınlık oluşturmamaktadır. Şiiler arasındaki mahrumiyet ile bedel ödeme 

                                                 
239 Bahreyn siyasi tarihi hakkında daha fazla bilgi için bkz., Laurence Louer, Transnational Shia 
Politics: Religious and Political Networks in the Gulf, New York, Columbia University Press, 2008,    
s. 12-33; Fred H. Lawson, Bahrain, Countries at the Crossroads, ss.61-77; Bahrain, Federal Research 
Division, Kessinger Publishing, 2010. 



 
 

117

birbirini dengeleyen, kızgınlığın ve isyanların ortaya çıkmasını önleyen iki kavram olma 

eğilimindedir.”240  

Şii muhaleferin temel sebebi, etnik anlamda çoğunluğu oluşturmalarına rağmen 

siyasi olarak dengeli bir temsil ve hak dağılımına sahip olmamalarıdır.  

Sünni-ağırlıklı güvenlik güçlerinin bu kesimi yıkıcı faaliyetlerin başı olarak 

itham etmesinden ötürü Şiiler hükümette, yüksek mevkilerde (bakanlıklarda vb.)     

ya da güvenlik kuruluşlarında istihdam edilmemektedirler.241 Ancak zaman 

içerisinde ülkede yaşanan sosyo-ekonomik, hukuksal ve siyasi gelişmeler Şiilere 

uygulanan ayrımcı politikalarda bir azalma sürecine girildiğini göstermektedir.       

Bu çerçevede 1920’ler ile 1960’lar arasında Şii kesime, bireysel güvenlik ile mal 

varlıkları üzerinde yasal koruma verilmiştir. 242 Buna ilaveten bu kesimin ayrı dinî ve 

hukuki uygulamaları tanınmış; ayrıca (prensipte), hiçbir sataşmaya maruz kalmadan 

yaşamlarını sürdürebilmelerine izin verilmiştir.243 Bu yıllarda İngilizlerin inisiyatifi 

ile başlatılan ve küçük ancak önemli petrol gelirleri, Bahreyn’in gelişmesi için bazı 

adımlar atılmasında kullanılmıştır.244  

Bu çerçevede Bahreynli yöneticiler, sosyo-politik desteğin ve istikrarın 

sürdürülebilmesi, elit aileler için büyük iş fırsatlarının geliştirilmesi ve alt sınıflar 

için bir refah sistemi kurulması amacıyla adanın küçük petrol gelirlerinden istifade 

                                                 
240 Ofra Bengio, Gabriel Ben-Dor, Minorities and the State in the Arab World, Lynne Rienner 
Publishers, Inc., 1999, s. 122. 
241 Lawson, 1989. ss. 27-31, Aktaran: Bengio ve Ben-Dor, 1999. s. 121. 
242 “1930'lu yıllarda gelindiğinde refah düzeylerinde kaydedilen artışa bağlı olarak daha çok sayıda 
Hüseyniye (Şiilerin sosyal mekanları) inşa etmelerine olanak tanınmıştır. 1950'lere gelindiğinde 
Bahreyn'in her köyünde ve kasabasında hükümete karşı şikayetlerin dile getirilmesi için bir merkezler 
şebekesinin yükselişini sembolize eden Hüseyniyeler bulunmaktadır.”, Bkz., Lawson, 1989. s. 13, 
Aktaran: El Marashi, 2007. s. 15.  
243 Ibid. 
244 Ticari sendikacılığın gelişimi, daha fazla pay talepleri ve daha geniş siyasi özgürlükler, özellikle de 
Ulusal Meclis’in faaliyeti vb. 



 
 

118

etmeye başlamıştır. Aynı zamanda Şiiler içerisindeki önde gelen ailelerden bazı 

kişileri ikincil bakanlıklara atamasını güden bir politika da izlenmiştir. Bu politika 

doğrultusunda (dışişleri ve güvenlik gibi) birincil pozisyonlara El Khalifa aşiretinin 

üyeleri yerleştirilirken, Şiileri de içeren önde gelen aşiretlerin temsilcileri ise diğer 

idari ve yüksek düzeyli yönetici pozisyonlara getirilmiştir. Örneğin, 1970’lerin 

ortalarında Şiiler beş bakanlık (sağlık; yasal işler [legal affairs]; ticaret ve tarım; 

kamu işleri [public Works], enerji [power] ve su; taşımacılık ve iletişim) elde 

etmiştir.  

Benzer biçimde Şiilere kamu yönetiminde, özel sektörde ve Bahreyn Petrol 

Şirketi (Bahrain Petroleum Company, BAPCO)’nde orta düzeyli pozisyonlar da 

verilmiştir. Bu açıdan bakıldığında özel sektörün ve iş yaşamının Şiiler için en büyük 

dışa açılım fırsatı olduğu görülmektedir. Öte yandan toprak sahibi olmaları yasak 

olmakla birlikte Şiiler, özel sektördeki yönetici kadronun ve işçi kesimin yaklaşık 

%70’ini oluşturmaktadır245, ki bu sayede Şii kesim, diğer alanlarda ikinci planda 

tutulmalarını telafi edebilmektedir. 

Bununla beraber, sosyal statülerinde ve siyasi sisteme katılım oranlarında bir 

iyileştirmeye gidilmekte olmasına rağmen Bahreyn Şiilerinin mevcut siyasi sisteme 

bir Şii hareketi olarak girmesi, El Khalifa iktidarının sarsılmasına yol açacağı 

endişesiyle, engellenmeye devam edilmektedir.246  

Buna ilaveten sosyo-ekonomik, etnik ve kültürel farklılıklar Şiilerin ortak bir 

politik duruş sergilemesine de engel olmaktadır. Bunlardan bir kısmı sisteme 
                                                 
245 Fuad I. Khuri, Tribe and State in Bahrain: The Transformation of Social and Political Authority in 
an Arab State, Chicago: University of Chicago Press, 1989, ss. 154-173., Aktaran: Bengio ve Ben-
Dor, 1999. s. 121. 
246 Steven Sotloff, “Bahrain's Shia Crackdown”, Foreign Policy, 10.09.2010, 
http://mideast.foreignpolicy.com/posts/2010/09/09/bahrain, Erişim Tarihi:  30.09.2010. 



 
 

119

yakınlaşma eğilimi gösterirken diğer kısmı daha radikal bir tavır sergilemektedir. 

Bazı Şiilere göre devlette köklü değişime gidilmeli, kimilerine göre de Bahreyn 

İran'la birleşmelidir. En yaygın görüş ise Şiilerin demokratik bir siyasal yapı 

içerisinde kendi yerlerini edinmeleri gerektiğine ilişkindir. Bahreyn’deki bir Şii 

liderin: “Irak, 14 yüzyıl boyunca beyhude ve ütopik çatışmalara sahne olan        

Arap-Müslüman dünyası için demokratik bir model temsil edecektir.”247 şeklindeki 

sözleri buna örnek teşkil etmektedir.  

Bu durumda Şii gruplarını muhalefet etme ve ayaklanma konusunda bütün bir 

Şii popülâsyonundan daha çok neyin motive ettiği sorusu ortaya çıkmaktadır.        

Söz konusu motivasyon devleti yıkmak ve yasama sistemini üzerinde bir devrim 

yapmak değildir. Kaldı ki Bahreyn Şiileri içerisinde pek çok kişi kendisini 

vatansever olarak tanımlamaktadır. Dahası, Şii topluluğu içerisindeki gruplar ile 

dengeler, çoğunlukla aşırılıkçı grupların kitlesel hareketlerini önlemektedir. Muhalif 

faaliyetler içerisinde bulunan gruplar ise genellikle yöneticiler, öğrenciler ve kasaba 

kökenli işçi kesiminden oluşan orta ve alt düzey sınıflar arasından yükselmektedir. 

Bu grupların motivasyonu ise ideolojik değişim kadar, sosyo-ekonomik ve politik 

değişimden doğmaktadır.248  

“Zaman zaman orta ve alt sosyo-ekonomik şikâyetleri üzerine muhalif duruş sergileyen 

Şiiler, kendi pozisyonlarını, bölgesel ideolojik ve sosyalist -radikal etkili- ikinci bir 

faktörün etkisi altında sertleştirmiş ve güçlü bir sınıf kimliği geliştirmiştir. Hükümet 

karşıtı bir biçimde açıklansa da bu sınıf kimliği saf olarak (pek çok Şii’nin karşı 

çıkacağı gibi) ayrılıkçı ya da mezhepçi değildir. Dahası bu hareket çok daha 

                                                 
247 Hirst, 2005. 
248 Bahreyn’deki muhalif hareketler içerisinde Şiilerin (ve İran’ın) rolü hakkında bkz., Bengio ve   
Ben-Dor, 1999. ss. 123-128; Sotloff, 2010.; Fred Lawson, “Bahrain’s Electoral Campaign Starts to 
Ignite”, Arab Reform Bullettin, 15.09.2010. 



 
 

120

benimseyici ve milliyetçidir. Aslında, orta ve alt sınıf Şiileri, reformun ana/temel 

konularında Sünniler ile işbirliği yapmıştır.”249  

Öte yandan Bahreynli ve İranlı Şiilerin ittifak içerisine girmesi suretiyle 

gerçekleşebilecek bir Şii birliği etkisinden İran İslam Devrimi ya da Irak’ın 

işgalinden çok daha önce, 18. yüzyılda (Bahreyn’deki) El Khalifa ailesi tarafından 

endişe edilmeye başlandığına, bu çerçevede Bahreynli Şiilerin İranlı Şiiler ile aynı 

düşünce biçimini paylaştıklarından ve El Khalifa ailesinin Şiiler ile İran arasında 

gelişebilecek ilişkilerden kuşkulanmakta olduğuna dair bir görüş de 

bulunmaktadır.250  

Bahreyn, nüfusunun ciddi bir kısmı İran kökenli ve daha büyük bir kısmı Şii 

olması dolayısıyla Şii Hilali projesinin en ciddi ayaklarından biri olarak lanse 

edilmiştir. Ancak Şii Hilali savunucularının iddialarının aksine, Şii dünyası içerisinde 

bir homojenlik bulunmamaktadır. Bahreyn Şiilerinin siyasal açıdan bölünmüş    

yapısı da bu önermenin kanıtlarından birini oluşturmaktadır.  

Öte yandan yavaş da olsa bazı siyasi hakları elde etmeye ve mevcut siyasi 

sisteme entegrasyonunun gerçekleşmeye başladığı böyle bir aşamada Bahreyn 

Şiilerinin bir Şii Hilali’nin parçası olmak istemeyecekleri değerlendirilmektedir.      

Bu durumun en önemli nedeni ise İran tarafından ciddi bir güvenlik tehdidi 

algılaması içinde olunmasıdır. Bu yargıya, İran içerisindeki bir kesimin bu ülkeyi 

                                                 
249 Donald L. Horowitz, Ethnic Groups in Conflict, Berkeley: University of California Press, 1985,    
ss. 95-140; Milton G. Esman, “The Study of Ethnopolitics in the Middle East”, Ethnicity, Pluralism 
and the State in the Middle Eas , Ithaca, N.Y.: Cornell University Press, 1987, ss. 3-28, Aktaran: 
Bengio ve Ben-Dor, 1999. s. 122.  
250 Moojan Moman, An Introduction to Shi’a Islam, Oxford, George Ronald, 1998, s. 452, Aktaran:  
El Marashi, 2007. s. 11. 



 
 

121

İran’ın bir eyaleti olarak görmesi251 kaynak gösterilmekte ve bu da Şii tehdit 

algılaması içerisinde bulunan ülkeler için ciddi bir argüman oluşturmaktadır. 

“İran’ın Bahreyn üzerindeki ekspansiyonist politikası, 1979 Devrimi'nden önce Şah 

tarafından belirlenmiş, ilerleyen süreçte Bahreyn Şiileri İslam Devrimi'nin etkisiyle 

başkaldırmaya başlamışlardır. Sonuçta 2002'den sonra Kral Hamd'ın desteklediği bir 

demokratik reform süreci başlatılmış ve Bahreyn Şiileri, Irak’taki Büyük Ayetullah Ali 

Sistani'nin isteğiyle seçimlere katılmış ve bu sayede 17 milletvekili ile parlamentoda en 

fazla milletvekiline sahip olan grup haline gelmişlerdir.”252 

Bu noktada üzerinde durulması gereken nokta, İran’ın son derece büyük etkisi 

altında olduğu iddia edilen bir ülke üzerinde Şii unsurları harekete geçiren kişinin, 

başka bir ekolden gelen Irak kökenli Ali Sistani olmasıdır. Dolayısıyla Şii Hilali 

iddiaları konusunda en zayıf halka olarak değerlendirilen Bahreyn’de bile Necef 

ekolünün ağırlığından dolayı İran etkisinin sorgulanır derecede olması, dikkat çekici 

bir husus olarak karşımıza çıkmaktadır.  

Sonuç olarak, her ne kadar coğrafi ve etnik bakımlardan son derece yakın 

görünseler de İran ile Bahreyn yönetimlerinin tartışılmayacak derecede dostane bir 

ilişki içerisinde olduğunun söylenmesi hata olacaktır. Zira Bahreyn Şiileri, İran’ın 

son eyaleti olarak değil, kendi ülkelerinin içerisinde eşit statüde vatandaşlar olarak 

saygı görmeyi arzulamaktadır. Kaldı ki ülke içerisinde tek bir Şii siyasi görüşü 

                                                 
251 Bu söylem resmi kaynaklar aracılığıyla ifade edilmese de İran içerisindeki bir kesimin Bahreyn’e 
İran’ın bir eyaleti olarak yaklaştığı, bu kesimin sürekli konuyu gündemde tutmasından ve iki ülke 
tarihine vurgu yapmasından anlaşılmaktadır. Örneğin; “Iran: Bahrain is an Iranian Province”, 
http://www.worldaffairsboard.com/iranian-question/39556-iran-bahrain-iranian-province.html, Erişim 
Tarihi: 03.10.2010; “Bahrain Rejects Iran Comments on Sovereignty”, Reuters  Dubai, 
http://www.todayszaman.com/tz-web/detaylar.do?load=detay&link=167742, 23.02.2009, Erişim 
Tarihi: 03.10.2010. 
252 Keskin, 2007. s. 70 vd. 



 
 

122

olduğundan da bahsedilememekte, bu da İran güdümündeki bir yapıya entegre 

olunmasının önünde ciddi bir engel olarak varlığını korumaktadır.  

 

2.3.6. Kuveyt 

 

Ortadoğu’daki Şiilerin kitlesel olarak bir arada bulunduğu yerleşimlerin aksine 

Kuveyt’te Şiiler dağınık halde bulunmaktadırlar. Hatta Kuveyt’te devletin Şii 

ailelerini yeniden yerleştirme çabası gütmesine rağmen Şiiler hiçbir bölgede nüfusun 

%40'ından fazlasını oluşturmamaktadırlar.253 Ülke içerisindeki genel 

popülâsyonlarına bakıldığında ise Şiilerin sayısına ilişkin verilerin hiçbir zaman 

yayımlanmadığı belirtilmelidir. Ancak 1980’lerde nüfus içerisinde %15-25’lik bir Şii 

popülasyonu olduğu tahmin edilmektedir.254 Bugün ise yaklaşık 2,5 milyon        

(2006 tahminlerine göre 2,418,393) nüfuslu Kuveyt’teki mezhepsel dağılımı 

içerisinde nüfusun %85’ini oluşturan Müslümanların %70’inin Sünni, %30’unun ise 

Şii mezhebinden olduğu görülmektedir.255  

Bununla birlikte Şiilerin (diğer Ortadoğu ülkelerinde görüldüğü gibi) siyasi 

temsil konusunda sayılarıyla orantılı bir dağılımla temsil edilmedikleri de 

belirtilmelidir.  

Şiilerin tüm Ortadoğu’da aynı şemsiye altına alınması iddiasına karşı en büyük 

argümanlardan birini Kuveyt Şiileri oluşturmaktadır. Zira Kuveyt hem coğrafi 

                                                 
253 El Marashi, 2007. s. 15. 
254 Helem Chapin Metz, Persian Gulf States: A Country Study, Washington: GPO for the Library of 
Congress, 1993, http://countrystudies.us/persian-gulf-states/19.htm, Erişim Tarihi: 27.06.2010. 
255 Geri kalan %15’lik kısımda Hıristiyan, Hindu vb. unsurlar bulunmaktadır. Bkz, “Kuwait”, CIA The 
World Factbook, son güncellenme tarihi: 15.05.2009, Erişim Tarihi: 06.08.2009. 



 
 

123

anlamda İran’ın direkt ulaşabileceği bir konumda bunmaktadır hem de ülkenin Şii 

nüfusu asıl olarak Bahreyn'den göç edenlerden oluşmaktadır. Bu kesimin Fars mı 

yoksa tamamen Arap kökenli mi oldukları hususu tartışmalıdır. Öte yandan 

Kuveyt'te, İran'dan gelen Şiiler dışında, El Sabah ailesini geleneksel olarak 

kendilerinin koruyucusu olarak gören Irak ve Hasevi Şiileri de bulunmaktadır.256 

“Kuveyt içerisindeki Şiiler kendi aralarında da farklı bir yapı oluşturmaktadır. Büyük 

bir kısmı Suudi Arabistan’ın Doğu Vilayeti’nden ya da Bahreyn’den gelen Arap kökenli 

göçmenlerden oluşmaktadır. Başka bir grup, İran körfezinin Arap yarımadası tarafından 

İran’a taşınan ve bir süre kaldıktan sonra geri dönen Arap ailelerinden gelmektedir. 

Diğerleri ise İran orijinli olup aile hayatında Arapçanın yanısıra Farsça konuşmakta ve 

Basra/İran Körfezi’nin diğer tarafındaki İran’la olan aile ve iş bağlantılarını devam 

ettirmektedir.”257  

Öte yandan Şii nüfusun ülke yönetimindeki pasif konumunun giderek Şiiler 

lehine değişmeye başladığı görülmetktedir. Örneğin, 16 Mayıs 2009 tarihinde 

gerçekleştirilen son genel seçimler sonucu oluşturulan 27. Hükümet'te Şii kökenli         

2 Bakan yer almaktadır.258 Bu seçimlerde ülke nüfusunun yaklaşık 1/3'ünü oluşturan 

Şiiler, büyük başarı sağlayarak parlamenter sayısını 5’ten 9’a yükseltmiştir.259 

Ayrıca, kültürel yapının da geliştiğine bir emare oluşturacak şekilde, 2’si Şii kökenli 

4 kadın milletvekilinin de Kuveyt Ulusal Meclisi’ne girmeyi başarmıştır.260 

                                                 
256 El Marashi, 2007. s. 11. 
257 “Kuwait: Religion”, http://www.globalsecurity.org/military/world/gulf/kuwait-religion.htm,  
Erişim Tarihi: 30.09.2010. 
258 Maliye Bakanı Mustafa Jassem El Shimali ile Bayındırlık ve Belediye İşlerinden Sorumlu Devlet 
Bakanı Dr. Fadhel Safar Ali Safar 
259 “Kuveyt Seçimlerinde Kadınlar Tarih Yazdı”, http://www.nuveforum.net/939-siyaset-
gundem/87618-kuveyt-secimlerinde-kadinlar-tarih-yazdi/, 18.05.2009, Erişim Tarihi: 20.05.2009. 
260 Dr. Maasouma Al-Mubarak (Mansume El Mübarek): 2005 yılında Kuveyt'in ilk kadın Bakanı 
olarak atanan El Mübarek, kendi seçim bölgesinde ilk sıradan Milletvekili seçilmeyi başarmıştır.  



 
 

124

Ayrıyeten son seçimlerle beraber Başbakan Şeyh Nasır'a muhalefetiyle tanınan 

Sünni İslamcı kesimin Parlamentoda güç kaybettiği ve daha fazla Şii ve liberal 

görüşlü milletvekilinden oluşan yeni Kuveyt Ulusal Meclisi'nin, kurulacak kabineyle 

daha uyumlu çalışmasının beklendiği de dile getirilmektedir. 

Bu örnekler nezdinde vücut bulan önemli husus, Şiilerin varlıklarını gün 

geçtikçe belirginleştirmeye başlamış olduğu gerçeğidir. Görüldüğü gibi son genel 

seçimlerde Kuveytliler değişime oy vermiştir. Bunun en bariz göstergesi, Selefilerin 

kadın adayların boykot edilmesi çağrısı geri teperken İslamcı vekillerin sayısının 

azalmış olmasıdır. Sonuç olarak liberalist ve Şii unsurlar İslamcı grupların önüne 

geçmeyi başarmıştır. Ancak bu husus, Şiilerin yükselişi anlamına gelse de İran 

güdümündeki bir Şii Hilali olarak yorumlanmamalıdır. Zira tam anlamıyla 

demokratik olmayan bir yapı içerisinde kendi mücadelelerini vererek varlık 

göstermiş hiçbir unsur birinden kurtulup başka bir boyunduruk altına girmek 

istemeyecektir.  

Buna ilaveten Şiilerin Kuveyt siyasi sistemine alternatif oluşturacak biçimde 

değil, bizzat bu sistemin içerisinde kendilerine bir yer edinmeye çalıştığına da dikkat 

edilmelidir; ki bu da tehdit algıladıkları İran güdümünde bir ittifaka girişmekten        

ne kadar uzak olduklarına işaret etmektedir.   

Kuveyt Şiileri, 1960'larda ülkenin bağımsızlığının öncesinde ve sonrasında 

siyasette aktif rol almışlardır.261 Öte yandan 1960'larda Kuveyt Milli Meclisi daha 

                                                                                                                                          
ABD'de siyasal bilgiler alanında eğitim almış olan El Mübarek, Şii görüşe mensuptur ve Kuveyt 
Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi'nde öğretim görevlisi olarak çalışmaktadır. Liberal eğilimlidir. 

Dr. Rola Dashti (Rola Daşti): Yedinci sırada seçilen Şii kökenli Dr. Rola Daşti kadın hakları 
savunucusu olarak tanınmaktadır. ABD'de ekonomi eğitimi almış olan Dr. Daşti, aynı zamanda 
Kuveyt Ekonomi Derneği Başkanı’dır. Liberal eğilimlidir. 
261 Kuveyt siyasi tarihi hakkında daha fazla bilgi için bkz., Louer, 2008. s. 45-57. 



 
 

125

fazla Şii'yi kabul etmeye başlamıştır. Zira Sünni tüccarların, önde gelenlerin ve 

entelektüellerin aksine, kraliyet ailesini destekleyenler Bedeviler ile birlikte 

Şiilerdir.262  

Verdikleri siyasi desteğe ilaveten Şii gruplar, seçimlerde yeni bölgeler 

yaratmak suretiyle Meclisteki sayısal gücünü arttırmak ve bu sayede Kuveyt Millet 

Meclisi’nde yer alan Sünni grupları dengelemek için kullanılmıştır.  

Ancak 1979 İran Devrimi’nden ve 1980-88 İran-Irak Savaşından sonra bu 

topluluk yeni bir çeşit mezhepsel tanımlamaya tabi tutulmuştur. Söz konusu 

tanımlama bu grubun İran’daki devrimci dindaşları tarafından olumlu karşılanmıştır. 

Sonuçta 1980’li yıllarda Sünni ve Şii unsurlar arasındaki gerilim daha da 

tırmanmıştır. Kuveyt’te genel olarak hükümetin İslamcıları ve radikal Arapları 

zayıflatmak için Sünni-Şii çekişmesini teşvik ederek bundan nemalanmaya çalıştığı 

görülmektedir.263 

Bugün Şiiler Kuveyt’te siyasetin yanı sıra finans ve ticaret alanlarında da                      

yer bulmuşlardır. Üstelik bu toplum siyaseten de farklılıklar gösterebilmektedir. 

Kuveyt’teki Şii siyasal toplumu içerisinde liberaller, köktendinciler, devrimci 

köktendinciler ve hatta herhangi bir akım yaratmayı istemeyenler dahi 

bulunmaktadır.264 Bunun için de (diğer her yerde olduğu gibi) Kuveyt’teki Şii 

unsurları kendi içlerinde homojen bir grup olarak değerlendirmek hatalı 

yaklaşımların benimsenmesine neden olma riskini içermektedir.  

                                                 
262 El Marashi, 2007. s. 15. 
263 Ibid. 
264 Mshari Al-Zaydi, “What is the Point of Kuwait”, Asharg Alawsat, 01.30.2008, 
http://www.aawsat.com/english/news.asp?section=2&id=11956 , Erişim Tarihi: 27.06.2010 



 
 

126

Ortadoğu ülkelerinin genelinde olduğu gibi Kuveyt’te de Sünni yönetim ve 

onun altında baskı altında tutulan Şii unsurlar bulunmaktadır. Kuveyt rejimi 

1980’lerde ciddi bir Şii muhalefetiyle karşılaşmış olmasına rağmen bugün bu 

unsurları, küçük adımlarla da olsa, sisteme dail etmektedir.  

Öte yandan Kuveyt yönetimi Irak’ta güçlü bir konum elde eden ve ülkesini 

istikrarsızlaştıcı olarak nitelediği Şii unsurlarla da ilişkilerini sınırlı tutmaktadır.  Zira 

Irak yönetiminin tehdit algıladığı İran’la olan siyasi ilişkileri ülke yönetimini rahatsız 

etmektedir.  

Kuveyt açısından güvenlik sorunlarının başında sayılan konulardan biri, bu 

ülkelerde bulunan Şii unsurların politizasyonudur. Zira bölge genelinde, İran’ın, 

Irak’tan sonra diğer ülkeler üzerinde de etkin olmaya çalışacağından ve bu endişe 

dolayısıyla bölgenin silahlanmasına ve ABD gibi güçlerin daha agresif politikalar 

izlenmesi için teşvik edilmesine yol açılacağı endişesi duyulmaktadır. Ancak bu 

senaryo reel-politik açısından kolay ya da kısa vadede uygulanabilir 

görülmemektedir. Zira ABD, Afganistan ve Irak müdahalelerinden sonra hem askeri 

hem de (iç ve dünya) kamuoyunda politik olarak zor durumda kalmıştır.  

Kuveyt yönetimi İran’ın nükleer programı ciddi bir endişeyle takip etmektedir. 

Kuveyt’e göre İran’ın etkisini durdurabilecek tek güç ABD’dir ve bu nedenle 

yönetim, ABD’nin bölgeden ayrılması istememektedir.265 Öte yandan Irak’tan ve 

İran’dan kaynaklanan Şii ve Sünni tehdidine karşı Kuveyt yönetimi Türkiye ile de 

yakınlaşmaya çalışmaktadır. 

                                                 
265 Veysel Ayhan, “Türkiye-Kuveyt İlişkileri: Irak Savaşı Sonrasında Çatışan Çıkarlar ve Yeni 
İşbirliği Olanakları”, Ortadoğu Analiz, Haziran 2009, Cilt 1, Sayı 6, s. 33 vd. 



 
 

127

Sonuç olarak, Bahreyn gibi, coğrafi olarak İran’ın arka bahçesi tabir edilen 

bölgede yer almasına rağmen iç dinamikleri itibariyle Kuveyt de, İran’dan tehdit 

algılamakta hatta bu nedenle (İran’la bir ittifak içerisine girmek bir yana) buna karşın 

ABD ya da Türkiye gibi buna alternatif olacak bir ittifaka yaslanma ihtiyacı 

duymaktadır. Buna ilaveten, kendi bünyesindeki Şii azınlıkların yaşadığı iç 

ayrışmaların yanı sıra giderek daha da demokratikleşen yapısı ile her geçen gün 

İran’dan bir nebze daha uzaklaşması nedeniyle Kuveyt’in olası bir Şii Hilali projesi 

içerisinde yer almak istemeyeceği değerlendirilmektedir.  

  



 
 

128

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

Şİİ HİLALİ BÖLGESİNİN DEĞERLENDİRİLMESİ 

 

Ortadoğu bölgesinde nüfus sayımlarında etnik kökene ilişkin bilgi 

derlenmesinden siyasi nedenlerle kaçınılması dolayısıyla Şii nüfusun sayısı tam 

olarak bilinmemektedir. Öte yandan Şii mezhebi kendi içerisinde farklı dallara 

ayrılmasının yanı sıra aynı dal içerisindeki unsurlar arasında farklı etnik kökenlerden 

gelinmesi, farklı Ayetullahların takipçisi olunması ya da farklı öğretilerin 

benimsenmesi gibi nedenlerden dolayı, mezhepsel anlamda ortak hareket etme 

güdüsünü tetikleyecek derecede kusursuz bir birlik sağlanamamaktadır.  

Bununla beraber bölgede, bünyesinde Şii azınlık bulunan devletlerin Şii ortak 

paydası altındaki bağları ‘kuvvetli’ olarak nitelenebilmekle birlikte, bu ortak payda 

üzerinden bir siyasi birlikteliğe gidilmesi, hatta bu ittifakın da İran liderliğinde 

olması, söz konusu projenin vazgeçilmez ayakları olarak nitelenen ülkeler arasında 

dahi mümkün görünmemektedir. Diğer bir deyişle Şiiliğin siyasi anlamda monolitik 

bir grup olduğu görüşü doğru değildir. 

Bu görüşe rağmen bir Şii Hilali teorisinin geliştirilmesinin ve onun da bir    

‘tehdit unsuru’ olarak lanse edilmesinin, bu konuda ikna olabilecek (edilecek) 

devletlerin, İran aleyhine organize olması yönünde bir adım atılmasının sağlanması 

amacıyla planlandığı değerlendirilmektedir. Ayrıca, bilindiği gibi teorinin ortaya 

atıldığı ilk günden bugüne kadar İran güdümünde bir Şii Hilali oluşumu 

gerçekleş(tirile)memiştir.  

Bu bölümde ilk olarak Şii Hilali teorisinin İran güdümünde bir proje olduğu 

yönündeki yorumlara yer verilerek İran devletinin bu konudaki tavrı incelenecektir.  



 
 

129

Ardından, söz konusu iddianın gerçek teorisyenleri olması muhtemel diğer 

güçler ele alınacaktır. Bu çerçevede Şii Hilali’nin aslında Amerikan’ın, İsrail’in         

ya da bölgedeki Sünni devletlerin bir projesi olması olasılığı ile bu şüphenin 

nedenleri araştırılacaktır.  

Tezde genel olarak İran güdümünde bir Şii Hilali’nin gerçekleşme olasılığının 

bulunmadığı savunulmaktadır. Bu çerçevede söz konusu iddianın nedenleri, Şiiliğin 

ve Şii topluluklar arasındaki farklılıkların irdelendiği ‘iç faktörler’ ve konuya daha 

küresel bir açıdan yaklaşan ‘dış faktörler’ olarak iki ayrı alt başlık halinde 

incelenmiştir. İç faktörler bölümünde öncelikle Şii öğretisi içerisindeki ayrışmaya, 

Arap dünyasının kendi içerisindeki bölünmüşlüğe ve milliyetçiliğin dini faktörden 

daha ağır bastığı Irak örneğine değinilecektir. Dış faktörler başlığı altında ise 

bünyesinde Şii azınlık bulunduran devletlerin ‘asıl istediklerine’ odaklanılmaya 

çalışılarak Körfez ülkelerinin İran karşısındaki gerçek hissiyatının ne olduğu 

sorusuna yanıt bulunmaya çalışılacak ve Şiiliğin İran için ne ifade ettiği hususu 

tartışılacaktır. Son olarak, İran’ın bir Şii Hilali iddiasında bulunmadığı, hatta bölgede 

olası bir Şii Hilali’nin gerçekleşme ihtimalinin dahi bulunmadığı görüşü 

doğrultusundaki yorumlara yer verilecektir.   

Bu bölüm ile, İran liderliğinde bir Şii Hilali’nin gerçekleştirilmesi olasılığının 

son derece düşük olduğu tezi temellendirilmek suretiyle, gerçekleştirilmesi halinde 

söz konusu projenin hangi aktörlerin çıkarına hizmet edeceğinin araştırılması ve Şii 

ideolojisi içerisindeki farklılıklara yer verilerek, Şii Hilali’nin neden mümkün 

olamayacağı ile İran’ın bölgede Şiilik kartını kullanarak yönlendirici bir güç olma 

ihtimalinin düşüklüğünün tespit edilmesi amaçlanmaktadır.     

 



 
 

130

3.1. İran’ın Şii Hilal Projesi’nin Lideri Olduğu İddiası 

 

Ortadoğu’da bir Şii Hilali’nin doğuşu ile birlikte bu yeni oluşuma hegemonik 

etkisiyle önderlik edecek ülke olarak İran adını ilk zikreden Vali Nasr266 olmuştur. 

Nasr, İran’ın kısa süre öncesine kadar bir Sünni rejimler duvarı (batıda Irak ve Suudi 

Arabistan, doğuda Taliban’ın yönettiği Afganistan) ile çevrili bulunduğunu, 

dolayısıyla Sünni duvarının yıkılışından memnuniyet duyduğunu ve bölgedeki Şii 

yükselişini, saldırgan Sünni milliyetçiliğin geri dönüşüne karşı bir tedbir olarak 

gördüğünü belirtmiştir. Nasr’a göre:  

“Bugün Irak’ta İran’ın büyük bir stratejisi varsa, bu, Irak’ın bir tehdit olarak yeniden 

ortaya çıkmamasını ve Sünnilerin savunduğu İran karşıtı Arap milliyetçiliğinin yeniden 

üstünlük kazanmasını önleme amacına yöneliktir. İranlılar Şiilerce yönetilen bir Irak’ın 

kendi güvenlikleri açısından daha olumlu olacağına da inanmaktadır. Şii ülkelerinin 

birbirleri ile savaşmayacaklarını aksiyom olarak kabul etmektedirler.”267  

Nasr ayrıca, İran’ın böyle bir emeli olduğu iddialarını destekleyici bir veri olarak 

İran’ın Bahreyn, Irak, Kuveyt, Lübnan, Pakistan ve Suudi Arabistan’daki Şii partileri 

ve milisleri ile isyanları desteklemek suretiyle benzer bir girişimde bulunduğunu 

daha önce de ifade etmektedir.268  

                                                 
266 “Şii Hilali kavramını Batı’da ilk kimin dillendirdiği hususu önemlidir. Bu kişi Vali Nasr’dır. 
Nasr’ın kişisel geçmişine, yazdığı eski kitaplara bakıldığında isminin Said Vali Rıza Nasr olduğu 
görülecektir. Buradaki Rıza ismi, Rıza Şah’tan ileri gelmektedir. Dolayısıyla İran aleyhine beyanlarda 
bulunan bir kişidir. ABD politikacılarının Vali Nasr’ı gözden düşürmesi üzerine Nasr,  Amerikan 
kamuoyunun tekrar ilgisini toplayabilmek amacıyla böyle bir teori ile ortaya çıkmıştır.”,                        
19-24.06.2010 tarihleri arasında Barcelona/İspanya’da düzenlenen WOCMES Konferansı sırasında 
Prof. Dr. Dale F. Eickelman (Dartmouth College, Hanover/ USA) ile yapılan görüşme, Villa 
Universitaria  (UAB)/Katalunya, Barcelona, 17.07.2010.  
267 Nasr , “When the Shiites Rise”, 2006. s. 8.  
268 Buna göre İran Devrimi, 1979 rehine krizi, 1983 Beyrut’taki ABD Deniz Piyadeleri kışlalarının 
bombalanması ve Tahran’ın uluslararası terörizme yönelik devam eden desteğinin yansıttığı üzere Şii 



 
 

131

Nasr, İslam Cumhuriyeti’nin yorgun bir diktatörlük olduğu yorumlarına karşı 

çıkarak, bilakis bu defa ideoloji yerine milliyetçiliğin körüklediği İran’ın bölgesel 

arzularının yeniden canlanmasından kaygı duyulduğunu belirterek devam etmektedir: 

“Tahran kendisini, Mezopotamya’dan Orta Asya’ya kadar uzanan Farisi ve Şii nüfuz 

alanının merkezi ve bölgesel bir güç olarak görmektedir. Afganistan’daki Taliban ve 

Irak’taki Saddam tehdidinden kurtulan İran, Şiilerin yeniden canlanma dalgasını da 

aşarak, saldırgan bir şekilde nükleer güç peşinde koşmakta ve çıkarlarının uluslararası 

olarak tanınmasını talep etmektedir.”269  

Öte yandan İran’ın bugün, Irak Savaşı’nda olduğundan çok daha güçlü olduğuna da 

dikkat çekilmektedir.270  

Buna ilaveten bir araştırmacı olan Nasr ile aynı çizgide görüşlere sahip Sünni 

siyasiler de İran ile ilgili endişelerini dile getirmişlerdir.  

“İran, Amerika Birleşik Devletleri’nin Irak’tan ayrılmasını istiyor, böylelikle Irak 

üzerinde egemen bir kontrolü olacaktır.  Irak’taki El Kaide ve Sünni direnişe verilen 

destek, Irak’taki karmaşanın düzeyini artırmakta ve böylelikle ABD askerinin ayrılışında 

telaş yaratmaktadır. ABD ordusu yolundan çekilince Suriye Sünni direnişçilere ‘musluğu 

kapatacak’ ve İran destekli Şii milislerin kontrolü ele geçirmesine ve uzun zamandır 

beklenen Şii din devletini kurmasına izin verecektir.”271 

                                                                                                                                          
kimliğini radikal Batı karşıtlığı ile birleştirmiştir. Sonunda, İran Devrimi amaçlarına ulaşamamış ve 
Lübnan’dakinin dışında ilham verdiği Şii isyanı boşa çıkmış; ancak yine de İran, tarihinde bunu 
denemiştir. 
269 Nasr, “When the Shiites Rise”, 2006. s. 9. 
270 “Öte yandan Nasr, Tahran’daki liderlerin, Humeyni’nin Irak Şiilerini yürütme rüyasının peşinde 
olmadığını; aksine Tahran’ın 1990’lardan bu yana güney Irak’taki rüyasının batı Afganistan’da 
kullandığı ekonomik, kültürel ve siyasi nüfuz türünü kullanmak olduğunu belirtmekte ancak 
Tahran’ın Irak’ta önemli bir rol ummakla birlikte ülkeyi bir diğer İslam Cumhuriyetine dönüştürmeyi 
amaçlayabileceğine işaret etmektedir.” Bkz., Pat Proctor, “The Mythical Shia Crescent”, Parameters, 
Spring 2008, s. 39. 
271 Proctor, 2008. s. 40. 



 
 

132

Batılı ve Sünni devletlerden gelen ‘Şii Hilali tehdidi uyarıları’ ne kadar geniş 

çaplı olarak yayılmaya ve bu konuda ikna edici yorumlar yapılmaya çalışıldıysa da 

İran’ın bu yorumlar karşısındaki tepkisi oldukça soğukkanlı olmuştur. Zira bir Şii 

Hilali’nin varlığı her ne kadar İran’ın çıkarlarına uygun düşecek olsa da, söz konusu 

durumun yalnızca ‘teoride’ var olması ve aslında ‘realitede’ var olmasının 

engellenmesi amacıyla bu teorinin geliştirilmesi dolayısıyla İran, bölgesel ve küresel 

dengeler üzerindeki konumunu sarsmak/tehlikeye atmak istememiştir.  

Dolayısıyla Şii Hilali iddiaları dile getirildiği zaman İran’ın verdiği tepki de 

bunu reddetmek yönünde olmuştur.  

“Batılılar güney Batı Asya’da bir Şii Hilali’nin oluşumu engellemek için ellerinden 

gelen her şeyi yapacaklarını söylüyor; ancak öte yandan aslında bölgede kendi 

çıkarları tarafından yönlendirilen bir sahte-Şii Hilali yaratmanın yollarını arıyorlar.”272 

“Mısırlı gazeteci Mohamed Hasanin Hikal, İran İslam Cumhuriyeti’nin Arap 

devletleri için hiçbir tehdit olmadığını, aksine Arapların en güçlü müttefiklerinden biri 

olabileceğini belirtti.”273 

“Ürdün Kralı II. Abdullah tarafından İran İslam Cumhuriyeti’nin Irak’taki                 

seçim sürecine etki ettiğine ve bölgede bir Şii Hilali oluşturduğuna                               

ilişkin söylemlerini takiben Necef Havzası Kralı, Irak’taki ve bölgedeki Şii 

Müslümanlardan özür dilemeye çağırmıştır. ... Buna göre; Kral Abdulah’ın 

söylemleri, birbirleriyle ticari çıkarlar ve kardeşçe ilişkileri bulunan iki komşu ülke 

için kabul edilemezdir. ... Buna ilaveten Irak Başbakan Yardımcısı İbrahim Caferi 

                                                 
272 Hamid Golpira, “Red Shia Crescent Rising”, 
http://www.tehrantimes.com/Index_view.asp?code=138048, 13.03.2007, Erişim Tarihi: 27.09.2010. 
273 “Egyptian Journalist Criticizes Jordanian King For ‘Shia Crescent’ Remarks”, 
http://www.mehrnews.com/en/NewsDetail.aspx?pr=s&query=shia%20crescent%20&NewsID=14440
4, 01.01.2007, Erişim Tarihi: 27.09.2010. 



 
 

133

İran’ın, bölgede bir Şii Hilali yaratmak suretiyle, Irak seçimlerini etkilemeye çalıştığı 

yönündeki iddiaları reddetmiştir.”274 

İran’ın, bir Şii Hilali oluşturmak ve bu yapının liderliğine geçmek üzere 

planlı bir strateji dahilinde hareket ettiğine dair herhangi bir emare bulunmamakla 

birlikte, başta kendisini tehdit olarak gören Körfez ülkeleri olmak üzere, herhangi bir 

Ortadoğu devletindeki karar vericilerinin tam anlamıyla yönlendirilmiş halde kendi 

güdümüne girmeyeceğinin275 bilincinde olacak kadar deneyim sahibi olduğu da       

göz önünde bulundurulmalıdır. 

Şii Hilali’nin, İran için dış politikada pazarlık olanağı kazandırma potansiyeli 

taşıyan önemli bir kart olabileceği hususu Sünni devletler tarafından yeterince analiz 

edilmeden böyle bir çıkış yapılmasına rağmen, İran bu iddiaları kabul etmek bir 

yana, reddetmiştir.  

Şii Hilali iddiası gündeme getirilirken İran’ın genel olarak bölgesel ve 

uluslararası kuşatılmışlığına karşın kendisini rahatlatmak amacıyla bu kartı 

kullanmak isteyeceğinin düşünüldüğü açıktır. Ancak bu noktada İran hakkında temel 

bir noktaya dikkat edilmeli, diğer bir deyişle İran küçümsenmemelidir. Diplomasiyi 

kullanma ve devlet geleneğine sahip olma anlamında bölgedeki devletlerinin 

tamamından daha deneyimli ve yetenekli olan İran, bir Şii Hilali iddiasında 

bulunarak bölgedeki Sünni devletleri, kendi aleyhine birleştirecek bir platform 

oluşturulmasına neden olmak gibi doğrudan ve riskli bir yol yerine, daha küçük 

                                                 
274 “Najaf Seminary Denounces Jordan King’s Remarks”, 
http://www.mehrnews.com/en/NewsDetail.aspx?pr=s&query=shia%20crescent%20&NewsID=13803
9, 12.12.2005, Erişim Tarihi: 27.10.2010. 
275 “Beşar El Esad, Lübnan'da olduğu gibi Irak'ta da bir Şii teokrasisi istememektedir. Bununla 
birlikte, Ortadoğu’daki yükselen Sünni kökten dincilik dalgası Alevi rejimini Sünni çoğunluk 
karşısında zayıf kılmıştır. Esad hükümeti, Suriye’de saklanan Sünni direnişçilerle başa çıkabilecek 
siyasi sermayeye sahip değildir.” Bkz., Proctor, 2008. s. 39. 



 
 

134

çaplı, risksiz, ulaşılabilir ve sürdürülebilir araçlar kullanarak emellerini 

gerçekleştirmek isteyecektir. İran’ın bir Şii Hilali projesini gerçekleştirmek için 

hareket ettiği iddiasında bulunmak, ya yüzlerce yıllık İran devlet geleneğini 

bilmemek ya da (olumsuz sonuçlar doğuracak bir şekilde) İran’ın diplomatik 

zekâsını küçümsemektir. 

Bu noktada, İran dış politikası ile ilgili sistemin her kademesine yerleşmiş 

derin bir şüpheden bahsedilmelidir. İran’da kurumsal olarak, Batı’ya karşı derin bir 

güvensizlik ve bundan kaynaklanan bir kendi güvenliğini sağlama hissi ve bunun için 

çok büyük fedakârlıklarda bulunulabileceği algısı yerleşmiştir. Dolayısıyla dış 

dünyayla ilgili bu derin şüphe, İran dış politikası ve karar alma mekanizmaları 

üzerinde son derece etkili olmaktadır. Bu konuda İran dış politikasının temel olarak, 

yabancıların, ülkenin iç işlerine müdahalesini engelleme güdüsüyle hareket ettiği 

ifade edilebilir. Dolayısıyla İran dış politikasının karşı karşıya kaldığı tehditlere 

dayalı olarak, temelde savunmaya yönelik bir politika belirlediği 

görülebilmektedir.276  

Şii Hilali teorisiyle ilgili olarak Tahran’daki baskın düşünce;  başta ABD 

olmak üzere Batılı güçlerin İran’da bir rejim değişikliği istedikleri ve yeni bir neden 

olarak Şiiliğin yükselişi konusunda başka bir korku yaratmak suretiyle bunu 

gerçekleştirmeyi planlamakta oldukları yönündedir. Diğer bir deyişle İran’ın dış 

                                                 
276 “İran’ın, Doğu Bloğu ile daha iyi ilişkiler kurma stratejisi çerçevesinde Şangay İşbirliği Örgütü’ne 
katılma gayreti, Lübnan’daki Hizbullah’ı desteklemesi ile Afganistan’daki ve Irak’taki Amerikan 
karşıtı gruplara destek vermesi bu stratejinin gereğidir. Buna ilaveten İran söz konusu stratejisini 
sadece karşıtlık üzerinden değil, örneğin, Suriye ile stratejik ortaklığını sürdürmeye çalışması, 
komşularıyla ve Arap ülkeleriyle ilişkilerini geliştirmeye çalışarak bir bölgesel dostluk ve barış 
politikası izleyerek de sürdürmektedir. Buna ilaveten İran’ın İsrail’e yönelik saldırgan politikasını 
sürdürmesi, nükleer programını oluşturmak için çabalarını devam ettirmesi, nükleer programına 
yönelik kararları kabul etmesindeki isteksizliği gibi unsurlar İran’ın bölgede Amerikan mevcudiyetini 
dengelemeye yönelik girişimleri olarak yorumlanmaktadır.” Bkz. Haji-Yousefi, 2009. s. 120. 



 
 

135

politikası kesin olarak bölgede ABD’den gelecek bir tehdide ve onun hegemonyasına 

karşı koyma yönünde kurgulanmıştır. İran’ın bakış açısına göre Şii tehdidi algılaması 

altında oluşturulacak bir ittifak ABD’ye, İran’a karşı destek oluşturma imkânı 

sağlayacak ve sonuçta İran’a yönelik bir askeri müdahale konusunda bir koalisyon 

yaratacaktır.277  

Bu açıdan bakıldığında, Şii Hilali iddiaları ilk ortaya çıktığında İran’ın 

verdiği reddetme tepkisi tarihi bir temel kazanmaktadır. Zira bu görüşlerin ışığında 

ABD ve İsrail’le birlikte muhafazakâr Arap rejimleri tarafından Şii Hilali fikri ortaya 

atılır atılmaz, İran bunu kendi çıkarlarına yönelik bir tehdit olarak görmüş ve bu tür 

söylemi reddetmek için elinden gelen çabayı sarf etmiştir.278 

Kaldı ki, İran’ın bu şekilde bir iddiada bulunabilmesi için tüm bölge ülkeleri 

tarafından kabul edilerek takipçisi olunabilecek bir Şii öğretisine sahip olması 

gerekmektedir. Ancak İran, 1979 Devrimi’nin yarattığı etkileyici ortamda dahi böyle 

bir akım geliştirememiş, bilakis, Velayet-i Fakih kurumu Şii dünyası içerisinde yeni 

bir ayrışma noktası olarak ortaya çıkmıştır.279  

Özet olarak Tahran, Şii Hilali fikrinin, Şiiliğe ve İran’a yönelik bir korkunun 

yaratılması için ortaya atılmış bir taktikten öte olmadığı düşüncesindedir.  

                                                 
277 “Ayetullah Hamaney Şii Hilali fikrine tepki olarak, Ortadoğu’ya yönelik Batılı politikanın Basra 
Körfezi ülkeleri ve Sünni Müslümanlar arasında, büyümekte olan bir Şii gücü vasıtasıyla, nifak 
tohumları ekmeye odaklanmış olduğunu ifade etmiştir: “Müslüman Ümmet’in düşmanları, 
Müslümanlar arasında bir bölünme yaratmaya ve halihazırda var olan dostluğu bozmaya 
çalışmaktadır.”” Bkz., Keyhan, (Persian Daily), 14. 10. 2006, Aktaran: Ibid. s. 121. 
278 Ibid. s. 120. 
279 “İran’da İslam Devrimi kendi başına bir Şii imajı yaratmamıştır. Aslında Şii bir gündemden ziyade 
daha fazla İslami gündeme odaklanmıştır. İran Devriminin eski kurucusu Ayetullah Humeyni’nin 
sözleri ve eylemlerinde bu açık şekilde görülmektedir.” Bkz., Ibid.  



 
 

136

3.2. ‘Şii Hilali’ Gerçekte Kimin Projesi Olabilir? 

 

Şii Hilali kavramı hakkında bir görüş oluşturulmaya çalışılırken, böyle bir 

oluşumun gerçekte kimin çıkarlarına hizmet edeceği ve Ortadoğu bölgesinde, Şii 

olmayan iktidara sahip ve bundan etkilenebilecek ülkelerin hangileri olduğu sorusu 

üzerinden bir düşünce sistematiği geliştirildiğinde, Suudi Arabistan, Mısır, Ürdün, 

İsrail ve ABD aktörleri ile karşılaşılmaktadır. Zira bir Şii Hilali tehdidine (ya da 

İran’a) karşı teyakkuza geçilmesi ile söz konusu devletlerin subjektif ve bölgesel 

çıkar algılamalarının aynı paralelde olduğu gözlemlenmektedir.  

 

3.2.1. Amerika Birleşik Devletleri 

 

ABD, zaten, Şii Hilali kavramının çıkış noktalarından birini teşkil etmektedir. 

Uluslararası ilişkiler camiasında diplomasinin en çok kullanılan araçlarından biri, 

ulaşılmak istenilen noktaya dolaylı söylemler ya da yönlendirilmelerden oluşan bir 

yolun tercih edilerek gidilmesi stratejisidir. ‘Şii Hilali Projesi’nin başlangıcının da bu 

şekilde olduğu değerlendirilmektedir. Bu çerçevede Vali Nasr’ın: “Ortadoğu’ya 

demokrasi getirilmesi Şiilere yetki verilmesi ve İran’ın güçlenmesi anlamına 

geliyorsa, Washington Sünni diktatörlere yapışacak kadar akıllı olacaktır.” 

şeklindeki280 yorumunu, ABD kaynaklı bir kişi tarafından zikredilmesi dolayısıyla 

önemlidir. Zira söz konusu söylem İran ya da İran taraftarı olarak genel kabul 

görmüş bir kaynaktan değil, bizzat ABD tarafından çıkış bulmuştur.  

                                                 
280 Nasr, “When the Shiites Rise”, 2006, s. 9. 



 
 

137

Bu noktada söz konusu teorinin ilk kıvılcımını çaktığı iddia edilen ABD’nin 

Irak’taki varlığının tarihsel gelişimi incelendiğinde dikkati çeken bir husus, Irak’ın 

işgaline kadar olan dönemde Sünni unsurlar desteklenirken, bu dönemden sonra Şii 

unsurların desteklenmeye başlamış olmasıdır. ABD, Irak’ta istikrarlı bir hükümet 

kurulması ve düzenin sağlanması için o döneme kadar ikinci sınıf vatandaş olarak 

görülen Şii unsurlarla işbirliği yapmış, hatta bu kesimi iktidara getirmiştir.              

Bu tartışmalar sırasında en çok üzerinde durulan nokta, İran’ın Irak’ta üstlendiği 

yapıcı roldür. Örneğin ABD’nin iktidara getirdiği yeni otoriteyi ilk tanıyan ülke İran 

olmuştur. İran’ın Irak’taki gayri resmi etkisinin (İran istihbaratçıları, silahlı milisler, 

çeteler ya da Şii partilerindeki siyasilerle ilişkiler açısından) oldukça derin olduğu da 

bilinmektedir. Ancak söz konusu teorinin, Şiilerin iktidara gelmesinin, aynı zamanda 

bölgesel rakip olan İran’ın etkinliğinin artması anlamına gelmesi üzerine İran’ı 

dengeleyecek Sünni bir ittifaka ihtiyaç duyulması nedeniyle üretilmiş olabileceği de 

ihtimal dâhilindedir.  

Nasr’a destek niteliğinde gelen yorumlardan bir diğeri Herbert London’a 

aittir. London, Iraklı Şiilerin ABD tarafından destek görmesinin nedenlerinden 

birinin, ABD’nin Ahbari-Usuli çekişmesinden de yararlanarak, Ortadoğu’da yeni bir 

Şii merkezi (Irak/Necef) yaratmak suretiyle İran’ın İslam dünyasındaki (özellikle de 

Şiiler arasındaki) konumuna darbe vurmak olduğu yorumunu yapmıştır:  

“Başkan Bush, 11 Eylül’den sonra, İslamiyet’in doğasındaki yıkıcı güdüleri etkisiz 

hale getirmeyi amaçlayan stratejik bir kavram oluşturmuştur. Buna göre basın ve 

Kongre’deki eleştirmenler korosundan her gün gelen eleştirilere rağmen Bush (Başkan 



 
 

138

Truman ve haleflerinin komünizmi değiştirmeye çalıştığı gibi) İslamiyet’i değiştirme 

yönünde bir plan hazırlamıştır.”281 

Ancak olaylar ABD’nin planladığı şekilde gelişmemiştir. Özellikle de Irak’ta 

El Kaide’nin Şiilere dönük şiddeti, İran’da Ahmedinejad’ın iktidara gelmesi ve 

Lübnan’da Hizbullah’ın yükselişi ile Şiilere verilen desteğin ‘olumsuz’ tabir edilen 

sonuçları alınmaya başlanmıştır. Süreç, İran’ın bölge devletleri ile olan bağlarının, 

ABD’nin hesapladığından çok daha derin/güçlü olduğunun ve bu bağların kısa 

vadede koparılmasının ya da ikame edilmesinin mümkün olmadığının ayırtına 

varılması sonucunu getirmiştir. 

Burada, ABD’nin İran’ı ve onun güdümünde addettiği Şiiliği komünist 

tehditle aynı platformda nitelendirerek buna karşı bir önlem alma ihtiyacı duyduğu 

ve bu tehditle mücadele etmek için komünizme karşı benimsediğine benzer eski bir 

Soğuk Savaş stratejisi benimsediği tezine de yer verilmelidir. Söz konusu tez, 

ABD’nin, Ortadoğu’daki dış politikasının başarısızlığı dolayısıyla başka milletleri 

suçlamak için bir Şii Hilali tehdidi yarattığı ve bunun asıl sebebinin, İran’ı, 

                                                 
281“ Buna göre komünizmin zırhındaki çatlak, ideolojik tutarsızlıklardı ve İslamiyet’teki çatlak ise 
Şiilik ile Sünnilik arasındaki ideolojik ve siyasi çatışmalardır. Strateji, İslamiyet’i kendine karşı                    
döndürmektir. … Başkanın tüm eleştirilerine rağmen, ne demokratların ne de medya içerisindeki 
önemli şahsiyetlerin çoğunun bunu anlamadığı yönünde açık bir tehdit algılaması bulunmaktadır. 
Meseleyi yalın bir şekilde ifade edecek olursak, ya İslam değişecek ya da Batı başarısız olacaktır.     
Ya Bush Doktrini, Şii ve Sünniler arasında bir tampon olmayı başaracaktır ya da iki büyük dini akım 
medeniyetimizin bildiğimiz halini baltalamak için birleşecektir. … ‘Büyük bölünme’ kurtuluşumuz 
olabilir. Üç perdelik bir oyunun birinci perdesi her şeyi  göz önüne sermektedir. Bush, oyunun yazarı 
olabilir. Bununla birlikte zafer kazanıldığında kendisi sahnede yer almayacaktır. Geriye dönüp, 
oldukça zarar görmüş olan Bush Başkanlığı ve onun benimsediği merhametsiz tutuma bakacak ve 
onların tavsiyelerini dinleyecek olan bir başka aktörün ve zamanın olacağından eminim.” Bkz., 
Herbert London, The Great Divide and the Bush Doctrine,  
http://www.hudson.org/index.cfm?fuseaction=publication_details&id=4473, 20.02.2007, Erişim 
Tarihi: 15.11.2007. 



 
 

139

Ortadoğu’da yaşadığı başarısızlıkların kaynağı ve bu sorunun çözümünün de 

bölgedeki sorunların tek çözümü olarak lanse ettiği şeklindedir.282  

Öte yandan ABD’nin Basra Körfezi’nde İran’la karşı karşıya gelmek ve 

yüzleşmek için bölgesel bir koalisyon oluşturmaya çalışmış olması da muhtemeldir. 

Zira bu sözde bölgesel koalisyon, ABD’nin kendisiyle birlikte olanlar ve olmayanlar 

(İran, Suriye, Lübnan Hizbullah’ı ve HAMAS) arasına çizgi çekmek için izlediği        

11 Eylül sonrası politikanın aynısını temel almaktadır.283 

Ayrıca ABD’nin ‘müttefik olmayanlar/düşmanlar’ arasında sınıflandırılmak 

durumunda kalınması şeklindeki bir tehdit algılaması sonucunda oluşturulacak 

bölgesel bir koalisyona yapılması muhtemel silah satışları da, bir Şii ABD Dışişleri 

Bakanı Condolezza Rice ve yardımcısı Nicholas Burns, başta Basra Körfezi Arap 

ülkeleri olmak üzere, bölgedeki diğer ülkelere silah satarken amaçlarının, bölgede 

İran’a karşı koymak ve onun gücünü dengelemek olduğunu tekrarlamışlardır.284 

Şii Hilali’nin bu derece önemsenmesinin diğer bir nedeni ise, bu Hilalin 

hiçbir Sünni ülkenin yapamadığı şekilde ABD’nin stratejik egemenliğine meydan 

okuyabilecek güce sahip olacağı şeklinde yorumlanmasıdır.285 Bu yoruma göre hali 

hazırda Selefi güçleri hem ABD hem de Sünni devletlerine benzer şekilde meydan 

okumaktadır ve arkalarında herhangi bir devlet olmadığından, bu güçlerin    

faaliyetlerinden kaynaklanan asıl tehdit henüz ortaya çıkmamıştır. Oysa Şii 
                                                 
282 Haji-Yousefi, 2009. s. 127-129. 
283 “İran ile karşı dengeler, öncelikle Batı açısından Lübnan ile mevcut kriz konusunda, Hizbullah’ın 
zayıflatılacağı ve hatta yenilgiye uğratılacağı elverişli bir çözüme yol açacaktır. İkinci olarak, daha 
zayıf bir İran’ın Filistin’de ve HAMAS’ta daha zayıf bir eli olacak ve sonuç olarak iki devletli bir 
çözüm kabul edilebilecektir. Üçüncü olarak, Bush yönetimi, Şii korkusu enstrümanından yararlanarak, 
Arap ülkelerini Irak’ta Nuri El Maliki hükümetini tanımaya zorlayacak, böylece Irak’ta daha fazla 
istikrar yaratacak ve İran’ın bu ülkedeki rolünü azaltacaktır.” Bkz., Ibid. s. 130. 
284  Ibid. s. 301.  
285 Ahrari, 2006.  



 
 

140

Hilali’nin, İran’ın ve Suriye’nin desteğini aldığı düşünüldüğünde, Sünni Arap 

ülkelerinin geleneksel yönlendirmelerine Selefilerden daha büyük bir tehdit 

oluşturacağı öngörülmüştür. Dolayısıyla potansiyel bir Şii yükselişinin dahi 

önlenmesi gerektiği hissiyatının doğmuş olması muhtemeldir.  

Bir başka görüş de bu iddianın dile getirilmesinin asıl nedeninin, dikkatleri, 

ABD’nin Irak’taki faaliyetlerinden ve İsrail’in çatışmalarından başka yöne çekilmesi 

amacı olduğu yönündedir. 286 Buna göre Sünni-Şii çekişmelerinin ön plana 

çıkarılması, hem Sünni hem de Şii çevrelerde ABD’nin bu tür gerilimleri 

körüklemek suretiyle bir arabulucu ya da kriz yönetimi siyaseti ile kendisi aleyhine 

muhtemel bir yerel ittifakın önüne geçilmesi amacı çerçevesinde yorumlanabilir.     

Bu kesimlere göre ABD, İran’a karşı bir ittifak oluşturmaya çalışırken, Müslüman 

dünyası genelinde hayali bir mezhepsel korkuyu ön plana çıkarmaya çalışan bir 

stratejiye başvurmaktadır.287  

Son tahlilde Şii Hilali, düşünülen yüksek stratejik hesaplamalardan çok daha 

basit, subjektif motivasyonla geliştirilmiş bir teori seviyesinde kalmış ve (planlandığı 

gibi) İran aleyhtarı bölge devletlerinden destek bulması sonucu bir dönem yankı 

yapmış; ancak kısa sürede önemini yitirerek silinmiştir. Diğer bir deyişle Şii 

Hilali’nin, bazı çevrelerde dile getirildiği gibi, Amerikan siyasa yapıcıları tarafından 

dışlanan Vali Nasr’ın tekrar Amerikan (ve dünya) kamuoyunun dikkatini çekerek ilgi 

toplayabilmek için ortaya attığı bir teori olması da kuvvetle muhtemeldir. Kuşkusuz 

onu destekleyen lobi de bundan faydalanmak istemiştir. 

                                                 
286 Abdel-Latif, 2007.  
287 Bu durum Amerikadaki yayımlarda da yansıtılmıştır. Örneğin: “ABD Dışişleri Bakanı 
Condoleezza Rice, Ortadoğu liderleri tarafından Irak’ta Sünni ve Şiilerin arasında mezhepçi şiddetin 
arttığı ve eğer kontrol altına alınmazsa bütün Ortadoğu’ya yayılabileceği yönünde uyarılmıştır.”, Bkz., 
Scheuer, Ulph ve Daly, 2006. s. 33.  



 
 

141

Sonuçta Vali Nasr ve ekibi başta olmak üzere bu konuyu dillendiren 

uluslararası medya konunun devamını getirmemiş ve ‘İran’ın Şii Hilali Projesi’ bölge 

devletlerinden yeterli desteği göremeyince kendiliğinden silinmiştir. 

  

3.2.2. İsrail 

 

Bir Şii Hilali yaratılmasının İsrail açısından doğuracağı etki incelendiğinde, 

söz konusu projenin gerçekleşmesi halinde bu ülkenin son derece karlı çıkacağı 

sonucuna ulaşılmaktadır. Zira Müslüman dünyası içinde yaşanacak bir bölünme      

ya da İran etkisine karşı oluşacak bölgesel bir ittifak, pasif olarak (hiçbir adım atmak 

durumunda kalınmadan) güçlenmesinin yolunu açacağından her şekilde İsrail’in 

çıkarına hizmet edecektir.  

Şii Hilali fikrinin, ABD’nin dikkatini İran’a ve onun Ortadoğu’da artan 

etkisine çekme ihtimali bulunurken, Arap ülkelerindeki demokratik olmayan 

rejimlere doğru çekebileceği ihtimali de göz önünde bulundurulmalıdır. Öyle ki bu 

durum bölgede istikrarsızlığa ve sonunda İsrail’in daha da güçlenmesi ile Arap 

dünyasının zayıflamasına varan bir sürece kaynaklık edebilecek güçtedir.  

Bu noktada ABD’nin daima israil’in bölgesel çıkarlarını koruyarak hareket 

ettiği düşünüldüğünde, bir Şii Hilali projesinin İsrail’in de çıkarlarına uygun olması 

gerektiği yönünde bir ön kabul ortaya çıkmaktadır. ABD ve ABD müttefiki 

taraflardan çıkmış Şii Hilali projesinin de söz konusu duruma bir istisna teşkil 

etmediği değerlendirilmektedir.  



 
 

142

Zira Seymour Hersh’in New Yorker dergisinde, Washington’un Sünniler ve 

Şiiler arasındaki gerginlikleri körüklenmesinde payı olduğunu ilan etmesinden288 

önce bile, ileri gelen Şii ve Sünni liderler ABD’nin Irak ve Lübnan’daki mezhepsel 

şiddetin büyük bir kısmının ardında olduğu konusunda uyarıda bulunmuştur.289       

Öte yandan bir El Cezire röportajında, ünlü Şii lider Seyid Muhammed Hüseyin 

Fadallah’a kimin Şiilerin tehdidi altında olduğu sorulduğunda, kendisi basitçe: 

“İsrail” cevabını vermiştir.290 Bu açıdan bakıldığında (İsrail için) bir Şii Hilali 

tehdidinin ilan edilme zamanının geldiği sonucuna varılmaktadır.  

 

3.2.3. Sünni Arap Devletler 

 

Şii Hilali söz konusu olduğunda uluslararası politikanın doğası gereği 

oluşacak bu eksene muhalif bir Sünni ekseni (Mısır, Ürdün, Suudi Arabistan) de 

değerlendirmelere katılmalıdır. Zira Ortadoğu'da İran'ın kullanabileceği bir Şii 

ekseninin oluşması sadece ABD ve İsrail'i değil, aynı zamanda başta Suudi Arabistan 

olmak üzere diğer Sünni Arap yönetimlerini de rahatsız etmektedir. Kaldı ki bu 

devletlerden ikisi (Mısır ve Suudi Arabistan) İran’ın tarihi bölgesel rakibidir.  

Meseleye Suudi Arabistan açısından bakıldığında Şiiliğin bu ülkede adeta bir 

(Şii güçlerinin Körfez bölgesinde ve kendi içindeki unsurları etkileyebileceği 

tehdidinden ötürü) ideolojik fobi ya da (Vahabi öğretinin bu kesimi din dışı 

                                                 
288 Seymour M. Hersh, “Did Washington Try To Manipulate Iraq’s Election?”, 
http://www.newyorker.com/archive/2005/07/25/050725fa_fact, 25.07.2005, Erişim Tarihi: 
29.09.2010.  
289 Abdel-Latif, 2007. 
290 Ibid.  



 
 

143

saymasından ötürü) nefret noktası olarak algılandığı belirtilmelidir. Söz konusu 

endişenin 2003 Irak işgali ile başlayan süreçte siyasi ve jeopolitik bir soruna 

dönüştürüldüğü (dönüştürülmeye çalışıldığı) gözlemlenmektedir. Mısır’ın ve 

Ürdün’ün de bölgede İran’ın hegemonyasını artıracak herhangi bir akışın karşısında 

durma refleksinden ötürü, bölgede çıkar birlikteliğinden kaynaklanan, İran karşıtı 

Sünni bir bloğun oluştuğu görülmektedir. Bu blok, söz konusu ülke devlet adamları 

ve en üst seviye bürokratları tarafından yapılan ‘Şii Hilali tehdidi’ konusundaki 

beyanlarla de facto biçimde kendisini göstermiştir.291  

Örneğin Sünni yönetimlerin bu gelişmeden duyduğu endişe Ürdün Kralı 

Abdullah tarafından Beyrut’tan Tahran’a uzanan yeni bir Şii Hilali’nin Sünni baskın 

Ortadoğu’yu ortasından bölebileceği uyarısında bulunması ile dile getirilmeye 

başlanmıştır. Batılı siyaset bilimciler tarafından da desteklenen bu görüşe göre: 

“ABD hükümeti Irak’ta ne ekerse, Bahreyn, Lübnan, Suudi Arabistan ve İran 

Körfezi’nin başka yerlerinde de onu biçecektir.”292 

Öte yandan Sünni devletler nezdinde beliren bu korkunun nedeninin, 

ABD’nin Irak’ı işgalinin, bölgede Sünni hükümetlerin hâkim olduğu eski Arap 

düzenini sert bir biçimde değiştireceği kanaati uyandırmasıdır.  

Buna ilaveten Sünni devletlerin bir Şii Hilali tehdidi yaratma ihtiyacı 

duymasının diğer bir nedeninin, dikkatleri kendi iç yönetimlerinden başka bir yöne 

çekme niyeti olması da ihtimal dâhilindedir. Zira ABD’nin Büyük Ortadoğu Projesi 

ile bölge devletlerine demokrasi getirme adı altında gerçekleştirme arzusunda olduğu 

proje, bizzat bölge devletlerinin idari yapılarında çok ciddi değişimler anlamına 

                                                 
291 Haji-Yousefi, 2009. s. 124. 
292 Nasr, 2006. s. 4. 



 
 

144

gelmektedir ve bu da hâlihazırdaki yöneticiler tarafından kabul edilemez niteliktedir. 

Diğer bir deyişle Büyük Ortadoğu girişimi ile bölgede demokrasinin desteklenmesi 

politikası, demokratik olmayan Arap rejimlerine yeni bir zorluk oluşturmuştur. 

Ancak yine de Kuveyt, Suudi Arabistan, Bahreyn, Katar, Umman ve BAE 

demokrasiye yönelik bazı başlangıç değişiklikleri yapmak durumunda kalmıştır.293 

Bu çerçevede Arap devletleri (Amerikan koruması arzusu ile onun 

gerektirdiği idari ve seçim sistemlerinde değişiklik yapma arasında) bir 

demokratikleşme ikilemiyle karşı karşıya kalmaları üzerine bunun üstesinden gelmek 

için, kendi üzerlerindeki baskıyı azaltmak amacıyla Irak’ta neler olduğuyla 

ilgilenmeye başlamışlardır. Böylelikle ilk olarak 2004 yılında Ürdün Kralı 

Abdullah’ın dile getirdiği bir Şii Hilali’nin oluşturulduğu fikri, ilgiyi 

demokratikleşmeden İran’a saptırmaya ilişkin bir yol olarak tespit edilmiştir. Bunu, 

Mısır ve Suudi Arabistan izlemiştir.294 

Bu noktada söz konusu iddianın ortaya atılmasının altındaki temel hareket 

noktasının ayaklarından birinin ABD’nin Sünni rejimlere yönelik ilgisinin 

dağıtılması amacı iken diğer birinin İran ile aralarındaki tarihi hegemonya yarışı 

olduğu hususu da göz önünde bulundurulmalıdır. Bunlar arasında bir Şii Hilali 

fikrinin geliştirilmesindeki temel motivasyonun, bir Şii ve/veya İran fobisi 

yaratılarak, ABD’nin Arap dünyasının demokratikleşmesine duyduğu ilginin yönünü 

saptırmak olduğu değerlendirilmektedir.  
                                                 
293 Aslında bu döneme kadar genel olarak ABD’nin, stratejik ve jeopolitik nedenlerle güçlü şekilde 
kontrol edilen merkezi hükümetler ve diktatörlükleri idare etmeyi tercih ettiği bilinmektedir. Ancak 
(anlaşılan odur ki)  Bush döneminde bu bakış açısında bir değişiklik yapılarak ABD karşıtlığının bir 
nefrete neden olabileceği sonucuna varılmış ve rejimlerde değişiklik projeleri gündeme gelmeye 
başlamıştır. Sonuç olarak 2004 yılında başlatılan Ortadoğu’ya ilişkin yeni plan, Arap devletlerinin iç 
güvenliği açısından yıkıcı olması sebebiyle, çoğu Arap devletinin kabul edemeyeceği bir yapıya 
sahiptir. 
294 Haji-Yousefi, 2009.s. 125. 



 
 

145

Şiilerin yeniden canlanması, meşruiyet erozyonu ve Sünni Vahabi yöneticiler 

ile halkları arasında giderek büyüyen boşluğu ortaya çıkarma tehlikesine sahiptir.295 

Dolayısıyla, Arap devletlerinin Şii Hilali konusundaki temel düşüncelerinin Şiilerin 

Irak’ta iktidara yükselişi ya da İran güdümündeki bir Şii hareketi değil, aslında 

demokratikleşmeden duydukları korku ve bundan dolayı dikkatleri başka yöne 

çekme hissiyatı olduğu söylenebilir.  

Konuyla ilgili diğer bir bakış açısı ise Şii (ya da Şii egemenliğindeki) 

ülkelerin potansiyel birleşmesi olasılığının Sünni yönetimli ülkeler arasında bir korku 

yaratmış olduğu ve bu nedenle “Şiiler geliyor !” şeklindeki ürkütücü söyleme 

ABD’nin inanmasının umut edilmesinin abartılı olacağına dair eleştiridir.296 Buna 

göre: 

“İran uzun süredir Ortadoğu’da önemli bir ülke konumundadır ve de öyle olmaya 

devam edecek gibi görünmektedir. Son değerlendirmede, İran’ın siyasi nüfuzunu 

kazanmasını yahut kaybetmesini önemli Şii gücü olması değil,  millet-devleti olarak 

etkin bir şekilde imkân ve kabiliyet hareketi belirleyecektir. Sünni Arap liderler,   

‘Şii faktörün’ altını sadece yanlış algılanmış siyasi bir numara olarak çizmiş gibi 

görünmektedir.”297 

Söz konusu girişimin bir yan faydası da ABD’nin, çok sıkı kontrol altında 

tutulan merkezi hükümetlere sahip Ortadoğu’daki muhafazakâr hükümetlere 

duyduğu bağlılığı attırma girişimi olduğu düşünülebilir.  

 

                                                 
295  Yamani, 2008. s. 145.  

“Ortadoğu’nun güç merkezi, İslamiyet’in doğduğu yer ve dünyadaki Sünni topluluğun fiili lideri olan 
… Suudi Arabistan’ın müdahale etmek için hem vasıtaları hem de dini sorumluluğu vardır.” Bkz., 
Obaid, 2006. 
296 Ahrari, 2006.  
297 Ibid. 



 
 

146

3.3. Şii Hilali’nin Gerçekleştirilmesinin Önündeki Engeller 

  

Ortadoğu bölgesinde bir Şii Hilali’nden bahsedilirken bu projenin 

gerçekleştirilme olasılığı, dolayısıyla önündeki engeller de değerlendirilmelere 

katılmalıdır. Zira söz konusu proje hayata geçirilse bile bunun İran güdümünde 

olmayacağı konusunda, ciddi ve etkin emareler bulunmaktadır. Bu konuda 

karşılaşılan engeller bölgesel bir bakış açısıyla (Şii öğretisinin ve Arap dünyasının 

içindeki) iç ve (daha küresel bir yaklaşımla) dış faktörler olarak sınıflandırılabilir.  

  

3.3.1. İç Faktörler 

 

Bir Şii Hilali’nin gerçekleştirilmesinin önündeki iç faktörler Şii öğretisi 

içerisinde bulunan ayrımdan, söz konusu ayrımın etnik yansıması olarak 

nitelendirilebilecek Arap-Fars rekabetinden, Arap dünyasının kendi içerisinde 

yaşadığı bölünmeden ve son olarak bu camiada milliyetçilik temelinin mezhepsel 

temelden baskın olmasından kaynaklanmaktadır. 

   

3.3.1.1. Usuli-Ahbari Öğretileri ve Bu Ayrımın Bir Yansıması Olarak Velayet-i 

Fakih Temelinde Yaşanan Bölünme ve Şia’nın Alevi Boyutu 

 

Şiilerin üzerinde hemfikir olduğu genel bir görüş var olmakla birlikte Şii 

öğretisi içerisindeki en büyük ayrım noktalarından biri, günlük yaşamda hangi 



 
 

147

kuralların esas alınacağına dair Usuli ve Ahbari okullarının benimsediği düşünce 

sistematikleri arasındaki farklılıktır. Buna göre mukallidlerin hayatlarını sürdürürken 

direkt Kuran’ı Kerim’in ve sünnet esaslarını mı (Ahbarilik) yoksa bunlara ilaveten 

söz konusu kuralları yorumlayarak boşlukları doldurduklarını beyan eden 

müçtehidlerin beyanlarını mı (Usulilik) yönlendirici güç olarak benimseneceği Şii 

dünyası içerisinde büyük bir ayrım noktasını oluşturmaktadır.  

Bu okullardan Ahbari düşüncenin merkezi Irak iken Usuli düşüncenin 

merkezi İran’dır. Ancak bu noktada İran içerisinde de Ahbari öğretiyi benimseyerek 

İran’daki sistemi eleştiren çok sayıda molla olduğu ve Sistani’nin burada da etkin bir 

kişilik olup takipçilere sahip olduğu belirtilmelidir.298 

Bu iki okulun temel ayrışma noktalarından en önemlisi ise Velayet-i Fakih 

müessesesi üzerinde vücut bulmaktadır. Mehdi’nin dönüşüne kadar İmamların sükût 

içerisinde beklenmesi gerektiği görüşüne sahip Necef ekolünün aksine Kum ekolü, 

bu tarihe kadar Velayet-i Fakih kurumu altında Mehdi’nin dönüşüne kadar O’nun 

yerine halkı yönetmekle kendisini yükümlü kılmıştır. Ancak bu kurumun tesisi ve 

İran’da fiiliyata geçirilmesi ile birlikte iki ekol arasındaki uçurum daha da 

derinleşmiş ve söz konusu çekişme bugün Şii dünyası içerisinde Necef (Irak)-Kum 

(İran) çekişmesi olarak adlandırılan, bir nevi, liderlik mücadelesi noktasına 

erişmiştir.299  

Söz konusu çekişme Velayet-i Fakih’in hem dini hem de siyasi lider olarak 

tanınması konusunda yaşanmaktadır. Necef’te yaşayan Şii önderi Büyük Ayetullah 
                                                 
298 Söz konusu yargıya, genel olarak İran ile ilgili yapılan okumalar ve spesifik olarak Robert J. Riggs 
(Visiting Assistant Professor Department of History Franklin & Marshall College, Pennsylvania) ile 
yapılan görüşme  (Villa Universitaria  (UAB) / Katalunya, Barcelona, 24.07.2010) sonucu ulaşılmıştır.  
299 Necef ekolünün (ve Arap Şiiliğinin) yükselişi hakkında daha fazla bilgi için bkz., Pelham, 2008.       
s. 203 vd. 



 
 

148

Ali Sistani ve onun takipçileri başta olmak üzere Iraklı Şiiler ve pek çok molla (ve 

tabi onların takipçileri) dini şahsiyetlerin siyasete karışmaması gerektiği görüşü 

çerçevesinde Velayet-i Fakih kurumuna karşı çıkmaktadır. Bu görüşün temelinde 

dinin politikada etkili olmasının hem dini hem de politikayı bozabileceği endişesi 

yatmaktadır.300 

Buna ilaveten 1979’un ardından (Hatemi iktidarına kadar, 1997) benimsenen 

devrimin ihracı politikası, başta Irak olmak üzere bölge devletleri ile İran arasındaki 

iplerin daha da gerilmesine neden olmuştur. Hatta öyle ki bu sistem İran’da yaşamış 

ve dolayısıyla sistemin özelliklerine bizzat vakıf olmuş kişiler tarafından dahi 

istenmemiştir. Örneğin Saddam Hüseyin’in zulmünden kaçarak İran’a sığınan ve 

2003 itibarıyla Irak’a geri dönen eğitimli Şii sürgünlerin çoğunluğunun yanı sıra 

Irak’taki Şii baskın partiler de Irak’ta İran’a benzer bir teorik devlet kurulması fikrini 

reddetmişlerdir.301 Ayrıca Irak’ta kalmış olan din adamları Bağdat’a yönelik siyasi 

sessizliğe bağlı kalarak dini politize etmesi ve ruhani niteliğinden çıkarması 

nedeniyle Humeyni’yi eleştirmişlerdir.302 Öte yandan devrimin ilk yıllarından 

itibaren, devrimin ihracının bizzat İranlı mollalar tarafından sorgulandığı da 

bilinmektedir.303  

“Diğer taraftan, Saddam tarafından kovulmuş veya önceden ‘Korku Cumhuriyetinden’ 

kaçmış din adamları teokratik orijinaliteyi ilk elden tecrübe etmişlerdir. Pek çoğunun 

tutumunu, Iraklı mültecilerin çoğunun İran’da maruz kaldıkları ‘muamelenin acısını 

duymalarının’ yanı sıra ‘hukuk uzmanının yönetiminin’ teokratik bir diktatörlüğe 

dönüşmesini görme tecrübesi şekillendirmiştir. ... Humeyni’nin derindeki demokratik 

                                                 
300 Terhalle, 2007. s. 71-72. 
301 Ibid. s. 76. 
302 Pelham, 2008. s. 203 vd. 
303 Terhalle, 2007. s. 76. 



 
 

149

yönetim korkusuna karşı Irak’ın önde gelen din adamlarının çoğu seçim, halkın 

temsili ... ve hukukun üstünlüğü … ideallerine müracaat etmişlerdir.”304  

Irak Necef’teki 1000 yıllık Şiilik okulunun (El Havza)  başkanı olarak 1992 

yılında El Hui’nin yerini alan Sistani Saddam sonrasında Irak için düşünülen İran 

modelinden kaçınılması gerektiğini: “Benim dahi yıpranmam gerekse bile İran 

deneyiminin Irak’ta tekerrürüne izin vermeyeceğim.” sözleriyle açıkça anlatmıştır.305 

Necef-Kum çekişmesinin bireysel boyuttaki yansıması ise Sistani-Hamaney 

üzerinden gerçekleşmektedir. Şiilikte, taklidin mutlak kaynağı (marja at taqlid al 

mutlaq) mertebesine yükseltilmenin önündeki engellerin yanında, eğitimli ve 

eğitimsiz Şiiler tarafından kabul görme gerekliliği de bulunmaktadır; ki iki lider 

arasındaki en büyük kişisel rekabet noktası da budur. Zira Hamaney, hala İran 

içerisindeki çoğu molla tarafından dahi bir Ayetullah olarak görülmemektedir.  

Buna ilaveten bölgedeki Şii siyasetinin mevcut iki büyük aktörü olan 

Hamaney ve Sistani’nin ilişkisi incelendiğinde, iki Ayetullah arasında bir rekabet 

olduğu da görülecektir. Zira Hamaney’in Ayetullah oluşu daha çok siyasi bir karar 

iken Sistani’nin bu mertebeye erişmek için gerekli bütün aşamaları kat ederek 

mevcut konumuna ulaşmış olması, Hamaney’in aksine, Sistani hakkında bir 

                                                 
304 Cole, The Ayatollahs and Democracy in Iraq, 2006. s. 24.  
305 Ibid. s. 6. 

“Örtülü bir şekilde bu farklılıkların temelini oluşturan husus, Kum’un 1920’lere kadar ciddi bir Şii 
rakip teşkil etmemesi ve de 1946’ya kadar bir mercinin (Büyük Ayetullah Borujerdi) koltuğu görevi 
görmemesidir. Saddam’ın yönetimi Kum’a belirli bir üstünlük sağlamış ve bu üstünlük 2003’ten sonra 
tartışmaya açılmıştır. Sonuç olarak, bu açıdan bakıldığında, Necef ile Kum arasında bir ‘işbirliği 
ekseninin’ görülmesinin güç olduğu düşünülmektedir.” Bkz., Terhalle, 2007. s. 77. 



 
 

150

meşruiyet sorgulamasının306 önüne geçmekte ve Sistani’nin daha fazla takipçisi 

olmaktadır.307 

Şii dünyası içerisindeki başka bir ayrım ise (Şii Hilali’nin temel   

ayaklarından biri olan) Suriye’de hüküm süren Arap Aleviliği ile ilgilidir.              

Her ne kadar dış yaklaşımlarda Şiilik yekpare bir mezhep olarak yansıtılsa da, Şii 

camiası tarafından Arap Alevilerine gösterilen tarihi yaklaşım bunun doğru 

olmadığının kanıtı niteliğindedir. Zira bu kesim, Sünni-Selefi grupların aşırı 

baskısına maruz kalarak İslam’ın diğer kesimleri tarafından ‘kâfir’ olarak 

etiketlenmiş ve yüzlerce yıl eziyet çekmişler; ancak Şii İran’dan hiçbir 

destek/koruma görmemişledir.308 Bunun üzerine giderek büyüyen Sünni kökten 

dinciliği tehdidi ile mücadele çabası içinde Alevilerin inançlarını meşrulaştırmak için 

giriştikleri çaba, 1973 yılında Lübnanlı din adamı İmam Seyyid Musa Es-Sadr 

tarafından yayınlanan ve Aleviliğin İslamiyet’in bir mezhebi olduğunu ilan eden bir 

fetva ile sonuç bulmuştur.309 Ancak söz konusu fetva, artan gerginliği dağıtmak için 

yeterli olmamıştır.310 

                                                 
306 “Sistani, bölgedeki Ayetullahlar arasında primus inter pares sayılmaktadır.” Bkz., Pelham, 2008.    
s. 93. 
307 Hamaney’in iktidara gelişi ve özellikleri hakkında daha fazla bilgi için bkz., Karim Sadjadpour, 
Reading Khamenei: The World View of Iran’s Most Powerful Leader, Carnegie Endowment for 
International Peace, 2008. 
308 “Aleviler hayatta kalabilmek için Suriye’nin kuzeybatısındaki dağların derin noktalarına 
yerleşmişlerdir. İslamiyet’in ana akımının incelemesinden korumak için inançlarını ve kutsal 
kitaplarını da saklamışlar ve bunları sadece inananlara açmışlardır. Bugüne kadar, bazı Alevi inançları 
hala mezhebin küçük bölgeleri dışında bilinmemektedir.” Bkz., Thomas Collelo, Alawis in Syria: A 
Country Study, Library of Congress, Washington, April 1987, Aktaran: Proctor, 2008. s. 36-37. 
309 Gregory R. Copley, “Hariri’s Death: A Planned Catalyst for Resumed Major Conflict Allows Iran 
to Push Back Its Frontiers,” Defense & Foreign Affairs Strategic Policy, Vol. 33, February 2005,         
s. 20-22.  
310 Mezhepsel şiddet, 1982 yılında Hama köyündeki vahşetle doruğa ulaşmıştır. 10,000 ila 30,000 
Sünni öldürülmüş, kasabaları yerle bir edilmiş, şehir girişine de Hafız Esad’ın büyük bir heykeli 
dikilmiştir. Suriye hükümeti, bu katliamı inkâr  etmeye ya da saklamaya çalışmamıştır.  



 
 

151

Bu noktada dikkat çekici olan Aleviliğin İslam dünyası içerisinde sözü 

dinlenir ağızlardan bir mezhep olarak tanınmasının dahi (1973 gibi) oldukça geç bir 

tarihte olmasıdır. Bu durumun nedeninin Şii İran’ın, bu kesimin ayrı bir mezhep 

olarak ortaya çıkmasını engelleme isteği olduğu da düşünülebilir. Diğer bir deyişle 

Arap Aleviliği, uzun süre İran için Şia içerisinde ve İslam dünyası için bir mezhep 

olarak dahi kabul edilmezken bir Şii birliğinden söz edilemeyeceği 

değerlendirilmektedir.  

“Arap Alevileri Sünni kökten dincilerden olduğu kadar Şii kesimler tarafından da kötü 

muameleye tabi tutulmuşlardır. Hatta Esad yönetiminin İran ile ilişkilerini yakın 

tutmasının sebebinin bu ikili baskı ortamını hafifletmek için izlenen bir denge 

stratejisi olduğu yorumları yapılmaktadır. … Aleviler, Şii tanımlarını 

güçlendirebilmek ve rejimi “İslamileştirmek” için 1973 fetvasına ek olarak bir dizi 

başka girişim daha başlatmıştır. Fetvadan itibaren, istikrarlı bir Alevi öğrenci akımı 

İran, Kum’daki dini okullara gitmiştir.”311  

 

3.3.1.2. Şiilik İçerisinde Arap-Fars Rekabeti 

  

Arap ve Batılı diplomatlar, devlet adamları ve istihbarat görevlileri tarafından 

dile getirilen Şii Hilali teorisinin temel varsayımı, Arap Şiilerinin homojen bir grup 

                                                                                                                                          
“Bu da, Suriye genelindeki Sünni çoğunluğa verilen, Alevilerin kontrolü ellerinde bulundurduğunu ve 
karşıt görüşe hoşgörü gösterilmeyeceğini gösteren sert bir mesajdı.” Bkz. Chris Zambelis, “The 
Strategic Implications of Political Liberalization and Democratization in the Middle East”, 
Parameters, Vol. 35, Autumn 2005, s. 97. 
311 Proctor, 2008. s. 36-37. 



 
 

152

olduğu ve bu nedenle İran İslam Devrimi’nin etkisi altında kitlesel olarak pozisyon 

almaya meyilli olduğu veya dirilen Şii Irak'ın etkisinde kalacağı şeklindedir.312  

Ancak Lübnan, Irak ve Basra Körfezi’nde görüldüğü üzere İran Devrimi’nin 

yarattığı dalgalanmaların Batı’ya Şiiliği fanatik ve saldırgan bir olgu olarak 

gösterdiğine ve İran ile Arap Şiiliğini, hatta Arap Şiiliğinin kendi içindeki 

farklılıklarını gözardı ettiğine; oysa Şiiliğin oldukça farklılaşmış bir kitleyi 

kapsadığına dair yorumlar da çeşitli platformlarda dile getirilmektedir. 313 Zira Şiiler 

inanç, yerel-ulusal kimlik ve kültürel değerler bağlamlarında birbirlerinden 

ayrılmaktadırlar. Bu ayrımların en belirgin noktalarından biri etnik kökene dayalı 

olan ve günümüzde ‘rekabet’ olarak nitelendirilebilecek Arap-Fars ayrışmasıdır.  

Bugün Irak’ın, Şiilerin siyasi alandaki faaliyetleri açısından (İran’dan sonra) 

en etkin ikinci ülke olduğu görülmektedir. Ayrıca her ne kadar Şii dini kültür 

merkezi İran olsa da Şiiler için en kutsal olan iki şehir Kerbela ve Necef Irak’ta 

bulunmaktadır. Bu durum Şii merkezleri nezdinde vücut bulmuş bir Arap-Fars 

rekabetini de beraberinde getirmektedir.  

İranlı siyasiler, devletin oluşturulması aşamasında mezheplerini bütünleştirici 

bir unsur ve üstün arî ırkın bir özelliği olarak tanımlamak ve benimsetmek suretiyle 

Şiiliği, bir milli kimlik olarak kullanmışlardır.314 Ancak bu bakış açısı, 

Ortadoğu’daki diğer Arap Şii toplulukları tarafından eleştirilerek İran’la aralarına 

mesafe koymalarına neden olmuştur. Zira bölge devletlerinde mezhepler ulusal 

                                                 
312 Marashi, 2007. s. 10. 
313 Örneğin; Graham Fuller, Rend Rahim Francke, The Arab Shi’a: The Forgotten Muslims, New 
York, St. Martin's Press, 1999, s. 19. 
314 İran milliyetçiliği hakkında daha fazla bilgi için bkz., Sarıkaya, 2008; Vaziri, 1993. 



 
 

153

kimliklerin birer parçası iken İran’da bu kimliğin ta kendisi ya da daha ayrılmaz bir 

parçası olarak benimsenmesi söz konusudur. 

“... Arap Şiiler İran devletinin himayesi altında değildirler. Zira bu kesim, Ortadoğu 

devletlerinin içerisindeki (El-Halife, El-Suud ve El-Sabah gibi) bugünkü yönetici elit, 

orijinal olarak orta Suudi Arabistan'daki Necd'den göç edip Körfez’e ‘yeni 

gelenlerdir’ ve Körfez’le aralarında soya dayalı bir bağ olduğunu düşünürler.”315  

Son olarak bir Şii Hilali yaratılmasının ana nedenlerinden birinin aslında 

bölgede bir mezhep çatışması çık(arıl)masından duyulan endişe olduğuna dair bir 

görüş bulunduğu da belirtilmelidir.316 Ancak bu görüşe ilişkin eleştirilerde ise bu 

ihtimalin çok mümkün olmadığı; çünkü Şiilerin tarih boyunca uğradıkları zulme 

rağmen yönetimlere karşı bir intikam güdüsüyle neredeyse hiç başkaldırmadıkları 

ifade edilmektedir.317 Buna göre son olayda da Ayetullah Sistani, Vahabilerin Irak’ta 

bir Sünni-Şii çatışması başlatma niyetlerinin farkına vararak, bunu ustaca 

engellemiştir. Bu noktada aşırı uç olarak nitelendirilebilecek Selefilerin ya da 

Vahabilerin böyle bir çatışma ihtimalini düşünerek bir karışıklık çıkarma amacının, 

olsa olsa, bu karışıklıktan yararlanarak ‘din dışı’ gördükleri Şii kesim üzerinde bir 

katliam yapma hesabına dayandığı yorumu yapılabilir.  

Ancak bugün itibarıyla görülmektedir ki, kendi iç güvenlikleri babında Şii 

uyanışından büyük endişe duyan Ortadoğu devletleri, Şiilerin Irak’taki yeni 

durumunu kabullenmiş318 ve (aslında) söz konusu durumun Irak’ın, İran’ın kontrolü 

                                                 
315 El Marashi, 2007. s. 22. 
316 Martin Walker, “The Revenge of the Shia”, Wilson Quarterly, Autumn 2006, 
http://www.wilsonquarterly.com/article.cfm?aid=868, Erişim Tarihi: 29.09.2010. 
317 Haji-Yousefi, 2009. s. 125. 
318 Bölge devletlerine Irak’ta yaşananların kalıcı olduğu ve bu yeni duruma alışılması ve gerekli 
bağların kurulması gerektiğine, aksi taktirde ortaya çıkacak boşluğu diğer ülkelerin dolduracağına dair 
bir görüş için bkz., Scott Peterson, “Shiites Rising: Islam’s Minority Reaches New Prominence”, The 



 
 

154

altına girmesi anlamına gelmediğine ve dolayısıyla kendi iç bütünlükleri açısından 

büyük bir tehdit olarak algısına gerek olmadığına kanaat getirilmesinin ardından Şii 

Hilali söylemleri de silinmiştir. 

 

3.3.1.3. Arap Dünyasının Kendi İçerisindeki Bölünmüşlüğü 

 

Ortak paydaları olan Arap milliyetçiliğine rağmen Arap dünyası içerisinde 

ciddi bir birliktelikten söz etmek mümkün değildir. Bu ülkeler arasında genellikle 

siyasi görüş, sınır problemleri ya da su sorunu gibi nedenlerden dolayı sürekli bir 

uyuşmazlık ortamı hâkimdir. 

Bu noktada Arap dünyası içerisindeki asıl ayrışma noktasının Soğuk Savaş 

döneminde Doğu-Batı çizgisi şeklinde olduğuna dair görüşten söz etmek gerekir. 319 

Buna göre Arap Birliği’ne yönelik ilk önemli çatlak 1967 savaşında ortaya çıkmış; 

ancak 1991 yılında Saddam Hüseyin’in Kuveyt’i işgal etmesiyle en şiddetli darbe 

alınmış, bir Arap ulusunun başka bir Arap ulusuna saldırması, akla yatkın birleşik bir 

Arap dünyası planlarına son noktayı koymuştur. Bir başka deyişle:  “Toplu olarak 

‘Arap ulusal çıkarlarının’ peşinden gitme güdüsü yerini, ulus-devlet teriminde ifade 

edildiği gibi, toprak çıkarlarının peşinden gitmeye bırakmıştır.”320 Buna ilaveten Irak 

Savaşı öncesi Başkan Bush’un tüm ülkeleri, ABD’nin yanında ya da karşısında 

olarak sınıflandırması sonucu bu ülkelerin de taraf tutma zorunluluğuna itilmesi de 
                                                                                                                                          
Christian Science Monitor, http://www.csmonitor.com/2007/0606/p01s03-wome.html, 06.06.2007, 
Erişim Tarihi: 29.09.2010. 
319 Trita Parsi, Treacherous Alliance: The Secret Dealings of Israel, Iran, and the United States, New 
Haven, Yale University Press, 2007, s. 140. 
320 Anoushirevan Ehteshami, The Middle East: Between Ideology and Geo-politics, The Bush 
Doctrine and the War on Terrorism, London, Routledge, s. 160, Aktaran: Haji-Yousefi, 2009. s.123. 



 
 

155

sözde Arap Birliği ülkeleri arasında oluşan çatlakları derinleştirmiştir. Bu politikanın 

devamında ABD’nin Irak’la savaşa girme kararı ise Arap dünyası içerisinde tam bir 

kargaşaya yol açmıştır. Bu bağlamda, Arap Ligi Mart 2003 toplantısı sonrasında 

Irak’ın işgalini kınayan bir açıklama yayınlamış; ancak, topraklarında ABD üssü 

bulunan ülkeler (SA, Katar, Kuveyt) ile Lübnan, Suriye, Libya gibi lojistik destek 

vermeyen ülkeler arasındaki uçurum daha da derinleşmiştir.  

Sonuçta Arap ülkelerinin, ABD’nin dikkatini kendi ülkelerinin iç 

meselelerinden uzaklaştırmak amacıyla, bir Şii (İran) korkusu atmosferi yaratmaya 

çalışmış olabilecekleri düşüncesi çerçevesinde ilk adımın Suudi Arabistan tarafından 

atıldığı ve Ürdün’ün de onu takip ettiği ifade edilmektedir.321 Buna, ABD’nin kısa 

süre içinde Irak’a saplanıp kaldığını anladığı ve buradan çıkış stratejisi olarak İran’ı 

günah keçisi (Ortadoğu’daki tüm sorunların temel nedeni olarak) olarak gösterdiği 

yorumları322 da eklenmelidir.  

 

3.3.1.4. Arap Dünyasında Milliyetçiliğin Mezhep Faktöründen Ağır Basması  

 

Arap dünyası içerisinde, İran’daki milliyetçiliğin dinden (dolayısıyla 

mezheplerden) daha baskın olduğu ifade edilmekte ve 1981-1988 İran-Irak Savaşı 

buna delil gösterilmektedir. Zira bu dönemde Irak ordusunda bulunan Iraklı Şii 

askerler, Irak ordusu içerisinde İran’a karşı mücadele etmişlerdir.  

                                                 
321 Yamani, 2008. s. 151. 
322 Haji-Yousefi, 2009. s.131-132. 



 
 

156

“Eylül 1980’de Irak’ın İran’ı işgale başlamasının ardından İran’ın tek amacı saldırıyı 

geri püskürtmek olmamıştır. Aslında İran’ın amacı Irak’ı askeri olarak yenmenin 

ötesinde, buradaki laik rejimi yıkarak Ayetullah Ruhullah Humeyni tarafından 

geliştirilen Şii rejiminin yayılmasıdır. Bu bakış açısı ile alarma geçen Batı ve 

Sovyetler Birliği İran karşısında Irak’ı desteklemiştir.”323 

İran ve Irak arasındaki savaş sırasında Irak’ın milliyetçi yaklaşımı, Şii Irak 

askerlerine İran’ın devrimci söyleminden daha fazla hitap etmiştir. Diğer bir deyişle 

bu savaş, İran ve Irak’ı kesin olarak bölmüş ve her iki ülkenin toplumsal hafızasına 

kalıcı bir şekilde yerleşmiştir.  

“1982’de Basra Savaşı Irak Şiilerinin sadakatinin ne tarafa yönelik olduğunu 

göstermiştir. Irak 1982’den sonra savunmaya geçtiğinde Irak Arapçılığı’na olan 

sadakatleri daha da güçlenmiştir. Arapçılığa olan bağlılıklarından bahsedip, tüm 

Iraklıların birliğini vurgulayan ve ‘Saddam Hüseyin’in doğrudan Halife Ali’nin 

soyundan geldiğini iddia edecek kadar ileri giden’ milliyetçilik Şiilikten ağır basmayı 

başarmıştır. Alaka uyandıracak şekilde, Irak’ın, İran’ın güney vilayeti Khuzestan’daki  

Şii Arapları yıkma girişimleri de başarısızlığa uğramıştır. Şah’ın kullanmasından bu 

yana terk edilmiş bir terim olan ‘mihan’ (anavatan) öne çıkarılmış ve Şiilik ile 

birleştirilmiştir.”324 

Arap dünyasında Şiiliğin ikinci planda tutulduğuna dair bir başka tarihi örnek 

ise 1991 Kuveyt Savaşı’nın ardından gerçekleşmiştir. Bu dönemde Irak iktidarına 

karşı ayaklanan Şiiler (ve Kürtler), ABD’nin, daha da önemlisi İran’ın gözü önünde 

ciddi bir katliama tabi tutulmuş; ancak her iki devletten de Irak’ı engelleyebilecek bir 

                                                 
323 Markus E. Bouillon, David M. Mlone, Ben Rowswell, Iraq: Preventing A New Generation of 
Conflict, Colorado, Lynne Rienner Publishers, 2007, s. 12. 
324 Terhalle, 2007. s. 74. 



 
 

157

tepki gelmemiştir.325 Olaylar sonradan İran’ın burada baskı ve zulme uğrayan Iraklı 

Şiilere İran tarafından kucak açıldığı şeklinde yansıtılarak İran’a yaklaşık 100,000 

Iraklı Arap Şiinin sığındığı bildirilmiştir. Ancak, yabancı bir ülkede mecburi şekilde 

ikamet etmenin mutlaka söz konusu devlete ait olumlu bir tabloya yol açacağı görüşü 

hatalıdır.326 2003 sonrası buradan Irak’a dönenlerin İran benzeri bir yapı istememesi 

bu görüşe destek olarak örnek verilebilir.  

 “Geçmişi 1918-20 isyanlarına dayanan Irak/Arap milliyetçiliğinin aşiret esaslı 

hamilleri olarak Şiiler, Irak’a kökleşmiş bir bağlılık duymaktadırlar. Iraklı bir devlet 

görevlisinin yakın zamanda ifade etmiş olduğu üzere: “Irak’taki Şiiler Arap’tır; Pers 

değildir. … Arapların yapması gereken Irak’ın Şii hükümetini kucaklamak ve bunu 

İran’a karşı denge unsuru haline getirmeye çalışmaktır.”327 

Dolayısıyla bundan sonra da gerek iki ülke arasında, gerekse (Irak örneğine 

şahit olan) diğer herhangi bir ülke ile İran arasında, özellikle de Şiilik temelinde, 

samimi bir ittifakın kurulması beklenmemelidir. Bu noktada, her ne kadar son 

dönemde yaşanan olaylardan sonra İran’ın Irak üzerindeki etkisinin arttığı 

                                                 
325 “İran hükümetinin, Basra, Necef, Kerbela, Kazimayn, Nasiriyya ve Amara’da Mart 1991’de 
meydana gelmiş olan Şii isyanları ile ilgili olarak resmi diplomatik lisan kullanırken, devam eden 
katliam nedeniyle komşusunu alenen suçladığı hususunda şüphe yoktur.  Gerçekleştirilen misilleme 
30,000 ila 60,000 Şiinin ölümüne, Necef ve Kerbela gibi kutsal şehirlerin bombalanmasına ve 
televizyonda Saddam’ın yanında konuşmaya mecbur kalan yaşlı Ayetullah El Hui’nin küçük 
düşmesine neden olmuştur.”, Bkz., Ervand Abrahamian, Khomeinism: Essays on the Islamic Republic, 
University of California Press, 1993, s. 141. 
326 Dönemin İslam Cumhuriyeti yeni Cumhurbaşkanı Haşimi Rafsancani, ekonomik iyileşmeyi 
Şiiliğin üzerinde tutarak dış politikaya ideolojik bir perspektif uygulamamıştır. Diğer bir deyişle İran, 
Irak’ın Şii çoğunluğunun yanında yer almamıştır. Aksine, 1989’da Humeyni’nin ölümünün ardından 
ve ülkenin içine düştüğü perişan durumla yüzleşmek zorunda kalan yeni devlet başkanı ulusal çıkarı 
yeniden tanımlamıştır. Rafsanjani’nin dış politikadaki ana başarısı, devrimin ihracına yönelik 
ideolojik arayışı hafifleterek daha pragmatik bir yaklaşım uygulamak olmuştur. Rafsancani dönemi 
hakkında bkz., Haşimi Rafsancani, Hatıralar, Pınar Yayınları, İstanbul, 2006.  

“İran’ın uluslararası bağımlılığı Rafsancani’yi Şii gerekçelerine dayalı hesaplamalara çok az mahal 
bırakmış olan bir karar vermeye sevk etmiştir. Irak savaşının ardından ülkenin ekonomik 
performansının güçlendirilmesi yeniden tanımlanan bir ulusal çıkar üzerine dayandırılmıştır.” Bkz., 
Terhalle, 2007. s. 74. 
327 Roula Khalaf, “Resurgent Iran Lays Down a Challenge to Arab Leaders”, Financial Times, 
01.01.2007. 



 
 

158

görülmekteyse de, söz konusu etkinin uzun vadeli olmayacağına dair yorumlar328 da 

dikkate alınmalıdır.  

Son olarak İran’ın Irak üzerindeki etkisinin dahi sorgulandığına dikkat 

çekilmelidir. Örneğin, 2007 Mart ayında, savaş sonrasında yürütülen dört yıllık 

agresif halkla ilişkiler faaliyetlerine rağmen, Iraklıların %67’si hala İran’ın ülkeleri 

üzerindeki olumsuz bir güç olduğunu düşünmektedir. Halkın %71’i İran’ın ‘kendi 

ülkelerinde mezhepsel şiddeti fiilen körüklediğine’ inanmaktadır.329 Hatta Şii 

Iraklılar dahi, İran’ın yeni oluşan toplumları üzerindeki kültürel etkisinden 

rahatsızlardır.330 

Bu yöndeki eleştirilere göre İran’ın Irak’taki etkisi konusunda burada görülen 

daha ziyade, her ne kadar Şiiliğin temeldeki desteği oluşturuyor olsa da, bir devletin, 

başka bir devletin kendi çıkarı için müdahalesine imkân veren siyasi zafiyetidir. 

Ancak daha zayıf tarafın yanıtı, milliyetçiliğe dayanacaktır. 331 

Buradan, Arap milliyetçiliğinin temsilcisi olarak nitelendirilebilecek Irak 

örneğinde en açık ifadesini bulan Arap-Fars ayrışmasının İran’la diğer           

devletler arasında da bulunduğu sonucuna erişilebilir. Irak ile İran arasında bulunan 

çok sayıdaki kültürel ve dini bağa rağmen karşılaşılan bu ayrım noktası ve onun 

temelinde daha derin bir angajman ile diğer farklılıkların körüklenmesi, Iraklılar 

                                                 
328 Geoffrey Kemp, Iran and Iraq: The Shia Connection, Soft Power and the Nuclear Factor,  United 
States Institute of Peace, Special Report 156, No. 2006, s. 2. 
329  “Iraq PollMarch 2007: In Graphics”, BBC, http://news.bbc.co.uk/2/hi/middle_east/6451841.stm, 
19.03.2007, Erişim Tarihi: 01.10.2010. 
330 Anne Garrels, “Iran’s Influence on Najaf Worries Many Iraqis”, NPR, Morning Edition, 
http://www.npr.org/templates/story/story.php?storyId=18567815, 31.01.2008, Erişim Tarihi: 
03.10.2010. 
331 Terhalle, 2007., s. 74. 



 
 

159

arasında dış müdahale duygusu yaratmaktır.332 Öte yandan Irak’takine bir tezat 

oluşturacak şekilde İran milliyetçiliğinin çerçevesini din faktörünün belirlediği de 

ifade edilmektedir.333 Dolayısıyla bir ulusun temel birleştirici dinamiklerinden biri 

olan milliyetçilik kavramının çıkış noktasının farklı olmasının, bu ülkeler arasında 

bir ittifak içerisine girilmesini engelleyecek derecede ciddi, temel bir bakış açısı farkı 

doğmasına sebep olduğu değerlendirilmektedir.  

 

3.3.2. Dış Faktörler 

 

Ortadoğu bölgesinde bir Şii Hilali’nin oluşmasını engelleyen dış faktörler Şii 

öğretisi ya da Şii dünyası içerisindeki ayrımlardan ziyade ülkelerin dış politik 

yaklaşımları ya da bölgesel tehdit algılamaları gibi daha küresel unsurlardan 

kaynaklanmaktadır. Bu çerçevede bölgede yerleşik Şiilerin yeni bir Şii devletinden 

ziyade kendi ülkelerinin siyasi sistemi içerisinde daha fazla hak ve yetki istemeleri 

ve Şii Hilali’nin bir parçası olacağı iddia edilen Körfez ülkelerinin İran’dan ciddi 

güvenlik tehdidi algılaması ile (İran açısından bakıldığında) Şiiliğin bir amaç değil, 

İran’ın dış politik hedeflerini gerçekleştirebilmek için kullandığı araçlardan biri 

olması dış faktörler arasında sayılabilir.   

 

                                                 
332 Ibid.  
333 Halliday, 2005. s. 204. 



 
 

160

3.3.2.1. Bölge Devletlerinde Bulunan Şiilerin Yeni Bir Devlete Sahip Olmaktan 

Çok Mevcut Sisteme Daha Fazla Entegre Olma Arzusu 

 

Ortadoğu tarihinde genel olarak Şii kesim ezilmiş ve baskı altında tutulmuş 

bir kitleyi oluşturmaktadır. Ayrıca Şiilerin uğradıkları zulme karşı gösterdikleri 

tepkilere ülke yönetimleri ve Sünni aşırılıkçılar tarafından orantısız tepkiler verilmesi 

sonucu ciddi kitlesel can kayıplarına da maruz kaldıkları bilinmektedir. Bu acı 

tecrübelere Şii öğretisinin içerisinde bulunan siyasete girmemek yönündeki telkin de 

eklenince bölge Şiilerinin, isyankar yapılar yerine siyasi sistem içerisinde daha fazla 

hak sahibi olmalarına vesile olacak alternatif yollar arayan uzlaşmacı yapıları 

desteklemeye başladıkları kanaatine varılmaktadır.   

Bugün yaşanan sürece geri dönüldüğünde Irak’ta Sistani’nin önderliğinde 

başlatılan ‘Bir Kişi Bir Oy’ sloganının diğer ülkelerde de yankılandığı görülmektedir. 

Bu formül reklamı, bünyesinde Şii bulunan bütün Ortadoğu ülkelerinin seçimleri 

sırasında kullanılmıştır. Birçok kimse, bir Şii dirilişinden söz etmenin abartı 

olacağını düşünürken, Şii siyasi eylemciliğinin arttığına dair belirgin emareler 

bulunmaktadır.334  

“1979 yılından bu yana devrimci Şii isteğinin boyutunu kritik ölçüde şekillendiren 

İranlı liderlerin söylemleri değil, Körfez ülkelerinin iç politikalarıdır. Sünni 

yöneticilerle Körfez’in Şiileri arasında kusurlu olmakla birlikte siyasi bir çözüm 

bulunmuştur. Suudi Arabistan ve Bahreyn örnekleri, hükümetlerin, Şii nüfusların 

uyumuna yönelik benimsedikleri belirgin yaklaşımlarını göstermektedir.”335 

                                                 
334 Abdel-Latif, 2007.  
335 Terhalle, 2007. s. 70.  



 
 

161

Şii unsurların siyasi anlamda hareketlenmeye başlamasıyla vücut bulan      

söz konusu değişimin en kritik dönüm noktası 11 Eylül 2001 saldırıları olmuştur. 

Zira bu tarihten sonra arka arkaya gelişen olaylar neticesinde Irak’ta Şii ağırlıklı bir 

hükümet kurulmuş ve bunu bölgedeki diğer Şiilerin de hak talep etmeye başlaması 

süreci izlemiştir.  

Bu noktada tartışılması gereken Şii siyasal isteklerinin 11 Eylül olayı hiç 

yaşanmasaydı yine bu noktaya gelip gelmeyeceği hususudur. Söz konusu 

problematiğe tarihsel bir bakış açısıyla yaklaşıldığında ise siyasi talep sürecinin      

11 Eylül’den çok daha önce başladığı görülmektedir.336 Dolayısıyla tarihi olarak 

zaten gerçekleşmekte olan bir sürecin 11 Eylül süreci neticesinde sadece 

hızlandırılmış olabileceği yorumu yapılabilir. Kaldı ki henüz bu da kesin değildir. 

Uluslararası ilişkiler disiplininde tarihi süreçlere bakıldığında on yıllarla ifade edilen 

dönemlerin, toplumsal ve siyasi dönüşümlerden söz konusu olduğunda aslında kısa 

zaman aralıkları olarak nitelendirilebileceği düşünülmektedir. Dolayısıyla günümüz 

konjonktüründeki dalgalanmadan etkilenerek Sünni yönetimlere yapılan yeni hak 

taleplerinin, Şii camia açısından sonuçlarının henüz alınmadığı düşünülebilir. Zira 

söz konusu sürecin, daha demokratik bir yapıya yönelen ve bunu sindirmiş Ortadoğu 

devletleri görünümünde ya da iktidarlarını paylaşmak istemeyen ve bu tür hakları 

hâkimiyetlerine yönelik bir sarsılmanın başlangıcı olarak algılayan yönetimlerin yeni 

baskı uygulamaları şeklinde yansıma ihtimali de bulunmaktadır.  

 

                                                 
336 Bu konuda bir örnek için II. Bölüm’de yer alan Irak ve Suudi Arabistan alt başlıkları incelenebilir.  



 
 

162

3.3.2.2. Körfez Ülkelerinin İran’dan Tehdit Algılaması  

 

Şii Hilali’nin karşısındaki en büyük engellerden birini bizzat söz konusu 

hilalin parçalarını oluşturacak ülkelerin lider ülke olduğu öne sürülen İran’a yönelik 

ciddi tehdit algılamaları oluşturmaktadır. Hatta 2003 sonrası ortaya çıkan Şii 

dirilişine bu açıdan bakıldığında, bölgede yeni bir oluşum teşkil edilecekse bile 

bunun İran güdümündeki bir Şii Hilali doğrultusunda olmasından ziyade, bilakis, 

İran’a karşı bir yapılanmaya gidilmesi yönünde seyredebileceği 

değerlendirilmektedir. Zira yeniden güçlenen Şii teorisi, ABD, Arap rejimleri ve 

özellikle Körfez ülkelerindeki monarşiler tarafından benimsenen politikaları etkileme 

eğilimindedir; çünkü bu ülkeler İran tarafından ortaya konulan herhangi bir arzuyu 

kesinlikle düşmanca görmektedir.337 Körfez ülkelerinin son dönemde, ve barış 

zamanında, yaptığı silah tedariki bu düşünceyi desteklemektedir. Buna göre Arap 

ülkeleri, özellikle İran’dan geldiği söylenen tehdide karşı konumlarını güçlendirmek 

amacıyla toplamda 123 milyar Dolar’ı bulan bir silah alımına yönelmiştir.338 Kaldı ki 

söz konusu alımın bir Şii korkusundan kaynaklandığına dair yorumlar da 

yapılmıştır.339 

Öte yandan Arapların Irak’taki gelişmeler karşısında çok da ciddi bir 

hareketlilik içerisinde bulunmadığı, aksine buradaki endişelerine rağmen sadece 

gözlem yapmakla yetindiklerine dair yorumlara da yer vermek gerekir. Buna göre, 

                                                 
337 Harling ve Yasin, 2006. 
338 “Gulf State in $123 bn US Arms Spree”, Financial Times, 20.09.2010. 
339 James Drummond, “Sunni-led Arab States on Alert over Shia Iran”, Finantial Times, 23.09.2010. 



 
 

163

Arapların Hizbullah’ı eleştirmesi ya da İran’a karşı duyduğu endişe mezhebe değil, 

siyasi sebeplere dayalıdır.340  

 

3.3.2.3. Şiiliğin İran İçin Bir Amaç Değil Araç Olması 

 

İran, kullandığı retorik aracılığıyla gizlediği dış politik gayeleri dolayısıyla 

özünde ne kadar samimi olduğu sorgulanması gereken bir devlettir.  Diğer bir deyişle 

İran, ‘kutsal’ olma özelliğine rağmen, her devlet geleneğine sahip yönetimin sahip 

olması gerektiği gibi, çıkarları doğrultusunda hareket eden bir devlet olarak Şiiliği de 

bir amaç değil, araç olarak kullanabilmektedir.   

Buna en yakın tarihli örnek Azerbaycan’dır. Bilindiği gibi Azerbaycan’ın 

nüfusunun büyük kısmı (yaklaşık %70) da Şii’dir, ancak İran ile aralarında, İran’da 

yaşayan Türk kökenli unsurlardan kaynaklanan bir çatışma ortamı bulunmaktadır.  

Şii Hilali teorisine göre İran’ın Şiilik babında samimi ve sürekli bir ittifak ve işbirliği 

içerisinde olması gerekmektedir. Oysa İran bölge Şiilerini kendi rejimi ve devletinin 

çıkarı için kullanmaya çalışmakta ve tabi ki çıkarlarına ters düştüğünde Azerbaycan 

örneğinde olduğu gibi, Şiiliği görmezlikten gelebilmektedir.341 Bu durum, İran'ın 

kendi dış politika jeopolitiği ile Şii jeopolitiği, arasında ikilemde kaldığında 

birincisini tercih ettiğini göstermektedir. Buradan, Şii jeopolitiğinin, İran dış 

politikasının ana güzergâhı olmaktan ziyade bir türevi/yardımcısı konumunda olduğu 

kanaatine varılabilir.  
                                                 
340 “Dikkatleri çeken bir olgu, Arap ülkelerinin ‘Sünni’ Filistin HAMAS örgütü ile soğuk ilişkileridir. 
Ayrıca Arap ülkeleri ‘Sünni’ El Kaide’ye karşı da savaşmaktadır. Yani Arap karakteri katılımcı 
değildir.” Hasan, 2006.  
341 Abdel-Latif, 2007.  



 
 

164

Öte yandan İran açısından, Ortadoğu’da bir Şii uyanışından faydalanmak 

istemenin doğal olduğu da belirtilmelidir. Bununla birlikte, 1979 Devrimi’nin 

yalnızca Şii değil, tüm yapı taşlarıyla İslam’a dayanan, İslami karakterli bir devrim 

olduğu da unutulmamalıdır. Bu nedenle, İran rejiminin bir Şii rejimi olarak 

adlandırılmasının eksik bir tanımlama olacağı değerlendirilmektedir. Ayrıca İran’ın 

bölgesel hegemonya kurmaya yönelik hedeflerinin gerçekleştirilebilmesi için 

istikrarlı bir Ortadoğu’ya ihtiyaç olduğu ve bu nedenle de İran’ın bölgede herhangi 

bir istikrarsızlık yaratacak, kendi aleyhine dönebilecek yeni yapılanmaları teşvik 

etmesinin de kendi menfaatlerine uygun düşmediği hesabını yapmış olacağı 

düşünülmektedir.  

Diğer bir bakış açısıyla, Şii Hilali gibi bir projesi olmasa bile, böyle bir 

olasılıktan bahsedilmesi, İran’ın hegemonik etkisinin güçlendirilmesine hizmet 

edeceği için bir bakıma İran lehine bir hareket olacaktır. İran, şimdilik bu söylemi 

kendi lehine kullanacak bir açıklamada bulunmamıştır. Ancak bu durum, söz konusu 

iddianın aynen ya da şekil değiştirerek tekrar gündeme getirilmesi halinde tekrar 

kullanılmayacağı anlamına da gelmemektedir. Ancak böyle bir durumda dahi İran, 

kuşkusuz, çeşitli engellerle karşılaşacaktır. Bunlardan ilki Ortadoğu’da yer alan 

güçlü oyunculardır ki bunların başında da ABD gelmektedir. ABD’nin bugün 

Afganistan’daki ve Irak’taki cepheleriyle fiilen İran’ın komşusu olması suretiyle 

küresel güç sıfatının yanı sıra bölgesel güç titrini kazandığı da unutulmamalıdır. 

Dolayısıyla ABD'nin bölgedeki siyasi ve askeri varlığının böyle bir iddiada 

bulunması durumunda İran'ın önündeki en ciddi engel olacağı düşünülmektedir.  

Buna ilaveten genel anlamda İran dış politikasının Ortadoğu boyutunun 

ABD’nin bölgedeki varlığı ve etkinlik faaliyetlerine karşı mücadele etmek ile Filistin 



 
 

165

davası olmak üzere temelde iki husus üzerine odaklandığı gözlemlenmektedir. 

Burada dikkat çekici olan, her iki konunun da Şiilikle hiçbir bağlantısının 

olmamasıdır. Dolayısıyla İran’ın bölgesel ya da küresel dış politikasında mezhepsel 

donelerin çok daha ötesinde bir politika güttüğü söylenebilir.  

  



 
 

166

SONUÇ 

 

Hz. Muhammed’in 632’de ölümünün ardından ortaya çıkan Şiilik, İslamiyet’in 

-Sünnilikten sora- ikinci büyük mezhebidir. Lübnan’dan Pakistan’a uzanan hat 

boyunca yerleşik bulunan Şiiler uzun bir süre vatandaşı oldukları ülkelerin 

yönetimlerinden uzak tutulmuş hatta hak sahibi olmak bir yana, bu yönde çoğu yerde 

çoğunluğu ya da azımsanamayacak büyüklükte bir kitleyi oluşturmalarına rağmen, 

azınlık muamelesi görmüşler veya çeşitli asimilasyon politikalarına tabi 

tutulmuşlardır. Ancak Şii öğretisinin mücadeleci yapısı gereği Şii topluluklar kendi 

varlıklarını, inanç sistemlerini ve ibadet yerlerini korumayı başarmışlardır.342      

Şii mezhebi başta Ortadoğu olmak üzere Hindistan’a kadar uzanan bir 

coğrafyada hakim durumdadır. Ancak bu mezhep bölge dinamiklerine uzak               

-çoğunlukla Batılı- bakış açısının aksine, kendi içerisinde bir yeknesaklık                     

taşımamaktadır. Şii nufus, İran haricinde, coğrafi olarak dağınık ve parçalanmıştır; 

ayrıca siyasi bir bütünlükten uzaktır. Şii dünyası içerisindeki farklılıkların başında Şii 

halklarının yerel sosyal, siyasi ve ekonomik şartlarla şekillenmesi gelmektedir. Diğer 

bir deyişle Şiiliğin, Ahbari-Usuli ekolleri olarak bölünmesi gibi Onikicilik, Zeydilik 

ve İsmaililik gibi alt dallara da ayrılması dolayısıyla parçalı bir yapı teşkil 

etmesinden ötürü, Şii unsurlar vatandaşı oldukları devletlerin iç politikalarına göre 

şekillenen sui generis iç yapılara sahiptirler.  

Şii dünyası içerisindeki en temel ayrışma nedenlerinden biri, mezhep içerisinde 

oluşan öğreti ayrımının zamanla kökleşerek bir ‘ekol rekabeti’ şekline bürünmüş 

                                                 
342 “The Shiite Question in Saudi Arabia”, 2005. s.2.    



 
 

167

olmasıdır. Zira Necef (Ahbari)-Kum (Usuli) rekabeti olarak adlandırılabilecek bu 

durum aynı zamanda her iki ekolün temsilcileri (Sistani ve Hamaney) bünyesinde 

derinleşerek devam etmektedir. Bugün, Şii dünyası içerisinde iki merkez bulunmakta 

ve bunlar, Velayet-i Fakih doktrini çerçevesinde siyasete karışma ya da karışmama, 

konjonktürü yorumlama, mukallidleri yönlendirme ya da taraftar toplama gibi temel 

konular üzerinde ciddi fikir ayrılığı yaşamaktadır.   

Ayrıca Şii dünyası içerisinde etnik kökene dayanan bir rekabet noktası da 

bulunmaktadır. Buna göre Fars ve Arap kökenli Şii mezhebi mensupları arasında, 

birbirlerini Sünnilerle eş tutacak kadar ayrımcı düşünen marjinal kitleler dahi 

bulunmaktadır. Söz konusu rekabet, Arap kökenli Şiilerin Irak’ta iktidara gelmesinin 

ardından her geçen gün daha da derinleşmektedir. 

Öte yandan Arap dünyasının da kendi içerisinde siyaseten bir birlik içerisinde 

bulunmadığı ve subjektif yorumlarıyla attıkları adımlardan dolayı ortak çıkar 

noktalarını göz ardı ettikleri bilinen bir husustur. Diğer bir deyişle Farslarla ittifak 

kurmak bir yana, Arap dünyasının kendi içerisinde herhangi bir birlik kurabilmesi 

dahi -bugün için- mümkün görünmemektedir.  

Buna ilaveten bölgede, ulusal çıkarların öncelikli tutulduğu gerçeği, ortak bir 

inanç sistemine/mezhebe dayanan sınırlar ötesi bir hareketin yayılmasını ciddi ölçüde 

sınırlandırmaktadır. Bu çerçevede milliyetçilik kavramının gücü de 

küçümsenmemelidir. Zira söz konusu kavram, bölgede mezhep bağlarının ötesine 

geçmek suretiyle, bu temelde kurulmaya çalışılan siyasi ilişkileri zayıflatmaktadır.  

Diğer bir dışsal engel olarak İran’ın bölge devletleri, özellikle de Körfez 

bölgesi üzerinde tehditkar bir etkiye sahip olması sayılabilir. Diğer bir deyişle, bir  



 
 

168

Şii Hilali oluşumunun -bir şekilde- gerçekleşmesi ihtimalinin dahi, bunun İran 

güdümünde olması ihtimalinden çok daha yüksek olduğu söylenebilir. Zira Körfez 

ülkelerinin İran’a yönelik ciddi bir tehdit algılaması içinde bulunduğu ve bu tehdidi 

dengeleyebilmek amacıyla gerek bölge dışı (ABD gibi) gerekse bölge içi (Körfez 

İşbirliği Konseyi, KİK gibi) ittifak arayışları içerisinde olduğu bilinmektedir. 

Dolayısıyla bu ülkelerin kendi isteği (ve organizesi) ile İran liderliğindeki herhangi 

bir oluşuma dâhil olmak suretiyle kendi güvenlik denklemlerinin tersine hareket 

etmesi olasılığının bulunmadığı değerlendirilmektedir.   

Konuya İran açısından bakıldığında ise farklı bir yapı ile karşılaşılmaktadır. 

Zira Şii öğretisi, İran devlet sistemi içerisinde siyasallaşmıştır ve idarenin üç erki     

ile birebir bütünleşmiştir. Safevi hanedanı döneminden itibaren bilinçli bir devlet 

politikası sonucunda milli kimlikle özdeşleştirilen Şii öğretisi, Ayetullah Humeyni 

tarafından geliştirilen Velayet-i Fakih doktrininin, 1979 İran İslam Devrimi 

sonrasında yaşanan süreç neticesinde uygulamaya geçirilmesi sonucu resmen 

(İran’da) iktidara gelmiştir. Ancak söz konusu süreç, Ortadoğu devletleri içerisinde, 

bünyesinde Şii unsur (azınlık ya da çoğunluk) bulunduran diğer bölge otoriteleri 

açısından olumsuz addedilen sonuçlar doğurmuştur. Bu çerçevede bölge Şiileri, 

1979’daki devrimden etkilenmiş olmakla birlikte, bu devrimin rüzgârından, kendi 

ülkelerindeki siyasal sistemi değiştirerek şeriat kurallarının en sert biçimde 

uygulanacağı bir İslam cumhuriyetinin kurulmasından çok, mevcut sistem içerisinde 

daha fazla hak istemek/daha görünür olmak yönünde etkilenmişlerdir.  

Öte yandan Şiilik söz konusu olduğunda İran’ın konuya son derece pragmatist 

yaklaştığı ve bu kavramı kendi politik amaçları için bir amaç olmaktan çok bir araç 

olarak kullandığı bilinmektedir. Dolayısıyla bir Şii Hilali’nin oluşumu ve İran’ın bu 



 
 

169

yönde samimi bir yönlendirici-bütünleştirici role sahip olduğu iddiası güvenilir 

temellere dayanmamaktadır.  

Konuya tarihsel olarak bakıldığında Şiilerin yaşadığı siyasal süreç içerisinde 

son dönemeci ABD’nin Irak müdahalesi oluşturmaktadır. Şii öğretisinin siyasi 

talepler ile hareketlendiği en yakın tarihli dönüm noktasını ABD’nin Irak’ı işgali 

sonrasında ortaya çıkan ‘Şii yükselişi’ teşkil etmektedir. Bu kavram ABD’de yaşayan 

İran kökenli akademisyen Vali Nasr tarafından dile getirilmiştir ve bununla eş 

zamanlı olarak bölgedeki Sünni yönetimlerin de desteğini almıştır. Buna göre Şiilik, 

yeniden harekete geçmiştir ve İran dışındaki tüm bölge devletleri açısından 

iktidarlarının bir meşruiyet problemine düşmesi riski açısından bir tehdit 

oluşturmaktadır.  

Burada dikkat çekici nokta Şii Hilali düşünceleri çerçevesinde bir Şii 

uyanışından bahsedilirken aslında Ortadoğu’da mezhep temelli bir ayrışmadan      

söz ediliyor olmasıdır. Dolayısıyla bölgedeki Şii varlığının yeniden dini temelli bir 

politik fikir ve politika birliği oluşturmasına kadar gidebileceğine işaret eden husus, 

mezhep çatışması riskini çağrıştırmaktadır. Ancak söz konusu yorumun hatalı olduğu 

değerlendirilmektedir. Zira Ortadoğu Şiileri arasında bir birlik gerçekleşirse bu, 

mezhepsel saiklerden çok, birçok yerde çoğunluğu oluşturmalarına rağmen bölgede 

Sünni yönetimlerce yıllardır baskı altında çeşitli asimilasyon politikalarına tabi 

tutulmalarına duyulan tepkiden kaynaklanacak olmasından ötürü (dini değil) sosyo-

ekonomik temelli olacaktır. 

Söz konusu yargıya paralel ifadeler çeşitli akademisyenler tarafından da dile 

getirilmiştir. Örneğin, Columbia Üniversitesi Ortadoğu Enstitüsü’nden Profesör 

Jean-François Seznec bu konudaki görüşlerini: “Şii Hilalına’ inanmak fazla 



 
 

170

kolaycılıktır. Haritaya baktığınızda çok anlamlı gibi görünebilir. Ancak, belli bir 

ölçüde canlanma olmakla birlikte, bölgenin kontrolünün ele geçirilmesi senaryosuna 

dek işi götürmek biraz abartılıdır.” 343 şeklinde aktarırken Nixon Merkezi’nden bir 

analizci olan Alexis Debat İran ve çevresinde hakim olan Fars kökenlilere karşı 

Araplardaki derin düşmanlığı vurgulayarak: “‘Şii ekseni’ iddiasını hiç kabul 

etmiyorum. Pek çok kişi bu terimleri siyasi nedenlerle kullanmaktadır. Ancak Şiilik 

çok çeşitlidir; pek çok fraksiyon ve birbiriyle çatışan pek çok itikat vardır.” 

yorumunda bulunmuştur.344 

Öte yandan Şii Hilali teorisi, bu yapının bir parçası olacağı iddia edilen 

taraflarca da eleştirilmekedir. Örneğin, Bazı Lübnanlı Şii düşünürler en önemli fay 

hatlarının mezhepsel değil siyasi olmaya devam edeceğini ileri sürmekte Ortadoğu 

çatışmasını ve siyasetini yalnızca mezhepsel bir çerçeveye almanın bölgeyi 

uygulanabilir devlet modelleri yerine aşiretlere, mezheplere ve toplumlara indirgeyen 

sömürgeci teşebbüsün tekrarından başka bir şey olmadığını düşünmektedirler.345 Zira 

Hizbullah Genel Sekreteri Hassan Nasrallah’ın konuşmalarında sürekli vurguladığı 

hususlardan biri de ‘bütün Şiilerin aynı kefeye konulamayacağı’dır.346 Nasrallah’ın 

bu söylemi, direniş hareketini, diğer yerlerdeki Şii siyasi gruplardan, özellikle de 

işgalcilerle yakın ilişkiler içinde olan Şii gruplardan ayrı tutma çabası olarak 

değerlendirilebilir.  

                                                 
343 Jason Burke, “Are the Shias on the Brink of Taking Over the Middle East?”, Guardian, 
23.07.2006. 
344 Ibid.. 
345 Abdel-Latif, 2007.  
346 Ibid. 



 
 

171

Sonuç olarak, her ne kadar Ortadoğu Şiilerinin bu tarihten sonra bir canlanma 

yaşadığı bilgisi doğru olsa da bu kitlenin İran güdümünde bir ittifak içerisine girmek 

suretiyle bölgesel ve küresel politikalar belirleyebilecek kadar güçleneceği savının 

gerçekleşmesi ihtimalinin yok denecek kadar az olduğu değerlendirilmektedir.   

Bu durumda İran’ın Ortadoğu’da bir Şii Hilali gerçekleştirme amacında olduğu 

iddiasının, ABD’nin Irak müdahalesi ile kendi otoriter yönetimlerinin meşruiyetinin 

sorgulanmasına yönelik bir tehdit algılaması içerisine girilmesi sonucu, Sünni 

devletlerin hedef saptırma stratejisi çerçevesinde öne sürüldüğü, bu iddianın dile 

getirilmesi aşamalarında ise İsrail ve ABD kanadından bazı ‘seçkin’ kişilerin 

desteğinin alındığı değerlendirilmektedir.  

Dolayısıyla bir Şii Hilali oluşturulması için gerekli şartların bulunmadığı ve 

çıkar temelinde gelişen uluslararası ilişkiler dinamikleri göz önünde 

bulundurulduğunda bunun ileriki dönemde de gerçekleşme ihtimalinin yok denecek 

kadar az olduğu kanaatine varılmaktadır.  

  



 
 

172

KAYNAKÇA 

KİTAPLAR 

Abrahamian, Ervand, Khomeinism: Essays on the Islamic Republic, California, 

University of California Press, 1993. 

Ahavi, Şahruh, İran’da Din ve Siyaset: Pehlevi Devrinde Ulema-Devlet İlişkileri, 

Çev. Selahattin Ayaz,  İstanbul, Yöneliş Yay., 1980. 

Ayhan, Veysel, Yemen İç Savaşı: İktidar Mücadelesi, Bölgesel Etkiler ve Türkiye ile 

İlişkiler, Ankara, ORSAM, 2010, Rapor No. 10. 

Balbay, Mustafa, İran Raporu, İstanbul, Cumhuriyet Kitapları, 2006. 

Balbay, Mustafa, Suriye Raporu, Cumhuriyet Kitapları, 2006. 

Bengio, Ofra, Ben-Dor, Gabriel, Minorities and the State in the Arab World, 

Colorado, Lynne Rienner Publishers, Inc., 1999. 

Boran, Yıldırım, Lübnan’daki İran Hizbullah, İstanbul, Siyah Beyaz Yayınları, 2007. 

Bouillon, Markus E. Mlone, David M.,, Rowswell Ben, Iraq: Preventing A New 

Generation of Conflict, Colorado, Lynne Rienner Publishers, 2007. 

Brezezinski, Zbigniew, Gates Robert M., İran’ın Zamanı Geldi, Çev. Sermin 

Karakale, İstanbul, Profil Yay., 2006. 

Büyükkara, Mehmet Ali, İhvan’dan Cüheymana Suudi Arabistan ve Vehhabilik, 

İstanbul, Rağbet Yay., 2004. 

Camii, Muhammed Mescid-i, Ehl-i Sünnet ve Şia’da Siyasi Düşüncenin Temelleri, 

Çev. Malik Eşter, İstanbul, İnsan Yay., 1995. 

Cole, Juan, Engaging the Muslim World, Hampshire, Palgrave Macmillan, 2009. 



 
 

173

Cole, Juan, Sacred Space and Holy War: The Politics, Culture and History of Shi`ite 

Islam, London/New York, I.B.Tauris Publishers, 2002. 

Cole, Juan R.I., The Ayatollahs and Democracy in Iraq, ISIM Papers 7, Amsterdam, 

Amsterdam University Press, 2006.  

Day, Stephen, Yemen: On the Bring: The Political Challenge of Yemen’s Southern 

Movement, Washington DC, Carnegie Endowment for International Peace, 

2010, Number 108. 

Duss, Matthew Juul, Peter, The Fractured Shia of Iraq: Understanding The Tensions 

Within Iraq’s Majority, Washington DC, Center for American Progress, 

2009. 

Erdoğdu, Hikmet, Büyük Pers Düşüncesinden Zülfikar’ın Yumruğuna İran, İstanbul, 

IQ Yayıncılık, 2008. 

Ehteshami, Anoushirevan, Zweiri, Mahjoob, Iran and the Rise of Its 

Neoconservatives, London, I.B. Tauris, 2007. 

Fığlalı, Ethem Ruhi, Çağımızda İtikadi İslam Mezhepleri, İstanbul, Selçuk Yay., 

Sekizinci Baskı, 1996. 

Fuller, Graham Francke, Rend, Rahim, The Arab Shi’a: The Forgotten Muslims,        

New York, St. Martin's Press, 1999. 

Goldschmidt, Jr Arthur., Lawrence, Davidson, A Concise History of Middle East, 

Eight Edition, Colorado, Westview Press, 2006. 

Gölpınarlı, Abdülbakıy, Ondört Masum Hz. Peygamber (S.M.) Hz. Fatıma (A.M.) ve 

Oniki İmam (A.M.), İstanbul, Der Yay., 1989. 



 
 

174

Hajiousefi, Amir M., “Whose Agenda is Served by the Idea of a Shia Crescent?”, 

Alternatives: Turkish Journal of International Relations,  Vol. 8, No. 1, 

Spring 2009. 

Horowitz, Donald L., Ethnic Groups in Conflict, Berkeley, University of California 

Press, 1985. 

Hosseini, Ziba Mir, Richard Tapper, Islam and Democracy in Iran: Eskhevari and 

the Quest for Reform, New York, I.B.Tauris, 2006.  

Hoveyda, Fereydoun, The Shah and the Ayatollah: Iranian Mythology and Islamic 

Revolution, Connecticut, Praeger, 2003. 

Lambton, Ann, Qajar Persia, Eleven Studies, Austin, University of Texas Press, 

1987. 

Lewis, Bernard, İslam’ın Siyasal Dili, Çev. Fatih Taşar, İstanbul, Rey Yayıncılık, 

1992. 

Louer, Laurence, Transnational Shia Politics: Religious and Political Networks in 

the Gulf, New York, Columbia University Press, 2008. 

Karadeniz, Yılmaz, İran’da Sömürgecilik Mücadelesi ve Kaçar Hanedanı             

(1795-1925), İstanbul, Bakış Yay., 2006. 

Khosrakhavar, Farhad, Roy Oliver, İran: Bir Devrimin Tükenişi, Çev., İsmail 

Yerguz, İstanbul, Metis Yay., 1999. 

Kinzer, Stephen, Şah’ın Bütün Adamları: Bir Amerikan Darbesi ve Ortadoğu’da 

Terörün Kökenleri, İstanbul, İletişim Yay., 2004. 



 
 

175

Melville, Charles, Safavid Persia: The History and Politics of an Islamic Society, 

New York, I.B.Tauris, 2006. 

Mitchell, Colin P., The Practice of Politics in Safavid Iran: Power, Religion and 

Rhetoric, New York, I.B.Tauris, 2009. 

Moin, Baqer, Son Devrimci Ayetullah Humeyni, Çev. Osman Cem Önertoy, Ankara, 

Elips Yay., 2005. 

Mutlu, İsmail, Tarihte ve Günümüzde Caferilik, İstanbul, Mutlu Yay, 1995.  

Nakash, Yitzhak, Irak’ta Pandora’nın Kutusu Şiiler, Çev. Metin Saltoğlu, Ankara, 

Elips Yayınları, 2005. 

Nasr, Vali, The Shia Revival: Hoıw Conflicts within Islam Will Shape the Future, 

New York, W. W. Norton & Company, 2006. 

Newman, Andrew J., Safavid Iran: Rebirth of a Persian Empire, New York, 

I.B.Tauris, 2006. 

Onat, Hasan, Emeviler Devri Şii Hareketleri ve Günümüz Şiiliği, Ankara, Türkiye 

Diyanet Vakfı Yay., No. 92, 1993. 

Öz, Mustafa, İmamiye Şiasında Onikinci İmam ve Mehdi İnancı, İstanbul, Marmara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yay., 1995. 

Parsi, Trita, Treacherous Alliance: The Secret Dealings of Israel, Iran, and the 

United States, New Haven, Yale University Press, 2007. 

Rafsancani, Haşimi, Hatıralar, Pınar Yayınları, İstanbul, 2006. 

Rubin, Barry, The Truth Abaut Syria, New York, Palgrave Macmillan, 2007. 



 
 

176

Sadjadpour, Karim, Reading Khamenei: The World View of Iran’s Most Powerful 

Leader, Washington DC, Carnegie Endowment for International Peace, 

2008. 

Sarıkaya, Yalçın, Tarihi ve Jeopolitik Boyutlarıyla İran’da Milliyetçilik, İstanbul, 

Ötüken Yay., 2008. 

Sobhani, Ayatollah Jafar, Doctrines of Shi’i Islam: A Compendium of Imami Beliefs 

and Practices, Çev. Reza Shah-Kazemi, London/New York, I.B.Tauris 

Publishers, 2001. 

Şapolyo, Enver Behnan, Mezhepler ve Tarikatlar Tarihi, İstanbul, Elif Kitabevi, 

2006. 

Tebatebai, Seyyid Muhammed Hüseyin, Ulema ve Dini Otorite,  Çev. Kutlukhan 

Eren, İstanbul, İnsan Yay., 1995. 

Thaler, David E. ve diğerleri, Mullahs, Guards and Bonyads: An Exploration of 

Iranian Leadership Dynamics, kent, RAND National Defence Researche 

Institute, 2010. 

Uyar, Mazlum, Şii Ulemanın Otoritesinin Temelleri, İstanbul, Kaknüs Yay., 2004. 

Ünlü, Abdullah, İran İslam Cumhuriyeti Anayasası, İstanbul, Evrensel Yay., 1996. 

Üstün, İsmail Safa, Humeyni’den Hamaney’e İran İslam Cumhuriyeti Yönetim 

Biçimi, İstanbul, Birleşik Yay., 1999. 

Van Dam, Nikolas, Suriye’de İktidar Mücadelesi: Esad ve Baas Partisi Yönetiminde 

Siyaset ve Toplum, Çev. Semih İdiz, Aslı Falay Çalkıvik, İletişim Yay., 

2000. 



 
 

177

Vaziri, Mostafa, Iran as Imagined Nation: The Construction of National Identity, 

New York, Paragon House, 1993. 

Wiley, Joyce N., Irak Şiileri, Çev. Metin Mutanoğlu, Osman Baş, İstanbul,                  

Ekin Yayınları, 2004. 

SÜRELİ YAYINLAR 

Adıbelli, Barış, “İran’ın Avrasya Açılımı”, Cumhuriyet, 02.02.2009. 

Akgün, Birol, "Şu Yemen İlleri Ne de Yamandır...", Stratejik Düşünce, Yıl 1, Sayı 3, 

Şubat 2010.  

Ali-Dib, Szanto, “Inter-religious Dialogue in Syria: Politics, Ethics and Miscomm 

Unication”, Political Theology, Vol. 9, No. 1, 2008.  

Ashtiani, Ali, “Cultural Formation in a Theocratic State: The Institutionalization of 

Shiism in Safavid Iran”, Social Compass, Vol. 36,  No. 4, 1989. 

Atlıoğlu, Yasin, “Suriye Dış Politikası’nda Güç ve Güvenlik İlişkisi”, Bilge Strateji, 

Cilt 1, Sayı 1, Güz 2009.  

Ayhan, Veysel, “Türkiye-Kuveyt İlişkileri: Irak Savaşı Sonrasında Çatışan Çıkarlar 

ve Yeni İşbirliği Olanakları”, Ortadoğu Analiz, Haziran 2009, Cilt 1, Sayı 6. 

Ayhan, Veysel, “Yemen Sorunu ve Suudi Arabistan’a Etkisi: Selefi-Şii Gerginliğinin 

Çatışmaya Dönüşmesi Olasılığı”, Ortadoğu Analiz, Şubat 2010, Cilt 2,    

Sayı 14. 

Balcı, Kerim, “Irak Azınlıkları ve Saddam sonrasında Irak yönetimi”, Zaman, 

16.04.2003. 



 
 

178

Blanford, Nicholas, “Shii-Sunni ‘Rift’ a Worry Across Region”, USA Today, 

13.04.2006. 

Burke, Jason, “Are the Shias on the Brink of Taking Over the Middle East?”, 

Guardian, 23.07.2006  

Cole, Juan, “A ‘Shite Crescent’? The Regional Impact of the lraq War”, Current 

History, Cilt 105, No. 693, Ocak 2006.  

Cole, Juan, Katzman, Kenneth, Sadjadpour, Karim, Takeyh, Ray, “A Shia Crescent: 

What Fallout For The United States?”, Middle East Policy,  Vol. XII, No. 4, 

Winter 2005. 

Copley, Gregory R., “Hariri’s Death: A Planned Catalyst for Resumed Major 

Conflict Allows Iran to Push Back Its Frontiers,” Defense & Foreign Affairs 

Strategic Policy, Vol. 33, February 2005.   

Drummond, James, “Sunni-led Arab States on Alert over Shia Iran”, Finantial 

Times, 23.09.2010. 

El Marashi, İbrahim, “Şii Hilali Mitini İnşa Etmek: İran Devrimi’nden 2003 Irak 

Savaşı’na”, Avrasya Dosyası, Şii Jeopolitiği, Cilt 13, Sayı 3, 2007. 

Ertan, Fikret, “İran’da Hüccetiye Gölgesi”, Zaman, 22.06.2006. 

Fığlalı, Ethem Ruhi, “Şiiliğin Ortaya Çıkışı ve İran’da Din-Siyaset İlişkisi”, Avrasya 

Dosyası, Şii Jeopolitiği, Cilt 13, Sayı 3, ASAM Yay., 2007. 

Fuller, Graham E., “The Hizballah-Iran Connection: Model for Sunni Resistance”, 

The Washington Quarterly, Vol. 30, No. 1, Winter 2006-07.  



 
 

179

Helfont, Samuel, “The Muslim Brotherhood and the Emerging ‘Shia Crescent’”, 

ORBİS, Vol. 3, Issue 2, 2009. 

Hirst, David, “Arab Leaders Watch in Fear as Shia Emancipation Draws Near”, 

Guardian, 22.01.2005. 

Hunter, Shireen T., “İran Perestroikası Köklü Değişim Olmaksızın Mümkün mü?”, 

Avrasya Dosyası, Şii Jeopolitiği, Cilt 13, Sayı 3, ASAM Yay., 2007.  

Kaplan, Seth, “A New U.S. Policy For Syria: Fostering Political Change in                

A Dıivided State”, Middle East Policy, Vol. 15, No. 3, Fall 2008. 

Keddie, Nikki, “Iran: Understanding: A Historian’s View”, Middle East Review of 

International Affairs, Vol. 2, No. 3, September 1998. 

Kelidar, Abbas R., “Religion and the State in Syria”, Asian Affairs, 01.02.1974. 

Kemp, Geoffrey, Iran and Iraq: The Shia Connection, Soft Power and the Nuclear 

Factor,  United States Institute of Peace, Special Report 156, No. 2006. 

Keskin, Arif, “Şii Jeopolitiği ve İran”, Avrasya Dosyası, Şii Jeopolitiği, Cilt 13,            

Sayı 3, 2007. 

Khalaf, Roula, “Resurgent Iran Lays Down a Challenge to Arab Leaders”, Financial 

Times, 01.01.2007. 

Khalaji, Mehdi, “The Last Marja: Sistani and the End of Traditional Religious 

Authortiy in Shiism”, Policy Focus, No. 59, Washington Institute for Near 

East Policy, 2006. 

Lawson, Fred, “Bahrain’s Electoral Campaign Starts to Ignite”, Arab Reform 

Bullettin, 15.09.2010.  



 
 

180

Lucas, Ivor, “The Paradox of Syria”, Asian Affairs, Vol. 25, Issue 1, February 1994. 

Martin, Walker, “The Revenge of the Shia”, Wilson Quarterly, Sonbahar, 2006. 

Mirbaghari, Farid, “Shi’sm and Iran’s Foreign Policy”, The Muslim World, Vol. 94, 

October 2004.  

Morris, Peter, “The Ayatallah Khomeini”, History Today, June 1981. 

Nasr, Vali, “Regional Implications of Shi'a Revival in Iran”, the Washington 

Quarterly, Cilt 27., No.3, Yaz 2004. 

Nasr, Vali, “Şii Yükselişi”, Avrasya Dosyası, Şii Jeopolitiği, Cilt 13, Sayı 3,          

ASAM Yay., 2007.  

Nasr, Vali, “When the Shiites Rise”, Foreign Affairs, Cilt 85, No. 11. 

Temmuz/Ağustos 2006. 

Obaid, Nawaf, “Stepping into Iraq: Saudi Arabia Will Protect Sunnis if the U.S. 

Leaves”, The Washington Post, 29.11.2006. 

Pelham, Nicolas, “The Reawakening of Arabian Shiism”, A New Muslim Order:            

The Shia and the Middle East Sectarian Crisis, New York, I.B.Tauris, 2008. 

Pinauld, David, “Hidden Prayer in Yemen”, Islam and the Problem of Religious 

Intolerance, Vol. 201, Issue 17, 12.07.2009.  

Pipes, Daniel, “The Alawi Capture of Power in Syria,” Middle East Studies, Vol. 25, 

No. 4, 1989.  

Proctor, Pat, “The Mythical Shia Crescent”, Parameters, Spring 2008. 

Rathmell, Andrew, “Opposition in the Gulf-Further Insights”, Jane’s Intelligence 

Review 7, No. 7, July 1995.  



 
 

181

Ross, Dennis, “U.S. Policy Toward a Weak Assad”, The Washington Quarterly,      

Vol. 28, No 3, Summer 2005. 

Rouleau, Eric, “Khomeini's Iran”, Foreign Affairs, Vol. 59,   Issue 1, Fall 1980. 

Savoshi, Sussan, “Ayatollah Khomeini and the Contemporary Debate on Freedom”, 

Journal of Islamic Studies, Vol. 18, No. 1, 2007.  

Sinkaya, Bayram, “Şii Ekseni Tartışmaları ve İran”, Avrasya Dosyası, Şii Jeopolitiği, 

Cilt 13, Sayı 3, 2007.  

Solomon, John, “Saudi Arabia's Shiites and Their Effect on the Kingdom's Stability”, 

Terrorism Monitor, Vol. 4, Issue 15. 

Sorenson, David S., “National Security and Political Succession in Syria”, 

Mediterranean Quarterly, Winter 1998. 

Şahin, Mehmet, “Şii Jeopolitiği: İran İçin Fırsatlar ve Engeller”, Akademik Orta 

Doğu, Cilt 1, Sayı 1, 2006. 

Tabler, Andrew, “Paradox Lost”, Institute of Current World Affairs-ICWA Letters, 

June 2006. 

Talhamy, Yvette, “The Syrian Muslim Brothers and the Syrian-Iranian 

Relationship”, Middle East Journal, Vol. 63, No. 4, Autumn 2009. 

Terhalle, Maximilian, “Are The Shia Rising?”, Middle East Policy, Vol. XIV, No. 2, 

Summer 2007. 

Trofimov, Yaroslav, “Saudi Shiites See In an Invasion of Iraq”, The Wall Street 

Journal, 03.02.2003. 



 
 

182

Tür, Özlem, “Protest in the Name of God: Islamist Movements in the Arab World”, 

Perceptions, Vol. VI, No. 2, June-July 2001. 

Uyar, Mazlum, “Şiiliğin Ortaya Çıkışı ve İran’da Din-Siyaset İlişkisi”, Avrasya 

Dosyası, Şii Jeopolitiği, Cilt 13, Sayı 3, 2007. 

Uzun, Özüm, “Şii Nüfus”, Global Strateji Enstitüsü, yayımlanmamış proje çıktısı, 

2006.  

Vurmay, H. Miray, “Cehennemin Kapıları”, Cumhuriyet Strateji, 06.03.2006. 

Wright, Robin, Peter, Baker, "lraq, Jordan See Threat to Election From Iran; Leaders 

Warn Against Forming Religious State", Washington Post, 08.12.2004. 

Yamani, Mai, “The Two Faces of Saudi Arabia”, Survival, Vol. 50, No. 1,        

February-March 2008. 

Zambelis, Chris, “The Strategic Implications of Political Liberalization and 

Democratization in the Middle East”, Parameters, Vol. 35, Autumn 2005. 

Zisser, Eyal, “Bashar Al-Assad: In or Out of the New World Order?”, The 

Washington Quarterly, Summer 2005.  

ŞAHISLAR 

Akdevelioğlu, Atay, Ankara Üniversitesi SBF. 

Eickelman, Dale F., Dartmouth College, Hanover/ USA.  

Riggs, Robert J., Visiting Assistant Professor Department of History Franklin & 

Marshall College.  

 

 



 
 

183

İNTERNET KAYNAKLARI   

MAKALELER 

Abdel-Latif, Omaya, The Shia-Sunni Divide: Myths and Reality, 

http://www.carnegieendowment.org/publications/index.cfm?fa=view&id=1

9047&prog=zgp&proj=zdrl,zme, 01-07.03.2007, Erişim Tarihi: 16.11.2007.  

Ahrari, Ehsan, The Real Challenge From the 'Shia Crescent', 

http://www.antiwar.com/orig/ahrari.php?articleid=9398, 25.07.2006,     

Erişim Tarihi: 13.11.2007.  

Al-Qudaihi, Anees, “Saudi Arabia's Shia Press for Rights”, BBC Arabic Service, 

24.03.2009, http://news.bbc.co.uk/go/pr/fr/-/2/hi/middle_east/7959531.stm, 

Erişim Tarihi: 25.04.2010. 

Al-Zaydi, Mshari, “What is the Point of Kuwait”, Asharg Alawsat, 01.30.2008, 

http://www.aawsat.com/english/news.asp?section=2&id=11956,                   

Erişim Tarihi: 27.06.2010. 

Dignity, Denied, Systematic Discrimination and Hostility toward Saudi Shia 

Citizens”, Human Rights Watch, Eylül 2009, www.hrw.org., Erişim Tarihi: 

06.06.2010. 

Escobar, Pepe, “The ‘Axis of Fear’ Is Born”, 

http://www.atimes.com/atimes/Middle_East/IB2Ak01.html, 02.02.2007, 

Erişim Tarihi: 30.09.2010. 

Harling, Peter, Yasin, Hamid, “Iraq’s Diverse Shia”, Le Monde Diplomatique, 

September 2006, 



 
 

184

http://www.crisisgroup.org/home/index.cfm?id=4451&l=2, Erişim Tarihi: 

16.11.2007. 

Hasan, Mazin, “Orta Doğu’da ‘Şii Hilal’ Endişesi”, 

http://www.asam.org.tr/tr/yazigoster.asp?ID=1124&kat1=31&kat2=,  

28.08.2006, Erişim Tarihi: 16.11.2007. 

Hashemi, Nader, “Shia Crescent Rising”, 

http://naderhashemi.com/Shia%20Crescent%20Rising.pdf, 12.08.2006, 

Erişim Tarihi: 28.09.2010. 

Garrels, Anne, “Iran’s Influence on Najaf Worries Many Iraqis”, NPR, Morning 

Edition, http://www.npr.org/templates/story/story.php?storyId=18567815, 

31.01.2008, Erişim Tarihi: 03.10.2010. 

Golpira, Hamid, “Red Shia Crescent Rising”, 

http://www.tehrantimes.com/Index_view.asp?code=138048, 13.03.2007, 

Erişim Tarihi: 27.09.2010. 

Hammond, Andrew, “Yemen Protests to Iran Over Shi’ite Rebels”, Reuters, 

31.08.2009, http://www.reuters.com/article/world-

News/idUSTRE57U2MY20090831, Erişim Tarihi: 01.09.2008. 

Hersh, Seymour M., “Did Washington Try To Manipulate Iraq’s Election?”, 

http://www.newyorker.com/archive/2005/07/25/050725fa_fact, 25.07.2005, 

Erişim Tarihi: 29.09.2010. 

Jones, Toby, Embattled in Arabia, Combating Terrorism Center at West Point, 

http://www.ctc.usma.edu/publications/Embattled%20in%20Arabia%20Shi'i



 
 

185

s%20and%20the%20Politics%20of%20Confrontation%20in%20Saudi%20

Arabia.pdf, Occasional Paper Series, 03.06.2009, Erişim Tarihi: 08.07.2010. 

Keskin, Arif, “İran-Suriye İlişkilerine Analitik Bir Bakış”, 

http://www.avsam.org/tr/a1736.html, 29.07.2009, Erişim Tarihi: 

07.06.2010. 

Laçiner, Sedat, “Irak Anayasası: İç Savaşın Manifestosu Irak Anayasası: İç Savaşın 

Manifestosu”, http://www.usak.org.tr/makale.asp?id=320, 28.10.2008, 

Erişim Tarihi: 26.09.2010. 

London, Herbert, The Great Divide and the Bush Doctrine, 

http://www.hudson.org/index.cfm?fuseaction=publication_details&id=4473, 

20.02.2007, Erişim Tarihi: 15.11.2007.  

Manaz, Abdullah, “Dünden Bugüne Suriye”, Stradigma.Com, Kasım 2003, Sayı 10, 

http://www.stradigma.com/turkce/kasim2003/makale_05.html,                  

Erişim Tarihi: 28.09.2010. 

Metz, Helem Chapin, Persian Gulf States: A Country Study, Washington, GPO for 

the Library of Congress, 1993, http://countrystudies.us/persian-gulf-

states/19.htm, Erişim Tarihi: 27.06.2010.  

Parados, Alfred B., Sharp, Jeremy M., Syria: Political Conditions and Relations with 

the United States after the Iraq War, CRS Report for Congress, 

Congressional Research Service, 10.01.2005,  

http://fpc.state.gov/documents/organization/42483.pdf,                                    

Erişim Tarihi: 13.07.2010. 



 
 

186

Peterson, Scott, “Shiites Rising: Islam’s Minority Reaches New Prominence”, The 

Christian Science Monitor, http://www.csmonitor.com/2007/0606/p01s03-

wome.html, 06.06.2007, Erişim Tarihi: 29.09.2010.  

Tür, Özlem, “Doç Dr. Özlem Tür’ün Prof. Raymond Hinnebusch ile Suriye Dış 

Politikası Üzerine Yaptığı Mülakat”, ORSAM, 10.08.2009, 

http://www.orsam.org.tr/tr/orsamkonukgoster.aspx?ID=64, Erişim Tarihi: 

11.09.2010. 

Scheuer, Michael, Stephen, Ulph ve John, C.K. Daly,  Saudi Arabian Oil Facilities: 

The Achilles Heel of the Western Economy, The Jamestown Foundation, 

May 2006, http://www.jamestown.org/uploads/media/Jamestown-

SaudiOil.pdf, Erişim Tarihi: 10.07.2010. 

Sotloff, Steven, “Bahrain's Shia Crackdown”, Foreign Policy, 10.09.2010, 

http://mideast.foreignpolicy.com/posts/2010/09/09/bahrain, Erişim Tarihi:  

30.09.2010. 

Sullivan, Paul, “Who Are The Shia?”, History News Network, 

http://hnn.us/articles/1455.html, 26.05.2003, Erişim Tarihi: 26.07.2010. 

Teitelbaum, Joshua, The Shiites of Saudi Arabia, Center on Islam, Democracy and 

the Future of the Muslim World, 

http://www.currenttrends.org/printVersion/print_pub.asp?pubID=130, 

21.04.2010, Erişim Tarihi: 30.04.2010.  

Walker, Martin, “The Revenge of the Shia”, Wilson Quarterly, Autumn 2006, 

http://www.wilsonquarterly.com/article.cfm?aid=868, Erişim Tarihi: 

29.09.2010. 



 
 

187

DİĞER 

___, “Ahmedinejad’ın Ardındaki Güç: Misbah Yezdi”, 

http://www.diplomatikgozlem.com/haber_oku.asp?id=2790, Erişim Tarihi: 

21.09.2010. 

___, “Bahrain”, County Cooperation Strategy at a Glance, World Health 

Organization, 

http://www.who.int/countryfocus/cooperation_strategy/ccsbrief_bhr_en.pdf, 

Erişim Tarihi: 13.07.2010. 

___,  Bahrain, Federal Research Division, Kessinger Publishing, 2010. 

___, “Bahrain Rejects Iran Comments on Sovereignty”, Reuters Dubai, 

http://www.todayszaman.com/tz-

web/detaylar.do?load=detay&link=167742,  23.02.2009, Erişim Tarihi: 

03.10.2010. 

___, “Bahrain”, The World Factbook, CIA, 15.09.2010. 

___, “Egyptian Journalist Criticizes Jordanian King For ‘Shia Crescent’ Remarks”, 

http://www.mehrnews.com/en/NewsDetail.aspx?pr=s&query=shia%20cresc

ent%20&NewsID=144404, 01.01.2007, Erişim Tarihi: 27.09.2010. 

___, “Gulf State in $123 bn US Arms Spree”, Financial Times, 20.09.2010. 

___, “Kuveyt Seçimlerinde Kadınlar Tarih Yazdı”, http://www.nuveforum.net/939-

siyaset-gundem/87618-kuveyt-secimlerinde-kadinlar-tarih-yazdi/, 

18.05.2009, Erişim Tarihi: 20.05.2009.  

___, “Kuwait”, CIA The World Factbook, CIA, 06.08.2009.  



 
 

188

___, “Kuwait: Religion”, http://www.globalsecurity.org/military/world/gulf/kuwait-

religion.htm,  Erişim Tarihi: 30.09.2010.  

___, “Najaf Seminary Denounces Jordan King’s Remarks”, 

http://www.mehrnews.com/en/NewsDetail.aspx?pr=s&query=shia%20cresc

ent%20&NewsID=138039, 12.12.2005, Erişim Tarihi: 27.10.2010. 

___, Religious Freedom Conditions in Saudi Arabia: Restriction on Freedom of 

Worship, 22.06.2009, www.saudishia.com, Erişim Tarihi: 06.06.2010. 

___, The Alawites of Syria: A People Profile, 

www.alawites.org/.../alawites%20of%20syria%20broch-page%201P.DOC, 

Erişim Tarihi: 25.09.2010. 

___, Saudi Arabia Demographic Indicatiors, U.S. Census Bureau, 

www.census.gov/ipc/www/idb/country.php, Erişim Tarihi: 08.07.2010. 

___, “Saudi Population Tops 25m, Census Plan for 2010”, Arabian Business, 

10.06.2010, www.arabianbusiness.com/558329?tmpl, Erişim Tarihi: 

08.07.2010. 

___, "Suriye Rejimi Sapına Kadar Laik", Radikal, 01.07.2008. 

___, Syria Under Bashar (I): Foreign Poiıcy Challenges, International Crisis Group 

(ICG) Middle East Report, No. 23, 11.02.2004. 

___, “The Shia of Bahrain”, 

http://www.globalsecurity.org/military/world/gulf/bahrain-religion.htm, 

30.09.2010. 



 
 

189

___, The Shiite Question in Saudi Arabia, International Crisis Group, Middle East 

Report, No. 45, 19.09.2005. 

___, “The War Footing”, The Economist, 20.08.2009. 

___, Yemen’de Kırılma Yakın mı? Bölgesel Risk ve Tehdit Analizi, İstanbul, 

Bahçeşehir Üniversitesi Uluslararası Güvenlik ve Stratejik Araştırmalar 

Merkezi,  2010.  

___, Yemen: 2008 Report on International Religious Freedom, US Department of 

State, International Religious Freedom Report, 

http://www.state.gov/g/drl/rls/irf/2008/108496.htm,  10.09.2009,             

Erişim Tarihi: 30.09.2010. 

___, Yemen Sorunu: Bölgesel Savaşa Doğru mu?, Ankara, ORSAM, 2010,              

Rapor No. 9. 

___, 7 Mart 2010 Irak Seçimleri Öncesi Şii Kökenli Parti ve Seçmenlerin Politik 

Davranışlarının Analizi, Ankara, ORSAM, Rapor No. 13, Şubat 2010. 

 

 



 
 

190

ÖZET 

 

Bu çalışmada ABD’nin 2003 yılında Irak’ı işgalinin ardından ortaya çıkan yeni 

dönemde İran’ın bölge Şiilerini kendi hegemonyası altında birleştirerek 

yönlendirmek amacıyla bir Şii Hilali inşa etme amacında olduğu iddiası ele 

alınmaktadır. Şiilik yeknesak bir yapı değildir. İçerisinde ideolojiden (Ahbari-Usuli 

ayrışması gibi), farklı imamların takip edilmesinden (İsmaililik, Zeydilik, Caferilik 

gibi) ve Velayet-i Fakih makamının benimsenmesinden kaynaklanan ayrımlar 

bulunmaktadır. 2003 sonrası iktidara gelen yeni Irak Hükümeti’nde Şiilerin ağırlıkta 

olması bölgedeki diğer Sünni iktidarlarda, İran’ın, başta Irak olmak üzere bölgedeki 

Şii unsur barındıran devletlerin iç işlerine karışmak suretiyle bir Şii Hilali oluşturma 

arzusunda olduğu yönündeki tehdit algılamasını doğurmuştur. Ancak aynı zamanda 

söz konusu durumun, ABD’nin ilgisini, Ortadoğu’daki otoriter yönetimleri 

demokratikleştirme programı çerçevesinde kendi üzerlerinden -bölgesel düşman- 

İran üzerine çekmek yönünde atılmış bir adım olması ihtimali de mevcuttur.  

Buna ilaveten birincil ve ikincil kaynakların incelenmesini takiben Şii Hilali 

projesinin ayağı olacağı iddia edilen devletlerin Şii unsurları bağlamında incelenmesi 

neticesinde söz konusu projenin gerçekleşme olasılığının son derece düşük, hatta 

imkânsız, olduğu sonucu ortaya çıkmaktadır.  

 

 

   



 
 

191

ABSTRACT 

 

This thesis discusses the claim that Iran aims to form a Shia Crescent through 

uniting Shiites living in the region under its hegemony in the new conjuncture 

emerged after Iraqi invasion of the United States since 2003.   

Shiism does not have a uniform structure. It includes many disintegrations due 

to different ideologies (i.e.: Ahbari-Usuli separation), different imams being 

followed (i.e.: Ismailism, Zaidism, Caferism etc.) and the discussion on the concept 

of Valayet-i Fakih.  

The fact that Iraqi government, which came into force after 2003, was Shia 

dominated caused regional Sunni countries to perceive a threat from Iran to form a 

Shia Crescent by involving in the domestic affairs of the countries in the region 

hosting Shia elements within.  

However, it is also argued that the idea of ‘Shia Crescent’ may be manipulated 

by regional administrations to draw US Administrations’ attention from themselves 

towards Iran by creating an image of ‘regional enemy’ within the context of -so 

called- US plan on democratizing the authoritarian countries in the Middle East. 

In addition, after a study of the primary and secondary literature and examining 

Shia populations in -supposedly- forming countries of the ‘Crescent’, this thesis 

argues that the possibility of the realization of Shia Crescent is very low,                    

if not impossible.      


