
 
 

T.C. 

EGE ÜNĠVERSĠTESĠ 

SOSYAL BĠLĠMLER ENSTĠTÜSÜ 

Felsefe Anabilim Dalı 

Felsefe Tarihi Bilim Dalı 
 

 

 

 

JEREMY BENTHAM’IN FELSEFESĠNDE 

MORAL-HUKUK ĠLĠġKĠSĠ 

 

DOKTORA TEZĠ 

 

 

 

Hatice Aslı ÇAVUġOĞLU AKSOY 

 

 

DANIġMAN: Yrd. Doç. Dr. Aydın MÜFTÜOĞLU 

 

 

 

ĠZMĠR- 2011 

 



 
 



 
 



 
 

ĠÇĠNDEKĠLER 

GĠRĠġ ........................................................................................................................... 1 

1.BÖLÜM .................................................................................................................... 6 

BENTHAM‟IN BĠLĠMSEL AHLAKI: HAZ TEMELĠNDE FAYDA ĠLKESĠ .............. 6 

A.LĠBERAL GELENEK ve COGĠTO ................................................................... 6 

A.1. René Descartes ............................................................................................... 6 

A.2. Thomas Hobbes ............................................................................................. 9 

A.3. John Locke ................................................................................................... 13 

A.4.  David Hume ................................................................................................ 17 

B. JEREMY BENTHAM ............................................................................................ 22 

B.1.  Hayatı:................................................................................................................ 22 

B.2. 18. ve 19. yy.da Ġngiltere‟de Toplumsal KoĢullar .......................................... 22 

B.3. Jeremy Bentham‟ın Bilgi Teorisi .................................................................. 24 

B.3.1. Gerçek ve Hayali Varlıklar ..................................................................... 25 

C. MODERN DOĞAL HUKUKUN ELEġTĠRĠSĠ: .................................................. 31 

C.1.Doğal Hakların Reddi .................................................................................... 31 

D. BĠR YÖNTEM OLARAK BENTHAM‟IN FAYDACILIĞI ............................... 46 

D.1. Ahlakın Fayda ile Temellendirilmesi: ........................................................... 46 

D.2. Hesaplamanın Ölçütleri ................................................................................ 60 

E. HAZLARIN ÇATIġMASINDAN ORTAK HAZZA DOĞU ............................... 84 

E. 1. Birey Toplum ĠliĢkisi Bağlamında Haz Ġlkesinin Yorumlanması .................. 84 

E. 2. Hazların ÇatıĢmasını Çözmede Eğitimin Rolü ........................................... 102 

F. ORTAK FAYDA ADINA SINIRLANDIRMA..................................................... 108 

F.1. Haz Ġlkesi Ġle ĠliĢkisinde Özgürlük Sorunu .................................................. 108 

F.1.1. Ġnanç Özgürlüğü ................................................................................... 117 

2. BÖLÜM ............................................................................................................... 126 



 
 

BĠLĠMSEL AHLAKTAN BĠLĠMSEL HUKUKA: BENTHAM‟IN HUKUK 

FELSEFESĠ .............................................................................................................. 126 

A.YAġADIĞI DÖNEMDE HUKUKUN TEMEL SORUNU OLARAK YÖNTEM 

SORUNU .......................................................................................................... 126 

B. POLĠTĠK YAPI ................................................................................................ 142 

C. YENĠ HUKUKUN KARġILAġABĠLECEĞĠ GÜÇLÜKLER ............................... 160 

D. YASAMA GÜCÜNÜN ĠġLEYĠġĠ .................................................................... 168 

D.1. YASAMANIN ĠLKELERĠ/HESAPLAMA ................................................ 168 

D. 2. TEMEL YASALARIN BELĠRLENMESĠ ................................................. 182 

D. 3. YÖNTEM ĠLE OLGUNUN ĠLĠġKĠYE GEÇĠRĠLMESĠ: BĠREYLERĠN 

DĠNLENMESĠ ................................................................................................... 186 

E.   CEZALANDIRMANIN ĠġLEYĠġĠ ..................................................................... 189 

E.1. NĠTELĠĞĠ ve AMACI ................................................................................ 189 

E.2. PANOPTĠCON ........................................................................................... 208 

F. ULUSLARARASI HUKUK ................................................................................. 221 

SONUÇ .................................................................................................................... 223 

KAYNAKÇA ........................................................................................................... 236 

ÖZGEÇMĠġ ...................................................................................................... 241 

ÖZET ................................................................................................................ 242 

ABSTRACT ...................................................................................................... 244 

 

 

 

 

 



 

1 
 

GĠRĠġ 

Felsefe Tarihinin merkezi sorularından en önemlisi olan “Ġnsan nedir” sorusuna, 

“Ġnsan davranıĢlarını yönlendiren motifin ne olduğu” sorusu da eklemlenerek cevap 

aranabilir. Ġnsanların, eylemlerinin yöneticilerinin kendi iradeleri mi olduğu yoksa 

davranıĢların tamamen içgüdüsel olarak mı yapıldığı tartıĢma konusudur.  DavranıĢların 

yönlendirici ilkesinin belirlenmesinde buna eĢlik eden diğer motiflerin ele alınıĢ tarzı, 

bu soruyla ilgili farklı cevap çeĢitlerini ortaya çıkarmaktadır. Ġnsanın davranıĢlarıyla 

ilgili yapılacak bir değerlendirme, kuĢkusuz onun toplumsal bir varlık olarak ele alınıp 

alınmayacağına göre yapılacaktır. Örneğin; davranıĢların motiflerinin insanın bir “zoon 

politikon” olduğu varsayımından hareketle açıklanması, bu açıklamanın içeriğini de 

belirleyecektir.  

Ġnsanın doğal ve zorunlu olarak toplumsal bir varlık olması, Klasik Antikçağ 

felsefesinin görüĢüdür. Ancak özellikle Kartezyen Cogitonun tüm diğerlerini, diğer 

benleri, insanları belirlediği modern çağda insanın davranıĢlarının temel motifinin bir 

toplumsal bağdan hareketle açıklanmayacağı açıktır. O halde insanın bir toplum içinde 

var olmasını buyuran ilkelerin insanın hareketlerin motiflerini de belirlediği 

söylenebilir. Buna göre, toplumun varlık nedenini ve üyelerini dini ya da metafizik 

referanslarla açıklayan öğretilerin davranıĢların kaynağına birtakım buyrukları 

yerleĢtirmeleri beklenirken, bu metafizik ilkelere karĢı çıkan bakıĢ açılarının insan 

davranıĢlarının kaynağı olarak baĢka türden ahlaki ilkeler belirlemeleri doğaldır.  

DavranıĢların motiflerinin belirleniminde pek tabi bilimlerin ve aklın kavranılıĢ 

tarzı önemli bir ölçüttür. Buna göre, dini öğretilerle bağıntısı kopmuĢ, Kartezyen Cogito 

ile kurucu unsur olarak belirlenmiĢ bireyin hareket ettirici ilkesinin kendi benliği ya da 

çıkarı olarak tayin edilmesi beklenen bir sonuçtur.  

Bu soru, Antikçağ‟da “bireylerin eylemlerinin güdüleyicisi hazdır” Ģeklinde 

Epikuros tarafından cevaplanmıĢtır. Epikuros ile baĢlayan bu akım, çalıĢmamızın temel 

figürü olan Bentham‟a kadar çeĢitli formlar almıĢtır. Bentham,  insan davranıĢlarının 

yöneticisi/efendisi olarak “haz arama ve acıdan kaçma” ilkesini konumlandırmıĢtır. 

Bentham‟ın bu teorisi, haz aramaya dayalı faydacılık ile sonuçlanmaktadır. Ancak fayda 



 

2 
 

öğretisi, değindiğimiz gibi Bentham‟ın yaĢadığı çağın ruhuna çok yabancı değildir. 

Kartezyen Cogito ile atomize olan ve birbirinden ayrıĢtırılan insanların her tanımlaması 

“ben”den hareketle inĢa edilmektedir ve bu tanımlamalara faydanın girmesi ĢaĢırtıcı 

değildir. Ancak faydanın davranıĢlarda temel motif olarak tayin edilmesi baĢka 

sorunları beraberinde getirmektedir. Bu sorun, bireyin yalnızlaĢmasının nasıl aĢılacağı 

ve onun bir toplum içinde hangi pozisyonda yer alacağı ile ilgili sorundur. Zira 

epistemolojik tutarlılık, realizm ile çatıĢma halindedir. Kendini ve tüm diğerlerini inĢa 

eden “ben” politik olarak Ģiddeti de taĢımaktadır. 

Bu noktadan itibaren felsefe tarihini ilgilendiren temel mesele, atomize 

varoluĢların yani bireylerin, nasıl bir araya gelip bir toplum oluĢturacaklarıdır. Bu 

sorun, insanlara davranıĢlarında çeĢitli ahlaki ilkeler, ölçütler getirilerek aĢılmaya 

çalıĢılmıĢtır. Bu noktada Kant,  bireyin otonomisine zarar vermeden zihinlerin 

geniĢletilmesi yoluyla bir bağ tesis etmeye çalıĢmakla felsefe tarihinin önemli bir 

noktasındadır. Ancak Kant‟ın önerdiği içeriksiz ahlak ilkeleri, birey-toplum gerilimini 

aĢmaya yeterli olamamıĢtır.  

Bentham‟ın amacı, antropolojik olarak iyi bir doğaya sahip olduğunu düĢündüğü 

bireylerden hareketle tüm diĢlileri iyi iĢleyen bir toplumsal mekanizma kurmaktır. 

Bentham, toplumda bireyin Cogito olarak kalmaya devam etmesini isterken, Antikçağın 

zoon politikon anlayıĢına da teslim olmak istememektedir. Zira bu dönemde bireyin bir 

özne olarak kabulü bile mümkün değildir.
1
 ÇalıĢmamızın ilk amacı, Bentham‟ın 

kendine kapalı Cogitoyu toplum lehine açabilme çabasını anlamaktır. O halde 

Bentham‟ın felsefesinin Ģekillenme sürecinin gerilimli olduğu söylenebilir.   Zira o, 

toplumsallığın da bireyselliğin de öneminin tam anlamıyla farkındadır ve bunlar 

arasında bir uzlaĢma noktası bulmak güçtür.  

Bentham‟a bu gerilimi aĢmasında yardımcı olacak tek ilke ise faydadır. Zira ona 

göre insan ne zoon politikon olduğu için topluma katılmaktadır ne de dini bir buyrukla. 

Ġnsanları topluma katılmaya iten tek güç, toplum sayesinde daha fazla fayda elde 

edebilir olmalarıdır. ÇalıĢmamızın ikinci amacı, faydayı sadece bireysel çıkar olarak 

                                                             
1 Özlem Duva Kaya, Kant’ın Felsefi Antropolojisi ve Çağdaş Felsefeye Etkileri, YayınlanmamıĢ Doktora 

Tezi, E.Ü. S.B.E. 2010: 7 



 

3 
 

tanımlamayıp, toplumsal bir yaĢam Ģekline çeviren ve böylelikle ona çok daha iĢlevsel 

bir anlam katan Bentham‟ın öğretisinin bu yönüyle anlaĢılmasıdır.  

ÇalıĢmamızın birinci bölümünde Bentham‟ın felsefesinin baĢlangıç noktasının 

inĢa edildiği düzlem olan epistemolojisine bize yetecek oranda değindik. Bilgi teorisi 

bizim için aynı zamanda Bentham‟ın hakları yeniden tanımlamasına yol açan doğal 

hakların reddini tesis etmesi açısından önemlidir.  Bentham‟ın salt bireysel faydaya 

ulaĢmadaki metodu ve bunu bir hesaplamaya çevirmesi yine birinci bölümde 

incelenmiĢtir. Bireysel faydaya yönelen bireylerin davranıĢlarının nitelendirilme 

ölçütleri yani bencil bireyin ahlaki yapısının belirlenmesi burada serimlenmektedir. Bu 

mesele aynı zamanda bir iyi ve kötü kavrayıĢının tanımlanmasını gerektirir. Bentham, 

bilimlerin de geliĢmesi ile genel geçer bir ahlak arayıĢı ve iyi ile kötünün 

temellendirilme ihtiyacını hissederek matematiksel hesaplamayı sistemine dahil 

etmiĢtir. Ancak bireysel faydadan toplumsal faydaya geçildiği noktadan itibaren 

Bentham‟ın sisteminde birey kurucu unsur olma özelliğini kaybedecek, hakimiyetini 

topluma bırakacaktır. Birinci bölüm, birey ile toplumun gerilimini yansıtmaktadır. Aynı 

zamanda fayda prensibinin, ahlakın ve iyinin belirleyicisi olması ile Bentham‟ın dahil 

olduğu liberal gelenekten kopuĢu baĢlamaktadır ve bu kopuĢ, en fazla bu bölümde ele 

aldığımız özgürlük probleminde görünür olmuĢtur. Bu noktada özgürlüklerle beraber 

dini inanıĢların yeri de tezimize eklemlenmektedir. Yukarıda bahsettiğimiz birey ile 

toplum öğretisinin gerilimini aĢmak üzere Bentham‟ın önerdiği eğitim de içeriksiz 

olarak tezimizde yer almaktadır.  

ÇalıĢmamızın ikinci bölümü Bentham‟ın fayda temelli ahlak öğretisinden 

sıyrılıp, fayda temelli hukukla toplumu biçimlendirme süreçlerine ayrılmıĢtır. Onun tüm 

teoriyi inĢa etmesine neden olan mevcut sorunlarla ilgili yaptığı analitik çalıĢma aynı 

metotla tezimizde yer almaktadır. Yasaların çözüm bulamadığı ancak bireylerin ihtiyaç 

hissettikleri ortak bağın hukuk çerçevesinde nasıl Ģekillendiği de bu bölümde ele 

alınacaktır. Bunun sağlanması için gereken hesaplama Bentham‟ın hukuk teorisi içinde 

de yer almaktadır.  

Liberal öğretilerin çözümünde açmaza girdiği güvenlik için gereken ortak bağın 

nasıl tesis edileceği, bu bölümde hukuk aracılığı ile anlatılacaktır.  Hukukun yol 



 

4 
 

göstericiliğiyle Ģekillenen bireyler ve bu konuda yöneticilerin hangi araçlara sahip 

olduğu irdelenecektir. Bentham‟da politik yapının, özel ve kamusal alanın sınırlarının 

hukukla nasıl çizildiği üzerinde durulacaktır. Liberal gelenekten kopuĢ,  özel alan 

sınırları dahilinde tekrar tesis edilmeye çalıĢılacaktır. 

Son olarak, hukukun en görünür alanı olan cezalandırma ile toplum için bireyin 

nasıl dönüĢtürüleceği anlatılacaktır. Cezalandırmanın iĢleneceği bölümde yer alan 

hapishane teorisi çalıĢmamızın sonunda izleyiciye nasıl bir figür karĢısında olduğuyla 

ilgili önemli ipuçları verecektir. Bu noktada Bentham‟ın hedefine hangi oranda ulaĢtığı 

açığa çıkacaktır. Bireyin toplumu kuran unsur, yani özne olarak varlık göstermeye 

devam edip aynı zamanda toplumsal bağı ve ortak faydayı tesis edip edemeyeceği 

Ģekillenecektir.  

Sonuç bölümünde ise, Bentham‟ın felsefesinden çıkardığımız düĢünceler 

serimlenecektir.  

ÇalıĢmamızda Bentham‟ın bilim yapma tutkusunun üzerinde durmaya çalıĢtık. 

Zira bu tutku, onun felsefesinin temel taĢlarından biridir ve ulaĢmak istediği hedef için 

tek geçerli yoldur.  Bu minvalde onun, bilimlerin ilerlemesine eklemlemeye çalıĢtığı 

hukukun ve moralin ancak bilim olması halinde nesnel olabilmesinin önemi üzerinde 

mevcut sorunlar açısından bakarak durmaya çalıĢtık.  

Bizim Bentham‟ı tez çalıĢmamızın konusu olarak seçmemizin nedeni, 

yaĢadığımız çağın 19.yy sorunlarıyla halen yüzyüze olmasıdır. Zira neoliberalizmin de 

kuĢatıcılığıyla, bireyler arasında hiçbir ortaklaĢtırıcı yön kalmamıĢtır. Bentham‟ın 

düĢüncelerinin günümüz sorunlarına çözüm aĢamasında katkı sağlayacağını 

düĢünmekteyiz. Faydacılık, bugün ivedilikle çözüm bekleyen pek çok kimlik sorununa 

ıĢık tutma eğilimindedir. Bu yüzden Bentham‟ın, hem mutsuzlukları sonlandırma amacı 

taĢıyan hem de modern antropolojinin bireyin doğası ile ilgili belirlediği ayrıĢtırıcı 

tanımlamasını aĢmak ve bireyi toplumla ortak bağ üzerinden uzlaĢtırmak yönündeki 

isteğini anlamlı bulmaktayız.  

Bentham‟ın mensubu olduğu liberal geleneğin çözüm bulamadığı sorunlara 

yaklaĢımı, tarzı onaylansın ya da onaylanmasın gerçekçidir. Her yerin hukukla 



 

5 
 

kaplandığı günümüz dünyasında kimlikler, azınlıklar gibi sorunlara hukukla elveriĢli bir 

zemin oluĢturmanın kapısını araladığını düĢünmekteyiz.  

Bentham‟ı seçmemizin diğer nedeni, onun görüĢlerinin ülkemizde hemen hiç 

bilinmemesidir. Bentham, adı sadece Panopticonla özdeĢleĢmiĢ bir filozoftur. Ancak 

onun görüĢleri sadece Panopticona indirgenemeyecek oranda incelenmeye değerdir. 

Oysa Bentham, günümüzde politik bir bakıĢla F tipi cezaevlerinin tasarımcı öznesi 

olarak algılanmaktadır. Bu yüzden amacımız hem onun görüĢlerinin tüm yönleriyle 

tanınması hem de Panopticonu aĢan felsefesinin öneminin anlaĢılmasıdır.  

KuĢkusuz bir filozofun incelenmesi, onu, kendisini önceleyen figürlerle ve 

yaĢadığı dönemin etosu ile ele almak anlamına gelmektedir. Biz elimizden geldiğince 

Bentham‟ı döneminin filozoflarıyla iliĢkilendirmeye çalıĢtık. Ancak Türkiye‟de hiç 

çalıĢılmamıĢ bir filozofu çalıĢmanın da kendi baĢına bazı handikaplarının olduğunu 

söylememiz gerekir. Bentham‟ın analitik yöntemi sıklıkla çalıĢanı betimleyici bir tarzın 

içine çekse de biz onun durduğu noktayı tespit etmek için özen gösterdik.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

      

 

 



 

6 
 

1.BÖLÜM 

BENTHAM’IN BĠLĠMSEL AHLAKI: HAZ 

TEMELĠNDE FAYDA ĠLKESĠ 

 

Modern felsefe tarihi içerisinde düĢüncelerin geliĢiminin anlaĢılması kuĢkusuz 

felsefe tarihinin önemli figürlerinin kavramlarının anlaĢılması ile mümkün olabilir.  

Hukuk, toplum, hak gibi kavramların Bentham‟ın felsefesinde daha iyi anlaĢılabilmesi 

için onun görüĢlerinin Ģekillenmesinde etkisi olan filozofların düĢüncelerini 

incelememiz gerekmektedir.  

 

A.LĠBERAL GELENEK ve COGĠTO 

A.1. René Descartes 

Descartes, 1596-1650 yılları arasında yaĢamıĢ matematikçi ve filozoftur. 

17.yüzyılın temel sorunu olarak epistemoloji onun için de temel sorundur ve o, bilgide 

kesinlik arayıĢı içerisinde kendi epistemolojik yaklaĢımını tesis etmiĢtir. Descartes‟ın 

amacı, bilgi arayıĢında kesin ve kendini kanıtlayan apaçık doğrular bulmaktır. 

Descartes‟a göre, kesin bilgiye ulaĢabilmek için herkesin eĢit miktarda aklı vardır. 

Ancak aklın kullanımı için bir metodun bulunması gerekmektedir.  

Descartes‟ın kullandığı metot, zihnin her Ģeyden Ģüphe duymasıyla baĢlayan ve 

Ģüphe duymayacağı bilgiye ulaĢması ile sonlanan bir süreçtir. Bu sürecin sonunda 

ulaĢılan saf bilgi “Cogito ergo sumdur.” Etrafındaki her Ģeyden, her varlıktan Ģüphe 

eden zihin, sonunda Ģüphe etmeyeceği bir noktaya ulaĢmıĢtır. ġüphe aracı ile varılan bu 

nokta, Ģüphe ettiğinden Ģüphe edemeyeceği bir zihnin varlığıdır. Descartes‟ın akıl 

yürütmesinde ulaĢılan ilk basamak, bir Ģüphe edenin varlığıdır. ġüphe eden zihin ise 

kuĢkusuz düĢünen bir zihindir. DüĢünen bir zihin düĢündüğünden, yani varlığından ise 

Ģüphe edilemez. O halde akıl yürütmenin sonuna gelinmiĢtir. Eğer düĢünüyorsam 

varımdır, “DüĢünüyorum o halde varım.”  



 

7 
 

 Varlığından Ģüphe edilemeyecek tek Ģey düĢünmekte olduğum ise, tek 

dolayımsız gerçeklik ve kesin bilgi de budur. Bu demektir ki “varım” yani “ben”im. 

KuĢku duyma ediminin kendisinde varoluĢum açıktır.
2
 Bu, deneyimden de önce gelen 

bir benlik alanıdır. Bu noktadan sonra bilgi, Ģüpheyle kesinliğine ulaĢılmıĢ olan benlik 

alanından hareketle kurulacaktır. Ġnsanın dıĢ dünyayı bilmesi, kendi bilinç 

içeriklerinden hareketle söz konusu olmaktadır. O halde,  bilginin oluĢması için baĢka 

ben‟lere ihtiyaç yoktur. Zira baĢka ben‟lerin varlığı, algının verilerine dahil olduğundan 

kesin bilgiyi sağlamakta yetersizdirler.  

Descartes‟ın yöntemi ile bilgide kesinlik sorununa bir çözüm bulunmuĢ olunsa 

da bu çözüm, “diğerlerine kapalı bir ben”dir. Bunun nedeni Ģüphe sürecinde dıĢ 

dünyanın elenmiĢ, tek sağlam bilginin düĢünen ben olduğu sonucuna varılmıĢ olmasıdır.  

Descartes felsefesinde edinebileceğimiz ilk bilgi ben‟in bilgisi olduğundan, 

bilme etkinliğine buradan baĢlamak en sağlam, en güvenilir yoldur. Evrenin bilgisini 

kuĢku duyulmaz bir noktadan hareketle kavrayan özne, bu bilgiyi, evrenin, yani doğanın 

efendisi olmak için kullanır. Doğanın bilgisini bir düzen inĢa etmek amacına yönelik 

olarak kuran özne, bilgisini kullanarak kurucu bir varlık haline gelir. Düzen inĢa etme 

çabasının anlamı ise, toplumu da bu benden hareketle kavramaktır.  

Kolayca anlaĢılabileceği gibi bu tür bir akıl yürütmenin politik açıdan totaliter 

sonuçları bulunmaktadır. Diğer yandan bu akıl yürütmenin, gerçekliği sürekli kendi 

bilincine uydurmaya çalıĢan bir zihin kavrayıĢına imkan tanıdığını söylemek yanlıĢ 

olmaz.   

Burada aslında hem evreni hem de toplumu anlamanın tek yolu olarak 

“bilimsellik” önem kazanmaktadır ve “kesin ve sarsılmaz” bilginin temelini oluĢturan 

bu bilimsellik, evreni anlamanın tek yoludur. Batı düĢüncesine uzun yılar hakim olacak 

bu yaklaĢım, Descartes‟ın analitik yöntemi sayesinde evrenin ya da toplumun 

parçalarına ayrılarak analitik bir biçimde incelenmesini, ardından da bu bilgilerin 

birleĢtirilmesini içermektedir.  

                                                             
2 Frederick Copleston,  Descartes, Çev: Aziz Yardımlı, Ġdea Yayınları, 1997: 94 



 

8 
 

 Descartes, matematiksel bağıntılar ile gerçeklik arasında da bir uygunluk 

olduğunu düĢünür. Bu nedenle de Descartes‟a göre bir Ģeyi bilmek aslında onun 

ölçülerini bilmek ve hesaplayabilmek demektir. ĠĢte bu hesaplama düĢüncesi ve onun 

bilgide kazandığı önem ileriki dönemde tüm düĢünürleri etkilemiĢtir. Zira evrenin bene 

bağlı olarak kurulması ve düzen inĢa etmesi, tahakkümü de beraberinde getirmektedir. 

Bu, yukarıda bahsettiğimiz diğer zihinleri kendine uydurmaya çalıĢan zihnin açtığı 

kapıdır. Bu yüzden,  modernite boyunca çeĢitli yaklaĢımlar içinde birey tasarımlarının 

daimi olarak hesaplaĢacağı bir sorun Descartes‟ın akıl yürütmesiyle ortaya çıkmıĢ olur.  

Bilgiye ulaĢmanın merkezine cogito‟nun alınması aynı zamanda bilimlerin de ön 

plana çıkmasına neden olmaktadır. Zira felsefe tarihinde ilk defa yöntem sorunu bu 

kadar merkezi yer tutmuĢ ve kesin bilgiye ulaĢma çabası matematik biliminin sağladığı 

araçlarla gerçekleĢtirilmiĢtir. Descartes‟ın cogito‟sunun apaçık bilgiye ulaĢmada tek 

kaynak oluĢu, bilim tarihine matematik öğelerin kesinliği olgusunu dahil etmiĢ ve 

bilimsel kesinlik sorununa bir çözüm geliĢtirmiĢtir. Matematik biliminin doğruluğu, 

kesinliği, nesnelliği, belli bir ölçüde evrensellik ölçütlerine duyulan ihtiyacı da 

karĢılamaktadır.  

Descartes‟ın yöntemi felsefe tarihinde çığır açmıĢ olsa da bu yöntem ile elde 

edilen bilginin toplum teorilerinde de kullanılması bir takım sorunlara yol açmıĢtır. Zira, 

düĢünüyorum o halde varım ifadesinde görünüĢe çıkan benin, tüm bilgiye ve topluma 

önsel olması politika felsefesinin de bu zemin üzerinden inĢa edilmesine neden 

olmuĢtur.   

Kartezyen cogito liberal teorinin bireyinde karĢılık bulmaktadır. SözleĢmeci 

geleneğe mensup filozoflar olan Hobbes ve Locke, Kartezyen beni yani bireyi 

çatıĢmanın kaynağı olarak kavramıĢlardır. Zira birey artık atomize bir varlık olarak 

tanımlanır hale gelmiĢtir. Örneğin Leibniz‟de cogito monad olarak karĢımıza 

çıkmaktadır. Cogito‟nun baĢkasına indirgenemezliği bireyin bencil, tutkulu, diğerinin 

kurdu olan gibi kavrayıĢlarla ele alınmaktadır. Sonuç olarak karteyen benin 19. 

yüzyıldaki görünümü genel olarak sadece kendi ilgi ve çıkarlarına düĢkün, diğeriyle bir 

bağı olmayan liberal bireydir. Bu bencil bireyin düzen inĢa etme çabasının, sistem 

mühendisliğine kadar uzanacak bir yelpazede sonuçları olmuĢtur.  



 

9 
 

A.2. Thomas Hobbes 

Hobbes, 1588-1679 yılları arasında yaĢamıĢ Ġngiliz felsefecidir. Onu felsefe 

tarihinde tanınır kılan görüĢleri, doğa durumu ve doğal haklar, toplum sözleĢmesi ve 

politik yapı/devlet konuları üzerine görüĢleridir.  

Hobbes insan doğasını,  klasik siyaset felsefesinin Aristoteles‟ten bu yana alıĢık 

olduğu tanımından farklı açıklamaktadır. Ona göre insan; toplumsal bir hayvan değildir. 

Zoon politicon, insanın bir sempati ile diğerine de ilgi duyduğu, onunla yaĢamak isteği 

içinde olduğu düĢüncesine dayanır. Hobbes‟un düĢüncesinde ise insan bu tanımlamanın 

tersine, tutkularıyla hareket eden, onların esiri olmuĢ, çıkarlarını doyurmak için uğraĢan 

bir varlıktır. Bu bencil hayvanın yaĢamının temelinde; çıkarlarını gerçekleĢtirmek, haz 

elde etmek ve kendini koruma vardır. Koruma isteği, onun doğasında bulunan 

güvensizlik güdüsünden kaynaklanmaktadır. Hobbes‟a göre insanların doğası, onların 

mutlu olma isteğinin de önünde engeldir.  Zira tutkular ve tutkuların bileĢiminden 

oluĢan kaygı ve panik onda sürekli olarak bir ölüm ve yaralanma korkusu oluĢmasına 

neden olmaktadır. O halde insanın tüm eylemleri tutkularına dayanır; yani tutku, hareket 

ettirici nedendir. Nasıl ki her Ģey maddenin hareketi ile açıklanabiliyorsa, insan 

davranıĢları da onun tutkularıyla açıklanabilir. Tutkularıyla yönetilen insanlarınsa 

duruma göre değiĢen farklı istek ve hazları vardır. Sonuç olarak insanın amoral, bencil 

hazcı bir doğası vardır ve bu doğa değiĢtirilemez.  Onun insanların doğasına karĢı bu 

pesimist yaklaĢımı gerçek ve evrensel bir insan özelliklerini sergilememekle birlikte bu 

tanımlama, 17.yy Ġngiltere‟sindeki bireylerin gerçekçi bir anlatımı olarak kabul 

edilebilir.
3
 Bu gerçek, iç ve dıĢ savaĢların kanlı gerçeğidir.

4
     

Hobbes, insanların sahip oldukları doğal tutkuların içinde yaĢadıkları duruma 

doğa durumu demektedir. Doğa durumu, insan doğasının zorunlu bir sonucudur. 

Ġnsanlar doğuĢtan eĢittir ve bunu doğa sağlamıĢtır. Doğa insanları eĢit olarak 

yaratmıĢtır. Bu eĢitlikten dolayı herhangi biri, diğerinden daha üstün olduğunu tam 

kesinlikle iddia edemez. Ancak bu, herkesin aynı fiziksel ve zihni güçlere sahip olduğu 

anlamına gelmemektedir. Zira bedensel olarak zayıf olan bir kiĢi bile diğer zayıflarla 

                                                             
3 Fatmagül Berktay, “Liberalizm”, Modern Siyasal İdeolojiler, Derleyen: H. Birsen Örs, Ġstanbul Bilgi 

Üniversitesi Yayınları, 2010: 93 
4 Otfred Höffe, Felsefenin Kısa Tarihi, Çev: OkĢan Aytolu, Ġnkılap Yayınları, 2008: 183 



 

10 
 

birleĢerek kendinden güçlüye yönelik bir tehdit oluĢturabilir. O halde bedensel avantaj 

ve dezavantajlar da doğa durumunda bertaraf edilmiĢtir. Doğa durumunda herhangi bir 

birey diğerine oranla amacına ulaĢma isteği konusunda daha zayıf değildir. Bundan 

dolayı herkesin istekleriyle ilgili eĢit umudu vardır. Bu isteklere ulaĢma umudu 

doğrultusunda, iki kiĢi aynı anda sahip olamayacakları bir Ģeyi arzu ederse, birbirlerine 

düĢman olurlar ve esas olarak varlıklarını korumak ve bazen de sadece zevk almak olan 

amaçları uğruna, birbirlerini yok etmeye veya egemenlik altına almaya çalıĢırlar.
5
  

O halde, doğa durumunda insanlar bir savaĢ halindedir. Zira doğa durumunda 

hiçbir denetim, “benim-senin” ayrımı yoktur. Bir Ģey, birinin ele geçirebileceği ve onu 

elinde tutabileceği sürece onun olacaktır. Sonuç olarak doğa durumunda, her bireyin 

herĢeyi yapmaya hakkı vardır; çünkü bu durumda her birey, bir diğerini yok etme 

pahasına da olsa, çıkarını elde etmeye çalıĢacaktır. Bu demektir ki doğa durumunda 

insanlar savaĢ halindedir. Doğa durumunda adalet ve özgürlük de yoktur. Adalet yoktur; 

zira haklı ile haksızı ayırt edecek bir ortak ölçüt ve bu ölçütü hayata geçirecek bir ortak 

güç yoktur. Özgürlük yoktur; zira tüm bireyler birbirleri için birer engel ve tehdit 

oluĢturmaktadırlar. Doğa durumundaki özgürlük, insanların birbirlerine karĢı Ģiddet 

özgürlüğüdür.  

Peki, Hobbes‟a göre bu savaĢ halinde yaĢam nasıl devam edecektir ?  Hobbes, 

bu durumdan kurtulmak için,  yani insanların diğerlerinin saldırılarından kendilerini 

koruyabilmek ve mutluluk içinde yaĢayabilmek için bir güç kurmaları gerektiğini 

düĢünmektedir. Bu güç, devlettir. Hobbes, insanların doğa durumunda iken sahip 

oldukları hakların bir kısmının devri ile bir toplum sözleĢmesi yapılacağını söyler. Bu 

sözleĢmede insanların bütün güçlerini tek bir iradeye/heyete devretmeleri 

gerekmektedir. Devlet huzurun ve barıĢın güvencesidir. Bu durumda toplumsal 

sözleĢme, bir tür yurttaĢlar yasası olarak karĢılıklı anlaĢma yoluyla tüm kiĢilerin doğal 

özgürlüklerini sınırlar. Zira bir kaos ve savaĢ halinde yaĢamak mümkün değildir. O 

halde devlet ve hukukun olmadığı bir toplumda yaĢamak imkansızdır. Güven içinde bir 

yaĢamı tesis edecek olan; devlet ve onun kurumlarının yasalarıdır. SavaĢ halindeki 

yaĢamı yasa düzene sokacaktır. Yasa, yaptırımlar tarafından desteklenerek, bir insanı 

                                                             
5Mete Tunçay, Batı’da Siyasal Düşünceler Tarihi:Yakın Çağ, Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2008:21 

 



 

11 
 

baĢka insanların Ģiddetlerinden koruyan aracın kendisidir. Yasalardan muaf olma isteği 

ise, doğa durumuna dönmek anlamına gelecektir.
6
   

Peki, Hobbes‟un doğa durumundaki bireyini bir irade altında eyleyen bireyler 

Ģekline dönüĢtüren nedir ? Doğa durumunda yaĢayan insanlar tutkularının esiri 

olduğuna göre onların hangi ilke bu duruma son vermeyi harekete geçirecektir ? 

Hobbes‟un doğa durumundan çıkıĢ için önerdiği ilke, doğa yasalarıdır. Doğa 

durumunda insanlar, doğa yasaları buyruğunda yaĢarlar ve burada sahip oldukları 

hakları vardır. Bunlar doğal haklardır. Hobbes‟a göre doğa yasası, bireye doğal hakkını 

gerçekleĢtirmesini buyurur. Doğal hak ise, herkesin kendi çıkarını gerçekleĢtirmesidir. 

O halde insanlar, doğal haklarını gerçekleĢtirebilmek için kendi rızalarıyla bir sözleĢme 

altına girip haklarının korunmasını sağlayacaklardır. Rıza, insanların sahip oldukları 

güçlerinden feragat edip, güven içinde yaĢamalarını, haklarını gerçekleĢtirmelerini 

sağlar. O halde doğa yasasının buyurduğu yolda ilerleyen insan, sözleĢmeye rıza 

gösterip haklarının güven içinde yaĢandığı bir toplum içinde yaĢamaya baĢlayacaktır.  

Akıl doğa durumunda tutkuların esiri olsa da yine de doğa durumundan çıkıĢın 

sağlayıcısıdır. Zira tutkular bir yandan doyurulmayı istemekte, öte yandan kendilerinin 

doyurulmamasının nedeni haline gelmektedirler. Doğa yasalarının uygulanmasını 

sağlayan, akıldır. Doğa yasası doğal hakların gerçekleĢmesi için insana tüm gücünü 

kullanmasını buyurur ve akıl, bu güçlerden biridir. Sonuç olarak politik hakikatin 

uzlaĢımsal kılınması yoluyla sözleĢme ile savaĢ durumu sona erer. Bu durumda ölüm 

korkusu, hem Ģiddetin hem de barıĢın sebebi haline gelir. O halde, doğa durumundan 

çıkıĢ, doğa yasalarının gereklerini yerine getirmekle gerçekleĢecektir. 

Hobbes‟un doğa durumunda hakim olan kargaĢa atmosferinden toplumsal 

yaĢama geçiĢi, geometri öncesi sistemsizlikten sisteme geçiĢe benzemektedir. Zira 

kargaĢa öznellikten kaynaklanmaktadır ve bunun nesnelliğe çevrilmesi yani sağlam 

bilgiye ulaĢılması gerekmektedir. Bu ise, genel bir anlaĢmayı gerektirir. Geometri gibi 

ortak bir dile dayandırılacak bir toplumda düzenin yıkılması engellenmiĢ ve doğru bir 

yönetime ulaĢılmıĢ olur. Zira Hobbes'a göre bilimsel bilgi matematik bilgidir ve kesin 

                                                             
6 Frederick Copleston, Hobbes-Locke, Çev: Aziz Yardımlı, Ġdea Yayınları,1998: 52 

 



 

12 
 

ve tartıĢılmaz sonuçlara ulaĢan tek bilim de geometridir. Hobbes, bu nedenle, yöntem 

olarak geometriyi benimser. Bilim, hem sağlam bilgiyi hem de hakimiyeti 

sağlamaktadır.
7
 

Bu yüzden Hobbes, Kartezyen geleneğin yönteminden çok da farklı olmayan bir 

yolla ahlak ve politikayı bilimsel bir zemin üzerine oturmayı hedeflemiĢtir. Toplumsal 

ve bireysel ahlakın temelinde ise doğa yasaları vardır. Zira doğa yasasının buyurduğu 

kendini koruma hakkı aynı zamanda bu hakkın korunabilmesi için toplumsal barıĢı 

buyurmaktadır. Hobbes, politik yapıyı korunma güdüsü ile inĢa ettiği için, onun için 

artık iĢlevsel olan yönetim biçimi geçerli olmaktadır. Bu, Hobbbes‟un Klasik politika 

felsefesinden kopuĢunu simgelemektedir. Zira Hobbes, belirli bir yerde ve belirli bir 

tarihte ideal olan yönetim biçimini hedeflememekte, insanın korkusuna çözüm getirip, 

güvenli bir düzeni sağlayacak bir politik yapı hedeflemektedir. 

 Bireyler, güçlerinden feragat ederek rızayla sözleĢmeyi ortaya çıkarırlar. 

SözleĢme ise, beraberinde kurumsallaĢmıĢ bir güç olarak Leviathan‟ı getirir. Leviathan, 

ortak gücü simgelemektedir. Böylece bir devlet oluĢtuğuna göre adalet de tesis edilmiĢ 

olur. Bundan sonra bireyler, yine çıkarlarının üzerine gideceklerdir ancak artık diğerinin 

çıkarını da göz önüne almak zorundadırlar. Çıkarlar, bireysel güç ile değil, yasa 

aracılığıyla elde edilecektir.  Aynı Ģekilde hakların korunması da bireylere değil, 

Leviathan‟a devredilmiĢtir. 

 Leviathan egemendir ve Hobbes‟a göre egemenliği mutlaktır. Hobbes, 

egemenliğin bir gruba verilmemesi gerektiğini düĢünmektedir. Zira yönetimin bir grup 

elinde olması, bu grupta bazı görüĢ ayrılıklarına yol açabilecektir. Oysa egemenliğinin 

anlamı zaten çatıĢmayı engellemektedir. Ġnsan insanın kurdu olduğuna göre, en doğru 

seçim Hobbes‟a göre yönetim biriminde de çatıĢmanın olmamasını sağlamaktır. 

Ġnsanlar güçlerini devretmek üzere bir sözleĢme yapmıĢlardır ancak Leviathan insanlara 

karĢı sınırlarıyla ilgili hiç bir taahhütte bulunmamıĢtır. Bu yüzden Leviathan‟ın 

egemenliği sınırsız ve mutlaktır. Egemen güç olarak Leviathan‟ın her davranıĢı haklıdır. 

Yasaya uygun olan davranıĢ haklı ve doğru davranıĢ olduğuna göre, egemen, yasanın 

                                                             
7  Derya Küçükalp, Siyaset Felsefesi, Say Yayınları, 2001: 80 



 

13 
 

kendisi olmakla doğruluğa kendiliğinden sahiptir. O halde Leviathan, yasaların 

üstündedir.  

 Böylece Hobbes‟un gücün sınırsız ve otorite kuralları olmadan kullanımından 

kaynaklandığını düĢündüğü savaĢ haline son verme isteği, aslında tam olarak 

gerçekleĢememiĢtir. Zira artık doğal hakları dahi tanımayan bir güç oluĢturmuĢtur. 

Hobbes‟a göre hakkın kaynağı güçtür. Sahip olunan güç ölçüsünde hakka sahip 

olunacağına göre Hobbes‟un kuramında egemen, en güçlü olarak tüm hakların sahibidir 

de. O halde Hobbes‟un politika felsefesindeki akıl yürütmesinin barıĢla değil de mutlak 

gücün baskısı ile sonuçlandığını söylemek yanlıĢ olmaz. 

   A.3. John Locke 

John Locke, (1632-1734) insansal eylemleri akla dayalı olarak gerçekleĢtirmenin 

önemini ortaya koymuĢ olması nedeniyle 18. yüzyılın en önemli Ġngiliz düĢünürlerinden 

biridir. Locke, bireyi, akıl yetisi sayesinde dünyayı ve kendisini bilen ve tanıyan bir 

varlık olarak tanımlamıĢtır. Onun bireye yüklediği anlam, gerek felsefe tarihinde 

gerekse liberalizmin tarihinde önemli bir yere sahiptir. 

Locke‟un birey kavramı insanı, Hobbes‟unkinden farklı olarak atomize varlıklar 

değil, akıl yoluyla bir araya gelebilir varlıklar olarak tanımlanmaktadır.  Doğa yasasının 

belirleyiciliği altında bir arada yaĢayan insanlar, kendi ilkelerini tesis eden otonom 

varlıklar olmaları nedeniyle yasama, yürütme ve yargı gibi toplumsal yaĢantıyı 

belirleyen etkinlikleri gerçekleĢtirirler.  

Locke‟un politik düĢüncesinin özünü doğal haklar kuramı oluĢturur. Onun üç 

doğal hak olarak tanımladığı haklar ise sırasıyla Ģunlardır: YaĢam hakkı, mülkiyet hakkı 

ve özgürlük hakkı. Locke, bireyleri “hak sahibi özneler” olarak tanımladıktan sonra 

doğal haklar olarak adlandırdığı bu üç hakkı, bütün insanlığın temel hakkı olarak 

konumlandırır. Elbette onun bu konumlandırmasının zemininde Aydınlanma çağının 

akla verdiği önemin payı da büyüktür. 

Diğer yandan Locke, bireyin doğuĢtan, sadece insan olma vasfıyla sahip olduğu 

bu hakların devredilemez ve dokunulamaz olduğunu düĢünmektedir. Locke‟a göre 

insanlar, bu dokunulamaz haklarını özel alanda istedikleri gibi kullanma hakkına 



 

14 
 

sahiptirler. Bütün insanlar bu haklara eĢit derecede sahiptirler. AnlaĢılacağı gibi 

Locke‟un ortaya attığı bu düĢünce, temel insan haklarını tarif eden bir düĢüncedir. 

Locke, insanların devlet kurmadan ve pozitif hukuku yaratmadan önce bütün bu haklara 

eĢit oranda sahip olduklarını öne sürmektedir. Günümüz insan hakları bildirgesinde de 

izleri bulunan bu düĢünceler, aynı zamanda onun birey toplum iliĢkisine bakıĢını da 

gösterir. 

Locke‟a göre söz konusu bu haklar, insanlara toplumsallık öncesinde verilidir ve 

toplumsallık sadece bu hakların düzenlenmesini içerir. Locke, toplum sözleĢmesi 

öncesinde doğa durumunda bir güven ve eĢitlik durumu ve buna bağlı olarak da bir 

düzen olduğunu düĢünmektedir. Fakat buna rağmen insanların bir kısmı bu güvenliği 

tehdit edecek eylemlerde bulunmuĢlar ve bu yüzden de güvenliği ve özgürlüğü korumak 

adına sivil toplumu oluĢturmuĢlardır. O halde insan, Locke‟un düĢüncesine göre zorunlu 

olarak toplumsallığa yönelen bir varlık değil, var olabilmek için toplumsallaĢan bir 

varlıktır. Locke da toplumsallığı Hobbes gibi bir güvenlik sorunu üzerinden 

okumaktadır; ancak Locke‟un güvenlik sorununu ortaya çıkaran çatıĢma durumuna 

bakıĢı Hobbes‟tan farklıdır. Locke‟a göre güvenlik, doğa durumunun temel niteliğini 

belirleyen bir Ģey değil, doğa durumunda bir Ģekilde gerçekleĢebilecek olan bir tür 

vakadır. ĠĢte bu nedenle insanlar çatıĢmayı aĢacak araçları üretirler ve hukuk yoluyla 

sivil toplum içerisinde bir arada bulunmanın yollarını ararlar.  

Bu noktada devreye doğal haklar girer ve devredilemez ve vazgeçilemez olan bu 

haklar, baĢkasının hakkını gasp etmeme ilkesi çerçevesinde huzuru ve güveni sağlarlar. 

Ġnsanlığı sivil topluma geçmeye zorlayan Ģey ise mülkiyetin korunmasıdır. Aslında 

mülkiyet doğal durumda da vardır ancak, doğa durumundaki mülkiyet hakkı ilk defa 

Locke tarafından gündeme getirilmiĢtir. Böylece bireyler kendi mülkiyetlerini güvence 

altına alabilmek için sivil topluma geçmeye çalıĢacaklar ve akıllarını da bu yönde 

zorlayacaklardır.  

Görüldüğü gibi dini dogmaların, önyargıların, toplumsallığı tözsellikle açıklayan 

bakıĢ açılarının bu düĢünce sisteminde yeri yoktur.  Ġnsanlar haz aldıkları oranda 

mülkiyete yönelirler ve mülkiyeti sivil toplumu inĢa edecek kadar önemserler. Böylece 



 

15 
 

mülkiyet, politik toplumu kuran temel öğe haline gelir. O halde birey, toplumsal doğası 

nedeniyle değil, kendi bireyselliğini korumak için politik topluma katılmaktadır.  

Bu katılma bir toplum sözleĢmesini gerektirmektedir. Locke‟a göre toplum 

sözleĢmesinin amacı, kendi iradi kararları ile bir araya gelmiĢ insanların, çoğunluk 

ilkesine göre yani çoğunluğun istekleri doğrultursunda örgütlenmesidir. BaĢka bir 

deyiĢle bu politik toplum içerisinde bir egemene ihtiyaç yoktur, bireyler kendi akıl 

kapasitelerini kullanarak birlikte yaĢamlarını düzenleyebilirler. Bireyler, güvenlik, ev, 

düzen adına bir araya gelebilirler; ancak kendi rızaları ile oluĢturdukları politik topluma 

egemen bir gücün yön vermesini isteyebilirler. Mülkiyet ve yaĢam hakkı temeldir ve 

kimseye devredilemez. Eğer bu haklar devredilemez bireysel haklar ise burada artık bir 

despota yer yoktur. Locke, bu devredilemez haklar nedeniyle iktidarı oluĢturan unsuru 

despotik bir tarzda belirlemekten kaçınmıĢ olmaktadır. Locke‟a göre yönetici, insanların 

baĢlangıçta gerçekleĢtirmiĢ olduğu sözleĢmeye sadık kalabilecek ve kendisine rıza 

yoluyla devredilmiĢ olan gücü kötüye kullanmayacak, bireysel haklara saygılı bir tutum 

içerisinde olmalıdır.  

Locke, devletin gücünü sınırlamak amacıyla güçler ayrılığı ilkesini 

benimsemiĢtir. Ancak bütün bu güçler arasında yasama gücü esastır ve diğer güçler 

buna bağlıdır. Görüldüğü gibi Locke‟un sisteminde yasama, merkezi bir yer 

tutmaktadır. Locke, gücü değil, bireyi merkeze alan bir egemenlik tasarlamıĢtır. Onun 

egemenliğe bakıĢı, bireylerin lehine olacak birtakım ilke ve kuralları yaĢama geçirmek 

için gerekli düzenlemeleri sağlamak yönündedir. Diğer yandan Locke, anayasal 

monarĢiyi savunmaktadır. MonarĢi taraftarlığının temelinde yatan Ģey ise onun büyük 

dönüĢümlere inanmamıĢ olmasıdır. Buna rağmen Locke, aklın egemenliğini yöneticinin 

egemenliğini üstüne yerleĢtirmektedir. Aklın kuruculuğu, yasama söz konusu 

olduğunda oldukça belirgindir ve Locke bunu, insanların sivil toplum içerisinde birlikte 

yaĢamalarını olanaklı kılan bir ortak bağ gibi düĢünür. Locke, çoğunluğun kararını 

hedefler ve bu boyutuyla onun düĢünceleri modern demokrasiye yaklaĢır. 

Sivil toplumda bireylerin çatıĢma olmaksızın birlikte yaĢamlarını sağlayan Ģey 

diğerlerinin haklarına saygıdır. Elbette ki bireyler baĢlangıçtaki rıza sözleĢmesine bağlı 

kalarak birbirlerine saygı göstermek zorundadırlar; ancak Locke‟ta sivil yaĢamdaki 



 

16 
 

yasayı oluĢturan tek unsur bu değildir. Locke, bir taraftan da insanların doğa yasasına 

boyun eğmeleri gerektiğini düĢünmüĢ ve bu varsayımdan hareketle bu tür bir sonuca 

ulaĢmıĢtır. Kısacası birey, hem rızaya hem de doğa yasasına uymak zorundadır ve 

buradan da bir politik yükümlülük doğmaktadır. 

Bu durumda Locke‟un bireyi aynı zamanda moral bakımdan yükümlendirilmiĢ 

birey olmaktadır. Locke için toplum, bireylerden teĢekkül etmiĢ ve sözleĢme yoluyla 

oluĢturulmuĢ yapay bir oluĢum olarak, doğal hakların içeriklendirilmesini sağlayan 

iĢlevsel bir yapıdır. Bu yüzden bir toplumun ortak dili, kültürü ve değerleri, bu hakları 

gasp etmek için değil, onların yaĢama geçirilmesi için kullanılmalıdır.  

Locke‟un birey kavrayıĢı, temel haklar üzerinde inĢa edilmiĢ olması nedeniyle 

kamu otoritesinin meĢru alanını, doğa yasasıyla belirlenmiĢ olan ve baĢta mülkiyet 

hakkı olarak belirlediği bireysel haklarla sınırlamaktadır. ĠĢte bu sınırlama, bireyin 

toplum, devlet, egemen güç ya da yöneticiler karĢısında kiĢisel haklarını güvence altına 

almasını sağlamaktadır. Bu, hukuk yoluyla olmaktadır ve pek çok liberal düĢünürde 

olduğu gibi Locke‟ta da hukuk, sivil toplumun düzenini ve iĢleyiĢini sağlayan temel 

unsurdur.  

Locke, sadece bireysel hakları güvence altına almakla kalmamakta, onların bir 

baĢkasına devrine de karĢı çıkmaktadır. Bu yaklaĢım sayesinde Locke‟un teorisi, 

bireylere sadece kendi bireyselliklerini değil, yurttaĢ olma bilincini de aĢılayan ve bu 

konuda onları sorumlu kılan bir boyuta sahiptir. Ġnsanlar, hem baĢkasının iradesine 

saygı göstermeli, hem de kendi iradelerini ortaya koyabilmelidirler. Locke‟un bu 

düĢüncesinin temelinde insanın bireyselliğine rağmen toplumsal bir varlık  olduğu 

görüĢü yatmaktadır. Ancak bu toplumsallık, insanın daha iyiyi elde etmek için 

baĢvurduğu yapay bir toplumsallıktır. BaĢka bir deyiĢle insanlar, toplumsallığa doğa 

durumunda sahip değildirler ve devlet gibi politik yapılar olmaksızın da yaĢayabilirler. 

Ġnsanlar, kendi bireysel itkilerini ve yaĢamlarında elde etmek istedikleri Ģeyleri daha 

kolay yoldan elde edebilmek için toplumsallaĢırlar ve sivil duruma geçerler. Örneğin 

mülkiyeti korumak için insan, sivil topluma ihtiyaç duyar. ĠĢte bu gibi nedenlerle yapay 

bir biçimde oluĢturulan toplumun, bireyin kendi doğasını ve temel haklarını baskı altına 

alarak onu yok etmesine izin verilmemelidir. Bu yüzden de doğal haklardan hareketle 



 

17 
 

herkes için geçerli, bireyi güvence altına alan birtakım haklar olmalıdır. Bu noktada 

Locke faydacıdır ve insanların fayda ilkesi nedeniyle toplumsallığa yöneldiğini 

düĢünmektedir.  

Bu bakıĢ açısı, toplumun değerlerinin ve geleneğin yapay olduğunun kabulü 

anlamına gelmektedir. Böylece gelenekle bağını kopartarak hukukun daha seküler bir 

boyuta kavuĢturulmasını sağlayan bu düĢünürler, temelde bireysel haklar olmak üzere 

devletin, yönetimin ve hukukun önüne kiĢi hak ve özgürlüklerini koyarlar. Bireyler, 

bütün bu oluĢumlara, çatıĢma olmaksızın birarada yaĢamak ve yarar ilkesini 

cisimleĢtirmek için baĢvurular. Bu durumda ise herhangi bir tözsel, metafiziksel ya da 

ruhani bir ilkeye bu yapılar içinde yer verilmemektedir. Toplumsal yaĢamın bütün 

örgütlenme biçimleri, bireyi ve onun mutluluğunu, dolayısıyla haklarını korumak 

içindir. Böylece birey, bütün kurumların önünde, bu kurumları hem belirleyen ve 

oluĢturan hem de kendi yararına değiĢtirip dönüĢtüren ve kullanan bir varlık haline 

gelmektedir.  

A.4.  David Hume 

Liberal teorisyenlerden D. Hume, (1711-1776) aynı zamanda faydacılığın 

habercisi olarak kabul edilmektedir. Hume‟un ahlak felsefesinin odağında, ahlaki değer 

yargılarının, insan eylem ve seçimlerinin temelinde aklın mı yoksa duygunun, tutkunun 

mu olduğu konusu vardır. Hume, insanı insan yapan Ģeyin, onun doğasındaki istek ve 

duygular olduğunu düĢünür. Bu yüzden insan doğasının bir eylem kaynağı olarak 

görülen duygusal yanını çözümlemekle ilgilenmektedir. Bu demektir ki onun ilgisi, 

birey davranıĢlarının hangi tür tutkular ve duygulanımlar temelinde gerçekleĢtiği 

üzerinedir. Ahlak söz konusu olduğunda ise, aklın, tutkuların kölesi olduğunu 

düĢünmektedir. Ancak o, bu köleliğin bir tür soğukkanlılık olarak anlaĢılması 

gerektiğini belirtmektedir.
8
 Zira günlük yaĢantıda akıllı edimlerle ilgili bir ifadede 

bulunurken, bunun anlamı soğukkanlı davranmakla özdeĢleĢmektedir. Aslında akıl, 

soğukkanlı tutkudur. Akıllı davranıĢ, soğukkanlı tutkunun Ģiddetli tutkuyu etkisi altına 

                                                             
8
 Örsan Öymen, Hume, Say Yayınları, 2010: 60 

 



 

18 
 

almasından baĢka bir Ģey değildir. O halde soğukkanlılık, zaman zaman Ģiddetli 

tutkunun yol açtığı sorunları çözer. Doğal olarak insanların tutkularıyla, yani Ģiddetli 

tutkularıyla aklı, yani soğukkanlı tutkusu çatıĢabilmektedir. Ancak bu çatıĢma kiĢiden 

kiĢiye, hatta aynı kiĢide zamandan zamana da değiĢiklikler göstermektedir. Bu 

durumdaysa Hume‟a göre felsefi veya bilimsel aklın yapabileceği bir Ģey yoktur. O 

halde, haz ve acı yaĢantılarının ardından akıl değil, ilgi ve kaçınma insan eylemlerinin 

temel kaynakları olur.  

Ġnsanın eylemleriyle belirlediği yaĢamında akıl, biricik neden olarak değil, 

tutkunun aracı olarak rol oynar. Hume‟un aklı bu kadar geri planda tutuyor olması, 

onun, ahlak için matematikten ziyade estetiği uygun görmesinden kaynaklanmaktadır. 

Çünkü Hume, “değerleri duyumsarız” Ģeklindeki bir ifadenin, “değerleri çıkarsarız ya 

da ahlaksal yargılarımıza soyut ilkelerden mantıksal bir akıl yürütme süreci yoluyla 

varırız” Ģeklindeki bir ifadeden daha doğru olduğunu düĢünmektedir. Matematiksel bir 

önermenin doğruluğu varoluĢa iliĢkin sorulardan bağımsızdır. Hume‟un ahlakla ilgili bu 

görüĢü, politika ile ilgili alan için de geçerlidir. Ona göre politikadan hareketle 

matematikte eriĢilebilen açıklık/kesinlik düzeyine eriĢemeyiz; çünkü temelde emprik 

olgularla ilgilenmekteyizdir.  Kısacası estetik, ahlaka matematikten, bilimlerden daha 

yakındır. 

Aynı akıl yürütmeyle Hume için iyi ve kötünün ne olduğunu belirleyen Ģey, 

aklımız değil duygularımızdır. O halde ahlak felsefesinin ezeli ebedi iyilik ve kötülük 

adıyla aradığı kavramlar akıl ile tesis edilemezler. Zira iyi ve kötü duygularla birlikte 

vardır.  

Hume, ahlakın toplum olduğu için var olduğunu düĢünmektedir. Ġnsan toplumsal 

bir varlık olduğu için ahlak diye bir Ģey de vardır. Ahlaklı bir davranıĢ, toplumun 

onayladığı geleneksel ölçümlere uymasına göre değerlendirilmektedir. Bu demektir ki 

toplumun onayladığı davranıĢlar ahlaklı, onaylamadıkları ise ahlaka aykırıdır. Ahlaksal 

duygular toplumsal iyiliği arttırdıkları için ortaklaĢa taĢınır ve yaygın olarak 

onaylanırken, buna karĢı ahlaka-aykırı tutumlar ise bencil, zararlı ve topluma 

karĢıdırlar.
9
 Birey belirli bir ahlaksal duyguyu onaylamayı ve kabul etmeyi seçebilir, ya 

                                                             
9 William Shaikan, Felsefe Tarihi,  Çev: Aziz Yardımlı, Ġdea Yayınları, 1990: 151 



 

19 
 

da onu kabul edilemez bulup yadsıyabilir. Bireyler kendileri için ahlaksal davranıĢın ne 

olacağına kendileri karar verirler. Ancak Hume, en iyi ahlak yargıcının dıĢarıda duran 

yansız seyirci olacağına inanmaktadır. Bu yüzden Hume‟un akıl yürütmesine göre 

ahlakta, olanla olması gereken aynıdır ve bu, akılsal yargıyla iliĢkili değildir.  

Ahlaksal akıl yürütmenin amacı ise ödevin yerine getirilmesidir. Hume, ödev ile 

“tutkuların insanlara davranıĢları ile ilgili olarak buyurması” anlamında ahlaki 

eylemden bahsetmektedir. Akıl ve duygu, aĢağı yukarı tüm ahlaksal kararlarda birlikte 

bulunurlar. O halde aynı yeti, yani akıl, salt kendi baĢına insan iradesini önlemeye ya da 

herhangi bir tutkunun yeğlenmesine karĢı çıkmaya muktedir değildir, denilebilir. 

Bir eylemi kendisinin de içinde yer aldığı çeĢitli iliĢkiler içinde incelediğimizde, 

o eylemi kendisine benzer eylemlerle karĢılaĢtırırız.  Ama söz konusu eylem,  tam 

olarak belirgin olduğunda, davranıĢımızı en temelde etkileyen Ģeyin eylemlere yönelik 

olarak taĢıdığımız duygular olduğu da görülecektir. O halde, insanların herhangi bir 

nesneye doğru yatkınlığı ya da ondan kaçınması, bu nesneden gelebilecek acı ya da haz 

beklentisi nedeniyledir. Bireylerin davranıĢları incelendiğinde, onların haz ve acı 

beklentileri ile belli davranıĢlara yöneldikleri gözlenebilir. Ancak Hume‟a göre Ģunu da 

unutmamak gerekir ki, iyilikseverlik, piĢmanlık, yaĢam sevgisi, çocuklara karĢı 

yumuĢaklık gibi belli içgüdüler doğamıza kökensel olarak yerleĢtirilmiĢlerdir. Bir 

topluluk içinde ahlaklı olmayı sağlayan, bencilliği engelleyen; vicdan, cömertlik, 

yardımseverlik gibi duygulardır. Ġnsanların birbirlerine karĢı sempatileri ve 

duygudaĢlıkları vardır. ĠĢte Hume‟a göre tam da bu duygudaĢlık sayesinde kamunun 

iyiliği gözetilir ve adalet; istenen, ahlaken onaylanan bir Ģey olarak tasarlanır.
10

 O halde 

Hume‟un toplumu, atomize bireylerden oluĢan bir toplum değil, içindeki insanların 

birbirleri ile değiĢen düzeylerde karĢılıklı iliĢkilerini içeren bir dünyadır. Bu iliĢkiyi 

sağlayan duygudaĢlıktır ve birbirlerinin iyiliklerine ya da kötü olma durumlarına 

kayıtsız kalmalarını da engellemektedir.  

Hume, toplum mutluluğunun birey için önemini anlatmak amacıyla çeĢitli 

örnekler verir. Örneğin, toplumun mutluğuna katkıda bulunan her Ģey doğrudan 

doğruya onaya ve toplumun iyi niyetine hak kazanmıĢtır. Ġyilikseverlik, övülen ve değer 

                                                             
10 Frederick Copleston, Berkeley-Hume, Çev: Aziz Yardımlı, Ġdea Yayınları, 1998: 62 



 

20 
 

verilen bir kiĢisel özelliktir ve topluma vermiĢ olduğu hizmetten dolayı toplum için bir 

mutluluk ve doyum sağlamaktadır. Ġyilikseverlik gibi kavramlar, burada kiĢisel fayda 

sağlayan bir Ģey olarak görülmekte ve hem bireysel hem de toplumsal olarak fayda 

temelinde değerlendirilmektedir. Ancak çeĢitli yanlıĢ anlamaları bertaraf etmek adına, 

Hume‟un, faydacılığı, ahlakın nedeni saymadığını belirtmemiz gerekir. Örneğin, 

“iyilikseverlik” sadece faydalılığı nedeniyle ahlaklı sayılmaz. Zira kimi Ģeyler, faydaya 

bir gönderme yapılmadan da dolaysızca hoĢ olarak kabul edilen davranıĢlar arasında 

bulunur. Yine de iyilikseverliğin yarattığı ahlaksal onay belli bir düzeyde faydalılığı 

tarafından ortaya çıkarılır. Bunun nedeni, ahlaksal duygunun, eylemlere, niteliklere ya 

da karakterlere yönelik bir onaylama veya onaylamama duygusu olması ve çıkarsız 

olmasıdır. Ayrıca yukarıdaki örneğin tersi bir durum düĢünüldüğünde de, yani, bir 

bireyin duyarsızlığının son derece büyük olduğu kabul edilse de, gene de sık sık doğru 

ve eğrinin/yanlıĢın imgeleri bireye dokunacaktır. O halde birey, her koĢulda ahlakla 

ilgili izler barındırmaktadır.  

Hume‟a göre “öz- çıkar” insanları topluma iter. Toplum, aile yoluyla doğar. 

Çocuklarla ilgili düĢünce ve kaygılar, insanları toplumdan sağlayabilecekleri çeĢitli 

üstünlüklere karĢı duyarlı ya da muhtaç hale getirir ve onların toplumla uzlaĢmayacak 

yönlerini azaltarak yavaĢ yavaĢ toplumun iyisi için Ģekillendirir.  

Bir ailenin içinde doğan insan, gereklilikten, doğal eğilimden ve alıĢkanlıktan 

ötürü, toplum durumunda yaĢamak zorunda kalır. Bunun arkasından da adalet sağlamak 

için siyasal toplumu kurmaya giriĢir; çünkü adalet olmadan, insanların arasında ne barıĢ 

olur, ne güvenlik, ne de karĢılıklı bir iliĢki. Bunun için yönetimin adalet dağıtmaktan 

baĢka bir amacı olmaz.
11

  

O halde örgütlü toplum Hume‟un teorisinde insana faydası nedeniyle kabul 

gören bir Ģeydir. Hume, toplumun, bireylerin güçlerini artırdığını belirtir. Zira toplumla 

iĢler paylaĢılır, kuvvetlerin birleĢmesi yoluyla bireylerin gücü artar ve böylece karĢılıklı 

yardımlaĢma yoluyla rastlantılara karĢı az etkilenir olurlar. O halde toplum, bireylerin 

çıkarları ve faydalarını artıracak Ģekilde değiĢik unsurlar barındıran bir Ģeydir.  

                                                             
11 Tunçay, Batı’da Siyasal Düşünceler Tarihi:Yakın Çağ, s: 47 



 

21 
 

Bu sebeple öz-çıkar, bireylerin adalete karĢı duydukları yükümlülük duygusunu 

yaratır. Çünkü bireyler, adalet olmaksızın aralarında hiçbir barıĢ, güvenlik ve karĢılıklı 

iliĢkinin olamayacağının farkındadırlar. Eğer, doğal ahlak insan davranıĢlarını yönetmek 

için yeterli olsaydı, toplum içinde hiçbir düzensizlik ve kötülük görülmemiĢ olsaydı, 

bireylerin bir toplum oluĢturarak çeĢitli kurallar koymaya ve bu kurallara uyarak 

özgürlüklerini kısıtlamaya hiçbir gereksinimleri olmazdı. O halde Hume‟a göre tüm 

bireysel duygulanımlar bize, adalet ve adaletsizlik duygularının doğadan türemediğini 

ama eğitimden ve uzlaĢımdan dolayı zorunlu ve yapay olarak doğduğunu 

göstermektedir.  

Ancak bu yapaylık, adaletin kurallarının keyfi olduğunu göstermemektedir. 

Adalet duygusu bireylerin yaĢamlarındaki kimi kötü ve uygunsuz durumları bertaraf 

etmelerinin sağlanması için bir çaredir. Bu çare de doğadan değil, söz konusu bu 

aygıttan, bu icattan doğar. Ancak o, herhangi bir sözleĢmeye, verili, bir söze bağlı 

durumda değildir.  Çünkü asıl olarak sözleĢmelere ve bağlayıcı sözlere kaynaklık eden 

Ģey, adaletin kendisidir.  “Kamu yararı” adaletin biricik kaynağıdır ve bu ahlakın yararlı 

sonuçları üzerine düĢünceler onun değerinin biricik temelidir.  

Hume, yönetime kamu yararı adına adalet dağıtma görevi vermekte ve tüm yönetim 

ile ilgili kurumların monarĢi tarzında bir yapılanmadan uzak durması gerektiğini 

düĢünmektedir. Hume, cumhuriyeti savunmaktadır ve cumhuriyetin hiçbir kurumunun 

içinde dini ögelerin barınmaması gerektiğini düĢünmektedir. Din, siyasetten, kamudan 

eğitimden kesinlikle ayrı tutulmalıdır.
12

 

 

 

 

 

 

                                                             
12 Öymen, Hume, s: 65 



 

22 
 

B. JEREMY BENTHAM 

B.1.  Hayatı: 

Jeremy Bentham, 15 ġubat 1748 tarihinde Londra‟da doğmuĢtur. Ġngiliz filozof, 

hukukçu ve toplum reformcusudur. Rasyonel Faydacılığın kurucusu olarak 

tanınmaktadır. EĢcinsel haklarının, hayvan haklarının ilk savunucularındandır. Henüz 

dört yaĢındayken Latince öğrenmiĢ, oniki yaĢında babası tarafından Oxford‟a hukuk 

eğitimi almak üzere gönderilmiĢtir. Oxford‟da hocası olan Anayasa Profesörü William 

Blackstone‟nun reform karĢıtı tutucu derslerinden etkilenmiĢ, çok geçmeden bir hukuk 

uygulayıcısı olmak yerine hukukun ne olduğu üzerine yazmaya karar vermiĢtir. 

YaĢamını var olan hukuk ile toplum dizgelerini eleĢtirip düzeltmeye adamıĢtır. Gerek 

ailesinden kalan varlık gerekse kardeĢinin desteği ile hayatı boyunca çalıĢmak zorunda 

kalmamıĢ, hukuk üzerine düĢünerek, çalıĢarak ömrünü geçirmiĢtir. University 

College‟ın kurulmasında etkili olmuĢtur ve öldükten sonra bilimsel araĢtırmalar 

yapılması için vücudunu bu okula bırakmıĢtır.  6 Haziran 1832 tarihinde Londra‟da 

ölmüĢtür. Mumyalanan bedeni hala okulun giriĢinde cam bir muhafaza içinde 

durmaktadır. 

B.2. 18. ve 19. yy.da Ġngiltere’de Toplumsal KoĢullar 

18. yüzyıl, Ġngiltere‟nin toplumsal yapısında yeni ve çok köklü geliĢmelerin 

olduğu bir dönemdir. Bu dönemde sanayi devrimi ile ekonomik hayatta ortaya çıkan 

büyük değiĢimlerin sonucu olarak Ġngiltere halkı birbirinden farklı sınıflara ayrılmıĢtır. 

Endüstri Devrimi öncesi usta-çırak iliĢkisi ile tesis edilen ekonomik yaĢantı, bu iliĢkinin 

sağladığı bir bağa sahiptir. Bu bağ çalıĢan insanların saygınlıklarını da tesis etmektedir 

ve usta ile çırak arasında yüksek oranda bir sınıf farkı bulunmamaktadır. Ancak 

Devrimle beraber iĢveren-zanaatkar arasındaki ayrım ortadan kalkmıĢtır ve bilimlerin 

çağa hediyesi olan makineler zanaatkarların basit bir iĢçi olmasına neden olmuĢtur.  

Bunun sonucunda artık modern anlamda bir iĢçi sınıfı da ortaya çıkmıĢ bulunmaktadır. 

O halde 18. yüzyılda Ġngiltere, endüstrileĢmiĢ ve sınıflara ayrılmıĢ bir toplum portresi 

çizmektedir. 



 

23 
 

Bu radikal sınıf ayrımı, toplumun bir bölümünü daha zengin yaparken, daha 

büyük bir bölümünü gittikçe fakirleĢtirmektedir. Devrimle beraber Ģehir merkezinde 

daha fazla iĢ imkanı doğmuĢtur ve bu imkan merkeze doğru bir göçe sebep olmuĢtur. 

Ancak, iĢyerlerinin artması, nüfusun artıĢ hızına yetiĢememiĢtir. AltmıĢ yıl içinde 

Ġngiltere nüfusu 7.5 milyondan 14 milyona çıkmıĢtır. ġehirlerdeki fabrikaların geniĢ iĢçi 

yığınlarını çekmesi, kentteki yığılmaların temel sebebi olmuĢtur. Ancak mevcut binalar 

bu sayıda insanı barındırmaya yetmemektedir. Bu yüzden Ģehirde, gecekondu 

bölgelerine doğru bir geniĢleme büyüme olmuĢtur. Ancak iĢçi kesiminin fakirliği, 

buraların yaĢam standartlarını düzeltmeye yetmemektedir. Gecekondu bölgeleri pis, 

kalabalık ve havasızdır.  Endüstri iĢçileri bu sistemden memnun değildirler. Çünkü 

temiz havadan, güneĢten yoksun konutlarda yaĢayıp hızla artan talebi karĢılamak için 

kuralsızca açılan iĢyerlerinde düĢük ücretle uzun saatler çalıĢmak zorunda 

kalmaktadırlar. Aldıkları düĢük ücret iĢçilerin karınlarını bile doyurmadığı için kadınlar 

da fabrikalarda çalıĢmak zorunda kalmıĢlar, zamanla buna çocuklar da dahil 

olmuĢlardır. Bir taraftan da güvenlik ve zenginlik içinde yaĢayan sınıfları görmek 

iĢçilerin topluma düĢmanlık duymasına neden olmaktadır. Zira fabrikalardan kazanılan 

para, elde edilen büyük kar, fabrika sahiplerinin olmakta ancak, iĢçilerin durumlarında 

herhangi bir düzelme olmamaktadır.  Bu ümitsiz ve karanlık tablo, “yeni barbarizm” 

olarak tanımlanmıĢtır.  

Bu dönemde her geçen gün barınma sorunları artmakta, fakirlik büyük bir 

kesimi kapsamakta iken bile fabrika sahipleri ellerinde bulunandan da daha ucuz iĢgücü 

sağlamayı hedeflemektedir. Ucuz iĢgücünü de devletin koruması altında olan çocukları 

sözde çırak olarak iĢe alarak çalıĢtırmakla elde etmektedirler. Ancak çıraklık, günde 

onaltı saate varan çalıĢma sürelerine dönüĢmüĢtür. Bu çocuklar köle gibi yaĢıyor, 

yeterince beslenmeden aynı yataklarda nöbetleĢe yatıyorlardı. ĠĢe baĢlama yaĢı beĢ 

yaĢına kadar düĢürülmüĢtür. Ancak politik yapı bu durumu değiĢtirmeye yönelik bir 

edimde bulunmamaktadır. Yoksullukla mücadele hamleleri ise yetersiz kalmıĢtır. 

Ġngiltere‟de yaĢanan kıtlığın ardından yiyecek fiyatları iyice yükselmiĢtir. Yerel 

yönetimler yoksullara yardım evlerinde çalıĢma imkanı tanımıĢtır. Ancak bu sistem 

zamanla iĢverene iĢçi kiralama sistemine dönmüĢtür. Kiralanan iĢçiler ise boğaz 

tokluğuna çalıĢmaya devam etmektedirler. Yardım evlerinde genç, yaĢlı, kadın, erkek, 



 

24 
 

sakat her çeĢit yoksul insan barındığı için bu evlerin kendileri birer sefalet yuvası haline 

dönüĢmüĢtür. Bu durumda yardım evleri, kurtuluĢ olmaktan çıkıp kaçılması gereken bir 

yer haline gelmiĢtir. Yoksulların mevcut durumundan dolayı çıkarılması önerilen 

yasaların çıkmasına ise toprak sahipleri karĢı çıkmaktadır. Asgari ücret uygulamasına 

geçiĢ, toprak sahiplerinin parlamentoyu etkilemesiyle reddedilmiĢtir. Ancak bir yandan 

iĢçilerin günden güne hızla açlıkla karĢı karĢıya olmaları diğer yandan Fransız 

Devriminin yankıları, Ġngiltere‟de de bir ayaklanma çıkacağı korkusuna sebep olmuĢtur 

ve yoksul iĢçiler için bir Ģeylerin yapılmasının gerekliliği iyiden iyide görünür olmuĢtur. 

Bunun üzerine, aldığı ücret kendisini doyurmaya yetmeyen insanlara ek ödeme, ücret 

tamamlama anlamına gelen Speenhamland Sisteminin uygulanmasına baĢlanmıĢtır. 

Buna göre ekmek birim fiyatı üzerinden iĢçilere para ödenmektedir. Ancak bu sistem, 

açlıktan ölmeyi önlemiĢ olsa da yoksulların sorunlarına tam bir çözüm getirememiĢtir. 

Bunun yanında iĢverenler bu sisteme güvenip iĢçilerin ücretlerini iyice düĢürmüĢlerdir. 

Bu durumda da yoksulların açlıktan kurtarılması sorununun yükü büyük servet 

sahiplerinden ziyade bütün vergi ödeyenlere yüklenmiĢ olmuĢtur. 

Yukarıda betimlediğimiz 18. yüzyıl Ġngiltere‟sinde yaĢayan Bentham, kuĢkusuz 

bu toplumsal çöküntünün farkındadır. EĢitliğin bu oranda ihlal edildiği, kötü yaĢam 

koĢullarının yarattığı Ģiddetin boy gösterdiği bir ortamda o da tüm dikkatini mevcut 

sorunlara ve sorunların çözümsüzlüğünü tesis eden hukuka ve parlamentoya çevirmiĢtir. 

Bu durumda ilk ve en önemli amacı mevcut düzensiz ve güvensiz ortamdan düzenli ve 

güvenli ortama geçmeyi sağlayacak ilkeleri tespit etmek olmuĢtur. 

B.3. Jeremy Bentham’ın Bilgi Teorisi  

Bentham‟ın görüĢlerinin tezin incelenmesi süresince daha iyi anlaĢılabilmesi için 

onun bilgi teorisinin incelenmesi gerekmektedir. Bu inceleme bize, onun fayda teorisini 

tüm toplum için önerme nedenlerini ve hukuk felsefesinin temellerini serimleyecektir. 

Zira onun hem faydacılığının diğer fayda teorilerinden farkı, hem de pozitif hukuku 

temellendirme araçları bilgi teorisine dayanmaktadır. Tezimizde onun felsefesinin 

ayrıntılarını inceleyeceğiz. Ancak bu noktada onun görüĢlerinin temel aksının doğal 

hakları reddetme üzerinden ĢekillenmiĢ olduğunu belirtmemiz gerekir. Onun bu 

düĢüncesi, bilgiyi elde etme Ģekli üzerine inĢa edilmiĢtir. O halde Ģimdi Bentham‟ın akıl 



 

25 
 

yürütmeler zincirini anlayabilmek için bu zincirin ilk halkasına/adımına bakmamız 

gerekmektedir.  

Bentham‟ın bilgi teorisinin Ģekillenmesinden onun çocukluğunda yaĢadığı 

duyguların etkisi bulunmaktadır.  Bu duygular onda “Fiktif/Hayali varlıklar” ve 

“Gerçek varlıklar” ayrımının oluĢmasını sağlamıĢtır. Bu ayrım, onun bilme edimine 

bakıĢını ve “Doğal Hakların” varlığını belirleyecektir. Peki gerçek ve hayali varlıklar 

nelerdir ve Bentham bu ayrıma nasıl ulaĢmaktadır ? 

B.3.1. Gerçek ve Hayali Varlıklar 

Bentham‟ın çocukluğu korkular içinde geçmiĢtir. Ġzlediği bir kukla Ģovunda yer 

alan karakterler olan Ģeytan ve Ģeytanın çocuğu onu rüyasına girerek 

uyandırmaktadırlar. Bu korkuların yanında o, vampirler ve hayaletlerden de 

korkmaktadır ve çocukken yaĢadığı büyükannesinin yanında çalıĢan hizmetliler onun bu 

korkularını sömürmüĢlerdir. Bu hizmetliler sürekli birtakım adamlardan ve 

hayaletlerden bahsedip bunların evi ziyarete geldiğini söylemekteydiler. Bentham, bir 

taraftan bu hayaletlerin hizmetliler tarafından yaratıldığını bilmektedir. Ancak oniki 

yaĢında gittiği Oxford‟da odası mezarlığa bakmaktadır ve orada da ruhani varlıklar onu 

hep ziyaret etmektedir. Tüm bu korkular onda, Ģeytan her yerdedir inancını 

oluĢturmuĢtur. Bentham, ruhani varlıkların ziyaretinden rahatsız olmakta, bu yüzden 

kabuslar görmektedir. Söz konusu varlıklar sadece o yalnızken onu ziyarete gelmekte, 

örneğin babasının öldüğünde olduğu gibi bir arkadaĢıyla beraber yattığında ziyaretler 

olmamaktadır. Bu durum Bentham‟ın hayaletlerden korkusunun aslında kendi hayal 

gücünün nedeni olduğunun bilgisine sahip olmasını sağlamaktadır. Eğer kendi hayal 

gücüne bağlı olmasalardı, bu hayaletlerin baĢkası varken de ziyarete gelmesi gerekirdi. 

Bentham bu varlıkların gerçek olmadığını bildiği için bundan dolayı acı çekmesini, 

“yargı ve hayal etme” arasındaki farklılığın bir resmi olarak tanımlamaktadır. Bu 

korkular onu, çocukluğundan itibaren “gerçek ve hayali olan” arasındaki farkın üzerine 

gitmeye zorlamıĢtır.
13

 Bu da onun realizmini beslemektedir. Sonuç olarak gerçek ve 

hayalin doğası hakkında düĢünmesi ve hayali varlıkların varlığını sorgulaması onun tüm 

öğretisini inĢa etmesine vesile olacaktır. Bentham,  bu konuyla ilgili düĢüncelerini 

                                                             
13 Philip Schofield, Utility&Democracy, Oxford University Press, 2006: 2  



 

26 
 

fayda, yasa, politika ve din ile ilgili çalıĢmalarına da tatbik etmiĢtir. Bentham‟ın 

zamanla matematik ve geometri üzerinde çalıĢmaya baĢlaması ise bu ayrım üzerindeki 

düĢüncelerini en üst noktaya taĢımaktadır. O, daha iyi çalıĢabilmek için matematiğin 

önemli olduğunu söyler. Çünkü ona göre gerçek ve hayal arasındaki fark sadece 

matematikle anlaĢılabilir. Peki, gerçek varlıklar ve hayali varlıklar nelerdir ? Onlar 

arasındaki ayrım hangi noktada tesis edilmektedir ?  

Bentham‟a göre; 

Gerçek varlık: Duyularla algılanabilecek bir vücut veya maddedir.  

Hayali varlık: Gerçek varlığın tam zıddıdır. Hayali varlıkların bulunduğu tüm 

ifadeler metafiziktir. Hayali varlıklar sadece gerçek varlıklarla bir iliĢki içinde iseler 

ortaya çıkarlar. Örneğin küp gibi bir varlık, belli bir boyutu olmadan, yer kaplamadan 

var olmuĢ gibi gösterilemez.
14

 

Peki, bu ayrıma dayanarak Bentham, duyuların algılayamadığı her Ģeyin 

varlığını sorgulamakta mıdır ? Bu durumda Tanrı‟nın varlığı konusu ne olacaktır? 

Bentham‟ın teorisi bu ayrıma dayanmakta ise bu durumda insanın inanç isteği, ihtiyacı 

gibi yönleri dıĢarıda mı kalacaktır ? Bentham, gerçek ve hayali varlıklar ayrımı yaparak 

duyulardan bağımsız her tür varoluĢu inkar edemeyeceğinin farkındadır. Bunun üzerine 

o, gerçek varlıklarla ilgili Ģu ayrımı yapar:  

1- Algılanabilir gerçek varlıklar:  Eğer gerçek varlıklar algılanabiliyorsa, o 

zaman onların var oluĢu duyularla anlaĢılır.  

2- Dolaylı gerçek varlıklar: Dolaylı gerçek varlıklarla ilgili duyular bize bir bilgi 

vermezler. Bu durumda onların varoluĢu zihnin muhakemeler zincirinden geçer. 

Bu ayrıma göre, duyularla algılayamadığımız her varlık hayali varlık 

olmayacaktır. Kimi varlık türleri de duyularla değil, baĢka yollardan algılanacaklardır. 

O halde Bentham‟ın zihninde duyularla algılanmaya yetersiz varlıklar bulunmaktadır. 

Buna örnek olarak dünyadan çıplak gözle görülemeyen ancak varlığı tarafımızdan 

bilinen bir gezegen verilebilir. Bizler onun varlığını yerçekimsel gücünün 

gözlemlendiği varlıklardan dolayı bilebiliriz. Bu durumda bu gezegen, 

                                                             
14 A.g.e: 7-8 



 

27 
 

gözlemlenemeyen ya da duyularla algılanamayan bir gerçek varlık değil, varlığı 

(dolaylı) algılanabilir gerçek bir varlıktır. Bu akıl yürütmeye göre, varlığı Ģüpheli olan 

bir obje farklı bakıĢ açılarında gözlemlenmesine, algıya dahil olmasına göre algılanma 

çeĢitlerine sahip olacaktır. Ancak duyularla algılanamayan bir varlık hiçbir zaman 

duyusal algılanmayla doğrulanamayacaktır.  O sadece dolaylı algılanabilir bir varlık 

olmak derecesinde bir gerçekliğe sahip olacaktır. ĠĢte bu yüzden Bentham‟ın 

epistemolojisi, metafizik olmayan temellerde tesis edilmiĢ bir epistemolojidir. Algı 

kavramı, Bentham‟ın bilgiye bakıĢını özneye dıĢsal olmayan bir kategoriden, öznenin 

kendi duyumu ve dünyayı algılama biçimine göre biçimlendirdiğini gösterir.  

Gezegenin varlığı, onu gözlemleyemediğimiz halde onaylandığına göre bu onay, 

aynı akıl yürütme Tanrının varlığı için de geçerli olacaktır. Bentham, insan ruhu denilen 

Ģeyi de Tanrıyla aynı bakıĢ açısıyla ele almaktadır. Ġnsan ruhu, vücuttan ayrı bir durum 

olarak görülmekte, algılanamayan gerçek varlıklar kategorisinde ele alınmaktadır. Zira 

insan ruhu henüz kimse tarafından algılanamamıĢtır, o sadece düĢünülmüĢtür. Tanrı ise 

her Ģeye gücü yeten bir varlık olarak gerçek varlıkların koruyucusu olarak ele alınmıĢ ve 

ruh gibi algılanamayan gerçek varlıklar sınıfına yerleĢtirilmiĢtir. Sonuç olarak ona göre 

varlıklar, gerçek varlıklar olarak kabul edilebilirler. Ancak duyuların onayını alamadan 

bu kategoriye girerler.  

O halde yukarıdaki akıl yürütme bize, Tanrının varlığının duyularla 

algılanamadığı halde Bentham tarafından kabul edildiğini gösterir. Zira ona göre, fizik 

dünyada neyin var olduğuyla ilgili bir ifade, neyin var olması gerektiğiyle ilgili bir 

ifadeden ayrı olamaz. Bu yüzden inanç çok önemlidir.
15

 O halde, insan ruhunu 

gözlemleyemediğim için bence o, gerçek varlık değildir. Ancak bir baĢkası onu 

gözlemlediğini ya da algıladığını söylerse ruh, onun için gerçek varlıktır. Bu, birimizin 

daha doğru düĢündüğünü göstermez, sadece perspektiftir.  

Peki, Bentham‟ın Tanrıyı algılanamayan gerçek varlığa sahip varlıklar sınıfına 

yerleĢtirdiği düĢünüldüğünde bu onun ateist olduğu Ģeklinde mi yorumlanmalıdır ? Bu 

sorunun cevabı, onun akıl yürütmesi izlenerek anlaĢılabilir. Buna göre; eğer Tanrı varsa 

ancak hiç algılanamıyorsa bu durumda Tanrı, algılanamaz gerçek varlıklar sınıfına aittir. 

                                                             
15 A.g.e: 18 



 

28 
 

Ancak bu Bentham‟ın bir ateist olduğu anlamına gelmemektedir. Ona göre bütün 

bilgiler duyuların deneyiminde bulunsa da yine de Tanrının insan algısına yetiĢemeyen 

bir çeĢit varoluĢu olabilir. Ama bu, insanoğlunun anlamaya yetersiz bir algısı var demek 

değildir. Bu görüĢ, Ģu örnekle açıklanabilir: Birinin bir duvarın var olmadığına dair 

inancı, onun baĢını o duvara vururken ki acısını azaltmaz. Bentham Ģu sonuca varır: 

Ġnsan zihni Tanrıyla ilgili bir bilgi kazanmak için yetersizdir çünkü henüz bir bilgi 

kazanmamıĢtır. Kimse Tanrıyı algılamamıĢtır. Bu yüzden kimse Tanrı hakkında bir 

bilgi sahibi olduğunu iddia edemez. O halde, Tanrı takdiri, erdemi ya da kefaret ile ilgili 

terimler kullanıp Tanrıyla ilgili bilgi sahibi olduğunu iddia edenler saçmalamıĢ olurlar. 

Bentham, aynı akıl yürütmeyi/kanıtlamayı/tartıĢmayı doğal haklar-doğal yasa hakkında 

bilgi sahibi olanlar için de yürütmüĢtür.
16

 

Sonuç olarak Bentham‟ın aslında hayali varlıklar kategorisinde gördüğü kimi 

varlıklar, dolaylı algılanan varlıklar olarak da kabul edilebilir olmuĢlardır. Bentham, 

hayali varlıkların var olduğuna dair inancın, dil sayesinde de geliĢtiğini düĢünür. Zira 

ona göre dil; görmek, duymak ve dokunmak gibi iletiĢimlerle beraber aynı zamanda 

düĢüncedeki enstrümanlar olarak da tanımlanmaktadır. Zira kelimeler olmadan 

düĢünceler hayallerdir ve sadece bulutlar gibi zihnin etrafında hareket ederler. O halde 

düĢüncelerin iletiĢim aracı olarak dil, aynı zamanda hatanın da ifadesidir. Zira kelimeler 

yanlıĢ da kullanılabilir. Zihnin operasyonları, fiziksel dünyayla örtüĢmeyen kelimelerin 

artmasına sebep olmuĢtur. Bu kelimelerin bir sınıfı da hayali varlıkların isimleridir. O 

zaman hayali varlıklar var olup olmayacaklarını dile borçludurlar. Örneğin elma 

olgundur dediğimizde, elma gerçek bir varlıktır. Ancak “olgun” kavramı gerçek bir 

varlık değildir. Bu durumda biz aslında elmanın ne kadar olgun olup olmadığını 

bilemeyiz.  

Bentham‟a göre, hayali varlıklar zaman içerisinde dille beraber baĢka 

değiĢkenler yoluyla da alıĢkanlıklardan kaynaklanarak anlamlarını doldurabilirler. 

Örneğin, bir baba, oğlu John‟a sadece “John” diyerek seslendiğinde bile oğlu, babanın 

yanına gelmektedir. Oysa baba, “John gel” dememiĢtir. Sadece John demiĢ, adını 

söylemiĢtir.  Ancak John, babasının ses tonundan bile onu çağırdığını anlamaktadır. 

                                                             
16 A.g.e: 21 



 

29 
 

Babanın “gel” demesine gerek kalmadan John “tonlamanın”, “çağırma” anlamına 

geldiğini fark etmiĢtir. O halde kimi düĢünceler, bilgiler zaman içerisinde ses tonunun 

Ģekliyle bile hafızaya yerleĢmektedir.
17

 Aynı Ģey, Tanrının ve insan ruhunun varlığı için 

de geçerlidir. O halde hayali varlıklar alıĢkanlık Ģeklinde insanların zihnine yer etmiĢ 

olabilirler. Hayali varlıkların varlığı, bunlara duyulan inanca bağlıdır. Bir kiĢi eğer bu 

varlıkların varlığına inanarak büyüdüyse bu varlıklar onun için geçerli, gerçek ve 

değerlidir.  

 Peki, Bentham için hayali varlıklar, sadece Tanrı, ruh ve doğal haklar mıdır ? 

Bunlar dıĢında kalan tüm varlıklar gerçek varlıklar mıdır ? Bentham, Locke‟un 

kitaplarını okuduğunda ondan çok etkilenir onun kitabındaki hayali varlıklardan dolayı 

kafası karıĢır. Bu hayali varlıkların bir kısmı, doğal haklardır. Ancak Bentham‟da kafa 

karıĢıklığı oluĢturan bir baĢka kavram daha vardır, o da “güç”tür. Bentham gücü de 

hayali varlıklar sınıflamasına yerleĢtirmektedir. Ancak bu noktada bir sorun vardır. Eğer 

güç, hayali varlıklar sınıflamasında ise, bu durumda onun tüm felsefesinin bel kemiği 

olan fayda da hayali varlık olacaktır. Bentham, fayda/yararlılık gibi kavramların da 

fiktif/hayali olduklarını savunur. O halde faydanın gerçek bir varlık olma hakkı kazanıp, 

bir felsefe sisteminin temeli olabilmesi için gerçek olan baĢka bir varlığa ihtiyacı vardır. 

Zira daha önce gerçek olmayan varlıkların gerçek varlıklarla iliĢki içinde gerçeklik 

kazanabileceklerini belirtmiĢtik. Bentham, faydayı gerçek varlık kategorisine algı 

yoluyla almaktadır. Zira ona göre her algı, haz ve acı ile bağlantılıdır. Haz ise fayda 

getirendir. Ġnsanlar hazları fiziksel olarak algılarlar. Bunlar da bizi faydalı olana götürür. 

Bu sayede fayda, gerçek varlık olan haz ve acı aracılığı ile algılanmıĢ olur ve gerçek bir 

varlık olur.  Aslında fayda, her zaman ve her koĢulda verili olan sabit, verili bir öz değil, 

değiĢken, toplumdan topluma ve bireyden bireye farklılık gösterebilen, böylelikle her 

yeni durumda yeniden tanımlanabilen bir Ģey olarak tanımlanabilmektedir. Eğer 

faydanın fiktif bir Ģey olduğunu kabul edersek o zaman onun değiĢken olduğunu da 

kabul etmemiz gerekir.  

 Bentham‟ın varlıklarla ilgili yaptığı bu kategorilendirme onu algılamayla ilgili 

Ģu sonuca götürmektedir: Algıdan pratik bir sonuç çıkarırken, dogmatiklikten ve 

                                                             
17 A.g.e: 25 



 

30 
 

toleranssızlıktan kaçınılması gerekir. Algılamada dogmatiklikten kaçınmak onun 

felsefesini dine yaklaĢtırmayacaktır. Toleranssızlıktan kaçınmak ise, faydaya sisteminde 

gerçek bir varoluĢ olarak yer açmayı sağlayacaktır.  

 Bentham, “yapılan” ile “bilinen” arasında bir ayrım yapmıĢ ve bu ayrımda 

“yapılan”ı sanat, “bilinen”i bilim olarak konumlandırmıĢtır. Buna göre tüm bilimlerin 

esas olarak sonu, “well being” olarak tanımlanabilmektedir. “Well being” ise, bütün 

deneyimlerdeki hazların toplamıdır.  Onun felsefesinin mantıksal baĢlangıcı bu “well 

being” ve onun üzerine geliĢtirdiği çalıĢmalardır.
18

 O halde, fayda prensibi, onun 

mutluluğa olan ilgisi olarak ele alınabilecektir. Nitekim o, eserlerinde yer yer kendisini 

bir bilim adamı olarak takdim etmektedir.    

 ġüphesiz Bentham‟ın bilgi teorisi yukarıda anlattıklarımızla sınırlı değildir. 

Ancak bizim çalıĢmamızın konusu açısından onun epistemolojisiyle ilgili yukarıda 

anlattıklarımız yeterlidir. Zira bu çalıĢma onun moral ve hukuk anlayıĢını incelemeyi 

hedeflemektedir.  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
18 A.g.e: 39 



 

31 
 

C. MODERN DOĞAL HUKUKUN ELEġTĠRĠSĠ:  

C.1.Doğal Hakların Reddi 

 

Tabiî hukukla silahlanmıĢ fanatiklerle tartıĢılamaz, zira onlar 

tabiî hukuku kendi hoĢlarına gittiği gibi anlamakta, 

kendilerine uygun olduğu Ģekilde uygulamaktadır. Onların 

gözünde tabiî hukuk, suç iĢlemeksizin saf dıĢı 

bırakılamayacak bir dogma olarak kutsanmıĢtır. Böyle 

bükülmez ve aynı zamanda anlaĢılamaz olan bir tabiî hukuk 

hiç bir sorunu çözemez.      

  J.Bentham 

 

Pozitif hukuk, belli bir toplumda, belli bir zaman içinde uygulanan kurallar 

bütünüdür. Hukukun parçası olan yasalar, bir dayanağa bağlı olarak inĢa edilmektedir. 

Pozitif hukuk, herhangi bir moral ölçüte değil, bir egemene, otoriteye, anayasaya 

dayanır. Bu dayanağı tesis eden ilkeler ise, doğal hukuk ve doğal haklardır.  

Yukarıdaki motto, Jeremy Bentham‟ın pozitif yasaların temelinde doğal hakların 

bulunduğu anlayıĢına karĢı çıktığını göstermektedir. Ona göre modern doğal hukuk, 

gerek teorik gerek pratik açıdan sorunludur. Bu yüzden doğal hukuku Ģekillendiren 

doğal haklar, pozitif hukukun kuruluĢunun temeli olamazlar. 

Bentham‟ın bu reddinin anlaĢılması için doğal hakların, doğal durumun ve doğal 

hukukun tanımının yapılması gerekmektedir. Pozitif hukukun temel dayanakları 

anlaĢılmadan, hukuk üzerinde teoriler üretmek, yenilikler yapmak mümkün değildir. 

Bentham, bir hukuk reformu savunucusudur. Onun reform talebi tam da pozitif hukukun 

dayanaklarını onaylamamasından kaynaklanmaktadır. Peki doğal hak, doğal hukuk ne 

demektir ?  

Doğal hakların neler olduğunun tanımlanması için tarihte bir anda insanların bir 

yönetim altına girmeden önce yaĢadıkları bir durumun varlığı kabul edilmiĢtir. Bu 



 

32 
 

duruma doğa durumu, doğa durumunda insanların sahip oldukları haklara doğal haklar, 

doğal hakların düzenlenmesine ise doğal hukuk denmektedir.  Batı Dünyasının kurallar 

bütünü olan pozitif hukuk, iĢte bu doğal hukuk geleneği ile temellendirilir. Pozitif 

hukuk, insanların doğa durumunda sahip oldukları doğal haklar üzerine inĢa edilir. 

Pozitif hukukta temel ilke, insanların doğal haklarının ihlal edilmeyeceği bir kurallar 

bütününün sağlanmasıdır. Aksi takdirde hukukun temeline yerleĢecek herhangi bir ilke, 

insanların istek çeĢitliliğine hitap edemeyecektir. Oysa belirlenmiĢ hakların önceliği, 

hukukun en önemli iĢi olan adalet ve yasama konularında bir birlik sağlayacaktır. Buna 

örnek olarak iyi yaĢamın hukukun temel dayanağı olması gerektiğinin iddiası verilebilir. 

Ancak doğal hakların savunusuna göre hakkın iyiliğe önceliği, iyilik adına hakların 

kurban edilmemesi anlamına gelmektedir. Aynı zamanda adaletin ilkeleri özel bir iyi 

yaĢamdan türetilemez.19 Bu durumda belli bir takım ihlal edilemez, devredilemez 

haklara insanın doğal olarak sahip olduğu kabul edilirse, “özel” taleplerin çatıĢması 

olmaz.  O halde pozitif hukukun doğal haklara dayanması gerekmektedir. 

Bentham, pozitif hukuk öğretisini savunmakta olsa da pozitif hukukun üzerine 

inĢa edildiği varsayılan doğal hakların varlığını reddetmektedir. Mevcut yasaların bu 

haklara dayanması ona göre tatmin edici bir resimle sonuçlanmamaktadır. Yasaların 

özellikleri ve dayanakları farklı olmalıdır. Bentham‟ın yasalarla ilgili neler düĢündüğü 

onun hukuk felsefesi görüĢleri içinde incelenecektir. Ancak Ģimdilik onun, dönemindeki 

yasaların geçerliliği ve temeli ile ilgili kuĢkuları olduğunu belirtmeliyiz. Peki, Bentham 

doğal hakları neden temelsiz ve teorik açıdan sorunlu bulmaktadır ? Bunu anlayabilmek, 

ilk önce doğal hakların içeriğini anlamakla mümkündür. Doğal hak denilen Ģey nedir ? 

Onun devredilemez ve insanların elinden alınamaz olduğunu söylemek yeterli değildir. 

Doğal hakkın neleri içerdiğinin anlaĢılması gerekir. Örneğin beslenmek bir doğal hak 

mıdır ? Beslenmek bir doğal hak ise, beslenmeyi sağlayacak edimler de doğal hakların 

içine mi girecektir ? Bu soruların cevaplarını alabilmek için önce doğal hakların en 

önemli temsilcilerinin görüĢlerinin incelenmesi gerekmektedir.  

John Locke, insanın sadece insan olmasıyla doğuĢtan sahip olduğu birtakım 

haklarının olduğunu düĢünmektedir. Bu haklar onun özel alanında devredilemez, 

                                                             
19 Chantal Mouffe, Siyasetin Dönüşü, Çev:  Fahri Bakırcı, Ali Çolak, Epos Yayınları, 2008: 54 



 

33 
 

müdahale edilemez haklarıdır. Bunlar, yaĢam hakkı, eĢitlik, mülkiyet hakkı ve 

özgürlüktür. Söz konusu haklar Locke‟un sisteminde aynı zamanda devletin sınırlarını 

da çizen ilkeler olacaktır. Zira Locke‟a göre tarihin bir anında insanlar tabiat 

düzeninde/doğa durumunda kendi hallerinde iken, belli bir düzen ve güven ortamında 

eĢit ve özgür bir Ģekilde yaĢam sürmektedirler. Ancak bu güvenli ortam bir dönem, bazı 

kiĢilerin güveni sarsıcı hareket ve isteklerinden dolayı bozulmuĢtur. Bu durumda düzen 

ortadan kalkmıĢ ve insanların doğuĢtan getirdikleri hakları tehlikeye girmiĢtir. 

Ġnsanların doğal hakları olan özgürlükleri, bir baĢka doğal hakları olan eĢitliklerini de 

bozucu bir unsur olmuĢtur. Bir insanın isteğinin diğerinin isteğinin önüne geçmesi ile 

artık insanların içinde yaĢadıkları ortam yani doğa durumu, özgürlüklerin çatıĢtığı ve bu 

durumda kimi özgürlüklerin ve eĢitliğin yittiği bir ortam halini almıĢtır. ĠĢte insanlar bu 

güven ortamına tekrar kavuĢabilmek amacıyla bir sözleĢme yapıp siyasal bir yönetime 

kavuĢurlar. Siyasal yönetime geçmekle insanlar doğa durumundan çıkıp bir takım 

düzenlemelerin, kuralların olduğu bir yaĢama baĢlamıĢlardır. Burada önemli nokta, 

siyasal yönetime geçiĢte söz konusu doğal hakların saklı tutulmasıdır. Politik yönetimin 

varlık amacı zaten bu hakların korunmasını sağlamaktır. Yukarıda belirttiğimiz gibi bu 

yönetimin yani devletin sınırlarını çizecek olan haklardır. O halde siyasal yönetim 

meĢruiyetini bu hakların korunmasından almaktadır. Ġnsanların bu yönetime ve onun 

koyduğu kurallara itaat Ģartı da bu doğal hakların güvencesinin sağlanmasıdır. Zira 

insanların doğal hakları tüm kolektif hakların önündedir. Bunun nedeni bireyin 

toplumdan önce ve ondan bağımsız bir varlığa sahip olmasıdır. Bu durumda politik 

yapı, yani siyasal yönetim insanlara kimi haklar sağladığı için itaati hak eden bir 

yapıdan ziyade, insanların zaten sahipleri oldukları haklarını koruduğu sürece itaatin 

sağlandığı bir yapıdır.  

Doğal hakların savunusunu bir baĢka isim, Bentham‟ın Oxford‟da görüĢlerine 

karĢı çıktığı hocası olan W. Blackstone‟dur. Blackstone, doğal hakları insanoğluyla 

yaĢıt ve Tanrı tarafından konulmuĢ haklar olarak görür. Bu durumda ona göre bu 

haklara ve yasaya uyma zorunluluğu yapay olan diğerlerine göre üstündür. Bu yasalar 

her zaman, her yerde bağlayıcıdır ve buna karĢıt olan hiçbir insani yasa geçerli 



 

34 
 

değildir.
20

 Eğer bir davranıĢ mutluluğa yol açıyorsa bu davranıĢ mutlaka doğal yasanın 

bir kısmıdır. Blackstone yasaları fayda ile iliĢkilendirmeye çalıĢmıĢ olsa da yasaların bir 

bağının mutlaka doğa yasalarında olduğunu düĢünmektedir. Ona göre sözleĢme, doğa 

durumundaki haklar kavgasından oluĢan nefrete bir karĢı çıkmadır.  

Thomas Hobbes insanın doğasını, ilgi ve çıkar temelinde açıklar ve bir insanın 

diğerinin kurdu olabileceği bir yaĢantı içerisinde yani doğa durumunda temel sorunun 

güvenlik olduğunu düĢünür. Zira insanların kendi çıkarları doğrultusunda hareket 

etmeleri bir kaosa ve eninde sonunda da çatıĢmaya neden olacaktır. Bu kaos eninde 

sonunda bir savaĢ halini alacağına göre bu durumdan kurtulmak için kurallar altında 

yaĢanılacak bir toplum oluĢturmalı ve kaos ortadan kaldırılmalıdır. Bu kurallar bütünü 

altında yaĢama geçiĢi kabul etmek, toplum sözleĢmesi olarak adlandırılan ve insanlar 

arasında yapılan bir anlaĢma aracılığıyla yapılacaktır. Ġnsanlar, doğuĢtan yaĢam hakkına 

sahiptir ve doğa durumunda bu haklar sürekli tehdit altındadır. Ġnsanlar savaĢ ortamında 

sürekli ölüm korkusu ile yaĢamaktansa haklarının ve güçlerinin bir kısmını bir erke 

devrederek güvenli bir yaĢam sürebilirler.  

Sonuç olarak özetlersek, toplum sözleĢmesi kuramlarına bakıldığında doğa 

durumu, herhangi bir yaptırım gücünün olmadığı, bir otoritenin bulunmadığı durum 

olarak betimlenmektedir. Bu durum, sınırsız ve keyfi iktidarı eleĢtirmek için 

kullanılmaktadır.
21

 Bu demektir ki toplum sözleĢmesi insanlara, Hobbes, Locke gibi 

düĢünürlerin belirlediği hakların emniyeti açısından onlara sınır getirecek bir güç olarak 

kavranmaktadır. O halde aslında kimi zaman bir eĢitlik hali, kimi zaman ise bir savaĢ 

hali, insanın insanın kurdu olduğu bir durum olarak tanımlamıĢ olan doğa durumu 

kendisinden kurtulmak istenilecek bir durumdur. Bu kurtuluĢ sırasında ise doğa 

durumunda sahip olunan haklar olan doğal hakların üzerine yeni bir hukuk, pozitif 

hukuk temellenecektir. Zira doğal hukukun bu konuda yetersiz kaldığı 

deneyimlenmiĢtir.
22

 Doğal hakları savunan filozoflar doğa durumundan politik yapıya 

                                                             
20 Schofield, Utility&Democracy, s: 53 
21 Mehmet Ali Ağaoğulları, Kral Devletten Ulus Devlete,  Ġmge Kitabevi, 2005: 164 
22 William Outhwaite, Modern Toplumsal Düşünce Sözlüğü, Çev: M,Pekdemir, ĠletiĢim Yayınları, 2008: 

326 



 

35 
 

geçiĢi bu Ģekilde tasarlamaktadır. Politik yapı, doğal hak savunusuna göre, hem hakları 

savunacaktır, hem de insanlara güvenli bir yaĢam alanı sunacaktır. 

Peki, doğal hakları incelediğimize göre, Bentham‟ın doğal hakları eleĢtirisi 

hangi noktalara olacaktır ?  Doğal haklar dayanaklı pozitif hukukun Bentham‟ı tatmin 

etmediği açıktır. Zira Bentham, dönemin yasalarının ne kadar iĢlevsiz olduğunu 

görmektedir. Bu iĢlevsizlik, toplumsal sorun olan güvenliğin sağlanamamasında 

kendisini göstermektedir. O halde hukuk için baĢka dayanakların araĢtırılması ve doğal 

hakların neden hukuka dayanak olamayacağının belirlenmesi gerekmektedir. Doğal 

haklar konusunda Bentham‟ın eleĢtirilerini/itirazlarını üç ana baĢlık altında 

toplayabiliriz. 

1- Bentham‟ın itirazlarının ilki, doğal hakların doğuĢtan getirilen haklar olduğuna 

dair itirazıdır. Zira o, bu tarz hakların, epistemolojisinde gördüğümüz gerçek-hayali 

varlıklar kategorisinde, hayali varlıklar sınıfına dahil olduğunu düĢünmektedir. 

Hayali olan bir varlıktan hareketle bir pozitif hukuk oluĢturmak ise mümkün değildir. 

Bu itiraz aslında çift yönlüdür. Bir taraftan hakların hayali olması dolayısıyla 

reddedilmesi gerektiği, diğer taraftan gerçek olmayan bir zemin üzerine gerçek bir 

durum olan pozitif hukukun inĢasına olan itirazdır. Hayali haklar, hayali yasaların 

ürünüdür. Oysa gerçek haklar gerçek yasaların ürünüdür. Bu durumda pozitif hukuk, 

gerçek olabilmek için gerçek haklara ve gerçek yasalara dayanmalıdır. Her Ģeyden 

önce, doğal haklar dogmatik bir karakter taĢımaktadır. Hukuku ve yasaları kesin ve 

doğru bilgi içeren bir bilim haline dönüĢtürmek isteyen Bentham için, kesin ve doğru 

bilgi içermeyen, metafizik ilkelere dayanan doğal haklar öğretisi, bir dogma 

olmaktan öteye gidemez. Zira Bentham için bu haklar, gerçek birer varlık bile 

değildirler. Onun tanımını hatırlamak gerekirse, o, gerçek bir varlıkla bağlantıya 

geçmeyen bir varoluĢ türünü gerçek bir varlık olarak görmemektedir. Buna göre, hak 

olarak değerlendirilebilecek olan Ģey, varlığı kanıtlanamayan, biçimsel 

tanımlamalara dayalı kavramlar olamaz. Gerçek varlık arayıĢı, aynı zamanda 

Bentham için üzerinde bilim yapacağı bir zemin arayıĢıdır. Bu durumda doğal 

hakların hayali varlıklar olmaları, onlar üzerindeki etkimizi de sınırlar. Zira 

mantığımızın sınırlarının dıĢında olan Ģeyler üzerinde bir eylemde bulunamayız. O 



 

36 
 

halde doğal haklar üzerinde bir ölçme, belirleme, sınırlama yapılamaz. Sınırlamanın 

yapılamayacağı bir hak öğretisinin güven ortamını oluĢturacak hukuku tesis 

edebilmesi Ģüphelidir. 

2- Bentham‟ın doğal haklara ikinci itirazı, onların keyfice geniĢleme ve 

sınırlandırılamama özelliklerine dayanır. Kesinlikten yoksun ve dogmatik bir yönü 

doğal hakların geniĢletilmesi, hesabı verilemez bir tarzda özgürlüğün sürekli olarak 

geniĢletilmesi anlamına gelmekte ve bu sınırlandırılamaz özgürlük anlayıĢı, 

kaçınılmaz olarak anarĢiyle son bulmaktadır. Zira insanlar, doğal haklarla sınırsız 

olarak donatıldıklarını düĢünerek her türlü sınırlandırılmaya karĢı direnç 

gösterebilirler. BaĢka bir ifadeyle toplumdan önce sahip olunan haklar, bireylerin 

onları siyasal yönetim altında yaĢarlarken de istedikleri gibi kullanma isteği doğurur. 

Görüldüğü gibi aslında doğal hak teorilerinin bu hakları benimsemesi ile Bentham‟ın 

doğal hakları reddetmesi aynı temele dayanmaktadır. Zira hakların baĢka bir iyinin 

kurbanı edilmesinin kaygısı ile hakların iyinin önüne geçmesinin kaygısı aynı 

kargaĢa, uzlaĢmazlık, kaos kaygısıdır. Ancak Bentham, bu durumun doğal hakların 

dogmatik yapısından olduğu kadar hukukçuların doğal haklara iliĢkin keyfi 

yorumlarından ve pozitif hukuku bu doğal haklara dayandırma isteğinden 

kaynaklandığını belirtir. Burada belirtilmesi gereken husus, teorinin dogmatik 

karakteri ve pratiğin keyfiliğinin modern doğal hukuku yararsız kıldığıdır. Doğal 

hakların tüm ilkelerin önünde tanımlanması doğa durumundan çıkıĢı mümkün 

kılmayacaktır. Nitekim Bentham, bunun fiilen görüldüğünü de söylemektedir. 

Endüstri devrimiyle Ġngiltere nüfusunun 60 yılda iki katına çıkması, beraberinde pek 

çok sorun getirmiĢtir. Böyle bir durumda halen hakların önceliğini savunmak, 

ivedilikle çözüm gerektiren sorunlarla ilgili nafile olacaktır. Zira doğal hakları gereği 

bir grup insan sınırsız özgürlük ve yaĢam hakkına sahip olurken, diğer bir grup insan 

aynı doğal haklara sahip olduğu halde, bir yatakta 8 kiĢi yatıp, havalandırması 

olmayan evlerde salgın hastalıklardan ölmektedir. Ġngiltere örneğinde doğal haklar 

bir takım zengin kiĢiler lehine sınırsızca geniĢlerken fakirler lehine daralmıĢtır. 

Buradan çıkacak olan sonuç Ģudur: Modern doğal hukuk, bu haliyle, özgürlüklerin 

sınırsız olduğu ve aynı zamanda güvence altında olmadığı bir politik düzeni tesis 

etmektedir. O halde Bentham‟a göre pozitif hukuktan önce gelen, kendisi üzerine 



 

37 
 

pozitif hukukun inĢa edildiği bir doğal haklar dizisi yoktur.
23

 Çünkü onlar, belirsiz, 

duygusal ve hatta anarĢik sonuçları olan ilkelerdir. Hak denilen Ģey sadece, kesinliği 

ölçülüp biçilmiĢ/kanıtlanmıĢ yasalarla, yani pozitif hukukun yasalarıyla 

belirlenmelidir. Oysa doğal hakların ön planda olması, doğal hukukun, yapay olan 

pozitif hukukun önüne geçerek, onu aĢan dogmatik karakterde bir tümel karakter 

kazanması ile sonuçlanacaktır. Doğal haklar, pozitif hukukun yasalarını belirleyecek 

ve ona bir yaptırım gücü verecek bir önceliğe sahip değildir; haklar ancak söz 

konusu yasaların çocuğu olabilirler. Bu demektir ki, insanlara haklarını yasalar 

verirler.
24

 ĠĢte bu bakıĢ açısı, Bentham‟ın yurttaĢlık kavrayıĢının da özünü 

yansıtmaktadır. YurttaĢlar, kendilerine verili haklara sahip bireyler olarak hukukun 

sınırları içerisinde eylemde bulunabilen ve kendi bireysel taleplerini bu sınırlarda 

yaĢama geçirebilen varlıklardır. Haklar, bireylerin doğuĢtan getirdikleri soyut 

kavramlar değil, yaĢamsal gereksinimler sonucunda toplumlar tarafından belirlenen 

ve deneyimden gelen Ģeylerdir. Bentham, doğal hakların insanın zihninde 

bulunduğunu, bunların sadece varsayımsal olduğunu savunmaktadır;  doğal haklar 

nesnel bir gerçekliğe sahip değildir ve gerçekliği temsil etmemektedir. Ona göre 

haklar pozitif hukuk tarafından yaratılır. Bentham‟a göre hiç bir hukuk doğadan 

gelmez; hukuk, her zaman ve her yerde, politik yapı otoritesiyle yaptırıma bağlanmıĢ 

bir kurallar bütünüdür. Bentham, insanların haz peĢinden koĢtuğu düĢüncesinden 

hareketle faydacı öğretisini geliĢtirmiĢtir. Haz peĢinden koĢan insanlar, bunu, 

kendilerine bir fayda sağladığı için yapmaktadırlar. Bentham‟ın felsefesi, somut 

istekler, somut hazlar ve somut fayda üzerinden inĢa edilmektedir. Modern doğal hak 

teorileri sadece soyut bireylere iĢaret ederken, Benthamcı pozitif hukukun temelinde 

somut bireysel var oluĢun biricik referansı olarak gördüğü haz ve acı yer alır. 

Herhangi bir soyutluk taĢımayan haz ve acı terimleri, pozitif hukukun oluĢmasında 

baĢat rol oynayacaklardır. Böylece, belli standartlara uygun ve ölçülebilir bir toplum 

ortaya çıkabilir ve bireysellik ile ölçek kavramları üzerinde, yeni bir hukuk, yeni bir 

politik yapı ile yeni bir suç ve ceza düzeni üretmek mümkün olur. 

                                                             
23 Jeremy Bentham, A Fragment on Government, Cambridge University Press, 1988: 42 
24 Bentham, A Fragment on Government, s: 66 



 

38 
 

3- Bentham‟ın modern sözleĢme teorisini, modern doğal hukuk kavrayıĢını ve 

doğal haklara itiraz etmesinin üçüncü nedeni ise Ģudur: Ona göre bir eylem, herhangi 

bir doğal hukuk kuralı ile uyumlu olduğu için değil, sadece mutluluk ürettiği/haz 

verici olduğu için haklıdır ya da değerlidir.  O halde eylemler ve politikalar, mutluluk 

ürettikleri oranda, yani sonuçlarının haz verici olup olmaması bakımından 

değerlendirilirler. Bir davranıĢın meĢruluğunu sağlayan Ģey, onun bir hak olması 

değil, hazla sonuçlanmasıdır. Zira Bentham‟a göre insanlar, hakları olduğu için değil, 

hazla sonuçlandığı için belli davranıĢlara yönelirler. Bir Ģeyin hak olarak 

tanımlanabilmesinde tek ölçüt o Ģeyin bize haz verip vermeme durumudur. Bu 

demektir ki varsayımlara dayanan bir Ģekilde insanın yaratılıĢıyla beraber hakla 

donanmıĢ olması mümkün değildir. Bentham‟a göre gerçek haklar, ancak haz verme 

sınavını geçerek “hak” adını alabilirler. Sadece zihinsel üretimlerin “hakları” tayin 

etmesi, onların gerçek varlık olma özelliği taĢımasını sağlamamaktadır. Sonuç olarak 

Bentham‟a göre doğal haklar sadece hayali varlıklarken, hazza dayalı haklar gerçek 

varlıklardır. Hazza dayalı haklar ise, doğal hakların sahip olduğu mutlak
25

 güce 

sahip değildir. Örneğin bir insan, fayda sağladığı için birinin toprağını gasp edemez. 

Hazlar, tüm hazların gözetildiği oranda hak olabilirler.  

Özetlemek gerekirse Bentham, doğal hakların tamamen fiktif olduğunu, 

sözleĢmenin ise toplumun kuruluĢunun nasıl gerçekleĢtiğini anlamamız için yapılan 

fiktif bir tanımlama olduğunu düĢünmektedir. Hakların yorumu Bentham için sadece 

kör döngüdür ve bir iĢe yaramazlar. 

 Bentham‟ın doğal haklarla ilgili itirazları aynı zamanda liberal geleneğe itiraz 

olarak da değerlendirilebilinir. Bentham liberal bir düĢünür olmasına rağmen, onun tavrı 

eleĢtireldir. Zira liberal gelenek, bireyleri temel hakları ile ele almaktadır. Oysa 

Bentham temel hakkın tanımını sadece haz ile iliĢkilendirerek yapmakla gelenekten 

ayrılmaktadır. O halde doğuĢtan gelen hakların reddi, aynı zamanda Locke ve Hobbes‟a 

yapılan bir eleĢtiridir.  

 Bunun yanı sıra Bentham, doğal hakları reddederek liberal düĢüncenin 

savunduğu liberal demokrasiyle de arasına mesafe koymuĢ olmaktadır. Zira liberal 

                                                             
25 -mıĢ gibi davranılan 



 

39 
 

geleneğin liberal demokrasiyi savunması, özgür bireylerin ve özgür bireylerden oluĢan 

toplumun vazgeçilmez ve devredilemez yönetme hakkını tesis eden doğal hakları 

savunmak anlamına da gelmektedir. 

Yukarıda sıraladığımız itirazların haricinde Bentham, doğal hak teorilerinin, 

doğa durumundan politik yapı durumuna geçiĢ ile ilgili olarak savundukları görüĢlere de 

katılmamaktadır. Bentham, politik yapının kurulma ve geliĢme süreçlerini Locke ve 

Hobbes‟dan daha farklı tasarlamaktadır. Bu tasarı, onun politik yapıya itaat konusunda 

da doğal hak savunucularından farklı düĢünmesine neden olmaktadır.   Onun fiktif doğa 

durumu öğretisi ve bu durumdan çıkıĢı mümkün kılan güdüleyiciler ilkeleri farklıdır.  

Toplum sözleĢmelerinin iddiası, doğal durumda insanların birbirleriyle savaĢ 

halinde olması ve sözleĢmeyle bu savaĢ durumunun sona erdirileceğidir. O halde 

sözleĢme ile hayatları güvence altına alınan bireyler, toplumundaki otoriteye bu güven 

ihtiyacının giderileceği sözünden dolayı itaat edeceklerdir. Locke, siyasal yönetimin 

hakları korumaması durumunun anarĢiyle sonuçlanacağını söylemektedir. Bentham‟a 

göre toplum sözleĢmelerinin hayali olmalarının diğer nedeni, onların bireyin politik 

yapıya, otoriteye itaati konusunda temel güdüleyicinin fayda olduğu gerçeğini gözden 

kaçırmalarıdır. Bu durumda doğal hakları esas alan toplum sözleĢmesi teorilerindeki 

itaat, salt öznel bir edim olarak kalacaktır ve moral alan, belirlenemez, ölçülemez, 

olumsal ve keyfi olan bir Ģeye dönüĢecektir. Bu durumda, sözleĢmenin, toplumun amacı 

da sekteye uğrayacaktır. Peki, Bentham‟ın düĢüncesinde toplumun, sözleĢmenin ve 

politik yapının oluĢumu nasıldır ?  

Bentham‟a göre toplumun yegâne gerçek ve doğal temeli, bireylerin 

ihtiyaçları/istekleri ve korkularıdır.
26

 Politik toplumun kurulması için Bentham‟ın 

savunduğu bu ilke liberal geleneğin ilkelerinden farklı gözükmemektedir. Ancak bu, 

doğal hakların sınırsızca boy gösterdiği için ihtiyaç duyulan politik toplum tanımından, 

bireyin ele alınıĢındaki antropolojik fark sayesinde ayrılır. Zira Bentham insanı, ne 

Hobbes gibi tutkularının esiri olan hayvan gibi bir doğaya sahip bir varlık olarak ne de 

diğerlerinin kurdu olarak tanımlamaktadır. Bentham‟ın politik bir yapının kuralları 

altında yaĢama isteği, modern anlamda iĢbölümü olarak da tanımlayabileceğimiz 

                                                             
26 Bentham, A Fragment on Government, s: 33 



 

40 
 

ihtiyaçlardan kaynaklanmaktadır. O halde Ģimdi Bentham‟ın doğa durumundan politik 

duruma nasıl geçtiğinin incelenmesi gerekmektedir.  

Bentham‟a göre, ilk önce tek kiĢilik yalnız aileler vardır. Bu ailelerin zamanla 

geliĢmesi ve aralarından “uzun adamı”
27

 seçmeleriyle toplum oluĢmuĢtur.
28

 Bentham bu 

ailelerden oluĢan toplumun ilk haline grup/kabile demektedir. Uzun adamın 

seçilmesiyle toplum oluĢmuĢtur ve her geçen gün onun sınırları artmıĢtır. Bu 

geniĢlemeye sebep olan, tarımın fazlalaĢması ile göçlerin azalması ve önceden ayrı olan 

grupların/kabilelerin bir araya gelmesidir. Bu geniĢlemeden sonra artık toplumun 

oluĢturulma tanımı ve amacı da gerçek anlamını kazanmaktadır. Buna göre her ne kadar 

bu gruplar kendi istek/ihtiyaç ve korkularından dolayı harekete geçmiĢ ve toplumu 

oluĢturmuĢ olsalar da insanları bir arada tutan, artık, onların güçsüzlükleri ve kusurları 

olmuĢtur. Bu, toplumun orijinal sözleĢmesi olarak adlandırılmaktadır ve Locke ve 

Hobbes‟un sözleĢme tanımlarının aksine, kusurların giderilmesi amacını taĢımaktadır. 

Buna göre, bir politik yapının ilk kuruluĢunda belki hiçbir zaman resmen ifade 

edilmemiĢ olsa da aĢağıdaki ilkeler bir araya gelme ediminin kendisinde doğal ve akılcı 

olarak her zaman anlaĢılır ve içerilirler:  

1- Topluluk her bir üyesinin haklarını korumalı ve bu korumanın karĢılığında her 

birey de topluluk yasalarına boyun eğmelidir.  

2- Bir kez toplum oluĢturulduğunda o toplumu düzenli tutma ve koruma 

gerekliliğinden dolayı yönetim kendiliğinden ortaya çıkar. 

Bentham‟a göre, toplum bir kere oluĢtuğunda bu mutlaka hükümetle sonuçlanır. 

Zira herkesin birbirine ve yönetim erkine eĢit mesafede olduğu bir toplumda hazların 

çatıĢmasından doğan bir kargaĢa ve belirsizlik hakim olacaktır. O halde bu yapı, 

toplumu düzenli ve kurallı tutmak ve onu korumak içindir. Eğer herkesin uyması 

gereken kuralları koyan bazı amirler meydana gelmezse o zaman bir yargı yani 

bireylerin davranıĢlarını yargılayan bir kurum olmaksızın hiç kimse hatalarını 

düzeltemez ve o toplum, doğal devlet yani doğa durumundaki toplum olacaktır.
29

 

                                                             
27 Tall man 
28 Bentham, A Fragment on Government, s: 36 
29 A.g.e:  37 



 

41 
 

Özetlersek Bentham toplumlaĢma sürecini Ģöyle sıralandırmaktadır: Tekil ailelerden 

oluĢan ilk toplum, uzun adamın yönetimindeki doğal toplum ve ihtiyaçlar sonucu oluĢan 

politik toplum. Bu noktada Bentham, Locke ve Hobbes‟dan farklı olarak politik 

toplumun doğal toplumdan daha fazla tehlike ve korku barındırdığını düĢünmektedir. 

Zira ona göre, toplum kurulduğu andan itibaren hayal artık sona ermiĢtir. Politik 

toplumda hayalin yerini artık suç almıĢtır.
30

 Locke ve Hobbes, doğa durumunda 

yaĢarlarken bazı insanların haklarını kötüye kullanma yoluyla güveni bozduklarını öne 

sürmüĢler ve buradan hareketle hakların korunması amacıyla politik topluma geçiĢin 

olduğunu söylemiĢlerdi. Bu yeni toplum ise artık doğa durumuna göre daha güvenli idi. 

Oysa Bentham‟ın düĢüncesinde yeni durum, doğa durumuna göre daha güvensizdir. 

Bunun nedeni, hazları peĢinde koĢan bireylerin iyi dengelenmemiĢ bir hukuksal yapı 

altında birbirlerine verebilecek zararlardır. O halde politik toplumun düzenlenmesindeki 

esaslar büyük önem kazanmaktadır. Politik olmak, bir poliste yaĢamak, her Ģeyin güç ve 

Ģiddetle değil sözcüklerle, ikna yoluyla kararlaĢtırıldığı bir yerde yaĢamaktır
31

ve 

Bentham‟da bu tanımla uyumlu düĢünmektedir. KuĢkusuz o, politik toplumu ne Locke 

gibi fideist ilkelerle ne de Hobbes gibi kılıcın zoru yani Leviathan baskısında tesis 

etmek istemektedir. Bentham‟ın politik toplumunun doğal toplumdan daha tehlikeli 

olma nedeni budur. Bentham birlikteliği sağlamak için gereken zorlayıcı ilkeleri 

geleneğe göre “daha hafif” tutmak istemektedir. O halde baskı (kılıcın zoru) altında 

yaĢayan bireylerle baskı altında yaĢamayan bireylerin suç iĢlemeye yönelmeleri farklı 

olacaktır. Bentham‟ın bu sorunu çözmek için geliĢtireceği bilimsel hukuk sisteminin 

ayrıntılarına ve bu sistemin gerçekten gelenekten daha hafif yaptırımlara sahip olup 

olmadığına ileride değineceğiz. ġimdi Bentham‟ın akıl yürütmesine devam etmemiz 

gerekmektedir. 

Yukarıdaki akıl yürütmeler Bentham‟ın, politik toplum ve doğal toplum 

tanımlamalarını netleĢtirmektedir. Buna göre, uyruk olarak adlandırılabilecek bir takım 

kiĢilerin, yöneticiler olarak adlandırılan kiĢiler topluluğuna itaat etme alıĢkanlığında 

oldukları kabul edilirse, bu kiĢilerin tümü hem uyruklar hem de yöneticiler politik 

toplum durumunda sayılırlar. Ancak, bir takım kiĢilerin birbirleriyle görüĢme 

                                                             
30 A.g.e:  49 
31 Fatmagül Berktay, Politikanın Çağrısı, Ġstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2011: 39 



 

42 
 

alıĢkanlığında oldukları kabul ediliyorsa ve aynı zamanda bu kiĢiler itaat etme 

alıĢkanlığına sahip değillerse bunlar bir doğal toplum durumunda sayılırlar. 

Bu iki durumu birbirinden ayıran Ģey, itaat alıĢkanlığının var olması ya da 

olmamasıdır. Bu alıĢkanlık ise bir toplumda ne tam olarak vardır, ne de tam olarak 

yoktur. Yönetimler, itaat alıĢkanlığı mükemmel olduğu oranda doğa durumundan 

uzaklaĢırlar, az mükemmel olduğundaysa doğa durumuna yaklaĢırlar.
32

 O, itaat etme 

alıĢkanlığını siyahla beyaz gibi birbirinden ayırdığını söylemektedir.
33

 Zira bu ilke, bir 

toplumun yapısını tamamen belirleyen ilkedir. Ġtaatin olması ya da olmaması durumu 

bir toplumun politik olma durumunu/derecesini belirleyecektir. Doğal toplum negatif 

bir düĢünceyken, politik toplum pozitif bir düĢüncedir. O halde Bentham‟ın politik 

toplumu doğal topluma tercih ettiği ve bunun için itaatin zorunlu olduğu açıktır. Ġtaatin 

doğal haklarla sağlanamayacağını yukarıda izah ettik. Bu durumda itaati sağlayan bir 

güce ihtiyaç vardır ve bu güç hukuktur.  

Peki, Bentham‟a göre itaat etmemeyi gerektirecek durumlar yok mudur ? BaĢka 

bir ifadeyle söylersek politik toplumun doğal topluma tercih edilir olması, politik 

toplumun her yasasına itaat etmemizi mi zorunlu kılmaktadır. Sadece politik toplum 

olabilmek amacı her Ģeye itaati meĢrulaĢtırabilir mi ? Zira doğal toplum durumunda 

iken insanlar bir yönetime ya da hükümete bağlı olmaksızın o toplumda da tanımlı 

bireylerdir. Toplum, yönetimden/hükümetten önce gelmektedir. Bentham, bir 

iktidara/yönetime tabi kılınmada Locke gibi rızanın gerekliliğini düĢünmekte midir
34

? 

Bunun cevabı Bentham‟ın sözleĢme tanımında bulunabilir. Buna göre, insanlar, 

krala
35

 genel bir boyun eğmeye söz vererek sözleĢme yaparlar. Bunun karĢılığında kral 

da insanlara, onlara mutluluk/güven sağlayacak bir yönetim vermeye söz verir. Ancak 

eğer kral verdiği sözü tutmaz da mutluluğa zıt bir Ģekilde davranırsa, bu durumda krala 

uyulmaması gereklidir. O halde sözleĢmede taraflar, sözlerine uymakla yükümlüdürler. 

Aksi halde toplumun avantajına olan durumlar meydana gelmez ve cezalar oluĢur. Tüm 

                                                             
32 Bentham, A Fragment on Government, s: 46 
33 A.g.e: 40 
34 Ağaoğulları, Kral Devletten Ulus Devlete, s: 194 
35 Bu sözleĢme tanımında Bentham, kelimelere takılmadığını belirtmektedir. Bunun anlamı onun kral 

demekle, aynı zamanda yönetici, baĢkan, hükümet gibi kavramları kastetmesidir. Kelime olarak kral 

sadece bir simgedir. 



 

43 
 

bu sözlerde Bentham‟ın önerdiği ölçek faydadır. Bu durumda Söz eğer faydaya baskınsa 

söz tutulmalıdır. Eğer fayda baskınsa söz göz ardı edilebilir. Sözü geçerli kılan sadece 

insandır baĢka hiçbir Ģey değildir.
36

 Ġnsanın mutluluğu sözün geçerliliğini devam 

ettirecektir. Sözün geçerliliğinin devamı, bireylerin bu duruma rıza göstermeleridir.  

Görüldüğü gibi, Bentham modern doğal hukuku ve onun vaaz ettiği doğal 

hakları kendi ileri sürdüğü fayda ilkesi uyarınca faydalılığı hesaplanamaz ve ölçülemez 

olmaları bakımından reddetmektedir. Fayda, hem bir tercih nedeni ve eylemin yol 

gösterici ilkesidir hem de belli bir takım iĢlemleri içeren bir yöntemdir. O halde doğal 

hakların reddedilmesi, onun fayda teorisinin ve epistemolojisinin gereğidir. Bentham‟a 

göre hukuk, her zaman ve her yerde, politik yapının otoritesiyle yaptırıma bağlanmıĢ bir 

kurallar bütünüdür. Eğer, topluma öncel olduğu kabul edilen doğal hakları ve bunu 

temel alan toplum sözleĢmesini kabul edecek olursak, bu, bizi öznel davranıĢ kalıplarına 

sevk edecek;  moral olan ise, belirlenemez, ölçülemez, olumsal ve keyfi olan bir Ģeye 

dönüĢecektir. Örneğin özgürlüğün doğal bir hak olarak ele alınması, özgür bireylerin 

sınırsızca özgürlüğüne neden olacaktır ve bu, bireylere aslında fayda sağlamayacaktır. 

Bireyler bu doğal haklarından tek tek fayda sağladıklarını düĢünseler de aynı miktarda 

bu hakkı kullanıp kullanmadıkları meçhul olacaktır. Oysa Bentham‟ın felsefesinde 

moralin ve hukukun bilimi yapılmak istenmektedir ve kötülük ya da iyilik, ahlaklılık 

gibi edimler sadece ölçülebilir nitelikler olan haz ve acı ile açıklanmaya çalıĢılmaktadır. 

Bu durum, Bentham‟a göre fayda ölçeğinde hakların hazlarla bağlantılı olarak varlık 

kazanması ve politik toplumun artık bu ilkeyle iĢ görmesi ile sonuçlanmalıdır.  

Politik toplumun doğal hakların dayandığı pozitif hukuk ile Ģekillenmesini 

savlayan felsefeler kuĢkusuz bunu, insanlar için “iyi” olarak kabul ettikleri için 

yapmaktadırlar. BaĢka bir ifadeyle, doğal hakların içeriği, insan için iyi olan ögelerle 

doldurulmuĢtur. Bu bakıĢla aslında Bentham, doğal hakları reddettiğinde, insanlar için 

“iyi” olanın belirlenme koĢullarına da itiraz etmiĢ olmaktadır. O halde doğal hakların 

savunusuna göre iyi olan ne ise, doğal hak odur. Bentham‟a göre ise, toplum teorilerinin 

oluĢturulmasında sıklıkla kullanılan kavramlar olan “iyi” ve “kötü” kendilerini 

anlamamız için baĢka terimlere ihtiyaç duyarken, haz ve acı ile bunların sonuçları kendi 

                                                             
36 Bentham, A Fragment on Government, s: 57 



 

44 
 

baĢlarına var olabilmektedirler. Bentham‟ın ahlak sisteminde haz ve acı,  sadece 

sonuçlarına göre,  yani onların iyilik ya da kötülük üretip üretmediklerine göre ele 

alınmaktadır. Ġyi ve kötünün diğer düĢünürlerin yaptığı gibi, hem doğa yasasına hem de 

sağduyuya dayanılarak kavranılıyor olması, Bentham‟a göre, ikilik yaratacaktır.  O 

halde iyilik ve kötülüğün metafizik olarak temellendirilip zamandan ve mekandan 

ayrıĢtırılarak sahip kılındıkları tümel karakterinden arındırılması ve somut, değiĢken ve 

bireysel karakter taĢıyan haz ve acıya dayalı,  olumsal bir Ģekle büründürülmesi 

gerekmektedir. O halde artık iyi ve kötü bireylerin içinde bulundukları duruma göre 

değerlendirilecektir. Bireylerin içinde bulundukları durumdan kasıt ise, onların hangi 

hallerde mutlu, hangi hallerde mutsuz olduğunun belirlenmesidir. Bireylerin mutlu 

oldukları, kendilerine fayda sağladıkları durumlar “iyi”, mutsuz olup fayda elde 

edemedikleri durum ise “kötü” olarak adlandırılacaktır.
37

 Bentham, doğru ve yanlıĢı “en 

fazla sayıda insanın en fazla miktarda mutluluğu”
38

 olarak tanımladığında, diğer 

filozofların düĢmüĢ olduğu açmazlara düĢmemekte,  doğru ve yanlıĢ, fayda temelinde 

tesis edilen bir uzlaĢım olarak karĢımıza çıkmaktadır. Bu sayede toplum için geçerli 

olan tek moral hakikat, uzlaĢım olmakta, toplumdan önce var olduğu öne sürülen tüm 

metafizik ilkeler reddedilmektedir. O halde,  insanları bir araya getiren politik yapının 

gözetmesi gereken Ģey doğal haklar değil, haz temelindeki faydacılık olacaktır. ĠĢte bu 

gerekçelerle Bentham,  modern sözleĢme teorisini, doğal hukuk kavrayıĢını ve doğal 

hakları reddetmektedir. Aynı zamanda tam da bu nedenle Bentham‟ın teorisinde liberal 

bir etosun olmadığını da söyleyebiliriz. Bireysel faydaların toplamı olan fayda, moral 

hakikatleri içermez. Bu nedenle de onun toplumu cemaat tipi örgütlenmeden farklıdır. 

Onun toplumu, bireylerin kendi taleplerini kamusal bir biçimde ortaya koyduğu politik 

topluluklardan teĢekkül eder. 

Bentham‟a göre hukuk yani haklar, ne politik yapıdan önce vardır ne de politik 

yapının olmadığı yerde.
39

  Politik yapının varlığından önce var oldukları öne sürülen 

doğal haklar ve doğal hukuk, değiĢik kiĢilerce farklı biçimlerde tanımlanabilmektedir. 

Oysa insan için doğal olan, sadece haz ve acı, ıstırap hisleridir. Hukuk temeline haz ile 

                                                             
37 Jeremy Bentham, Theory of Legislation, Elibron Classics, 2005: 253 
38 The greatest happines of the greatest number 
39 Bentham, A Fragment on Government, s: 39 



 

45 
 

acı yerleĢtiğinden ve haz ile acı ölçülebilir olduğundan, hukuk da ölçülebilir, 

hesaplanabilir olacaktır. Bu durumda politik yapının en önemli görevi, mutluluğu 

üretmektir. Mutluluğun önemli Ģartlarından biri ise güvenliğin sağlanmasıdır. Bu 

demektir ki politik yapı, ilk önce bireyleri en fazla mutlu edecek, onlara fayda 

sağlayacak eylemleri gerçekleĢtirmelidir. Onun görevi, bireylere pozitif hukuk ile 

verilmiĢ olan hakların güvenliğini sağlamaktır. O halde politik yapı, insanların hukuki 

olarak bu türden haklara sahip olması onların faydalı olmasına dayanır, herhangi bir 

tasarıma iĢaret eden bir duruma değil. 

Böylece, “hakikati” “uzlaĢım” kılmakla, Bentham, bireyden önce gelen her türlü 

(ontolojik, etik) metafizik ilkeyi reddetmektedir. Buna göre insanları bir araya getiren 

politik yapının ortaya çıkmasına neden olan Ģey, haz temelindeki faydacılıktır. Hazzı 

güvence altına almak için oluĢturulan toplum teorisiyle Bentham, modern politik 

hedonizmin temsilcisi olarak kabul edilir. 

Bentham, bireylerin kendi hazlarının peĢinde koĢabilmeleri için birtakım haklara 

ve özgürlüklere sahip olmaları gerektiğini kabul eder. Bunlar, bireyin hazzı elde etmeye 

yönelik eylem alanı olacaktır. Ancak Bentham bu haklar ve özgürlükler ile ilgili olarak 

kendinden önceki liberal düĢünürlerden oldukça farklı bir kavrayıĢa sahiptir. Onun 

felsefesinde Hobbes‟da olduğu türden toplum öncesi bir savaĢ durumu anlayıĢı 

bulunmamaktadır. Locke, insanların doğal durumlarındaki eĢitliğin verdiği sorunların 

çözümünü politik yapı ve hükümetin merkezine güveni yerleĢtirerek aĢmakta 

bulmuĢtur. Oysa Bentham, politik yapıyı ve onun sağladığı güven duygusunu hazların 

güvencesi olarak görmektedir. Hazlar ise doğal haklara dayanmamaktadır. Hazlar, 

bireylere fayda sağlayan edimlerdir ve fayda sağlama peĢinden koĢan bireyler, politik 

yapının bunu tesis etmesini, güvence altına almasını isterler. Bu durumda Bentham‟ın 

tüm sistemini üzerine inĢa ettiği, hakların oluĢturulduğu faydacılığın ne olduğunun 

anlaĢılması gerekmektedir.  

 



 

46 
 

D. BĠR YÖNTEM OLARAK BENTHAM’IN FAYDACILIĞI  

D.1. Ahlakın Fayda ile Temellendirilmesi:  

Bentham, faydacı öğretinin en önemli temsilcilerindendir. O, faydayı sistemli bir 

Ģekilde savunan, faydayı moralin temeline yerleĢtiren ve onu bir hesaplamaya çeviren 

bir filozoftur. Bentham‟ın faydacılığı haz arayıĢına (hedonizm) dayanır. O, kendisinden 

önceki hedonist filozoflar gibi hedonizmden insanların doğal olarak faydaya, yani hazza 

yönelip acıdan kaçınmasını anlar. Hazcılığın felsefe tarihinde ilk temsilcisi 

Epikuros‟tur. Bentham, her ne kadar hazcılığın kurucusu olmasa da, o hazzı, yani 

faydayı hukuk ile birleĢtirerek ona katkı yapıp geliĢtirmiĢtir. Copleston‟un da belirttiği 

gibi Bentham, bu teorinin mucidi olmasa da ona unutulmaz bir söylem koymuĢtur.
40

 

Bentham‟ın faydacılığa yaptığı katkılar, onun adını bu teoride ilk akla gelen isim 

kılmıĢtır. Bentham, felsefesine Hume‟un fayda kavramını alarak baĢlar. 

Bentham‟dan önce Hume faydayı mutluluğa yardımcı olan kullanıĢlı bir ilke 

olarak ele almıĢ olsa da genel olarak o öğretisinde faydayı sadece niyet edilen amaca ya 

da sona bir yardımcı ilke olarak görmüĢtür. Bu Ģekilde bakıldığında Hume, faydanın 

mutlulukla, mutluluğun da acı ve hazla olan ayrılmaz bağını Bentham kadar sistemli 

gösterememektedir. Bentham‟a göre Hume, faydanın, acılar, hazlar,  tutkular, 

bağlılıklar, istekler, ilgiler, faziletler, erdemler, ahlaksızlıklar, yetenekler ve diğer 

psikolojik varlıklar arasındaki iliĢkisini açıklayamadığı için onun görüĢleri muğlak 

kalmaktadır. Hume faydanın bir toplumu tümüyle yönetebilecek bir ilke olduğunu 

kavrama konusunda baĢarısızdır. Oysa bilimlerin egemen olduğu ve ölçütlerin 

üzerinden konuĢulan bir çağda davranıĢların nedeninin tespit edilmesi, “doğru” ve 

“yanlıĢ” arasında bir ölçüt sağlamaya yarayacaktır. Bu tespit Bentham‟ın tüm felsefesini 

Ģekillendirecektir. O halde Bentham‟ın, Hume‟u, Hartley‟i ve genel olarak faydayı 

savunanları yetersiz bulma nedeni, onun öğretisinin faydayı, tam bir Ģekillendirici, 

ölçücü ilke olarak ele almasındandır. Bu yüzden Bentham‟ın öğretisinin faydayı 

savunan diğer filozofların görüĢlerini aĢma nedeni, fayda teorilerinin bir noktada fayda 

prensibinden vazgeçmeleri, onun toplumda kurucu unsur olduğu gerçeğini 

görememelerinden kaynaklanmaktadır.  Bentham gibi faydanın pratik kullanımı için 

                                                             
40 Frederick Copleston, History of Philosophy Volume VIII Bentham to Russel, Search Press, 1966: 8 



 

47 
 

faydayı mutluluğa bağlayan ve mutluluğu davranıĢların acı ve hazla geri dönüĢü olarak 

tanımlayan düĢünür Helvetius olmuĢtur. Helvetius, “bir davranıĢın eğilimi, toplumdaki 

mutluluk ölçüsünü büyüttüğünde bu davranıĢ değerlidir” görüĢüyle hem moralde hem 

de yasamada fayda prensibini doğru ve yanlıĢın zemini olarak evrensel standart Ģeklinde 

ileri süren ilk filozof olmuĢtur.
41

  

Bu noktada Bentham‟ın faydacılığının ne olduğunu anlamak, ilk önce genel 

olarak faydacılığın temel ilkelerini anlamamıza bağlıdır. Faydacılığın genel/çeĢitli 

kavranıĢının bilgisi bize Bentham‟ın faydacılığıyla olan farkı da verecektir. Bu yüzden, 

faydacılık denildiğinde ne anlaĢıldığının kısa bir incelemesinde yarar görmekteyiz.  

Faydacılık, bilinçli bir siyasi ve felsefi hareket olarak, Ġngiliz toplumunun 

radikal eleĢtirisi olarak doğmuĢtur. Ġlk faydacılar, Ġngiliz toplumunun pratiklerinin aklın 

değil, feodal inançların bir ürünü olduğuna inanan ve bu toplumun tümüyle yeniden 

düĢünülmesi gerektiğini savunan düĢünürler idi. Faydacılık, demokrasinin 

geniĢletilmesini, ceza yasalarında reformlara gidilmesini, sosyal yardım düzenlemelerini 

öngören ilerici ve reformcu bir siyasi programla tanımlanıyordu.
42

  

Faydacılık, refahın ya da faydanın ayrım gözetmeden, toplumdaki herkese 

sağlanması talebinde bulunan bir düĢünce akımıdır. Faydacılığın geliĢtirmeye çalıĢtığı 

iyilik; –mutluluk ya da refah ya da hoĢnutluk- herkesin hem kendi hayatı hem de 

sevdiklerinin hayatlarında peĢinden gittiği bir Ģeydir.  Çünkü mutluluk, bireylerin yaĢam 

Ģekilleri, sekülerlik düzeyleri ne olursa olsun kendi hayatlarında değer verdikleri bir 

Ģeydir. Faydacılığa göre insanlar, Tanrı‟nın çocukları olsalar da olmasalar da, ruhları, 

özgür iradeleri olsa da olmasa da acı çekebilir ya da mutlu olabilirler. Faydacılık, ahlaki 

kurallar koyan, bir çeĢit „onu yap‟, „bunu yapma‟lar dizisi değildir. Faydacılık, bu tür 

kuralların faydalı/yararlı iĢlevleri olduğunu gösteren bir sınav ortaya koyan bir öğretidir. 

Aynı zamanda faydacılık, temelde bir „doğruluk ölçütü‟ dür, bir „karar alma süreci‟ 

değildir. Bu ölçüt, davranıĢların niyetlerine değil sonuçlarına uygulanan bir ölçüttür. 

                                                             
41 Schofield, Utility&Democracy, s: 4 
42 Will Kymmlicka, Çağdaş Siyaset Felsefesine Giriş, Çev: E,Kılıç, Bilgi Üniversitesi Yayınları,  2004: 

67  

 



 

48 
 

O halde diyebiliriz ki faydacılığın çekici bir yanı da onun “sonuççuluğudur.” 

Sonuççuluk, yapay olduğu apaçık belli olan ahlaki yasaklara karĢıdır. Bir Ģeyi ahlak 

bakımından yanlıĢ bulup kınayanlardan, kimin yanlıĢlandığını, bir baĢka deyiĢle insan 

hayatının hangi türlü davranıĢlardan dolayı kötü bir yöne gittiğini göstermelerini 

isteyerek sadece insanın hayatını daha iyi kılan bir Ģeyin ahlak bakımından iyi 

olabileceğini söyler. BaĢka birçok ahlak kuramıysa, temelde insanın refah kaygısını 

güden kuramlar bile, sonuçları ne olursa olsun izlenmesi gereken bir dizi ahlak 

kuralından oluĢuyormuĢ gibi görünür. Bu duruma örnek olarak ise, eĢcinsellik ya da 

kumar, dans, içki, küfür vs gibi konuların değerlendiriliĢ Ģekilleri verilebilir. Yukarıdaki 

nitelikten olan edimler, ahlaki olarak yanlıĢ oldukları söylenmiĢ ancak bunlardan 

kaynaklanan bir olumsuzluğun somut olarak bulunamadığı edimlerdir. Bu türden 

davranıĢların olumsuzluğu ispatlanamadığına göre bu demektir ki, bir ahlak 

savunucusu, tarafların istekleri ve rızalarıyla gerçekleĢtirilmiĢ kimi cinsel etkinlik 

biçimlerini „uygun‟ olmadıkları için ahlak bakımından yanlıĢ olarak niteler ama 

bunlardan dolayı acı çeken birini gösteremezse, bu kuramın kullandığı „uygun‟ davranıĢ 

kavramının ahlaki bir düĢünce olmadığı karĢılığını alabilir. Zira uygun davranıĢla ilgili 

bu tür savlar, daha çok estetik savlar ya da davranıĢsal kurallara bir yönelimdir. Ancak 

onlar, ahlaki bir eleĢtiri sayılamaz. Ahlaki eleĢtiri olmama nedeni, bu tür davranıĢların 

baĢka bireyleri mağdur etmemesi, sonucunun sadece faili ilgilendirmesidir. 

Faydacılığın en güçlü yanı, önyargı ve batıl inançlara karĢı güçlü bir silah 

oluĢudur. Faydacı öğreti, ahlak adına bireyler üzerinde otorite kurmaya çalıĢanlara karĢı 

kullanıĢlı bir ölçüt sunar.
43

 Zira faydacılık, bir eylemi bireylere getirdiği/sağladığı fayda 

ölçeğinde değerlendirmektedir. O halde artık insan davranıĢları ahlaki bakımdan değil 

sağladıkları fayda bakımından iyi ya da kötü olarak nitelendirilecektir.  

Her insan, faydaya ulaĢmayı ister. Zira fayda, her bir birey için aynı anlama 

gelmektedir. Fayda bireyin hayatını daha mutlu kılan davranıĢlardan elde edilen Ģeydir. 

Fayda ilkesi herkes için eĢit düzeyde geçerlidir. Bu durumda, kimsenin bir eylemden, 

bir baĢka kiĢiye göre daha fazla yararlanmayı istemesi söz konusu olamaz. Böylece 

toplumda çoğunluğu tatmin edecek faydayı elde etme imkânı doğar. Faydacılığın bu 

                                                             
43 A.g.e:15 

 



 

49 
 

denli iĢlevsel olma nedeni, onun somut ve pratik olmasıdır. Fayda toplum hayatını 

sadeleĢtirir ve bir o kadar da güçlü kılar. Zira faydacı teori, insanlara aralarında tercih 

yapmakta zorlanacağı seçimler sunmaz. Fayda sadece mutluluğu savlar. 

Faydacılar, temel hak ve özgürlükleri savunmuĢlardır. Bu ilkeler sadece pratikte 

iĢ görmez, aynı zamanda bireyleri, zihinsel ve toplumsal bağımsızlıklarını ve yurttaĢ 

özgürlüklerini savunmaya götürür. Tüm bu bağımsızlık, özgürlük gibi değerler, sadece 

gerçeklikler olarak değil, evrensel mutluluk hedefine doğru adımlar olarak görülmüĢtür.  

 Yukarıda betimlediğimiz Ģekliyle faydacılık, fevkalade kullanıĢlı bir ilke olarak 

gözükmektedir. Faydacılığı, genel olarak iki farklı kavrayıĢla yorumlamak mümkündür:  

1- Doğrudan faydacılık: Bunun anlamı, aktörün bilinçli olarak faydacı hesaplamalar 

yapıp farklı eylemlerin bilgiye dayalı tercihlerin tatminini nasıl etkileyeceğini 

değerlendirmeye çalıĢmasıdır. Burada sistemli bir ölçme, hesaplama, zihinlerin diğer 

bireyler lehine de açılması söz konusudur.  

2- Dolaylı Faydacılık: Bu görüĢ, faydayı en üst düzeye ulaĢtırma düĢüncesini, 

aktörün karar verme sürecine ancak dolaylı yoldan girebileceğini savunur. Ahlak 

bakımından doğru/iyi eylemler, faydayı en üst düzeye çıkaran eylemlerdir, ancak 

aktörler faydayı büyük olasılıkla faydacı akıl yürütmeye dayanarak değil, faydacı 

olmayan ilkeler ya da alıĢkanlıkları izleyerek arttırırlar.
44

 Burada ise, bireyler faydayı 

hedefliyor ve istiyor olsalar da bunu sistemli bir Ģekilde yapmamaktadırlar. Bu 

demektir ki sadece rastgele davranıĢların getireceği fayda miktarıyla yetinilmektedir.   

Yukarıdaki sıraladığımız fayda türlerinden Doğrudan Faydacılık, sistemli bir 

metodu da içeren faydacılıktır ve ileride değineceğimiz Bentham‟ın öğretisi bunu içerir. 

Kapsam ve amaçları açısından evrensel olan bu doktrine göre faydacı ilkelerle hareket 

eden yasa koyucunun görevi toplumsal kuralları düzenlemektir. Faydacılar, toplumun 

reformunda ve rasyonel bir eğitim kurumunun tasarlanmasında insan doğası biliminin 

kullanımıyla, insanların, en fazla mutluluk için örgütlenen toplum içinde kendilerine en 

uygun yeri bulmaları bakımından, yeniden Ģekillendirebileceği düĢüncesindeydiler.
45

  

                                                             
44 A.g.e:30 
45 Brian Redhead, Siyasal Düşüncenin Temelleri, Çev: H, Özdemir, Alfa Yayınları, 2001: 202-203 



 

50 
 

Faydacılık, bireysel çıkarları ve istekleri değerlendirmenin bir ölçütüdür. Ancak 

bireylerin tercihleri birbirinden farklı oldukları için bu durum onların birbirleriyle de 

çatıĢmasına yol açmaktadır. O halde bireylerin tercihlerinden hangilerinin ahlak 

bakımından kabul edilebilir olduğu, hangilerinin, refahları söz konusu olan insanlar 

açısından adalete en uygun olduğu Ģeklindeki sorular bu teori içinde cevaplanmak 

durumundadır. Bu cevabı verebilmek için ise bir ölçüte gereksinim duyulmaktadır. 

Faydacılığın ele aldığımız ilk yorumunun yanıtlamaya çalıĢtığı soru budur. Birçok farklı 

kuramda karĢılaĢtığımız en bilinen yanıt, her bireyin çıkarlarının eĢit bir 

değerlendirmeye tabi tutulması gerektiğidir. Ahlak açısından her bireyin hayatı eĢit 

derecede önemlidir, bu yüzden de çıkarları eĢit bir değerlendirmeye tabi olmalıdır.
46

 Bu 

eĢit değerlendirme gerekliliği Ģu Ģekilde açıklanabilir:  

1- Ġnsanlar eĢit derecede önemlidir;  

2- Herkesin çıkarlarına eĢit ağırlık verilmelidir;  

3- Ahlak bakımından doğru eylemler faydayı en üst düzeye çıkaracaktır. 

O halde bu ilkelerden hareketle diyebiliriz ki faydacılık,  “politik ve toplumsal 

eĢitlik” ilkesini benimser. Ancak insanların eĢit birer değer olarak ele alınmasının 

gerekliliği belirsizlikler içermektedir. Bentham‟ın bu soruna getirdiği çözüm, fayda 

hesabına herkesin bir kez katılıp, kimsenin birden çok katılamamasıdır. Öyleyse 

faydacılığın ilk yorumuna göre herkesin tercihine eĢit ağırlık vermemizin nedeni, ancak 

böyle yaparsak insanlara eĢit bireyler olarak eĢit ilgi ve saygıyla davranmıĢ 

olacağımızdır.  

Yukarıda faydacılığın insanlar için uygun çözümler getiren bir teori olduğundan 

bahsettik. Peki faydacı öğreti insanı dar kalıplarla tanımlama, mutluluğun geliĢiminde 

bireyselliğin, kiĢisel geliĢimin ve iç yaĢamın vazgeçilmez önemini gözden kaçırma 

riskini ne Ģekilde bertaraf etmektedir ? Zira faydacı öğretide bütünüyle dıĢ toplumsal 

çevrede meydana gelen değiĢiklikler üzerine yoğunlaĢılmıĢtır ve burada insanın birey 

olarak özgünlüğüne yeterli önem verilemeyebilecektir.
47

 Faydacı öğreti, insanları 

kültürel mirasla iliĢkisinden soyutlayıp tarihsel boyutu olmayan a-sosyal bir insan 

                                                             
46 Kymmlicka, Çağdaş Siyaset Felsefesine Giriş, s:47 
47 Redhead, Siyasal Düşüncenin Temelleri,s: 202-203 



 

51 
 

olarak mı tanımlamaktadır ? Haz elde etme amacı, onları edilgen kılmayacak mıdır ? 

Ġnsanlar, faydayı nasıl artırabileceğine iliĢkin akılcı yargılarda bulunabilse de diğer 

bireylerin hayatları söz konusu olduğunda bunu yapabilecekler midir ? Zira kiĢilerin, 

kendi mutluluk ya da hayal kırıklıklarının diğer kiĢilerinkinden az mı çok mu olduğunu 

görmek için baĢka insanların kafalarına girmeleri gerekmektedir. Acaba faydacı teori, 

bu sözünü ettiğimiz sorunu çözebilecek midir ? Sonuççuluktan beslenen faydacılık bize, 

sonuçta insanın refahının arttığı durumlarla ilgilenmemiz gerektiğini söyler. Peki ya 

birinin refahını arttırmak diğerinin refahına ters düĢüyorsa bu duruma faydacılık nasıl 

bir çözüm getirebilecektir ?
48

  

Faydacı öğretinin yukarıda sıraladığımız sorularına Bentham‟ın faydacılığı 

içinde cevap bulunabilecektir. Bu noktada Bentham‟ın faydacılıkla ilgili görüĢlerinin 

hangi noktalarda gelenekten ayrıldığını, onun yukarıdaki soruları ne oranda 

cevaplayabildiğini incelememiz gerekmektedir. Bentham‟a göre diğer faydacı teoriler, 

faydanın rasyonel bir çaba olması gerektiğini gözden kaçırmıĢlardır ve faydayı kiĢisel 

çıkarların tesadüfî bir ürünü olarak ortaya koymuĢlardır. Oysa azami faydanın elde 

edilebilmesi için bilinçli çabalar gerekmektedir. 

Ġlk olarak söylememiz gerekir ki, onun faydacılığı, antropolojisi anlaĢılmadan 

bilinemez. O halde Bentham‟ın bireylerin doğalarını nasıl tasvir ettiğini incelememiz 

gerekir. 

Bentham‟a göre, bireyin doğasında bulunan ve bireye hükmeden iki efendi 

vardır: Bunlar; “haz” ve “acı”dır. Ġnsanın yaptığı, düĢündüğü ve söylediği her Ģey bu iki 

efendi tarafından Ģekillendirilmektedir. Bunun nedeni, insanın yaptığı her davranıĢtan 

dolayı mutlaka haz alıyor ya da acı çekiyor olmasıdır. Bentham, hazzın ve acının ne 

olduğunu tanımlamaz; gerekli tanımların sağduyuda mevcut olduğunu düĢünür.  Bu 

nedenle ona göre haz ve acı, insanların zihninde ne ise odur.
49

 Bu, hazzın ve acının 

nesnel olarak tanımlanamayacağını, bu nedenle de sabit bir tanımının olamayacağına 

dair bir ipucu vermektedir. Hazlar ve acılar, insanların algılarına göre ve algılarında 

gerçekleĢen göreli kavramlardır. Acı ve hazzın algılanması hem fayda hem de insan 

                                                             
48 Kymmlicka, Çağdaş Siyaset Felsefesine Giriş, s:27 
49 Jeremy Bentham, An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, in The Works of Jeremy 

Bentham Volume:1, Elibron Classics, 2005:1 



 

52 
 

motivasyonunun gerçek kaynağını oluĢturur. Acı ve haz fiziksel deneyimlerdir ve 

mutlulukla olan iliĢkilerde acı ve haz gerçek varlıklardır.
50

 Haz ve acının gerçek 

varlıklar olarak tanımlanması, Bentham‟ın teorisinin ilk basamağı olarak tanımlanabilir. 

Haz ve acının gerçek varlıklar olarak ele alınması, hem fizik dünyanın pratik iĢleyiĢinde 

bir karĢılık bulacak hem de somut olanın üzerinde iĢlem yapma gücünü bireye ve yasa 

koyuculara verecektir.  Bireyin ve yasamacının bu somut gerçeklik zemininde ne tür 

iĢlemler yapacağına ilerleyen bölümlerde değineceğiz. Akıl yürütmemize kaldığımız 

yerden devam edecek olursak, Bentham‟a göre zihinlerde farklı miktarda hazlar/acılar 

farklı miktarda hazlar/acılar üretir. Bu, bir kiĢinin tadarak haz alması, bir baĢka kiĢinin 

ise duyarak haz almasıdır.  Bentham‟a göre bu çeĢitlilik, kiĢilerin ilgilerine ve 

yetiĢtirilme Ģekillerine bağlıdır.
51

 Ġnsanların doğasının iki efendisi haz ve acı olduğuna 

göre, onların davranıĢları da bu iki efendinin yönlendirmesine uygun olmaktadır.  Zira 

algı mutlaka acı ve hazla bağlantılıdır.
52

 Her algılama insanlarda haz ya da acı hissi 

uyandırdığına göre, insanların bunlardan hazzı seçmesi olağandır. O halde insanların 

doğaları gereği yaptıkları değerlendirme Ģu Ģekildedir: “Olanaklı bütün durumlarda 

acıya karĢı en büyük haz ağırlığına sahip olan durum, benim için en iyi durumdur.” 

Hazların fazla olduğu bir durumun en iyi durum olarak betimlenmesinin nedeni, hazzın 

insanlara fayda sağlamasıdır. Zira hazlar sayesinde insanlar mutlu olurlar. Mutlu olmak 

ise, faydalıdır. O halde, haz, getirdiği mutluluk sayesinde aynı zamanda insanlara fayda 

sağlar. Aynı akıl yürütme acıların durumu için de geçerlidir. Buna göre, acıyla 

karĢılaĢan bir insan, bundan dolayı mutsuz olur. Mutsuzluk ise bir fayda sağlamamakta, 

tam tersine insanlara zarar vermektedir. Bu akıl yürütmenin sonucu olarak ulaĢılan 

nokta, hazların fayda sağlarken acıların zarar vermesi ve faydalı olana doğru yol 

almanın insanların doğal zorunlulukları olduğudur. Bu demektir ki insanlar, bir 

davranıĢı yapıp yapmayacaklarına, bu davranıĢın onlara fayda getirip getirmeyeceğine 

göre karar vereceklerdir. O halde kiĢisel davranıĢlarımızın zihinde yargılanmasına fayda 

prensibi her zaman eĢlik edecektir. Bentham, yargıda (davranıĢların yargısında) 

faydanın kullanılmamasının insanı objektif bir nesne olmaktan çıkaracağını düĢünür. 

Zira ona göre bir insan eğer ona mantıklı gelen Ģeyi yapmıyorsa/yargılamıyorsa o kiĢi 

                                                             
50 Schofield, Utility&Democracy, s: 29 
51 Bentham, An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, s: 21 
52 Schofield, Utility&Democracy, s: 31 



 

53 
 

bir çocuktan bile küçüktür, bir idiottur.
53

 O halde her insan,  kendi davranıĢlarının bir 

yargıcı olarak atanmalıdır.
54

 DavranıĢlarının yargıcı olan kiĢi de davranıĢların 

sonucunda elde etmeyi beklediği faydaya göre kararlarını belirleyecektir. Bu yargıcın 

fayda sağladığı davranıĢlar ise, ancak onun ilgi duyduğu Ģeylere yönelik olacaktır.  Bu 

demektir ki bireyler, onların ilgilerinin yönelmediği konulardan bir haz da elde 

edemezler. Örneğin futbola karĢı ilgi duymayan bir kiĢi, futbolla ilgili davranıĢlara karĢı 

bir eğilim göstermeyecektir. Aynı Ģekilde paranın getirdiği refaha itibar etmeyen bir 

kiĢi, paranın faydalı olduğunu bildiği halde para elde etmek için çok fazla çaba 

göstermeyecektir.  O halde ilgiler de hazlar gibi kiĢilerin yönelimine göre çeĢit 

kazanmaktadır. Bireylerin her ilgi duydukları, fayda sağlayan her Ģeyi elde etmeleri ise 

mümkün değildir. Buna göre kendi ilgimizi gerçekleĢtirmek için, ilgimize karĢıt olan bir 

baĢka ilgiden ya da daha az ilgilendiğimiz bir Ģeyden feragat etmemiz gerekir. Bu, fayda 

prensibi uğrunadır.
55

 Bentham‟ın faydaya ulaĢma ile ilgili yaptığı tanımlar, ona 

düĢüncesinde her zaman realizmin eĢlik ettiğini göstermektedir. Faydacı teoride, 

insanların ilgilerine yönelik hareket etme ilkesinin her koĢulda bulunması, bu teoriyi en 

zayıf kılan noktalardandır. Zira bir teorinin gerek günlük gerek politik sorunlara pratik 

bir çözüm getiriyor olması, o teoriyi doğru ve herkese uygun bir teori haline getirmeye 

yeterli olup olmadığı tartıĢmalıdır. Peki, Bentham teorisinin bu zayıf ve biraz da 

zaaflara dayandığı iddia edilen yönünü aĢmayı nasıl baĢaracaktır ? Bu soruların cevabını 

Bentham‟dan, onu inceledikçe alacağız. O, hem kendi teorisinin gücünü hem de bu 

teoriye gelebilecek eleĢtirilerin gücünü bilmektedir.  

Peki, bir insan faydaya yönelme konusunda efendilere sahipse, sadece ilgilerine 

yönelmesi, onun davranıĢlarının değerlendirilmesi bakımından ne anlama gelmektedir ? 

Ġlgilerine yönelerek faydasını arayan bireylerin davranıĢları iyi davranıĢlar olarak mı 

yoksa kötü davranıĢlar olarak mı değerlendirilecektir ? Bireylerin davranıĢlarını 

yönetmesi gereken ilkeler, ilgilerden, hazlardan ziyade ahlaki yani moral ilkeler değil 

midir ? Ġlgilere yönelmek bencillik değil midir ve bencillik yanlıĢ/kötü bir davranıĢ 

olarak ahlak ilkeleri tarafından yaftalanmamıĢ mıdır ? Bentham‟ın antropolojisinde 

                                                             
53 Jeremy Bentham, Principles of Legislation, in The Collected Works of Jeremy Bentham Clarendon 

Press,1998: 18 
54 Bentham, An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, s: 13 
55 A.g.e: 12 



 

54 
 

bireyler sadece fayda peĢinden koĢan Hobbes‟un tutkulu hayvanı gibi mi 

davranmaktadırlar ? 

Bentham, yukarıda sıraladığımız tüm bu soruların cevabını, bireylerin ahlaklı 

davranmaları gerektiğini, davranıĢlarını yöneten ilkenin “iyi” olması gerektiğini 

söyleyerek vermektedir. Ancak ona göre bireylerin faydaya, ilgilerine, hazlarına yönelik 

olarak davranmaları zaten “iyi” olanı yani ahlakı/morali tesis edecek olan Ģeydir. 

Faydadan bağımsız tözsel bir iyiden söz edilemez. Bu demektir ki onun sisteminde 

ahlakın kaynağı da hazdır, faydadır. Zira ahlaki değeri ifade etmek için yapılan teklifler, 

yalnızca acı ve hazzın olduğu durumlarda anlam kazanmaktadır. O halde, doğru ve 

yanlıĢ (davranıĢ) gibi teklifler de fayda ölçüsünde mantık kazanmaktadır.
56

 Ġyi olan 

davranıĢ, haz, fayda, zevk ve mutluluk veren davranıĢtır. Kötü olan davranıĢ ise acı 

veren davranıĢtır. Bu nedenle bir davranıĢ, acıya oranla hazza, daha fazla yol açıyorsa 

iyidir. O halde Bentham‟ın sisteminde iyi ve kötünün ölçütü dolayısıyla ahlakın ölçütü 

faydadır. Ona göre “Erdemi oluĢturan davranıĢlar, iyi ve kötünün fayda ölçütüyle 

hesaplanmasına indirgenebilir. Ancak bu,  erdemi alçaltmak değildir.”
57

 Zira Bentham‟a 

göre ahlak ilkelerinin belirlenmesinde metafiziksel bir keĢif yoktur. Acı ya da haz yoksa 

iyi ya da kötü de yoktur. O halde kendi içinde sadece iyi ya da kötü olan bir güdü de 

yoktur. Ġyi davranıĢta bulunmak ahlaklı bir davranıĢtır. Ġyiyi belirleyen ise, hazdır, 

faydadır. Ona göre fayda prensibi ahlakı iyi yönden geliĢtirmekte mantıklı bir zemin 

sağlar.
58

 Aynı Ģekilde ahlak da insan davranıĢlarının mümkün olan en büyük iyilikle 

sonuçlandırma sanatıdır.
59

  

ġimdi Bentham‟ın akıl yürütmesinde bunun nasıl mümkün olacağını görelim.  

Bireyin bencil bir edimmiĢ gibi gözüken hazzının peĢinden gitmesi ilkesinin 

benimsenmesi, baĢka insanların çıkar ve hazlarını gözardı etmeyi gerektiriyor gibi 

görünebilse de, Bentham belli acılı sonuçların aĢırı ya da denetimsiz bencilliği 

cezalandıracağını ileri sürmektedir.
60

 Bu demektir ki teori bireysel bencilliklere imkan 

verse de Bentham, bu bencilliklere karĢı cezalandırma uygulanacağını düĢünür. 

                                                             
56 Schofield, Utility&Democracy, s: 32 
57 Bentham, An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, s: 13 
58 Schofield, Utility&Democracy, s: 76 
59 Bentham, Principles of Legislation, s:12 
60Shaikan, Felsefe Tarihi, s:196 



 

55 
 

Faydacılık yalnızca belli bir kiĢinin hayatı değil, tüm hayatlar açısından kazançları ve 

kayıpları karĢılaĢtırmamızı gerektiren bir politika felsefesidir. ĠĢte burada, daha sonra 

ele alacağımız hesaplayıcı akıl devreye girmektedir. Bu durumda faydacılık örneğin, 

toplumun kaynaklarının kime ayrılacağına karar verebilmek için A kiĢisinin potansiyel 

mutluluğunu B kiĢisinin hayal kırıklığını aĢıp aĢmadığına bakmak gerektiğini savlar. 

Zira Bentham faydacılığı, “herhangi bir nesnede ona yarar, üstünlük, haz, iyilik ya da 

mutluluk üretme eğilimi veren özellik”
61

 olarak tanımlamaktadır. Bu anlamdaĢ 

kelimeler ya bireylere ya da bir bütün olarak topluluğa uygulanabilirler. Bentham‟a 

göre, yalnızca haz (ve acıdan kaçınma) doğru davranıĢın gerçek ölçütü olarak kabul 

edilebilir, çünkü haz duyan herhangi bir kiĢi arzu nesnesini sevdiğini, onun iyi olduğunu 

kabul etmektedir.  O halde iyi, yani ahlaklı davranmanın ölçütü de fayda olacaktır. 

Fayda uyarınca eyleyen bir kiĢi, aynı zamanda ahlaklı da davranmıĢ olacaktır. Bu 

durumda,  Bentham‟ın sisteminde kiĢisel ahlak yasalarında otorite bir kenara 

bırakılmıĢtır ve sebeplendirme onun yerini almıĢtır.
62

 Bu sebeplendirme ise haz ve 

acıdır. BaĢka bir ifadeyle, kiĢisel ahlak yasalarının otoritesi artık haz ve acıdır. 

Bireylerin doğası bireylere, acıdan kaçmalarını ve hazza ulaĢmalarını bir görev, bir ödev 

olarak vermektedir. Bu görevi yerine getirmekle insanlar ahlaklı birer bireye de 

dönüĢmüĢ olacaklardır. O halde ödev,  iyi olana yönelmeyi gerektirmektedir. Ancak 

Bentham‟ın iyi olana yönelmeyi ödev olarak görmesi, bu ödevin biçimsel bir yapıda 

olduğunu göstermez. Bu demektir ki, iyi olana yönelmenin ödev olması ile iyi ve 

kötünün ölçütünün ödev olması birbirinden farklıdır. O halde Kant‟ın ödev anlayıĢı ile 

Bentham‟ın ödev anlayıĢının aynı ilkeden hareketle değerlendirilemeyeceği çok açıktır. 

Zira Kant‟ın ödev ahlakında ahlak ilkeleri biçimsel bir ilkeye dayandırılan bir kesin 

buyruktur. Bentham ise ahlak ilkelerini tanımlarken, onu, biçim olarak değil, içeriği ile 

yani, hazla, iyiyle doldurulmuĢ pratik ilkeler olarak ele almaktadır. Bu içerik ise 

tamamen kiĢisel tatmin mekanizmalarından ve bir tür mutluluk ahlakından 

beslenmektedir. Burada Kant‟ın hazları ve mutluluk ahlakını otonominin önünde bir 

engel olarak düĢündüğünü, Bentham‟ın ise bununla zıt bir anlayıĢı savunduğunu 

söyleyebiliriz. Kant‟ın önerisi hazların ve kiĢisel tatminlerin sınırlandırılması iken 

                                                             
61 Bentham, An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, s: 21 
62 Schofield, Utility&Democracy, s: 162 



 

56 
 

Bentham için hazlar, onların haklarını da belirleyen tek ilke olacaktır. BaĢka bir deyiĢle 

hazlar, insanı topluma da yönelten ve bunun içindeki tüm iliĢkileri belirleyen Ģeylerdir. 

Sonuç olarak Bentham, yukarıda belirttiğimiz Ģekilde hazza yönelme eğiliminin 

evrensel olduğunu ve tüm insani etkinliklerin temelinde bulunduğunu söylemektedir. 

Bu demektir ki, bu biyolojik-fiziksel duyarlılık, eylemlerimizin, düĢüncelerimizin, 

tutkularımızın ve toplumsallığımızın tek nedenidir. O halde psikolojik olarak hazza 

yönelme, fayda ilkesini tüm insani etkinliklerin ve ahlakın temeline yerleĢmesine yol 

açacaktır. Bentham için insan ve onun oluĢturduğu topluluk, hayatının gayesini, hazların 

artırılması ve acıların azaltılması yönündeki temel eğilime bağlı olarak belirleyecektir. 

Zira ona göre, kiĢi mutlu olduğunda sempati olarak diğer insanların da mutluluğunu 

etkiler.
63

 Bentham, fayda öğretisinin birey-toplum iliĢkileri içinde nasıl Ģekilleneceğine 

ileride değineceğiz. Ancak önce onun fayda öğretisinin bireysel sınırlarda Ģekillenme 

sürecini anlamadan ilerlememiz mümkün değildir.   

Bentham, haz dediğinde fayda, mutluluk, yarar, iyi gibi kavramların hepsini, acı 

dediğinde ise, zararlı, kötü gibi kavramların hepsinin bu tanımlamanın içine girdiğini 

belirtmektedir. Bentham, basit olarak yalnızca insanların haz ve acılarıyla ilgilenmez. O, 

insan davranıĢlarının açıklanmasına ve ahlaka iliĢkin nesnel bir ölçüt getirmek 

istemektedir. Onun böyle bir arayıĢ içinde olması anlaĢılırdır. Zira kendisine gelene 

kadar olan ahlak teorileri, söz konusu nesnel ölçütleri sağlayamamaktadır. Bentham, bu 

türden teorileri savunanların insan davranıĢlarında ahlakın nesnel ölçütünü 

sorguladıklarında aynı sonuca ulaĢacaklarını savunmaktadır. Diğer bir değiĢle, “doğru 

ve yanlıĢın nesnel bir ölçütünü sağlayan Ģeyin faydacılık olduğu sonucuna 

varacaklardır.”
64

  

Bentham, doğru ve yanlıĢın nesnel bir ölçütünü sağlayan Ģeyin faydacılık 

olduğunu ispat etmek için uzlaĢım kavramına baĢvurmamız gerektiğini belirtmektedir. 

Morali bilim yapma uğraĢı içinde olan Bentham, tamamen sonuççu bir perspektif 

içerisinde uzlaĢımsallığı merkeze alan bir moral anlayıĢ sergilemektedir. Ona göre farklı 

doğrular üzerinde çatıĢan taraflar, örneğin bir yasayı savunanlarla ona karĢı olanlar, 

                                                             
63 Bentham, An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, s: 144 
64 Copleston, History of Philosophy Volume VIII Bentham to Russel, s: 9-10 



 

57 
 

sadece fayda ilkesine baĢvurduklarında uzlaĢma olanağı bulacaklardır. Zira bu ilkeden 

hareketle yapılan tartıĢmalarda elden bırakılmayacak ilke, tartıĢılan fikir veya eylemin 

gelecekte yol açacağı sonuçlardır. Bu durumda çatıĢan taraflar olası tüm sonuçları 

hesaba katarak düĢünmek ve tartıĢmak durumdadır. ÇatıĢan taraflar arasındaki tartıĢma 

bu ilkeye göre yürütülürse Ģu iki Ģeyden biri olur: 

1- Ġnsanlar belli bir olasılığın gerçekleĢeceği üzerine ilgili bir anlaĢmaya varırlar  

2- Ġnsanlar anlaĢmazlığın gerçek nedenlerini gereği gibi tartıĢtıktan sonra bu konuda 

herhangi bir anlaĢma umamayacaklarını görürler.  

O halde Bentham‟a göre taraflar, hiç değilse anlaĢamadıkları noktayı açıkça 

kavramıĢ olurlar. Bunun üzerine tatmin olmayan taraf, anlaĢmazlık konusunun önemini 

nasıl gördüğüne, baĢarı olasılığı ya da baĢarısızlığıyla ilgili olarak düĢündüklerine, yani 

direnmenin zararlarının kabul etmenin zararlarına ağır basıp basmayacağı hakkındaki 

oranlamasına göre direnmek ya da kabul etmek kararını verir. Bu durum, çatıĢan 

tarafların, faydanın yaĢamın belirleyicisi olduğu gerçeğini görmelerini sağlar. Bu, 

Bentham‟a göre, faydanın hayatın her edimini ve alanını kapladığının göstergesidir. O 

halde ahlaki ilkeleri faydaya değil de Tanrı, vicdan ya da soyut, biçimsel hak veya 

iyilere dayandırmaya çalıĢmak ona göre nafiledir. Bu düĢüncenin temelinde ahlakın 

metafiziksel ilkelerle tesis edilmesinin bu ilkelerin baskıyla sonuçlanması düĢüncesi de 

vardır. Oysa Bentham, hangi hazza yöneleceği ile ilgili bireylere özgürlük alanı 

tanımaktadır. Bentham‟ın bu konuyla ilgili verdiği örnek de bize, Tanrı, vicdan gibi 

kavramları teorisinin dıĢında tutmak istediğinin ipuçlarını vermektedir. Bu örnekte 

Bentham, “verilen sözün tutulması” nın gerekliliği ile ilgili bir savunmanın, fayda 

süzgecinden geçmeden tutarlı olamayacağını ispat etmeye çalıĢmaktadır. Bentham, 

aĢağıdaki gibi bir diyalog kurgular:
65

  

- “Ben sözümü tutmalıyım, çünkü vicdanım bunu emrediyor.”  

- “Bunu nereden biliyorsun ?”  

- “Çünkü içgüdüsel bir duygum var.”  

- “Peki, neden vicdanına uymalısın ?”  

                                                             
65 Bentham, An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, s: 13 



 

58 
 

- “Çünkü tanrı benim doğamın yazarıdır ve vicdanıma uymak tanrının kuralına 

uymaktır.”  

- “Neden tanrıya uymalısın ?” 

-  “Çünkü bu benim birinci görevim.” 

- “ Bunu nereden biliyorsun ?” 

- “Çünkü bunu bana vicdanım söylüyor.”  

Bentham yukarıdaki diyalogun, “söz tutma” davranıĢını ne doğruladığını ne de 

yanlıĢladığını düĢünür. Bu, sadece vicdanla baĢlayıp yine vicdanla biten bir çemberdir.  

Oysa ona göre bu akıl yürütmede fayda prensibi kullanılmıĢ olsaydı bu çemberden 

kurtulmak mümkün olabilirdi. Bu örnekte ise, insanlara savunulan davranıĢın peĢinden 

gitmek ile ilgili hiçbir kanıt verilememektedir. Söz tutma davranıĢının doğruluk ya da 

yanlıĢlık açısından alacağı değerin vicdanla ya da tanrı ile belirleneceğini varsaysak 

bile, bu kanıta/belirlemeye herkesin ikna olacağı kesin değildir. Ayrıca bir davranıĢın 

kanıtı ile ilgili olarak açıklamaya muhtaç olanların hepsi tanrıya inanmak zorunda 

değildir. Bu durumda ilgilerin farklılığı, kanıtlamanın zorluğunu da beraberinde 

getirmektedir. Zira farklı ilgiler farklı kanıtlamaları meĢru kılacaktır ve bu durumda tek 

bir ölçekte kavranamayan çok çeĢitli ahlak anlayıĢları ortaya çıkacaktır. Bu örnek bize 

Bentham‟ın, ilgileri fayda-zarar hesabında/ölçeğinde eritme/uzlaştırma gerekliliği 

duyduğunu göstermektedir. Bu yüzden gerek bireysel eylem alanımız olan özel 

alanlarımızda gerekse kamusal alanda ahlaki davranıĢlarda bulunmak ve bunun herkes 

için aynı değere/ahlakiliğe sahip olduğunu iddia etmek ancak fayda ölçütünün temel 

alınması ile mümkündür. Ancak ilgilerin fayda ölçeğinde bir eritmeye mi yoksa 

uzlaştırmaya mı tabi tutulacağıyla ilgili sorun fayda prensibinin daimi takipçisi olacak 

gibidir. 

 Peki faydacı öğretiyi ve onun ölçütlerini kabul eden bireylerin, hazza ulaĢması 

nasıl mümkün olacaktır ? Haz veren davranıĢlara salt bireylerin kiĢisel çabasıyla mı 

ulaĢılacaktır ? Fayda ahlakın da belirleyicisi olduğuna göre bireyler mutlu ve ahlaklı 

insanlar olabilmek için hangi ilkelere göre davranıĢta bulunacaklardır ? 



 

59 
 

Bentham, insanların davranıĢlarına yön veren efendileri, yani hayatları boyunca 

peĢinden koĢtukları hazları tasnif etmiĢtir. : 

Buna göre insan;  

 Servet edinmekten, 

 Yeteneklerini kullanmaktan,  

 Ġyi arkadaĢlıklar kurmaktan,  

 ġan ve Ģöhretten,  

 Kuvvet sahibi olmaktan,   

 Yaratıcı tarafından sevilmekten,  

 Sevdiklerinin baĢına gelen iyi Ģeylerden,  

 Sevmediklerinin baĢına gelen kötülüklerden,  

 Hatıralardan,  

 Hayal etmekten,  

 Gelecekle ilgili planlar yapmaktan,  

 Zihnindekileri gündeme getirmekten ve  

 Acıdan kurtulmaktan haz alan bir varlıktır.  

Ancak bunun tersi durumlardan, yani; 

 Duyu yoluyla edinilen zevklerden mahrum kalmaktan, 

  Duyusal acılardan,  

 Yeteneklerini kullanırken karĢılaĢtığı zorluklardan,  

 DüĢman sahibi olmaktan,  

 Kötü nam salmaktan,  

 Yaratıcı tarafından sevilmemekten,  

 Sevdiğinin baĢına gelen kötülüklerden,  



 

60 
 

 Sevmediklerinin baĢına gelen iyiliklerden,  

 Hatıralarındaki acılarından,  

 Hayallerinin acı vermesinden, 

 Beklentilerinin kötü olmasından dolayı ıstırap duyar.
66

  

Bu tasnife göre bireyler, kendilerine haz veren maddelere ulaĢmaya 

çalıĢacaklardır.  Peki bireyler yukarıda sıraladığımız isteklere ulaĢmaya çalıĢırlarken hiç 

acı verici durumlarla karĢılaĢmayacaklar mıdır ? BaĢka bir ifadeyle, hazza giden  yolda 

acıyla karĢılaĢtıklarında ne yapmaları gerekmektedir ?  Haz hedeflenirken acıyla 

karĢılaĢıldığında haz gözden çıkarılacak mıdır yoksa acıya rağmen hazza doğru 

gidilecek midir ? 

Bentham‟a göre haz ilkesi temelinde bir yaĢam süren bireyler, alacakları hazzı 

ve kendisinden kaçınacakları acıyı hesaplamak
67

 durumundadırlar. Bu hesaplama onlara 

hangi davranıĢları seçeceklerini gösterecektir. Peki, bu hesaplama nasıl olacaktır ? 

Hesaplamaya etki edecek ilkeler nelerdir ?  

D.2. Hesaplamanın Ölçütleri 

Her insan, her bir davranıĢının getireceği acı ve hazzı hesaplayarak elde edeceği 

faydayı en yüksek kılmaya çalıĢır. Bu Ģekilde oluĢturulacak fayda ilkesi, Bentham‟a 

göre, yaĢamın tüm alanlarını Ģekillendirdiğinde insanlık tam anlamıyla gerçek huzur ve 

mutluluğu bulacaktır. O halde birey örneğin, ne kadar çok çalıĢırsa o kadar çok para 

elde edecek, ne kadar çok para elde ederse o kadar çok mal ve hizmet satın alabilecek, 

ne kadar çok mal ve hizmet alırsa, o kadar çok tüketim yaparak faydasını (mutluluğunu) 

arttırabileceğini hesaplayacaktır. Burada hesaplamaya, çalıĢmanın getirdiği para ve yine 

onun getirdiği yorgunluk haz ve acı ilkeleri olarak katılmaktadır. Bireyler, paranın 

verdiği hazzın, yorgunluğun verdiği acıdan daha fazla olduğunu hesaplarlarsa 

çalıĢacaklardır. Ancak kazanılan paranın miktarı az haz verecek ve bu yorgunluğun acısı 

                                                             
66 Jeremy Bentham, A Table of the Springs of Action, in The Works of Jeremy Bentham Volume:1, 

Elibron Classics, 2005: 195 
67 Bentham, Theory of Legislation, s: 32 



 

61 
 

karĢılanamayacaksa bu durumda bireyler hesaplamada acı hanesinin daha yüksek 

miktarda olduğunu görecekler ve çalıĢmayabileceklerdir.  

Yukarıda tasnif edilmiĢ olan düĢünceler ve eylemler, Bentham‟ın bireyinin 

sürekli bir hesap etme, davranıĢlarının ona kazandırdıklarını ve kaybettirdiklerini ölçüp 

biçme edimine yöneldiğini göstermektedir. Birey, davranıĢlarını kendisi için, bireyin 

seçtiği yönetici de yasalarını ve onların uygulanmasını toplum için en üst düzeyde bir 

haz elde edip en az miktarda acıya maruz kalmak amacıyla hesaplayacaktır. Hesaplama, 

toplumun mutluluğunu geliĢtiren istek ve eylemlerin hangilerinin iyi olduğunu gösterir. 

Zira toplumun mutluluğu ile bireyin mutluluğu birbirinden ayrı değildir. Toplum, 

bireylerin toplamıdır.  

Peki, Bentham istenilen sonuç, yani fayda için eylerken yapılacak olan bu 

hesaplama/ölçme iĢlemi ile ilgili ne önermektedir ? Bireylerin davranıĢlarının 

yöneticileri haz ve acı olduğuna göre, hangi davranıĢın ne kadar haz, ne kadar acı 

vereceğini belirlemek nasıl mümkün olacaktır ve bunun için belirlenen ölçütler nelerdir? 

Ġlk olarak Ģunu belirtmeliyiz ki, Bentham, haz ve acıları niteliksel olarak 

birbirlerinden ayırmamıĢ, onları sadece niceliksel olarak ele almıĢtır.
68

 Bu, 

Descartes‟dan beri bildiğimiz bir Ģeyin tekrarıdır: niceliksel olan 

ölçülebilir/hesaplanabilir olandır ve bilim, ölçmek ve hesaplamaktır. Bentham‟ın 

düĢüncesine göre, bir sanat eserinden duyulan haz ile kâğıt oyunundan elde edilen haz 

arasında haz olmaları bakımından bir fark yoktur; haz söz konusu olduğunda biricik 

farklılık ya da ayrım hazzın miktarıdır. Bentham, ünlü bir deyiĢinde aynı yoğunlukta ve 

uzunlukta haz veriyorsa „raptiyenin Ģiir kadar iyi‟ olduğunu söylemiĢtir. Eğer Ģiiri 

raptiyeye yeğliyorsak, onu vakit ayırmak için daha değerli buluyorsak, bunun nedeni 

bize daha çok haz vermesidir.
69

 Alınacak hazzın dıĢında Ģiiri raptiyeden daha değerli 

kılacak bir yön bulunmamaktadır. O halde hazları kalite esasıyla değil, miktar esasıyla 

ele almamız gerekmektedir. Bentham‟ın kabul ettiği gibi hazlar arasında sadece 

niceliksel farklar olduğu kabul edildiğinde, bu noktada hesaplamada bazı karıĢıklar 

olabilecektir. Zira kiĢilerin seçimleri farklı farklı olabilir.  Bu durumda bireyler, haz 

                                                             
68 Bentham, An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, s: 46 
69 Kymmlicka, Çağdaş Siyaset Felsefesine Giriş, s:17 



 

62 
 

verici bir davranıĢı ararken bunun net bir Ģekilde hazla sonuçlanıp sonuçlanmayacağına, 

alınan hazzın miktarının verilen emeği karĢılayıp karĢılamadığına bakmalıdırlar.
70 

Hazzın ve acının salt niceliksel olarak tasarlanması onların ölçülebilirliğinin 

güvencesidir. Bentham, faydaya dayalı tüm sistemini bilimsel kesinliğine ulaĢtırmaya 

çalıĢmıĢtır; oysa nitelik, bilimsel kesinliğinin yerine sadece muğlaklık verebilmektedir. 

Bu durumda haz ilkesi uyarınca yaĢayan insan ölçülebilir bir nesneye dönüĢeceğinden 

davranıĢları dolayımıyla bilimi yapılabilir bir varlık haline gelmektedir. Buna karĢın 

nitelik ölçülemez ve bu durum ölçme demek olan modern bilimler ile uyuĢmaz. 

Bentham, insan davranıĢlarının, tıpkı Newton fiziğindeki nesneler gibi analiz edilebilir 

ve manipüle edilebilir olması gerektiğini düĢünmektedir.
71

 O, böylece morali bilim 

kılıp,  hukuku bilim yapabileceğini düĢünmektedir. Buna ek olarak, Bentham‟a göre 

hazların ve acıların birbirlerinden niteliksel olarak ayırt edilmemelerinin bir diğer 

nedeni, bu dünyada hiçbir Ģeyin her bakımdan ve her zaman iyi veya kötü olmamasıdır. 

Hemen tüm teorilerin kullandığı örneği verecek olursak; örneğin rüzgâr, hasta biri için 

kötülük getirirken, sağlıklı biri için ferahlık getirmektedir. Aynı Ģekilde bir yasa, 

Avrupa için iyi sayılabilirken, Amerika için, oranın Ģartlarına göre kötü addedilebilir. 

Peki, o halde rüzgar ve yasadan ne anlamamız gerekir ? BaĢka bir deyiĢle söylersek 

evrensel olarak herkes için genel geçer iyi ya da kötüyü belirleyen kavramlar mümkün 

müdür? Bentham‟ın felsefesinde bu soruların yanıtı söz konusu farklı geçerlilik 

durumlarının birbirlerine eĢitlenmesi değil bu farklı durumları mümkün kılan bir 

denklik iliĢkisinin kurulmasıdır. Söz konusu denklik, iki yasanın, içerik olarak 

birbirlerinden farklı olmalarına rağmen “yasa olmak” bakımından birbirleriyle 

uyuĢmalarıdır. Keza kiĢilerde meydana getirdikleri farklı etkiye rağmen rüzgar 

rüzgardır.  

Bentham matematiksel düĢünceyi faydanın maksimizasyonu için kullanmıĢ ve 

bu edimi “fayda hesabı” (utility calculus)72 olarak adlandırmıĢtır. Buradaki amaç, 

maksimum faydanın hesaplanabilirliğini nesnel bir biçimde kanıtlamaktır. Hiç kuĢku 

yok ki, kendisinden önce gelen liberal filozoflar da insanın haz ve fayda söz konusu 

                                                             
70 Copleston, History of Philosophy Volume VIII Bentham to Russel, s: 12 
71 Douglas Long, Bentham on Liberty, University of Toronto Press,1977: 164 
72 Bentham, An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, s: 69 



 

63 
 

olduğunda benzer bir hesaplama edimi içerisinde olduğunu kabul etmekteydiler. Ancak 

Bentham‟ın orijinalliği, kendisinden önce gelen liberal filozofların “basiret”e havale 

ettikleri bu edimi, matematiksel bir hesaplamayla kesin sonuç veren bir denkleme 

dönüĢtürmüĢ olmasıdır. Buradaki fark aynı zamanda onun çağında kesinliğe duyulan 

ihtiyaçla da örtüĢmektedir. Kesinlik arayıĢı, topluma yön vermede ve çağın sorunu olan 

güvenlik sorununa çözüm bulmada ortak rasyonel ölçütün ne olacağı probleminden 

beslenir. ĠĢte bu arayıĢ sonucunda Bentham, metafiziksel temelde olmayan ama 

bireylerin üstünde uzlaĢtıkları müĢterek Ģeylerin ne olduğunu sorgular. KuĢkusuz bu, 

bireyin toplumsal iliĢkilerin biçimine ve çağın ihtiyaçlarına göre biçimlenen ve 

değiĢken bir Ģey olacaktır. ĠĢte bu, topluluğun ortak faydasıdır ve hiç kimse ortak 

faydada birleĢmek isteyen bireylerin varlığını yadsıyamaz. Ġnsan, baĢkalarının kendi 

hazlarının önünde bir engel olduğunu bilir; ancak bir çıkar ortaklığı olmadan amacına 

ulaĢamayacağını da bilir. Bu nedenle doğru ve iyi diye tabir edilen Ģeylerin niteliği, iĢte 

bu çıkarlar doğrultusunda dünyayı kavrayan bireylerin bakıĢ açısına göre farklılıklar 

gösterecektir. O halde ilkelerde uzlaĢmanın yolu, faydada uzlaĢmaktır. Buna da 

hesaplama yoluyla ulaĢılır.  

Hesaplamada bireylerin arzuladıkları hazlar, hem haz olmak bakımından 

birbirine eĢittir hem de bireyler istedikleri hazzı arzulama konusunda eĢittirler. Bireyler 

arasında hazza yönelme doğal bir eĢitlik olduğuna göre bu, toplumsal eĢitliğin de 

temelidir. O halde onun antropolojisi, her bireyin aynı oranda değerli olduğunu 

göstermektedir. Bu antropoloji, aslında bireylerin benzer hazlara ve hazlara ulaĢma 

konusunda benzer yeteneklere sahip olduğunun kabulüne dayanmaktadır. 

Yukarıda, rasyonel varlıklar olarak bireylerin hesaplamaya dayalı bir kararla 

eylediklerini belirttik. Bentham, felsefe tarihindeki ilk faydacı filozof değildir. Onun 

öncellerinden farkı, “Rasyonalist Faydacılık” olarak adlandırılan öğretinin kurucusu 

olmasıdır. Bentham‟a göre diğer faydacı teoriler, faydanın rasyonel bir çaba olması 

gerektiğini gözden kaçırmıĢlardır ve faydayı kiĢisel çıkarların tesadüfi bir ürünü olarak 

ortaya koymuĢlardır. Oysa azami fayda, bilinçli çabalarla elde edilir. Buna göre insan, 

haz ilkesine göre eyleyen bir varlık olmakla birlikte, en yüksek hazzı ancak yukarıda 

betimlediğimiz hesaplama iĢleminin sonucunda ortaya çıkan rasyonel kararlarla elde 



 

64 
 

eder. O, ölçme ve hesaplamayla faydanın bilimini
73

 yapmaktadır. Bu Descartes‟ta 

olduğu gibi konuya
74

 yönelik değil akla yöneliktir, aklın izlemesi gereken bir metottur. 

Descartes, insanların akıllarını doğru kullanamadıkları için böyle bir yöntemi 

önermiĢtir. Aklın doğru bir yöntemle çalıĢması sayesinde açık seçik ve kesin bir bilgi 

elde edilir. Aklın nasıl kullanılacağına iliĢkin kesin bir yöntem üzerinde uzlaĢıldığında 

bu yöntemle ulaĢılan sonuçlarda da uzlaĢma sağlanacaktır.
75

 Bentham‟a göre, bu 

yöntem hesaplamadır.   

Faydanın kesin sonuç veren bilimini yapmaya yönelen Bentham, bu amacına 

uygun olarak söz konusu hesaplamaya dâhil olan etkenleri incelemeye giriĢir. O 

öncelikle, acı veya hazzın niceliğini/değerini belirleyen bazı değiĢkenleri araĢtırır.  Buna 

göre hazzın değeri, onun; 

 “keskinliğine”,    

 “sürekliliğine”, 

  “kesinliğine”,  

 “yakınlığına”,  

 “verimliliğine”,  

 “saflığına” bağlı olacaktır.
76

 

ġimdi bu maddelerin ne anlama geldiğini inceleyelim: 

Keskinlik; bir haz veya acının miktarının bize fayda sağlama açısından 

gücünü göstermektedir.  

Süreklilik; bireylerin elde edeceği haz veya acının ne kadar süreceği ile 

ilgilidir.  

                                                             
73 Peter Mack, A Bentham Reader, Western Publishing Company, 1969: 171  
74 Rene Descartes, Yöntem Üzerine Konuşma, Çev:AfĢar Timuçin, Bulut Yayınları, 2010: 34 
75Nebil Reyhani,“Bilgi Teorisinin Klasiklerinde Özne Anlayışları”, Uluğ Nutku‟ya Armağan, ed:M,Elgin,   

Ġnkılap Kitapevi, 2006: 479-494 
76 Bentham, An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, s: 16 



 

65 
 

Kesinlik; bir eylemin bireylere net bir Ģekilde haz veya acı getireceğinin belli 

olmasıyla ilgilidir. Bireylerdeki haz veya acı algısı muğlak değil net algılanabilir 

olmalıdır. DavranıĢın sonucunun kesin olarak ne olacağının belli olmasıdır. 

Yakınlık; bir eylemin getireceği hazzın o eylem ile arasındaki mesafe, yani, 

fail ile hazzın uzaklığı ile ilgilidir. Burada bireylerin hazza ulaĢmak için neleri feda 

ettikleri de yakınlıkla iliĢkilidir.  

Verimlilik; bir eylemin örneğin haz sağlanan bir davranıĢla sonuçlanması ve 

bu hazzın yeni ve baĢka türden hazları da beraberinde getirmesidir.  

Saflık; bir eylemin oluĢturduğu hazzın arkasından acı getirmemesi, yani 

sadece hazla sonuçlanmasıdır.  

 Bu değiĢkenlere bağlı olarak yapılacak bir hesaplama, bir davranıĢın 

sonucundan ne miktarda haz ve acı alacağımızın bilinmesini mümkün kılmaktadır. 

Bentham‟a göre, herkes hesaplama yapar ve herkes kendi hazzını hesaplar. Kimse 

hesaplamadan kaçamaz.
77

 O halde hazzı isteme nedeniyle baĢlayan bir davranıĢ, 

hesaplama süzgecinden geçerek sonucunun haz verip vermediğine göre değerlendirilmiĢ 

olacaktır. Bu durumda eylemin belirleniĢi ortaya çıkacak eserden hareketle olacaktır. O 

halde doğa bilimlerinde kullanılan sebep sonuç iliĢkisi, ahlaki bir eylem için de geçerli 

olmaktadır. Bu bilimsel tavır, ahlaki eylemi “değerli” ve “iyi” yapacak sonuçları 

faydayla açıklamaktadır. Haz ve acının değerlerinin belirlenebilmesi için izlenmesi 

gereken yol; bunların peĢinden gelecek olan duyguların tespit edilmesidir. Örneğin bir 

haz çeĢidi olan seks, arkasından getirdiği yorgunluk ile bir acı doğuruyor olabilir. Bir 

baĢka örnekle açıklamak gerekirse, içki içmek, o anda insana haz verirken arkasından 

baĢ ağrısı gibi bir acı doğurabilir. Bu durumda söz konusu hazzın, haz olduğunu 

söylemek doğru olmaz. Zira haz, acı doğurmuĢtur. Aynı durum acılar söz konusu 

olduğunda da geçerlidir. Ağrıyan bir diĢin çekilmesi kiĢiye acı veriyor olsa da, 

arkasından doğurduğu ağrı çekmeme durumu bu acının, yani diĢin çekilme acısının, acı 

olarak değil, haz olarak algılanmasını sağlamaktadır. Haz ya da acının saf olma durumu 

ise; bunların doğurduğu duyguların yine haz ya da acıyla sonuçlanması, arkasından 

                                                             
77 Schofield, Utility&Democracy, s: 44 



 

66 
 

farklı bir duygu getirmemesidir. ĠĢte bu ilk hazdan ya da acıdan sonra çıkan verimlilik 

ve saflık haz ve acının durumunu, onun yoğunluğunu ve kalitesini tayin edecektir.  

Bentham‟a göre haz ve acılar toplumdaki bireylerin onları algılayıĢıyla çeĢitli 

adlandırmalar almaktadır.  Hazlarla ilgili çeĢitli adlandırmalar Ģunlardır: “Ġyi”, “yarar”, 

“uygun”, “avantajlı”, “faydalı”, “kazançlı”, “mutlu”, “kârlı”vb. 

Acılarla ilgili adlandırmalar ise Ģunlardır;“Kötü”, “zararlı”, “avantajsız”, 

“uygunsuz”, “mutsuz”, “kayıp”, “zarar” vb.
78

 

Yukarıda saymıĢ olduğumuz haz ve acıların adlandırmalarıyla ilgili önemli bir 

nokta dikkat çekmektedir.  Hazlarla ilgili adlandırmalarda “uygun” adlandırması, bize 

bu hazzın aslında bireylere bir artı haz değil de bir “nötr” durum getirdiği söylenebilir. 

Aynı Ģekilde acılarla ilgili adlandırmalarda da “avantajsız”, “uygunsuz” adlandırmaları 

bir kaybı değil de bir kazanımsızlığı iĢaret etmektedir. O halde toplumdaki bireylerin 

durumuna ve kavrayıĢına göre yukarıda sözü edilen “nötr” durumlar onların özel 

hallerine göre iyi ya da kötü olarak, yani acı veya haz verici olarak anlaĢılabilmektedir. 

Bentham‟a göre, örneğin sağlık, hastalığın yokluğudur. Hesaplamadan çıkan sonuç, 

yukarıdaki adlardan birini alır ve kiĢinin kararını belirler.   

ġimdi hesaplamanın nasıl yapılacağını, “spor yapma” davranıĢına yukarıdaki 

maddeleri uygulayarak değerlendirelim. A kiĢisi spor yapma davranıĢının haz ve acı 

değerlerini aĢağıdaki gibi hesaplamıĢ olsun. 

Keskinlik; Sporun bize sağlık sağlayacağı tıp bilimi tarafından ispatlanmıĢtır. 

Tüm doktorlar spor yapmanın en önemli sağlık kaynağı olduğunu belirtmektedirler. Bu 

demektir ki spor yapma davranıĢının bizi sağlıklı kılma gücü yüksektir.  O halde sporun 

fayda sağlama gücü de yüksektir. O halde spor, hesaplamanın keskinlik maddesinden 1 

birim değer almıĢ olur.  

Süreklilik: Sporun faydası süreklidir. Zira spor, hayat boyu sağlıklı bir yaĢamı 

sağlar. Onun faydasının kesinti göstermesi mümkün değildir. Uzun süreli fayda 

sağlaması bakımından spor süreklilik maddesinden de 1 birim değer almıĢ olur.  

                                                             
78 Francisco Vergara, Liberalizmin Felsefi Temelleri, Çev: B, ArıbaĢ, ĠletiĢim Yayınları, 2006: 73 



 

67 
 

Kesinlik: Sporun haz değil de acı getirme ihtimali yoktur. Onun fayda sağladığı 

nettir ve bir muğlaklık yoktur. O halde spor, kesinlik maddesinden de 1 birim değer 

almıĢ olur.  

Yakınlık: Sporun sağladığı faydaya kısa sürede ulaĢılır. Zira spor sırasında vücut 

mutluluk hormonu salgılar. Ayrıca bu hazza ulaĢmak için feda edilmesi gereken bir Ģey 

de yoktur. Bu durumda spor yakınlık maddesinden de 1 birim değer almıĢ olur.  

Verimlilik: Spor, sadece o an salgılanan mutluluk hormonundan ibaret değildir. 

Spor mutluluk ve fayda üretmeye devam eden bir davranıĢtır. Spor sayesinde mutluluk, 

sağlık gibi hazlar üretilir. Sağlık ise bu yöndeki harcamaların az olmasını sağlar. Yani 

spor, daha az tıbbi ödenek hazzını da doğurmuĢtur, üretmiĢtir. O halde spor, verimlilik 

maddesinden de 1 birim değer almıĢ olur.  

Saflık: Spor arkasından acı getirmez sadece haz, fayda getirir. O halde spor 

saflık maddesinden de 1 birim değer almıĢ olur.   

Bu durumda spor ile ilgili bu hesaplamayı yapan A kiĢisi 6 birim değer elde 

etmiĢ olur. Bu hesaplamada her bir madde 1 birim değer olarak hesaplamaya katılmıĢtır. 

Bu kiĢi artı değerde bir sayı elde ettiği için bu davranıĢın hesaplama sonucunu olumlu 

bulup spor yapmaya karar verebilir.  

Ancak aynı davranıĢ için bir B kiĢisinin hesaplaması farklı bir sonuç verebilir. B 

kiĢisi sporun arkasından gelen yorgunluk durumunu acı olarak değerlendirilip saflık 

maddesinden hesaplamaya eksi 1 birim değer verebilir. Aynı Ģekilde yakınlık maddesi, 

yani sporun sağlık getirmesi sporun yapıldığı anda gerçekleĢmediği için B kiĢisi buna 

eksi 1 birim değer verebilir. Verimlilik maddesiyle ilgili de B kiĢisinin tıbbi ödeneklerle 

ilgili maddi bir sıkıntısı olmayabilir. Bu durumda bu fayda ona bir anlam ifade 

etmeyebilir. O halde bu maddenin sonucu da eksi 1 birim değer olabilir. Süreklilik 

maddesine göre de spor yapmanın sakatlanma riskinden dolayı eksi 1 birim değer 

alabilir. Diğer iki maddenin A ve B kiĢilerinde aynı olduğunu varsayalım. Bu durumda 

B kiĢisinin 2 artı değeri, 4 eksi değeri vardır. Yani toplamda çıkan sonuç “-2” dir. O 

halde B kiĢisi spor yapma davranıĢını seçmeyebilir. Sonuç olarak her bir birey, kendi 

ilgi duyduğu davranıĢları bu maddelerle sınayacak, çıkan sonuca göre de eylemde 



 

68 
 

bulunup bulunmayacağına karar verecektir. O halde herkesin hesabı aynı ilkelere 

dayansa da herkesin sonucu aynı olmayabilir. Zira hazlar ve ilgiler ve bunlar uğruna 

feda edilecek davranıĢlar ve bunların değerleri herkese göre farklıdır. Burada önemli 

olan, hesaplama ölçütlerinin herkes için nesnel, aynı olmasıdır. Ölçüm, hesaplama 

faydayı dolayısıyla morali bilim haline getirecektir. Ölçümde farklı sonuçların çıkması 

fayda hesabının ya da ahlakın bilim olmasını engellemez. Ayrıca hesaplamanın içine 

tüm toplum girdiğinde bireysel hesaplamadaki miktarda/oranda farklı sonuçlar elde 

edilmeyecektir. Zira kamusal alanın düzenlenmesinde hukuk, hesaba davranıĢlarla ilgili 

baĢka değiĢkenleri de katacaktır. Ayrıca yasalar artık kamusal alanda yukarıdaki örnekte 

gördüğümüz kadar keyfiliğe izin vermeyecektir. Çünkü aynı davranıĢtan hareketle 

örnek verirsek spor davranıĢıyla ilgili tıbbi ödenekleri umursamayan bir kiĢi, toplum söz 

konusu olduğunda bu ödenekleri umursamak zorunda kalacaktır. Zira kamusal alanda 

sadece kiĢisel servetlerin kullanımı değil, tüm toplumun ortak servetinin kullanımı söz 

konusudur. O halde diyebiliriz ki toplumsal fayda hesaplamalarında bireylerin 

seçimlerindeki özgürlük alanları/keyfilikleri kısıtlanacaktır. Toplum söz konusu 

olduğunda yönetici de bu hesabı yapmalı ve toplumun faydasına olacak Ģekilde, hesabın 

sonucunu kamuya yönelik tüm pratiklerde uygulamalıdır. Bu pratikler, toplum içinde 

yaĢayan bireylerin istedikleri her hazza ulaĢmaya yönelecek kadar özgür olmadıklarını 

gösterir. Zira yasalarla sınırlanmayan haz, toplumun en yüksek mutluluğunun göstergesi 

olan en büyük sayıyı sekteye uğratacaktır. O halde bireyler hem kendi dünyaları hem de 

toplum için hesaplama yapacaklardır. Bu hesaplama Bentham‟ın hedonizmini “kaba” 

bir hedonizm olmaktan kurtarmaktadır. Nitekim ona göre insan, acıdan sonra hazzın, 

hazdan sonra da acının gelebileceğini hesaplamak ve bunların birbirleri üzerindeki 

azaltıcı/artırıcı etkisini göz önüne almak durumundadır.  

Peki, Bentham‟ın teorisinde hesaplamadan yanlıĢ sonuçların alınma ihtimali yok 

mudur ? Bentham‟a göre fayda takip edilirken bile bir kötülük yapılabilir. Zira sınırlı bir 

zihin kendini aldatabilir.  Çünkü bireylerin zihinleri, iyi ve kötünün sadece küçük bir 

bölümünü algılar. O halde, örneğin büyük bir tutkunun etkisi altında olan bir insan 

kendisine hesaplamada yalan söyleyebilir. Aynı Ģekilde baĢkalarının acısını arayan ruh 

hastası bir adam hazlardan mahkum kalacaktır. Ancak Bentham‟a göre, kötü hesap 



 

69 
 

yapılıyorsa, hata aritmetikte değil kiĢinin kendindedir.
79

 O halde gerek özel alanda 

gerekse kamusal alanda inĢa edilecek ahlakın böyle bir hesaplamayla yanlıĢ sonuçlar 

vermesi mümkün değildir. YanlıĢlığı bireyler kendi özel alanlarında yapabilir ancak 

kamusal alanda hukuk, bu yanlıĢların düzeltilmesi amacıyla Bentham‟cı teoriye 

yerleĢtirilmiĢtir ve bu, onun öğretisinin en önemli kısmıdır. 

Sonuç olarak yaptığı hesaplamanın sonucundan hareketle eyleyen insan 

faydacıdır ve faydacı olduğu ölçüde rasyoneldir. Zira Bentham‟ın önerdiği hesaplama, 

bireylerin akıllarıyla yapacağı bir hesaplamadır. Yukarıda onun haz ve acıyı, fiziksel 

deneyimler olarak ele aldığını söylemiĢtik. ĠĢte tam da bu noktadan sonra insan 

davranıĢları fiziksel maddeler olacak ve manipüle edilebilecektir. Hesaplamayı yapan, 

ölçüp biçen pratik akıldır. Hazlar ve acılar deneyimler oldukları için hesaplamada 

metafiziksel bir keĢif yoktur. Bu, bizzat fiziksel etkilerini duyumsadığımız haz ve 

acıların hesabıdır. Fiziksel olanın manipülasyonu da yine bilimsel metotlarla olacaktır. 

BaĢka bir deyiĢle, onun için daha farklı tanımlamalar yapmaya, bunların anlamlarını 

inceltmeye, hatta bu terimlerin anlamını açığa çıkarmak için Aristoteles ya da Platon‟a 

baĢvurmaya gerek yoktur. Acı ve haz, insanların somut olarak hissettikleri Ģeylerdir. 

Bentham‟ın belirlemeleri, emprizmin metafiziğe karĢı çıkıĢ olarak değerlendirilebilinir. 

Onun teorisi, deney ve tecrübeye dayalı bilginin akıl ile hesaplanarak doğru davranıĢa 

ulaĢma çabasıdır.  Görüldüğü gibi Bentham‟ın her Ģeyi hesaplayan ve en ince ayrıntısına 

kadar planlayan düzenleyici bakıĢ açısı, onun yöntemini oluĢturmakla beraber, insan 

aklına verdiği anlamı da açığa çıkarmaktadır: Akıl, ihtiyaçlar için en uygun yolu 

bulmaya yarayan bir kapasitedir. Bu kapasite, düzeni sağlamak için bireyin kendi 

yararına olan Ģeyi hesap yoluyla bulmasını sağlar. Ancak birey, aklını faydaya angaje 

olarak kullanmaya o kadar zorlanmıĢtır ki, neredeyse fayda prensibini gözden kaçıran 

Ģahıslar birey olarak tanımlanmamaktadır. (bir insan eğer ona mantıklı gelen Ģeyi 

yapmıyorsa/yargılamıyorsa o kiĢi bir çocuktan bile küçüktür, bir idiottur.) Burada 

bireylerden toplumsal faydaya ve aslında daha da somut olarak düĢünüldüğünde düzene 

uygun davranmaları beklenmektedir ve bunun da aslında bir tür despotizmi bireyselliğin 

korunması kılıfına büründürerek yaĢama geçirmek imkanı taĢıdığı açıktır. Bu noktada 

                                                             
79 Bentham, An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, s: 13 



 

70 
 

“Aslolan birey midir yoksa toplum düzeni midir ?” sorusu, yani “ilgilerin eritileceği mi 

yoksa uzlaĢtırılacağı mı” sorusu Bentham‟ı takip etmeye devam etmektedir.  

Bentham‟ın dizgesini izlemeye devam edecek olursak, o, faydayı ve buna bağlı 

hesaplamayı sadece bu hazların yakınlığı, verimliliği gibi ilkeler üzerinden mi 

yapmaktadır ? Ayrıca her bir davranıĢ ya da hazzın bu hesaplamaya dahil edilmesi 

gerekmekte midir? Örneğin bir insan normal Ģartlar altında yemek yeme edimine bile 

hesaplama yöntemiyle mi karar verecektir ? Bireyler her tür seçimlerinde akıllarını mı 

kullanacaklardır ? 

Bentham‟ın hazları niteliksel olarak birbirinden ayırmadığına değinmiĢtik. 

Bireyler, hesaplamada niceliğe önem veriyor olsalar da bu, her hazzın aynı önemde 

hesaplamaya katılacağı anlamına gelmemektedir. O, insan doğasına yerleĢtirilmiĢ olan 

bu iki efendiden, haz ve acıdan söz ederken, bunların basit ve kompleks hallerinin de
80

 

birbirlerinden ayrılacağını savunmaktadır. Ona göre basit haz çeĢitleri Ģunlardır:  

 Duyulardan alınan hazlar,  

 Servetten, varlıktan alınan hazlar,  

 Beceriden alınan hazlar,  

 Dostluktan alınan hazlar,  

 Ġyi anılmaktan alınan hazlar,  

 Güçten alınan hazlar,  

 Dindarlıktan alınan hazlar,  

 Kötü niyetten alınan hazlar,  

 Yardımseverlikten alınan hazlar,  

 Hatıralardan alınan hazlar, 

 Hayal etmekten alınan hazlar,  

 Beklentilerden alınan hazlar,  

                                                             
80 A.g.e: 48 



 

71 
 

 Bir birliğe bağlı olmaktan alınan hazlar, 

  Ġç rahatlığından alınan hazlar vb. 

 

Basit acı çeĢitleri ise Ģunlardır:  

 Duyumlar yoluyla alınan acılar,  

 Bireyin beceriksiz olma durumundan alınan acılar, 

 Bir Ģeylerden mahrum kalmaktan alınan acılar,  

 DüĢmanlıktan alınan acılar,  

 Toplum içinde kötü isim yapmaktan alınan acılar,  

 Hatıralardan alınan acılar, 

 Beklentilerden alınan acılar,  

  Bir birliğe dâhil olamamaktan alınan acılar vb. 

Yukarıda saydıklarımız Bentham‟ın, basit haz ve basit acıyla ilgili verdiği 

örneklerdir. Ancak,  basit olarak nitelenen hazlar ya da acılar, bireyleri doğrudan karar 

vermeye sevketmezler. Sadece kompleks olan hazlar ya da acılar bireylerin bir karara 

varmasına neden olabilirler. Bentham‟a göre, kompleks hazlar ve acılar birbirleriyle iç 

içe de geçebilirler ve en önemlisi, bunlar, aynı zamanda insanda heyecan uyandırıp 

karar almayı gerektiren hazlardır. Bu hazlar ve acılar, kaçınılmaz olarak hesaplamayı da 

gerektirirler.  O halde diyebiliriz ki, Bentham‟ın sisteminin kurucu unsuru olan haz 

ölçekli hesaplama, rasyoneldir ve kompleks bir yapıya sahiptir. Bu rasyonalite, kolayca 

anlaĢılacağı gibi araçsal bir rasyonalitedir. Buradaki akıl hesaplayıcı akıldır ve aklın 

hazları elde etmeye yönelik stratejileri belirlemek dıĢında bir iĢlevi yoktur. Hazlar ise, 

üzerine akılla düĢünülerek karar verilmiĢ birtakım insani talepler olmaktan ziyade, 

varlığı baĢtan kabul edilmiĢ, insanın doğasını belirleyen temel Ģey olarak kabul görmüĢ 

ve uğruna mücadele edilmeye değer tek insani duygu olarak temellendirilmiĢ 

incelenmeye değer ve karmaĢık dinamiklerdir. 



 

72 
 

Bu durum göstermektedir ki, hazlar ve acılar basit ve kompleks olarak ikiye 

ayrılmakta; basit hazlar ve acılar hukuk sistemi ve bireyin karar alma mekanizmasından 

ayrı tutulmaktadır. Peki, haz ve acı nasıl olup da karar alma süreçlerinde etkili 

olmaktadır ? Haz veya acıya hizmet eden ve ona neden olan olaylar, Bentham‟ın 

sisteminde tahrik edici sebepler olarak adlandırılır. Eğer bunlar, hazza sebep oluyorsa, 

zevk veren nedenler, acıya sebep oluyorlarsa, acı dolu, üzücü, elem sebepleri olarak 

anılırlar. Bentham zevk veren nedenler ve elem sebepleri olarak bazı durumları 

sıralamaktadır. Bunlar Ģu Ģekildedir: 

 “Sağlık”; sağlıklı olmak bireylerde zevk almaya sebep olan tahrik edici 

nedenlerdendir.  

 “Güçlülük”; burada kastedilen bireylerin toplumsal olarak güç sahibi 

olmalarıdır.  Güçlülük de aynı Ģekilde tahrik edici sebeplerden zevk veren 

nedenlerdendir.  

 “Cüretkârlık”; bireyleri mutlu olmaya, haz almaya yönelten 

erdemlerdendir. 

 “Bedensel kusur”; bu kusur, bireylerin acı çekmelerine yol açtığı için 

elem sebebi olarak değerlendirilmektedir. 

  “Ġlimin çokluğu ve kalitesi”; bilgi sahibi olunması ve bu bilginin üst 

düzeyden bir bilgi olması bireyler için hazza sebep olan tahrik edici nedenlerdendir.  

 “Moral duyarlılık”; bu erdem bireylerin toplum içinde birbirlerine karĢı 

daha duyarlı olmalarını sağlamaktadır. Bundan dolayı bireyleri hazza sevk etmekte,  

toplum için de zevk verici nedenlerden sayılmaktadır.  

  “Moral önyargılılık”; bireylerin birbirlerine Ģüpheyle yaklaĢmalarına ve 

birbirleri için fedakârlıklar yapmalarına engel olan bir edim olduğu için elem verici 

sebeplerdendir. Oysa Bentham, kimi bireysel mutlulukların, diğer bireylerin daha 

büyük mutluluğu uğruna feda edilebilir olduğunu söylemektedir. Burada Bentham‟ın 

formülasyonunda toplum için faydalı olacak ahlaki bir davranıĢın gerçekleĢmesi için 

bir ölçüt ortaya çıkmaktadır. Bu ölçüt, davranıĢın sonucunun etki edeceği kiĢilerin 

sayıca az ya da fazla olmasıdır. Bentham, bu sayının göz önünde bulundurulması 



 

73 
 

gerektiğini düĢündüğü için bu belirleyici ilkenin; “en fazla sayıda insanın en yüksek 

mutluluğu” olduğunu belirtmektedir.  Mutluluk söz konusu olduğunda, (toplumdaki) 

çoğunluğun, yani toplumun mutluluğunun tek tek bireylerinkine olan üstünlüğü, 

önceliği söz konusudur. 

 “Hükümet/yönetim”; bir toplumda yönetimin iyi durumda olması, 

bireylerin hazzını artırıcı yasalar koymasıyla aynı anlama gelmektedir. Bu da iyi bir 

yönetimin bireyler için zevk verici nedenlerden olduğunu göstermektedir.   

 “Nesil/soy/kuĢak”, Bentham, toplumun bireylerinin mutluluğunun 

diğerlerini de etkilediğini söylerken ait olunan neslin de bu mutluluktan pay alıyor 

olmasının insanların zevk almasını sağladığını belirtmektedir.  

  “Entelektüel gücün dayanıklılığı”;  

 “zihnin daimliği”, 

 “zihnin sağlamlığı”, 

 “isteklere meyil”, 

 “dini duyarlılık”, “dini önyargılılık”,  

 “sempatik duyarlılık”,  “sempatik önyargılılık”, 

  “antipatik duyarlılık”,  “antipatik önyargılılık”,  

 “aptallık”, 

  “alıĢkın olunan meĢguliyet”,  

 “sempati yönüne ilgi”,  “antipati yönüne ilgi”, 

  “bedeni düzenleme”,  

 “zihni düzenleme”,  

 “seks”, “yaĢ”,  

 “rütbe”, “eğitim”,  

 “çevre”, “ortam”,  



 

74 
 

 “ilgi”, 

 “dini beyan”,“uğraĢ” vb.
81

  

 

Yukarıda sıralanan bu tahrik edici sebepler, davranıĢlarının faydayla sonuçlanıp 

sonuçlanmadığını etkiler. Bu özelliklerinden dolayı da hesaplamada bireylerin ellerinde 

bulundurdukları verilerdir. Bu maddeler, davranıĢların sınanmasında bireylerin 

kullanacakları, maddelerin içeriğini değerlendirecekleri sebeplerdir.  

Bentham‟ın bu noktaya kadar incelediğimiz düĢünceleri, onun faydanın 

biliminini yaptığı ve bilimin bize ahlakla ilgili kesin bilgiler verdiği Ģeklindedir. Peki, 

Bentham, bu görüĢlerin aksini düĢüneceklerin varlığından haberdar mıdır ? Örneğin o, 

ahlakla dinin bu Ģekilde ayrılmıĢ olmasının, ahlakın artık dinden bağımsız olarak 

kavranacak olmasının eleĢtirileceğini düĢünmemiĢ midir ? Bentham, gelecek eleĢtiri ve 

itirazların farkındadır. O, her tür itirazın reddini yine fayda teorisine danıĢarak vermiĢtir. 

Peki, bu cevaplar nelerdir ?  

Bentham‟a göre fayda ilkesi ile anlaĢılması gereken Ģey bir eylemi onaylayan ya 

da onaylamayan ölçüttür. Fayda ilkesinin peĢinden gitmek, yani haz ve acının bize 

hükmetmesine izin veriyor olmak, yaĢam içinde bize doğru ve yanlıĢın yolunu 

gösterecektir. Zira fayda ilkesi, aĢağıda örneklendireceğimiz gibi, doğru ve yanlıĢın 

standardıdır. Buna göre bir eylemin yapılması veya yapılmaması gerektiği hakkında tek 

onay mekanizması fayda prensibidir. Fayda ilkesi, yapılan eylemi haz ve acıya göre 

onaylayacak veya onaylamayacaktır. Bu onay veya red doğru veya yanlıĢı verecektir. 

Bentham‟a göre bireyler, fayda prensibine karĢı çıkabilirler; ancak bu karĢı çıkıĢ kendi 

eylemlerini yöneten ilkelerin farkında olmayan insanların tutumudur. 

Bentham‟a göre fayda teorisine karĢı çıkan kiĢiler,  kendileriyle 

hesaplaĢtıklarında fayda ilkesiyle barıĢacaklardır. Zira bireyler, fayda ilkesinin her 

zaman kendileri için kötü olandan kaçmayı, kendileri için iyi olana yönelmeyi esas 

aldığının, eninde sonunda farkına varacaklardır. Bentham, bireylerde bu türden 

farkındalıklar oluĢturmak, onlara fayda prensibinin doğruluğunu ispatlamak için fayda 

                                                             
81 A.g.e: 47 



 

75 
 

prensibine karĢı çıkan insanlara çeĢitli sorular sormak gerektiğini söyler. Bentham, 

fayda ilkesini reddeden bireylerin, yargıda ya da tartıĢmada fayda ilkesinden mahrum 

bırakıldıkları durumlarda, düĢüncelerine rehberlik eden hiçbir Ģeyin kalmadığını fark 

edeceklerini söyler. Bu durumda görülecektir ki, hazza yönelmeyi ve acıdan kaçınmayı 

ahlakın ilkesi kılmayan kiĢinin kullanmayı önerdiği kuram, doğru ve yanlıĢın ölçütünü 

veremeyecektir. Bentham‟a göre, kimi yetenekli filozoflar, mutluluğun doğru ve 

yanlıĢın ölçütü olduğunu kabul etmeyerek aynı hataya düĢmüĢlerdir.
82

  

     Bentham‟a göre faydacı olmayı reddeden kiĢilerin ilkeleri sorgulanırken 

aĢağıdaki türden sorular bu kiĢilere yöneltilebilir:
83

  

 Ġlk olarak bu kiĢilere savunmakta oldukları ilkelerin despotça ya da diğer 

insanlar için hayırlı olup olmadığı ya da düĢmanca olup olmadığını sormak 

gerekmektedir.  Bu sorunun amacı, diğer bireylerin mutluluğu olmadan o bireyin ve 

bir bütün olarak toplumun mutluluğunun mümkün olmadığına iliĢkin bir algı 

yaratmaktır.  Zira savunulmakta olan ilkelerin toplumun diğer bireyleri için 

faydalı/iyi olmadığını bu kiĢilere göstermek onları faydacı teorinin doğruluğuna ve 

haklılığına yönlendirebilecektir.  

 Faydacı teorinin ilkelerine karĢı çıkan kiĢiye sorulacak ikinci soru,  her 

insan için farklı doğru ve yanlıĢ standardının olup olmadığıdır. Bu sorunun amacı ise, 

insanlar için iyinin sadece haz peĢinden koĢup acıdan kaçıĢ olduğuna ve baĢka hiçbir 

prensibin bu kadar mutluluğa yol açmadığına iliĢkin bir farkındalık oluĢturmaktır.   

 Üçüncü olarak, herkes için farklı doğruluk ilkelerini, yani farklı doğru ve 

yanlıĢ standartlarını benimsemiĢ olmanın bir tür anarĢiye sebep olup olmayacağını 

sormak gerekir. Mutlak bir rölativizm anarĢiye yol açacağından toplumsal uyum ve 

barıĢın göz önünde bulundurulması gerekir. Bu sorunun amacı toplumsal barıĢla ilgili 

bir farkındalık oluĢturmaktır. Acı ve haz insanların davranıĢlarını yönettiği sürece 

birey ve toplum arasında aynı yönde uyum olacaktır.
84

 

                                                             
82 James Steintrager, Bentham, Cornell University Press, 1977: 33 
83 Bentham, An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, s: 81 
84 Bentham, A Fragment on Government, s: 55 



 

76 
 

 Dördüncü olarak, bugün doğru olan bir Ģeyin yarın da doğru mu yoksa 

yanlıĢ mı olacağını, hatta aynı Ģeyin aynı yer ve zamanda hem doğru hem yanlıĢ olup 

olamayacağını sormak gerekir.  Bu sorunun amacı, doğru ve yanlıĢın geçerlik 

sınırlarını belirlemek ve bu iki temel yargıyı görelilikten kurtararak somut, yaĢamsal 

koĢullar ve durumlarla iliĢkilendirmek yönünde bir farkındalık oluĢturmaktır. 

 Son olarak, kiĢi, bir davranıĢa katılıyorsa bu katılımı hangi niteliğinden 

dolayı yaptığını ve bunun son haliyle fayda ilkesiyle sonlanıp sonlanmadığını sormak 

gerekir. Bu son sorunun amacı, kiĢinin bir tür içe bakıĢ yöntemiyle fayda prensibini 

kendi yaĢamsal pratiklerinde görmesini sağlamaktır. Zira faydacılık, realizmle en 

fazla uyum gösteren teoridir.  

Burada Bentham‟ın yapmaya çalıĢtığı Ģey Ģudur: Bireyler yukarıdaki sorulara ne 

kadar farklı yanıtlar verirlerse versinler, onların farklı yanıtlarının temelinde mutlaka 

fayda ilkesi vardır ve yaĢamsal pratiklerinde belirleyici olan Ģey fayda prensibidir.  

Bentham, bu sorgulama sürecinin sonunda, bireylerin kaçınılmaz olarak fayda 

prensibini kabul edeceklerini düĢünmektedir. Bireyler, savundukları öğreti ne olursa 

olsun, bir Ģekilde mutluluk/fayda amacıyla iĢ gördüklerini fark edeceklerdir.  

Bentham‟a göre, fayda prensibini bu oranda güçlü kılan bir diğer yön, onun her 

zaman insanoğluna en uygun, onun iyiliği için olmasıdır. Burada Bentham‟ın, bu 

düĢüncesine tüm diğer öğretilerin de insanoğluna uygun, olduğu Ģeklinde bir itiraz 

gelebilir. Bentham‟ın bu itiraza yanıtı fayda ilkesinin, her koĢulda insanoğlunun iyiliği 

ile sonuçlanacağıdır. Zira yukarıdaki soruların yöneltildiği ve faydadan farklı bir ilkeyi 

benimsemiĢ olan bir birey, kendi moral ilkesini izlemeye devam ettiği takdirde mutlaka 

tüm insanlık için iyi Ģekilde sonuçlanmayacak bir sonuca varacaktır. KiĢi, kendisine 

yukarıda yöneltilen soruların henüz ilk basamağında, yani sahip olduğu ahlaki ilkenin 

tüm insanlık için hayırlı mı yoksa hayırsız mı olup olmadığı noktasında çeliĢkiye 

düĢecek ve ilkesinin tüm insanlığın iyiliği ile sonuçlanmadığını fark edecektir.  

Bentham, fayda prensibine hangi noktalardan eleĢtiriler gelebileceğini 

saptayarak bunları karĢılamaya çalıĢır; buradaki amaç rasyonel faydacılığı olabildiğince 

güçlü kılmaktır. Bentham‟a göre fayda prensibine iliĢkin muhtemel itirazlar Ģu Ģeklide 

sıralanabilir.  



 

77 
 

Bentham‟ın gelebilecek ilk eleĢtiri olarak nitelediği durum, fayda prensibinin her 

koĢulda doğru olduğunun savunulmasının eleĢtirilebileceğidir. Çünkü bu durumda tüm 

diğer ilkeler topyekün yanlıĢ olmaya mahkûm olacaktır.  

     Ġkinci eleĢtiri ise,  faydanın ya bütünüyle ya da kısmen reddedilmesine 

iliĢkindir.  

Bunlar: 

a) Çilecilik, aĢırı sofuluk
85

 olarak adlandırılan görüĢün fayda prensibine her 

koĢulda karĢı olmasıdır.  

b) Fayda ilkesine ara ara yani bazen karĢıt olunması, bazen de karĢıt 

olunmaması durumudur. Bu görüĢler ise sempati ve antipati olarak 

adlandırılmaktadır.
86

 

a) Asketisizm, (çilecilik, aĢırı sofuluk)  faydacılığın hedonizm temelli zıddı 

bir görüĢ olarak ele alınabilir. Asketiklere göre yaptıkları hareketler ahlaki bakımdan 

onaylanamayacak olan insanların mutluluklarının az olması kabul edilebilir bir 

Ģeydir. Aynı temelden hareketle bu insanların mutluluklarının arttırılması ise kabul 

edilemez bir Ģeydir. Hazzın lanetlenmesi anlayıĢı ise radikal asketisizme özgüdür.  

Görüldüğü gibi Bentham, bu prensibin savunucularını da birbirlerinden farklı 

tutumlarından dolayı kendi aralarında sınıflandırmaktadır. Bu sınıflandırmaya göre 

bir grup insan, asketisizm prensibini kabul eden moralistlerden oluĢmaktadır. Diğer 

grup ise dindarlar olarak tanımlanmaktadır. Bu görüĢleri savunanlara göre, onurun ve 

ünün umudu insanın elindedir ve korku, acının olasılığı olarak kabul edilmektedir. 

Dindar kiĢiler için korku, batıl hayalin çocuğu olarak değerlendirilmektedir. O halde 

gelecekle ilgili bir cezalandırılma korkusu, kinci bir tanrının elindedir ve bu durumda 

korku, görünmeyen gelecek ile ilgilidir. Fayda prensibine itiraz eden dindar kimseler 

aynı ilkeye karĢı çıkan moralistlere göre daha fazla tutarlı ancak daha az akılcı olarak 

davranırlar. Dindarlar, acıyı bir değer olarak değerlendirmektedir. Oysa felsefeyle 

bağları olan moralistler, acıya karĢı kayıtsızdırlar. Onlar, hazları lanetleyip acıyı 

                                                             
85 asceticism 
86 Bentham, An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, s: 6 



 

78 
 

yükseltmezler ve hazların hepsini birer kötülük unsuru olarak kabul etmezler. Bu 

grup sadece kimi hazları, yani gayri ahlaki hazlar olarak nitelendirebilecekleri hazları 

dıĢlarlar. Bunun yanında, incelik, zariflik Ģeklinde ifade ettikleri hazlarla ilgili bir 

problemleri yoktur.  

Bentham, yukarıda bahsedilen görüĢlerle ilgili olarak, fayda ilkesine karĢı 

çıkan taraflardan moralistlerin, felsefe eğitimi almıĢ ve düĢüncelerinde 

aydınlanmaların yeterli miktarda olduğunu söylemektedir. Oysa bu görüĢleri savunan 

dindarların zihinlerinde sıklıkla bir daralma olur ve onlar genellikle korku duyarlar. 

Bentham, faydacılığın soruĢturmaya açık ve kendini savunabilir bir öğreti olduğunu 

düĢünmektedir. Zira fayda prensibi, her zaman insan yaĢamının düzenlenmesi 

içindir. Ancak asketisizm, hiçbir zaman insan yaĢamının düzenlenmesi için elveriĢli 

olmamıĢtır ve olamayacaktır. Bentham, bu görüĢe sahip olan insanların dünya 

nüfusunun onda biri olduğunu düĢünür ve bu insanların da bir gün uyanacağını ve 

aydınlığa çıkacağını söylemektedir.  

b) Sempati-Antipati; Bentham, sempati ya da antipatinin davranıĢlarımızın 

belirleyicisi olamayacağını düĢünür. Bunun nedeni sempati ya da antipatinin sadece 

duygulara dayalı olarak kararları yönetmesidir. Örneğin sadece bize “ben severim”, 

“ben sevmem” türünden ifadeler verir. Burada elimizdeki tek veri kararın kendisidir 

ve baĢka bir sebeplendirme yoktur.  Sempati ya da antipatiye dayalı edimler, herkese 

uygunluk ya da kimi etkilediğiyle ilgili değildir, sadece kiĢinin memnuniyeti 

önemlidir. Bu durumda kiĢiler sadece baĢkalarının da kendileri gibi düĢünmelerini 

isterler ve görüĢlerin çatıĢmasıyla ilgili bir kaygı taĢımak istemezler.
87

 O halde bu tür 

ilgi ya da ilgisizlikler davranıĢlarımızı belirleyemez, çünkü onları temellendiremez. 

Buna örnek olarak Bentham, hermafroditlere terörist gözüyle bakılmasını verir. Bu 

antipati sadece kiĢisel bir tercihtir, ancak bu tercih ile ilgili bir sebeplendirmeye 

gerek duyulmaz. Bu dil(sempati ve antipatinin dili) ise bir Ģeyi ahlaki yapmak 

bakımından yetersizdir. Bu demektir ki sempati ve antipati bir tür ilgi duyma, ilgi 

duymama ya da hoĢlanıp hoĢlanmama davranıĢı olsa da ilgilere dayalı fayda 

teorisiyle aynı ilkeler olarak kavranmaz.  

                                                             
87 Bentham, Principles of Legislation, s:6 



 

79 
 

Bentham‟ın, sempatiyi teorisinde verimli toplum kuralları oluĢturma açısından 

yeterli bulmaması, onun aynı zamanda Hume‟un teorisinden kopuĢunu da 

simgelemektedir. Belirttiğimiz gibi Hume, toplumun birbirine sempati duygusu 

aracılığıyla yaklaĢtığını düĢünmektedir. Ancak Bentham, Hume‟u faydayı öneren ama 

onu ilerletmeyen, davranıĢların ana etkeni olarak belirlemeyen teorisinden dolayı 

eleĢtirmektedir. Hume için insanların sempatileri ortak çıkarlarda buluĢmak için yeterli 

hatta tek gerekli duygudur ve aklın ya da bilimlerin bunda bir rol oynaması mümkün 

değildir. Oysa Bentham, Hume‟dan devraldığı faydayı, mutlaka akıl ile 

iliĢkilendirmektedir. 

ÇalıĢmamızın bu bölümünde Bentham‟ın faydacılık ilkesinin hangi unsurları 

içerdiğini inceledik. Ele aldığımız konular, bireylerin faydayı takip etmeleri ile hangi 

sonuçlara varacakları ve bu takibi ne Ģekilde yapacaklarıdır. Aynı zamanda onun fayda 

öğretisine yönelik eleĢtirilere karĢı savunmasına yer verdik. Sonuç olarak Bentham‟a 

göre insan, haz elde edip fayda sağlama ilkesine göre eyleyen bir varlık olmakla 

birlikte, en yüksek hazzı ancak aklını kullanarak, yani hesaplama iĢleminin sonucunda 

ortaya çıkan rasyonel kararlarla elde eder. O halde hem bireysel ilgi ya da iyi hem 

baĢkalarının iyiliği, faydası ve mutluluğu ancak akıl yoluyla doğru ve kesin olarak 

ulaĢılabilir hedefler haline gelir. Faydacı teorinin aklı içermesi, onun hukuku ve morali 

bilimselliğe dönüĢtürmesinin de zeminini oluĢturmaktadır. Bentham‟ın, aklı ön plana 

alan faydacılığı toplumun tüm bireylerinin hazlarına hizmet edecek ve böylece kendi 

hazları/iyileri peĢinde koĢmak bakımından eĢit olan insanların yaĢadığı bir sosyo-politik 

bir düzen kurulmuĢ olacaktır. Bu, haz ilkesi uyarınca eĢitlenmiĢ olan bireylerin, toplum 

kurulduktan sonra sahip oldukları eĢitliğe gönderir. Böylece Bentham‟ın, ahlak ve 

hukuku bilim kılmak yoluyla bir politik proje ile taçlandırdığı hümanizmi nihai hedefine 

ulaĢmıĢ olmaktadır. Zira o, teorisi boyunca tüm insanlık için bir mutluluk istediğini 

belirtmektedir. Ġnsanın doğal eĢitliği onun teorisinde hukuksal eĢitlik ile sonuçlanmıĢtır. 

KuĢkusuz bu noktaya kadar yaptığımız incelemede onun bu teoriyi bireylerle 

sınırlamayacağının, aynı akıl yürütmeyi toplum için de yapacağının ipuçları verilmiĢtir. 

Ancak biz ilk önce onun fayda ile görüĢlerinin betimlenmesi gerektiğini düĢündük. 



 

80 
 

ÇalıĢmamızın ilerleyen bölümleri bize Bentham‟ın teorisini nasıl ilerletip, bunu 

toplumsal bir teori Ģekline getireceğini gösterecektir.   

Bentham, felsefe tarihinde liberal faydacı filozof olarak yer almaktadır. Onun 

bireysel fayda öğretisi, liberal geleneğin birey anlayıĢının benimsenmesinden hareketle 

inĢa edilmektedir. Bu anlayıĢ, bireylerin birer “Ben” olarak ele alınmasıdır. Ancak 

Bentham, “Liberal Ben” den hareketle “Ben” ile ilgili tüm sorunların 

çözülemeyeceğinin farkındadır. Bu farkındalık aynı zamanda onun liberal gelenekten 

kopuĢ noktasına iĢaret etmektedir. Bentham, liberal düĢüncenin Descartes‟dan miras 

aldığı “Ben” i teorisinin merkezi yapmıĢ ancak aynı zamanda onu “Biz”e dönüĢtürme 

gereği duymuĢtur. Zira geleneğin sadece bireye referansta bulunmasının sonuçları 

19.yüzyılın realitesinde fazlasıyla mevcuttur. Bu noktada, Bentham‟ın teorisinin 

dönüĢümünü anlamak için aynı merkezden hareketle yola çıktığı liberal öğretinin 

sunduğu yapıya değinmek gerekmektedir. 

Liberal düĢüncenin birey anlayıĢı, Descartes‟ın mirasına dayanmaktadır.  Liberal 

gelenek ilerlemeyi, bilgiye inanmak olarak kabul etmektedir. Bu durumda ilerlemek için 

bir bilgiye ihtiyaç vardır. Descartes ise, bilginin apaçık kaynağına ulaĢmak isteyen ve 

bunun için bir yöntem öneren bir filozoftur. Liberal düĢüncenin bilgi arayıĢı,  

Descartes‟ın ulaĢmaya çalıĢtığı “apaçık bilgiyle” örtüĢmektedir. Descartes, bilginin 

apaçık kaynağına ulaĢmak için kuĢku yöntemini kullanmıĢ, bu yöntemle kendisine ve 

akla bir sıfır noktası tesis etmiĢtir. O, “Neyi bilebilirim”, “Kesin ve apaçık bilgiye nasıl 

ulaĢabilirim” sorusuyla her Ģeyden kuĢku duymaya baĢlamıĢ ve bu kuĢkuyu, artık 

kendisinden asla kuĢku duymayacağı bir noktada sonlandırmıĢtır. Bu nokta, kuĢku 

sürecinde artık kendisinden kuĢku duyulmayacak bilginin yani “Ben”in varlığının 

noktasıdır. Zira her Ģeyden Ģüphe etmek onu bir hiçliğe götürmemiĢtir. Tam tersine o, 

her Ģeyin varlığından Ģüphe ederek, kendisini Ģüphe eden biri olarak, Ģüphe 

edilemeyecek bilgi olarak tanımlamıĢtır. Bu, Ģüphe ettiğinden Ģüphe edemeyecek 

olduğu “düĢünen ben”dir. Eğer düĢünen bir benden Ģüphe edilemiyorsa o halde “ben”in 

varlığından da Ģüphe edilemeyecektir. Bu, kesinliği apaçık bir bilgidir. Descartes artık 

tüm düĢüncelerini inĢa edeceği emin bir zemin bulmuĢtur. Bu noktadan itibaren artık 

her Ģey, “ben”den hareketle ispatlanacaktır. “Ben”in varlığı kendisinin dıĢındaki tüm 



 

81 
 

varlıkların hatta Tanrının hakikatinin bile varlığını tesis edilecektir. ĠĢte bu dünyayı 

kuran “ben”, Descartes‟ın Kartezyen otonom benidir
88

 ve bu ben, liberal öğretinin birey 

anlayıĢı için fevkalade kullanıĢlı bir zemindir. Descartes‟in liberallere sunduğu bu 

zemin artık her tür imkanın bireyde bulunacağı bir zemindir. Tüm liberal öğreti cogito 

“ben”den hareketle inĢa edilecektir. Zira “ben”, kurucu unsurdur.  

Liberal öğreti “Ben”i Descartes‟da olduğu gibi her Ģeyin baĢına yerleĢtirmiĢtir. 

Bu, tüm toplumun, devletin, hukukun, kurumların bireyden/benden hareketle inĢası 

anlamına gelmektedir. Cogitonun beni, liberal ben, birey olmuĢtur. Ancak liberallerin 

bireyi her tür toplumsal politik oluĢumun tek kurucu unsuru olarak ele alması bazı 

sorunlara neden olmaktadır.  

19. yüzyılda liberaller bireyi yalıtılmıĢ ve kendi kendine yeten monadlar olarak 

tanımlamakta ve bundan dolayı eleĢtirilere maruz kalmaktadırlar. Bireylerin monad 

olması ile toplum da bu monadların oluĢturduğu bir bütün olarak algılanmaktadır.  

Ancak bu perspektif karmaĢık toplum iliĢkilerini ve kimlikleri göz ardı etmekle 

sonuçlanmaktadır.
89

 Bu sonuç Descartes‟ın mirasından kaynaklanmaktadır. Zira liberal 

gelenekte, tüm ilgi bireyin güvence altına alınması üzerine yönelmiĢtir. Toplum ve 

devlet gibi yapay kurumların bireye müdahale etmesi ise liberal geleneğe göre karĢı 

çıkılması gereken bir ilkedir. Bu durumda ise tek tek bireyler arasında oluĢması gereken 

toplumsal bağlar güdük kalmıĢtır. Bunun nedeni bir yandan toplumsal bağ, etos gibi 

kavramların kurucu ve gözetilmesi gereken ilke olan bireye karĢıt olarak kavranması 

diğer yandan liberal düĢüncenin savunduğu negatif özgürlüğün diğer bireyleri dıĢarıda 

bırakmasıdır.
90

 Oysa ahlaki rölativizm, toplumsal bağların güçsüzlüğü, eĢitsizlik gibi 

sorunlar bireylerin tek baĢına çözüm üretebileceği sorunlar değildir. Liberal öğreti bu 

türden sorunları çözmede bireyleri kendileriyle baĢ baĢa bırakmaktadır.  

Modernliğin baskısı insanlara bilim yönünde ilerlemelerini savlamaktadır. 

Ancak modernlik, sadece akılcı, bilimsel, teknolojik ürünlerin yaygınlaĢtırılması 

değildir. Modern bir toplumdan söz edebilmek için aynı zamanda özel alan kamusal 

                                                             
88Reyhani, “Bilgi Teorisinin Klasiklerinde Özne Anlayışları”, Uluğ Nutku‟ya Armağan, s: 479-494 
89 Berktay, Modern Siyasal İdeolojiler, s :74 
90 Aydın Müftüoğlu,Özgürlük Eşitlik ve Kardeşlik Kavgası:Locke vs Rousseau, Birinci Uluslararası 

Felsefe Kongresi, Bildiri Metni, ed: Ġsmail Serin,Google Books,Asa Yayınları, 2010: 210-221 



 

82 
 

alan ayrımının netleĢmesi ve entelektüel etkinliğin dinden korunması da 

gerekmektedir.
91

 Bilimlerin hızla ilerlemesiyle Hristiyan öğretisine dayalı dünya görüĢü 

çökmüĢ ve ortaya çıkan otorite boĢluğu, aĢkın olan yerine aklın ikamesi ile 

doldurulmaya çalıĢılmıĢtır.
92

 Bu noktada kuĢkusuz toplumsal birliğin çimentosu olarak 

dinden baĢka unsurların keĢfedilmesi gerekmiĢtir.
93

 O halde 19. yy. bireyi, hem 

toplumsal bağların hem de dini bağların referansından mahrum, özgür ama mutsuz, 

yalnız bireydir.  

Bu mutsuzluğun sona erdirilip baĢka bağları keĢfedilmesinin gerekliliğini 

aslında liberal gelenek fark etmiĢ olsa da buna tam anlamıyla çözüm getirememiĢtir. 

Zira daha önce de belirttiğimiz gibi Hobbes‟un felsefesi Leviathan‟la, Locke‟un 

felsefesi ise ahlaki kurallar koyan üstün varlıkla sonuçlanmıĢtır.  

Bentham, hem sorunların hem de mevcut çözümlerin açmazlarının farkındadır. 

Bu açıdan fayda öğretisini tüm topluma yaygınlaĢtırmak istemektedir. O her ne kadar 

“tamamıyla insanlar için, onların içinde bulundukları topluluk için az, onların 

saygınlıkları için çok fazla Ģey istiyorum”
94

 ifadesi ile felsefesini oluĢturmaya baĢlasa 

da onun öğretisi, Kartezyen “ben”in, ancak toplumsal mutluluk sayesinde gerçek “ben” 

olacağının verilerini içermektedir. Ortak bağ, ortak hazlar olarak tanımlanacak ve tüm 

toplumun uyumlu ve mutlu yaĢaması toplumun ortak bağı olacaktır. O halde,  felsefe 

tarihinde klasik liberalizm ile sosyal liberalizm arasında köprü olarak kabul edilen kiĢi 

Mill
95

 olsa da Bentham‟ın bu köprünün temellerini atmıĢ olduğu Ģüphesizdir.  

O halde Bentham‟ın öğretisi, bizim için artık toplum ve kurumlarını da gözeten 

bireysel bir öğretidir. Zira Bentham, hem söz konusu köprüyü, ortak bağlar bulmak 

adına inĢa etme hem de bu bağlar için bireyin fedasına izin vermeme niyetindedir. 

Bentham‟ın, bunu baĢarmak için bulduğu yol ise, ahlakın ve hukukun bilim haline 

getirilmesidir. Bentham, 19.yüzyılın önemli akımlarından olan hümanizmin de bu 

soruna yeterli çözümü bulamadığını düĢünmektedir. Zira ona göre hümanizm, sorunlara 

duygusal yönden bakmaktadır. Oysa ona göre sorunlar, duygusal güdülerle değil, aklın 

                                                             
91 Alain Touraine, Modenliğin Eleştirisi,Çev: Hülya Tufan,YKY, 2010: 73-77 
92 Küçükalp,Siyaset Felsefesi,s: 79 
93 Gianfranco  Poggi, Devlet, Çev: Aysun Babacan , Ġstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2008: 87 
94 John MacCunn, Six Radikal Thinkers, London Press,  1907: 6 
95 Berktay, Modern Siyasal İdeolojiler, s :77 



 

83 
 

iĢleyiĢi, hesaplaması ile çözüme kavuĢabilir. Bentham‟ın, bunun için verdiği ispat, 

teorisinde basit hazların bireylerin hayatlarında belirleyici olmamasıdır. Sorunların 

çözüme kavuĢması ancak iyi iĢleyen bir toplumsal mekanizma ile mümkündür ve bu 

sistem duygularla değil, akılla iĢletilmek zorundadır. Bunun anlamı ise metafiziksel 

temellerde olmayan bir ortak bağ kurarak insanları bir arada tutmanın yolunu 

açmaktadır. Bu yolu açacak Ģey ise topluluğun faydası ve bunun içerisinde asıl hedef 

olan bireyin faydasının en üst düzeyde sağlanmasıdır. O halde insanlar metafiziksel 

moral ilkelerle değil, kendi yaĢantılarını belirleyen, yaĢamsal zeminlerde kurdukları bir 

sözleĢme vasıtasıyla bir arada bulunacaklardır.  

Aklın toplumsal alanda kavranılıĢı ve birey - toplum iliĢkileri çalıĢmamızın 

bundan sonraki konuları olacaktır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

84 
 

E. HAZLARIN ÇATIġMASINDAN ORTAK HAZZA DOĞU 

E. 1. Birey Toplum ĠliĢkisi Bağlamında Haz Ġlkesinin Yorumlanması  

 

Bireyci öğretiye göre, toplum ancak ikincil bir gerçek, 

bağımlı bir varlıktır. KuĢkusuz, insan toplumsal bir 

hayvandır, toplumdan soyutlanmıĢ olarak kendi kendine 

yetme yeteneğinden yoksun bir varlıktır; Ģu halde, toplum 

hayatı bir zorunluluktur; hem de çoğunlukla mutlu bir 

zorunluluk. Toplumlar uygarlaĢtırıcı değerleri korurlar ve 

bu değerlerin sağladığı yararları üyeleri arasında 

paylaĢtırırlar. Ama birey, her Ģeyin kendisine bağlanması 

gereken en yüce amaç olarak kalır: toplumsal grupların 

görevi sadece her insana kendi yapısına uygun bir biçimde 

geliĢme ve yaĢama olanakları sağlamaktır. BaĢka bir 

deyiĢle: insanların toplum içinde öbekleĢmelerini, 

hücrelerin insan vücudunu oluĢturmak için yığıĢmalarına 

benzetecek yerde, bir resim sergisindeki tablolar 

topluluğuna benzetmek daha doğru olur; çünkü insan 

vücudundaki her öğe, en yüksek değer olan bütünün 

dengesine bağımlıdır; resim sergisindeyse önemli olan 

genel bakıĢ değil, her yapıtın tek tek 

değerlendirilmesidir.
96

  

 

Yukarıdaki motto, genel olarak, liberallerin bireye, toplum karĢısında verdikleri 

önemi özetlemektedir. Bentham ise, liberal teorilerin merkezi kavramı olan bireyi, fayda 

ilkesinden hareketle kavrayarak yeniden yorumlamaktadır. Onun birey-toplum iliĢkisini 

farklı bir biçimde tesis etmesi liberal gelenekle arasında bir gerilime yol açmaktadır. 

Buna ek olarak, içinde yaĢadığımız çağ, modern doğal hukukun kıyasıya eleĢtirildiği, 

felsefi temellerinin sarsıldığı, çoğu katastrofik olan tarihsel-toplumsal deneyimlerle ihlal 

edilerek hakların olumsuzlandığı ve yalnızca haklara bakıĢ açısında değil yaĢam 

alanının bütününde faydacılığın baskın bir hale geldiği bir çağdır. Bu nedenle yukarıda 

değindiğimiz Bentham‟da karĢımıza çıkan, liberal gelenekle onun düĢüncesi arasındaki 

gerilimin incelenmesi çağdaĢ politik düĢünceyi ve sorunları anlamamızı 

kolaylaĢtıracaktır.  

                                                             
96 Maurice  Duverger, Siyasal Rejimler,  Çev:T, Tunçdoğan, Sosyal Yayınları, 1986: 52 



 

85 
 

Daha önce de değindiğimiz gibi, Bentham, en fazla sayıda insanın en fazla 

miktarda mutluluğa nasıl ulaĢabileceği sorusu üzerine düĢünmektedir.
97

 Ancak bir 

taraftan liberal bireycilik ilkesini savunmak, diğer taraftan toplumun tüm bireylerini 

kuĢatan bir mutluluğu hedeflemek, onun felsefesinde birey-toplum iliĢkisini problemli 

hale getirmektedir. Bentham, bireyin temel özelliklerini sıralarken, onu çıkarları peĢinde 

koĢan, haz arayıĢı içinde olan bir varlık olarak tanımlamıĢtır. Peki, bu birey nasıl olup 

da hem kendi çıkarları peĢinde koĢacak hem de yaĢadığı toplumun mutluluğuna hizmet 

edecektir ? Bireyin öz çıkarı ile toplumun ortak çıkarı çatıĢmayacak mıdır ? Burada 

liberal bireycilik ilkesi ile bireyin toplum içindeki durumu arasında ciddi bir gerilim 

mevcuttur. Bentham, bu gerilimin üstesinden gelebilmek için her iki unsuru da birbirine 

uygun hale getirmek durumundadır.  

Yukarıdaki sorular bize Bentham‟ın birey- toplum iliĢkisi ile ilgili görüĢlerinin 

onun felsefesinin en önemli bölümü olduğunu göstermektedir. Zira bu iliĢkide daha 

önce bahsettiğimiz bağı tesis edilecek, teorinin en önemli kavramları cisimleĢecek ya da 

tekrar tanımlanacaktır. Bu kavramlar; birey, toplum, yurttaĢ, özel alan, kamusal alan, 

haklar, sınırlar, yasa, devlet, ahlak,  hukuk, sözleĢme, haz, acı, irade, yargı, itaat ve 

saygıdır. Sıraladığımız kavramlar, aslında bir teoriyi bütünüyle inĢa eden kavramlardır. 

O halde Bentham‟cı faydacılık teorisi, esas olarak bireyde değil, bireyin toplumla 

iliĢkiye girdiği anda tesis edilebilecek ve gerçekten anlaĢılır olacaktır.   Genel olarak 

Bentham‟cı akıl yürütme, doğal toplum durumundan çıkarak politik toplum oluĢturan 

bireylerin, bu yeni düzen içinde “eski özgür” bireylerden “yeni fedakar” bireylere 

dönüĢümüyle baĢlamaktadır. Bu dönüĢümün tesisinde baĢat rol oynayacak kurumlar, 

politik yapı ve hukuk olacaktır. Hukuk, toplumsallık için olduğu kadar bireyselliğin 

yaĢama geçirilmesi için de gereklidir. Hukuksal temelde inĢa edilmiĢ kurumların varlığı, 

Bentham‟ın sisteminde bireyi topluma feda ediyormuĢ gibi görünse de aslında bireysel 

tercihlerin, tutumların ve inançların bir güvencesi olarak görülmektedir. Bu durumda, 

kurumların iĢleyiĢinde yani politik toplum durumunda artık hazlar, istekler ve ahlak 

yeniden tanımlanacaktır. Bu, ortak bağın tesisi için zorunludur. Zira artık yargıç
98

, 

bireylerin kiĢisel kararları için atanmıĢ özel alan davranıĢlarını belirleyen yargıç değil, 

                                                             
97 Jeremy Bentham, Political Writings,  in Collected Works of J,Bentham, Clarendon Press, 1999: 222 
98 “Her insan kendi faydasının yargıcı olarak atanmalıdır” 



 

86 
 

kamusal alanın gerektirdiği davranıĢların kararları için atanmıĢ hukuk adamı (yargıcı) 

olmalıdır.  Bentham‟ın teorisinin bu süreçte liberal ögeleri ne oranda taĢıdığı, ya da aksi 

Ģekilde bu teorinin bir çeĢit Machiavelli tarzı toplumun bireylerinin oluĢturulan politik 

yapının bekası uğruna araçsallaĢtırılıp araçsallaĢtırılmayacağı ortaya çıkacaktır. Zira 

Bentham‟ın bireyden daha değerli hiçbir Ģeyin olmadığı yönünde beyanlarının olmasına 

rağmen, “Toplum aynı zamanda devlet demektir.”
99

 Ģeklinde ifadeleri de vardır. ĠĢte bu 

söylemler, bize onun teorisine bu iki gerilim perspektifinden bakmamız gerektiğini 

buyurmaktadır. Ancak Bentham‟ın bu gerilimin hangi noktasında durduğunu belirlemek 

Ģu aĢamada güçtür. O halde Bentham‟ın bireyden baĢlayan teorisinin nasıl ilerlediğini 

görmek için onun akıl yürütmesini takip etmemiz gerekmektedir.  

Bentham, bireyin fayda peĢinden koĢmasının gerekliliğini onun doğasının 

efendileriyle(haz-acı) açıklarken, bireyin toplumla iliĢkileriyle ilgili olarak, bireyin 

ilgileriyle ilgili yeni bir tanımlama yapmaktadır. Buna göre,  insanın mutluluğunu 

etkileyen iki Ģey vardır. Bunlar;  

1- Ġnsanlar 

2- Hayvanlar
100

 

Ġnsanların mutluluğu ise bireyleri iki açıdan ilgilendirmektedir:
101

  

1- Kendi mutluluğu 

2- BaĢkalarının mutluluğu 

Bu tasnife göre bireyler, kendi mutluluklarına duydukları ilgi sayesinde kendi 

faydalarını elde etmeye çalıĢacaklar, baĢkalarının mutluluğuna olan ilgileri sayesinde de 

toplumun diğer fertlerinin faydalarını sağlamaya çalıĢacaklardır. Buna göre bireylerin, 

hem onların mutluluğuna ilgi duyduğu/onların mutluluklarından etkilendiği diğer 

insanlarla bir arada yaĢaması, hem de sadece kendi çıkarları yönünde davranması 

mümkün değildir. Ona göre moral, insan davranıĢlarını maksimum mutluluk verecek 

Ģekilde yönetme sanatıdır. Bu durumda insanlar, bireylerin mutluluğunu etkilediğine 

göre moral de bu insanların mutluluğunu gözetecek Ģekilde kendi davranıĢlarını 
                                                             
99 Bentham, A Fragment on Government, s: 38 
100

 Bentham, An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, s: 142 
101 A.g.e: 50 



 

87 
 

yönetecektir. O halde, bireylerin efendileri, hem kendi kiĢisel mutluluğunu artırmak için 

bireylere görev vermektedir hem de toplumun yani diğer insanların mutluluğunu 

arttırma yönünde görevler vermektedir. Zira kiĢi mutlu olduğunda sempati olarak diğer 

insanların da mutluluğunu etkiler. Sonuç olarak Bentham‟ın faydacı ahlak anlayıĢına 

göre bireylerin iki görevi vardır:   

1- DavranıĢ kiĢinin sadece kendi mutluluğuna yol açıyorsa, bu kiĢinin 

kendine karĢı olan görevidir.  

2- DavranıĢ kiĢinin komĢunu ya da bir baĢkasının mutluluğunu etkiliyorsa 

bu, kiĢinin komĢusuna/baĢkalarına olan görevidir.
102

 

O halde toplum üyeleri olan bireyler, davranıĢlarını, ahlaki bir görev olarak hem 

kendi mutluluklarını hem de toplumun diğer üyelerinin mutluluğunu arttırmaya yönelik 

yapacaklardır. Bir baĢkasının mutluluğu ise, kiĢilerin davranıĢlarında iki yönde etkili 

olur. 

1- Negatif Etki: Doğru olmak, namuslu olmak negatif etkidir.  

2- Pozitif Etki: . Yardımseverlik pozitif bir etkidir.  

Bu ayrımdan da anlaĢılacağı üzere bireyler birbirlerinin mutluluğu üzerinde 

sadece namuslu davranmakla bile etkili olabilmektedir. Bu durumda yasaların da 

bireyleri yönlendirdiği düĢünüldüğünde bireylerin toplum lehine davranmaları 

ayrıcalıklı bir edim değil, olağan bir edim, görev olacaktır. Zira sadece kiĢisel doğruluk 

bile baĢkalarının mutluluğu üzerinde etkili olmaktadır. KiĢisel doğruluk da bireyin hali 

hazırda fayda buyruğu uyarınca yöneldikleri bir edimdir. Böylece hukuk, topluma yön 

veren, onun dinamizmini sağlayan fayda ilkesini sağlamaya yönelik bir düzenleme 

olmaktadır. Ancak belirtmek gerekir ki Bentham için hukuk, bundan daha fazlasıdır.  

Aslında Bentham, birey anlayıĢında, bireylerin kendi çıkarlarının maksimize 

edilmesi için liberalizmin temel kavramı olan “bırakınız yapsınlar”
103

 ilkesini 

benimsemektedir. Ancak bu ilkeyi rehber edinen bireyler,  bir toplum içinde 

yaĢamaktadır ve bu ilke, toplum içinde her alanda ve her zaman geçerli olamayacaktır.  

                                                             
102 A.g.e: 143-144 
103 laissez faire 



 

88 
 

Zira Bentham, liberal bireycilikle çeliĢmeyecek biçimde toplumun mutluluğunu da 

hedeflemektedir. Bireyler her ne kadar “doğru bireyler” olarak toplum mutluluğuna 

katılıyor olsalar da bu toplum mutluluğunda yüksek sayıyı elde etmeye yeterli değildir. 

O halde Bentham‟ın asıl hedefi, bireylerden negatif değil, pozitif etkiyi alabilmektir. Bu 

durumda tek çıkar yol toplum mutluluğu adına bireylerin sonsuz özgürlük ve hazdan 

feragat etmeleridir. Bu, hakların sınırlandırılmasını da gerektirir. Bu durum Bentham‟ın 

gerçekçiliği ile uyumludur; zira haz ilkesi temelinde tesis edilen haklar gerçeklik ilkesi 

gereği sınırlandırılmaktadır. Toplumun mutluluğu hedeflendiğinde bireylerin sonsuz bir 

özgürlükle sahip olabilecekleri maksimum fayda gerçekçi ve ulaĢılabilecek bir hedef 

olmayacaktır. BaĢka bir deyiĢle, sınırsız veya sonsuz haz, pratik olarak imkânsızdır, 

yani rasyonel değildir; zira tek tek bireylerin talep edeceği sınırsız haz toplumunun 

ortak faydasını ulaĢılamaz kılacaktır. Bireylerin özel alanlarında sahip oldukları 

hakların, yani hazların kamusal alanda da aynı seviyede uygulanması, liberal hazcı 

bireyin diğer hazcı bireyi taciziyle sonlanacaktır. Oysa Bentham‟ın tam da kurtulmak 

istediği liberal bireyin atomize varoluĢu ve tacizidir. Bu, onu gelenekten koparıp 

öğretisini güçlendiren yöndür. 

Peki, herkesin kendi hazzının peĢinden koĢmaktan bireyleri alıkoymak için bir 

yaptırıma ihtiyaç yok mudur ? Bireylerin diğerlerine karĢı da ilgili olması onların kendi 

kendilerine sınır koymalarına yetecek bir ilke midir ? Bentham‟cı bir ifade ile sorarsak, 

bireylerin zihinleri, hangi oranda sınırlama yapacaklarına kendi kendine karar verecek 

kadar yeterli ya da yetenekli midir ? Bunu anlamak için Bentham‟ın insan davranıĢlarını 

nasıl kavradığına tekrar bakmamız gerekmektedir.  

Bentham, bireyleri aklı olan varlıklar olarak tanımlamıĢ olsa da bunun toplumun 

ortak hazlarını bulabilmede yeterli olmayacağını düĢünür. Bu yüzden yöneticiler yani 

toplumun politik yapısı bireyleri ortak faydaya, hazza, bağa yönlendirmelidir. Bu ona 

göre aynı zamanda yönetim sanatıdır.  

Bentham, insan davranıĢlarını yetiĢkin olan ve yetiĢkin olmayan davranıĢlar 

olarak ayırmaktadır. Ancak yönetim sanatı insan davranıĢlarını yetiĢkin olmayan bir 



 

89 
 

derecede incelemektedir.
104

 Bentham‟ın bireyleri politik toplum içindeyken birer 

yetiĢkin olarak ele almaması, onun teorisine “devlet aklı” ideolojisinin uygulanması 

imkanını vermektedir. Ancak biz Ģimdilik bunun imkanından bahsetmekle yetineceğiz. 

Onun felsefesinde bu imkanın ne kadar geçerli olduğunu sonraki bölümlerde 

inceleyeceğiz. Bentham‟ın birey davranıĢlarını yetiĢkin olmayanlar sınıflamasına 

koyması, davranıĢlara gereken düzenlemenin bir kurum tarafından yön vereceğini 

gösterir. O halde, yukarıda Bentham‟ın belirlemiĢ olduğu hazlardan, haklardan, 

özgürlüklerden fedakarlık etme durumu, ancak bir düzenleyici kurul gözetiminde 

gerçekleĢecektir. Bu düzenleyici kurul, politik yapıdır. Zira bireyler, kendi baĢlarına 

edimlerinin sonuçlarını ve fedakarlıkların oranını hesaplayamayacaklardır. O halde bir 

yöneticiye, yol göstericiye ihtiyaç vardır. Yöneticiler, değiĢik çıkarlar ile çıkar ve 

görevleri uyumlu kılan bir anayasal yapı tarafından kontrol altında tutulduğu takdirde, 

kamu çıkarını veya en büyük mutluluk miktarını sağlayabilir.  

Bentham‟a göre, yöneticinin temel problemi, bireylerin hazza yönelik 

davranıĢlarını nasıl olup da doğru tarafa yani toplumsal ortak hazza yönlendireceğidir. 

Ona göre yöneticinin silahı, huhuk aracılığıyla uygulayacağı zorlayıcı önlemlerdir. 

Bunların baĢında uygun bir biçimde zorlamayı tesis edecek yasalar gelir. O halde 

Bentham‟ın sisteminde yönetici, tüm bireyler arasındaki dengelerin 

korunması/gözetilmesi ile görevlendirilmiĢtir. Bu dengeyi sağlamak, Bentham‟ın liberal 

gelenekten kopuĢunun baĢarısını da sınamaktadır. Zira bahsi geçen denge, ortak bağın 

kurulabilmesi için bazı zorlamalara ihtiyaç duymaktadır. O halde Bentham‟ın yöneticisi 

ya hukuk aracılığıyla bireylerin çıkarlarını ortaklaĢtıran ve bireyciliği zedelemeyen bir 

yöntemle ortak bağı tesis edecektir ya da hukuki zorlamaların sınırını aĢıp gelenekle 

aynı baĢarısızlığa düĢecektir. Zira hukuki zorlamalar denildiğinde Hobbes‟un 

Leviathan‟ı akla gelmektedir. Ancak Bentham‟ın önerdiği zorlamalar, Hobbes‟un 

Leviathan‟ı ile bazı bakımlardan benzerlik taĢısa da onunla aynı Ģey olduğu söylenemez. 

Leviathan ile birlikte feodalitenin Tanrısal iktidarı, modern devletin iktidarına 

dönüĢmüĢtür. Hobbes‟un sisteminde Leviathan, bireylerin, devletin gücü uğruna kendi 

özgürlüklerinden rıza yoluyla vazgeçmelerinin temsili bir ifadesi idi. BaĢka bir deyiĢle 

                                                             
104  A.g.e: 143 



 

90 
 

Leviathan, bireylerin üzerinde ve onları denetleyen ama aynı zamanda onları koruyan 

devletin, yani iktidarın cisimleĢmesi olarak anlam kazanmıĢtı. Bentham‟ın kurumları da 

aslında bir tür Leviathan gibi iĢlemektedir. Ancak Bentham‟ın düĢüncesinde, hukuki 

kurumsallaĢmanın yani hukuk aracılığıyla zorlamanın, toplumun yapısına daha çok 

nüfuz edebilen, yatay bir boyutu vardır. Hobbes‟un Leviathan‟ında yukarıdan dikte 

edilen iktidar pratikleri, Bentham‟da yatay ve yayılımlı bir biçimde dağıtılmıĢtır. Hukuk 

da bunun en önemli aracıdır. O halde Bentham‟da birey toplum iliĢkilerini düzenleyen 

hukuk, sadece düzeni sağlayan değil, inĢa eden bir alandır. Bu yüzden, hakların merkezi 

bir yürütme gücü veya politik yapı ile geçerlilik kazandığını savlayan ve buna ek olarak 

pozitif hukuku temel alan Benthamcı sistem, yasama organına, toplumun ortak 

faydasını sağlama konusunda büyük yetkiler verir. Bu yetkilerle beraber bahsettiğimiz 

dönüĢüm baĢlamıĢ olur. Bu dönüĢümle beraber artık ahlakın tanımı da değiĢecektir. 

Bentham‟ın faydacılığında bireyler kendi faydalarına yönelerek ahlaklı bireyler 

olmaktaydılar. Ancak kiĢilerin özel alanlarında geçerli olan bu ahlaklı olma davranıĢı, 

bireyin toplumla iliĢkiye girdiği andan itibaren yeterli olmayacaktır. Zira bireyin 

toplumla iliĢkisinde artık kamusal alan tesis edilmiĢ olur ve bu alanın kendine ait 

kuralları, dinamikleri vardır. Peki, kamusal alanda birey nasıl ahlaklı bir varlık 

olacaktır? 

Bentham‟a göre insanlar, yöneticinin denetiminde haz ilkesinin peĢinden 

gittiklerinde, aynı zamanda kamusal alanda da ahlaki varlıklara dönüĢürler.
105

 Zira 

insanlar böyle yapmakla fayda ilkesine de uygun davranmıĢ olurlar. O halde haz ilkesi, 

hem bireyselliği güvence altına almakta hem de ahlaki bir ilke olarak iĢ görmektedir. 

Bentham‟ın, burada kastettiği ahlak, tüm toplum için geçerli olan ve tüm toplumu 

mutluluğa sevkedecek bir ahlaktır. Burada faydayı ilke alarak ahlaklı olan bireyler, “iyi” 

davranıĢta bulunmuĢ olurlar. Zira daha önce, iyi ve kötünün ölçütünün haz olduğunu 

görmüĢtük. Özetlemek gerekirse, bireyler, kiĢisel ve toplumsal faydaları için çalıĢmaya 

hem istekli hem de görevlidirler. Bunun sağlanması ancak yasalarla mümkün 

olmaktadır. Yasalar ahlaklı davranıĢın ölçütü olan fayda temelli iyi ve kötüyü “ortak 

iyi” yapmıĢ olacaktır. Bu durumda bireylerin kendi iyilerinden sıyrılarak toplumun 

                                                             
105 David Lyons, In the Interest of the Governed, Clarendon Press,1973: 32 



 

91 
 

iyilerine çıkabilme kapasiteleri, onların ahlakının ve tüm toplumun ahlakının temeli 

olacaktır. Bu durumda yasaya uyma ve yasayı rızayla kabul etme hem ahlaklılığı 

doğuracak hem de bireyleri iyi yurttaĢ kılacaktır. O halde fedakarlık ve yasaya tabilik, 

bireylerin ahlaklı ve iyi yurttaĢ olabilmeleri için temel Ģarttır.  Öğretinin bu aĢamasında 

Bentham‟ın bireyi politik toplumun yasa koyucusunun uyguladığı kurallar aracılığıyla 

ahlaklı olurken, yurttaĢ kimliği de kazanmıĢ olurlar. Ancak biz yurttaĢlık kavramının 

açıklanmasını yasaların oluĢturulması ile ilgili bölümümüzde inceleyeceğiz. Bu 

aĢamada bireyin toplumsallaĢtıkça ahlaklı olduğunu belirtmemiz yeterlidir.  Yasaya 

uyarak toplum mutluluğunu arttıran bireyin davranıĢı değerli ve ahlaklı olarak 

değerlendirilir.
106

 Peki, toplumun kurallarına uyduğu oranda ahlaklı birey olmak, bireyi 

araçsallaĢtırmamakta mıdır ? Bu düĢünceden yola çıkarsak Machiavelli‟nin devletten 

bağımsız ahlak ve hukukun olamayacağı görüĢüne varılamaz mı ? Bentham‟ın iyimser 

düĢünce dizgesine göre; “Hayır.” Bentham‟ın, bireylerin ortak fayda uyarınca 

davranarak ahlaklı olacaklarına dair anlayıĢı, sadece ahlakın Ģekillendiği yer olan özel 

alanın yerini kamusal alana bırakmasıdır. Bu demektir ki ahlaki davranıĢın tanımı 

değiĢmektedir. Bentham‟ın teorisinin bireyler açısından değerlendirildiği bölümlerde 

ahlak; kiĢinin hazzının peĢinden gitmesi olarak kavranmaktadır. Oysa bu noktada 

Bentham, ahlakın tanımını geniĢleterek, ortak iyiye dokunmayan, bu iyiliği artırmayan 

bir davranıĢın ahlaklı olamayacağını söylemektedir. Bu kavrayıĢ, bireyin 

araçsallaĢtırılması değil, toplumun, politik yapının ve hukukun birey için 

araçsallaĢtırılmasıdır. Zira hukuk kurumu ilkelerini birey için inĢa etmektedir. Ancak 

her ne kadar Bentham, bu düĢüncelerinin bireylerin feda edilmesine gitmeyip 

araçsallaĢmayacağını düĢünse de bu türden bir ahlak kavramsallaĢtırması devlet aklının 

meĢrulaĢtırılması anlamına gelmektedir. Böylece Bentham, bireysel haz odaklı ahlak 

perspektifinden, devlet aklının meĢrulaĢtırıp iĢlevselleĢtirilmesi yönündeki tasarısına 

toplumsal bağın gerekliliği ihtiyacının tutkusuyla geçebilmektedir. 

Peki, bireyselliği güvence altına alan ve bireysel karakter taĢıyan bir eylem 

ilkesi, nasıl olacak da tüm toplum için geçerli, uyulması gereken ahlaki bir ilke 

olacaktır? Burada karĢılaĢılan problem, her bir bireyin kendi iyiliği, hazzı peĢinde 

                                                             
106 Schofield, Utility&Democracy, s: 4 



 

92 
 

koĢuyor olması ve bunun da tüm toplumun iyiliği ve toplum ahlakı ile denk düĢüp 

örtüĢebiliyor olmasının ileri sürülmesidir. Ancak, bireysel karakter taĢıyan haz ilkesinin 

tüm toplum için geçerli ve faydalı bir ahlaki ilkeye dönüĢmesi, ilk bakıĢta bireysel 

farklılıkların göz ardı edildiği/edilmesi gerektiği izlenimini vermektedir. Eğer bu 

doğruysa birey topluma feda edilmiĢ demektir; tersi durumda ise, bu kez de toplumun 

mutluluğu bireyin mutluluğuna feda edilecek demektir.  

Bu konudaki diğer problem,  ahlaki değerlerin sadece mutluluğa/faydaya 

indirgenmiĢ olmasıdır. Zira “değerli” olan ile insana ya da topluma mutluluk getiren 

Ģeyin her zaman bir ve aynı olduğunu savunmak ne derece doğrudur ? Bentham bu 

noktada,  tüm zevk ve sıkıntıların türdeĢ olduğunu iddia ederek ahlak felsefesinin 

“değer-mutluluk” iliĢkisi açısından bir baĢka sorunla karĢılaĢmasına neden olmuĢtur. 

Çünkü ilk olarak bir kiĢi için değerli olan Ģey ile o kiĢiyi mutluluğa götüren Ģey aynı 

olmayabilir.  Ayrıca, toplum içinde her birey için değerli olan ile onu mutlu kılan Ģeyin 

özdeĢ olduğu kabul edilse bile, farklı bireyler, farklı değerlerin kendilerine mutluluk 

getirdiğini savunuyor olabilirler. Örneğin bireyler, bir tablonun çok değerli olduğunu 

kabul edebilirler, ancak bu, kendilerine o tablonun mutluluk vereceği anlamına gelmez. 

Bentham, bu sorulara doğrudan ve açık yanıtlar vermez; bunun yerine yanıtların 

toplumun mutluluğu bağlamında bulunabileceğini belirtmekle yetinir.  

Bu noktada Bentham‟ın toplumun ortak faydasını nasıl tesis ettiğine bakmalıyız. 

Ona göre, mutlu olma isteği bizim doğamızın merkezindedir ve daha önce sözünü 

ettiğimiz hesaplama, mümkün olduğu kadar her insanın aynı derecede mutlu olduğu bir 

toplumu temel almak durumundadır. Bentham için toplum, onu oluĢturan bireylerin 

ilgilerinin bir toplamıdır. Bireylerin ilgileri ise, onların faydalarına ve mutluluklarına 

yöneliktir. Bir toplumu oluĢturan bireylerin mutlulukları ise, onların elde ettikleri 

hazları ve güvenlikleridir. Demek ki, Bentham için toplumun tanımı da bireyin 

tanımından farksızdır. Nasıl ki, bireyler kendi hazlarının ilgilerinin peĢinden gidiyorsa 

aynı Ģekilde toplum da kendi ilgisinin ve faydasının peĢinden gitmektedir. Peki, 

toplumsal ilgi ve eğilimler nasıl belirlenmektedir ?   

Bentham‟a göre, her memnuniyetin ve acının etkisi/değeri, davranıĢın 

gerçekleĢtiği anda meydana gelmektedir ve haz ve acının etkileri/değerleri toplanıp 



 

93 
 

alınan sonuçtaki duruma bakıldığında haz ya da acının hangisinin fazla olduğuna 

bakılarak o toplumdaki  “eğilim durumu”nun ne olduğuna dair bir sonuca varılır. Buna 

göre, bir toplumdaki eğilim durumu, o toplumdaki bireysel eğilimlerin toplam 

sonucudur. Bu eğilim durumu, o toplumdaki kiĢilerin isteklerini ve eğilimlerini 

etkileyebilir. Herkes için hayırlı sonuçlanacak bir ahlak anlayıĢı, bu eğilimlerden 

hareketle, memnuniyeti artırıp acıyı azaltacak ilkeler içermelidir. O halde bireysel 

eğilimlerden hareketle toplum için ortak olacak haz ve acılar hesaplanabilir. Bu noktada 

tek tek bireylerin sahip olduğu eğilim ve ilgiler ile toplumun eğilim durumu 

belirlenmektedir. Ancak yine de bu, geneli kucaklayan bir hesaplamadır ve genel, her 

zaman bireyselliklerin bir bölümünü kapsamayabilir. Zira ilgilerin çeĢitliliği toplum 

mutluluğunun bireysel mutluluğu kapsamasını zorlaĢtırmaktadır.  

Bu gerilimin giderilmesi için Bentham‟ın teorisine yerleĢtirdiği kavram 

“fedakarlıktır.” Ona göre kimi bireysel mutluluklar, toplumun daha büyük mutluluğu 

uğruna feda edilebilir. Böylece Bentham‟ın formülasyonunda toplum için faydalı olacak 

ahlaki bir davranıĢın gerçekleĢmesi için yeni bir ölçüt ortaya çıkmaktadır. Bu ölçüt, 

davranıĢın sonucunun etki edeceği kiĢilerin sayıca az ya da fazla olmasıdır. Bir davranıĢ 

topluma zarar getiriyorsa, en az sayıda insana zarar getirmelidir. Aynı Ģekilde eğer 

fayda getiriyorsa en fazla sayıda insana fayda getirmelidir. Bentham, bu sayının göz 

önünde bulundurulması gerektiğini düĢündüğü için toplumdaki mutluluğu belirleyen 

ilkenin; “en fazla sayıda insanın en yüksek mutluluğu” olduğunu belirtmektedir. Bu, 

azami çoğunluktur. Mutluluk/ortak fayda söz konusu olduğunda, (toplumdaki) 

çoğunluğun mutluluğunun tek tek bireylerinkine olan üstünlüğü, önceliği söz 

konusudur. Bu sayede, Bentham, savunduğu bireyciliğin çıkarcılığı teĢvik edici olduğu 

yönündeki itirazları bertaraf etmiĢ olduğunu düĢünmektedir. Ona göre,  nerede iyi bir 

toplum varsa o toplum üyelerinin çoğunluğunun mümkün olduğunca en yüksek düzeyde 

mutlu olduğu bir toplumdur. Aslında en iyi olan durum, toplum içinde herkesin mutlu 

olmasıdır; ancak bu mutluluk mümkün olmadığı, gerçeklikle uyuĢmadığı zaman 

azınlığın/bazı bireylerin mutluluğu feda edilmelidir. Bireylerden toplumun daha fazla 

miktarda mutluluğu uğruna kendi mutluluklarından feragat etmeleri beklenir. Bunu bir 

örnekle açıklayabiliriz: Bireylerin, herhangi bir Ģekilde eyleyerek X sayıda kiĢiye 

faydalı olduklarını düĢünelim. Ancak bu kiĢiler aynı anda Y sayıda kiĢiye de zararlı 



 

94 
 

davranmakta olsunlar. Bentham, burada söz konusu davranıĢın sınırlanmaması için X‟in 

Y‟den büyük olması gerektiğini söyler. Eğer Y, X‟den büyükse bu durumda davranıĢın 

sınırlanması gerekmektedir. Buradaki tek belirleyici nokta, fayda görenlerin sayısının 

zarar görenlerden fazla olmasının gerekliliğidir. Zira bireylerin mutluluğu, asıl olarak 

herkesin mutlu olmasına bağlıdır; yalnızca böyle bir durumda “en fazla sayıda insanın 

en yüksek mutluluğu” ilkesi mümkün olabilir. Bu, bir nicelik hesabıdır, yani kiĢilerin de 

nicelikler olarak sayılıp bir toplamın elde edilmesidir.  Bentham‟ın azınlığa, yani 

toplumun diğer kesimine oranla sayıca az olan kiĢilere yüklediği bireysel mutluluklarını 

feda etmelerine yönelik sorumluluk, modern liberal düĢüncenin temel dayanak 

noktalarından olan bireycilik ile bir gerilimin doğmasına yol açmaktadır. 

Söz konusu gerilimin aĢılması için Bentham, toplum içinde yasa koyucuya aynı 

yönde görev yüklemektedir. Yöneticiler bireylerin faydalarını artırmaya ve toplumun da 

refahını yükseltmeye çalıĢmalıdırlar. Ancak bunu yaparken yukarıda bahsi geçen 

gerilimin dengelerini gözetmek durumundadır. Buna göre insan davranıĢlarının temel 

motifi olan haz ve acı, yasa koyucunun kendileriyle çalıĢması gereken birer araçtır. Bu 

demektir ki, yöneticiler, haz ve acıya bağlı hesaplama ölçeğini toplum genelinde 

kullanacaklar ve böylece birey-toplum iliĢkisindeki çatıĢmaları ortadan kaldıracaklardır. 

Ancak yasa koyucuların, bunları değerini nasıl ölçeceklerini anlamaları çok önemlidir. 

Yöneticiler, hesaplama yaparak gerilimi azaltmaya çalıĢacaklardır. Yönetici, hesaplama 

ilkesini doğru anlar ve uygularsa gerilim ortadan kalkacaktır. Bentham, sürekli olarak 

kendi çağının yasa koyucularının ortaya koyduğu yasaların ve içtihatların akıl dıĢı 

olduğunu düĢünmüĢtür. Oysa ona göre doğru ve yanlıĢın tek ölçütü olan en yüksek 

mutluluk ilkesi, yasa koyucunun temel alması gereken bir ilkedir.  Ona göre ahlaki olan, 

insanların istekleridir. Ġnsanların istekleri de daima haz ilkesine bağlı olduğuna göre, 

soyut idealler bağlamında anlaĢılacak olan istekler yoktur. Bu anlayıĢ Kant‟ın salt 

formel bir karakter taĢıyan ahlakının anti-tezidir; baĢka bir deyiĢle her türlü ilgi ve 

çıkardan bağımsız olan bir iyi ve ahlaki eylem diye bir Ģey yoktur. O halde yönetici 

ahlaki olan ile somut gerçeklik arasındaki iliĢkiyi asla gözden kaçırmamalıdır Bireylerin 

davranıĢlarını ise,  fayda prensibinden hareketle hesaplama yaparak düzenlemelidir.  



 

95 
 

Eğer yasa koyucunun tek görevi bireysel ilgileri gözetmek olursa, toplumsal bağ, 

mutluluk, barıĢ ortadan kalkar.  Bu nedenle yönetici, insan doğasının yapısal 

özelliklerini bilmeli ve yasaları bunu temel alarak oluĢturmalıdır. Her ne kadar, 

Bentham, herkesin kendisi için hesaplama yapacağını, kimsenin baĢkasının iyisini daha 

iyi bilemeyeceğini iddia etse de, ahlak söz konusu olduğunda bu anlayıĢın tersini 

savunarak, bireylerin, diğer iyilerine de duyarlı olduğunu/olması gerektiğini ileri sürer. 

Ona göre bireylerin toplamı olan toplumun “iyi bir toplum” olarak adlandırılması için 

çoğunluğun mutluluğunu oluĢturacak tarzda fedakârlıkların yapılması gerekmektedir. 

Burada Bentham‟ın söylemek istediği, bireylerin sadece kendilerini ilgilendiren, yani 

sonuçlarından sadece kendilerinin etkilenecekleri davranıĢ türlerini istedikleri tarzda 

gerçekleĢtirmekte özgür olduklarıdır. Bu, daha önce sıraladığımız basit hazlarla ilgili 

alandır. Fakat değindiğimiz gibi toplumun mutluluğu için kiĢisel fedakârlıkların 

gerektiği durumlarda bireyler arasında bazı çıkar çatıĢmaları olabilir. Bunu bertaraf 

etmek için, yönetici, öyle kurallar koymalıdır ki çatıĢan çıkarlar ortak bir iyiye ulaĢmak 

adına birbirleriyle uyumlu kılınabilsin.  Bu noktada Bentham, daha önce fayda hesabını 

yaparken kullandığı altı kavrama (“keskinlik”, “süreklilik”, “kesinlik”, “yakınlık”, 

“verimlilik”, “saflık” ) bir yenisini daha ekleyecektir. Bu kavram “kapsam”dır.
107

 Zira 

kapsam, faydanın toplumun ne kadarını etkilediği ile ilgilidir yani tüm toplum 

bireylerinin kapsanması anlamını içermektedir. Bu kavramın devreye girmesiyle hazdan 

faydalanıp acıdan etkilenen kiĢilerin sayısı hesaplamada önem kazanacaktır.  O halde bu 

noktadan itibaren fayda hesabı, bireysel fayda gözetilirken yapılan hesaplamadan daha 

geniĢ olmak durumundadır Zira aksi bir durumda yalnızca acı ve hazzı her Ģeyin 

üstünde tutmak, moral eylemin kapsamını hiçleĢtirecektir. Böyle olunca, salt bireysel 

karakter taĢıyan, bireylerin diğerlerini hesaba katmamasına yol açan, yetersiz, kaba bir 

fayda ilkesi/faydacılık anlayıĢı insanı bütünüyle hükmü altına almıĢ olacaktır. Oysa 

Bentham‟a göre bireyler, düĢünüp taĢınarak eyleyecekler ve akıllı birer insan olarak 

kendileri için iyi olanla ilgili “doğru” sonuca varacaklardır. Bireyler, kendileri için iyi 

olan Ģeyin ne olduğunu düĢündüklerinde iyinin fayda sağlayan/mutluluk verici 

olduğunu anlayacaklardır. Bu “doğru” sonuç, Bentham‟a göre kiĢilerin kendi ilgileri 

arasında da bulunan, “baĢkalarına yönelik eyleme” prensibidir. Çünkü Bentham, 

                                                             
107 Bentham, An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, s: 16 



 

96 
 

bireylerin baĢkalarına yapmıĢ olduğu iyi yönde davranıĢlar sonucunda kendilerinin de 

bu iyilik sonucunda bir Ģekilde fayda sağlayacaklarının bilincinde olduklarını savunur. 

Bu, toplumsal fayda hesabının bir sonucudur. O halde Bentham‟a göre yasama, 

kapsamlı bir Ģekilde hem genelin hem de bireyin isteklerini değerlendirir. Bentham 

bunun çok zor olmayacağını düĢünmektedir, çünkü zaten herkes egoist değildir.
108

 

Bir birey, bir toplum içerisinde yaĢıyorsa, baĢkalarına ihtiyacı olduğunun 

farkındadır ve bu yönde atacağı adımlar, onu, toplumsal ve ahlaki bir varlık kılacaktır. 

Birey,  hem bu türden edimlerle ahlaki bir birey olacak, hem de gerçekleĢtirdiği ahlaki 

ve diğerleri için de iyi olan edimler sayesinde haz elde edecektir. Görüldüğü gibi 

Bentham‟ın düĢüncesindeki birey, toplumsal bir varlıktır. O da tıpkı Rousseau gibi 

bireylerin toplum olma eğilimini temel almaktadır; ancak ortak iyiye yüklediği anlam 

bireyselliklerin tesisi değil, yaĢama geçirilmesi adına gerekli bir Ģey olduğu yönündedir. 

BaĢka bir deyiĢle bireyin toplum olma eğilimi bir ihtiyaçtır. Bentham‟da saf bir 

bireysellik anlayıĢı söz konusu olmadığı gibi, toplumun ortak iyisi de tözsel bir anlam 

yüklenecek, birey üstü bir kavram değildir. Toplumun iyisini hesaba katan bireyler, hem 

ahlaklı davrandıkları için kendilerini iyi hissedecekler, mutlu olacaklar, hem de 

sergiledikleri iyi davranıĢlar sonucunda yine iyiliklerle karĢılaĢacaklardır. Böylece 

Bentham‟ın faydacı teorisinin iç tutarlılığı ve bütünselliği korunmuĢ olmaktadır. 

BaĢkalarına iyilik yapmak, eylemin failini hem yaptığı iyilikten dolayı hem de eylemin 

aktörüne dönecek iyilikten dolayı mutlu edecektir. Bu nedenle Bentham‟a göre, bireysel 

ilgilerle fayda ilkesi arasında bir karĢıtlık/zıtlık ya da çatıĢma olamayacaktır ve 

görülecektir ki, toplumsal mutluluğu desteklemek, bireysel mutluluğun en iyi yolu 

olacaktır.  Ayrıca Bentham, yardımlaĢmaya neden olan insanseverlik/iyilikseverlik 

güdüsünün nadir görülmeyen zihinsel bir eğilim olduğunu savunmaktadır.
109

  

Eğer kaldığımız yerden konuya geri dönersek, diğerlerinin iyisine karĢı duyarlı 

olmak, insanda belli bir tatmin duygusu oluĢturmaktadır. BaĢka bir deyiĢle, insan, 

çıkarcı bir yana sahip olduğu kadar baĢkalarına karĢı duyarlı olan bir yana da sahiptir. 

BaĢkalarının problemlerine ya da mutluluklarına karĢı kayıtsız, ilgisiz kalan bireyler, 

kendilerine dönecek iyilikten alacakları hazzın farkında olmadıkları için,  örneğin 

                                                             
108 Copleston, History of Philosophy Volume VIII Bentham to Russel, s: 15 
109 Bentham, An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, s: 195 



 

97 
 

komĢularına yapacakları iyiliğin -“ektiğini biçme” anlayıĢı uyarınca- kendisine 

döneceğini bilmediği için böyle kayıtsız davranmaktadır.  Bu düĢünceleriyle Bentham, 

Rousseau‟ya yaklaĢmaktadır. Rousseau‟nun düĢüncesinde bireyler ne denli genel 

iradeye katılırlarsa, ne denli ortak iyilik doğrultusunda davranırlarsa devlette o ölçüde 

onların eĢit ve özgür yaĢamalarını sağlar.
110

 

Bentham‟a göre birey, sadece kendi ilgi ve çıkarı peĢinden koĢmaz; ancak kendi 

ilgi ve çıkarı söz konusu olduğunda baĢkalarının ilgi ve çıkarını gerçekleĢtirmeye oranla 

daha fazla bir gayret sarf eder. Bu husus Bentham‟ın öğretisinin diğer faydacı 

öğretilerden farklı olmakla beraber, liberal gelenekteki faydacıların çoğundan daha fazla 

ahlaki bir kaygı taĢıdığını, morale bir yer açmak istediğini gösterir. Çünkü Bentham 

sadece pragmatist değildir ve iyiliği/doğruluğu da gözeten bir filozoftur.  Bu görüĢler, 

onun antropolojisinde bir yarık oluĢturmaktadır. Zira o, bu noktaya kadar hep haz ve 

fayda üzerinde durmuĢtur. Oysa bu noktada “iyi” bir insandan bahsedilmektedir. Bu 

demektir ki haz ilkesinin yanına insanların kendiliğinden türdeĢlerine ilgisi de 

eklenmektedir. Bentham‟ın, burada bir tür soyutluğa yer vermesi, onun toplumsal 

iliĢkilerin sadece hukuk aracılığıyla düzenlenmesini istememesindendir. Zira hukuki 

yaptırım yani ceza, tümden kötüler içindir. Gerçek anlamda iyileĢme ise sadece 

cezalarla değil, duygularla da olur.  Ġyi ya da kötünün ne olduğuna kiĢinin kendisi karar 

verir ve bu karar moral bir his ile olur. Bu moral his, herkese aittir ve aslında ortak 

duyudur. O halde kiĢi, herkesin nelere ilgi duyduğuyla da ilgilenir.
111

 Ġnsanların sadece 

kendilerini ilgilendiren konularda, yani kendi özel alanlarında yaptığı davranıĢlar da 

kuĢkusuz ahlaki edimler olarak değerlendirilebilir. Ancak asıl olarak ahlakın görünür 

olduğu yer, ortak ilgilerin alanı olan kamusal alandır. Zira kamusal alan davranıĢların 

diğeriyle muhataplık iliĢkisi kurduğu alandır. O halde Bentham‟ın baĢkalarının 

mutluluğuyla da ilgilenmesini sağlayan ortak duyu, ahlakın nasıl biçimlenmesi gerektiği 

ile ilgili olarak da bireylere ve bu Ģekillendirmeyi yapacak olan yasamacılara bir yol 

gösterecektir. O halde ortak duyu dediğimiz ve ortak iyiye olan ilgileri simgeleyen 

Ģeyin, baĢkalarına karĢı duyarlı olmamızı sağladığını söyleyebiliriz. 

                                                             
110

Ağaoğulları, Kral Devletten Ulus Devlete, s: 144 
111 Bentham, Principles of Legislation, s:7 



 

98 
 

Bu noktaya kadar bahsettiğimiz bireylerin ilgilerinin sınırlanmasının yaratacağı 

sorun Bentham‟da, tüm toplumun mutluluğunun kiĢiye geri dönmesi ana ilkesi olarak 

çözülmektedir. Bu ilkenin geçerliliği bireylerin bu fedakarlıklara, sınırlandırmalara rıza 

göstermelerini gerektirmektedir. O halde bu sistemin iĢlerliği ve yürütücü mekanizma 

olan yöneticinin meĢruluğu da tıpkı Locke‟da olduğu gibi rızaya dayalıdır. Locke, 

özgürlükleri bireylerin rızası ile toplumsal sözleĢme aracılığıyla kurmuĢtur. Bu durumda 

hükümdarın varlığı da rıza yoluyla oluĢturulan politik yapının sözünü tutmasına 

bağlıdır. Haklara yapılacak bir ihanet sözleĢmedeki rızayı da geçersiz kılmaktadır. 

Bentham‟ın teorisinde ise, hakların korunmasının yerini hazların korunması ve en 

yüksek miktarda hazların temin edilmesi almıĢtır. Söz konusu temin, yani mutluluk 

sağlanmadığında rıza da sağlanmayacak, yöneticilerin önerdiği Ģekilde 

davranılmayacaktır. O halde fedakarlıklara razı olmak, elde edilen mutluluğa ve faydaya 

orantılıdır. Bentham‟ın rıza gösterme edimi, Locke da olduğu gibi yöneticilerin edimine 

bağlı olsa da iki düĢünürün rızayı kavrayıĢları farklıdır. Bentham‟ın, rıza davranıĢının 

Rousseaucu rıza davranıĢına daha benzer olduğunu söylemek yanlıĢ olmayacaktır. Bu 

benzerlik bize yukarıda bahsettiğimiz devlet aklı teorisiyle Bentham‟ın teorisinin ne 

miktarda yaklaĢtığını gösterecektir. Rousseau‟cu rızaya dayalı toplum sözleĢmesinde 

insan, sahip olduğu her Ģeyi, kendisinin de bir parçası olacağı bir politik güce 

devrederek yurttaĢa dönüĢmektedir. Bu sözleĢme, insanların mutsuzluklarının tek 

kaynağı olan eĢitsizliği ortadan kaldırmaktadır. Rousseau ile Bentham‟ın ortak yanı, 

sözleĢme ile eklemlendikleri toplumun aynı zamanda bir parçası olmalarıdır.  ĠĢte bu 

eklemlenme tarzı, Bentham için rıza davranıĢının içselleĢmesini sağlamaktadır. Bu 

Locke‟un rıza anlayıĢından farklıdır. Locke‟daki rıza bir Ģarta bağlıdır. Bentham‟ın 

bireyinin rızası da bir Ģarta bağlı olsa da Bentham‟ın bireyi, bu Ģartın gerçekleĢmesinde 

aynı zamanda kurucu unsurdur. Bentham, bireyleri Rousseau gibi toplumla özdeĢlik 

kuran varlıklar olarak tanımlamasa da o, kurulan ortak bağ sayesinde toplumla, politik 

yapıyla yakınlaĢmıĢ bireyler tahayyül etmektedir. O halde toplumun aynı zamanda 

devlet olduğunu söylemek, hukukun davranıĢlara yön vermesine razı olmak; devlet 

aklıdır, toplumun aklıdır, ancak aynı zamanda bireyin aklıdır.  

Yukarıda Bentham‟ın toplumun bireysel eğilimlerden etkilendiğini düĢündüğünü 

belirtmiĢtik. Ancak bu etkileniĢ, tek taraflı değildir. Bentham, bireyin de toplumda 



 

99 
 

gerçekleĢen olaylardan etkilendiğini düĢünmektedir ve buna örnek olarak soygun 

olayını verir. Bir soygunda, hem soyulan kiĢi, hem de sonradan pozitif hukukla 

cezalandırılacak olan soygunun aktörü zarar görmektedir. Burada hem mağdurun hem 

de failin gördüğü zarara,  Bentham birincil dereceden etkilenme demektedir. Bu olay, 

toplumun diğer üyeleri için bir alarm, yani tehlike iĢareti/alameti ve uyarıdır. Ancak bu 

soygundan ikincil derecede etkilenecek, yani zarar görecek olanlar ise toplumun diğer 

bireyleridir. Bu ikincil etki, toplumun zihninde tekrarlayan bir acı meydana getirir ve bu 

acı, toplumdaki diğer kiĢilerin tümünün kendilerinin de soyulabileceklerinden dolayı 

duydukları korkuya dayanır. Burada söz konusu olan, sadece basit olarak acı duymak 

değil, sürekli olarak soyulma riskiyle yaĢamaktır. Bir soygunun gerçekleĢmiĢ olması, 

baĢkalarının soyulma risklerini arttırmaktadır. Ancak burada risk somut değildir ve 

toplumun diğer tüm bireyleri tarafından içselleĢtirilmiĢ bir durumdadır. Bentham, bu 

durumu tehlike/tehdit (danger) olarak betimlemektedir.
112

 Yöneticinin görevi ve iĢlevi 

de bu durumu gidermek olmalıdır. Yöneticiler, bireylerin zihinlerinde oluĢan bu türden 

korkuları bertaraf etmekle yükümlüdürler. O halde yöneticiler, bir dizi önlem almalı ve 

bireylerde güven duygusu oluĢturmalıdırlar. Nitekim Bentham, toplumdaki düzen ve 

fayda ilkesinin iĢlerliği amacıyla yöneticiye verdiği görevlerle, onun bu ilkelerin 

iĢlerliğini sağlamak adına toplumu koruması gerektiğini belirtir. Daha sonra ele 

alacağımız onun tasarladığı cezaevi modeli de bu amaca uygundur. Bu modelin iĢlevi 

sürekli olarak riskleri hatırlatmak ve bireyleri suç iĢlemekten caydırıp ıslah etmektir. 

Bu, bireysel hesaplamanın toplumsal boyutta yapılması ile gerçekleĢecektir. ĠĢte 

buradaki ıslah etme düĢüncesi, hem onun eğitim anlayıĢını, yani liberal olmasına 

rağmen eğitime verdiği önemi hem de düzen anlayıĢını göstermek açısından önem 

arzetmekte ve aynı zamanda yöneticinin bireyler üzerindeki sınırlamalarını 

meĢrulaĢtırmaya hizmet etmektedir.  

Bentham, yöneticilerin hesaplama konusunda hassas olmaları gerektiğini 

vurgulasa da, toplumun en yüksek mutluluğu konusunda sorun tam anlamıyla çözülmüĢ 

değildir. Zira bir topluluk söz konusu olduğunda bireylerin, herkes için faydalı, haz 

verici olanı nasıl hesaplayacağı halen belirsizdir. Bu demektir ki, hesaplamanın kendisi 

                                                             
112 Bentham, Theory of Legislation, s: 253 



 

100 
 

zordur. Biri için haz verici olan ile diğeri için haz verici olmayan arasındaki ayrımı 

yapmamız nasıl mümkün olmaktadır ?  Farklı hazlar arasındaki hesaplama nasıl 

yapılmalıdır ? Hesaplama, birey- toplum geriliminin aĢılmasını sağlayacaktır. Buradaki 

sorun, toplumun iyisiyle çatıĢmayan farklı iyileri benimseyen bireylerin nasıl hesap 

yapacakları ve eyleyeceklerini bilememeleridir. Artık Bentham‟ın, sorunu rıza değil, 

bilgisizliktir.  

Bu noktada tekrar ilgilerin ve toplumun haz verici maddelerin neler olduğu ile 

ilgili sorun gündeme gelmektedir. Kim, hakkı olan hazzından ne oranda vazgeçecektir ? 

Bentham‟a göre, yasama toplumsal ilgilere yönelmeli, bu ilgilerin ne olduğunu açık bir 

biçimde belirlemelidir.
113

 Bu, Bentham‟ın savunduğu aleniyet ilkesinin uygulanmasıdır. 

Aleniyet ilkesi sayesinde yöneticiler yönetilenlerin ilgileriyle ilgili bilgi sahibi olurlar 

ve yasaları yaparken ve uygularken bu ilgileri temel alırlar.
114

 Ancak aynı ilke yani 

aleniyet, toplum hakkında toplumun üyelerine de bilgi vermiĢ olacaktır. Böylece 

bireyler yasaların gerçekten kendi ortak ilgilerine göre düzenlendiğini anlamıĢ olurlar. 

Yöneticiler, bireylerin haklarına saygı gösterecekler ve yasalar koyarak temel hakları ve 

özgürlükleri güvence altına almıĢ olacaklardır. Aleniyet ilkesinin sağladığı bilgilenme 

ve bilgilendirilmenin doğruluğuna ikna olma, bireylerin yasalara saygı duymalarını ve 

onlara itaat etmelerini sağlayacaktır. Bentham‟ın düĢüncesinde aleniyet ilkesi daha çok 

politik yapı-hukuk alanına hizmet etmektedir. Bu yüzden aleniyet ilkesinin 

gerekliliklerine ilerleyen bölümlerde değineceğiz.  

Bireylerin yöneticilere saygı ve itaat gösterebilmeleri için, Bentham, bireysel 

haklarla ilgili bazı tanımlamalar ortaya koyar.  Zira bu sayede haklarının sınırlarını bilen 

bireyler, davranıĢlarının da hangi oranda sınırlandığını daha iyi anlayacaklardır.  

Bentham‟ın toplum teorisinde, yasalarının daha iyi anlaĢılması için, haklar ve 

yükümlülükler
115

 kavramlarının açıklanması gerekmektedir. Toplumu oluĢturan bireyler 

için haklar, kendisinden yararlananlar için birer yasadır. Haklar, pozitif hukukta 

ifadesini bulur. Pozitif hukuk, temel hak ve özgürlükleri yasa formunda ifade eder.  

                                                             
113 Copleston, History of Philosophy Volume VIII Bentham to Russel, s: 12-13 
114 Jeremy Bentham, Political Tactics, Oxford University Press, 2001: 32 
115 Jeremy Bentham, Prinsibles of the Civil Code, Volume:1 in “The Works of J. Bentham, Elibron 

Classics, 2005: 306  



 

101 
 

Oysa aynı bireyler için yükümlülükler birer vazife ve ödev olarak adlandırılmaktadır.  

Haklar bireylere yasalar tarafından verilmektedir. Ancak bireylerin sahip oldukları 

haklar, ancak belirli yükümlülükleri üstlenirlerse onlara ait olabilmektedir. DoğuĢtan 

getirilen hak olamaz. Toplumda bazı haklara sahip olunması, ancak topluma girmekle 

yani sınırsız hak anlayıĢını terk etmekle mümkün olabilir. O halde yasalar nezdinde 

yükümlülükleri olduğu sürece bireylerin birtakım hakları olabilir. Bu durumda yasa 

koyucu, haklar ve yükümlülükler konusunda, haz ilkesine dayanan fayda ilkesi uyarınca 

çalıĢacaktır. Çünkü Bentham‟ın teorisine göre, eğer bir topluluk fayda ilkesi ile 

yönetilecekse, yükümlülükler ve ödevlerin bu topluluğun üzerine, onu oluĢturan 

bireylere bir baskı unsuru olarak yerleĢtiriliyor olması kimi sorunlara yol açabilecektir. 

Bu durumda yöneticilerden beklenen,  ödevleri ve yükümlülükleri toplumun kuralları 

içine isteksizce yerleĢtirmeleridir. Söz konusu bu isteksizlik ile belirtilmeye çalıĢılan 

Ģey, yöneticinin çok iyi tartmadan toplum üzerinde onların hazlarını/ faydalarını 

kısıtlayıcı yasamalar yapmamaları gerektiğidir. Zira hazların kısıtlanmaları keyifli bir 

Ģey değildir. OluĢturulan yasalar, yöneticiyi bir zorba durumuna da getirmemelidir. 

Fayda prensibine göre yasa koyucu, herhangi bir yük, sorumluluk, açık bir yarar 

sağlayan bir Ģeyin dıĢında herhangi bir Ģeyi asla yasa olarak koymamak durumundadır. 

Zira toplum için getirilen her türden yükümlülük ve ödev, hem fayda ilkesi hem de 

özgürlük açısından değerlendirilmek durumundadır. Ancak Ģu unutulmamalıdır ki, 

hakları oluĢturmak, yükümlülükler koymak, bireyleri korumak, özgürlüğün zararına ve 

onun pahasına olmadan imkânsızdır. O halde yöneticilerin bireylere getirdiği her türden 

kısıtlama ya da sınırlama yumuĢak olmalı ve belli bir sınırda kalmalıdır.  

O halde yukarıda da belirttiğimiz gibi Bentham‟a göre, özgürlük kavramı da bir 

toplumun mutlu olma imkânı ve miktarı çerçevesinde sorgulanmalıdır. Toplum içinde 

zorlayıcı yasalara karĢı her zaman muhalif bir zihniyet bulunmaktadır. Bu durumda 

özgürlük ile çatıĢan bir zorlamanın uygulanabilmesi için önce özgürlük kavramının 

tanımının doğru ve Bentham‟ın sistemindeki tutarlılığı ile açıklanması gerekmektedir. 

Bentham, yukarıda hakların sınırlarını çizmiĢti. Aynı çizginin özgürlük için de çizilmesi 

gerekmektedir. Bu demektir ki, özgürlüğün tanımının yapılması, ondan ne anlaĢıldığının 

soruĢturulması gerekmektedir.  



 

102 
 

E. 2. Hazların ÇatıĢmasını Çözmede Eğitimin Rolü 

Daha önceki bölümlerde diğer liberal teorisyenlerin aksine Bentham‟da eğitimin 

önemli bir yer tuttuğunu belirtmiĢtik. Belirtmek gerekir ki eğitim, onun ıslah düĢüncesi 

ile bağdaĢtığı kadar bireyciliği ile bir gerilim içerisindedir. Bentham‟ın akıl yürütmesine 

göre bireyin üstünde bir Ģey olmadığını kabul ettiğimiz anda, söz konusu radikal 

bireycilik ile toplum çıkarları ve toplum için bireylerin fedakârlıkta bulunmaları 

gerektiği gerçeğinin birbiriyle nasıl uzlaĢacağı sorusu önem kazanmaktadır. BaĢka bir 

deyiĢle bireyler, kendi çıkarları için toplum faydasına göre davranmaları gerektiğini 

nasıl kabul edecektir ? Bu problem, bireylerin dolaylı mutluluğu ile çözüme 

kavuĢturulmuĢtu. Ancak yine de bireylerin toplum mutluluğu dolayısıyla mutlu 

olacaklarına dair tam bir idrak anının oluĢmasına ihtiyaç duyulmaktadır.     Bentham‟ın 

bireyi, toplumdan ziyade kendine yönelen bir varlıktır.  

Bentham, söz konusu birey anlayıĢını faydacı öğretiye uygun hale getirmek ve 

toplumun ortak faydasıyla uzlaĢtırabilmek için üç değiĢik hamle yapar. Bunlardan ilki 

toplumun ortak faydası ile bireysel faydanın her zaman kaçınılmaz olarak 

çatıĢmayacağının gösterilmesidir. Ġkinci olarak bireyin baĢkalarına yaptığı iyilikten ve 

bu iyiliğin karĢılık bulmasından duyduğu hazzın/faydanın ortaya konulmasıdır. Nihayet 

üçüncü ve son hamle ise burada ele alacağımız ve birey-toplum iliĢkisini düzenlemede 

belirleyici bir role sahip olan eğitim kurumunun devreye sokulmasıdır. Bentham‟a göre, 

genel ilgisi kendisine yönelik olan bireyin toplum için eyler hale dönüĢmesi biraz güç 

görünmektedir. Bu noktada o, bireylerin dönüĢümü için eğitimi devreye sokar. Ona göre 

eğitim, insanın zihinsel yeterliliklerini artırmasıdır.
116

  Peki bu ne demektir ? Bireylerin 

ahlaki olarak toplum lehine dönüĢtürülmesi ne derece mümkündür ? Bireyler ahlaki 

olarak birer tabula rasa olarak mı dünyaya gelmektedir ve eğitim bu levhayı 

doldurmakta mıdır ?   

Bu soruların cevaplanabilmesi için Bentham‟ın, bireylere bu konu 

perspektifinden nasıl baktığını görmemiz gerekmektedir.  

                                                             
116 Bentham, Theory of Legislation, s: 210 



 

103 
 

Ġlk olarak Bentham, insanları, “yetiĢkin olan durumda”ki ve “yetiĢkin olmayan 

durumda”ki insanlar olarak iki taraflı ele aldığını belirtmemiz gerekmektedir.
117

 Bu 

ayrıma göre, yetiĢkin insan davranıĢı gösteren kimselerin zaten yetiĢkin davranıĢları 

vardır. Bu kiĢilere bir eğitim vermenin anlamı yoktur. Ancak yetiĢkin olmayan 

durumdaki insanların yani çocukların, davranıĢlarının yönlendirilmeye ihtiyaçları 

vardır. ĠĢte bu yönlendirme iĢine Bentham, eğitim sanatı adını verir. Eğitim sanatı, 

insanların iliĢkileri sürecinde iĢ görecektir. Tek tek bireylerin özel iliĢkileri ile ilgili 

verilecek olan eğitim, özel eğitimdir. ĠliĢkilerin tüm toplum bağlamında geliĢtiği süreçte 

verilecek eğitim ise, kamu(sal)
118

 eğitimdir. Bentham‟ın, tüm felsefesi boyunca yapmıĢ 

olduğu özel alan kamusal ayrımı burada da görülmektedir. Bu demektir ki Bentham için 

eğitim, sadece bir öğretim değildir. O, aynı zamanda toplumsal iliĢki çeĢitlerini de 

belirleyen bir araçtır. Akıl yürütmeden de anlaĢılacağı üzere bu çalıĢmanın ilgilendiği 

konu, eğitim sırasında bilginin elde edilme süreçleri ya da bir müfredat sistemi değildir. 

Bizim Bentham‟ın eğitim anlayıĢına bakıĢımız, onun eğitim anlayıĢının bir dönüĢtürme 

projesi olma özelliğidir. O halde bireylerin hangi bilgilerle donatıldığıyla değil, nasıl 

bireylere dönüĢtürüldüğüyle ilgilenilecektir.  

Bentham, eğitim sayesinde ahlaklı, toplumsal faydaya hizmet eden ve fayda 

teorisi hakkında bir özbilinç oluĢturmuĢ bireyler inĢa etmeyi hedeflemektedir. KuĢkusuz 

o, felsefe tarihinde bu düĢünceleri savunan tek figür değildir. Eğitim konusuyla pek çok 

düĢünür ilgilenmiĢ ve eğitimi bir dönüĢtürme aygıtına çevirmeyi planlamıĢtır. 

DüĢünürler arasındaki fark, bu aygıtın içeriğinin farklı doğrularla doldurulmuĢ 

olmasıdır.  

Rousseau, toplum içinde var olan ve geleceği var edecek çocuğun eğitimine 

önem vermektedir. Rousseau, çocuk zihni ile yetiĢkin zihninin birbirinden farklı 

olduğunu belirterek bu ayrıma uygun bir eğitim sisteminin uygulanması gerektiğini 

düĢünür. Ayrıca o, Hobbes‟un  “kötü olan gürbüz bir çocuktan baĢkası değildir. O halde 

katılık bizzat eğitimin içinde yer almalıdır”
119

 düĢüncesine karĢıdır. Rousseau, 

çocukların zaten iyi olduklarını düĢünür. Bu yüzden eğitimin düzeltici motifler 

                                                             
117 Bentham, An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, s: 83 
118 public 
119 Yasemin Saraç, J,J, Rousseaue’dan Eğitim Üzerine, D.E.Ü.Buca Eğitim Fak. Dergisi15, 2004: 30-37 



 

104 
 

taĢımasının gerekli olmadığını söyler. Eğitim, kiĢinin anlamlı ve mutlu bir yaĢam 

sürebilmesi için gereklidir. O halde ilk olarak geleceğin taĢıyıcı olan çocukların eğitim 

aracılığıyla bu mutluluğa yönlendirilmeleri gerekir.  

Kant da eğitim ile ilgili ilk çalıĢmalarında Rousseau‟un insan doğası tasarımına 

benzer bir biçimde insanı, iyiyi gerçekleĢtirmeye muktedir bir varlık olarak 

tanımlamıĢtır. Kant, insanı, otonom bir birey olma yetisine sahip, ahlaki edimlere 

bulunmaya muktedir bir varlık olarak tanımladığından, eğitimin iĢlevini de insani 

kapasiteler üzerinde temellendirmiĢtir. Kant‟a göre bireylerin ahlaki konulara ilgi 

duymalarını sağlamak önemlidir. Ancak Kant için eğitim, kiĢiyi belli bir toplumsal 

duruma göre yetiĢtirmek değil, insanlık amacı doğrultusunda yetiĢtirmektir. O halde 

Kant‟a göre, Rousseaucu tarzda doğal eğilimlerin serbest bırakılması eğitimin amacı 

olmamalıdır. Eğitim, insanlığa layık ödevlerin benimsetilmesi yoluyla gerçekleĢmelidir. 

Kant‟a göre, insanlarda iyiliğin tohumları vardır ve bunları geliĢtirecek olan Ģey 

eğitimdir. Aristotelesci açıdan bakarsak, Kant, insanda bilkuvve olarak bulunan iyiliğin 

bilfiil gerçekleĢmesi için eğitimin gerekli olduğunu düĢünmüĢtür. Ġnsanları kendi 

doğalarıyla kuralsız bir Ģekilde baĢ baĢa bırakmak otonomi kaybına, dolayısıyla 

kötülüğe sebep olacaktır. Bu yüzden Kant‟a göre “eğitim ne yapabildiyse insan ancak 

iĢte odur.” O halde Kant, ahlaki varlık olma koĢulunu eğitime bağlı kılmaktadır. Zira 

aksi halde insanların arzu ve istekleri onları kötülüğe de yönlendirebilecektir. O halde 

ideal eğitim, ahlak yasalarının doğal eğilimlerin önüne geçmesini sağlayan bir 

eğitimdir. Sonuç olarak Kant için eğitim, insan doğasını disiplin altına alma, 

toplumsallaĢtırma, medenileĢtirme ve ahlakileĢtirme sürecidir.
120

 

Dewey, eğitim ve yasalar sayesinde dünyanın daha iyi yaĢanacak bir yer 

olacağını düĢünmektedir. Okulun görevi, çocuğun evde kazandığı değerleri 

derinleĢtirmek ve geniĢletmektir. O halde Dewey için eğitim aynı zamanda ahlaki bir 

görevdir. Toplumun yasa ve cezalarla oluĢumu geliĢigüzel olarak gerçekleĢmekteyken, 

eğitim kendi araçlarını organize eder ve kendini arzu ettiği yönde ilerletir.
121

  

                                                             
120 Ahmet Yayla, Kant’ın Ahlak Eğitimi Anlayışı, A.Ü.Eğitim Fakültesi Dergisi,1,c:38, 2005 :73-86 
121 http://www.aktuelpsikoloji.com/haber.php?haber_id=4940 

 



 

105 
 

Liberal geleneğin eğitime bakıĢı ise, bir dünya görüĢü oluĢturmak yönünde 

değildir. Locke, eğitime, yaĢama yol gösterip Ģekil verebilecek olan bir hayat anlayıĢı 

oluĢturma kurumu olarak bakmaktadır. 

Yukarıda görüĢlerini incelediğimiz filozoflar da Bentham gibi, eğitimin bireyleri 

istenilen hedefe yönlendireceği üzerinde durmakla onun gücünün boyutunun 

farkındadırlar. Peki, Bentham‟ın görüĢleri, bu düĢüncelerin hangi noktasında 

durmaktadır ?  

Öncelikle bireylerin doğalarına yapılan referans noktalarından baĢlayabiliriz. 

Buna göre Rousseau, bireylerin iyi bir doğaya sahip olduklarını söylerken Hobbes, 

bunun zıddını yani bireylerin kötü bir doğaya sahip olduklarını düĢünmektedir. 

Bentham ise, bireylerin iyi bir doğaya sahip olduklarını düĢünmekte ancak bunun 

sadece sempati seviyesinde bir iyilik olduğunu düĢünmektedir. Ancak sempati bir 

miktar iyiliği temsil ediyor olsa da antipati de aynı miktarda kötülüğü temsil etmektedir. 

Bentham, sempatiyi bir “iyi” tanımlaması yapmak için yeterli görmemektedir. O halde 

Bentham için insan doğası, ancak haz ve acıyla Ģekillenebilecek ölçüde iyilikle 

donatılmıĢtır. Bu demektir ki sempati seviyesinde iyilik tohumları bireylerin doğasında 

olsa da asıl insan doğası arzu ve isteklere dayalıdır. Bu da çalıĢmamızın baĢından beri 

dile getirdiğimiz hazların ve acıların köleliğindeki insan doğasıdır. Bu doğa tanımlaması 

ne Rousseau ne de Hobbes‟un tanımlamasına benzemektedir. Bentham, bu konuda, 

Kant‟ın görüĢleriyle uzlaĢabilmektedir. Bentham‟ın Kant ile uzlaĢtığı diğer nokta, 

insanların doğalarıyla baĢ baĢa bırakılmamaları gerektiğidir. Zira her iki düĢünür de 

arzu ve isteklerin yani haz peĢinde koĢmanın sınırlandırılması gerektiğini düĢünürler. 

Eğitim sayesinde bu sınırlamanın limitleri ve bu limitlerin meĢruluğu insanların 

zihinlerine iĢlenmiĢ olacaktır. Eğitim, Bentham‟da, ilgilerin toplum lehine sınırlanması 

ile sonuçlanacak ve bireyleri ahlaki varlık kılacaktır. Tıpkı Kant‟ta olduğu gibi, 

Bentham‟da da eğitim, insan doğasını disiplin altına alma, toplumsallaĢtırma, 

medenileĢtirme ve ahlakileĢtirme sürecidir. Ancak Kant için doğal eğilimlerin 

sınırlandırılması ahlakın tesisi için sadece birinci adımdır.  Kant için sınırlandırma 

yeterli olmayacak, zihinlere yeni ve biçimsel bir ahlak yasası yerleĢtirilecektir. Oysa 

Bentham‟ın, zaten bir ahlak yasası vardır. Eğitim, bu ahlak yasasının 



 

106 
 

meĢrulaĢtırılmasını, içselleĢtirilmesini sağlayacaktır. Eğitim sayesinde baĢkalarının 

iyiliğini istemek bir bakıma sempatiye oranla aĢama kaydedecektir. ĠĢte eğitimin 

sağladığı bu aĢamayla bireyler ahlaklı birer varlığa dönüĢtürülecektir. O halde Bentham 

için ideal eğitim Kant‟ta olduğu gibi ahlak yasasının doğal eğilimlerin önüne geçmesi 

değildir. Bentham‟ın eğitimiyle doğal eğilimler yoluyla kurulan ahlak yasaları, 

eğilimlerin davranıĢtaki oranını belirleyecektir. Kant‟ın, idelerde tesis ettiği Ģeyi 

toplumsal gerçeklikte tesis eden Bentham, eğitimin mevcut koĢulları iyileĢtirici ve 

pragmatik olarak gerekli koĢullara yönelmiĢ boyutunu, bir ıslah ve düzenleme çerçevesi 

içerisinde benimsemiĢ olmaktadır. 

Doğal eğilimlerin yönlendirmesinin kabulü konusunda ise Bentham, Rousseau 

ile uzlaĢmaktadır ve o da Rousseau gibi mutlu bir toplum sağlayacak bireylerin bunu 

eğitim sayesinde baĢarabileceklerini düĢünmektedir. Bu yüzden Rousseau‟nun karĢı 

çıktığı düzeltici eğitim Bentham‟da sınırları belirleyici eğitimdir. Hobbes‟un önerdiği 

eğitimde katılık prensibi ise Bentham‟da yoktur. Zira onun için eğitim, belirlenmiĢ 

sınırlandırılmalar yapılan bireyler yaratmak olduğuna göre, katılık değil; meĢruluk ve 

ikna Ģarttır.  

Özetlemek gerekirse, Bentham‟a göre, aklıyla faydaya doğru yönelen birey, 

zihinsel yeteneklerinin artması ile aklını kullanıp toplumun ortak iyisine ulaĢmayı da 

öğrenecektir. O halde eğitim, toplumsal bütünleĢmeyi sağlayan politik iĢleve sahip bir 

kurumdur. BaĢka bir deyiĢle söylersek Bentham‟ın okulu, liberal gelenekte daha önce 

karĢılaĢmadığımız ve bireyin zihnini diğerleri lehine geniĢleten bir kurumdur. Eğitim 

sayesinde bireyler, kendilerine yönelik ilgiyi, topluma da yönelteceklerdir. Kısaca ifade 

edersek, eğitim, bireylere, baĢkalarının mutluluğunun önemini öğretecektir. Bu önem, 

toplum mutluğunun kendi mutlulukları için de gerekli olduğudur. Bireyler, eğitim 

sayesinde, doğrudan ulaĢtıkları mutluluğa baĢkalarının da mutlu olması dolayımıyla 

varabileceklerinin bilincine sahip olacaklardır. O halde kendi faydasını hesaplayan akıl, 

eğitim sayesinde toplumun da faydasını hesaplamıĢ olacak, bu yolla kendi payına düĢen 

faydayı artırmıĢ olacaktır. Burada, yukarıda bahsettiğimiz baĢkalarının mutluluğundan 

mutlu olma durumu, artık bireylerin nesnel ve bilimsel olarak da kavrayacakları bir 

bilgiye dönüĢmüĢtür. Eğitim, bireylerde zaten var olan diğerlerine karĢı ilgiyi 



 

107 
 

pekiĢtirecek ve kalıcı hale getirecektir. BaĢkalarına karĢı olan ilgi, doğuĢtan ahlaki 

olarak getirilmiĢ bir ilgi değildir ve insanın doğuĢtan sahip olduğu ahlaki bir doğaya 

göndermez. Zira insanın ne numenal bir yanı, ne içsel bir sesi ne de var oluĢ duygusu 

vardır. O halde bahsi geçen baĢkalarının iyilerine karĢı da ilgili olma durumu eğitim 

sayesinde pratik yaĢantıya yansıyacaktır.  

Bentham, teorisinin pek çok yerinde yetiĢtirilmeye bağlı davranıĢlardan 

bahseder. Örneğin inançlı olmak ve tanrının varlığını kabul etmek ona göre 

yetiĢtirilmeye bağlıdır. Bu demektir ki yetiĢtirilme ile oluĢan bazı davranıĢlar yine 

yetiĢtirilme yoluyla oluĢmayabilecektir. Bu, eğitimin gücüne tüm kapıları açan bir 

düĢüncedir. Bu düĢünce, toplumu istediği gibi kurmak isteyen bir yönetime, politik 

yapıya bunu sağlama imkanı tanır. O halde yukarıda bahsettiğimiz kamu(sal) eğitiminin 

ilgilendiği alan budur. Bentham‟ın, baĢkalarına duyulan ilgi olarak tanımladığı ortak 

duyunun tesisi de burada gerçekleĢmektedir. Bu sayede eğitim, birbirleriyle bağı 

olmayan, ayrıĢık, atomize bireyler arasında ortak duyuyla bir bağ kurmuĢ olur.  

Peki, yukarıda incelediğimiz görüĢler doğrultusunda Bentham‟ın teorisinde, 

yetiĢkin durumda olan insanların fayda teorisine uymaları nasıl sağlanacaktır. Zira 

toplum ve politik yapı her yaĢ grubundan insanlarla doludur ve mevcut durumda kötü 

bir eğitimden geçmiĢ bireylerin durumu ne olacaktır ? Eğitim toplumsallaĢmayı ve 

ahlaklı olmayı tesis ediyorsa, eğitim almamıĢ bireyler ahlaklı olamayacaklar mıdır ? 

Onun felsefesinde birey toplum iliĢkisini incelerken bireylerin bu iliĢki içinde ahlaki 

varlığa dönüĢtüğünden bahsetmiĢtik. Bu iliĢki eğitim almamıĢ bireyler için yeterli 

olacak mıdır ?  

Bentham‟a göre, yönetim sanatı/politik yapı, insan davranıĢlarını yetiĢkin 

olmayan bir derecede inceler. Bu, aynı zamanda bir eğitim sanatıdır. 
122

 Bu düĢünceden 

çıkaracağımız sonuç ise, politik yapının yetiĢkin olan insanları da yetiĢkin olmayan 

insanlar gibi ele alacak olmasıdır. Ancak bu, yetiĢkinlere bir çocuk muamelesi 

yapılacağı anlamına gelmemektedir. Bentham, bu düĢünceyle yetiĢkin olan insanların da 

davranıĢlarının dönüĢtürülmeye ihtiyacı olduğunu belirtmeye çalıĢır. Peki toplumdaki 

herkes için uygun bir okul nereden bulunacaktır ? Zaten yetiĢkin ve eğitim almıĢ kiĢiler 

                                                             
122 Bentham, An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, s: 143 



 

108 
 

tekrar eğitim mi almalıdır. Bentham, aslında yetiĢkin olan, ancak yetiĢkin 

olmayanlarmıĢ gibi ele alınan bireylere de okulun yolunu gösterir gibidir. Bu okul; tüm 

toplumdur, hukuktur, cezadır. O halde Bentham‟ın teorisinin, bireyleri kavrayıĢı 

bakımından Spencer‟ın hayaline ulaĢmayacağı açıktır. Spencer‟in en önemli beklentisi, 

devletin belirli bir aĢamadan sonra ortadan kalkmasıdır. Zira o, yetkin bireylerin 

yaptırımların güvencesine gerek duyulmayacak bir ortamda bir araya geleceklerine 

inanmaktadır.
123

  

Oysa Bentham‟ın bireyleri, hukukla biçimlendirilecek kadar yetkin(siz)dir. 

F. ORTAK FAYDA ADINA SINIRLANDIRMA 

F.1. Haz Ġlkesi Ġle ĠliĢkisinde Özgürlük Sorunu 

 

Liberal düĢünce bir siyasal değer olarak özgürlüğün tüm diğer değerlerden daha 

üst bir konuma sahip olduğunu savunur. Bireysel özgürlük, üst bir ilkedir ve baĢka 

hiçbir amaç için araçsallaĢtırılmamalıdır. Bireyler edimlerinde özgür olmalıdır zira 

onların özgürlüklerinden daha değerli bir Ģey yoktur. Isaiah Berlin, özgürlüğü, negatif 

özgürlük ve pozitif özgürlük olarak ikiye ayırmıĢtır. Buna göre negatif özgürlük; 

bireylerin önüne engellemeler konulmadan sınırsızca özgür olmalarıdır. Birey istediği 

gibi hareket etmekte özgürdür ancak baĢkalarının sınırlarına müdahale etmemekle de 

yükümlüdür. Pozitif özgürlük ise, kiĢinin kendini gerçekleĢtirme özgürlüğüdür. 

Liberal düĢüncenin tarihine bakıldığında negatif özgürlük anlayıĢının hakim 

olduğu görülür. Buna göre birey istediğini yapabilmek için dokunulamaz olan özel bir 

alana sahiptir. Bu alanda devletin herhangi bir müdahalesi, liberalizmin bireycilik 

anlayıĢı ile çeliĢeceği için kabul edilemez görülmektedir. Sonuç olarak liberalizmin 

bireyciliğiyle uyumlu olan negatif özgürlük anlayıĢı, engellemelerin olmadığı bir yaĢam 

alanı öngörür. Peki, liberal gelenek engel, müdahale, sınırlama kavramlarını nasıl 

tanımlamaktadır ?  

                                                             
123 John Hall, John Ikenberryy, Devlet, Çev: Ġsmail Çekem, Ġstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2005: 5 



 

109 
 

Ġlk olarak belirtmeliyiz ki özgürlük, toplumla iliĢkiler zemininde tanımlanan bir 

kavramdır. Bu demektir ki birey, toplum, politik yapı dıĢındaki dıĢsal etkilere karĢı bir 

özgürlükten bahsedilemez. Örneğin fırtınalı bir havada gemisini ilerletemeyen bir 

kaptan, gemimi kullanma özgürlüğüm yok diyemez. Zira burada istenilen edimin 

gerçekleĢmesini engelleyen Ģey bir doğa olayıdır. Ġnsan edimi ya da kuralı, iliĢkisi 

içermeyen hiçbir Ģey, özgürlükler önünde bir engel, müdahale ya da sınırlandırma 

olarak kabul edilemez. O halde engel ya da sınırlama denilen Ģey, insan eliyle, hukukla 

yapılan bir Ģeydir.  

Liberal düĢünce engel olmadan eyleme prensibini savunuyor olsa da bunun 

gerçekçi olmadığının da farkındadır. Zira toplumsal yaĢam denildiğinde sınırsız 

özgürlük mutlaka sorunlara yol açacaktır. Bu durumda hemen tüm liberal görüĢ 

mensupları özgürlüklere bir miktar sınırlama getirilmesini kabul ederler. Ancak bu 

sınırlamanın miktarı ve içeriği konusunda farklı düĢünürler. Liberallerin ortak görüĢü 

sınırlamanın yokluğunu meĢrulaĢtırmak değil, keyfiliğine karĢı çıkmaktır. Devletin 

otoritesine karĢı çıkmakla bu otoritenin keyfiliğine ya da aĢırılığına karĢı çıkmak 

farklıdır. Özgürlüğe yapılacak müdahalenin sınırlarını belirleyecek olan devlet yani 

hukuk olduğuna göre, devletin otoritesinin sınırlarını da özgürlük isteyen bireylerin 

öncelikleri belirleyecektir.  

Liberal filozofların sınırları hangi oranda kabul edecekleri ise, onların doğa 

durumunu nasıl tanımladıkları ve sözleĢmenin neleri gerektirdiğiyle Ģekillenir. 

Sözgelimi Locke, doğa durumundaki gibi bir eĢitlik istediğine göre hukuktan da bu 

eĢitliğin sağlanmasını mümkün kılacak oranda özgürlük ve sınırlandırma talep 

edecektir. Locke‟a göre, devlet otoritesinin amacı özgürlükleri ortadan kaldırmak değil, 

onları korumak ve olmalıdır. Önemli olan bu iĢlevin yerine getirilirken adil olunmasıdır. 

Hobbes ise, negatif özgürlükten dolayı toplum bir savaĢ ortamına dönüĢtüğü için bu 

özgürlüğe sınırlamalar konması gerektiğini savunur. Zira bu özgürlük savunusu, 

arzularıyla yaĢayan insanın bu yöndeki davranıĢlarını pekiĢtirmektedir. Bu durumda 

gereken Ģey, doğal hakların bir egemene devridir. Bu sayede egemen bazı davranıĢlara 

sınırlamalar getirecek ve negatif özgürlük anlayıĢının feshi, güven dolu bir yaĢam tesis 

edecektir. Ancak Hobbes‟un güvenliğe duyduğu ihtiyacın aĢırılığı ve korkusu, onun 



 

110 
 

teorisindeki otoriteyi sınırsız bir otoriteye çevirecektir. Zira güvenlik kaygısı 

Hobbes‟da, otoriteye kayıtsız Ģartsız bir boyun eğmeye sebep olmuĢtur. Artık her 

hakkın sahibi olan egemen ise Leviathan‟a dönüĢmüĢtür ve böylece artık bu erk, sahibi 

olduğu pozitif özgürlüğü negatif özgürlük olarak kullanmada bir sınırlama ile 

karĢılaĢmayacaktır. Güvenlik isteği, sınırsız bir Leviathan tesis etmiĢtir. 

Bentham da, Hobbescu paradigmaya bağlı kalarak özgürlüğün güvenlik sorunu 

üzerinden ele alınması gerektiğini düĢünmektedir. Zira ona göre güvenlik sorunu 

kaçınılmaz olarak toplumsal refahı içerir; refah olmaksızın toplumsal barıĢtan söz 

edilemez. Güvenliğin yoksunluğu acıyla sonuçlanır ve Bentham‟ın fayda teorisiyle 

bağdaĢmaz. Bu, aynı zamanda bir çatıĢma ortamının oluĢması anlamına gelmektedir. 

Oysa Bentham, fayda öğretisini herkesin mutlu olması dolayımıyla düzenli ve güvenli 

bir toplum tesisi için oluĢturmuĢtur. O halde güvenliği tehdit edecek oranda 

özgürlüklere izin veren bir yapı, onun teorisinin temellerini sarsacaktır. 

Bentham da, gelenekle birlikte negatif özgürlük anlayıĢını benimsemektedir. 

Ancak onun negatif özgürlük anlayıĢı, bazı düzenlemeleri gerektirmektedir.
124

 O 

özgürlüğü Ģöyle tanımlamaktadır: “özgürlük, zorlama, baskı olmamasından ne daha 

fazladır, ne de daha azdır.” Bu, özgürlük kelimesinin hakiki, orijinal ve en uygun 

anlamıdır. Ancak Bentham, özgürlüğün önüne birtakım engellerin konulmasını vaaz 

etmesi bakımından gelenekten ayrılmaktadır. Zira o, toplumun faydası için negatif 

özgürlüğün sınırlanması gerektiğini düĢünmektedir.  Bu sınırların belirlenmesi için 

Bentham, özgürlükle ilgili kimi sorular yöneltmemiz gerektiğini düĢünür:  

Özgürlük için,  “baĢkasına bir zarar vermeden her Ģeyi yapabilmektir” denilebilir 

mi ? Tanım böyle yapıldığında bu duygunun karĢılığını bu kavramlar verebilmekte 

midir ? “Özgürlük, özgürlüğü kötü yönde kullanmamak değil midir ?” “Eğer değilse 

nedir ?” “Özgürlükle ilgili konuĢurken hangi kelimeler kullanabilir ?” “Özgürlüğü kötü 

niyetli ve ahlaki zaafları olan kimselerden korumamız gerekmemekte midir ?”  

Yukarıdaki son soruya Bentham “evet” yanıtını verecektir.
125

 Zira özgürlük, bu 

tip insanların suistimaline karĢı korunmaya, sakınılmaya muhtaç olan bir kavram ve 

                                                             
124 Long, Bentham on Liberty, s: 6 
125 Bentham, An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, s: 74 



 

111 
 

durumlar bütünüdür. O halde özgürlüğün neliğini ve sınırlarını bilebilmemiz için onunla 

ilgili her türden sınamaya girmemiz gereksiz olmayacaktır. Aksi halde onun bilgisine 

eriĢemeyiz. Bentham, konuyu bir örnekle açıklar: Eğer bir davranıĢ benim tek baĢıma 

bireyselliğime zarar verecek gibi görünüyorsa, yasa bu davranıĢa izin vermesine karĢın 

onu yapmaya özgür olmayacağım. Zira böyle bir özgürlük tanımından hareketle adalet 

bir suçluyu özgürlük ilkesini esas alarak cezalandıramayacaktır. Bu türden sorunlar, 

özgürlük kavramının tanımlanmasında yer alan sorunlardır. O halde yönetenin tek 

ilkesi, toplumun mümkün olan en büyük mutluluğunu gözetmesidir ve özgürlük tanımı 

da bu ilkeler çerçevesinde yapılmak durumundadır. O halde bu durumda sadece çeĢitli 

geniĢ ütopik tanımlamalarla bilinegelen özgürlük tanımı bir tarafa bırakılmak 

durumundadır. Bu türden geniĢ tanımlamalardan uzak durmanın nedeni, Bentham‟a 

göre, özgürlük denilen Ģeyin, bireylere sınırsız bir eylem alanı sunmaması, aksine onun,  

kiĢinin kendini kontrol edebilmesine dayanmasıdır. O halde Bentham‟ın tanımını takip 

ederek oluĢturduğumuz kontrollü bir davranıĢ olarak özgürlük, onun öne sürdüğü 

faydacılık ilkesiyle davranıĢını ölçüp biçen, hesaplamalar yapan bireylerin eylemlerinde 

cisimleĢecektir. Bu tanıma göre birey ile toplum arasında çıkabilecek çatıĢmada hukuk 

ve kamusal otorite devreye girer; bireyden topluma boyun eğmesi istenebilir.
126

 Bunun 

anlamı özgürlüklerin birey-toplum dengesini rasyonel bir seviyeye çekmek adına 

kısıtlanmasıdır.  

O halde Bentham‟a göre özgürlük, bireyler için sınırsız bir hareket alanı değil 

ölçüp biçmeye dayalı olarak gerçekleĢtirilen, hatta bireylere bundan baĢka bir imkân 

tanımayan bir alan olarak anlaĢılmalıdır. Bunun aksi bir durumda, yani doğal haklar 

temelinde Ģekillenen ve anarĢiyle sonuçlanacak bir özgürlük anlayıĢı pratikte “sınırsız” 

ancak “güvensiz” olacaktır. Zira dilediği davranıĢı dilediği Ģekilde gerçekleĢtirecek olan 

bireyler, eninde sonunda diğer bireylerin yaĢam alanlarına müdahale edeceklerdir. Oysa 

Bentham‟a göre, tüm bireylerin özgürlüklerinin kesin olarak güvence altına alınmıĢ 

olması gerekir. Böylece özgürlüklerin sınırlandırıldığı bir toplumda hem bireyler hem 

de alacakları hazlar güven altında olabileceklerdir. O halde özgürlüğün güvenliği de ona 

yapılacak sınırların kabulüne dayanmaktadır. Kısacası Bentham‟da özgürlük, 

                                                             
126 Duverger, Siyasal Rejimler, s:53-54 



 

112 
 

toplumsallık içerisinde bireyselliğin yaĢanmasını olanaklı kılacak türde bir sınırlılık 

çerçevesinde anlaĢılması gereken bir kavramdır. Özgürlük, kuĢkusuz bireysel hazların 

yaĢama geçirilmesini sağlamalıdır; ancak bunun yolu da toplumsallığı belirli bir ölçüde 

gözetmek ve özgürlüğü bu çerçevede ele almaktır. 

Bu yüzden özgürlük söz konusu olduğunda, özgürce eylemek isteyen bir bireyin 

davranıĢının niteliği değil, bu davranıĢıyla elde edilen hazzın ve acının niceliği 

incelenmelidir. Buradaki nicelik, hem faildeki hem de söz konusu edimin etkilediği 

bireylerdeki haz-acı hesabı ile ortaya çıkan niceliktir. Bu demektir ki, bir bireyin 

eylemini özgürce yapabilmesini meĢru kılan Ģey, bu eylemin niteliksel olarak meĢruluğu 

değil, bu davranıĢın etkilediği bireylerde meydana getirdiği etkinin niceliğidir.  

Bentham‟ın sisteminde özgürlükler, hukuk ile güvence altına alınır. Zira 

bireylerin yaptıkları hesaplama, hareketlerinin sonuçlarının tüm toplum için etkili 

olacağı gözetilerek olacaktır. Bentham‟a göre, bireylerin birbirlerinin davranıĢlarını da 

gözetiyor, onların iyiliğini istiyor olmaları o toplumun iyiliğinedir. O halde, en üst 

düzeyde bir haz elde edip en az miktarda acıya maruz kalmak amacıyla, her birey 

davranıĢlarını kendisi için ve bireylerin seçtiği yönetici de yasalarını ve onların 

uygulanmasını toplum için hesaplayacaktır.
127

 Bireyler, baĢkalarına iyilik yapmayı bu 

davranıĢın kendilerine bir geri dönüĢü olacağı için sorun haline getirmeyeceklerdir. 

Böylece Bentham‟a göre, bireysel ilgilerle fayda ilkesi arasında bir karĢıtlık 

olamayacaktır ve görülecektir ki, toplumsal mutluluğu desteklemek, bireysel 

mutluluğun en iyi yolu olacaktır. Ancak yukarıda belirttiğimiz gibi bu etkinliğin yasa 

koyucunun kontrolünde olması gerekmektedir. Peki bireylerin, her hareketlerinin 

hukukla belirleniyor olması, özgürlükleri tamamen ortadan kaldırmamakta mıdır ? 

Özgürlüğün sınırlandırılmasının meĢru olduğunun kabulü, tüm özgürlüklerden 

vazgeçmek anlamına mı gelmektedir ?  

Bentham, hukukla belirlenen sınırları onaylasa da burada bir ayrım yapmak 

gerektiğini düĢünür. Bu durumda özgürlüklerin sınırlandırılması sadece kamusal alanda 

olmalıdır. Zira özel alanda bazı sınırlamalar yapmak, bireylerin özgürlüklerinin 

tamamen ortadan kalkması anlamına gelir. O halde bireyler, toplumla iliĢkiye girdikleri 

                                                             
127 Jeremy  Bentham, The Handbook of Political Fallacies, Torchbooks, 1962: 35 



 

113 
 

andan itibaren yani kamusal alanda özgürlüklere tam anlamıyla sahip değillerdir. Özel 

alanlarındaysa istedikleri özgürlükte davranabilirler. Özgürlük, bireylere haz verici bir 

Ģeydir, ancak bireyler, toplum için özgürlüklerinin bir kısmını kaybetmektedirler. Ancak 

özgürlük, hukuk sayesinde kaybettiklerini geri kazanmaktadır. Zira hukukun da 

ölçülebilir bir Ģey olması, bireylerin özgürlükleri üzerinde güven duygusu 

oluĢturmalarını sağlayacaktır. Aynı Ģekilde, toplum kurgusunda bir çeĢit cezalandırma 

mekanizmasının bulunması bireylerde güven ve hakkaniyet hissinin oluĢmasını 

sağlayacaktır. O halde hukuki yolla verilen cezalar, aynı zamanda özgürlüğün de 

teminatıdır. 

Özgürlük ile ilgili geniĢ ve ütopik tanımlamalardan uzak durup sınırlı 

tanımlamalar yapan yasa koyucunun hedefi, toplumda sınırsız özgürlüğün aksine herkes 

için gerekli ve yeterli oranda özgürlüğü tesis etmektir. Zira özgürlük, birbirleri için 

fedakârlık yapan bireylerin kendisinden feragat etmekte en fazla zorlanacağı konudur. 

Bir toplum içinde bireysel çıkarlardan bir takım fedakârlıklar yapılacaksa, özgürlük, 

üzerinde ihtilafa düĢülecek ilk konudur. Bireyler arasında en fazla çatıĢma bu konuda 

çıkar. Bu noktada Bentham‟ın, özgürlükten anladığı Ģeyin hakları kullanma 

konusundaki sınırlar olduğu açıktır. Bu sınırlar ne kadar geniĢse, özgürlük de o kadar 

çoktur. Bu sınırları belirleyecek olan da yasalardır, yani hukuktur. ĠĢte bu yüzden 

Bentham, ısrarla morali bilim yapıp bu bilimi de hukuk olarak konumlandırmakta ve 

hukuku da yasa koyucunun güvencesinde bir bilim olarak takdim etmektedir. 

Bentham‟a göre, yasanın, özgürlük adı altında üretmiĢ olduğu pek çok Ģey vardır 

ve bunlar abartılmıĢtır. Oysa Bentham, bunların özgürlük değil, güvenlik olarak 

tanımlanması gerektiğini düĢünmektedir. Bireylerin yöneticiler sayesinde üretildiğini 

sandıkları Ģey, özgürlük değil, aslında güvenliktir. Güvenlik özgürlüğü güvence altına 

almaktadır. Bu nedenle güvenlik olmadan özgürlük varlığını sürdüremez. O halde 

özgürlük, Bentham‟ın sisteminde güvenliğin bir dalı olarak kavranmaktadır.
128

 Bu 

demektir ki faydacı bir toplumda özgürlüğün tanımı, yasal sınırların haklı baskısı 

altında yapılmaktadır.
129

 Bu durumda yasa, özgürlüğü üretmez, ancak onu güvence 

altına alıp destekler. Özgürlüğün üretilmesi olarak adlandırılan durum gerçekte 

                                                             
128 Long, Bentham on Liberty, s: 74-75 
129 A.g.e: 6 



 

114 
 

güvenliğin sağlanmasıdır. Özgürlüğün onaylanıp desteklenmesi ise ona karĢı bir baskı 

unsuru oluĢtuğunda ortaya çıkmaktadır. O halde söz konusu bu destek ve onay da 

güvenlik içeriklidir. Zira daha önce de değindiğimiz gibi Bentham, özgürlük ve 

güvenliği, hukuka bağlı etkinliğin birbirlerinin doğrudan veya dolaylı olarak 

tamamlayan ürünleri olarak görür.  

O halde Bentham‟ın sisteminde, güvenliği içermeyen, sınırsız bir özgürlük 

türünden bahsedilemez. Bentham‟a göre, güvenlik altında olmayan özgürlük, Güney 

Afrikalı siyahların ve Patagonya‟lıların sahip oldukları türdendir. Güvenlik altındaki 

özgürlük ise, Ġngiliz bireyinin gururu olan özgürlüktür.  Bu tanımlamaya ek olarak 

Bentham, kimi özgürlüklerin ise, bir toplumla beraber yaĢamayı içeremeyeceğini 

söylemektedir. Bunlar; yasa karĢıtlığı, toplum karĢıtlığı ve güvenlik karĢıtlığı türünden 

özgürlüklerdir. Ancak bu tip özgürlük anlayıĢları Bentham‟ın sisteminde 

bulunmamaktadır. Zira bu tür özgürlükler, toplumun huzurunu bozmaya yönelik, 

yasalara karĢı çıkılması ve onların ihlalini beraberinde getiren özgürlüklerdir. O halde 

huzurlu ve mutlu bir toplum hedeflendiğinde özgürlüklerin tashih edilmeye ihtiyacı 

vardır. Özgürlük, ister güvenlik altında olsun ister olmasın insanlara bir erk tarafından 

bahĢedilen bir Ģey olmadığı gibi, daimi olarak düzeltilmeye, yeniden tanımlanmaya 

ihtiyaç gösteren bir kavramdır ve bu nedenle de sınırsız özgürlük mümkün değildir.  O 

halde bir yönetimle ilgili tanımlama yaparken, onun için özgürlük üreten anlamında 

“özgür bir yönetim” sıfatı kullanılamaz. Zira yönetimler, özgürlük üretemez ve özgürlük 

bahĢedemezler. Çünkü insanlar zaten özgürdür. Bentham‟a göre bir yönetim, tiran 

olabilir, popüler olabilir ancak özgürlük üreten olamaz. Organize etmek, güvenliği 

sağlamak, kimi konularla ilgili baskı yapmak bir yönetimin baĢlıca görevlerindendir.  

Yönetim, güvenlikle uyumlu bir Ģekilde mutluluğa sebep verici özgürlüklere izin 

verebilir; yönetimin konusu yalnızca özgürlük olmadığı gibi biricik iĢlevi de özgürlük 

üretmek değildir.
130

 Buradan da anlaĢılacağı gibi Bentham‟ın özgürlük derken kastettiği 

Ģey haklardır ve devlet sadece bu hakları hukuk yoluyla bireylere verebilir; ancak 

hakların bireyler tarafından kullanımı için özel bir müdahalede bulunamaz ve yaptırım 

uygulayamaz. O halde özgürlükler, söz konusu haklar bağlamında ele alınacaktır. Onun 

                                                             
130 A.g.e: 79 



 

115 
 

felsefesinde bireylerin haklarını gerçekleĢtirmelerine ne oranda izin veriliyorsa, aynı 

durum özgürlükler için de geçerlidir.  

Bu noktaya kadar özgürlüğün sınırlanması gerekliliğine vurgu yapan Bentham, 

kimi özgürlüklerin de sanılanın ve uygulananın aksine sınırlandırılmaması gerektiğini 

savunur. Bentham‟ın zamanında, faizcilik, homoseksüellik, zina, sıra dıĢı dini inançlar 

ve aktiviteler kınanmaktadır. Oysa Bentham‟a göre bu gibi davranıĢlar fayda prensibi 

rehberliğinde hiçbir sistemde yasaklanmamalı, kınanmamalıdır. Bir insana bu türden 

davranıĢları ancak kendisine ya da baĢkalarına zarar verdiği durumlarda 

yasaklayabiliriz. Zira o, bu türden özgürlüklerin genel mutluluğa hizmet edeceğini 

savunmaktadır. Söz konusu konularla ilgili olarak fayda ilkesine baĢvurulduğunda bu 

yasakların kaldırılması gündeme gelecektir.  Ġnsanlar bu davranıĢların kamusal alanı da 

etkileyen davranıĢlar olarak görseler de Bentham, bu davranıĢ çeĢitlerini özel alan 

sınırları içinde değerlendirir ve onlara özgürlük verir. Özgürlük, bireyin tikel haz 

ilkesidir,  yani özgürlük olmadan hazza ulaĢma mümkün olamayacağı için, özgürlüğün 

de bir haz olduğunu belirtmek gerekir. Bu tanımın içine ifade özgürlüğü, düĢünce 

özgürlüğü de dahildir.  

Her haz, kendi içinde değerlendirildiğinde onu deneyimleyen bireyler için iyidir. 

Eğer bir Ģey, suçlu ya da ahlak dıĢı olarak hükümlendirildiyse, bunun etkilenen kiĢilere 

açıklanması gerekmektedir. Bunun nedeni, bireylerin bu edimlerinden dolayı toplumun 

diğer fertlerinin bu durumdan etkilendiğinin, toplum üyelerinin mutluluğu için zararlı 

olduğuna dair iknanın gerekliliğidir.
131

 Demek ki bireyler, hangi amaçla 

kısıtlandıklarının meĢrulaĢtırılmasını isterler. O halde özgürlüğü sınırlandırıcı ve 

ortadan kaldırıcı zorlamalar, yalnızca davranıĢı faydacı karakter taĢıması amacıyla 

denetlemek için ortaya çıkabilir. O halde, bir insanın giriĢimlerini engellemek, sadece o 

kiĢi bir baĢkasının sınırlarına tecavüz ediyorsa ya da fayda ilkesine zarar veriyorsa 

mümkün olmalıdır.
132

 Aksi halde otorite de sınırsız bir özellik taĢıyacaktır ve bu 

durumda toplum baskı altında ezilmeye doğru gidecektir. Bu, insanların bireyselliklerini 

zedeleyecektir.  

                                                             
131 Steintrager, Bentham, s :31-32 
132 Long, Bentham on Liberty, s: 75 



 

116 
 

Douglas Long, Bentham‟ın bu tanımlamalarının, faydacılığın birey anlayıĢının 

liberalizmin birey anlayıĢından farklı olduğunu gösterdiğini söylemektedir.
133

 

Bentham‟a göre insan, doğal olarak hedonisttir; ancak o, toplumsal yaĢamda hedonizmi 

sonuna kadar götürmemeli ve yasalara uymalıdır. Bu demektir ki, birey, haz peĢinden 

koĢuyor olsa da, onun bir diğer yönelimi, özel alanda ailede ve kamusal alanda ise 

politik toplumda uyum içinde yaĢamaktır.
134

 Burada söz konusu olan uyum, 

özgürlüklerin gerekli ölçülerde sınırlandırılmasıdır;  uyumlu bir birey söz konusu 

sınırlandırmayı sorun olarak görmez. Buradaki uyum, bireyin kendi özgürlüğünü ancak 

toplumsallık içerisinde kazanabileceğine duyulan güvenin gerektirdiği uyumdur. 

Pragmatik nedenlerle birey, topluma uyum göstermelidir. 

Bu nedenle birey özgürlüğün sınırlandırılması olarak cezalandırmaya da karĢı 

çıkmaz. Özgürlük söz konusu olduğunda, bir çeĢit özgürlük kısıtlaması anlamına da 

gelen cezalandırma konusu da çalıĢma içinde önem kazanmaktadır. Bentham, bilimsel 

bir hukuk sisteminin önemli unsurlarından birini cezalandırma sistemi olarak tanımlar. 

Zira ceza mekanizmasını adalet sisteminden bağımsız olarak düĢünmek imkânsızdır. O 

halde Bentham için hukukun önemli bir parçası olan cezalandırma mekanizmasının da 

bilimsel bir nitelik taĢıması gerektiği açıktır.  

Bentham‟a göre, cezalandırma, ceza olması, özgürlükleri engellemesi anlamında 

kötüdür. Bununla birlikte cezalandırma tersine iĢleyerek özgürlükleri güvence altına 

almaktadır. Bu nedenle özgürlük sorunsalı ile doğrudan ilgili olan Bentham‟ın 

cezalandırma anlayıĢı ileride ele alınacaktır.   

Peki, bahsi geçen bu tashihten sonra Bentham‟ın özgürlük anlayıĢı liberal 

düĢüncenin negatif özgürlük anlayıĢına ne kadar benzemektedir ? Bentham, teorisinde 

toplum için yapılan sınırlamaların üzerinde, bu sınırlamalardan muaf kimsenin 

olamayacağını düĢünmekte bu yüzden aristokratların, kendisini bu kuralların üzerinde 

varsayan kiĢilerin de aynı sınırlamalara dahil edileceğini söylemektedir. Son tahlilde 

tüm moral yaptırımlara direnen insanları vahĢiler/kurtlar olarak tasvir etmektedir.
135

 

Aslında onunla ilgili çalıĢmamız sonlandığında karĢımıza çıkacak birey anlayıĢı genel 

                                                             
133 A.g.e: 7 
134 A.g.e: 211 
135 Steintrager, Bentham, s: 40 



 

117 
 

hatları ile toplumun içinde/kuralları altında kendisini gerçek ve tam değerinde 

açımlayabilen bir bireydir. Bu yüzden Bentham‟ın bireyinin, liberal gelenekten bir 

kopuĢunun da bu noktada olduğunu düĢünmekteyiz. Bentham‟ın, serimlediği düĢünceler 

onun bireyinin özel alanda negatif özgürlüğe sahipken bu özgürlüğün tashih edilmesi ile 

kendini gerçekleĢtiren pozitif özgürlük sahibi birey olarak da tanımlanabileceği 

imkanını doğurmaktadır. 

F.1.1. Ġnanç Özgürlüğü 

Bentham‟ın, özgürlükle ilgili düĢüncelerinin tüm özgürlüklerin toplumun faydası 

uğruna sınırlandırılması gerektiği temeline dayandığını belirttik. O, bu sınırlamalarla 

liberal geleneğin yalnızlaĢtırdığı bireyin toplumla ortak bir bağ tesis etmeyi 

amaçlamaktadır. Peki, bu bağ için gereken sınırlamalar, onun din ve inanç özgürlüğü 

görüĢleri için de geçerli midir ?  

Bireylerin istedikleri ve inandıkları dinin kurallarına uyabilmeleri onların 

özgürlüklerinden belki de en önemlisidir. O halde Bentham‟ın teorisinde, dinin yerinin 

incelenmesi de önem kazanmaktadır.   Zira dinin insan hayatında belirleyici bir unsur 

olduğu ve onun kuĢatıcılığının baĢka bir Ģeyde bulunamayacağı tarihsel olarak 

tartıĢılamayacak bir gerçektir. Peki, Bentham bu kuĢatıcılığın farkında mıdır ? O fayda 

teorisinde dine yer ayırmıĢ mıdır ? Bentham‟ın teorisinde, dinin iĢlevi nedir ? Toplumda 

fayda prensibi hakim olacak ve bu matematiksel formülle belirlenecekse bu durumda 

toplumun tek bir dine mi ilgi göstermesi beklenecek ya da uygun bulunacaktır ? 

Din, modernitenin sorunudur. Liberal gelenek sekülerizm yanlısıdır. Liberal 

gelenek, dinin politik taleplerinden vazgeçmesi gerektiği, mevcut düzenin destekleyicisi 

olması gerektiğini savlayan teorilerle doludur. O halde liberal gelenekte din, 

araçsallaĢtırılmak istenen, politik alandan ziyade toplumsal alana, özel alana dayanak 

olan bir olgu olarak ele alınmaktadır. 

Bentham‟ın dine dair görüĢleri üç farklı bakıĢ altında toplanabilir. Bunlar,  

a) Dinin toplum için faydalı olup olmadığının tartıĢılması, 

b) Dinin toplum için zararlı olup olmadığının tartıĢılması,  



 

118 
 

c) Epistemolojik açıdan din, tanrı ve kutsiyet gibi kavramlara ya da 

varlıklara onun teorisinin izin verip vermediğinin tartıĢılmasıdır. 

Bentham, dinin duygusal boyutuyla ilgilenmemektedir. Onu asıl ilgilendiren, 

dinin topluma ya da bireylere bir fayda sağlayıp sağlamayacağıdır. Zira din, topluma ve 

bireylere bir fayda getiriyor olsaydı, toplum teorisinde önemli bir iĢgal ediyor olabilirdi.  

Ancak Bentham‟a göre din, fayda cephesinden bakıldığında iĢlevsiz görünmektedir. 

Bentham, fayda prensibinin en inatçı rakibi olarak dini görmektedir. Zira insanlar, yani 

dindar olan insanlar, tanrının isteklerinin davranıĢlarda belirleyici olması gerektiğini 

savunurlar. Bu düĢünceye göre iyi ya da kötüyü belirleyen de tanrının buyrukları, onun 

istedikleridir. Bu, ahlakın dini ilkelere göre temellendirilmesi anlamına gelmektedir. 

Ahlakın din ile temellendirilmesi, hukukun da aynı temellere dayanmasına imkan 

vermektedir. Bu durumda kendi dini yani ahlaki ilkeleriyle yaĢamak isteyen bireyler, 

bunun tüm toplum için geçerli olması gerektiğini düĢünebilirler. Üstelik bu bakıĢ, fayda 

ilkesiyle de çeliĢir gözükmemektedir. Zira dindar olan insanlar, tanrının onaylamadığı 

davranıĢların çok büyük miktarda fiziksel haz içerdiğini düĢünürler. Bu demektir ki 

dindar olan kiĢiler de aslında çok büyük haz içeren edimlerin toplumun bazı kesimlerine 

zarar vereceğinin ya da diğerlerinin haz alanına tacizde bulunacağının farkındadır. Bu 

akıl yürütmeye/inanç sistemine göre tanrı insanların mutluluğunu istemektedir ve çok 

büyük hazların olması kiĢilerin vicdanlarını yaralar. Dine uygun yaĢamak isteyen 

bireylerin bu düĢünceleri Bentham‟ın fayda teorisiyle, insanların mutlu olma isteğiyle 

aynı amaca sahip olsa da bu iki görüĢ bir noktada birbirinden ayrılmakta ve bu nokta 

Bentham‟ın, dine karĢı çıkıĢına sebep olmaktadır. Bentham, dine dayalı teorilerin bu 

teoriyi geniĢletmek istediklerini düĢünür. Dindarlar, toplumda yaĢayan herkesin aynı 

ilkelere göre davranması gerektiği talebinde bulunurlar. Zira onların inançları bunu 

gerektirir. Teolojinin perspektifinden bakıldığında, dinin yaĢam alanının tümüne nüfuz 

etmesi, daha ahlaklı bir toplum oluĢmasına neden olacağı için din, hem insan 

davranıĢlarını hem de hukuku yönetmelidir. Ancak Bentham, böyle bir teorinin 

bireysellikleri zedelediğini düĢünür. Zira herkes aynı inanca sahip olmak zorunda 

değildir. Din, toplum içinde var olabilecek inançsızlara karĢı bir düĢmanlık 

geliĢtirilmesine neden olmaktadır. O halde sanıldığının aksine din, birleĢtirici değil, 

ayırıcı bir özelliğe sahiptir. Bu yüzden dine dayalı ilkeler topluma daha ahlaklı bir 



 

119 
 

düzen değil daha çatıĢmacı bir kargaĢa sunar. Ona göre bu, antipatinin dilidir.
136

 Fayda 

teorisi ise antipatinin değil hazların, ilgilerin dilidir. O halde din, bir toplum için faydalı 

değildir, hatta zararlıdır. Din, toplumsal hayatta ortaklaĢtırıcı bir etken olamaz; çünkü 

din, ortak fayda cephesinden bakıldığında iĢlevsiz durumdadır. Bu nedenle dinin toplum 

için temel ve kurucu bir etken olarak ortaya konulmasına gerek yoktur. Ortodoks dini 

inançlara sahip olan bireyler, bunun dıĢında kalan her türden dini oluĢuma karĢı kin 

beslerler ve onları kendi inançları için bir tür tehdit olarak algılarlar. 

Bentham‟ın, din konusunu sisteminden uzak tutmasının tek nedeni onun 

faydasız ya da zararlı olması değildir. Onun bilgi teorisinde gördüğümüz gibi o tanrıyı 

algılanamayan gerçek varlıklar kategorisine yerleĢtirmiĢtir.
137

 Kimse tanrıyı 

algılayamamıĢtır ve kimse onunla ilgili bir bilgi sahibi olduğunu iddia edemez. Bu 

yüzden tanrının erdemlerinden bahsetmek saçmalamaktan baĢka bir Ģey değildir. 

Bentham, insan eylemlerinde deneyimlerin en önemli belirleyici faktör olduğunu 

savunmaktadır. Onun deneyime verdiği önem o kadar fazladır ki, gerek haz ilkesi 

gerekse din hakkındaki görüĢleri deneyimin ürünü olarak karĢımıza çıkmaktadır. BaĢka 

bir deyiĢle ne haz ilkesi ne de dinin iĢlevsiz ve zararlı olduğu düĢüncesi apriori bir 

nitelik taĢımamaktadır.  

Bentham‟a göre bizler, dinin vaaz ettiği yani yaĢamadığımız bir geçmiĢ ve 

yaĢayamayacağımız bir gelecekle ilgili, haz ve acıları bilemeyiz; zira bunlar bizim 

deneyimlerimize bütünüyle kapalıdır.
138

 Bilimsel olmayan ve deneyimden bağımsız 

olan din, toplumsal ve politik sorunları çözme konusunda yetersizdir. Oysa bilimsel 

nitelik taĢıyan fayda ilkesi çözüm üretmektedir.  Toplumu bir arada tutan Ģey hukuk 

olduğundan, dinin ahlak yoluyla toplumu bir arada tutması gereksiz hale gelmektedir. 

Hukuk ise ahlaki ve politik yükümlülüklerimizi belirleyen ölçülebilir, hesaplanabilir 

hazları temel almaktadır.  Zira Bentham‟a göre, hem biyolojik hem de psikolojik olarak 

eylemlerimizde temel aldığımız hazlar, fayda ilkesi uyarınca bilimsel bir nitelik 

kazanmıĢtır ve hazza yönelme durumu, ahlaki yükümlülüklerde de zorunluluk halini 

almıĢtır. Ortak ahlaki ve politik yükümlülüklerin tesisi için ise temel alınacak olan Ģey, 

                                                             
136

 Bentham, An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, s: 15 
137

 Schofield, Utility&Democracy, s: 17 
138 Delos Mckown,Behold the Antichrist, Prometheus Books, 2004: 54 



 

120 
 

ortak faydaya eĢitlenen ortak hazlar olacaktır. Bu toplumun hakikati demek olan ortak 

faydanın uzlaĢımsal bir karakter taĢıdığı anlamına gelir. O halde “hakikati” “uzlaĢımsal” 

kılmakla, Bentham, bireyden önce gelen her türlü (ontolojik, etik) metafizik ilkeyi 

reddetmektedir.  

Peki, bu durumda ortak faydanın kapsamına neler girmektedir ? Bu sorunun 

yanıtı deneyimin emprizm lehine sınırlandırılması olacaktır. Nitekim Bentham, bilimsel 

kılınmıĢ fayda ilkesi ile toplumsal sorunların çözüme kavuĢturulabileceğini 

savunmaktadır. Oysa her türlü bilimsellikten ve deneyimden bağımsız olan din, söz 

konusu problemleri çözme konusunda bireylere ve topluma bir fayda sağlamayacaktır. 

Bentham, bizlerin, dinin sözünü ettiği gelecekle ilgili olan haz ve acıları 

bilemeyeceğimizi; çünkü bunların bizim deneyimlerimize açık olmadığını 

söylemektedir. Bu demektir ki dinin sözünü ettiği deneyimler, emprizmle uyuĢmadığı 

için Bentham‟ın felsefesinden -temel yapı taĢı olma anlamında- kovulmuĢ durumdadır. 

Dinin iĢlevsiz ve zararlı olması, bu epistemolojik güçlük yanında Benthamcı sistem için 

ikinci dereceden bir öneme sahiptir. Ancak unutulmamalıdır ki, Bentham‟ın 

epistemolojisinin temel iĢlevi onun yapılmasını istediği hukuksal ve kurumsal 

düzenlemeleri gerçekleĢtirmenin en uygun aracı olmasıdır. Kısaca ifade edersek 

tamamen özel alana terk edilmiĢ olan din, söz konusu bilimsel hesaplamalara 

dayandırılan bir toplumun kurucu unsuru olmaktan uzaktır. Dinin özel alana 

hapsedilmesi, Bentham‟ın radikalizminin bir göstergesidir ve dine dayanan 

muhafazakarlığa karĢı bir meydan okumadır. 

Faydacı öğretiyi bir kenara bıraktığımızda dinin, muhafazakârlar tarafından 

önem verilen ve saygı duyulan kurumların baĢında geldiğini görürüz. Din, bireysel 

değil, aynı zamanda toplumsal iĢlevleri olan bir kurallar bütünüdür; zira toplumun 

bütünlüğüne ve bir arada uyum içinde yaĢamaya katkıda bulunur. O yüzden din, toplum 

tarafından korunmalı, gözetilmelidir. Yukarıdaki betimleme göstermektedir ki, Bentham 

dini faydasız bularak sistemin dıĢına atmakla, din eleĢtirisi üzerinden muhafazakârlığa 

da cephe almıĢ olmaktadır. Bu durum, içinde yaĢadığı dönemin Britanya‟sının ve 

Avrupa‟nın koĢulları göz önüne alındığında, daha açık ve anlaĢılır hale gelmektedir. 

Zira muhafazakârlık değiĢime direnmede dini bir dayanak noktası olarak almıĢtır. O 



 

121 
 

halde din, ilerlemeye ket vurmaktadır. Bu ise Bentham‟ın, çağın ruhuna iliĢkin olarak 

yaptığı tespite, yani ilerlemeye aykırıdır.  

Nitekim muhafazakârlığın tarihine bakıldığında, onun, dinsel ve monarĢiyi temel 

alan bir anlayıĢla iç içe geçtiği ve aydınlanmanın radikal din karĢıtlığına bir tepki olarak 

boy gösterdiği kolaylıkla görülebilir. Muhafazakârlık, moral, politik ve hukuki 

bakımdan mevcut durumun olduğu gibi korunması Ģeklinde tanımlanabilir. Bu tanım 

doğrultusunda, liberalizm ve muhafazakârlığın kıyaslaması yapılacak olursa, 

muhafazakârlığın doğruluğu deneyimle sabit olan bir sistemin sürdürülmesi çabası 

olduğu söylenebilir. Liberalizm ise,  muhafazakâr ideolojinin tersine, dinamizme 

yeniliğe ve deneyime açık olduğundan, statükonun radikal eleĢtirisi ve değiĢimini temel 

alır. Liberalizm, değiĢimi temel alan ve pratiğe yönelik aklı rehber edinirken 

muhafazakârlık akla karĢı dini savunmaktadır. Muhafazakâr düĢünürler, yasaların 

egemenliğini savunup bundan, yasaların değiĢmemesini/değiĢtirilmemesini anlarken 

Bentham, bunun yerine koymak istediği hukukun üstünlüğü paradigmasından, yeni ve 

bilimsel hukukun yaĢama geçirilmesini anlamaktadır.  

Muhafazakârlık bireyci değil toplumcu bir anlayıĢtır. Bireyden önce aile, toplum 

gibi kavramlar önemlidir. Bentham için ise aile, toplum gibi kurumlar sadece bireylerin 

mutluluğunun daha yüksek seviyede olabilmesi için gereklidir. Çünkü temel ilke 

bireydir.  Zira aile ve toplum gibi kurumlar, muhafazakârların savladığının tersine, 

kendinde birer değer değildirler. Bentham için, bu kurumların bireylere fayda 

vermedikleri durumlarda yanlıĢ giden bir Ģeyler var demektir ve bireyler bu yanlıĢlığı 

akıllarıyla çözmek, yani mevcut durumu ve kurumu kendilerine fayda sağlayacak bir 

Ģekle dönüĢtürmek zorundadırlar. Bu demektir ki,  aile, toplum ve politik yapı sadece 

bireye faydalı olduğu sürece ve faydalı olduğu oranda değerlidirler; bu kurumların birey 

için birer araç oldukları, araçsal değere sahip varlıklar oldukları anlamına gelir. Burada 

ise her Ģey dünyevidir ve kutsal olana yer yoktur.  

Bentham‟ın, Ģimdiye kadar din konusuyla ilgili tasvir etmiĢ olduğumuz görüĢleri 

onun, toplumsal yaĢamı ne kadar sistemli, nesnel ölçütlerle donatılmıĢ olarak 

tasarladığını açıkça ortaya koymaktadır.  O, bir toplumda en fazla sayıda insanın en 

fazla mutluluğunun sağlanması gerektiği ile ilgili mottosunun, ancak ahlak bilimi ve 



 

122 
 

bunu temel alan bir hukuk ile gerçekleĢebileceğini düĢünmektedir. Buna giden yol ise, 

kapsamlı ve radikal bir hukuk reformundan geçmektedir.  

O halde haz ilkesinin yaĢama geçirilmesi, ahlakın bilim olabilmesi, bilimsel 

olarak hesaplanabilen bir ortak faydaya ulaĢılabilmesi için, din değil, sağlam, kesin ve 

bilime dayanan hukuk ve yasalar gereklidir. Buraya değin yaptığımız betimleme onun 

dini ve muhafazakârlığı dıĢladığını göstermektedir. Hukukun üstünlüğünü temel alan 

Bentham yasaların nasıl yapılacağını bilimsel yöntem ile belirlemiĢ; bununla birlikte 

salt hukukun ve egemen gücün yurttaĢları itaate mecbur kılmakta yetersiz kalacağını da 

hesaplamıĢtır. Oysa dinde hukukun üstünlüğü olamayacağı için dinin itaati sağlaması da 

mümkün gözükmemektedir.  Zira Bentham, bireye önsel herhangi bir otoritenin eninde 

sonunda bireysel ihtiyaçları karĢılayamaması nedeniyle çözüleceğini düĢünmektedir. O 

halde bireyi yok sayan bir politik düzen, bu otoritenin kaynağı ne olursa olsun sadece 

birey haklarını gaspetmekle kalmaz, aynı zamanda toplumsal düzene de zarar verir. Bu 

durumda görülecektir ki bireye dıĢsal bütün otoriter düzen ve sistemler aslında 

irrasyoneldir. Bu noktada Bentham, Tocqueville‟in görüĢlerini de onaylamayacaktır. 

Liberal düĢünürlerden Tocqueville, devlete itaati sağlamak için dini öne 

sürmektedir. Bentham ise, itaati yukarıda betimlediğimiz anlayıĢtan hareketle çözmeye 

çalıĢmaktadır. O, bireylerin toplum sayesinde elde edeceklerini düĢündükleri fayda 

ilkesinin, devlete itaati de sağlayacağını düĢünmektedir. Fayda ilkesi sayesinde her 

birey, bu sistemden bazı çıkarlar elde edecek ve mutlu olacaktır. Bu mutluluk ise 

bireyleri devlete karĢı itaatkâr kılacaktır. Bentham‟a göre faydacılığın sağladığı itaat, 

otoriteyle sağlanan itaatten daha etkili olacaktır; çünkü fayda ilkesi doğrudan bireylerin 

çıkarlarına denk düĢmektedir. Çıkarlarına hitap edilmesinden dolayı mutlu olan bireyde, 

bu durum, politik yapıya karĢı sorumluluk bilinci oluĢturacaktır. O halde bu noktada 

itaatin sağlanması için dine ihtiyaç yoktur. Zira Bentham‟ın sisteminde, fayda ilkesi 

itaati zaten sağlayacaktır. Bentham, hukuki olanın salt ahlaki ya da dini olandan daha 

kuvvetli ve zorlayıcı olduğunu düĢünmektedir. Zira çok az sayıda insan cehennem 

gazabından korkarken, insanların tümü adli sistemin bir tezahürü olarak 

cezalandırmadan ve darağacından korkar. Demek ki, insan eliyle oluĢturulmuĢ olan 

kural ve yasalar dinin etkisinden daha güçlüdür; çünkü bunların tümü somut Ģeylerdir. 



 

123 
 

    Görüldüğü üzere Bentham, hazları temel alan fayda ilkesini bilimsel kılarak 

itaati ve toplumsal barıĢı tesis etme konusunda ciddi bir kazanım elde etmektedir. Fayda 

ilkesinin nesnel ve ölçülebilir kılınması ile itaat ve kamusal iyi gibi konular görecelikten 

arındırılıp kolayca hesaplanabilir ve uzlaĢılabilir konulara dönüĢmüĢtür. Kısaca ifade 

edersek Bentham‟a göre din, bilimsellikten ve deneyimden yoksun olduğu için, yani 

hesaplanamaz, ölçülemez ve deneylenemez olduğu için hukukun içinde yer alamaz. 

Bentham‟ın, bu düĢünceleri onun dini toplumsal alandan dıĢlamasına sebep 

olmaktadır. Bentham, ölmeden önce vücudunu kurulmasında payının olduğu University 

College‟a bağıĢlamıĢtır. Bu okulun özelliği, kurallarındadır. College‟da Oxford ve 

Cambridge‟de henüz sürdürülmekte olan dinsel sınavlar olmayacaktır. 139 

Peki, bireylerin dini inanıĢları olmayacak mıdır ? Onların bir dine inanıyor 

olmaları topluma zarar getiriyorsa inançlar yasaklanacak mıdır ? Bentham‟ın faydacılığı 

zarardan kaçmayı emrettiğine göre dinden de kaçılacak mıdır ? Yukarıda da 

belirttiğimiz gibi Bentham, dine değil, dinin alanının sınırlarının geniĢletilmesine karĢı 

çıkmaktadır. Zira o, dinin bireysel yaĢamdan söküp atılamayacağının farkında olacak 

kadar realisttir. O halde Bentham‟ın dinin konumu ile ilgili görüĢleri onun legalist ve 

realist olma perspektifinden hareketle Ģekillenmektedir. Ona göre tanrının insan algısına 

yetiĢemeyen bir çeĢit varoluĢu olabilir. Ayrıca fizik dünyada neyin var olduğuyla ilgili 

bir ifade, neyin var olması gerektiğiyle ilgili bir ifadeden ayrı olamaz. Bu yüzden inanç 

çok önemlidir.
140

 Sonuç olarak Bentham‟ın, legalist yönü, dini ve tanrıyı teorisinden 

dıĢlarken onun realist yönü, dinin ve dini özgürlüklerin gereğinin farkındadır.  

Bu ayrımdan hareketle Bentham, dinin toplumdaki yeri ile ilgili dengeyi özel 

alan ve kamusal alan ayrımı yaparak sağlamaya çalıĢmaktadır. O, dini inanıĢlar ve 

pratiklerle ilgili olarak, bu alanın insanların özel alanlarıyla sınırlandırılması gerektiğini 

savunmaktadır. Dini inanıĢlar ve pratikler, bireylerin özel alanında birçok özgürlüklere 

sahip olmalıdır. Bireyler, özgür bir Ģekilde kendi inançlarına uygun hareket edebilir 

olmalıdırlar. Ancak bu özgürlük, baĢkalarının özgürlüğünün baĢladığı yerde bitmek 

durumundadır. BaĢka bir deyiĢle diğer bireyler farklı inanç sistemlerine mensup 

                                                             
139 Frederick Copleston, Yararcılık ve Pragmatizm, Çev: Deniz Canefe, ĠdeaYayınları, 2000: 13 
140 Schofield, Utility&Democracy, s: 18 



 

124 
 

olduklarında ya da inançsız olduklarında, bu durum inanç özgürlüğünden hareketle 

müdahale edilebilecek bir durum değildir. Bentham‟ın dini, bireylerin özel alanıyla 

sınırlaması, Hobbes‟la uyum içindedir. Zira Hobbes‟un sisteminde, kamusal tapınma 

yasayla engellenmektedir. O halde Bentham‟ın, dinle ilgili görüĢleri, onun inanç 

özgürlüğü ile ilgili düĢüncelerini etkilemez. O, insanların cinsellik ve din ile ilgili her 

türlü reforma düĢman kesilip kin beslemelerine karĢı eleĢtirel bir tavır takınmaktadır. O, 

alıĢılmıĢın dıĢında, ortodoks olmayan dini inanıĢ ve pratiklere yapılacak her türlü 

müdahaleye karĢıdır.
141

 Zira bu türden özgürlüklerin toplum içinde yaĢanabiliyor 

olması, genel mutluluğu, toplumun faydasını arttırmaktadır. O halde toplum içindeki 

bireyler, hem kendi inançlarıyla ilgili etkinlikleri istedikleri gibi yapabilmeli hem de 

herhangi bir dine inanmayan bireyler toplumun diğer bireyleri tarafından dıĢlanmadan 

yaĢayabilmelidirler. Çünkü bu türden özgürlükler en fazla sayıda insanın en fazla 

miktarda mutlu olma amacını besleyecek türden özgürlüklerdir. Bu demektir ki, din, 

toplumsal bir temel olarak ele alındığında iĢlevsiz hatta zararlı olurken, özel alanlarında 

bireylere fayda sağlayan, onlara mutluluk/fayda getiren bir faktördür. Dinlerini 

yaĢamanın özgürlüğü içinde olan bireyler, kısıtlanmanın getirdiği duygulardan da uzak 

olacaklardır. Bu, düĢünce özgürlüğünün bir parçası olarak da tanımlanabilir. 

Unutulmamalıdır ki, bu türden özgürlüklerin, toplumsal fayda açısından daha olumlu 

olduğu deneyimle kanıtlandıkça, farklı inanç ve eylemlerin zorlama ve baskı altında 

tutulmaları haksızlık olarak görülmeye baĢlanacaktır.
142

  

Bentham, dinin özel alanda kalması gerektiğini belirtirken, din adamlarının 

bireylerin düĢüncelerinde kanaat önderliği yaptıklarını da kabul eder. Bundan dolayı 

dini temsilcilerin davranıĢlarına diğer bireylerden daha fazla dikkat etmeleri gerektiğini 

salık verir. Zira bu insanların diğer insanlar üzerindeki etkisi, onların ahlaklarını aĢağıya 

çekmeye yetecek güçtedir.
143

 Ancak bütün politik düzeni baĢtan aĢağıya din adamları 

sağlayamaz, ayrıca hukuksal ilkelerin tamamı da dinden beslenemez. Böylece Bentham, 

din ve inanç özgürlüğünü garanti altına alırken aynı zamanda yasaları da dinsel, ahlaki 

ve otoriter içeriğinden de soyutlamak istemekte ve bunu da inancın, toplumdaki 

                                                             
141 Steintrager, Bentham, s: 30-46 
142 John Burry; Düşünce Özgürlüğünün Tarihi, Çev: Durul Bartu,  Erdini Yayınları, 1978: 221-222 
143 Bentham, Principles of Legislation, s:124 



 

125 
 

etkilerini, seküler bir biçimde konumlandıracak ölçüde yaĢama geçirilmesini talep 

etmekle sağlamaktadır.  

 



 

126 
 

2. BÖLÜM 

BĠLĠMSEL AHLAKTAN BĠLĠMSEL HUKUKA: 

BENTHAM’IN HUKUK FELSEFESĠ 

 

A.YAġADIĞI DÖNEMDE HUKUKUN TEMEL SORUNU OLARAK 

YÖNTEM SORUNU 

Bizim tüm hukuk kurumumuz, katıĢıksız bir yozlaĢma 

yığınıdır.
144

 

 

Bu noktaya kadar Bentham‟ın teorisinin hemen her aĢamasında hesaplamayı, 

hesap makinelerini gördük. Bireyler zihinlerini kendi hazları için birer hesap 

makinesine dönüĢtürmüĢlerdir. Bu makine, kiĢilerin kendi hazlarını hesaplarken, aynı 

zamanda dahil oldukları toplumun hazlarını/faydasını da hesaplamaktadır. Hesap 

makinesinin iĢleyiĢini, yani bireylerin davranıĢlarını yönlendiren ve ona yasalar yoluyla 

birtakım ilkeler getiren kurum ise, politik yapı ve yöneticilerdir. Zira politik yapı, 

modern tanımıyla devlet, oluĢturduğu yasalarla topluma bazı kurallar getirecektir. O 

halde, düzenli, sistemli bir toplum tesis etmeye çalıĢan Bentham için, bireylere yön 

veren yasalar, yasaların yapılıĢı, yasaları yapan kiĢiler ve yasalara uymayan kiĢilerin 

durumunun ne olacağı onun sisteminde çok önemlidir. Zira bu sayede toplumsal bağ 

tesis edilecektir. Bu durumda Bentham‟ın önerdiği temel ilke, yöneticilerin de 

zihinlerini tek tek bireyler gibi hesap makinesi olarak kullanarak toplum lehine yasalar 

oluĢturmalarıdır. Bu yasalara uygun hesaplama yapmayan ve yasaya uygun 

davranmayan bireyler de bu davranıĢlarının karĢılığını ceza yoluyla alacaklardır.  

Bentham, hem hukuka hem de hukuk dıĢı davranıĢların değerlendirilmesi olan 

cezalara geniĢ kapsamlı yer ayırmaktadır. Onun eserlerinde politika, hukuk, ortak fayda 

ve ceza, birbirleri ile bağlantılı olarak iç içe iĢlenmektedir. Bunun nedeni onun akıl 

                                                             
144 MacCunn, Six Radikal Thinkers,s: 9 



 

127 
 

yürütmesidir. O,  teorisinde doğrusal bir çizgi üzerine önce bireysel ve toplumsal 

faydayı, arkasından hukuku ve hukukun yapıcısı olan politik yapıyı, yani hükümeti ve 

parlamentoyu son olarak da cezalandırma sistemini yerleĢtirmektedir.  Ancak bu 

yerleĢtirme ona göre bu Ģekilde doğrusal olarak sonlanmamaktadır. Bu aslında tekrar 

faydaya dönen, faydayla sonuçlanan bir döngüdür.  

Peki bu döngüde yer alan kavramların iĢleyiĢinin nasıl olması gerekmektedir ? 

Bentham‟ın, toplumun tüm katmanlarını ve kurumlarını bir hesap makinesine 

dönüĢtürme isteğinin nedeni nedir ? ÇalıĢmamızın geçtiğimiz bölümlerinde belirttiğimiz 

gibi onun asıl amacı, bireylerin davranıĢlarına yön veren en önemli kurum olan hukukun 

nesnel bir karakter kazanmasıdır. Bu ise, hesap makinelerinden oluĢan toplumun hukuk 

sisteminin, bir bilim olması ile mümkündür. O halde, hukukun bilim yapılması ile 

toplumun ve bireylerin neler kazanacağını incelemek gerekmektedir. Gerçekte 

Bentham‟a göre, hukukun bilim olması topluma kazançlar sağlasa da asıl önemli husus, 

bilim olan hukukla toplumun kaybedeceği Ģeylerin azalacak olmasıdır. Bentham‟ın, 

doğal hak teorilerine ve doğal hukuka karĢı çıktığını önceki bölümlerimizde belirmiĢtik. 

Bentham, hukukun kaynağını doğal haklara dayandırmamanın handikaplarının 

farkındadır. Zira hukukun kaynağı olarak doğal hakların temel alınmaması, bu hukukun 

egemen gücün elinde onun istediği keyfilikte Ģekilleneceği anlamına gelmektedir. Bu 

durumda ise üstün egemen gücün, hukuku, kendi çıkarları yönünde belirleme eğilimi 

kaçınılmaz olacaktır.  

O halde bir bilim olması sayesinde hukuk, herkes tarafından aynı ölçütlerle 

ölçülebilir, herkese eĢit mesafede duran ve kurallarını dayatan, kayırmaların ve çıkar 

çatıĢmaların barınamayacağı bir yapı olacaktır. Ona göre nasıl ki doğa, fizik yasaları ile 

açıklanıyorsa, insanın doğası da iki temel itki olan haz ve acıyla açıklanmaktadır. Bu 

durumda hukuk da haz ve acı kavramları ve bunların ilk bölümde belirttiğimiz türden 

bir hesaplamasıyla, matematiksel bir hesaplamayla açıklanmalıdır. Bilim, bir konudaki 

olguların tanımlanarak olgular arasında nedensellik iliĢkisi kurup, bu iliĢkileri teori 

olarak sunma yoluyla yasalara ulaĢma yolu olduğuna göre, hukuk da kendi kurallarına 

aynı yöntemle ulaĢmalıdır. Bilim tanımını Bentham‟ın sistemine uyguladığımızda bu, 

bilimin nesnesi üzerinde kurduğu denetimin insan üzerinde de kurulması anlamına 



 

128 
 

gelmektedir. Bu noktada Bentham‟ın hukuku doğal haklara dayandırmama amacı ve 

nedeni ortaya çıkmaktadır. Zira doğal hak teorilerinde toplumun sınırları ve iĢlevi 

insanın haz peĢinde koĢmasını buyuran doğal ödevine
145

 değil doğal hakkına göre 

tanımlanmaktadır. Bu durumdaysa devletin iĢlevi erdemli bir hayat yaratmak ya da 

insanları bu yöne doğru yönlendirmek değil, herkesin doğal hakkını korumaktır.
146

 

Ancak sadece bireylerin haklarının korunmasına dayalı bir yapı, Bentham‟ın, bilimsel 

hukukla dönüĢtürmeye çalıĢtığı toplum için uygun ve yeterli değildir. Zira onun amacı, 

ilerleyen bölümlerde Panopticonla beraber göreceğimiz bir çeĢit denetim altında tutulan, 

dönüĢtürülen, ahlaklı üyelerden oluĢan bir toplum üretmektir. Böyle bir toplum 

güvenliğin sağlandığı ve herkesin içinde eĢit olarak yaĢadığı bir tür ahlak anlayıĢı 

çerçevesinde biçimlenen bir toplum olacaktır. Bu demektir ki ahlak ve hukukun bilim 

olması, Bentham‟a, sadece nesnellik ifade etmemektir. Bilim, Bentham için, aynı 

zamanda bir denetleme ve dönüĢtürme projesi için bir araçtır. ġimdi konumuz, 

Bentham‟ın bunu nasıl baĢaracağıdır. 

Peki, Bentham‟ın, önce morali ardından hukuku bir bilime dönüĢtürme isteği 

toplumun zararının azalması ve faydası ile sonuçlanacaksa bu, onun döneminde mevcut 

hukuk kuralları ile mümkün değil midir ? Bu bölümde ilk önce Bentham‟ın, yukarıdaki 

soruya cevap verirken tespit ettiği sorunları, daha sonra da tespit edilen sorunlara 

getirdiği çözüm önerisini incelemeyi düĢünmekteyiz.  

Bentham, yaĢadığı dönemde hukukun iĢleyiĢinden rahatsızdır. 19. yüzyıl 

Ġngiltere‟nin göç nedeniyle nüfusunun hızla arttığı, Endüstri Devriminin sebep olduğu 

iĢsizliğin ve fakirliğin yüksek oranda seyrettiği bir dönemdir. Bu durum, evsizlerin 

sokaklarda yaĢadığı, ceset ve organ gaspının toplumsal güvenliği sarstığı, bir durumdur. 

Bu durumda, toplum hukuka çok ihtiyaç duyulan bir dönemden geçmektedir. Hukuktaki 

mevcut uygulamalar ise toplumun güvenliği konusunda yetersiz kalmaktadır. O halde 

Bentham‟ın, felsefesinde ifade ettiği Ģekilde; bireylerin güven içinde yaĢadığı, ortak 

faydanın gözetildiği bir toplumun, mevcut hukuk uygulamaları ile inĢa edilmesi 

mümkün değildir.  

                                                             
145 Jeremy Bentham, Deontolojy, Kessinger Publishing, s:227 
146 Leo Strauss, Doğal Hak ve Tarih,Çev: M,ErĢen,P,Onur, Say Yayınları, 2011: 213 



 

129 
 

Bentham, eserlerinde, yönetimin, yasamanın ve hukuki gücün doğasını 

belirlemeye çalıĢmaktadır.
147

 Zira o, mevcut Ġngiliz hukuk sistemindeki köhneliği ve bu 

sistemin iĢlevsizliğini oldukça iyi gözlemlemektedir. Ona göre, bu iĢlevsizlik, hem 

bireyler için faydasızdır hem de onların, çevrelerindeki sorunlara karĢı duyarsız 

olmalarına neden olmaktadır. Bentham‟a göre, bireyler zaten modern antropolojinin 

tanımına uygun olarak tutkulu hayvanlar olarak yaĢamaktadır. Atomize ve ayrıĢtırıcı 

doğalara sahip bireylerin birbirlerine karĢı kendiliklerinden geliĢtirdikleri bir ortak 

bağlarının olmaması da mevcut durumun kötü olmasına sebep vermektedir. Bireyler, 

endüstri devriminden önce var olan birebir iliĢki zeminlerini, iĢ yaĢamlarındaki usta 

çırak iliĢkilerini kaybetmiĢlerdir. Devrimin de etkisiyle merkezde varolan iĢ 

imkanlarının artması göçe neden olmuĢtur ve merkezde yaĢayan insan sayısı 

fazlalaĢmıĢ, ancak bunların barınabilecekleri bina sayısı yetersiz kalmıĢtır.  Bu durumda 

zaten monad olan bireyler, iyiden iyiye tutkularıyla, güdüleriyle davranmak zorunda 

kalmıĢlardır. Zira fakirlik, evsizlik ve salgınlar aynı zamanda gaspı körüklemiĢtir. O 

halde bireyleri bu durumdan kurtarmak, yalnızca yeni bir hukuk sistemi ile mümkün 

olabilecektir. Ancak bu hukuk, tıpkı onun ahlak anlayıĢındaki haz ve acının 

hesaplanması gibi hesaba dayalı olmalı, herkese açık ve kullanıĢlı bir yöntemi 

bulunmalıdır. Zira ona göre “hukuk metinleri” ile “uygulanan hukuk” (adli pratikler) ve 

onunla da “toplumsal düzeydeki hukuk” (kamunun zihnindeki hukuk) arasında 

kopukluk vardır. Bentham, yaĢadığı dönemin Ġngiltere‟sindeki hukuk adamını; doğruyu 

ve yanlıĢı ayırma yeteneğinden yoksun, dar görüĢlü, yersiz korkulara kapılmaya yatkın, 

akla ve kamu yararına karĢı sağır, çıkar ve erke boyun eğici olarak tanımlamaktadır. 

Bütün bu koĢullar altında Bentham, erke boyun eğen bir politik yapının yasa 

koymada da erke boyun eğeceğini, bunun ise tüm toplum faydasından ziyade bazı 

güçlerin faydasıyla sonuçlanacağını düĢünür. Peki, yukarıda genel hatlarıyla 

bahsettiğimiz sözkonusu yasalardaki uygunsuzluk, köhnelik, topluma hitap edememe 

gibi özelliklerle Bentham ne demek istemektedir ? Bunu anlamak için onun politik yapı 

ve hukukta gördüğü yanlıĢları örneklerle incelememiz gerekmektedir.  

                                                             
147 Steintrager, Bentham, s: 49 



 

130 
 

Bentham‟ın, metodundaki öncelikle yanlıĢ olanın tespit edilmesi, Descartes‟ın 

özne olarak benliği kurması ile benzerdir.  Çözümleyici bir biçimde doğru olmayanın 

elenmesini gerektiren bu iĢleyiĢe, Bentham‟ın, hukuk biliminin esaslarını belirleme 

yönteminde de rastlayabiliriz.  

Bentham‟a göre, Ġngiliz yasaları iki ana dala ayrılmaktadır. Bu dallardan ilki,  

yazılı yasalardır. Diğer dal ise genel- yazısız yasalardır. Bunlara gelenek adı verilir ve 

gelenekler, ona göre topluma zaten adapte olmuĢ durumlardan ortaya çıkan yasalardır. 

Aslında Bentham‟ın, geleneklerle çok sorunu yoktur. O daha ziyade yazılı yasalardaki 

aksaklıklarla ilgilenmektedir. Zira gelenekler toplumun özel alanına ait bölgenin 

yasalarıdır.
148

 Ancak buradan Bentham‟ın, tüm geleneklere hoĢgörüyle yaklaĢtığı gibi 

bir anlam çıkarılmamalıdır. Tam tersi Bentham, toplum faydasını zedeleyen kimi 

geleneklerden bilimsel ilerleme adına uzaklaĢılması gerektiğini düĢünür. Bentham‟ın 

onayladığı gelenekler, sadece bireylerin moral alanlarında kalan, diğer toplum fertlerini 

etkilemeyen ya da onlara zarar vermeyen geleneklerdir. Buradan anlamamız gereken 

Bentham‟ın, özel alan- kamusal alan ayrımında farklı değerlerin rol oynadığıdır. 

Topluma zarar vermeme koĢuluyla uyulan bir gelenek özel alanda kalır ve ortak faydayı 

etkilemez. Ancak kimi gelenekler ortak faydayı da etkiler ve kamusal alanda görünür 

olur. Kısacası Bentham‟ın gelenekçiliği, onun ortak kabullere verdiği önemden gelir. 

Gelenek, liberal etosu temsil edecek düzeyde tözsel bir karakter taĢımaz; aksine iĢlevsel 

bir boyutu olan ve sadece iĢe yaradığı ölçüde geçerli olan, pragmatik değeri dıĢında 

kalıcı bir toplumsal değeri olmayan alıĢkanlıklardan ibarettir. Ortak faydaya zarar veren 

gelenekler de bulunabilir; bu durumda söz konusu geleneğin toplum faydası uğruna 

reddedilmesi gerekir. Bentham‟ın, gerçek ilgisi yazılı yasalarla ilgilidir. Onun yazılı 

yasalara dair eleĢtirileri beĢ ana baĢlık altında ele alınabilir. 

 

1- Sinister Ġlgisi: Bentham,  “sinister ilgisi
149

” kavramına kendi 

karĢılaĢtığı bir sorun üzerinden ulaĢmıĢtır. Sinister ilgisi, kelime anlamı olarak tekin 

olmayan ilgi anlamına gelmektedir. Bentham‟ın, tüm teorisini bireylerin ilgileri ve 

                                                             
148

 Bentham, A Fragment on Government, s: 5 
149 Bentham sinister ilgisini “kötü” anlamında kullanmaktadır 



 

131 
 

kimi ilgilerin kısıtlanması gerektiği üzerine oluĢturduğunu bilmekteyiz. O halde onun 

sinister ilgisi adını verdiği ilgi çeĢidi, toplumun faydasına ya da zararına olabilecek 

bir ilgidir. Peki, sinister ilgisi nedir ?  

Bentham, daha sonra özelliklerine değineceğimiz, Panopticon olarak 

adlandırılan, yasalara uymayan bireylerin cezalarını çekecekleri bir cezaevi 

tasarlamıĢtır. Ona göre bu mükemmellikteki bir mimari yapıyla kurgulanmıĢ bir 

cezaevi sayesinde toplum yüksek oranda suçluları hayırlı bireyler olarak geri 

kazanacaktır. Bu fikirlerini Bentham, Parlamentoya da iletmiĢtir ve söz konusu 

cezaevinin yapımı konusunda buradan izin almayı baĢarmıĢtır. Burası özel olarak 

iĢletilecektir ve iĢletmeciliğini de Bentham yapacaktır. Ancak parlamento bu 

cezaevinin inĢasını kabul etmiĢ olsa da mevcut yönetim, bu inĢaatın yapımını bloke 

etmiĢtir. Oysa Bentham, bu fikrini hayata geçirebilmek için çok miktarda para ve 

zaman harcamıĢtır. Söz konusu blokajın nedenini araĢtırdığında Bentham, 

Panopticon‟un kurulacağı yerde zengin ve aristokrat bir ailenin arazilerinin olduğunu 

öğrenir. Bu arazilerin çevresine inĢa edilecek bir cezaevi ise bu arazilerin değerini 

düĢürecektir. Bunu öğrendiğinde Bentham, yönetimde bulunan kiĢilerin bu aileyle 

iliĢkisini ve bu ailenin gücü sayesinde onların çıkarına olacak bir kararla inĢaatın 

bloke edilmiĢ olduğunu anlamıĢ olur.  ĠĢte bu duruma Bentham, sinister etkisi/ilgisi 

adını vermiĢtir.
150

 Politik yapının dolayısıyla hukukun ona göre yürekler acısı olma 

nedeni bu ilgidir. Ona göre parlamentonun favori olan ve olmayan edimlerle 

iliĢkisini sinister ilgisi belirlemiĢtir. Bentham, sinister ilgisinin farkına vardığı 

tarihlerde zaten pek çok kurumu eleĢtirmektedir. Ancak bu ilgi onu daha Ģiddetli bir 

hukuk savunucusu haline getirmiĢtir. Zira ona göre Panopticon tüm toplumun doğru 

bir Ģekilde yapılanması için faydalı iken, bunun inĢasının engellenmesi sadece söz 

konusu aileye fayda getirecektir. Bentham, bunun nedeninin hukukun herkes için 

aynı iĢlememesi, bir bilim kesinliğine sahip olmaması olduğunu söyler. Zira bilim, 

bir doğruyu temel almaktadır, kiĢisel doğru, ilgi ya da çıkarları değil. ĠĢte bu bilimin 

temel alacağı doğru, toplumun doğrusu yani faydası olacaktır. O halde hukuka 

getirecek kıstaslar, bu türden kayırmaların, sinister ilgilerinin önüne geçebilecektir. 

                                                             
150 Schofield, Utility&Democracy, s: 110 



 

132 
 

Bentham‟ın hesaplamasına uyarladığımızda; bu, sadece 10 kiĢilik bir aileye 10 birim 

mutluluk, fayda sağlayacaktır. Bu, toplamda 100 birimlik
151

 bir faydadır. Oysa 

Panopticon, 1000 kiĢilik bir topluma 10 birim mutluluk, fayda sağlayacaktır. Bu ise, 

10000 birimlik bir faydadır. 10000 sayısı 100 sayısından büyük olduğuna göre tercih 

edilmesi gereken Panopticon‟un öngörülen ve hesapla ispatlanan faydasıdır.
152

 ĠĢte 

söz konusu doğru tercihin sağlanması, ancak hukuk yoluyla baĢarılabilinir. Hukukun 

da aynı bilimsel hesaplamaya dayanması, tüm toplumun faydasını arttıracaktır. Zira 

hukuk, bu hesaplamayla her zaman yüksek rakamların çıktığı ve hakim olduğu 

kurallarla toplumu donatacaktır.  Elbette ki burada belirli bir tür hesaplama mantığı 

içerisinde bir tutarlılık arayıĢı söz konusudur. BaĢka bir deyiĢle Bentham‟ın 

düĢüncesi içerisinde birim hesabına dayalı olarak katlanarak artacağı düĢünülen 

fayda, toplumsal olayları matematiksel formülasyonlara indirgeyen ve tam da bu 

nedenle bir kesinlik arayıĢını yansıtan bir metodoloji içerisinde ölçülüp biçilebilir, 

hesaplanabilir, kendisine değer biçilebilir ve sayısal olarak tanımlanmıĢ bir rakamsal 

değeri ifade eder hale gelebilmiĢtir. Burada Bentham‟ın, Kartezyen metodolojiye 

benzer bir metodolojik tutum sergilediğini görmekteyiz. Öncelikle O, Kartezyen 

bilim anlayıĢından devraldığı kesinlik iddiasını kalkülatif aklın iĢleyiĢini 

temellendirmek üzere merkeze koymuĢtur. Diğer taraftan  pozitivist denilebilecek bir 

ilerlemeci bilim perspektifinden hareketle katlanarak artacağı düĢünülen ortak 

faydanın birim bazında değerini açıklamaya çalıĢmaktadır. Toplumsal olayları 

matematiksel bağıntılardaki sonuçların kesinliğine dayalı olarak açıklayan Bentham, 

çağının sorunlarına, öngörülemez ve güvenilirliği zayıf hukuksal çözümlerin neden 

olduğu açmazları çözüme kavuĢturmak iddiası ile yaklaĢmaktadır.  

Belirtmek gerekir ki Bentham, sinister ilgisinin hukuktaki tek sorun olduğunu 

düĢünmemektedir. Bunun dıĢında onun yaĢadığı dönemde, Ġngiltere yasalarında 

duygusuzca gaddarlık,  cezalandırmada ise avcılarda bulunan türden bir vahĢilik ve 

nihayet ölüm cezasının kullanımında tam bir keyfilik vardır.
153

 Oysa Bentham, 

yönetimin hiçbir Ģekilde keyfilik içermemesi gerektiğini, cezalandırma dahil tüm adalet 

                                                             
151 çarpım 
152 Sadece formülasyon Bentham‟a aittir. Sayılar örnek olarak verilmiĢtir. 
153 Steintrager, Bentham, s: 31 



 

133 
 

sisteminin çok sağlam dayanaklar üzerine kurulması gerektiğini savunmaktadır. Sağlam 

dayanak ise, onun rasyonel kılınması, daha açık bir ifadeyle söylersek, hukukun bilim 

olması demektir.  

2- Teknik düzenleme: Benthama göre, tıpkı diğer bilimler gibi hukuk 

bilimi de ya doğal bir tanzim/düzen ya da teknik bir düzene göre organize edilir. 

Hukuku doğal düzene göre organize etmek demek, organizasyonun bireyin 

doğasından hareketle inĢa edilmesi anlamına gelmektedir. Bireylerin doğasına haz 

isteği ve acıdan kaçınma güdüsünün birer efendi olarak yerleĢtirildiğini belirtmiĢtik. 

Yasalar insanların sahip olduğu bu doğalara göre oluĢturulmadıklarında topluma 

hitap edemez olacaktır. O halde yasalar insan doğasının talimatlarına uymalı yani 

mutluluğu arttırmalıdır. Bu, doğanın fizik yasalarıyla açıklanmasıyla aynı Ģeydir. 

Bireylerin haz ve acı hesabı yapması hukuksal düzenlemelere de uygulanmalıdır. 

Oysa Bentham‟a göre, Ġngiliz yasaları bu açıdan açık ve tatmin edici özelliklere 

dayandırılmamıĢtır. Zira onlar doğal düzenlemeyle ilgili değildir. Tam tersi teknik 

düzenlemeyle ilgilidir. Teknik düzenleme ise istenen açıklığı sağlamamaktadır. 

Ayrıca teknik düzenleme bireyler açısından kafa karıĢtırıcıdır ve onların doğalarını 

tatmin etmeye yönelik değildir.
154

 Oysa yasalar doğal bir düzenleme ile kurgulanmıĢ 

olsaydı kötü bir yasanın iĢ görmezliği anlaĢılabilirdi. En azından doğal düzenlemeye 

dayalı yasalar Bentham‟a göre, faydayla olan iliĢkilerini açığa çıkarır niteliktedirler. 

Ancak bu, mevcut teknik düzenlemede mümkün değildir. Teknik düzenleme sadece 

sanatla ve bilimle anlam kazanır. Ġngiliz yasalarındaysa bilimsel bir düzenleme 

olmadığı için onun teknik yapısı iĢ görmez olacak ve anlamsızlaĢacaktır. Bentham, 

aslında tekniğe karĢı değildir. Zira onun mükemmel yapı olarak adlandırdığı 

Panopticon teknik bir yapıdır. Burada vurgulanan, teknik yapıya sahip bir hukukun 

ancak bilimle anlam kazanacağıdır. Zira salt teknik, yani insan doğasının 

gerçeğinden bağımsız, ondan soyutlanmıĢ bir teknik iĢ görmezdir.  

3- Dini-kutsi yapı: Bentham‟ın, yeni bir hukuk sistemine iliĢkin tasarısı, 

olabildiğince radikaldir. Onun savunduğu politik radikalizm, bireylerin kutsal 

haklara sahip olduğu anlayıĢına karĢı çıkmasını sağlamaktadır. Yukarıda 

                                                             
154 Schofield, Utility&Democracy, s: 53 



 

134 
 

Bentham‟ın, gelenekler adını verdiği yazısız yasalara karĢı olmadığını belirtmiĢtik. 

Ancak Bentham, hukuksal değiĢimin önünde bir engel olarak gördüğü geleneklere 

karĢı da bir tavır almıĢ; böylece geleneklerin bilimsel hukukun önüne engel olarak 

çıkmalarını imkânsız hale getirmek istemiĢtir.155 Oysa dini yapının otoritesiyle 

sarmalanmıĢ bir hukuk, bu ilerlemeye ket vuracaktır. O halde gelenekler ancak 

hukukun bütünlüğünün ve eĢitlik ilkesinin önüne geçmezse, Bentham‟ın sisteminde 

yer alabilecektir. Peki, bu durumda toplumun geleneklere ya da dinin emirlerine 

dayanarak karĢı çıktığı bir davranıĢın durumu ne olacaktır ? Burada ölçüt, bir 

davranıĢın geleneklere aykırı olduğu halde toplum üyelerine zarar verip 

vermediğidir. O halde Bentham‟ın sisteminde, bu soru hesaplama yöntemiyle 

çözüme kavuĢacaktır. Örneğin topluma zarar vermeyen bir davranıĢ olan 

homoseksüellik, sadece geleneklere uymuyor diye yasaklanmamalıdır. Zira bu 

davranıĢtan zarar gören bireylerin sayısı, bu davranıĢtan fayda sağlayanlara oranla 

daha fazla olamaz.  Bentham, yaĢadığı çağın özellikle bilimsel alanda büyük 

geliĢmelerin yaĢandığı bir çağ olduğunu düĢünmektedir. O bilimsel alandaki bu 

büyük geliĢmelere ahlak ve hukukun da eĢlik etmesi gerektiğini düĢünmektedir. 

Oysa yaĢadığı dönem Ġngiltere‟de mevcut hukuk sisteminin mükemmelliğe doğru 

ilerlemediği açıktır. Bu ilerlemenin en önemli engeli ise yasaların dini yapıdan ve 

kutsiyetten sıyrılamamasıdır. Ayrıca Bentham, dinde, hukukta olması gerektiği 

seviyede saygı ya da korku uyandıracak otoritelerin olmadığını görmüĢtür.
156

 

4- Haksız cezalandırma: Bentham, kendi zamanının yanlıĢ iĢleyen 

hukuki prosedürlerinden Ģöyle bir örnek vermektedir: “Bir babanın masum ve 

suçsuz olan bir oğlu olduğunu düĢünelim. Bu çocuk, kendi akrabalarının iĢlediği bir 

suçtan dolayı, kendi suçsuzluğuna rağmen bir takım haklarından mahrum 

bırakılmaktadır.” Söz konusu çocuk, örneğin babasının iĢlediği bir cinayetten dolayı 

miras hakkından mahrum bırakılmaktadır. Bu örnek, ilgili yasanın kuruluĢundaki 

yanlıĢı apaçık olarak göstermektedir. Ġlk olarak Bentham‟a göre, bu çocuğun bir 

takım haklarından artık yararlanamıyor olması, suçsuz birinin cezalandırılması 

anlamına gelir ve doğru değildir. Zira suç, cezayı hak etmelidir. Oysa bu örnekte 

                                                             
155 Copleston, History of Philosophy Volume VIII Bentham to Russel, s: 4-5 
156 Bentham, A Fragment on Government, s: 60 



 

135 
 

çocuk suçsuzdur. Ayrıca, mevcut sisteme göre bu cezalandırmaya belli bir noktada 

son verilmektedir. Suçsuz çocuk, bir süre haklarından mahrum kalmakta sonrasında 

ise yeniden haklarına kavuĢmaktadır. Bu demektir ki suçsuz çocuk, ne tam olarak 

cezalandırılıyor, ne de tam olarak suçsuz gibi değerlendiriliyordur. Eğer mevcut 

sistemin doğru olduğunu kabul edecek olursak, bu durumda neden cezalandırma tam 

olarak uygulanmıyor sorusu ortaya çıkmaktadır.  Eğer bu sistem doğruysa o zaman, 

bu tür babaların çocukları ya hemen imha edilmelidir ya da onlar da babalarıyla 

beraber idam cezası ile cezalandırılmalıdırlar.157 Oysa suçsuz bir çocuğun 

cezalandırılmasının haksızlık olduğu açıktır ve mevcut sistem de bu haksızlığa belli 

bir noktada son vermektedir. O halde ortada bir suç varsa, ya tamamen ceza 

verilmeli, suç yoksa cezadan tamamen muaf tutulmalıdır. Mevcut sistemin 

cezalandırmaya bir noktada son veriyor olması, zaten uygulamadaki yanlıĢlığın 

göstergesidir. Eğer hukuk sistemi bir bilim gibi hesaplamalar ile iĢliyor olsaydı, bu 

örnek türünden hatalar ve mağdurlar Ġngiliz toplumunda yer almazdı. 

Yukarıda ele alınan çocuğun cezalandırılmasıyla ilgili örnek bizlere 

Bentham‟ın felsefesiyle ilgili iki bilgi vermektedir. Bunlardan ilki, Bentham için 

tarihsel suç ya da soya dayalı imtiyaz devrinin kabul edilemez olduğu; ikinci olarak 

ise hukuk sisteminin de bu türden saçmalıklarla asla bilimsel olamayacağıdır. 

Elbette ki burada bilimselliğin nesnellik sorunuyla bağlantılı olduğu 

vurgulanmalıdır. Adalet, Bentham‟ın teorisinde neredeyse nesnellikle aynı Ģeydir. 

Haklar, herkese eĢit derecede tanınmalı ve herkesin bu haklardan eĢit derecede 

yararlanması sağlanmalıdır. Bu yüzden soydan dolayı cezalandırma 

mekanizmalarının, bilimsel kılınmak istenen bir hukuk sisteminde yeri olmamalıdır. 

Zira Bentham, bu yapılanların hukuk konusundaki cehaletten kaynaklandığını 

düĢünmektedir. Ona göre kiĢinin soyu onun cezai ehliyetini ve ona uygulanacak 

cezai müeyyideyi belirlemez. O, soydan gelen suça olduğu kadar soya dayalı 

imtiyazlara da karĢıdır. Ona göre insanların ataları üzerinden yarıĢa giriĢmesi 

çocukça bir budalalıktır. Bentham, geçmiĢi hiçbir zaman muhafaza etmek 

istememiĢtir; ona göre geçmiĢle iliĢki kurmak, yalnızca eskinin aptallıklarını, 

                                                             
157 MacCunn, Six Radikal Thinkers,s: 10 



 

136 
 

hatalarını ve suçlarını öğrenmemize yarar. Bunun dıĢında geçmiĢin bize hiçbir yararı 

olamaz. O halde Bentham, yasaları sadece haklarla tanımlamaktadır. Bu haklar ise, 

her bir bireyin eĢit miktarda sahip olduğu, politik yapı tarafından tesis edilen, 

bilimsel olarak hesaplanabilen ve tarihsel olarak geçiĢe, imtiyaza izin vermeyen 

haklarıdır.  

Bentham, yukarıda betimlediği türden bozuk bir hukuk sisteminin nereden 

kaynaklandığını ise Ģöyle açıklamaktadır: Ona göre hâkimler, doğrudan yapmaları 

gereken bir Ģeyi dolaylı olarak yaparlarsa bozuk bir hukuk sistemi karĢımıza 

çıkmaktadır. Bozuk hukuk sisteminin bir diğer nedeni ise, hâkimlerin, yanlıĢ kararlar 

verip yanlıĢ uygulamalar yaptıklarında yasaları yanlıĢ yönlendirmeleridir.
158

  Yasayla 

uğraĢan insanlar yetersiz yönetimdir ve bunun sebebi eğitimsizliktir. 

YaĢadığı dönemin yukarıdaki türden örnekler gibi pek çok örneklerle dolu 

olduğunu düĢünen Bentham, irrasyonel olarak tanımlamıĢ olduğu bu cezalandırma 

sistemini kınamaktadır. Ġrrasyonel olan cezalara ise fahiĢelere verilen yakılma cezaları 

örnek olarak gösterilebilir. Bu sistem ona göre toplum için hiçbir fayda 

sağlamamaktadır.
159

 Hatta bu yanlıĢ sistem, cezalandırmadan mağdur olanlar 

dolayımıyla topluma zarar vermektedir. Bu demektir ki, bu sistem ortak faydaya hizmet 

konusunda kabiliyetsizdir. Yasalar ve yasa koyucular da ortak faydaya yönelmek 

durumunda olduğuna göre, ilk olarak hukuk sistemi ve ceza reformu ile ilgilenmek 

gerekmektedir. Bentham da, bu nedenden dolayı dikkatini, hem anayasal reform, hem 

de yasaların düzenlenmesine vermektedir.  

5- Mevzuatın karmaĢıklığı ve eĢitliği ihlali: Bentham‟a göre, bir ülkenin 

büyümesi ve geliĢmesi o ülkedeki hukuk mevzuatının giderek karmaĢık bir hale 

gelmesine yol açar. Bu durum, Ġngiliz mevzuatı için de geçerlidir.160 Mevzuatın 

giderek karmaĢıklaĢtığı yerde sorunlar artar, hile yapmak ve rüĢvet kolaylaĢır. 

Bentham, yaĢadığı dönemin Ġngiltere‟sini de bu Ģekilde tanımlamaktadır. Onun 

döneminde insanlar, yasaların anlaĢılmaz olduğunun farkındadırlar. Ancak bu 

karmaĢıklığa rağmen mevcut durumu korumakta ısrarlıdırlar. Bunun nedeni, 

                                                             
158 A.g.e: 10-12 
159 Copleston, History of Philosophy Volume VIII Bentham to Russel, s: 5 
160 MacCunn, Six Radikal Thinkers,s: 7-8 



 

137 
 

insanların söz konusu yasaların ortadan kalkmasından korkmalarıdır. Zira yasaların 

ortadan kalkması, bir toplumda anarĢiye yol açabilir ve bu durum toplumun 

fesholmasına kadar gidebilir. O halde yasalar karmaĢık bile olsalar bu durum, 

toplumun, politik yapının yok olup gitmesinden daha iyi bir durum olarak 

anlaĢılmaktadır. Bu demektir ki bireyler, eski ve iĢ görmez yasaları ehveni Ģer olarak 

görüp kabul etmektedirler. Oysa bu yersiz korku, toplum içinde mevcut yasalardan 

mağdur olanların sayısını arttırmaktadır. Bu nedenle söz konusu durumun müzakere 

edilmesi gerekmektedir. Zira Bentham‟a göre, Ġngiliz yasalarının terminolojisi fayda 

prensibi kategorilerinin bağlantısını açıklamaya yetersizdir.  Ġngiliz yasaları hukuk ve 

etiği birleĢtirmez ve yasaları, olması gerektiği gibi bir bileĢim olarak gösteremez. 

Bentham, yaĢadığı dönemde mahkemelerde yüksek oranda uygulanan vergilere de 

karĢı çıkmaktadır. Bir dava açma gereği duyulduğu anda böyle bir vergilendirmenin 

fakirleri mağdur duruma düĢüreceği çok açıktır. Zira toplumun fakir kesimi söz 

konusu vergiyi ödeyemeyecekleri için adaletten yeteri oranda 

faydalanamayacaklardır. Oysa zengin kimseler istedikleri gibi dava açabilecekler, 

hukukun tüm nimetlerinden yararlanacaklardır. Bu durum, hukukun herkese eĢit 

uygulanması gerektiği prensibini zedelemektedir. Zenginler, adaletten kendilerine 

düĢen payı fakirlere oranla çok daha fazla alacaklardır. Bentham, mevcut yasaların 

zaten yeterince açıklayıcı olmadığını belirtmektedir.  Ona göre yasaların mevzuatı 

topluma yapılmaması gerekenin, yasaklanan davranıĢların bilgisini vermemektedir. 

Toplum neleri yapmaya hakkının olduğunu neleri yapmaya hakkının olmadığını 

ancak ceza ile karĢılaĢtıklarında öğrenmektedirler. Bu, yasaların sadece deneyim 

yoluyla öğrenilmesidir. Oysa Bentham, bireylerin ceza deneyiminden önce teorik 

olarak yasaların bilmesi ve anlaması gerektiğini söyler. Eğer bunlar okullarda ve 

kiliselerde anlamlı cümlelerle öğretiliyor olsaydı bu durumda toplum daha az yasaya 

aykırı iĢlerde bulunacaktır. Tüm bu kötü örneklere Bentham, bir de avukatların 

davalardan aldığı yüksek ücretleri de ekleyince ortaya büyük bir eĢitsizlik 

çıkmaktadır. Özetlemek gerekirse, bilinmeyen yasalar, yüksek mahkeme vergisi ve 

yüksek avukat ücreti hukukun iĢlevini o dönemde kötüye götürmektedir.
161

 Buna ek 

olarak hakim ve avukatların kötü niyetli olma ihtimali de Bentham‟ın üzerinde 

                                                             
161 Schofield, Utility&Democracy, s: 115-122 



 

138 
 

durduğu bir husustur. Zira avukatlar gerekmeyen maddelerden dava açabilmektedir. 

Aynı Ģekilde hakimlerse sadece adaletin ünüyle ilgilenmekte bireylerin durumunu 

umursamamaktadırlar.  Bu durum, kötü niyetli avukatların, mahkemenin vergisinin 

suçla orantılı olması sayesinde farklı maddeler üzerinden kendi maddi çıkarlarına 

göre davayı yürütmelerine sebep olmaktadır. Vergi veremeyenin adaletten mahrum 

kalması ise fayda prensibiyle uyuĢmamaktadır.
162

  O halde yasaların yapısında ve 

formunda reform yapmak gereklidir.
163

   

Yukarıda açıkladığımız mevcut hukukun iĢleyiĢiyle ilgili problemleri Bentham, 

genel olarak yanlıĢ yasa yapımına bağlamaktadır. O halde ilk olarak yapılması gereken 

Ģey, yasalardaki yanlıĢların hangi metotlara dayandığını bilmek ve bunları bertaraf 

etmektir. Bu yanlıĢlıkların yasa yapım ilkelerinden çıkarılması hukuksal mağduriyetleri 

önleyecektir. Doğru metot, doğru yasaların yapımını sağlayacaktır. Yasaların yanlıĢ 

yapılma metotları genel olarak Ģöyledir:
164

 

1- Ġlkellik: Bentham, yasaların ilkel yapıda olmasının yasamaya temellendirme 

olamayacağını düĢünür. Zira ilkellik yasalar üzerinde bir önyargı oluĢtururlar.  Bu 

durum da yasalara uyma eğiliminin önünü keser. Bu, geleneklere saplanmakla aynı 

Ģeydir. Oysa yukarıda belirttiğimiz gibi Bentham, ilerleme taraftarıdır.  

2- Dinin Otoritesi: Bentham, dini otoritenin yasa koyucunun üzerinde olmasını 

doğru bulmamaktadır. Zira dine dayalı üretilen yasalar,  sadece bazı yararlar 

sağlamaktadır. Dini açılımlar yasalara bir temel oluĢturamayacağı için dini otoriterin 

yasa yapımında yer almaması gerekir. 

3- Yeniliği Kınamak: Bentham‟a göre, yeniliğe karĢı çıkmak,  geliĢime, hayatın 

seyrine karĢı çıkmaktır. O halde yeniliğe karĢı durmak yasamanın temellendirmesi 

olamaz.   

4- Yasayı Ġsteğe Bağlı Olarak Tanımlama: Bentham, politik yazarların toplum 

için her zaman bir yol gösterici olduğunu düĢünür. Bu konuda o, kendi kitaplarının 

da ne kadar çok okunursa o kadar çok anlaĢılacağını düĢünmektedir. Ancak ona göre, 

                                                             
162 A.g.e: 128 
163 William Davidson, Political Thought in England, Oxford University Press,1950: 60 
164 Bentham, Principles of Legislation, s:67 



 

139 
 

politik yazarların kendi isteklerine göre toplumun faydasına ters düĢen yasalar 

önermeleri doğru değildir. Aynı Ģekilde yasa koyucuların da bu istekler 

doğrultusunda hareket etmeleri yanlıĢ yasamaya yol açar. O halde yasalar, tek tek 

kiĢilerin ya da politik öncülerin istekleriyle temellendirilmemelidir.
165

 Zira bu durum 

sinister ilgisini meĢrulaĢtıracak, eĢitsizlik toplumda hakim olacaktır. 

5- Metaforlar: Metaforlar yasalar için bir temellendirme olamaz. Zira metaforla 

beraber hayal de iĢin içine girecektir. Hayalin tutkusu ise sadece önyargıları 

doğuracaktır. O halde yasa yapımında metaforların kullanılması onların gerçek iyiyle 

olan bağını sağlayamayacaktır.  

6- Hayaller: Bentham‟a göre, ayağı yere basmayan hayaller yasalar için 

temellendirme olamaz. Ona göre örneğin Leviathan‟daki doğal özgürlükler sadece 

kötülükle sonuçlanmaktadır. Yasalar hayali durumların üzerine 

temellendirilmemelidir.  

7- Fanteziler: Bentham, burada iyi ve kötünün ne anlama geldiğinin önemini 

belirtir. Ona göre iyi ya da kötünün sağlam dayanakları yoksa ve bunlar sadece 

fanteziyse bu türden yasalar despotizmle sonuçlanacaktır. Bu, bir babanın çocukları 

üzerindeki hakkı olarak betimlenebilir. Zira bir ailede baba hakim figürdür. Bu 

durumda iyi ya da kötü yoktur, babanın bunları belirleme hakkı, babanın sözü 

vardır.
166

 Benzer Ģekilde iyi ve kötünün ne olduğunun temellendirilmemesi hukukun 

da temelsiz olmasına, kiĢilerin özel, sadece kendilerine hitap eden yasaların 

oluĢmasına yol açmaktadır.  

8- Antipati-Sempati: Bentham‟a göre, suç sayılan davranıĢlara ve suçluya karĢı 

antipatimiz vardır. Bu duygu bize, cezayı hak eden davranıĢ üzerine konuĢmamızı 

sağlar. Sempati ise ödüle layık davranıĢları sevmemize yol açar ve bu, iyi ve kötüyü 

etkiler. Bentham, bu duyguların yasa koyucuya yasa yapma sürecinde etki etmemesi 

gerektiğini savunur. Zira antipati ve sempati duymak doğru yasalar yapılmasını 

engelleyebilir. Yasamacı tüm toplumun ilgisini kendi antipati ve sempati 

                                                             
165 A.g.e: 68 
166 A.g.e: 75 



 

140 
 

duygularının önüne koymazsa yanlıĢ yasaların oluĢacağını düĢünür.
167

 Yasa koyucu,  

yasaları kendi sempati ve antipatisi üzerine inĢa edip bunun üzerini örtmeye, 

maskelemeye çalıĢabilir. Ancak bunun sonucu despotizmdir.
168

  

9- ÇeĢitli Sorunlar ve Ġstekler/Ġsteğe Dilenme: Yasalar kiĢilerin tek tek 

isteklerine göre temellendirilmemelidir.
169

 Burada fayda hesabı yapmayan yasamacı 

yanlıĢ yasalar üretecektir. 

10- Hayali Yasalar:  Buna doğal yasa örnek verilir. Doğal yasa hayali bir yasadır. O 

halde hayali bir yasanın gerçek bir yasaya temel olması mümkün değildir.  Yasa 

yapımında doğal haklara baĢvurmak, kuru gürültüye baĢvurmaktan baĢka bir Ģey 

değildir.
170

.  

Yukarıda bahsettiğimiz yasaların yanlıĢ metotlarla yapılması, Bentham‟ın 

döneminde, uygulanan cezaların gaddarlığına sebep olmaktadır. Ona göre genel olarak 

bu gaddarlık, kiĢilerin kendi kiĢisel seçimlerini ilgilendiren alanlara daha fazla 

uygulanmaktadır. Oysa Bentham, özel moral alan ile politika ve hukukun ilgilendiği 

kamusal alanı birbirinden ayırmıĢ, her iki alanda farklı edimlere farklı değerler 

yüklemiĢtir. Bu görüĢe göre kimi alanlar vardır ki buna hukukun müdahalesi yersizdir 

hatta yasaklanmalıdır. Zira bireylerin farklı ilgileri birçok durumda birbirleriyle 

uyuĢmaz. Bu uyuĢmama durumunda bireylere yapılacak müdahalenin ayrımı bize 

kamusal moral alan ve özel moral alan arasındaki farkı vermektedir. Özel moral alan 

bireylerin davranıĢ kontrolünü yönetirken, politik ve hukuksal alan yönetimin ve 

toplumun davranıĢlarını, kamusal moral alanı yönetir. Bu durumda özel etik yani moral 

alan her durumda yasanın asistanlığına ihtiyaç duymamaktadır. Zira insanların moral 

görevleri basit kurallardır. Ġnsanlar kendilerine dair olan görevlerinde bir yanlıĢlık 

yaptıklarında bunu borçlu oldukları kimse yoktur. Bu durumlarda yasamacı bu kiĢilerle 

ilgilenmemelidir. Bu konudaki tek kıstas sadece bazı durumlarında kiĢilerin özel moral 

alanlarıyla ilgili hukuksal uygulamalarda bulunulabileceğidir. Buna örnek olarak 

çocuklarına karĢı sorumluluğu bulunan bir ebeveynin her davranıĢının sadece kendisini 

                                                             
167 Schofield, Utility&Democracy, s: 126 
168 Bentham, Principles of Legislation, s:8 
169 A.g.e:79 
170 Schofield, Utility&Democracy, s: 75 



 

141 
 

ilgilendirmeyeceği, yanlıĢlıkların onun ailesini de ilgilendireceği verilebilir. Ancak bu 

türden örneklerin haricinde bireylerin özel moral alanları bir tarafta bir bilimdir ve 

kiĢisel mutluluk rotasını tayin eder. Diğer tarafta ise hukukun yasama bilimi vardır ve 

bu da toplumda bulunan herkes için mutluluk rotasını tayin eder.
171

 O halde toplum 

kimi masum davranıĢları da suç olarak tanımlayıp küçük büyük her suçu yanlıĢ algılarsa 

buna bir standart getirmek zorunlu olacaktır.
172

 Yasama bireylerin davranıĢlarına 

doğrudan müdahale edemez. Sadece onları yönlendirip, uymaları gereken kuralları 

belirleyebilir. Eğer bireylerin davranıĢlarına doğrudan bir müdahale söz konusu ise, bu 

sadece ceza ile olmalıdır.  

Peki, bireylere müdahale edilip edilemeyeceği ile ilgili bu ayrımı kim 

belirleyecektir ? Eğer toplumun moral alanını hukuk belirleyecek ise yasamacı, hukuk 

kuralları yoluyla topluma Ģekil verecektir. Peki, yasamacıya yasa yapma hakkını kim 

vermektedir ? Toplumun faydasını, çoğunluğun mutluluğunu bilen ve uygulayan kiĢi ya 

da kiĢiler kimlerden oluĢacaktır ? Yukarıda sıraladığımız yanlıĢlıkların yasalarda 

bulunmamasını kimler sağlayacaktır ? Hukuk ve politik yapı birbirinden tamamen 

bağımsız mı olmalıdır ? Tüm soruların yanıtını Bentham‟ın, Ġngiliz politik yapısına 

bakıĢında bulabiliriz. O, Ġngiltere‟de var olan durumu betimlerken, yanlıĢlıkları ve yeni 

önerilerini de anlatmaktadır.   

O halde bu noktada, Ġngiltere‟de mevcut yasaların nasıl yapıldığını, nasıl 

uygulandığını, yasama ve yürütme gücünün iĢleyiĢini anlamamız gerekmektedir. Bu 

süreç bize, Bentham‟ın, politik olarak kendisini hangi noktada konumlandırdığını da 

gösterecektir.  

 

 

 

 

                                                             
171

 Bentham, An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, s: 147-148 
172 A.g.e: 81 



 

142 
 

B. POLĠTĠK YAPI  

Ġngiltere parlamenter demokrasiye geçen ilk ülkedir. Ancak bu geçiĢ, yüzyıllar 

süren monarĢinin gücünün sınırlandırılması çabaları sonucunda gerçekleĢtirilmiĢtir. 

1689 tarihli Haklar Bildirgesi ile monarĢinin kurumlar üzerindeki etkisi oldukça azalmıĢ 

ve kuvvetler ayrılığı prensibi tamamlanmıĢ olur. Bu sayede yasama yetkisi tamamen 

parlamentonun eline geçmiĢtir. Bu, kralın yasama üzerindeki gücünün önünü 

kapatmakta ve onu simgesel bir güç kılmaktadır. Ġngiltere siyasi rejimini yazılı bir 

anayasaya dayandırmak mümkün olmasa da bu, siyasal düzenin sadece geleneklere 

bağlı olarak Ģekillendiği anlamına gelmemektedir. (Haklar Bildirgesi) 18. Yüzyılın 

sonlarına gelindiğinde Ġngiltere politik yapısı Ģu Ģekildedir:   

- Sorumsuz ve ırsi bir kral 

- Avam kamarası önünde siyasal sorumluluğa sahip bir kabine 

- Hükümet fonksiyonunu kral ve kabine ile paylaĢan bir parlamento.
173

 

Ġngiltere‟de Avam Kamarası ve Lordlar Kamarasından oluĢan bir parlamento 

vardır, bunlar yasa yapmakla görevlendirilmiĢlerdir. Avam Kamarası, seçimle iĢ baĢına 

gelmekte ancak Lordlar seçilmemektedir. Yasa tasarılarını Avam Kamarası ve Lordlar 

Kamarası, incelemekte ve uygun bulunursa tasarı imzalatılmak üzere krala 

verilmektedir. Kralın onayladığı yasa ise hükümet tarafından uygulanmaktadır. Ancak 

kral, kendisine gelen yasayı onaylar. Bu demektir ki onun gücü sadece simgeseldir. 

Kral, topluma karĢı ilgilidir ancak Devrimle beraber yetkileri kısıtlanmıĢtır. Bu 

yetkisizlik aynı zamanda ünlü “kral hata yapmaz” anlayıĢını yerleĢtirmiĢtir. Çünkü kral 

kiĢisel olarak hükümetin davranıĢlarından sorumlu tutulmamaktadır. Kralın sorumlu 

olmaması hatadan da sorumlu olmaması anlamına gelmektedir. Bentham, kralın hata 

yapmamasını, onun kiĢisel ilgisini ulusun ilgisiyle kombine etmesine bağlamaktadır.
174

 

O halde Bentham‟ın, monarĢinin gücünün sınırlanmasından memnun olduğunu 

söyleyebiliriz. Zira ona göre, bu sınırlandırma, kralın ilgisinin toplum üzerine daha 

samimi olarak yönelmesi ile sonuçlanmıĢtır. 

                                                             
173 ġadiye Deniz,Türkiye’de Parlamenter Sistem ve Hükümet Sistemi Tartışmaları,YayınlanmamıĢ 

Y.Lisans Tezi, Muğla Üni.SBE, 2005: 11 
174 Schofield, Utility&Democracy, s: 95 



 

143 
 

Parlamenter rejim kuvvetler ayrılığına dayansa da bu ayrılık esnek bir iliĢki de 

içermektedir. Bundan dolayı Bentham, ilgisini hem hukuk reformuna hem de 

parlamenter reforma çevirmiĢtir. Zira yasa yapımı, buna onay veren merci ve yürütmeyi 

sağlayan hükümet onun idealindeki toplumun inĢasını mümkün kılacaktır. O halde 

parlamentonun yapısının incelenmesi gerekmektedir. 

Bentham, eski insanların monarĢi, aristokrasi ve demokrasi çeĢitleriyle 

yönetildiklerini düĢünür.  Bu yönetim Ģekillerinde egemen güç yasamadır, yasa 

yapmadır. Bentham, politika ve yasalara aynı bakıĢ açısıyla, yani egemen gücün yasama 

olduğu Ģeklinde bakmaktadır. Buna göre, monarĢide yasa yapma hakkı tek bir kiĢiye 

aittir. Aristokrasi ile olan yönetimlerde ise bu güç sadece birkaç kiĢinin elindedir. 

Demokraside bu güç herkesin eline geçmektedir. Ancak burada Bentham‟a göre, Ģöyle 

bir sorun vardır: Güç kimin elindeyse herkes bu gücün buyruklarına uymak zorundadır. 

Yönetimin Ģekli nasıl olursa olsun bu yönetimlerde bir yasa yapıldığında yasaların kimi 

memnun edeceği, kimi etmeyeceği ile ilgilenilmemiĢtir. Tek önemli gerçek bu kurallara 

uymak olmuĢtur.  Bentham, bu gerçeğe Ġlkçağ yazarlarının sebep olduğunu düĢünür. 

Ona göre Ġlkçağ politik yazarları baĢka türden bir sisteme izin vermemiĢlerdir ve onlara 

göre yasamacı hata yapamadığı için herkes onlara uymak zorundadır.
175

  

Bentham, kendi ülkesindeki yönetimin Ġlkçağ yazarlarının salık verdiği bu üç 

yönetim biçiminden müteĢekkil olduğunu düĢünür. Ancak ona göre Ġngiltere, bu 

yönetim biçimlerinin hepsinin dezavantajlarını bırakmıĢ, sadece onların avantajlı 

kısımlarını almıĢtır. Örneğin monarĢi aslında tiranlıkla eĢdeğer olsa da Ġngiltere bu 

yönetim Ģeklinden sadece onun gücünün mükemmelliğini almıĢ, tiranlığı dıĢarıda 

bırakmıĢtır. Ġngiliz yapısının Aristokrasiden aldığı Ģey ise bilgeliğin gücünün 

mükemmelliğidir. Son olarak Demokrasiden de iyiliğin gücü alınmıĢtır. Bentham‟a 

göre, demokrasi iyilik ile örtüĢmektedir. Bu yüzden Ġngiltere‟de demokrasinin de 

benimseniyor olması, aristokrasi ve monarĢinin bireylere tahakküm yönündeki gücünü 

                                                             
175 Bentham, A Fragment on Government, s: 68 



 

144 
 

azaltır.
176

 Demokrasi, yasamacı aristokratların sinister ilgisinin azalmasını 

sağlayacaktır.
177

 

O halde Bentham‟a göre, Ġngiltere‟nin yapısı gücün bütün avantajlarına her 

açıdan sahiptir. Bunlar: Bilgelik, güç ve iyiliktir. Zira o, kesin monarĢiyi içinde 

barındırır. Bentham, Rousseau gibi bir monarĢi düĢmanı değildir. O, kendi deyimiyle 

her yönetimin avantajlarını onaylamaktadır. Ancak o, sinister ilgisiyle karĢılaĢana kadar 

yönetimde daha ziyade bir “aydın” savunucusu olmuĢtur. Sinister ilgisi onu, 

demokrasiye karĢı da eğilimli kılmıĢtır. Ancak bu eğilim onun teorisinin demokrasiye 

tamamen açık olduğunu göstermemektedir.  

 Bentham‟a göre, Ġngiltere‟de yasa yapımı üç ayrı sınıfın mensuplarına aittir. 

Bunlar: 

1- Kral 

2- Lordlar; yani ruhani olarak bilgeler, aristokratlar 

3- SeçilmiĢler 

Kralın, aristokratların ve seçilmiĢlerin yasa yapmasıyla ise Ġngiliz 

Parlamentosunun gücü ortaya çıkmaktadır. Bu üç gücün de olumlu özelliklerini taĢıyan 

gruptaki her bireyin düĢünce ve istekleri diğerleri tarafından da kabul edilmektedir. Zira 

aksi takdirde ona göre her birim güçlerini ayrı ayrı kullanmaya kalkarlarsa, bu durumda 

üç ayrı kolun oluĢma tehlikesi ortaya çıkabilecektir. Oysa asıl amaç bu üç gücün ortak 

kullanıldığı bir sistemin varlığıdır. Eğer yasaları sadece Kral ve Lordlar yapmıĢ 

olsalardı var olan yasalar sadece tedbir içeren yasalar olacaktır. Bu durumda iyilik 

gücünün sahibi olan seçilmiĢlerin eksikliği yasalardaki iyiliği de göz ardı ettirmiĢ 

olacaktır. Oysa halktan seçilenlerle kral aynı oranda güce sahiptir ve bu güçler aynı 

zamanda birbirlerinin denetleyicisidirler. Denetlemenin olmaması ise bağımsız 

düĢüncenin yok oluĢu anlamına gelmektedir. Bu durumsa Bentham‟ın, övgüler 

yağdırdığı Ġngiliz yapısının sonu olacaktır. O halde Bentham‟a göre, Ġngiltere‟nin 

                                                             
176 A.g.e: 71 
177 Jeremy Bentham, Legislator of the World, Clarendon Press, 1998: 286 



 

145 
 

yapısı, bilgeliği az ama dürüstlüğü çok olan seçilmiĢler, bilgelik ihtiyacını karĢılayan 

aristokratlar ve gücün simgesi olan kralın branĢlarının bir koordinasyonudur.
178

 

Peki, bu sistemde toplumun iyiliğini düĢünen tek güç iyiliği temsil eden 

seçilmiĢler midir ? Bentham, her ne kadar demokrasiye de ilgi duymuĢ olsa da toplum 

iyiliği söz konusu olduğunda demokrasinin temsilcileri olan seçilmiĢler onun için yeterli 

olamayacaktır. Bentham, bu üçlü koordinasyonda aristokratların, zengin ve bilge kiĢiler 

olarak en eğitimli kesim olduğunu düĢünür. Bu özelliklerinden dolayı onlardan hep 

bilgelik umulur. Aristokratların yaptığı da Bentham‟a göre, bir eylem 

gerçekleĢtirmekten çok bilgilerini yansıtmaktır.  Onların zihinlerinde eğitimle beraber 

yerleĢmiĢ olan yaĢanmıĢlık ve deneyim vardır. Onlar seçilmiĢlere oranla daha eğitimli 

ve daha deneyimlidirler. Bu özellikleri sayesinde daha fazla etkeni göz önünde 

bulundurup toplumun faydasına hareket etme ihtimalleri yüksektir. Zira Bentham‟a 

göre, bir mermer ustasının mı yoksa bir avukatın mı yasama konusunda daha bilge 

olacağının cevabı açıktır.
179

 Bu, Platon‟un filozof bilge kral öğretisine benzer nitelikler 

taĢır. Bentham, eğitim ve deneyimin toplumun iyiliğine karar vermede etkin olduğunu 

düĢünür. O halde, yasamayı bir mermer ustasından ziyade bir avukatın yapması 

toplumun hayrınadır. Bentham‟ın, bilgeliği onaylaması bir uzmanlar sınıfının ya da 

kanaat önderlerinin topluma yön vermesi anlamındadır. Bentham, egemen gücün 

otoritesini onaylasa da hukuksal açıdan asıl olan, bireysel hazlar ve mutluluk ilkesidir. 

Yasamanın bir eylem olduğunu savunan Bentham, bunu aynı zamanda bir bilim 

olduğunu düĢünmektedir. Oysa az önce belirttiğimiz gibi yasamanın aristokrat kanadı 

sadece deneyimlerini yansıtırlar. Yansıtma, yasa yapımı için yeterli değildir.  

Bentham‟ın, egemen gücün yasama yapma olduğu görüĢünde olduğunu 

belirtmiĢtik. Ona göre,  kralın, aristokratların ve seçilmiĢlerin birleĢimi, yasa yapmada 

üstün güce sahiptir. Yasama gücü üstündür ve otoriteye sahiptir. Otorite var olduğu 

sürece, o otorite yasa yapabilir. Üstün otorite yasamanın gücüdür. Üstün gücün 

bulunduğu yerde olan kiĢi, üstün güce sahip kiĢidir ve o, yasa yapma hakkına 

                                                             
178

 Bentham, A Fragment on Government, s: 42 
179 A.g.e:81 



 

146 
 

sahiptir.
180

 Bu demektir ki Bentham‟ın önerdiği sistemde iyilik, güç ve bilgiye sahip 

olanlar yasa yapacak, bu yasa üstün gücün yasası olacaktır.  

O halde Bentham‟ın bu tarifinden bir hükümetin nasıl olması gerektiğiyle ilgili 

Ģu tanım ortaya çıkar: Hükümet çeĢitlerinin hepsi güçlü, otoriter, karĢı konulamaz ve 

kesin olmalıdır. Bu otorite, bilge, iyi, güçlü kimselere verilmelidir. 

Söz konusu güce sahip olan hükümetin uygulamaya geçireceği yasalar ise, 

sadece genel yarara uygun olarak değiĢiklikler gösterebilir. Aksi bir durum anarĢiye 

sebep verir. Tek güç yasamacı güçtür ve buna egemen güç denir. Bu noktada 

Bentham‟ın, aslında politik yapıya da sadece hukukun üretimi anlamında değer verdiği 

görülmektedir. Bunun nedeni yukarıda güç ile ilgili tespitlerine de dayanmaktadır. Zira 

ona göre güç, sorunlar yaratabilmektedir. Gücün nasıl kullanılacağının bilinmemesi 

durumunda bu durum toplumda güvensizlikle ya da sadakatsizlikle sonuçlanabilir. Söz 

konusu güç, doğal güç de olabilir, politik güç de olabilir. Bireylerin sahip oldukları 

doğal güç, zaten bireylerin doğalarında ve hükümetten/politik yapıdan önce de vardır. 

Ancak politik güç, yoktan var edilmiĢtir ve onun gücü tahmin ve varsayımlarla elde 

edilemez.
181

 ĠĢte politik gücün bu belirsiz, sınırlandırılamaz ve ne ile sonuçlanacağı 

önceden kestirilemeyen özelliği, Bentham‟ın, politika yerine hukuku ikame çabasının 

nedenlerinden biridir. Politik gücün, “gücünden” endiĢe duyan Bentham, hukukla her 

alanı bir çember içine alabilecek ve bu çemberi yönetecektir. Ancak yukarıda da 

bahsettiğimiz gibi hukukun iĢlerliği için parlamentonun yapısıyla ilgilenilmek 

zorunludur. 

Peki, Bentham, Ġngiltere‟de hali hazırda sürdürülen parlamenter sistemi ve 

üyelerini onayladığına göre neden yasaların kötülüğünden Ģikayet etmektedir ? Üç 

branĢın koordinasyonu iyi yasalar için yeterli değil midir? Madem egemen yasamacı 

güçten memnun, neden yasaların reformunu istemektedir? Bentham, bunun cevabını 

seçilmiĢler meclisinin yani House of Common‟un
182

 eleĢtirisini yaparak vermektedir.  

                                                             
180

 A.g.e:89 
181

 A.g.e:62 
182 Avam kamarası, yasamacı meclis 



 

147 
 

Bentham, Ġngiltere‟de House of Common‟da 658 üye olduğunu söyler.
183

  Ancak 

bu sayı ona göre yasa yapımı için yeterinden de fazladır. Bentham, verimli çalıĢmalar 

yapabilmek için 40 kiĢinin mecliste bulunmasının yeterli olacağını düĢünmektedir. 

Ancak mevcut mecliste çalıĢmalar yapabilmek için bu sayıya bile ulaĢılamamaktadır. 

Bentham, bunun nedeninin, meclise insanların ikinci bir iĢ olarak bakmalarından 

kaynaklandığını belirtir. Üyeler, kendi özel iĢlerine daha fazla vakit ayırdıkları için 

yasama yapacak yeterli sayıya mecliste ulaĢılamamaktadır. Bentham‟a göre, üyelerin 

meclise katılma nedeni sadece Ģov yapmak ve eğlenmek amaçlıdır. Üyelerin amaçları 

sadece eğlence olduğu için de meclis dıĢında haberdar oldukları en ufak bir hazzın 

varlığı bile onların devamsızlıklarına sebep olmaktadır. House of Common üyeleri, 

toplumun hayrına yasalar yapmak yerine kendi eğlencelerini düĢünmektedirler. Bu 

durumda çalıĢmayan bir koordinasyonun faydasını elde etmek mümkün değildir. O 

halde yasa yapımı için yeterli iyilikte bileĢimlerin olması iyi yasaların da olması 

anlamına gelmemektedir. Zira söz konusu iyi yasalar için emek verilmemektedir. Ancak 

Bentham, bu durumu üyelerin bir hatası olarak görmemektedir. Zira ona göre, üyelerin 

bu Ģekilde davranmasına yasalar izin vermektedir. Bu durumu engellemek için zamanla 

maddi cezalar getirilmiĢtir.
184

 Yasal olarak emek vermesi için kurallarla zorlanmayan 

üyelerin yasama iĢini gerektiği gibi yapmayacakları açıktır. Zira onların doğaları gereği 

baĢka türden hazlara yönelmesi doğaldır. O halde mevcut meclis iyi olsa da onları 

yöneten yasalar kötüdür. Bentham, bu iĢleyiĢin düzelmesi için bir parlamenter reform 

önermektedir. Bu reformun ayrıntılarına ileride değineceğiz. Ancak ilk önce 

Bentham‟ın anlatımıyla parlamentoda yasa tasarısının nasıl Ģekillendiğini görmemiz 

gerekmektedir.  

Ġngiltere tartıĢma kültürünün olduğu bir toplumdur. Ġngiltere Parlamentosunda 

kurala göre her yasa teklifi ayrı günlerde üç kere tartıĢmaya açılmaktadır. Buna yasa 

tasarısının Üç Okuması denir. Bu okumalarda tasarılar her üç okumada da 

reddedilebilinir. Ancak tasarının üç okuması birden tamamlanmadan kabul edilmesi 

mümkün değildir. Önemli olan, okumalar sırasında tasarının, tüm meclisin bir komitesi 

                                                             
183 ÇeĢitli kaynaklarda bu sayı farklı verilmektedir. Örn:625 
184 Bentham, Political Tactics, s:60 



 

148 
 

tarafından defalarca tartıĢılmasıdır. TartıĢma, en çok bilgiye sahip olanlar tarafından 

devam ettirilir. Okumalarda sırasıyla Ģunlar yapılır: 

1- Ġlk okumada, yasa tasarısının tanıtımını ve gözlemleri aktarılır. 

2-  Ġkinci okuma onun ilkeleri hakkında bir tartıĢmadır.  

3- Üçüncü okumada ise tasarının tamamı tartıĢılır.  

Bentham‟a göre, üç okumanın avantajı müzakeredir. Zira bu, tasarı üzerinde 

konuĢma fırsatı sağlamaktadır. Müzakere, bireylerin kendi haz ve isteklerini ortaya 

koyabilmelerinin bir yolu olduğu için Bentham‟da, daha önce de bahsetmiĢ olduğumuz 

pratik aklın iĢleyiĢi için önem taĢımaktadır. Söz konusu bu konuĢma ve müzakere 

ortamı, yasa tasarılarının okunması ve değerlendirmesi ile yani hukuk yoluyla 

sağlanabilir. Okumalar farklı günlerde yapıldığı için bilgiyi sindirme sağlanır. Bu geçen 

süreç içinde topluma da yeni tasarıyı duyma ve değerlendirme fırsatı verilmiĢ olur. 

Ayrıca üç okuma; bir bilginin, tasarının ilk duyulduğundaki hitabın büyüsünü 

engellemektedir. Üç okumanın farklı günlerde olması, meclisin azınlığına karĢı da bir 

koruma sağlamaktadır. Çünkü birinci okumada orada bulunamayanlar diğer okumalara 

katılıp değerlendirme yapabilmektedirler.
185

 Üç okuma, bir Ģeyin ilk duyulduğunda tam 

anlaĢılamamasının riskini de ortadan kaldırır. Bu yüzden tasarının ilk okuması aslında o 

tasarıyla ilgili gerçek değeri vermemektedir. Ġlk okuma sonrasında bir taraftan 

komitenin zihni tasarının yönlerini sakince düĢünür, diğer taraftan da toplumsal fikir 

ortaya çıkar. Bu durumda ikinci okumanın tartıĢmalarına çok daha farklı görüĢler 

gelebilir. Son gün yapılan okumada ise hem zihinler berraklaĢmıĢ, hem yasanın olumlu 

olumsuz yanları ortaya çıkmıĢ hem de toplumun tavrından biraz haber alınmıĢ olunur. 

Bu durumda son okumada yasa ile ilgili bir karar verilebilir.  

Bentham, parlamentonun iĢleyiĢini doğru bulmasına ve buna övgüler 

yağdırmasına rağmen, o, az önce bahsettiğimiz türden eksiklikler yüzünden bir 

parlamenter reform önermektedir. Zira eksikliklerin yasalardan kaynaklı olduğunu 

belirtmiĢtik. Ayrıca ona göre parlamento ve yasayla ilgili meslek sahipleri(avukatlar, 

hakimler) insanların harcamalarındaki sinister ilgiyi yükseltmek için bir iliĢki 

                                                             
185 A.g.e:129 



 

149 
 

kurmuĢlardır. Parlamento ise, avukatların suiistimallerindeki keyfiliği korumuĢtur. Bu 

onun Panopticondaki hüsranında açıktır. Panopticonun inĢasının mümkün olmaması 

onda Ģunu uyandırır:  “Benim projem kralın ve aristokratların kiĢisel etkisiyle öldürüldü 

ve bu yönetim göstere göstere açık bir Ģekilde yasama politikasının otoritesine meydan 

okumuĢtur.”
186

 O halde Bentham, parlamentoda uzlaĢım olmadan gerçekten değerli 

yasaların oluĢacağına inanmamaktadır.  

Bentham, meclisi kas sistemine benzetmektedir. Sağlıklı bir vücutta her kasın iyi 

çalıĢması zorunludur. Aynı Ģekilde mecliste de iyi sonuçlar için herkesin doğru ve iyi 

çalıĢması gerekir.
187

 Bentham‟da, bütün ve parça iliĢkisini düzen temelinde kavrayan bir 

tür organizmacılık olduğu söylenebilir. Bu yüzden de farklı parçaların düzeni tehdit 

etmediği oranda/Ģartıyla bir arada bulunması onun için sorun değildir. Ġngiliz tüzüğünde 

ona göre, monarĢi ve aristokrasi iyi bir oranda bulunmaktadır. Ancak bu, iyi organize 

edilmiĢ bir politik yapıyla kötü oranlanmıĢtır. Bu demektir ki mevcut sistemde vücudun 

kaslarından bir bölümü doğru çalıĢmamaktadır. Peki, bu kasların doğru ve uyumlu 

çalıĢması için ne yapılması gereklidir ? Her üç gücün birden yasaları belirlemesi 

önemliyse ve bunun için gerekli koĢullar da sağlanmıĢsa, yapılacak bir düzenleme 

sorunları ortadan kaldıracaktır. Zira o, parlamentonun dengelerinden değil, iĢleyiĢinden 

rahatsızdır. Bentham teorisinde monarĢi, aristokrasi ya da demokrasi güçlerinden 

herhangi birinin feshedilmesine gerek duymamaktadır. Demek ki o, kökten bir değiĢime 

ihtiyaç duymamaktadır. Bu durumda mevcut sorunların giderilmesi için bir devrime 

ihtiyaç duymamıĢ olması anlaĢılır bir Ģeydir. Bu yüzden Bentham, bir parlamenter 

reform önermektedir.  

O halde Ģimdi Bentham‟ın önerdiği reformun topluma hangi faydaları 

sağlayacağını ve gereklilik nedenlerini görmemiz gerekmektedir.  

1- Politik mecliste baĢkanlık etmek için bir kiĢi mutlaka olmalıdır. Kalıcı 

olabilmesi için meclisin bir Ģefinin ve onun yedeğinin mutlaka bulunması gereklidir. 

Meclis baĢkanı ise kalıcı olmalıdır. Bu, meclisin iyiliği içindir. Zira devam, deneyim 

sağlar. Böylece meclis iyi bilinir yani yapılacak iĢin içeriği iyi bilinir. Bu sayede söz 

                                                             
186

 Schofield, Utility&Democracy, s: 138 
187 Bentham, Political Tactics, s:72 



 

150 
 

konusu kiĢiler ülkeyi iyi yönetme iĢiyle daha ilgili olacaklardır. Zira geçici baĢkanlık 

uygulamalarında baĢkanlar ülkeyi iyi ya da kötü yönetseler de yöneticilik durumunu 

bir gün kaybedeceklerini bilirler. Ancak kalıcı baĢkanlar sadece kötü yönettiklerinde 

bu mevkiyi kaybedeceklerini bilecekleri için bütün görevlerini iyi yapmak için 

motive olurlar. Liyakate dayalı bu sistem, doğru yasaları oluĢturacaktır. 

2- Meclisi sadece bir kiĢi yönetmelidir. Ġki yöneticinin olması fikir 

ayrılığına sebep olur ve kararlar çıkamaz. Bu sayı daha da fazla sayıda olursa bu, ayrı 

bir küçük meclis demektir ve orada üyeler tartıĢmaktan çalıĢmaya fırsat bulamaz.   

3- Meclisi yöneten kiĢide hem yargıç hem de vekil yetileri olmalıdır. Yargıç 

yetisi onda iyi ile kötüyü ayırt edip toplum hayrına davranma gücü sağlayacaktır. Bu 

kiĢi aynı zamanda tartıĢmalarda yer almamalı ve oy kullanmamalıdır. Bu, ona 

özgürlük kazandıracak, onu haksızlıktan ve Ģüphelerden uzak tutacaktır. 

4- Yasamacı bir mecliste baĢkan her durumda özgür bir Ģekilde meclis 

tarafından seçilmelidir. Seçimde oylar gizli verilmelidir ve baĢkan sadece meclis 

tarafından uzaklaĢtırılabilmelidir.  

5- Meclis tüm iĢlerde her zaman özgür olmalıdır.
188

 

6- Bir House of Common üyesinden beklenen, bireylerin taleplerini 

meclisle tanıĢtırmaktır. Bu durumda bakanlar ve House of Common üyeleri 

birbirlerinin zekalarından yararlanacaklardır. Böylece bir sinister yönüne sapmıĢ olan 

kararların tehlikesinden kaçınacaklardır.
189

  

7- Seçimlerin yıllık yapılması sayesinde vekiller koltuk kaybetme riski 

taĢırlar ve bu, doğruluğu korumada en önemli araç olacaktır. Aynı zamanda kralın ya 

da bakanların herhangi bir milletvekilinden ele geçireceği sinister servisin 

maksimum uzunluğu yedi yıldan bir yıla düĢürülmüĢ olacaktır. Yıllık seçimler aynı 

zamanda entelektüel eğilimi de yükseltecektir ve koruyacaktır. 

8- Vekillerin katılımının sağlanmasıyla onların doğrulukları yükselecektir. 

Zira vekil sadece fiziksel olarak mecliste olduğunda görev yapabilecektir. Bu Ģart, 

                                                             
188

 A.g.e:65-70 
189 Schofield, Utility&Democracy, s: 143 



 

151 
 

onların katılımını yükseltecektir.
190

 Her yasamacı mecliste üyelerin yokluğu kötü bir 

durumdur. Katılımın yüksekliği ise entelektüel eğilimi yükseltecektir. Çünkü vekil ne 

kadar sıklıkta meclis çalıĢmalarına katılırsa iĢin doğasıyla ilgili anlayıĢı o kadar 

artacaktır. Bu ilgi onların daha yararlı hizmet sunmasını sağlayacaktır. 

9- Seçimler için o, hem ucuz hem de komplike olmayan, rüĢveti azaltacak 

bir sistem önermektedir. Gizlilik oy sisteminde uygulandığında ise rüĢvet önlenebilir. 

10-  Milletvekilleri tarafından en yüksek eğilim derecesini korunmalıdır. 

Reform sayesinde temsilciler toplumun genel iyisine yönelik hareket edeceklerdir. 

Bu iyilik ise onların da en yüksek eğilime, toplumun eğilim gösterdiği Ģeye 

eğilmeleriyle gerçekleĢecektir. 

11- Seçimlerle ilgili olan uygunsuzlukların mümkün olan en aza indirilmesi 

hatta kaldırılması sağlanmalıdır. Bu sayede seçimlerde var olan rüĢvet gibi usulsüz 

durumlar önlenecektir.  

12- Seçim mahkemesinin uygunsuzluklarının bertaraf edilmesi gerekir. 

13- Kapalı oy gerekir, çünkü birey sadece toplumun iyisiyle ilgili Ģeyler 

söylemelidir. Oylamanın kapalı olmaması rüĢvet dolayısıyla sinister ilgisini 

beraberinde getirir. 

14- Vekiller topluma değil krala bağlıdır. Radikal parlamenter reformla 

ortaya çıkan demokratik hakimiyet vekillerin bağımsızlığını kraldan alıp topluma 

verir.
191

 

15- Problemler en baĢta seçim sisteminde merkezileĢmektedir. Zira oy 

kullanma hakkı çok daraltılmıĢtır ve bu hak sadece servet ve mal sahibi olanlara 

tanınmıĢtır.  Bu, eĢitsizliğe sebep olmakta ve zenginliğin baĢtan çıkarıcı gücünü 

kuvvetlendirmektedir. Bunlara karĢılık Bentham, aynı gün içinde gizli yapılacak 

oylamayı savunmaktadır.
192

 

                                                             
190 A.g.e: 145 
191

 A.g.e: 152 
192 A.g.e: 99 



 

152 
 

16- En önemli merkezi problem sinister ilgisidir.
193 

  

17- Bir hak, herkes için hak olmalıdır. Bu da eĢitlik gerektirir. 

18- Mecliste üyelerin dinleyicilerden farklı olduğunun anlaĢılması için ayrı 

bir elbise gereklidir.
194

 

19- Kral yönetimi sorun değildir ancak, House of Common üyelerinin kaliteli 

insanlar olması gerekir. Zira bu meclis aynı zamanda hükümetin denetlendiği 

kanattır.  

Sonuç olarak Bentham, reform önerisi ile seçim sistemine yenilikler getirmek 

istemekte ve mevcut uygulamada sadece servet sahibi olanların hakkı olan oy kullanma 

hakkını geniĢletmek istemektedir. Ancak o, öğrencisi Mill‟in aksine bir kadın hakları 

savunucusu olarak ünlenmemiĢtir. Bentham, oy kullanma hakkını kadınlara 

tanımamaktadır. Ona göre kadınlar hükümetle ilgili kendilerine verilen iĢleri 

yapabilirler ancak oy kullanmak için yeterli kapasiteleri yoktur. Onların bir seçim 

yapma iradesi yoktur ve her yere, her Ģeye geç kaldıkları için oy kullanmak için de geç 

kalacaklardır. Bu özelliklerinden dolayı kadınlar, Bentham‟ın, sisteminde delilerle 

beraber oy kullanma hakkından mahrum bırakılmıĢlardır.  

Bentham, reform önerisinin nihai bir son olmadığını, reform isteğinin sadece 

evrensel ilginin terfisi olduğunu söyler. Çünkü bu reform ona göre, çok büyük yenilikler 

getirmez. Ona göre reformla kısa zamanda seçilen temsilciler monarĢiye bağımlı 

olmaktan çıkarlar ve insana bağımsız olurlar. Daha doğrusu onların tek bağları 

toplumun iyisi olur.  Bu boyut, reformun demokratik yönünü temsil etmektedir. Zaten 

ona göre monarĢi ve aristokrasi içeren bir demokrasiden korkulmamalıdır. Bentham‟ın 

reform isteği, Rousseaucu tarzda bir monarĢiyi öldürme amaçlı değildir. Zira o, her 

alanda reform önermektedir. Bu istek, meclisin halk temsiline de yöneliktir.
195

 Ancak o, 

her ne kadar demokrasiye sistemde yer açmaya çalıĢsa da onun kimi dezavantajlarını da 

dile getirmektedir. Bentham‟a göre, demokratik hükümetlerin özellikleri arasında 

cehalet, Ģiddet, müsriflik, hoĢnutsuzluk ve sıkça olan savaĢlar vardır. O, bu 

                                                             
193 A.g.e: 142 
194

 Bentham, Political Tactics, s:51 
195 Schofield, Utility&Democracy, s: 148 



 

153 
 

özelliklerden en çok cehaletin üzerinde durmaktadır. Zira çok az insan hükümetle eĢit 

bilgiye sahip olabilir. Bu demektir ki seçim yapmak için oylarını istediğiniz kiĢiler 

seçecekleri kiĢilerin yetilerini ayırt edecek kadar bile yetiye sahip olmayabilirler.
196

 

Çünkü insanlar sadece istektirler, onların sebepleri ya da anlayıĢları yoktur. O halde 

böyle bir antropoloji, toplum üyelerine her Ģeyin ayrıntılı olarak açıklanmasının 

gerekliliğini beraberinde getirmektedir. Bentham, parlamenter reformla beraber 

toplumda aleniyetin de olması gerektiğini savunur. Bu ilke sayesinde toplumun her 

kesimi aydınlanacaktır. O halde reform isteği sadece politik yapı üzerine değildir. 

Reformla beraber aleniyetin de uygulanması gerekir. Bu sayede bireyler- toplum- 

politik yapı birbirlerini daha iyi tanıyacaklardır. Aynı zamanda yasaların yanlıĢlık ve 

doğrulukları aleniyet sayesinde sergilenmiĢ olacaktır. Bu, toplumun ikna sürecinde de 

etkili olacaktır. Aleniyet, toplumun tüm katmanlarının daha verimli iĢlemesini 

sağlayacaktır.  

Bentham aleniyet sayesinde toplumun kazanacaklarını Ģu Ģekilde sıralar;  

1- Ġlk olarak aleniyet sayesinde meclis üyelerinin görevlerini yapmaları için 

onları kısıtlamak mümkün olur. Bu noktada, politik gücün maruz kaldığı kötülüğe 

teĢvik ne kadar büyükse onları önlemek için de en güçlü sebepler verilmelidir. 

Burada en büyük sebep toplumu kontrol altında tutmaktır. Zira ona göre toplumun 

mahkemesi tüm mahkemelerden daha güçlüdür. Birey bunu göz ardı edebilse de bu, 

her zaman böyle devam eder ve ulusun adaletini sağlar. Bu, toplumdaki bireylerin 

kaderini belirler. Cezalar da kaçınılmazdır. Aleniyetin olmadığı durumlarda ise, 

kötülük eden kimseler yargıcın dikkatinden kaçmaya çalıĢırlar. Zorbalar, toplumsal 

düĢünceyi bastırmaya çalıĢırlar ve tembeller, kendi yetersizliklerini gizlerken genel 

yetersizlikten Ģikâyet ederler. Aleniyet ilkesinin uygulanması aslında Panopticondaki 

gözlemin kamusal alandaki halidir.   

2- Aleniyet sayesinde insanların güveni emniyet altına alınır ve onların 

yasama ölçütlerini kabulleri güvenceye alınır. Her Ģey daha aydınlık, açık olmalıdır. 

Zira karanlık topluma alarm verir. Açık ve özgün politikalarda güven ve güvenlik 

vardır. Bu madde yönetimler için söylenmiĢtir. Yönetim halka güven verirse, onlar 

                                                             
196 A.g.e: 101 



 

154 
 

da bu güveni yönetime geri verir, yansıtır. Bu durumda iftira gücünü kaybeder. Gizli 

olan tutumlarda ise sistem kendini bazı uygunsuzluklardan korur. Ama uzun vadede 

kaçındığından daha çok zarar görür.  

3- Aleniyet sayesinde yöneticilerin yönetilenleri anlaması sağlanır. Aynı 

Ģekilde yönetilen de yönetenin gerçek istek ve amacını bilmek zorundadır. Toplum 

her zaman bir Ģeyleri, verilen hizmetleri yargılar. Ancak bu yargılama yanlıĢ bilgiler 

üzerine değil, doğru bilgiler üzerine yapılmalıdır.
197

 Bu durumda hükümetin 

konuĢmaktan ve toplumu aydınlatmaktan baĢka yapacak iĢi yoktur. Politik yapı, 

gerçeği bilinir hale getirerek toplumsal düĢünceyi değiĢtirmelidir. Ancak Ģüphesiz ki 

güven yavaĢça oluĢan bir Ģeydir ve geç aydınlanma kötülüğü tamir etmez. Aleniyet 

ilkesi sayesinde hükümet ivedilikle roplumun güvenini kazanmalıdır. Zira hükümet 

edimleri topluma düzgün tanıtılmıyorsa sonrasında ortaya çıkacak geliĢmeler bir Ģok 

Ģeklinde meydana gelir ve bu anarĢiye, karmaĢaya sebep olur. Bentham, yöneticilere 

düĢen önemli görevlerden birinin de “sözlerini tanımlamak”
198

 olduğunu söyler. 

Tanımlamalar yapmak, dolayısıyla bireyleri bilgilendirmiĢ olan yöneticiler, sözlerini, 

tanımlarını sistemlerinin birer aleti, aracı gibi kullanmalıdırlar. Yöneticilerin 

yapacakları tanımlamalar, bireylerin zihninde yasaların anlaĢılmasını sağlayacaktır. 

Bu tanımlamaları anlayan birey, yöneticinin sözlerini kolaylıkla içselleĢtirecektir.  

Bu durum, bireylerin zihnindeki korkuyu, dolayısıyla yeni yasalara olan direnci 

kırmalarını sağlayacaktır. 

4- Aleniyet, seçilmiĢ meclis ve zaman içinde yenilenen mecliste 

seçmenlerin bilgiyle hareket etmesi için çok önemlidir. Zira meclis neden yenilenir ? 

Seçim yapan kiĢiler, seçilenler hakkında bir Ģey bilmezlerse meclisin yenilenme 

amacı da ortadan kalkacaktır. Aksi durumda seçmen, adayın ne özelliklerine sahip 

olduğunu bilmeden seçim ya da eleme yapacaktır. Seçmenlere seçim yapacakları 

sebeplerin yasak olması, onlara kimi seçecekleri ile ilgili sadece Ģans ve hayal 

gücünün yardım etmesi doğru değildir. Zaten mevcut sistemde de seçilmek isteyenler 

sadece itaatleri ile sınanmaktadırlar. Oysa seçmenlerin adayı tanıması, yani 

aleniyetin iĢlemesi doğru seçimin de belirleyicisi olur.  

                                                             
197

 Bentham, Political Tactics, s:30-32 
198 Long, Bentham on Liberty, s: 6 



 

155 
 

5- Aleniyet sayesinde toplumun bilgisinden yararlanarak mecliste yarar 

sağlanır. Sadece kendisi için davranılan ulus, güveni vekillerine havale etmekle 

yükümlüdürler. 

6- Ġyi, keyifli sonuçları vardır. Bu, avantajdır. ĠĢe yarar olan da avantaj 

sağlar.
 
 

Aleniyet ilkesinin uygulanmaması gereken durumlar ise Ģöyledir: 

1- Bir düĢman teĢebbüsü hoĢ görülecekse, 

2- Masum insanlara gereksiz zarar verilecekse, 

3- Suçluya çok ağır ceza verilmesi gerekecekse aleniyet ilkesi 

uygulanmamalıdır.
199

 

Aleniyet ilkesi her ne kadar çok gerekli olsa da onu kesinleĢtirmek bir kural 

olarak benimsenmemelidir. Zira ortaya çıkacak durumları öngörmek mümkün değildir. 

Kurallar toplumun sakin ve güvenli olması için vardır. Kurallar bazı yeni durumlarda 

sıkıntı verici Ģekle dönüĢmemelidir. Aleniyetin uygulanması içinse bazı araçlara ihtiyaç 

vardır. Bunlar,  

1- Meclisin özgüvenle iĢlerini yayınlaması, 

2- KonuĢmaların, soruların ve cevapların yazılması için daktilocuların iĢe 

alınması, 

3- Aynı yasa üzerindeki diğer yayınların tolere edilmesi, 

4- Yabancıların oturumlara girmelerinin kabulüdür.
200

 

Bentham, reformlar ve aleniyet ilkesi sayesinde toplumun düzenli ve güvenli 

iĢleyiĢinin sağlanacağını düĢünür. Ancak tarih boyunca devrimler, reformlardan daha 

etkili olmuĢtur.  Bentham, önerilerinin daha etkili olması için neden reform yerine 

devrim önermemiĢtir ? Ġlk olarak belirtmeliyiz ki Bentham, her Ģeyden önce toplumun 

düzen ve güvenliğini önemsemektedir ve devrimler ona göre, anarĢiye sebep oldukları 

güvensiz bir ortam oluĢtururlar. Ayrıca Bentham, devrimlerin artık iĢ görmez 

                                                             
199

 Bentham, Political Tactics, s:33-39 
200 A.g.e:40 



 

156 
 

olduklarını düĢünmektedir. Zira devrimler, politik tartıĢmalara dayanmaktadır. Oysa 

onun sisteminde gereken, ivedilikle sorunların çözülmesidir. Politikanın temel aldığı 

meselelerle uğraĢmak, hukuka bir kazanç sağlamayacaktır. Oysa Bentham, hukuksal 

düzenlemeleri toplumun hedeflenen güvenliği için tek çare olarak görmektedir. Bu 

yüzden hiçbir yararlı değiĢimin politik değiĢimlerle olacağına inanmaz.
201

 Ona göre 

devrimler, yeni politik hakikatlerin keĢfi sonucunda gerçekleĢen olaylardır. Oysa onun 

düĢüncesine keĢif denilen Ģey, sadece doğaya yönelik konularda geçerlidir. Doğal 

dünyadaki keĢfin yerini moral alanda reformlar karĢılamaktadır.
202

 O halde artık keĢfe 

yer kalmamıĢtır.  Hukuk, politik keĢiflerin iĢlevini daha uygun, kansız ve çabuk Ģekilde 

gerçekleĢtirebilecektir.   

Bentham‟ın, neden devrim değil de reform önerdiği, devrime neden karĢı çıktığı 

onun Fransız devrimine karĢı olan düĢüncelerinde netleĢmektedir.  

 Bentham, doğal hak doktrinlerinin Fransız Ġhtilal‟inin baĢlangıcından beri 

Fransızların baĢına bela olan kötülüklerden sorumlu olduğunu iddia eder. Çünkü 

Fransızlar doğal hakka olan inançlarından dolayı, bireylerin doğuĢtan getirdikleri bazı 

haklara sahip olduklarını savunarak devrime giden yolu açmıĢlardır.  

Bentham, Fransız Deklarasyonuna olan eleĢtirisini 5 ana noktaya ayırır.  

1- Bu deklarasyonun anarĢi üretmeye bir eğilimi vardır. Çünkü devrimi 

gerçekleĢtirenler, devrimi üreten isyanı haklı çıkarmaya çalıĢırken daha ileri isyanları 

cesaretlendirmekten kaçamadılar. Ġnsanlar haklarıyla bilgilendirildiler ve onlara; eğer 

herhangi bir hükümet tarafından Ģiddet görürlerse buna karĢı koymanın onların 

sadece hakkı değil, aynı zamanda kutsal görevleri olduğu söylenmiĢtir.  

2- Bu deklarasyon aldatıcı tartıĢmalar barındırmaktadır. Hakların 

tanımlanması ne kadar soyutsa, anlamı ne kadar geniĢse ve ucu açıksa o kadar hata 

barındırırlar. Oysa yasaların ve hakların herkes için net ve aynı olması gerekir. 

                                                             
201

 Schofield, Utility&Democracy, s: 81 
202 Bentham, A Fragment on Government, s: 17 



 

157 
 

3- Deklarasyon Ģiddet duygularını cesaretlendirmiĢtir. Devrimle bencil 

duygular kısıtlamaktansa bu duygulara mümkün olduğu kadar daha fazla güç 

eklemiĢtir. 

4- Deklarasyon, baĢarılı yasama organlarına kısıtlamalar dayatmıĢtır. Bu 

sayede gelecekteki bir hükümetin nasıl bir tavır alması gerektiğinin önceden tahmin 

edilmesi imkansızlaĢmıĢtır.  

5- Deklarasyon dilin kötüye kullanımı tarafından karakterize edilmiĢtir. 

Onun dili bir magazindeki alegori için uygundur ama yasa maddeleri için uygun 

değildir. Devrimde uygunsuz en ufak bir kelime bir ulusun felaketine yol açabilir ve 

iç savaĢ da bunun bir sonucu olabilirdi. Örneğin muğlak kelimelerin gereksiz 

kullanımı, aynı kelimelerin farklı anlamlarda kullanılması gibi. Uygun kelimeler 

yerine uygun olmayan kelimeler kullanılmıĢtır. Bu demektir ki deklarasyonda 

kullanılan kelimeler itibari ile bile kendi içinde tezattır.
203

 O halde Fransızlar yeni bir 

dizayn icrasında baĢarısız olmamıĢlardır. Çünkü anlaĢılması güç bir dil 

kullanmıĢlardır.  

Bentham‟ın, Fransız devrimine olan itirazı aslında temel olarak bu devrimin 

“hak”lara dayanmasıdır. O, bireylerin haklarının savunulmasına karĢı değildir. Ancak 

Fransa örneği hakları fiktif/hayali temellendirmeler üzerinden inĢa etmektedir. Bu 

durumda ona göre deklarasyonda savunulan haklar gerçek haklar olmadığı için 

deklarasyon temelsiz olmaktadır. Hayali bir hak üzerinden hak iddia etmenin kendisi 

yanlıĢtır. Gerçek haklar sadece gerçek yasaların ürünü olabilirler. Pozitif yasayı geçersiz 

kılmak için doğa yasasına baĢvurmak saçmalıktır. Doğa yasası var olmamıĢtır. Var 

olmayan bir Ģey de bilinemez. Doğa yasasına inanıldığı taktirde hiçbir hükümet çeĢidi 

hayatta kalamaz. Zira eğer bir yasa koyucu yoksa yasa da yoktur. Bentham, her ne kadar 

eleĢtirilerini doğal hakların soyutluğu üzerinden yapıyor olsa da onun itirazlarının alt 

metinlerinden baĢka imkanlar çıkarılabilinir. Açıktır ki o, bireylerin haklarıyla 

bilgilendirilmelerinden rahatsızlık duymaktadır. Bu bilgilenme, aslında bu hakların 

ihlali durumlarında bireylere güç ve isyan vermektedir. Oysa Bentham, kendi teorisinde 

tüm mutluluğa ulaĢma konusunda tam eminliğe sahiptir ve bu eminlikten dolayı 

                                                             
203 Schofield, Utility&Democracy, s: 64-65 



 

158 
 

devrime Ģans tanımamaktadır. Ancak öylesi bir eminliğin her an için mümkün olması 

gerçeklik ilkesi ile bağdaĢmamaktadır. KuĢkusuz Bentham‟ın, bunun farkında olmama 

ihtimali yoktur. O halde onun zihnindeki düĢüncenin bir çeĢit fayda teorisinden yola 

çıkarak, bireyleri rızaya da razı etme ve iknanın içselleĢtirilmesi olduğu söylenebilir. 

Zira Bentham, gerek aleniyet ilkesiyle, gerekse yasalardaki uygulamalarla bireylerin 

tüm zihinlerini ele geçirecek gibidir.
204

  

Bentham, bir deklarasyonun yasa kesinliğinde kavranılıyor olmasına da karĢı 

çıkmaktadır. Zira ona göre bu tip deklarasyonlar yasamacıya yol gösterici olarak iĢ 

görebilir, ancak onlar birer yasaymıĢ gibi ele alınmamalıdır.
205

 

Deklarasyonlar, yasalar olarak ele alınmayacağına ve her türlü devrime Bentham 

karĢı çıktığına göre, mevcut sorunların çözülmesi için hukukun yani yasaların 

yapılıĢının incelenmesi gerekir. Bireylerin fayda hesabının toplumda da yapılması ile 

oluĢacak yeni hukuk sistemi, Benthamcı sistemde, bireylerin özgürlükleri üzerinde 

güven duygusu oluĢturmalarını sağlayacaktır. Aynı Ģekilde toplum kurgusunda bir çeĢit 

cezalandırma mekanizmasının bulunması ve bunun adaletli bir Ģekilde iĢlemesi 

bireylerde güven ve hakkaniyet hissinin oluĢmasını sağlayacaktır. Bu his, bireylerin 

yasalara uygun davranmaları için ikna olmalarını da sağlayacaktır.      

Toplum mutluluğunu hedefleyen hukuksal açılımlar fayda öğretisini besleyen ve 

geniĢleten açılımlar olacaktır. Fayda prensibi zaman zaman yasalara girmiĢ olsa da yine 

de bu, iyi geliĢtirilememiĢ ve incelenememiĢtir.
206

 Ona göre, bu tip konularla ilgili 

olarak en önemli kaynak, kamuoyudur. Yapılacak olan düzenlemelerde temel alınması 

gereken ölçüt, yöneticinin icraatlarının sadece belli bir kesim için faydalı olması değil, 

bu icraatlardan toplumun çoğunluğunun fayda sağlayabilmesi, mutlu olabilmesidir. 

Bunun için hukuk sisteminin kuruluĢunda yapılacak en ufak bir adaletsizlik içeren edim, 

bireylerin iknasını ve itaatini güçleĢtirecektir. Zira bir Ģekilde adaletsizlik içeren bir 

cezalandırmayla karĢılaĢan bireyler, hukuka uymama yönünde bir eğilim gösterebilirler. 

O halde, liberal bir toplumda, bilimsel içerikli bir hukuk sisteminin sağlanması, 

yöneticilerin ortak fayda merkezli yasalar çıkarmasından geçmektedir. Ortak fayda, bir 

                                                             
204

 Michel Foucault, Hapishanenin Doğuşu, Çev: M,A,Kılıçbay,Ġmge Kitabevi, 2006: 300 
205

 Schofield, Utility&Democracy, s: 72 
206 Bentham, Principles of Legislation, s:17 



 

159 
 

toplumda en fazla sayıda insanın en fazla miktarda mutluluğunu tesis eder. Hukuk 

üzerinde yapılacak olan reformlar, herhangi bir bireyi, diğeri için bir araç konumuna 

düĢürmemek durumundadır. Bir toplumda araç olarak algılanabilecek olan bir Ģey varsa 

bu, yönetimin kendisi olabilir.   

Yukarıda Bentham‟ın, insanların karmaĢık da olsa mevcut yasaları onaylamaya 

devam edeceklerini düĢündüğünü belirttik. Mevcut yasaların onaylanması, yeniliklere 

karĢı insanları muhafazakâr kılmaktadır. Bentham, hukuk sistemin radikal bir Ģekilde 

değiĢtirilmesi ile ilgili olarak insanların bir direnç geliĢtirdiklerini düĢünmektedir. Zira 

insanlar, içinde bulundukları durumda acı çekiyorlarsa, bu durumun suçlusu olarak 

hukuk sistemini görmemektedirler. Oysa mevcut sistemde pek çok yanlıĢın olduğu 

apaçıktır ve bu durum bireylerin acı çekmesine, faydadan mahrum kalmasına neden 

olmaktadır. Bireylerse, bu durumdan doğayı sorumlu tutmaktadırlar. Mevcut yasalar 

insanlarda acı hissi oluĢturuyor olsa da bu demektir ki insanlar aslında bu tür acıların 

sebebinin Ġngiliz yasa sistemi olduğunun farkında değildirler. Bireyler, genel olarak 

körlemesine Ġngiliz anayasasını onaylayacaklar ve her Ģeyin, sorgulamaksızın olması 

gerektiği gibi olduğunu öne süreceklerdir. Genel olarak onlar, kendilerine yarar 

sağlayacak olan reformlara bile muhalif olacaklardır. Zira onlar kadim özgürlüklerinin 

ve haklarının değiĢimle beraber tehlikeye gireceğinden korkmaktadırlar.
207

 Bu korku, 

yukarıda bahsetmiĢ olduğumuz direncin de nedenidir. Bireyler, deneyimlerinin verdiği 

güvenle mevcut duruma karĢı bir bağlılık gösterme eğilimindedirler. Yeni yasalar ise 

onlarda doğal olarak korku uyandırmaktadır; çünkü bu yeni yasaların onların 

deneyimlerinde bir karĢılığı yoktur. O halde Bentham‟ın, hukuk ile ilgili görüĢlerinin 

hayata geçmesi bazı zorluklar ve dirençler barındırmaktadır.  

                                                             
207 Steintrager, Bentham, s: 45 



 

160 
 

C. YENĠ HUKUKUN KARġILAġABĠLECEĞĠ 

GÜÇLÜKLER 

 

Bentham, yeni bir hukuk sisteminin inĢasında en çok ikna kavramına önem 

vermektedir. Hukuk her ne kadar bilimsel ve kesin sonuçlara ulaĢsa da yönetici sınıf bu 

sonuçları tepeden inme uygulamaya koymak yerine kamuoyunu ikna etmek 

durumundadır. Bentham, bu ikna sürecinin ne gibi güçlüklerle dolu olduğunu önceden 

hesaplayıp buna göre önlemler alınması gerektiğini düĢünmektedir. Yasa ile yurttaĢ 

arasında köprü vazifesi gören, ikna yoluyla itaati sağlamaya çalıĢan yöneticilerin 

karĢılaĢabilecekleri güçlükler Ģu Ģekildedir:  

 Ġlk olarak yasaya karĢı itaatsizlik durumunu ele almalıyız. Buna göre 

mevcut yasalara karĢı bir meydan okuma durumu olduğunda, yasa koyucunun uzun 

süredir hükmünü sürmekte olan yasalara tutunacağı çok açıktır. Zira uzun süredir 

varolan kuralları muhafaza etmek ve onları takip etmek yasa koyucunun iĢini 

kolaylaĢtıracaktır. Bunun nedeni baĢtan baĢa bir değiĢimi gerçekleĢtirmenin zor 

olacağıdır. Ayrıca mevcut yasalarla ilgili olarak kazanılmıĢ deneyimler, yasa 

koyucunun elinde çok önemli birer veri olarak durmaktadır. Örnek vermek gerekirse; 

bir cezalandırmanın ne gibi sonuçlar doğurduğu yıllarca deneyimlenmiĢtir. Ancak 

yeni getirilecek bir cezalandırma sistemiyle ilgili hiçbir deneyimin olmaması iĢin 

zorluğunu artırmakta, onun doğruluğu ile ilgili Ģüpheleri korkutucu kılmaktadır.  

Deneyimler insanlara yasaların kullanıĢlılığı ile ilgili önemli bilgiler vermektedir. Bu 

Ģekilde sahip olunan bir bilginin ise yasa koyucunun iĢini kolaylaĢtıracağı açıktır. 

Herhangi bir iĢe baĢtan baĢlamanın yaratacağı tüm sorunlar yasama ve hukukun 

inĢası için de geçerlidir.
208

 Burada bahsedilen eski yasalara tutunma durumu, hem 

yöneticilerin hem de toplum üyelerinin kolaylıkla yapabileceği bir Ģeydir ve 

değiĢimin önünde büyük bir engel teĢkil etmektedir.  

 Bunların dıĢında yeni bir sistemin kuruluĢunda güçlüklerin boy 

gösterebileceği alanlar; sağlam bir yöntemin tesisi, adlandırmalar ve 

                                                             
208 Steintrager, Bentham, s: 32 



 

161 
 

sınıflandırmalardır. Sınıflandırma ve adlandırmanın, deneyimin gözetiminde 

yapılması yöneticinin iĢini kolaylaĢtırır; ancak bu durumda da yasa ya da hukuk, eski 

deneyimlerin boyunduruğu altında kalacağından değiĢemez.
209

 Eski yasaların kötü 

olduğunun bilgisini bize veren de deneyimlerdir. Bununla birlikte bir noktayı 

hatırlatmakta fayda vardır; buna göre deneyim, yasanın değiĢmesini olduğu kadar 

değiĢmemesini de talep eden bir ilke olarak karĢımıza çıkabilir. Deneyimin bu çift 

değerli karakteri asla unutulmamalıdır. Bu maddeden anlaĢılan, yasa koyucunun, eski 

hukuk imgesini aklında tutması gerektiğidir.  

Buraya değin betimlediğimiz iki güçlüğün dıĢında baĢka türden güçlükler de 

mevcuttur. Nitekim hukukun düzenleniĢinde karĢılaĢılacak sorunların dıĢında, daha 

önce ifade ettiğimiz türden bireysel sorunlarla da karĢılaĢılabilinecektir. Bunlar temel 

olarak iki madde halinde ele alınabilir.  

 Bireyler, toplumun faydası için gerekli bazı düzenlemeler nedeniyle 

kendi faydalarına olacak kimi davranıĢlardan vazgeçmek zorunda kalacaklardır. O 

halde temel iĢlevi acıya karĢı önlem almak olan bir yöneticinin, hangi saikle birtakım 

yasalar düzenleyeceği ve bunu ne Ģekilde uygulayacağı sorunu önem kazanacaktır. 

Yöneticilerin, bir topluluk söz konusu olduğunda, herkes için faydalı ve haz verici 

olanı bireylere göstermesi ve bu hesaplamayı nasıl yapacağını öğretmesi 

gerekmektedir. Bu, önemli bir konudur çünkü haz verici olan ile haz verici 

olamayan, yani faydalı ve faydasız olan arasındaki ayrım, titiz bir hesaplamayı 

gerektirir. Bu bilgi ise bir toplumdaki insanın tikel kapasitesini aĢacak bir bilgi 

türüdür. O halde yeni bir yasanın yapımı aĢamasında bireylerin bir yol göstericiye 

ihtiyaçları olacaktır.  

 Faydacı ahlakın pratikte kuralları belirlediğini kabul ettiğimizde, 

bireylerin hesaplamada hatalar yaptığını da kabul etmemiz gerekir. Çünkü bireyler, 

haz ve fayda getirici bir eylem ararken bunun gerçekten hazla veya faydayla mı 

sonuçlanacağını bilmeyebilirler. Ayrıca bir bireyin, eylemiyle, eyleminden beklediği 

sonuç arasında doğru bir iliĢki kurması, yani beklediği sonuç için o eylemi 

gerçekleĢtirmesinin doğru olup olmadığına karar vermesi çok zordur.  ĠĢte bu 

                                                             
209MacCunn, Six Radikal Thinkers,s: 30 



 

162 
 

noktada yöneticilere, buraya değin bahsettiğimiz eğitimin sorumlulukları daha fazla 

yüklenmektedir.
210

 Yöneticiler bireylere, hem vazgeçtikleri kiĢisel faydanın 

meĢruluğunu kanıtlayacaklar, hem de hangi türden davranıĢların benimsenip hangi 

türden davranıĢlardan kaçınılacağını öğreteceklerdir.  

Bentham, yeni yasaların oluĢturulmasında bireylerle yasa koyucular arasında 

oluĢabilecek sorunlardan bahsettikten sonra, politik yapının, yasama merciinin kendi 

koĢulları içinde karĢılaĢabileceği sorunlara da değinmektedir. Bentham, yasa 

koyucuların ve mahkemelerin yaĢadıkları güçlükleri ve ortaya çıkan hataları tasnif eder; 

bunlar, yasama kurulunun, yani politik yapının içinde bulunduğu durumun zorluğunu ve 

kararların alınıĢındaki hataları gösterir. Bentham, yasa koyucu kurulun karĢılaĢabileceği 

sorunları Politik Taktikler (Political Tactics) isimli kitabında incelemiĢtir. Taktik 

kelimesinin kökeni eski Grekçedir ve askeri düzenleme sanatı ile ilgili bir alan anlamına 

gelmektedir. Bentham‟ın sisteminde, karĢımıza çıkan taktik anlayıĢı ise toplumun 

sıkıntılardan kaçınması, zorluklarla mücadele etmesi anlamında kullanılan bir 

kavramdır. Toplumun taktiği demek, toplumun haz ilkesine uygun davranması 

demektir. Ġnsanların özgürlüklerinin, bilgilerinin, akıllarının geliĢimini engelleyen 

durumların önüne geçilmesi gerekmektedir. Bir baĢka, deyiĢle yasa koyucunun 

önlemeye çalıĢtığı her Ģey, bireylerin geliĢimlerinin hayrına olmak durumundadır.   

Bentham‟ın, yöneticilerinin de hesaplama faaliyeti içinde olduğunu belirtmiĢtik.  

Bu müzakereci (deliberative) kurulun taktikleri, toplumun en büyük faydasını gözetme 

amacına hizmet eder. Bu kurulun en önemli görevi ise, yürütmenin maruz kaldığı kimi 

engellemeleri önlemektir. Bentham, yürütmenin karĢılaĢabileceği sıkıntıları on temel 

baĢlık altında toplamaktadır
211

:  

1. Hareketsizlik 

2. KullanıĢsız Karar 

3. Kararsızlık 

4. Gecikme 

                                                             
210 Copleston, History of Philosophy Volume VIII Bentham to Russel, s: 12 
211 Bentham, Political Tactics, s:302 



 

163 
 

5. Sürpriz ve Acelecilik 

6. Önlemlerdeki Dalgalanmalar  

7. ÇekiĢmeler 

8. Sahtelik 

9. ġeklinden Dolayı Kötü/Kısır Olan Kararlar 

10. Altyapısından Dolayı Kötü/Kısır Olan Kararlar 

Bentham, yukarıdaki baĢlıklar altında ele aldığı güçlüklerin toplumsal faydanın 

üzerinde olumsuz etki yaratacağını düĢünmektedir. Toplumun faydasının olumsuz 

yönde etkilenmemesi için ise, bu sıkıntıların incelenmesi onlara karĢı önlemlerin 

alınması gerekmektedir. Peki Bentham‟ın yukarıdaki tasnifi neleri içermektedir ?   

1- Hareketsizlik: Bu sıkıntı çeĢidi, bir takım kararların talep edildiğine 

iĢaret etmektedir. Fakat bu kararların alınamama nedenleri olabilir ve bunlardan biri, 

kurulun karar almasını mümkün kılacak koĢulların mevcut olmamasıdır. Faaliyet 

içinde olmamanın muhtemel nedenleri Ģunlardır:     

  Doğal tembelliğin üstesinden gelmek için yeterli güdülenmenin 

olmaması. 

  ĠĢe baĢlamak için kurulu araçların mevcut olmaması. 

  Son olarak, kurulun sadece yönetici güç tarafından sunulan öneriler 

üzerinde hareket ediyor olması.  

2- KullanıĢsız Karar: Kararların kullanıĢsız olma durumu, bir toplumda 

sadece vakit kaybına sebep olacak olan bir kötülük üretmemektedir. KullanıĢsız 

kararların zararları bundan çok daha fazladır. Zira her kullanıĢsız karar, aynı 

zamanda yasalar bütününde bir artıĢa, çoğalmaya ve yığılmaya sebep olacaktır ve bu 

durum, insanların zihninde artan bir belirsizliğe yol açmaktadır. Bu durumda bireyler 

alınan kararları kavramakta güçlük çekeceklerdir. Oysa Bentham, karmaĢık ve 

yoğunluk içeren yasaları değil, bir bilim kadar kesinlik taĢıyan net yasaları 

savunmuĢtur.  



 

164 
 

3- Kararsızlık: Toplumdaki mutluluğun engellenmesinin önüne geçmek 

için önerilen önlem yeni bir kötülük üretebilecektir. Peki, bu durumda kötülük 

oluĢmasın diye kararsız mı kalınmalıdır ? Bentham‟a göre, kararsızlık da vakit 

kaybına sebep olacaktır; ama vakit kaybı kararsızlık içinde olma durumunun tek ve 

en kötü yönü değildir. Kararsızlık, endiĢeli bir durumun ortaya çıkmasına izin verir 

ve bu durum, toplumun zihninde endiĢe içinde bir yaĢam kurgusu oluĢmasına sebep 

olur. Bir karardan, kötülüğe sebep olacak diye korkup kaçınmak için karar 

vermemeyi seçmek yöneticilerin son çaresi olmalıdır. Zira bireylerin zihninde 

oluĢacak olan en ufak bir muğlaklık hissi, kiĢilerde adaletsizlik hissine de sebep 

olabilir.  

4- Gecikme: Bu baĢlık kimi zaman kararsızlık ile karıĢtırılmaktadır. Fakat 

bunlar farklı sıkıntılardır. Gecikme olmadığı durumlarda da kararsızlıktan Ģikâyetler 

yaĢanabilir. Kurulun tek bir oturumundan sonra eğer hiçbir Ģey yapılmadıysa bu 

durum gecikmeden dert yanmak için bir zemin olabilir. Bentham, gecikme baĢlığı 

altında Ģunların olabileceğini belirtir:  

 Belirsiz ve kullanıĢsız yöntem; kurulun kullandığı yöntem uygun kararlar 

almak için verimli olmayabilir.  

 Karar eğiliminde olmayan adımlar; bir karar olma aĢamasına 

getirilememiĢ düĢünceler. 

 Kötü Ģekilde öne sürülen sorular; bu madde de kullanıĢsız yöntem ile 

aynı Ģekilde değerlendirilebilir. 

 Hali hazırda kötü olan düzen 

 KiĢisel tartıĢmalar 

 Oyalanmaya uygun amfiler ve tiyatrolar  

5- Sürprizler ve Acelecilik: Sürprizler bir kararın alınıĢındaki aceleden 

oluĢurlar. Sürprizler aynı zamanda bir toplantıdaki bulunması gereken üyelerin 

yokluğunun avantaj olarak kullanılmasından da ortaya çıkabilir. Acelecilik aslında 

alınması gereken kararların bir an önce alınıyor olmasından dolayı yararlıdır. Ancak, 



 

165 
 

kimi durumlarda acele olarak alınmıĢ kararlar, bu karara Ģüpheli bir karakter 

vermektedir. ĠĢte bu Ģüpheli karakterinden dolayı acele alınan kararlar toplumun 

zihninde bulanıklığa neden olurlar.  

6- Önlemlerdeki Dalgalanmalar: Alınacak önlemlerle ilgili varılacak 

karar aĢamasında yaĢanan dalgalanma ve gecikmeler, bir çeĢit zaman kaybına iĢaret 

ediyor olsa da, dalgalanmanın en kötü tarafı bu değildir. Kurulun karar alma 

sürecindeki dalgalanmalar bu kurulun aklına yönelik güveni sarsıcı olmaktadır. Bu 

durum da aynı Ģekilde toplum zihninde genel olarak güven sarsıcı bir Ģeydir.  

7- ÇekiĢmeler/TartıĢmalar: ÇekiĢmelerden kaynaklanan zaman kaybı, 

aslında gelebilecek en hafif zarardır. Politik kurullarda yaĢanan düĢmanlıklar ve 

kiĢilik çatıĢmaları genellikle “gerçeğin peĢinde koĢma”nın karĢıtı olan türden 

eğilimler, istekler üretmektedir. Bentham, bu türden husumetlerin çok daha ağır 

sonuçlara yol açabileceğini vurgulamaktadır. Bentham‟a göre, sert partiler, sivil 

savaĢlara sebep olanların babası sayılabilirler ve çekiĢmelerle dolu kurulların bu tip 

durumlara daha fazla eğilimi vardır. SavaĢ, daha çok yıkıcı edimlerin bir toplamı 

olarak değerlendirildiğinde iç savaĢın dıĢarıdan gelen bir düĢmanla yapılan savaĢtan 

daha az kötü olmadığı söylenebilir. Bu safhaya gelmek Bentham‟a göre, öldürücü bir 

durumdur. O çağındaki birçok olayın, hizmetlerin ihmaline yol açtığını gördüğü için 

böyle düĢünmektedir. Nitekim ona göre böyle bir durumda, kuruldan pay alan herkes 

acı ve çalkalanma durumu içinde olacaktır. O halde çok fazla güven hissi, aĢırı saf 

olmaktan ve bir Ģeylere fazla inanmaktan daha fazla kaybettirici olabilir. Bu durumda 

olacak malum sonuç, onur kaybıdır. Üyelerden ya da partilerden biri bu çeĢit 

çekiĢmeler esnasında itibar kaybedebilir ve bu durum tüm kurulu kapsayıcı olabilir.  

8- Sahtelik/Gerçek DıĢılık: Bu baĢlık altında Bentham‟ın kastettiği Ģey, 

politik kurulun etkinliklerinin karĢıtı olan her Ģeydir. Dürüstlük kurulun en önemli 

prensibi olmak durumundadır. Politik kurul, genel ilgi üzerine en fazla miktarda 

aydınlanmıĢların oluĢturduğu kuruldur ve onlar dürüstlüğün önemini ve haklılığını en 

fazla hissetmeleri gereken kimselerdir.  

9- ġeklinden Dolayı Kötü/Kısır Olan Kararlar: Bentham, bu baĢlık altına 

aĢağıdaki maddelerin girebileceğini belirtir:  



 

166 
 

 AĢırılık: Bir Ģey fazla kapsayıcı olduğunda bu durum aĢırılıktır ve 

yanıltıcı olabilir.   

 Bozukluk: Olması gereken Ģeyin ifade edilmiyor olması bozukluktur.  

 Belirsizlik: Topluma ĢaĢırtıcı ve karıĢık düĢünceler sunulduğunda bu 

durum belirsizlikle sonuçlanacaktır. 

 Muğlâklık/Ģüphelilik: Topluma iki veya daha fazla anlam içeren Ģeyler 

sunulduğunda bunlar muğlâk ve Ģüpheli olarak değerlendirilecektir.  

 Farklar: Farklı bireyselliklerin bulunması ters kararlar alınmasına sebep 

olacaktır.  

10- Altyapısından Dolayı Kötü/Kısır Olan Kararlar: Bentham‟a göre, 

alınan kararlar toplumun huzurunu desteklemeli ve onun mutluluğunu yükseltmek 

amacı ile olmalıdır. Bu kararlar her neye karĢı olursa olsun, temel amaç bu olmalıdır. 

Sıkıntı verici durumlar belirtilmeden, yani toplumla paylaĢılmadan önce aĢağı yukarı 

halledilmelidir. Kurul, uygunsuz veya zararlı bir karara Ģekil verdiğinde bu kararın, 

onların isteklerini gösterdiği, sadece onlara hizmet ettiği zannedilir. Ancak eğer kurul 

kararı olması gerektiği gibi oluĢturursa o zaman kurulun istekleri ile kamu yararı 

birbiriyle uyumlu olacaktır. Eğer bu durumda, yani uyum durumunda bir sapma 

meydana gelirse bundan dolayı baĢka birtakım pürüzlerle karĢılaĢılacaktır. Bu sorun 

baĢka sorunlara neden olacaktır. Bentham bunları aĢağıdaki gibi sıralamaktadır: 

 Yokluk: Kurulun genel isteği, üyelerin toplam sayısının çoğunluğunun 

isteğidir. Fakat üyelerin büyük miktarı var olan oluĢumun içinde değilse, burada 

Ģüpheli bir durum ortaya çıkacaktır.  

 Özgürlük isteği: Özgürlük konusuna çalıĢmamızın baĢında uzun bir 

Ģekilde değinmiĢtik. Burada söz konusu edilen özgürlük üyelerin 

devredilemez/verilemez olan hakları grubuna girmektedir. Oy verme hakkının 

üzerine uygulanan bir kısıtlama, toplumdan gelen talepleri seslendiren üyenin 

etkinliğinin kısıtlanması demektir; bu, aynı zamanda üyenin seslendirdiği taleplerin 

kısıtlanması demektir. O halde hak kısıtlaması talep kısıtlamasına dönüĢecektir.  



 

167 
 

 Ġğfal: Üyelerin vicdanlarıyla belirttikleri istekler, cazip gelen birtakım 

baĢka isteklerle uyumlu olmayabilir. Bu durumda üyeler, söz konusu ilgi ve 

isteklerin cazibesiyle harekette bulunabilirler.  

 Hata: Kurul üyeleri doğru bilgi edinme konusunda yeterli imkanlara 

sahip değiller ise onları, kandırmak için yanlıĢ ifade ve demeçler sunulabilir.  

Bentham‟ın, buraya kadar belirttiği tüm sıkıntılar aslında yöneticinin karakteri 

ile de iliĢkilendirilebilir. Çünkü yukarıda belirttiğimiz türden problemler, daha önceki 

çalıĢmalarımızda belirtmiĢ olduğumuz “basiret sahibi yönetici” ihtiyacı tanımlamasını 

açıklamaktadır.  

Yasama kurullarına ve yasa koyucuya iliĢkin olarak yukarıda saydığımız 

zorluklar yeni ve bilimsel bir hukuk sisteminin oluĢturulmasında, yöneticilerin 

üstesinden gelmek zorunda olduğu durumlardır. Yönetici bilimsel hukukun bilgisine 

sahip ve basiretli ise, elindeki emprik verileri söz konusu bilgi ıĢığında değerlendirerek 

nesnel sonuçlara ulaĢabilecektir. Bu yöneticinin toplumun ortak faydasını bireylerin 

özel ilgileriyle bağdaĢtırmasını ve yasa konusunda tüm bireyleri bilgilendirip ikna 

edebilmesini sağlayan en önemli güçtür. Zira toplumun ortak iyisinin bilgisi olmadan, 

yönetici, ne yasa koyabilir ne de ikna çabasına giriĢebilir. O halde bir yönetici, hem 

yukarıdaki sorunları aĢmak hem de bireylerin ilgileriyle ilgili tam donanımlı bilgilere 

sahip olmalıdır. Peki, bu yöneticilerin öncelik vereceği yasalar neleri içermelidir ? 

Yönetici toplumu gözetirken bireyleri feda etmemek için ne gibi yasalara vurgu 

yapmalıdır ?  

 

 

 

 

 



 

168 
 

D. YASAMA GÜCÜNÜN ĠġLEYĠġĠ 

D.1. YASAMANIN ĠLKELERĠ/HESAPLAMA 

Bentham için hukukun topluma yön vermek anlamına geldiğinden bahsettik. Bu 

demektir ki hukuk reformu ile pek çok Ģey çözülebilecektir. Zira mevcut durumda 

insanlar alıĢkanlıkları üzerinden hukukla iliĢkilenmektedirler. Oysa Bentham‟a göre 

hukuk, bilim olmalıdır. Peki, hukukun bilim haline gelmesi nasıl olacaktır ? Bentham‟ın 

bu konuyla ilgili bir formülü var mıdır? Tezimizin ilk bölümünde Bentham‟ın 

matematiksel hesaplama yoluyla kiĢisel hazları belirlediğini gördük. Bentham, hukuk 

alanında da aynı ilkenin geçerli olduğunu belirtir. Ancak burada hesaplamayı 

yasamacılar yapacaktır. Hesaplama sayesinde yasamacı, topluma en fazla fayda 

getirecek yasalara ulaĢacak ve bunları uygulayacaktır. 

Peki, hesaplama nasıl olacaktır ?  

Bildiğimiz gibi bireylerin fayda hesabında, bir davranıĢtan ortaya çıkan 

kötülüğün ya da iyiliğin toplam değerini ölçmek için bir insan her bir duyunun/verinin 

değerini toplamaktadır.
212

 Bunlar, süre, verimlilik v.b.dir. Bu hesap sonucuna göre 

bireyler davranıĢlarına karar vermektedir.  Hukuk da yasalarla davranıĢları belirleme/ 

kısıtlama/düzenleme alanıdır ve bu düzenlemeye uyulmadığı durumlarda cezalarla itaati 

sağlayan kurumdur. Bireysel yasa ahlaktır ve insan davranıĢlarını mümkün en yüksek 

mutluluğa ulaĢtırmaya çalıĢır. Toplum yasalarının da aynı hedefe sahip olması gerekir. 

Ancak tüm davranıĢlar ilk önce ahlaki yargıyla karĢılaĢırlar ve bu yargı, yani ahlak ister 

özel olsun ister genel olsun her bireye tüm toplum için avantaj sağlamasını emreder. 

Toplumsal yasa, politik toplumda parlamento tarafından oluĢturulan ve bireylerin hangi 

davranıĢları yapmaları hangilerini yapmamaları gerektiğiyle ilgili belirlemeleri ortaya 

koyan Ģeydir. Yasama, ahlakla aynı merkeze sahiptir ancak sınırları farklıdır. Zira kimi 

durumlarda hukukun Ģekillendirdiği yasalara ihtiyaç yoktur. Ahlak, zaten bu görevi 

yapmaktadır. Yasalar, hem doğru davranıĢın ilkelerini hem de yanlıĢ davranıĢ olan 

suçun tazmin edileceği cezaların ilkelerini taĢırlar. O halde bu tanımından dolayı yasa 

kötüdür. Zira her bir yasa, haz veren bir takım davranıĢların kısıtlanmasını 

                                                             
212 Schofield, Utility&Democracy, s: 40 



 

169 
 

gerektirmektedir. Bireyler hazlarının peĢinden gitmekle görevlendirildiklerine ve hazları 

onların hakları olduğuna göre yasalar aslında birer hak ihlali olarak da tanımlanabilir. O 

halde Bentham‟a göre, suç kötü ise, yasa da kötüdür. Peki, bu durumda yasalar 

uygulanmayacak mıdır ? Bentham bunu, hastalığın da çarenin de kötü olmasına 

benzetir.  Yasamacının en önemli iĢi de hastalıkla çare arasındaki bu ayrımı doğru 

yapabilmektir.
213

 Yasa koyucu, yasaların “kötü” tanımlamasından sıyrılıp “iyi” 

tanımlama alabilmesi için bunun gerekliliğini ve toplumsal faydayı sağladığını ispat 

etmek zorundadır. Ancak, herhangi bir saikle oluĢturulmuĢ bir yasa her zaman herkesi 

memnun etmeyeceği için yasaların “kötü” tanımlamalarından sıyrılmaları kolay 

değildir. Bentham‟a göre yasalar, ancak toplumsal faydayı yükseltme amacıyla meĢru 

olabilirler. Toplumsal faydayı herkes için aynı açıklık ve kesinlikte arttırmanın yolu ise, 

yasayı yani hukuku bilimsel kılmaktan geçmektedir. Bu durumda yasa koyucu, 

nesnesini, tıpkı bir bilim adamı gibi analiz etmekle iĢe baĢlayacaktır. Yasa koyucunun 

nesnesi insan ve onun davranıĢları olduğuna göre bu bilim adamının ilk önce 

davranıĢları ve onun etkilerini incelemesi, analiz etmesi gerekir. ġimdi Bentham‟ın, 

yasa koyucuya verdiği hesaplamanın ilk adımı olan davranıĢların analizi görevinin nasıl 

olacağını inceleyelim.  

DavranıĢlar;  

1. Pozitif davranıĢlar: Pozitif davranıĢta bir hareket vardır. 

2. Negatif DavranıĢlar: Negatif davranıĢlarda hareket yoktur. Bir kiĢiye 

yemek getirmemek negatif bir davranıĢken bir kiĢinin açlıktan ölmesi pozitif bir 

davranıĢtır. Bu durumda negatif ve pozitif davranıĢlar iç içe bulunur. 

3. Harici DavranıĢlar: Bunlar vücudun davranıĢlarıdır. 

a) GeçiĢli davranıĢlar: Birini yıkamak geçiĢli davranıĢtır. 

b) GeçiĢsiz davranıĢlar: Yıkanmak geçiĢsiz davranıĢtır. 

DavranıĢların geçiĢli olup olmaması o davranıĢtan etkilenin olmasına ya da 

olmamasına bağlıdır. 

                                                             
213 Bentham, Principles of Legislation, s:47 



 

170 
 

4. Dahili DavranıĢlar: Bunlar zihnin davranıĢlarıdır. Bir hareketi vücuda 

getirmek harici bir davranıĢken onu sadece düĢünmek dahili davranıĢtır. Bu durumda 

konuĢma davranıĢı bu ikisinin bir karıĢımıdır. 

5. Devamlı DavranıĢlar: Süren DavranıĢlardır. Eğri durmak devamlı bir 

davranıĢtır. 

6. Devamsız DavranıĢlar: Bir kiĢiye vurmak devamsız bir davranıĢtır. KiĢi 

vurduğu zaman davranıĢ biter. 

7. Tekrar eden DavranıĢlar: Ara verilerek yinelenen davranıĢlardır.  

8. Devam eden DavranıĢlar:  Ara olmadan devam eden davranıĢlardır. 

9. AlıĢkanlık DavranıĢları: DavranıĢın tekrarı uzun sürüyorsa buna 

alıĢkanlık denilir. Ġçki içmek davranıĢı tekrar eden davranıĢken alkolik olmak, uzun 

süre içki içmek alıĢkanlıktır. Her alıĢkanlık bir davranıĢın tekrarı iken her tekrar bir 

alıĢkanlık değildir.
214

 

Bentham, davranıĢların kendinden fayda sağlama ya da zarar verme özelliğinin 

olmadığını düĢünür. Zarar veren ya da fayda getiren Ģey, davranıĢların sonuçlarıdır, yani 

olaylardır. Zira davranıĢlar maddidir. Onlar, haz ya da acı üretirler. Acı ve haz, iyi ve 

kötü de belirlediğine göre davranıĢlar, sonuçlarına yani haz sağlayıp sağlamadıklarına 

göre değerlendirilir. O halde Bentham, yukarıda sıraladığımız davranıĢların hem faydalı 

hem de zarar verici sonuçlarının analiz edilmesi gerektiğini söyler.  

Bentham‟ın bu yöntemi, Batı düĢüncesinin Descartes‟dan miras aldığı 

bilimselliğin izlerini taĢır. Descartes‟ın analitik yöntemi sayesinde evren ya da toplum 

parçalarına ayrılarak analitik bir biçimde incelenir. Ardından bilincin mantıksal iĢleyiĢi 

çerçevesinde bu bilgiler birleĢtirilir.   

Buna göre bir davranıĢtan ilk olarak birincil zarar, daha sonra da ikincil zarar 

ortaya çıkar.  

1. Birincil zarar 

a) Orijinal zarar. Bir cinayette öldürülen kiĢi orijinal zarar görmüĢ demektir.  

                                                             
214 Bentham, An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, s: 37 



 

171 
 

b) TüremiĢ Zarar: Cinayette öldürülen kiĢinin yakınları bu davranıĢtan 

türemiĢ zarar görmüĢ olurlar. Dolaylı yoldan bir zarar söz konusudur. 

2. Ġkincil Zarar 

     a)  Alarm: Zararın ilk olarak meydana gelmesidir. 

      b) Zararın/acının tekrar olma korkusu, tehlike. Toplumda var olan kötü ve 

zararlı olayların tekrarlanmasının yarattığı endiĢe.
215

 

Bentham, tüm bu analizlerin yasamacılar tarafından yapılmasının gerekliliği 

üzerinde durur. Çünkü bireylerin davranıĢlarının etkilerinin ayrımını yapmak, bu 

ayrımları göz önüne almak, davranıĢları düzenlemede en önemli hesaplamadır. Bu, ince 

bir hesaplamadır. Zira bu ayrım olmadan davranıĢların etkilerinin faydalı mı yoksa 

zararlı mı olduğu bilinemez. Fayda/zarar ile ilgili verileri bize sadece bu analizin 

sonuçları verebilir. Ayrıca Bentham, acıdan etkilenen herkesin farklı acı hissedeceğini 

düĢünür. Örneğin, adam öldürmek iyi bir davranıĢ değildir. Ancak kimi durumlar vardır 

ki, böyle durumlarda adam öldürmek faydalıdır. Toplu katliam yapmak üzere olan bir 

adamın öldürülmesi, failinin cezalandırılmasıyla sonuçlanmamalıdır. O halde kimi 

durumlarda bir kiĢi baĢkasına zarar verdiğinde bile cezalandırılmamalıdır.
216

 Aynı 

Ģekilde, birinin önüne yemek koymak aslında faydalı pozitif bir davranıĢtır. Ancak bu 

yemek kiĢiye zarar verecekse, bu durumda yemek koyma davranıĢı, zararlı bir nitelik 

kazanacaktır. O halde yasamacılar, bireylerin davranıĢlarıyla ilgili karar alırlarken tüm 

bu ayrımları göz önüne almak durumundadırlar. Bu analiz hesaplamada kullanılacak 

davranıĢların aldığı değerin birim hesabını oluĢturmaya yaracaktır. Örneğin bir 

davranıĢ, geçiĢli ya da geçiĢsiz olmasına göre farklı birim değerler alacaktır ve yasa da o 

bu değere göre Ģekillenecektir. Aynı Ģey cezaların belirlendiği yasalar için de geçerlidir. 

Suç olan bir davranıĢ, tekrar eden davranıĢ olup olmadığına göre cezaya maruz kalma 

bakımından farklı değerler alacaktır.   

Bentham, bu analizlerin pratikteki uygulanıĢı ile ilgili Ģunları söylemektedir:  

                                                             
215

 A.g.e: 70 
216 A.g.e: 147 



 

172 
 

1- Bir suçtaki kötülüğün ortaya çıkarılması: DavranıĢların analizi bize, 

kimin söz konusu davranıĢtan ne kadar zarar gördüğüyle ilgili bilgi verir. Zira ona 

göre zarar gören her bireyin mantığı ayrı iĢler. Bu durumda yasamacı zarar görülen 

davranıĢtaki kötülüğün oranını belirlemek durumundadır. Örneğin bir gasp olayından 

kadın ve erkek farklı etkilenecektir. Erkekten gasp edilen bir çanta erkek için sadece 

para kaybıyla sonuçlanırken, kadından çalınan çanta, hem para kaybına hem de 

kolunun kırılmasına neden olabilir. Bu demektir ki bir davranıĢ, ortaya çıkardığı acı 

oranında ceza ile karĢılaĢacaktır. O halde tek bir hırsızlık suçu ve buna tekabül eden 

tek bir ceza yoktur. 

2- Zarar görmüş bireye uygun bir tatmin verilmesi: Bu madde, yukarıda 

örneklendirdiğimiz durum ile paraleldir. Bu demektir ki, gaspa uğrayan bir kadını, 

suçluya verilecek az miktarda ceza tatmin edemez. Zira kadın açısından az bir ceza, 

suçu tazmin etmiĢ olmaz. Oysa gaspa uğrayan erkek, suçluya verilecek az bir 

cezalandırmayla tatmin edilmiĢ olacaktır. Çünkü erkeğin gördüğü zarar az bir 

cezayla bile tazmin edilecektir. 

Yukarıdaki iki madde bize, ahlaki rölativizmden hukuk ve ortak bağ yoluyla 

kaçmaya çalıĢan Bentham‟ın rölativizmi, bu sefer suçlar ve cezalar alanına taĢıdığını 

göstermektedir. Bentham her ne kadar hukuku bilimsel kesinliğe dönüĢtürmeye çalıĢsa 

da davranıĢların analizi kimi durumlarda bunun zor olduğunu göstermektedir. Bentham 

böyle örnekleri hakimlerin basiretine bırakmakta ve hukukta içtihadı mümkün 

kılmaktadır. Bu demektir ki bilimselliğe zarar vermeyecek miktarda bir yorum, hukuk 

sisteminde yer bulabilecektir. Hakimlerden kimi konularda af dilenebilir. Ama onlar 

bebeğe benzetilmemelidir.
217

 

3- Cezanın gücünü tahmin etmek ve cezanın suçlu üzerindeki etkileri: Bir 

ceza, herkes için aynı ceza değildir. Örneğin sürgün cezası, bekar yaĢayan biri ile 

ailesi olan birini farklı etkiler. Aynı Ģekilde hapis de erkek ve kadın için aynı 

değildir. Bu durumda, suçluların mağdurla eĢit miktarda acı çekmesi, zarar görmesi 

gerektiği ilkesi, davranıĢ analiziyle ancak uygulanabilecektir. Aksi halde evli olan 

                                                             
217 Bentham, Theory of Legislation, s: 427 



 

173 
 

suçlu, bekar olan suçludan daha fazla ceza aldığını düĢünecektir ve bu yasalarla ilgili 

güvensizliğe neden olacaktır.  

4- Yasayı ülkeler arası adapte etmek: Bir yasa farklı ülkelerde farklı 

algılanır. Örneğin Avrupa‟da mutluluğa dayalı bir yasa, Asya‟da toplumun felaketi 

olabilir. Bentham buna, kadınların kiĢisel özgürlüklerini örnek olarak verir. Ona 

göre, Avrupa‟da bir kadın kiĢisel özgürlüğün keyfine alıĢıktır ve ona sınırlayıcı 

yasalar getirilemez. Oysa Asya‟da yaĢayan bir kadın bu tarz özgürlüklere alıĢık 

olmadığı için sınırlayıcı yasalar bu kadınları etkilemez, onların özgürlüklerine bir 

müdahale olarak anlaĢılmaz. O halde yasalar, her ülkenin kendi dinamiklerine göre 

kurgulanmalıdır.
218

  

Bentham‟ın, bu analizi ile elde ettiği Ģeyin hesaplama olduğunu belirttik. Peki, 

Bentham‟ın, önerdiği matematiğin bu hesaplamada yeri neresidir ? Zira davranıĢların ve 

sonuçlarının incelenmesi sadece bir analizdir.  

Bentham, bu analizi matematiksel bir oranlamaya çevirmektedir. Buna göre 

yasamacılar, bir davranıĢtan her bir bireyin etkilendiğini göz önünde bulundurmalıdır. 

Bu durumda bir davranıĢtan bir kiĢi etkilendiğinde bu; 1‟e eĢittir. BeĢ kiĢi 

etkilendiğinde ise bu; 5‟e eĢittir. Önemli olan, herkesin aynı sayıyla aynı eĢit sayıyla 

hesaplamaya girmesidir.
219

 O halde bir eylemin faydası, onun katkıda bulunduğu 

mutluluğun katkıda bulunduğu insan sayısıyla orantılıdır. Bu demektir ki her bir insana 

2 pay fayda sağlayan bir davranıĢ, 1 pay fayda sağlayan bir davranıĢtan 2 kat daha 

değerlidir. 10 insana verilen eĢit mutluluk payı veren bir eylem 5 insana verilen aynı 

paydaki eylemden daha değerlidir. 10 insana 1 pay fayda sağlamak, mutluluk vermekle, 

5 insana 2 pay mutluluk vermek aynı değerdedir.
220

 Ancak 10 insanın mutluluğu 5 

insanın mutluluğuna tercih edilmelidir.  

Yukarıdaki hesaplama göstermektedir ki davranıĢlar, sonuçları bakımından 

detaylı bir analizden geçirilecek ve her davranıĢın etki ettiği insanlarla elde edilen 

mutluluğun çarpımı, oranı toplum için fayda sağlama oranını verecektir. Bu oranlamaya 

                                                             
218 Bentham, Principles of Legislation, s:47 
219 Schofield, Utility&Democracy, s: 40 
220 A.g.e: 85 



 

174 
 

dayalı hesaplamanın sonucunda çıkan sayı ise yasamacıya, hangi davranıĢları 

yasaklaması gerektiği ve hangilerini önermesi gerektiği ile ilgili yol gösterecektir. 

Yasamacının elde ettiği sayının büyüklüğü ise, “en fazla sayıda insanın en fazla 

miktarda mutlu olmasını” sağlayacak ve sinister ilgisinin önüne geçmiĢ olacaktır.  Bu 

sayının elde edilmesi, hukuku kiĢisel uygulamalardan arındıracak ve onu bir bilim 

haline getirecektir. Bu sayede hukuk, herkes için aynı netliğe ve açıklığa sahip, herkese 

eĢit uzaklıkta olan ve nesnel bir yapı, bir bilim olacaktır 

Peki, hesaplamaya rağmen yasanın, hukukun yanlıĢ, kötü olma ihtimali yok 

mudur ? Bentham, faydanın iyiliklerin sebebi, hatta iyinin kendisi olduğunu 

düĢünmektedir. Ancak fayda aynı Ģekilde hataların da sebebidir. Bireysel hesaplamada 

olabilecek hatalar kamusal alanda da olabilir. Ancak bu durum faydadan 

kaynaklanmamaktadır. Fayda eğer, hatalı bir kiĢisel ya da toplumsal yasaya sebep 

oluyorsa bunun nedeni hesaplayıcıdır. O halde tıpkı özel alanda olduğu gibi kamusal 

alanda da hesap değil hesaplayıcı sorunlu olabilir. “Kötü hesaplamada aritmetiğin değil 

adamın suçu vardır”
221

 

Peki, davranıĢlardan alınan hazzın hesaplanması bu kadar kolay mıdır ? Bireyler 

bazı Ģeyleri diğerlerinden daha fazla isteme hakkına sahip değiller midir ? Bentham, her 

bir bireyin mutluluk için eĢit bir isteğe sahip olduğunu düĢünmektedir. Aynı zamanda 

her bir bireyin mutluluğu deneyimlemesi için eĢit bir gücü vardır. Herhangi bir 

mutluluğu diğerinin mutluluğundan daha değerli değildir. Bentham, yasalara bu tarz 

istekler dolayısıyla karĢı çıkılmaması gerektiğini söyler ve herkes için eĢit hakların 

olduğunu söyler. Bunlar;   

1- Mutluluk için hak eĢitliği 

2- Mutluluğu hissetmek için kapasite eĢitliği 

3- Mutluluk için istek eĢitliğidir.
222

 

Eğer bu hususların herhangi birinde ölçülebilir bir eĢitsizlik ortaya çıkarsa 

mutluluğun dağılımındaki bu eĢitsizlikler yargılanmalı, değerlendirilmelidir. Ancak 

                                                             
221 Bentham, Principles of Legislation, s:16 
222 Schofield, Utility&Democracy, s: 84 



 

175 
 

Bentham‟ın sorunu, bu eĢitsizliklerin var olmaması değil onların ölçülememesidir. 

Bentham, mutluluk isteğinin daha fazla olduğu kimselerin ya da mutluluktan pay alma 

kapasitesi daha yüksek olan kimselerin var olma durumlarını tamamen 

reddetmemektedir. Ancak o, bu farkın ölçülemeyeceğini düĢünmekte, bir bakıma 

bunları istisnai durumlar olarak yorumlamaktadır. Ona göre kimi insanların daha büyük 

istekleri olsaydı, bu onları, daha büyük mutluluk paylaĢımı almaları bakımından haklı 

çıkarırdı. Ancak bireyler farklı isteklere sahip olsa da bunu ölçmek mümkün değildir. 

Ölçülemeyecek bir birim ise hesaplamaya giremez.  O halde istekler arasındaki bu ince 

ayrım, yasa yapımında rol oynayamayacaktır. Hesaplamalar matematiksel olarak tam 

olarak açıklanamaz olduğu halde Bentham, hesaplamayı matematiğe dayandırır.
223

 

Bentham‟ın, yasa yapımında önem verdiği bir baĢka nokta ise, mevcut 

durumdaki yasaların anlaĢılmazlığından kaynaklanmaktadır. Bentham, bu anlaĢmazlığın 

sebebini dilde yapılan hatalar olarak görmektedir. Dilin doğru kullanımı yasaların 

faydasını ve iĢlerliğini arttıracaktır. Tekrarlamak gerekirse Bentham dili, hem görmek, 

duymak ve dokunmak gibi iletiĢimlerde hem de düĢüncedeki enstrümanlar olarak 

tanımlamıĢtır. Çünkü daha önce de belirttiğimiz gibi, kelimeler olmadan düĢünceler 

hayallerdir ve sadece bulutlar gibi zihnin etrafında hareket ederler. Dil, düĢüncelerin 

ifade bulmasını sağlayan mecradır. Dil aynı zamanda hatanın da ifadesidir. Çünkü 

kelimeler yanlıĢ kullanılabilir. Bentham, Fransız deklarasyonunun hatasını da dile 

bağlamıĢtır. Dilin kullanımı ve barındırdığı handikaplar bir yasamacıya dilin doğru 

kullanılması görevinin verilmesine sebep olur. Çünkü ona göre dilin yoruma fazla açık 

olması, onun kullanıldığı yasaların da bambaĢka anlamlar taĢımasına neden olacaktır. 

Bentham, buna örnek olarak, can ve can not kavramlarını verir. O, “can ve can not” 

ın, hem “olabilir/olamaz” hem de “yapabilir/yapamaz” anlamında kullanıldığını belirtir. 

Örneğin; “I can not speak English”, “Ġngilizce konuĢamıyorum” demektir. Aynı 

kavram, “He can not be rich” Ģeklinde kullanıldığında ise “O, zengin biri olamaz” 

anlamına gelmektedir. Dilin bu çift anlamlı yapısı yasa yapımı konusunda pek çok 

hataların, farklı anlamlandırmaların ortaya çıkmasına sebep olacaktır. Buna en önemli 

örnek olarak Bentham; “right” kelimesini vermektedir. Zira “right”; hem “doğru” 

                                                             
223 A.g.e: 42 



 

176 
 

hem de “hak” anlamında kullanılmaktadır. O halde bu tarz kavramların karmaĢaya 

sebep olmaması için kelimeler ve düĢünceler arasındaki bağlantı çözülmelidir. Yasa 

yapımında düĢüncelere iyi oturacak/denk gelecek kelimeler seçilmelidir. Bentham‟a 

göre eğitim, yavaĢ iĢlemesine rağmen bu konuda en eski ve en emin kaynaktır.
224

 

Bu noktaya kadar yaptığımız davranıĢ analizi, hesaplama ve dilin analizi 

incelemesinden sonra, bir yasa koyucunun dikkat etmesi gereken noktalar 

Ģekillenmektedir. Buna göre yasa koyucular Ģunlara dikkat etmekle yükümlüdürler:  

1- Yasalar insanlara bir Ģeyler sunmalı, toplum üyelerinin neleri yapmaya 

izinli olduklarını, neleri yapmaya yasaklı olduklarını ve ne gibi görevleri, 

yükümlülükleri olduğunu açığa çıkarmalıdır.  

2- Fayda her durumda insanların karĢısına çıkacaktır. Zira bir insana 

faydadan daha yakın hiçbir Ģey yoktur. O yüzden tüm ölçekler fayda prensibine 

dayanmalıdır. 

3- Yasa koyucular bu görevleriyle aslında toplumla ilgili bütün gücü de 

ellerinde tutmuĢ olurlar. Bu güç onlara bazı sorumluluklar da vermektedir. Örneğin 

bireylerin ifade özgürlükleri göz ardı edilmemelidir.
225

 Ortak fayda uğruna bireylerin 

eleĢtirme hakları, değiĢim talepleri engellenmemelidir. Her yasaya her zaman karĢı 

çıkılabilinir. Çünkü o, yetersiz ya da özgürlüklere saldırı niteliği taĢıyor olabilir.
226

  

4- Yasamacıya yasa yapmanın üstün görevi bir hak olarak verilmiĢ olsa da, 

bu, aynı zamanda bir görevdir yani hizmettir. Bireyler hukukun isteklerine göre 

Ģekillenmek durumundadır. Ancak bu her zaman mümkün olmadığında, bütün 

insanlara, bütün bakıĢ açılarından bakıldığında emirler verilmeli, yasaklar 

getirilmelidir. Bu, yasamacının görevidir. Onlar, Ģartlar ne olursa yasa yapmalıdırlar. 

Bu onların görevidir ve kesindir. Bilgi, yasa yapma üzerinde kullanılmalıdır. Üstün 

gücün görevi, üstün yasama gücünün görevidir.  

                                                             
224 A.g.e: 67-71 
225 Bentham, A Fragment on Government, s: 95-98 
226 Bentham, Principles of Legislation, s:96 



 

177 
 

5- Yasa koyucular da bir takım yasalara tabidirler. Örneğin onlar görevlerini 

yerine getirmek istemediklerinde yasa yapmak istemediklerinde 

cezalandırılmalıdırlar.
227

 Yasamacı da yasalar tarafından yönlendirmelidir.
228

 

Yasaların oluĢturulmasında önemli bir basamak daha vardır. Mevzuatlar ve 

yönetmelikler yasayı mükemmelleĢtirmeye yetmese de onların yasa yapım sürecinde 

önleyebilecekleri kusurlar, etkileyebilecekleri durumlar vardır.
229

 O halde yasamacı 

yasanın kuruluĢuna da dikkat etmelidir. Bunlar;   

1- Maddelerin kısalığı ve netliği: Yasalarda maddeler uzun oldukça onların 

anlaĢılması,  parçaların birbirinden ayırt edilmesi zor olacaktır. Bir yasa bu talimata 

uymalıdır. Örneğin bir yasanın uzunluğu 100 kelimenin üstündeyse 

numaralandırılmalıdır. 

2- Yalınlık üzerine kurulmalıdır. Her madde basit ve net tekliflerle 

anlatılmalıdır. Bir madde iki bağımsız teklif içermemelidir. Zira bunların biri 

onaylanıp diğeri onaylanmayabilir. Tekliflerin tek bir madde içerisinde yer alması 

doğru ve yanlıĢ iki yasanın da aynı anda kabul ya da reddini zorunlu kılar.   

3- Ġsteğin ifadesi yalın olmalıdır. Yasanın gerekliliği ile ilgili sebepler, 

fikirler belirtilmelidir.  

4- Bir yasa teklifi yasanın içermesi gereken tüm maddeleri içermelidir. 

Örneğin hırsızlık yapma davranıĢının yasak olduğunu söylemek yetersizdir. Hırsızlık 

yapıldığında suçlu kiĢi “X” kadar süre, “Y” cezasına çarptırılacaktır Ģeklinde 

açıklamalar olmalıdır. Aynı Ģekilde bir beyan olmadan bireylere vergilendirme 

yapılamaz.
230

  

Doğru yasalara hangi yollarla ulaĢabileceğimizi inceledikten sonra yasaların 

hangi özelliklere sahip olması gerektiğini görebiliriz.  

1- Yasalar beklentilere hitap etmelidir. Eğer yeni yasalarla ilgili insanların 

bir beklentileri yoksa yeni yasa koymak daha zor olacaktır. O halde yasalar, 

                                                             
227 Bentham, A Fragment on Government, s: 107-109 
228 Bentham, Principles of Legislation, s:62 
229 Bentham, Political Tactics, s:118 
230 Schofield, Utility&Democracy, s: 58 



 

178 
 

eksiklikleri de gün ıĢığına çıkartıp çözümünü ortaya koymalıdır. Bu sayede 

beklentiler, yasa koyucuya bir sistemi izlemeye zorlamıĢ olacaktır.  

2- Yasalar bireyler tarafından tanınmalı ve bilinmelidir. Bilinmeyen bir yasa 

toplum üyelerinin beklentilerine de karĢılık veremez. Böyle bir yasa ise zihinde 

canlanamadığı için etkili olamaz. Bu, Bentham‟ın yukarıda eleĢtirdiği soruna çözüm 

önerisidir. Zira bireyler yasayı ancak suçu iĢlediklerinde yani cezayla 

karĢılaĢtıklarında öğrenmekteydiler. Oysa yasaların bireylere açıklanması onların 

yasalara itaatini de kolaylaĢtırır. 

3- Yasalar tutarlı olmalıdır. Bu, bir suça her zaman ve her durumda aynı 

cezanın verilmesi anlamına gelmektedir.  

4- Yasamada izlenen metotlar bireylerin anlayacağı Ģekilde olmalıdır. 

Örneğin az bilinen bir yasanın daha çok açıklanması gereklidir.  

5- Yasalar geçmiĢ yasalarla bağlantılı olmalıdır. Bu durum bireylerin 

zihnine “evet bu daha önce de uygulandı” ibaresini vermelidir. Aksi halde yasalar 

toplum üyelerine tamamen yabancılaĢacaktır. 

6- Beklentiler ile yasalar arasında bir uyum, mutabakat olmalıdır. Bu uyum 

yasalara harfi harfine uyumu sağlayacaktır. Burada kasıt, yasalar oluĢturulurken 

kullanılacak kelimelerin de doğru seçilmesidir. Zira bir kavram, normal bir insanla 

örneğin bir terziyle bir hukuk adamına farklı Ģeyler çağrıĢtırabilir.
 231

  

Yukarıdaki tüm belirlemelerin ıĢığında Bentham için, yasamanın ne anlama 

geldiğini Ģöyle özetleyebiliriz. Bentham‟ın sisteminde, gerek kiĢisel ahlak yasalarında, 

gerekse topluma uygulanan yasalarda otoritenin yerini sebeplendirme almıĢtır ve bu 

sebep faydadır, mutluluğun ölçeğidir.
232

 Yasayla uğraĢan kiĢilerin yetersiz olması, 

eğitimlerinin az olmasına bağlıdır ve bu durum bir hukuk reformunu gerekli 

kılmaktadır. Yasaların fayda prensibi tarafından yönetilmesi ve yasamanın bir bilim 

olarak kullanılması, mevcut sorunların çözümünü sağlayacaktır.
233

  

                                                             
231 Bentham, Principles of Legislation, s:153 
232 Schofield, Utility&Democracy, s: 162 
233 Bentham, An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, s: 149 



 

179 
 

Bu maddelerin yasa koyucu açısından ele alınması ise, kamusal alanda çeĢitli 

yaptırımlar olarak görünür olacaktır. Acı ve hazzın yaptırım olarak algılanması 

gerekmektedir. Zira acı ve hazların yasalara iliĢtirilmiĢ hali yaptırımlardır.
234

 

Bentham, haz ve acının bir toplumun Ģekillenmesinde kullanılıyor olmasının 

dört ayırt edici onay Ģekline tekabül ettiğini söyler. Bu onay biçimleri Ģu Ģekildedir:  

 Politik onay 

 Moral onay 

 Fiziksel onay 

 Dini onay
235

 

Politik onayın konusu içine giren olaylar, hükümdarın istekleri, politik yapının 

gücü ile ilgili olaylardır. Moral ya da popüler onayın konusuna giren olaylar, hayatın 

akıĢı, insanın spontan doğası ile ilgili olaylardır. Fiziksel onayın konu alanına giren 

olaylar,  Ģimdiki zaman ve doğaya yönelik olduğu düĢünülen olaylardır. Son olarak eğer 

bir olay,  gelecek zaman ile ilgili ise o zaman dini onayın konu alanına girmektedir. 

Dini onay dıĢındaki üç onay türü, deneyimlenmiĢ olaylarla ilgilidir. Dini onayda ise 

deneyimlenen bir olay bulunmamaktadır.  

Yukarıda saydığımız ilk üç onay tipi, yani Ģimdiki zamanla ilgili olanlar, insan 

doğasından etkilenmiĢlerdir ve birbirine benzer nitelikler taĢırlar. Örneğin birinin baĢına 

gelen bir güçlük, afet olarak nitelendirilir ve bu afetin sonucunda toplumun aldığı 

tutumların Ģekli, bu afetin hangi onay türüne dâhil olduğunu gösterir.  

Buna bir örnek vermek gerekirse, bir bireyin ortaya çıkardığı bir yangını ele 

alarak bu onay türlerini daha yakından inceleyebiliriz.  

Politik onay: Eğer yangın çıkaran kiĢinin bu davranıĢı, hukuksal bir 

çerçevede ele alınıp değerlendiriliyor ve bu durumun yasalardaki karĢılığı 

araĢtırılıyor ise, bu durumda söz konusu olay politik onay bağlamında 

değerlendiriliyor demektir ve bunun adı,  bilindik adıyla “ceza” dır. Burada 

toplumun diğer bireylerinin yangınla beraber maruz kaldığı kötü durum, 

hukukçuların ve yasa koyucuların uygun gördüğü bir Ģekilde değerlendirilir. BaĢka 

                                                             
234

 A.g.e: 9 
235 Bentham, Political Tactics, s:57 



 

180 
 

bir deyiĢle yukarıdaki aynı yangın olayı bu sefer politik güç eliyle, yasa koyucu ve 

uygulayıcı aracılığıyla cezalandırılmaktadır.   

Moral onay: Eğer yangın çıkaran kiĢi, toplumdaki bireylerin dostça 

yardımlarından mahrum bırakılıyorsa, bu kiĢiye kötü davranıĢ gösteriliyorsa, bu 

durum,  moral onay konusuna girmektedir. Burada moral onayın fiziksel onay ile 

çok benzer olduğu görülmektedir. Nitekim cezalandırmanın biçimi de toplumdan 

ihraca benzer; buradaki cezai müeyyide dostluk mahrumiyeti Ģeklindedir. Yangın ile 

bir çeĢit kötülüğe maruz kalan toplum üyeleri yangını çıkaran kiĢinin davranıĢını 

moral olarak onaylamayacaklardır. Çünkü Bentham‟ın sıklıkla belirttiği gibi bireyler 

birbirlerinin iyiliğini gözetmekle yükümlüdürler.  

Fiziksel onay: Eğer yangın, bir kiĢinin tedbirsizliğinden kaynaklanıyorsa 

buna, fiziksel onayın konusu içindeki bir ceza verilir. Bu ceza, örneğin, bu kiĢinin 

içinde bulunduğu toplumdan dıĢlanması olabilir. Zira çıkan yangın, toplumdaki 

diğer bireyleri kötü yönde etkilemektedir ve diğer bireyler, yangını çıkaran kiĢiye 

bir müeyyide uygulayarak onun davranıĢını onaylamadıklarını göstermelidir.  

Dini onay: Eğer yangın çıkaran kiĢi ilahi olarak cezalandırılıyorsa buna dini 

onayın konusuna giren cezalandırma denilir. Ancak bu cezalandırmanın ilahi 

karakter taĢıdığı için deneyimlenmiĢ olması beklenemez.  

Özetlemek gerekirse; yangın, kiĢinin kendi tedbirsizliği yüzünden çıkıyorsa, bu 

fiziksel onayın konusuna girer. Yangın politik bir yargıyla sonuçlanıyorsa, bu, politik 

onayın konusuna girer ve yasal cezalandırmayla sonuçlanır. Bir birey eğer bir 

komĢusunu istemediği bir davranıĢtan vazgeçirmek için ona ceza uyguluyorsa, bu,  

moral onayın konusuna girer ve son olarak yangın, tanrının hoĢnutsuzluğu ile ilgili bir 

cezalandırma ile sonuçlanıyorsa bu dini onayın konu alanına girer.  

Yukarıda bahsi geçen onay türleri ile ilgili bir noktanın daha üzerinde durmak 

gerekmektedir. Bizler, dinle, yani gelecekle ilgili olan haz ve acıları bilemeyiz; çünkü 

bunlar bizim gözlemlerimize açık değildir. O halde bu türden dini onayın kapsamına 

giren haz ve acılarla ilgili olarak söylenebilecek olan yegâne Ģey, bunların eninde 

sonunda baĢımıza geleceğidir. Buna ek olarak, Bentham‟a göre, bu dört onaydan 

fiziksel onay, politik ve moral onayın temelidir. Çünkü fiziksel onay bu ikisini içinde 

barındırır.  



 

181 
 

Sıraladığımız tariflerden de anlaĢılacağı üzere, politik, fiziksel, moral ve dini 

onay türleri aynı zamanda bir cezalandırma mekanizmasına da iĢaret etmektedir. 

Bentham, dört tip cezadan söz etmektedir: 

 1- Politik cezalandırma: Bu cezalandırmada baĢkalarının haklarını çiğneyen 

herhangi bir haz düĢkünü politik yapı eliyle ceza almalıdır. 

 2- Moral/Fiziksel (ahlaki ya da kamu tarafından) cezalandırma: Bu 

cezalandırmada kamuoyu kötülük yapanı suçlayabilir, kınayabilir ve dıĢlayabilir. 

 3- Dinsel cezalandırma: Tanrı aĢırı ya da topluma aykırı hazları arayanları 

cezalandırabilir.
236

 

     Yukarıda betimlediğimiz cezalandırma türleri bir hareketin hangi onay türüne 

gireceği sorusunu da beraberinde getirir. Özellikle tüm toplum söz konusu olduğunda, 

yasa koyucuya, yani politik yapı eliyle iĢleyecek olan hukuk sisteminin yapıcılarına bu 

ayrımların bilincinde olarak düĢünerek uygun yasaları yapma görevi düĢmektedir. Bu 

görev, fayda prensibinin her yönüyle çok iyi anlaĢılmasını gerektirir.   

Bu noktaya kadar incelediğimiz yasaların eksiklikleri, yönetmelikler, amaçları, 

öneriler bize hiçbir içerik vermemiĢtir. Oysa Bentham, bir taraftan formül olarak nasıl 

bir yasa tasarladığını ve bunun hayata geçirilmesi için neler yapılması gerektiğini 

söylerken, diğer taraftan bu yasaların içeriği ile de ilgilenmektedir. Fayda içeren 

yasaların zorunlu olduğunu belirlemiĢ bulunmaktayız. Ancak en fazla hangi yasaların 

topluma fayda getireceği de önemli bir husustur. Bentham, yasa koyucunun en önemli 

görevinin  “adaleti sağlamak” olduğunu söyler. Onun hukuk anlayıĢının bit taraftan 

düzeltici adalet ilkeleri diğer taraftan da dağıtıcı adalet ilkeleri taĢımaktadır. Ona göre 

adalet, her alana kendisini adapte eder. Yönetim Ģekli ne olursa olsun adalet her zaman 

gözetilmelidir.
237

 Adalet, bir taraftan yasa dıĢı davranıĢları kontrol altında tutan hukukla 

sağlanırken diğer tarafta toplumun ortak ihtiyaçlarını birbirleriyle eĢdeğer oranda 

korumak ve yerine getirmekle tesis edilecektir.  

Bentham, ilerlemeyi savunmaktadır ve buna yalnızca niceliksel veya sayısal bir 

artıĢla değil aynı zamanda niteliksel bir değiĢim ve düzelmeyle de ulaĢılması gerektiğini 

düĢünür. Bilimlerin ilerlemesi, ekonomik alanda nicelik artıĢıyla beraber kalite artıĢını 

                                                             
236Shaikan, Felsefe Tarihi, s:196 
237 Bentham, Principles of Legislation, s:120 



 

182 
 

da getirmektedir. Örneğin üretilen bir gıdanın fazla sayıda üretilmesi yeterli değildir. 

Onun aynı zamanda kaliteli de olması gerekmektedir. O, benzer bir durumun ahlak ve 

hukukta da olması gerektiğini düĢünmektedir. BaĢka deyiĢle hukukun ve ahlakın 

niteliksel olarak kaliteli olması için yasaları düzeltmek yeterli değildir. Yasaların içerik 

olarak da kaliteli olması gerekmektedir.  

Tüm toplumun aynı oranda ihtiyaç duyduğu diğer yasaların özellikleri ise 

aĢağıda incelenecektir.  

 

D. 2. TEMEL YASALARIN BELĠRLENMESĠ  

 

Bentham‟ın, hedeflediği türden bir toplumsal fayda/toplumsal mutluluk, ancak 

toplumu yönetenlerin becerileriyle mümkün olabilecektir. Zira yöneticiler, hem 

koydukları kurallar ve yasalarla bireylerin davranıĢlarının kontrolünü yapacaklar, hem 

de toplumun genel refahını sağlayacaklardır. Bentham, yasama gücünü, tek bir kiĢinin 

tekelinde kalması gereken bir Ģey olarak değil, bütün bireylere dağıtılacak ve insanların 

bu konudaki istek ve arzularını tatmin edecek bir Ģey olarak görmektedir. BaĢka bir 

deyiĢle toplam faydanın sağlanabilmesi için güç, sadece bireyler arasındaki dengeyi, 

onların da katılımcı olduğu bir tür ortak sözleĢme ile sağlamak üzere kullanılmalıdır. 

Hukukun cezalandırma dıĢındaki yönü burada aslında bir tür dağıtıcı adalet ilkesini 

yaĢama geçirmekle tanımlıdır. 

Bentham‟a göre, bireyde temellenen toplumsal mutluluk, yani toplumsal fayda; 

aĢağıdaki maddelerin toplamının en üst düzeyde olması ile ele geçirilecek olan Ģeydir.
238

 

Yasama bu maddelerin içeriğinin gereğini gerçekleĢtirdiğinde bireysellikler de zarar 

görmemiĢ olacaktır.  Bu noktaya kadar Bentham‟ın görüĢlerini, yasaların sınırlayıcı, 

davranıĢları engelleyici yönünü iĢleyici olarak ele aldık. Oysa yasalar, sadece birtakım 

zarar verici davranıĢları engellemek amacını taĢımamaktadır. Yasalar, aynı zamanda, 

bireylerin hayatına katkıda bulunacak düzenlemeler de yapmalıdır. Bu durumda 

                                                             
238 Bentham, An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, s: 80 



 

183 
 

yasamacıların yasa yapımında gözetmesi gereken öncelikler, toplumun ihtiyaçları 

vardır. Bu ihtiyaçlar ortaktır ve aĢağıdaki Ģekilde sınıflandırılırlar: 

 

1- Varlık/geçim/nafaka 

2- Bolluk/ bereket 

3- EĢitlik 

4- Güvenlik 

Yukarıdaki dört madde; yasa ve yasaların fonksiyonu ile birleĢerek mutluluğu 

tesis edecektir. Geçimi sağlamak, bolluğu üretmek, eĢitliği korumak ve güvenliği 

sürdürmek toplumdaki bireyleri mutluluğa ulaĢtıracak olan formüldür. O halde 

toplumsal mutluluğa ulaĢabilmek için gereken bu dört madde, bir yöneticinin yasaları 

oluĢtururken de referans olarak kullanması, temel alması gereken maddelerdir.  

Bentham, bu dört maddenin her birinin önemini tek tek vurguluyor olsa da 

bunlar arasında en fazla önem verdiği madde güvenliktir.
239

 Zira bu maddeler içinde 

geleceği de kucaklayan tek madde güvenliktir. Varlık, bolluk ve eĢitlik sadece Ģimdiki 

zamanla ilintili olsalar da güvenlik çok daha geniĢ bir zamana yayılabilmektedir. ĠĢte 

bundan dolayı güvenlik, diğer maddelerden daha üstün olan madde olarak kabul 

edilmektedir. Yukarıda anlattıklarımızla bağlantılı olarak, mutluluğun sağlayıcısı olan 

bu dört madde içinde özgürlüğün olmaması dikkat çekicidir. Zira özgürlük, liberal 

teorilerin en baĢat kavramıdır. Bentham‟da, özgürlüğün yasamada öncelikli olarak 

gözetilmesinin gerekmeme nedeni, özgürlüğün bu maddelerden daha değerli 

olmamasıdır. Özgürlüğün ancak bu maddelerin birinin, güvenlik maddesinin bir dalı 

olduğu/onunla iliĢkili olduğu kabul edilebilir. 

Yukarıda sıraladığımız hukukun/ yasamanın dört maddesi, aslında teorik olarak 

son derece açık olmakla birlikte, bunların pratikteki karĢılıkları oldukça belirsizdir.  

Dört maddenin birkaç tanesi aynı yasa içinde yer alabilir. Bunun nedeni bu maddelerin 

genellikle birbirleriyle müttefik olmalarındandır. Örneğin güvenliği sağlayan bir yasa, 

                                                             
239 Bentham, Theory of Legislation, s: 98 



 

184 
 

aynı zamanda varlık ve bolluğu da içerebilir. Fakat kimi durumlar vardır ki, bu 

maddeleri birleĢtirmenin imkânı yoktur. Örneğin bir yasa içinde yer alan eĢitlik 

maddesi, çoğu durumda güvenlik maddesi ile çatıĢabilir.  O halde sıraladığımız dört 

madde arasında bir önem sıralaması yapmak gerekmiĢtir ve Bentham, bu sıralamada 

güvenliği en üste/en önemli görev sınıfına yerleĢtirmiĢtir. Dört madde arasından 

geçim/nafaka/varlık ve güvenlik diğer maddelerden üst sıradadır.  Bolluk ve eĢitlik ise, 

açıkça diğerlerinden daha az öneme sahiptir. Gerçeklikte ise Ģöyle bir açıklama yapmak 

mümkündür: Güvenlik olmadan eĢitlik; geçim/nafaka olmadan ise bolluk/ bereket 

olamaz. Bunlar birbirlerine bağlı olsalar da, güvenlik ve geçim hayatın kendisi, eĢitlik 

ve bolluk ise hayatın süsü olarak tanımlanmaktadır.
240

 O halde, bir toplumun yasalarının 

oluĢturulma sürecinde güvenlik en önemli koĢuldur. Örneğin yasaların sadece geçim 

için yapılıyor olması, bu arada güvenliğin gözetilmiyor olması söz konusu yasaları 

iĢlevsiz kılacaktır. Toplum olarak yasaların belirlediği Ģekilde birçok Ģey üretiyor ve 

ekip biçiyor olunması, Bentham‟ın, yaĢamın asli alanları olarak belirlediği konular için 

bir anlam ifade etmemektedir. Ancak, örneğin bir üreticiye ürettiği meyve sebzelerle 

ilgili bir güvence verildiğinde yeterli Ģey de yapılmıĢ olur. Bu noktada Bentham‟ın, 

güvenlik derken aslında kavramı alıĢıldık Ģeklinden çok daha geniĢ Ģekilde aldığını 

görmekteyiz.  

Bu demektir ki, Bentham, güvenlik dediğinde, sadece politik yapının, toplumun 

ve onu oluĢturan bireylerin güvenliğinden değil, bu bireylerin yaĢam alanlarının her 

noktasındaki güvenlikten, yani üretim-tüketim gibi konulardaki güvenliğinden de söz 

etmektedir. O halde, güvenlik gerçekten de diğer maddelerden daha üstün konumdadır 

ve güvenliğin kapsadığı pek çok kollar vardır. Güvenliğin bu kollarının kendi aralarında 

önem derecelerine göre ayrıĢır ve önem derecesine göre hiyerarĢik bir yapılanma söz 

konusudur.  Örneğin yukarıda da bahsettiğimiz gibi, özgürlük de güvenliğin bir dalıdır 

ve genel güvenliğin önemi adına böyle kavranmak durumundadır.  

O halde iki tip güvenlik vardır. Bunlardan ilki, zimmetlidir ve geri alınamaz. Bu, 

bireylerin korunup güven içinde yaĢamaları, baĢkalarından bir zarar görmemeleridir. 

Bentham‟ın önem verdiği diğer güvenlik ise, toplumun refahını artıracak hizmetlerle 

                                                             
240 Bentham, A Fragment on Government, s: 78 



 

185 
 

ilgili güvenliktir. Bu güvenlik ise bazı durumlarda geri alınabilir. Yasamanın tüm 

maddeleri zimmetli olan güvenliğe boyun eğmelidir.
241

 O halde aynı sonuca tekrar 

ulaĢmaktayız. Kimi alt düzeyden iyiler, kurban edilmeden en yüksek düzeydeki iyiye 

ulaĢmak mümkün olmayacaktır. Burada alt düzeyden iyi olan özgürlük, üst düzeyden 

iyi olan güvenlik için kurban edilecektir ve bu, Bentham‟ın sisteminde meĢrudur. Zira 

bu durum, aklın, hesaplamanın bir ürünüdür. Yasalar, insanların düĢmanı ya da rakibi 

değildir. Onlar insanlar içindir. 

Bentham‟ın, güvenlik ile ilgili yaptığı bu ayrım liberal geleneğin gözden 

kaçırdığı bir ayrımdır. Zira gelenek, ya Locke‟da olduğu gibi, bireysel alanlardaki 

edimlerle ve sorunlarla bireyi yalnız bırakmıĢ, yani tam laissez faire uygulamıĢ ya da 

Hobbes‟da olduğu gibi zimmetli güvenliğe tam olarak teslim olmuĢtur. O halde 

Bentham‟ın, bu iki önemli figür arasında durduğu söylenebilir. Bentham, zimmetli 

güvenliğin uğruna her Ģeyin boyun eğmesi gerektiğini düĢünse de bireylerin tüm yaĢam 

alanlarının bundan ibaret olmadığının da farkındadır.   

Bentham, bu saiklerle yönetilecek olan bir toplumun mutlu olacağını düĢünür. O, 

yasanın,  yaĢayan bir mekanik yaratık gibi görülmesine karĢı çıkmaktadır. Bu yüzden 

iyi bir politik yapı ve hukuk sistemi ile yönetilen bir toplumun mottosu Ģu olmalıdır: 

“Kurallara uymak ve onu özgür bir Ģekilde eleĢtirmek.” Zira ona göre eleĢtirilmeyen bir 

sistem hiçbir zaman geliĢemez ve eğer yapılan hatalar kabul edilmezse bunların tamiri 

de mümkün olmaz.
242

 O halde bireylerin eleĢtirileri yasa koyucunun doğru yasalar 

yapmaları için önemlidir. Yasa koyucular hem bireysel ilgilerin hem de eleĢtirilerin 

öğrenilmesi için bireyleri dinlemelidir.  

 

                                                             
241 Bentham, Principles of Legislation, s:93 
242 Bentham, A Fragment on Government, s: 10-12 



 

186 
 

 

D. 3. YÖNTEM ĠLE OLGUNUN ĠLĠġKĠYE GEÇĠRĠLMESĠ: 

BĠREYLERĠN DĠNLENMESĠ 

Bentham‟ın felsefesinde, hakimlerin kimi zaman bir baba figürü gibi tasvir 

edildiği görülmektedir.  Bunun nedeni; adalet talep eden bireylerin buna yönelik 

duygusal beklentilerini karĢılamaktır. Bireyler, bu talepleriyle ilgilenildiğini 

gördüklerinde memnun olurlar. Bununla birlikte bu psikolojik beklentinin karĢılanmıĢ 

olması, hukukun bilim olduğu ve yasanın hesaplamaya dayalı bir rasyonalite olduğu 

gerçeğini asla değiĢtirmez. Bu demektir ki, karar aĢamasındaki hâkim, davalı ve davacı 

ile olan iliĢkisinde baba görüntüsünden sıyrılmak ve hukukun gereğini yerine getirmek 

durumundadır. Zira hem yasalar hem de yasa koyucular, kiĢisel bireyselliklere karĢı 

arzulu ya da endiĢeli olamaz.
243

  

Yasa koyucu, tek tek bireyselliklerle ilgileniyor olmasa da, yine de bireylerin 

neler istediğiyle ilgili bir fikrinin olması gerekir. Bu nedenle, yasa koyucu, insan 

doğasının yapısal özelliklerini bilmeli ve yasaları bunu temel alarak oluĢturmalıdır. 

Yöneticiler yasaları, insanların neler istediğine bakmadan, bununla ilgilenmeden 

yapamazlar. Zira “hızını hangi durumların etkilediğini bilmeden bir geminin hareketleri 

hesaplanamaz.”
 244

 Bu yüzden yasa koyucu ve yönetici, yasamanın konusu üzerinde onu 

etkileyen durumları bilmeden çalıĢamaz.  Bu demektir ki yasaların muhatapları 

hakkında bilgi edinilmeden, onların ilgileri tespit edilmeden onlar için en uygun yasanın 

yapılması mümkün değildir. Ancak bu bakıĢ açısı, bireylerin özel/öznel taleplerine 

yönelik değil, tüm bireyler için geçerli olana ve toplumun ortak çıkarına yönelik 

olmalıdır. O halde toplumun ortak çıkarını ve iyisini bilmenin yolu, bireylerin özel 

ilgilerinin temel alınmasını, özel ilgilerinin temel alınması ise onların dinlenilmesi, 

anlaĢılması ve göz önünde bulundurulmasını gerektirir. ĠĢte bu nedenle, fayda ilkesi, 

bireylerin dinlenmesini buyurur. Bu, hesaplamanın da bir basamağıdır. Benthama‟a 

göre yasalar, birçok sayıda kiĢisel özel yasanın bir araya gelmesinin toplamından daha 

                                                             
243 Nancy Rosenbaum, Bentham’s Theory of the Modern Sstate,  Harvard University Press, 1978: 51 
244 Bentham, An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, s: 33 



 

187 
 

fazla ya da daha az olmamalıdır. O halde hem bireylerin kiĢisel ilgilerinin belirlendiği 

ahlak yasaları önemlidir hem de insanların ne düĢündükleri. 

O halde yasa koyucu tek tek bireylerin ilgilerinin neler olduğunu bilmeli ve bu 

konuda onları dinlemelidir. Bu noktada yurttaĢların dinlenmesi mutlak iyi bir yasanın 

yapılmasını garanti etmez; zira bireysel farklılıklar nedeniyle herkesi tatmin edecek bir 

yasa imkânsızdır. Ancak burada önemli olan, yöneticilerin bireyleri dinleyerek, onların 

istek ve arzularını dikkate alarak politik yapıyı oluĢturmalarıdır.  Her bir bireyi tek tek 

dinlemek, onların isteklerine tamamen uymak anlamına gelmemektedir. Yöneticiler 

bireyleri dinleyecekler ancak herkesi tatmin etmek gibi bir amaç edinmeyeceklerdir. 

Zira bu, yönetimin demokratik bir yapıya bürünmesine sebep olur. Oysa Bentham, üçlü 

bir koordinasyonla baĢarılı olunacağına inanmaktadır. Bentham, gençlik sonrası 

dönemlerinde demokrasiye ilgi duymuĢ olsa da demokratik yapıya bütünüyle teslim 

olmanın cehaleti de beraberinde getireceğini düĢünmektedir. Bu açıdan bakıldığında o, 

bireylerin dinlenip ilgilerin tespitine önem verse de onların her söylediklerinin teoride 

uygulanmasının yanlıĢ olduğunun farkındadır. Zira bu hem mümkün değildir hem de 

doğru değildir. Bireylerin isteklerinin gerçekleĢmesi onlar için teoriyi 

meĢrulaĢtırmaktadır.  

Aslında Bentham‟ın teorisinde, bireylerin de fikirlerinin alınıyor olması onların 

hukuka sadece uyma yönüyle katılmalarını değil, hukukla ilgili bir Ģeyler söylüyor 

olabilmelerinin de sağlamaktadır. Zira bu noktaya kadar bireyler, hukuk yani ortak 

fayda için yasaların çerçevesini çizdiği bir yaĢam alanında sınırlandırılmıĢ insanlar 

olarak tasvir edilmiĢtir. Ancak onların dinleniyor olması, sadece bir hesaplama verisi 

olmadıklarını da göstermektedir. Zira “bireylerin dinlenmesi” onun sisteminde daha 

geniĢ anlamlarda kavranmalıdır. Bireylerin dinlenmesi görevini yöneticiye veren 

Bentham bununla iki hedef gerçekleĢtirmek istemektedir. Bunların birincisi, tezimizin 

baĢından itibaren bahsettiğimiz ve az önce de değindiğimiz bireysel ilgilerle ilgili 

veriler elde edip bunların toplamından bir yasa elde etmektir. Bu tam anlamıyla 

hesaplamadır. Ancak ikinci hedef, aynı zamanda bir istiĢare sürecini de beraberinde 

getiren bir Ģeydir. Buna göre yöneticiler, toplumdan gelen sese “kulak vermelidirler.”  

Bu, bireylerin hem eleĢtiri özgürlüğüne hem de ifade özgürlüğüne sahip olmalarıdır. 



 

188 
 

Bireylerin dinlenmesine, yöneticilerin istiĢaresi de eklemlenmektedir. Toplumda kabul 

görmeyen bir hususun olduğunu bireylerden dinleyen yönetici, bu hususun doğruluk ya 

da yanlıĢlığını istiĢareyle ispat edecektir. Bu, kemikleĢmiĢ düĢüncelerden, önyargılardan 

da kurtulmayı sağlayacaktır. O halde bireylerin dinlenmesi, bireylerle yöneticilerin ikna 

ile uzlaĢacakları bir zemin hazırlamaktadır. Bu noktadan itibaren bireyler, isteklerini 

bildiren ancak sadece ortak isteklerin karĢılanacağına ikna olmuĢ bir toplumun 

üyesidirler. Bu noktada Bentham‟ın teorisinin meĢruiyeti bireylerin güdülerinin esirleri 

olarak onu kabul etmelerinde değil, bu teorinin doğruluğuna ikna olmalarında gizlidir. 

Nasıl ki bireyin topluma ihtiyacı vardır, toplumun da kendi faydası için bireylerin 

fedakârlıklarına ihtiyacı vardır.   Bu durumda her toplum kendi üyelerinin hayrına iĢler 

yapacak, Bentham‟ın tanımladığı “hayırhah yönetici” nin egemenliği asla tiranlık 

olmayacaktır. Hayırhah yöneticinin etkinliği ise, anayasa ve yasalarla sınırlanmıĢtır; bu 

yöneticinin Leviathan olmadığı, Locke‟un bekçi devletine veya Nozick‟in minimal 

devletine yakın durduğunu gösterir.  

Dinlemenin sonucunda yasa koyucuların en çok duyacakları Ģey, yasaların 

değiĢmesi ve değiĢmemesi yönündeki isteklerdir.
245

 Toplum üyeleri bir taraftan mağdur 

oldukları yasaların değiĢmesini isteyecekler diğer yandan eski yasalara sımsıkı 

sarılacaklardır. O halde Bentham‟a göre tüm yasalarda yapılacak bir değiĢim her 

kesimin ve herkesin memnuniyetini sağlamayacaktır. Zira mükemmel olarak nitelense 

bile,  bu denli büyük bir değiĢim de beklentileri sekteye uğratma potansiyeli 

taĢıyabilecektir. Bu yüzden tüm yasaların değiĢtirilmesi pek de kullanıĢlı bir yöntem 

değildir.  

Açıktır ki Bentham, devrimi pek kullanıĢlı bulmamaktadır. Zira bu pratik 

değildir. Yasaların bütünüyle değiĢmesi bir yandan yeni memnuniyetsizlikler 

doğuracaktır ve istenen hedefe bir türlü ulaĢılamamasına neden olacaktır. Bu demektir 

ki Bentham‟ın devrime karĢı olması hem Fransa örneğini değerlendirme ölçütlerine hem 

de bunun bireyler açısından uygun olmamasına bağlıdır. Bentham‟ın yasa koyucusu, 

daha iyi bir düzene geçiĢin eskiyle daha uyumlu yasalar eĢliğinde olması gerektiğini 

bireyleri dinleyerek anlayabilmektedir. Zira Bentham, liberal geleneğin belli bir ölçüde 

                                                             
245 Rosenbaum, Bentham’s Theory of the Modern State, s:20 



 

189 
 

kurumsallaĢmıĢ olduğu bir ülkede yaĢamaktadır ve bütünü değiĢtirmek yerine parça 

parça yapılacak hukuksal düzenlemelerin yeterli olacağını düĢünmektedir. Bu 

düzenlemeler yapılırken yasa koyucu dikkatini yurttaĢlardan gelen somut taleplere 

çevirmek durumundadır. Bu, yöneticilerin en önemli görevidir. Bu sayede bireyler 

dinlenilmiĢ, görüĢlerine önem verilmiĢ kiĢiler olarak hukuka sadece uyan değil, onu 

oluĢturan kiĢiler olarak katılmıĢ olurlar. 

Bentham bireylerin dinlenmesi ile teorisine gelebilecek tiranlık eleĢtirilerini de 

engellemiĢ olmaktadır. Belirttiğimiz üzere bireylerin sesine kulak vermek onun 

demokrasiye araladığı kapıdır. DüĢüncelerine önem verildiğine ikna olan birey, içinde 

bulunduğu hukuki yapının bir tür tiranlığa dönüĢmesinin mümkün olmayacağını 

düĢünürler.  

Ortak faydanın, demokrasiye açılan kapının, kimi özgürlüklere alan 

bırakılmasının bu konuda engel oluĢturup oluĢturmadığı hukuk kurumunun en önemli 

birimi olan cezalar incelendiğinde ortaya çıkacaktır.  

 

E.   CEZALANDIRMANIN ĠġLEYĠġĠ 

E.1. NĠTELĠĞĠ ve AMACI 

Bentham‟ın teorisi incelendiğinde onun, bireylerin yaĢam alanlarını ilgilendiren 

özel alanı hukukla bağlayarak kamusal alana hukuk ile Ģekil vermeyi amaçlamıĢ olduğu 

görülmektedir. Önceki bölümlerde onun yasa yapımı ile bireylere toplum hayrı için 

nasıl davranmaları gerektiği ile ilgili yol gösterdiğini inceledik.  O,  politikanın ve bu 

alanda yapılan tartıĢmaların insan davranıĢları için hukuk kadar net ve kesin sonuçlar 

vermediğini düĢünerek moral alandan hukuka geçiĢ yapmaktadır. Zira ona göre, 

toplumlarda mevcut sorunlu durumlar için önerilen yararlı değiĢim politik değiĢimlerle 

olamaz.
246

 Bu durum onun toplum mühendisliği yönünün en önemli göstergesidir. O, 

hukuki kurallar yoluyla topluma düzen, birlik, güven getirmeyi amaçlamaktadır. Onun 

moral anlayıĢının hukukla nasıl düzenlendiğini daha iyi kavrayabilmek için, hukuk 

                                                             
246 Schofield, Utility&Democracy, s: 81 



 

190 
 

anlayıĢının pratikteki görünümlerinden en önemlisi olan ceza sistemini ayrıntılı 

incelememiz gerekmektedir. Zira onun teorisinde cezalandırma, hukukun toplumu 

Ģekillendirme araçlarının baĢında yer alır. Hukuk söz konusu olduğunda yasalar ve 

yasaların önemli kısmını oluĢturan cezalar akla gelir. Onun teorisindeki cezalandırma 

tekniği, ileride ayrıntılandıracağımız iĢleyiĢlerden dolayı tüm hayata yöneliktir.
247

 O 

halde hukuk ve dolayısıyla cezanın bu kadar kuĢatıcı, yapılandırıcı olduğu bir sistemde 

artık politikaya gerek kalmamaktadır. Zira hukuk zaten tüm hayata yönelik edimlere 

yeterince sahiptir.  

Hukuk kurallarına uymayı sağlayan en önemli etken cezadır. YasaklanmıĢ 

davranıĢ suçtur
248

 ve yasaklara saygı duyulması için cezalar önemlidir.
249

  

Peki, hukukun ceza aksı Bentham‟ın sisteminde ne Ģekilde iĢlemektedir ? 

Cezalandırma nasıl ve ne Ģekilde politikanın yerini tutacak ve bireyleri biçimlendirmeye 

hizmet edecektir ? Bir topluma yukarıda belirttiğimiz gibi düzen, birlik, düzen 

getirebilmek, sadece suçluların muhatap olduğu bir cezalandırma sistemiyle mümkün 

olabilecek midir ? Tüm bu soruların cevabı Bentham‟ın ceza ile ilgili görüĢleri 

incelendiğinde anlaĢılacaktır. Ancak ilk olarak söylenmesi gereken, onun sisteminde 

cezanın sadece suçluları değil, tüm toplumu ilgilendirdiği, kavradığıdır.  

Bentham‟ın teorisinde hukuk, dolayısıyla ceza, Aristoteles‟ten itibaren karĢımıza 

çıkan “düzeltici adalet” olarak görev yapmaktadır. Düzeltici adaletin ana fikri; yasanın, 

ortaya çıkan kazanç ve zarara bakmasıdır. Suç yoluyla elde edilmiĢ olan kazanç, 

cezalandırma yoluyla tazmin edilir. Bu sayede suçlu kiĢinin kazancı ortadan kalkar.
250

 O 

halde diyebiliriz ki cezalandırma yoluyla hem bireylerin davranıĢları biçimlenecek hem 

de suçlar tazmin edilmiĢ olacaktır. 

Bentham‟ın, ceza ile ilgili görüĢleri iki ana aks üzerinden incelenebilir. 

Bunlardan biri, onun liberal bakıĢ açısının en önemli unsuru olan özgürlük sorununun 

ceza ile iliĢkisidir. Diğeri ise, Bentham‟ın ceza yoluyla bireyleri biçimlendirme yöntemi 

ve bunun uygulanıĢıdır.  

                                                             
247 Foucault, Hapishanenin Doğuşu, s:365 
248 Bentham, Principles of Legislation, s:47 
249 Bentham, An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, s: 81 
250 Ahmet Arslan, İlkçağ Felsefe Tarihi 3, Ġstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları,  2007: 265 



 

191 
 

Bentham‟ın, fayda bağlamında temellendirdiği toplum anlayıĢında en önemli 

sorun, bireylerin özgürlüklerine getirilen sınırlandırmalardır. O halde davranıĢları 

sınırlandırma konusu, hukuk sisteminin üzerinde dikkatle iĢlemesi gereken bir alandır. 

Bu durumda Bentham, ceza mekanizmasının iyi iĢleyen bir hukuk sisteminin en önemli 

parçası olduğunu düĢünmektedir. Onun yaĢadığı dönemde cezalandırma sistemi, pek 

çok mağdur yaratmıĢtır. Adaletsizce yapılan yargılanmalar, cezaların gereksiz ağırlığı 

ve iĢlevsizliği, Bentham‟ı, cezalandırma üzerine düĢünmeye yöneltmiĢtir. O, mevcut 

cezalandırmanın gaddarca olduğunu ve adaletsizliğin bireylerin zihninde hukuka karĢı 

bir güvensizlik oluĢturduğunu öne sürmektedir. Oysa güven duygusu bir toplumda tüm 

bireylerin birçok farklı konuda eĢit olarak ihtiyaç duydukları bir duygudur. O halde 

bireylerin en önemli ihtiyacının giderilmesi, en fazla sayıda insanın en fazla miktarda 

faydasını artıracak bir durumdur. Özgürlük sorunu ise, cezalandırmanın en önemli 

niteliği olan “güven” konusu devreye girdiğinde toplum açısından aĢılmıĢ olacaktır. Bu 

durumda cezalandırmalarla ilgili bireylerin zihninde bir güven duygusu oluĢursa, 

cezalandırmalara bir tür özgürlük ihlali olarak bakılmayacaktır. ĠĢte bu güveni tesis 

edebilmek için Bentham, faydacılığın tanımını yaparken onun zeminine iki ilke 

yerleĢtirir: 

1. Her birey, kendisine göre eyleyecek ve eylemleriyle ilgili bir 

değerlendirme yaparken kendisini temel alacaktır. Bireyler, kendi ilgilerine yönelik 

olarak davranacaklardır. Bu ilgi daha önce de belirttiğimiz gibi hazza yönelik bir 

ilgidir. Zira bireylerin davranıĢlarının temelinde yatan motif haz arayıĢıdır.  

2. Bir kiĢinin yargılanmadan hüküm giymesi ve bu yüzden bir acıyla 

karĢılaĢıyor olmasında haz verici hiçbir yön yoktur. Burada kasıt, haz peĢinden giden 

bireyin, adaletten yoksun bir Ģekilde hazla değil acıyla karĢılaĢmasıdır. Bu durum, ne 

birey ne de toplum için haz verici değildir. 

Yukarıdaki ilkelerden çıkarmamız gereken iki sonuç, insanların daha ziyade 

özel alan merkezli olarak yaĢadıkları ve fayda teorisinde adaletin ve adaleti tesis 

edecek olan cezalandırmanın ne denli önemli olduğudur. Nitekim Bentham‟a göre, 

insan davranıĢlarının yani özel alanın kapladığı yer, yönetimle ve politikayla ilgili 

kamusal alanının kapladığı yerden daha büyüktür. O halde zaten daha ziyade özel 



 

192 
 

alanı merkeze alarak yaĢayan bireylerin, toplumun mutluluğu uğruna adil olmayan 

cezalara maruz kalması,  toplumsal mutluluğun, zarar gördüğü anlamına gelir. 

Bentham, bu nedenle, yaĢadığı dönemde kınanmakta ve cezalandırılmakta olan kimi 

eylemlerin de bu nedenle serbest olması gerektiğini savunmaktadır.
251

 Mevcut 

durumun toplumun zihninde adaletsizlik hissi uyandırmasıyla Bentham, cezaların 

tanımlanması ve uygulanıĢı konusunda bir takım öneriler getirir  

Peki, Bentham, cezayı nasıl tanımlamaktadır ? Bentham, cezanın bir tür 

saldırı olduğunu düĢünmektedir. Bu, yukarıda da belirttiğimiz gibi ilk olarak 

bireylerin özgürlüklerine yapılan bir tür saldırıdır. Peki, bu tanımlamadan hareketle 

Bentham cezalandırmayı ne Ģekilde meĢrulaĢtırabilecektir ? Bireyler tarafından 

fiziksel bütünlüklerine ve özgürlüklerine yapılan bu saldırıya karĢı bir direnç 

geliĢmeyecek midir ? Zira her ceza bir saldırı olarak değerlendirilecekse bu durum 

bireylerin zihninde hukuka karĢı bir eğilim oluĢturmayacak mıdır ? Bir saldırı 

metodu ile toplumun biçimlendirilmesi mümkün olacak mıdır ?  

Bu noktada Bentham, cezalarla saldırılar arasında hukuki tanımlama 

açısından bir ayrım yapmak gerektiğini savunur. Bu ayrım aslında onların 

doğalarından kaynaklanmamaktadır, yani doğaları gereği her ikisinin de bir saldırı 

olduğu gerçektir. Ancak, Bentham‟a göre cezalar; yasal ve yasayla düzenlenen 

maddelerken, saldırılar; hukuksal olarak yasaklanmıĢ ve istenmeyen davranıĢ 

çeĢididirler. O halde diyebiliriz ki ceza, toplumun faydası için istenilen bir durum 

iken, saldırı; toplumun düzeni için kendisinden kaçınılması gereken bir durumdur. 

ĠĢte bu ayrım, cezalarla saldırıların sonuçlarının da birbiriyle zıt olmasını 

sağlamaktadır.  Zira saldırının etkileri herkeste farklı kötülükle ve sistemsiz bir 

Ģekilde sonuçlanırken cezanın etkileri iyilikle sonuçlanmaktadır.
252

 Bu demektir ki 

ceza, kendinden kötü bir Ģey olsa da önemli olan, bu kötülüğün uygulanma yöntemi 

ve bu yöntemin sonucunda elde edilen iyi sonuçlarıdır. Bu sayede ceza, artık bir 

saldırı olarak algılanmaktan çıkacaktır. Bu ayrım cezanın tanımını bize vermektedir. 

Cezayı saldırı değil de ceza kılan unsurlar, doğrudan toplum için hayırlı nitelikte 

sonuçlarının alınması ve herkeste aynı kötülükle sonuçlanması olarak tanımlanabilir.  

                                                             
251Steintrager, Bentham, s: 30 
252 Bentham, Theory of Legislation, s: 17 



 

193 
 

Ceza, bireyde oluĢturulacak haz yitimi, acı hissi, duygu yitimi yollarıyla 

uygulanır.
253

 Bu bir kötülüktür. Bir saldırının adının ceza olabilmesi için onun, 

sistemli ve dolaysız olması gerekmektedir. Zira her kötülük ceza olmaz. Örneğin 

sadece antipatiye dayalı kötülüklerin bir sistemi yoktur dolayısıyla bunlar ceza 

değildir. Peki, hangi saldırı çeĢitleri hukuk tarafından yasal elle saldırıyla 

sonuçlanacak, yani ceza alacaktır ? Bu noktada suçun tanımına ihtiyacımız vardır.  

Bentham‟a göre suç adı verilecek ve cezayla sonlandırılacak bir saldırı, bir 

insanın kiĢiliğine, ününe, varlığına ya da durumuna yönelik olarak gerçekleĢen 

davranıĢlardır.  Bentham‟ın suçun tanımını bu Ģekilde yapmasının nedeni, suçun 

kaynaklarının bunlar olduğunu düĢünmesindendir. Bunlar aynı zamanda mutluluğun 

da tanımının kaynaklarıdır. Bentham‟a göre mutluluğun kaynağı kiĢiliğe, üne, 

varlığa, duruma dayandığı için suçun kaynağı da bu noktalara dayanmaktadır. O 

halde suç sayılacak saldırılar, bireylerin mutluluk kaynaklarına karĢı yapılan 

davranıĢlardır.  

Bentham suç çeĢitlerini Ģu Ģekilde sınıflar: 

1. Özel suçlar: Bu suçlarda bireyler sadece kendilerine zarar verirler.  

2. Yansıyan suçlar: Burada suç baĢkasına yönelik olsa da ceza, yani zarar 

yansıyarak suçlunun kendisine döner.  

3. Yarı toplumsal suçlar: Burada toplumun sadece bir kısmını etkileyen 

suçlar söz konusudur. Burada zararı dini bir grup, ekonomik bir zümre vb. görür.  

4. Toplumsal suçlar: Bunlar toplumun hepsini aynı oranda etkileyen 

suçlardır. Bu suçlar, vatan hainliği, adalete, toplumsal güce karĢı olan suçlardır. 

Bentham yukarıda sıraladığımız suç sınıflarından ilk madde dıĢında tümünün 

cezalandırılması gerektiğini savlar. Zira kiĢinin kendine yönelik zararı bazı özel 

durumlar dıĢında sadece kendisini etkilemektedir ve bu konuda kiĢiler istediklerini 

yapmaya özgürdür.
254

 Örneğin bir kadının kendisine bir zarar vermesi sadece onu 

                                                             
253 A.g.e: 1 
254 Bentham, Principles of Legislation, s: 240 



 

194 
 

ilgilendirir. Ancak bu kadın kendisine aynı zararı hamile iken verirse,  bu zarar 

karnındaki baĢka bir bireyi de etkileyeceği için bu durum kiĢinin sadece kendisine karĢı 

suç iĢlemesi olarak değerlendirilemez. Cezalar, ilk olarak bireylerin güçlerini etkileyen 

davranıĢlardır ve kiĢilerin kendilerine karĢı olan güçlerine müdahale edilemez. Bireyin 

gücünün önüne set çekmek, onu bu gücün kullanımı konusunda sınırlamak ancak 

kamusal alan içindeki edimler için meĢrudur. Zira güç kiĢi için bir haktır çünkü haz 

sebebidir. O halde gücün varlığı değil, kime karĢı ve hangi durumlarda kullanıldığı 

önemlidir.  

Peki, sadece baĢkalarına karĢı iĢlenen suçlara verilecek cezalar ne Ģekilde 

uygulanacaktır ? Suçluların güçleri hangi yöntemlerle sınırlandırılacaktır ? Hangi 

suçlara hangi cezalar verilecektir ? Bentham, cezalarla ilgili ayrıntılı açıklamalar 

yapmıĢ, defalarca onları sınıflandırmıĢtır. Tüm bu sınıflandırma ve özellik 

açıklamalarında temel ilke, cezaların suç ile orantılı olması gerektiği Ģeklindedir. Bu 

demektir ki değineceğimiz ceza çeĢitleri hangi gruba hitap ederse etsin bu konuda en 

önemli husus, suç ve ceza arasında matematiksel bir orantının, doğru orantının olması 

gerektiğidir. Bentham‟ın gerek bireysel fayda hesabında gerekse yasa yapım sürecinde 

uygulanmasını önerdiği matematiksel orantı, cezalandırmada da uygulanmalıdır. 

Cezalar, hukukun görünür olduğu alanları betimlemektedir ve cezanın belirleniĢinde 

bilimsel yöntemin kullanılmaması, cezaların da nesnelliğini tehlikeye sokacaktır.  

Toplum için tehdit edici bir durum oluĢtuğunda yasa koyucunun zihninde iki ana 

fikir belirir. Ġlk fikir, gelecekte de aynı türden durumların oluĢmasını engellemek ve 

çoktan oluĢmuĢ olan zararı tazmin etmek.
255

  Bu demektir ki aslında cezalandırmanın 

içeriği bir yandan suça karĢı önleyici tedbirlerin alınmasını da içermektedir. Suça karĢı 

oluĢturulabilecek politik çareler Ģöyledir:  

1- Önleyici Çareler: Yasalarda suçlara karĢı önlem alınmasını sağlayacak 

maddeler oluĢturulur. 

2- Baskılayıcı Çareler: BaĢlayan bir suçun henüz sonlanmasını beklemeden 

sonlandırmaya çalıĢılır. 

                                                             
255 A.g.e: 19 



 

195 
 

3- Tatmin Edici Çareler: Suça maruz kalan kiĢilerin güvenliğinin 

sağlanması için tedbirler alınır, gördüğü zarar tazmin edilir. 

4- Ceza: Kötülük/suç durdurulduktan sonra cezalandırma yapılır.
256

 Ancak, 

kimi suçlar da örneğin cinayet durdurulamaz ve çaresi yoktur.
257

 

Saldırıları engellemek sadece yasalara harfiyen uymakla mümkündür. Bundan 

dolayı Bentham‟a göre yasamada suç(lu) ve ceza
258

 beraber ele alınmalıdır.
259

  

Bentham‟ın cezalandırma ile ilgili ayrıntılı tasnifine geçmeden önce onun 

cezalarla ilgili en önemli belirlemesinin sunulması gereklidir. Ona göre bir saldırı 

ancak kiĢinin özgür iradesinden dolayı ortaya bir kötülük çıkarıyorsa cezayı hak 

eder.
260

 Bu, tıpkı yasamanın davranıĢ analizine benzer. Suç davranıĢı, baĢkalarının 

zorlaması altında gerçekleĢiyorsa bunun hangi oranda cezayı hak ediyor olduğu 

değerlendirilmelidir. Örneğin bir banka görevlisi, soyguncunun silah zoru 

altındayken parayı ona verdiği için cezalandırılamaz. Zira bu davranıĢ, iradi bir 

davranıĢ değildir. O halde, cezada Ģu durumlar göz önüne alınmalıdır.
261

  

1- Yapılan eylemin kendisi 

2- Eylemin yapıldığındaki durumlar 

3- Ona eĢlik eden amaçlılık 

4- Ona eĢlik eden bilinçli- bilinçsizlik ya da yanlıĢ bilinç hali 

Bentham‟a göre cezalar, temel olarak ikiye ayrılır. Bunlar,  

A)   Bedensel cezalar.  

B) Bir Ģey kaybetmeye dayalı cezalar. Bu tür cezalar da kaybedilen en önemli 

Ģey, özgürlüktür. Zaten özgürlük kaybı tüm hazların da kaybı anlamına gelmektedir. 

Özgür olmayan bir kiĢinin hazlarının peĢinden gitmesi mümkün değildir. Kayıp, haz 

kaybıdır.  

                                                             
256 A.g.e:18 
257 Bentham, Political Tactics, s:275 
258 criminal ve penal 
259 Bentham, An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, s: 141 
260 Bentham, Theory of Legislation, s: 17 
261 Bentham, An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, s: 36 



 

196 
 

Yukarıdaki ana ayrımın ardından Bentham cezalarla ilgili bir diğer sınıflandırma 

yapar. Buna göre cezalar;  

1-  Basit acı veren cezalar 

2- Kompleks acı veren cezalar 

3- Kısıtlayıcı cezalar 

4- Zahmetli cezalar 

5- Maddi cezalar 

Bentham, yukarıda sıraladığımız cezalarda en fazla ilk üç madde üzerinde 

durmaktadır.
262

 Peki bu cezalar ne gibi özelliklere sahiptir ? Bentham‟a göre 

cezaların toplumun zihninde adalet duygusunu oluĢturabilmeleri ve toplum için 

yararlı, iĢlevli olabilmeleri için Ģu özelliklere sahip olması gerekmektedir:  

1. Ceza suçluyu bir davranıĢtan caydırmaya yönelik olmalıdır. Aksi bir 

amaç taĢıyan davranıĢ salt kötülük olacaktır. Zira bireyler, kendilerine yasal yollarla 

kötülük yapılmasını kabul edemezler. Bu durumda cezanın toplumun faydası 

açısından da toplumu Ģekillendirmek açısından da bir anlamı olmayacaktır.  

2. YanlıĢ davranıĢ ne kadar büyükse cezanın da o kadar büyük olması 

gerekmektedir. Burada net bir orantı olması zorunludur. Ancak önemli olan nokta, 

cezalandırmada aĢırıya kaçılmamasıdır. Bentham‟a göre döneminde yapılan en 

önemli hatalardan biri de aĢırıya kaçan ceza uygulamalarıdır. Örneğin fahiĢelerin 

yakılması büyük bir cezadır. O halde bu suça, suçun ağırlığıyla eĢdeğer bir ceza 

uygulanması gerekir. FahiĢelik, kötü bir davranıĢ çeĢidi olsa da bu suç, baĢka bir 

kiĢinin hayatını kaybetmesiyle sonuçlanmamaktadır. O halde suçu iĢleyenin 

cezasının hayatını kaybetmek olması adil değildir. Bu suç, topluma ne çeĢit bir zarar 

veriyorsa, suçlu da o Ģekilde cezalandırılmalıdır. Bu demektir ki suçlar maddi zarara 

sebep oluyorsa maddi olarak cezayla, ahlaki bir zarar veriyorsa, ahlaki bir cezayla 

karĢılık bulmalıdır. Bentham‟ın fahiĢelerin yakılmasına karĢı olması sadece bu 

cezanın söz konusu suça oranla ağır olması nedeniyle değildir. Bentham ölüm 

                                                             
262 Bentham, Theory of Legislation, s: 18 



 

197 
 

cezasını onaylamamaktadır. Bunun nedeni yasaların, dine aykırı uygulamalar 

yapmaması gerektiğini düĢünmesidir. Bentham, kendisi daha önce incelediğimiz gibi 

dini sadece düzeni desteklemesi boyutu ve Ģartıyla sistemine almıĢ olsa da kimi 

uygulamalarda dinin kurallarına uyulması gerektiğini düĢünür. Ancak bu uyma 

gerekliliği, dinin doğru söylediğini düĢünmesinden kaynaklanmaz. O sadece 

toplumun inancının “canı tanrı verir tanrı alır” Ģeklinde olduğunu düĢünür ve bu 

inanca taban tabana zıt bir yasanın ya da cezanın oluĢturulmasını onaylamaz.    

3. Aynı anda iĢlenen iki tane suç varsa bu durumda ceza, büyük olanı esas 

alarak verilmelidir. Örneğin bir hırsızlık olayı ölümle sonuçlanan bir cinayete 

dönüĢebilir. Bu durumda hırsızlık değil cinayet suç sayılmalı cezanın miktarı buna 

göre arttırılmalıdır. Ancak bu durumda sadece cinayete ceza verilir de hırsızlık 

eylemi cezasız kalırsa hırsızlıkların devamı mümkün olur. O halde hem cinayeti, hem 

de hırsızlığı kapsayacak büyüklükte bir ceza uygun görülmelidir. Önemli olan büyük 

suçun cezasının göz ardı edilmemesi gerektiğidir.  

4. Ceza, saldırıyı/suçu iyi bir davranıĢa döndürecek nitelikte olmalıdır.  

5. Ceza, belirlenen kurallardan fazla olmamalıdır.  

6. Cezanın miktarı suçlu için caydırıcılık ve iyiye yönelme açısından yeterli 

değilse arttırılmalıdır.  

7. Suç olan bir davranıĢın alıĢkanlığa dönüĢtüğü durumlarda ceza, her 

seferinde artırılmalıdır. 

8. Kimi suçlulara kiĢilik özelliklerinden dolayı daha az miktarda ceza 

yetecek olsa bile bu konudaki standart bozulmamalıdır.  

Yukarıda Bentham‟ın cezalarla ilgili çok ayrıntılı tasnif yaptığını belirtmiĢtik. 

Bentham‟a göre cezaların özellikleri, onların yoğunluklarıyla Ģekillenmektedir. Bu 

tanıma göre Bentham‟a cezaların sahip olması gereken diğer özelliklerini Ģöyle 

sıralamaktadır:  

1. ÇeĢitlilik: Bir suç ilk defa gerçekleĢtiğinde hapis cezası veriliyorsa aynı 

suçun tekrarında hapsin yanında baĢka bir ceza daha uygulanmalıdır. Çünkü bu 



 

198 
 

durumda ceza yeteri kadar caydırıcılığı hizmet etmemiĢ demektir. O halde cezalar, 

aynı oranda artırılabilecek Ģekilde çeĢitli olmalıdır. 

2. EĢitlik: Her suça aynı ceza verilmelidir. Bir suçlu sadece bedensel engeli 

olduğu için aynı suçu iĢlemiĢ baĢka birine göre daha farklı cezalandırılamaz. Burada 

düzeltici adaletin temel ilkesi olan mutlak eĢitlik söz konusudur. Bu demektir ki iyi 

bir insanın katil olması ile kötü bir insanın katil olması arasında bir fark yoktur. 

Önemli olan katile, kiĢisel özellikleri ne olursa olsun diğer katillerle aynı eĢitlikte 

cezanın verilmesidir.  

3. ÖlçekdeĢlik: Bir suçtan dolayı zarar görmüĢ insanlarla bu suçu iĢleyenler 

aynı miktarda acı çekmelidir. Tıpkı aynı suçu iĢlemiĢ suçluların aynı miktarda ceza 

yani acı çekmesi gibi. Suçların tazminde suçlu, verdiği zarardan daha hafif bir zarar 

almamalıdır. Bu, suçun tekrarına imkan tanır. 

4. Karakteristiklik: Bir ceza, insanların zihnine, suçlardan alıkoyucu bir 

Ģey olarak yerleĢmelidir. O halde cezanın hatırlanır ve öğrenilir bir Ģey olması 

gerekmektedir. Gerçek caydırıcılık/önleyicilik ise sadece yaĢanmıĢlık/deneyim ile 

sağlanabilir. Bentham‟a göre; daha kolay öğrenilen bir ceza, daha zor öğrenilen bir 

cezadan iyidir. Daha kolay hatırlanan bir ceza, daha zor hatırlanan bir cezadan iyidir. 

Aynı Ģekilde, daha önemli bir ceza, daha önemsiz bir cezadan iyidir.
263

  Bu demektir 

ki cezalandırmada esas olan onun bireylerin zihninde yerleĢmesi olmalıdır. 

Zihinlerde uyanık duran cezalar, suçun önlenmesinde her zaman daha fazla iĢleve 

sahiptir.  

5. Örnek vericilik: Bir cezadan sadece suçlu olan kiĢi değil tüm toplum 

ders almalıdır. Toplumun üyeleri karĢılaĢacakları cezaları bildiği sürece suçlardan 

daha uzak dururlar. 

6. Sadelik: Cezalar, sade ve herkes tarafından aynı Ģekilde anlaĢılır 

olmalıdır. Bir ceza farklı kiĢilerin zihninde farklı Ģeklilerde cisimleĢmemelidir. 

Cezanın yalın olması sonucunun bilinip davranıĢtan cayılmasını sağlar 

                                                             
263 A.g.e: 31 



 

199 
 

7. Reformistlik: Bir ceza, bireyleri bir davranıĢtan sadece korku yoluyla 

değil, zihinsel olarak vazgeçirmelidir. Bu demektir ki ceza; bireylerin zihnine 

yönelik reformist olmalıdır. Bu, Bentham‟ın bireyleri Ģekillendirme yollarından 

birdir. Zira o, fiziksel korkudansa zihinsel korkunun toplumun güvenliği için daha 

etkili olduğunu düĢünür.  

8. Tekrarı önleyicilik: Cezayı tekrar etme gücünü kiĢinin elinden alan 

cezalar uygulanmalıdır. Örneğin; suçluyu sakatlama, o suçun bir daha iĢlenmesini 

önler veya azaltır.  

9. Hizmet edicilik: Cezalar mutlaka bir bedele hizmet etmelidir. Eğer ceza 

suçun bedelini ödemezse bu durumda ortaya çıkan Ģey bir cezalandırma değil, meĢru 

olmayan bir kötülük olacaktır. 

10. Popülerlik: Önceden uygulanmıĢ, popüler, toplum tarafından sonucu 

bilinen cezalar, yeni uygulamaya geçirilecek cezalardan iyidir. Zira bunlar deneyim 

yoluyla toplum zihninde zaten yer etmiĢ türden cezalardır. Bu yüzden cezaların 

uygulanıĢında etkisi bilinmeyen türden cezalarla riske girmektense önceden bilinen 

ve onaylanmıĢ olanlar seçilmelidir.  

11. Tanımlamada Basitlik: Cezaların tanımı basit olmalıdır. Bu noktada 

onlara verilen adların bile önemi büyüktür. Esrarengiz adı olan cezalar zihinde bir 

Ģey canlandıramayacağı için anlamsızdır. Bireyler cezanın adını duyduğunda her bir 

bireyde aynı görsel canlanmalı, o ceza herkes için aynı Ģeyi ifade etmelidir. Oysa 

kötü ve anlaĢılmaz tanımlanmıĢ cezalar zihinlerde muğlaklık yaratır. Bu durum ise 

cezaların beklenen dönüĢtürücü etkisine ket vurur. 

12. Affedilebilirlik: Nadir de olsa kimi durumlarda masumiyet 

kanıtlanabilir. Bu durumda ceza affedilebilir bir özellikte olmalıdır.  

13. Suça layıklık: Cezalar suçla iliĢkili ve gösteriĢsiz olmalıdır. Suçlar, 

sadece hak ettikleri cezalarla sonuçlanmalı, cezalandırma bir Ģölene dönüĢmemelidir. 

Bentham‟a göre, ilk olarak cezaların uygulanıĢında insanların zihnine iki temel 

düĢüncenin iĢlenmesi gerekir. Bunlar, cezanın yasal açıklamasının ve kınanır özelliğinin 



 

200 
 

bildirilmesi ve infazının uygun Ģekilde yapılıĢının açıklanmasıdır.
264

 Diğeri ise 

cezalarda ılımlılık, ahlak, din ve insanlık idelerinin bulunmasının zorunluluğudur. 

Örneğin Hristiyan inancına göre canı tanrı vermiĢtir ve tanrı almalıdır. O halde 

cezalarda toplumun bu türden hassas dengelerinin gözetilmesi gerekir.
265

   

Peki, bu kadar ayrıntılı tasnif edilmiĢ cezaların uygulanıĢ Ģekli nasıl olacaktır ? 

ġimdi yukarıda özelliklerini gördüğümüz cezanın ne Ģekilde iĢleyeceğine bakmamız 

gerekmektedir. 

 Bentham, her ne kadar ceza ile saldırı kavramlarını birbirlerinden ayırmıĢ olsa 

da o, “basit ceza”larla ilgili olarak bu ayrımı kullanmaz. O, basit cezalar uygulanırken 

cezanın saldırı niteliği taĢıması gerektiğini düĢünür. Peki, bu ceza nasıl olacaktır ? 

Suçluya yönelik saldırıda hangi ölçütler esas alınacaktır ? Bentham‟a göre, basit 

cezaların uygulanılıĢında,  suç iĢlenirken kullanılan araç, cezada da kullanılmalıdır. 

Yani suçun tazmin ediliĢ Ģekli yine suçun iĢleniĢine göre değiĢecektir. Örneğin; suçta 

bıçak kullanılmıĢ ise,  cezada da bıçak kullanılmalıdır. Aynı Ģekilde eğer suç, bir yangın 

çıkarma olayı ise, buna sebep olan kiĢinin vücudunda bir bölüm yakılmalıdır. Basit acı 

veren cezalarda cezalandırmanın ince noktası, tazmin sırasında ölüme sebep 

vermemektir. Bir kiĢiye suyla verilen bir zarar, zararı vereni, yani suçluyu suda 

tutmakla ödetilebilir. Bentham, basit cezaların bu Ģekilde uygulanma prensibine “göze 

göz diĢe diĢ” demektedir.
266

 Dolandırma gibi nitelikli bir suç düĢündüğümüzde bu 

suçun cezası, dolandırma iĢi neyle yapıldıysa aynı organa yönelik olmalıdır. Örneğin 

sahte imza kullanılarak bir dolandırıcılık yapılması durumunda kiĢinin eli demir bir 

kazığa geçirilebilir. Birine iftira atmıĢ bir kiĢinin dili de aynı Ģekilde kazığa 

geçirilebilinir. Bentham‟ın önerisiyle ilgili kullandığı “göze göz diĢe diĢ” tanımı tam 

olarak uygulanmalıdır. Bu noktada belirtmemiz gereken, Bentham‟ın, bu ilkede 

kullandığı referansın oldukça ĢaĢırtıcı olduğudur. O,  din konusunu felsefesinin sadece 

özel alanı ilgilendiren kısmına hapsetmiĢ olup, dinin toplumsal yaĢamda zarar verici 

noktalarına iĢaret etmiĢ olsa da “göze göz diĢe diĢ” Ģeklinde tanımladığı cezalarda Ġslam 

peygamberi Muhammed‟in de bu tarz uygulamalar kullandığını söyleyerek felsefesini 

                                                             
264 A.g.e: 40-44 
265 A.g.e: 170 
266 A.g.e: 58 



 

201 
 

güçlendirmeye çalıĢmıĢtır.
267

 Ancak bu tarz bir cezalandırma, yani fiziksel olarak 

eĢdeğer acılarla sonuçlanacak yöntemlerle uygulanan cezalandırmalar, sadece basit 

cezalarla ilgilidir. Kompleks cezalandırmalarda ise önemli olan suçluya fiziksel acı 

vermek değildir. Kompleks cezalarda gözetilmesi gereken husus, suçluların toplumun 

önünde kötü duruma düĢmeleridir.  Burada esas olan fiziksel acı değil, zihinsel olarak 

bir “rezil olma” durumunun uygulanmasıdır. Bu cezanın uygulanıĢ Ģekli, suçlunun 

vücuduna dövme yapılması, saçlarının traĢ edilmesi, farklı kıyafetler giydirilmesi ya da 

bir organının iĢlevsiz hale getirilmesi olabilir. Yukarıda değindiğimiz gibi burada asıl 

amaç, suçlunun topluma kötü bir eylemde bulunmuĢ bir birey olarak afiĢe edilmesidir. 

Ancak burada sadece bir rezil olma, ibret verici olma durumu vardır. Zira bu ceza, 

ileride değineceğimiz moral yaptırım yoluyla cezalandırmadan farklıdır. Bireyler bu 

ceza ile kısa süreli olarak sadece “rezil” olurlar. Cezaları sona erdiğinde ise eski 

yaĢantılarına aynen dönebilirler.  Kısa süreli teĢhir, onların toplumsal saygınlıklarından 

çok Ģey kaybettirmez.  

Bentham‟ın, tanımını yaptığı bir diğer cezalandırma olan sınırlayıcı cezalarda ise 

suçlunun bir hazdan, eğlenceden mahkum bırakılma durumu vardır. Bu 

mahrumiyetlerden en etkili olan ise hapistir. Zira hapiste tamamen bir yoksunluk 

durumu vardır.
268

 Bu yoksunluk her türlü hazdan ve haktan yoksun halde olmaktır. 

Hapis, bireyleri tamamen yetersiz kılmaktadır. Bu cezalandırma türü ibret vericilik 

anlamında en uzak ve sonuçları en geç alınan cezalandırma türüdür. Zira hapis 

cezasında suçlular ortalıkta afiĢe edilmiĢ Ģekilde dolaĢmazlar ya da vücutlarına bir zarar 

verilmez. Bundan dolayı hapis, topluma kısa vadede değil, uzun vadede bireylerde 

caydırıcılık iĢlevi görebilir. Hapis cezasının hukuk kurumları tarafından istenilir, 

bireyler tarafından istenilmez bir Ģey olmasının en önemli nedeni ise, hapsin ücretli 

olmasıdır. O halde hapis, suçlular için maliyetli, kurumlar için ise maliyetsizdir.
269

 

Bentham cezalandırma konusunda en fazla hapis cezası üzerinde durmuĢtur. Bu cezanın 

iĢleyiĢine ileride ayrıntılı olarak değineceğiz. 

                                                             
267 A.g.e: 68 
268 A.g.e: 99 
269 A.g.e: 108 



 

202 
 

Bentham, kısmi hapis, yani suçlunun bir süre yaĢadığı yerden uzaklaĢtırılması ve 

sürgün; yani suçlunun yaĢadığı yere bir daha dönememesi gibi cezaları da 

önermektedir.
270

  

Bir diğer ceza türü olan maddi ceza ise, maddi suçlarda uygulanan para 

cezasıdır. Burada temel ilke, herkesin ödeyebileceği kadar maddi cezanın uygulanıyor 

olmasıdır. KiĢiler kendi ekonomik durumları oranında maddi cezayla 

cezalandırılırlar.
271

 Ancak yine de maddi cezalar suçun acısından az olamazlar. Örneğin 

para çalmak ile ilgili bir düzenlemede cezanın miktarı, çalınan paraya göre 

belirlenmelidir. 10 birimlik bir hırsızlığa 5 birimlik ceza vermekle cezalandırma 

uygulanmıĢ olmaz.
272

 Ancak Bentham bu tip cezaların üzerinde fazla durmamaktadır. 

Bunun nedeni Bentham‟ın zihninde cezaları topluma Ģekil vericilik anlamında bir kalite 

sınıflamasına sokmuĢ olmasıdır.  Yasaların yapılma yollarının anlatıldığı bölümde 

Bentham‟ın, bu amacına yeterince değindik. Cezalar yasaların iĢlerliğini sağlayan en 

sağlam dayanaklar olduğuna göre cezaların içeriği onun için düzen koruma anlamına 

gelen bireyleri dönüĢtürme sisteminin en önemli uygulama alanıdır. O halde onun 

cezaları da bu sistemin iĢlerliği açısından sınıflaması ve kimi cezalara daha fazla önem 

vermesi anlaĢılırdır. Zira moral, hukuk ile Ģekillenirken aslında ceza ile “iyi yurttaĢ” 

olmanın yolu da açılmaktadır.  Bu akıl yürütmeyi hatırlarsak, Bentham, bireysel iyinin 

toplumsal iyiyi tek baĢına sağlayamayacağını düĢünmekte ve toplumun iyisini sağlamak 

için bazı yasalarla davranıĢların dönüĢtürülmesi ve sınırlandırılması gerektiğini 

düĢünmektedir. ĠĢte toplumun genel mutluluğunu artıran ilkeler bu noktadan hareketle 

inĢa edilmektedir.
273

  

Bentham‟ın, morali hukuk yoluyla Ģekillendirme çabasına en fazla hizmet eden 

Ģey, onun moral- ahlaki yaptırımlar dediği ceza çeĢitlerinde görünür olmaktadır. Zira bu 

cezalar, sadece suçluyu ıslah etme açısından değil, tüm toplumu ıslah etme, suça 

yönlenmeme açısından iĢlevlidir. Zira yukarıda sıraladığımız türden cezalar uzun 

vadede sadece suçluların zihninde yer edebilse de moral yaptırımlar tüm toplumun 

                                                             
270 A.g.e: 136 
271 A.g.e: 240 
272 Jeremy Bentham, Principles of Penal Law, in The Works of Jeremy Bentham Volume:1, Elibron 

Classics, 2005: 401 
273 Copleston, Yararcılık ve Pragmatizm, s:19 



 

203 
 

zihninde bir korku nesnesi olarak canlılıklarını korurlar. Bu da toplumun hukuk yoluyla 

Ģekillenmesi anlamına gelmektedir. Peki, bu tür yaptırımların uygulanıĢı nasıl 

olmaktadır ve sonuçları ne Ģekilde alınacaktır ? Bireylerin suça eğilim göstermemesi 

Ģeklindeki biçimleniĢi bu cezalarla nasıl sağlanacaktır ? 

Moral ya da ahlaki yaptırım olan cezalarda suçlular, baĢkalarının gözünde 

saygınlıklarını kaybederler.
274

 Bu cezada uygulanan teĢhir edilme biçimi onların tüm 

toplum önünde yıllarca edindikleri saygınlığın kaybıdır. Bu cezada “Kötü olarak teĢhir 

edildim” duygusu artık bireylerin bilinçaltına yerleĢir. Bu, toplum üyeleri açısından 

kimi durumlarda hapisten bile kötüdür. Zira hapsin tanımı açıktır. Oysa ahlaki-moral 

yaptırımlarda toplum karĢısında bireylerin düĢecekleri belirsizlik durumu insanlarda 

ağır bir baskı oluĢturur.
275

 Bentham bu cezalandırmada, Hume‟u takip etmektedir. Zira 

Hume, en iyi ahlak yargıcı olarak seyirciyi konumlandırmaktadır. Toplumda belli bir 

yer edinmiĢ, çevresi olan insanların devamlı görüĢtüğü insanların hayatından çıkması, 

alıĢkanlıklarının değiĢmesi, onlarda, “keĢke hapse girseydim” duygusu oluĢturur. Zira 

hapis halinde bireyler her an alıĢkanlıklarının değiĢmesiyle yüzleĢmemektedirler. Oysa 

moral yaptırımlarda bireyler, her daim alıĢkanlık kayıplarıyla yüzleĢmektedirler. Moral 

yaptırım uygulanan cezalarda umudun bitmemesi de ayrı bir ağır ceza olarak bireylere 

yüklenmektedir. Bireyler her an kendisine eskiden olduğu gibi davranılacağına dair 

umut taĢırlar. Oysa hapiste eski alıĢkanlıklara dönmeye dair bir umut da yoktur. O halde 

moral yaptırımın suçtan uzak tutma gücü de hapis cezasına oranla daha fazladır. 

KiĢilerin maddi durumları, eğitim durumları, yaĢları ne olursa olsun bu cezalandırma 

yönteminde suçlular zamanla mantıklarını kaybetmektedirler. Bunun nedeni ise 

Bentham‟a göre mantığın utanca dayalı olmasıdır. Utanç, bireylerin en önemli 

cezalarıdır. Bentham, bu cezanın kadınlarda daha etkili olduğunu savunur. Çünkü 

kadınlar çevre değiĢikliğinden daha fazla etkilenmektedirler. Kadınları etkilemesi 

haricinde moral yaptırımlarda çok fazla insan tanıyanlar, çevresi geniĢ olanlar daha 

fazla mağduriyet yaĢarlar. Zira bu kiĢiler için ünlerini kaybetmek daha zordur. 

Toplumda iyi bir konuma gelmiĢ olan insanlara, yargıç ve infazcının tüm toplum olduğu 

gerçeği çok ağır gelir. Zira toplumda her karĢılaĢtığı birey, onun infazcısıdır. ĠĢte tüm 

                                                             
274 Bentham, Theory of Legislation, s: 205 
275 A.g.e: 218 



 

204 
 

bu durumlara düĢmemek, saygınlık kaybetmemek için toplum üyeleri suça 

yönlenmekten kaçınırlar. Bu, toplumu Ģekillendirmenin en açık yoludur. Ününü 

kaybetme korkusu bireyleri suçtan da alıkoyar. Hapis cezasında infazcıyla karĢılaĢma 

hakim ortadan kaybolduğu anda bitmektedir. Oysa moral yaptırımlarda herkes, her yüz 

bir infazcıdır. Bu, toplumun devlet olmasıdır. Moral yaptırım aslında, ileride 

değineceğimiz Bentham‟ın hapishanede gözlemlenme kurgusunun açık versiyonu 

olarak anlaĢılabilir. Sonuç olarak denilebilir ki, en aĢağılayıcı cezalar insanların, 

diğerlerine yukardan bakarken birden saygınlıklarının gitmesiyle kendilerinin yukardan 

bakılan konumuna düĢmesidir.
276

 Bu yöntemin oluĢturduğu korku, toplum üyelerini iyi 

davranmaya, kötü davranıĢtan kaçınmaya yöneltir. Toplumda moral yaptırımların 

uygulanamayacağı ya da etkili olmayacağı kiĢiler ise, deliler sınıflamasına alınır ve 

onlar da Panopticon mimarisine sahip bir yapıda gözetimde tutulurlar. Moral yaptırım 

konusunun bizler için önemi bir yandan onun topluma biçimlendirmedeki iĢlerliğiyken 

diğer yandan Bentham‟ın, antropolojisiyle ilgili bize verdiği bilgilerdir. Zira bu 

cezalandırmanın iĢler olabilmesi için ilk önce buna karĢılık veren zihinlerin olması 

gerekmektedir. Bu demektir ki utanç duyma gibi bir duyguya sahip olmayan bireylerin 

bulunduğu bir öğretide moral yaptırımın iĢlerliği de olmayacaktır. O halde Bentham‟ın 

felsefesi, sadece haklarının peĢinden koĢan ve bu hakların gerçekleĢmemesi durumunda 

politik yapıya karĢı anarĢiye baĢvuran bireylerden değil, birbirlerine karĢı duyarlı ve 

ilgili, toplumsal iliĢkilerin saygınlığın da hakları kadar önem veren iyi ve ahlaklı olmaya 

eğilimli bireylerden oluĢmaktadır.  

Bentham, cezalandırmaların ayrıntılarını iĢledikten sonra tüm cezaları “aforoz” 

adı altında toplar. Aforoz, Bentham‟ın morali hukukla sağlamasının en kesin yoludur. 

Aforozun süresi ise, hakimlere bağlıdır. Peki, aforoz baĢlığı altında Bentham neleri 

sıralamıĢtır ?  

Ona göre aforoz;  

1. Hapis 

2. Kefaret 

3. Dava açma hakkının elinden alınması 

                                                             
276 A.g.e: 240 



 

205 
 

4. Avukat ya da jüri olamama 

5. Dini görev alamama 

6. Vasi tayin edememe 

7. Yönetici pozisyonuna gelememe 

8. Tanık olamama 

9. Kötü Ģöhretli olma 

10. Hiçbir kiliseye alınmama 

11. Dini servislerden, onaylardan mahrum kalma 

12. Dini ve ticari cemaatlerden uzak tutulma 

13. Vasiyette bulunamama 
277

 

Tüm bu tanımları esas alarak Bentham bireylerde gerçekleĢmesini istediği “iyi 

davranıĢın” güvencesini iki ana cezaya/aforoza bağlar. Bunlar; 

1- ġartlarının caydırıcılığından dolayı hapis cezasıdır. 

2- Bireylerin saygınlıklarının kaybetmesiyle tüm hazlarının elinden yitimi 

anlamına gelen moral yaptırım cezasıdır. 
278

 

O halde diyebiliriz ki, ona göre, cezalandırmanın iyi bir toplumsal düzenin 

sağlanması için Ģu iki iĢlevi yerine getirmesi gerekmektedir. 

1- Cezalar caydırıcı, ibret verici olmalıdır, 

2- Cezalar, bireyleri ıslah edici olmalıdır.
279

  

Bu iki iĢlevi yerine getiren bir cezalandırma,  suçluların cezalandırılmasında 

vahĢice bir kinin güdülmemesini ve daha ziyade diğer insanların bu cezalandırmadan ne 

oranda ders alacağı üzerinde durulmasını içermektedir. Bu noktada suçluların ıslah 

edilmesi yalnızca ikincil bir amaç olabilir. Cezalandırmada Bentham‟ın odaklandığı Ģey, 

caydırma ve diğer insanlar için ibret verici olmadır. Zira böyle bir cezalandırma sistemi 

kurulduğunda, en gaddar cezalar bile yararlı olacak, toplum bundan ibret alarak 

eğitilmiĢ, suça az yönelmiĢ olacaktır.  

                                                             
277 A.g.e: 240 
278 A.g.e: 422 
279 Jeremy  Bentham, Rationale of Punishment,  Elibron Classics, 2005: 300 



 

206 
 

Bentham‟ın, bu kurgusunun temelinde bilim olarak hukuk yatmaktadır. Sonuç 

olarak bu durum toplumun ortak faydasına hizmet etmiĢ olacaktır.
280

  Bentham‟a göre, 

aĢırı ve gereksiz olarak uygulanan bir ceza, adaletin doğru bir Ģekilde gerçekleĢmediğini 

göstermektedir. Zira onun döneminde kimi suçlar, fazla ve oransız bir cezayla karĢılık 

bulmaktadır. Bu durumda ise, kiĢisel uygulamalar boy göstermektedir. Kimi suçlar, 

yasada haddinden fazla cezaya karĢılık geldiği için, hâkimler tarafından tamamen 

affedilmektedir. Bu durum toplumda hukukun üstünlüğünü ve bireylerin hukuka karĢı 

eĢitliğini sarsmaktadır. Bentham‟ın önerdiği, haz ve acı ölçeğine dayalı hesaplama yani 

kalkulasyon, cezalandırma sisteminde de uygulanmalıdır. Burada en önemli husus, 

cezanın asıl olarak caydırıcı niteliğe sahip olmasından dolayı, cezanın gelecekte 

sağlanacak bir faydaya yönelik olmasıdır. O halde suçluya uygun ölçüde bir acı, 

topluma uygun bir ölçüde hazza denk düĢmektedir. Cezalandırmanın hesabı bu saikle 

yapılmalıdır.  Bu noktada Ģu tanımı koyabiliriz: Bentham için cezanın öncelikli iĢlevi 

caydırma, cezalandırma kurumunun iĢlevi ise ıslahtır.  

Bentham, ceza sistemi ile ilgili yukarıdaki ilkeleri sıraladıktan sonra, cezanın 

ıslah edici olabilmesi için yasalardaki düzenlemelerin yeterli olmayacağını belirtir. Ona 

göre suçluların cezalarını çekecekleri bir kuruma da ihtiyaç vardır. Bu kurum, 

kendisinin Panopticon adını verdiği cezaevidir. Bu cezaevi aslında bir denetim evidir. 

Burada insan davranıĢları istenilen Ģekilde yönlendirilebilmekte, suçlular ıslah 

edilmektedir. Bu sistemde, Panopticonun merkezinde konumlandırılan deneticiler, 

mahkumların hareketlerini gözleyebilmekte, hatalı hareketleri de anında 

cezalandırabilmektedir.  Ancak burada mahkûmlar kendilerini denetleyenleri 

görememektedirler. Bu sayede baĢlarda denetlendiğinden habersiz olan mahkûm, 

serbestçe yaptığını sandığı bir hareketten hemen sonra ceza görebilmektedir. Bu durum, 

zamanla yerini mahkûmların kendi kendilerini denetlemelerine bırakır. Böylece 

baĢlarda dıĢsal olan denetleme, daha sonra mahkûmlarca içselleĢtirilmiĢ ve bu Ģekilde 

bir cezalandırma makinesini andıran Panopticon, fayda prensibine uygun olarak iĢleyen 

bir ıslah evine dönüĢmüĢ olur. Bu aslında kontrolü ve otoriteyi bireylerin iç dünyalarına 

yerleĢtirmek demektir. Bu Ģekilde sağlanan bir otokontrol, kiĢinin bireysel istek ve 

                                                             
280Copleston, History of Philosophy Volume VIII Bentham to Russel, s:15 



 

207 
 

ilgilerinden sıyrılarak toplumu düĢünmesini sağlamaktadır.  Burada gerçekleĢtirilmek 

istenen, toplumsallığın ceza yöntemi ile tesis edilmesidir. Bentham, cezanın ve 

cezalandırma kurumlarının bu nitelikleri taĢıması sayesinde bireyler adaletin ilkelerine 

uyacak ve onlara güven duyacaktır. Bu sayede cezalar gaddar görüntülerinden 

kurtulacaklar, toplum için faydalı birer mekanizmaya dönüĢeceklerdir.
281

 

Peki Panopticonun iĢleyiĢi nasıl olacaktır ? Bentham, Panopticonun amaçlandığı 

kadar iĢlevsel olması için onun mimarisinden yönetim kademesine, mahkum 

kıyafetlerine kadar her ayrıntının dikkatle hesaplanması gerektiğini düĢünür. ġimdi 

Panopticonun genel yapısına bakmamız gerekmektedir. Panopticonun mimarisi ve 

iĢleyiĢ düzeni de onun “bireyleri biçimlendirme” amacına hizmet etmektedir. O, 

mimarisi ve iĢleyiĢi ile bir bütündür, bu bütünlüğe uygun olacak Ģekilde 

oluĢturulmuĢtur.  

Diğer yandan Panopticonun incelenmesi bize, Bentham‟ın, “devletin yaĢayan 

mekanik bir canavar olması”na karĢı çıkıĢına dair tutarlılık sınavında ne kadar 

baĢarı(lı)(sız) olduğunu da gösterecektir. Zira Panopticon, yaĢayan bir mekanik varlık 

olmasa da canavar bir mekanizma olduğu yönünde eleĢtirilere maruz kalmıĢtır. Ancak 

bu eleĢtirilerin Bentham‟ın, bu tasarısınındaki niyetiyle örtüĢüp örtüĢmediği de 

tartıĢmaya imkan vermektedir.  

                                                             
281 Jeremy  Bentham, Panopticon,  in “The Works of J. Bentham”,Volume:VI,ElibronClassics, 2005:98 



 

208 
 

E.2. PANOPTĠCON  

a)Mimari Yapı:  Panopticon‟un mimarisi, her açıdan tam bir gözlemin 

yapılabilmesinde imkan verecek Ģekilde tasarlanmıĢtır. Buna göre Panopticon, etrafında 

çok fazla binanın olmadığı bir alana kurulmalı ve küre Ģeklinde olmalıdır. Bu kürenin 

merkezinde bir avlu ve kule vardır ve gözetmenler burada bulunmaktadır. Küre Ģeklinin 

sayesinde kürenin kenarlarına dizili olan hücrelere orta kuledeki gözetmenlerin 

seslenmesi mümkün olabilir. Bu kürede her bir hücre birbirinden ayrıdır ve aralarında 

uzunluğu, kalınlığı belirlenmiĢ duvarlar örülüdür. Bu, tek baĢınalık esasıdır ve bunun 

sayesinde suçlular arasında iletiĢim imkanı tamamen yok edilmiĢtir. Kürenin tam 

ortasına konumlandırılmıĢ kulede bulunan gözlemci tüm hücrelere ve içindeki siluetlere 

tek bir bakıĢla hakim olabilmektedir.
282

 Bentham‟ın tasarladığı bu yapı, onun en çok 

eleĢtiri aldığı konulardan biridir.  

Örneğin bu yapı, Foucault tarafından, Panopticonda ne kadar kafes/hücre varsa, 

o kadar küçük tiyatro olduğu Ģeklinde yorumlanmaktadır. Bu tiyatrolarda da her bir 

oyuncu tek baĢına, tamamen bireyselleĢtirilmiĢ ve sürekli görülebilir haldedir.
283

  Her 

hücrenin dıĢarıya bakan bir tane penceresi vardır. Bu pencereden sızan ıĢık ise ortadaki 

avluyu/kuleyi aydınlatmaktadır. Bu durumda Panopticonun Bentham‟ın, önerdiğinden 

farklı boyutlarda olması pencerenin boyutunu, dolayısıyla avlunun aydınlığını, yani 

gözlemin kalitesini değiĢtirecektir. Bu nedenle Bentham, Panopticon tasvirinde 

neredeyse bir adımlık mesafe ve ayrıntıların dahi ölçüsünü vermektedir. Zira aksi halde 

avluya sızan ıĢığın açısı ve gözlemcinin görme boyutu değiĢecektir. Bu, bilim adamının 

inceleme yapacağı laboratuar koĢullarını belirlemesidir. Biz, daha çok hapishanenin 

iĢleyiĢ ve amacıyla ilgilendiğimiz için ölçülerle ilgili ayrıntılara değinmeyeceğiz.  

Hücreler arasında duvarların örülmüĢ olduğunu belirttik. Ancak bu duvarlar dıĢındaki 

alanlar tamamen demirdendir. Bu malzemenin kullanılma nedeni ise, demirin yansıma 

yapmaması ve sağlıklı bir gözleme olanak tanıması prensibine dayanmaktadır.  Her 

hücrenin içinden bir baca geçtiği için mahkumlar için ısınma gibi bir sorun da 

yaĢanmamaktadır. Her bir hücrenin kendisine ait bireysel bir avlusu vardır.  Bu sayede 

                                                             
282 Bentham, Panopticon,  s:39  
283 Foucault, Hapishanenin Doğuşu, s:295 



 

209 
 

kapılar devamlı kapalı kalmak zorunda değildir.  Hücrelerde bir sorun yaĢanması 

durumunda baĢvurulacak alarm sistemi ise ipe bağlı bir zildir.  Panopticonun 

mimarisinin bu Ģekilde tasarlanmıĢ olmasındaki en önemli amaç, gözlemcinin tam 

ortada bulunmasıdır. Bu, görünmeden gözlemleme yapmayı mümkün kılmaktadır. Küre 

Ģeklinin nedeni ise, mükemmel görüĢün sağlanması, tek bakıĢ açısıyla farklı hücrelerin 

gözlemci tarafından görülmesidir. Foucault‟nun bakıĢ açısıyla bu gözetim, bedene 

bürünen büyük teleskop, ıĢık ve mercek teknolojisinin fizik biliminin ilerlemesiyle 

bireyler üzerinde kullanımıdır. Bu Ģekil, sadece doğada değil, insanlar üzerinde de yeni 

bilgilerin elde edilmesini sağlamıĢtır.
284

  

Hapishanenin Ģekli küre olsa da yine de kimi hücrelerin daha fazla güneĢ 

göreceği yani daha uygun bir gözleme izin vereceği açıktır. Bentham bu hücrelere 

istenilen iĢi yapması gereken kiĢinin yerleĢtirilmesi gerektiğini düĢünmektedir. Bu 

sayede gözlemci en net olarak bu kiĢiyi görebilmektedir.
285

  

Foucault‟ya göre bu mimari yapıda aslında alıĢılagelmiĢ hücre ilkesi tersine 

dönmektedir. Hücrelerde bulunan “kapatmak, ıĢıktan yoksun bırakmak ve saklamak” 

ilkelerinden sadece “kapatmak” prensibi korunmuĢtur. Zira tam ıĢık altında olma ve 

sürekli gözetlenme aslında bir tür koruyucu, saklayıcı olan karanlıktan daha fazla 

yakalayıcıdır. Görünürlük aslında bir tuzaktır. Mahkumlar görülmekte ama 

görememektedirler. Bu durumda mahkumlar, bir bilginin nesnesidir ama kesinlikle bir 

iletiĢim öznesi olamamaktadır. Burada mahkumlar arasında hiçbir ortak etki, karĢılıklı 

alıĢveriĢ bulunamaz. Gözlemciler açısından ise bu mimari yapıyla, yapıĢık 

kalabalıkların yerine sayılabilir ve denetlenebilir bir çoğulluk getirilmiĢtir.
286

 

Bentham‟ın aleniyet ilkesinin topluma her alanına uygulanmasının gerekliliği burada da 

görülmektedir. Panopticondaki aleniyet, yasaların ve bilgilerin açıklığından çıkmıĢ, 

suçların, kötü davranıĢların aleniyetine dönüĢmüĢtür. Bu sayede Panopticondaki gözlem 

ve belgeleme daha kolay olacaktır. Karanlık yerini aleniyete bırakmıĢtır. Burada 

bulunan mahkumların durumuyla ilgili düzenli bir belgeleme sistemi vardır.  

                                                             
284 A.g.e:256 
285 Bentham, Panopticon,  s:42-43 
286 Foucault, Hapishanenin Doğuşu, s:296 



 

210 
 

Foucault, panopticondaki kayıt, yani belgeleme sisteminin ahlaki hesap 

olduğunu düĢünür. Bu bilgiler yığını, yapılacaklarla ilgili bir bilgi sistemi haline gelir. 

Bu bilgiler mahkumu topluma yararlı hale getirmek için kullanılmaktadır.
287

 Zira, “bilgi 

iktidardır, doğa bilimcileri(..….)dünyayı yönlendirip değiĢtirir olmuĢlardır”
288

 

Belgeleme, çağın bilgiyle kurduğu iliĢkiyle ilgilidir. Hiç kimse bilgiyi gücü dıĢında 

istememektedir.
289

 Belgeleme iktidarı sağlayacaktır. 

Panopticonun içinde,  suçu ne olursa olsun herkese açık ve herkese eĢit imkanlar 

sunan bir de hastane vardır. Bentham‟a göre bu hastane dıĢarıdaki hastanelerden daha 

iyi ve daha sağlıklıdır. Bunun nedeni binanın mimarinin sağladığı izolasyon sayesinde 

herhangi bir enfeksiyonun bulaĢması ihtimalinin kalmamasıdır. Zira mahkumlar tıpkı 

hücrelerinde olduğu gibi burada da kesinlikle birbirleriyle iletiĢime geçememektedirler. 

ĠletiĢimsizlik her tür sirayetin önüne geçmektedir. Bentham‟ın bunu sadece bilindik 

anlamıyla hastalıklar için önermediği açıktır. Hapishanenin güvenliğini sağlayan bir 

baĢka ayrıntı ise, bu hastanede ortalıkta zehirlenme vs gibi durumlara karĢı tıbbi hiçbir 

ilaç bulundurulmamasıdır. Bu durum, insanların zihninde kendilerini ya da baĢkalarını 

zehirleme gibi tehlikelere de imkan tanımamaktadır.
290

 Bentham‟a göre bir Ģeyin 

zihinlerce imkanının olduğunun kabulü, o Ģeyin gerçekleĢmesini de mümkün kılar. O 

halde daha öncede belirttiğimiz gibi, Bentham‟ın önlemleri fiziksel yapılarla değil, 

zihinsel dönüĢümlerle gerçekleĢecektir. Aynı durum hapishaneden kaçmak ile de ilgili 

olarak da geçerlidir. Kaçma imkanının olması, bunu umulur da kılar ve sonunda bu 

davranıĢ gerçekleĢir. O halde Bentham‟ın hedefi, zihinlerdeki kötü 

ihtimallerin/imkanların bertaraf edilmesidir.   

Panopticon binasında hapis altında bulunmanın dıĢında en önemli ceza, 

mahkumların cinsiyetlerine göre ayrılmıĢ olmalarıdır. Bina, kadınlar ve erkekler bölümü 

olarak ayrılmıĢ durumdadır ve kesinlikle bu iki cinsin karĢılaĢmaları mümkün değildir. 

Kadınlar ve erkekler birbirlerinin önlerinden dahi geçememektedirler. BoĢ hücreler 

erkek kadın hücrelerini ayırma görevi de görmektedir.  Binada boĢ hücre bulunmama 

                                                             
287 A.g.e:364 
288 Jürgen Habermas, İdeoloji Olarak Teknik ve Bilim, Çev:M,Tüzel,YKY, 2010: 78 
289 Elie Halévy, The Growth of Philosophic Radicalism, The Beacon Press, 1966: 5 
290 Bentham, Panopticon,  s:62 



 

211 
 

durumunda ise hücreler yan yana olabilir, ancak bu durumda da hücre duvarlarına bile 

sadece belli bir miktar yaklaĢılmasına izin verilmektedir.
291

  

Bentham mahkumların sağlıklarına çok önem verdiği için her mahkumun 

odasına bir egzersiz aracı yerleĢtirme gereği duymuĢtur. Bu araç, tekerlek Ģeklindedir ve 

egzersiz sırasında sesi duyulmaktadır. Bu durumda zorunlu olan bu egzersizin yapılıp 

yapılmadığı ortaya çıkmaktadır.
292

  

Bentham panopticon mimarisinin sadece hapis amaçlı değil, pek çok iĢte de 

iĢlevsel olacağını düĢünmektedir. Ona göre böyle bir yapıda okullar, workhouse‟lar, deli 

evleri gibi iĢletmeler de kurulabilir.
293

 Bentham‟ın Panopticon tasviri onun 

düĢüncelerinin en net anlaĢıldığı kısımdır. Panopticonun aynı zamanda bir okul olarak 

da çok verimli olduğunu düĢünmek bunun açık bir örneğidir. Bentham, mevcut 

okullardaki mimarinin gözlem prensibine dayanmamasının açığını Panopticon mimarisi 

ile gidermeye çalıĢmaktadır. Oysa okullardaki öğrenciler bir suç iĢlemedikleri için 

gözetimin baĢ ilke olmasına gerek yoktur. Ancak Bentham, dıĢsal yollarla verilecek 

bilgilerin felsefesinde oluĢturmaya çalıĢtığı birey ve toplum iliĢki mükemmelliğinin 

sağlanmasında yeterli olmayacağının farkındadır. Bundan dolayı denetim yoluyla dıĢsal 

olanın içselleĢtirilmesi gerektiğini savunur. Bu yapı, denetimi en üst düzeyde 

tutacağından istenilen Ģekillendirmeyi de mümkün kılacaktır.  

Bentham‟ın her ayrıntısını incelediği bu mimari yapının iĢleyiĢinin de 

Bentham‟ın yukarıda sıraladığı ıslah amacına hizmet etmesi gerekmektedir. Peki, bu 

nasıl olacaktır ? Böyle bir mimari yapının iĢletilmesi hangi ilkelere dayanacaktır ? 

Temel ilkesi gözlem olan bu binada sadece gözlem mi yapılmaktadır ? Bentham, 

gözlemlemenin en önemli amaç olduğunu belirtse de asıl amaç aslında çok daha 

büyüktür.  

Hedefteki amaç, suçluların gözlem aracılığıyla ıslah edilmeleri, bambaĢka 

bireyler haline dönüĢmeleridir. Hapishanedeki düzen, mahkumun yeniden doğuĢuna 

katkıda bulunur. Zira suçlularda var olan eğitim kusurları, kötü örneklerin sirayet 

                                                             
291  A.g.e:134 
292  A.g.e:158  
293  A.g.e:39  



 

212 
 

etmesi, aylaklık suçları doğurmuĢtur.
294

 O halde hapishanenin iĢleyiĢ düzeni ıslah 

edilmiĢ, bir anlamda yeniden doğmuĢ, eski hatalarından sıyrılmıĢ bireylerin ortaya 

çıkmasına hizmet edecektir. Peki bu yeniden doğuĢ amacına nasıl ulaĢılacaktır ? 

b) Yönetim Ģekli : Panopticonun içinde tutuklular kendilerine verilen iĢleri 

yapmaktadırlar. Ancak onlar yapacakları bu iĢlerin seçiminde özgür olmalıdırlar. 

Burada gözlemci, mahkumlara vereceği iĢi sormakta ve kiĢiyi ne yapmaya ikna ederse o 

iĢi vermektedir. Bu noktada daha önce de açımladığımız gibi Bentham‟ın özgürlüğe 

verdiği özel anlam açığa çıkmaktadır. Özgürlük, onun düĢüncesi içerisinde sadece hak 

olarak görülen edimlerin gerçekleĢtirilmesidir. Mahkumlar özgürlüğü de kendilerine 

sunulan seçenekler, yani sahip oldukları haklar ölçüsünde kullanabileceklerdir.  Dahası, 

bu seçenekleri kullanmanın kendisi bizatihi özgürlüğü tanımlamaktadır. Bu nedenle 

mahkumlar  için yapılacak en iyi Ģey, kendilerine en uygun seçeneği belirlemek, onları 

buna ikna etmek ve özgürlüklerini kullanmalarını sağlamaktır. Bentham‟ın bu akıl 

yürütmesi onun özgürlük anlayıĢı ile uyuĢmakta olsa da Foucault‟nun bireylerin 

zihinlerini ele geçirme operasyonu olarak tanımladığı pratiklerden birini daha burada 

sergilemekte olduğu söylenebilir.  

Bentham‟a göre en uygun iĢ, onların yapacakları iĢtir. Ancak bu uygunluk, iĢi 

sevme ya da her istedikleri iĢi yapabilme anlamına gelmemektedir. Zira bu iĢlerin veriliĢ 

amacı asıl olarak cezadır. Bu yüzden aslında mahkumların kabul ettikleri iĢler de 

onların sevdikleri iĢler olmayacaktır. Bentham‟a göre cezalandırma ancak böyle 

iĢleyebilir. O halde mahkumlara, onların yeteneği olan ama sevmedikleri iĢler 

verilmektedir. Bu, aslında kendisi de bir ceza olan hapsin içinde bir baĢka cezaya daha 

maruz kalınmasıdır. ĠĢ çeĢidine gelince, iĢin ceza olarak görüldüğü bir sistemde iĢlerin 

çok fazla çeĢidi de yoktur. Mahkumların iĢ yapmakla sağladıkları tek kazanç ise 

yemeklerinin daha güzel olması ve bu sayede saygınlık kazanmalarıdır. Mahkumlar 

çalıĢmadıkları dönemlerde sadece maliyeti az, tat ve kokudan fakir yiyeceklerle 

beslenmektedirler.  Ancak çalıĢmaları durumunda yemeklerinin yanında bira ve et de 

kazanmaktadırlar. O halde iĢ yapmaları onlar için, ceza içinde bir ödül niteliği 

taĢımaktadır. Zira iĢ yaparak çalıĢıyor olmaları onlara dıĢ dünyaya çıktıklarında da yeni 

                                                             
294 Foucault, Hapishanenin Doğuşu, s:339 



 

213 
 

imkanlar sunabilecektir. Bu sayede Panopticon sadece intikam alan, suçlunun izolasyon 

aracılığıyla hazlarından mahrum bırakıldığı bir kurum olmaktan kurtulur. Bu kurum, 

üyelerinin(suçluların) bundan sonraki yaĢantısı ile de ilgilenen onu iyi bir birey olarak 

topluma yeniden kazandıran bir ebeveyndir. Görüldüğü gibi Bentham‟ın iyi insan 

doğasından mürekkep antropolojisi, insanların oluĢturduğu kurumlara da sirayet 

etmiĢtir.  

Panopticonda Bentham‟ın sağlamaya çalıĢtığı Ģey, tamamen izole bir yaĢamdır. 

Zira ona göre izole yaĢam, zaten zincirin verdiği tutsaklığı vermektedir. Mahkumlar, 

kendi durumlarına, iyi hallerine göre burada daha kaliteli bir yaĢam sürdürme hakkına 

da kavuĢmuĢ olurlar. Onlar, iyi davranıĢları sonucunda rahat yatak, pencerelerine perde 

gibi konforlara kavuĢabilmektedir. Ancak izole yaĢamın sebep olduğu zihinsel sorunlar, 

mahkumların kimi taleplerinin önünde engel de teĢkil etmektedir. Zira bazı durumlarda 

mahkumlar izole yaĢama o kadar alıĢmıĢ olurlar ki örneğin pencere açma hakkı, 

tutukluya ödül değil ceza gibi gelebilmektedir. Bunun nedeni, mahkumların artık dıĢ 

dünyadan izole yaĢamaya alıĢmıĢ olmaları ve pencere açma hakkının onları rahatsız 

etmesidir. Belli bir noktadan sonra izole yaĢama o kadar alıĢılmıĢ olunur ki, dıĢ 

dünyayla karĢılaĢma, mahkumları rahatsız etmektedir.
295

 Bu, yukarıda bahsettiğimiz 

cezanın tüm hayata yönelik iĢlemesinin bir göstergesidir. Ġzolasyon bedenlerden daha 

fazlasını gasp etmektedir. 

Bentham, tıpkı yemeklerde olduğu gibi mahkumların kıyafetlerinde de maliyet 

hesabı yapmıĢtır. Dolayısıyla Panopticon içinde moda gibi bir Ģey yoktur. Mahkumlar, 

iki haftada bir değiĢtirilen beyaz kıyafetlerle yaĢarlar. Kıyafetlerde ana amaç konfor, 

sağlık, ekonomi, ve dayanıklılıktır. Mahkumların giyim kuĢamında en önemli nokta 

ayaklarına giydikleri ucuz ahĢap ayakkabılardır. Sadece tatil günleri terlik giyen 

mahkumların ahĢap ayakkabı giymelerinin nedeni ahĢabın sesinin sürekli duyuluyor 

olmasıdır. Bu denetimin ve gözlemin bir parçasıdır. Ayrıca ahĢap bir ayakkabı ile 

koĢmak ya da tırmanmak mümkün olmadığı için bu ayakkabılar güvenliği de 

sağlamaktadır. Ses çıkaran ayakkabının takibi kolaylaĢtığı için mahkumun özgürlüğü de 

azalmaktadır. Tüm bu nedenlerin dıĢında mahkumların bu ayakkabıları giymelerinin en 

                                                             
295 Bentham, Panopticon,  s:49-62 



 

214 
 

önemli nedeni Ġngiltere‟de ahĢap ayakkabının cezanın simgesi olarak zihinlerde yer 

etmiĢ olmasıdır. Bu nedenle sağlık açısından konfor gözetilse de ayakkabı konusunda 

bu geçerli değildir.
296

 Tutuklular ayaklarına giydikleri ahĢap ayakkabılarla hem hareket 

kabiliyetlerinin büyük bölümünü kaybetmekte hem de ahĢabın taĢıdığı toplumsal 

anlamın içeriğiyle, yani suçlarıyla yüzleĢmektedirler. O halde diyebiliriz ki 

Panopticonun gerek mimari yapısı gerekse iĢleyiĢi, iktidar ve disipline etme tekniğini 

artık bedensel güçle, Ģiddetle değil, bir tür mekanikle gerçekleĢmektedir. Foucault‟ya 

göre iktidar burada artık “fizik”tir, beden değildir.
297

 Zira Bentham, burada hükümdarın, 

çeĢitli iktidar biçimlerinin törenlerine, damgalarına ihtiyaç olmadığını düĢünür. Ayrıca 

Bentham‟a göre bunlara ihtiyaç da yoktur çünkü bunlar yararlı değildir. O halde 

Panopticonda iktidarı kimin ürettiği değil, iktidarın var olduğu gerçeği daha 

önemlidir.
298

 Mimarinin ve iĢleyiĢin sağladığı mekanik düzen, bedene dayalı güç 

uygulama gereklerini ortadan kaldırmaktadır.  Ancak elbette ki burada denetimin gücü 

inkar edilemez derecede belirgindir. Güvenlik paradigmasının bu kadar merkezi yer 

tuttuğu bir sistemde ayakkabı örneğinde de gördüğümüz gibi bütün ayrıntılar 

kaçınılmaz olarak güvenlik kaygısına yönelik olarak düĢünülmektedir.  

Diğer yandan belirtmek gerekir ki Panopticonda sağlık önemli olduğu için 

mahkumların bakımına da özen gösterilmektedir. Örneğin onların iyi uyumaları mutlaka 

sağlanmaktadır. Ayrıca mahkumların sigara içmeleri yasaktır ve burun çekmelerine 

yerlere tükürmelerine de izin verilmemektedir.
299

 Mahkumlar yemeklerini seçemese de 

bunun miktarını belirleyebilmektedirler. Burada soğuktan ve sıcaktan korunma imkanı, 

tıbbi imkanlar sağlandığı için mahkumların zihnine bir çeĢit “iyi Ģartlarım var” 

düĢüncesi yerleĢtirilmeye çalıĢılmaktadır. Burada asıl amaç suçu en aza indirmek 

olduğu için gözetmenlerin amacı da “iyi beslenen iyi çalıĢır, suç azalır, beyinler geliĢir” 

mantığının iĢlemesini sağlamaktır. Gözetmenler bu mantığın ilerleyebilmesi için 

çalıĢmalıdırlar. Bentham, gözetmenlerin hangi cinsiyette olacağı ile ilgili bir ayrım 

yapmamaktadır. Ona göre erkek hücrelerini de kadınlar gözetleyebilirler. Ancak yine de 

her cins, kendi cinsinin davranıĢlarını daha iyi tanıdığı ve bildiği için aynı cinslerin 

                                                             
296 A.g.e:156-157 
297 Foucault, Hapishanenin Doğuşu, s:265 
298 A.g.e:298 
299 Bentham, Panopticon,  s:158 



 

215 
 

gözetmen olması daha doğrudur.
300

 Zira kadınlar, kadın davranıĢlarını oluĢturan zihinsel 

süreçlere erkeklere oranla daha fazla hakim oldukları için kadınların kadınları 

denetlemeleri daha doğrudur. Aynı görüĢ, erkeklerin erkek mahkumları gözetlemesi 

gerektiği konusunda da geçerlidir.  

Panopticonun yönetim iĢi üç kiĢiye verilmektedir ve bu kiĢiler mahkumlar için 

en önemli Ģey olan odalarında yemeklerini yemelerini ve dualarını etmelerini 

sağlamakla yükümlüdürler.
301

 Bentham‟a göre tüm Ģartlar sağlandığında bu türden 

ıslah- düzeltme evlerinde ıslah eden Ģey demirler değil, mahkumların zihinlerindeki 

düĢünceler olacaktır. Zira onlar tek dialoglarını sadece gözlemciyle kurabilirler ve 

Bentham‟a göre orada kazanacakları özbilinç, yasalardan daha bilgedir.
302

  

Hapishane yöneticilerinin diğer bir görevi, hapishanede mahkumlar için onların 

zihnine yeni olan” mutluluğun azaltılıp artırabilineceği” yönünde eğitim vermektir.
303

 

Mahkumlar mutluluğun kazanım yollarını bilmedikleri için ordadırlar ve bu eğitim 

onların zihninde bir yenilik oluĢturacaktır. Yöneticiler mahkumlara iyi davranarak 

onların da iyi davranmayı öğrenmesini sağlamıĢ olurlar. O halde Panopticonda nezaket 

ve ılımlılık en çok görülmesi gereken davranıĢ çeĢididir. Bu sayede yönetimin tüm 

hedefi olan özbilince ulaĢılabilinir. Bunların dıĢında mahkumların cezalarının bitiminde 

geçimini sağlayabilmesi, iyi davranıĢlarda bulunabilmesi, dini bilgiler edinmesi, kiĢisel 

geliĢimin sağlanması yönünde eğitimler de verilmelidir.
304

  

Bentham, yukarıda sıraladığımız tüm bu hedeflerin gerçekleĢmesi için en önemli 

etkenin mahkumların gözlemlenmesi olduğunu düĢünmektedir. Burada hücredekilerin 

gözlemlendiklerini görmeseler de sürekli gözlem altında olduklarını bilmeleri 

gerekmektedir. O halde disiplini her zaman her yerde sağlayacak olan Ģey gözlemcinin 

her Ģeyi görmesi bilmesi ve duymasıdır.  Burada mahkumları disipline etmek için çok 

                                                             
300  A.g.e:136  
301  A.g.e:123 
302  A.g.e:59  
303  A.g.e:64  
304  A.g.e:122 



 

216 
 

fazla bir performansa gerek duyulmamaktadır. Bu, yeterli minimum sözle 

sağlanmalıdır.
305

   

Panopticonda iktidarın iĢleyiĢi otomatik olarak gerçekleĢmektedir. Bunu 

sağlayan ise gözetleme- gözetlenme prensibidir. Burada gözetleme kesintili olsa bile, 

tutukluda bunun sürekli olduğuna dair bir zihinsel durum oluĢturulur. Böylece artık bu 

mimari aygıt, iktidarı icra edeninkinden bağımsız olarak destekleyen bir makineye 

dönüĢtürmektedir. Panopticonda gözetim hem çok fazladır hem de çok azdır. Zira 

gözetmenler mahkumları sürekli gözetlemek zorunda değildir. Ancak mahkumlar 

sürekli gözetim kulesinin siluetini gördükleri için gözetimin devamlı olduğunu 

düĢünecek, denetimi bu Ģekilde içselleĢtireceklerdir. Gözetleme görünürdür ama varlığı 

kanıtlanamaz. Zira mahkumlar gözlemlendiklerini hiç göremedikleri halde bunun her an 

olabileceğini düĢünürler. Bu zihinsel kurguyu oluĢturabilmek için gözlemcinin kulesi de 

buna uygun olarak tasarlanmıĢtır. Gözlemcinin kendisini ele vermemesi için kapılar 

değil labirentler vardır. Aksi halde bir kapı çarpması bile gözlemcinin orada olup 

olmadığını ele verecektir.  

Foucault  Panopticonu, görmek-görülmek çiftini ayırmaya yarayan bir makine 

olarak görmektedir. ĠĢte bu makine, mahkumların her an denetim altında tutulduğunu 

hissettirecek Ģekilde çalıĢmaktadır. Panopticonda artık abluka disiplinin yerini, 

mekanizma disiplin almıĢtır. Bu, aslında tarihsel bir dönüĢümdür de.  Zira artık iktidar, 

daha hızlı, daha hafif, ama daha etkin olarak gerçekleĢecektir. Bu, hayali mekanik 

iliĢkiden doğan iktidara kendiliğinden tabi olma durumu, her tür içeriye kapatılan insan 

çeĢidini terbiye edecektir. Bentham‟a göre buradaki kurumlar alıĢılmıĢ hapishane 

iĢleyiĢlerinden daha hafiftir çünkü burada zincirlerin, kilitlerin ağırlığı yoktur. Bu 

ağırlıkların yerini artık mekanik bir iĢleyiĢe sahip otomatik denetim almıĢtır.  

Yukarıda bahsettiğimiz denetime aslında Panopticonun gözlemcileri de tabidir. 

Zira, kürenin ortasına gelen bir müfettiĢ aynı anda hem gardiyanları hem de mahkumları 

denetleyebilir. O halde buradaki gözetim, orada bulunan tüm insanların tutumları 

üzerinde etkindir. Foucault için Panopticon, içi insan kaynayan ve azap çektirilen 

mekanlara oranla daha bilgince ama daha gaddarca bir kafes izlenimi vermektedir. O, 

                                                             
305  Bentham, Panopticon,  s:42  



 

217 
 

“ideal biçime getirilmiĢ olan bir iktidar mekanizmasının diagramıdır.”
306

 Bentham‟ın 

Panopticonu sadece bir hapishane olarak tasarlamadığını belirtmiĢtik. Onun bu mimari 

yapısının sahibi olarak kardeĢi gösterilmektedir. KardeĢi ise bu yapının ilhamını bir 

askeri okul ziyaretinde edinmiĢtir. Bentham‟a göre bu yapı ve iĢleyiĢ, uygulanıĢ 

biçimiyle birçok göreve sahiptir olabilir. Bunlar; mahpusları cezalandırma, hastaları 

tedavi etme, öğrencileri eğitme, aylakları çalıĢtırma, delileri muhafaza etme vb. olabilir. 

Bu demektir ki bir gereğin yapılmasının gerektiği her durumda, bir birey çoğulluğunun 

bulunduğu her durumda panopticon Ģeması uygulanabilir. Yukarıda sıraladığımız 

durumların her birinde iktidar bu yapıyla mükemmel Ģekilde icra edilebilir. Çünkü bu 

sistem bireylerin üzerine doğrudan etki etmekte ve “zihne zihnin üzerinde model
307

 

sağlamaktadır.”
308

 Ayrıca bu sistemin maliyeti çok düĢüktür. Bu yapı, daha fazla iktidar 

ile daha fazla üretim sağlar. Buradaki üretim, gerek disiplin üretimi, gerek terbiye 

üretimi, gerek mal üretimi, gerekse eğitim üretimi olabilir. Bu basit mimari fikir 

sayesinde ahlakı yeniden biçimlendirme mümkün olabilir. Bentham ahlakı yeniden 

Ģekillendirmenin üzerinde durmaktadır. Foucault, Bentham‟ın bu hayalinin böylesi bir 

yapıyla mümkün olduğunu düĢünür. O halde Panopticon, toplumsal güçleri daha 

kuvvetli kılmak, üretimi artırmak, ekonomiyi geliĢtirmek eğitimi yaygınlaĢtırmak ve 

kamusal ahlak düzeylerini yükseltmek, arttırmak görevine sahiptir.
309

 Panopticonda eski 

el koyma-Ģiddet ilkesinin yerini yumuĢaklık- üretim-kar ilkesi ikame edilmiĢtir.
310

  O 

halde hapishane bir kapatma biriminin dıĢında bir yeniden terbiye etme, itaatkar kılma, 

bireyleri dönüĢtürme kurumudur. Burada hapis, sadece basit bir özgürlükten yoksun 

bırakma değildir. Hapsetme, amacına uygun iĢleyen bir mekanizmadır. O halde 

diyebiliriz ki Panopticon teması aynı anda hem gözetim hem de gözlem altında tutma; 

hem güvenlik hem de bilgi; hem bireyselleĢtirme hem de toplumsallaĢtırma; hem 

soyutlama hem de Ģeffaflık ilkelerinin zeminidir. Foucault, mekanla yasaların 

insancıllaĢtırıldığını düĢünür.
311

 Bu kurguda Bentham, her zaman her yerde uyanık olan 

                                                             
306 Foucault, Hapishanenin Doğuşu, s:298-303 
307 Foucault buradaki model kavramını iktidar olarak kullanmaktadır. 
308 Bentham, Panopticon,  s:39 
309 Foucault, Hapishanenin Doğuşu, s:306 
310 A.g.e:321 
311 A.g.e:362 



 

218 
 

ve toplumu hiçbir boĢluk bırakmadan kesintisiz olarak kateden bir düzenek Ģeması 

kurmaktadır. Bu, toplumun iĢleyiĢi için mükemmel bir düzenektir.
312

 

Ancak buranın bir tiranlığa dönüĢmesi de mümkün değildir. Çünkü demokratik 

olarak denetlenmeye imkan tanımaktadır. Bentham Panopticonun hayalinde buraya 

yeraltından tünellerle gelecek ziyaretçileri düĢünmektedir. Bu ziyaretçiler söz konusu 

denetimi yapan kiĢiler olacaktır. 

Bentham‟a göre Panopticona, mahkumların yeterli derecede adapte olması 

sağlandığında burası bir aile izlenimi vermektedir. Bu aile izlenimini veren tek Ģey ise 

yine gözlemdir. Bentham, nasıl bir ailede her üye birbirinin davranıĢından haberdar 

oluyorsa, burada da gözlemci her üyenin yani mahkumun davranıĢından haberdardır.  

Tek farkı burada gözlemcinin ücret alıyor olmasıdır.  

Panopticonu bir aile ortamına dönüĢtüren diğer bir unsur ise gözlemcilerin 

tutuklulara saygı göstermek zorunda olmasıdır. Her görev aĢamasında mutlaka saygı 

unsuru bu kürede olmak zorundadır. Bu sayede gözlemciler, suçlulara hakimler yoluyla 

yüklenmiĢ olan aĢağılık duygusunu, saygı yoluyla geri almıĢ olurlar. Bu da 

Panopticonun aile olma durumunu kuvvetlendirmektedir. Bentham, Panopticonun 

iĢletim sistemini aynı zamanda bir hastaneye benzetmektedir. Burada her bir hücre, 

aslında kendi gözetimi olan bir laboratuardır. Bu demektir ki her bir hücre bir nevi 

kiĢisel gözetimdir. Bentham bunu, tıpkı bir hastanede yapılan tahliller sonucu hastalığın 

bulunup tedavi edilmesine benzetir. Her hasta kendi laboratuarında kendini 

gözlemleyecek ve bu kiĢisel yolculukta hastalığının teĢhisini bulacaktır.
313

  

Foucaultcu bakıĢla Panopticon, aynı zamanda bir laboratuardır, deney yapmaya, 

tutukluları değiĢtirmeye terbiye etmeye yarayan bir makinedir.
314

 Bu, hem bireylerin 

kendini terbiye etmesi hem de sistemin onların terbiye olmalarına yönelik bir 

laboratuardır. 

Peki, aynı zamanda bir aile, bir hastane, bir eğitim kompleksi, bir özbilinç 

oluĢturma merkezi olan bu yapıdan, yani Panopticondan kaçmak mümkün ya da 

                                                             
312 A.g.e:307 
313 Bentham, Panopticon,  s:45-46 
314 Foucault, Hapishanenin Doğuşu, s:300 



 

219 
 

istenilen bir Ģey midir ? Bentham, Panopticondan kaçmayı engelleyen Ģeyin duvarlar 

olmadığını söylemektedir. Mahkumlarda Panopticonda yaĢadıkları sürece oradan 

kaçmakla ilgili onlarda yetersizlik duygusu oluĢacaktır ve bu duygu kaçmayı 

engelleyecektir. O halde duvarlar değil zihinler, duygulardır asıl olarak güvenliği 

sağlayan. Panopticonla artık bireyler, üzerinde bilim yapılabilecek birer olgu haline 

gelmiĢ olurlar. Panopticondan kaçma teĢebbüsünü engelleyen bir diğer faktör ise 

mahkumların tek sahip oldukları Ģey olan “saygınlığın” yitirilme korkusudur. Herhangi 

bir kaçma teĢebbüsü durumunda mahkum yakalanıldığında uygulanan en ağır ceza, 

aslında saygının ortadan kalkmasıdır. ĠĢte bu, kaçmayı önlemek için en önemli sebeptir. 

Zira mahkumları saygı yoksunluğu cezasına maruz kalmak istememektedirler.  Bu 

Ģekilde mahkumların kendi kendilerini eğitmeleri, ödül- ceza sistemi ile sağlanmaktadır. 

Ödül aldıklarında tutuklular kendi yanlıĢlarını düzelterek çözüme gitmeye 

çalıĢmaktadırlar ve saygı görmektedirler. Bu yöntemin amacı ise; herkese sahip 

olmaktır.  Bentham bu sahip oluĢun imkanını da yine gözetlemede bulur. Burada 

gözlemleme mükemmel olduğu oranda amaca da o kadar mükemmel Ģekilde 

ulaĢılabilinecektir. Sonuç ancak o zaman mükemmel Ģekilde alınabilecektir. Bu noktada 

gözlem altındaki insan da buna karĢı durmak için bir sebep aramayacak, buna ikna 

olacak yahut kendisini buna ikna edecektir. Bentham‟a göre bundan daha düzgün 

söylenebilecek daha eĢit bir manifesto yoktur.  

Bentham Panopticon eğitiminden/deneyiminden geçmiĢ mahkumların dıĢarıda 

da daha mutlu olacaklarını savunur. Zira onlar artık kendi tedavilerini yapmıĢlar ve 

mutluluğu artırma yönünde eğitim almıĢlardır. Ayrıca onlar dıĢarıda, içeriye oranla daha 

az çalıĢacaklar, üstelik bu sefer çalıĢtıkları için ücret alacaklardır. Bentham bu durumun 

toplum ekonomisine de katkıda bulunacağını savunur. Bunun nedeni, eski hükümlü 

çalıĢtıran insanların daha az ücret ödeyecek olmasıdır. Bu durumda hem çalıĢan eski 

mahkum az çalıĢıp para kazanacaktır hem de iĢveren çalıĢana mahkum olmayanlara 

oranla daha az ücret ödeyerek daha fazla kazanacaktır.
315

  

Görüldüğü gibi Bentham‟ın düzen anlayıĢı, onun ıslah çabaları ile 

somutlaĢmakta ve Panopticon‟u yaratmaktadır. Bentham, çağının güvenlik sorununa 

                                                             
315 Bentham, Panopticon,  s:39-55 



 

220 
 

bulduğu hukuksal çözümü, ceza sistemi içerisinde “daha güvenilir”  ve iĢlevsel 

kılmaktadır. Foucault gibi düĢünürlerin Ģiddetli eleĢtirilerine maruz kalan bu sistem, 

onun çağının çözümsüz gibi görünen sorunlarına makul, akılcı ve pratikte iĢe yarar bir 

model sağlama ihtiyacı içerisinde Ģekillenmekle beraber, sistem mühendisliğinin tipik 

bir örneği olarak felsefe tarihindeki yerini almaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

221 
 

F. ULUSLARARASI HUKUK 

Bentham‟ı hesaplamaya dayalı bir moral ve hukuk inĢa etmeye yönelten 

ghareket ettirici ilkenin, yaĢadığı dönem Ġngiltere‟deki mevcut sorunlar olduğunu 

inceledik. Bentham özel olarak kendi toplumu ile ilgilenmiĢ olsa da o aynı zamanda tüm 

insanlık için, evrensel olan ilkeler önerdiğini söylemektedir.  Zira onun eserlerinden, 

insanlığa karĢı bir ilgi duyduğu anlaĢılmaktadır.  

Bentham, yüzyıllardır dünyanın birbiriyle etkileĢim içinde olduğunun, 

toplumların birbirlerinden ayrı ve bağımsız olarak kavranamayacığının farkındadır. 

Bunun en önemli göstergesi, Fransız Devriminin yankılarının tüm Avrupa‟yı sarmasıdır.  

Bu yüzden Bentham, hukukun tüm uluslar ve uluslararası iliĢkiler için en önemli 

ilke olduğunu vurgulamaktadır. Onun uluslararası düzenlemelerle ilgili neler düĢündüğü 

bizim çalıĢmamızın konusu değildir. Ancak bu konuyla ilgili temel düĢüncelerine kısa 

da olsa değinmekte fayda olduğunu düĢünmekteyiz. Zira savaĢlar tarihin inkar edilemez 

gerçekleridir ve etkilerinin kaçınılmaz olarak Bentham‟ın tüm felsefesinin temelini 

oluĢturan güvenlik üzerine olacağı açıktır. O halde Bentham‟ın uluslararası iliĢkileri 

düzenleyen ilkeler tesis etmesi doğaldır.  

Bentham, uluslararası savaĢların sebeplerini sınıflamıĢtır.
316

 Buna göre savaĢlar, 

ilk olarak iki tarafın da kendi hakkı olarak gördüğü Ģeylerin belirsiz olmasıdır. Bu 

durumda hakların belirsizliği, birbirlerinin sınırlarının anlaĢılmaması ve doğal olarak 

sınırlara saygı duyulmaması ile sonuçlanmaktadır. Ülkelerin kendilerine komĢu ya da 

civar ülkeler arasında savaĢların çıkıyor olması da zaten bir takım rahatsızları olan 

ancak savaĢmayan diğer ülkeleri etkileyebilmektedir. SavaĢlar, ulusların birbirlerine 

karĢı zorunlu fegatlerden ortaya çıkan kıskançlıklardan kaynaklanabildiği gibi, sebepsiz 

de olabilir. Ancak Bentham‟a göre en önemli neden, bir ulusun yaptığı yeni icatlara 

diğerlerinin saygı göstermemesi ve düĢmanlıklardır. Merkezi problemi güvenlik olan 

Bentham, savaĢların önlenebilmesi bazı öneriler sunmuĢtur. Bunlar: 

1- Gelenekler tarafından oluĢturulan yazılı olmayan kanunların 

uygulanması, 

                                                             
316

 Jeremy Bentham, Principles of International Law,  in The Works of Jeremy Bentham Volume:2, 

Elibron Classics, 2005: 538-540 



 

222 
 

2- Eski anlaĢmaları yetmediği durumlarda yeni uluslararası anlaĢmaların 

yapılması, eskinin yetmediği durumlarda. 

3- Ulusal ya da uluslararası bütün çeĢit kanunların 

mükemmelleĢtirilmesidir. 

Bentham, önerdiği düzenlemelerin yapılması ile tüm ulusların iyiliğinin 

sağlanabileceğini düĢünmektedir. O halde Bentham için uluslararası hukukun ilkelerinin 

belirlenmesinin faydaları Ģunlardır:  

1- Uluslararası hukuk sayesinde genel iyiliğe ulaĢılr. Bu sayede kimsenin zarar 

görmemesi sağlanır.  

2- Tüm toplumları belirleyecek bir düzenleme, bir ulusun diğer uluslara elinden 

gelenin en iyisini vermesini sağlayacaktır. 

3- Sınırların belirlenmesi, güvenliği tesis edecektir. 

4- Tüm ulusların alabileceği en iyi faydanın alınması sağlanır. 

5- SavaĢ durumunda yapılacak anlaĢmalarla mümkün olan en az kötülüğün 

ortaya çıkması sağlanır. 

6- Bir ülke diğer bir ülkeden zarar görürse onunla her türlü iliĢkisini kesme hakkı 

tanınmıĢ olur.  

 

Yaptığımız son inceleme, Bentham‟ın bireyleri ve tüm toplumu hukukla 

biçimlendirme amacının sadece Ġngiltere özelinde geçerli olmadığını serimlemektedir. 

Bentham, insanların karĢılıklı iliĢkilerinin tesis edildiği her alanda yapılacak bir 

düzenlemenin tüm insanlar için baĢat sorun olan güvenliği çözüme kavuĢturacağı, barıĢ 

ve düzen ilkelerinin sağlanacağı bir dünya, insanlık idesine sahiptir. 

 

 

 

 

 



 

223 
 

SONUÇ 

ÇalıĢmamızın temel amacı, Bentham‟ın moral ile hukuku birbirine bağlayarak 

oluĢturduğu felsefesini tüm sacayaklarıyla ortaya koymak ve onun düĢüncesini bütünsel 

bir biçimde kavrayabilmektir. Bentham‟ın hareket noktası, Ġngiltere‟deki mevcut 

toplumsal kargaĢanın önüne geçebilecek, düzenli ve güvenli toplumun oluĢmasını 

sağlayacak bir hukuk teorisi inĢa etmektir. Biz çalıĢmamızda onun bu hedef için 

kullandığı araçları incelemeye çalıĢtık. 

Endüstri Devrimi ile birlikte ortaya çıkan sınıf farklılaĢmasının ve bunun 

getirdiği fakirliğin, düzensizliğin, karmaĢa ortamının düzeltilmesi sorunu Bentham‟ın 

felsefesinde en önemli sosyal sorun olarak görülmektedir. Buna ek olarak mevcut 

politik yapının ve hukuki iĢleyiĢlerin bu sosyal soruna bir çözüm getiremedikleri 

Bentham‟a göre açıktır.  

Bentham, mevcut soruna bir takım hukuki reformlar aracılığı ile çözümler 

getirmeyi önermektedir.  

Bentham, kendisinden önce gelen filozofların politika teorilerinin ihtiyaç 

duyulan güvenlikte bir toplum oluĢturma konusunda baĢarısız olduklarını 

düĢünmektedir. Zira hedeflenen güvenliğin sağlanması için gereken Ģey, ayrıĢık bireyler 

değil, bir ortaklığa sahip olan bireylerdir. Bir ortak bağa sahip olması gereken bireyler 

mevcut sorunların çözümü açısından daha yapıcı olabileceklerdir. Güven ihtiyacı sadece 

sözleĢme yaparak hakların devriyle değil, bireylerin birbirlerinin iyiliğini düĢünmesi, 

bunun için eylemesi ile mümkündür. O halde bireylerin hem sorunlara karĢı yapıcı 

olması hem de diğerinin iyiliğini istiyor olması gerekmektedir.  

Liberal geleneğe mensup filozoflar ise bireylerin birer monad olarak ele alındığı, 

toplumsal bütünlüğün sadece bireylerin çıkarlarının ya da hazlarının gözetildiği bir 

politik yapı ile tesis edileceğini düĢünmüĢlerdir. Bunu sağlamak, bireylerin topluma ve 

politik yapıya rıza göstermelerini mümkün kılmaktaydı. Oysa Bentham, bireylere 

dokunmayan bir iyiliğin yetersiz kalacağını, tüm toplumun en iyisi olamayacağını 

düĢünmektedir. Politik yapıya rıza göstermek tüm toplumun en iyisine sebep 



 

224 
 

olmayabilirdi. Zira bireylerin birer monad olarak hareket ediyor olması, diğerinin 

iyisine dokunuyor olmanın önünde engel teĢkil etmektedir.  

Düzenli bir toplumsal yaĢantının sağlanması için Bentham, iki temel hamle 

yapar. Bunlardan biri; politikanın yerine hukukun ikame edilmesidir. Ġkinci hamle ise, 

oluĢturulacak toplumun iyisini gözetecek, davranıĢlarını hukukun kurallarına göre 

belirleyecek bireyler elde etmeye çabasıdır. 

Bu noktada Bentham, Kartezyen Cogitoyu merkeze alan bir öğreti oluĢturur. Bu 

öğretinin amacı, tıpkı Kant‟ın yapmıĢ olduğu gibi, otoritenin boyunduruğu altında 

ezilmeyecek, bireylerin otonomilerini koruyacak bir politik yapının tasvir edilmesidir. 

Bentham‟ın amacı, hukuk yoluyla politik yapının da tam bir tanımını yapmaktır. Zira 

dönemin sorunlarına hukukun dıĢında politik yapı da neden olmaktadır. BaĢka bir 

ifadeyle Bentham‟a göre hukukun açmazlarına politik yapı göz yummaktadır. O halde 

onun felsefesi hem hukuka hem de politik yapıya bir eleĢtiri olarak kavranabilecektir.  

ÇalıĢmamız Bentham‟ın, bu öğretiyi nasıl hayata geçireceğinin akıl yürütmesini 

takip etmiĢtir.  Ancak onun felsefesinin bir taraftan liberal bireye yani cogitoya bağlı 

kalması, bir taraftan da toplumun ortak bağına eklemlenmesi gerilimlidir.  

Görüyoruz ki Bentham, mevcut koĢulların boyunduruğu altında hem hazları 

peĢinden koĢan cogitoyu korumak hem de ortak bağın eksikliğinden kaynaklanan 

güvensizliğin bertaraf edilmesini istemektedir. Bu noktada Bentham‟ın atomizasyon ile 

düzensizlik arasında sıkıĢmıĢ bir filozof olduğu söylenebilir. Zira Bentham, bir taraftan 

bireyin otonomisini sarsmak istememekte diğer taraftan ise atomize bireylerin nedeni 

olduğunu düĢündüğü güvensizlik ve düzensizlik ortamından kurtulmak istemektedir.  

Liberal filozofların resmetmiĢ oldukları birey anlayıĢı, sürekli diğeri için bir 

tehtit teĢkil eden, sadece kendi çıkarını koruyan ve amaçlayan bireydir. Bentham, 

bireyin kendi çıkarını koruma isteğini onaylamakta, ancak buna bir takım sınırlamalar 

getirilmesi gerektiğini düĢünmektedir. Bu sınırlamalar ise ilk olarak teoriden politikanın 

çıkarılmasını gerektirmektedir.  

Kendisinden önce gelen filozofların baĢarısızlığını deneyimlemiĢ olan Bentham, 

farklı kavramlarla iĢ görmenin kendisini hedefine ulaĢtıracağını düĢünmektedir. 



 

225 
 

Politikanın kavramları ucu açık ve belirsiz kavramlar olduğu için Bentham‟ın ilk adımı, 

kendisine belirli, sınırlı bir düzlem bulmak yönündedir. Bu düzlem kuĢkusuz çağın 

hakimi olan bilimsel yöntemdir. Buna göre, faydası peĢinden koĢan cogitolar bir hukuk 

sistemi aracılığıyla tüm toplumun faydası peĢinde koĢan bireyler olacaktır.  

Politikanın bize sunduğu kavramlarla iĢ görmeye çalıĢmak Bentham için sadece 

vakit kaybı olarak anlaĢılmaktadır. Oysa politikanın yerine önerilen hukuk, ivedilik 

içinde hem bireylerin atomizasyonuna sınır getirecek hem de sorunları, düzensizliği 

yasalarla çözmüĢ olacaktır.  

Ancak Bentham‟ın dizgesi izlendiğinde, hedeflerinden sadece bir tanesine 

ulaĢmıĢ olduğu açıktır. UlaĢabilmiĢ olduğu hedef, güven içinde yaĢayan, herkesin, 

diğerinin faydasını da gözettiği bir toplumdur. Ancak bu toplumun üyeleri olan 

bireylerin birer özne, cogito olarak kalıp kalmadıkları tartıĢmalıdır.  

ÇalıĢmamızda, Bentham‟ın, akıl yürütmesindeki kimi açmazlara değinmeye 

çalıĢtık. Ġlk olarak Bentham‟ın hukukun temeline bilimi yerleĢtirmesi, kuĢkusuz 

hukukun nesnel bir karakter taĢımasının gerekliliğindendir. Zira Bentham, mevcut 

hukuk sisteminin serimlemesinde bu gerekliliği açık bir Ģekilde ortaya koymaktadır.  

Bentham, yaĢadığı çağın hukuk sistemini tasvir ederken ilk olarak bu sistemin 

kiĢiler arasında bir eĢitsizliğe yol açtığını düĢünmektedir. Bu eĢitsizlik, halihazırda var 

olan düzensizliği ve karmaĢayı da olumsuz açıdan tetiklemektedir. Sınıflar arasındaki 

uçurum hukuk ile son bulamamaktadır. Bentham‟a göre mevcut hukukun iĢleyiĢi bu 

ayrımı, uçurumu daha da körüklemektedir. Bentham, mevcut sosyal soruna, hukukun en 

temel sorunu olan sinister ilgisini de ekleyerek yeni bir hukuk reformu önerisi 

getirmektedir. Bu noktada gerekli olan tek Ģey, herkes için eĢit oranda hukukun, 

hakların sağlanmasıdır. Bunu sağlayacak olan Ģey ise, bilimsel karaktere sahip bir 

hukuk sistemidir.  

Bilimsel karaktere sahip bir hukuk sistemi ile ölçülebilir sonuçlar elde 

edilebilinecektir. Bu sayede ise herkes için kesin, net, ölçülebilir hukuki haklar egemen 

olacaktır.  



 

226 
 

Ancak onun dizgesinin takibinde, hukukun aslında bireyleri de birer bilim 

malzemesi Ģekline dönüĢtürmeye çalıĢtığı açığa çıkmaktadır. Bentham, bireylerin 

birbirlerine duydukları iyi hisleri, hukuk kuralları ile kuvvetlendirmeye çalıĢmaktadır. 

Teorisinin baĢlangıcında bu edim, her ne kadar ortak hazza doğru yönelmede sadece bir 

yol gösterici unsur olarak görülse de hukukun içeriği açığa çıktıkça böyle olmadığı 

netleĢmektedir. Bentham hukuku, bireylerin toplam hazzına yönelten bir araç olarak 

kullanmıĢtır. Buna göre hukuk, ortak hazzın tespitiyle elde edilen verilerle 

oluĢturulacaktır. Ancak teorisi zamanla bireysel hazların hukukun içeriğini 

belirlemesinden çıkıp, hukukun bireysel hazları belirlenmesine doğru yön 

değiĢtirmektedir. Bu noktadan itibaren Bentham‟ın teorisinde bilimin iĢlevi, nesnel 

bilgiler ve kurallar oluĢturmak değildir. Bilim, aynı zamanda nesnel, üzerinde ölçüm 

yapılabilen bireyler de üretmektedir. Bu üretimin amacı ise, kuĢkusuz yine bireyin 

güvenliğini sağlayacak yasaların oluĢturulmasıdır. Bilimsel bir nesne kılınmıĢ birey 

artık Bentham için denetimin uygulanabileceği elveriĢli bir zemin haline 

dönüĢmektedir. Denetim, gücünü bilimden alan, ancak güvene hizmet edecek bir Ģeydir. 

Bentham‟ın, denetime ihtiyaç duyması ise, ortak bağın ancak bu Ģekilde kurulacağına 

inanmasıdır. Hukuk aracılığıyla oluĢturduğu toplumun bir denetim toplumu olması 

Bentham‟ın günümüz açısından en anlamlı mirası olarak kabul edeilebilir. Hukukun ve 

denetimin temelinde ise mevcut düzensizliğe duyulan korku yer almaktadır. 

ÇalıĢmamızda bireylerin haz veren davranıĢlara yönelmeleri ile aynı zamanda 

ahlaklı birer birey olacaklarına değindik. Bentham kendi düĢünce çizgisi açısından 

tutarlı gibi gözükse de sisteminde bazı açmazlar mevcuttur. Bu açmazların biri, 

hukukun bireylerin davranıĢlarını belirliyor olması ile aslında onun felsefesinde ahlaka 

yer bırakılmamıĢ olmasıdır. Bu noktada liberal düĢünürlerin savunmuĢ oldukları 

bireysel ahlak neredeyse bütünüyle ortadan kalkmıĢ, toplumsal iyiliği gözeten bir hukuk 

sistemi bireysel ahlakın yerini almıĢtır. Bu noktada artık bir ahlak felsefesinden söz 

etmek neredeyse imkansız hale gelmiĢtir.  

Bu noktada Bentham‟ın ahlak felsefesi aslında onun hukuk teorisi olarak 

anlaĢılabilmektedir. Bentham, Kartezyen paradigmadan itibaren tüm evrenin sahibi olan 

bireyin öneminin farkındadır. Bu yüzden felsefesini, bireyi özne yapan temel 



 

227 
 

kavramlardan ödün vermemeye çalıĢarak oluĢturmaya çalıĢmıĢtır. Ancak teorisinin 

baĢlangıç ve bitiĢ noktaları arasında gözle görülür farklar vardır. Bentham, birey için 

çıktığı yolda araçlar kullanmıĢtır ve bu araçlardan bir tanesi yine bireyin kendisi 

olmuĢtur.  

Bentham‟ın felsefesinde insanı bir özne yapan en önemli kavram olan saygınlık, 

güvenli ve mutlu bir toplum oluĢturma sürecinde Bentham‟ın kullandığı en önemli 

silahlardan biri olmuĢtur. Zira onun hukuk teorisinde cezalandırmanın temel prensibi, 

insanların saygınlıklarına ve güçlerine yöneliktir. Moral yaptırımlarda kullanılan teĢhir 

yöntemi ile bireylerin saygınlıklarını kaybetmesi bu silahın kullanıldığı alanların biridir. 

Bireyler, hukuk kurallarına uymadıkları zaman saygınlıklarını kaybedeceklerinin 

bilgisiyle donatılmıĢtır. ĠĢte bu, ahlakın hukuk egemenliğine girdiğinin en önemli 

kanıtıdır. Bireyler Bentham‟ın teorisinde artık ahlaklı oldukları için değil, sonunda zarar 

görmemek, ceza almamak, teĢhir edilmemek, saygınlıklarını kaybetmemek için iyi 

davranıĢlarda bulunacaklardır.  

O halde ahlakın hukuk ile örtülü olmasının temel nedeni hem güvensizlikten 

kaynaklanan korkular ve düzen arayıĢıdır hem de bireylerin kurallara uymamalarıyla 

alacakları cezalara dair sahip oldukları korkulardır.  

Aynı Ģekilde Panopticondaki mahkumların ellerinden, onları özne yapan her 

Ģeylerini alan, sonra da tekrar Panopticondaki dönüĢümlerinin baĢarısı oranında 

saygınlıklarını geri veren bir kurallar zinciri oluĢturulmuĢtur. Bu, bireylerin zihinlerine 

de sahip olmak anlamına gelmektedir. Önceden sadece kapalı tutma olan cezaevlerinin 

iĢlevi, bireylerin zihinlerini tutuklamaya dönüĢmüĢtür. Böyle bir zihin hapsinde elinden 

her Ģeyi alınmıĢ bir suçlu, onu özne kılan tek Ģey olan saygınlığını yani “ben”i 

kaybetmemek için kaçmaya teĢebbüs etmeyecek ve iyi çalıĢan bir bireye dönüĢecektir.  

Saygınlığın böyle bir yöntemle hukuk için araçsallaĢtırılması, bireyler için çok 

büyük bir tehdittir. Zira değindiğimiz gibi bu, “ben”liklerin, kurucu olmanın sonu 

anlamına gelmektedir. Bu, aslında bireyler için en az toplumsal güvenliğin tehdidi kadar 

büyük bir tehdittir. Zira öznenin yok olmama Ģartı bir anlamda toplumun da yok 

olmamasına endekslenmiĢtir. Toplumun yok olma ihtimalinin korkusu bireylere, hukuk 



 

228 
 

kurallarına uymaktan baĢka seçenek bırakmamaktadır. Bu korku, etkisi günümüzde de 

varlık gösteren çok güçlü bir silahtır.  

Bentham‟ın bu bakıĢ açısıyla hareket ediyor olması, aslında sisteminin 

“ben”lerden oluĢmadığını, “bize” dönüĢtüğünü göstermektedir. Ancak bireyin yitmesi 

ya da büyük tehdit altında olması cogito ile uyuĢmamaktadır.  

Bentham‟ın felsefesinde bu uyuĢmazlığın giderilmesi için ikna, rıza ve yasaların 

meĢruiyeti ustaca tasarlanmaktadır. Zira toplumun varlığına bağımlı kılınan “ben” artık 

ortak bağ ve güvenlik için kimi hazlardan fedakarlık edilmesi gerektiği düĢüncesine rıza 

göstereceklerdir. Bentham‟ın rızayı sağlaması, onun yasaları bireylere içselleĢtirmesi 

sayesinde mümkün olmaktadır. Bu demektir ki bireyler aslında yukarıda bahsettiğimiz 

saygınlıklarının kaybını dıĢsal bir yaptırım olarak düĢünmemektedirler. Zira yasalara 

uyma yoluyla bireyselliklerine sahip olmaya devam eden bireyler, hukuk kuralları 

içinde yaĢamayı içsel olarak isteyen bireyler haline dönüĢtürülmüĢtür. Bentham, her 

zaman gerçek iyileĢmenin duygularla gerçekleĢeceğini savunduğu için bireylerin 

iknasını, onayını önemsemektedir. Ancak onun iknayı sağlamak için de yeterli güçte 

araçları vardır. Bu araçlardan ilki, bireylerin sahip oldukları doğalarıdır. Bireylerin 

birbirlerine karĢı hissettikleri iyi duygular, böyle bir sistemin oluĢturulması için elveriĢli 

bir zemindir. DuygudaĢlığın kullanılması ile bireylerin hukuka uymaları sağlanmakta, 

rızanın tesisi zor olmamaktadır. DuygudaĢlık yoluyla bireyler sadece kendilerine 

gelecek zararlardan değil, toplumun tüm üyelerine gelecek zararlardan korkmaktadırlar. 

O halde insanların korkuları ve birbirlerine besledikleri iyi duygular, onların rıza 

edimlerini de etkilemektedir.   

Bentham‟ın kullandığı diğer araç ise, hukukun iki ana aksıdır. Bu akslardan bir 

tanesi, dağıtıcı adalet nosyonuyla diğer politika felsefecilerinin yapamadığını yapmakta, 

bireylere geçim ve güven sağlamaktadır. Diğer taraftan cezalar, bireylerin haksızlıklara 

karĢı geliĢtirdikleri tazmin ihtiyacını sağlamaktadır. O halde bireylerde hem tam bir 

tatmin hem de tazmin ihtiyacının giderilmesi, onaylanması, içine kolaylıkla dahil 

olunmayı istetecek bir sistemi oluĢturmaktadır. Bu durumda devredilemeyecek 

bireyselliklere bile egemenin yani hukukun sahip olması bireyler açısından sorun teĢkil 

etmemektedir.  



 

229 
 

Bentham‟ın hukuku, bireysel ahlakı devre dıĢı bırakacak oranda topluma yayıyor 

olması onun bir disiplin ve verimlilik toplumu oluĢturma isteğine dayanmaktadır. 

Bentham, değerlere önem veriyor, ahlağı teorisinin en güçlü yönü kılmaya çalıĢıyor olsa 

da bu ahlak, toplumun tümünün sahip olması gereken ve hukukun içselleĢmesiyle hayat 

bulan bir ahlak anlayıĢıdır. Bireylerden toplum için gerekli ve yeterli verimliliği elde 

etmeye çalıĢan Bentham, hukukun dıĢında bir eylem alanını bireylere tanımamıĢtır. Her 

ne kadar kendisi özel alan-kamusal alan ayrımı yapmıĢ olsa da yapmıĢ olduğu hukukun 

içselleĢtirilmesi yönündeki hamleler, aslında bu ayrımın gerçeklik kazanamadığını bize 

göstermektedir. Bireysel değerler alanı olan özel moral alan, kamusal değerler alanı 

olan kamusal moral alanın hizmetine girmiĢ bir Ģekilde ele alınmaktadır. Kamusal moral 

alanda geçerli olan ilke ise hukuktur. Zira hukukun ilkeleri bireylerde içselleĢtirmiĢtir. 

Ahlak alanı, hukuk alanıyla örtülmüĢtür, kapsanmıĢtır. 

Bentham‟ın sisteminde bireylerin kamusal alanı birey alana tercih etme, yani 

daha çok kamusal alanı gözetir Ģekilde davranmalarında önemli bir husus da hukukun 

bireysel alanların tümüne hitap edebiliyor olmasıdır. Bentham, liberal düĢünürlerle aynı 

bakıĢ açısına sahip bir Ģekilde dini, politik yapıdan, toplumun kuruluĢ ilkesinden uzak 

tutmak gerektiğini savlamıĢtır. Ancak onun hukukla ilgili görüĢlerinde bu konuda bazı 

çeliĢkiler netleĢmektedir. Bentham, toplumun yapı taĢı olarak dini iĢlevsiz hatta zararlı 

görmesine rağmen hukuk kurallarında kimi dini ilkeleri gözetmektedir. Bu durum, onun 

teorisinde çeliĢkilere yol açıyor olsa da hukukun yukarıda bahsettiğimiz Ģekilde, bireye 

dokunuyor olması gerekliliğini desteklemektedir. Bu, hukukun, bireylerin zihninde 

içselleĢmesini kolaylaĢtırmaktadır. Aksi durumda, yani dini ilkeler ile hukuki ilkelerin 

birbiriyle çeliĢiyor olması söz konusu yasaların bireylere dokunmasını engelleyecektir.  

Bentham‟ın, hukukun içselleĢmesinde kullandığı bir diğer araç eğitimdir. Eğitim 

liberal geleneğin kendisine baĢvurmadığı bir araçtır. Zira liberal birey, zaten yetiĢkin ve 

yetkindir. Oysa Bentham, yetiĢtirilmeye ve alıĢkanlığa bağlı ilgi istek ve inançların aynı 

yöntemle dönüĢtürülebileceğini keĢfetmiĢ bir düĢünürdür. Bu yüzden eğitim sayesinde 

bambaĢka zihinler, ortak faydaya hizmet eden özneler oluĢturmak onun teorisinin 

politik ve hukuksal imkanını sağlamaktadır.   



 

230 
 

Bentham‟ın eğitime önem veriyor olması onun liberal teorilerde gördüğü 

açmazları çözüme kavuĢturma yöntemlerinden biridir. Yukarıda bahsettiğimiz Ģekilde 

bireysel özel ahlak alanının kamusal ahlak alana, yani hukukun alanına tabi olması 

ancak eğitim ile sağlanabilecektir. Ahlakın yerini hukuka bırakıyor olması, daha 

doğrusu tüm davranıĢların ahlaki ilkeler yerine hukuki kurallar yoluyla belirleniyor 

olması eğitim sayesinde elde edilen zihinler aracılığıyla mümkün olacaktır.  

Eğitim sayesinde ıslah edilmiĢ, terbiye edilmiĢ bireyler, artık “atomize edilmiĢ 

bireyler” karakterinden kurtulmuĢ, tüm davranıĢlarını toplumun iyiliği adına 

yönlendiren bireyler olmuĢlardır.  

O halde Bentham‟ın dizgesinde ahlak ile hukuk arasındaki iliĢkinin liberal 

geleneğe mensup düĢünürlerden farklı olduğu açığa çıkmaktadır. Liberal geleneğin 

tasvir ettiği bireylerin davranıĢları, bireylerce yönlendirilen ve çıkar peĢinden koĢmaya 

dayalı davranıĢlardır. Gelenek düĢünürleri hukuku, ancak baĢka bireylerle iliĢki içinde 

devreye sokmaktadırlar. Bu, baĢkalarının özgürlüğünün, çıkarlarının baĢladığı anda 

hukukun müdahale etmesini savlayan ilkedir. Bunun haricinde bireylerin kendi 

bencilliklerini istedikleri oranda sergileyebildikleri bir özel alanları vardır. Bentham 

aynı alanın kendi bireyine de sağlandığını ifade etmiĢ olsa da bunun bir gerçeklik 

taĢımadığı açıktır. Zira Bentham‟ın felsefesinde eğitim görmüĢ birey, kendi rızasıyla 

hatta belki farkında bile olmadan kendi özel alanını hukukun inĢa etmesine teslim etmiĢ 

gözükmektedir. Bu noktada ahlak, hukukun kapsamı altında kalan bir alan olmuĢtur. 

Önemli olan bunun bireyin rızasıyla gerçekleĢmiĢ olmasıdır.  

Bentham‟ın eğitim düĢüncesi, en somut halini Panopticonda gördüğümüz bir 

ıslah düĢüncesini içerir. Panopticondaki gözlem, denetimin de içselleĢmesini 

sağlamakta, kendi kendini kontrol eden, ahlaklı ve toplum için de hayırlı bireyler 

oluĢturmaktadır. Bu Bentham‟ın, dönüĢtürme projesinin en önemli aracıdır. Zira bu 

mimari yapı, onun sisteminde okul, hastane, deli evleri gibi pek çok amaç için 

önerilmektedir. Bunun nedeni, gözlemle toplumun elde edeceği faydanın Bentham 

tarafından kavranmıĢ olmasıdır. ĠĢte buradaki büyük teleskop, mükemmel bir terbiye 

sağlamaktadır. Ancak terbiye edilenler kendilerini bir ailenin içinde hissedecek kadar 

teoriyi içselleĢtirdiklerinden sadece bunun hayırlı sonuçlarıyla ilgilenmektedirler. O 



 

231 
 

halde Bentham, tam itaatkar aynı zamanda tam ikna olmuĢ, güvenli bir toplum 

oluĢturmuĢ olur.  

Panopticondaki gözetim, Bentham‟ın mirasının görünür tarafıdır. Zira Bentham, 

gözetim üzewrinden denetim mekanizmasını tesis etmektedir. Gözetim; itaati ve 

dolayısıyla denetimi sağlamaktadır. 

Hukuk Bentham‟da, daha ziyade bireyi koruyan bir güç olarak tanımlanır ama 

onun düĢüncesine yakından bakıldığında, yaĢamın bütün alanlarına kadar uzanan bir 

denetim ve gözetim olgusunun hukuk yoluyla tesis edildiğini görürüz. Bu durum, onun 

bireysel hakların temeline güvenlik sorununu yerleĢtirmesinden kaynaklanmaktadır. Bu 

noktada Bentham‟ın, bireyi araçsallaĢtırdığı söylenebilir; ancak unutmamak gerekir ki 

bu araçsallaĢtırma bireyin faydasına olan unsurların tasarlanması eĢliğinde 

gerçekleĢmiĢtir.  

Buna rağmen onun özel alana ayırdığı yerin çok dar olduğu söylenebilir. Her 

türlü ayrıntının planladığı bir sistem içerisinde, özel tercihlere kadar uzanan bir 

müdahale serbestisi içerisinde bireyin hakları nasıl korunabilir? Bu soru Bentham 

okuyucusunun onun düĢüncesinin neredeyse her aĢamasında karĢılaĢacağı temel 

sorulardan biridir.  Bu soruya sağlıklı bir yanıt bulabilmek için izlenmesi gereken yol 

ise onun felsefesinin yönlendirici ilkesinin sadece haz değil, aynı zamanda fayda 

olduğunu kabul etmektir.  

 ÇalıĢmamız içerisinde fayda unsurunun nasıl tanımlanacağını ve hayata nasıl 

geçirileceğini incelemiĢ olduk ve sonuç olarak Bentham‟da fayda ilkesi ile moral  

arasındaki bağıntının bir nevi sebep-sonuç iliĢkisine dayalı özsel bir bağıntı olduğunu 

gördük. Bentham, faydayı sağlamak için morali, morali gerçekleĢtirmek için de hukuku 

tesis etmiĢtir. Onun morali bilim yapma çabasından doğan hukuk anlayıĢı ise ayrıca 

değerlendirilmesi ve üzerinde durulması gereken bir konudur. 

 Çağımız, güvenlik sorununun hala son bulmadığı, çatıĢmaların ve ayrıĢmaların 

her alanda karĢımıza çıktığı, birey hakları ile toplumsal ya da sınıfsal gerçeklikler 

arasındaki uçurumun derinleĢtiği bir çağdır. Giderek artan parçalanma olgusu, insanlığı 

halihazırda karĢı karĢıya bulunduğu güvenlik sorunu ile yüzleĢmeye çağırmaktadır. 



 

232 
 

Güvenlik paradigmasını merkeze alarak politika ve bilim yapmanın yahut hukuku 

güvenlikten hareketle tesis etmenin açmazlarından en önemlisi, bireysel fayda ilkesi ile 

güvenlik kaygısının yarattığı sınırlılıklar arasındaki gerilimdir. Bentham, bu gerilimi 

çok net bir biçimde gözlemleyebildiğimiz bir düĢünür olarak, incelenip 

değerlendirilmeyi hak eden bir düĢünürdür. Onun düĢüncesinin geçerliliği yahut ne 

kadar demokratik olduğu tartıĢmalı bir konu olsa da tartıĢma götürmez bir gerçek vardır 

ki o da yukarıda sözünü ettiğimiz problemleri anlamak açısından Bentham‟ı da anlamak 

önem taĢımaktadır.  

Bentham‟ın mirasını değerlendirdiğimizde, çağımızın, onun etkilerini taĢıdığını 

söylememiz yanlıĢ olmayacaktır. Zira Bentham‟ın hukuk ile tesis etmiĢ olduğu denetim 

mekanizması ile özel alanın yok olması arasındaki gerilim, yirminci ve yirmibirinci 

yüzyılın en önemli sorunudur.  

Günümüzde denetim toplumu, sadece disiplin araçlarıyla değil, aynı zamanda 

bunların da içine dahil olduğu bir kontrol mekanizmasıyla sağlanmaktadır. Örneğin 

hapishanenin ve hapishanedeki gözlemin iĢleyiĢinin aynı Ģekli fabrikadaki çalıĢan iĢçiler 

de görülebilmekte ve mahkum ile çalıĢan arasında artık kesin bir ayrım yapılamaz hale 

gelmektedir.  Bentham‟ın tasvir ettiği gözetmen-gözetilen iliĢkisinin yarattığı terbiye 

olma, itaat etme süreci bir fabrikada çalıĢan ile ustabaĢı arasında da gerçekleĢmektedir. 

Çağın geliĢen teknolojisi ile fabrikadaki ustabaĢı bu görevini kimi zaman kameralara da 

devrebilmektedir. Bu, bir çeĢit denetim toplumuna dönüĢüldüğünün belirtilerinden 

biridir.  

Denetim toplumlarında, her toplum, kendi üyelerinden verimli olmalarını 

beklemektedir. Verimli olma görevinin yanında bireylere bir de bazı değerlere uyma 

yükümlülükleri getirilmiĢtir. Denetimin sağlanabilmesi için bireylere uygulanacak Ģey 

ise, eğitim yoluyla onlara bu değerlerin yüklenmesidir.  

Denetimi mümkün kılan en önemli ilke ise kuĢkusuz gözetimdir. Günümüz, 

güvenlik kaygısıyla asayiĢi sağlamak amacı ile her an herkesi gözetlendiği, yani 

denetlendiği bir çağdır. Bunun en önemli örneği ise, bunun, internet aracılığıyla 

gerçekleĢmesidir. Ġnternetin ilk dönemlerinde var olan gerçek dıĢı kimliklerin 

kullanılması, yerini, tamamen açık, her ayrıntıya vakıf olunan bir gerçeklik durumuna 



 

233 
 

bırakmıĢtır. BaĢlarda gerçek dünyadan kopuk takma adlarıyla sanal dünyada var olan 

bireyler, e-devler, e-posta, IP numaraları ile gitgide daha da azalan bir özel alana, 

mahremiyete sahip olur hale gelmiĢlerdir. O halde teknolojik geliĢmelerle beraber, 

takma isimlerin yerini, gerçek kimliklerin edimlerinin her an kayıt altında tutulması 

almıĢtır. Bu, gözetim ve denetimin teknoloji aracılığıyla kullanılması demektir. Bu 

durumu meĢrulaĢtıran en önemli nokta ise güvenliğin ancak bu yöntemle sağlanabiliyor 

olmasıdır. Güvenliği elde etme pahasına insanların mahremiyetlerinden vazgeçmesi ve 

kendi rızaları ile gözetime ve denetime izin veriyor olması, teknolojik bir 

panopticondur. Tek fark, bunun hapishane duvarları arasında değil de her an 

evlerimizde, kiĢisel bilgisayarlarımızda gerçekleĢiyor olmasıdır. Çağımızda yaĢanan 

korkular, özel yaĢantı ve güvenlik arasında bir gerilim oluĢturmaktadır. Bu gerilim ise 

güvenlik lehine çözüme kavuĢmaktadır. Bentham‟ın rıza yoluyla sağladığı hukukun 

üstün alanı, günümüzde aynı kaygıdan hareketle tesis edilmektedir. Günümüzde teĢhir 

etme, dini referanslar yoluyla cezalandırma olmasa da gözetim ve denetimin bu denli 

ileri seviyede olması; bireylerin yakalanma, açığa çıkma riskini daha yüksek 

boyutlarıyla barındırmaktadır. Bunun nedeni Bentham‟da her yüzün bir kontrol edici 

olma mekanizmasının yerini her sokak lambasının bir konrolcü olmasına bırakmasıdır. 

Bireylerin davranıĢlarının her an sokaktaki kameralarla kayıt altına alınması asayiĢin 

sağlanması açısından gerekli olduğundan, toplumlar kayıt altına alınmayı, 

mahremiyetlerin açığa çıkmasını onaylar olmuĢlardır. 

Moderniteyle beraber kitleleri baskı altında tutan kilisenin ya da dini söylemlerin 

etkisini yitirmiĢ olması beraberinde sosyal kontrolün nasıl gerçekleĢeceği sorunusunu da 

getirmiĢtir. Zira toplumda bir düzen isteme ilkesinin bunu baĢarmak için bir kontrol 

mekanizmasına ihtiyaç duyacağı çok açıktır. Bu noktada Bentham‟ın, gözetime dayalı 

denetleme teorisi bu kontrolü sağlamak için elveriĢli bir zemin olarak gözükmektedir. 

Zira düzeni bozan her Ģeye karĢı bir denetim mekanizması gerekmektedir. Bu denetim 

ise bir devlet içindeki herkese ve her Ģeye yasaların uygulanması, kitle iletiĢim araçları 

ile istenilen düzenin içselleĢtirilmesi ve eğitimle istenilen formasyonda bireyler elde 

edilmesi ile mümkün olacaktır. Bu, yukarıda bahsettiğimiz Ģekilde hem disiplin 

aygıtlarını barındıran hem de yeni aygıtlar üreten bir sistemdir. O halde artık dini 

referanslarından ve kurallarından mahrum kalmıĢ bireyler politik yapının eliyle 



 

234 
 

denetlenecektir ve bu sayede bir sosyal kontrol mekanizması oluĢturulacaktır. 

Günümüzde artık güvensizlik tehtidine karĢı gerekli olduğu öne sürülen sosyal kontrol, 

topluma refah sağlama, konfor, eğitim gibi araçlarla gerçekleĢecektir. O halde 

günümüzde Newton örneğinden hareket eden Bentham‟ın politikasını görebiliriz. 

Kontrolü sağlamak yani denetim, bir çeĢit insan davranıĢlarının manipüle edilmesi ile 

sağlanmaktadır. Söz konusu manipülasyon, kitle iletiĢim araçları yani özel olarak 

medya ile sağlanacaktır ve meĢrulaĢacaktır. Zira günümüzde medya, ideolojik 

perspektif çeĢitlilikleri oluĢturulmasına hizmet etmekten ziyade tek bir ideolojinin 

geçerlilik kazanmasına hizmet etmektedir. Bu durumda ise tıpkı Bentham‟ın dünyasında 

olduğu gibi, farklı bireyler farklı isteklerde bulunmamakta, her bireyin isteği de yaĢam 

alanı da ortaklaĢmaktadır. O halde modern toplumun denetimi meĢrulaĢtırma aracı olan 

medya sayesinde köylü kulübesindeki kiĢi ile saraydaki kiĢi aynı Ģeyleri düĢünür 

olacaktır.  

Bireysel iliĢkilerin azaldığı, eskiden komĢuluk yöntemiyle mümkün olan sosyal 

kontrol, bireylerin birbirlerini denetlemesi, günümüzde hem zihinlerin kimi araçlar 

aracılığıyla fethedilmesi hem de teknolojinin nimetleriyle sağlanmaktadır. Bu 

araçlardan diğerleri ise, sosyal kontrolü, düzeni bozduğu düĢünen kiĢiler için 

tasarlanmıĢ olan kurumlardır. Bentham‟ın etkileri sadece denetimin yani büyük 

teleskopun tüm sokaklarda, caddelerde ya da her IP numarasında yer alması değildir. 

Nasıl ki Bentham Panopticonu hastaneler, okullar, deli evleri, iĢsizler için önerdiyse, 

aynı öneri günümüzde de geçerliliğini korumaktadır.  

Günümüzde sosyal kontrolü zedeleme ihtimali olan kiĢiler, söz konusu 

ideolojiye uymayı seçmeyen kiĢiler ötekileĢtirilmektedir. Bu kiĢiler için önerilen Ģey 

ise, bir tür kapatma sistemidir. Bu kapatmaya akıl hastaneleri, yaĢlı evleri örnek 

verilebilir. 

Bentham‟ın günümüze bir baĢka önemli mirasını ise, ülkelerin imza attığı kimi 

anlaĢmalarda görebilmekteyiz. Bu, hukukun, anlaĢmaların sadece imzadan ibaret 

olmadığı gerçeğinin anlaĢılmasıdır. Örneğin “kadının korunması” ile ilgili yasaları ve 

uluslararası anlaĢmaları kabul etmiĢ olmak bir ülke için yeterli değildir. Taraflar, aynı 

zamanda bu yasaların bireylere dokunmasını sağlamakla yükümlüdürler. O halde 



 

235 
 

yasaların uygulanabilir olması, yani hayata geçerek ölçülebilmesi, somut sonuçlarının 

alınıyor olmasının gerekliliği hukuk konusunda Bentham‟ın ne denli önemli temeller 

sağladığının göstergesidir.  

 



 

236 
 

KAYNAKÇA 

 Ağaoğulları, Mehmet Ali, Kral Devletten Ulus Devlete, Ġmge Kitabevi, 2005 

 Ağaoğulları, Mehmet Ali, Ulus Devlet ya da Halkın Egemenliği, Ġmge Kitabevi, 

2006 

 Arslan, Ahmet, İlkçağ Felsefe Tarihi 3, Ġstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 

2007 

 Bentham, Jeremy, A Fragment on Government, Cambridge University Press, 

1988 

 Bentham, Jeremy, Theory of Legislation, Elibron Classics, 2005 

 Bentham, Jeremy, An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, 

in The Works of Jeremy Bentham Volume:1, Elibron Classics, 2005 

 Bentham, Jeremy, Political Tactics, Oxford University Press, 2001 

 Bentham, Jeremy, Political Writings, in the Collected Works of J,Bentham, 

Volume:1, Clarendon Press, 1999 

 Bentham, Jeremy, Prinsibles of the Civil Code, in “The Works of J. Bentham, 

Volume:1, Elibron Classics, 2005 

 Bentham, Jeremy, The Handbook of Political Fallacies, Torchbooks, 1962 

 Bentham, Jeremy, Rationale of Punishment, Elibron Classics, 2005 

 Bentham, Jeremy, Panopticon, in “The Works of J.Bentham”,Volume:VI, 

Elibron Classics, 2005 

 Bentham, Jeremy, Deontology, Edinburgh Press, 1834 

 Bentham, Jeremy, Principles of International Law, in the Works of J. Bentham, 

Volume:2, Elibron Classics, 2005 

 Bentham, Jeremy, Legislator of the World, Clarendon Press, 1998 

 Bentham, Jeremy, Principles of Legislation,  in the Collected Works of 

J,Bentham, Volume:1, Clarendon Press, 1999 



 

237 
 

 Bentham, A Table of the Springs of Action, in the Works of J. Bentham, 

Volume:1, Elibron Classics, 2005 

 J,Bentham, Principles of Penal Law, in The Works of Jeremy Bentham 

Volume:1, Elibron Classics, 2005 

 Berktay, Fatmagül, Politikanın Çağrısı, Ġstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 

2010 

 Burry, John, Düşünce Özgürlüğünün Tarihi, çev: Durul Bartu, Erdini Yayınları, 

1978 

 Copleston, Frederick, History of Philosophy Volume VIII Bentham to Russel,  

Search Press,  1966 

 Copleston, Frederick, Felsefe Tarihi, c:8, Çev: D, Canefe, Ġdea Yayınları, 2000 

 Copleston, Frederick, Hobbes-Locke, Çev: Aziz Yardımlı, Ġdea Yayınları, 1998 

 Copleston, Frederick, Yararcılık ve Pragmatizm, Çev: D, Canefe, Ġdea Yayınları, 

2000 

 Copleston, Frederick, Descartes, Çev: Aziz Yardımlı, Ġdea Yayınları, 1997 

 Çetin, Ġsmail, John Locke’da Tanrı Anlayışı, Vadi Yayınları, 1995 

 Davidson, L,W, Political Thought in England, Oxford Press, 1950 

 Descartes, Rene, Yöntem Üzerine Konuşma, Çev: AfĢar Timuçin, Bulut 

Yayınları, 2010 

 Deniz, ġadiye, Türkiye’de Parlamenter Sistem ve Hükümet Sistemi 

Tartışmaları,YayınlanmamıĢ Y.Lisans Tezi, Muğla,Üni.SBE,2005 

 Duhn, John, Locke, çev: F, Dilber, Akdeniz Yayınları, 2008 

 Duverger, Maurice, Siyasal Rejimler, çev:T, Tunçdoğan, Sosyal Yayınları, 1986 

 Foucault, Michel, Hapishanenin Doğuşu, Çev: M.A. Kılıçbay, Ġmge Yay. 2006 

 Habermas, Jürgen, İdeoloji Olarak Teknik ve Bilim, YKY, 2010 



 

238 
 

 Elie, Halévy, The Growth of Philosophic Radicalism,The Beacon Press, 1966 

 Hall, John, Ikenberry, John, Devlet, çev: Ġsmail Çekem, Ġstanbul Bilgi 

Üniversitesi Yayınları, 2005 

 Höffe, Otfried, Felsefenin Kısa Tarihi, çev: OkĢan Aytolu, ,Ġnkılap Yay, 2008 

 Kaya Duva, Özlem, Kant’ın Felsefi Antropolojisi ve Çağdaş Felsefeye Etkileri, 

YayınlanmamıĢ Doktora Tezi, E.Ü. S.B.E. 2010 

 Küçükalp, Derda, Siyaset Felsefesi, Say Yayınları, 2011 

 Kymmlicka, Will, Çağdaş Siyaset Felsefesine Giriş, çev: E,Kılıç, Bilgi 

Üniversitesi Yayınları, 2004 

 Long, Douglas, Bentham on Liberty, University of Toronto Press, 1977 

 Lyons, David, In the Interest of the Governed, Clarendon Press, 1973 

 MacCunn, John, Six Radikal Thinkers, London Press, 1907 

 Mckown, Delos, Behold the Antichrist, Prometheus Books, 2003 

 Mack, Peter,  A Bentham Reader,  Western Publishing Company, 1969 

 Michael, James, “Public İnterest and Majority Rule in :Bentham’s Democratic 

Theory” in Bentham: Moral Political and Legal Philosophy, Vol:1, Ashgate 

Publishing Company, 2002   

 Michael, James, “Public İnterest and Majority Rule in :Bentham’s Democratic 

Theory” in Bentham: Moral Political and Legal Philosophy, Vol:2, Ashgate 

Publishing Company, 2002    

 Mouffe, Chantal, Siyasetin Dönüşü, Çev: F.Bakırcı, A, Çolak, Epos Yayınları, 

2008 

 Müftüoğlu,Aydın, Özgürlük Eşitlik ve Kardeşlik Kavgası:Locke vs Rousseau, 

Birinci Uluslararası Felsefe Kongresi, Bildiri Metni, ed: Ġsmail Serin, Google 

Books,Asa Yay, 2010, 



 

239 
 

 Outhwaite, William, Modern Toplumsal Düşünce Sözlüğü, çev: M,Pekdemir, 

ĠletiĢim Yay, 2008,  

 Örs, Birsen, Modern Siyasal İdeolojiler, Ġstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 

2010 

 Öymen, Örsan, Hume, Say Yayınları,2010 

 Poggi, Gianfranco, Devlet, Çev: Aysun Babacan, Ġstanbul Bilgi Üniversitesi 

Yayınları, 2008  

 Redhead, Brian, Siyasal Düşüncenin Temelleri, çev: H, Özdemir, Alfa Yayınları, 

2001 

 Reyhani, Nebil, “Bilgi Teorisinin Klasiklerinde Özne Anlayışları”, Uluğ 

Nutku‟ya Armağan,ed:M,Elgin, Ġnkılap Kitapevi, 2006 

 Rosenbaum, Nancy, Bentham’s Theory of the Modern Sstate, Harvard 

University Press, 1978 

 Saraç, Yasemin, J,J, Rousseaue’dan Eğitim Üzerine, D.E.Ü.Buca Eğitim 

Fakültesi Dergisi15, 2004 

 Schofield, Philip, Utility&Democracy, Oxford Press,2007 

 Shaikan, William, Felsefe Tarihi, çev: A, Yardımlı,Ġdea Yayınları, 1990 

 Strauss, Leo,  Doğal Hak ve Tarih, çev:M,ErĢen,P,Onur, ,Say Yay,2011 

 Steintrager, James, Bentham, Cornell University Press, 1977 

 Smart, J.J.C. &B.Williams, Utilitarianism for&Against, Cambridge Universty 

Press, 1973 

 Tebbit, Mark, Philosophy of Law, Routledge Press, 2000 

 Tunçay, Mete, Batı’da Siyasal Düşünceler Tarihi: Yakın çağ, Bilgi Üniversitesi 

Yayınları, 2008  

 Tunçay, Mete, Batı’da Siyasal Düşünceler Tarihi: Yeni Çağ, Bilgi Üniversitesi 

Yayınları, 2008  



 

240 
 

 Touraine, Alain, Modernliğin Eleştirisi, Çev: H. Tufan, YKY, 2010 

 Vergara, Francisco, Liberalizmin Felsefi Temelleri, çev: B, ArıbaĢ, ĠletiĢim 

Yayınları, 2006 

 Yayla, Ahmet, Kant’ın Ahlak Eğitimi Anlayışı, A.Ü.Eğitim Fakültesi 

Dergisi,1,c:38, 2005 

 



 

241 
 

ÖZGEÇMĠġ 

ASLI ÇAVUġOĞLU 

Ocak, 26.01.1976 

Öğrenim Durumu: 

2004-2010 Ege Üniversitesi Edebiyet Fakültesi Felsefe Bölümü (Doktora) 

1999-2002 Pamukkale Üniversitesi Fen- Edebiyat Fakültesi Felsefe Bölümü(Yüksek 

Lisans) 

1995-1999 Ege Üniversitesi Edebiyet Fakültesi Felsefe Bölümü (Lisans) 

Tezler:  

Yüksek Lisans: John Stuart Mill‟in Hürriyet ve Siyaset AnlayıĢı 

Akademik Görevler: 

2004-2010 Ege Üniversitesi Edebiyet Fakültesi Felsefe Bölümü AraĢtırma Görevlisi 

2002-2004  Pamukkale Üniversitesi Fen- Edebiyat Fakültesi Felsefe Bölümü AraĢtırma 

Görevlisi 

  



 

242 
 

 

TÜRKÇE ABSTRAKT (en fazla 250 sözcük): 

 

            ÖZET 

      Bu çalıĢmada, liberal geleneğin önemli figürlerinden olan Jeremy Bentham‟ın 

moral(ahlak)-hukuk iliĢkisi incelenmeye çalıĢılmıĢtır. Bentham, faydacı teoriyi, rasyonel 

faydacılığa dönüĢtürmüĢ ve sistemini akıl, hesaplama, en fazla sayıda insanın en yüksek 

mutluluğu (the greatest happines of the greatest number) kavramları üzerinden oluĢturmuĢtur. 

Bentham‟ın felsefesi, bireyin haz peĢinde koĢan bir varlık olarak tanımlanmasıyla 

baĢlamaktadır. Buna göre bireyler,  kendilerine haz sağlayan Ģeyin, faydalı olduğunu 

düĢünürler ve bu faydayı tüm toplum için geçerli kılmaya çalıĢırlar. Buradan hareketle 

Bentham, tüm toplum için geçerli olan ve bir bilim özelliği taĢıyan yeni bir hukuk sisteminin 

uygulanması gerektiğini öngörmüĢtür. ÇalıĢmanın amacı, rasyonel faydacılığın kurucu olarak 

kabul edilen Bentham‟ın felsefe tarihindeki öneminin ve liberal gelenekten farkının ortaya 

konmasıdır.  Bu bağlamda onun teorisindeki birey-toplum iliĢkisinin incelenmesi önem 

kazanmaktadır. Bu, Bentham‟ın, liberal teorinin bireye verdiği önemin korunup korunmadığı 

ile ilgili olarak önemlidir.  Bentham‟ın toplumun faydası uğruna kimi bireysel faydalardan 

vazgeçilebileceğini savunması, onu liberal bir figür olarak incelenmeye değer kılmaktadır. 

Onun gelenekle benzer Ģekilde negatif özgürlüğü savunması, teorisi açısından bazı 

problemleri beraberinde getirmektedir. Bir taraftan sınırsız özgürleri destekleyip diğer taraftan 

toplum mutluluğunu ortak fayda kavramında uzlaĢtırmak Bentham‟ın öğretisinin en ilgi çekici 

yönüdür. Bentham‟ın bu sorunu özgürlüklere toplum için sınırlamalar getirerek çözmesi, 

negatif özgürlüğün kavranılıĢında bir kırılma yaratmaktadır. Ancak Bentham, toplum 

teorisinde hukukun bireylere kazandıracağı güven hissiyle bireycilik, özgürlük gibi konuların 

sorun yaratmayacağını düĢünmektedir. Zira onun düĢüncesinde bireysel haklar, bir bilim 

kesinliğine sahip olan yasalarla korunmaktadır. Ancak hukun bilim kesinliğine sahip olması 

bireylerin moral alanlarının da hukukun alanı altında eriyip gitmesine sebep olmaktadır. 

güvenlik ile ilgili kaygıların Bentham‟ın felsefesinin en merkezi problemidir. Bentham, 

güvenlik sorununun üstesinden gelebilmek için hem bireylere hem hukuka hem de politik 



 

243 
 

yapıya yeni bir karakter kazandırmaya çalıĢmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

244 
 

 

İNGİLİZCE ABSTRAKT (en fazla 250 sözcük): 

 

ABSTRACT 

     In this study, it is attempted to survey Jeremy Bentham‟s relaitonship between moral and 

law, who is one of the most important figures in the liberal tradition. Bentham, converted the 

utilitarian theory into rational utilitarianism and composed his system through intellect, 

calculation and the greatest hapiness of the greatest number of people. Bentham‟s philosophy 

begins with describing an individual as a being hankering after pleasure. According to this; 

individuals think that the thing that elicits pleasure is beneficial and try to maket his benefit 

valid for  the whole society.  

  Conducting from here, Bentham envisaged a new system of law to be applied which is valid 

for the whole community and has a scientific character. The aim of this study is to display 

Betham‟s, who has been accepted as the founder of rational utilitarianism, importance in 

history of philosophy and his difference from the liberal tradition.  In this context, to analyze 

the relationship between individual  and society in his theory became important. This is 

important concerned with whether the importance given to the individual by the liberal theory 

is preserved or not. Bentham‟s defence sacrificeability some individuals utilities in the cause 

of communities benefit, makes him worth analyzing as a liberal figure. His defence of 

negative freedom similar to tradition brings about some problems in terms of his theory.  

  The most interesting side of Bentham‟s teachings is accomodation of the community‟s 

happiness on common denominator while standing by limitless freedom. Bentham‟s solution 

of this problem by imposing limitations, for he society, causes a displeasure in digesting 

negative freedom. But, Bentham thinks that subjects such as freedom and individualism 

through the trust sensation brought to individuals by law in his community-theory.  Since in 

his view individual rights are being preserved by laws that have scientificcertainty. 

    Benntham‟s position might be summarized as follows. A partisan of the principle of utility 

was concerned with calculating the balance of pleasure and pain of the produced by an action. 

He would take into account each and every individual affected by the action in question. 



 

245 
 

Where more than one person was affected, then the extent would be equal to the total number 

of those affected. 

 


