
 
 

 
 YENİ İLM-İ KELÂM SÜRECİ VE DEİZM   

 
 

 
 

  2020 
YÜKSEK LİSANS TEZİ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ   
 
 
 
 

Zekiye ÖZ  
 
 
 

Tez Danışman 
Dr. Öğr. Üyesi Mustafa GÖREGEN   



 
 
 

   YENİ İLM-İ KELÂM SÜRECİ VE DEİZM   
 
 

 

 

 

 

 

Zekiye ÖZ  

 

 

 

Dr. Öğr. Üyesi Mustafa GÖREGEN  

 

 

T.C. 

Karabük Üniversitesi 

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü 

Temel İslam Bilimleri Dalında 

Yüksek Lisans Tezi 

Olarak Hazırlanmıştır 

 

 

 

 

 

KARABÜK 

 Aralık 2020  

 



 

 

1 

İÇİNDEKİLER 

 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................................. 1 

TEZ ONAY SAYFASI .................................................................................................. 3 

DOĞRULUK BEYANI ................................................................................................ 4 

ÖNSÖZ .......................................................................................................................... 5 

ÖZ ................................................................................................................................... 7 

ABSTRACT ................................................................................................................... 8 

ARŞİV KAYIT BİLGİLERİ........................................................................................ 9 

ARCHIVE RECORD INFORMATION .................................................................. 10 

KISALTMALAR ........................................................................................................ 11 

ARAŞTIRMANIN KONUSU .................................................................................... 12 

ARAŞTIRMANIN AMACI VE ÖNEMİ .................................................................. 12 

ARAŞTIRMANIN YÖNTEMİ .................................................................................. 12 

ARAŞTIRMA HİPOTEZLERİ/PROBLEM ........................................................... 13 

EVREN VE ÖRNEKLEM ......................................................................................... 13 

KAPSAM VE SINIRLILIKLAR/KARŞILAŞILAN GÜÇLÜKLER .................... 13 

1.BÖLÜM: YENİ İLM-İ KELÂM DÖNEMİ .......................................................... 14 

1.2. Batı’da Bilim ve Düşünce Alanında Yapılan Islahatlar ............................... 17 

1.3. Modernleşmenin 19. yüzyılda Doğurduğu Sonuçlar .................................... 27 

1.4. Osmanlı ve Cumhuriyet Türkiyesi’nin Batı İle İlişkilerinin Başlaması ..... 31 

1.4.1. Yeni İlm-i Kelâm Projesi .............................................................................. 34 

1.4.2. İçtimaî İlm-i Kelâm Projesi ......................................................................... 37 

2. BÖLÜM: DEİZM ................................................................................................... 42 

2.1. Deizmin Tanımı ................................................................................................ 42 

2.2. Deizm Çeşitleri ................................................................................................. 47 

2.3. Deizmin Ortaya Çıkışı ve Gelişimi ................................................................. 53 

2.4. Deizmin Temel Görüşleri ................................................................................ 55 

2.4.1. Tanrı Anlayışı ............................................................................................ 55 

2.4.2. Tanrı- Âlem İlişkisi ................................................................................... 64 

2.4.3. Peygamberlik ve Vahiy ............................................................................. 70 

2.4.4. İbadet, Dua, Tövbe .................................................................................... 73 

2.4.5. Ahiret Anlayışı .......................................................................................... 74 

2.4.6. İnsan ve Ahlâk Görüşü ............................................................................. 75 

3. BÖLÜM: YENİ İLM-İ KELÂM DÖNEMİNDEKİ ÂLİMLERİN KELÂMİ 

GÖRÜŞLERİ .............................................................................................................. 82 



 

 

2 

3.1. Cemaleddin Afgânî .......................................................................................... 82 

3.1.1. Temel Görüşleri ........................................................................................ 82 

3.1.2. Deizme Bakışı ............................................................................................ 86 

3.2. İsmail Hakkı İzmirli ........................................................................................ 87 

3.2.1. Temel Görüşleri ........................................................................................ 87 

3.2.2. Deizme Bakışı ............................................................................................ 91 

3.3. Muhammed Abduh .......................................................................................... 92 

3.3.1. Temel Görüşleri ........................................................................................ 92 

3.3.2. Deizme Bakışı .......................................................................................... 101 

3.4. Reşîd Rızâ ....................................................................................................... 102 

3.4.1. Temel Görüşleri ...................................................................................... 102 

3.4.2. Deizme Bakışı .......................................................................................... 107 

3.5. Seyyid Ahmet Han ......................................................................................... 108 

3.5.1. Temel Görüşleri ...................................................................................... 108 

3.5.2. Deizme Bakışı .......................................................................................... 117 

SONUÇ ...................................................................................................................... 119 

KAYNAKÇA ............................................................................................................. 123 

ÖZGEÇMİŞ .............................................................................................................. 133 

 

  



 

 

3 

TEZ ONAY SAYFASI 

Zekiye ÖZ  tarafından hazırlanan “YENİ İLM-İ KELÂM SÜRECİ VE DEİZM” 

başlıklı bu tezin Yüksek Lisans Tezi olarak uygun olduğunu onaylarım. 

 

 

Dr. Öğr. Üyesi Mustafa GÖREGEN  .......................... 

Tez Danışmanı, Kelam ve İslam Mezhepleri Tarihi 

 

 

Bu çalışma, jürimiz tarafından Oy Birliği ile Temel İslam Bilimleri Dalında  

Yüksek Lisans tezi olarak kabul edilmiştir. Savunma sınavı tarihi 17/12/2020 

 

 

Ünvanı, Adı SOYADI (Kurumu) İmzası 

 

Başkan  : Doç. Dr. Mustafa Selim YILMAZ ( KBÜ) .......................... 

 

Üye : Doç. Dr.  Recep ÖNAL (GRÜ) .......................... 

 

Üye : Dr. Öğr. Üyesi Mustafa GÖREGEN (KBÜ) .......................... 

 

 

 

 

 

 

 

KBÜ Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Yönetim Kurulu, bu tez ile, Yüksek Lisans Tezi 

derecesini onamıştır. 

 

 

Prof. Dr. Hasan SOLMAZ                                                               ..........................              

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Müdürü  



 

 

4 

 

 

         

DOĞRULUK BEYANI 

Yüksek Lisans tezi olarak sunduğum bu çalışmayı bilimsel ahlâk ve 

geleneklere aykırı herhangi bir yola tevessül etmeden yazdığımı, araştırmamı yaparken 

hangi tür alıntıların intihal kusuru sayılacağını bildiğimi, intihal kusuru sayılabilecek 

herhangi bir bölüme araştırmamda yervermediğimi, yararlandığım eserlerin 

kaynakçada gösterilenlerden oluştuğunu ve bu eserlere metin içerisinde uygun şekilde 

yapıldığını beyan ederim. 

          

 Enstitü tarafından belli bir zamana bağlı olmaksızın, tezimle ilgili yaptığım bu 

beyana aykırı bir durumun saptanması durumunda, ortaya çıkacak ahlâki ve hukuki 

tüm sonuçlara katlanmayı kabul ederim. 

 

           

           

           

           

        Adı Soyadı : Zekiye Öz 

                           İmza:  

           

     

   

  



 

 

5 

 

 

ÖNSÖZ 

Kelâm ilminin en temel konularının başında Allah’ın varlığı ve birliği, sıfatları, 

varlığının delilleri ile nübüvvet ve risalete dair konular gelmektedir. Tanrı ile ilgili 

görüşleri açıklayan ve genellikle Teizm, Deizm, Panteizm, Agnostisizm ve Ateizm 

gibi başlıklar altında incelenen düşüncelerin önemi dikkate alındığında, söz konusu 

düşünce akımları içinde teizme yakınlığı ile bilinen ve görüldüğü üzerine hakkında en 

az bilgiye sahip olunan Deizm konusu seçilerek, tarihsel ve teolojik açıdan 

değerlendirilmeye çalışılmıştır. Aynı zamanda bu alanda Yeni İlm-i Kelâm dönemi 

âlimlerin görüşlerine yer verilerek, Deizmin İslâm dünyası tarafından tartışılıp 

değerlendirildiği bir dönem olup olmadığı konusuna açıklık getirilmeye çalışılmıştır. 

Çalışmamızda, 19. yüzyılda Yeni İlm-i Kelâm döneminin başlamasıyla 

âlimlerin ilgilendikleri konular genellikle modern Batı medeniyeti kaynaklı problemler 

olmuştur. Bu problemler içerisinde Deizmin temel argümanlarını oluşturacak 

meselelere yoğunlaşılarak, bu anlayış ile Yeni ilm-i Kelâm Dönemi İslâm âlimlerinin 

temel görüşleri üzerinden Deizmin temel vurgularına karşılık gelecek anlayışların 

incelenmesi ile 21. yüzyılın modern Türkiye’sinin genç neslinin Deizm inanç 

problemine cevap vermesi bakımından önemlilik arz ettiği düşünülerek araştırma 

konusu yapılmıştır. 

Çalışmamızda, Deizm üzerine yapılan tanımlar, araştırmacıların Deizm üzerine 

yapmış oldukları yorumlar, Batı düşüncesi içerisinde Deizmin ortaya çıkmasına sebep 

olan tarihsel arka plan ve teolojik nedenler araştırılarak konu ile ilgili farklı görüşlere 

yer verilerek sağlıklı bir sonuca ulaşılmaya çalışmıştır. Deist oldukları kabul edilen 

filozofların iddialarına yer verilerek, geleneksel dinlere yöneltilen eleştirel 

yaklaşımları ele alınmasında objektif bir tutum sergilenmiş ve tüm deist iddialar, İslâm 

dini açısından değerlendirilmeye çalışılmıştır. Bu değerlendirmeler için, Yeni İlm-i 

Kelâm Dönemi âlimlerinden olan Cemâleddin Afgânî, İzmirli İsmail Hakkı, 

Muhammed Abduh, Reşîd Rızâ ve Seyyid Ahmed Han’ın Deizm üzerine görüşlerine 

yer verilerek bir sınırlandırılmaya gidilmiştir.  

Yeni İlm-i Kelâm döneminde müstakil ve detaylı olarak Deizm üzerine yazılan 

bir kaynak bulunamamış olması araştırmamızı zorlaştıran bir unsur olarak 

söylenilebilir. Bu açıdan İslâm âlimlerinin görüşlerine muhtelif eserlerini incelenerek 



 

 

6 

ulaşılmaya çalışılmıştır. Bu kapsamda bu âlimlerin Türkçe’ye tercüme edilmiş 

eserlerinden, âlimlerin görüşlerini konu edinen kitaplardan, tez çalışmalarından ve 

çeşitli makalelerden bilgi edinilerek ulaşılmaya çalışılmıştır. Deizm üzerine ise, 

Türkçe yazılmış çok fazla eser olmamakla birlikte deist yazarların tercüme edilen 

eserleri de yok denecek kadar azdır. Bu açıdan yabancı dildeki Deizm üzerine 

ulaşılabilen deist yazarların eserleri incelenmiştir. 

“Yeni İlm-i Kelâm süreci ve Deizm” adını taşıyan bu çalışmamız üç bölüm ve 

sonuç kısımlarından oluşmaktadır. Birinci bölümde, Yeni İlm-i Kelâm Dönemi’nin 

ortaya çıkmasına neden olan gelişmeler ele almıştır. İkinci bölümde, Deizm 

kavramının kelime kökeni, çeşitleri, tarihi seyri ve temel anlayışları ele alınmıştır. 

Üçüncü bölümde ise, Yeni İlm-i Kelâm dönemindeki âlimlerin temel görüşleri ve 

Deizmin temel argümanlarına karşılık gelecek görüşlerine yer verilerek Deizm 

değerlendirilmiştir. 

 Bu çalışmanın yürütülmesindeki destek ve katkılarından dolayı danışmanım 

Dr. Öğr. Üyesi Mustafa GÖREGEN’e teşekkürlerimi sunarım. Yüksek lisans eğitimi 

konusunda beni cesaretlendiren ve bu çalışmayı okuyarak değerli eleştiri ve 

katkılarından dolayı Doç.Dr. Mustafa Selim YILMAZ’a, değerli jüri üyelerine, 

çalışmam sürecince yanımda olan aileme özellikle de sevgili anneme ve babama, 

hayatımın her alanında olduğu gibi, tez çalışmamı hazırlarken de her aşamada bana 

yardımcı olan sevgili eşim F. Enes ÖZ’e sonsuz teşekkür ederim. 

 

Zekiye ÖZ 

İstanbul, 2020 

 

 

 

    

 

  



 

 

7 

 

ÖZ 

“Yeni İlm-i Kelâm Süreci ve Deizm” başlıklı çalışmamızda Tanzimat 

Dönemi’nden sonra başlayan Kelâm ilminde yenilenme çalışmaları ele alınmıştır. Bu 

yenilenme ihtiyacının tarihsel, kültürel ve siyasi arka planı, yenilik arayışlarının 

sebepleri, Yeni İlm-i Kelâm Projesinin yöntemsel ve içeriksel boyutu ile incelenmeye 

çalışılmıştır. Tanrı tasavvuru ve bu tasavvura bağlı olarak uluhiyyât, nübüvvet ve 

ahiret konularını hedef alan Materyalizm, Darwinizm, Pozitivizm, Panteizm, Deizm 

gibi düşünce akımları Kelâmcıların ortaya koyduğu görüşler üzerinden ele alınmıştır. 

Bu bağlamda Batı düşüncesi içinde dinî ve felsefî bir anlayış olarak ortaya çıkan 

geleneksel dinlerin -özellikle Hıristiyanlığın- Tanrı, vahiy, nübüvvet gibi temel inanç 

esaslarına yönelik eleştirel yaklaşımlarda bulunan ve 18. yüzyıldan günümüze kadar 

hissedilir derece etkisini sürdüren Deizmin, tarihsel ve teolojik açıdan ortaya 

çıkmasına sebep olan unsurlar incelenmiştir. Bu inceleme neticesinde Yeni İlm-i 

Kelâm dönemindeki âlimlerin -özellikle Cemaleddin Afgânî, İsmail Hakkı İzmirli, 

Muhammed Abduh, Reşîd Rızâ ve Seyyid Ahmed Han’ın görüşleri incelendiğinde, bu 

dönemde, Deizmin temel argümanlarını destekleyecek tarzda yorumların yer 

bulmadığı ya da öncelik kazanmadığı bilgisine ulaşılmıştır. Bunun sebebi olarak da 

Deizm 19. yüzyılda etkisini kaybetmesi ve bu düşüncenin Hıristiyanlık dini içerisinde 

ortaya çıktığı görülmüştür. Çünkü Batı’da Deizme götüren süreç, doğrudan dinden 

kaynaklı iken, İslâm’da dinden kaynaklı olarak bir sorun görülmemiştir.  

 

Anahtar Kelimeler: Yeni İlm-i Kelam; Deizm; Nübüvvet; Mucize; 

 

  

 

 

 

 

  



 

 

8 

 

ABSTRACT 

In this study titled “The Modern Theological Process and Deism”, we will 

discuss the renewal in the science of Kalam (Theology) that started after the Tanzimat 

period. We have attempted to examine the historical, cultural and political background 

needed for renewal, the reasons for search for innovation, and the methodological and 

contextual dimension of the Modern İlm-i Kalam (the science of theology) as well. 

The views put forward by the Kalamists (Theologians) concerning the conception of 

God, the relation of Vahey (revelation) with this concept, and the views of 

Materialism, Darwinism, Positivism, Pantheism, Deism, which target the issues of 

revelation, prophethood, and the Herafter, have been discussed through this study. In 

this regard, the present study will examine Deism, which has come to life as the 

religious and philosophical understanding in Western thought, and also has critically 

approached the basic belief principles of traditional religions, especially Christianity, 

such as God, revelation, and prophethood, and continues to leave a noticeable effect 

from the 18th century until today. The factors that caused it to emerge will also be 

examined. As a result, when the views of scholars in the period of Modern İlm-i 

Kalam-especially Jamaluddin Afghânî, İsmail Hakkı İzmirli, Muhammed Abduh, Reşîd 

Rızâ and Seyyid Ahmed Khan were examined, it was found that interpretations that 

support the basic arguments of Deism did not have a place or did not gain priority. The 

reason for this is that Deism lost its influence in the 19th century and emerged within 

the Christian religion. Because while the process leading to Deism in the West 

originates directly from religion, the process that leads some people to adopt a deist 

attitude in Islam is based on the evaluating of Islam by looking at personal opinions of 

people who represent religion and religious values not from Islam itself 

 Keywords: Modern Ilm-i Kalam; Deism; Prophethood; Miracle; 



 

 

9 

 

ARŞİV KAYIT BİLGİLERİ 

Tezin Adı Yeni İlm-i Kelâm Süreci ve Deizm 

Tezin Yazarı Zekiye ÖZ 

Tezin Danışmanı Dr. Öğr. Üyesi. Mustafa GÖREGEN 

Tezin Derecesi Yüksek Lisans 

Tezin Tarihi 17/12/2020 

Tezin Alanı Temel İslam Bilimleri 

Tezin Yeri KBU/LEE 

Tezin Sayfa Sayısı 133 

Anahtar Kelimeler Yeni İlm-i Kelâm, Deizm, Nübüvvet, Mucize. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

 

10 

 

ARCHIVE RECORD INFORMATION 

Name of the Thesis The Modern Theological Process and Deism 

Author of the Thesis Zekiye ÖZ 

Advisor of the Thesis Dr. Öğr. Üyesi. Mustafa GÖREGEN 

Status of the Thesis Master 

Date of the Thesis 17/12/2020 

Field of the Thesis Basic İslamic Sciences 

Place Of the Thesis  KBU/LEE 

Total Page Number 133 

Keywords Modern Ilm-i Kalam, Deism, Prophethood, Miracle. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

 

11 

KISALTMALAR 

Bkz. / bkz. :Bakınız  

Ed. / ed. : Editör 

M.Ö.  :.Milattan Önce 

M.S  : Milattan Sonra 

ö.  : Ölümü, vefat tarihi 

Trc./ trc   : Tercüme eden 

vb.  : Ve benzeri 

v.dğr.  : Ve diğerleri  

ts.  : Tarihsiz 

Sad. /sad. : sadeleştiren  

TDV  : Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları



 

 

12 

ARAŞTIRMANIN KONUSU 

“Yeni İlm-i Kelâm Süreci ve Deizm” başlıklı çalışmamızın temel konusunu 

Kelâm ilminde önemli bir yere sahip olan ulûhiyet, nübüvvet ve sem’iyyât konuları 

oluşturmaktadır. Osmanlı Devleti’nin son dönemine denk gelen Yeni İlm-i Kelâm  

sürecinde âlimlerin -özellikle Cemâleddin Afgânî, İzmirli İsmail Hakkı, Muhammed 

Abduh, Reşîd Rızâ ve Seyyid Ahmed Han’ın üzerinde Deizm düşüncesinin etkili olup 

olmadığı dair incelemeler yapılacaktır.  

ARAŞTIRMANIN AMACI VE ÖNEMİ 

İslâm dinin temel inanç esaslarını oluşturan İlâhiyyât, nübüvvât ve sem’iyyât 

konuları zamana, mekana, anlayışa ve felsefï görüşlere göre değişmeyen konulardır. 

Tevhid inancının yapısı gereği insan kaynaklı değişimler inanç üzerinde bir değişikliğe 

sebep olmaz. Araştırmamızın amacı bilim ve felsefenin gelişmesiyle uluhiyet ve 

nübüvvet konusunda ortaya çıkan yeni delillere Yeni İlm-i Kelâm süreci içerisinde 

nasıl bakıldığını ve değerlendirildiği ortaya koymaktır. Araştırmamızın temel kuramı 

İslâm dinin ilerleme ve gelişme yolunda bir engel teşkil etmediğini aksine düşünmeye, 

akletmeye, araştırmaya davet eden bir inanç sistemi olduğudur. Ayrıca Müslüman 

toplumların geri kalmalarına sebep olarak “İslâm dini”nin gösterilmesi ile bu 

dönemdeki âlimler, bu görüşün yanlışlığını ispat etmeye çalışmışlardır. 

Tezimizde, Yeni İlm-i Kelâm dönemindeki âlimlerin genellikle ilgilendikleri 

konular modern Batı medeniyeti kaynaklı problemler olmuştur. Bu problemler 

içerisinde Deizmin temel argümanlarını oluşturacak meselelere yoğunlaşılmıştır. Bu 

anlayış ile Yeni ilm-i Kelâm Dönemi İslâm âlimlerinin temel görüşleri üzerinden 

Deizmin temel vurgularına karşılık gelecek anlayışların incelenmesi ile 21. yüzyılın 

modern Türkiye’sinin genç neslinin Deizm inanç problemine cevap vermesi 

bakımından önemlilik arz etmektedir. 

ARAŞTIRMANIN YÖNTEMİ 

Araştırmamızda genel olarak karşılaştırma metodunu kullanacağız. İslâm 

âlemindeki ulûhiyet ve nübüvvet algısı ile Batı dünyasının ulûhiyet ve nübüvvet 

algısında yaşanan kırılmalar sonucunda ortaya çıkan problemlerin İslâm dünyasına 

yansıtılması ele alınacaktır. Deist olan Batılı ilim adamlarının görüşlerini ve iddialarını 



 

 

13 

aktarıp, Yeni İlm-i Kelâm dönemi âlimlerinin görüşleri dikkate alınarak bir kıyaslama 

yapılacaktır.  

            

ARAŞTIRMA HİPOTEZLERİ/PROBLEM 

Yeni İlm-i Kelâm sürecinde Deizm bir problem olarak dönemin âlimleri 

tarafından tartışmaya açılmış mıdır? sorusuna cevap aramak üzerine kurulmuş bir 

hipotezdir. 

EVREN VE ÖRNEKLEM 

Araştırmamızda, Yeni İlm-i Kelâm Dönemi âlimlerinden olan Cemâleddin 

Afgânî, İzmirli İsmail Hakkı, Muhammed Abduh, Reşîd Rızâ ve Seyyid Ahmed 

Han’ın Deizm üzerine görüşlerine yer verilerek bir sınırlandırılmaya gidilmiştir. 

  

KAPSAM VE SINIRLILIKLAR/KARŞILAŞILAN GÜÇLÜKLER  

Yeni İlm-i Kelâm döneminde müstakil ve detaylı olarak Deizm üzerine yazılan 

bir kaynak bulunamamış olması araştırmamızı zorlaştıran bir unsur olarak 

söylenilebilir. Bu açıdan İslâm âlimlerinin görüşlerine muhtelif eserlerini incelenerek 

ulaşılmaya çalışılmıştır. Bu kapsamda bu âlimlerin Türkçe’ye tercüme edilmiş 

eserlerinden, âlimlerin görüşlerini konu edinen kitaplardan, tez çalışmalarından ve 

çeşitli makalelerden bilgi edinilerek ulaşılmaya çalışılmıştır. Deizm üzerine ise, 

Türkçe yazılmış çok fazla eser olmamakla birlikte deist yazarların tercüme edilen 

eserleri de yok denecek kadar azdır. Bu açıdan yabancı dildeki Deizm üzerine 

ulaşılabilen deist yazarların eserleri incelenmiştir.  



 

 

14 

1.BÖLÜM: YENİ İLM-İ KELÂM DÖNEMİ 

 Kelâm İlmi, İslâmi İlimler içerisinde birçok âlim tarafından “Eşrefu’l-Ulûm”1 

olarak adlandırılmıştır. Kelâm ilmi, oluşum aşamasından günümüze kadar farklı 

süreçler geçirmiştir. Genel olarak ilk dönem alimlerinin kullandıkları Selefî Metot bazı 

gelişmelerden sonra yöntemsel olarak terkedilip yerine Kelâmî Metot kabul edilmiştir. 

Bu gelişmeler, Kelâm ilminin diğer ilimlerden farklı bir değişim süreci geçirmesine ve 

bu değişimi içselleştirerek öncü bir ilim olmasına neden olmuştur. Bu bağlamda 

Osmanlı Devleti’nin son dönemlerinde başlayan “Yeni İlmi Kelâm Hareketi” bu 

değişimin bir parçası olarak görülmüştür.2 

 Toplumsal koşullar, düşünce akımlarının ortaya çıkmasında ve gelişmesinde 

önemli bir role sahip olmuştur. Kelâm ilmi de diğer düşünce akımlarının yaşadığı 

yenilenme sürecini yaşamış ve gereken yenilenme ihtiyacı toplumun ihtiyaçlarından 

bağımsız değerlendirilmemiştir.Yapılan araştırmalara göre, bu ilmin yenilenme 

ihtiyacının dillendirildiği ve bu ihtiyaca yönelik çalışmaların ön plana çıkarıldığı 

dönem 19. yüzyıla denk gelmiştir.3 

Müslüman ilim adamları tarafından felsefenin değiştiği yönündeki düşünceler, 

19. yüzyılın sonlarında “Kelâm ilminin güncellenmesi” meselesinin tartışılmasına 

neden olmuştur. Bu dönemin durumu incelendiğinde Aristo düşüncesinin gün geçtikçe 

etkisinin zayıfladığı, yerine deney ve gözlem yöntemlerinin araştırmalarda kullanıldığı 

bilgisine ulaşılmıştır. Böylece üç yüzyıldan beri süregelen Kelâm ilminin dayandığı 

temel görüşler hâkimiyetini kaybetmiştir. Klâsik Felsefe’de yer alan “Sûfestâiyye”4 ve 

“Dehrîyye” 5  gibi akımların zamanla boşlanan yerlerine, materyalist ve pozitivist 

                                                 
1 Detaylı bilgi için bkz. Ebû Hâmid al- Gazzalî, al- İktişâd fi’l İ’tikâd, trc. Kemal Işık (Ankara: Ankara 

Üniversitesi Basımevi, 1971), 6.; Sâdeddin Teftezâni, Şerhu’l Akâid (Kelâm İlmi ve İslâm Akâidi), trc. 

Süleyman Uludağ, (1982), 99-100. Ayrıca bkz. Fahruddîn er-Râzî, Mefâtihu’l-Gayb, trc. Suat Yıldırım 

(İstanbul: Huzur Yayınevi,2002), 92. 
2 M. Sait Özervarlı, “Yeni İlm-i Kelâm” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul: TDV 

Yayınları, 2013), 43: 427. 
3 Bu görüş ile ilgili bkz. Özervarlı, “Yeni İlm-i Kelâm”, 427.; Rabiye Çetin, “Tanzimattan Günümüze 

Kelamı Yenileme Çalışmaları I”, Dini Araştırmalar Dergisi 16/42 (Ocak- Haziran 2013):11. 
4 Bu grup, duyularla elde edilen bilgilerin yanıltıcı olduğunu, bu bilgiler ışığında aklın ulaştığı hükümler 

noktasında emin olamayıp bu bilgileri inkara varacak kadar şüphe ile yaklaşmaktadırlar. Geniş bilgi için 

bk. İbrahim Emiroğlu, “Sûfestâiyye” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Ankara:TDV 

Yayınları, 2009),37:469. 
5  Dehriyye, (âlemin) ezelî olduğunu ve bir yaratıcısının bulunmadığını savunan materyalist felsefe 

akımı. Hayrani Altıntaş, “Dehriyye” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (Ankara: TDV 

Yayınları, 1994),9:107 



 

 

15 

akımlar geçmiştir. Yani, bu düşüncenin yüksek sesle dillendirildiği zamanda Yakın 

Dönem Kelâmcılarının, Kelâm ilminde eski Yunan Felsefesi yerine Modern Batı 

Felsefesini ön plana çıkardıklarını söylememiz mümkündür. 

Kelâmcıların bunu yapmak istemesindeki genel amaç incelendiğinde ise, yeni 

felsefe ile Kelâm ilmini birbirine uygun hâle getirerek dönemin şartlarına göre 

kendilerini güncellemek, değerini yitirmiş ilmi bilgilerden sıyrılarak yerine sağlam 

temel üzerine bina edilecek veri toplamak istemeleridir. Bu düşüncenin tezahürü 

olarak Kelâmcılar, Batı’nın kullandığı rasyonalizm, pragmatizm gibi genel felsefî 

yaklaşımları kullanarak bilim ve felsefenin ilmi disiplinlerini Kelâm ilmine uygun hâle 

getirmek ve  tatbik etmek için çalışmalar yürütmüşlerdir.6 

Kelâm ilminin başlangıç dönemleri incelendiğinde, ele alınan konular Kelâm 

ilminin kurucu mezhebi olan Mu’tezile’nin Allah tasavvuru düşüncesinden yola 

çıkarak ortaya konulmuş ve tartışılmıştır. Bu dönem Kelâm ilminin ilk dönemi olarak 

adlandırılmıştır. İkinci dönemi ise, Ehl-i Sünnet Kelâm ekolünün oluşturduğu dönem 

olarak kabul edilmiştir. Kelâm ilminin üçüncü dönemi ise Müslüman âlimlerin Felsefe 

ilmiyle tanıştığı ve benimsediği dönem olarak ifade edilmiştir. Bu son dönemde hem 

tartışılan konular değişmiş hem de bu tartışılan konulara yeni yöntemler kullanılarak 

cevap aranmıştır. Bir diğer husus ise, var olan her şey (mevcut) var olması bakımından 

ele alınmıştır. Ayrıca Felsefe ilminin yanında Mantık ilmi de Kelâm için ayrı bir önem 

arz ederek Kelâm ilmindeki yerini almıştır. Kısaca bu döneme ilk olarak Gazalî’nin, 

sonra da Fahruddîn er-Râzî’nin Felsefe ve Kelâmın konularını birleştirdiği “Felsefî 

Kelâm” dönemi denilmiştir.7 

Yapılan incelemelerde bazı âlimler, Kelâm ilminin Felsefe ile iç içe geçtiği bu 

dönemi Kelâmın hayattan koptuğu bir dönem olarak eleştirmiş ve Kelâm ilminin 

ilerlediği düşümcesinin aksine gerilediği bir dönem olarak kabul edilmiştir.8  Fakat 

araştırmacıların kanaatine göre, bu dönem Kelâm ilmi için bir gerileme değil, aksine 

kullandığı metotlar itibariyle “Felsefî Kelâm” olarak adlandırılarak gelişme kaydettiği 

bir dönem olarak görülmüştür. Bu dönemde, akıl ve vahiy olmak üzere iki temel 

                                                 
6 Şaban Ali Düzgün, Allah, Tabiat ve Tarih-Teolojide Yöntem Sorunu ve Teolojinin Meta-Paradigmatik 

Temelleri-, 1.Baskı (Ankara: OTTO Yayınları, 2016), 15. 
7 İbn-i Haldûn, Mukaddime II, trc. Halil Kendir (Ankara: Yeni Şafak, 2004), 647. 
8 Bu bilgi için bkz. Muhammed Abid el Câbirî, Arap-İslam Kültürünün Akıl Yapısı, trc. Burhan Köroğlu 

(İstanbul: Kitabevi, 1999), 633-634. 



 

 

16 

kaynak kabul eden Kelâm, bu yolla tartışılan konuları rasyonel bir zeminde tartışması 

ile kendine özel bir felsefe ürettiği ifade edilmiştir. Ayrıca bu felsefî birikim üzerine 

İslam medeniyeti inşa edilmiş ve gelişmiştir. Bu dönemde Kelâm ilminin gerilediği 

hatta çöküş döneminde olduğuna dair görüşler ortaya koymanın bu süreçte ortaya 

konan birikimi göz ardı etmek anlamına geleceğini ifade eden âlimlerin görüşleri de 

mevcuttur.9 

Yeni ilm-i Kelâm dönemi olarak isimlendirilen bu dönemde, tartışılan konulara 

çözüm bulmak, etkisi zayıflayan ilmi canlandırmak ve güncel meselelere hayat vermek 

için 19. Yüzyılda ıslahat çalışmaları başlatılmıştır.10 

Yeni İlm-i Kelâm sürecinin daha anlaşılabilir olması için Batı’da bilim ve 

düşünce alanlarında ne gibi bir yenilenme ve değişme kaydedildiğini, araştırmamıza 

dahil etmek, Yeni İlm-i Kelâm Dönemi’ni hangi alanların etkilediği ve hangi konuların 

tartışıldığını anlamak açısından önem arz etmektedir. Bu kapsamla çalışmamızın 

birinci bölümünde, Yakın Dönem Kelâm ilmini etkileyen gelişmeler ele alınıp 

sonrasında Batı Bilim ve Felsefesinin bu döneme katkısı ve etkisi ifade edilecektir. 

Son olarak ise bu bölümde, Osmanlı Türkiyesi, Mısır ve Hindistan’daki yansımaların 

ne şekilde olduğu değerlendirilecektir.      

           

    

1.1. Yakın Dönemde Kelâm İlmini Etkileyen Gelişmeler 

Araştırmalara göre, 19. yüzyıl Kelâm ilminin yenilenmesi ihtiyacının yüksek 

sesle ifade edildiği ve bu ihtiyaca yönelik çalışmaların yapıldığı bir dönem olarak 

vurgulanmıştır. Bu yüzyılda felsefede büyük değişikler meydana gelmekle birlikte 

pozitif bilimlerde de ilerlemeler görülmüştür. Materyalizm, Darwinizm, Pozitivizm ve 

Freudizm gibi akımlar bu zamanda taraftarlarını bulduğu bilgisine ulaşılmıştır. Bu 

taraftarlar dini anlamda kutsal kabul edilen her türlü inanç ve davranışı 

reddetmişlerdir. Felsefe, biyoloji, psikoloji ve sosyoloji alanlarında teoriler geliştirerek 

                                                 
9 Rabiye Çetin, “Tanzimattan Günümüze Kelamı Yenileme Çalışmaları I”, Dini Araştırmalar Dergisi 

16/42 (Haziran 2013), 10. 
10 Özervarlı, “Yeni İlm-i Kelâm”, 427. 



 

 

17 

dinî eleştiriler üretmişlerdir11. Yani, bu süreç ile birlikte yapılan eleştiriler bilimsel bir 

kimlikle yapılmaya başladığını söylemek mümkündür.  

Ulaşılan bilgilere göre, Avrupa ve Latin Amerika’da dinî düşünce bu yolla 

sekülerleşmeye başlamıştır. Aynı zamanda Batı’da eğitim alan aydınlar yaptıkları 

tercüme faaliyetleri ve yazdıkları kitaplarla kutsal kabul edilen düşünceleri reddeden 

görüşleri ile kısa zamanda İslam Dünyası’nı etkisi altına almıştır.12 Böylece 19. yüzyıl 

sonlarında Müslüman ilim adamları tarafından “Kelâm ilminin yenilenmesi” düşüncesi 

etkili bir şekilde savunulmuştur.  

Batı düşüncesinde modern dönemi başlatan gelişmeler, 17. yüzyıl 

modernleşme faaliyetleri ile 18. yüzyıl Aydınlanma Düşüncesi13 yorumlanıp akabinde 

19. yüzyıldaki doğurduğu sonuçlar anahatlarıyla incelenecektir. 

 

 1.2. Batı’da Bilim ve Düşünce Alanında Yapılan Islahatlar  

Araştırmalara göre, Batı düşüncesinin Rönesans’tan itibaren girdiği bu yeni 

dönemde Yunan-Roma ve Yahudi-Hıristiyan inancı üzerine bina edilen iki belirgin 

özelliği olduğu görülmüştür: Bunlardan ilkinin maksadı ticarî olan, pratik amaçlı 

hedefleri teşviki ile “ölçme” ve “bilme” ruhunu beslenmesidir. Bunun neticesinde 

“doğrudan” yüzümüzü tabiata dönerek ona hükmetme isteğine paralel olarak bilimsel 

bir yöntemin oluşmasıdır. İkincisinin maksadı ise, elde edilen bazı teknik başarılar 

aklın hâkimiyeti ile rasyonelleşmiştir. Bu rasyonelleşme ise, pozitivist ve materyalist 

düşüncenin doğmasına neden olduğu şeklinde yorumlanmıştır.14 Yani, bu süreçte akıl 

ön plana alınarak bilimde bilgi kaynağı olarak kullanılmaya başlandığı söylenilebilir. 

Yapılan İncelemelerde bu dönemde bilim, sanat ve teknik gibi alanlarda kabuk 

değişimi yaşanmıştır. Yaşanılan en büyük kabuk değişiminin bilimde olduğu bilgisine 

ulaşılmıştır. Fakat bilimdeki bu değişim, üniversitelerdeki eğitim anlayışına uygun 

düşmediği ifade edilmiştir. Çünkü Batı’daki üniversitelerde Rönesans ve Bilimsel 

                                                 
11 Rabiye Çetin, “Tanzimattan Günümüze Kelamı Yenileme Çalışmaları II”, Dini Araştırmalar Dergisi 

16/43 (Temmuz 2013), 88. 
12 Bu görüş ile ilgili bkz. Yusuf Şevki Yavuz, “Kelâm” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 

Ankara: TDV Yayınları, 2002),25: 201 
13 M. Sait Özervarlı, Kelâm’ da Yenilik Arayışları- XIX. yüzyıl sonu- XX. yüzbaşı başı, 3.Baskı (Ankara: 

TDV yayınları, 2017),38. 
14 Özervarlı, Kelâm’ da Yenilik Arayışları, 39. 



 

 

18 

Devrim döneminde bile Aristo geleneği kullanılmaya devam edilmiştir. Bu geleneğin 

özelliği ise, daha çok şekilci olması ve Doğa’ya ilişkin yeni bir bilgi üretiminde 

kullanılamaması olduğu ifade edilmiştir. Aristo geleneği sadece aklın doğru bilgiyi 

işletebilmesi için gerekli olan ilkelerin öğretilmesini sağladığı belirtilmiştir. Bu 

nedenle 17. yüzyıla kadar feodalizmin merkezi kabul edilen üniversitelerde Aristo 

geleneği üzerine eğitim verilmiş, “Aristo geleneğinde bulunmayan bir şeyin gerçek 

hayatta da mevcut olamayacağı” fikri savunularak faaliyetlerini devam ettirmiştir. 

Fakat 17. yüzyıl ile birlikte mevcut olan anlayış değişmiş, hümanist görüşlü bireylerin 

yetiştirilebilmesi için eğitimciler, üniversitelerin eğitim programlarının değiştirilmesi 

gerektiğini düşüncesini geliştirmişlerdir. Bu anlayışla, üniversitede eğitim gören 

öğrencilerin sadece uzmanlık veya mesleki eğitim bilgisi almasının yerine, “Bütün 

Dünyaya Açık Bir Birey (Uomo Universalis)” yetiştirmek amacıyla hazırlanan bir 

eğitim programının geliştirilmesi gerektiğini ifade edilmiştir. 15  Buradan hareketle 

Rönesans ile birlikte eğitim sisteminde de bir yenilenme süreci yaşandığı, üniversite 

içinde etkin olan eğitim sisteminin bu yolla kapılarını dış dünyaya araladığı 

düşünülebilir. 

Rönesans ile birlikte üniversitelerde, “Deneysel Yöntem” kullanılmaya 

başlanmıştır. Bu durum aynı zamanda üniversitelerin öncülüğünde üniversite dışında 

da amaca yönelik yapıların oluşmasına zemin hazırladığı bilgisine ulaşılmıştır. Bu 

kapsamla 17. yüzyılda “Deneysel Bilim”in üniversite dışındaki merkezi, “Bilim 

Akademileri” olarak görülmüştür. Bu akademilerde geleneğin dışına çıkılarak deneyi 

ön plana çıkaran mantıksal ve bilimsel bir düşünce üzerine bina edilmiş bir yapı 

oluşturulmak istediği görülmüştür.16 Bu yönüyle bilim sadece üniversitelerde öğrenilen 

bir bilgi olmaktan çıkarak toplumun geneline ulaşması sağladığı ve herkesin 

ulaşabileceği bir konuma yerleştiği söylenebilir. 

Yapılan araştırmalar sonucunda 17. Yüzyılda birçok Bilim Akademisi 

kurulduğu saptanmıştır. Örneğin; 1603’te Roma’da kurulan Academia de Lincei, 

1657’de Floransa’da kurulan Academia del Cimento, 1660’da Londra’da kurulan 

1660’da Londra’da kurulan İngiliz Kraliyet Bilim Akademisi, 1666’da Paris’te kurulan 

                                                 
15  İrfan Elmacı, “Osmanlı Türkiyesi’nde Bilim Akademisi Kurma Girişimleri ve Deney”, Osmanlı 

Bilimi Araştırmaları Dergisi XVIII/2 (2017),78.  
16 Elmacı, Osmanlı Türkiyesinde Bilim Akademisi Kurma Girişimleri ve Deney, 79.  



 

 

19 

Fransız Bilimler Akademisi, tarihe geçen ilk Bilim Akademileri olarak kabul 

edilmiştir. Daha sonra Prusya, Rusya ve İsveç’te yeni Bilim Akademileri ve Dernekleri 

kurulmaya başlamıştır. Bu akademiler ve dernekler, Avrupa ve Avrupa’nın sömürgesi 

altında olan ülkelerde de yayılmıştır. 17  Bu amaçla varlığını sürdüren Bilim 

Akademileri, birçok bilim adamı yetişmesine ve yeni yeni teorilerin geliştirilmesine 

zemin hazırladığı ifade edilmiştir. 

Batı’da yeni bilimsel teoriler incelendiğinde, metot değişiminin önde gelen 

isimleri tarafından ortaya konulduğu bilgisine ulaşılmıştır. Aktarıldığına göre örneğin; 

İlkçağda, Yunanlı astronom Ptolemaios’un (Batlamyus, Miladi II. yüzyıl) tarafından 

geliştirilen ve sistemleştirilen yer merkezli kuramına karşı Polonyalı ünlü astronom 

Nicolaus Copernicus’un (1473-1543) güneş merkezli sistemi 18  kuramı ile yeni bir 

döneme geçildiği ifade edilmiştir. Akabinde Johann Kepler (1571-1630) aynı çizgide 

yürümüştür. Ayrıca Batı’da Modern Bilim'in asıl kurucusu olarak tanımlanan Galileo 

Galilei (1564-1642) cebirsel akılcılığı ve niceliksel yaklaşımı ile bilimde önemli bir 

konum elde etmiştir. Ölçmek ve niteliksel olarak ifade etmek Galileo’nun temel ilkesi 

olarak kabul edilmiştir. Aristoteles, evrende bulunan her cismin tabiat içerisinde bir yer 

kapladığını ve hareketinin bulunduğunu ortaya koymuştur. Bu görüşü Galileo, her 

cismin kendi doğal yerine ulaşım eğilimi ile ulaşabileceği ihtimalini reddederek 

eleştirmiştir. Galileo bunun yerine cebirsel ihtimalleri test etmek için ölçmüş, tartmış, 

gözlemlemiş ve hesaplamıştır. 19  Buradan hareketle Galileo evrenin yapısını ve 

yasalarını anlamak için “Matematiksel yaklaşımı” kilit görevini gördüğü söylenebilir. 

Araştırmacıların kanaatine göre, Batı biliminde pozitivist akımın başlangıç 

noktası olarak görülen Bilim adamı Francis Bacon’dur (1561-1626). Temel düşüncesi, 

nitel, uygulanabilir ve yararcı unsurlar ile özetlenmiştir. Bacon’a göre, insanın 

geleneksel teorilerden ve yöntemlerden uzaklaştığı takdirde hızla gelişim göstereceği 

ifade edilmiştir. Bu yönüyle onun ileri görüşlü bir bilim adamı olduğu söylenmiştir. 

Ayrıca kitap başlıklarında ve kitaplarının bölüm başlıklarında Bacon’un Aristotelesçi 

felsefeye ve skolastik düşünceye karşı bir duruş sergilediği belirtilmiştir.20 Bacon’un 

                                                 
17 Elmacı, Osmanlı Türkiyesi’nde Bilim Akademisi Kurma Girişimleri ve Deney, 79.  
18 Ahmet Cevizci, Felsefe Sözlüğü, 3. Baskı (İstanbul:Paradigma Yayınları, 1999),932. 
19 Cevizci, Felsefe Sözlüğü, 369. 
20 Cevizci, Felsefe Sözlüğü, 96. 



 

 

20 

aktarılan görüşüne göre, doğru ve sağlam bilgiye insan ihtiyaç duyduğu takdirde 

ulaşması mümkündür. Bu amaçla insanın istenen bilgiye ulaşmasını sağlayacak bir 

formül geliştirmeye çalıştığı belirtilmiştir. Ayrıca insanın bir konuyu araştırırken 

plansız ve yöntemsiz davranmaması gerektiğini belirtmiştir. Kısaca Bacon’un ön plana 

çıkardığı şeyin “yöntem” olduğu saptanmıştır. Bacon nasıl ki bir iş yaparken alete 

ihtiyacımız varsa, aklın da yardımcı ve destekleyici bir alete ihtiyacı olduğunu ve aklın 

yardımcısı ve destekleyici olan aletin “yöntem” olduğunu ifade etmiştir. Ona göre, 

insan doğayı anlayıp hükmedebilecek bir güç sahibidir. O gücün ise, bilgi olduğu ve 

insan bilgisi dahilinde doğa üzerinde egemenliğini kurabileceğini ifade etmiştir. Ayrıca 

Bacon, doğada deney ve gözlem yapmaksızın sadece kelimeler ve kavramlar ile 

düşünmenin plansız ve yöntemsiz hareket etmek anlamını taşıyacağını, bu haliyle ise 

aklın istenileni veremeyeceği ve boş yere yüceltilmiş olacağını ifade etmiştir. Böylece 

Bacon’nun deney yapmaksızın ve gözlemeksizin yalnızca aklın gücüyle ortaya 

konulan aldatıcı fikirleri, spekülasyonları ve teorileri bir tür delilik olarak adlandırdığı 

ifade edilmiştir. Yani Bacon, doğayı tanımayı ve onu kontrol altında tutmayı bilim 

yapmak21 olarak değerlendirdiği, her şeyin yasalı bir şekilde ve mekanik nedenlerin 

neticesi olarak gördüğü, 22  araştırmacılar tarafından dile getirilmiş ve bu 

açıklamalarıyla pozitivizme yaklaştığı iddia edilmiştir. 

Aristoteles’in ortaya koyduğu doğa anlayışından 17.yüzyıl rasyonalist 

filozoflarının vazgeçtikleri ve doğal süreçleri niceliksel terimlerle açıkladıkları ifade 

edilmiştir. Rasyonalist filozoflar, nesnelerin ölçülebilen ve tartılabilen niceliksel 

özelliklere sahip olduğunu savunmuşlardır. Bu düşünceden yola çıkarak evrenin 

rasyonel bir düzen içinde düzenlendiğini ve her durumun zorunlu olarak bütünlük 

içinde oluşması için birbiriyle ilişkili olduğunu belirtilmiştir. Bu ortak görüşle 

felsefede insan aklı kaynak olarak kullanıldığı takdirde, nesnelerin ikinci niteliklerinin 

arkasında matematiksel olarak hesaplanabilecek yönlerinin olduğunu, görünüş veya 

fenomenlerin gerisindeki gerçekliği ulaşılabileceğini ifade edilmiştir. Evrendeki her 

şeyin zorunlu bağlantılarının olduğunu ifade ederek her yön veya ilkenin akıl ile 

bulunabileceği anlayışı hâkim olan bir anlayış olarak benimsenmiştir. 23  Yapılan 

                                                 
21 Cevizci, Felsefe Tarihi, 259. 
22 Cevizci, Felsefe Sözlüğü, 96. 
23 Cevizci, Felsefe Tarihi, 278 



 

 

21 

araştırmaların sonucu ise, bu görüş rasyonalist filozofları, determinizme götürmüş ve 

özgürlük anlayışları, doğadaki zorunluluğa bağlı bir anlayış olmuştur. 

Araştırmacılar tarafından gerçek anlamda yeni bir sistem kuran ve modern 

bilimin kurucusu kabul edilen Fransız Filozof Rene Descartes’dir (1596- 1650). 

Descartes’in, yeni bir araştırma yöntemi kullanarak yeni bir doğa ve insan anlayışı 

ortaya çıkardığı belirtilmiştir.  Bilime yeni bir zemin oluşturarak ruh ile bedeni, tinsel 

olanla fizikî olanı, geleneksel dini doktrinler ile yeni bilim anlayışını uzlaşma içine 

sokacak girişimlerde bulunduğu, içinde yaşadığı çağın bilim anlayışını yeniden inşa 

etmeyi kendisine amaç edindiği ifade edilmiştir. Descartes’in, matematiği “yetkin bir 

bilgi modeli” olarak kullandığı bilgisine ulaşılmıştır. Matematiğin kuşku duyulmayan 

kesin bir veri elde edilmesi açısından amacına yönelik başlangıç noktası olacağını 

belirten Descartes’in, felsefenin de matematikteki gibi sağlam yöntemler üzerine inşa 

edilmesi halinde, felsefenin ilgi alanına giren konularda da kesin bilgilere sahip 

olunabileceği üzerine görüşleri vurgulanmıştır. Araştırmacıların kanaatine göre 

Descartes, bilgi kaynağı olarak aklı ön planda tutmuştur. Ona göre, insan iki akıl 

yetisine sahiptir: Bunlardan ilki sezgi, diğeri ise tümdengelimdir.24  Bunun yanında 

Descartes’in Tanrı’nın varlığını kanıtlamak için düalist bir yaklaşım sergilediği ve bu 

düalist anlayışında zihin ve bedeni iki ayrı töz olarak ifade ettiği ortaya konulmuştur. 

Bu anlayışa göre, beden şekli ve boyutları var olan varlığı ifade ederken zihin şekli ve 

boyutunun olmadığı vurgulanmış 25  ve bağımsız iki töz olarak değerlendirilmiştir. 

Yapılan değerlendirmelerde ise Descartes’in düalist anlayışının dönemin ilim 

anlayışını etkileyerek sekülerleşmesine sebep olduğu yorumu yapılmıştır. Çünkü 

modern bilim insanları, zihin ve bedeni birbirinden iki ayrı töz olarak kabul edince 

dine atıfta bulunmadan ilim ortaya koydukları saptanmıştır. Yani zamanla Tanrı, dinî 

söylemden uzaklaştırılarak tabiat ve matematiksel gerçeklikle ifade edildiği bilgisi 

yaygınlaştığı söylenilebilir.26 

Araştırmacılar tarafından 17. yüzyılın son çeyreği; Batı felsefesinde 

Aydınlanmanın başladığı dönem olarak ifade edilmiştir. Aydınlanmanın kurucuları ise 

                                                 
24 Cevizci, Felsefe Tarihi, 218 
25 Bu görüş ile ilgili bkz. Gordon Marshall, Sosyoloji Sözlüğü, trc. Osman Akınhay, Derya Kömürcü 

(Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları, 1999), 145 
26 Özervarlı, Kelâm’ da Yenilik Arayışları, 39-40. 



 

 

22 

Isaac Newton ve John Locke olarak kabul edilmiştir. Bu dönemde, Newton’un 1687 

yılında yayınladığı Doğa Felsefesinin Matematiksel İlkeleri adlı eseri, fizikî bilimin 

doruk noktasına ulaşması sağladığı vurgulanmıştır.27  Böylece Newton’un matematiği 

doğaya uygulanabilir kıldığı, Kopernik ve Galileo ile başlayan bilim hareketini 

geliştirdiği ve dönemin en etkili isimlerinden biri olduğu söylenmiştir. Newton’un 

cisimleri matematiksel olarak ifade edilebilmesi için isimlere etki eden kuvvetlerin 

bilinmesi halinde hesaplanabileceğini ve bu hareketlerin mekanik ilkeler aracığıyla 

açıklanabileceğini söylediği belirtilmiştir. Bunun yanında doğa bilimcilerinin bu 

konularda bilgi aktaramamalarının sebebi ise, doğadaki aktif güçler hakkında yeterince 

bilgi sahibi olmamalarına bağlanmıştır. Newton’a göre, bir elmanın yere düşmesine 

neden olan güç ile gezegenlerin hareketlerine neden olan güç aynı kabul edilmiştir. Bu 

çerçevede yere düşen elmanın hareketi ile gezegenlerin hareketlerini özdeş 

matematiksel yasaya uygunluğunu ispatlanabileceği ifade edilmiştir. 28 Sonuç olarak, 

Newton’a göre maddi evren sebep-sonuç ilişkisi içerisinde yürüdüğü ifade edilebilir. 

Yani, maddi evren içinde yer alan cisimler mekanik hareketliliğin haricinde 

değerlendirilemeyeceği belirtilmiştir. Araştırmacılar, Newton’un evreni anlama 

konusunda nitel özellikleri yerine kesin ve ölçülebilir sonuçlarla anlaşılabileceğine dair 

ortaya koyduğu teziyle dönemine damgasını vurduğunu söylemişlerdir. Ayrıca o 

zamana kadar iki ayrı varlık olarak ele alınan Dünya ve gök, Newton’un çalışmaları ile 

birleştirilmiştir. Bu durum ise, fizik ve astronomiyi ortak payda da buluşturmuştur. 

Genel olarak yapılan incelemelerde, modern bilimde her tartışılan konu 

üzerinde matematiksel bir bağlantı aranmıştır. Bu durum ise, katı bir sebep-sonuç 

determinizmini ortaya çıkarmıştır. Newton ile olgunlaşan determinizm29 fiziki dünyayı 

otomatik çalışan bir saat gibi telakki etmiş ve mekanik fiziğin bir sonucu olarak 

algılanmıştır. Mekanik fiziğe göre, başlangıçta evren ve gezegenler Tanrı tarafından 

yaratılmıştır. Fakat yerleşen yer çekimi kanunuyla artık evrene müdahalede 

bulunmayan bir Tanrı anlayışı gelişmiştir. Ve bu anlayışa göre, müdahale edilmeyen 

evren sorunsuz bir şekilde işleyen bir alemdir. Tanrı sadece imar eden, sanatkâr, 

                                                 
27 Cevizci, Felsefe Tarihi, 330. 
28 Cevizci, Felsefe Tarihi, 240. 
29 Determinizm; evrende olup biten her şeyin bir nedensellik bağlantısı içinde gerçekleştiğini, fiziksel 

evrendeki ve dolayısıyla da insanın tarihindeki tüm olgu ve olayların mutlak olarak nedenlerine bağlı 

olduğunu ve nedenleri tarafından koşullandığını savunan anlayıştır. Geniş bilgi için bkz. Cevizci, 

Felsefe Sözlüğü, 223 



 

 

23 

matematikçi, mimar ve saat imalatçısı olarak zihinlere yerleştirilmeye başlanmıştır. 

Tanrı’yı bu şekilde konumlandırmaları Deizmi geçerli ve değerli kılma noktasında 

etkili olmuştur. Bu anlayış, 17. yüzyıl sonrası rasyonaliteyi ön plana çıkarırken, vahyin 

arka plana itilmesine sebebiyet verdiği düşünülmüştür.  Bu anlayışa göre, Tanrı sadece 

yarattıklarıyla biliniyorsa, Tanrı’nın varlığını ispatlanması için İncil’e ihtiyaç olmadığı 

düşüncesi geliştirilmiştir.30 Bu düşünceler ışığında, bu döneme açıktan açığa Deizmin 

görüşlerinin benimsendiği ve savunulmaya başladığı bir dönem denilmiştir. 

Aktarıldığına göre, 18. Yüzyıl Aydınlanma/Akıl Çağı, Isaac Kramnick 

tarafından “yardımcısız insan aklı” olarak tanımlanmıştır. Buna göre, inanç ya da 

gelenekler insan davranışının kaynağı olmaktan çıkarılmış, yerini akla bırakmıştır. 

Yardımcısız insan aklından maksat aklın ilahi bir kaynak, din ve inanç gibi unsurlara 

ihtiyaç duymaması şeklinde anlaşılmıştır.31 Bu çağın en belirgin özelliği insana, onun 

aklına ve deneyimine duyulan sonsuz güven olarak özetlenmiştir.32 Müdahale etmeyen 

Tanrı anlayışı ile bilimde deney ve gözlemin kullanılması aynı zamanda felsefi 

deneyciliğin (ampirizm) doğmasına neden olmuş ve İngiltere’de etkin bir şekilde hayat 

bulmuştur. İlkçağ felsefesinde pek etkili olmayan ampirizm, 18. yüzyıla gelindiğin ilk 

kez bu ölçüde duyumlara ve deneyimlere dayalı bir bilgi anlayışı olarak gelişme 

sağlamıştır.33 

 Aynı zamanda araştırmacılara göre, aydınlanma çağına, “akıl çağı” denildiği 

gibi “duygu çağı” da akademik literatürde kullanılan bir diğer ismi olmuştur. Bir 

anlamda duygu felsefesi keşfedilmiştir. Duygu felsefesinin en önemli merkezi ise, 

İskoçya olduğu bilgisine ulaşılmıştır. İskoçyalı filozoflardan bazıları 18. yüzyıldaki 

anti-rasyonalist düşünceyi temsil etmiştir. Francis Hutcheson, David Hume ve Adam 

Smith’in ortaya koydukları ahlâki duygu teori ile Aydınlanma’nın rasyonalist 

filozoflarına karşı anti-rasyonalist bir gelenek oluşturdukları görülmüştür. Hume’un 

“akıl tutkuların kölesidir”34 ifadesi, anti-rasyonalistlerin en veciz ifadesi olarak kabul 

edilmiştir. Ayrıca Hume’un kainatın asıl amaç ve hedefleri bilinmediği takdirde, insan 

                                                 
30 Özervarlı, Kelâm’ da Yenilik Arayışları, 43. 
31 Bu görüş ile ilgili bkz. Mümin Köktaş, Aydınlanma, Rasyonalizm ve Din, International Periodical For 

The Languages, Literature and History of Turkish or Turkic Volume 10/6 Spring 2015, 641. 
32  Bu görüş ile ilgili bkz. Türkan Fırıncı Orman, Geleneksel Empirist Bilgi Kuramı ve Mantıksal 

Empirizm Açısından Mantık, International Journal of Humanities and Education, 1:2, 243. 
33 Özervarlı, Kelâm’ da Yenilik Arayışları, 44. 
34 Köktaş, Aydınlanma, Rasyonalizm ve Din, 642. 



 

 

24 

aklının tabiat olaylarını anlamada yetersiz olduğuna dair düşünceleri ön plana 

çıkarılmıştır. Yani buna göre, duyum ya da deneyim insan bilgisinin tek kaynağı 

olarak kabul edilmiştir. Bu kaynaklara bakılmadığı takdirde hiç bir şeyin bilgisine 

ulaşılamayacağı ve bilinemeyeceği bilgisi ortaya konulmuştur.35  Buradan hareketle 

Aydınlanmayı duygu çağı olarak tanımlayan filozoflar, aklın hâkimiyeti kabul 

etmediği bilgisine ulaşılmıştır. 

Araştırmacıların kanaatine göre, Akıl Çağı’nın gerçek kurucularından birinin 

John Locke olduğu görülmüştür. Onun görüşüne göre, insan zihni doğuştan boş bir 

levhadır. Bu boş zihin, daha sonra deneyim ile birlikte dolmaktadır. Yani, Locke’un 

bilgi teorisi deneyciliğe dayandırılmış ve doğuştancılığa karşı eleştiri de 

bulunulmuştur. Ayrıca Locke’un doğuştan idelerin ya da kavramların, ilke veya fikir 

olarak su yüzüne çıkmasına karşı çıktığı, bu yönüyle tamamıyla modernist bir tavır 

sergileyerek geleneğe, skolastik düşünceye karşı çıktığı ifade edilmiştir. Tanrı’nın 

varlığının ispatı konusunda ise Locke’un, insanın kendi aklıyla Tanrı’nın varlığını 

bulabileceğine dair görüşleri ortaya konulmuştur.36 

Araştırmacıların kanaatine göre, Almanya’nın Aydınlanma Dönemi’nde etkili 

olan bir diğer filozof Immanuel Kant’tır (1724-1804). Kant bilimi, felsefi olarak 

temellendirirken deneysel yöntemi kullandığı ifade edilmiştir.  Ayrıca eleştirel felsefi 

ile insan aklının sınırlarını ortaya koyarken, metafiziğe karşı bir tavır sergileyerek 

Hume’den sonra en kapsamlı metafizik eleştirisini hayata geçirdiği kabul edilmiştir. 

Bu yönüyle Kant, metafiziksel karışıklıkların dini olan argümanlarını yok etme 

görevini üstlendiği için tam bir Aydınlanma filozofu tavrını sergilediği vurgusu 

yapılmıştır. Bunun yanında Kant’a göre, “akıl mutlak otoritenin hakimdir” şekildeki 

düşünceleri aktarılarak, ahlâki davranışlar üzerinde akıl ve iyi irade dışında hiçbir 

otoritenin etkili olmayacağı düşüncesi ifade edilmiştir. Bu anlamda, Kant geleneğin, 

sosyal ve kültürel faktörlerin etkisini yok saydığı belirtilmiştir. Fakat diğer taraftan, 

Hume Fransız Aydınlanması’ndaki gibi Tanrı’yı ve dini, Aydınlanma ve ahlaklılığın 

önünde engel olarak görmeyerek, rasyonel Tanrı inancının ahlaktan türediği görüşünü 

benimsediği de söylenmiştir. Bu yaklaşımı ile Kant'ın sadece bilimi değil, dini de 

mümkün olmayan geleneksel metafizikten farklı temellendirmesine neden olduğu 

                                                 
35 Özervarlı, Kelâm’ da Yenilik Arayışları, 44. 
36 Daha geniş bilgi için bkz. Cevizci, Felsefe Tarihi, 333-342. 



 

 

25 

saptanmıştır.37 Kısaca Kant, felsefede ilk olarak bilimi temellendirmeyi, daha sonra da 

ahlâkın ve dinin rasyonelliğini savunmayı hedef haline getirdiği görülmüştür. Bu 

amacı gerçekleştirmek için Descartes’in rasyonalizminden ve Hume’un Emprizminden 

argümanlar alıp işlediği ve kendine ait olan Transsendental Epistemolojik İdealizm 

bilgi kuramı geliştirdiği öğrenilmiştir. 

Aktarıldığına göre, öğretisel farklılıklardan ziyade, mizaç ve tavır ile ilgili 

olarak Kant ve Hume arasında farklılıklar olduğu belirtmişlerdir. Aktarıldığına göre, 

Hume bir put kırıcı olarak görülmüş; eski inançları, gelenekleri hiç üzüntüye 

kapılmadan her zaman çöpe atabilecek biri olarak tanımlanmış, Kant ise, metafizik 

konularda bu kadar net bir duruş sergileyemediği ifade edilmiştir. Kant’ın akla, 

felsefeye derinden inanmakla birlikte a priori bilgilere sahip olduğu bilgisine 

ulaşılmıştır. 38  Kısaca Hume’un kurduğu sisteme göre, her şey duyulardan ibaret 

görülmüş ve metafiziksel olan her şey reddedilmiştir. Kant’ın, ahlâki alanda Tanrı’ya 

yer verdiği ifade edilse de metafizik konularda devre dışı bıraktığı belirtilmiştir.39 Bu 

durum, modern düşünceden sekülerleşmeye doğru gidildiğinin ve 19. yüzyılın temel 

anlayışı olduğunun göstergesi olarak kabul edilmiştir. Aydınlanma filozoflarının 

çoğunun, ateizme karşı çıktığı ve Tanrı’nın varlığını kabul ettiği yargısına ulaşılmıştır. 

Sadece Tanrı’nın varlığına inanma şekillerinin değiştiği ve bu yönüyle teizmden 

Deizme bir geçiş süreci yaşandığı belirtilmiştir.40 

Aydınlanma Çağı, din ve geleneklerden tamamen uzaklaşıldığı ve insanın 

kendi aklını rehber edinerek hayatını aydınlattığı bir çağ olarak tanımlanmıştır. Bu 

yaklaşım ise, geleneksel Hıristiyanlık anlayışı ile Aydınlanmanın çatışma içerisine 

girmesine sebep olan bir unsur olarak görülmüştür. Çünkü bu kapsamda vahiy dinleri, 

insanın ihtiyaç duyduğu bilgiler konusunda aklı kaynak olarak kabul etmediklerini 

belirtmişlerdir. Bu anlayışa göre, doğru bilgiyi algı ve akıl veremez. Bu dönemde 

Aydınlanma filozoflarının tüm farklılıklara rağmen dini konularda ortak bir payda da 

karar aldıkları, geleneksel Hıristiyanlığa ve kiliseye karşı düşmanlık besleme 

konusunda hemfikir olduklarına ulaşılmıştır. Böylece insan merkezli bilim ve düşünce 

                                                 
37 Cevizci, Felsefe Tarihi, 413-414. 
38  Bu görüş ile ilgili bkz. Ahmet Cevizci, Metafiziğe Giriş, (İstanbul: Paradigma Yayınları, 2001), 96. 
39  Özervarlı, Kelâm’ da Yenilik Arayışları, 47. 
40 Bu görüş ile ilgili bkz. Habib Şener, “David Hume’un Tanrı Anlayışı ve Antropomorfizm Eleştirisi” 

Iğdır Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 1/11 (Nisan 2017): 245. 



 

 

26 

yükselişe geçerken metafizik merkezli din ve düşünce anlayışı günlük yaşamda 

önemini yitirmiştir. 41  Sonuç olarak, din merkezli bir hayatta aklın konumu 

belirlenmeye çalışılırken, sonrasında akıl merkezli bir hayatta dinin yeri belirlenmeye 

çalışılmıştır. Yani, akıl ve din Aydınlanma döneminde önem bakımından yer 

değiştirmiştir. 

Yapılan incelemelerde Batılılaşma süreci ve din anlayışının sekülerleşme 

sürecini 18. yüzyıl Aydınlanması’nda gerçekleştirdiği ve her alanda varlığı bilinçli bir 

şekilde sürdürdüğü ortaya çıkmıştır. Aydınlanma’nın din anlayışı, “akıl dini, tabii 

(doğal) din” olarak tanımlanmıştır. 42  Bu çerçevede, Hıristiyanlıktaki mezheplerin 

görüşlerinden sıyrılarak, bütün din ve mezheplere aynı mesafede duracak, yeni bir din 

doğrusu ortaya koyulmak istenmiştir. Bu yeni dini geliştirmek ve topluma empoze 

edebilmek için ise, hoşgörü dili kullanılmıştır. Bu hoşgörü anlayışı, John Locke’un 

liberal düşüncesinin temelini oluştururken, Locke’un din anlayışı ise, selefi olan 

filozofların tabii din  düşüncesini geliştirmesine kaynaklık ettiği bilgisine 

ulaşılmıştır.43 

Araştırmacıların kanaatine göre, Deizm hareketinin ilk başladığı yer İngiltere 

olur iken, temsilcileri Bacon, Hobbes ve Locke olarak kabul edilmiştir. J. Toland ve 

M.Tindal’ın doğalcılığıyla 44  dinsel bir renk bürünerek 45  devam ettiği, İngiliz dinî 

düşüncesini etkisi altında bıraktığı ve Deizmin “Altın Çağı” olarak isimlendirildiği 

kabul edilmiştir. Deizmin İngiltere’deki diğer önemli temsilcileri ise şunlardır: Lord 

Herbert of Charles, John Toland, Antony Collins, Thomas Morgan, Lord Bolingbroke, 

Peter Annet, Shaffesbury, Mandeville gibi isimler yer almaktadır.46   

Özetle, 17. ve 18. yüzyıl Deizminin ortak noktası, teolojiden tamamen 

bağımsız, ilahi bir otoriteye dayanmayan ve sadece aklı bilgi kaynağı olarak gören bir 

                                                 
41 Bu görüş ile ilgili bkz. Vahdettin Baş, “"Deizm Kavramı ve Ortaya Çıkardığı Problemler” Atatürk 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 1/22 (Mart 2018):35. 
42 Cevizci, Felsefe Sözlüğü, 482. 
43 Başcı, “Deizm Kavramı ve Ortaya Çıkardığı Problemler”,35. 
44 Bu görüş ile ilgili bkz. Meryem Kardaş, “Deizmin İncilinde Tanrı Ve Din Tasavvuru” Din Karşıtı 

Çağdaş Akımlar ve Deizm, ed. Vecihi Sönmez v.dğr. (Van: Yüzüncü Yıl Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, 

2017), 17. 
45 Cevizci, Felsefe Sözlüğü, 88. 
46 Başcı, “Deizm Kavramı ve Ortaya Çıkardığı Problemler”,35. 



 

 

27 

din anlayışı olarak benimsendiği ve varlığı koruyarak 19. yüzyıla gelindiğinde 

materyalist bir tabiat anlayışına dönüşerek Ateizm yaklaştığı söylenilebilir. 

 1.3. Modernleşmenin 19. yüzyılda Doğurduğu Sonuçlar 

 Aktarıldığına göre, 19. yüzyıldaki müslüman alimler, yukarıda anlatılan 

filozoflardan ve onların bilimsel çalışmalarından etkilenmişlerdir. Bu etkilenişi de 

zaman zaman onları eserlerini tercüme yaparak kimi zamanda “Felsefe-i Cedîde” 

adıyla nakillerde bulunarak gösterdikleri ifade edilmiştir. Ayrıca Batı düşüncesinin 

ortaya koyduğu pozitivist ve materyalist akımların, İslâm dünyasını da çok fazla 

etkilediği görülmüştür. En çok etkilendikleri filozoflar ve teorilerini ise şu şekilde 

sıralamak mümkündür: 

19. yüzyıl ilk çeyreğinde Fransa’da toplumca seçkin olarak kabul edilen 

kimseler, hasta olan topluma çareler aramışlardır. Kimisi eski kralcı sistemin dinci 

rejime dönüştürülmesi gerektiğini düşünürken kimisi reformda, yenilikte ve gelenekte 

çareyi bulmuştur. Bu anlamda reformist olan Fransız Auguste Comte (1789-1857) ilk 

olarak bahsedilmesi gereken filozoflardan biridir.  

 Yapılan incelemelere göre Comte, “Üç Hâl Yasası” ile insanlık tarihini 

sırasıyla “Teolojik”, “Metafizik” ve “Pozitif” olmak üzere üç dönemde incelemiştir. 

Comte’un yenilikçi yaklaşımı ile toplumu yeniden inşa etmek istediği, bunu 

yapabilmek içinde toplumsal olayların teolojik ve metafizik aşamalardan uzaklaşıp, 

bilimsel yöntemlerle incelenmesi gerektiği tezini savunduğu ortaya çıkmıştır.47 Ayrıca 

Comte’a göre, bilim ve teoloji asla birbiriyle uyum içinde olamayacak iki unsur olarak 

kabul edilmiştir. Dolayısıyla bu düşüncenin savunucu olarak bütün dinleri reddettiği, 

fakat toplumlarda oluşacak o boşluğu doldurmak için kendisi bir din ortaya çıkardığı 

bilgisine ulaşılmıştır. “İnsanlık dini” 48  olarak adlandırılan bu dinin temeli bilime 

dayandırılmıştır. Bu dinin hedefi ise, toplumda düzen ve ilerleme sağlamaktır. 49 

Comte’un bu tezi aktarılan bilgilere göre, başarılı kabul edilmiştir. Nitekim müslüman 

alimler bu düşüncenin etkisi altında kalarak çalışmalar ortaya koymuştur. Ayrıca 

Comte’un pozitif felsefesi, toplumun modernleşme ve din ile olan ilişkisi üzerinde çok 

önemli bir yer edinmiştir. Örneğin, Comte’un eserlerinde pozitivist felsefesine dayalı 

                                                 
47 Auguste Comte, “Pozitif Felsefe Dersleri”, trc. Ümid Meriç, İstanbul Üniversitesi Sosyoloji Dergisi 

(1964): 217-218. Ayrıca bkz. Zeki Arslantürk- M. Tayfun Amman, Sosyoloji, 86-87. 
48 Özervarlı, Kelâm’ da Yenilik Arayışları, 48. 
49 Comte, “Pozitif Felsefe Dersleri”, 221. 



 

 

28 

kurmayı amaçladığı İnsanlık dini açısından Hıristiyanlığın katolik mezhebi ile İslam’ı 

tahlil edildiği “İslamiyet ve Pozitivizm” adlı eser incelendiğinde, İslam dininin 

pozitivizm düşüncesiyle uyumlu bir din olduğunu50, Osmanlı’nın Tanzimat Fermanı’nı 

yayınlanmasından ötürü duyduğu memnuniyeti Sadrazam Mustafa Reşid Paşa yazdığı 

mektupla dile getirdiği görülmüştür.51 

19. yüzyılda ilgi uyandıran bir diğer bilim adamı Charles Darwin’dir (1809-

1882). Bu dönemde, Pozitif bilimin ilerlemesiyle metafizik düşünceler bir kenara 

bırakıldığı görülmüştür. Darwin’in canlıların oluşumu ve üremeleri ilgili ortaya 

koyduğu teziyle materyalist düşüncenin önünü açtığı bilgisine ulaşılmıştır. Bu teoriye 

göre, canlı yapılar doğal süreçleri içerisinde gelişmekte ve nesilden nesile aktarılırken 

değişime uğramaktadır.52 Bu değişimin arka planında ise, doğal ihtiyaçların olduğunu 

ifade edilmiştir.53 Ayrıca Darwin’in “doğal seleksiyon” görüşüne evrim nazariyesinin 

içinde yer verdiği belirtilmiştir. Buna göre Darwin, güçlü canlılar varlıklarını 

korurken, çevreye adapte olamayan, güçlü canlılarla rekabet edemeyen canlılar, 

zayıflıklarından dolayı yok olup gitmelerini “doğal seleksiyon” olarak tanımlamıştır. 

Darwin’in bu düşünceleri, yaratılış ile ilgili bütün bilgileri, dinden bağımsız ayrı bir 

seçenek olarak görülmüş ve ilgiyle takip edilmiştir. Ayrıca Darwin’in Hıristiyanlığı 

reddettiği fakat Tanrı’nın varlığı konusunda bu kadar net olmayarak agnostik bir tavır 

sergilediği ifade edilmiştir.54 Darwin’in aktarılan görüşüne göre Tanrı, insanı yarattığı 

varlıklar arasında en üstün özelliklere sahip olarak yaratmadığı sadece doğal 

seleksiyon içerisinde güçlü olduğu için varlığını sürdürebilen başarılı ve gelişmiş bir 

hayvandan ibaret olduğu vurgulanmıştır.55  

Bu döneme damgasını vuran bir diğer düşünür ise Karl Marx’dir (1818-1883). 

Edinilen bilgilere göre, Marx’in doğrudan dini düşüncelerini ortaya koyduğu bir eseri 

bulmamaktadır. Din hakkındaki görüşlerini dolaylı olarak Hegel, Feurbach ve 

Bauer’in düşünceleri ile ingiliz siyasî-ekonomisinin eleştirisini yaparken dile getirdiği 

                                                 
50 Detaylı bilgi için bkz. Auguste Comte, İslamiyet ve Pozitivizm, trc. Özkan Gözel (İstanbul: Dergâh 

Yayınları, 2012), 34-39. 
51 Comte, İslamiyet ve Pozitivizm, 23. 
52 Charles Darwin, İnsanın Türeyişi, trc. Öner Ünalan (Ankara: Onur Yayınları, 1975), 11.  
53 Darwin, İnsanın Türeyişi, 69. 
54 Darwin, İnsanın Türeyişi, 130. 
55 Darwin, İnsanın Türeyişi, 66. 



 

 

29 

ifade edilmiştir. 56  18. ve 19. yüzyılda Avrupa’daki deist ve ateist aydınlar, 

Hıristiyanlık dininden toplumun ve siyasetin düzenlenmesi noktasında 

yararlanmışlardır. Marx, bu düşünceyi tutarsızlık olarak görüp reddetmiştir. Çünkü 

ona göre, bu Aydınlanma düşüncesinden geri adım atmaktır. Ateist olan Marx’a göre, 

“Hıristiyan devlet, gerçek anlamda hiçbir zaman devlet olamaz, o ancak bir kilise 

olabilir” 57  diyerek dinin devlet düzenlemesinde yeri olmadığını belirtmiştir. Buna 

karşın Marx, laik devlet anlayışın temellerinin Protestanlık mezhebinde bulunduğunu 

ifade etmiştir.58 

Karl Marx’ın kapitalizm anlayışın ortaya çıkıp, yükselişe geçmesiyle birlikte 

“Protestanlık ve Deizm” gibi zayıf bağlarla oluşan dindarlık ortaya çıkmış ve bu yeni 

dindarlığın ortaya çıkmasına etken olan sınıf ise burjuva olmuştur.59 

Marx 1867’de yayımladığı Kapital adlı eserinde, Hıristiyanlık ile Kapitalizm 

arasında bir bağ kurmuştur. Kapitalist toplumlarda, insan emeğe indirgenmiştir. Bunun 

sonucu olarak dindarlık biçimleri değişmiştir. O dönem de Protestanlık, Deizm vb. 

gibi uygun bulunan din şekilleri, toplumlarca kabul edilmiştir.60 Ayrıca Marx’a göre, 

insanın kendini emeğiyle tarif edemediği durumlarda gelişme yavaşlar ve insanın 

doğaya bağlılığı artar. Bu anlayış, hakim olduğunda insan “tabiata tapma” eğilimi 

gösterir. İnsan bu bağlamda, zamanla tabiatı tanır ve “tabiatı dönüştürme” fikrini 

geliştirme yolunda ilerledikçe, kendini emeğiyle tarif eder.61 Sonuç olarak, dinde kendi 

düşüncesine tapan insan, kapitalist sistemle kendi elinin emeği tarafından yöneltilen 

bir sürece girdiği anlayışının hakim olduğu görülmüştür. 

 Genel olarak, Marx’ın kapitalist sisteminin din üzerindeki etkisine bakılarak, 

toplumdaki din anlayışının, zamanla güçlü bağlarla kurulan inançlardan, zayıf 

karakterli inanca doğru bir geçiş yaşandığını ifade etmek mümkündür. 

 19. yüzyılın bir diğer önemli ismi Sigmund Freud’dur (1856-1939). 

Aktarıldığına göre, Freud aklî araştırmalar yaparak Aydınlanma dönemine etkili bir 

şekilde girmiştir. Viyana Üniversitesi’ne Tıp eğitimi aldığı zamanlarda, yaşadığı 

                                                 
56 Bu görüş ile ilgili bkz. Cevat Özyurt, “Marx’ta Yanılsama ve İdeoloji Olarak Din” Hitit Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 7/2 (Aralık 2014):207. 
57 Karl Marx-Friedrich Engels, Din Üzerine, 1. Baskı (Ankara: Sol Yayınları, 1976), 30-31. 
58 Marx-Engels, Din Üzerine, 47. 
59 Karl Marx, Kapital I, trc. Mehmet Selik-Nail Satılgan (İstanbul: Yordam Kitap, 2010), 88-90. 
60 Marx- Engels, Din Üzerine, 134. 
61 Marx-Engels, Din Üzerine, 135. 



 

 

30 

dönemdeki Darwin, Freuerbach, Hermann von Helmholtz ve Ernst Brücke gibi birçok 

bilim adamın görüşlerinden yararlanarak yeni bir ilim alanı geliştirmiştir. Freud, 

Brück’un “fiziğin ve kimyanın kanunlarının insan organizmasına uygulanabileceğine” 

dair görüşlerini geliştirerek insanın kişilik problemlerini de bu yolla çözümlemek için 

“Dinamik Psikolojisi” adını verdiği kuramı geliştirmiştir. Bir diğer adı “Psikanaliz” 

olan bu kuram “serbest çağrışım” yöntemi ile “topoğrafik kuramı” geliştirerek bir 

kişilik teorisi ortaya koymuştur. Bu kişilik teorisini Freud, id-ego ve süper-ego’dan 

oluşturmaktadır. Ayrıca Freud, metafizik üzerine yapılan felsefe yerine hayat felsefesi 

olarak tanımladığı, bilim ve araştırma üzerine inşa edilecek felsefenin oluşturulması 

gerektiğini ifade etmiştir.62  

Freud’a göre, metafizik olguların varlığını ortaya koyan herhangi bir delil 

yoktur. Ona göre, dinin ilgilenmesi gereken, Tanrı’nın var olup olmadığına ilişkin 

sorular değildir. Dinin, psikoloji alanında sorulan sorulara cevap verebilmesidir. Freud 

dini sadece psikanalitik teorisi çerçevesinde ele almıştır. Bu da onu, din konusunda 

indirgemeci bir yaklaşım içine sokmuştur. Freud dini bazen saplantı nevrozu; bazen 

bebeklik arzularının tatmini; bazen de bir yanılsama olarak yorumlamıştır.63 

  Görüldüğü üzere Batı dünyasındaki modern düşünce bu şekilde devam ederek 

19. yüzyılda katı pozitivist akımların ortaya çıkmasına zemin hazırlamıştır. Batı’da 

bilimsel ve düşünsel bu değişimler yaşanırken, İslâm Dünyası’nın da “fiilî bir 

değişim” sürecine girdiği tesbit edilmiştir.64 Bu dönemde İslam Dünyası’nı temsil eden 

Osmanlı Devleti’nin durumuna bakıldığında Batı’nın her alanda güçlenmesine karşı, 

Osmanlı Devleti’nin hükmetmenin yanında bilimsel ve düşünsel olarak geri olduğunu, 

yerel güçleriyle yeni dinamikler üretebilecek pozisyonda olmadığı sonucuna 

ulaşılmıştır. 

 Dünya genelinde İslam ülkeleri, özelde ise Osmanlı Devleti’nin her alanda geri 

olmasına karşılık Batı Dünyası incelendiğinde, önce askeri alandaki üstünlüğünü 

ortaya koyarak dış güvenliği sağladığı, sonrasında ticari faaliyetleriyle Sanayi Devrimi 

gerçekleştirdiği görülmüştür. Ekonomik bir ilerleme sonucunda Batı Dünyası’nın 

dünya görüşünün şekillendiği ve bir çok bilim adamı yetiştirerek geleneksel İslâm 

                                                 
62 Bu görüş ile ilgili bkz. Ali Ayten, Psikoloji ve Din (İstanbul: İz Yayınları, 2017),41-44. 
63  Ayten, Psikoloji ve Din, 52-53. 
64 Özervarlı, Kelâm’da Yenilik Arayışları, 52. 



 

 

31 

düşüncesini alt üst edercesine fikri akımlar ortaya koyduğu ve üstünlüğünü bu 

alanlarla pekiştirdiği saptanmıştır.65  

Sonuç olarak 19. yüzyılın Batılı entelektüel bilim adamları, kendi isimlerini 

verdikleri kuramlarıyla Osmanlı Dönemi’ndeki bir kısım aydın ve bilim adamını 

doğrudan etkilediği bilgisine ulaşılmıştır. Etkilenen Osmanlı aydınlarının ve bilim 

adamlarının ne ölçüde etkilendiği, bu etkinin sonucunda Osmanlı’ya nasıl yansıdığı 

üzere araştırmamızı sürdüreceğiz. 

 

 1.4. Osmanlı ve Cumhuriyet Türkiyesi’nin Batı İle İlişkilerinin Başlaması  

 

Yapılan araştırmalara göre, Osmanlı Devleti 1699 yılında imzaladığı Karlofça 

Antlaşması ile onaltı yıl süren Osmanlı-Kutsal İttifak savaşını sona erdirmiştir. 

Ardından 1718 yılında Pasarofça Antlaşmasını imzalayan Osmanlı Devleti bu iki 

antlaşma ile Avrupa karşısındaki askeri üstünlüğü kesin olarak sona erdirmiştir. Bu 

süreçte hem maddi hem de manevi kayıplar veren Osmanlı Devleti, fetihler ve askeri 

seferler dışında Batı’nın diğer yönlerine dikkat kesilerek varlığını sürdürmeyi 

amaçladığı bilgisine ulaşılmıştır.  Nitekim 1721’de Osmanlı’nın Yirmisekiz Mehmet 

Çelebi’yi Fransa’ya elçi olarak gönderdiği, 1726’da İbrahim Müteferrika tarafından 

matbaanın kurulduğu dair gelişmeler bunun en somut örneği kabul edilmiştir. 1774’de 

Küçük Kaynarca Antlaşması ile Osmanlı’nın himayesi altında olan ve müslümanların 

çoğunluklu yaşadığı Kırım’ı Rusya’ya bırakması ile bir kez daha bir çok alanda reform 

yapılması gerektiği kanaatine ulaşılmıştır.66 Askeri alanlarda başlayan yenilikler, daha 

sonra mali ve diplomatik alanlarla devam ettirilmiştir. Osmanlı Devleti’nin taşra 

teşkilatını Fransız modeline göre şekillendirdiği ve bu amaçla ilk kez daimi elçilikler 

açtığı ve bu şekilde Batı cemaatini yakından takip etme imkanını yakaladığı ifade 

edilmiştir.67  

 Aktarıldığına göre, II. Mahmut (1808-1839) döneminde de pek çok yeni 

değişimler yapılmaya devam edilmiştir. II. Mahmut vefat ettikten sonra yerine oğlu 

                                                 
65  Mehmet Akgül, “Modernleşme Çağında İslâm Dünyasının Değişim Süreci ve Din Anlayışında 

Yaşanan Kırılma” Makalat, (1999/1):59-60. 
66  İlber Ortaylı, “Osmanlı Diplomasisi ve Dışişleri Örgütü, Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türkiye 

Ansiklopedisi (İstanbul: İletişim Yayınları, 1985)1: 278. 
67 M. Ali Kılıçbay, “Osmanlı Batılaşması”, Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türkiye Ansiklopedisi (İstanbul: 

İletişim Yayınları, 1985)1:149. 



 

 

32 

Abdülmecid geçmiştir. Bu dönemde Batılı ülkelerin desteğiyle Avrupa’da elçilik 

görevinde olan Mustafa Reşid Paşa önce sadrazam olmuş, sonra Tanzimat Fermanı’nı 

ilan etmiştir.  Araştırmacının kanaatine göre, özü itibariyle Tanzimat’ın tepeden inme 

bir hareket olmasına rağmen Osmanlı toplumuna köklü değişimler getirmiş ve 

Cumhuriyet sistemine doğru ilerleyen bir yaklaşımla Batılaşma çalışmalarına devam 

edilmiştir.68 Bununla birlikte, Batı’yı daha iyi tanımak için çeşitli alanlarda öğrenciler 

yetiştirmek üzere Fransa’ya öğrenci gönderilmiş, Batı’nın bilim ve fen yönünden 

ilerlediği anlaşılınca yerli kitaplar basılmaya başlanmıştır. Örneğin, İshak Efendi’nin 

modern fen ve riyazi alanında basılan eseri bu dönemin en başta gelen eserlerden biri 

olduğu belirtilmiştir. Aynı dönemde Resmî gazetenin dışında özel gazete ve dergiler 

basılmaya başladığı saptanmıştır.69 

Osmanlı Devleti’nin, gerileyişini engellemek ve eski gücünü tekrar 

kazanabilmek için 20. yüzyılın başlarında çeşitli düşünce akımlarının ortaya çıkmasına 

neden olduğu ifade edilmiştir. Bu düşünce akımlarının, Türkçülük, Osmanlıcılık, ve 

İslamcılık olarak çeşitlendiği, sadece Batıcılık düşüncesiyle ilerleme kaydettiği 

düşünülmüştür. 70  İslamcılık akımı, Dünya çapında yayılan Batı emperyalizmin 

karşısında, sömürülen müslümanların düşünce ve duygularını dile getiren bir akım 

olarak görülmüş ve bu akımın, çareyi İslam’da aradığı tesbit edilmiştir. Araştırmalara 

göre, İslamcıların bir kısmı, İslam dininin “çağdaşlaşma” kavramına tutunduğu 

takdirde bu işin üstesinden gelebileceğini düşünmüşlerdir. 71  Ayrıca, bu dönemde  

Osmanlı’nın Batı karşısında başarısız olmasının sebebi, “düşünce krizi”ne 

bağlanmıştır. Bu düşünce krizinin merkez kavramının ise, din olduğu saptanmıştır. 

Müslümanlar bu aşamada, Batı’dan geri kalmışlıklarının sebebinin dini inançları 

olmadığını ispat etmeye çalışmışlardır. Dolayısıyla yapılacak olan yenilikler, İslam 

dininin geleceği için önemlilik arzettiği üzerine görüşler ortaya koyulmuştur. Bu 

amaçla Osmanlı’yı eski ihtişamlı günlerine döndürmenin yolu, İslami ilimleri topluma 

yön verecek şekilde yeni yöntem ve metotlar kullanarak toplumun ihtiyaçlarına cevap 

verecek düzeye getirmek için yeni çalışmalar yapılması gerektiği kararına varılmıştır. 

                                                 
68 Kılıçbay, “Osmanlı Batılaşması”, 1:150. 
69 Niyazi Berkes, Türkiye’de Çağdaşlaşma, 1(İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2002), 231-233. 
70 Bülent Varlık, “Tanzimat ve Meşrutiyet Dergileri”, Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türkiye Ansiklopedisi 

(İstanbul: İletişim Yayınları, 1985)1:119. 
71 Sina Akşin, Kısa Türkiye Tarihi, 1.Baskı (İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2007), 98. 



 

 

33 

Bu dönemde her ne kadar İslâmi ilimlerinin hepsi için yenilik ihtiyacı 

hissediyor olsa da öncelikli olarak Kelam ilminin yenilenmesi ön plana çıkarıldığı 

bilgisine ulaşılmıştır. Bunun temel nedeni ise, inanç esaslarının hareket noktası 

Kur’an-ı Kerim’dir. Bu sebeple, inanç esaslarının diğer dünya görüşlerine karşı 

savunulması gerektiği düşünülmüştür. Bu yönüyle hayati bir önem taşıyan Kelâm 

ilminin yenilenmesi ilk sırayı almıştır. Aktarıldığına göre, Kelâm alimlerini yenilik 

arayışına sevk eden bir diğer önemli unsur ise, Batı düşüncesinde ortaya çıkan fikrî 

hareketlilik ve yeni görüşler olmuştur. Bunun üzerine dönemdeki alimlerin yeni 

felsefeyi ve ilmi buluşları Kelâm ilmi ile uygun hâle getirmek, güncellemek, 

geçerliliği kalmayan ilmi verilerden kurtulmak, sağlam, doğru ve çağın ihtiyaçlarına 

cevap veren yeni bir disiplin geliştirmek amacıyla çalışmalar yürütmüşlerdir. Aynı 

zamanda Kelâmcılar, Batı’nın bilim ve felsefesini öğrenmek ve kullandıkları 

yöntemleri saptamayı, sonrasında ise kendi disiplinlerine uyarlamayı bir ilke haline 

getirdikleri görülmüştür.72  

 Modern dönemde Osmanlılar’ın Kelâm ile ilgili ortaya koyduğu iki proje  

vardır. Birincisi Abdüllatif Harpûtî ve İsmail Hakkı İzmirli’nin öncülüğünü yaptığı 

“Yeni İlmi-i Kelâm” projesidir. Bu projenin Kelâm ilminin geleneksel yapısını 

bozmadan onu güncelleştirme amacını taşıyan ve Osmanlı ilim çevrelerinde daha çok 

kabul gören bir anlayışı temsil ettiği bilgisine ulaşılmıştır. Bu çizgiye mensup âlimler 

tarafından yenilik olarak ortaya konan, Kelâm ilminin daha çok modern bilim ve 

felsefenin verilerini kullanması veya yeni mantık ve metedolojilerden yararlanması 

olmuştur. İkinci proje ise, öncülüğünü Mehmet Şerefettin Yaltkaya’nın “İctimaî İlm-i 

Kelam” adıyla teklif ettiği bir projedir. Bu proje kapsamında Kelâm ilmi, Batı’nın 

modern felsefe veya tabii bilimleri yerine, sosyal bilimler teorileriyle uzlaştırılmak 

istenmiştir. Fakat bu proje pozivist hedefleri olan bir teorinin metodolojisini temel 

alarak Kelâm ilminin geleneksel hüviyetini değiştirdiği düşünülmüştür. Bu bakımdan 

Yeni İlm-i Kelâm projesi ile farklılıkları olduğu belirtilmiştir.73  

                                                 
72 Çetin, Tanzimat’tan Günümüze Kelam’ı Yenileme Çalışmaları I,14. 
73 Özervarlı, Kelâm’da Yenilik Arayışları, 86. 



 

 

34 

 1.4.1. Yeni İlm-i Kelâm Projesi 

 

Yenilik arayışları daha çok Kelâm ilmi üzerinde yapılmıştır. Başlıca gerekçe  

ise, İslâm dini açısından önemli bir yere sahip olan Kelâm ilminin, yeni geliştirilen 

fikir akımları karşısında, o döneme kadar kullanılan ilmi-felsefî verilerin yetersiz 

kalması olarak gösterilmiştir. Felsefenin yeni içeriğiyle dini konuları tehdit etmesi ve 

dini dışlayan yeni fikir akımlarının dönemin aydınlarını etkilemesi gibi sebepler 

dönemin âlimlerini arayışa yöneltmiştir. Bu anlayış üzerine “Yeni İlm-i Kelâm” 

hareketinin başlaması gerektiği görüşü benimsenmiştir. Bu ilmin amacı, toplumun 

durumunu göz önünde bulundurarak zamanın şartlarına uygun, İslâm dinini koruyan 

yeni bir anlayış ile yazılan eserler ortaya koymak olduğu saptanmıştır.74 

 Yeni İlm-i Kelâm Hareketi’nin inşa edilmesine imkân hazırlayan Kelâm 

âlimleri arasında Türkiye’de, Filibeli Ahmed Hilmi (ö.1914), Abdüllatif Harpûtî 

(ö.1916), Şeyhulislâm Musâ Kâzım Efendi (ö.1920) Mehmet Şerefettin Yaltkaya 

(ö.1947), Mısır’da, Muhammed Abduh (ö.1905), Reşîd Rızâ (ö.1935), Hint- Alt 

Kıtası’nda, Seyyid Ahmed Han (ö. 1898), Şiblî Nu’mânî (ö.1914), Muhammed İkbal 

(ö.1938); Kırım’da Musâ Cârullah Bigiyef (ö.1949) ve Cemâleddîn Efgânî (1838-

1897) gibi şahsiyetler sayılmıştır.75 

Yeni İlm-i Kelâm akımının bazı ileri gelen alimleri, model oluşturmak ve bu 

yönde gereken ilmi hareketliliğin oluşmasını sağlamak için bu döneme özel eserler 

telif etmişlerdir. Bunlardan bazıları; “İzmirli İsmail Hakkı’nın “Yeni İlm-i Kelâm”, 

Muhammed Abduh’un “Risâletü’t-tevhid”i, Şiblî Nu’mânî’nin “el Kelâm”, Abdüllatif 

Harpûtî’nin “Tenkihu’l-Kelâm”, Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi’nin “Üss-i 

İslâm: Hakâik-i İslâmiyye’ye Müstenid Yeni İlm-i Akâid” ve Hüseyin el Cisr’in 

“Husûnü’l Hamîdiyye” adlı çalışmalar örnek olarak öne çıkan eserlerdir.76 

Din ve Modernleşme meselesini din- siyaset bağlamında değerlendirilmesi ve 

sadece İslâm âlimleri açısından meseleyi ele almak bu olaya eksik bakmamıza 

sebebiyet verecektir. Bu açıdan Batıcılık- Türkçülük- Milliyetçilik gibi siyasî 

akımların bağlamında da İslâm dininin nerede durduğunu görmek, dönemi anlamak ve 

                                                 
74  Bu görüş ile ilgili bkz. M.Sait  Özervarlı “Yeni İlm-i Kelâm” Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi, İstanbul: TDV Yayınları, 2013),43: 427. 
75 Özervarlı “Yeni İlmi Kelâm”, 427. 
76 Özervarlı “Yeni İlmi Kelâm”, 427. 



 

 

35 

analiz etmek açısından önem arz etmektedir. İslâmcılık çevresinde toplanan âlimler ile 

diğer siyasî fikir akımları etrafında toplanan aydınlar arasında yetişme tarzı, eğitimleri, 

ileriye taşıdıkları düşünceler ve siyasî yaklaşımları farklılık gösterdiği söylenmesine 

rağmen Türkçülük, Batıcılık, Milliyetçilik gibi akımlar, kendi içlerinde benzer 

yönlerinin bulunduğu ifade edilmiştir. Örneğin; Nâmık Kemal (ö. 1888), Ali Suâvi (ö. 

1878), Ahmet Midhat Efendi (ö. 1912), Ziyâ Paşa (ö.1880), Cemâleddîn Afgânî (ö. 

1877), Muhammed Abduh (ö. 1905) gibi alimlerin dönemi ortak okudukları ve benzer 

şekilde etkilendikleri belirtilmiştir. II. Abdülhamid yönetimine ve İstibdat Dönemi 

uygulamalarına karşı çıktıkları, meşruiyet yanlısı olduklarını düşünceleri ile ifade 

ettikleri görülmüştür. Ayrıca İslâm’a karşı meşruiyet, nüfuz, modernleşme 

kavramlarını muhalefet unsuru olarak kullanma noktasında da benzer tavırlar 

sergilenmiştir. 77  Böylece Yeni İlm-i Kelâm Hareketi’nin sadece İslâmcılardan 

oluşmadığı, aynı zamanda Osmanlı Türkiyesi’nde etkili olan Batıcılık, Türkçülük, 

Milliyetçilik gibi akımların etkisi altında da oluşan ve temsilcileri olan bir yenileşme 

hareketi olduğu bilgisine ulaşılmıştır.  

Yapılan incelemelerde, toplumda dini, ilmi, kültürel ve sosyal alanlarda yeni 

fikir arayışları içinde olan âlimlerin etkisi giderek arttığı ve büyük bir ilgi odağı 

olduğu görülmüştür. Fakat, Osmanlı Hükümeti’nin Dağılma Dönemi’ne girmesi ve 

ulusal devletlerin kurulması bu yenilik hareketini olumsuz yönde etkilemesine rağmen 

Yeni İlm-i Kelâm anlayışı ile ilgili bir çok eser kaleme alındığı ortaya çıkmıştır.  

âlimler bu yenilik arayışlarını “ıslah” kelimesiyle açıklamışlardır. Islah kelimesi Reşid 

Rızâ’da tecdîd78; Fazlur Rahman’da modernizm79 olarak ifade edilirken, aktarıldığına 

göre, Hasan Hanefî’de  İslâmî Sol80, olarak tanımlamış veya bu düşünce ile kendini 

gösterdiği vurgulanmıştır. 

Batı’daki gelişmeleri takip eden 19. yüzyıldaki ünlü İslâm âlimleri artık Batı’da 

takip edilen Aristo felsefesinin Klâsik Kelâm’da etkisini yitirdiğini, Batı’da artık 

deney ve gözlemin kullanılan yöntem olduğunu, Klâsik kaynaklarda yer alan Dehriyye 

                                                 
77  Bu görüş ile ilgili bkz.  İsmail Kara, İslâmcıların Siyasi Görüşleri 1-Hilafet ve Meşrutiyet-, 3. Baskı 

(İstanbul: Dergâh Yayınları, 2014),11. 
78 Ali Nar- Hasib es- Samarrai, Dini Modernizmin Üç Şövalyesi, (İstanbul: Doğru Yorum Gazetesi 

Yayınları, 2013), 57. 
79 Detaylı bilgi için bkz. Fazlurrahman, İslâm ve Çağdaşlık, trc. M. Hayri Kırbaşoğlu (Ankara: Ankara 

Okulu Yayınları, 2002), 145-153. 
80 Detaylı bilgi için bkz. İlhami Güler, “Hasan Hanefi ve ‘İslâmi Sol’” İslâmiyât Dergisi V/2 (2002): 

155-158. 



 

 

36 

ve Sûfestâiyye gibi grupların yerine materyalist ve pozitivist akımların etkili olduğunu 

söylenmiştir. Bu durum karşısında Kelâm ilminin modern batı felsefesiyle yakından 

ilgilenmesi gerektiği görüşü ortaya çıkmıştır. M. Sait Özervarlı’nın aktardığına göre 

“Arayış dönemi” olarak adlandırdığımız bu dönemin müelliflerinden olan Abdüllatif 

Harpûtî, bu şikayetlere katılmış ve Kelâm ilminin yeniden düzenlenmesi gerektiğini 

savunmuştur.81 “Tenkihu’l-Kelâm” adlı eserini telif ederek bu konudaki ciddiyetini 

ortaya koymuştur. Böylece Müteahhirûn Dönemi son bulurken Yeni İlm-i Kelâm 

hareketi bizzat Harputî tarafından başlatılmıştır. Harputî, Yeni İlm-i Kelâm’a destek 

veren diğer âlimleri, madde ve kuvvetin hudûsu, âlemin madde ve maddiyatla sınırlı 

kalamayacağını, görülen âlemin haricinde birde görünmeyen âlemin olduğunu ve bu 

konuların ispatlaması dair çalışmalar ortaya konmasını arzu etmiştir.82 

 Araştırmalara göre, Osmanlı’nın son döneminde Yeni İlm-i Kelâm hareketine 

destek veren İslâm düşünürlerinden biri de Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi’dir. 

Batı’nın yeni ilmî hareketliliğiyle rekabet edebilmek için ilmî anlamda yenilenmemiz 

gerektiği fikrine katılırken, Batı’nın kültür ve medeniyetinin birebir alınıp, 

uygunlanmasına karşı çıkmıştır. “Osmanlı toplumunun gelenek ve değerlerine ters 

düşmeyen modernleşme” diye özetlenebilecek bu yaklaşıma, körü körüne taklit etmek, 

toplumu kültürel kimlik kaybederek özbenliklerinden ve dinlerinden uzaklaşmalarına 

sebep olarak gördüğü belirtilmiştir.Bu çerçevede Filibeli Ahmed Hilmi’nin, din ile ilmi 

prensipler birbirine yardımcı kıldığı takdirde böyle bir durumun meydana gelmeyeceği 

ifade ettiği aktarılmıştır. Ayrıca Avrupa medeniyetinin taklit edilmesi İslâmi değerlere 

zarar vereceğini gibi Batı’dan gelen her şeye karşı “taassup” gösterilmesi de değişen 

değerlere ve şartlara karşı ayak diremek olacağını vurgulanmıştır. Kısaca “Ne taassup 

ne kötü taklit” sloganını kendisine rehber edindiği belirtilmiştir.83  

19. yüzyılın sonlarına doğru, Yeni İlm-i Kelâm Dönemi’nin Türkiye’deki en ön 

önemli temsilcisi olarak İsmail Hakkı İzmirli görülmüştür. İzmirli, Kelâm’da 

yenilenme düşüncesini desteklemiştir. Ona göre, er-Râzî döneminde Bâkıllânî’nin 

kelâm ile ilgili çalışmalar ihtiyaca cevap veremediyse Râzî’nin çalışmaları da bu 

                                                 
81  Bu görüş ile ilgili bkz. Metin Yurdagür,” Abdüllâtif Harpûtî” Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları, 1996),16:235-236. 
82  Detaylı bilgi için bkz. Abdullâtif Harpûtî, Kelâm Tarihî, trc. Muammer Esen (Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları), 11-12. 
83 Bu görüş ile ilgili bkz. M. Sait Özervarlı “Şehbenderzâde Ahmed Hilmi” Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi, İstanbul: TDV Yayınları, 2010), 38: 425. 



 

 

37 

dönemde yetersiz kaldığını ifade ederek, yenilenme fikrini daha önce Kelâm tarihinde 

yaşanan değişimlere bağlamıştır. İzmirli’ye göre, Kelâm ilminin temel konuları 

değişmez, sadece kullandığı metot ve deliller, zamana ve mekâna göre değişiklik 

gösterebilir. Çünkü her dönemde din karşıtı inkârcı akımlar, değişmiştir. Haliyle 

savunma biçimi de farklılık göstermektedir. Bugünün Kelâmcıları, çağdaş Batı 

filozoflarını takip ederek, İslâm’a uygunluk sağlayan fikir ve görüşleri almalıdır. Ve 

yöntem olarak, Modern metodolojinin kurallarının kullanılması gerektiğini ifade 

etmiştir. 84  Bu düşünceleri ile döneminin âlimlerini Kelâm ilminin yenilenmesi 

gerektiği konusunda etkilediği görülmüştür. 

Yenilenme hareketini destekleyenler olduğu gibi, hatta bunun için Kelâm 

ilminin içeriğinin ve kullandığı metodun değişmesi gerektiğini düşünen âlimler olduğu 

gibi, bu fikre karşı çıkan âlimlerde o döneme damgasını vurduğu ve desteklediği 

bilgisine ulaşılmıştır. Bunlardan biri Şeyhülislâm Mustafa Sabri Efendi’dir. Mustafa 

Sabri Efendi’nin, her ne kadar kendisi yenilenme karşıtı olmadığı belirtse de görüşleri 

incelendiğinde, dinin özüne zarar verebileceği endişesini taşıdığı ve Kelâm’da 

yenileşme düşüncesine sıcak bakmadığı görülmüştür.85 

1.4.2. İçtimaî İlm-i Kelâm Projesi 

 

Yeni ilm-i Kelâm projesi ile birlikte İçtimaî İlm-i Kelâm projesi de bu dönemde 

etkili olan bir diğer proje olarak kabul edilmiştir. İçtimaî İlm-i Kelâm projesini 

başlatan âlim Mehmet Şerafettin Yaltkaya’dır. 

 Yapılan araştırmalara göre,  yüzyıllardır süren gelen fıkıh ilmi, Osmanlı 

toplumunda da ön planda tutulan bir ilim olmuştur. Osmanlı Devleti, yaşanan sosyal 

ve kültürel değişimlere cevap vermek için fıkıh ilmini kullanmıştır. 19. yüzyılın 

sonlarına doğru gelindiğinde ise, fıkıh ilminde kullanılan içtihad, hüküm(kaza) ve 

fetva gibi akıl yürütme biçimlerinin, etkisinin giderek azaldığı, yerine sosyal bilimler 

metodolojisi temeline dayalı teoriler geliştirilmiştir. Kısa sürede, bu konuyla ilgilenen 

bir aydın kesimin oluştuğu ve “Yeni Osmanlılar” adıyla bir grup oluşturdukları ortaya 

                                                 
84  İsmail Hakkı İzmirli, Yeni İlm-i Kelâm, sad. Sabri Hizmetli, 2. Baskı (Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları, 2018), 15-16. 
85 Mustafa Sabri Efendi, Hilâfetin İlgasının Arka Planı, trc. Oktay Yılmaz 11. Baskı (İstanbul: İnsan 

Yayınları, 2018), 34-35. 



 

 

38 

çıkmıştır. Fıkıh ile kültürel ve siyasî modernleşme arasındaki dengeyi ise, Ziya Gökalp 

‘ın kurduğu bilgisine ulaşılmıştır.86  Aktarıldığına göre Gökalp, toplumsal bir bilim 

olan fıkhın gücünü fark etmiş ve toplum nezdinde bu bilimin ön sıralarda yer alması 

için çalışmıştır. Fakat bu toplumsal bilim Gökalp’e göre, Durkheim sosyolojisinin 

oluşturduğu “kurumsal çerçeve” yardımıyla canlılık kazandırılmalıdır. Bu yöntemin 

fıkıh ilmini diri tuttuğu ve Osmanlı toplum düzeninin yeniden yapılanmasını 

sağladığına dair görüşler ön plana çıkmıştır. Gökalp’in Auguste Comte ve Emile 

Durkheim gibi “İctima-î Felsefe”i tercih etmesi ve köklü yeniliklere açık bir zihinle 

çalışması Kelâm ilmindeki yenilik fikrinin temelini oluşturmaktadır. 87  Bu projeyi 

Gökalp dışında, Mustafa Şeref, Halim Sabit, Mehmet Şerafettin ve Mansûrîzâde Said 

gibi âlimler desteklediği belirtilmiştir.88  

 Aktarıldığına göre Mehmet Şerafettin, bu dönemde özelde fıkıh ilmini genel 

de bütün İslâmi Bilimleri, Sosyal Bilimlere dönüştürme faaliyetinde bulunurken, aynı 

şekilde Kelâm ilminde de tartışılan konular, sosyolojik açıdan ilişkilendirilerek 

açıklanmaya çalışılmıştır. 89  Örneğin Yaltkaya, insana fıtrî olarak verilen din 

duygusunun zamanla hangi yönde kullanacağı ya da değişeceği, içinde yaşanılan 

toplumun, yaygın görüşüne göre şekillendiğini belirtmiştir. Bu bağlamda, görüşünü 

desteklemek için de Cahiliye Dönemi Arapları’nı örnek göstererek içinde yaşadıkları 

topluma ve kültüre dikkat çektiği görülmüştür. 

Görüldüğü üzere Mehmet Şerafettin, bu tezini toplumun yapısı ile inançları 

arasında bir bağ kurarak temellendirmiştir. Bu görüşünü, “Her içtimadan bir ruhaniyet 

doğar, bir mukaddesiyyet zuhur eder”90 sözleriyle açıkça dile getirmiştir. Bu konuda 

Yaltkaya, bayrak örneğini de vermiştir. Ona göre, bayrağın kudsiyet taşıması, 

bezinden ya da direğinden kaynaklı değildir. Bayrağın toplum genelinde uyandırdığı 

manevi ruhtan dolayı insanlar, ona kudsiyet atfetmiştir. Ayrıca Yaltkaya göre, 

ruhbaniyet Kâbe’den doğmuştur. Sahabelerin namaz, oruç ve hac gibi ibadetleri yerine 

                                                 
86 Bu görüş ile ilgili bkz. Mehmet Cem Şahin, “Ziya Gökalp’in Fıkıh Teorisi Üzerine Sosyolojik Bir 

Değerlendirme”, Düşünen Siyaset Dergisi, 1/28 (ts.) :192. 
87 Bu görüş ile ilgili bkz. Fahri Özteke, Meşrutiyet’ten Cumhuriyet’e Çağdaş İslamcı Bir Aydın: Mehmet 

Şerafettin Yaltkaya (Doktora Tezi, Anadolu Üniversitesi, 2017), 303. 
88 Şahin, Ziya Gökalp’in Fıkıh Teorisi Üzerine Sosyolojik Bir Değerlendirme, 193. 
89 Özteke, Meşrutiyet’ten Cumhuriyet’e Çağdaş İslamcı Bir Aydın: Mehmet Şerafettin Yaltkaya, 304. 
90 M. Şerafeddin Yaltkaya, "İctimaî ilm-i Kelâm-1'", İslam Mecmuası II/15 (1332): 436. 



 

 

39 

getirerek, manevi bir ruh oluşturarak toplumun Kâbe’ye kudsiyet atfetmesine yardımcı 

olduklarını vurguladığı görülmüştür.91 

Yaltkaya’nın açıkladığı bir diğer konu ise, uluhiyet ile toplum ilişkisi olduğu 

ifade edilmiştir. Ona göre, “Uluhiyye-tin suret-i telakkisi eşkal-i ictimaiyyeye göre 

değişir.”92 ifadesini kullanarak Yaltkaya, toplumun uluhiyet anlayışını cahiliyye, asr-ı 

saadet ve itikâdi ekoller dönemleri olarak ayrı ayrı incelemiştir. Böylece inançların 

şekillenmesinde toplumsal anlayışların da etkili olduğunu üzerinden görüşlerini 

paylaşmıştır. 

 Yaltkaya’nın aktarılan görüşüne göre, Kelâm ilmine sosyal bir boyut 

kazandırılması halinde şu üç sonuç ortaya çıkacaktır:  

 a.  Kelam ilmi sosyal bir boyut kazanarak, dini hayatı sürekli dinamik tutarak 

toplumdaki ferdi hisler, zamanla yerini içtimai bir hisse dönüşecektir. 

b. İman konusu toplumu ilgilendiren bir konudur. Haliyle ameller ilgili 

hükümler kelâmi bir anlayışla açıklanır. Böylece iman ve amelin yaşantıya geçmesi 

kolaydır. 

c. İman ve amel birlikteliği, dinin evrensel bir boyut kazanmasını sağlamıştır. 

Böylece müslüman bireysel yaşamak yerine, toplumsal bir varlık olarak hayatı 

sürdürerek daha aktif bir konuma gelmiştir. 93 

Sonuç olarak, İctimaî İlm-i Kelâm projesi Ziya Gökalp ve çevresindeki 

entelektüel kişilerce desteklense de, Kelâmcı âlimlerin buna rağbet etmediğini 

görülmüştür. Yaltkaya’nın bu projeyle ilgili çalışmaları ise, birkaç kısa makaleyle 

sınırlı kaldığı ve geliştirilmediği belirtilmiştir. Ayrıca Yaltkaya’nın, İctimaî İlm-i 

Kelâm anlayışıyla, dinin ilahi boyutunun arka planda bırakıldığı, dinî inançların 

oluşmasında toplumların etkili olduğu görüşünün ön planda tutulduğu ve dönemin 

koşulları değerlendirildiğinde, pozitivist bir tavır sergilediğini ifade edilmektedir. 

İncelemeler sonucu, İctimaî İlm-i Kelâm projesi, Mısır ve Hindistan’da da 

kullanılan bir yöntem olduğu ortaya çıkmıştır. Bu alanda Mısır’ın en önde gelen 

temsilcisi Muhammed Abduh olarak kabul edilmiştir. Abduh, dönemindeki alîmlerin 

                                                 
91 Bu görüş ile ilgili bkz. M. Sait Özervarlı, Son Dönem Osmanlı Düşüncesine Arayışlar: Mehmed 

Şerafettin’in “İctima-î İlm-i Kelâm”ı, İslâm Araştırmaları Dergisi 1/3 (1999):162. 
92 M. Şerafettin Yaltkaya, “İctima-î ilm-i Kelâm-ll'", İslam Mecmuası 2/18 (1333):491. 
93 Geçit, Son Dönem Temsilcileri Bağlamında Yeni İlm-i Kelâm Hareketi (Anadolu Örneği),936. 



 

 

40 

Kelâm ilmi alanında yazılmış eserlerle ilgilenmemeleri şiddetle eleştirmiş ve bu 

konuya duyarsız kaldıklarını ifade etmiştir. Nedeninin ise, o dönemde kullanılan 

geleneksel Kelâm metodu ile akla yeterince önem verilmemesine bağlanmıştır. Bu 

bağlamda şerh ve haşiye okutulmasına karşı çıkılmıştır. Abduh ise, o dönemde yazdığı 

Risalet’t-Tevhid adlı eseri ile o dönemde tartışılan konuları, aklı ön plana tutarak kısa 

ve özet bir şekilde dile getirdiği görülmüştür.94  Abduh, toplumda “Modern İslâm” 

anlayışının benimsetilmesi ile modernizmi din üzerinde etkili kıldığı çalıştığı 

görülmüştür. Böylece Abduh’un modern dünya görüşünde rasyonalizm ve liberalizm 

hayat bulmuş, Mısır’da sosyal, kültürel, siyasal, ekonomik, dinî ve eğitimle ilgili 

alanlarda, bu bakış açısıyla düzenlemeler yapmıştır.95 

Aktarıldığına göre, Hindistan’da etkili olan isim Seyyid Ahmed Han’dır. 

Seyyid Ahmed Han’ın, İslamî ilimlerin içinde yer alan Hâdis, Tefsir ve Fıkıh gibi 

ilimlerin kullandığı metotların yeniden tartışılması ve gözden geçirilmesi gerektiğini 

savunduğu ifade edilmiştir. Hatta Hıristiyanlık’ta reformu ifade eden Martin Luther 

gibi Hindistan’ında bir Luther’a ihtiyacı olduğunu belirtmiştir.96 Bu yönüyle Ahmed 

Han’ın Hıristiyanlık’taki yenilik hareketine benzer bir hareketin, İslâm dininde de 

gerçekleştirmeyi amaçladığı belirtilmiştir. 

 Seyyid Ahmed Han’ın, dönemin ihtiyacına binaen “Tabii Kelâm” adı altında 

yeni bir Kelâm anlayışı geliştirdiği görülmüştür. Bu anlayışa göre, Kelâm ilmi Pozitif 

Bilimlerden bağımsız oluşturulamaz. Tabii Kelâm; Tabiatta Tanrı’nın varlığının 

delillendirilmesi noktasında, filozofların kullandıkları yöntemlerle oluşturan Kelâm  

anlayışı olarak tanımlanmıştır. 97  Kısaca Ahmed Han’ın bu Kelâm anlayışında 

filozoflar ön plana çıkmış ve felsefî açıdan Kelâm ilmine katkı sağlanmıştır. 

 Hindistan’da Yeni ilmi Kelâm anlayışını Seyyid Ahmed Han başlattığı 

belirtilmiş  olsa da Yeni İlm-i Kelâm hareketini temsil eden âlimin Şiblî Nu’mânî 

olduğu bilgisine ulaşılmıştır. Şiblî’nin, yenilik tarafları yaklaşım ve düşünceleriyle 

                                                 
94  Bu görüş ile ilgili bkz. Muhammed Abduh, Tevhîd Risâlesi, trc. Sabri Hizmetli (Ankara: Fecr 

Yayınları, 1986), 86-87. 
95 Bu görüş ile ilgili bkz. Muhammed Abduh, Tevhîd Risâlesi, 44-45. Ayrıca bkz. A.n. Amir& A.O. 

Shuriye& A.F. Ismail “Muhammed Abduh’un Moderniteye Katkısı”, trc. Osman Şahin, Toplum ve 

Birey Dergisi 3/6 (2013):231. 
96  Mazharuddin Sıddıkî, İslam Dünyasında Modernist Düşünce, trc. Murat Fırat, Göksel Korkmaz 

(İstanbul: Dergâh Yayınları,1990), 16. 
97 Bu görüş ile ilgili bkz. Şaban Ali Düzgün, Seyyid Ahmet Han ve Entellektüel Modernizmi, 1 (Ankara: 

Akçağ Yayınları, 1997), 59. 



 

 

41 

Hindistan’ın Kelâm ilminde yenilenmesini sağlayacak etkili çalışmalar yaptığı ortaya 

çıkmıştır. Bilhassa aklın yanında dinin, ahlaki ve sosyal boyutuna da değinerek, 

Seyyid Ahmed Han’ın entelektüel modernizm anlayışından farklı bir Kelâm anlayışı 

ortaya koyduğu görülmüştür. Geliştirdiği bu Kelâm anlayışı ile yeni Kelâm 

kitaplarının yazılması ve çalışmaların yürütülebilmesi için Hindistan’da 1894’te 

“Nedvetü’l- ulemâ” adında bir cemiyet kurduğu ifade edilmiştir. 98   

Muhammed İkbâl, dönemin bir diğer önemli isimlerinden biridir. İkbâl, Kelâm 

ilminin yenilenmesi taraftarı olmuştur. İkbâl, mütekâddimun ve müteahhirun 

dönemlerindeki kelâm çalışmalarının Kur’an’ın ruhuna uymadığı belirterek, yeni ilmi 

kelâm çalışmalarıyla yeniden vahyin uygulanabilir ve akılcı yönünün ortaya koyulması 

gerektiğini söylemiştir. 99  İkbâl’ın metodu, "İslâm’da dini düşünce kavramlarını 

yeniden yorumlama, onlara canlılık kazandırma”100 şeklinde özetlemek mümkündür. 

Böylece Mısır ve Hindistan uleması da dönemin şartlarını göz önünde durarak Kelam 

ilminin yenilenmesi aynı zamanda toplumun bilinçlenmesi ve aydınlanması 

sağlayacak adımları attıkları görülmüştür.  

                                                 
98 Bu görüş ile ilgili bkz. M. Sait Özervarlı “Şiblî Nu’mânî” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 

(İstanbul: TDV Yayınları, 2010), 39:127. 
99  Bu görüş ile ilgili bkz. Mehmet S. Aydın “Muhammed İkbâl” Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları, 2000), 22:21. 
100 Muhammed Abduh, Tevhîd Risâlesi, trc. Sabri Hizmetli (Ankara: Fecr Yayınları, 1986), 47. 



 

 

42 

2. BÖLÜM: DEİZM 

 Bu bölümde, “Deizm’in tanımı, çeşitleri, Deizmin ortaya çıkış sebepleri ve en 

çok tartışılan ana konuları başlıklar halinde araştırmamıza dahil edilerek 

incelenecektir. 

 2.1. Deizmin Tanımı 

 

Yapılan araştırmalara göre, Deizm terimi, etimolojik olarak teizm ile aynı 

anlama gelmekte olup,101 Teizm Yunanca “Theos” (tanrı), Deizm ise Latince “Deus” 

(Tanrı) kelimesine dayanmaktadır. Ancak 17. ve 18. yüzyıllara gelindiğinde Deizmin 

Teizmden farklı bir formda kullanılmaya başlandığı ve geleneksel çizgiden ayrılan 

rasyonel bir teoloji anlayışını ifade ettiği görülmüştür.102  Ayrıca birçok araştırmacı 

Deizm tanımı yapmış fakat ortak bir tanım yapılması pek mümkün olmamıştır. Sonuç 

olarak, ileri de ifade edeceğimiz gibi Deizmin birçok tanımının yapılması onun 

çeşitlere ayrılmasına sebebiyet verecektir. 

Aktarıldığına göre, Deizm, kelimesini ilk kullananlardan biri, Calvinci bir 

İlahiyatçı olan Pierre Viret’tir (ö.1571). Deizm kelimesini, Instruction Chrestienne 

(Cenova 1564) adlı eserinde “Tanrı’nın yerin, göğün yaratıcısı olduğuna inanan ama 

İsa Mesih’in öğretilerini reddedenler” anlamında kullanmıştır. 103  Viret’in eserinde, 

bazı filozofların kendilerini ateistlerden ayrı tutmak için deist kelimesini kullandıkları, 

fakat bu filozofların isimlerini açıklamadığı ifade edilmiştir. Bu kişilerin, Tanrı’yı ve 

O’nun evreni yarattığına inandıkları fakat, Îsâ Mesîh ve Hıristiyanlık öğretilerini inkâr 

eden ateistler olarak suçlandıkları belirtilmiştir. Kelimenin az kullanılan anlamı ise, 

Robert Burton’un The Anatomy of Melancholy (1621) adlı eserinde geçtiği ve bu 

                                                 
101   Deizm, terim olarak Latincede “Tanrı” anlamına gelen “Deus” kelimesinden türetilmiş olup 

Grekçe’de yine “Tanrı” anlamındaki “Theos” kelimesinin kaynaklık ettiği teizm terimiyle aynı kök 

anlamına sahiptir. Fakat kök anlamlarının ötesindeki içerikleri, aynı şeyi ifade etmedikleri, birbirlerine 

muhalif çok ciddi unsurlar taşıdıkları yönünde veriler sunmuştur. Her iki kelime arasında ki en temel 

fark şudur: Teizmin müntesipleri Tanrı’yı ve O’nun başta vahiy (peygamber ve ilahî din) olmak üzere 

dinamik inayetini (ilahî inayet) kabul ederken, deistler Tanrı’nın “alemi yarattığına (aslında yaptığına), 

“imar ettiğine” inanır ve alemin genel düzeni içinde yine genel inayetini bahse konu ederler, Tanrı’nın 

aleme tesir eden faal/ dinamik türden inayetini kabul etmemişlerdir. Hasan Peker, “Tanrı ve Din 

Tasavvuru Bağlamıyla Deizm ve Yayılımı Üzerine”, Kilis 7 Aralık Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, 5/8 (2018/1): 20. 
102 Bu görüş ile ilgili bkz. M. Emre Dorman, Deizm ve Eleştirisi: Tarihsel ve Teolojik Bir Yaklaşım 

(Doktora Tezi, Marmara Üniversitesi, 2009), 1. 
103 Bu görüş ile ilgili bkz. M. Akif Altunışık, “İlk Deistlere Göre Deizmin Temel İnançları” Dinbilimleri 

Akademik Araştırma Dergisi 19/2 (2019), 617. 



 

 

43 

eserde Ateizm ile Deizm’in aynı anlamda kullanıldığı ifade edilmiştir.104 Yani ateist ile 

Deist aynı grup kimseleri temsil ettiği bilgisine ulaşılmıştır. 

Aktarılan bilgiye göre, Deizmin benzer bir tanımı da Şair John Dryden’ın 

(1631-1700), “Religio Laici” şiirinin önsöz kısmında “doğal tapınmanın prensipleri ya 

da Deizm” şeklinde geçtiği, kutsala ait bir tarihi eser ya da Hz. Nûh’un soyuna gelen 

vahiy dininin sönmüş olan bir ışığı olarak betimlendiği belirtilmiştir. 105  Ayrıca 

nakledildiğine göre, Samuel Johnson’un 1755’te yayınladığı “Dictionary”de de Deizm 

kelimesinin kullanıldığı görülmüştür. Bu metinlere göre Deizm, herhangi bir dine bağlı 

olmaksızın evreni yaratan bir Tanrı’nın varlığını kabul etmiş, Tanrı’nın ilim, irade 

sıfatlarını reddeden, hikmet ve inayetinin bu alemde tesir eden bir etkisinin olmadığını 

söyleyen ve ahiret inancını inkâr eden bir inanç türü olarak tanımlanmıştır.106 Dryden, 

filozofların iddia ettiği gibi, vahye ihtiyaç duyulmaksızın, Tanrı’ya ibadet edip, verdiği 

nimetler karşısında şükranlarımızı sunabilecek anlayışta yaratıldığımız, şeklindeki 

filozofların görüşlerini desteklemiştir. Onlara göre, bu durum insana Tanrı’nın bir lütfu 

olarak bahşedilmiştir. Bu bağlamda, vahyin bir katkısı olmadığı gibi aklın da bir 

katkısı olmayacağı vurguladığı söylenmiştir.107 

Deizm, doğru dinin “doğal din” olduğunu kabul eden bir grup olarak bilindiği 

gibi, bazı deistler kendilerini “Hıristiyan Deist” olarak da tanımlanmıştır. Hıristiyan 

deistlerin, diğer deist grupları gibi vahyi inkâr yoluna gitmedikleri, fakat “vahiy” ile 

“doğal din” in içerik olarak aynı olduğu savundukları ifade edilmiştir.108 

Araştırmacıların kanaatine göre, Deizm, en çok İngiltere’de yayılmış ve İngiliz 

Deizminin babası olarak Cherbury’li Lord Herbert (ö. 1648) kabul edilmiştir. Herbert, 

“her yere yayılmış evrensel monoteist bir din” anlayışını benimsemiştir. Herbert’in 

aktarılan görüşüne göre, insanlık tarihi başladığından beri tüm geleneklerde tek ve 

yüce bir Tanrı’ya tapınma duygusu vardır. Bu monoteizm inanç, insanın zihnine 

gerçek ve kesin olarak Tanrı tarafından yerleştirilmiştir. Yani bu tapınma duygusu, 

                                                 
104 Bu görüş ile ilgili bkz. Hüsamettin Erdem, “Deizm”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 

(İstanbul: TDV Yayınları, 1994) ,9:110. 
105 Altunışık, “İlk Deistlere Göre Deizmin Temel İnançları”,616-617. 
106 Erdem,“Deizm”, 9:110. 
107 Altunışık, “İlk Deistlere Göre Deizmin Temel İnançları” 617. 
108 Dorman, Deizm ve Eleştirisi: Tarihsel ve Teolojik Bir Yaklaşım, 2. 



 

 

44 

insanın tabiatında doğuştan bulunmaktadır. Herbert’in bu inanç anlayışı, beş temel 

evrensel ilkeden beslendiği ifade edilmiştir. Bunlar; fıtrîlik, fazilet ve zahitlik, tövbe, 

ahirette ceza ve ödül, tek ve yüce bir Tanrı’ya tapınma duygusu. Herbert göre, bu 

ilkeler dinlerin ortak paydası kabul edilmelidir. 109  Herbert’in Tanrı’ya ve ahiret 

hayatına inandığı ama kutsal metinlerin yani vahyin doğruluğu noktasında ciddi 

kuşkular beslediği anlaşılmıştır. Ona göre doğru akıl, Tanrı tarafından gönderilen 

vahye, inanca ve geleneklere dayanmamalıdır. Kutsal metinlere kuşku beslediği gibi, 

din adamlarını ve oluşturdukları kurumları şiddetle eleştirmiştir. Aynı zamanda dinin 

bozulmasının aslî sebebini ise, ruhban sınıfına bağladığı görülmüştür.110 Görüldüğü 

üzere Herbert, açık bir şekilde deist olduğunu ifade etmemiş fakat görüşlerini Deizme 

göre şekillendirdiği ifade edilmiştir. 

Bu görüşlerin dışında Herbert’in, açıkça deist olduğunu ifade eden düşünürlerin 

de olduğu bilgisine ulaşılmıştır. Charles Blount (ö. 1693), bir deist olduğunu açıkça 

beyan eden ilk düşünür olarak kabul edilmiştir. Öldükten sonra yayımlanan Surn-mary 

Account of the Deist’s Religion (1693) adlı eseri, Deizmin artış göstermesinde etkili 

olmuştur.111 Aynı zamanda John Toland (ö. 722) Christianity Not Mysterious (1696) 

ve Matthew Tindal (ö. 733). “Deistlerin Mukaddes Kitabı” olarak anılan Christianity 

as Old as the Creation (1730) adlı eserleri de Deizmin yaygınlaşmasında etkili olduğu 

düşünülen filozoflar ve onların eserleridir. Bu eserlerde vurgulanan düşünceler genelde 

aynı olmakla birlikte, az da olsa farklılık arz ettiği görülmüştür. Aktarıldığına göre, 

temelde mûcizenin inkâr edilmesi, Hıristiyanlığı aklileştirerek tabii din anlayışına 

yaklaştırma, kutsal metinlerin doğruluğu konusundaki endişeler ve eleştiriler, vahyin 

gerekliliği, ruhban sınıfı ve din adamlarının otoritesinin reddedilmesi, aklın apriori 

olarak bir Tanrı’nın varlığına ulaşmasının mümkün olması gibi noktalarda görüşler 

ortaya koyulmuştur. Ayrıca “Hıristiyan Deistler” olarak anılan William Wollaston (ö. 

1724)112 , Thomas Woolston (ö. 1731)113 , Thomas Chubb (ö. 1746)114  ve Thomas 

                                                 
109 Wayne Hudson, The English Deists: Studies in Early Englishtenment (London: Pickering& Chatto, 

2009), 43-44. 
110 Hudson, The English Deists: Studies in Early Englishtenment, 46-47. Bu görüş ile ilgili bkz. Mustafa 

Alıcı, Evrimci Politeizm- Devrimci Monoteizm, 1.Baskı (İstanbul: Rağbet Yayınları, 2013),48-49. 
111 Hudson, The English Deists: Studies in Early Englishtenment, 73. 
112 Detaylı bilgi için bkz. Vernon E. Mattson, American Deism in the Eighteenth Century (Master, 

University of North Texas, 1965), 25. 
113 Detaylı bilgi için bkz. Mattson, American Deism in the Eighteenth Century, 29. 
114 Detaylı bilgi için bkz. Mattson, American Deism in the Eighteenth Century, 28. 



 

 

45 

Morgan (ö. 1743)115 gibi düşünürlerin Hıristiyanlığa inanmakla birlikte, bilgi kaynağı 

olarak aklında aynı gerçeklere ulaşabileceği düşüncesini savunarak tabii din anlayışını 

benimsedikleri görülmüştür. Böylece Deizmin savunucuları olan filozoflar, 

Hristiyanlık dinini hurafe ve batıl inançlardan uzaklaştırmak, din adamları arasında 

hiyerarşiyi reddetmek ve aklın herkeste ortak olan evrensel bir ölçü olarak 

kullanılmasını sağlamak suretiyle gerçek Hıristiyanlığa ulaşılabileceği düşüncesinin 

hâkim kılmak istedikleri bilgisine ulaşılmıştır.116 Yani Deizmin, Hıristiyanlık ile akıl 

arasındaki çatışmayı ortadan kaldırdığını ve daha ılımlı bir yaklaşım içinde gelişim 

gösterdiğini söyleyebiliriz. 

 Deizmin bir başka tanımında ise, “Hıristiyanlığa özgü olan her türlü inanç ve 

ritüel dışında arta kalan şey” olarak tanımlanmıştır. Deist ise, teolojiyi, enkarnasyonu 

ve Hz. Îsâ’nın insanların günahlarının kefâreti olarak görülmesini, Kutsal Ruh’un 

işlerini ve Yahudilik dininin tanrısını inkâr eden ve sadece “doğal din”e inanan kişi 

olarak tanımlanmıştır.117 Yani aktarılan bu tanıma göre Deizm, Hıristiyanlığın inanç 

esasları ile ibadet esasları dışında sadece bu evreni yaratan, düzenleyen fakat müdahale 

etmeyen bir Tanrı anlayışına sahip olduğunu söyleyebiliriz. 

  Aktarıldığına göre, bu tanımların dışında Deizm, “Yaradancılık” anlamında da 

kullanılmıştır. Bu tanımlamaya göre, akıl çağında, doğal din ve rasyonel bir ahlâk 

anlayışı dinin içeriğini oluşturan tek mümkün olarak görülmüştür. Böylece Deizmde 

Tanrı’nın varlığını bildiren vahyi ve dinî inkâr ederek, sadece akıl yoluyla 

kavranabilen bir Tanrı’nın varlığı kabul edilmiştir. Evrene müdahale etmeyen bir Tanrı 

tezahürü ile Aydınlanma Çağı’nın empoze ettiği akıl ile bilime duyulan sonsuz güven, 

bu anlayışın temelini oluşturduğu savunulmuştur.118  

Yapılan araştırmalarda bu tanımlar içerisinde en popüler kabul edilen Deizm 

tanımına göre deist, Tanrı’nın evreni yarattığına ancak bu yaratmadan sonra herhangi 

bir müdahalede bulunmadığına, herhangi bir ilâhi vahyi kabul etmeyen, doğru bir 

yaşamı, ahlâki ve dinî açıdan sadece insan aklının sağlayabileceğine inanan kişidir. 

                                                 
115 Detaylı bilgi için bkz. Peter Byrne, Natural Religion and the Nature of Religion: The Legacy of 

Deism ( London: Routledge, 1989), 9. Ayrıca bilgi için bkz. Mattson, American Deism in the Eighteenth 

Century, 59. 
116 Hudson, The English Deists: Studies in Early Englishtenment, 17-20. 
117 Dorman, Deizm ve Eleştirisi: Tarihsel ve Teolojik Bir Yaklaşım, 2. 
118 Cevizci, Felsefe Sözlüğü, 209. 



 

 

46 

Bunun yanında bir kısım deistlerin Tanrı’nın dünya üzerinde müdahalede 

bulunduğunu, bu dünya hayatının sona ermesiyle birlikte ahiret hayatının 

başlayacağını, orada dünya hayatında iyilik yapanların ödüllendirileceğini, kötülük 

yapanların ise cezalandırılacağını görüşünü benimsedikleri görülmüştür. Bununla 

birlikte, deistlerin neredeyse tümü, dinî konularda sadece aklı kaynak olarak 

kullanmışlardır.119 Böylece, deistlerin aklın sunduğu doğru bilgilerin dışında, vahiy ve 

dinsel öğretilerden uzaklaştıklarını, geleneksel eğilime karşı bir duruş sergilediklerini 

söylemek mümkündür. 

Deizmin 18. ve 19. yüzyılda karmaşık bir hâl içerisinde varlığını sürdürdüğü 

ifade edilmiştir. Bu dönemde Tanrı, sadece ilk sebep veya yaratıcı güç olarak kabul 

edilmiş, Tanrı’nın başka güç ve nitelik taşımadığı vurgulanmış ve ilahi vahiy 

reddedilmiştir. 120  Bu anlayışa göre, bir yanda doğada herhangi bir değişikliğin 

mümkün olmadığı için içkin bir Tanrı kabul edilmişken, diğer yanda hiçbir şeye 

müdahale etmeyen, bir manada evrene ve yarattıklarına uzak bir Tanrı tasavvuru 

ortaya çıkarılmıştır. 121  Bu anlayışa göre Tanrı, bir saatçinin saatini imal edip 

ayarladıktan sonra saatiyle olan ilişkisinin kesilmesi gibi evrene aşkındır. Bu anlamda 

Deizm, Tanrı’yı adeta mekanik bir işçi gibi görmekte, Tanrı’yı sıfatlarından 

soyutlamakta ve işlevsiz bir hâle büründürmektedir.122  

Deizm, yarı dinî, yarı- felsefî bir akım olarak ifade edilen bir kavramdır. Yani 

Deizm, felsefî bir yaklaşım içinde olduğu kadar, inanç bakımından kutsalları olan, 

imanın yer aldığı kendine has bir, “dinî inanç” olarak tanımlanmıştır. Bu bakımdan 

Deizme “doğal din ve akıl dini” denildiği gibi “felsefî din” de denilmiştir. Ayrıca, "aklî 

bilgiyi, vahyi bilginin yerine koyarak felsefî dinî görüşü dinileştirmesi”, Deizmin 

modern dönemin dinî olarak ifade edilmesine neden olduğu aktarılmıştır.123  

Sonuç olarak, deistlerin hiçbir zaman genel geçer düşüncelere sahip geniş bir 

grup olamadıkları bilgisine ulaşılmıştır. Fakat buna rağmen 18. yüzyıla gelindiğinde 

                                                 
119 Dorman, Deizm ve Eleştirisi: Tarihsel ve Teolojik Bir Yaklaşım, 2. 
120 Bu görüş ile ilgili bkz. Recep Ardoğan, Delillerden Temellere Sistematik Kelam ve Güncel İnanç 

Sorunları, 3.Baskı (İstanbul: klm yayınları, 2018), 57. 
121 Dorman, Deizm ve Eleştirisi: Tarihsel ve Teolojik Bir Yaklaşım, 4. 
122 Ardoğan, Delillerden Temellere Sistematik Kelam ve Güncel İnanç Sorunları, 57. 
123 Hasan Peker, “Tanrı ve Din Tasavvuru Bağlamıyla Deizm ve Yayılımı Üzerine”, Kilis 7 Aralık 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 5/8 (2018/1): 15.  



 

 

47 

deistik düşüncelerin ilgi gördüğü, insanlara cazip geldiği ve etkisini sürdürmeye 

devam ettiği görülmüştür, 

 Ayrıca aktarıldığına göre, Deizm dışında, Yunanca “theos” ya da “deus" 

kelimelerinden türetilen, teizm, ateizm, panteizm gibi terimlerle ortak bir tanım 

yapılması pek çok filozof ve ilahiyatçı tarafından mümkün görülmemiştir. 124  Bu 

anlamda Deizminde kamusal düzeyde, belli başlı görüşlerini resmî olarak ifade eden 

bir tanımı yapılamadığı söylemek mümkündür. 

 Günümüzde ise, 1 Kasım 2018’de İstanbul’da kurulan Deizm Derneği Kuruluş 

Bildirgesi’nde, “Deizm, aşkın bir Yaratıcının olduğuna kanaat eden, ancak tüm 

dinlerin insan ürünü olduğunu dile getiren felsefi düşünce” şeklinde tanımlanmıştır. Bu 

tanım ise günümüzde Deizmin, deistler için ne ifade ettiğini ortaya koyması 

bakımından önemlidir. 

 2.2. Deizm Çeşitleri 

 

 Deizmin tanımının genel olarak yapılmadığı düşüncesi hâkim olsa da genel 

olarak Deizm, “doğal dini müdafaa eden, ahlâklı olmayı vurgulayan ancak Yaratıcı’nın 

evrene müdahale ettiği düşüncesini reddeden bir hareket ve düşünce sistemi” olarak 

tarif edilmiştir. Fakat Deizm kavramının mahiyetini ve dayandığı ilkeleri göz önünde 

bulundurduğumuzda, belirli noktalarda farklı yaklaşımların söz konusu edildiğini 

belirtmemiz gerekmektedir.125  Yani, Deizm tek tip düşünceden oluşmamaktadır. 

 Aktarıldığına göre, birçok çeşitten oluşan Deizmin bir çeşidine göre, Evreni 

yaratan Tanrı ya bu evreni yokluktan ya da önceden mevcut olan “düzensizlik” 

ortamından yaratmıştır. Bu anlamda evrendeki her şey, Tanrı’nın takdiri sonucu vücud 

bulmuştur. İnsanı yaratan Tanrı, ölümden sonra iyiliklerinden ötürü onu ödüllendirip, 

kötülüklerinden dolayı cezalandıracaktır. Ayrıca sadece aklı tek bilgi kaynağı olarak 

kabul eden bu anlayış, ilahi vahyi reddetmiştir. Bu anlayışa göre insan, Tanrı’nın 

doğası, varlığı, evrenin işleyişi ve insanın ahlâksal görevleri hakkındaki bilgiye sadece 

akılla ulaşır, bu bilgiyi güvenilir kılar. Bir başka Deizm çeşidine göre, yukarıda 

anlatılan Deizm görüşüne katılmakla birlikte, sadece ölüm ve sonrasında bir hayatın 

                                                 
124 Dorman, Deizm ve Eleştirisi: Tarihsel ve Teolojik Bir Yaklaşım,7-8. 
125 Dorman, Deizm ve Eleştirisi: Tarihsel ve Teolojik Bir Yaklaşım, 9. 



 

 

48 

olmadığını ifade etmiştir. Yani bu anlayışa göre, insanın mükafatlandırılması da 

cezalandırılması da bu dünya hayatında gerçekleşecektir. Daha radikal yaklaşımla 

fikrini ortaya koyan bir başka Deizm çeşidine göre, İlahi takdir doğaya 

bağlanmıştır. Onlara göre, insanın ahlâki davranışları ilahi takdir noktasında rol 

oynayamaz. Yani, ölümden sonra kişi yaptıklarından sonra sorgulaya çekilip 

yargılanamaz. Mutluluk veya keder gibi duygular kişinin ölmeden önceki 

yaşadıklarıyla sınırlı tutulmuştur. En radikal olarak nitelendirilen Deizme göre, 

Tanrı güçlü ve akıllıdır. Dünyayı önceden mevcut olan bir cevher üzerine yeniden 

düzenlemiş ve bu düzenlemeye uygun işleyişte doğa yasaları koymuştur. Fakat bu 

anlayışta evrenin işleyişine müdahale eden bir “Faal Tanrı” yoktur. Ayrıca, doğa 

yasalarında sıra dışı bir durum yaşanmasını kabul etmeyerek, mucizeyi 

reddetmişlerdir. Tanrı-İnsan ilişkisine bakıldığında ise, Tanrı insanın varlığı ile 

ilgilenmemektedir. 126  Toplum nezdinde yaygınlık kazanan ise, “en radikal deizm” 

olarak nitelendirdiğimiz türdür. 

Deizm üzerine eleştirel eserler yazan Samule Clarke (1675- 1729), A Discourse 

Concerning The Being and Attributes of God, The Obligations of Natural Religion and 

The Truth and Certainty of The Christian Revelation (Tanrı’nın Varlığı ve Sıfatları 

Hakkında Bir Konuşma, Doğal Dinin Yükümlülükleri, Hıristiyan Vahyinin Doğruluk 

ve Kesinliği 1705) isimli çalışmasında127 dört grup deistten bahsetmektedir. Vahiy, 

ahiret, Tanrı-ahlâk ve Tanrı-alem gibi konularda birbirlerinden farklı görüşler ortaya 

koyan deistleri grup grup incelemiştir. Ayrıca dört grupta ele aldığı deistleri, gerçek 

deistler ve ateist olanlar şeklinde sınıflandırmıştır.128  Samuel Clarke’a göre; 

Birinci gruba göre; Tanrı ezeli, ebedi, özgür ve akıllı bir varlıktır. Tanrı 

dünyayı yaratmış, onu bir saat gibi kurmuş ve idaresini üstlenmiştir. Fakat Tanrı 

Dünya’da olup bitenlerle ilgilenmeyen bir varlık olarak algılamıştır. Bu gruba Clarke 

şu şekilde cevap vermiştir: ilk olarak bilim, maddenin doğası gereği maddenin bağlı 

olduğu kanunları kendi kendine gerçekleştiremez. Bu sebeple biri onu 

gerçekleştirecek, onunla aralıksız ilişki içinde olup ilgilenecektir. Bu anlamda bir 

Tanrı’ya ihtiyaç duyulacaktır. İkinci olarak, Tanrı’nın dünyada olan olaylarla 

                                                 
126 Dorman, Deizm ve Eleştirisi: Tarihsel ve Teolojik Bir Yaklaşım, 10-11. 
127 Dorman, Deizm ve Eleştirisi: Tarihsel ve Teolojik Bir Yaklaşım, 11. 
128 Altunışık, “İlk Deislere Göre Deizmin Temel İnançları”,624. 



 

 

49 

ilgilenmemesi, gerektiğinde müdahil olmaması Tanrı’nın irade, kudret ve hikmet gibi 

sıfatlara sahip olmadığını düşüncesini ortaya çıkmaktadır. Böyle bir Tanrı tasavvuru 

Clarke’a göre kabul edilemez. 129  Bu anlayışla, Epikürcülerin, Tanrı’nın dünyayı 

önemsemediği görüşüne benzer bir görüş ortaya koydukları düşünüldüğü için bu gruba 

“Epikürcü ateist” denilmiştir. Fakat bu grubun taraftarları bu adlandırmayı 

reddetmişlerdir. Ayrıca Clarke, bu gruptaki deistlerin görüşlerinin etraflıca tahlil 

edilmesi halinde “mutlak ateizm” olarak tanımlanmasının kaçınılmaz olduğunu ifade 

etmiştir.130 

İkinci gruba göre, Tanrı evrenle ilgilenmektedir. Fakat bu ilginin içerisinde 

ahlâki değerler yer almaz. Bu gruba göre, dua eden bir kişinin duası kabul olmadığında 

Tanrı’nın iradesinin alttan gelen bir istek doğrultusunda değişen bir irade olmadığını 

bilmesidir. Tanrı’nın iradesi sadece, doğrudan kozmik olaylara tekabül etmektedir. 

Onlara göre, Tanrı kişisel istek ve arzuların nesnesi olamaz. Clarke’a göre bu grubun 

hatası da şudur: Bu grup, Tanrı’nın sıfatlarının ahlâki boyutunu gözardı ederek inkâr 

etmektedir. Bu durum ise onları, Tanrı’nın hikmet ve kudret gibi sıfatlarını yok 

saymalarına sebep olmuştur. 131  Tanrı’da doğal olarak bulunan bu sıfatlar inkâr 

edildiğinde, Tanrı’nın ilminde bir noksanlık, hikmetinde bir kusur ve gücünde bir 

zayıflık söz konusu olmaktadır. Sonuç olarak, insanın ahlâki davranışlarını kontrol 

eden ve onlarla yakında ilgilenen Tanrı’nın, kudret, hikmet, adalet, merhamet gibi 

sıfatlarının inkâr yoluna gidilmesi, bu deist grubun tam anlamıyla ateizme yaklaştığını 

göstermektedir.132 

Üçüncü gruba göre, Tanrı’nın ahlakî sıfatları vardır. Fakat bu grup, insan 

ruhunun ölümsüzlüğünü inkâr etmektedir. Ayrıca ahlâki kavram ve kuralların, Tanrı 

ile insan arasında bir işlevselliği olmadığına inanırlar. Clarke’a göre bu gruba mensup 

olan deistler, ölen insanın ruhuyla birlikte yok olacağına inanırlar.133 Yani, insanın bu 

dünyadaki yaşamı sona erdiğinde ahirette tekrardan bedenlenen dirilerek ya da 

                                                 
129 Samuel Clarke, A Demonstration of the Being and Attributes of God and Other Writings (1705), ed: 

E. Vailati (Cambridge: Cambridge University Press, 1998), 141. 
130 Altunışık, “İlk Deistlere Göre Deizmin Temel İnançları”,624. 
131 Clarke, A Demonstration of the Being and Attributes of God and Other Writings, 145-146. 
132 Altunışık, “İlk Deistlere Göre Deizmin Temel İnançları”,625. 
133 Clarke, A Demonstration of the Being and Attributes of God and Other Writings, 149-150. 



 

 

50 

yenilenerek varlığını sürdürmesi mümkün değildir.134 Clarke’a göre, öldükten sonra 

başka bir halin gelememesi, aynı zamanda Tanrı’nın bütün sıfatlarının da inkar 

edilmesi anlamını taşır. 135  Ayrıca Tanrı-insan bağlamında değerlendirildiğinde 

Tanrı’nın adalet, iyilik gibi ahlâki kavramları, ile insanların sahip olduğu adalet, iyilik 

gibi ahlaki kavramları benzeşmemektedir. Bu durum Tanrı’nın adaleti ve iyilik gibi 

özellikleri hakkında kesin ve doğru bir çıkarımda bulunamayacağı görüşünü ortaya 

çıkarmıştır. Clarke, bu grubun düşüncelerini temelsiz bulmuştur. Aksine bir görüş 

koyan Clarke, Tanrı’nın adil ve iyi olmadığı fikrini benimsemek, Tanrı’nın “mutlak 

adil ve iyi” olduğu tezini tamamen anlamsız kılmaktadır. Yani bu durumda Tanrı’nın 

ahlâki ve doğal sıfatlarını teorik olarak kabul etmekle birlikte pratikte bu sıfatlar 

ortadan kalkmaktadır. Clarke, bu düşüncenin geleceği son nokta “mutlak ateizm” 

olduğu görüşünü paylaşmıştır.136 

Dördüncü gruba göre, bu grubun içindeki bazı deistler, doğru dinî ve ahlâki 

doktrinleri kabul etmişlerdir. Bu bilgileri ise vahiy vermektedir. Fakat bunun yanında, 

Hıristiyan vahyine ihtiyaç olmadığı gibi yaklaşım içinde de olmuşlardır. Clarke göre, 

kendi yaşadığı dönemdeki deistlerin ilahi vahye inanma oranının düşük olduğu 

belirtmekle birlikte aslında Hıristiyan vahye inanması için çok fazla nedenin olduğunu 

söylemiştir. Ayrıca Clarke göre deistler, kendi içlerinde geliştirdikleri ilkelere sadık 

kaldıkları takdirde, Hıristiyanlığı benimseyebileceklerini ifade etmiştir. Bununla 

birlikte Clarke aklın başlı başına, önemli ve kesin olan konuları bilmesinin pek 

mümkün olmadığını ve bu bilgilere ulaşmak için vahye de ihtiyaç olduğunun bilinmesi 

gerektiğini ifade etmiştir.137 

 Burada dikkat çekici olan nokta, ilk deistlerden olan Samuel Clarke’ın 

Hıristiyan vahyini açık bir dille kabul etmesidir. Aynı zamanda kendisi, vahyin 

gerekliliğini kabul ettiği gibi kabul etmeyenleri bu konuda ikna yoluna gitmesi de aynı 

değerde dikkat çekicidir.138 

                                                 
134 Altunışık, “İlk Deistlere Göre Deizmin Temel İnançları”,625. 
135 Düzgün, “Deizm: Öncü İsimler ve Temel Doktrin”,4. 
136 Altunışık, “İlk Deistlere Göre Deizmin Temel İnançları”,625-626. 
137 Clarke, A Demonstration of the Being and Attributes of God and Other Writings, 152. 
138 Altunışık, “İlk Deistlere Göre Deizmin Temel İnançları” 628. 



 

 

51 

 Clarke’ın deist gruplarının dışında bazı deistler, bilgi kaynağı olarak aklın 

yanında nebevi hakikatlara da ihtiyaç duyulduğunu ifade etmiştir.  Benjamin Whichote 

(1609-1683), temel düşüncesi şudur: “Akıl doğal olanı keşfeder, doğaüstü olanı alır.” 

Fakat, doğaüstü olarak kabul edilenlerin ön şartı, fiziki dünyada doğaya ve akla uygun 

olmasıdır. Aksi takdirde doğaüstü olan şey reddedilmelidir.139 Yani bu noktada akıl, 

insanın kendisine sunulan bilgileri test edip onaylaması bakımından en üst yargı mercii 

denilebilir. 

Clarke’in yaptığı deist gruplarının sınıflandırılması sonucunda, ortak bir 

noktadan söz edebiliriz. Deist grupların hepsi ilâhî vahyin reddedilmesi noktasında 

ortak bir payda da buluşmuşlardır. Ayrıca Clarke’a göre en fazla akla, mantıklı gelen 

Deizm çeşidinin, Tanrı’nın ahlâki açıdan mükemmel bir yaratıcı olduğu ve öteki 

dünyada iyilikte bulunan insanları ödüllendirip, kötülük edenleri cezalandıracağı 

inancında olan Deizm’dir. Öte yandan Clarke, Tanrı’nın sorumlulukları bilmemiz, 

pişmanlık duyacağımız işlerde tövbe etmemiz ve kendisiyle sürekli ilişki içinde 

bulunabilmemiz için vahiy göndermesini akla ve mantığa son derece uygun bulmuştur. 

Bununla birlikte peygamberlerin, peygamberliklerini ispat etmek adına Tanrı’nın 

inayetiyle gerçekleşen mûcizeleri ve vahyin gerekliliği gibi konularda akla uygun 

bulunulmuştur. 140 

Genel bir değerlendirme yapan Vezir Harman insanlık tarihinde mutlak ve 

mukayyed olmak üzere iki tür Deizm türünün bulunduğu sonucuna varmıştır. Buna 

göre; 

Mutlak Deizm, Tanrı’nın bir yaratıcı olduğuna, bunun yanında âlim, kâdir, 

hikmet gibi sıfatları taşıdığına iman eden; bu imanın sonucu olarak O’na şükreden 

kişilerin sevap kazanacağına, inkâr edenlerin ise cezalandırılacağını kabul eden bir 

Deizm çeşididir. Ayrıca hakikati anlamlandırma noktasında aklı kaynak olarak 

kullanmaktadır. Bundan dolayı Tanrı’nın bir beşerle risaletini bildirmediği ifade eden 

bu grup, peygamberlik müessesini de reddetmektedir. Ahiret konusunda ise bu grubun 

bir kısmı dünya hayatında mükafat veya ceza görüleceğini ifade etmiştir. Böylece 

grubun bu kısmı, ruhların bir bedenden diğerine intikal ettiğine inanarak tenasüh 

                                                 
139 Düzgün, “Deizm: Öncü İsimler ve Temel Doktrin”, 4. 
140 Dorman, Deizm ve Eleştirisi: Tarihsel ve Teolojik Bir Yaklaşım, 12. 



 

 

52 

inancını kabul etmişlerdir. Mutlak Deizmin bir diğer kısmı ise, bu sevap veya cezanın 

öldükten sonra ahirette gerçekleşeceğine inanmaktadır. Mukayyed Deizm ise dindar 

gruplar arasında taraftar bulmuştur. Bu grup, Tanrı’ya ve onun gönderdiği peygambere 

akıllarının kavradığı ölçüde inanan, rasyonel kurallara uygun olarak, geleneksel dinî 

değerleri tartışan ve güncelleyen bir akım olarak anlaşılmaktadır.  

Mukayyed Deizm, kendi içinde ikiye ayrılmıştır. Birinci kısım dindar Deizme 

göre, Tanrı tarafından gönderilen kutsal kitapların ve peygamberlik kurumunun tahrif 

edildiği düşüncesi üzerine birleşmişlerdir. Bu grubun mensupları, Hıristiyanlık ve 

Yahudilik gibi dinî inanç üzerine yaşayan grupların içinden ortaya çıkan dindâr 

deistlerdir. İkinci kısım ise, Tanrı tarafından gönderilen kutsal kitapların ve 

peygamberlik kurumunun tahrif edilmediği İslam dininde zuhur eden dindar deistlerin 

oluşturduğu kısımdır. Her iki dindar deist grubu, akıl ve tabiat kanunları ön plana 

koyarak değer ve yetki vermişlerdir.141 

Bunun yanı sıra İngiliz deistleri de Tanrı, ahlâk, vahiy ve ölümsüzlük gibi 

konularda diğer deistlerle benzer anlayışlar sergilese de tüm deistler için aynı şeyi 

söylemek mümkün değildir. Tanrı’nın birliği ve yaratıcı olduğu konusunda bütün 

deistler hemfikir oluşmuşlardır. Ama özellikle vahiy konusundaki sergiledikleri 

tavırdan dolayı çeşitlendiğini belirtilmiştir. R. M. Rossi Deizmi iki grupta incelemiştir. 

Ona göre, vahyi kabul eden Deizme zayıf Deizm, vahyin gerçekliğini inkâr eden Deizm 

türüne ise güçlü Deizm denilmektedir.142 

 Buraya kadar yaptığımız incelemeler sonucu, Deizmin birden çok tanımını 

yapılmış olması, aynı zamanda çeşitlenmesine de zemin hazırlamıştır. Bu sebeple, tek 

tip Deizmden söz edilmesi mümkün değildir. Bu anlamda deistlerin bir kısmı, dinin 

varlığını bütünüyle reddederken; bir kısmı, dini aklın süzgecinde geçirerek, aklın 

onayladığı dini kabul etmiştir.143 Frederick Copleston’un da dikkate değer bulduğu 

gibi, deistlerin inançları ve davranışları konusunda net bir söylemde bulunmak 

mümkün değildir. Her ne kadar kendilerini ateizmden ayıran kabuller içinde bulunarak 

Tanrı’nın varlığı kabul ediyor olsalar bile, Tanrı’nın peygamberler aracılığıyla 

                                                 
141  Bu görüş ile ilgili bkz. Vezir Harman, “Kelâm İlminin Deizm Eleştirisi Bağlamında Akıl Ve Âlem 

Tasavvuru”, Namık Kemal Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 3/1(2017):23. 
142 Altunışık, “İlk Deistlere Göre Deizmin Temel İnançları”, 623. 
143 Düzgün, Dini Anlama Kılavuzu, 38. 



 

 

53 

ulaştırdığı vahyi, peygamberi ve doğaüstü kabul edilen anlayışlara karşı bir duruş 

sergilemelerinden dolayı Hıristiyanlardan ayrıldıkları ifade edilebilir. Deizm çatı bir 

kavram olmasına rağmen kendi içinde farklılıklar barındırdığı için düşünce tarihinde 

“Deizm okulu” olarak isimlendirilecek ortak bir düşünce sistemi oluşturamamıştır. 

Sonuç olarak bir kısmı, Hıristiyanlığa karşı düşmanca tavır sergilerken, bir kısmı 

Hıristiyanlığı doğal dine indirgeyerek, ılımlı bir yaklaşım içinde bulunmuştur. Gene bir 

kısmı ruhun ölümsüz olduğunu düşünürken, bir kısmı inkâr etmiştir. Kimileri, 

zihinlerinde Tanrı’yı doğayla özdeşleştirme tavrı içinde olurken, kimisi kişisel bir 

Tanrı tasavvuru oluşturmuştur.144 

 2.3. Deizmin Ortaya Çıkışı ve Gelişimi 

 

 Felsefe tarihi üzerine yapılan çalışmalar sonucu Deizmin Aristoteles’e (M.Ö. 

384-322) kadar dayandırıldığını görmek mümkündür. Bu düşüncenin dayandığı 

anlayış, Aristoteles’in geliştirdiği “İlk Muharrik” düşüncesidir. Bu düşünce 

kapsamında Aristo, “âlemin yaratıcı olmayan, sadece ilk hareketi başlatan bir varlık” 

olarak Tanrı hakkındaki düşüncesini ortaya koymuştur.145 

 16. yüzyılda Deizmin doğuşuna zemin hazırlayan olaylar, felsefe, din ve bilim 

alanlarında yaşanmıştır. Dinî bir hareket olan Reform, Martin Luther ile başlayarak, 

Newton’un doğa kanunlarını keşfetmesi ve Descartes’in nihai kaynak olarak aklı ön 

plana çıkarmasıyla etkisini devam ettirmiştir. 146  Aynı zamanda din adamlarının 

ahlâkının giderek bozulduğu düşüncesi yayılmıştır. 147  Kilisenin bozulması reform 

hareketin başlamasında temel neden olmasa da etkili olmuştur. 17. yüzyılda da bu 

alanlardaki kırılmalar devam etmiştir. Bu dönemde iki kavram ön plana çıkmıştır: akıl 

ve tabiat. Buna göre, tüm dinler ve inançlar aklın ve tabiatın süzgecinden geçirilerek 

anlaşılmalı ve yorumlanmalıdır. Yani, bütün gerçeklik tabiat ve akıl ile uyum içinde 

olmalıdır. Bu görüş yayılırken, Hıristiyan bir grup düşünür, Hıristiyanlığın aklı ve 

doğayı göz ardı etmediği ispatlamak için, Hıristiyanlığı yoğun bir şekilde 

rasyonelleştirme çabasına girmiştir. Nitekim Cambridge Platonistleri ve John Locke, 

                                                 
144 Dorman, Deizm ve Eleştirisi: Tarihsel ve Teolojik Bir Yaklaşım, 13-14. 
145 Dorman, Deizm ve Eleştirisi: Tarihsel ve Teolojik Bir Yaklaşım, 26. 
146 Kardaş “Deizmin İncilinde Tanrı ve Din Tasavvuru”, 15. 
147 Dorman, Deizm ve Eleştirisi: Tarihsel ve Teolojik Bir Yaklaşım, 41-42. 



 

 

54 

dinî anlamda rasyonel bir tavır sergileyerek, İngiliz Deizminin doğmasına doğrudan 

etki etmiştir.148 

 Ayrıca Aydınlanma düşüncesi, Deizmin güçlenmesinde etkili olan bir 

anlayıştır. Aydınlanma çağını şu şekilde tanımlayan Gadamer’e göre, “Aydınlanma, 

hiçbir gücü kabul etmemek ve her şeyi aklın süzgecinden geçirerek karar vermek” 

olduğunu ifade etmiştir. Bu anlamda Deizmin, Hıristiyanlığa bir tepki olarak ortaya 

çıktığını söyleyebiliriz. Hıristiyan Ortodoksluğunun, Aydınlanma döneminde ciddi bir 

şekilde Avrupa ve Kuzey Amerika’da eleştirilmesi Deizmin bu dönemde yayılmasına 

sebep olmuştur.149 Aydınlanma çağında Hıristiyanlığın kutsal metinlerinin hepsi inkâr 

edilmemiştir. Sadece Aydınlanma çağıyla değişen düşüncelere, karşılık kutsal 

metinlerin gelenek yorumlarının yeniden gözden geçirilmesi gerektiğini fikri ön plana 

çıkmıştır.150 Ayrıca Barnett, kiliselerin ve oralarda öğretilen şeylerin, toplum için bir 

tehdit unsuru olacağını ifade etmiştir.151 Yani bu dönemde, Hıristiyanlık dinine ciddi 

eleştiriler yapıldığı gibi, toplum içinde entelektüel çevrelerce, bir tehdit unsuru olduğu 

görüşü yayılmıştır. 

 18. yüzyılda Reform hareketi, yeni bir din anlayışını, Protestan mezhebi adıyla 

gerçekleştirmiş ve gelişim sağlamıştır.152 Deizm gelişim sağlarken, kendi içinde farklı 

tonlara bürünmüştür. Buna göre, Deizmin üç gelişim evresinden geçtiğini söylemek 

mümkündür. Bunlar:   

 1. Rasyonel doğaüstücülük  

 2. Hıristiyan Deizmi 

 3. Hıristiyanlık karşıtı Deizm şeklinde isimlendirilmiştir.153 

 Günümüzde, anlaşılması en çok zor olan deist türü, “Hıristiyan Deist”tir. 

Bunun sebebi Deizmin, din karşıtı bir akım olarak algılanmasıdır. Oysa ki İngiltere’de 

                                                 
148 Detaylı bilgi için bkz. Mattson, American Deism in the Eighteenth Century,7. Ayrıca bu görüş ile 

ilgili bkz. Hudson, The English Deists: Studies in Early Englishtenment,6. 
149 Altunışık, “İlk Deistlere Göre Deizmin Temel İnançları”, 617. 
150 Bu görüş ile ilgili bkz. Asım Duran, “Aydınlanma ve Kutsal Kitap Yorumunun Tarihsel Dönüşümü”, 

Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi 17/2 (2017): 119. 
151 Altunışık, “İlk Deistlere Göre Deizmin Temel İnançları”, 618. 
152 Dorman, Deizm ve Eleştirisi: Tarihsel ve Teolojik Bir Yaklaşım, 41-42. 
153 Dorman, Deizm ve Eleştirisi: Tarihsel ve Teolojik Bir Yaklaşım, 141. 



 

 

55 

yayılan ve gelişen Deizm, Hıristiyanlık dinini doğa ve akıl ile uyumlu hale getirmek 

için radikal bir reform süreci içine sokmuştur. Bu reform süreci içinde, dini gizemden 

arındırma, aslî günah, kefaret doktrini ve teslis inancını aklî yönden delillerle reddetme 

yoluna gidilmiştir. Örneğin; Matthew Tindal, Deizmin ılımlı bir söylemden radikal bir 

söyleme geçiş noktasında kilit görevini üstelenen Hıristiyan bir deisttir.154 

 Kısaca, Deizmin gelişim sürecini şu şekilde özetlemek mümkündür: Aristoteles 

ile hayat bulan, 1645’te İngiltere’de Lord Herbert tarafından filizlenen ve sistematik 

bir şekilde gelişim göstererek Fransa başta olmak üzere Batı dünyasında etkisini artıran 

Deizm, 17. yüzyıla kadar varlığını sürdürürken aynı zamanda, deist yazarların Deizm 

üzerine genel geçer bir kanıda bulunamadıkları bir dönem olarak da bilinmektedir.155 

18. yüzyılda, sosyal, felsefî, dini ve bilimsel alanlarda baskın olmasa da etkisini devam 

ettirmiş, fakat 19. yüzyıla gelindiğinde ise etkisi iyice azalmıştır.156 Burada Deizmin, 

çok etkili olmasa da uzun bir geçmişe sahip olduğunu söylenilebiliriz. Deistlerin 

birleştikleri nokta ise, aklı merkez almaları ve tartışılan konulara net bir tavır 

sergilememeleri olmuştur. 

 2.4. Deizmin Temel Görüşleri 

 

 2.4.1. Tanrı Anlayışı 

 

 Deistlerin Tanrı tasavvuru incelendiğinde ise, Tanrı-evren, Tanrı-insan gibi 

konularda belirleyici olduğunu görmekteyiz. Yani, deistlerin Tanrı’yı tanımlama şekli, 

onların evrene ve insana bakış açılarını değerlendirmek yönünden önemlidir. 

Detaylandıracak olursak; kişinin hayata, bilime, sanata, siyasete bakış açısını 

belirleyici bir özelliğe sahip olduğunu söylenilebilir. Nitekim bir insan Tanrı’nın 

varlığına inanırken, kendi aklından, ahlaki değerlerinden, vicdanından, iç dünyasından, 

kültüründen kopuk bir şekilde bir Tanrı tasavvuru geliştirmesi mümkün değildir.157 Bu 

açıdan bu bölümde deistlerin dine, insana, evrene, bilime kısaca varlık alemine dair 

görüşleri üzerinde durulacaktır. 

                                                 
154 Kardaş “Deizmin İncilinde Tanrı ve Din Tasavvuru”,16. 
155 Altunışık, “İlk Deistlere Göre Deizmin Temel İnançları”,618. 
156 Peker, “Tanrı ve Din Tasavvuru Bağlamıyla Deizm ve Yayılımı Üzerine”, 22-23. 
157 Bu görüş ile ilgili bkz. Ahmet Ceylan, “Deistik Tanrı Tasavvuru ve Hayata Yansımaları”, Tanrı 

Tasavvurları ve Sosyal Hayata Yansımaları Sempozyumu Bildirileri (Sakarya- Türkiye, 24-25 Eylül 

2005), ed. Ramazan Biçer (Sakarya: Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, 2005),187-188. 



 

 

56 

 Deizm üzerine yapılan araştırmalar sonucu, Deizmin Tanrı anlayışının 

Aristoteles’in ‘ilk neden’ ya da ‘ilk hareket ettiren’ şeklindeki anlayışıyla Aristoteles’e 

kadar dayandığını söylemiştik. Ayrıca Karen Armstrong göre, esas itibariyle pagan 

inancında olan kişilerin tapındığı, aynı zamanda Aristo’nun Tanrısı olarak da kabul 

edilen, ‘ilk neden’’in varlığı, hemen hemen her uygarlıkta görülmüştür. Bu düşünceye 

göre Tanrı, dünyayı var etmiş fakat insanlarla hiç ilgilenmemiştir.158 Yani, Dünya’yı 

yaratan ama insana herhangi bir şekilde müdahalede bulunmayan bir Tanrı vardır. 

 Deizmin tanrı tasavvurunu anlamak için Deizmin ortaya çıkış sebepleri ve 

etkenleri üzerinde durulması gerekmektedir. Bu açıdan Deizm incelendiğinde, Orta 

çağ’da hâkim olan düşünceye, Hıristiyan din anlayışına, kilise ve papazların inanç 

konusundaki uygulamalarında ortaya çıkan eksiklikler üzerine geliştirilen bir Tanrı 

anlayışı geliştirmiştir.159  

 Deizmin inanç sistemine göre evreni ve insanı var eden bir yaratıcı mevcuttur 

ve yaratıcı bu yaratma fiilini, yarattığı hiçbir varlıktan hiçbir beklentiye girmeden 

yapmıştır. Bu anlamda, Tanrı yarattığı hiçbir varlığın işine karışmamış, onu özgür 

kılmıştır. Ayrıca Deizm Tanrı’nın varlığını ve yaratıcı bir güç olduğunu kabul etmekle 

birlikte onun aşkın/transandantal olduğunu düşünmektedir. Bu düşünceye göre ise, 

Tanrı plan yapar, program oluşturur ve bu program doğrultusunda gereken eylemi 

gerçekleştirir ve sonrasında ise hiçbir şekilde hiçbir şeye müdahale etmez.160 Yani, 

“Emekliye ayrılmış bir Tanrı anlayışı” geliştirdikleri ifade edilebilir. 

 Aktarıldığına göre, Gould bu konuda deistlerin, Tanrı’nın evreni yarattığını 

kabul ettiklerini fakat birçoğunun peygamberler aracılığıyla insanlara ulaştırılan vahiy 

dinini inkâr ettiğini ve sadece rasyonel bir düşünce sonucunda ulaşılan bir Tanrı’nın 

kabul edilebileceğini, iddia ettikleri belirtilmiştir. 161  Bu anlamda, deistler Tanrı’yı 

soyut bir kavram olarak ele almışlardır. Deistlere göre, Tanrı bir mimardır. Evrende 

gerekli olan her şeyi yaratmakla birlikte insanı da yaratmıştır. Aynı zamanda Tanrı, 

düzenli ve sürekli olarak işleyen bir saati yaratan, bir saat ustası gibidir. Tanrı’nın bu 

                                                 
158 Karen Armstrong, A History of God, trc. Oktay Özel (İstanbul: Pegasus Yayınları, 2017), 471. 
159  Bu görüş ile ilgili bkz. Halis Çavuşoğlu, “Din ve İnsan Bağlamında Deizm”, 2. Uluslararası İnsan 

ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Kongresi, ed. Mustafa Yiğitoğlu (İstanbul: Kitâbi Yayınları, 

2019),572. 
160  Çavuşoğlu, “Din ve İnsan Bağlamında Deizm”, 574-575. 
161  Altunışık, “İlk Deistlere Göre Deizmin Temel İnançları”, 616. 



 

 

57 

şekilde tanımlanması, O’nun evreni yarattığına fakat günlük hayata dahil olmadığı 

anlamına da gelmektedir.162 

 Voltaire Zadig adlı eserinde “her şeyin, hikmetinden sual olunmayan, ama 

kader yazgısında kendisini gösteren bir Yaratıcı’nın hükmüyle gerçekleştiğini” konu 

alan Voltaire, halk için bir yaratıcının varlığına inanmayı toplum için ne kadar önemli 

olduğunu vurgulamıştır163. Çünkü Voltaire göre, üstün bir varlığa inanma duygusu kişi 

ve toplum üzerinde olumlu bir etki bırakmaktadır.164 

 Deizmin tanrı tasavvuru üzerine yapılan itirazlara, bakıldığında ya da 

incelendiğinde bu itiraz noktasının Hıristiyanlığın tanrı anlayışından başladığı 

belirtilmektedir. Deizmin benimsediği socinianizm, unitarianizm 165  ve 

antitrinitarianizm gibi anlayışların teslis karşıtı hareketler olduğu bilinmektedir. Bu 

nedenle, Hıristiyan dininin Tanrı anlayışın varlık felsefesini oluşturan teslis inancı 

deistler tarafından reddedilmiştir.166 

 Matthew Tindal’in Tanrı anlayışını incelediğimizde aktarıldığına göre, onunda 

Hıristiyan dinin Tanrı anlayışını reddettiğini görmekteyiz. Christianity as Old as 

Creation adlı eserini yazmadan otuz yıl önce Teslis inancını kabul etmediğine dair bir 

risale yazdığı belirtilmiştir. Bunun üzerine bir inanç esası ortaya koyarak, kişiden 

inanılması istenen şey belirtilmediği ve kavranmadığı takdirde iman etmesinin 

beklemeyeceğini ilke edinerek teslis inancı reddetmiştir. Ona göre, teslis inancı Tanrı 

tarafından gönderilen bir vahyin bir parçası olamaz. Çünkü Tanrı, insanın 

anlamayacağı bir şeyi vahiyle bildirmesi mümkün değildir. Bunun yanısıra, Teslis 

inancının bir gizem olduğunu iddia edenlerde olmuştur. Bu konuda ise Tindal, bu 

iddiaları reddetmektedir. Çünkü Tindal’a göre gizemi, dinin bir parçası olarak görmek 

Tanrı’nın büyüklüğüne aykırı bir durumu ortaya çıkarmaktadır. Zira Tanrı’yı üstün 

                                                 
162  Altunışık, “İlk Deistlere Göre Deizmin Temel İnançları”, 631-632. 
163 Voltaire, Micromegas ve diğer Hikâyeler, trc. Hasan Fehmi Nemli (İstanbul: Helikopter Yayınevi, 

2012), 234. 
164  Bu görüş ile ilgili bkz. Fatih Kalın, “Voltaire’in Dinî Hoşgörü Anlayışı ve İslâm’la İlgili 

Düşüncelerinin Değerlendirilmesi” Kafkas Üniversitesi İlahiyat Dergisi 7(2017):36. 
165 Bu görüş ile ilgili bkz. Birciliğe eşdeğer olan bir öğreti olarak, gerçekliğin, madde ya da zihne 

indirgenecek şekilde, bir olduğunu savunan anlayış. Daha özel olarak da 16. yüzyılda Hıristiyanlık 

içinde gelişen akım ya da mezhep. Teslis’i ve İsa’nın tanrılığını reddederek, Tanrı’nın bir olduğunu öne 

süren bu Hıristiyan mezhep, ebedî hayata inanmış ve yaşamda sevginin önemi büyük bir güçle 

vurgulamıştır. Cevizci, Felsefe Sözlüğü, 153. 
166 Dorman, Deizm ve Eleştirisi: Tarihsel ve Teolojik Bir Yaklaşım, 230. 



 

 

58 

kılacak durum, insanın onun hakkındaki bilgisidir, bilgisizliği değildir. 167  şeklinde 

açıklama yaparak bireysel olarak tanrı anlayışını ortaya koymuştur. 

Bu konuda Voltaire ise, ateizm yayılmasında Teslis inancı ve Kilisenin akıl ile 

mukayese edilemeyen uygulamalarının etkili olduğunu belirtmiştir. Voltaire, Teslis 

inancının Hıristiyanlık dinin aslında bulunmayan, sonradan dine eklenen bir batıl inanç 

olduğuna inanmaktadır. 168  Bu düşünceye göre, ilk zamanlardaki Hıristiyanlar Hz. 

İsa’yı Tanrı olarak görmemişlerdir. Fakat üç yüz yıl geçtikten sonra Hz.İsa’yı Tanrı 

gibi görmüşler ve tapmışlardır. İlk dönemlerde Hz. İsa, sadece Tanrı’dan vahiy alan bir 

peygamber ve aynı zamanda beşerî yönleri de barındıran bir insanken, daha sonraki 

süreçte diğer insanlara göre kusursuz bir insan olarak algılanmıştır. Ayrıca Hz. İsa 

meleklerden üstün olmakla birlikte, Tanrı’nın dünyadaki tezahürü şeklinde 

yorumlanmıştır. Daha sonraki süreçlerde ise Hz. İsa, yaşadığı zamandan önce dünyaya 

gelmiş ve Tanrı ile aynı cevheri paylaşan bir Tanrı olarak, günümüze kadar aynı 

anlayışla gelmektedir. 169  Burada üstünde durulması gereken düşünce ise, teslis 

inancının Hıristiyanlığı Çoktanrılı bir dine dönüştürmesidir. 325 yılında İznik 

Konsülünde cezalandırılan Ariusçular bunun en net örneği kabul edilmiştir.170 Yani 

teslis inancı, rasyonalizmden uzak bir anlayıştır. 

Aktarıldığına göre, Newton, teslis inancına karşı getirilen akılcı yaklaşımların 

temsilcilerinden biri olmuştur. Bu konu hakkında derin incelemeler yapan Newton’un, 

bu inancın Aziz Athanasius (293-373) tarafından Kilise’de etkin bir şekilde 

tartışıldığını, IV. yüzyılda Hz. Îsâ öğretilerini tahrif ettiği saptanmıştır. Newton’un Hz. 

Îsâ’nın Tanrı olduğunu kesin bir dille reddettiği bilgisine ulaşılmıştır.171  Newton’a 

göre, Yeni Ahid’in Teslis inancı ve diriliş öğretileriyle ilgili bölümdeki ifadelerin 

doğruluğunun delil olarak gösterilmesi tamamen uydurmadır. Bu uydurmalar, 

Hıristiyanlık dinine Athanasius ve arkadaşları tarafından sokularak halkı etkilemeyi 

                                                 
167 Kardaş “Deizmin İncilinde Tanrı ve Din Tasavvuru”,17. 
168 Detaylı bilgi için bkz. Voltaire, Felsefe Sözlüğü I, 46-50. Ayrıca detaylı bilgi için bkz. Voltaire, 

Atezim, trc. İdil Engindeniz (İstanbul: Kafekültür Yayıncılık,2013), 31-34.  
169 Voltaire, Felsefe Sözlüğü I, 295-296. 
170 Voltaire, Felsefe Sözlüğü I, 62-63. 
171 Enis Doko, Dâhi ve Dindar: Isaac Newton (İstanbul: İstanbul Yayınevi, 2011), 25. 



 

 

59 

başarmıştır. 172  Yani, Newton’un teslisi reddeden bu tavrından dolayı Arianism 

düşüncesini benimsediğini söylemek mümkündür. 

Voltaire’nin bu görüşü incelendiğinde, Voltaire İncil’i okumasına rağmen 

Îsâ’nın Tanrı olarak ifade edildiğini hiçbir yerde bulunmadığını; aksine Îsâ’nın 

Tanrı’nın kendisinden büyük olduğunu ve evlâdın bilmediklerini sadece babanın 

bilebileceğine dikkat çekmiştir. Sonuç itibariyle Voltaire, Hz. Îsâ’nın ifadesi olarak 

düşündüğümüz sözlerin aslında Hıristiyanlara ait olduğunu, onların bu yakıştırmada 

bulunduğunu ifade etmiştir.173 

Sonuç olarak, genel anlamda deistlerin Tanrı anlayışına bakılacak olursa, daha 

çok akla hitap eden, bununla birlikte insanı mükellef kılan, insanı görüp-gözeten, 

insanlarla iletişime geçmek için vahye ihtiyaç duymaksızın aklı yeterli gören ve akıl ile 

iletişim kuran bir Tanrı tasavvuru oluşturdukları ifade edilebilir. 174  Ayrıca bu 

düşünceyi savunmakla birlikte, deistler Hıristiyanlığın Teslis inancına karşı Tanrı’nın 

birliğine vurgu yaparak Teslis’i reddetmişlerdir. Dolayısıyla, Tanrı’nın insan suretinde 

yeryüzüne gönderilmesine itiraz etmiş bulunmaktadırlar. 

 Deistler, Tanrı’nın varlığını iki doğal yolla bilinebileceğini ileri sürmüşlerdir. 

Buna göre, insan ya yaratılışından itibaren tabiatında bulunan Tanrı düşüncesiyle, ya 

da akıl ile muhakemede bulunarak yüce bir Tanrı’nın varlığına ulaşabilir. Deist 

yazarların birçoğu bu düşünceyi destekleyecek açıklamalarda bulunmuşlardır. Bu 

düşünce Herbert tarafından ortaya konulmuş ve ona göre, doğuştan sahip olunan doğal 

dinin kurallarının ilki, yüce bir Tanrı’nın varlığını kabul etmektir.175 

  John Locke’un hayranı olan Tindal’ a bakıldığında ise, bu konuda Locke’un 

görüşlerinin aksine bir yaklaşım içine girmiştir. Tindal, Locke’un bahsettiği gibi Tanrı 

bilgisinin apriori olarak bulunmadığını söylemiştir. Tindal’a göre, Tanrı hakkındaki 

bilgimiz yaratıldığımız andan itibaren insan zihninde bulunmaktadır. Yani, Tanrı 

insanı hakikati bulması için gerekli olan donalımla birlikte yaratmıştır. Bu donalımla 

insan, Tanrı’nın insandan ne istediğini anlayabilir. Sonuç itibariyle, insan için akıl 

                                                 
172 Doko, Dâhi ve Dindar: Isaac Newton, 29. 
173 Voltaire, Felsefe sözlüğü II, 210. 
174 Voltaire, Felsefe sözlüğü I, 295-296. 
175 Dorman, Deizm ve Eleştirisi: Tarihsel ve Teolojik Bir Yaklaşım, 233 



 

 

60 

nihaî kaynaktır. Bununla birlikte doğadan aldığımız bilgilerle de bir Tanrı’nın 

varlığına, sıfatlarına, Tanrı’nın zâti itibariyle mutlu olduğuna, insanla birlikte diğer 

yaratılanları da yarattığına ve tüm yaratılmışların en mükemmelinin Tanrı’dan zuhur 

ettiğine ulaşabileceği belirtilmiştir.176 

 Voltaire ise aynı şekilde iki yoldan Tanrı’nın varlığına ulaşılabileceğini ifade 

etmiştir: Ona göre, ya rasyonel bir analiz ile akıl dini diğer bir adıyla doğal dinin bir 

yaratıcı olduğunu ortaya koyarak, ya da ateizm ve nihilizmin sebep olduğu ahlâki ve 

sosyal karışıklığa işaret ederek, Tanrı’nın varlığına faydacı bir yaklaşımla 

ulaşılabileceğini düşünmüştür. Voltaire birinci delilini iki yoldan incelemiştir: 

Newton’un, bir saatin var oluşu bir saatçinin varlığını gerektirdiği düşüncesinden yola 

çıkarak teolojik bir delil ortaya koymuştur. Bu anlamda, evreni var eden ve bu evrende 

düzen ortaya koyan akıllı bir yaratıcının olması gerekmektedir. Voltaire, tabiatta 

bulunan cisimlerin ve doğa olaylarının düzenli bir şekilde devam etmesine bakarak, 

evrenin bir yaratıcı olmadığını kabul etmenin mantıklı bir davranış olmayacağını 

belirtmiştir. Bununla birlikte Voltaire, “Eğer bir Tanrı’nın olması gerektiğini 

düşünüyorsam bu durum, tabiatı anlamadığından kaynak değildir, bilakis tabiatın üstün 

bir zekâya ihtiyaç olduğundan ortaya attığım bir düşüncedir” diyerek doğal dine 

inanmasında etkili olan düşünceyi paylaşmıştır.177 Yani Voltaire, doğal dinin bir gereği 

olarak bir yaratıcıya inandığı söylenilebilir. 

  Kant ise, akıl ile inancın alanlarını ayırmıştır. Ona göre, Tanrı’nın varlığı 

teorik akıl ile ispatlanması olanaksızdır. Sadece ödev, özgürlük, ölümsüzlük, Tanrı ve 

ahlâk gibi metafiziksel konular pratik akıl ile açıklanabilir. Bunun yanında Kant, aklın 

sınırları içinde oluşan tabii bir din anlayışınından bahsetmiştir. Bu görüşleriyle Kant 

hem bir Hıristiyan hem de bir deist olarak bilinmektedir.178 

 Kant her ne kadar rasyonel ve kozmolojik delillerden hareket ederek Tanrı’nın 

varlığını pratik akıl ve ahlâki delil üzerinden kanıtlamaya çalıştıysa da yeterli 

gelmemiştir. Bu yönüyle metafizik ile ilgili konuları bilgi alanının dışına iterek, 

                                                 
176 Kardaş “Deizmin İncilinde Tanrı ve Din Tasavvuru”,18. 
177  Voltaire, Feylosofça Konuşmalar ve Fıkralar I, trc. Fehmi Baldaş (Ankara: MEB Yayınları, 

1948),184.  
178 Immanuel Kant, Pratik Usun Eleştirisi, trc. İ.Zeki Eyyüboğlu (İstanbul: Say Yayınları, 1989), 178- 

179.  



 

 

61 

modern düşüncenin sekülerleşmesine sebep olmuştur. Saf Aklın Eleştirisi adlı eserinde 

Tanrı ve evrene karşı bilinemezci yaklaşımıyla antinomiler, 19. yüzyılda Tanrı’nın 

varlığının ya da yokluğunun bilinemeyeceğini ileri süren Agnostisizm ile inanca dair 

gerçeklerin aklın ötesinde olduğunu ve bazı durumlarda akıl ile inancın birbiriyle 

çatışabileceğini savununan Fideizm gibi akımların zuhur etmesine katkı sağlamıştır.179 

 Netice olarak Deizm; zihnin kendi doğal gücü ile Tanrı’nın varlığına dair 

bilgiler edinebileceğini, bu gerçeğin sadece inanca veya vahye dayandırmanın doğru 

bir hareket olmadığını ve Tanrı’nın sadece varlık bakımına değil, evrendeki işleyişe 

bakarak etkinlik bakımından da doğaüstü ve aşkın olduğunu savunmaktadır.180 

 Deistlere göre, Tanrı’nın evrene müdahale ettiğini düşünmek, pratikte 

Tanrı’nın kiliseler aracılığıyla müdahale etmesi anlamını taşımaktadır. Bu yönüyle 

aslında deistlerin Tanrı’nın evrene müdahale etmediği düşüncesini savunması, 

mantıken kilisenin de insanlar üzerindeki yaptırımını ortadan kaldırması anlamına 

gelmektedir. Aksi takdirde, kilisenin dinî, siyasal, toplumsal gücünü devam ettirmesi 

anlamına gelir. Bu durum ise, deistlerin kabul edeceğini bir şey değildir.181 

 Deistlerin Tanrı’nın varlığı ve birliği ile ilgili görüşlerinin incelenmesi sonucu, 

deistlerin doğal teoloji üzerine Tanrı anlayışlarını temellendirdiklerini görmekteyiz. 

Onlar Kutsal kitaplardan, Tanrı’nın varlığını ve birliğini anlamak yerine evrene 

bakarak, evrenin hareketlerini yorumlayarak Tanrı’nın varlığına dair hakikatleri 

bulmaya çalışmışlardır. Yani, tabii yollar dışında herhangi bir bilgiye ihtiyaç 

duymadan Tanrı hakkındaki anlam arayışları tamamlamışlardır. Çünkü onlara göre 

doğal teolojide, Tanrı kendini açıkça ortaya koymaktadır. 

 Deistler, Tanrı’nın mahiyetinin değişmezliğini savundukları gibi doğanın ve 

insanın doğasının da değişmezliğini savunmuşlardır. Deistlerin Tanrı anlayışı, 

Tanrı’nın birliği ve mükemmel bir varlık oluşu üzerine bina edilmiştir.  Bu anlamda 

deistlere göre, Tanrı adil, iyiliksever, her şeye gücü yeten ve hikmet sahibidir. Ancak 

                                                 
179 Bu görüş ile ilgili bkz. Mehmet Bulğen “Kant’ın Agnostik Antinomileri ve Kelâmcıların Kozmolojik 

Argümanları:Modern Bilim Açısından Bir Değerlendirme ”, Din Karşıtı Çağdaş Akımlar ve Deizm, ed. 

Vecihi Sönmez v.dğr. (Van: Ensar Neşriyat, 2017), 112. 
180 Bu görüş ile ilgili bkz. Necip Taylan, Düşünce Tarihinde Tanrı Sorunu, 3.Baskı (İstanbul: Mahya 

Yayıncılık, 2015), 221. 
181 Bu görüş ile ilgili bkz. Mümin Köktaş, Aydınlanma, Hıristiyanlık ve Deizm, 152. 



 

 

62 

deistlere göre, Yahudi ve Hıristiyan dininin kutsal metinlerinde Tanrı’nın sahip olduğu 

bütün sıfatlara gölge düşürücü bir takım insan ve iddialar yer almaktadır. Bu bağlamda 

deistlerin babası olan Herbert, kutsal metinlerden bağımsız olarak, Tanrı’nın önemi ve 

sıfatları üzerine bazı yaklaşımlarda bulunmuş ve “müşterek kavramlar” adı altında bu 

konuyla ilgili görüşlerini ortaya koymuştur. Herbert, bu anlayışında ilk olarak, 

İnsanlar tarafından kabul edilen kutsal bir Tanrı inancının varlığından söz etmektedir. 

İkinci olarak, evrende hareket halinde bulunan her şey Tanrı’ya göre hareket 

etmektedir. Üçüncü olarak, Tanrı iyiliği sembolize etmektedir. Yani Tanrı, iyi olan 

her şeyin sebebidir. Dördüncü olarak, her şey ona hareket ettiği gibi, her şey de 

O’ndan hareketlenmektedir. Yani, Tanrı zuhur eden her şeyin aracıdır. Bu anlamda 

evren ve evrendeki oluşumlar ilahi bir inayete göre hüküm sürmektedir. Beşinci 

olarak, Tanrı ezeli ve ebedi sıfatlarına sahiptir. Herbert göre, ebediyet sıfatı müşterek 

kavramların evrenselliğini ifade etmektedir. Altıncı olarak, müşterek kavramlar 

insanlara Tanrı’nın iyi ve bu iyiliğin kaynağı olduğunu söylemektedir. Yedinci olarak, 

Tanrı adalet sahibidir. Herbert’e göre, Tanrı’nın bu sıfatıyla felsefenin ve teolojinin en 

çetrefilli soruları çözeme kavuşmaktadır. Sekizinci olarak, Tanrı arîftir. Yani, Tanrı 

ilim sahibidir. Günlük hayatta yarattığı her şey bilgisi dahildedir. Bununla birlikte 

Tanrı’nın kûdret, özgürlük, sonsuzluk, vb. birçok sıfatı vardır.182 

 Tindal ise Tanrı’nın mahiyeti konusunda yaptığı en önemli vurgu, Tanrı’nın 

iradesinin değişmezliği üzerine yaptığı vurgudur. Bu görüşünü Tindal, doğal din 

anlayışı üzerine bina etmiştir. Tindal’a göre, Tanrı’nın doğasında değişiklik 

bulunmadığından ötürü iradesinin de değişmesi söz konusu olamaz. Aynı zamanda 

Tanrı’nın kendi iradesinde değişme olmadığı gibi, doğaya koyduğu kanunlarda da bir 

değişme söz konusu değildir. Çünkü Tindal, Tanrı’nın iradesinin değişme söz konusu 

olduğu takdirde Tanrı’nın keyfi bir davranış sergilediğini ifade etmektedir. Fakat 

Tindal, böyle bir tavrı yakıştırmaktan çekinmiştir. Tindal’a göre, Tanrı’nın iradesinin 

belirleyen şey, eşyanın tabiatı ve akıldır. Eşyanın doğasını belirleyen ise Tanrı’dır.  

Ayrıca Tindal’a göre, Tanrı iyidir, iyiye yönlendirir ve mutlak anlamda mutludur. 

Buradan hareketle, Tanrı’nın insanın gerçekleştirdiği eylemlerinden dolayı bir üzüntü 

ya da memnun olması şeklindeki Tanrı tasavvuruna karşı çıkarak, Kutsal kitaplarda yer 

alan kurallar uygulanmadığında, gazabıyla insanları cezalandıran bir Tanrı anlayışının 

                                                 
182 Dorman, Deizm ve Eleştirisi: Tarihsel ve Teolojik Bir Yaklaşım, 238-239. 



 

 

63 

yanlış olduğunu ortaya koymuştur. Tindal, Epikürcüler ve ateistlerin inandığı gibi 

yarattıklarına zulmeden bir Tanrı’ya inanmaktansa, insanlarla ilgilenmeyen, ilişiğini 

kesmiş olan bir Tanrı’ya inanmanın daha iyi olacağını düşünmüştür.183 

 Deistlerin geneline bakıldığında, Tindal’ın görüşünü bu anlamda paylaştıklarını 

görmekteyiz. Aynı şekilde doğal din anlayışından yola çıkarak Tanrı’nın değişmez bir 

iradesinin olduğunu ifade etmişlerdir. Bunun anlamı ise, Tanrı kendi içinde tutarsız 

davranışlar sergileyemez. Yani, Tanrı bir gün güzel bulduğu şeyi ertesi gün çirkin 

bulamayacağı, düşüncesi üzerine Tanrı’nın iradesini değişmezliği konusunda net bir 

tavır sergilemişlerdir. 184  Bu anlamda Deizm, Tanrı’yı sıfatlarından soyutlayarak 

işlevsizleştirmektedir. Ve Tanrı’nın mükemmel, sonsuz, iyilik, bilgelik gibi sıfatlarını, 

evreni düzenleme ve ona hareket vermesiyle sınırlamıştır.185 Deistler Tanrı’yı maddi 

niteliklerinden arındırarak, yani onu iyice soyutlayarak, bir bakıma mutlaklaştırmak 

istemişlerdir. Bu durum ise Tanrı’nın güvence altına alınması anlamına gelmektedir. 

Yani aslında deistlerin çatışma halinde olduğu olgu, Tanrı-evren değil, akıl-inanç 

meselesidir.186 

 Deizmde, aşkınlık konusunda aşırıya kaçıldığını görülmüştür. En aşırı şekli, 

Aristoteles’in Tanrı’yı “hareketsiz ilk muharrik” olarak tanımlamasıdır. Bu anlayışta 

olan Aristo, Tanrı’nın sıfatlarını işlevsiz sayarak, Tanrı’yı sadece evrenin ilk hareket 

sebebi olarak görmüştür. Yani Tanrı’nın evrenle ilişkisi yoktur, ilk hareketten sonra 

hareketsizdir. Bu anlayış Tanrı’nın cansız ve durağan olduğu düşüncesini de akıllara 

getirmiştir. Buna göre Tanrı’nın mahiyetinin anlaşılamaması tamamen Tanrı’nın aşkın 

olmasından ve akla uygun ve anlaşılır olmadığını noktasında birleşmelerinden 

kaynaklanmaktadır. Nitekim Ayer’e göre, bir varlığın aşkın olduğunu meselesi 

üzerinde durmak, O’nu metafiziksel bir kavram olarak ifade etmek anlamını taşıdığını 

söylemektedir. Eğer “Tanrı” metafiziksel bir kavram ise, Tanrı’nın varlığı kabul etmek 

mümkün değildir. Çünkü, “Tanrı vardır” demek ne yanlış bir ifade olur ne de doğru bir 

ifade olur. Yani bu ifade, muallakta kalan bir ifade olmaktadır. Bu çıkarıma göre, aşkın 

                                                 
183 Kardaş “Deizmin İncilinde Tanrı ve Din Tasavvuru”,18-19.  
184 Dorman, Deizm ve Eleştirisi: Tarihsel ve Teolojik Bir Yaklaşım, 242. 
185 Bu görüş ile ilgili bkz. Recep Ardoğan “Âdetullah ve Sünnetullah Kavramları Açısından Deizm”, 

Din Karşıtı Çağdaş Akımlar ve Deizm, ed.Vecihi Sönmez v.dğr.(Van:Ensar Neşriyat, 2017) ,158. 
186 Ernail Okumuş, Onsekizinci Yüzyılda Deizm ve Voltaire, (Yüksek Lisans: Marmara Üniversitesi, 

2008), 22. 



 

 

64 

bir Tanrı’nın doğasını tasvir etmek amacıyla kurulan hiçbir cümle gerçek anlamda 

kurulmamış olur.187 

 Thomas Paine ise, Tanrı ve O’nun sıfatları üzerine düşünmenin pek çok yolu 

olduğunu söylemektedir. Ona göre, Tanrı’nın gücü bilinmek isteniyorsa yaratılışın 

sınırsızlığa bakılması gerektiğini, eğer Tanrı’nın hikmeti anlaşılmak isteniyorsa, 

evrenin oluşumu ve değiştirilemez düzenine bakılması gerektiğini, yine Tanrı’nın 

cömertliği görülmek isteniyorsa, yeryüzünde bütün yaratılmışların kullanması için 

verdiği bolluk ve berekete bakılması gerektiğini ifade etmiş ve bu bolluk ve bereketi 

Tanrı’yı inkâr eden kimselere bile kısmadan vermesi merhametli olduğunun göstergesi 

olduğunu eklemiştir. Paine son olarak, Tanrı’nın bilinmesi için, kutsal kitaplara değil, 

doğaya, yaratılmışlara bakılması gerektiğini ifade etmiştir. 188  Yani, Tanrı üzerine 

bütün bunlar incelendiğinde bilgi sahibi olunabileceğini belirtmiştir. 

 Bu görüşler incelendiğinde Tanrı anlayışındaki kırılmaların temel sebebi, 

"tenzih ve teşbih” dengesinin kurulamamış olmasıdır. Aynı şekilde Hıristiyan inanç 

esasında yaşanan kırılmanın temel nedeni de bu dengedir. Tenzih noktasında ifrada 

varan bir yaklaşımla Hz. Îsâ’yı uluhiyet isnadı ile ilah seviyesine çıkarmışlardır. 

Yahudiler ise, ifrada varan aşırılığı teşbih noktasında yapmışlardır.189  

 Sonuç olarak deistler, modern biliminde etkisiyle Tanrı’nın mahiyeti ve 

sıfatları değişime uğramıştır. Tanrı’yı yüce bir sanatçı, evreni ise mükemmel bir 

şekilde işleyen Tanrı’nın eseri olarak görmüşlerdir. 190  Kısaca, Tanrı tarafından 

tasarlanan bu evrende ortaya konulan kanunların değişmesi mümkün değildir. 

 2.4.2. Tanrı- Âlem İlişkisi 

 

 16. ve 17. yüzyılda bilimin ilerleme kaydetmesi sonucu dinî meselelerde yeni 

açıklamalara ihtiyaç duyulmuştur. Birçok bilim adamı, “Yaşadığımız evrenin kaynağı 

nedir?” sorusuna cevap aramıştır. Bu soruyla Tanrı’nın ve insanın evrendeki kozmik 

yeri, yeniden sorgulanmıştır. Bu çabaların sonucu olarak ise rasyonel teoloji anlayışı 

                                                 
187 Taylan, Düşünce Tarihinde Tanrı Sorunu, 218-219. 
188 Thomas Paine, Akıl Çağı, trc. Ali İhsan Dalgıç (İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2010), 

29-33. 
189 Yücel Karakoç v.dğr., Modern Bir Akıl Sapması: Deizm (İstanbul: Dirayet Kitaplığı, 2019), 25. 
190 Dorman, Deizm ve Eleştirisi: Tarihsel ve Teolojik Bir Yaklaşım, 247. 



 

 

65 

ortaya çıkmış ve bunun üzerine yeni dinî meseleler akıl ile sorgulanmaya başlamıştır. 

Örneğin tarih boyunca filozoflar ve teologlar tarafından tartışılan alemin önemi, 

Tanrı’nın ve insanın âlemdeki yeri gibi konular bilimsel araştırmalar ve dinî 

öngörülere göre yeniden değerlendirilmeye başlamıştır.191 

 Deizmde, âlemin yaratılışı konusunda yapılan araştırmalar sonucu, deistlerin 

âlemin yaratılışı konusunda benzer düşünceye sahip olduklarını söyleyebiliriz. Onlara 

göre âlem, Tanrı tarafından varlık âlemine çıkarılmıştır. Yani bir başlangıcı vardır. 

Fakat, âlemin ne şekilde yaratıldığı konusu hakkında bilimsel araştırmalar pek 

yapılmamıştır. Ayrıca, Dünya’nın Tanrı’nın cevherinden çıkmıştır. O halde, evrende 

Tanrı gibi ezelidir gibi bazı yaklaşımlar ortaya çıkmıştır.192  Kısaca deistlere göre, 

evren Tanrı tarafından yaratılmış, Tanrı’nın koyduğu yasalarla varlığını 

sürdürmektedir. 

  Ayrıca Tanrı’nın aşkınlık sıfatına sahip olması, O’nu alemden ve insanlardan 

uzak kılmıştır. Bu düşüncenin kökleri Aristoteles’e kadar dayanıp, 17. ve 18. yüzyılda 

Batı felsefesinde tartışılmaya devam etmiştir. Yeniçağ felsefesine gelindiğinde ise, 

artık rasyonalizm ve emprizm gibi düşünce akımlarının yanı sıra doğa bilimlerine olan 

ilginin giderek artması ve elde edilen başarılar, din- bilim tartışmalarını beraberinde 

getirmiştir. Bu tartışmalar sonucu, evrenin akla ve bilime bırakılması gerektiği 

düşüncesi yaygınlık kazanmıştır. Böylece evren, doğal yasalarla açıklanırken, ilahi 

bilgi, mucize ve keramet gibi dinî içerikli açıklamalardan kaçınılmıştır. Çünkü 

deistlere göre, mükemmel bir düzen içinde çalışan evren, sürekli müdahaleyi 

gerektirmezsiniz çalışmaktadır. Çünkü Tanrı sonsuz bir yetkinlik sahibidir.193 

 Tanrı-alem ilişkisi bakımından Deizm incelendiğinde, semavi dinlerdeki Tanrı-

alem ilişkisinden farklılık arz ettiğini görmekteyiz. Deizme göre, Tanrı âlemle sürekli 

ilişki içinde değildir. Buna göre, Tanrı başlangıçta âlemi yaratmış, evreni düzenleyen 

kalıcı, değişmez kanunlar koymuştur. Bunun yanısıra, insanın evreni ve bu yasaları 

akıl ile kavrayacak donalımda yaratılması sonucu, Tanrı’nın aleme müdahale etmesine 

                                                 
191 Erhan Şekerci, Aydınlanma ve Din, 1.Baskı (İstanbul: İnsan Yayınları, 2016), 99-100. 
192 Dorman, Deizm ve Eleştirisi: Tarihsel ve Teolojik Bir Yaklaşım, 247. 
193 Taylan, Düşünce Tarihinde Tanrı Sorunu, 221. 



 

 

66 

gerek kalmamıştır. Yani, deistler akıllarıyla hem Tanrı’nın varlığını, hemde O’na karşı 

iyi bir kul olma bilincini kavrayabilirler.194 

 Amerika’da ünlü olan Thomas Paine göre ise, âlem Tanrı tarafından varlık 

alemine getirilmiştir. Bu durum, Tanrı’nın hem varlığının hem de üstün bir sanatkâr 

olduğunun göstergesidir. Deistlerin kutsal kitabı ise Paine’a göre, yaratılışın ta 

kendisisidir. Yani, deistler yaratılışı okuyarak Tanrı hakkında bilgiye ulaşabilir. 

Paine’a göre, akıl Tanrı tarafından insana bilgi kaynağı olarak sunulmuştur. Bu bilgi 

kaynağı ile insan evrende hâkim olan yasaları bilebilir ve tüm işlerini bu doğrultuda 

temellendirebilir. Sonuç olarak, evrenin oluşumu ve işleyişi üzerine araştırmalar insana 

bilgi ve inanç sağlarken, Tanrı’ya karşı ise saygı ve minnet duygusunu 

geliştirmektedir.195 Bu görüşleriyle Thomas Paine, bu konuda net bir tavır içerisinde 

düşüncelerini paylaştığını görmekteyiz. 

 Voltaire göre, Tanrı sebepsiz hiçbir iş yapmamaktadır. Bu sebeple, Tanrı geçici 

bir iş için bile olsa, hiçbir nedeni bozmaya zorlayamayacağını ifade ederek, mucizenin 

imkânı konusunda görüşünü ortaya koymaya çalışmıştır. Böylece Voltaire, Tanrı’nın 

bir grup insanın kendisine inanması için çeşitli mûcizeler göstermek üzere doğa 

yasalarını bozmasını kabul etmez. Çünkü Voltaire, tüm insanı evrende ufak bir karınca 

yuvasına benzetmektedir. Bir grup karınca için Tanrı’nın bütün mekanizmayı bozup 

değiştirmesini mümkün görmemekle birlikte bunun hayal etmenin çılgınlık olacağını 

ifade etmektedir. 196  Yani Voltaire, ilk sebep olarak bir Tanrı’nın varlığını kabul 

ederken, Tanrı’nın herhangi bir durumda insanları inandırmak için mucize 

göstermesini asla kabul etmemektedir. 

 Latince "determinatio” kelimesinden türetilen Determinizm, kelime anlamı 

tayin, belirlenme gibi anlamlara gelmektedir. Genellikle Batı dillerinde kullanılan 

Determinizm, felsefe tarihinde en çok tartışılan konulardan biri olmuştur. İslâm 

düşünce tarihinde ise Determinizm kelimesine karşılık gelen herhangi bir kavram 

bulunmamaktadır. Fakat bu terim “sebep ve illet” kavramları etrafında tartışılmıştır.  

                                                 
194  Bu görüş ile ilgili bkz. Hamdi Gündoğar, “Deizm; Aklın Tanrılaştırılması Ya Da Sorumsuz 

Özgürlük”, Din Karşıtı Çağdaş Akımlar ve Deizm, ed. Vecihi Sönmez v.dğr. (Van:Ensar Neşriyat, 

2017), 31. 
195 Paine, Akıl Çağı, 173-174.  
196 Voltaire, Felsefe sözlüğü II, 221. 



 

 

67 

Batı felsefesinde “causalite” kavramıyla açıklanmaya çalışılan “sebeplilik" ilkesi ile de 

yakından ilişkilendirilmiştir.197 

 Determinizm anlayışı içinde olan birisi için mûcize imkansızdır. Buna göre 

determinizmi açıklamak gerekirse; “Evrendeki her olayın kendisini belirleyen bir 

nedenin bulunduğunu öne süren yaklaşım” şeklinde tanımlandığı gibi, “Evrendeki 

fenomenlerin birbirlerine son derece sıkı bir şekilde, bir nedensellik ilişkisi içinde 

bağlı olduklarını ve evrende hiçbir boşluğun bulunmadığını dile getiren öğreti” 

şeklinde de tanımlanmıştır. Yani bu anlayışa göre, evrende var olan her şey bir nedene 

bağlı olarak var olduğu ve bu durumunda bilimsel yöntemlerle açıklanabilecek bir 

neden olduğunu söylemişlerdir. Bu konu hakkında ise, bazı bilim adamları 

determinizm anlayışını eleştiride bulunarak, evrendeki keyfilik ve özgürlüğe yer ve 

olanak bırakmadığını ifade etmişlerdir. 198  Ayrıca bu anlayışı evrenin işleyişine 

uygulayan deterministler, Tanrı’yı boşlukları dolduran bir unsur olarak kabul 

etmişlerdir. Tabiri yerindeyse, Tanrı bilimsel olarak açıklanamayan gerçekleri 

anlatabilmek için oluşturulmuş bir hipotez olarak yardıma çağrılmıştır. Fakat insan 

aklı, bilimsel açıdan ilerleme kat ettikçe, Tanrı’nın doldurduğu boşluklar teker teker 

boşalmıştır ve Tanrı hâkim olduğu alanlardan geri çekilmiş ve her bilimsel ilerleme ile 

Tanrı’nın evren üzerindeki hâkimiyeti daralmıştır.199 

 Deistlere göre, Kitâb-ı Mukaddes’in içinde yer alan ve doğaüstü olarak 

anlatılan mûcizelerin oluşması imkansızdır. Ve bu tür anlatımların efsanelerden 

oluştuğunu ifade etmektedirler. Bu sebeple, geleneksel dinler üzerinde etkili olan 

mucize konusuna şiddetli eleştiriler getirmiş, özellikle Eski Ahid’deki peygamber ile 

Yeni Ahid’deki Hz. Îsâ’nın öldükten sonra yeniden dirilişi ile ilgili anlatımlara karşı 

hep saldırıda bulunmuşlardır. Bu anlamda deistler, Tanrı’nın özel iradesini yok 

saymışlardır. Bu konuda Anthony Collins, “Hz. İsâ’nın yeniden bedenlenmesi gibi 

rivayetlerin akledilemez ve kanıtlanamaz” olduğunu ifade ederek mûcizenin 

                                                 
197 Bu görüş ile ilgili bkz. İlhan Kutluer, “Determinizm”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 

(İstanbul: TDV Yayınları,1994), 9:215. 
198 Cevizci, Felsefe Sözlüğü,139. Ayrıca bkz. Caner Taslaman, Modern Bilim, Felsefe ve Tanrı,1. Baskı 

(İstanbul: İstanbul Yayınevi, 2008),73. 
199 Bu görüş ile ilgili bkz. Mahsum Aytepe,“Deizm- Bilim İlişkisi Ve İslam Düşüncesi”, Din Karşıtı 

Çağdaş Akımlar ve Deizm, ed.Vecihi Sönmez v.dğr.(Van:Ensar Neşriyat, 2017) ,196. 



 

 

68 

ispatlanamayacak bir durum olduğunu söyleyerek mûcizenin imkansızlığa dikkat 

çekmiştir.200  

 Hz. Îsâ’nın çarmıha gerilmesinden sonra Pavlus’un (Miladi I. yüzyıl), 

Hıristiyanlıktaki etkisi artmıştır. Özellikle, Hz. Îsâ’nın mûcizelerini ön plana çıkararak 

yaptığı yorumlar, Hıristiyanlığı neredeyse tümüyle mûcizeler dinine dönüştürmüştür. 

Aynı zamanda bununla yetinmeyerek, Yunan ve Roma’nın putperest inançlarında 

bulunan sır ve gizeme dayalı dinî inançlarını Hıristiyanlığın inanç sistemine 

yerleştirmeyi başarmıştır.201 Daha sonraki süreçte ise, Avrupa’da bulunan kilise ve din 

adamları hemen her konuyu veya olayı mûcizevî bir kisveye büründürerek, sürekli sır 

ve gizemlerle dolu bir inanç oluşturmaya çalışmışlardır. Bu durum sonucunda ise, akıl 

dışı dinî ritüeller ortaya çıkmış ve kilise içerisinde din adamlarının dejenere olmasına 

sebep olmuştur. 202  Normalde papaz ve rahipler, Tanrı ile kullar arasında bir araç 

görevini üstlenirken, daha sonraki süreçte toplum içerisinde kahinlik ve ruhbanlık 

sınıfının ortaya çıkmasına zemin hazırlamıştır. 203  Toplum ise, Hıristiyan din 

adamlarının, sır ve gizemlerle dolu olduğuna inandırılmaya zorlanmıştır.204 Yani, Hz. 

İsa sonrası dönemde mûcize etkin bir şekilde kullanılmıştır. Ve toplum tarafından da 

kilise ve din adamlarının kahinlik ve ruhbanlık sınıfının temsilcileri olduklarını, cebren 

bile olsa, kabul ettiklerini söyleyebiliriz. 

 Hıristiyan din adamları, kendilerinin sıradan insanlardan farklı olduklarını, 

sırlarla dolu bir hayat sürdüklerini topluma inandırmışlar, insanların kalplerine kadar 

dokunabilen bir güç elde etmişler ve bu gücü ellerinde tutmak için çaba göstermeye 

devam etmişlerdir. Sonuç itibariyle de din adamları gizliden gizliye sürekli Tanrı ile 

bağlantı halinde olduklarını belirterek, istedikleri zaman Tanrı’nın gazabını veya 

rızasını toplum üzerinde etkin kılabileceklerini topluma inandırmışlardır.205 Bu durum 

ise, toplumda din adamlarının ön planda yer almasına, insanlar arasında üst düzey bir 

                                                 
200 Şekerci, Aydınlanma ve Din, 126. 
201 Bu görüş ile ilgili bkz. İbrahim Coşkun,“Modern Çağ Deizminin Nedenleri Ve Sonuçları”, Din 

Karşıtı Çağdaş Akımlar ve Deizm, ed.Vecihi Sönmez v.dğr. (Van:Ensar Neşriyat, 2017), 49. 
202 Bu görüş ile ilgili bkz. İbrahim Halil Erdoğan, “Deizm ve Tabii Din Arayışı Bağlamında Bir Analiz” 

Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 11/57 (2018): 791. 
203 Coşkun, “Modern Çağ Deizminin Nedenleri ve Sonuçları”, 50. 
204 Erdoğan, “Deizm ve Tabii Din Arayışı Bağlamında Bir Analiz”, 791. 
205 Coşkun, “Modern Çağ Deizminin Nedenleri ve Sonuçları”,51. 



 

 

69 

yer edinmesine, Tanrı ile irtibat sağlaması üzerine de insanları din üzerinden 

korkutmasına sebebiyet vermiştir. 

 Genel olarak Hıristiyanların, Hz. Îsâ’nın mûcizelerini yanlış anlamaları ve 

yorumlamaları onları yanlış bir inanç sistemine itmiştir. Bunun nedeni ise Hz. İsa’ya 

olan aşırı sevgi ve ilgilerinin neticesi olarak Hıristiyanlık içerisinde gerçekleşen her 

olayın mucizelerle açıklamaya çalışmaları olmuştur. Daha sonraki süreçte ise Hz. 

İsâ’nın yerini ruhban sınıfı doldurmuştur. Yani, peygamberlik makamı boş 

bırakılmamıştır. Fakat peygamberlerin özelliklerini taşımayan bu ruhban sınıfı, başta 

inanç konuları olmak üzere Hıristiyanlık dininin ibadet, ahlâk ve muamelat gibi 

konularının da bozulmasına sebebiyet vermiştir. 206  Böylece Hıristiyanlıktaki yanlış 

dinî inançlar, davranışlar ve sözler sonucunda “Modern Çağ Deizmi” başlığı ile bilinen 

bir Deizm ortaya konulmuştur. 

Bu konuda görüşünü incelediğimiz Paine, mûcize, kehanet gibi inanışlar, 

gerçekliği bulunmayan, insan tarafından oluşturan hayal ürünü dinlerin uzantısı 

şeklinde ifade etmiştir.207 Bu inanışlardan ötürü, insan ürünü olan bu dinler dünya 

geneline yayılmış ve temsilcisini bularak faaliyetlerini sürdürmüştür. Paine göre, 

mûcize konusu hangi açıdan değerlendirilirse değerlendirilsin meydana gelmesi 

imkansızdır. Ayrıca mûcizelerin rivayet yoluyla insanlara aktarıldığına dikkat çekerek, 

ezberden söylenen mucizeleri bir dinî sistemin gerçek bir delili olarak görmek 

mümkün değildir. Bu yalnızca hayal ürünüdür ve gözlemlenebilen bir durum 

değildir. 208  Kısaca Paine’nin mûcizeyi net olarak reddettiğini, hiçbir şekilde Tanrı 

tarafından gerçekleşen bir olay olmadığını, insanlar tarafından uydurulan hayal ürünü 

inanışlar olduğuna dikkat çekmiştir 

Vahiy ve Peygamberlik konusuyla yakından ilişkili olan mûcize konusu, 

Tanrı’nın insanın hayatına müdahale edip etmediği noktasında tartışılmıştır. Mucize 

konusunda Tindal’ın görüşü incelendiğinde, Tindal’ın açık bir şekilde mûcizeyi red 

ettiğe dair bir görüş ortaya konulmamıştır. Aksine Tindal, mûcizenin gerçekliğini 

kabul eden bir yaklaşım sergilemiştir. Aynı şekilde Tindal, havarilerin de Hz. Îsâ’da 

                                                 
206 Coşkun, “Modern Çağ Deizminin Nedenleri ve Sonuçları”, 63. 
207 Paine, Akıl Çağı, 62. 
208 Paine, Akıl Çağı, 61. 



 

 

70 

gerçekleşen ölüleri diriltme mûcizesi gibi bir mûcize gösterebileceğini dâhi mümkün 

görmüştür. Bu bağlamda, vahyin mûcize ile delillendirmesine karşı çıkmıştır.209 Yani, 

mûcizenin delil değeri taşıması tartışma konusu yapılmıştır. 

 Sonuç olarak mûcize ile ilgili birçok görüş incelenmiş ve bazı deistler açık bir 

şekilde mûcizeleri red ederken, bir kısmı üstü kapalı olarak mûcizenin imkansızlığına 

dikkat çekmiştir. Deistler, bu görüşlerini ortaya koyarken Tanrı’nın doğasının 

değişmezliği ilkesinden yola çıkarak mûcizenin imkansızlığını vurgulamışlardır. 

Ayrıca mûcizenin insan kaynaklı dinlerin uydurdukları, hayal ürünü bir inanış 

olduğunu da ifade edilmiştir. Bu inanış, aklî olarak ispatlanamayan, gözlemlenemeyen 

ve insanlara bir fayda vermeyen bir inanış olduğu şeklindede açıklamalar yapılmıştır. 

Yani genel itibariyle Tanrı’nın yüceliğine yakışmamasından ötürü mûcize inkâr 

edildiğini söyleyebiliriz. Bunun temel nedeni ise, kilise ve din adamlarının 

Hıristiyanlığı mûcizeler dinine çevirmelerinden ötürü ruhban sınıfı oluşturmaları ve 

insanları bu mucizelere inanmaya zorlamaları olmuştur. 

 2.4.3. Peygamberlik ve Vahiy 

 

 Deistlerin en çok tartıştığı ya da deist deyince ilk akla gelen konu peygamber 

ve vahiy anlayışıdır. Bir yönüyle de Deizmi Ateizme yaklaştıran konu da bu konudur.  

Bu kapsamda deistler, inanç esaslarından olan vahiy ve peygamberi reddetmiştir. Yani, 

peygamber aracılığıyla gelen emir ve yasakları peşinen kabul etmemiştir. Deizmde dini 

ve ahlâki kurallar vahiyle desteklenmediğinden ötürü oluşan boşluk akıl ile 

doldurulmaya çalışılmıştır. Bu anlamda, insan kulluk görevlerinin düzenlemesini akıl 

ile yapmaktadır.210 Deistler başlı başına aklı bu konuda yeterli görmüşlerdir. Yani, 

insan aklıyla her şeye ulaşabilir. 

 Deistler tarafından şiddetli bir şekilde tartışılan nübüvvet konusu, İslamiyet’in 

hızla yayılmasının ardından hicri II. yüzyılın ikinci yarısından itibaren Hint kökenli 

Berahime mezhebinin mensupları tarafından tartışılmaya başlanmıştır. 

 Berâhime mezhebi, Klâsik eserlerde yazılan bilgilere göre, Hindistan’ın Hind 

bölgesinde ortaya çıkmış, Berhemî/ Berâhim adlı kişiye nispet edilmiştir. Berâhime 

                                                 
209 Kardaş “Deizmin İncilinde Tanrı ve Din Tasavvuru”,24. 
210 Bu görüş ile ilgili bkz. Gündoğar, “Deizm; Aklın Tanrılaştırılması Ya da Sorumsuz Özgürlük”, 31. 



 

 

71 

mezhebi, İslam bölgesinde nübüvveti inkâr eden bir akım olarak hayat bulmuş, bir süre 

sonra yaygın olarak “Brahmanizm” ismini kullanmaya başlamıştır. Günümüzde de 

daha çok bu ismiyle bilinmektedir. Berâhime mezhebin inanç esaslarına bakıldığında 

Allah’ın varlığına ve birliğine inanan, alemin hâdis olduğunu kabul eden ve bi’seti ve 

tamamıyla nübüvveti inkâr eden bir inanç sistemi geliştirmişlerdir. Berâhime mezhebi 

üzerine yapılan araştırmalar incelendiğinde, bu mezhebin katı bir rasyonalist olduğunu 

söylemek mümkündür.211   

 Berâhime mezhebi, Peygamberlik konusunda bir beşere tabi olmayı en büyük 

günah olarak ifade etmiştir. Onlara göre, bir insanın, diğer bir insan üzerinde bir 

üstünlüğü yoktur. Yani onlara göre, bir peygamber olarak bir insanın diğer insanlara 

emretmesi veya yasaklaması mümkün değildir. 212  Buradan hareketle Berâhime 

mezhebi ile Deizm arasında nübüvvete, mucizeye ve vahye karşı ortaya koydukları 

görüşler değerlendirildiğinde aralarında bir benzerlik olduğunu düşünülmüştür. Fakat 

Berâhime mezhebinin peygamberlik kurumunu ve vahyi kabul etmemesi ile Batı’daki 

Hıristiyanlık dinine tepki olarak ortaya çıkan Deizmin aynı olmadığını söyleyebiliriz. 

Berâhime ve deizmi kıyaslayacak olursak, Berâhime taraftarları, vahiy ve nübüvvet 

kültürü olmayan bir toplum geleneğinden doğmuş kişiler olarak Allah’ın insan 

türünden bir peygamber göndermesini abesle iştigal olarak görürken, Deizm 

taraftarları, Orta çağ Avrupası’ndaki Hıristiyan din adamlarının ve kurumlarının 

baskıcı tavrına, ilkel din anlayışlarına karşı geliştiren yeni bir din anlayışıdır. Netice 

olarak vahyi ve nübüvveti inkâr etme noktasında birleşmiş olsalar bile, ortaya çıkış 

nedenleri tamamıyla farklılık arz etmektedirler. 213  Bu açıdan Deizmi, Berâhime 

mezhebinin günümüzdeki tezahürü olarak değerlendirmek doğru bir yaklaşım değildir. 

 Sonuç olarak deistler, dini değerlerin akıl ile kavranıp anlaşılabileceğine karar 

vermişlerdir. Bu sebeple insanları doğru bir yola ulaştırmak amacıyla peygamberlerin 

gönderilmesini gereksiz ve geçersiz kılmışlardır. Deistlere göre, şayet Mûsa ve Îsâ 

peygamber olarak yaşamışlarsa onların ortaya koyduğu dini doktrin, akıl gücü ile 

ulaşılabilen doğal din anlayışından farklılık arz etmeyecektir. Yani onlara göre, insan 

                                                 
211  Bu görüş ile ilgili bkz. Muzaffer Barlak, Kelâm’da Nübüvvet Tartışmaları, 1. Baskı (Ankara: Ankara 

Okulu Yayınları, 2015), 70-72. 
212 Harman, “Kelâm İlminin Deizm Eleştirisi Bağlamında Akıl ve Âlem Tasavvuru”, 16. 
213 Erdoğan, “Deizm ve Tabii Din Arayışı Bağlamında Bir Analiz” 792. 



 

 

72 

zaten akıl gücüyle doğal bir din anlayışına ulaşmaktadır. O yüzden insanlar, bir 

peygamberin yardımı olmaksızın doğruyu, iyiyi anlayabileceklerini ifade etmişlerdir. 

Deistler, kısaca Hz. Îsâ bir peygamber olarak görmekten ziyade, değerler eğitimi veren 

bir öğretmen olarak görmüşlerdir.214 

 Deistlere göre, Hıristiyanlık dininin saf halî, doğal dindir. Ve bu doğal din, 

doğuştan fıtratımızda mevcuttur. Herbert of Cherbury ve John Toland gibi deist 

düşünürler, akılla çelişmediği sürece vahiy akıl-üstü konularda bize bilgi verebileceği 

üzerinde aynı görüşü paylaşmışlardır. Rousseau ise, insanın Tanrı’nın doğal vahyini 

anlayıp kavrayacak bir şekilde yaratıldığı söylerken, Voltaire, vahiy konusunda alaycı 

bir yaklaşım içinde davranmıştır. Ona göre, Tanrı tarafından gönderilen vahiy, insan 

ürünü olan yazılardan daha aşağı ve değersizdir. Paine göre, doğru vahiy gözleme 

dayanmaktadır. Dolayısıyla evrensel olan bu vahiy, yanlış anlaşılmış ve 

yorumlanmıştır. Nitekim, Ahd-i Atîk ve Ahd-i Cedîd olarak yazılı metinlere 

dönüştürülmüştür.215 Ayrıca Voltaire, Rousseau ve Paine gibi düşünürler, vahiy ürünü 

olarak ortaya çıkan dinlerin işkence ve zulme sebep olduklarına işaret etmişlerdir. 

Bununla birlikte tüm dinler birbirine karşı öfke dolu ve aşağılayıcı bir yaklaşım içinde 

olduklarını ifade etmişlerdir. Yani, toplumda insanların ayrışmasına, gruplaşmasına 

sebebiyet verdiğini ifade etmişlerdir. Vahiy konusundaki bu düşüncelerinin yanında, 

doğal olarak vahyi ulaştıracak konumda olan peygamberlerin varlığını da gereksiz 

görmüşlerdir. 

 Aktarıldığına göre Tindal ise, Hz. Îsâ’nın Tanrı tarafından gönderilen bir 

peygamber olduğunu ve bu olayı da mûcizelerle desteklediğini açık bir dille kabul 

ettiği bilgisine ulaşılmıştır.216 

 Deistik düşünce ilk önce Allah’ın âleme müdahalesi inkâr etmiş ve insanı 

özgür kılmıştır. Sonrasında ise peygamberliği reddederek peygamberin insan 

üzerindeki yaptırımını ortadan kaldırmıştır. Tanrı korkusu ve peygamber kontrolünde 

olmayan insan kendisini tamamen özgürlük içinde bulmuştur. Kimi zaman aklını 

                                                 
214 Dorman, Deizm ve Eleştirisi: Tarihsel ve Teolojik Bir Yaklaşım, 293. 
215 Paine, Akıl Çağı, 27. 
216 Hudson, The English Deists: Studies in Early Englishtenment, 112.  



 

 

73 

Tanrı, kimi zaman peygamber makamına getirmiştir. Nefsi için sorumsuz bir özgürlük 

alanı yaratmıştır.217 

 2.4.4. İbadet, Dua, Tövbe 

 

 Deizmde Tanrı-Âlem ilişkisi ile Tanrı-İnsan ilişkisi paralellik arzetmekte olup 

insanların yaptığı kulluk, ibadet, dua, vb. konularda doğal olarak anlamsızlaşmıştır. 

Yani, evren ve insan için Yaratıcı’dan bir şey istemek veya istememek yolundaki 

talepler, mükemmel evren ve sonsuz yetkinlik sahibi Tanrı kavramına uygun 

düşmemektedir.218 Böylece Deizm, Tanrının bilen, peygamber gönderen  ve duaları 

kabul eden bir Varlık olarak hem insanla hem de alemdeki diğer varlıklarla ilişkisini 

bir kenara iterek Tanrı’nın yalnızca kudret sıfatına odaklanan bir Tanrı-âlem tasavvuru 

ortaya koymuştur.219 Bu açıdan geleneksel dinler tarafından yapılan çeşitli ritüeller, 

dinî tören ve ayinler  deistler üzerinde hiçbir anlam ifade etmemektedir. Dini ibadetleri 

anlamsız bulan deistlerin en önemli ibadeti, ahlâklı bir kul olarak dünya hayatı 

yaşamaktır.220 Yani, iyi ve güzel işler yapıp, kötülüklerden uzak durmak ve Tanrı’nın 

verdiği nimetlere şükür etmek gibi eylemlerde bulunmak, deistlere göre ibadetin 

temelini oluşturduğu söylenilebilir. 

  Buradan hareketle Deizm anlayışında insan, bütün davranışlarında ve 

hareketlerinde özgür kılınmış bir varlıktır. Yani, hiçbir davranışından ötürü mükellef 

tutulamaz. Allah insanı eşref-i mahluk olarak yaratmasına rağmen kulluk borcu olarak 

ibadet etmekten bahsedilmemiştir. Yani deistler için yaratılanların en mükemmeli 

olarak Tanrı’ya teşekkür edici bir eylem söz konusu etmemişlerdir. Şükür edici 

olmadıkları gibi Tanrı’nın istemediği eylemler gerçekleştirildiği takdir de cezayı da ön 

gören bir yaptırımları olmamıştır.221 

 Deistler, tövbe konusunda insanların din adamları tarafından vaftiz edilmesini 

ya da bir hatadan dolayı bir papaza itirafta bulunmasını hiçbir aklın kabul 

etmeyeceğini belirtmişlerdir. Örneğin, Hz. Adem’in işlediği suçtan dolayı dünyada 

gelen her insan, günahkâr sayılmıştır. Ve yeni doğan bir çocuk ancak Hıristiyan bir din 

                                                 
217 Gündoğar,“Deizm; Aklın Tanrılaştırılması Ya Da Sorumsuz Özgürlük”, 35. 
218 Taylan, Düşünce Tarihinde Tanrı Sorunu, 221. 
219 Harman, “Kelâm İlminin Deizm Eleştirisi Bağlamında Akıl ve Âlem Tasavvuru”, 20. 
220 Dorman, Deizm ve Eleştirisi: Tarihsel ve Teolojik Bir Yaklaşım, 293. 
221 Gündoğar, “Deizm; Aklın Tanrılaştırılması Ya Da Sorumsuz Özgürlük”, 33. 



 

 

74 

adamı tarafından vaftiz edildiği takdirde bu günahtan arınmış olacağı kabul edilmiştir. 

Fakat deistler göre bu olay, aklın ve vahyin bir ilkesi değildir.  Aynı şekilde Hıristiyan 

birinin bir günah işlediğinde, kiliseye gidip bir papaza günah çıkararak tövbe etme 

olayını eleştirerek, bu durumun Tanrı-insan arasındaki iletişimi ortadan kaldırmasından 

dolayı karşı çıkmışlardır. Deistlere göre, bu durumu rasyonel bir bakış açısıyla 

değerlendiren bir insan için, hiçbir mantıklı tarafı bulmamaktadır.222 Kısaca Deizmde 

dua, ibadet ve tövbe gibi ritüeller bulunmamaktadır. 

 2.4.5. Ahiret Anlayışı 

 

 Ahiretin varlığı ve ruhun ölümsüzlüğü konusunda deistler arasında ortak bir 

karar söz konusu olmamıştır. Bir kısım deistte göre, ceza ve mükafat noktasında 

mutlak adaletin gerçekleşmesi için ahiret hayatına inanılması gerektiğini savunurken, 

diğer bir kısma göre, kişi ceza ve mükâfatın bu dünyada gerçekleşeceğini kabul 

ederken, ahirete hayatının varlığına inanmamıştır.223  Örneğin Herbert’in konuyla ilgili 

görüşü incelendiğinde ahiret inancını kabul ettiğini görmekteyiz. Ona göre, ahirette 

ceza ve ödül olacaktır. Tanrı’nın bu dünyadaki fiillerinden ötürü insanları bir hesaba 

çekeceğini dile getirmiştir. Aynı zamanda, cennet, yıldızlar, cennet bahçeleri gibi 

ödülleri iyiliğin simgesi olarak zihinlere yerleştirilirken, cehennem ise kötülüğün 

simgesi olarak zihinlere yerleştirilmiştir. Ayrıca Herbert göre, her millet ölümden 

sonra hayatı beklemektedir. İçerik olarak bu ödül ve cezanın doğası, niteliği, süresi ve 

şekli konusunda ortak bir görüş olmamasına rağmen ödül ve ceza kavramları müşterek 

olarak kullanılmıştır. Herbert’e göre, bu ödül ve cezanın nasıl belirleneceği noktasında 

doğal akıl, kesin bir bilgi vermesi imkansızdır.224 

 Radikal bir deist olarak bilinen Anthony Collins (ö. 1729), ruhun ölümsüzlüğü 

konusunda, ruhun maddi olduğunu söyleyerek onun ölümsüzlüğü ile başlayacak bir 

ahiret hayatına karşı çıkmıştır. Collins, ruhun ölümsüzlüğü düşüncesini Mısırlı din 

adamlarına kadar dayandırmaktadır. Deist Lord Viscount Bolingbroke (ö.1751) ise, 

ölümden sonra bir hayatın olduğuna dair kuşkular beslediğini ifade etmiştir. Ona göre 

öldükten sonra bir hayat varsa bile, bu hayatta ceza veya mükafat söz konusu değildir. 

Bolingbroke, bu düşünceyi Hz. Mûsa’nın Mısırlılardan öğrenmiş olacağına dikkat 

                                                 
222 Erdoğan, “Deizm ve Tabii Din Arayışı Bağlamında Bir Analiz” 802. 
223 Gündoğar, “Deizm; Aklın Tanrılaştırılması Ya Da Sorumsuz Özgürlük”, 35. 
224 Byrne, Natural Religion and the Nature of Religion: The Legacy of Deism, 25.  



 

 

75 

çekmektedir. Bolingbroke’ a göre insanlar, ödül ve ceza gibi ahiret inancının varlığıyla 

uyutulmaya çalışılmıştır. Voltaire’e göre Hz.Mûsa bu konuda Yahudilere ceza, 

mükafat, ruhun ölümsüzlüğü, cennet, cehennem gibi ahiret inancıyla ilgi kavramlar 

hakkında herhangi bir açıklamada bulunmamıştır. Kısaca Hz. Mûsa’nın öğretileri 

dünya hayatını ilgilendiren konularda olmuştur.225 

Sonuç olarak, deistlerin genel itibariyle ölüm sonrası tekrar dirilişi ifade eden 

ahiret hayatına inanmamışlardır. Bu görüşün temelini ise, emir vermeyen bir Tanrı 

hesap soramayacağı düşüncesidir. Böylece bu hayatı, sadece dünya hayatından ibaret 

görmüşlerdir. Bu konuda Deizm inanışını yazılarıyla tenkit eden Samuel Clarke’ye 

göre, deistlerin ruhun ölümsüzlüğünü savunmaları, ölümden sonra, ahiret inancının 

mümkün görmemelerinden kaynaklanmaktadır. Bu yönüyle Deizm ve Ateizm ahiret 

inancına dair görüşleriyle aynı noktada birleştiğini söyleyen düşünürler ve bilim 

adamları olmuştur. Çünkü ahiret inancı sadece peygamberlerin bildirmesiyle bilinen 

bir sem’iyyat konusudur. Bu açıdan ahiret ile ilgili konulara tecrübe, akıl, deney ve 

benzeri yollarla ulaşmanın, bilmenin, açıklamanın mümkün olamayacağı ifade 

edilmiştir.226 

Ahiret hayatıyla ilgili olarak 1 Kasım 2018 Deizm Derneği Kuruluş 

Bildirgesi’nde yayımlanan bildirgede deistler, “şaraptan ırmakların olduğu, genç 

kızlarla dolu, hazza dayalı öte dünya vaadine de kanarak…” şeklinde ifadelerle 

günümüzde de ahiret hayatına inanmadıklarını açıkça dile getirmişlerdir.227 

 

 2.4.6. İnsan ve Ahlâk Görüşü 

 

 Deistler Tanrı-insan ilişkisi içerisinde din duygusunun insanda doğal olarak 

bulunduğunu söylemişlerdir. Yani, onlara göre din insanda fıtridir. Bu açıdan insan, 

peygamber aracılığıyla Tanrı’dan gelen vahyin yardımı olmaksızın hem Tanrı’ya hem 

de Tanrı’nın yaratmış olduğu diğer varlıklara karşı yapması gereken görev ve 

sorumlulukların bilincinde, ahlâklı bir birey olarak yaşamını sürdürebilir. Ayrıca 

                                                 
225 Gündoğar, “Deizm; Aklın Tanrılaştırılması Ya Da Sorumsuz Özgürlük”, 35-36. 
226 Erdoğan, “Deizm ve Tabii Din Arayışı Bağlamında Bir Analiz” 799. 
227  Deizm Derneği, “Deizm Derneği Kuruluş Bildirgesi”, erişim:5.10.2018, 

“https://www.deizmderneği”. 



 

 

76 

deistlere göre, insanın akıl melekesine sahip olarak yaratılmış olması da bu 

söylenenleri gerçekleştirmesi için yeterli bir unsurdur.228 

 İnsanın evreni anlamlandırma noktasında astronomi alanında çalışmalar 

yapılmıştır. Bu alanda yapılan araştırmalar Deizmin ortaya çıkması noktasında etkili 

bir rol üstlenmiştir. Bilhassa Kopernik devrimi, insanın evreni anlama ve 

yorumlamasında ve onunla olan münasebetinde bir dönüm noktası sayılmıştır. 

1543’ten önce astronomik olarak çoğu işlevde Dünya’ya dikkat çekilirken, 1543’ten 

sonra Kopernik, Güneş’e dikkat çekmiştir. Böylece, gezegen devinimlerinin merkez 

noktası Güneş olmuştur. Dünya ise eski astronomik konumu kaybetmiş ve bir dizi 

gezegenden biri haline gelmiştir. Kısaca modern astronomi, insanın kaînatta özel bir 

yere sahip olmadığını, Dünya’nın Güneş’in etrafında döndüğünü ve bu büyük kaînatta 

Dünya’nın çok küçük bir yer kapladığına işaret etmiştir. Bunu bilen ve bu dünyada 

yaşayan milyonlarca kişiden biri olan insan bu durum karşısında kendisini değersiz ve 

önemsiz hissedeceğine vurgu yapılmıştır. Bu bağlamda Güneş merkezli evren 

düşüncesi, insanın Tanrı’yla olan ilişkisini etkilemiştir. Ve insan yeryüzünde evlerinin, 

sadece sonsuz sayıdaki yıldızlardan birinin etrafında dönen bir gezegende yaşamını 

sürdürmesi, insanın kozmik düzendeki yerini sorgulamasına neden olmuştur. Bu 

sebeple, Kopernik devrimi, Batı insanının kendini, evreni, Tanrı’yı algılamasında bir 

dönüm noktası olmuştur. Teolojik açıdan bir başka gelişme ise, “Bir şey varsa mutlaka 

doğrudan insanla veya dünya ile ilgili amacı vardır” şeklindeki teolojik yorumlara 

karşı şüphelerin oluşmaya başlamasıdır. Bu düşünce kâinatta amaçsal bir yapılanmanın 

olmadığına dair görüşleri güçlendirmiştir. Ve Orta çağ boyunca tümdengelimci bilgi 

anlayışını sarsmıştır. 229  Yani, bu bilimsel ilerleme teolojik açıdan Tanrı-insan 

ilişkisinde şüpheleri beraberinde getirerek insanın kaînattaki yerini ve amacını 

sorgulamasına neden olmuştur. Ayrıca Hıristiyanlık dini insan merkezli bir doktrindir. 

Yani, insan başroldedir ve bu bilimsel araştırma insanı, merkezî konumdaki 

Dünya’dan alarak, Güneş’in etrafında dönen bir dizi gezegenin içindeki küçük bir 

varlık haline getirmiştir. Sonuç olarak bu düşünce ile birlikte, Dünya’nın merkezî 

konumu değişirken, insanda buna ayak uydurarak konumunu değiştirmiştir. 

                                                 
228 Çetin, Deizm Eleştirisi ve Yapılması Gerekenler, 51. 
229 Coşkun, “Modern Çağ Deizminin Nedenleri ve Sonuçları” 59. 



 

 

77 

 Tanrı-insan ilişkisi içerisindeki bir diğer teolojik durum ise, Hıristiyanlık 

dinindeki “aslî günah” öğretisidir. Bu öğretiye göre, insan doğuştan günahkârdır. Bu 

öğreti 17. yüzyıla kadar etkili olurken 17. ve 18. yüzyılda, bazı filozoflar ve bilim 

adamları tarafından eleştirilmiş ve teist inancındaki gibi insanın kaînata günahsız bir 

şekilde geldiği düşüncesi hâkim olmuştur. Yani bu düşünürlere göre, yeryüzünde 

gerçekleşen bütün kötülükler insanın doğasından kaynaklanmaz, bunun sebebi, 

dejenere olmuş kurum ve din adamlarıdır. Böylece insanın fıtrî olarak bir ahlâka sahip 

olduğuna işaret edilmiştir. Bu görüşe göre, insan ahlaki olarak bir iyilikte 

bulunduğunda bunu geleneksel dinlerdeki ahiret inancında bahsettiği gibi cennet veya 

cehennem algısından ötürü yapmaz. Bunu doğasında barındırdığı için yapmaktadır. 

İnsanın tabiatında bulunan bu iyilik, bizzat Tanrı’nın tabiattaki iyilikten gelmektedir. 

Yani insan, Tanrı’dan bir parça taşımaktadır. Bu anlayışa göre, Tanrı’nın yarattığı 

kullarından istediği şey ise, iyi ve erdemli olmalarıdır ve onun dışında bir beklentisi 

yoktur. Bu konuda deistlerin görüşü ise, aklî olarak yetkin olan insanın, tabiatına aykırı 

davranamaz. Böylece insanın hem Tanrı’ya yakışan hem de insanî ilişkilerinde ahlaklı 

bir birey olarak hayatını sürdürebileceğine inanılmıştır. Bu görüşten yola çıkarak 

deistler, Hıristiyanlığın inanç sisteminde bulunan “aslî günah” öğretisini kabul 

etmeyerek, bu inancı yıkamaya çalışmış, yerine dünyaya günâhkar olarak gelmeyen, 

ahlâkî donanımıyla diğer canlılardan üstün özelliklere sahip insan imajını getirmeye 

çalışmışlardır.230 Bu yönüyle teistik bir tavır sergiledikleri söylenilebilir. 

  Hume’un ilk yazdığı eser, Treatise’in önsözünde “doğal din de diğer bütün 

bilimler gibi insan doğasına bağlıdır. Fakat doğal din, daha çok bağımlıdır” şeklindeki 

sözleriyle doğal dinin insanın fıtratında bulduğuna işaret etmiştir.231 Hume, din-ahlâk 

ilişkisini bu düşünce üzerine bina etmiştir. Ve ona göre, din ile ahlâk arasında bir 

ilişkisi söz konusu değildir. Hume, Tanrı kavramının tamamen “çıkarımsal” ve 

“felsefî” bir kavram olduğunu ve herhangi bir ahlâkî sıfatı taşımadığını belirtmiştir. 

Dolayısıyla Hume, insanın ahlâkî olarak gerçekleştirdiği eylemlerini, Tanrı’ya nispet 

edilemeyeceği görüşünü paylaşmıştır. Çünkü Tanrı’nın doğası yarattığı insanın 

doğasından sonsuz kere üstündür. Bu yüzden sonlu olan insanın kullandığı 

kavramların, sonsuz olan Tanrı için kullanılması mümkün değildir. Yani Hume 

                                                 
230 Dorman, Deizm ve Eleştirisi: Tarihsel ve Teolojik Bir Yaklaşım, 264. 
231 David Hume, İnsan Doğası Üzerine Bir İnceleme, trc. Ergün Baylan (Ankara: BilgeSu Yayıncılık, 

2009), 12.  



 

 

78 

Tanrı’yı ahlakî eylemlerden uzak tutarak, ahlakî olarak insanı zorlamayan bir Tanrı 

anlayışı geliştirmiştir. Fakat bu düşünce, Tanrı’nın ahlâkî konulara önem vermediği 

anlamını gelmemektedir. Sadece ahlâkî eylemler konusunda insana müdahale etmediği 

anlamındadır. Yani Hume, ahlâkî konuların din üzerine bina edilmesine karşı çıkmıştır. 

Bununla birlikte, ahlâkın dine dayandırılmasına karşı çıktığı gibi akla dayandırılmasına 

da karşı çıkmıştır. Hume göre bir insana iyi veya kötü eylemler yaptıran akıl değil,232 

tutkuları veya duygularıdır.233 Ayrıca ahlâkin toplumsal boyutuna da değinen Hume’a 

göre, insanlar toplum içinde uzlaşma sağlamak için ahlâklı davranmalıdır. Kamu 

menfaatinin bir sonucu olan bu uzlaşma, ahlâkî yükümlülüğün temeli olduğunu ifade 

etmiştir.234 Yani, toplum olma bilinci ahlâklı olmayı gerektirmektedir. 

  Bu konuda Tindal ise, doğal din için belirleyici iki faktör olduğunu 

söylemektedir. Bunlar; eşyanın doğası ve akıldır. Eşyanın doğası, yaratılışta iyi veya 

kötü olma özelliğine sahip olarak yaratılmıştır. İnsan ise Tanrı’nın yarattığı nesnenin 

tabiatını anlayabilecek akla sahip olarak yaratılmıştır. Böylece insan, akıl vasıtasıyla 

nesneleri kıyaslar, onların birbiriyle olan ilişkisini ortaya koyar ve bunları aklî olarak 

yorumlayarak, eylemlerinin doğru olup olmadığını yargısına ulaşabilir. Buna ek olarak 

Tindal’a göre, insan doğuştan iyiye ve doğruya meyilli olarak yaratılmıştır. Yani, insan 

fıtrat olarak iyiye ve doğruya daha yakındır. O yüzden bu noktada Tindal aklın, iyiye 

ve doğruya kolaylıkla ulaşabileceğinden emindir. Din ile ahlakı ilişkilendiren Tindal’a 

göre din ahlaktır ve doğal din, mükemmel ahlâki düzeninin yansıması olup Tanrı’nın 

iradesi, bu düzen içerisinde şekillenmiştir. Bu kapsamda Tanrı ahlâkî bulduğu 

eylemleri emrederken, ahlâki bulmadığı eylemi yasaklamaktadır. 235  Kısaca, Tindal 

ahlakî davranışlarda aklın belirleyici bir özelliğe sahip olduğunu ve samimiyetle 

hakikate ulaşmak isteyen bir zihnin sonuç olarak, şüphe etmeksizin hakikate 

ulaşabileceği ifade edilmiştir. 

 Paine göre ise, bir Yaratıcı’ya inandıktan sonra insanın ahlâki eylemlerini bir 

düzene koyması için herhangi kurumsalmış bir dine ihtiyacı yoktur. İnsanlar, Tanrı’nın 

insanlara yaptığı günlük iyi davranışları yorumlayarak, insan-insan ilişkisi kapsamında 

                                                 
232 Hume, İnsan Doğası Üzerine Bir İnceleme, 312. 
233 Hume, İnsan Doğası Üzerine Bir İnceleme, 347-349. 
234 Hume, İnsan Doğası Üzerine Bir İnceleme, 350. 
235 Kardaş “Deizmin İncilinde Tanrı ve Din Tasavvuru”, 20-21. 



 

 

79 

ahlâki olarak nasıl davranacağını bilebilir. Yani bu anlamda, ahlâk, iyilik anlamında 

Tanrı’nın taklit edilmesi şeklinde özetleyebiliriz. Buna ek olarak Paine, insanlara karşı 

iyi eylemlerde bulunmayı, Tanrı’ya karşı kulluk etmekle eşdeğer görmüştür.236 Yani, 

ahlâki olarak iyiyi, Tanrı’yı örnek olarak öğrenebiliriz. Bu öğrendiklerimizi uygulamak 

ise, ona kulluk ettiğimizin göstergesidir. 

  Bütün bu incelemeler sonucunda deistlerin ahlâkî olarak yaklaşımları büyük 

oranda benzerlik gösterdiği söylenilebilir. 

 Buraya kadar incelediğimiz konularda deistler inanç sistemlerini, müdahale 

etmeyen bir Tanrı anlayışı üzerine bina ederek bir peygambere ve vahye gereksinim 

duymayarak aklı her konuda bir bilgi kaynağı olarak kabul etmişlerdir. Buradan 

hareketle deistler insanı, iradî olarak özgür bir varlık olarak kabul etmektedir. 

Tanrı’nın verdiği sayısız nimetler karşısında insan bunları hep kullanmıştır. Kimi 

zaman iyi davranışlar sergileyen insan, kimi zaman kötü davranışlarda bulunmuştur. 

Fakat hiçbir zaman yaptığı kötü davranışların hesabını vermek istememiştir. Bu 

anlamda deistler insanı sınırsız ve sorumsuz bir özgürlük sahibi kılmışlardır. Ayrıca 

deistler, özellikle Herbert, “kesin ve belirli bir kaderin olduğu yerde ilâhî hikmete yer 

yoktur” şeklindeki açıklamasıyla mutlak kadercilik anlayışını kabul etmedikleri 

söylenebilir. Bunun birlikte onlara göre, özgürce hareket edemeyen bir insanın 

davranışlarından sorumlu tutulması adaletle örtüşmemekle birlikte özgür iradenin 

olmadığı yerde Tanrı düşüncesi, kader anlayışının zihinlerde oluşturduğu zorunluluk 

olarak varlık göstermektedir.237 

Bu anlayışta olan Deizm ile Liberalizm arasında benzerlik kurulmuştur. 

Liberalizm, kişinin hayatını, özgürlüğünü ve mülkiyet haklarını önemseyen ve öncelik 

sırasının bu kavramlara verilmesini savunan bir anlayıştır.238 Hümanist bir yaklaşım 

içinde olan liberalizm, ahlâki ve dinî konularda bireylerin serbestliğini savunurken, 

ekonomik alanda ise serbest pazar girişimciliğini savunmaktadır. Orta çağ’ın, Tanrı’yı 

merkezde tutarak geliştirdiği toplum anlayışını terk ederek, yerine doğrunun akıl 

                                                 
236 Detaylı bilgi için bkz. Paine, Akıl Çağı, 166-170.  
237 Dorman, Deizm ve Eleştirisi: Tarihsel ve Teolojik Bir Yaklaşım, 298-299. 
238 Cevizci, Felsefe Sözlüğü, 667. 



 

 

80 

vasıtasıyla buluna bilebileceğine kabul eden bir toplum anlayış geliştirmesi, liberalizm 

akımının en belirgin özelliği kabul edilmiştir.239 

  Aynı zamanda liberalizm Tanrı’yı insanın hayatından çıkararak, insanın hem 

bireysel anlamda hem de toplumsal anlamda eylemlerini sorgulanmaz bir hale 

dönüştürmüştür. Liberalizm militarizm ve laisizm gibi akımları da arkasına alarak 

Tanrı’ya düşman kesilmişlerdir. Yani, dini anlamda yapılan ne kadar çalışma varsa 

onlara karşı tahammülsüz davranarak seküler bir noktaya ulaşmışlardır. Deizme 

bakıldığında ise, liberalizmde olduğu gibi Tanrı’ya düşman kesilmemiş olmasalar bile 

Tanrı’nın yarattığı evren ve insanla ilişkisini koparmayı başarmışlardır. Aklı, her 

konuda söz sahibi yapmalarından dolayı Tanrı’nın makamına ulaştırmışlardır. Bu 

düşüncede olan deistler, kendilerini her alanda özgür hissetmişler ve o şekilde 

yaşamışlardır.240 Kısaca sorumsuz bir özgürlük anlayışı içinde davranmışlardır. Ayrıca 

bu sorumsuz özgürlük onlara kontrolsüz, sınırsız bir eylem yapabilme hakkını da 

vermiştir. Ve dünya genelinde gerçekleşen işkenceler, zulümler, kötülükler, 

haksızlıklar karşısında manevi cezayı ortadan kaldırdıkları için sorumsuz özgürlük 

anlayışının da pekişmesine katkı sağlamışlardır. 

Deistlerin en çok üzerinde durdukları konulardan biri de kadının toplumsal 

hayattaki yeri ve önemidir. Kadınların statüsü, çok evlilik, kadınların örtünmesi ve 

boşanma gibi konular Batı’da çokça tartışılmıştır. Geleneksel dinlerin özellikle 

Hıristiyanlığın, kadınların kültürel anlayışını şekillendirmiş, katı cinsiyet rol ayrımını 

yol açmış, kadınları annelik ve eş rolleri ile sınırlandırmış ve kadınların kamusal 

alanda çalışıp entelektüel bir birikim sağlayıp gelişmesinin önüne geçtiği düşüncesi 

yaygınlaşmıştır. Bununla birlikte Hıristiyanlık boşanmayı imkansızlaştırırken, 

Yahudiler ise bu durumu kolaylaştırarak kadınlardan boşanmışlardır. Büyük sosyal 

problemlere zemin hazırlayan bu konu, Batılaşma faaliyetleri ile birlikte İslam uleması 

tarafından da İslam’da kadının yeri ve önemi tartışılmaya açılmıştır. 

Daha sonraki süreçte Türkiye’de 2018’de kurulan Deizm Derneği’nin Kuruluş 

Bildirgesi’nde şu sözler ifade edilmiştir: 

                                                 
239 Gündoğar, “Deizm; Aklın Tanrılaştırılması Ya Da Sorumsuz Özgürlük”, 32. 
240 Gündoğar, “Deizm; Aklın Tanrılaştırılması Ya Da Sorumsuz Özgürlük”, 32-33. 



 

 

81 

“Tanrının kadınlar için belirlediği rolü, Tanrı kadınların yüreğine zaten 

ebru etmiştir. Dinin kadına, ev kadını rolü vermesi, erkeğin kadını alçaltıp 

cariye misali odalık anlayışı ile kullanması kabul edilemez. Bu nedenle her 

zaman anaç duygularla saflığını koruyan Anadolu kadını, dinsel kölelikten bir 

an evvel kurtulmalı, bilim, sanat, kültür üretmeli, sosyal, siyasal ve ekonomik 

alanlarda üretime katılmalı…” şeklinde açıklamalarıyla bu konudaki 

görüşlerini açıkça dile getirmişlerdir.  

Araştırmamızda görüşlerine yer verdiğimiz alimlerin bu konuda görüşlerine de 

bir sonraki bölümde ver verilecektir.  



 

 

82 

 

3. BÖLÜM: YENİ İLM-İ KELÂM DÖNEMİNDEKİ ÂLİMLERİN 

KELÂMİ GÖRÜŞLERİ 

Bu bölümde, Yeni İlmi Kelâm dönemindeki âlimlerin sayıca fazla olmasından 

dolayı bir sınırlandırılmaya gidilmiştir. Böylece bu konuda daha dikkat çekici 

bulduğumuz âlimlerin görüşleri üzerinde yoğunlaşılacaktır. Osmanlı’yı Mısır’ı ve 

Hindistan’ı etkileyen Cemaleddin Afgânî’nin, Osmanlı Türkiye’sinde İsmail Hakkı 

İzmirli’nin, Mısır’da Muhammed Abduh ve Reşid Rıza’nın, Hindistan’da ise Seyyid 

Ahmed Han’ın görüşlerine yer verilecektir. 

  

 3.1. Cemaleddin Afgânî 

 

 3.1.1. Temel Görüşleri 

 

Dinle ilgili birçok tanım yapılmıştır. Herkes, içinde bulduğu durumlara, 

imkanlara ve yeteneklerine göre tanımlamaya çalışmıştır. Afgânî’ye göre ise din; 

“Din ilahi bir öğüttür. Onu öğreten ve ona çağıran ise insandır. Akıl sahipleri 

onu hem korkutan hem müjdeleyen hem de doğru yolu öğütleyen peygamberlerden 

alırlar. Allah’tan vahiy almayan insanlar bu yolla dini öğrenirler.”241 

Bununla birlikte Afgânî, dinin insan aklına üç inançla üçte ahlâkla ilgili 

meziyet kazandırdığını belirtmiştir. Bu ilkelerin insanın zihninde oluşması, toplumsal 

yapının temelini oluşturmaktadır. Yani, toplumun varoluş ilkeleri denebilir. Bu 

ilkelerin her biri, halkın ve toplumun kalkınmasında ve insanların mutluluğa 

ulaşmasında rol oynamaktadır. Aynı zamanda, insanlar arasında bir savunma 

mekanizması geliştirilmesine neden olduğu için toplumdaki kötülüklerin ortadan 

kalkmasına, fesadı etkisiz hale getirmesinde de bu ilkeler etkili olmaktadır. Bu ilkeleri 

uygulayan toplumların medeniyet düzeylerini geliştiğini ifade eden Afgânî, toplumlar 

arası ilişkileri olumlu yönde etkilediğini söylemiştir. Bu sayede insanlar barış içinde 

yaşamışlar ve toplumlar akli ve ruhsal yönden yükselişe geçmişlerdir.242 Ona göre, 

insanı ve toplumları mutluluğa ulaştıracak şey, Afgânî’nin deyimiyle altı köşe 

                                                 
241  Afgâni, el- Urvetu’l-Vuska, 103. 
242 Detaylı bilgi için bkz. Cemaleddin Afganî, Dehriyyun’a Reddiye, trc. Vahdetttin İnce (İstanbul:Ekin 

Yayınları, 1997),25-26. 



 

 

83 

kasr’tır.243 Yani, üç inanç ve üç ahlâk ilkesidir. Afgânî’nin üstünde çokça durduğu bu 

altı ilke şunlardır: 1. İnsanın yeryüzü halifesi ve yaratılmışların en şereflisi olduğunu 

onaylamaktır. 2. Her din sahibinin kendisinin hayırlı bir ümmet içinde yer aldığını 

düşünmesi, kendisine aksi bir görüşle gelen herkesi sapıklık ve batıl üzere olduğuna 

inanmasıdır. 3. İnsanın bu dünyada sadece kemâl düzeyine ulaşmak amacıyla 

yaratıldığının kesin olarak bilinmesidir. Bu üç ilke inanç ile ilgili ilkelerdir. Ve bu 

inanclara sahip olan birey ve toplum olumlu yönde etkilenmektedir.244 

Dinlerin insanın ruhuna etki eden üç ahlak ise haya, güvenilirlik ve 

doğruluktur. Afgânî’ye göre, bu ilkelere inanan ve yerine getiren her birey zorunlu 

olarak hayvandan daha üstün bir konuma gelir, insanların gurur duyabileceği 

medeniyetin kurucusu olabilirler.245 

Buradan hareketle Afgânî, İslam düşüncesinin ilk prensibinin tevhid inancına 

inanmak olduğunu belirtmektedir. 246  Yani, Allah’ın tek olduğuna, eylemlerini ve 

faillerini tek başına yarattığına inanmaktır. Müslümanların çoğunluğunun kafalarından 

korkuyu atabilmeleri ve onları harekete geçirmeyi amaçlayan Afgânî, tevhid inancıyla 

İslam’ın gereksiz şeylerden arındırıldığını, hiçbir varlığın onlara zarar vermesinin 

mümkün olamayacağını Allah’ın tevhid inancı ile açıklamıştır. 247  Aynı zamanda 

Afgânî’ye göre, İslam dininin tevhid inancı üzerine bina edilmesi, İslam’ın 

hurafelerden, vehim ve kuruntulardan arındırılıp temizlenmesini sağladığını 

belirtmiştir.248  

Nübüvvet konusunda Afgânî, peygamberliği felsefe ile açıklama yoluna 

gitmiştir. Ona göre, peygamberlerin vahiy ile öğrendiği bilgiler, aynı zamanda 

felsefenin muhakeme sonucunda ulaştığı bilgiyle aynıdır. Aralarındaki fark ise şudur: 

Peygamber’in Allah’tan aldığı haberler, toplum içindir ve bu haberlerin bütün 

toplumlar tarafından tamamen anlaşılması için çeşitli semboller aracılığıyla 

                                                 
243 Afgânî, Dehriyyun’a Reddiye, 39. 
244  Afgânî, Dehriyyun’a Reddiye, 25. 
245 Geniş bir bilgi için bkz. Afgânî, Dehriyyun’a Reddiye, 30-37. Ayrıca bkz. Hayreddin Karaman, 

Gerçek İslam’da Birlik, 9. Baskı (İstanbul: Nesil Yayınları,). 32. 
246 Afganî, Dehriyyun’a Reddiye, 92. 
247 Sıddıkî, İslam Dünyasında Modernist Düşünce, 64.  
248 Muammer Esen, “Siyasal-Sosyal Görüşleri ve Dini Yönüyle Afgani”, İslamî İlimler Dergisi 3/2 

(Güz/ 2008): 274. 



 

 

84 

anlatılmaktadır. Felsefe ise, birkaç zeki kişi için mesaj vermektedir ve semboller yerine 

kesin kavramlar kullanılmaktadır.249 

Bu konuda ayrıca, Alâeddin Yalçınkaya “Cemaleddin Afgânî ve Türk Siyasal 

Hayatı Üzerindeki Etkileri” adlı çalışmasında Mehmet Akif Ersoy’dan nakletmektedir. 

Ersoy şöyle anlatmaktadır: “1870-1871 yılında Darülfünün müdürü olan Tahsin 

Efendi, Afgânî’den konferansta sunması için bir konuşma hazırlamasını istedi. Afgani, 

Türkçesi’nin iyi olmadığını ileri sürerek bu konuşmayı hazırlamak istememesine 

rağmen Tahsin Efendi bu konuda ısrarcı oldu. Afgânî ise, yazdığı metni ülkenin ileri 

gelenlerine danışarak halka sunmaya hazırlandı.”250 Konuşması esnasında Afgânî’nin 

felsefe ve nübüvveti de sanatlar içinde sayıp zikretmesi, Afgânî’ye karşı düşmanlık 

besleyenleri sevindirmiş ve istedikleri şeyi onlara vermiştir. Aynı şekilde Mehmet 

Akif, Tahsin Efendi’nin Afgânî’den rahatsız olduğunu dile getirerek onun açığını 

yakalamak için uğraştığını dile getirmiştir. Afgânî’nin sözlerinden sadece “nübüvvet 

sanattır” kısmının muhalifleri tarafından alınmış ve tekfir edilmiştir. 251 

Cemaleddin Afgânî Renan’a cevap olarak yazdığı mektubunda, var olan 

dinlerin sosyal ihtiyaçlardan zuhur ettiğini, peygamberlerin insanları başka türlü akılla 

ve mantıkla eğitemedikleri için, akıllarının alamayıp körü körüne teslim olabilecekleri 

metodla eğitmek zorunda kaldıklarını belirtmiştir. 18 Mayıs 1883 yılında yayınlanan 

Afgânî’nin bu mektubu, 1870 yılında İstanbul Darülfünün’daki konuşması ile 

benzerlik taşıdığı görülmüştür.252 

Araştırmalarımız sonucunda Afgânî’nin Abduh’a bizzat anlattığına göre, olayın 

yukarıda geçtiği gibi gerçekleştiğini ifade etmiştir. Muammer Esen, Afgânî’nin Kelâmi 

ve Felsefi Görüşleri adlı eserinde, Abduh’un naklettiği metinde Afgânî’nin nübüvvetle 

ilgili görüşlerinde “nübüvvetin bir sanat olduğu” şeklinde ifadesinin geçtiğini 

bildirmektedir. Dolayısıyla Afgânî’nin “nübüvvet bir sanattır” iddiası, Esen’e göre 

bilinçli veya bilinçsiz bir takım çıkarım sonucunda elde edilmiştir. Fakat, Esen’e göre, 

                                                 
249 Sıddıkî, İslam Dünyasında Modernist Düşünce, 72. 
250  Alâeddin Yalçınkaya, Cemaleddin Afgani ve Türk Siyasal Hayatı Üzerindeki Etkileri (Yüksek 

Lisans, İstanbul Üniversitesi, 1990), 67. 
251 Karaman, Gerçek İslam’da Birlik, 25. 
252 Yalçınkaya, Cemaleddin Afgani ve Türk Siyasal Hayatı Üzerindeki Etkileri, 41-42.   



 

 

85 

Abduh’un metninde bahsi geçen nübüvvete dair sözlerinde onu küfre götürecek hiçbir 

ibare yer almadığı belirtilmiştir.253 

Afgânî’e göre, Kur’an- Kerim tevhidi inancını insanlara ulaştıran peygambere 

itaat etmeye çağırmaktadır. Cehaletin ve kötülüklerin çokça yaşandığı bir dönemde Hz. 

Peygamber’e vahyolan Kur’an’ın inzal olması ile Arap toplumu kısa bir sürede kendini 

toparlamış, bir yandan bilim, sanat, felsefe, ticaret gibi alanlarda gelişmeler 

yaşanırken, diğer yandan güçlü bir İslam devleti kurmuş ve yükselişe geçerek gelecek 

nesillere de rehberlik edecek bir medeniyet oluşturmuştur. Ayrıca Kur’an hem kültürel 

anlamda hem de insanın mutlu olması noktasında yol gösterici bir rehber olarak da 

insan hayatında önemli bir yere sahiptir. Semavi dinlere gönderilen ilahi kitapların, en 

sonuncusu ve zirvesidir. Afgânî’ye göre, İslam dininin gönderilen son din olmasının 

kesin delili, Kur’an’ın zirve özelliği taşımasıdır. Bu sebeple, tekrardan Kur’an’ı rehber 

edinilmesi ve yeni tefsir çalışmaları yürütülmesi gerektiğini ifade etmiştir.254 

Batı’daki İslam karşıtları, eleştirilerinde Müslümanı, birçok kötü niteliklerle 

suçlayarak, gerilemelerin sebebi olarak, insanı, hür iradesi bulunmayan ve Allah’ın 

emrettiği şekilde hareket eden, pasif bir kadere iman eden biri olarak tanımlamıştır. 

Ayrıca Batılılar, bu inancı devam ettirdikleri sürece Müslümanların, tekrar eski güçlü 

dönemlerini dönemeyeceklerini, haklarını koruyamayacaklarını ve güçlü bir devlet 

kuramayarak kaybolup gideceklerini söylemişlerdir. Afgânî Batılıların bu konudaki 

görüşlerine dikkat çektikten sonra, şu sözleri ifade etmektedir: “Kaza ve kader 

inancının, kesin delille sabit olduğu gibi, üstelik yaratılış, fıtrat da insanı bu imana 

götürür.” Ayrıca Afgânî, Batılıların görüşlerine eleştiride bulunarak “Batılılar sanıyor 

ki, Müslümanlar kaza ve kadere inandıkları için kendilerini, rüzgârın yönüne göre 

havada uçuşan yapraklar gibi görmektedir” diyerek Müslümanların bu anlayışta 

olmayıp cüz-i iradelerini kullandıklarını ifade etmiştir. Dolayısıyla Müslümanlar, 

Allah tarafından kendilerine verilen bu cüzi iradeden ötürü hesaba çekileceklerini, o 

irade ile Allah’ın emirlerine uyup, yasaklarından kaçınmak gerektiğinin bilincinde 

olarak sorumluluk alır ve iman ederler.255  Netice itibariyle, Afgânî kaza ve kader 

                                                 
253 Muammer Esen, Afgânî: Kelâmi ve Felsefi Görüşleri, (Ankara: Araştırma Yayınları, 2006), 142. 

Ayrıca bkz. Alâeddin Yalçınkaya, Cemaleddin Afgânî ve Türk Siyasi Hayatı Üzerindeki Tesirleri, 

(İstanbul: Sebil Yayınevi, 1995), 58-59. 
254 Esen, “Siyasal-Sosyal Görüşleri ve Dini Yönüyle Afgânî”, 275-276. 
255 Afgâni, el- Urvetu’l-Vuska, 140-143. 



 

 

86 

doktrini yanlış anlayan Batıları eleştirerek, bu doktrinin delilinin sabit olduğunu 

savunmuş ve onların anladığı şekilde Müslümanların bir kader anlayışının olmadığını 

vurgulamıştır. 

Kadınların örtünmesi, kadın-erkek eşitliği gibi konularda çokça araştırmalar 

yaptığını ifade eden Afgânî, fuhşa sebebiyet verilmediği takdirde kadının 

örtünmemesinin sakıncası olmayacağını açıkça dile getirmiştir. Afgânî örtünme 

konusunda yazan veya söz söyleyen hiç kimsenin, özellikle örtünmeden kaynaklanan 

bir yarar veya zarardan bahsetmediğini ve örtünmenin bir perdeden ibaret olduğunu 

belirtmiştir. Ayrıca kadın-erkek eşitliği konusunda ise, eğer yaratılıştaki eşitlik 

kastediyorsa bunun mümkün olamayacağı belirtmiştir. Fakat öğrenme ve kesb yoluyla 

bir şeyi öğreniyorlarsa bu takdirde eşit olacaklarını ifade etmiştir. Kadının toplumdaki 

yeri ve önemi de değinen Afgânî’ye göre, “Kadın, aynı anda hem kraliçe hem de kral 

olamaz”. Bu sözleriyle Afgânî, kadının evinden uzaklaşması, yani çalışması halinde 

evini, ev işlerini, çocuğunu ve onun eğitimini terk edeceğini ve bu durumun toplum 

için çok zarar verici olduğunu ifade etmiştir. Afgânî bu düşüncenin kasıtlı olarak 

yapıldığını belirterek, “iki cinsi tek bir cinste birleştirmek istiyorlar. Kâinatta yalnız 

erkek ya da kadın bulunması noktasına vardırmak istiyorlar” sözleriyle bu durumun bir 

politika olarak yürütüldüğüne dikkat çekmektedir.256 

 3.1.2. Deizme Bakışı 

 

 Cemaleddin Afgânî’nin dini görüşleri incelendiğinde, Deizm düşüncesine karşı 

açık bir şekilde olumlu veya olumsuz bir görüş ortaya koymadığı görülmektedir. Fakat 

Deizmin en temel tartışma konularından biri olan nübüvveti, Afgânî felsefi açıdan ele 

almıştır. Afgânî çok az sayı da insanın vahiyle öğrenilebilecek olan bilgilere 

muhakeme yoluyla ulaşılabileceğini mümkün görürken, bu görüşünü tüm toplum için 

mümkün görmemiştir. Bu görüşünden dolayı muhakeme yoluyla öğrenilen bilginin 

küçük bir grupla sınırlı kalacağından nübüvveti gerekli görmüştür ve Peygamberlere 

gönderilen kitapların hem kültürel anlamda hem de insanın mutlu olması noktasında 

yol gösterici bir rehber olduğu görüşü ile ilahi kitaplara inanmanın gerekliliğini ifade 

etmiştir. 

                                                 
256  Bu görüş ile ilgili bkz. Mahzumi Paşa, Cemaleddin Afgani’nin Hatıraları, trc. Adem Yerinde 

(İstanbul: Klasik Yayınları, 2018), 82-90. 



 

 

87 

 Ayrıca Afgânî’ye göre Batı düşüncesi içinde yaşandığı gibi İslâm din ile felsefe 

ya da bilim arasında herhangi bir uyumsuzluk görülmemiştir. Aksine Kur’an vahyi’nin 

Arapların felsefe ilmine ilgi duymalarını sağladığı, insanları dünyayı anlamaya, 

araştırma ve incelemelerde bulunmaya yönlendirdiği, ilmi, felsefi, bilgiyi, kavrayışı, 

akıl yürütmeyi övdüğünü, şüpheciliği ve taklit kültürünü ağır bir şekilde eleştirdiği 

ifade ederek257  İslâm dinini Deizme karşı savunduğu söylenilebilir. Aynı zamanda 

Afgânî’nin bu görüşleri, Deizmin temel vurgularına karşılık gelebilecek görüşleri 

olarak da değerlendirilebilir. 

 3.2. İsmail Hakkı İzmirli 

 

 3.2.1. Temel Görüşleri 

 

Kelâm ilminin yenilenmesi gerektiği düşüncesinin, Türkiye’de gelişmesine 

katkıda bulunan en önemli alim İzmirli İsmail Hakkı’dır. 

İsmail Hakkı’ya göre, Allah öncedir, sonradır. O’ndan önce, O’ndan sonra 

hiçbir şey mevcut değildir. Allah zahiridir, bâtındır. Üstünde, aşağısında hiçbir şey 

yoktur. Allah ezeli ve ebedidir. Noksanlıktan uzaktır. Allah’ın ilâhi sıfatları Kur’an’da, 

Hz. Peygamber’in de hadislerinde belirtildiği gibi ispat edilir. İzmirli’ye göre, Allah 

birdir, ortağı yoktur. Örneksiz olarak yaratan, yoktan var eden, benzeri görülmemiş bir 

şeyi yaratan Allah’dır. Allah’ın benzeri veya karşıtı yoktur. Alemin yaratıcısıdır, 

kudret, ilim, irade gibi sıfatların sahibidir.258 Kısaca İzmirli Allah’ın varlığı ve birliği 

kabul etmiştir. 

İsmail Hakkı, Allah’ın varlığını ispat etmek için belirgin bir delil 

kullanmamıştır. Bu konuda eleştirileri üzerine çekmek istemeyen İzmirli, Yeni İlm-i 

Kelâm kitabında önce İslâm alimlerinin sonra da modern felsefecilerin delillerinin 

herbirininin üzerine genel bir özet yaparak konu hakkında bilgi vermiştir. Daha sonraki 

başlıkta Allah’ın varlığı hakkındaki genel şüphelere cevap veren İzmirli’ye göre, 

Allah’ın varlığı delil ve burhanla ispatlanması mümkündür. Çünkü ona göre, bu 

ispatlar insana doğuştan verilmiş olup Allah fikri üzerine bina edilmiştir. Ayrıca, 

“Allah’ın varlığı bir varsayımdır” görüşüne cevap veren İzmirli, Yaratıcının varlığının 

                                                 
257 Detaylı bilgi için bkz. Tarık Ramazan, İslâmî Yenilenmenin Kökenleri, trc. Ayşe Meral (İstanbul: 

Anka Yayınları, 2005), 74-78. 
258  Bu görüş ile ilgili bkz. İsmail Hakkı İzmirli, Yeni İlm-i Kelâm, 464. 



 

 

88 

düşünürlerce ortaya atılan bir varsayım olmadığına dikkat çekerek, Tanrı düşüncesi 

insan tabiatından ayrılması imkânsız olan genel bir gerçek olarak ifade etmektedir.259 

İzmirli göre, “Gökleri ve yeri yaratmada gecenin ve gündüzün gelip gitmesinde 

tam akıllılar için tevhit ve kudrete ait alametler vardır” 260  ayeti Allah’ı bilme 

konusunda zorunluluk bildirmektedir. Bilmekten amaç, insanın gücü nisbetinde 

Allah’ın varlığını, Vacibü’l-vücud olduğunu, selbi ve subûtî sıfatlarının bulunduğunu 

onaylanmak olduğunu belirtmektir. Bu noktada İzmirli, aklın Allah’ın hakikatini 

kavramada yetersiz olduğunu ifade etmektedir. Aklın dışında duyuların, tecrübenin, 

hisler vasıtasıyla düşünmenin ve hayal etmenin de Allah’ın hakikatini kavrama 

noktasında noksan olduğunu net bir şekilde söylemiştir. Aklın maddi olan şeylerde bile 

yanılgıya düştüğünü ifade eden İzmirli, Allah’ın bilgisinin uçsuz bucaksız bir 

okyanusa benzeterek O’nun karşısında aklın acizliğini belirtmiştir. İzmirli, “İdrakin 

kavranamayışı, kavramaktaki yetersizliği bilmektir” 261  şeklindeki bilginlerin bu 

konudaki görüşünü paylaşarak bu konuda onlar gibi düşünmüştür. Bu görüşlerine göre, 

İzmirli’nin Allah’ın varlığı bilme noktasında akılcı bir tavır sergilemediği açıkça ifade 

edilebilir. 

İzmirli’nin Yeni İlm-i Kelâm adlı eserinde, nübüvvetle ilgili bir bölüm   

bulunmamaktadır. Fakat bazı görüşlere göre, nübüvvete dair bir bölüm ayırdığı fakat 

yazamadığı ifade edilmiştir. Nübüvvetle ilgili görüşlerine diğer eserlerinden 

yararlanılarak ulaşılmıştır. Bu anlamda İzmirli, nübüvvetin gerekliliği noktasında en 

büyük delil olarak Hz. Muhammed’in uygulama ve başarılarını göstermektedir. Hz. 

Peygamber’in ümmi olmasına dikkat çekerek hiçbir dinî ve felsefî alanlarda eğitim 

görmemesine karşın, ilahiyat, ahiret hayatı, adab-ı muaşeret kuralları ve medeniyet 

ilkeleri üzerine hiçbir filozof, kanun koyucu ve liderin ortaya koyamadığı inceliklere 

sahip bir hayat tarzı ortaya koyduğuna vurgu yapmaktadır. Ayrıca Hz. Peygamber’in 

içinde bulunduğu topluluğun cehalet, zulüm ve vahşet içinde boğulan bir topluluk 

olmasına rağmen Hz. Peygamber’in bu toplumu ahlak ve fazilet yönünden zirveye 

çıkardığını ve onların yaşam biçimlerinde devrim yaptığını yalanlanmasının mümkün 

                                                 
259 İzmirli, Yeni İlm-i Kelâm, 305-307. 
260  Al-i İmran, 190.  
261 İzmirli, Yeni İlm-i Kelâm, 462-463. 



 

 

89 

olmayan bir gerçek olduğuna da ifade etmiştir. Böylece İzmirli, nübüvvetin gerekli 

olduğuna dikkat çekmektedir. 262 

Peygamberlerin mûcize göstermelerinin imkânı konusunda İzmirli, 

peygamberlerin mûcize göstermesini mümkün görmektedir. İzmirli’ye göre, Allah 

tarafından ezelden beri takdir edilen tabiat kanunları sünnet-i ilahiyye’dir. Bu 

sünnetûllah Allah’ın genel hikmetinin bir gereği olarak değişmeden ve bozulmadan 

korunmuştur. Fakat Allah’ın özel amaçlarla bu kanunları değiştirmesi aklen câizdir. Bu 

anlamda mûcize, peygamberliğin doğruluğunu gösteren işaretlerden biridir. Çünkü 

normal koşullarda değişen tabiat kanunlarında bu durum zaruri değildir ama 

mümkündür. Kısaca kesin ve mutlak olmamakla birlikte, farazi bir mecburiyet söz 

konusudur.263 

Aynı şekilde peygamberin getirdiği haber de kesin ilim ifade etmektedir. 

İzmirli bunu kendi sözleriyle söyle izah etmektedir. 

“Peygamberin haberiyle meydana gelen ilim, akıl yürütmeyle getirilen delile 

ve peygamberliği açık mucize ile sabit olan peygamberin haberi olduğunu kabule 

dayanan ilimdir. Peygamberin haberi ile sabit olan ilim duyularla, mütevatir haberler 

ispat gerektirmeyen açık şeyler gibi tenkidine imkân olmayan, başkalarının şüpheye 

düşürmesiyle yok olmayan, zorunlu olarak sâbit olan zarurî ilme benzemektedir.”264 

 

İzmirli, Batılı filozofların bir kısmının meşhur fizik kanunlarına şüphe ile 

yaklaştığını, bazıların ise hiçbir kanunun doğruluğu konusunda süreklilik 

kazanamayacağını ifade ederek, hissî mucizelerin günümüz felsefesinde yer verildiğini 

ve imkânsız ve akıldışı görülmediğini söylemiştir.265  Bu sebeple İzmirli mûcizeyi, 

“sıhhat-ı nübüvvete delâlet eden alametlerden biri” olarak kabul etmektedir. İzmirli, 

Kelamcıların çoğunun Hz. Muhammed’in risaletini daha çok hissi mûcizeler yoluyla 

ispat etmeye çalıştığından bahsederek, kendisinin Yeni İlm-i Kelam kitabında 

                                                 
262 Detaylı bilgi için bkz. İsmail Hakkı İzmirli, El- Cevabü’s-Sedid Fi Beyani Dini’t- Tevhid, (Ankara: 

Diyanet Vakfı Yayınları,1995), 44-45. 
263 İzmirli, El- Cevabü’s-Sedid Fi Beyani Dini’t- Tevhid, 34. 
264 İzmirli, Yeni İlm-i Kelâm, 56-57. 
265 İzmirli, Yeni İlm-i Kelâm, 221-222 



 

 

90 

hissi/kevni mûcizelerden daha çok manevi mucizeler üzerinden bu konuyu ispat 

etmeyi amaçladığı görülmektedir.266 

Aktarıldığına göre İzmirli, peygamberlere iman konusunda aklın ön planda yer 

aldığını söylemiştir. İzmirli, bunun gerekçesini şöyle dile getirmiştir: "Şer’i bilgide 

aklın bilemeyeceği, ispat edemeyeceği şeyler olabilir, ama reddedeceği şeyler 

olmaz.”267 Yani İzmirli’ye göre, dinde akıl ve mantığın geçersiz kabul edeceği hiçbir 

şey yoktur; fakat aklın, dinde bulamadığı hükümler vardır. Bu anlamda din, akıl için 

imkânsız kabul edilen şeyleri konu edinmez, aksine tercih özgürlüğüne dayanan 

konuları bildirmektedir. Ayrıca Peygamber’in Allah’tan aldığı vahyi insanlara 

duyurması ile seçme özgürlüğü esasına dayalı olan konular, akıl ile açıklanarak insanın 

hayatına yön vermektedir. 268  Bununla birlikte, bu din, pozitif ilimlerin düşmanı 

olmadığını söyleyen İzmirli, aksine dinin pozitif bilimleri desteklediğini 

vurgulamaktadır. Yani ona göre, din, “tabiata dayanan değil, tabiatı destekleyendir.”269  

İzmirli aklı ön plana çıkarken, aynı zamanda vahyi devre dışı bırakan, tek 

başına kaynak olarak aklı baz almanın faydasız olduğuna dikkat çekmiştir. Çünkü akıl, 

his ve tecrübe dünyasında sadece görülen şeylerin bilgisine ulaşırken, görünmeyen 

alemin bilgisi noktasında sınırlı kalmaktadır. Akıl her şeyin bilgisine tamamen 

ulaşamayıp tereddüt ettiğinde, vahiy bu konuda yardımcı olarak akla sağlam bilgi 

vermektedir. Ayrıca İzmirli, insanların aklî yönden farklılık arz ettiğini ve herkesin 

aynı derece anlayamadığı için vahyin, çok güçlü bir yol gösterici olduğunu ifade 

etmiştir.270 Yani, İzmirli akıl ile vahiy arasındaki dengeyi yakalamış, ikisini de devre 

dışı bırakmayacak bir yere koymuştur. 

Araştırmacıların kanaatine göre, Yeni İlm-i Kelâm alimlerinden bazıları, akla 

ve modern bilime olan aşırı ilgi ve alakalı yaklaşımları, aşırı güven ve her şeyi bilimsel 

bir sonuca dayandırma gibi bir yaklaşım içinde olmuşlardır. Bu tavrı sergileyenlerden 

biri olan Seyyid Ahmed Han’ı, İzmirli eleştirmiştir. İzmirli, Kur’an’da bahsedilen 

astronomi, tabiat ve fen konuları ile ilgili olan ayetlerin sadece ibret alınması ve 

Allah’ı tabiat üzerinden hatırlamak için bir araç olduğunu ifade etmiş ve Kur’an’ın 

                                                 
266 Özervarlı, “İzmirli İsmail Hakkı’nın Kelâm Problemleriyle İlgili Görüşleri”, ed. Mehmet Şeker- 

A.Bülent Baloğlu, İzmirli İsmail Hakkı Sempozyumu (24-25 Kasım 1995), Ankara: Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları, 1996, 122. 
267 İzmirli, Yeni İlm-i Kelâm, 51. 
268 İzmirli, Yeni İlm-i Kelâm, 51-52. 
269 İzmirli, Yeni İlmi Kelam, 17. 
270 İzmirli, Yeni İlmi Kelam, 47-50. 



 

 

91 

içindeki bilgilerin sürekli değişen bir fen kitabı olmadığını vurgulayarak, Kur’an’ın 

içindeki hakikatin ezeli ve ebedi olarak değişmeyeceğini söylemiştir.271 

İzmirli ahiret hayatının varlığına, orada ceza veya mükafatlandırma olacağına 

inanmaktadır. Ona göre, mümin olan hem ilahî cezadan korkar. Hem de ilahî rahmeti 

ümit eder.272 

İzmirli, kadere iman meselesini tevhid inancının bir gereği olarak görmüş ve 

inanmıştır. Ona göre, kadere imanın iki derecesi vardır. Birinci anlayışa göre, Allah ‘ın 

ilim sıfatıyla insanı ilgilendiren her türlü amel veya işi bilebileceğine inanılır. Bu 

bilgileri Allah Mahfuz’da yazmıştır ve kesinlikle hatadan muhafaza edilmiştir. İkinci 

anlayışa göre, bütün insanların eylemleri, Allah’ın yaratması, iradesi, hükmü, kaza ve 

takdiri iledir. Fakat bu eylemlerde insan da ihtiyar sahibidir. Yani, insan tercihte 

bulunur. Bu anlamda bu anlayışa göre, her şey Allah’tan demek kader, bizden demek 

ise kesbtir. 273  Buradan hareketle İzmirli’ye göre, “Allah’ın dilediğine hidayet, 

dilediğine delaleti yaratması caizdir” görüşünü paylaşmış, ancak Allah’ın bir insanda 

musibet yaratmasını, o kişinin iradesini kötüye kullanmasından kaynaklandığını 

belirtmiştir. Bununla birlikte İzmirli, “Levh-i mahfûzda saîd yazılmış bulunan şakî 

veya şakî yazılan (sonradan) saîd olabilir, yoksa şakî (eğer) said olmasaydı, kitaplara, 

peygamberlere hacet kalmaz idi.”274  şeklindeki ifadeleriyle insanın cüz-i iradesinin 

sonucunda kaderinin şekilleneceğini ifade ederek, katı cebri anlayıştan uzak olduğunu 

belirtmiştir. 

 

 3.2.2. Deizme Bakışı 
 

Yapılan incelemelerde Osmanlı ve Cumhuriyet Türkiye’sinde ki bazı âlimlerin 

Batı düşüncesindeki “doğal din” tartışmalarından haberdar olduklarını ve İslâm’ın hem 

fıtrî hem de doğal bir din olduğunu ispatlamak üzere çeşitli eserler kaleme aldıkları 

görülmüştür. Söz konusu edilen âlimlerden birinin de İzmirli İsmail Hakkı olduğu 

bilgisine ulaşılmıştır.275 

                                                 
271 Özervarlı, “İzmirli İsmail Hakkı’nın Kelâm Problemleriyle İlgili Görüşleri”,124. 
272 İzmirli, Yeni İlmi Kelam, 439. 
273 İzmirli, Yeni İlm-i Kelâm, 439-440. 
274 İzmirli, Yeni İlm-i Kelâm, 440-444. 
275 İsmail Hakkı İzmirli, İslâm Dini ve Tabiî Din, sad. Osman Karadeniz (İzmir: İzmir İlâhiyat Fakültesi 

Vakfı Yayınları, 1998). 



 

 

92 

 

Nitekim İzmirli 18. yüzyılı rasyonel Yaradancılık (Deizm) çağı olarak 

tanımlamış ve 18. yüzyıl, önceki yüzyılın bilmediği bir yeni ilmi, yani doğal teolojiyi 

ortaya çıkardığını ifade etmiştir. Bu ilim, doğanın acayipliğinden ulaşılan Allah’ın 

varlığı bilgisine ait olduğunu belirtmiş ve bu ilmin gelişmesinde o sıralarda gelişen 

fizik ve biyoloji ilimlerinin etkisinin olduğunu vurgulamıştır.276 

 

İzmirli Batı düşüncesinde dine karşı yapılan tartışmalara değinerek, İslâm 

dininin fıtrî, tabiî, umumî ve aklı ön planda tutan bir din olduğunu ve hiçbir surette 

konu edilen itirazlara maruz bırakılmasının söz konusu edilemeyeceği görüş üzerinde 

durduğu ifade edilmiştir.277 

 

Buradan Hareketle İzmirli’nin, Deizmin temel vurgularına karşı gelecek şekilde 

İlahiyyât, Nübüvvât ve Semiyyat konularını değerlendirdiği ve Deizm görüşünü 

benimsemediği bilgisine ulaşılmıştır. 

 

 3.3. Muhammed Abduh 

 

 3.3.1. Temel Görüşleri 

 

Muhammed Abduh, dini konularda görüşlerini, Yeni İlmi Kelâm dönemine 

denk gelmektedir. Dönemin bilimsel gelişmelerini takip eden, dinî alanda çokça 

tartışılan ve aklı bir delil olarak kabul eden filozoflara karşı akılcı bir yaklaşımla dinî 

konularda görüşlerini ortaya koymaya çalışmıştır. Abduh, bu yönüyle dini ve siyasî 

alanlarda modernist bir tavır sergilemiştir. 

 Abduh, Allah’ın varlığı konusunda, “mümkün olan hiçbir şey kendi var 

değildir” görüşünden yola çıkarak, mümkünün varlığı, vâcib’in varlığını kabulünü 

zorunlu olarak gerektirmektedir. Dolayısıyla “Vacibü’l- vücut” olan bir varlığın, 

varlığını kabul etmiştir. Vâcibin özelliklerinden birinin kâdim, diğerinin ise ezeli 

olmasıdır. Çünkü ezeli ve ebedi olmayan varlık hâdis varlıktır. Yani, sonradan 

yaratılmıştır. Ayrıca Allah mürekkep (bileşik) değildir. Yani, ahaddır. Bu sebeple, 

vâcibin vucüdu bütün hâdis olan varlıkların başlangıcıdır. Allah’ın ahad olması, hayat, 

                                                 
276 İzmirli, Yeni İlm-i Kelâm, 470. 
277 Dorman, Deizm ve Eleştirisi: Tarihsel ve Teolojik Bir Yaklaşım, 195.  



 

 

93 

ilim ve irade sıfatlarının da kaynağı olmaktadır. Vâcib varlık, aynı zamanda hay’dır. 

Bunun yanında Allah’ın ilmi sıfatı zâtının bir gereğidir. İlmi yücedir ve yaratılanların 

ilminden üstündür. Bu sıfatlar Allah’ın kemal sıfatlarının varlığını tamamlayan 

sıfatlardır. İrade sıfatı ise, Allah’ın yarattığı mümkün varlıklar üzerinde dilediğini 

tasarrufta bulundurması olarak tanımlanabilir. Vacib Varlık, ilim ve irade sıfatlarının 

gereğince evreni yarattığına göre, kudret sahibi olması da mutlak anlamda 

mümkündür. Aynı zamanda Allah, ihtiyar sahibidir. Yani, kâinatta gerçekleştirdiği 

eylemler bilinçli ve dilediği şekilde zuhur etmiştir.278 Akıl da gerçekleşen eylemleri 

kapsamlı bir şekilde inceledikten sonra, bu eylemlerin bilinçsiz ve sebepsiz zuhur 

etmediğini kabul etmesi gerekir. 279  Böylece insan, Allah’ın yaratma, rızık verme, 

lütufta bulunma, ceza veya ödül verme noktasında mutlak ihtiyar sahibi olduğunu 

kabul etmelidir.280 

Allah’ın kemâl sıfatları ile birlikte semî sıfatlarına dikkat çeken Abduh’a göre 

hem önceki peygamberler hem de Hz. Muhammed bu sıfatların varlığından insanlara 

bahsetmiştir. Semi sıfatlardan biri Allah’ın kelâm sıfatıdır. Bu sıfat, Kur’an’da açıkça 

ifade edilen sıfat olup ayetlerde bazı peygamberlerin Allah Teâla ile konuştuğu açıkça 

zikredilmektedir. Ayrıca Kur’an’da, kendisinin Allah kelâmı olduğunu söylemektedir. 

Bununla birlikte Allah’ın bâsar ve semî sıfatları da Allah’ın kelâm sıfatının bir 

göstergesidir.281 Bu yönüyle Abduh’un, Allah’ın varlığı ve birliği noktasında, kemâl ve 

semî sıfatlarından herhangi birini kabul etmemesi söz konusu olmamıştır.  

Ayrıca Abduh’a göre, selim akla ve sağlam duyulara sahip olan her insan var 

olduğunun farkındadır, bu farkındalığa da insan, kendi kendine ulaşmaktadır. Bunu 

bilmesi için bir hocaya veya delile ihtiyacı yoktur. Aynı şekilde insan, gerçekleştirdiği 

eylemleri isteyerek yapmakta ve gerçekleştirdiği eylemlerin sonuçlarını ise akıl ile 

değerlendirip, çıkan sonuçları sahip olduğu güçle yerine getirmektedir. Böylece insan 

yaşadığı olumlu veya olumsuz olaylar sonucunda, kaînatta kendi gücünün erişemediği 

durumlar karşısında, çok yüce bir kudret olduğunu akla vasıtasıyla anlamaktadır. 

Buradan yola çıkarak insan, tecrübe ve sağlam bir delille kâinatta gerçekleşen olayların 

düzenlenmesinde bir Vâcib varlığa dayandığının bilincinde olarak O’na teslim 

                                                 
278  Abduh, Tevhîd Risâlesi, 93-100. 
279  Abduh, Tevhîd Risâlesi, 109. 
280  Abduh, Tevhîd Risâlesi, 107. 
281 Abduh, Tevhîd Risâlesi, 102-103. 



 

 

94 

olmaktadır. Fakat insan, bu durum karşısında da mükellef olduğu şeyleri unutmaz.282 

Yani Abduh burada, imanın akıl üzerine bina edildiğini, İslam dininin tevhid inancına 

davet ederken, hem aklî delilleri kullandığını hemde fıtrî düzen içerisinde ilerleyen 

insan düşüncesine dayandığı ifade etmiştir. Kısaca Abduh, tevhid inancını akılcı bir 

yaklaşımla değerlendirdiğini görmekteyiz. 

Abduh, insan aklının tek başına kişiyi bu dünyada mutluluğa erdiremeyeceğini 

ve Allah ile ilgili bilmemiz gereken şeyleri bilmek, ahiret hayatıyla ilgili anlaşılması 

gereken hususları öğrenmek ve insanların bu dünyada sergilediği iyi ve kötü 

davranışlarının sonucunda ahirette karşılaşacağı sonuçları, yani ceza veya mükâfatı 

gibi konular insan aklını aşan metafizik konular olduğunu ifade etmiştir. Bunun 

yanında ona göre akıl, tek başına bunları öğrenmek için yeterli bir kaynak değildir. Bu 

nedenle Abduh, insanları doğru yola davet edecek bir peygambere ihtiyaç olduğunun 

altını çizmiştir. Kısaca, insan dünya ve ahiret hayatında kendisine yardımcı olacak, 

mutluluğa ulaştıracak bir yardımcıya muhtaçtır. Bu yardımcı ise, sadece insan 

soyundan geldiği takdirde insan üzerinde etkisi görülebilir, söyledikleri insanlar 

tarafından anlaşılır ve yorumlanır. İnsan türünden olmakla birlikte bu kişide, 

insanlarda bulunan sıradan özelliklerin dışında, üstün özelliklere sahip olması onu 

diğer insanlardan ayırmak noktasında önemlilik arz etmektedir. Bu rehberin, üzerinde 

durulan yetenekleri ve özellikleri sayesinde insanlar üzerinde etkili olacaktır. Allah’a 

ait olan sıfatları bilen tanıtan bir rehber olarak peygamber, Allah adına konuştuğunu 

ispatlayarak insanların Allah ile ilgili konuları, aklın sınırlı kaldığı noktada açıklamaya 

yaparak kavramasına yardımcı olur.283 Yani, Abduh aklın sınırlı kaldığı noktada bir 

rehbere ihtiyacımız olduğunu geniş bir yelpazede değerlendirdiği söylenebilir. 

Abduh’a göre, akıl ile din ve ilim aynı kaynaktan gelmekte olup, aralarında bir 

uyuşmazlık söz konusu değildir. İlim, dünya hayatında mutlu olmamız için tabiat 

güçlerinden yararlanmamız için bize aracı olurken, din, ahlâkı kurallar koyarak, 

ruhumuzun terbiye edilmesini ve olgunlaşmasını sağlayarak ahiret hayatında mutlu 

olmamızı sağlamaktadır. Bu açıdan Abduh, akıl ve dinin iki kardeş olduğunu ifade 

etmiş ve ikisinin birbirini destekleyici açıklamalarda bulduğunu, ikisinin asla düşman 

                                                 
282 Abduh, Tevhîd Risâlesi, 112-113. 
283 Abduh, Tevhîd Risâlesi, 127-129. 



 

 

95 

olamayacağını ifade etmiştir. Ayrıca dinin, Allah tarafından gönderildiğinin en açık 

delili de akıldır.284 

Bununla birlikte, Abduh’un uygulamadaki akılcı yaklaşımı, din ve nâkil 

konusundada aynı yaklaşıma götürmüştür. Ona göre, “akıl ile nakil arasında 

anlaşmazlık olması halinde, karar verme hakkı akla aittir. Bu ise, önemsenmeyecek 

sayıdaki insanların karşı çıkacakları bir prensiptir” şeklindeki açıklamasıyla aklın nakil 

üzerindeki etkisini ortaya koymuştur.285  

Muhammed Abduh’un peygamberlik konusunda İslâm dairesi içerisinde sünnî 

öğretiyi örnek alarak, görüşlerini benimsemiştir. Fakat bu konu da rasyonal yaklaşım 

içinde olmayı da elden bırakmamıştır. Peygamberlik kurumunu aklileştirme çabaları 

içinde olması, bu kuruma yeni bir boyut kazandırmıştır. Abduh, peygamberlik 

kurumunun hem psikolojik hem de sosyolojik boyutuna eğinerek, bu kurumun 

gerekliliğine dikkat çekmiştir. Abduh,  

“Peygamberler, insanın gayesine ulaşmak üzere katetmek zorunda olduğu yol 

boyunca Allah tarafından konulmuş ana noktalara benzer; peygamberlerin toplumlar 

üzerinde oynadığı rol, zekanın fertler üzerindeki rolü gibidir. Onların gönderilişi aklın 

bir ihtiyacına cevap verir. Allah’ın teveccühü bu ihtiyaca göre beşer nevini ayırdı ve 

onu rahmetiyle tatmin etme lütfunda bulundu. Bu ihtiyaç manevidir ve peygamberlik 

vazifesinde mana ile alakalı her şey gerçekte ruha hitabeden.” sözleriyle bu konudaki 

görüşünü ortaya koymuştur.286 

 Bu sözleri ile Abduh ilk olarak, peygamberlik kurumunun imkanını psikolojik 

olarak açıklarken, insanın temiz bir fıtrat yani ahsen-i takvim üzerine yaratıldığına 

dikkat çekmektedir. Bu anlayışa göre, insan kötülüğü yatkın değildir. Böylece Abduh, 

nübüvvet ile fıtrat arasında bir bağ kurmuştur. Fakat bu iyi fıtrat, gaflet, heva, heves, 

nefsini vesvese gibi duyguların etkisinde kalarak örtülmüştür. Nübüvvetin amacı ise 

Abduh’a göre,  fıtratı gerçek saflığına geri döndürmek, üstü örtülen inancı tekrardan 

gün yüzüne çıkarmak olarak ifade etmiştir.287 Yani, peygamberlik bir hatırlatıcı ya da 

öğüt verici gibi bir ihtiyacı karşılık gelen bir kurum olarak görüldüğü söylenilebilir. Bu 

açıdan peygamberlik müessesi Abduh tarafından imanî bir mesele olarak 

                                                 
284 Abduh, Tevhîd Risâlesi, 55. 
285 Abduh, Tevhîd Risâlesi, 54. 
286 Abduh, Tevhîd Risâlesi, 61-62. 
287  Bu görüş ile ilgili bkz. M. Zeki İşcan, “Muhammed Abduh’un Nübüvvet Görüşü ve Çağdaş İslam 

Düşüncesine Etkileri” Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 26/1(2006):29. 



 

 

96 

değerlendirilmemiştir. Ona göre, zaten insan Kadir-i Mutlak’ın varlığını fıtraten 

bilmeye yatkındır. 

 Nübüvvetin, sosyolojik boyutunun olduğunu da söyleyen Abduh göre, 

peygamberlik “Sünnetullah”ın gereğidir: Yani, Allah her devirde, her millete ihtiyaca 

göre, bir peygamber göndermiştir. Gönderilen bu peygamberler, genel halkın 

maslahatına uygun kanun koymakla mükelleftir. İnsanlar güçleninceye kadar, 

peygamberler rehber olmaya devam ederler. Bu rehberlik, insan mutluluğa ulaşıncaya 

kadar devam eder ve yeterli tecrübe kazanıldığında peygamberlik görevi sona erer. Bu 

ifadeleriyle Abduh, nübüvvetin sosyal düzenin mükemmel olması açısından şart 

olduğunu söylemektedir. 288  Kısaca Abduh’a göre, peygamberlerin gönderilmesi 

manevi bir ihtiyacın sonucudur. Bu yolla peygamber, insanı Allah’a ulaştıracak yollar 

üzerinde ilerlemesine, insanın ruhlarını, iş ve eylemlerinde Allah ile ilişkilerini 

gözetmesine vesile olmaya çalışmaktadır. 

Ayrıca Abduh, “bir peygamberin risaletinin ve Rabbi adına bildirdiği vahyin 

doğruluğunun kanıtı, peygamberi gören, Allah’ın ona verdiği açık ayetleri, mûcizeleri, 

müşahede eden kimse için apaçıktır” şeklindeki açıklaması ile peygamber devrinde 

yaşamış, onu görmüş, mucizelerine tanıklık etmiş kişiler için nübüvvete dair bir 

açıklama yapılmasının ihtiyaç olmadığına dikkat çekmektedir. Fakat peygamberlerin 

yaşadığı dönemde yaşamayanlar için ise, aklı ön planda tutarak sahih hadisin tevatür 

yoluyla nakledildiği takdirde delil olarak kabul edilebileceğini ifade etmiştir. Abduh’a 

göre mütevatir haber, sabit haberdir ve ittifak halinde söylendiğinden ötürü, inanmayı 

zorunlu kılmaktadır. Ona göre, sadece burada dikkat edilmesi gereken husus, senedin 

sağlam olmasıyla birlikte metin tenkidinin de sağlam olmasıdır.289   

 

Abduh genel olarak, bir peygambere inzal olan Allah’ın kelâmı olarak 

tanımlanan vahyi şöyle tanımlamıştır: “Biz de onu (vahyi) metodumuza uygun olarak, 

insanın kendiliğinden yakîni tarzda bulduğu marifet diye tanımlıyoruz. Bu bilgi ona ya 

doğrudan ya da aracı kanalıyla Allah’tan gelir. Vahiy sezgiden ayrılır, çünkü sezgi 

insanın nereden geldiğinin farkında olmaksızın, bilincinde olduğu bir duygudur.”290 Bu 

düşüncesiyle Abduh, geleneksel İslam düşüncesinden uzaklaşmıştır. İlahi hakikate 

                                                 
288 Abduh, Tevhîd Risâlesi, 157. 
289  Abduh, Tevhîd Risâlesi, 160. 
290  Abduh, Tevhîd Risâlesi, 60. 



 

 

97 

vakıf olma ve ilahî emir ve yasakları bilme noktasında, insan kendi çabasının ürünü 

olarak vahye ulaşabileceği düşüncesi ile, Abduh’un modern protestan okullara 

yakınlaştığı ifade edilebilir. 

Ayrıca Abduh, Allah’ın bazı peygamberlerine Cebrail aracılığıyla bütün 

hükümleri içeren bir kitap gönderdiğine, peygamberlere inzal olan bu kitapların hak 

olduğuna inanmayı imanın bir gereği olduğunu da belirtmiştir.291 

 Abduh, peygamberlik müessesini kabul etmiş fakat bu müessesenin ağır bir 

görev olduğunu da dikkat çekmiştir. Bu açıdan bu görevi, fıtratta üstün olan insanlar 

yerine getirebilmektedir. Bu görev ise, doğal olarak doğuştan kabiliyet sahibi birine 

verilebilir. Allah bu konuda kimin kabiliyetli olacağını en iyi bilendir. Bu açıdan Allah 

kimi seçeceğini bilmektedir. Bu konuda Abduh, sadece Kur’an-ı Kerim’i referans 

alarak, bu konuyu tartışmaya kapattığı ifade edilmiştir.292 Abduh’un bu konuda nebi ve 

resul kavramlarının tanımlarında geçen “fıtrat” ve “cibîliyet” kelimelerinin tehlikeli 

tarafları bulunduğu belirtilmiştir. Bu tanımlamaya bakılacak olursa, işin sonunda 

risalet ve nübüvvet akılla yahut şahsiyet üstünlüğü ile kazanılan bir şekilde 

yorumlanmasına sebebiyet vermektedir. Bu ise, batıl bir düşüncedir. İnsanın 

çalışmasıyla, çabasıyla ya da takvasıyla yüksek bir mertebeye ulaşması mümkündür. 

Fakat kendisine resul ve nebi denilemez.293 Bu konuda Muhammed Abduh, ciddi bir 

şekilde tenkit edilmiştir. Sert bir dille eleştiren Mustafa Sabri göre, Abduh’un yaptığı 

nebi kelimesinin tanımlanmasında, nübüvvete ve risalete dair bir özellik 

bulunmamaktadır. Vahiy ve vahiy taşıyıcı bir melekten de bahsedilmemektedir. Bu 

tarifte ne indirilen bir kitaba ne de bir mûcizeye dair bir etkenden de 

bahsedilmemektedir. Mustafa Sabri, Abduh’a bu tür unsurlar verilmediği takdirde bu 

kişinin Allah tarafından gönderildiğini nereden bileceksin? diyerek soru sormaktadır. 

Ayrıca Mustafa Sabri, nebi ve resul kavramlarını “ilahi talim” ve “fıtrata” 

dayandırmasını ve bu özelliklerle ilişkilendirmesini kelâmı bir hile olarak görmektedir. 

Hatta öyle bir hile ki yağın içine karışan bir damla zehir olmadığını, zehrin içine 

karışan yağ damlası olduğunu belirterek, bu tarifin yanlış yapılan bir tarif olduğuna 

dikkat çekmiştir.294  

                                                 
291  Abduh, Tevhîd Risâlesi, 132. 
292  Abduh, Tevhîd Risâlesi, 140-157. 
293  Bu görüş ile ilgili bkz. Hasib Es-Samarraî, Dini Modernizmin Üç Şövalyesi, 210-211. 
294  İşcan, “Muhammed Abduh’un Nübüvvet Görüşü ve Çağdaş İslam Düşüncesine Etkileri”,42-43. 



 

 

98 

Ayrıca Abduh’un “İlahi talim” olarak ifade ettiği şey vahiydir. Vahiy’in 

tanımını şöyle yapmıştır: “Vahiy, bir aracı yoluyla veya aracısız olarak Allah katından 

olduğuna kesinlikle inanmak suretiyle, kişinin nefsinde bulduğu irfandır.” Ve 

Abduh’un yaptığı bu tarif ile vahiy, ilham ile benzerlik taşımaktadır. Bu benzerliği 

ortadan kaldırmak için Abduh, vahyin ilhamdan farklılık arz ettiğini söylemiştir. 

İlhamı ise, “insanın nefsinde hissettiği bir şuur ve vicdandır, fakat insan onun nereden 

geldiğini ve kimden geldiğine itibar etmez; ilham, açlık, susuzluk, üzüntü ve sevinç 

hislerine benzer.”295  

 

En çok tartışılan konulardan biri olan peygamberlerin mucizeleri konusunda 

Abduh, aklî yönden mucizenin mümkün olduğunu söylemektedir. Ona göre, âlemin 

düzeninin devam etmesi için belirlenmiş kuralların varlığı mümkündür. Aynı şekilde, 

bu kâinat kanunlarını koyan Allah, olağanüstü durumlar karşısında, o duruma has bir 

kanun koyması da imkânsız değildir. Bu açıdan mûcize, peygamberlerin 

peygamberliğini, doğrulaması açısından önem bir delil sayılmakta olup mûcize, 

peygamberin davetini kabul etmeyen insanların, peygamberi yalanması üzerine 

gerçekleşmektedir. Peygamber, Allah’ın adına bir şeyleri tebliğ ettiğini ispatlamak 

isterse mucizeye başvurmaktadır. Bu istediğin gerçekleşmesi sonucu, Allah’ın mûcize 

yaratması bu davanın doğruluğuna işaret ettiğini göstermektedir. Bu takdirde 

peygamber, peygamber olduğunu açıklayıp iman etmeye çağırdığında ve bu çağrısını 

mûcizelerle doğruladığında bu peygamberin, nübüvvetini kabul etmemiz 

gerekmektedir. 296  Abduh, mûcizeyi “sünnetullah” kavramıyla açıklamıştır. Burada 

Abduh’un, determinizmi alemin düzenleyici bir unsuru olarak kabul ettiğini 

görmekteyiz. Bu anlamda, determinist bir yaşam içinde insanın ve doğanın mûcizelere 

yer vermesi mümkün görünmemektedir. Bu sebeple Abduh, teori olarak mûcizeyi dini 

açıdan kabul ediyor gibi olsa bile, pratikte peygamberin, peygamberliğini desteklemek 

açısından fonksiyonu bulunmayan bir olguya dönüştürmüştür. Bu konuda Zeki İşcan 

Fehd b. Abdirrahman,’ın görüşüne yer vererek, Abduh’un nebinin tanımını yaparken 

ki asıl amacının mucizelerden arındırılmış bir peygamberlik anlayışını oluşturmak ve 

geliştirmek olduğunu aktarmaya çalışmıştır. Aynı şekilde İşcan, Abduh’un mûcizeyi 

sünnetullah ile açıklamasına karşılık şu görüşünü de eklemektedir: Abduh mûcizeye, 

                                                 
295  Abduh, Tevhîd Risâlesi, 154. 
296  Abduh, Tevhîd Risâlesi, 133. 



 

 

99 

Allah’ın özel bir kanunu olarak bakmıştır. Bu anlamda mûcize tabiat kanunlarına 

aykırı olarak nitelendirilebilir. Buradan hareketle, Abduh’un mûcizeyi Sünnetullah’ın 

bir bölümü olarak yorumlaması sonucu ona da bir yasa özelliği vermektedir.297 Abduh, 

bu görüşlerinin yanında mûcize olarak bir tek Kur’an-ı Kerim mûcize olarak 

görmüştür. Kur’an’ı Kerim’i diğer olaylardan farklı kılarak mûcizevi kılan yönler, 

gaybî haberler üzerine içinde bilgilerin bulunması ve üslup ve belagat yönünden o 

güne kadar benzerinin bulunmamasıdır.298 Kur’an-ı Kerim’in,  Allah’ın ezeli ve ebedi 

Kelâmı olduğuna ve aslının değiştirmesinin, bozulmasının uzak bir ihtimal olduğunu 

ifade ederek Hz. Muhammed’in getirdiği dine inanmamız gerektiğini vurgulamıştır.299 

Abduh, insanların sadece Hz. Âdem’den değil, ırklarına göre çeşitli insan 

orijinallerinden geldiklerini, Hz. Meryem’in, Hz. Îsâ’yı babasız hamile kalarak çocuk 

sahibi olacağına dair ilahi bir habere kuvvetle iman edilmesinin bıraktığı psikolojiyle 

izah etmeye çalıştığına dair yorumlar bulunmaktadır.300 Yani Abduh, Kur’an dışındaki 

mûcizeleri aklî delillerle  yorumlamaya çalıştığı açıkça ifade edilebilir. 

Sinir konusunda ise Abduh, sihrin cisimlerin güçlerini aşan haller olduğunu 

ifade etsede bunların mucize ile kıyaslanamayacağını ve benzemediğini söylemiştir.301 

Böylece, Abduh’un bu konudaki görüşleri ile Deizmin peygamberlik ve mûcizeler 

konusundaki anlayışı benzerlik taşıdığı söylenilebilir. 

Abduh’un başka çarpıcı görüşü ise, dinlerin insanların gelişmesi ile geliştiğini 

ve İslam dini ile birlikte kemâle ulaştığını söylemesidir. Burada Abduh, insanlık 

tarihinde inancın evrilerek değişip, zamanla olgunlaştığına dikkat çekmiştir. Ona göre 

insanlık ilk olarak, bilgi kaynağı olarak duyu organlarını kullanmış, doğada 

gerçekleşen olaylara ilâhlık atfetmişlerdir. Bu evrede insanlar, putperestliğe 

inanmaktadırlar. İkinci evrende, tabiatüstü güce sahip olduğu düşünülen insanlara 

ilahlık atfedilmiştir. Yani, insanın kula kul olduğu evre olarak kabul edilebilir. Üçüncü 

evrede ise, tabiatüstü gücün arandığı evredir. Bu tabiatüstü varlık “maddi ilah” olarak 

algılanmıştır. Yani, bu evrede artık soyut şeylerde değil somut şeylerde ilahlık vasfı 

aranmıştır. Dördüncü evrede, insan bu aşamaları tamamladığı takdirde olgunluğa 

                                                 
297  İşcan, “Muhammed Abduh’un Nübüvvet Görüşü ve Çağdaş İslam Düşüncesine Etkileri”,46-47. 
298  Abduh, Tevhîd Risâlesi, 185-187.  
299  Abduh, Tevhîd Risâlesi, 189-190. 
300  M. Sait Özervarlı, “Muhammed Abduh”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2010), 484.  
301  Abduh, Tevhîd Risâlesi, 134. 



 

 

100 

ulaşmaktadır. Olgunlaşan insan ise “Zorunlu Varlık”ın neden var olması gerektiğini 

kavramıştır. Dördüncü evrede, aynı zamanda Zorunlu Varlık tarafından gönderilen 

ilâhı dinler evresidir. Bu dördüncü evrenin çocukluk döneminde Yahudilik ve 

Hıristiyanlık dininin aşamaları yaşanırken, olgunluk dönemini İslâm temsil etmektedir. 

Abduh’a göre, İslâm dini kemâl noktasını ifade ettiği için, yeni tebliğe lüzum 

kalmamıştır. 302  Abduh, “Artık hak ile bâtıl iyice ayrılmıştır…” 303  ayetini delil 

getirerek kemâl noktasını belirtmiştir. “Muhammed içinizden herhangi bir adamın 

babası değil, o Allah’ın elçisi ve peygamberlerin sonuncusudur…”304 ayetiyle de Hz. 

Muhammed’in peygamberlik halkasının, son halkası olduğunu belirterek, yalancı 

peygamberlerin peygamberlik iddiasında başarısız olduklarına vurgu yapmıştır. 

Bu açıdan dinlerin tekamülü konusunu Abduh, Comte’un “Üç hal Yasa”sına ve 

bunu “teoloji, metafizik ve pozitivist” olarak dönemlere ayırarak benzer bir tarzda izah 

etmiş ve insanların gelişmesiyle dinlerinde geliştiğini düşüncesini savunduğu 

söylenilebilir. 

Abduh’a göre, peygamberlerin dini görevleri vardır. Bu görevler; Peygamber, 

Allah’ı ve O’nun sıfatlarını bilmemiz için aklı yöneltir. İnsanların tartışmasız kabul 

ettiği, tek bir Yaratıcı’ya inanmaya teşvik eder. İnsanları aracısız Allah’a ulaştırmaya 

çalışır. Vakitleri belirlenmiş olan ibadetleri yapmaları için insanlara çağrıda bulunur. 

Bu vazifelerini unutanlara hatırlatır, korku içinde olan kimseyi teskin eder, kendini 

zayıf hisseden insanları kuvvetlendirmeye çalıştığını şeklinde özetlemek 

mümkündür.305  

Abduh, evliyaların kerameti konusunda, onların kerâmet gösterebileceğini 

söylenmektedir. Ona göre, bu durum haktır. Ayrıca, mucize-keramet ilişkisi içerisinde 

kerametlere inanmanın mûcize olaylarına bir zarar getirmeyeceğini dile getirmiştir. 

Ona göre, mûcize sadece peygamberin nübüvvetini kanıtlamak üzere gerçekleştiğini 

sıra dışı olaylardır.   

Abduh, ölümden sonra bir hayatın varlığına da inanmaktadır. Aynı şekilde, çok 

tartışılan konulardan biri olan ahirette Allah’ın görülmesini de kabul etmektedir. 

                                                 
302 Muzaffer Barlak, Kelâm’da Nübüvvet Tartışmaları, 327. 
303 Bakara Süresi, 2/ 257. 
304 Ahzab Süresi, 33/40. 
305 Abduh, Tevhîd Risâlesi, 162-167. 



 

 

101 

Çünkü bu durum Hz. Muhammed tarafından sahih haberlerle bize bildirilmiştir. Fakat 

bu konunun içeriği konusunda kimse bilgi sahibi değildir.306  

Ayrıca Abduh, İslam’ın kadınları daha aşağı bir pozisyonda tuttuğu görüşünü 

savunan Batılıları sert bir üslupla eleştirmiştir. Aksine Abduh, İslamın kadını 

yücelttiğini, kadının toplumdaki yeri konusunda erkeklerin anlayışını değiştirdiği ifade 

etmektedir. İslam’ın kadını hürriyetine kavuşturduğunu söyleyen Abduh, aynı 

zamanda erkeğin kadına nisbi üstünlüğü olduğunu da belirtmiştir. Ona göre, kadının 

mekruh şeyleri uzaklaştırma noktasında zayıftır. 307  Yani, güç bakımından kadının 

erkeğe nispeten zayıf olduğunu yorumu çıkarabiliriz. 

 

 3.3.2. Deizme Bakışı 

 

 Muhammed Abduh’un temel görüşleri incelendiğinde açık bir şekilde Deizm 

üzerine olumlu veya olumsuz bir söylemde bulunmadığı bilgisine ulaşılmıştır. 

 Abduh’un İslâm ile moderniteyi bağdaştırma çabası içerisinde görüşlerini dile 

getirdiği ifade edilmiştir. Bu anlamda, Abduh’un akla yaptığı vurgu klasik 

yaklaşımlardan farklılık gösterdiğini söylemek mümkün olsa da onun mûcize, risalete 

duyulan ihtiyaç, vahyin imkânı ve aklın sınırlılığı gibi Deizmin varlığına ölçüt olarak 

gösterilebilecek konular hususunda İslâm düşüncesinin genel eğilimine bğlı olarak bu 

değerlendirmeleri yaptığı görülmüştür.308 

 Deizmin en temel itiraz noktasının nübüvvete yönelik olduğunu yukarıda ifade 

etmiştik. Abduh çeşitli açılardan risaleti değerlendirerek, risaletin insanoğlunun 

eksikliklerini tamamladığını, onu zayıf yönlerinden çekip çıkardığını ifade etmiştir.309 

Böylelikle Abduh’a göre, Allah peygamber göndermek suretiyle insanların 

varlıklarının devamını sağlamaktadır.  

 Ayrıca Abduh, Tanrı’nın varlığını akla dayandırmış ve bu noktada mûcizeye 

yer olmadığını, mûcizelerin ancak peygamberlerin risaletinin ispatı için söz konusu 

                                                 
306  Abduh, Tevhîd Risâlesi, 232. 
307  Sıddıkî, İslam Dünyasında Modernist Düşünce, 216. 
308 Aytepe, “Deizm-Bilim İlişkisi ve İslâm Düşüncesi”, 133. 
309 İşcan, “Muhammed Abduh’un Nübüvvet Görüşü ve Çağdaş İslam Düşüncesine Etkileri”, 36. 



 

 

102 

olacağını ifade etmiştir. Bu görüşleriyle Abduh’un Deizmin temel argümanlarına 

karşılık gelecek görüşler ortaya koyduğu söylenilebilir. 

 Abduh’un, dinlerin tekamülü konusunda Comte’un “Üç Hâl Yasası”na benzer 

bir tarzda konuyu değerlendirdiği görülmüştür. Bu konudaki yaklaşımının ise 

Abduh’un eleştirilmesine sebebiyet verdiği hatta Modern Pozivistik Deizme örnek 

gösterildiği görüşüne ulaşılmıştır.310 Bilhassa İslâm dini ile birlikte dinin olgunluğa 

eriştiğini ve İslâm’ın son bir din, peygamber ve vahye ihtiyaç olmadığını dile 

getirmeyi amaçladığını ve ele aldığı konu aklı ön planda tuttuğunu söylemek daha 

uygun bir yaklaşım olmaktadır. 

 3.4. Reşîd Rızâ 

 

 3.4.1. Temel Görüşleri 

 

İnanç konularını Reşîd Rızâ, Allah’ın varlığı ve birliği, kâmil sıfatları, 

peygamber göndermesi gibi Kuran-ı Kerim’in kesin bilgi ve delile dayandırmak 

istediği konular ile melekler, öldükten sonra dirilme, ahiret gibi gayb alemine göre 

konular olmak üzere iki kısımda incelemektedir. Birinci kısımdaki konularda ictihad 

ve taklid yoktur. İkinci kısımdaki konular ise, Kur’an-ı Kerim’in açık ayetleri ile 

mütevatir hadislere dayanarak delillendirilmelidir. Bu noktada Reşîd Rızâ, iman 

konularını en doğru anlayan ve nakleden neslin, ilk İslam nesli olduğunu olduğunu 

ifade etmiştir. Bununla birlikte Reşîd Rızâ, Allah’ın sıfatları konusunda akıl ile naklin 

çatışma göstermeyip aksine ittifak halinde olduğunu söylemiştir. Akıl, kâinatın 

yaratıcısında zâti ve subûti sıfatların bulunması için gereklidir ve Peygamberlerin 

getirdiği vahiylerde Allah’ta bu sıfatların bulunduğunu haber vermektedir.311  

Akıl ve din noktasında Reşîd Rızâ göre, Allah insan aklının yetersiz 

olmasından ötürü din gönderdiğini ifade etmektedir. Aksi takdir de dinin emir ve 

yasaklarını herkes kendi aklının doğru bulduğunu kabul edip, doğru bulmadığını inkâr 

ederdi. Bu ise, iman ile bağdaşmaz. Aynı şekilde akıl sayısı arttıkça, akıl sayısı kadar 

din olurdu. Bu takdirde evrensel bir dinden bahsedilemezdi. Reşîd Rızâ’ya göre, aklın 

görevi, bilmek ve anlamakla birlikte dinin aslı ve kaynağı ile ilgili kesin bilgi 

                                                 
310 Aytepe, “Deizm-Bilim İlişkisi ve İslâm Düşüncesi”, 133. 
311 Karaman, Gerçek İslam’da Birlik, 150. 



 

 

103 

istemektir. Reşîd Rızâ göre, bunlar sağlandığı takdirde, dinin getirdikleri -aklen 

imkânsız olmadığı sürece- kabul edilmelidir.312 

Nübüvvet ve risaletin mûcize, ismet ve vahiy ile ispatlanacağını ifade eden 

Reşid Rıza’a göre, bunlar nübüvvetin temel unsurlarıdır. Eğer bunlardan biri, 

bulunmazsa peygamberi diğer insanlardan ayıran bir özellik kalmamış olur. Bu açıdan 

Reşîd Rızâ’ya göre, nübüvvet ve risalet fıtrîdir ya da sonradan kazanılan sıfatlardır 

denilemez. Aksine, Allah’ın peygamberine -bazı gaybi konularda ya da bazı 

hakikatlerde- verdiği lutüf olduğunu söylemiştir. 313  Yani Reşîd Rızâ’ya göre, bir 

peygamber nebî olacağını önceden bilemediği gibi, kendini bu amaç üzerine de 

hazırlayamaz. Ayrıca peygambere gelen bilgiyi ilham veya iç duygu ile izah etmek 

isteyenlerin gayb alemini inkâr etmek için bu yola başvurduğu söylemiştir.314 

Reşîd Rızâ Peygamberlerin Allah’tan vahiy aldıklarını kabul etmektedir. Vahyi 

dışlayan akılcılığın insana fayda vermediğini söyleyen Reşîd Rızâ, Batı’yı örnek 

göstererek, sosyal çöküntünün aşırı materyalist yaklaşım ve dini dışlamadan 

kaynaklandığı belirtmiştir. Bu açıdan ilim ile dinin cem edilmesi gerektiğini 

düşünmektedir.315 

Reşîd Rızâ da hocası Abduh gibi, hadisin kabulü noktasında katı şartlar ortaya 

koymuştur. Yani hâdis, bir otorite tarafından tutarlı bir şekilde kabul edilmeli, akli 

tecrübeyi ön planda tutmalı, farz ve imanın şartları ile ilgili olmalıdır. Bu kapsamda 

Reşîd Rızâ’ya göre, Peygamberin ameli işlerle ilgili ve nesiller boyunca uygulanmış 

sünnetleri, Kur’an’ın beyanı ve incelemesi olup kabul edilmelidir.316 

 

Peygamberlerin mucize göstermesi konusunda ise Reşîd Rızâ mûcizeyi aklî ve 

kevni mûcize olarak iki grupta incelemiş ve aklî mûcize olarak Kur’an-ı Kerim’i kabul 

etmiştir.317 Böylece Hz. Muhammed’in Kur’an’dan başka mucizesi olmadığını, kevni 

mûcizelerin ise, mûcize kabilinden olmadığı, sadece bunların Allah’ın bir ihsanı 

olduğunu söylemiş ve  dolayısıyla bu kevni mûcizelerin Peygamberin nübüvvetini 

                                                 
312 Karaman, Gerçek İslam’da Birlik, 158. 
313 Samarraî, Dinî Modernizmin Üç Şövalyesi, 210. 
314 Özervarlı, Kelâm’da Yenilik Arayışları, 173. 
315 Özervarlı, a.g.e.,192. 
316 Sıddıkî, İslam Dünyasında Modernist Düşünce, 86. 
317 Samarraî, Dinî Modernizmin Üç Şövalyesi, 173. 



 

 

104 

doğrulayıcı bir delil olarak kullanılamacağını belirtmiştir. 318  Nitekim el-Vahyü’l-

Muhammedî adlı eserinde kevni ayetler hakkında şu sözleri sarfetmiştir: “O, kevnî 

acaib şeylere gelince, onlar şüpheyle karşılanacak şeylerdir, onların rivayeti, sıhhati ve 

delâleti hakkında birçok yorum vardır.” 319  Bu açıklamalarıyla dönemindeki 

felsefecilerin etkisinde kaldığını söyleyebiliriz. 

 

Yani Reşîd Rızâ, zahiri olarak mûcizelere iman edilmesi gerektiği görüşünü 

benimsemiş ve bu noktada hocası Muhammed Abduh ile birlikte “Bir zamanlar biz 

sizin için denizi yararak sizi kurtardık, Firavun’un taraftarlarını da, siz bakıp dururken 

denizde boğduk.”320 ayetinde ifade edilen, Hz. Musa’nın asasını vurmasıyla yarılan 

Kızıldeniz’den İsrailoğulları’nın karşıya geçmesi hadisesi ile Hz. Îsâ’nın beşikte bir 

bebek iken konuşmasıyla ilgili, “ O, salihlerden biri olarak beşikte iken ve yetişkinlik 

döneminde insanlara konuşacak.”321 ayetinin tefsirinde açıklandığı üzere, bir bebeğin 

insanların anlayabileceği bir şekilde dile gelmesinin normal bir durum olmamasından 

yola çıkararak, bunun olağanüstü bir ayet/ mucize olarak kabul edilmesi gerektiğini 

ifade ederek, Kuran-ı Kerim’de açıkça ifade edilen tüm mucizelere inanılması 

gerektiğini söylemişlerdir.322 

 

Reşîd Rızâ’ya göre Yüce Allah, her peygambere kendi döneminde ön planda 

olan ilimler ile ilgili olarak mucizeler vermiştir. Örneğin, Hz. Mûsa döneminde tabiat 

bilimleri ve sihir insanların odağında olan konular olduğu için, ona bu mevzularda, 

“asâ mûcizesi” verilmiş ve sihir alanında uzman kişilerce, Hz. Mûsa’nın gösterdiği bu 

mucizenin sıradan bir sihir olmadığı ve bunu yapan kişinin bir peygamber olduğuna 

işaret edilmiştir. Aynı şekilde tıp ilminin geliştiği Romalılar zamanında yaşamış olan 

Hz. Îsâ’ya verilen “ölüleri diriltme ve hastaları iyileştirme mûcizeleri” aynı şekilde bu 

konuya örnek gösterilirken, fesahat ve belagat konusunda ileri düzeyde olan Araplara 

gönderilmiş olan Hz. Muhammed’e, Arap edebiyatında zirveyi temsil eden “Kur’an 

mûcizesi” gönderilmesini de bu anlamda kabul etmiştir.323 Ayrıca Reşîd Rızâ’ya göre, 

                                                 
318 Ali Bayram- M. Sadi Çögenli, Muhammed Abduh, Reşid Rıza ve İctihad (İstanbul: Bedir Yayınevi, 

2008), 64. 
319 Samarraî, Dinî Modernizmin Üç Şövalyesi, 177. 
320 Bakara 2/50. 
321 Al-i İmran 3/46. 
322 Celil Kiraz, “Menar Tefsirinde Mucizelere Bakış”, 3. 
323 Kiraz, “Menar Tefsirinde Mucizelere Bakış”, 3. 



 

 

105 

“meydan okumayı” mûcizenin şartı kabul etmektedir. Bu şart, onu kevni mûcizeleri 

inkâr etmeye götürmüştür. Nitekim o, el-Vahyü’l- Muhammedî eserinin birçok yerinde 

tek bir sonuç üzerine odaklanmıştır: “Peygamber (s.a.v.) yalnız Kur’an’la meydan 

okudu.”324 diyerek bu yönüyle de kevni mûcizelerde bu şart bulunmadığı için inkâr 

yoluna gitmiştir. 

Bunların yanı sıra Reşîd Rızâ, Kur’an’da açıkça ifade edilen Hz. İsa’nın 

babasız dünyaya gelme hadisesini mucize olarak kabul etmiştir. Fakat Müfessirimiz bu 

mucizeyi diğer tefsirlerden farklı bir yorumlamıştır. Ona göre, Yüce Allah’ın Cebrail 

aracılığıyla Hz. Meryem’e verdiği bir çocuğu olacağına dair müjde, onun kalbini ve 

aklını öylesine kuvvetli bir şekilde etkilemiş ki, bu inanç onun rahminde bir 

döllenmenin oluşmasına neden olmuştur. Yani Hz. Meryem’in çocuğu olacağına dair 

Hz. Cebrail’in müjdesine olan inancı bunun fiilen gerçekleşmesini sağlamıştır. Reşîd 

Rızâ bu konuda ikinci bir ihtimali de göz önünde bulundurmuştur. Bu ihtimale göre, 

Hz. Cebrail’in “Hz. Meryem’e üflemesinin etkisiyle de hamileliğin oluşabileceğini 

ifade etmiştir. Aynı şekilde Hz. Îsâ’nın kör ve alacalı hastaları iyileştirme yönteminin 

de “hastanın ruhani bir kuvvetle iyileşmeye olan inancına” bağlayarak bu konuda da 

benzer bir görüş ortaya koymuştur.325 

 

Sonuç itibariyle, Menar tefsirini Muhammed Abduh ve Reşîd Rızâ’nın birlikte 

kaleme aldıkları dönemlerde Hz. Mûsa’nın asasını vurmasıyla Kızıldeniz’in yarılması, 

asasının yılana dönüşmesi, Hz. Îsâ’nın beşikte bir bebek iken konuşması gibi 

mucizeleri hem teorik olarak olarak mümkün olarak görmüşler hem de klasik dönem 

müfessirleri gibi aynı şekilde mûcize olarak değerlendirmişlerdir. Fakat Menar 

tefsirinin sadece Reşîd Rızâ tarafından kaleme alınan ilerleyen ciltlerinde, Yunus 

Süresinin 2. ayetinin326  tefsirinde, Hz. Peygamber’e Kur’an dışında birçok mûcize 

verildiğini açıkça kabul etmiştir. Fakat ona göre bu mûcizelerin amacı, insanların Hz. 

Peygamber’e inanmaları sağlamak değildir. Ona göre, Kur’an-ı Kerim’de Allah’ın 

mucizelere yer vermesinin nedeni akli delilleri kullanmaktır.327  Buradan hareketle, 

                                                 
324 Samarraî, Dinî Modernizmin Üç Şövalyesi, 180. 
325 Kiraz, “Menar Tefsirinde Mucizelere Bakış”, 9-12. 
326  “İçlerinden bir adama: İnsanları uyar ve iman edenlere, Rableri katında onlar için yüksek bir 

doğruluk makamı olduğunu müjdele!” diye vahyetmemiz, insanlar için şaşılacak bir şey mi oldu ki 

kafirler: Bu apaçık bir sihirbazdır dediler.”  
327  Kiraz, “Menar Tefsirinde Mucizelere Bakış”, 5. 



 

 

106 

Celil Kiraz, Reşîd Rızâ’nın Kur’an dışındaki birçok mûcizeyi kabul ettiğini belirtmiş 

ve mucizeleri insanların Hz. Peygamber’e iman etmeleri amacıyla değil, akli delil 

ortaya koymak amacıyla gerçekleştiğini ifade eden Reşîd Rızâ’nın görüşlerini 

aktarmıştır. Mûcizeler konusunda edindiğimiz bilgilere göre, Reşîd Rızâ’nin çelişkili 

yorumlarda bulunduğunu görmekteyiz. 

Ayrıca Reşîd Rızâ’ya göre, “yahudi ve Hıristiyanlar bu yüzyılda kendi 

dinlerindeki mucizelere o derece cephe almışlardır ki, akla hitap eden Kur’an’da, Musa 

ve İsa’nın bazı mucizeleri yer almasaydı, Batılılar daha çok Kur’an’a yönelip daha çok 

inanırlardı” diyerek Batılıların mucizeye olan bakış açısını ortaya koymuştur.328 

Sihir konusunda Reşîd Rızâ, “sihir, hayalden ibarettir ve gerçekle alakası 

yoktur” diyen hocası Muhammed Abduh’la aynı görüşü paylaşmaktadır. Bu konuda 

Reşîd Rızâ’nın tartışılan ve dehşete düşüren görüşü, sened ve rivayet yönünden sahih 

olduklarını bildiği halde Buharî’deki sahih hadisleri red ederek sihri inkâr etmesidir. 

Ayrıca burada Reşid Rıza, Hz. Muhammed’e sihir yapıldığını ve sihrin ona tesir 

ettiğine inananları da eleştirmektedir. Bu haberleri dinsizlerin uydurduğunu ifade eden 

Reşid Rıza, sihrin hakikati olmadığını vurgulayarak bu konuda mu’tezile mezhebine 

yaklaşmıştığı ifade edilmiştir.329 

Keramet konusunda Reşîd Rızâ’ya göre, bazı tasavvuf ehlinde görülen 

olağanüstü haller, bu kişilerin iman ve amelleri İslama uygun düştüğü takdirde 

kerâmettir. Yani Reşîd Rızâ’ya göre kevnî keramet vardır. Fakat bunların peşine 

düşülemez. Aynı haller batıl din ve mezhep mensuplarında da mevcuttur. Bu sebeple 

bir insanı dine kazandırılması noktasında kerametlerin faydalı olmadığına dikkat 

çekmiştir.330 

Reşîd Rızâ’ya göre, mirac gecesinde yapılan ibadetler sünnette mevcut değildir 

ve dinde olmayan bir şeyi ibadet niyetiyle yapmak bid’attır. Fakat toplumun adet 

edindiği davranışlar ıslah edecek hikmete sahipse ve o geceler de ilmi toplantılar 

yapılıyorsa bu durum halkı sünnete yaklaştırması yönünden sakınca 

yaratmamaktadır.331 Bu takdirde Reşîd Rızâ’ya göre Mirac gecesinde yapılan ibadetler, 

amacı doğrultusunda değerlendirilmesi gerekir. 

                                                 
328  Özervarlı, Kelâm’da Yenilik Arayışları, 187. 
329 Samarraî, Dinî Modernizmin Üç Şövalyesi, 257-258. 
330 Karaman, Gerçek İslam’da Birlik, 152. 
331 Karaman, Gerçek İslam’da Birlik, 161. 



 

 

107 

Döneminde çokça tartışılan konulardan biri olan kadınların örtünmesi 

konusunda Reşîd Rızâ, kadınların yere bakarak yürümelerine, yüzlerini kapatacak 

şekilde örtünmelerine ve erkeklerle konuşmamalarına gerek olmadığını söylemiştir. 

Sahabe dönemindeki kadınları örnek vererek, birçoğunun yüzleri açık olarak sokağa 

çıktıklarını, camiye ve ilim meclislerine gittiklerini ve erkeklerle konuştuklarını ve 

hadis rivayet ettiklerini vurgulamıştır.  Yani, Reşîd Rızâ’ya göre, İslâm sosyal hayatta 

kadına kendisini geliştirmek için haklar vermiştir. Sakıncalı olan ona göre, kadınların 

tahrik edici bir kıyafet ve tavır içinde ve bunu kastederek erkeklerin arasında yer 

almalarıdır.332 

Bununla birlikte Reşîd Rızâ, çok kadınla evliliği savunmuştur. “… Şayet 

aralarında adaletsizlik yapmaktan korkarsanız bir tane almalısınız.”333 ayetini referans 

alarak ne olursa olsun bütün zevceler arasında adaletin sağlanamayacağını ifade 

etmiştir.  

 

 3.4.2. Deizme Bakışı 

 

Reşîd Rızâ’nın temel görüşleri incelendiğinde, diğer alimler gibi Deizm üzerine 

doğrudan olumlu veya olumsuz herhangi bir söylemde bulunmadığı görülmüştür. 

Fakat Deizmin temel argümanlarını da destekleyecek bir yaklaşımda sergilememiştir. 

Reşîd Rızâ mûcizelere ihtiyaç kalmadığı inancından hareketle mûcizelerin 

gereksizliğine vurgu yaparak, İslâm dininin gelişiyle birlikte insanlığın yeterli 

olgunluğa ulaştığını ifade etmiştir. Bu sebeple mûcizeler çağının sona erdiğini ve aynı 

zamanda mûcizelerin insanlığın ilk dönemindeki gibi imanı kuvvetlendirmek gibi bir 

katkısının kalmadığını vurgulamıştır. 334  Ayrıca Reşîd Rızâ’nın, Hz. Peygamber’in 

nübüvvetini hissî mûcize ve garipliklerle değil de bütün zamanlarda geçerlilikleri olan 

ilmî ve aklî burhanlarla ispatlanması gerektiğini ifade etmiştir. 

Özellikle Reşîd Rızâ, Hıristiyanları örnek göstererek, onların hissî mûcizelere 

dayanarak Hz. Îsâ’yı ilah seviyesine yükselttiklerini ifade etmiştir. Bu anlamda Reşîd 

Rızâ’nın deistlerin mûcizeler konusundaki görüşlerine karşılık gelecek şekilde İslâm’ın 

                                                 
332 Karaman, Gerçek İslam’da Birlik, 160-161. 
333 Nisa Süresi / 3.  
334 Dorman, Deizm ve Eleştirisi: Tarihsel ve Teolojik Bir Yaklaşım, 206.  



 

 

108 

Hıristiyanlıktaki gibi mûcizeler dinine dönüştürülmediğini vurgulamaya çalıştığını 

söyleyebiliriz. 

Reşîd Rızâ, Avrupa’nın ilmî ve teknolojik gelişmişliği yanında İslâm 

dünyasının inanç ve ahlâka bağlılığı üzerinde durduğunu ifade etmiştir. Dinin özünün 

çağdaş teknolojiyle ve bilimsellikle bir sorununun olmadığını vurgulayarak İslâm’da 

Hıristiyan kilise uygulamalarının yol açtığı tarzda bir din-bilim çatışmasını 

bulunmadığını, müslümanların tarih boyunca bilime ve gelişime açık olduğunu ifade 

etmiştir.335 Reşîd Rızâ bu düşüncesiyle Deizmin temel vurgularında ifade ettikleri gibi 

dinin bilimsel gelişmelere engel olduğu yolundaki görüşlerine karşılık gelebilecek bir 

görüş ortaya koyduğu söylenilebilir. 

 

 3.5. Seyyid Ahmet Han 

 

 3.5.1. Temel Görüşleri  

 

Ahmed Han, dönemindeki bazı alimler gibi, dönemine kadar etkili olan 

kelamdan farklı olarak yeni bir tarz kelâmın gerektiğini belirtmiştir. Fakat ona göre, 

oluşturulacak bu yeni kelamın diğer çağdaş ilimlerden ayrı bir şekilde yapılandırılması 

mümkün değildir. Çünkü kelam diğer ilimlerle sürekli ilişki içindedir. Bu anlamda 

çalışmalara başlayan Ahmed Han’ın, geliştirmeye çalıştığı İlm-i Kelâm, Tabii 

Kelâm’dır. 336  Dini düşüncesini Tabii Kelâm üzerine inşa eden Ahmed Han, 1869 

yılında İngiltere seyahati esnasında, Avrupa akılcılığı ve tabiat felsefesinin etkisi 

altında kalmıştır. Bunun üzerine inanç sistemini yorumlarken “tabiata uyma” ilkesini 

benimsemiş ve İslam’ın bu açıdan uygun bir din olduğunu söylemiştir.337 

Tabii Kelâm, Ahmed Han’ın dini düşünceleri daha iyi anlamak ve yorumlamak 

için üstünde durulması gerek bir kavramdır. Bu açıdan Ahmed Han’ın dinî 

düşüncelerini paylaşmadan önce Tabii Kelâmı açıklamamız gerekmektedir. Tabii 

Kelâm, Tanrıların varlığına dair araştırmalar yapan filozofların geliştirdikleri 

argümanların oluşturduğu bir kelâmdır. Yani bu kelâmda, filozoflar ve onların 

düşünceleri aktif rol almaktadır. Aydınlanma dönemi ile başlayan süreçte, akıl ile 

edilen, bulunan ve akla uygun kabul edilen bilgiler Tabii Kelam ile ifade edilmiştir. 

                                                 
335  M. Sait Özervarlı, “Reşîd Rızâ” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2008),35:16. 
336 Şaban Ali Düzgün, Seyyid Ahmed Han ve Entellektüel Modernizmi, 59. 
337 Öz “Seyyid Ahmed Han” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 74. 



 

 

109 

Bunun tanımın dışında kalan inançla ilgili konular, dinî ritüellerin şekilleri gelenek, 

tarihi yük, hurafe olarak kabul edilmeye başlanmıştır. Bu anlayış, insan aklı tabiatüstü 

olan vahye ihtiyacı olmadan bir Yaratıcı’ya ve onun koyduğu ilahi bir düzeninin 

işleyişi hakkında bilgi sahibi olabileceği tezini geliştirmiştir. Bu anlamda, Tabii 

Kelâm, rasyonel bir yapıya sahiptir. Tüm evreni kendisine konu olarak alır, direk akla 

başvurur, realitenin ötesine geçmeye çalışır, açıklayıcıdır, muğlaklıkları gidermek için 

ilahi varlığa başvurur. Tanrı’yı akılla keşfetmeyi hedefler. Tabii Kelâm’ı metodunun 

Batılıların dışında İslâm kelamcıları ve filozofları da kullanmışlardır. Tabii Kelâm 

anlayışı Batı’da ilk olarak, İngiliz deistleri kullanırken İslam’da Mutezile mezhebinin 

kullandığı görülmüştür. Tabii Kelâm ile Mu’tezile’nin görüşü aklı ön planda tutmaları 

bakımından benzerlik gösterse de vardıkları nokta itibariyle farklılık arz etmektedir. 

Ayrıca Batı’da Tabii Kelâm ile Rasyonel Kelâm aynı anlamda da kullanılmıştır. Tabii 

Kelam Tanrı’ya karşı yapılan ritüellerin niceliği ve niteliği üzerinde durmamıştır. 

Burada din, düşünce alanının tamamına hasredilir. Dolayısıyla bu kelamda, insanı 

dindar kılma gibi bir dert mevzu bahis değildir. Bu açıdan Tabii Kelam’da bir dine yer 

yoktur. Tabii Kelâm’ın tanrısı akıl ve mantıktır. Günah, tövbe gibi kavramlar 

kullanılmaz. Kısaca bu sistemde, vahiy, Tanrı, tabiatüstücülük, ibadet, kutsal, dini 

organizasyon gibi dini öğeler bulundurmakta olup dinin yıkımını tabiatında 

barındırmaktadır. Ayrıca düşünce anlayışların gelişmesinde, 19.yüzyılda yaygın olan 

ve insanların geneli tarafından kabul gören Pozitivizm, Materyalizm Deizm vb. 

akımlar etkili olmuştur.338 

 Bu bilgiler ışığında Ahmed Han, modern bilimin verilerine karşı antitez 

oluşturabileceğimiz veya o bilgileri reddedebileceğimiz yahut bu modern bilimin 

verilerinin İslam’ın temel inanç esaslarını desteklediğini, İslam ile çatışmadığını 

gösterebileceğimiz, yeni bir kelam anlayışının gelişmesine ihtiyacımız olduğunu ifade 

etmiştir.339  

  Seyyid Ahmet Han’ın Kelâmi görüşlerini aktarmadan önce, görüşlerini daha 

sağlıklı analiz edilmesi bakımından dinî olarak geçirdiği aşamaları incelememiz 

gerekmektedir. Bu açıdan Ahmed Han, üç aşama geçirmiştir: 

                                                 
338   Bu görüş ile ilgili bkz. Mustafa Sinanoğlu, “Günümüz Kelâm Çalışmalarında Terminoloji 

Problemi”, İslâmi Araştırmalar Dergisi 19/2 (2006): 237-238. 
339 Şaban Ali Düzgün, Seyyid Ahmed Han ve Entellektüel Modernizmi, 71. 



 

 

110 

  1- Dini Düşüncesinin ilk Aşaması (1842-1857); bu dönemde Ahmed Han 

Sünnilik geleneği üzerine dini görüşünü ortaya koymaktadır. Şia’ya karşı bir tutum 

sergilemiştir. Bu dönemde Vahhabilik mezhebini eleştirmiş, onların bidat olarak 

değerlendirdiği şeylerin sünnet olduğunu anlatmaya çalışmıştır. 

 2- Geçiş Aşaması (1857-69); Ahmed Han bu dönemde Hıristiyanlığın kutsal 

kitabı olan İncil üzerine bir tefsir yazarak, iki millet arasında ılımlı bir yaklaşım 

sergilemek amacıyla yazmıştır. Bu dönemde Han, ilk kez geleneksel inançlara ters 

düşecek açıklamalarda bulunmaya başlamıştır. Örneğin, meleklerin ve şeytanların 

gerçek varlıklarını bu aşamada reddetmiştir. Bu yorumuyla çok eleştirilen Ahmed Han, 

çeşitli peygamberlerin gerçekleştirdiği mucizevi olayların etkisini azaltmak için 

natüralist bir tavır sergilemiştir. 

 3-Bağımsız bir şekilde Dini Düşünceleri Ortaya Koyduğu Aşama (1870-

98); bu dönemde Ahmed Han, 1870 yılından itibaren yapmaya başladığı araştırmalar 

ile geleneksel dinî öğretilere düşman olmuştur. Bu çalışmalar sonucunda, Ahmed 

Han’in kelâmi görüşlerini sistematik bir zemin oturtmak mümkün olacaktır. 340 

Buradan anlaşılacağı üzere Ahmed Han, başlarda teizm düşünceleri üzerine görüşlerini 

ortaya koyup savunurken, daha sonraki süreçlerde teolojik ve teistik natüralizm 

düşünce şekline hızlı bir geçiş yapmıştır. Bu natüralizm düşüncesini, mu'tezile’nin bir 

görüşü olarak benimsediği söyleyerek, mutezile mezhebine dayandırmıştır.341 

 Ahmed Han, Hindistan’daki müslüman toplumun yenilenmesi fikrini, topluma 

duyurma ve bunu gerçekleştirmek için Tezhibü’l- Ahlâk adlı gazeteyi aracı olarak 

kullanmıştır. Toplumda dini reformların gerçekleşmesi, toplumda yerleşmiş olan adet 

ve geleneklerin bırakılması ile mümkün olacağını belirtmiştir. Aksi takdirde, reformun 

hayat bulamayacağını ifade ederek öncelikle sosyal reformların gerçekleştirmek 

gerektiğini, çünkü dinî meselelerin tartışılmasının bu yolla mümkün olacağını 

söylemiştir. Bu anlamda, dini konular üzerine hadis, tefsir usulü gibi alanların 

tartışmaya açılması gerekmektedir. Sonuç olarak Ahmed Han, “işin gerçeği, 

Hindistan’da sadece bir Steele veya Addison’a değil, hem de ve en mühimi, bir 

                                                 
340  Düzgün, Seyyid Ahmed Han ve Entellektüel Modernizmi, 89-93. 
341  Düzgün, Seyyid Ahmed Han ve Entellektüel Modernizmi, 75. 



 

 

111 

Luther’e ihtiyaç duyulmaktadır” diyerek bu konuda yenilenme fikrini açıkça dile 

getirmiştir.342 

 Seyyid Ahmed Han’ın dini konulardan Allah kavramı ile ilgili görüşü 

incelendiğinde ona göre, Allah birdir, ezeli ve mevcuttur. Yani Vacibü’l-Vücud’dur, 

zatından başka sıfatları yoktur. Hiçbir şey veya hiçbir kimse ona benzetilip, 

kıyaslayamaz, ortakta koşulamaz ve O’nunla hiçbir konuda yarışamaz. O doğmamıştır, 

doğrulmamıştır. Allah’ı akılla kavrayamayız, cismani değildir. Zamandan ve 

mekândan münezzehtir. Ahmed Han’a göre, İslam dini sadece Allah’ın Vacibül-Vücud 

olduğuna iman etmemizi ister. Allah’ın kendisine atfettiğimiz sıfatlarını araştırmamayı 

emreder. Çünkü akıl bu sıfatların gerçek manalarını kavrayamaz. Ona göre Allah’ın 

müşahede edebildiğimiz iki sıfatı vardır: Birincisi ilk Sebep olma, ikincisi ise, Yaratıcı 

olma sıfatıdır. Bu sıfatları herkes ittifakla kabul etmiş olup kimsenin inkâr 

edemeyeceğini belirtmiştir.343 Seyyid Ahmed Han’ın bu konuda natüralist bir tavır 

sergilediğini söylenilebilir.  

 Ahmed Han, Müslümanların bilimsel tavırlarını sebep-sonuç ilişkisi içerisinde 

değerlendirerek evrensel düşünceye uygulamalarını istemektedir. Bu sebeple ona göre 

Allah kavramı hem sebep hem sonuç olan, birbirini takip eden, bağımsız sebeplerden 

ilkidir. Buradan da anlaşılacağı gibi Ahmed Han’ın Allah kavramını değerlendirmesi 

dinle veya İslam ile alakası çok azdır.344 Sonuç olarak Allah, bütün varlıkların halıki ve 

onların nihai sebebidir ve üzerinde düşünüp bilgi sahibi olabildiğimiz, her varlık bu 

bağımlı etkileşimin farklı bölümlerinde yer almaktadır. Ahmed Han’da 18. yüzyılda 

bazı deistlerin ifade ettiği gibi Allah’ın varlığının akıl ile bilinebileceğini ve O’na 

birtakım sıfatlar verilebileceğini ama, O’nun hakkında herhangi bir kavram ortaya 

konulamayacağını, hatta bunun hayal bile edilemeyeceğini söylemiştir.345 

 Ahmed han, dinin kaynağının akıl olduğunu söylemektedir. Bu sebeple aklı 

ikinci plana atan oluşumlardan uzak durmuş, karşıt bir tavır sergilemiştir. Ona göre, 

“Kur’an ve sünnet bize yeter” düşüncesi ile oluşan tavrı gereksizdir. Bununla birlikte 

Ahmed Han, Kur’an’ın sıklıkla başvurduğu tecrübî akla atıf yapmaktadır. Buna beşerî 

                                                 
342  Sıddıkî, İslam Dünyasında Modernist Düşünce, 16. 
343 Düzgün, Seyyid Ahmed Han ve Entellektüel Modernizmi, 93-94. 
344 Sıddıkî, İslam Dünyasında Modernist Düşünce, 64-65. 
345 Dorman, Deizm ve Eleştirisi: Tarihsel ve Teolojik Bir Yaklaşım, 209. 



 

 

112 

akıl denildiği gibi külli akılda denmektedir. Bu açıdan aklı kullanmada felsefî anlamda 

akılcı (rasyonalist) değildir. Ahmed Han, aynı zamanda 19. yüzyılın empirik aklını 

kullanmaktaydı.346 

 Seyyid Ahmed Han peygamberlik müessesini naturalistik ve deterministik 

nizamla paralellik arzedecek şekilde ele almıştır. Ona göre, peygamberlik Allah’ın 

seçtiği herhangi bir kimseye verdiği bir görev değildir. Her peygamberde 

“peygamberlik melekesi” bulunmaktadır. Bu melekeye sahip olan kişi peygamberdir. 

Bu yönüyle Ahmed Han peygamberlik melekesinin ihsan edilen bir durum olduğunu 

belirtmektedir. Ona göre, bir peygamber annesinin karnındayken bile bir 

peygamberdir. Bununla birlikte peygamberlik melekesi, bütün insanî melekeler gibi 

peygamberin fiziki yapısına bağlıdır. Hz. Muhammed, Hatem’ül-Enbiya olmasına 

rağmen insandaki peygamberlik melekesi halen devam etmektedir. Kısaca Ahmed 

Han’ın, peygamberliği doğuştan gelen tabii bir olay olarak yorumladığı ifade edilebilir. 

Ayrıca peygamberliğin son bulmasına karşı, peygamberlik meselesinin kıyamete kadar 

devam edeceğine işaret etmiştir. Aynı zamanda, peygamberlik melekesi sonradan 

kazanılanılmadığı için alelade bir insanın kendi çabaları sonucu peygamberlik 

müessesine ulaşması imkansızdır. Bu meleke verilmediği takdirde ne kadar araştırma 

yapıp mükemmelliğe ulaşmak istese de kesinliğe ulaşamayacağına vurgu yapmaktadır. 

Diğer yandan, bir peygamber bu mükemmelliği kazanmak için uzun uğraşlar vermez. 

Vahiy konusunda ise Ahmed Han, peygamberlerin vahiy veya ilham almasını tabiî bir 

olay olarak görmektedir. Fakat, Allah’ın bildirdiği mesajları peygambere ileterek, 

Allah ile peygamber arasında bir vasıta görevi ile görevlendirilen Cebrail’i 

reddetmektedir. Ona göre, ilahi mesajları işiten Cebrail değil, peygamberlik 

melekesidir. Ayrıca peygamberlik melekesinden ötürü, vahyin lütfedildiğini ifade 

etmiştir. Bu görüşüne karşı, Cebrail’in Kur’an’da çokça zikredilmesi konusunda, 

Ahmed Han, Bakara suresinde Cebrail’in gerçek tabiatını “Allah’ın izni ile Cebrail 

O’nu senin kalbine indirmiştir” ayetiyle açıklama yoluna gitmiştir. Ona göre, insanın 

kalbine yerleştirilen şey o insanın tabiatında mevcut olan bir şey olmalı, tabiatına 

yabancı bir şey olmamalıdır. Yani vahiy ona göre, dışarıdan gelen bir şey değildir.347 

Ayrıca Seyyid Ahmed Han’ın peygamberlik kurumunun bir sonucu olarak, 

                                                 
346 Bkz. Düzgün, Seyyid Ahmed Han ve Entellektüel Modernizmi, 112-115. 
347 Bkz. Sıddıkî, İslam Dünyasında Modernist Düşünce, 72-74 



 

 

113 

peygambere vahyin geliş şeklinin kendiliğinden gelişen mekanik bir olgu gibi algılanıp 

yorumlanmasına karşı çıktığına açıkça söylenilebilir. 

 Ahmed Han, peygamberlik kurumunun son bulmasını Allah’ın bir lütfu olarak 

görmemektedir. Ona göre Hz. Muhammed son peygamber olarak insanlara ulaştırması 

gereken bütün ilahi mesajları ulaştırmış, geriye ulaştıracak bir mesaj kalmadığı için 

peygamberlik rolü son bulmuştur. Ona göre, binlerce insan peygamberlik melekesi ile 

doğmuş olsa da Hz. Muhammed’in getirdiği mesajlardan daha fazlasını getiremez. Bu 

anlamda Ahmed Han, peygamberlik melekesi ile Allah’ın lütfunun son bulmadığına 

bir kez daha vurgu yapmaktadır.348  

 Ahmed Han, “Allah kendi koyduğu yasalar ve dünya için çizmiş olduğu 

yasalara bağlı bir yöneticidir” diyerek mucizenin imkansızlığına dikkat çekerek, 

mucizeyi inkâr etmektedir. 349  Bu görüşünde Ahmed Han, oryantalist Sir William 

Muir’in The Life of Muhammed adlı çalışmasında Hz. Muhammed’in hayatında vuku 

bulan mucizevi olaylara karşı yönelttikleri eleştirilerden etkilenerek, peygamberlerin 

risaletlerini ispatlanması ve onaylanması için mucize göstermelerini kabul etmemiştir. 

Aynı zamanda İbn Rüşd’ü referans alan Ahmed Han, peygamber olmayan insanlarında 

olağanüstü haller gerçekleştirebildiklerini, bu sebeple peygamberlik kurumu ile mucize 

arasında bir bağın kurtulmasının mümkün olamayacağını işaret etmiştir. 350  Ahmed 

Han’a göre, mucize olarak görülen olaylar aslında mucize değil, tabiat kanunlarına 

göre gerçekleşmiş olaylardır. Ona göre, eğer mucizenin sebeplerine kadar 

inilebiliyorsa bunlar, tabiat kanunlarına tabi olduğuna işaret etmekte olup mucize kabul 

edilemez. Bu yönüyle Ahmed Han’ın sadece mantikî çekiştikleri ile değil, bunlarla 

birlikte Kur’an’ın tabiata ters düşen kanunlarına karşı olan hiçbir mucizevi olayı 

desteklememiştir. 351  Ayrıca Peygamberlerin mucizelerini kabul etmemekle birlikte 

velilerin kerâmetlerini de kabul etmemiştir.  

 Ahmed Han’ın peygamberlik doktrini üzerinde durduğu nokta şudur: Dini 

meselelerde Hz. Muhammed’in sünnetine uymak zorundayız, fakat dünyevî konularda 

karar verme konusunda serbestiz. Bu açıdan dünyevi konularda sevap ve günah 

                                                 
348 Düzgün, Seyyid Ahmed Han ve Entellektüel Modernizmi, 107. 
349 Sıddıkî, İslam Dünyasında Modernist Düşünce, 23. 
350 Düzgün, Seyyid Ahmed Han ve Entellektüel Modernizmi, 108-109. 
351 Sıddıkî, İslam Dünyasında Modernist Düşünce, 25-26. 



 

 

114 

gerektirmez. Bunu ilişkilendirdiği konu ise Hz. Peygamber’in verdiği emir ile 

hurmaların aşılanmasıdır. Bu hadisin sonunda Hz. Peygamber’in, “Ben yalnızca bir 

insanım. Dini hususlarda size bir şey getirdiğim zaman onu alınız, ama dünyevi işlerle 

ilgili bir şey söylersem, unutmayın ki ben yalnız bir insanım” hadisi ile 

delillendirmiştir. 352  Seyyid Ahmed Han’ın peygamberlik müessesini konusunda 

felsefecilerin görüşlerini kendince yorumlayarak ve Klasik kelâmın öğretisinden 

uzaklaşarak kendine has bir yorum geliştirdiği görülmektedir. 

 Seyyid Ahmed Han, Hz. Peygamber’in sözlerinin sonraki nesillere, 

Peygamberimizin ilk ağzından çıktığı şekilde, kelimesi kelimesi, nakledilmediğini 

ifade etmektedir. Hadisleri rivayet eden sahabe kendi kelimeleri ile bu hadisleri bir 

sonraki nesile aktarmışlardır. İkinci, üçüncü ve daha sonraki ravilerde hadisi aldığı 

ravinin söylediği şekilde değil, kendi kelimeleriyle bu hâdisleri nakletmişlerdir. Ve 

sonuç olarak hadis kitaplarındaki hadisler son ravinin kendi cümleleri olmakla birlikte 

Hz. Peygamber’in orijinal sözleri ne nebze değişikliğe uğradığı noktasında görüş 

ortaya koymak imkansızdır. Böylece Seyyid Ahmed Han, ravilerin anladıklarını 

naklettikleri söyleyerek, hadisin anlamının değiştiğine dikkat çekmiştir.353 Bu noktada 

muhaddislerin güvenirliğine dikkat çekmekle birlikte, hadislerin metinlerine de eleştiri 

getirmiştir.  Batılı oryantalistlerin eleştirilerine benzer tarzda eleştiriler getiren Ahmed 

Han’a göre, hadislerde üzerinde durulan mevzuyu ilk rivayet eden ravînin en iyi bildiği 

konu ile ilgili olması gerekmektedir. Ayrıca, içeriği Hz. Peygamber’in yaşantısına 

uygun olmayan bir sözü Peygambere atfetme hakkına sahip olmadığınızı da 

belirtmektedir. Ahmed Han, “Kesinlikle hadisleri Kur’anla aynı seviyede tutmam” 

diyerek Kur’an ile hadisin bilgi kaynağı olma noktasında ayırmıştır. Fakat, hadislerin 

bütün müslümanlarca toplanıp bir araya getirilmesi noktasında göstermiş oldukları 

çabalardan dolayı muhaddislere de teşekkür etmiştir.  Bu sayede Hz. Peygamber’in fiili 

ve kavli davranışlarından haberdar olduğunuzu ama bu hâdisleri Hz. Peygamber’e ait 

olup olmadığını da araştırmakla mükellef olduğunuzu hatırlatmaktadır.354 

  Ayrıca Seyyid Ahmed Han’ın hadisin kabul etmesi noktasında aradığı kriter, 

hadisin akla uygunluğudur. Hadis hakkında verdiği son karar ise, ahiret ile ilgili olan 

                                                 
352 Düzgün, Seyyid Ahmed Han ve Entellektüel Modernizmi, 109. 
353 Sıddıkî, İslam Dünyasında Modernist Düşünce, 87. 
354 Düzgün, Seyyid Ahmed Han ve Entellektüel Modernizmi, 110-111. 



 

 

115 

hadislerin bağlayıcı, bunun dışında diğer hadislerin Müslümanların üzerinde bağlayıcı 

bir etkisi olmadığıdır.355 Kısaca Ahmed Han, ahiret meselelerin açıklandığı hadislerin 

dışında diğer hadislere dinî bir önem verilmesini reddetmiştir. 

 İnsanın irade özgürlüğü ile ilgili görüşlerinde de Ahmed Han, naturalistik bir 

yaklaşım içinde konuyu ele almaktadır. Ona göre, insanın kendi fiillerinde, çevre, 

toplum, eğitim gibi dış faktörler etkiliyken, kişinin psikolojik ve fizyolojik yapısı da iç 

faktör olarak etki etmektedir. Ahmed Han, bu konuya bazen rasyonel yaklaşırken, 

bazen de Eş’ari mezhebinin kesb teorisine yaklaşan bir tavır sergilediği 

görülmektedir. 356  Bu sebeple, bu konuda tutarlı bir tavır içinde olmadığını 

söylenilebilir. 

 Ahmed Han, insanın iradesini, “Eğer iyi kalpli ve asil huylu bir insana tıpkı 

kötü fikirli ve katı kalpli bir insanın yapısı gibi bir yapı verilmiş olsaydı, onun 

hareketleri de aynı diğeri gibi olacaktı. Eğer bir aptal ve bir akıllı insan fizikî 

teşekküllerini değiş tokuş etselerdi, aptal adam akıllı gibi diğeri de tam tersi 

davranacaktı” sözleriyle insan davranışlarının kişinin yaratılışındaki fizikî yapısından 

kaynaklandığını, dolayısıyla insanın istediği gibi özgür davranışta bulunamayacağına 

dikkat çekmiştir. Bu görüşlerini delillendirmek için doğruluğu noktasında şüphelerini 

açıkça dile getirdiği hadislerden yararlanmıştır. Bu konuya kader ile ilgili 

düşüncelerine destek verecek olan hadislere yer vermiştir. Örneğin; “Allah insana 

kaldırabileceğinden fazlasını yüklemez” ve buna ek olarak “İyi adam, annesinin 

rahmindeyken iyiliğe niyetlendirilmiştir. Kötü adamsa günahkârlığı annesinin 

rahmindeyken sabitleştirilmiş adamdır” hadisini de delil göstererek, insanın mizacının 

anne rahmindeyken belirlendiğini belirtir. Ayrıca Seyyid Ahmed Han, tabiatı inceleyen 

bilim adamlarının ve ediplerin görüşlerine yer vererek, insanın iradesinin eksik kaldığı 

iki noktaya vurgu yapmaktadır. Birincisi, harici sebepler (sosyal, milli ve kültürel 

normlara bağlılık), ikincisi ise, eğitim ve öğretimdir. Bu iki faktörle, bütün insanlar 

çocukluğundan beri yönlendirilmiş ve özgür iradesini kullanamamıştır. 357  Kader 

konusunda ise Ahmed Han’a göre, Allah’ın ilminde olan takdirde bir değişme olmaz, 

fakat Allah bu insanın özgürlüğüne herhangi bir şekilde kısıtlama getirmez. Zorunlu 

                                                 
355 Sıddıkî, İslam Dünyasında Modernist Düşünce, 89. 
356 Düzgün, Seyyid Ahmed Han ve Entellektüel Modernizmi, 115. 
357 Sıddıkî, İslam Dünyasında Modernist Düşünce, 79-80. 



 

 

116 

olarak gerçekleşecek şeyler, insan değil, Allah’ın ilminde -kaderde-dir. Bu ilme 

rağmen insan irade özgürlüğünü korumaya devam eder. Ahmed Han’ın kader ile ilgili 

görüşlerinde çelişkiler görmek mümkündür. Onun düşünce sistemini dönem dönem 

ayrılmasının sebebi budur. Hayatının ilk yıllarında Ehl-i Sünnet’in kader anlayışına 

göre yorumlamış, daha sonra kendisinden sonraki islam düşünürlerinin yorumlayacağı 

şekilde kader konusu hem psikolojik hem de sosyolojik boyutlarını da dahil ederek 

kader anlayışını yorumlamıştır.358  

 Yaşadığı dönemde Hindistan’ da çokça tartışılan konulardan biri Ahmed 

Han’ın dua ve ibadet hakkındaki yaklaşımı olmuştur. Deterministik ve naturalistik 

görüşünü duaya da uygulamıştır. Ona göre, tabiat kanunları sabittir ve onları hiçbir şey 

değiştiremez. Hatta Allah bile bunların aksine bir davranış sergileyemez. Bu sözleriyle 

duanın tabiat kanunları karşısında etkisiz olduğunu vurgulamıştır. Ona göre duanın 

faydası, Allah tarafından kabul görüp görmemesine göre değil, hayatındaki acı 

olayların birey üstündeki etkisini azaltmak üzere psikolojik bir etki bırakmasıdır. Ona 

göre dua, Allah’a yönelme için bir çağrı, O’nun varlığının o anda idrak edilmesidir. Bu 

yönüyle Ahmed Han, duayı da psikolojik kategoride değerlendirmiştir. Bu ifadelerine 

göre değerlendirecek olursak insanın yaptığı dua karşısında Allah, pasif bir 

konumdadır.359 

 Ayrıca Ahmed Han, İslam’ın kadına verdiği eşitliğin başka hiçbir dinde ve 

ülkede olmadığı ifade etmektedir. İlginç bulduğu noktası ise, uygar ülkelerin 

Müslüman ülkelerdeki bu davranışları kötülemesidir. Fakat uygar ülkelerdeki 

kadınların durumunu Müslüman ülkelerinden daha iyi bulmaktadır. Bununla birlikte 

Ahmed Han, kadınların örtünmesini savunur gibi bir yaklaşım sergilemektedir. Ne 

olursa olsun Batılı ülkelerin kadınlara davranış konusunda daha üstün olduklarını 

belirtmektedir. Ancak Müslüman ülkelerin eşitlik hakkını veremediğini fakat İslam 

dininden kaynak bir sorun olmadığını ifade ederek, İslam’ın sorumlu tutulamayacağını 

söylemiştir. Ve genel kural olarak tek kadınla evliliği kabul etmiştir.360 

                                                 
358 Düzgün, Seyyid Ahmed Han ve Entellektüel Modernizmi, 120. 
359 Düzgün, Seyyid Ahmed Han ve Entellektüel Modernizmi, 121-122. 
360 Sıddıkî, İslam Dünyasında Modernist Düşünce, 216-225. 



 

 

117 

 Ahmed Han bu düşüncelerini delillendirmek için Mu’tezile’nin ve filozofların 

görüşlerini benimsemiş, onları kaynak olarak kullanmıştır. Naturalizm anlayışı daha 

çok Mu’tezile’nin kelam anlayışına dayanırken, aklı en önemli kaynak kabul 

etmesinden dolayı Orta çağ filozoflarının “sudur teori”sini benimsediği 

belirtilmektedir.361 

  3.5.2. Deizme Bakışı 

 

 Seyyid Ahmed Han’ın İngiliz düşüncesinin etkisiyle Batı’da geleneksel dinlere 

yönelik getirilen yeni yaklaşımlara benzer bir şekilde İslâm dini içinde bir takım 

yenilik arayışları ve modernist yaklaşımlarda bulunmuş̧ olduuğu görülmektedir. 

 Ahmed Han, temel görüşlerini modern bilimsel gelişmeler ışığında yeniden 

yapılandıracak bir Tabii Kelâm anlayışı geliştirmek istediği görülmüştür. Ahmed 

Han’ın “Tabii Kelâm” anlayışı ile Deizmin “Doğal Teoloji” yaklaşımı arasında bir 

benzerlik kurulmaya çalışılmıştır. İslâm âlimleri, Batı düşüncesindeki gibi doğadan 

hareketle Tanrı’nın varlığına dair bilgilere ulaşmak için bu yolu kullanmaları 

aralarındaki benzerliği ortaya koymaktadır. Fakat aralarındaki benzerliğe rağmen 

birbirlerinden ayrıldıkları en temel husus, Batı düşüncesi içindeki doğal teolojinin 

özellikleri Rönesans ile birlikte dinden bağımsız ve dine ihtiyaç duymadan, sadece akıl 

yoluyla yapılıyor olmasıdır.362 

 Temel görüşlerini ortaya koyarken İslâm dininin tabiatla uyum içinde olduğunu 

vurgulanan Ahmed Han, kullandığı deistik ve naturalistik kavramları Avrupa 

Düşüncesi’nden aldığı ifade edilmiştir. Fakat kendi görüşlerini geliştirirken kullandığı 

temel kaynakların tesbit edilmesinin de çok zor olduğu belirtilmiştir. 363  Bununla 

beraber geliştirdiği teorilerin altında 19. yüzyıl Batı düşüncesinin merkez kavram olan 

“akıl” vurgusu olduğu saptanmıştır. Aynı zamanda Rasyonalizm ve Pozitivizm gibi 

akımların Ahmed Han’ın yaşadığı dönemdeki küresel etkisi de savunduğu görüşleri 

tercihinde belirleyici olduğu saptanmıştır.364 

                                                 
361 Öz, “Seyyid Ahmed Han”, 73-75. 
362 Dorman, Deizm ve Eleştirisi: Tarihsel ve Teolojik Bir Yaklaşım, 207.  
363 Düzgün, Seyyid Ahmed Han ve Entellektüel Modernizmi, 162. 
364 Dorman, Deizm ve Eleştirisi: Tarihsel ve Teolojik Bir Yaklaşım, 207. 



 

 

118 

  Deizmin temel tartışma meselesinden olan nübüvvet konusunda da 

felsefecilerin görüşlerini kendine özel bir tarzda benimsediği ve Klasik Kelâm 

öğretisinden farklı olarak açıkladığı görülmüştür. Bu konudaki açıklamalarının 

determinist ve natüralist düzene yönelik açıklarıyla uyum içinde olduğunu 

görülmüştür. Bu yönüyle Ahmed Han’ın bir tür Deizmi savunduğuna dair görüşlerinde 

ortaya çıktığı görülmüştür. Fakat yapılan incelemelerde sistematik bir kuram olarak 

Ahmed Han’ın deizmi savunmadığı bilgisine ulaşılmıştır.365 

Kısaca Ahmed Han, bu teorilerini ortaya koyarken, dini bir kenara bırakmadığı 

ama tabiatı objektif bir gerçeklik olarak algıladığı ve objektif bir varlık olarak tabiatın 

kendine has ve ihlal edilemez kanunları olduğu vurgusu yaptığı ifade edilmiştir. Bu 

görüşleri savunmasındaki amaç ise, bir yandan Müslümanlara Batı’nın kullandığı bilim 

ve felsefenin İslâm dinine aykırı olmadığını ispatlamaya çalışmak, diğer yandan da 

İslâm dinini savunmak şekilde iki açılımı olduğu ifade edilmiştir.366  

                                                 
365 Aytepe, “Deizm-Bilim İlişkisi ve İslâm Düşüncesi”, 133. 
366 Düzgün, Seyyid Ahmed Han ve Entellektüel Modernizmi, 165. 



 

 

119 

SONUÇ 

 Batı’nın bilimsel ve zihinsel gelişim yaşaması sonucunda 19. yüzyılda ortaya 

çıkan yeni düşünce akımları, Kelâm ilminin üzerinde durduğu temel konuları olan 

İlâhiyyât, nübüvvât ve sem’iyyât ile ilgili algıları sarsıcı bir etki bıraktığı görülmüştür. 

Dolayısıyla mevcut Klâsik Kelâm anlayışının dönemin düşünce akımlarına cevap 

niteliği taşıyacak açıklamalarda bulunamaması sonucu yeni bir Kelâm anlayışı 

geliştirilmesi gerektiği düşüncesiyle çalışmalar yapılmaya başlanmıştır. Bu 

çalışmaların başladığı döneme “Yeni İlm-i Kelâm Dönemi” adı verilmiştir.  

  Tanzimat Dönemi’nde Osmanlı Devleti’nde ortaya çıkan fikrî hareketlilik ve 

aynı zamanda Mısır ve Hint Alt kıtasında İslâm’ın yeniden anlaşılması ve 

yorumlaması düşüncesi Osmanlı Türkiye’sini bu yeniliğe sevk eden unsurların başında 

gelmiştir. Bu süreci ise, Batı’da ortaya çıkan düşünce akımları ve bu akımlar üzerine 

yazılan eserlerin Türkçe’ye tercüme edilmesi ve Osmanlı âlimlerinin bu eserlere 

kolayca ulaşması gibi etkenlerin hızlandırdığı bilgisine ulaşılmıştır.  

 Yeni İlm-i Kelâm dönemindeki âlimler, Batı’nın gündeminde olan 

Materyalizm, Darwinizm, Pozitivizm, Deizm ve Panteizm gibi dine karşı cephe alan 

düşünce akımlardan ve temsilcilerinden etkilendikleri görülmüştür. Bu çerçevede 

antitez üreten âlimler olduğu gibi bu düşünce akımlarını destekleyecek tarzda eserler 

yazan âlimlerin de olduğu görülmüştür. 

 16. yüzyıldan itibaren Batı dünyasında bilimde, sanatta ve teknikte köklü 

değişimlerin yaşanmaya başladığı, 19. yüzyılda kadar olgunlaşıp meyvelerini verdiği 

görülmüştür. Batı düşüncesinin Rönesans’tan itibaren girdiği bu yeni dönemde bilgelik 

ve insan düşüncesinin ön plana çıktığı ve bu nedenle birçok olgunun değiştiği ve 

geliştiği bilgisine ulaşılmıştır. Bu dönemde yaşanan gelişmeler hem üniversite içinde 

hem de toplumda birçok bilim adamının yetişmesine, yeni yeni bilimsel teorilerin 

ortaya konmasına ve tartışılmasına neden olduğu görülmüştür. 

 Batı’da yaşanan bu bilimsel gelişmelere karşı Osmanlı Devleti bilimsel ve 

zihinsel olarak geri kalmışlığını Tanzimat Fermanı ile birlikte köklü değişimler 

getirerek bertaraf etmek istediği anlaşılmıştır. Bu süreçte Batı’yı yakından tanımak 

amacıyla çeşitli alanlarda yetiştirilmek üzere öğrencileri Fransa’ya gönderdiğini ve 



 

 

120 

bilim ve fen ile ilgili yerli kitaplar, özel gazete ve dergiler basılarak halkın bu 

gelişmelerden haberdar olmalarını sağlayarak Batılaşma çalışmalarını sürdürmek 

istediği anlaşılabilir. Aynı zamanda Osmanlı Devleti’nin sadece Batıcılık düşüncesiyle 

gerileyişini durduramadığı ve çeşitli akımların oluşmasına imkân sağladığı 

görülmüştür. Bu akımlar içerisinde en etkili akımın İslâmcılık olduğuna ulaşılmıştır. 

Bu aşamada Müslümanlar geri kalmışlıklarının sebebinin din olmadığını, İslâm dininin 

bilimsel gelişmelere engel olmadığını ispat etme çalıştıkları görülmüştür. Osmanlı 

Devleti’ni eski ihtişamlı günlerine döndürme arzusu, dönemin âlimlerini toplumun 

ihtiyaçlarına cevap verecek düzeyde yeni yöntem ve metot kullanarak çalışmalar 

yürütmelerine neden olmuş ve bilhassa Kelâm ilminin güncellenmesi meselesini 

tartışmaya açmıştır. Bu tartışmalar sonucunda İzmirli İsmail Hakkı’nın geliştirdiği 

Yeni İlm-i Kelâm projesi ile İslâm dinini koruyan ve yeni bir anlayışla eserler yazan 

birçok temsilcinin olduğu bilgisine ulaşılmıştır. 

 18. yüzyılda Batı düşüncesi içinde oldukça dikkat çekici tartışmalara neden 

olan Deizmin ortaya çıkmasına neden olan tarihsel süreç ve teolojik nedenler 

incelenmiştir. Tarihsel arka planda Deizmi, Rönesans, Reform ile yükselen dini ihtilaf 

ve savaşlar, Luther’in kiliseye olan tepkisi ve Protestanlığın ortaya çıkışı,  

Protestanlığın sonuçları ve buna bağlı olarak ortaya çıkan yeni dinsel yaklaşımlar, 

bilimsel gelişmelerin dinsel yaklaşımlara etkileri sayılabilirken, teolojik olarak, teslis 

inancı ve Hz. Îsâ’nın kişiliği meselesi, Tanrı ve peygamber tasavvuru , Kutsal Kitaba 

karşı duyulan güvensizlik, asli günah inancı, kilise ve din adamlarının baskı ve 

uygulamaları, Tanrı ile insan arasına aracı olarak peygamberin veya din adamlarının 

sokulması, kilisenin yanılmazlığı, Aydınlanma düşüncesiyle birlikte aklın gücüne 

duyulan aşırı güven, din-bilim çatışması, Hıristiyanlığın gizemlerle dolu olması gibi 

nedenlerin Deizmin ortaya çıkmasını ve taraftar bulmasını sağladığı söylenilebileceği 

gibi özel de Hıristiyanlık dinine tepki olarak ortaya çıktığı ifade edilebilir. 

 Herkesin ittifak ettiği bir Deizm tanımının bulunmadığı, ıstılahtaki anlamları 

arasında Deizm, “Âleme müdahale etmeyen, yarattıkları ile ilgisiz bir Tanrı inancı” 

şeklinde popüler bir tanımının yapıldığı bilgisine ulaşılmıştır. Yapılan Deizm tanımları 

dikkate alındığında, varlığı akıl ile bilinen, âlemi yaratan fakat yarattıkları ile ilişini 

kesmiş, ilgisiz bir Tanrı tasavvuru olarak tanımlayabiliriz. Ayrıca, Deizmin kendi 



 

 

121 

içinde birçok farklı görüşe ayrılması, çeşitli deist gruplarının tezahür etmesine 

sebebiyet verdiği görülmüştür.  

 Deizmin gelişim süreci incelendiğinde, Aristoteles ile hayat bulduğu, 1645’te 

İngiltere’de “Deizmin Babası” olarak kabul edilen Lord Herbert tarafından filizlendiği 

ve sistematik bir şekilde gelişim göstererek Fransa başta olmak üzere diğer Batı 

ülkelerinde etkisini arttırdığı, 17. yüzyılın sonuna kadar varlığını koruduğu, 18. 

yüzyılda sosyal, felsefî, dinî ve bilimsel  alanlarda baskın olmamakla birlikte etkisini 

sürdürdüğü fakat 19. Yüzyıla gelindiğinde ise etkisini giderek kaybettiği bilgisine 

ulaşılmıştır.  

 Bu bilgiler ışığında Yeni İlm-i Kelâm dönemindeki âlimlerin temel görüşleri 

incelendiğinde Deizmin eleştirisinin yer bulmadığı veya öncelik kazanmadığı 

sonucuna ulaşıldığı söylenilebilir. Özelde Cemaleddin Afgânî’nin temel görüşleri 

incelendiğinde Naturalizm, Muhammed Abduh ve Reşid Rıza’nın Pozitivizm ve 

Natüralizm, Seyyid Ahmed Han’ın ise Rasyonalizm ve Pozitivizm üzerinden bu dini 

konuları ele alıp  değerlendirdikleri görülmüştür.  İsmail Hakkı İzmirli’nin ise, bu 

dönemde Deizmden haberdar olduğu fakat öncelikli olarak bu konuya yer vermediği 

bilgisine ulaşılmıştır. İzmirli’nin Yeni İlm-i Kelâm çalışmaları çerçevesinde Panteizm 

ve Vahdet-i vücûd konuları ele aldığı bilgisine ulaşılmıştır. Fakat bu âlimlerin temel 

görüşleri incelendiğinde Deizmin temel vurgularına karşılık gelecek konularda da 

değerlendirmeler de bulundukları ve bu konuları değerlendirirken dini hayatı yok 

edecek açıklamalarda bulunmadıkları söylenilebilir.  

 Deizmin bu dönemde tartışılamaması değerlendirildiğinde, Osmanlı’nın Batı’yı 

takip etmeye başladığı 19. yüzyılda Deizmin etkisini giderek kaybediyor olması, İslâm 

âlimlerinin gündeminden bu konunun kalkmasına sebebiyet verdiği düşünülebilir. 

Ayrıca İslâm âlimleri Batı’daki gelişmeleri yakından takip etmek adına 19. yüzyılda 

gündemde olan düşünce akımlarına cevap vermek için yeni metotlar geliştirmeyi daha 

uygun bulduğu da düşünülebilir. Ayrıca Deizm ortaya çıkış sebepleri itibari ile 

Hıristiyanlığa karşı bir tepki olarak ortaya çıkmıştır. Bu anlamda Hıristiyanlıkta 

tartışılan konular İslâm dini içerisinde tartışmamıştır. İslâm dini içerisinde de Tanrı 

tasavvuru hiçbir zaman deistik karaktere bürünebilecek bir yapıda sunulmamıştır. 



 

 

122 

Ayrıca Batı’daki sorun bizzat dinde görülürken, bizde dinî anlayışta olduğu kanaatine 

varılmıştır. 

Günümüzde genç neslin deist bir tutumu benimsemeye götüren süreç 

değerlendirildiğinde, dinden değil, dini ve dinî değerleri temsil iddiasında olan 

kişilerin şahsî yanlışlarına verilen tepkiden kaynaklandığı söylenilebilir. Günümüz 

gençlerinin Deizmden etkilenmemesi için dini ve milli değerlerimizin çok iyi 

öğretilmesi, gençlerin felsefeye ve bilime olan ilgisini göz ardı etmeden, modern 

çözümlerin bulunması, İslam’ın bilim ve aklı desteklediği vurgusunun yapılması, sevgi 

dilinin kullanması, kardeşlik, dostluk, huzur ve mutluluk gibi değerleri ön planda tutan 

bir yaklaşımla onlara aklen, kalben ve ruhen doyurucu olabilecekleri bir din eğitimi 

verilmesi bu konu da önemlilik arz ettiği kanaatindeyiz. Aksi takdirde Metafizik 

bunalım içinde gençleri etkisi altına alan Deizm, Ateizm gibi akımlardan 

etkilenmelerini ihtimal dâhilindedir. 

  



 

 

123 

KAYNAKÇA 

Abduh, Muhammed. Tevhîd Risâlesi. Trc. Sabri Hizmetli. Ankara: Fecr Yayınları, 

1986. 

Afgâni, Cemaleddin. Dehriyyun’a Reddiye. Trc. Vahdettin İnce. İstanbul: Ekin 

Yayınları, 1997.  

 

Afgani, Cemaleddin- Abduh, Muhammed. el- Urvetu’l-Vuska. Trc. İbrahim Aydın. 

İstanbul: Bir Yayıncılık, 1987. 

 

Akgül, Mehmet. “Modernleşme Çağında İslâm Dünyasının Değişim Süreci ve Din 

Anlayışında Yaşanan Kırılma”. Makalat, (1999/1): 59-69. 

 

Akşin, Sina. Kısa Türkiye Tarihi. 1.Baskı. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları, 2007. 

 

Alıcı, Mustafa. Evrimci Politeizm- Devrimci Monoteizm, 1.Baskı. İstanbul: Rağbet 

Yayınları, 2013. 

 

Altıntaş, Hayrani. “Dehriyye”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi.9:107-109. 

Ankara: TDV Yayınları, 1994. 

 

Altıntaş, Ramazan. “Protestancı Söylem Karşısında İslamcıların “İhyacı” Tepkisi/ 

Cevabı: Muhammed Abduh Örneği”. Eskiyeni Dergisi 7/2(2007): 49-55. 

 

Altunışık, M. Akif. “İlk Deislere Göre Deizmin Temel İnançları”. Dinbilimleri 

Akademik Araştırma Dergisi 19/2 (2019): 615-642. 

 

Amir, A., Shuriye, A., Ismail, A. “Muhammed Abduh’un Moderniteye Katkısı”. Trc. 

Osman Şahin, Toplum ve Birey Dergisi 3/6 (2013):223-242. 

 

Ardoğan, Recep. Delillerden Temellere Sistematik Kelam ve Güncel İnanç Sorunları. 

3.Baskı. İstanbul: klm Yayınları, 2018. 

 

Ardoğan, Recep. “Âdetullah ve Sünnetullah Kavramları Açısından Deizm”. Din 

Karşıtı Çağdaş Akımlar ve Deizm. Ed. Vecihi Sönmez v.dğr. 157- 171. 

Van:Ensar Neşriyat, 2017. 

 



 

 

124 

Armstrong, Karen. A History of God. Trc. Oktay Özel. İstanbul: Pegasus Yayınları, 

2017. 

 

Arslantürk, Zeki- Amman, M. Tayfun. Sosyoloji. 10.Baskı. İstanbul: Çamlıca 

Yayınları, 2014. 

 

Aydın, Mehmet S. “Muhammed İkbâl”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 22: 

17-23. İstanbul: TDV Yayınları, 2000. 

 

Aytepe, Mahsum. “Deizm- Bilim İlişkisi ve İslam Düşüncesi”. Din Karşıtı Çağdaş 

Akımlar ve Deizm. Ed.Vecihi Sönmez v.dğr. 193- 213. Van:Ensar Neşriyat, 

2017. 

 

Ayten, Ali. Psikoloji ve Din. 1.Baskı. İstanbul: İz Yayınları, 2017. 

 

Barlak, Muzaffer. Kelâm’da Nübüvvet Tartışmaları. 1. Baskı. Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları, 2015. 

 

Başçı, Vahdettin. “Deizm Kavramı ve Ortaya Çıkardığı Problemler”. Atatürk 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 1/22 (Mart 2018): 33- 40. 

Bayram, Ali- Çögenli, M. Sadi. Muhammed Abduh, Reşid Rıza ve İctihad. İstanbul: 

Bedir Yayınları, 2008. 

 

Berkes, Niyazi. Türkiye’de Çağdaşlaşma. 1. Baskı. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 

2002. 

 

Bulğen, Mehmet. “Kant’ın Agnostik Antinomileri ve Kelâmcıların Kozmolojik 

Argümanları:Modern Bilim Açısından Bir Değerlendirme ”. Din Karşıtı 

Çağdaş Akımlar ve Deizm. Ed. Vecihi Sönmez v.dğr. 107-123.Van: Ensar 

Neşriyat, 2017. 

 

Byrne, Peter. Natural Religion and the Nature of Religion: The Legacy of Deism. 

London: Routledge, 1989. 

 

 Câbirî, Muhammed Abid. Arap-İslam Kültürünün Akıl Yapısı. Trc. Burhan 

Köroğlu. İstanbul: Kitabevi, 1999. 

 



 

 

125 

Clarke, Samuel. A Demonstration of the Being and Attributes of God and Other 

Writings (1705).  ed: E. Vailati. Cambridge: Cambridge University Press, 1998. 

 

Cevizci, Ahmet. Felsefe Tarihi. 8.Baskı. Bursa: Say Yayınları, 2018. 

 

Cevizci, Ahmet. Felsefe Sözlüğü. 3.Baskı. İstanbul: Paradigma Yayınları, 1999. 

 

Cevizci, Ahmet. Metafiziğe Giriş. 1.Baskı. İstanbul: Paradigma Yayınları, 2001. 

 

Ceylan, Ahmet. “Deistik Tanrı Tasavvuru ve Hayata Yansımaları”. Tanrı Tasavvurları 

ve Sosyal Hayata Yansımaları Sempozyumu Bildirileri (Sakarya- Türkiye, 24-

25 Eylül 2005). Ed. Ramazan Biçer. 183-203. Sakarya: Sakarya Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi, 2005. 

 

Comte, Auguste. “Pozitif Felsefe Dersleri”. Trc. Ümid Meriç, İstanbul Üniversitesi 

Sosyoloji Dergisi 2. 19-20 (1964): 213-258. 

 

Comte, Auguste. İslamiyet ve Pozitivizm. Trc. Özkan Gözel. İstanbul: Dergâh 

Yayınları, 2012. 

 

Coşkun, İbrahim. “Modern Çağ Deizminin Nedenleri ve Sonuçları”. Din Karşıtı 

Çağdaş Akımlar ve Deizm. Ed. Vecihi Sönmez v.dğr. 41-69. Van: Ensar 

Neşriyat, 2017. 

 

Çavuşoğlu, Halis. “Din ve İnsan Bağlamında Deizm”. 2. Uluslararası İnsan ve Toplum 

Bilimleri Araştırmaları Kongresi.  Ed. Mustafa Yiğitoğlu. 572-577. İstanbul: 

Kitâbi Yayınları, 2019. 

Çetin, Erol. Deizm Eleştirisi ve Yapılması Gerekenler. 3.Baskı. İstanbul: Hiper 

Yayınları, 2019. 

Çetin Rabiye. “Tanzimattan Günümüze Kelamı Yenileme Çalışmaları I”. Dini 

Araştırmalar Dergisi 16/42 (Ocak- Haziran 2013):9-38. 

 

Darwin, Charles.  İnsanın Türeyişi. Trc. Öner Ünalan. Ankara: Onur Yayınları, 1975. 

Deizm Derneği. “Deizm Derneği Kuruluş Bildirgesi”. Erişim: 5.10.2018. 

“https://www.deizmderneği”. 

 

Doko, Enis. Dâhi ve Dindar: Isaac Newton.  İstanbul: İstanbul Yayınevi, 2011. 
 

 



 

 

126 

Dorman, M. Emre. Deizm ve Eleştirisi: Tarihsel ve Teolojik Bir Yaklaşım. Doktora 

Tezi, Marmara Üniversitesi, 2009. 

 

Duran, Asım. “Aydınlanma ve Kutsal Kitap Yorumunun Tarihsel Dönüşümü”. 

Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi 17/2 (2017):111-128. 

 

Düzgün, Şaban Ali. Allah, Tabiat ve Tarih- Teolojide Yöntem Sorunu ve Teolojinin 

Meta-Paradigmatik Temelleri. 1.Baskı. Ankara: OTTO Yayınları, 2016. 

 

Düzgün, Şaban Ali. Seyyid Ahmet Han ve Entellektüel Modernizmi. 1. Baskı. Ankara: 

Akçağ Yayınları, 1997. 

 

Düzgün, Şaban Ali. Dini Anlama Kılavuzu. 1. Baskı. Ankara: OTTO Yayınları, 2017. 

 

Düzgün, Şaban Ali. “Deizm: Öncü İsimler ve Temel Doktrin”. Din Karşıtı Çağdaş 

Akımlar ve Deizm. Ed. Vecihi Sönmez v.dğr. 3-13. Van: Ensar Neşriyat, 2017. 

 

Elmacı, İrfan. “Osmanlı Türkiye’sinde Bilim Akademisi Kurma Girişimleri ve 

Deney”. Osmanlı Bilimi Araştırmaları Dergisi, 18/2 (2017):77-92. 

 

Emiroğlu, İbrahim.“ Sûfestâiyye”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 37:468-

469. Ankara:TDV Yayınları, 2009. 

 

Efendi, Mustafa Sabri. Hilâfetin İlgasının Arka Planı. Trc. Oktay Yılmaz. 11. Baskı 

İstanbul: İnsan Yayınları, 2018. 

 

Erdoğan, Halil İbrahim. “Deizm ve Tabii Din Arayışı Bağlamında Bir Analiz”. 

Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi 11/57 (Haziran 2018): 789- 804. 

 

Erdem, Hüsameddin. “Deizm”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 9:109-111. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1994 

 

Esen, Muammer. “Siyasal-Sosyal Görüşleri ve Dini Yönüyle Afgani”. İslamî İlimler 

Dergisi 3/2 (Güz/ 2008): 274. 

 

 Esen, Muammer. Afgânî: Kelâmi ve Felsefi Görüşleri. Ankara: Araştırma 

Yayınları, 2006. 

 



 

 

127 

İşcan, M. Zeki. “Muhammed Abduh’un Nübüvvet Görüşü ve Çağdaş İslâm 

Düşüncesine Etkileri”. Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

26/1(2006):27-55. 

 

İzmirli, İsmail Hakkı. Yeni İlmi Kelam. Trc. Sabri Hizmetli. Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları, 2018. 

İzmirli, İsmail Hakkı. El- Cevabü’s-Sedid Fi Beyani Dini’t- Tevhid. Ankara: Diyanet 

Vakfı Yayınları, 1995. 

 

İzmirli, İsmail Hakkı. İslâm Dini ve Tabiî Din. Sad. Osman Karadeniz (İzmir: İzmir 

İlâhiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 1998. 

 

Gazzalî, Ebû Hâmid. al-İktişâd fi’l İ’tikâd.  Trc. Kemal Işık. Ankara: Ankara 

Üniversitesi Basımevi, 1971. 

 

Güler, İlhami. “Hasan Hanefi ve ‘İslâmi Sol’”. İslâmiyât Dergisi V/2 (2002): 155-158. 

 

Gündoğar, Hamdi. “Deizm; Aklın Tanrılaştırılması Ya da Sorumsuz Özgürlük”. Din 

Karşıtı Çağdaş Akımlar ve Deizm. Ed.Vecihi Sönmez v.dğr. 29-40. Van:Ensar 

Neşriyat, 2017. 

Haldûn, İbn-i.  Mukaddime II.  Trc. Halil Kendir. Ankara: Yeni Şafak, 2004. 

 

Harman, Vezir.  “Kelâm İlminin Deizn Eleştirisi Bağlamında Akıl ve Âlem 

Tasavvuru”. Namık Kemal Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 3/1(2017). 

Harpûtî, Abdullâtif. Kelâm Tarihî. Trc. Muammer Esen. Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları, 2005. 

 

Hudson, Wayne.  The English Deists: Studies in Early Englishtenment. London: 

Pickering& Chatto, 2009. 

 

Hume, David. İnsan Doğası Üzerine Bir İnceleme.  Trc. Ergün Baylan. Ankara: 

BilgeSu Yayıncılık, 2009. 

 

Kalın, Fatih. “Voltaire’in Dinî Hoşgörü Anlayışı ve İslâm’la İlgiliDüşüncelerinin 

Değerlendirilmesi”. Kafkas Üniversitesi İlahiyat Dergisi 4/7(2017):31-51. 

 

 Kant, Immanuel. Pratik Usun Eleştirisi. Trc. İ.Zeki Eyyüboğlu. İstanbul: Say 

Yayınları, 1989. 

 

Kara, İsmail. İslamcıların Siyasi Görüşleri 1- Hilafet ve Meşrutiyet. 3. Baskı. İstanbul: 

Dergâh Yayınları, 2014. 



 

 

128 

 

Karaman, Hayreddin. Gerçek İslam’da Birlik. 9. Baskı. İstanbul: Nesil Yayınları, 

1996. 

 

Karaman, Hayreddin. “Cemâleddin Afgânî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi.10: 456- 466. İstanbul: TDV Yayınları, 1994. 

 

Kardaş, Meryem. “Deizmin İncilinde Tanrı ve Din Tasavvuru” Din Karşıtı Çağdaş 

Akımlar ve Deizm. Ed. Vecihi Sönmez v.dğr. 15-27. Van: Yüzüncü Yıl 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, 2017. 

 

Karakoç, Yücel- Korkmaz, Ömer Faruk-Çiçek, Hamza Burak-Yaşar, Hasan-Ülker, 

Mustafa- Bağatur, Suheyb. Modern Bir Akıl Sapması: Deizm. 2.Baskı. İstanbul: 

Dirayet Kitaplığı, 2019. 

 

Kılıçbay, M. Ali. “Osmanlı Batılaşması”. Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türkiye 

Ansiklopedisi. 1:147-152. İstanbul: İletişim Yayınları, 1985. 

 

Kiraz, Celil. “Menâr Tefsirinde Mûcizelere Bakış”. 

 

Köktaş, Mümin. “Aydınlanma, Hıristiyanlık ve Deizm”. Anadolu Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Dergisi 17/1:143-158. 

 

Köktaş, Mümin. “Aydınlanma, Rasyonalizm ve Din”. International Periodical for The 

Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 10/6 (Spring 2015): 

637-650. 

 

Kutluer, İlhan. “Determinizm”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 9: 215-220. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1994. 

 

Maalouf, Amin. Semerkant.  trc. Ali Berktay. 87. Baskı. İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları, 2017. 

 

Mattson, Vernon E. American Deism in the Eighteenth Century. Master, University of 

North Texas, 1965. 

 

Marshall, Gordon. Sosyoloji Sözlüğü. Trc. Osman Akınhay, Derya Kömürcü. Ankara: 

Bilim ve Sanat Yayınları, 1999. 



 

 

129 

 

Marx, Karl- Engels, Friedrich. Din Üzerine, 1. Baskı. Ankara: Sol Yayınları, 1976. 

 

Marx, Karl Kapital I. Trc. Mehmet Selik-Nail Satılgan. İstanbul: Yordam Kitap, 2010. 

 

Ortaylı, İlber. “ Osmanlı Diplomasisi ve Dışişleri Örgütü”. Tanzimat’tan Cumhuriyet’e 

Türkiye Ansiklopedisi. 1-2:278-292. İstanbul: İletişim Yayınları, 1985. 

 

Orman, Türkan Fırıncı. “Geleneksel Empirist Bilgi Kuramı ve Mantıksal Empirizm 

Açısından Mantık”. International Journal of Humanities and Education 1:2, 

241- 267. 

 

Okumuş, Ernail. Onsekizinci Yüzyılda Deizm ve Voltaire. Yüksek Lisans Tezi, 

Marmara Üniversitesi, 2008. 

 

Öz, Mustafa. “Seyyid Ahmed Han”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 2: 73-

75. İstanbul: TDV Yayınları, 1989. 

 

Özervarlı, M. Said. “İzmirli İsmail Hakkı’nın Kelâm Problemleriyle İlgili Görüşleri” 

İzmirli İsmail Hakkı Sempozyumu Bildiri (24-25 Kasım 1995). Ed. Mehmet 

Şeker- A. Bülent Baloğlu. 109-125.  Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 

1996. 

 

Özervarlı, M.Sait. Kelâm’da Yenilik Arayışları- XIX. yüzyıl sonu- XX. yüzyıl başı. 

3.Baskı. Ankara: TDV Yayınları, 2017. 

 

Özteke, Fahri. Meşrutiyet’ten Cumhuriyet’e Çağdaş İslâmcı Bir Aydın: Mehmet 

Şerafettin Yaltkaya.  Doktora Tezi, Anadolu Üniversitesi, 2017. 

 

Özervarlı, M. Sait. "Son Dönem Osmanlı Düşüncesine Arayışlar: Mehmed 

Şerâfeddin’in “İctima-î İlm-i Kelâm’ı”. İslâm Araştırmaları Dergisi 1/3 

(1999):157-170. 

 

Özervarlı, M. Sait. “Yeni İlm-i Kelâm”. Türkiye Diyanet Vakfı Ansiklopedisi.43: 427-

428. İstanbul: TDV Yayınları, 2013. 

Özervarlı, M. Sait. “Şehbenderzâde Ahmed Hilmi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi. 38: 425-427. İstanbul: TDV Yayınları, 2010. 

 



 

 

130 

Özervarlı, M Sait. “İsmail Hakkı İzmirli”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 

23: 533-535. İstanbul: TDV Yayınları, 2001. 

 

Özervarlı, M. Sait. “Muhammed Abduh”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 

30:482-487. İstanbul: TDV Yayınları, 2005. 

 

Özervarlı, M. Sait. “Şiblî Nu’mânî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 39: 

127-129. İstanbul: TDV Yayınları, 2010. 

 

Özervarlı, M. Said. “Reşid Rızâ ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 35: 14-

18. İstanbul: TDV Yayınları, 2008. 

 

Özyurt, Cevat. “Marx’ta Yanılsma ve İdeoloji Olarak Din”. Hitit Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi 7/2 (Aralık 2014): 207-240. 

 

Paşa, Muhammed Mahzumi. Cemâleddin Afgânî’nin Hatıraları. Trc. Adem Yerinde. 

İstanbul: Klasik Yayınları, 2018. 

 

Paine, Thomas. Akıl Çağı. Trc. Ali İhsan Dalgıç. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları, 2010. 

 

Peker, Hasan. “Tanrı ve Din Tasavvuru Bağlamıyla Deizm ve Yayılımı Üzerine”. Kilis 

7 Aralık Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 5/8 (2018/1): 13-42. 

Rahman,Fazlur. İslâm ve Çağdaşlık. Trc. M. Hayri Kırbaşoğlu. Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları, 2002. 

 

Ramazan, Tarık. İslâmî Yenilenmenin Kökenleri. Trc. Ayşe Meral. İstanbul: Anka 

Yayınları, 2005. 

 

  Râzî, Fahruddîn Mefâtihu’l-Gayb. Trc. Suat Yıldırım. İstanbul: Huzur 

Yayınevi,2002. 

 

Sıddıkî, Mazharuddin. İslam Dünyasında Modernist Düşünce. Trc. Murat Fırat, Göksel 

Korkmaz. İstanbul: Dergâh Yayınları, 1990. 

 

Samarraî, Hasib. Dini Modernizmin Üç Şövalyesi. Trc. Ali Nar. İstanbul: Doğru 

Yorum Gazete Yayınları, 2013. 

 



 

 

131 

Şahin, Mehmet Cem. “Ziya Gökalp’in Fıkıh Teorisi Üzerine Sosyolojik Bir 

Değerlendirme”. Düşünen Siyaset Dergisi, 1/28 (ts.) :181-199. 

 

Şekerci, Ahmet Erhan. Aydınlanma ve Din, 1.Baskı. İstanbul: İnsan Yayınları, 2016. 

Şener, Habib. “David Hume’un Tanrı Anlayışı ve Antropomorfizm Eleştirisi”. Iğdır 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 1/11 (Nisan 2017): 241-269. 

 

Sinanoğlu, Mustafa. “Günümüz Kelam Çalışmalarında Terminoloji Problemi”. İslami 

Araştırmalar Dergisi 19/2 (2006): 229-239. 

 

Taslaman, Caner. Modern Bilim, Felsefe ve Tanrı. 1.Baskı. İstanbul: İstanbul 

Yayınevi, 2008. 

 

Taslaman, Caner. “Tanrı-Evren İlişkisi ve Mûcize Sorunu Açısından Determinizm, 

İndeterminizm ve Kuantum Teorisi”. Marmara Üniversitesi İlahiyat Dergisi 31 

(2006/2):163- 186. 

 

Taylan, Necip. Düşünce Tarihinde Tanrı Sorunu. 3.Baskı. İstanbul: Mahya Yayıncılık, 

2015. 

Teftezâni, Sâdeddin. Şerhu’l Akâid (Kelâm İlmi ve İslâm Akâidi). Trc. Süleyman 

Uludağ. 1982. 

 

Varlık, Bülent. “Tanzimat ve Meşrutiyet Dergileri”, Tanzimat’tan Cumhuriyet’e 

Türkiye Ansiklopedisi. 1:112- 125. İstanbul: İletişim Yayınları, 1985. 

 

Voltaire. Felsefe Sözlüğü I. Trc. Lütfi Ay. İstanbul: MEB Basımevi, 1995. 

 

Voltaire. Felsefe Sözlüğü II. Trc. Lütfi Ay. İstanbul: MEB Basımevi, 1995. 

 

Voltaire. Micromegas ve diğer Hikâyeler. Trc. Hasan Fehmi Nemli. İstanbul: 

Helikopter Yayınevi, 2012. 

 

Voltaire. Atezim.  Trc. İdil Engindeniz. İstanbul: Kafekültür Yayıncılık. 2013. 

 

Voltaire. Feylosofça Konuşmalar ve Fıkralar I. Trc. Fehmi Baldaş. Ankara: MEB 

Yayınları, 1948. 

 



 

 

132 

Yalçınkaya, Alaeddin. Cemâleddin Afgânî ve Türk Siyasal Hayatı Üzerindeki Etkileri. 

Yüksek Lisans, İstanbul Üniversitesi, 1990. 

 

Yaltkaya, M. Şerâfeddin. “İctima-î ilm-i Kelâm-I”. İslam Mecmuası. II/15 (1332). 

 

Yaltkaya, Mehmet Şerafeddin. “İctima-î ilm-i Kelâm-ll’". İslam Mecmuası 2/18 

(1333). 

 

Yavuz, Yusuf Şevki. “Kelâm”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 25: 194-

196. Ankara: TDV Yayınları, 2002. 

 

Yurdagür, Metin.” Abdüllâtif Harpûtî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi.16: 

235-237. İstanbul: TDV Yayınları, 1996.  



 

 

133 

ÖZGEÇMİŞ 

1989 yılında Kayseri’de doğdum. İlkokulu, Ortaokulu ve Lise’yi İstanbul’da 

okudum. 2011 yılında başladığım Karabük Üniversitesi İlahiyat Fakültesi bölümünde 

başladığım lisans öğrenimimi 2016 yılında tamamladım. Karabük Üniversitesi Temel 

İslâm Bilimleri Kelâm Bilim Dalı programında Tezli Yüksek Lisans öğrenimine 2016 

yılında başladım. Mezun olduktan sonra çeşitli kurumlarda Din Kültürü ve Ahlâk 

Bilgisi Öğretmeni olarak görev yaptım. Halen Özel Final Okulları bünyesinde Din 

Kültürü ve Ahlâk Bilgisi Öğretmeni olarak çalışmalarımı sürdürmekteyim. 


