
 

İBN HALDUN ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

AUGUSTİNUS’UN TESLİS ANLAYIŞI 

 

 

ŞEYMA LEVENT 

 

 

TEZ DANIŞMANI: PROF. DR. ÖMER FARUK HARMAN 

 

 

 

 

İSTANBUL, 2020 

 

 

 



 

İBN HALDUN ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

AUGUSTİNUS’UN TESLİS ANLAYIŞI 

 

 

ŞEYMA LEVENT 

 

 

TEZ DANIŞMANI: PROF. DR. ÖMER FARUK HARMAN 

 

 

 

 

İSTANBUL, 2020  



 

TEZ ONAY SAYFASI 

Bu tez tarafımızca okunmuş olup kapsam ve nitelik açısından, Din Bilimleri alanında 

Yüksek Lisans Derecesini alabilmek için yeterli olduğuna karar verilmiştir.  

 

Tez Jürisi Üyeleri 

 

Unvan – Ad Soyad Kanaati İmza 

 

__________________________ 

 

________________ 

 

________________ 

 

___________________________ 

 

________________ 

 

________________ 

 

__________________________ 

 

________________ 

 

________________ 

 

Bu tezin İbn Haldun Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü tarafından konulan 

tüm standartlara uygun şekilde yazıldığı teyit edilmiştir. 

 

Teslim Tarihi                                                                                           Mühür/İmza 

 

 

 



 

AKADEMİK DÜRÜSTLÜK BEYANI 

Bu çalışmada yer alan tüm bilgilerin akademik kurallara ve etik ilkelere uygun olarak 

toplanıp sunulduğunu, söz konusu kurallar ve ilkelerin zorunlu kıldığı çerçevede, 

çalışmada özgün olmayan tüm bilgi ve belgelere, alıntılama standartlarına uygun 

olarak referans verilmiş olduğunu beyan ederim. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iv 
 

ÖZ 

AUGUSTİNUS’UN TESLİS ANLAYIŞI 

Yazar: Levent, Şeyma 

Din Bilimleri Yüksek Lisans Programı 

Tez Danışmanı: Prof. Dr. Ömer Faruk Harman 

Eylül 2020, 67 sayfa 

Hıristiyanlık’ın ihtilaflı olan fakat aynı zamanda da temelini oluşturan Baba, Oğul ve 

Kutsal Ruhun tanrısallığını ifade eden teslis öğretisi üçüncü ve dördüncü yüzyıllarda 

şekillenmeye başlamış bir öğretidir. Teslis fikri her ne kadar doğrudan Hıristiyanlıkla 

ilişkilendirilse de Hıristiyanlık öncesi toplumlarda da üçlü tanrılar; tek bedende üç 

kafa taşıyan tanrılar veya tek bir kafada üç yüz taşıyan tanrılar olarak açığa çıkmıştır.  

Kutsal Kitap’ta da izi sürülen teslis ancak çıkarımsal bir yolla elde edilmiştir çünkü 

ne Eski Ahitte ne de yeni Ahitte kelime ya da doktrin olarak mevcut değildir. 

Hıristiyanlığın temel taşı olan teslisin tarihsel gelişim süreci beraberinde konsiller 

tarihinin oluşumunu da getirmiştir. Bu çalışmada üçüncü ve dördüncü yüzyıllarda 

şekillenmeye başlamış teslis doktrinini anlamak için, günümüz Batı Hıristiyanlığının 

ilk evresini oluşturmuş olan Aziz Augustinus’un teslisi anlamada izlediği yolu ve 

kullandığı yöntemi araştırdım. Dördüncü yüzyıl Kapadokya babaları olarak bilinen 

Kayseriye piskoposu Basil, Nazianus’lu Gregory ve Nyssalı Gregor’un geliştirdikleri 

“öz” (Gr. ousia) ve “şahsî varlık” (Gr. hypostasis) gibi bazı teolojik ve ontolojik 

kavramlar teslis anlayışı üzerinde etkili olmuştur ve Augustinus da bu kavramları 

kendi anlayış çerçevesine yerleştirmiştir. Dolayısıyla Augustinus kendinden önceki 

teslis öğretisini anlamaya ve beraberinde getirdiği problemleri de analoji yöntemini 

kullanarak aşmaya çalışmıştır. Bu tezin amacı teslisin tarihsel gelişimini inceleyerek 

problem-çözüm aşamasını Batı Hıristiyanlığının dönüm noktası olmuş olan Aziz 

Augustinus’un yöntemi üzerinden anlamaya çalışmak ve Hıristiyanlığın gelişiminde 

felsefenin etkisini araştırmaktır. 

Anahtar Kelimeler: Analoji, Augustinus, Öz, Teslis. 

 

 



v 
 

ABSTRACT 

AUGUSTINE’S THEORY OF TRINITY 

Student Name: Levent, Şeyma 

MA in Religous Studies 

Thesis Supervisor: Prof. Ömer Faruk Harman 

September 2020, 67 pages 

 

The Trinity doctrine, which expresses the divinity of the Father, Son and Holy Spirit, 

which is controversial of Christianity but also forms its basis, is a doctrine that began 

to take shape in the third and fourth centuries. Although the idea of the Trinity is 

primarily associated with Christianity, in pre-Christian societies it had also emerged 

as triple gods, gods with a single head or gods with three faces in a single head. The 

Trinity traced in the Bible was obtained only inferentially because it does not exist as 

word or doctrine in either the Old Testament or the New Testament. The 

development process of the Trinity, which is the cornerstone of Christianity, brought 

the formation of the history of councils with it. In this study, in order to understand 

the doctrine of the Trinity, which began to take shape in the third and fourth 

centuries, I tried to examine the way and method used by Saint Augustine, who 

formed the first phase of Western Christianity. Some theological and ontological 

concepts such as "essence" (Gr. Ousia) and "person" (Gr. Hypostasis), Augustine 

placed these concepts in his own understanding. Therefore, Augustinus tried to 

understand the Trinity doctrine before him and to overcome the problems it brought 

with it by using the method of analogy. The aim of this thesis is to examine the 

historical development of the Trinity, to understand the problem-solution phase 

through the method of Saint Augustine, which has been the turning point of Western 

Christianity, and to investigate the effect of philosophy in the development phase of 

Christianity. 

Keywords: Analogy, Augustine, Essence, Trinity. 

 

 



vi 
 

İÇİNDEKİLER 

ÖZ ............................................................................................................................... iv 

ABSTRACT ................................................................................................................ v 

İÇİNDEKİLER ......................................................................................................... vi 

ŞEKİLLER LİSTESİ .............................................................................................. viii 

KISALTMALAR ...................................................................................................... ix 

BÖLÜM I  GİRİŞ ....................................................................................................... 1 

 1.1. Konunun Önemi ............................................................................................ 2 

1.2. Kullanılan Kaynaklar .................................................................................... 2 

1.3. Yöntem .......................................................................................................... 3 

BÖLÜM II  AUGUSTİNUS'UN HAYATI VE ESERLERİ ................................... 4 

2.1. Augustinus’un Hayatı .................................................................................... 4 

2.2. Augustinus’un Eserleri .................................................................................. 5 

BÖLÜM III TESLİS VE TARİHSEL GELİŞİMİ ................................................ 11 

3.1. Eski Ahit ve Yeni Ahit’te Teslis ................................................................. 11 

3.1.1. Erken Hıristiyanlık Döneminde Teslis ........................................................ 13 

3.2. İlk Genel Konsil (İznik Konsili) .................................................................. 27 

3.3. Homoousios-Homoiousios .......................................................................... 29 

3.4. Kapadokya Babaları ve II. Genel Konsil (İstanbul Konsili) ....................... 33 

BÖLÜM IV ROMA İPARATORLUĞU’NUN YIKILIŞI, AUGUSTİNUS’UN 

TANIK OLDUĞU TEOLOJİK PROBLEMLER ve DE TRİNİTATE ............... 41 

4.1. Ambrosius ve Plotinos’un Augustinus’un Teolojisine Etkisi ..................... 43 

4.2. De Trinitate .................................................................................................. 44 

4.2.1. Substantia ve Essentia Arasındaki İlişki ..................................................... 50 

4.2.2. Augustinus ve Analoji ................................................................................. 52 

4.2.3. Augustinus’a Göre Bilmenin Aşamaları ..................................................... 53 

4.2.4. Düneyevi İnsan-Manevi İnsan ..................................................................... 56 

4.3. Augustinus’un Diğer Teologlardan Farkı .................................................... 58 



vii 
 

BÖLÜM V SONUÇ .................................................................................................. 60 

REFERANSLAR ...................................................................................................... 62 

ÖZGEÇMİŞ .............................................................................................................. 67 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



viii 
 

ŞEKİLLER LİSTESİ 

 

Şekil  3.1.1. Tertullianus’un teslis anlayışı (Tuggy, 2016). ....................................... 22 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ix 
 

KISALTMALAR 

 

Bs.  Basım 

Çev.  Çeviren 

Çık. Mısır’dan Çıkış 

Ed.  Editör 

Flp.                  Pavlus’tan Filipililer’e Mektup 

Mat.                Matta 

Mez.               Mezmurlar (Zebur) 

M.S.  Milattan Sonra 

ö.  Ölüm tarihi 

TDV  Türkiye Diyanet Vakfı 

vb.  ve benzeri 

v.d.  ve diğerleri 

T.y.                  Tarih Yok 

Yar.                 Yaratılış     

Yu.                  Yuhanna     

1Ko.                Pavlus’tan Korintliler’e 1. Mektup 

1Yu.                Yuhanna’nın 1. Mektubu 

 

 

 

 



1 
 

 

BÖLÜM I 

GİRİŞ 

 

Teslis doktrini Hıristiyanlığın en temel doktrinidir; ancak Kutsal Kitap’ta teslis 

kelimesi hiç kullanılmamıştır. Kelime olarak var olmadığından çıkarım yolu ile elde 

edilen bu doktrin Hıristiyanlığın başlangıcından itibaren teolojik çatışmaların da 

kaynağını oluşturmuştur. Teslis doktrinini anlamak üzere yorum yapan Hıristiyan 

teologlar erken dönemlerden başlayarak uzun bir teslis geleneğini oluşturur. Teslis 

için yapılan yorumlar Hıristiyanlığın her döneminde farklılık göstermiştir. Teslis 

öğretisini kabul eden ve etmeyen gruplar arasındaki gerilimler, yorumlardaki 

çeşitliliğin de sebebi olmuştur. Bu çeşitliliğe etken olarak sosyal, siyasal ve hatta 

ekonomik sebepleri de dâhil etmek gerekmektedir. 

İsa’nın yaşadığı süreç içerisinde teslis konusu gündemde değildi. Gündem, 

uygulamada olan Yahudilik ile İsa’nın Yahudi dinine yönelttiği eleştirilerden ibaretti. 

İsa’dan sonra Hıristiyanlığın temsilcisi havariler oldu; fakat o dönemde de teslis 

doktrini gündemde olan bir konu değildi. Üçüncü ve dördüncü yüzyıllarda gündeme 

gelmeye başlayan teslis doktrini, Hıristiyanlığın yayılmaya çalıştığı Roma 

İmparatorluğu’nda kendi içinde bölünmeler yaşanmasına da sebep olmaya başladı. 

Bu bölünmeleri ve anlaşmazlıkları ortadan kaldırmak içinse konsiller 

düzenlenmesine rağmen, her çözüm beraberinde başka bir problemi doğurmuştur.  

Bu gelenek içerisinde Aziz Augustinus (ö. 430) Batı Hıristiyanlığını temsil eden bir 

isim olmuştur. Augustinus, dördüncü ve beşinci yüzyıllarda yaşamış olup kendinden 

önceki teslis geleneğinin de farkında olan bir teologdur. Hıristiyanlık dinine otuzlu 

yaşlarında giren bir teolog olmasına rağmen uzun bir külliyatın da yaratıcısı 

olmuştur. Hıristiyan teologların teslis üzerindeki yorum geleneğini 

geliştirmelerindeki başlıca sebep, Oğul’un ve Kutsal Ruh’un tanrısallığını kabul 

etmeyip teslis karşıtı görüşler ortaya atan gruplara, argümanlarını çürütmek için 

cevap verme ihtiyacı duymaları olmuştur. Teolojik konuları açıklığa kavuşturmak 

için eserlerini kaleme alan teologların külliyatlarının arasında yaşadıkları dönemin 



2 
 

heretik akımına karşı yazmış oldukları çalışmalara rastlamak sıklıkla görülen bir 

durumdur. Augustinus da Hıristiyanlığa girdiği ilk dönemlerde Pelagianizm ve 

Maniheizm gibi heretik akımlara karşı yazılar kaleme almıştır. Augustinus aynı 

zamanda Felsefe ve Retorik ilimlerinde kendini geliştirmiş ve eserlerine de 

yansıtmıştır. Augustinus, Hıristiyan olan ve kendisini de Hıristiyan olmaya teşvik 

eden annesine rağmen çok geç yaşta Hıristiyanlık dininin bir mensubu olmuştur. 

Kutsal Kitabı okuduğu halde ondan etkilenmemiş ve hatta üslubunu yavan bulmuş; 

Romalı yazar Cicero’nun eserleri ile kıyasladığında onun üslubundan daha çok 

etkilenmesi sonucunda Felsefe üzerine kafa yorarak yoluna devam etmeye karar 

vermiştir. Bunun yanı sıra uzun yıllar Maniheizmin de etkisinde kalmış ve Aziz 

Ambrosius ile tanışması sonucu Hıristiyanlığı kabul etmiştir. Augustinus’un Felsefe 

ve Retorik alanındaki donanımı, eserleri incelendiğinde kullandığı dilin akıcılığından 

ve konuyu ele alış biçiminden anlaşılmaktadır. Yanlışı deneyimleyerek doğruyu 

bulan bir teolog olarak Augustinus, teslis geleneği içinde eserler vermiş yazarlar 

arasında öne çıkan bir teolog olmuştur.  

1.1. Konunun Önemi 

Teslisçi gelenek içerisinde kendine has bir yorum geliştiren Augustinus, özellikle iki 

konuda Hıristiyan teolojsine belirgin katkılarda bulunmuştur. Bunlardan ilki, 

Augustinus’un kendi döneminde teolojiye dayalı yeni bir terminoloji sistemi 

oluşturmaması, fakat kendinden önce yaşamış Grek teologların kullandığı terimlerin 

Latince olarak ifade edilmesine olanak sağlayarak Doğu Hıristiyanlığında olan 

teoloji sistemini Batı Hıristiyanlığına uyarlamasıdır. İkincisi ise Augustinus’un 

konuyu ele alış biçimi ve kullanmış olduğu analoji sistemi bakımından onun 

kendinden önceki teologlardan farklı oluşudur. Tek başına bahsettiğim bu hususlar 

dahi Augustinus’un Batı Hıristiyanlığındaki önemini ortaya koymaktadır. Konunun 

önemine ilaveten, çalışmada literatürdeki genel kanının aksine Augustinus’un 

Plotinos’tan doğrudan değil Ambrosius aracılığıyla dolaylı şekilde etkilendiği 

gösterilmiştir.  Öte yandan konunun Augustinus özelinde Türk akademisinde yer 

almamış olması, bu tezin katkısını ortaya koymaktadır. 

1.2. Kullanılan Kaynaklar 

Augustinus geniş bir külliyata sahiptir ve teslis konusuna De Trinitate, De Civitate 

Dei, De Ordine, Confessiones, De Doctrine Christiana gibi birçok eserinde yer 



3 
 

vermiştir. Bu eserler incelendiğinde görülmüştür ki Augustinus Hıristiyan oluşunun 

ilk dönemlerinden ömrünün son zamanlarına kadar teslis konusunda sabit bir çizgide 

ilerlememiştir. Öyle ki Augustinus, ilk dönem yazılarında çoğu teoloğun da yaptığı 

gibi apolojist bir tavır sergilemiş fakat teslisi derinlemesine incelememiştir. Bu 

yüzden de tezimde, Augustinus’un ömrünün son dönemlerinde yazdığı ve konumuz 

teslis açısından ise olgunluk eseri olarak kabul edilen De Trinitate kitabını ana 

kaynak olarak kullandım. Zira Augustinus bu eseri 399 yılında yazmaya başlamış ve 

419 (ya da 426) yılında tamamlamıştır. Bu sebeple De Trinitate adlı eser, 

Augustinus’un teslis konusundaki nihai fikirlerini yansıtmaktadır. 

İkincil kaynaklar olarak ise Lewis Ayres, Mary T. Clark, Farley Snell, Eugene Webb 

gibi isimlerin çalışmalarından ve konuya ilişkin ansiklopedilerden faydalandım. 

1.3. Yöntem 

Çalışmayı hazırlarken konuyla bağlantılı literatür taramasını gerçekleştirdikten sonra 

içerik analizini kullandım. Augustinus, Roma İmparatorluğunun Geç Antik 

döneminde yaşamış bir teologdur. Yazdığı eserlerin dili Latince’dir. Kaynak olarak 

öncelikli olarak birincil kaynakları ele alıp çeviri olan ikincil kaynaklar ile de 

karşılaştırmasını yaptım. Özellikle anlaşılması güç olan öz, töz ve bunun gibi teolojik 

terimlerin kaynak dilde çevirilerden farklılık göstermesi sebebiyle yazarın kullandığı 

manayı koruyarak metin içinde kullandım. Zira Augustinus da Grekçe bilgisinin 

yetersizliği sebebiyle kendinden önce yazmış olan Grek teologların yazılarını 

incelerken zorluk çektiğini ve Latince’ye uygun biçimde terimleri kullanmaya özen 

gösterdiğini dile getirmiştir. 

Yazmış olduğum tez, beş bölümden oluşmaktadır. Tezin ikinci bölümünde 

Augustinus’un hayatından, kendi teolojisini yaratırken etkilenmiş olduğu akımlardan 

ve yazmış olduğu eserlerden bahsettim. Üçüncü bölümde teslis konusunun tarihsel 

gelişimi ile birlikte, teslis konusunu ima yoluyla ya da direkt ele alan Hıristiyan 

yazarların eserlerini inceledim. Dördüncü bölümde ise Augustinus’un yaşadığı süreç 

içerisinde karşılaşmış olduğu siyasal ve teolojik problemlerden bahsedip, teslis 

konusunu nasıl anladığını çözümlemek amacıyla De Trinitate adlı eserinin detaylı bir 

incelemesini yaptım ve Augustinus’un konuya ilişkin önemini ortaya koyarak 

sonuçlandırdım. 



4 
 

 

BÖLÜM II 

AUGUSTİNUS’UN HAYATI VE ESERLERİ 

2.1. Augustinus’un Hayatı 

Batı Hıristiyanlığı’nın şekillenmesinde büyük etkisi olan Augustinus, o zamanlar 

Roma toprakları içinde var olan Afrika’nın Tagaste şehrinde, 13 Kasım 354’te 

doğmuş ve 28 Ağustos 430’da Cezayir’in Hippo şehrinde hayatını kaybetmiştir. 

Augustinus’un hayatı ile ilgili bilgi detaylı olarak bizatihi kendinin kaleme aldığı 

Confessiones (İtiraflar) adlı eserinden öğrenilmektedir. Hıristiyan bir annenin 

(Monica) ve Pagan bir babanın (Patricius) oğlu olan Augustinus, ikircikli bir inanç 

sistemi içine doğmuş ve hakikati aramak için çeşitli yollardan geçmiştir.  

Augustinus’un bu arayışa girmesindeki en büyük etkenlerden biri, kendisinin de 

defaatle söylediği gibi Cicero’nun Hortensius adlı eseri olmuştur (Augustine, 2014: 

100-103). Bu süreç içerisinde kutsal metinleri de okumuş fakat ilk okuduğu yıllarda 

bu metinlerin üslubu ve antropomorfik anlatımı onu geri itmiş; bu girişiminden de 

vazgeçirmiştir. Öyle ki kutsal metinleri okurken Cicero’nun üslubu ile kıyas etmiş ve 

kutsal kitabın üslubunu yavan bulmuştur: “Ama şu an hatırlıyorum da bu kitabı 

okuduğumda hiç de böyle düşünmüyordum. Tullius’un muhteşem üslubuyla 

karşılaştırdığımda, bu kitap o kadar yavan görünmüştü ki gözüme” (Augustinus, 

2014: 104).  

Hakikat arayışında sorularının cevabını bulmak üzere çıktığı yolda ilk gençlik 

yıllarında karşısına çıkan iyilik ve kötülük düalizmine dayanan; bedenin kötülüğü 

simgelediği, ruhun da ışığı ve iyiliği simgelediği Maniheizm dini ile tanışmış ve bu 

dinin bir müridi olmuştur. 9 yılını bu dinin bir üyesi olarak geçiren Augustinus’a 

aradığı soruların cevaplarını bulma vaadinde bulunulmuş ve nitekim Manici bir 

piskopos olan Faustus ile tanışması sonucu bu vaadin gerçekliğinin olmadığını 

anlamış ve hayal kırıklığına uğramıştır. Uzun yıllar Maniheizme bağlı kalmasına 

rağmen Augustinus, Faustus ile 9 yıl sonra tanışmış ve bu tanışma sonucu 

Maniheizm’e olan inancını kaybedip yavaş yavaş bu dinden kopmuş ve ilerleyen 



5 
 

dönemlerinde bu dine karşı tavır sergilemiştir.  Faustus ile karşılaşmasını anlatırken 

şu sözleri kullanmıştır: 

Konuşmalarına ben de hayran olmuştum, ama onun öğretisinin varlıkların asıl 

bilgisinden çok farklı olduğunu görebiliyordum ve ben artık varlıkların bilgisine 

erişmeyi her şeyden çok istiyordum. Bu yüzden Maniciler arasında saygın bir yeri olan 

bu Faustus adlı kişinin önüme bilgiyle dolu bir kap yemek koymasını bekliyor, 

konuşmalarıyla süslediği kaptan yemek istemiyordum (Augustinus, 2014: 170). 

 

Augustinus için bir dönüm noktası olan Milano’daki yaşamı Hıristiyanlığa adım 

atmasına vesile olmuştur. Burada Milano başpiskoposu Ambrosius (ö.397) ile 

tanışmış ve Kutsal Kitabı anlamak için Ambrosius’un başvurduğu gibi alegorik 

yorumlamayı benimsemiştir. Augustinus’u Augustinus yapan ve Batı 

Hıristiyanlığının günümüzde olduğu halini almasındaki temel taşlarını oluşturan bir 

diğer etken de Felsefe olmuştur. Augustinus kendi tanrı anlayışını ortaya koyarken 

Yeni Platonculuk’tan, Aristoteles’ten ve daha önce de bahsettiğim gibi Cicero’dan 

etkilenmiştir. Augustinus’ta teslis anlayışını ortaya koyabilmek içinse, yaşadığı 

dönemden evvel teslisin gelişimi ve doktrinleşmesini incelemek gerekmektedir. 

2.2. Augustinus’un Eserleri 

Augustinus, geniş külliyata sahip bir teologdur. Yaşadığı süre boyunca hem kendi 

anlayış çerçevesini genişleterek Tanrıya ulaşmak için çabalamış hem de çevresinin 

de bu anlayıştan faydalanması için çaba göstermiştir. Yaşadığı dönem içerisinde 

karşılaştığı heretik akımlara karşı cevap niteliğinde olan birçok eser kaleme almıştır. 

Bunun yanı sıra Hıristiyanlığı pratik ve teorik yönünden açıklayan eserler yazması 

bakımından birçok öğretici nitelikte de eserlere sahiptir. Özellikle teslis, logos, 

tanrının nasıl anlaşılacağı gibi konulara yönelik eserler vermesi ve bu konulara 

açıklık getirme girişiminde bulunması bakımından Hıristiyan teologlar arasında 

önemli bir konumdadır. Heretik akımlardan kaynaklanan dini meselelerin ya da 

açıklık getirmek istediği teolojik konuların çeşitliliği bakımından kaleme aldığı 

başlıca eserlerini şu şekilde sıralayabilmekteyiz: 

Contra Academicos (Akademiacılara Reddiye), (386/7): Hıristiyan olduktan bir süre 

sonra Cassiacum’a gittiğinde yazmış olduğu erken dönem yazılarındandır. 

Maniheizm ile olan uzun yolculuğundan sonra felsefe üzerinde yoğunlaşmıştır. 



6 
 

Augustinus bu eserinde septisizme karşı bir argüman geliştirip, doğruya Hıristiyanlık 

yolunda sadece imanla değil kavramayla da ulaşabileceğini düşünmektedir. 

De Beata Vita (Mutlu Yaşam Üzerine), (386/7): Bu eser de Augustinus’un 

Hıristiyan olduktan sonra kaleme almış olduğu erken dönem yazılarındandır. Her 

insanın mutlu olmak istediğini ancak arzu ettiği şeylere sahip olamadığında 

mutluluğun sona erdiğini ifade eden Augustinus bu eserinde, sabit olan mutluluğun 

yani kaybetme korkusu olmaksızın sahip olunan mutluluğun yalnızca Tanrı’da 

mümkün olabildiğini vurgulamıştır. 

De Ordine (Düzen Üzerine), (386/7): Cassiacumda kaleme aldığı erken dönem 

yazıları arasındadır. Augustinus’a göre Tanrı dünyada var olan her şeyi kontrol 

edendir fakat kötülükten sorumlu değildir. Dolayısıyla Augustinus bu eserde, Tanrı 

her şeyi kontrol ediyorsa kötülüğün nasıl var olduğu problemini irdelemiştir. 

Soliloquia (Kendine Konuşmalar), (386/387): Erken dönem yazıları arasında olan 

ve iki kitaptan oluşan bu eser Augustinus’un kendi iç konuşmalarını yansıtan bir 

eserdir. Temelde Tanrı’ya giden yolu araştıran Augustinus kendini ve ruhunu bilmeyi 

araç olarak görmüştür.  

De Immortalitate Animae (Ruhun Ölümsüzlüğü Üzerine), (386/387): Ruhun 

ölümsüzlüğü konusu üzerine kaleme aldığı bir diğer eseridir.  

De Quantiate Animae (Ruhun Ölçüsü Üzerine), (388): Ruhun maddi olmaması 

üzerine yazılmış bir eserdir. 

De Musica (Müzik Üzerine), (388-390): Gerçekliğin sayısal yapısı üzerine yazılmış 

bir eserdir. 

De Magistro (Öğretmen Üzerine), (388-391): Tagaste’de kaleme aldığı bir eserdir. 

Kendi ve oğlu Adeodatus arasında geçen bir diyalog olan bu eseri Augustinus’un 

özgür sanatlara ilgisini ve bu ilgi aracılığıyla da maddi olanın geçiciliğinden manevi 

olanın devamlılığına ulaşmayı hedefleyen bir zihni yapıya sahip olduğunu 

görmekteyiz.  Dil ve öğrenme bağlamında öğretmen ve öğrenci ilişkisini inceleyen 

Augustinus, öğretmenin yalnızca bir rehber olduğunu öğrenmede işin büyük bir 

kısmının öğrenciye bağlı olduğunu vurgulamıştır. Sonsuz bilgiye gelince, dünya 



7 
 

üzerinde var olan hiçbir öğretmenin onu öğretmeye muktedir olmadığını, yalnızca 

İsa’nın buna muktedir olduğunu ifade etmiştir. 

De Vera Religione (Gerçek Din Üzerine), (389-391): Cassiacumda inzivaya 

çekildiği dönemde öğrencisi olan Romnianus’a atfettiği bir eserdir. Eserin başlıca 

üzerinde durduğu nokta, Augustinus’un tıpkı kendi gençliğinde Maniheizmden 

etkilenmesi fakat daha sonra doğru yolu bularak bu dini terketmesi gibi 

Romanianus’u da ikna etmeye çalışması üzerinedir.  

De Utilitate Credendi (İnanmanın Faydası Üzerine), (391/392): Augustinus bu 

eseri Maniheist akılcılığa karşı kaleme almıştır. Hıristiyanlığı seçmeden önce yanlış 

otoritelerin etkisi altında kalmıştır. Önemli olan güvenilir otoriteyi bulmaktır. 

Yalnızca aklın tepe noktada olduğu bir sistem doğru yolda yürümeye olanak 

sağlamamaktadır. Augustinus’a göre insan güvenilir otoriteyi yani Tanrı’yı takip 

etmedir. Bunun için de iman etmek gereklidir. İman etmek bilinmeyene karşı olandır 

fakat bu imanı desteklemek için de Tanrı çeşitli şekillerde insanlığa kanıtlar 

sunmaktadır. Dolayısıyla gerçeğin bilgisine ulaşmak için inanmak gerekmektedir. 

De Libero Arbitrio (Özgür İrade üzerine), (388-395): Augustinus bu eseri Platoncu 

bir diyalog şeklinde yazmıştır. Vaftiz olduktan sonra kaleme almış olduğu bir eserdir. 

Dünyada neden kötülüğün var olduğunu araştırırken, insanın tamamiyle özgür 

iradeye sahip olduğunu savunmuş ve bu sav ile Tanrısal öngörü arasında da bir köprü 

kurmuştur. 

Contra Faustum Manichaeum (Manici Faustusa Reddiye), (397-398): Augustinus, 

Maniheizme 9 yılını adamış ve sonunda ise bu dini terk edip Hıristiyanlığı seçmiştir. 

Bu eserinde Manici din adamlarının Kutsal Kitaba yönelik eleştirilerine cevaben 

karşıt bir savunma yapmıştır 

De Natura Boni (İyinin Doğası Üzerine), (399):Bu eserde Augustinus iyinin 

doğasını, kötülük problemini ve kötülüğün nasıl var olduğunu ele almıştır. 

Augustinus’a göre Tanrı mutlak iyidir, kötü bir varoluşu var olan kötü bir Tanrı ile 

açıklama anlayışı doğru değildir. Kötü yoktur, yalnızca iyiliğin belli aşamaları vardır. 

Confessiones (İtiraflar), (396-400): Hakikat arayışında geçirdiği süreçleri kaleme 

aldığı otobiyografik bir eserdir. 



8 
 

De Baptismo (Vaftiz Üzerine), (404): Augustinus’un Donatistlere karşı yazmış 

olduğu eserlerinden bir diğeridir. Donatistler, yapılan baskılar ve zulümler 

sonucunda dinini reddeden Hıristiyanların yeniden vaftiz olmaları gerektiğini 

savunuyorlardı.  Augustinus da bu eserinde vaftiz konusuna değinerek Donatistlerin 

bu konudaki fikirlerine karşıt tavır sergilemiştir. 

Contra Litteras Petiliani (Petilianus’un Mektuplarına Reddiye), (401/405): 

Augustinus’un Donatist harekete yazmış olduğu bir reddiyedir. Donatusçuluk 

dördüncü yüzyılda Kuzey Afrika’da doğmuş ve imparatorluğun kiliseye karışmasına 

karşı çıkan bir harekettir. Büyüyen bu hareket ana kiliseyi de karşısına alarak kendi 

kilise teşkilatlarını kurmuşlardır. Augustinus’un bu eseri Petilianus’un öne sürdüğü 

sapkın fikirlere karşı cevap niteliğinde olmuştur. 

In Epistulam Iohannis ad Parthos Tractatus Decem (Yuhanna’nın Mektubundan 

Partlara On Öğüt), (407): Augustinus’un bu eseri onu, Hıristiyan bir din mensubu 

olarak değil Hıristiyan bir din adamı olarak ortaya çıkarmaktadır. Kiliseye dair 

meseleleri ve Augustinus’un öğretilerini içeren bu eser çoğunlukla kilisenin 

birleştirici gücü ve sevgi üzerine yoğunlaşmıştır.  

De Spiritu et Littera (Ruh ve Söz Üzerine), (412): Pelagianizme karşı kaleme aldığı 

bir eserdir. 

De Genesi ad Litteram (Yaratılış’ın Hakiki Anlamı Üzerine), (401/2-416): 

Augustinus felsefe hakkında bilgi sahibi olan ve felsefeden etkilenen bir filozoftur. 

Her ne kadar filozofların tam anlamıyla hakikate ulaşamamış olduklarını söylese de 

ondan uzak da olmadıklarını da dile getirmiştir. Felsefeyi eserlerinde sıklıkla 

kullanan bir teolog olan Augustinus bu eserde de Yaratılış kitabını yorumlarken, ona 

bir kozmoloji kazandırmak adına felsefeden faydalanmıştır. Dolayısıyla bu eserde 

felsefe ve kutsal kitabın yorumu birbirinden ayrılamaz şekilde iç içedir. 

De Natura et Gratia (Doğa ve Lütuf Üzerine), (413/414-417): Augustinus’un 

Pelagianizme karşı kaleme almış olduğu eserler arasındadır. Pelagius’un doğa 

hakkında yazmış olduğu fikirlerine bir cevap niteliğindedir. 

In Iohannis Evangelium Tractatus (Yuhanna İncili’nin İncelemesi), (406-420): 

Augustinus’un inceleme olarak adlandırdığı bu eser, derin bir teolojik araştırmadan 

ziyade daha çok öğüt verme niteliği taşımaktadır. Augustinus bu incelemede 



9 
 

Logos’un beden alışına yoğunlaşmıştır. Bu konu yalnızca Yuhanna incilinin odak 

noktasını oluşturduğundan değil, aynı zamanda Augustinus’un da bu dini 

seçmesindeki büyük etmenlerden biri olması bakımından da incelemenin odak 

noktasını oluşturmaktadır. 

Enarrationes in Psalmos ( Mezmurlardaki Yorumlamalar), (392-422): Bu çalışma 

Augustinnus’un Hıristiyanlığın teorik boyutunun incelemesinden çok pratik 

boyutunun ele alınması üzerinedir. Görülmektedir ki Augutinus Mezmurları 

incelerken kendini vaaz etme, kutsal yazıları anlama ve dini yaşama uygulama 

konusunda da geliştirmiştir. 

Contra Iulianum (Julianus’a Karşı), (421/422): Pelagianizme karşı kaleme aldığı 

eserlerden biridir. 

De Doctrina Christiana (Hıristiyan Doktrini Üzerine), (396-426): Piskopos olma 

yolunda ilerlediği 396 yılında kaleme almaya başladığı bir eserdir. Augustinus bu 

eserin ilk üç kitabunı kutsal kitabı anlamaya yardımcı olması için yazmış, dördünce 

kitabı ise bir nevi sağlama niteliğinde olup kutsal kitabı anlayan birinin kendini nasıl 

ifade etmesi gerektiğini gösteren nitelikte bir kitap olmuştur. 

De Trinitate (Teslis Üzerine), (399-419/426): On beş kitaptan oluşan bu eseri teslis 

doktrini açısından olgunluğa erişen fikirlerini yansıtmaktadır.  

 De Civitate Dei (Tanrı Devleti Üzerine), (412-426): Roma’nın yağmalanmasından 

iki yıl sonra Augustinus’un kaleme almış olduğu bir eserdir. Pagan Romalılar 

tarafından imparatorluğun yağmalanmasının sebebi olarak gösterilen Hıristiyanlığı 

savunma niteliğinde bir eserdir. Zira Augustinus’a göre ne felsefe geleneği ne de 

pagan Roma geleneği insanları mutluluğa ulaştıracaktır. Bunu sağlayacak olan 

yalnızca Tanrı’nın yolundan gitmek ve onun devletinde yaşamaktır. Bu devlet 

manevi devlet olup yalnızca Hıristiyan olanlara mahsustur. Roma’nın 

yağmalanmasının sebebi olarak Hıristiyanlar görülmüştür; ancak Augustinus’a göre 

zaten pagan bir halktan oluşan bu imparatorluk eninde sonunda yıkılmaya mahkum 

bir imparatorluk olacaktır. 

De Gratia et Libero Arbitrio (Lütuf ve Özgür İrade Üzerine),(424-427): 

Pelagianizme karşı kaleme aldığı eserlerden biridir. 



10 
 

Retractationes (Gözden Geçirmeler),(426 ya da 427): Augustinus, ömrünün son 

dönemlerinde kaleme almış olduğu bu yapıtında önceden yazmış olduğu eserleri 93 

başlık altında sınıflandırarak incelemiştir. Önceden kaleme almış olduğu eserlerini 

yeniden okuyarak fikirlerindeki değişimleri görmüş ve kendi öz eleştirisini yapmıştır. 

Augustinus, önceden doğru kabul ettiği fakat artık aynı fikirde olmadığı konular 

üzerine not düşerek neden fikir değiştirdiğinin açıklamasını yapmış ya da bazı 

noktalarda hataya düştüğünü açıkça ifade etmiştir, bu bakımından da fikirlerinde 

olgunluk düzeyine ulaştığını göstermiştir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 
 

 

BÖLÜM III 

HIRİSTİYANLIK’TA TESLİS ANLAYIŞI VE TESLİSİN 

TARİHSEL GELİŞİMİ 

Hıristiyanlık tarihinde en ihtilaflı ve anlaşılması güç olan fakat aynı zamanda da 

Hıristiyanlığın temelini oluşturan teslis öğretisi üçüncü ve dördüncü yüzyılda 

şekillenmeye başlamış ve Augustinus ile birlikte yön değiştirmiştir. Teslis’in 

Augustinus’ta ulaştığı hali anlayabilmek için tarihsel gelişimini incelemek 

gerekmektedir. Teslis Latince üç katlı anlamına gelen “trinitas” kelimesinden 

türemiştir. Bu kelime Hıristiyanlığın ilk dönemlerinden kullanıla gelen bir kelime 

olmamıştır. Bu kelimeye yüklenen dini mana ancak dördüncü yüzyıl 

Hıristiyanlığında bildiğimiz halini almıştır. Teslis anlayışı Hıristiyanlığın temelini 

oluşturan bir anlayış olduğu halde bu kelime Kutsal Kitapta geçmemektedir ancak 

yoruma bağlı çıkarımlara göre bu anlayış ortaya çıkmıştır. Kutsal üçlü birlik anlayışı 

Hıristiyanlıkla bütünleşmiş bir fikir olmasına rağmen aslında birçok antik uygarlıkta 

da kutsal üçlü birlik örnekleri görülmektedir. Sümer’de evren gökyüzü, yeryüzü ve 

denizler olarak üçe bölünmüş ve sırasıyla Anu, Enlil ve Ea adlı tanrıların himayesi 

altına verilmiştir.  Babil’de üç başlı tek bedenli tanrılar,  Mısır’da İsis, Osiris ve 

Horus, Hint’te Brahma, Vişnu, Şiva ya da Brahma, Narayana, Rudra ve bu 

uygarlıklarda olduğu gibi birçok farklı bölgede de kutsal üçlü birliğin tezahürü 

görülmektedir (Waardenburg, 2011: 549). 

3.1. Eski Ahit ve Yeni Ahit’te Teslis 

 Bir dinin dayanağı her zaman o dinin kutsal kitabı olmuştur. Kitab-ı Mukaddes her 

kesimden halkın anlayabileceği düzeyde yazılmış fakat bu basit gelen anlatım 

içerisine bir gizem yerleştirilmiştir ve bu gizeme ancak bazı kişiler ulaşabilmektedir. 

Bu anlayışın tezahürü Matta 15: 13-16’da İsa ve müritleri arasında geçen konuşmada 

şu şekilde gösterilmiştir: 

İsa, halkı yanına çağırıp onlara, ‘Dinleyin ve şunu belleyin’ dedi.  ‘Ağızdan giren şey 

insanı kirletmez. İnsanı kirleten ağızdan çıkandır.’ Bu sırada öğrencileri O’na gelip, 

‘Biliyor musun?’ dediler, ‘Ferisiler bu sözü duyunca gücendiler.’İsa şu karşılığı verdi: 

‘Göksel Babam’ın dikmediği her fidan kökünden sökülecektir. Bırakın onları; onlar 



12 
 

körlerin kör kılavuzlarıdır. Eğer kör köre kılavuzluk ederse, ikisi de çukura düşer.’ 

Petrus, ‘Bu benzetmeyi bize açıkla’ dedi. ‘Siz de mi hâlâ anlamıyorsunuz?’ diye sordu 

İsa. ‘Ağza giren her şeyin mideye indiğini, oradan da helaya atıldığını bilmiyor 

musunuz?  Ne var ki ağızdan çıkan, yürekten kaynaklanır. İnsanı kirleten de budur.  

Çünkü kötü düşünceler, cinayet, zina, fuhuş, hırsızlık, yalan yere tanıklık ve iftira hep 

yürekten kaynaklanır.  İnsanı kirleten bunlardır. Yıkanmamış ellerle yemek yemek 

insanı kirletmez (Kutsal Kitap, 2016, Mat. 15: 13-16). 

Yukarıda geçen pasajda İsa’nın söylediği söz anlaşılmadığı için yine bizatihi İsa 

tarafından açıklaması yapılmıştır. Buna bağlı olarak teslis anlayışı da kutsal 

metinlerin yorumlanması sonucu ortaya çıkmıştır, direkt olarak söylenmiş bir öğreti 

değildir. Teslisçi gelenek tarafından yapılan yorumlarda Eski Ahit’te teslis kelimesi 

geçmese de Baba, Oğul ve Kutsal Ruh’un önceden müjdelendiğine dair imaların 

olduğu ifade edilmiş ve teslis doktrininin de ya Yeni Ahit (M.S. 50-100) yahut da 

Patristik dönemde (M.S. 100-800) vahyedildiği kabul edilmiştir (Tuggy, 2016). Eski 

Ahit’te Yaratılış kitabının 18. bâbında üçlü birliğin sezdirildiğini şu şekilde 

görmekteyiz: 

İbrahim günün sıcak saatlerinde Mamre meşeliğindeki çadırının önünde otururken, 

RAB kendisine göründü. İbrahim karşısında üç adamın durduğunu gördü. Onları görür 

görmez karşılamaya koştu. Yere kapanarak, ‘Ey efendim, eğer gözünde lütuf 

bulduysam, lütfen kulunun yanından ayrılma’ dedi, ‘Biraz su getirteyim, ayaklarınızı 

yıkayın. Şu ağacın altında dinlenin.  Madem kulunuza konuk geldiniz, bırakın size 

yiyecek bir şeyler getireyim. Biraz dinlendikten sonra yolunuza devam edersiniz.’ 

Adamlar, ‘Peki, dediğin gibi olsun’ dediler (Yar. 18: 1-5). 

Bu pasajda görüldüğü gibi Tanrı zuhur ediyor ve akabinde İbrahim’in karşısında üç 

kişi olduğu belirtiliyor. Tanrı İbrahim ile konuşurken üç kişi olarak çıksa da karşısına 

tek bir ağızdan cevap veriyor. Yeni Ahit’te bahsi geçen Baba, Oğul ve Kutsal 

Ruh’tan bahsedilirken her birinin Tanrı tabiatında eş olduğu ancak üç ayrı kişiliğe 

sahip olduğu fikri benimsenmektedir. Tabii bu fikir öyle birden kabul edilmemiştir. 

Bakire Meryem’in mucizevi şekilde İsa’ya hamile kalması, İsa’nın öldükten sonra 

dirilmesi gibi konular madde boyutunda yani dünyevi hayatta mantık çerçevesi 

içerisinde açıklanabilecek olaylar değillerdir.  

Dolayısıyla bu ancak İsa Tanrı olduğunda gerçekleşebilecek bir durum olarak 

yorumlanmıştır. Tanrı’nın bir olduğu ile ilgili ifadeler Eski ve Yeni Ahit’te 

mevcuttur. Yeni Ahit’te üçlü birlik anlayışının tezahürü birçok pasajda 

görülmektedir. Örneğin Matta 28:19’a göre üçlü birlik yani “trinitas” kelimesi 

kullanılmasa da Baba, Oğul ve Kutsal Ruh üçlemesi şu şekilde belirtilmiştir: “Bu 

nedenle gidin, bütün ulusları öğrencilerim olarak yetiştirin; onları Baba, Oğul ve 

Kutsal Ruh’un adıyla vaftiz edin” (Mat. 28:19). Baba, Oğul ve Kutsal Ruhun tek 



13 
 

Tanrı mı yoksa üç farklı Tanrı mı olduğu konusu konsillerde müzakere edilip 

çözülmeye çalışılmıştır. Fikir beyan eden üst düzey din adamlarının içinde olduğu bu 

konsillerde bir karara varılsa da varılan karar başka bir sorunu doğurmuştur. 

Hıristiyan teolojisinde ihtilaflara sebep olan teslis anlayışında Tanrının hem tek hem 

de üçlü birlik olarak varoluşu insan zihnini zorlayan, anlaşılması güç ve net olmayan 

bir konu olmuştur. 

3.1.1. Erken Hıristiyanlık Döneminde Teslis  

Teslis doktrininin dördüncü yüzyılda ulaştığı hali anlamak için Hıristiyanlığın erken 

dönemlerinden başlayarak inananlarına ne ifade ettiğini araştırmak gerekmektedir. 

Bunun için günümüze ulaşan erken Hıristiyanlık dönemine ait bazı yazılar o dönemin 

üzerinde durduğu, problem ettiği ve çözüme ulaştırmaya çalıştığı ifadeleri 

içermektedir. Didake olarak bilinen ve on iki havariye atfedilen ilk yüzyıla ait yazılar 

Hıristiyanlığa dair belli öğretiler içermektedir. Çoğunlukla nasıl vaftiz edildiği, nasıl 

ibadet edilmesi gerektiği vb. pratiğe yönelik bilgiler veren bu öğretiler odağını ve 

uyarılarını başka tür inanışlara kapılmamaya ve hakikat ile sahte olanın nasıl ayırt 

edileceğine yoğunlaşmıştır. Oruç ibadetinde dahi Hıristiyan olmayan kişilerin tuttuğu 

günlerin dışında günlerde oruç tutulması gerektiği öğütlenmektedir. Baba, Oğul ve 

Kutsal Ruh’un birlikte ifade edildiği bölümler de mevcuttur fakat üçlü birlik 

hakkında detaylı bir açıklama mevcut değildir (Clement of Rome, 2002: 8). 

Hıristiyanlığın yayılmakta olduğu bu dönemlerde karşısına çıkan ilk problem 

putperest inanışlar olmuştur. Bilhassa Roma İmparatorluğu sınırları içinde yayılmaya 

başlayan Hıristiyanlık, Roma dini ve tanrılarıyla başa çıkmaya çalışmıştır. 

İmparatorluk Roma’da Tanrı’nın yeryüzündeki görünür yüzü konumundadır. 

Tanrılara hakaret eden, onlara kurban kesmeyen vatana da ihanet etmiş olur. 

İmparatorluğun yüceltilmesini ve tanrılaştırılmasını sağlayan bu inanç modeli, 

kendini Hıristiyanlığın etkisinde korumaya almak için bu yeni inanışa karşı tavır 

sergilemiştir. Dolayısıyla ilk yüzyılda yazılmış Hıristiyanlığa dair öğretilerde konu 

edilen mevzu üçlü birliğin tanrısallığı mevzusu değil, Hıristiyanlık yayılırken 

karşılaştığı diğer inanışlardan açığa çıkan problemlere sunduğu pratik çözümler 

olmuştur.   

Romalı Clemens (ö. 99): Apostolik babalar arasında bilinen Hıristiyanlığın ilk 

yüzyılında yaşamış bir papadır. Korintlilere yazmış olduğu mektubunda Baba, Oğul 



14 
 

ve Kutsal Ruh’u nasıl tanımladığını, teslis bağlamında ne ifade ettiğini 

inceleyebilmekteyiz. Clemens Baba’dan bahsederken onun kainatın yaratıcısı 

olduğunu, son derece mükemmel nimetlerin ve huzurun kaynağı olduğunu ifade eder 

(Clement of Rome, 2002: 13). Aynı mektupta Clemens Oğul’dan Baba’nın asası, 

saltanatı olarak da bahsetmiştir (Clement of Rome, 2002: 11). Baba, Oğul ve 

insanlığın ilişkisi bakımından ise, tüm ruhların sahibi ve tüm insanlığın efendisi olan 

Baba, İsa’yı insanlığın efendisi olarak seçmiş ve İsa aracılığıyla da insanlığı özel 

kılmıştır (Clement of Rome, 2002: 33). Kutsal Ruh ise Clemens’e göre Kutsal 

Kitabın kaynağıdır ve İsa onun aracılığıyla Kutsal Kitap’ta zuhur etmiştir. Clemens 

Baba, Oğul ve Kutsal Ruh’u birlikte şu şekilde ifade etmiştir: “ Neden aranızda 

kavgalar, kargaşalar, anlaşmazlıklar, bölünmeler ve savaşlar var? Hepimiz tek bir 

Tanrıya ve tek bir İsa’ya inanmıyor muyuz? İçimize akan rahmet tek bir Ruh’tan 

değil mi? (Clement of Rome, 2002: 27). 

Antakyalı Ignatius (ö.108): İkinci yüzyılda yaşamış ve Antakya kilisesinin 

piskoposluğunu yapmıştır. Ignatius da Clemens gibi Oğul ve Kutsal ruhun 

tanrısallığını açık bir şekilde ifade etmemiştir. Clemens’in vurgulamış olduğu birlik 

anlayışına benzer bir yorumla Ignatius da birlik üzerinde durmuştur.  

ve siz, Pavlus’un da size yazdığı gibi, ‘tek bir beden ve tek bir ruhsunuz çünkü iman 

olan umudun tekliğinde anıldınız. Tek bir Rab, tek bir iman, tek bir vaftiz ve her şeyin 

O olduğu, Onun aracılığıyla var olduğu ve O’nda varolduğu, her şeyin tek bir Tanrısı ve 

Babası vardır.’ Öğretmenleriniz olan İsa’nın hamili Pavlus ve imanı kuvvetli olan 

Timoteos  tarafından bu şekilde eğitildiniz.” (Ignatius, 2002: 102-103). 

 

Baba, Oğul ve Kutsal Ruh’un ilişkisi bakımından Ignatius,  Baba’nın tapınağına 

Oğul’un aracılığıyla varılacağı ve Kutsal Ruh’u ip olarak kullanmak suretiyle bunun 

gerçekleştirilebileceği yönünde tasvirler yapmıştır. Bu bağlamda inananlar da bu 

tapınağa ancak iman vasıtasıyla ve sevgi yolundan ilerleyerek ulaşabilecektir 

(Ignatius, 2002: 88). Kutsal Ruh kendinden bahsetmez, İsa Mesih’ten bahseder ve İsa 

Mesih de aynı şekilde Baba’dan aldığı şeylerden bahseder (Ignatius 2002: 88-89). Bu 

satırlarda Ignatius Efeslilere başka inançlar aracılığıyla doğru yolu göstermek 

suretiyle, Kutsal Ruh ile sahte ruh arasındaki farkı ortaya koyup, nasıl anlaşılacağı 

konusunda bilgi verir.  Buna göre hakikat Baba’dır ve kaynak Mesih vasıtasıyla 

Babadır. Aynı zamanda bu ifadeler Baba, Oğul ve Kutsal Ruh’un konumu hakkında 



15 
 

bize bilgi vermiş olur fakat açık biçimde Oğul ve Kutsal Ruh’un uluhiyeti 

bakımından ilişkisini ortaya koymamıştır.  

Ignatius İsa Mesih’in tanrı olduğunu ima eden ifadeler kullanmıştır; büyük ihtimalle 

bu Marcion’un İsa Mesih’in gerçekte çarmıha gerilmediği, insanlara öyle göründüğü 

düşüncesine karşı bir tepki olarak kullanılmış bir ifadedir. Ignatius, tanrının birliğini 

kilisenin ve evrensel öğretinin birliği olarak düşünür; Mesih merkezci bir 

monotheizm onun nihai hedefidir ki kiliseye neyin ait olduğunu ve kilisenin 

öğretileri dışında kalanların ne olduğunu belirtmek istemiştir. 

Erken Hıristiyanlık döneminin ikinci yüzyılının yarısına ait edebi nitelikte bir eser 

olan Hermas’ın Çobanı çoğu Hıristiyan tarafından değerli bulunan ve özellikle ikinci 

ve üçüncü yüzyıl Hıristiyanları arasında popüler olan bir eserdir. Yine bu eserde 

yalancı peygamberler üzerinde durularak sahte ve gerçek olan inanç arasındaki ayrım 

verilmiştir (Anonim, 2003: 285). Baba, Oğul ve Kutsal Ruh bakımından ise teslisçi 

bir birlikteliğin iması söz konusu değildir. Tanrı’nın birliği üzerinde durulmuştur 

fakat Oğul ve Kutsal Ruh’un ilişkisi karışık bir dille ifade edilmiştir;  hatta teslisçi 

terminolojiye göre İsa “Oğul” olarak ifade edilirken bu eserde “Kutsal Ruh” 

Baba’nın oğlu olarak ifade edilmiştir (Anonim, 2003: 387). 

 Polycarpos (ö.155): Erken döneme ait ikinci yüzyılda yazılmış olan Polycarpos’un 

Filipili’lere mektubu ve Polycarpos’un Şehitliği incelenebilecek eserler arasındadır. 

Polycarpos İzmir piskoposu ve havari Yuhanna’nın öğrencisidir. Talebesi Iranaeus 

tarafından öğrendiğimiz kadarıyla Polycarpos havariler tarafından eğitilmişti ve 

İsa’yı tanıyan birçok kişi ile bir araya gelmişti (Irenaeus, 2002: 687). İkinci yüzyılın 

ilk yarısında büyük ihtimalle Polycarpos tarafından yazılmış olan Filipili’lere 

Mektup onun imanının Filipili’lere yol göstermesi üzerinedir. Bu eserde Baba ve 

Oğul’un ilişkisi şu satırlarla ifade edilmiştir: “Rabbimiz İsa Mesih'in Tanrısı ve 

Babası ve Tanrı'nın Oğlu olan İsa Mesih ve ebedi Başrahibimiz sizi inanç ve 

doğrulukla ve tüm uysallık, yumuşaklık, sabır, uzun ıstırap içinde inşa etsin…” 

(Polycarp, 2002: 63). Dikkat çeken bir husus olarak İsa Mesih burada “ebedi 

başrahip” olarak anılmıştır. Kutsal Ruha ilişkinse bir ifade bulunmamaktadır. 

Polycarpos’un Şehitliği adlı eserde ise ki bu eserin kim tarafından yazıldığı net 

değildir; Baba, Oğul ve Kutsal Ruh’un birlikte anıldığı görülmektedir. Mektup 

formatında yazılmış olan eser, Polycarpos’un Romalılar tarafından ateşle yakılarak 



16 
 

infaz edilmesini, bir dizi mucizevi olayın gerçekleşmesini konu eden ve şehitlik 

üzerine yazılmış en erken eserdir.  

Erken Hıristiyanlık döneminde tanrıbilimsel açıdan çözüm getirilmesi gereken nokta 

Baba, Oğul ve Kutsal Ruh’un tanrısallığına ve birbiriyle olan ilişkisine yönelik 

olmamıştır. Hıristiyanlık başlangıçta ve erken dönemde İsa’nın da talimatıyla 

yayılmayı hedeflemiştir. Roma İmparatorluğu hâkimiyetinde yayılım gösterirken de 

çeşitli zulümlerle karşılaşmıştır. Pagan bir topluluk olan Romalılar kendi tanrılarına 

tapınmaktan, zevk ve sefa içinde yaşamayı tercih etmekten, tanrılara adaklar 

sunmaktan vazgeçmek istememişlerdir. Hıristiyanlık dininde maddi dünya manevi 

dünyadan aşağı konumdadır. Asıl krallık yeryüzündeki değil Gökyüzündeki manevi 

krallıktır. Bu sebeple Hıristiyanlık tarihi, dünyevi zevklerden uzak duran keşişler ve 

iman uğruna ölen azizlerle doludur. İlk yüzyıllarda da farklı tanrılara tapınan çok 

tanrılı bir toplulukta yayılmaya çalışmak kolay olmamıştır. Bahsetmiş olduğum 

erken dönem Hıristiyan yazıları bilhassa İsa Mesih’i merkeze alan ve Tanrı’nın 

birliğini vurgulayan bir inanç biçimidir. Yapılan vurgular çok tanrılı dinlere inanan, 

kehanetlere göre yaşamlarının karar mekanizmasını oluşturan toplumlara doğru yolu 

göstermek ve ikna etmek üzerinedir.  

Hıristiyanlar ilk yüzyıllarda mesajlarını halka açık alanlarda vaazlar vererek 

iletirlerdi. İmparator Neron (ö.68) Hıristiyanlara yönelik karşı bir tavır 

sergilemekteydi ve bu sebeple de Hıristiyanlara karşı yapılan birçok katliamın da 

sebebi olmuştur. Romalı tarihçi ve politikacı Tacitus (ö.120) Neron’un yaptığı büyük 

katliama tanık olmuş ve Annales adlı eserinde buna yer vermiştir. 64 yılında 

meydana gelen büyük Roma yangınının kundakçıları, Neron tarafından Hıristiyanlar 

olarak görülmüştür.  

İlk olarak,  mezhebin itiraf ettirilen üyeleri tutuklandı, açıklamalarından sonra (itiraf 

ettirilenlerin) , insan ırkının nefretinde olduğu kadar olmasa da kundaklamadan dolayı 

çok fazla sayıda kişi mahkûm edildi ve alay edilme onların sonlarına eşlik etti: vahşi 

hayvanların derileri ile kaplandılar ve köpekler tarafından parçalandılar; ya da haçlara 

bağlandılar ve gün ışığı sona erdiğinde geceleyin, kandil gibi yakıldılar. Neron gösteri 

için kendi bahçelerini teklif etmişti, hem kalabalığa karışarak arabacısıyla hem de kendi 

aracında olmak suretiyle, arenasında bir gösteri düzenledi. Böylece, en ibretlik cezayı 

hak etmiş bir suçluluğa rağmen, devletin refahı için değil, tek bir adamın vahşeti uğruna 

kurban edildiler ve bu nedenle de bir acıma duygusuna sebep oldular (Tacitus, 1937: 

285). 

Bu ve bunun gibi, imparatorlar tarafından Hıristiyanlara karşı yapılan vahşetler 

yazarların eserlerine yansımıştır. Hıristiyanlar, Pagan tanrılarına tapınmadığından ve 



17 
 

adaklar sunmadığından ve bu sebeple de Romalılara göre tanrılarla olan barışın ve 

bereketin bozulmasına sebep olduklarından, vatan haini olarak görülmüşlerdir. 

Bunun sonucu olarak da Hıristiyanlar bu tarz suçlamalara karşı, vatanına milletine 

bağlı vatandaşlar olduklarını kanıtlamak için savunma (apologeia) metinleri 

yazmışlardır.  

Bir diğer önemli husus olarak Hıristiyanlığın kendi içinde de fikir ayrılıklarının 

yaşanmaya başlaması, bunun yanı sıra yalancı peygamberlerin, sapkın inançların 

ortaya çıkmaya başlaması, Hıristiyan teologların üzerinde durması gereken meseleler 

haline gelmiştir. Faydalı bir fikir ya da terim olsa dahi, Hıristiyanlar sapkın kişilerin 

ağzından çıkmış her söze karşı durmuştur. Sapkınlara benzememek, onların yaptığını 

yapmamak en erken kilise kanunlarından olan Didake kanunlarında dahi 

belirtilmiştir.  

Iustinos Martyros (ö. 165): İkinci yüzyılın ikinci yarısına gelindiğinde, Filistinli 

Iustinos Martyros ile birlikte teslisin üç uknumunun daha net bir görünüm kazandığı 

görülmektedir. Hıristiyanlığın en önde gelen apolojistleri arasında bilinen Iustinos 

Pagan inançları olan bir aileden gelmektedir. Hakikati arayış sürecinde Felsefe ile 

yakından ilgilenmiş ve bu ilgi eserlerine de yansımıştır. Hıristiyanların iyi ahlaklı 

oluşunu ve iyi bir vatandaş oluşunu kanıtlamaya yönelik yazmış olduğu ilk eseri 

Apologeia (İlk Savunma) İmparator Antoninus Pius’a ithaf edilmiş bir eserdir. 

Iustinos bu eserde Hıristiyanların Romalıların gözündeki o kötü vatandaş izlenimini 

yıkmaya çalışmaktadır. Bir diğer önemli eseri ise Hıristiyanlığın Yahudi yasasını 

bozduğuna yönelik eleştirileri hedef alan Tryphon’la Diyalog adlı eseridir. Iustinos 

bu eserde Eski Ahit’ten alıntılar yaparak İsa Mesih’in bu yasaların yerine geçtiğine 

yönelik yorumlar yapmaktadır. 

 Iustinos Martyros, eserlerinde teslisin tanrısallığını detaylı bir şekilde incelemiştir. 

Her ne kadar Kutsal Ruh konusuna daha az değinmiş olsa da üçlü birliği çeşitli 

yollardan anlatma girişiminde bulunmuştur. Buna göre teslisin üç uknumu da 

Tanrı’dır. Iustinos’un bunu açıklarken kullandığı ifadeler dikkat çekicidir: “ Biz Ona 

aklımızla ibadet ediyoruz çünkü biz öğrendik ki O yaşayan Tanrının bizatihi 

kendisinin Oğlu’dur ve biz Onun ikinci sırada olduğuna, peygamberlere özgü Ruh’un 

da üçüncü sırada olduğuna inanıyoruz” (Justin Martyr, 2008: 46). Iustinos burada 

hiyerarşik bir sıralama yapmaktadır. Yine aynı bölümün akabinde Iustinos, insanların 



18 
 

çarmıha gerilen bir insanın, değişmez ve sonsuz olan her şeyin yaratıcısı Tanrı’ya 

ikinci konumda olması durumunu anlamadıkları için eleştirdiklerini söylemiştir. 

Bunu anlayamamalarının sebebi ise burada yatan gizemi görmelerine engel olan 

cehaletleridir (Justin Martyr, 2008: 46) .Iustinos’un kullanmış olduğu “ 

peygamberlere özgü Ruh” ifadesi de onun Eski Ahit terminolojisiyle olan alakasının 

bir tezahürüdür. 

Iustinos teslisin ikinci uknumu üzerinde detaylı açıklamalar yapmıştır; buna göre İsa 

Mesih Tanrı’nın ilk yarattığı (prototokos) ve tüm insanlığın O’ndan pay aldığı “Söz” 

dür. İlk yarattığı ifadesinin kullanılması insan olarak zuhur eden İsa’nın diğer 

insanlardan farkını ortaya koymak içindir. Ateist oldukları düşünülse bile örneğin 

Grekler arasında Sokrates, Herakleitos ve onlar gibi olanlar veyahut da yabancılar 

arasından İbrahim, İlyas, Ananias, Azarias, Misael gibi pek çok isim akılları ile 

yaşadıklarından Hıristiyandırlar.1 Ancak İsa’dan önce yaşamış ve aklını kullanmamış 

olan insanlar işe yaramazdır. Bu kişiler İsa’nın düşmanları ve aklıyla yaşamış 

insanların katilleridirler (Justin Martyr, 2008: 84). Burada dikkat çeken husus, 

Iustinos daha önce de ifade etmiş olduğum gibi Felsefe ile yakından ilgilenmiş ve bu 

alanda verilmiş eserleri okumuştur. Burada bahsedilen “akıl” Sokrates, Heraklitos 

gibi çok tanrılı toplumlarda yaşamış insanların, bu tanrıları kabul etmemesinden 

kaynaklanmıştır. Bu filozoflar aklı merkeze alıp kehanet, tanrılara adak sunma gibi 

ritüelleri gerçekleştirmemiştir ve bunun sonucunda da tanrılara itaatsizlik sebebiyle 

örneğin, Sokrates gibi bir filozof infaz edilmiştir.  Dolayısıyla Iustinos’a göre bu 

insanlar İsa’yı tanımasalar dahi Hıristiyandırlar. 

Iustinos Tanrının birliği ve İsa’nın tanrısallığı konusunu Tryphon’la Diyalog adlı 

eserinde detaylı bir şekilde incelemiştir. Buna göre İsa Tanrıdır ve zaman içerisinde 

gerek insan gerekse de melek olarak zuhur etmiştir. Bu düşüncesini de Eski Ahit’in 

Çıkış kitabından örnekler vererek desteklemiştir. Iustinos’a göre bazıları, “Söz”ü 

Baba’dan ayrılamaz ve bölünemez, ferdiyeti ve farklılığı olmayan bir “kuvve” olarak 

öğretip, bunun için de gökyüzündeki Güneşin yeryüzüne ulaşan ışınlarından 

ayrılamaz ve bölünemez olarak örnek verir. Güneş battığında güneşin ışınları 

dünyadan kaybolur; bu Baba ve Söz arasındaki ilişkiye benzetilmiştir. Baba, kendi 

iradesiyle açığa çıkardığı kuvveyi yine dilediğinde kendine geri döndürebilmektedir. 

                                                           
1 Daniel 1: 6-7. 



19 
 

Bu bakış açısı ile Tanrı melekleri bir zaman diliminde yaratmıştır (zamana tâbi) ve 

bu melekler Tanrı’ya tekrardan geri dönmüştür ama Iustinos’a göre melekler daima 

vardır ve yaratılmış olanlara indirgenemez (Slusser, 2003: 193-194). Dolayısıyla 

Iustinos bu modalistik monarşik görüşü kabul etmeyerek Söz’ün de kendi iradesi 

olduğunu ortaya koymuştur. Verdiği örneğe göre ise bir ateş kaynağı başka bir ateşin 

var olmasına kendinden hiçbir şey kaybetmeden, eksilmeden sebep olur. Var ettiği 

ateş, kaynak olan ateşten ayrılmıştır ve kaynak olan ateş artık ne daha az ne de daha 

çok bir ateştir yani değişmemiştir. Ateş olarak ateş olma özelliğinden hiçbir şey 

kaybetmemiştir.   

Buradan çıkarılacak sonuca göre Iustinos Söz’ün Tanrı oluşunu kabul eder fakat 

onun Baba’dan farklılığını, bireysel olarak ayrı olduğunu (arithmo heteron esti) da 

savunur (Slusser, 2003: 194-195). Oğul “Söz”dür ve “Söz” Tanrı’dır;  tüm 

yaratılmışlardan önce var olmuştur. Tanrı “Söz” olarak zamanın belli dönemlerinde 

melek belli dönemlerinde insan olarak zuhur etmiştir. Iustinos eserlerinde 

Hıristiyanları, Tanah’tan alıntılar yaparak Yahudilerin Hıristiyanları iki tanrıya 

inanan kişiler olarak görmelerine karşı savunmuştur. İsa’nın insan oluşunu ve 

çarmıha gerilerek acı çektiğini kabul etmeyen (Markion’un görüşleri) görüşlere karşı 

çıkmıştır. “Söz”ün Tanrı olduğunu ve maddi dünyaya İsa Mesih olarak zuhur ettiğini 

yani insan olarak zuhur ettiğini ve gerçekten de acı çekerek öldüğünü savunmuştur. 

Antakyalı Theophilus (ö. 183-185): İlk defa “trias” kelimesini kullanan kişidir. Bu 

kelimenin mahiyeti ise teslisçi geleneğin öğretisiyle tam anlamıyla örtüşmemektedir. 

Theophilus’un günümüze ulaşan Apologia ad Autolycum (Autolyskus’a Apoloji) adlı 

eserinde bu kelimeye yer verilmiştir. Eserinde yaradılışı Kutsal Kitaptan yararlanarak 

anlatırken, Tanrı’nın mahiyetini ve varlığını nasıl ispat ettiğini de görmekteyiz. 

Tanrı’nın doğasından bahsederken Tanrı’nın anıldığı isimleri ve bu isimlerle neyin 

kastedildiğini şu şekilde açıklamıştır:  

 Diyeceksin ki bana ‘ madem Tanrıyı görüyorsun, bana görünüşünü tasvir et’ o zaman 

dinle beni ‘ Tanrı’nın görünüşü ne ağza alınabilir ne de tanımlanabilir; çünkü yalnızca 

insan gözü ile görülemez. Tanrının nuru kapsanamaz, büyüklüğü kavranamaz, yüceliği 

anlaşılamaz, gücü karşılaştırılamaz, bilgeliği öğretilemez, İyiliği benzetilemez, lütfu 

dile getirilemez. Eğer O’na Işık dersem, onun yaratımından bahsetmiş olurum; eğer ona 

Zihin dersem zekasından bahsetmiş olurum; eğer Ruh dersem onun nefesinden 

bahsetmiş olurum; eğer Bilge dersem onun zürriyetinden bahsetmiş olurum; eğer Kuvve 

dersem onun fiilin bahsetmiş olurum; Eğer Öngörü dersem iyiliğinden bahsetmiş 

olurum; Eğer Krallık dersem nurundan bahsetmiş olurum; Eğer Rab dersem 

yargıçlığından bahsetmiş olurum; Eğer yargıç dersem adaletinden bahsetmiş olurum; 



20 
 

Eğer ona Baba dersem her şeyden bahsetmiş olurum; Eğer ona Ateş dersem gazabından 

bahsetmiş olurum (Theophilus, 1970: 5). 

Tanrı’nın gözle görülemez ve dile getirilemez oluşunu ona atfedilen isimler 

aracılığıyla anlatan Theophilus, O’nun bir insan tarafından ancak ne olmadığı 

üzerinden tanımlanabileceğini ortaya koymuştur. Theophilus’un Tanrı anlayışı 

çoğunlukla monoteist bir eğilimde ilerlemektedir. Tanrı dünyayı yaratmadan evvel 

Logos’u yaratmıştır onun aracılığıyla dünyayı yaratmıştır. Logos(Söz) ve Sophia 

(Bilgelik) birlikte anılmıştır. Buna göre Tanrı yaratımını yaparken evreni bir akılla 

donatmıştır; bunu da Söz ve Bilgelik aracılığıyla yapmıştır. Zira Theophilus’a göre 

insan baktığı her şeyde Tanrı’nın sözünü, aklını ve bilgisini görecektir (Theophilus, 

1970: 11). Tanrı Logos’u kendi bilgeliğini kullanarak kendi içinden açığa 

çıkarmıştır. Tanrı onda yarattığı ve onun aracılığıyla yarattığı şeylerde Logos’u kendi 

hizmetlisi kılmıştır. Logos başlangıçtır; zira dünyada var olan her şey O’nda 

gerçekleşmektedir. Logos hem Tanrı’nın Ruhu hem her şeyin başlangıcı hem bilgelik 

hem de en yüce olanın kuvvesidir ve yeryüzüne inerek peygamberlerde tecelli 

etmiştir. Peygamberler evren yaratılırken mevcut değildir ama Logos her zaman 

Tanrı ile birliktedir (Theophilus, 1970: 39). Dikkat çeken noktalardan biri de 

Theophilus’un Logos’tan bahsederken İsa Mesih’i anmamasıdır. Yeniden dirilmeye 

inanmayanları eleştirirken dahi İsa Mesih’ten bahsetmemiştir (Theophilus, 1970: 13). 

Theophilus bahsetmiş olduğum gibi teslisçi gelenek içerisinde “trias” kelimesini 

kullanan ilk Hıristiyandır; Autolycus’a Apoloji adlı eserinin ikinci kitabında bu 

kelimeyi şu şekilde kullanmıştır: “Işık veren cisimlerin yaratımından önceki üç güne 

benzer şekilde Baba, Sözü ve Bilgeliği bir çeşit üçlü birliktir” (Theophilus, 1970: 

53). Burada bahsedilen üçlü birlik Baba, Oğul ve Kutsal Ruhun özde bir oluşuna eş 

değerde bir mana içermemektedir. Buradaki üçlü ilişkide Tanrı, Söz ve Bilgelik 

hiyerarşik ve ekonomik bir bağlamda değerlendirilmiştir. Ayrıca bahsedilen Bilgelik 

ile Kutsal Ruh’un kastedilip edilmediği de net değildir. 

Irenaeus (ö.202): Teslisin üç uknumunun belirgin şekilde ifade edilmeye 

başlamasını Irenaeus ile birlikte görmekteyiz. Irenaeus İzmir’de doğmuş ve papazlık 

görevini icra ettiği Lyon’da vefat etmiştir. Polycarpos’un öğrencisi olduğu iddia 

edilen Irenaeus, Adversus Haereses (Heretiklere Karşı) adlı eserinde maddenin kötü 

olduğuna, kurtuluşun ancak insanın kendi ruhsallığıyla gerçekleşebileceğine inanan 

ve kilise öğretilerinden sapmış kişiler olan Gnostikleri hedef almıştır. Bu kişilerin de 



21 
 

kutsal metinleri kullanarak kendi sapkın inançlarını temellendirmelerini eleştirmiştir 

(Irenaeus, 2002: 520-524). Anlaşılmaktadır ki Irenaeus, felsefi akımların etkisinde 

bir inanç yorumu geliştirmemiş; aksine kutsal yazıları, havarileri ve havarilerle 

tanışmış ve geleneği devam ettirmiş kişilerin yorumları dışında kalan her şeyi 

değerlendirmesinden çıkarmıştır. Tanrı’nın tekliğini defaatle vurgulayan Irenaeus, 

teslisin ekonomisindeki Kutsal Ruh’un rolünü daha belirgin bir şekilde ifade etmiştir.  

Kilise, tüm dünyaya yayılmış olsa da, hatta dünyanın ucuna kadar, imanını havarilerden 

ve onun öğrencilerinden aldı: gökyüzünün, yerin, denizlerin ve bunların içindeki her 

şeyin yaratıcı olan Yüce Baba, tek bir Tanrı’ya; kurtuluşumuz için bedenlenen Tanrı’nın 

Oğlu İsa Mesih’e; Tanrı’nın idaresini peygamberler aracılığıyla bildiren Kutsal Ruh’a 

iman eder (Irenaeus, 2002: 541).  

Irenaeus, üçlü birliği iredelerken Tanrı’nın tekliğini sıklıkla vurgulamıştır; Oğul’un 

ve Kutsal Ruh’un Tanrı ile olan ilişkisi ise daha çok hiyerarşik bir ilişki olmuştur.  

Tertullianus (ö. 240): Latince yazan ve Latin Hıristiyanlığının da kurucusu kabul 

edilen Tertullianus, yaşadığı dönemde Roma İmparatorluğu’nun bir eyaleti olan 

Karataca’da doğmuştur. Teslis (trinitas) kelimesini eserlerinde kullanan Tertullianus, 

teslis doktrinini açıklama girişiminde bulunmuştur. Tertullianus teslis doktrinini 

Adversus Praxeas (Praxeas’a Karşı) eserinde geliştirmiştir. Oğul ve Baba ilişkisine 

bakıldığında Baba en tepe noktadadır. Tertullianus’a göre her şey vücut bulmadan 

evvel Tanrı tektir. Bunun da sebebi Tanrı dışında bir şeyin var olamayacağıdır. Tanrı 

her şey olduğundan ondan dışarı çıkmak gibi bir durum söz konusu değildir. Tanrı 

bilinçtir (ratio) ve bu bilinç ezeli olarak Tanrı ile ve Tanrıdadır. Tertullianus, 

Yunanların söz için “logos” kelimesini kullandığını açıklar ve kendisi Latincede 

karşılığı olan “verbum” kelimesinin yerine söylem anlamına gelen “sermo” 

kelimesini kullanır. Tertullianus’un burada yapmış olduğu ayrım dikkat çekicidir. Bu 

ayrıma göre başlangıçtan önce “sermo/logos/söz”ü de kapsayan “ratio” vardır; yani 

zamana bağlı bir zuhur tecelli ettiğinde “ratio”, “sermo” olarak açığa çıkmaktadır 

(Tertullian, 2006: 1047-1048). 

Tertullianus’a göre teslis şu şekilde ifade edilmiştir:  

Ama yine de ne ağaç kökünden, ne nehir membaından, ne ışın Güneşten, ne de 

gerçekten de Söz Tanrı’dan ayrıdır. Böylece bu analojileri takip ederek diyorum ki 

Tanrı ve O’nun Sözü – Baba ve Oğul- ikidir. Kök ve ağaç iki ayrı şeydir ama bağlantılı 

şekilde birliktedirler, memba ve nehir de keza iki ayrı formdur fakat bölünebilir 

değillerdir; tıpkı Güneş ve ışınlarının iki ayrı form olması gibi birbirine kaynaşıktır. Her 

şey kendinden çıkan başka bir şeyden ayrı olmamak ile birlikte, kendinden çıkan şey 

ikincil konumda olmalıdır. Bununla birlikte ikinci olan yerde iki, üçüncü olan yerde de 

üç olmalıdır. Şimdi Ruh gerçekten de Tanrı ve Oğuldan sonraki üçüncüdür; tıpkı 



22 
 

ağaçtan açığa çıkan meyve, kökten açığa çıkan üçüncüdür; ya da nehirden açığa çıkan 

akarsu membaından açığa çıkan üçüncüdür ya da güneş ışınlarından açığa çıkan zirve 

noktası Güneş’ten açığa çıkan üçüncüdür. Aynı şekilde de Teslis, Babadan açığa 

çıkarak birbirinde içkin ve bağlantılı aşamalara ilerleyerek Monarşiyi bozmuş olmaz 

fakat aynı zamanda Ekonominin konumunu korumuş olur (Tertullian, 2006: 1053). 

Teslisçi bir anlayış savunan Tertullianus’un teslisine göre Oğul da tanrısaldır ama bu 

Tanrınınki ile aynı derecede bir tanrısallık değildir. Baba, Oğul ve Kutsal Ruh 

birbirinden ayrılmazdır ve Tanrı dışında Oğul ve Kutsal Ruh’un şahsiyeti 

Tertullianus’ta söz konusu değildir.Aşağıdaki şekilde Tertullianus’un teslis anlayışı 

yansıtılmaktadır (Tuggy, 2016). 

 

 

Şekil 3.1.1. Tertullianus’un teslis anlayışı (Tuggy, 2016) 

Novatianus (ö.258): Papalık tarihinde ikinci anti papa olarak tarihe geçmiş ve 

eserlerini Latince yazmış ilk Romalı teologdur. Döneminin sapkın inançlarına karşıt 

yazmış olduğu apolojisi De Trinitate‘nin amacı İsa Mesih’in tanrısallığına ve 

Tanrı’nın birliği hususuna açıklık getirmek olmuştur. Eserde defaatle tekrarlanan İsa 

Mesih’in tanrısallığı dönemin üzerinde durduğu teolojik problemin de yansımasıdır.  

Novatianus’a göre dönemin heretik akımlarının Kutsal Kitabı yorumlamaları, İsa 

Mesih’e karşı tek yönlü bir bakış açısı içermektedir ve bu kişiler Kutsal Kitaba karşı 

gelmektedirler. “Onun acı çekmesi insan tabiatının zayıflığını gösteriyorsa eğer, o 

zaman neden yaptığı işler de O’nun tanrısal gücünü göstermesin?”(Novatian, 2004: 

1087). Kutsal Kitapta İsa, insandan doğmuş olarak bahsedildiyse de, bir o kadar ve 



23 
 

hatta daha fazla Tanrı’dan doğması bakımından Baba’nın Oğlu diye de ifade 

edilmiştir; ancak sapkın inançlı kişiler beden almış olmayı aşağı gördüklerinden İsa 

Mesih’e tanrısallık atfetmemişlerdir  (Novatian, 2004: 1087-1088) 

Novatianus’a göre Kutsal Kitap çerçeveyi oluşturmaktadır. Eski Ahit’te hem 

Tanrı’nın İbrahime göründüğünden bahsedilmiştir: “RAB Avram'a görünerek, ‘Bu 

toprakları senin soyuna vereceğim’dedi. Avram kendisine görünen RAB'be orada bir 

sunak yaptı” (Yar.12: 7); hem de Çıkış kitabında Tanrı’nın görülemeyeceğinden 

bahsedilmiştir: “Ancak, yüzümü görmene izin veremem. Çünkü yüzümü gören 

yaşayamaz” (Çık. 33: 20).  

 Farklılık Kutsal Kitabın yalan söylediğini mi göstermektedir? Novatianus’a göre 

ifade edilen iki farklı cümle aslında birbirine tezat değildir; çünkü bu aşağı bir 

seviyede olan insanın yavaş yavaş Tanrı’yı görebilmesi için gerçekleşen süreci ifade 

etmektedir. Dolayısıyla Kutsal Kitap Tanrı’nın göründüğünü ifade ederken aslında 

Tanrı’nın görüntüsü olan İsa Mesih’in madde boyutuna nüzul etmesiyle insana 

görünmesini ifade etmektedir. Tam bu noktada Novatianus’un kullandığı analoji 

neden Kutsal Kitapta iki tezat ifadenin bulunduğunun sebebini açıklar niteliktedir:  

Yavaş yavaş ve süreç içerisinde insan  (Tanrı’nın) görüntüsü aracılığıyla Baba Tanrı’yı 

görebilme nuruna erişebilmek için güçlenecektir. Büyük olan şeyler aniden 

gerçekleşirse tehlikelidir. Karanlıktan sonra aniden bakılan Güneş’in o çok yoğun 

ışığıyla karşılaşınca hazır olmayan gözlere günü aydınlatmayacaktır hatta körlüğe yol 

açacaktır (Novatian, 2004: 1100-1101). 

 Anlaşılmaktadır ki Novatianus’a göre insana görünen Logos’tur; yani Baba’nın 

Oğlu İsa Mesih’tir. İsa Mesih ise Tanrı’dır. Dolayısıyla bu yorumlama Kutsal 

Kitabın kendi içinde tezatlığa düşmediğini ispat etmek için yapılmıştır. 

Teslisin üçüncü uknumu olan Kutsal Ruh’a da iman edilmesi gerektiğini vurgulayan 

Novatianus, İsa Mesih’in Kutsal Ruh için bazen “Paraklit” dediğini bazen de 

“hakikatin ruhu” dediğini de vurgulamıştır. Kutsal Ruh sadece Yeni Ahitte kendini 

göstermemiştir aynı zamanda Eski Ahitte de açığa çıkmıştır. Farklı zamanlarda farklı 

görevlerle açığa çıksa da, Kutsal Ruh bir ve tektir. Peygamberlerle açığa çıkan da 

aynı ruhtur; havarilerle açığa çıkan da aynı ruhtur. Aradaki tek fark Kutsal Ruh’un 

peygamberlerde arada sırada açığa çıkması iken havarilerde her zaman var olmasıdır 

(Novatian, 2004: 1123). Sonuç olarak Novatianus eserinde İsa Mesih’in tanrısallığını 



24 
 

ispat etmeye çalışmış ama Kutsal Ruh’un tanrısallığını irdelememiştir. Kutsal Ruh ile 

ilgili ise kutsal ekonomi içerisindeki görevi vurgulanmıştır. 

Origenes (ö.253): İskenderiye’de doğmuş, Kutsal Kitap üzerine yorumlar yazmış bir 

teologdur. Kutsal kitabı yorumlarken Felsefeden de faydalanmıştır. Felsefe ile olan 

ilişkisini kullandığı terimlerden anladığımız Origenes’in, kesin olmamakla birlikte 

Plotinos’un da öğretmeni olan Ammonius Saccas’ı tanıdığına inanılmaktadır 

(Edwards, 2018). Origenes, ilerde İznik Konsili’nin de gerçekleştirilmesine sebep 

olan Arius’un fikirlerine etkisi bakımından aynı zamanda bir heretik olarak da 

görülmüştür. Origenes, dördüncü yüzyılda doktrinleşecek olan teslisin oluşmasında 

kullanılan kavramlardan, aynı özden anlamına gelen “homoousios” ve şahsi varlık 

anlamına gelen “hypostasis” sözcüklerini kullanan ilk Hıristiyan teolog olmuştur 

(Edwards, 2018). Baba, Oğul ve Kutsal Ruh üçlemesinde Baba, Origenes’e göre en 

tepe noktadadır. Tanrı’yı analojiler kullanarak anlatan Origenes, bunun için Güneş ve 

ondan yayılan ışınları örnek göstermiştir. Güneşe çıplak gözle bakılamaz ama onun 

aydınlattığı her şeye bakıldığında kaynağının ne kadar büyük ve yüce olduğu 

görülür. Dolayısıyla Tanrı’nın zatı insan tarafından bilinemez ama yaptığı işler ve 

güzellikler aracılığıyla sezilir (Origen, 2006a: 429-430). Origenes’e göre Tanrı ne bir 

bedendir ne de bedende yaşayan bir varlıktır. Tanrıda maddi boyutta algılanan hiçbir 

şey yoktur; dolayısıyla maddi olan hiçbir şeyin bileşiminden oluşmamıştır. Tanrı  

(μονάς) tek ve (ένας) bir’dir (Origen, 2006a: 430).  

Kutsal üçlü birlikte Oğul, Origenes’e göre en tepede olan Tanrı’ya ikinci konumda, 

Kutsal Ruh da üçüncü konumdadır. Burada var olan hiyerarşik sıralama Origenes 

tarafından şu şekilde ifade edilmiştir: “Böylece, eğer her şey bu pasajda da 

belirtildiği gibi Logos aracılığıyla yapıldıysa, o zaman bu demek oluyor ki yapılan 

şeyler Logos tarafından değil ama ondan daha güçlü ve büyük olan tarafından 

yapılmıştır. Peki bu Baba’dan başka kim olabilir ki?” (Origen, 2004: 510). Bu 

pasajda da belirtildiği gibi Logos üstünlük bakımından Baba’dan daha aşağı bir 

konumdadır. Origenes, Logos’un üstünlüğünü insanla olan ilişkisinde göstermiştir. 

Logos’u ikinci Tanrı olarak adlandırdığında bunu, onun değerini düşürmek için değil 

Baba ile olan konumunu belirtmek için kullanmıştır:  

Biz onu ‘ikinci’ Tanrı olarak adlandırmamıza rağmen, insanların bu ‘ikinci Tanrı’ terimi 

ile ilgili bilmeleri gerekir ki tüm diğer erdemleri kapsayan bir erdemden başka bir şeyi 

ve tüm şeylerde var olan aklı içermeye muktedir bir akıldan başkasını kastetmiyoruz ki 



25 
 

o akıl doğal, direkt ve genel bir yarar için ortaya çıkmıştır ve bizim ‘akıl’ olarak ifade 

ettiğimiz İsa’nın ruhunda yaşamıştır ( Origen, 2006b: 988). 

Yuhanna incilini yorumladığı kitabında Origenes, havari Yuhanna’nın “Tanrı” 

kelimesini kullanırken belirtili ve belirtisiz olarak iki farklı şekilde ifade ettiğini 

söylemiştir. Türkçede olmayan bu kullanımın Batı dillerinde “articulus, article” gibi 

ifadeleri mevcuttur. Buna göre belirli bir objeden bahsedildiğinde kelimenin başına 

artikel getirilmektedir. Origenes, Yuhanna’nın Grekçe konusunda yetkinliğini 

vurgulayarak, bu tarz kullanımları bilinçli bir şekilde yaptığını öne sürmektedir. Yani 

Yuhanna yer yer  “ὁ θεός (ho theós), (belirli)” Tanrı anlamına gelen bir kullanım 

yaparken, yer yer de sadece “θεός ( theós), (bellirli olmayan)” Tanrı olarak kelimeyi 

kullanmıştır. Origenes’in bu ayrımdan yaptığı çıkarıma göre Yuhanna, artikeli 

“Logos” için de “Tanrı” için de kullanılır;  fakat her şeyin sebebi, yaratılmamış 

olandan bahsederken artikelle birlikte ‘Tanrı’ kelimesini kullanırken, ‘Logos’tan 

Tanrı olarak bahsettiğinde artikel olmaksızın bir kullanım yapmıştır. Yuhanna 

incilinde böyle bir ayrım yapılmış olmasına dikkat çeken Origenes, bunu okuyan 

insanların kafa karışıklığı yaşadığına da işaret etmiştir. Dolayısıyla iki ayrı Tanrı’dan 

bahsediliyor düşüncesine kapılmaktan çekinen kişiler ya bu satırları Oğul’un 

Baba’dan ayrı bir doğası olamayacağını öne sürerek, Oğul’a Tanrı derken bunun 

ancak bir isimden ibaret olduğunu yorumlamaktadır ya da Baba ile Oğul’un aynı 

özden olmadığını öne sürerek Oğul’un tanrısallığının olmadığını yorumlamaktadır. 

Origenes’e göre bu iki tip düşünce de yanlıştır. Baba Tanrı “autotheos” yani 

kendiliğinden Tanrıdır; fakat diğer bahsedilen Tanrı ifadeleri (artikel olmadan), 

tanrısallığını Baba Tanrı’nın tanrısallığına dahil olarak almaktadır (Origen, 2004: 

502-503). 

Kutsal Ruh’tan bahsederken ise O’nun İsa Mesih aracılığıyla meydana geldiğini 

fakat yaratılmışlardan olmadığının bilinmesi gerektiğini ifade etmiştir. Oğul ve 

Kutsal Ruh arasında büyük bir fark çizilmekle birlikte, Baba ve Oğul’dan bağımsız 

bir öze de sahip değildir. Baba, Oğul ve Kutsal Ruh’un arasında hiyerarşik bir 

üstünlük çizen Origenes, aynı zamanda Oğul ve Kutsal Ruh’un da kutsallığını 

incelediği kutsal yazılardan alıntılar yaparak kanıtlamaya çalışmış ve bu sebeple de 

Baba, Oğul ve Kutsal Ruh üçlemesini bir arada kullanarak bunların “trias 

hypostases” yani üç şahsi varlık olduğunu ifade etmiştir. Aynı zamanda Origenes, 

Baba’dan başka her şeyin yaratılmış olduğuna, her şeyin Logos aracılığıyla meydana 

geldiğine ve Baba’nın İsa aracılığıyla meydana getirdiği her şey arasında en 



26 
 

mükemmel ve ilk sırada olan Kutsal Ruh’a iman ettiğini ifade etmektedir (Origen, 

2004: 510-512). 

Romalı Dionysos (ö.268) ve İskenderiyeli Dionysos (ö.264): Üçüncü yüzyılın 

ortalarına gelindiğinde hala teslis doktrinine dair netleşen bir açıklama mevcut 

değildi. Bu karışıklığın yansımasını Athanasius’un, Romalı Piskopos Dionysius  ile 

İskenderiyeli Piskopos Dionysius’un fikirlerine yer vermesiyle görmekteyiz. 

Öncelikle Athanasius ilgili bölümde Baba ile Oğul’un aynı özden olduğunu 

savunmuştur. Bu yüzden de Athanasius, Ariusçulara seslenerek bilgili bir adam 

olduğunu düşündüğü İskenderiyeli bir teolog olan Theognostos’un (ö.270) “aynı 

özden” tabirine karşı olmadığını ve bunu da Hypotyposes adlı eserinin ikinci 

kitabında dile getirdiğini vurgulamıştır: 

 Oğul’un özü ne dıştan elde edilen bir şey ne de yoktan var olan bir şey değil ama 

Baba’nın özünden açığa çıkan bir şeydir; tıpkı ışığın yansıması, suyun buharlaşması 

olduğu gibi, ne yansıma ne de buhar suyun kendisi ya da güneşin kendisi değildir; fakat 

yabancı da değildir. Fakat ayrılma olmamakla birlikte Baba’nın özünden bir meydana 

çıkış vardır. Güneş aynı kaldığı ve ondan açığa çıkan ışınlar onu eksiltmediği için, 

Baba'nın özü de değişmez. Buna rağmen O(öz) kendinin bir imgesi olarak Oğul’a 

sahiptir (Athanasius, t.y. : 523). 

Aynı bölümün devamında Athanasius, İskenderiyeli Dionysius’tan alıntıya yer 

vermektedir. Buna göre Dionysius, Kutsal Kitabın hiçbir yerinde “aynı özden” 

tabirini bulamadığından İsa Mesih’in Tanrı ile aynı özden olduğuna inanmadığını 

söylemiştir. Dionysius bu noktada bir analojiye yer verir; insan doğumu ele 

alındığında pek tabii bu türdeşliği ifade eder ama anne ve babasından doğan çocuk 

ebeveyninden farklıdır; aynı olsaydı ne anne-baba diye bir şey ne de çocuk diye bir 

şey olurdu (Athanasius, t.y. : 524). 

 İskenderiyeli Dionysius’un kutsal üçlemedeki Baba ve Oğul’un aynı özden 

olmayışını savunmasına karşıt Romalı Dionysius, Sabelliusçu Markioncu sapkın 

düşüncelere karşı da üçlü birliği savunmuştur: 

Yüce Baba Tanrı'ya ve Oğlu İsa Mesih'e ve Kutsal Ruh'a inanmalı ve bunu Evrenin 

Tanrısı Söz’ün birliğine bağlı tutmalıyız. ‘Ben’ diyor, O, ‘Baba birdir’ ve ‘Ben 

Baba’dayım  ve  Baba da bende’ diyor. Böylece hem İlahi Üçlü hem de Monarşinin 

kutsal vaazları korunmuş olacaktır (Athanasius, t.y. : 524) 

 Görülmektedir ki üçüncü yüzyılın ortalarında üçlü birlik doktrini hala teolojik bir 

problem olarak devam etmektedir. Tüm bu ihtilaflı görüşler aynı Kutsal Kitapların 

okunması fakat farklı yorumlar yapılmasından ortaya çıkmaktadır. Özellikle 

Origenes ve İskenderiyeli Dionysius ile birlikte görülmektedir ki Kutsal Kitap 



27 
 

okunurken okunduğu dil onu yorumlarken farklılıklara sebep olmuştur. Origenes 

Yuhanna’nın üzerinden Kutsal Kitabı yorumlarken belirli Tanrı ve belirsiz Tanrı 

ayrımını yaparak, artikellerin manayı ne derece etkilediğini vurgulamış ve 

yorumlamada dilin etkinliğini göz önüne sermiştir. Doğu’da baskın olan dil Grekçe 

iken Batı’da baskın olan dil Latince olmuştur. Bu iki dil arasındaki anlam farkları 

Kitabı Mukaddesin anlaşılmasındaki farklılıklara da sebep olmuştur. 

3.2. İlk Genel Konsil (İznik Konsili) 

İsa’nın uluhiyeti, Meryem’in hem insan tabiatına sahip olup hem de “theotokhos” 

yani tanrı doğuran oluşu, İsa’nın hem insan tabiatına sahip oluşu hem de Tanrı 

tabiatına sahip oluşu, Baba-Oğul ve Kutsal Ruh üçlemesinin aslında bir oluşu gibi 

belirsiz ifadelerin yarattığı karışıklıklar gibi dini doktrinlerin yorumlanarak 

karışıklıkların giderilip çözülmesi hem de Kutsal Kitapta belirtilmemiş ancak yeni 

karşılaşılan durumlarla ilgili yapılması gerekenlerin belirlenmesi gibi konular için 

konsiller gerçekleşmiştir.  

Konsil kelimesi Latince “genel toplantı, kurul, meclis” anlamlarına gelen 

“concilium” kelimesinden türemiş olup piskoposlardan oluşan toplantıyı ifade 

etmektedir. Bu toplantılar kimi zaman sadece bazı bölgeleri, kimi zaman bazı 

milliyetleri ilgilendirmiştir. Buna bağlı olarak da sadece o bölgeyi ilgilendiren dini 

bir problemin çözümüne yönelik, yine sadece o bölgenin piskoposlarının toplanması 

ile “mahalli” dediğimiz konsiller yapılmıştır. Aynı şekilde sadece milliyete özgü 

problemleri içeren dini problemlerde, o milliyetten piskoposların toplanması ile milli 

konsiller gerçekleştirilmiştir. Hıristiyanlığın genelini kapsayan ve ilgilendiren dini 

problemler söz konusu olduğunda ise “ökümenik” konsiller gerçekleştirilmiştir. 

Ökümenik kelime anlamı itibariyle evrenselliği ifade etmesine rağmen, bu anlam 

tarih içerisinde farklı kapsayıcılıklar içermiştir. Dolayısıyla ilgilendiğimiz dönem 

bağlamında ökümenik konsil Katolik kilisesi mensuplarını ilgilendirmektedir. 

Konsiller tarihi incelendiğinde, yapılan ilk konsili miladi 52 yılında gerçekleştirilen 

Havariler Konsiline kadar geri götürebiliriz. İlk genel konsil ise 325 yılında 

gerçekleştirilen İznik konsili olmuştur. Bu dönemde Roma imparatorluğu 

Constantinus (ö. 337) yönetimi altında olmakla birlikte aynı zamanda da 

Hıristiyanlığı seçen ilk imparator olmuştur. 306-337 yılları arasında imparatorluk 

yapan Constantinus, yayılmakta olan Hıristiyanlık ile buna karşı gelen Pagan halk 



28 
 

arasında köprü konumunda olmuştur. Hıristiyanlık yayılırken belli anlaşmazlıkları da 

beraberinde getirmiştir. Bunlar arasında önemli olanlarından biri de ilk genel konsilin 

gerçekleşmesine de sebep olan Arius’un geleneksel teslis inancını hedef alan 

fikirleridir. 

 Arius (ö. 336), 250 yılında doğmuş Libyalı bir papazdır. Arius’a göre Baba ve Oğul 

bir değildir ve Oğul yaratılmıştır. Burada yaratılmış ve doğmuş kavramları arasında 

bir ayrım yapılmaktadır; çünkü yaratılmış olan maddi dünyadan bir parça almış 

olurken Baba’dan doğmuş olan maddi dünyadan hiçbir pay almamış ve yalnızca 

Tanrı’nın özünü taşımış olacaktır. Arius, fikirlerini öne sürdüğünde İskenderiye’de 

bulunuyordu ve söyledikleri orada yankı bulmuş olacak ki ilk genel konsilin 

toplanmasının başlıca sebebi haline gelmiştir. İlk genel konsil 325 yılında 

gerçekleşmiştir; fakat Arius görüşlerini bu tarihten çok önce ifade etmiştir. Zamanla 

fikirlerin yayılması ve etkileyici olması İskenderiye’yi karıştırmış ve Arius’a karşı 

ilk kez 318 Mısır konsilinde bir toplantı gerçekleştirilmiş ve Arius İskenderiye 

piskoposu Alexander tarafından kiliseden atılmıştır. Mısır’da açığa çıkan herhangi 

bir karışıklık Constantinusu yakından ilgilendirmiştir; çünkü o dönemde Mısır, Roma 

İmparatorluğunun bir eyaleti ve aynı zamanda da tahıl temini sağlaması bakımından 

önemli bir gıda teminat merkeziydi (Dvornik, 1990: 6). Arius, 318’te gerçekleşen 

Mısır konsilinin sonucuna rağmen davasından vazgeçmemiş ve fikirlerini “şölen” 

anlamına gelen Thalia adlı şiirsel nitelikli yazısında kaleme almıştır. Bu yazı bize 

ancak, Arius’un karşıtı Athanasius’un kendi eserlerinde fragmanlar olarak yer 

vermesiyle ulaşmıştır. Dördüncü yüzyılın önde gelen teologlarından Athanasius 

(ö.373) Arius’a karşı tavır sergileyerek teslisin savunucusu olmuştur.  

Athanasius Orationes contra Arianos ve  De synodis Arimini in Italia et Seleuciae in 

Isauria adlı eserlerinde Arius’un kaleme aldığı Thalia adlı eserinden alıntılara yer 

vermekte olup, akabinde kendi karşıt fikirlerini beyan etmektedir. Arius’a göre, İsa 

Tanrı ile aynı tabiata sahip değildir. İsa da yaratılmışlardan biri olup bir başlangıcı 

vardır; dolayısıyla Tanrı gibi ezeli değildir. Tanrı sabit ve daim iken İsa 

değişebilendir ve bu da yine Tanrı’nın iradesiyle gerçekleşir (Athanasius, t.y. : 1135-

1136). İsa, ne Tanrı’ya eştir ne de onunla aynı özdendir(bu kısım sonradan eklenmiş 

olabilir). Yaratılmışlar tarafından bilinemez olan Tanrı, İsa için de bilinemezdir. 

Tanrı izin verdiği kadarıyla ve İsa tarafından bilinebileceği ölçüde ona göre 

görünürdür. Elimize fragmanlar olarak ulaşmış olan Arius’un Thalia adlı eserinde 



29 
 

görülmektedir ki “homoousious” kelimesi kullanılmış olsa da eser, üçlü birlik 

doktrinine eleştirel bir yaklaşım içermektedir: 

“Tanrı’nın bizatihi kendisi anlatılamaz…Bir tek O’nun ne eşi ne benzeri, ne de O’nunla 

aynı nura sahip olan vardır…Biz ona, doğa aracılığıyla doğmuş olanın tersine, 

doğmamış deriz...Biz onu, başlangıcı olanın aksine başlangıcı olmadığından dolayı 

överiz…Zamanda var olmuş olanın aksine, zamansız olduğundan Ona ibadet 

ederiz…Başlangıçsız olan O, Oğul’u tüm yaratılmışların başlangıcı yaptı…Doğmasına 

sebep olarak, onu kendisi için Oğul olarak meydana getirdi...O, Tanrı’nın var oluşunun 

hiçbir ayırıcı özelliklerine sahip değildir…Bu yüzden de o, ne Ona (Tanrıya) eştir ne de 

aynı özdendir…Bu yüzden de, bir üçleme var ama aynı görkemde değil…Onların özleri 

kendi aralarında birbirine karışmaz…Görkeme gelince, birinin görkemi diğerinden son 

derece daha fazla…Başlangıcı olmadığından Tanrı, kendi özünde Oğul’a yabancıdır…” 

(Arius, t.y.).2 

325’te gerçekleşen İznik konsilinde Arius’un fikirleri kınanmış ve Arius da aforoz 

edilmiştir. Homoousios terimi her ne kadar o anda kabul görmüş olsa da, bu geçici 

bir çözüm niteliğindedir. 

3.3. Homoousios- Homoiousios 

Homoousious, 325 İznik Konsili ile birlikte Baba ile Oğul’un arasındaki ilişkiyi 

anlatmak için faydalanılan bir terimdir. Bu kelime İznik Konsili ile birlikte 

Hıristiyanlık için önemli bir konuma gelse de aslında bu kelime ilk defa heretik 

olarak kabul edilen Gnostikler tarafından kullanılmıştır. İskenderiyeli Basilides, 

ikinci yüzyılda yaşamış olan Gnostik bir din öğretmeni olarak “homoousios” terimini 

kullanan ilk kişi olarak bilinmektedir.  

Romalı Hippolytus (ö. 235), ikinci ve üçüncü yüzyıllarda yaşamış olan Hıristiyan bir 

teologdur. Hippolytus, heretik akımlara karşı yazmış olduğu reddiye niteliğindeki 

Refutatio Omnium Haeresium adlı eserinde Basilides’in düşüncelerine de yer 

vermiştir. Anlaşılmaktadır ki Basilides, kendi fikirlerini Aristoteles’ten faydalanarak 

ortaya koymuştur. Basilides ile ilgili bölüme gelmeden önce Hippolytus 

Aristoteles’in fikirlerini ele almaktadır. Hippolytus’a göre, Aristoteles var olan tüm 

iyi şeylerin yaratıcısı olan Tanrı’yı “νοήσεως νόησις (noeseos noesis)” yani 

düşüncenin düşüncesi olarak tanımlamıştır (Litwa, 2016: 503). Tanrı var olmayandır; 

                                                           
2“Αὐτὸς γοῦν ὁ Θεὸς καθό ἐστιν, ἄῤῥητος ἅπασιν ὑπάρχει… Ἴσον, οὐδὲ ὅμοιον, οὐχ ὁμόδοξον ἔχει 

μόνος οὗτος… Ἀγέννητον δὲ αὐτόν φαμεν διὰ τὸν τὴν φύσιν γεννητόν… τοῦτον ἄναρχον ἀνυμνοῦμεν 

διὰ τὸν ἀρχὴν ἔχοντα… ἀΐδιον δὲ αὐτὸν σέβομεν διὰ τὸν ἐν χρόνῷ γεγαότα… Ἀρχὴν τὸν Υἱὸν ἔθηκε 

τῶν γενητῶν ὁ ἄναρχος… καὶ ἤνεγκεν εἰς Υἱὸν ἑαυτῷ τόνδε τεκνοποιήσας… Ἴδιον οὐδὲν ἔχει τοῦ 

Θεοῦ καθ’ ὑπόστασιν ἰδιότητος·… οὐδὲ γάρ ἐστιν ἴσος, ἀλλ’ οὐδὲ ὁμοούσιος αὐτῷ… Ἤγουν Τριάς 

ἐστι δόξαις οὐχ ὁμοίαις·… ἀνεπίμικτοι ἑαυταῖς εἰσιν αἱ ὑποστάσεις αὐτῶν… μία τῆς μιᾶς ἐνδοξοτέρα 

δόξαις ἐπ’ ἄπειρον… Ξένος τοῦ Υἱοῦ κατ’ οὐσίαν ὁ Πατήρ, ὅτι ἄναρχος ὑπάρχει… Ξένος τοῦ Υἱοῦ 

κατ’ οὐσίαν ὁ Πατήρ, ὅτι ἄναρχος ὑπάρχει…” (Arius, t.y.). 



30 
 

çünkü varlığa gelen (maddi dünyada) yok olmak zorunda kalacaktır. Dolayısıyla 

Aristoteles’in dünyasında var olmayan Tanrı, var olmayan dünya ve içindeki var 

olmayan şeylerden kasıt, değişmeyen ve bozulmaya uğramayan bir dünya ve Tanrı 

tasarısıdır.3 Basilides’e göre Aristoteles bu noktada maddesel boyuttan bir parçası 

olan bir tanrı tasavvuru değil daima bilfiil olan, bilkuvve halde olmayan bir tanrı 

tasavvuru ortaya koymuştur. Tanrı dünyayı hiçbir düşünce, bakış açısı, irade, duygu 

ya da arzu ile yaratmamıştır. Bu bilgilerden faydalanan Basilides, kullandığı 

analojide Aristoteles’in kastettiği manadan zıt bir yöne sapmıştır.  Var olmayan 

tanrıyı ve onun yarattığı var olmayan dünyayı hem bilkuvve hem de bilfiil olarak 

tanımlamıştır. Kullandığı analojiye göre dünya tıpkı bir tohum gibidir; hem bilkuvve 

(dynamis) olanı hem de bilfiil (energeia) olanı içinde taşımaktadır.4 Hyppolitus’un 

aktarımıyla Basilides  bu konudaki fikirlerini şu şekilde ifade etmiştir: 

Mevcut olmayan Tanrı mevcut olmayan şeylerden mevcut olmayan dünyayı yaratmıştır. 

Tıpkı içinde gövde, yapraklar, dallar ve meyveyi barındıran(potansiyel olarak) ama 

mevcut olmayan bir hardal tohumunun ekilmiş olması gibi. Bundan başka, tıpkı bir 

tavus kuşu yumurtasının kendi içinde birçok rengi taşıması gibi. O buna “dünya 

tohumu” der ve bu tüm gerçekliğin kaynağıdır. O önceden belirlenmiş, varlığa gelecek 

olan fakat şu anda mevcut olmayan oluşumları mevcut olmayan Tanrı aracılığıyla kendi 

içinde barındırmaktadır ( Litwa, 2016: 719). 

Aristoteles’in fikirleri ile kendi fikirlerini harmanlayan Basilides, başlangıçta hiçbir 

şeyin var olmamasını açıklarken bunu aslında başlangıçta imkânı olan fakat fiile 

dönüşen bir şey yoktu olarak anlatmıştır. Bunun için de ‘tohum’ analojisini 

kullanmıştır. Felsefe ile iç içe olacak şekilde fikirlerini beyan eden Basilides, daha 

önce de ifade etmiş olduğum gibi İznik Konsili’nin inanç bildirgesinde Baba-

Oğul’un ilişkisi için önerilmiş olan “homoousios-aynı özden” kelimesini ilk kullanan 

olarak bilinmektedir. Basilides homoousios terimini yine tohum analojisini 

kullanarak açıklamıştır: 

Onlar diyorlar ki bu tohumda, -mevcut olmayan- Tanrı ile tamamıyla aynı 

özden(homoousios) olan, mevcut olmayan gerçeklerden doğmuş  üçlü bir evlat ilişkisi 

var. Bu ilişki üç yola ayrılmıştır: ilk kısım hemen göze çarpmayan kısmı, ikincisi kaba 

olan kısım ve üçüncüsü ise saflaşması gereken kısımdır.”(Litwa, 2016: 719)5 

                                                           
 
3 Aristoteles’in düşüncenin düşüncesi ya da kendini temaşa etme olarak ifade etttiğimiz -noeseos 

noesis- kavramı Tanrı’yı tanımlamak için kullanılmamıştır. Bu kavram ‘ilk hareket ettirici’ için 

kullanılmıştır (Schrenk, 1994: 145). 
4 Aristoteles Metafizik adlı eserinde ezeli olandan bahsettiğinde bunun imkan halinde olamayacağını 

söyler; çünkü imkan halinde olan hem oluşu hem de bozuluşu içinde barındırır. Ezeli olan ise sabit 

olduğundan madde gibi içinde kuvveyi taşımaz; o yalnıza bîfîîldir (Aristoteles, 2018:  289-

291).Basilides ise ezeli olanı tanrı olarak yorumlamıştır. 
5“ Ἦν οὖν, φασί, ἐν αὐτῷ τῷ σπέρματι υἱότης τριμερής, κατὰ πάν<τα> τῷ 



31 
 

Sonuç olarak, homoousios terimi her ne kadar felsefi bağlama sahip ve heretik olarak 

görülen kişilerce kullanılmış olsa da Hıristiyanlık tarihinin dördüncü yüzyılında 

açığa çıkmış teolojik bir problemin çözümü için faydalanılmıştır. İznik konsilinin 

Baba-Oğul ilişkisi bağlamında karşı gelen Arius yanlıları daha sonra bu ilişkiyi ifade 

etmek için “homoiousios” kelimesini kullanmışlardır. 

Athanasius (ö.373), De Synodis Arimini in Italia et Seleuciae in Isauria adlı eserinde 

bazı Arius yanlısı kişilerin, Baba ile Oğul’un ilişkisini tanımlamak için faydalanılmış 

olan “homoosious” yani “aynı özden” ifadesinden tatmin olmadıklarını ifade 

etmiştir. Eserinde bu kişilere örnek olarak, Ancyra (Ankara)’da papaz olan teolog 

Basileios’u örnek göstermiştir. Basileios “aynı özden” ifadesi yerine “benzer özden” 

anlamına gelen “homoiousios” kelimesini önermiştir. Bu ifadeyi eleştiren Athanasius 

onların kullanmış olduğu bu tabiri tıpkı kalayın gümüşe ya da kurdun köpeğe 

benzemesi türünden bir benzetme olduğunu belirtmiştir. Buna göre, Athanasius bir 

köpeğin yavrusunun asla bir kurt olamayacağı ya da kalayın gümüşten elde 

edilemeyeceği argümanını savunarak  “homoiousios(benzer özden)” ifadesinin 

“Tanrı’dan doğan” ifadesine tekabül edecek yeterlilikte olamayacağını söylemiştir. 

(Athanasius, t.y. : 1167-1168) 

325’te yapılan Genel Konsil’in amentüsünde yer alan “homoousios” ifadesi ve bu 

ifadenin savunucuları bir süre sonra etkinliğini kaybetmiştir. Dvornik’e göre İznik 

konsilinin bu anlamda etkisini kaybetmesinin sebebi, Ariusçuların İmparator 

Constantinus’u İznik Konsilinde alınan kararın imparatorluğun aleyhine sonuçlar 

doğuracağı yönünde ikna etmeleri olmuştur, çünkü yeryüzündeki krallık gökteki 

Baba’nın ebedi krallığının bir yansımasıydı ve Oğul’un uluhiyetinin kabul edilmesi 

ile birlikte imparatorun bu konumu tehlike düşmüş oluyordu (Dvornik, 1990: 9) 

Dolayısıyla Constantinus’un  İznik konsilinin önde gelen savunucularından olan 

Athanasius’u 335’te Almanya’nın Trier kentine sürgüne göndermiş olması 

Ariusçuluğun zaferinin göstergesi olmuştur 

İmparator Constantinus’un ölümünden sonra, Athanasius ve onun gibi sürgüne 

gitmiş olan Marcellus ve Constantinapolis piskoposu Paul geri dönmüş, fakat bu geri 

dönüş fazla uzun sürmemiştir. Constantinus’un yerine geçen Constantius 

                                                                                                                                                                     
οὐκ ὄντι θεῷ ὁμοούσιος, γεννητὴ ἐξ οὐκ ὄντων. ταύτης τῆς υἱότητος <τῆς> τριχῇ 
διῃρημένης τὸ μέν τι ἦν λεπτομερές, τὸ δὲ παχυμερές, τὸ δὲ ἀπο(κ)αθάρσεως 
δε(ό)μενον” (Litwa, 2016:  718). 



32 
 

Athanasius’u tekrardan sürgüne göndermiştir (Dowley, 2004: 172). Constantius’un 

hedefi başka hususlara kayınca, 346 yılında Athanasius İskenderiye’ye dönme 

şansını elde etti. On yıl boyunca özgür kalan Athanasius, Contantius’un Batı 

piskoposlarına Athanasius’u mahkûm etmek için baskı yapmış ve nitekim 356 

yılında Athanasius üçüncü sürgününe gitmiştir. Ariusçuluğun zaferinin en belirgin 

göstergesi de 357’de yayınlanan ve Hilarius’un (ö. 368) bunu “Sirmium 

Hareketnamesi” olarak adlandırdığı inanç bildirgesinde, 325 İznik Konsili’nde kabul 

gören “ousia (aynı özden)” gibi felsefi terimlerin yasaklanması olmuştur (Dowley, 

2004: 174) 

Constantius’un ölümü ile birlikte filozof olarak bilinen ve Hıristiyanlığa karşı duruş 

sergileyen Julianus (ö. 364) sürgündekilerin geri dönmesine izin vermiştir. 362’de 

sürgünden dönen Athanasius, Hıristiyanlığa karşıt olan İmparator Julianus tarafından 

tekrar sürgüne gönderilmiştir.  Julianus’un 364 yılında ölmesi ile birlikte yerine 

geçen İmparator Jovianus (ö.364) Athanasius’un tekrar piskoposluk görevine 

dönmesine istemiş ve Athanasius sürgünden dönmüştür. Aynı yıl İmparator 

Jovinus’un ölümü ile İmparator Valentinianus (ö. 375) başa geçmiştir. Doğu Roma 

İmparatorluğu’nun başına ise Batı Roma İmparatoru Valentinianus sayesinde kardeşi 

Valens (ö.378) geçmiştir. 364 yılında Doğu Roma İmparatorluğu’nın başına geçen 

Valens bir süre sonra, Arius yanlısı fikirlere sahip olduğundan Athanasius’un 

sürgüne gitmesini emretmiştir ( Dowley, 2004: 175). 

İznik Konsili kararlarının önde gelen savunucularından olan Athanasius ömründe beş 

defa sürgüne gitmiştir. Sürgüne ilk gittiği tarihten yani 335 yılından bu yana 30 yıl 

geçen Athanasius’un yaşadığı süreç aynı zamanda Arius’un ortaya çıkarmış olduğu 

teolojik problemin çözümünün hala yapılamadığı ve bu anlamda bir sükûnetin 

sağlanamadığının göstergesi olmuştur. İmparator Valens’in Ariusçu duruşu ile de 

netleşmeyen teolojik problemler daha sonra başka teolojik problemlerin doğmasını 

sağlayacak uygun ortamı da hazırlamıştır. 

3.4. Kapadokya Babaları ve II. Genel (İstanbul) Konsili 

Baba-Oğul ilişkisi uzun bir süre boyunca Hıristiyanların tartıştığı teolojik bir 

problem olmuştur. Bu problem ilk genel konsille de çözüme kavuşmamış ve hatta 

buna ek olarak Kutsal Ruh’un tanrısallığı sorunu da gündeme gelmiştir. 

Makedonyanizm ya da Pneumatomachian sapkınlığı olarak bilinen akım Kutsal 



33 
 

Ruh’un tanrısallığını kabul etmemektedir. Bu akıma göre Kutsal Ruh, Oğul 

tarafından yaratılmış, Baba ve Oğul ise ondan üstündür (Petruzzello, 2019). Bazı 

kaynaklara göre bu akımın öncülü olarak, iki defaya mahsus olmak üzere İstanbul’da 

piskoposluk yapan ve yarı Ariusçu görüşe sahip Macedonius gösterilmektedir. 

Macedonianizmin savunucularına ait yazılar ise elimize ulaşmamıştır. Onların 

fikirlerine dair bilgileri Athanasius, Caeserea’lı Basileios ve 381 yılında gerçekleşen 

ikinci genel konsilinde yayınlanan kınama kararı vasıtasıyla öğrenmekteyiz 

(Petruzzello, 2019). 381 yılında gerçekleşen ikinci genel konsilde bu konu çözülmesi 

gereken bir problem olarak konsilin gündemine alındığında, çözüm sürecinde 

Kapadokya Babaları olarak bilinen Caesarea’lı Basileios (ö.379), Nazianzus’lu 

Gregor (ö.390) ve Nyssa’lı Gregor’un (ö.394) fikirlerinden büyük ölçüde 

faydalanılmıştır. 

 Bu üç teolog da teslisin üç uknumunun hem özde bir oluşunu hem de üç ayrı 

şahsiyet oluşunu vurgulamıştır. Büyük Basileios olarak da bilinen Caesarea’lı 

Basileos reddiye niteliğinde yazmış olduğu Adversus Eunomium (Eunomios’a Karşı) 

adlı eserinde Baba, Oğul ve Kutsal Ruh’un tanrısallığını incelemiştir. Baba, Oğul ve 

Kutsal Ruh’un uluhiyet bakımından bir olduklarını savunan Basileios bu eserinde 

Kutsal Kitaptan alıntılar yaparak fikirlerini kanıtlamak istemiştir. Oğul ile ilgili 

ortaya atılan ve Baba ile olan ilişkisinde onu ikinci konuma düşüren yorumlara karşı 

yaptığı savunmaya göre: “Beni gören, beni göndereni de görür” (Yu. 12: 45). Bu 

sözü söyleyen İsa Mesih Basileios’a göre, Baba ile Oğul arasında öz farkı olmadığını 

vurgulamaktadır. Nasıl ki bir mührün baskısı aracılığıyla mührün kendisi bilinir, 

Baba-Oğul arasındaki ilişki de buna benzemektedir (Basil, 2011: 117). Buna göre 

Basileios, Koloselilere Mektup 1:15’te ifade edilen “görünmez Tanrının görünümü” 

sözünü görünmez Tanrının insanda zuhur ederek görünür hale gelmesi olarak 

yorumlamaktadır. Basileios’un Oğul ile Babanın ilişkisini açıklarken kullandığı bir 

diğer alıntı da Mesih’in Tanrı’nın suretinde Tanrıyla eşit olmayı bir ganimet 

saymadığını hatta insan suretinde bir kul formu alıp benliğini boşaltarak, şekilde 

insan gibi görünüp kendini alçalttığını ve ölüme hatta çarmıhtaki ölüme itaat ettiğini 

ifade eden pasajdır (Flp. 2: 6-9). Bu pasajda sureti vurgulayan ifadeyi Basileios 

tanrısal öz olarak yorumlamıştır (Basil, 2011: 118).  

Basileios’a göre insanın kapasite bakımından Tanrı’yı algılaması mümkün değildir. 

Bu yüzden de tanrısallığa dair gelen eleştiriler zamana tabi olan insanın algısına göre 



34 
 

şekillenmektedir. Tanrısallık tektir ve bu teklik aynı özden olma formülü ile anlaşılır. 

Sayısal bağlamda farklılık sadece şahısların benliğinin göstergesidir. Bu sayısal 

farklılığı zaman bakımından öncelik ve sonralık sıralamasına sokmak doğru değildir. 

Zira Tanrı zamandan münezzehtir.  

Basileios’un aktarımına göre Eunomios, kutsal üçlü birliğin ikinci uknumunu 

eleştirdiği gibi üçüncü uknumu olan Kutsal Ruh’u da eleştirmiştir.  Azizlerin verdiği 

formülü (Kutsal Ruh yücelik ve rütbede üçüncü) aktardığı halde kendi anladığı 

formülü öne süren Eunomios’a göre Kutsal Ruh Baba’dan ve Oğul’dan öz 

bakımından da üçüncüdür. Azizlerin görüşüne saygı duyduğu halde Eunomios’un bu 

çizgiden çıkmış olmasını eleştiren Basileios, Kutsal Ruh’un özde bir oluşunu 

analojiler kullanarak anlatmak istemiştir. Buna göre örneğin; melekler de farklı farklı 

durumlardadır biri beydir diğeri köledir fakat hepsi de doğasında melektir ya da 

yıldızlar parlaklık bakımından birbirinden farklı ışıldar ama tüm yıldızların doğası 

tektir (Basil, 2011: 187). Basileios her ne kadar Kutsal Ruh’u açıklarken belirgin 

ifadeler kullanmamış olsa da yine de kullandığı analojilere göre Kutsal Ruh da 

Oğulda ve Babada olduğu gibi şahsiyet bakımından farklı ama öz bakımından 

tanrısallıkta birdir.  

Öz’de bir, şahsiyette farklı ifadesini belirginleştiren ve özellikle Kutsal Ruh’un 

tanrısallığına açıklama getiren Nazianzus’lu Gregor,  döneminin açığa çıkan 

sorularına cevap verdiği eserinde, insanların kutsal olana saygısızlık etmeyi 

alışkanlık haline getirmelerini eleştirmiştir. Buna göre insanlar Oğul’un 

problemlerini tartışmaktan yeterince yorulmuş, artık başka küfre girecek konular 

aramaya başlamış ve nitekim bu konu Kutsal Ruh’un tanrısallığı üzerine olmuştur 

(Gregory of Nazianzus, 2002: 101). Gregor, eserinde teslisin üç uknumunu da tek tek 

ele almış ve tıpkı bir diyalog yapıyormuşçasına soru cevap şeklinde problemleri 

gündeme getirerek açıklamak istemiştir.  

Gregor’a göre teslisi tek tek ifade etmek onda sayısal bir farklılığın olduğunu 

göstermiş olsa da özde var olan bir farklılık söz konusu değildir. Baba, Oğul ve 

Kutsal Ruh ifadesi, sonsuz olarak bir olanın ikiye dönüşmesi ve üçüncüde 

dönüşümün durmasını ifade etmektedir. Zamana ve maddi dünyaya bağlı olmayan 

birlik ifade edilirken insanlar için görünür bir anlam açığa çıkarmak bakımından 

“evladı olan Baba” ve “yaratıcıdan fışkırma/ortaya çıkma” gibi söylemler 



35 
 

kullanılmıştır. Plotinos’un Enneadlar eserinde ikincil ve üçüncül sebepleri açıklamak 

için kullandığı analojik tanımlamaları eleştiren Gregor bu şekilde bir uygulamanın 

tanrısallığı açıklamak için yapılmaması gerektiğini söyler. Plotinos’un kullandığı 

“iyiliğin taşması” ifadesi, “bir kaseden bir şeyin taşması” olarak açıklamaya 

çalışmaktan farksızdır (Gregory of Nazianzus, 2002: 57). 

 Baba, Oğul ve Kutsal Ruh’un zamansallığı nasıl incelenecektir? Gregor bu 

sorgulamayı şu şekilde açıklamaktadır: 

“ -Peki bu son ikisi ne zaman ortaya çıktı? 

Onlar ‘zamansallığı’ aşarlar fakat sade bir cevap vermem gerekirse Baba ortaya çıktığında derim.  

-Peki bu ne zamandı? 

Baba’nın varlıkta olmadığı bir ‘zaman’ olmamıştır. Bu Oğul ve Kutsal ruh için de geçerli bir 

durumdur. Başka bir soru sor cevap vereceğim.  

-Peki ne zamandan beri Oğul evlattır? 

Baba doğurulmadığından/doğmadığından beri? 

-Peki Ruh ne zamandan beri türeyendir? 

 Zamansallığı olmayan bir açıklamayı aşan şekilde, Oğul’un türemediği ama evlat olduğundan beri” 
(Gregory of Nazianzus, 2002:  57-58). 

Buradan anlaşılmaktadır ki bu kutsal üçlü birlik arasındaki ilişki için zamansal bir 

ifade kullanmak mümkün değildir. Ancak bu ilişkiyi ifade etmek için yine Kutsal 

Kitabın kullandığı ifadeleri kullanmak gerekmektedir. Gregor’a göre sonsuz olanın 

ifadesinde bir başlangıç, öncelik ya da sonralık aranamaz. İnsanlar tanrısal olan 

doğumu yani Bakire Meryem’den olan doğumu anlayabilecek kapasitede değillerdir. 

Dolayısıyla kendi normal doğalarında olan doğum ile bu durumu karıştırmamaları 

gerekmektedir (Gregory of Nazianzus, 2002: 102-103). 

Eğer Kutsal Ruh Baba’dan geliyorsa iki tane Oğul mu var? Böyle sorularla 

karşılaşan Gregor’a göre bunun sebebi bizim, bir şeyleri açıklarken maddi dünyaya 

bağlı şekilde fikir yürütmemizdir. Burada başlayan kısır döngü “Oğul”un Tanrı ile 

aynı özden oluşunu ifade etmek için yine “Oğul” kelimesinden başka bir kelime 

kullanılamayacak olmasından kaynaklanmaktadır. Dolayısıyla Oğul’un tanrısal 

boyutta sahip olduğu manayı, dünyevi yani maddi boyuta bağlı olan insanın aile 

bağlarını tanımlarken kullandığı “Oğul” kelimesinin manasıyla karıştırmamak 

gerekir, çünkü bu mantıkla Grekçede Tanrı kelimesi eril bir kelime olduğundan Tanrı 



36 
 

erkek, uluhiyet kelimesi dişil bir kelime olduğundan kadın, Ruh cinssiz bir isim 

olduğundan kısır olurdu (Gregory of Nazianzus, 2002: 61). 

Tanrı’yı ve tanrısal üçlü birliği ifade etmenin güçlüğü Gregorius’a göre Tanrı’nın 

analojik bir şekilde incelenmesinin mümkün olmadığıdır. Tek olan, tek bir üstün 

doğaya sahip olan Tanrı’nın analojisi nasıl gösterilebilirdi? Bunun için yine maddi 

dünyanın yani insana görünür olan dünyanın içinden benzetmeler seçilmeye çalışılır 

fakat bu şekilde Tanrı’yı anlamak mümkün değildir. Gregorius’un peygamber 

Yeşaya’dan yaptığı alıntıya göre bu durum, ölüler arasında yaşayanı aramaktan 

farksız değildir (Gregory of Nazianzus, 2002: 106-107). 

Sonuç olarak problemin asıl kaynağı insanın tanrısal düzeni anlayacak kapasitesi 

olmayışı ve Kutsal Kitap’ta var olan ifadeleri ancak bazı benzetmelerle anlamaya 

çalışmasında yatmaktadır. Gregorius göstermiştir ki Kutsal Kitap’ta geçen ifadeleri, 

yine aynı ifadeler üzerinden anlamaya çalışmak gerekir. Yani Baba, Baba olarak 

Oğul, Oğul olarak ifade edilebilir zira başka türden bir açıklama tanrıyı indirgemek 

olacaktır. İman edilecek husus Baba, Oğul ve Kutsal ruhun aynı özden oluşu ve aynı 

zamanda üç ayrı şahsiyet oluşudur. Gregorius bunu şu şekilde ifade etmiştir: “ 

Bölünmeyen nur, saygınlık, öz ve yücelikte tek bir uluhiyette, üç şahsiyet”(Gregory 

of Nazianzus, 2002: 119). 

Aynı özden olup farklı şahsiyetlerde açığa çıkma durumu nasıl açıklanabilir? 

Caesarea’lı Basileios, Nazianzus’lu Gregor’dan sonra Nyssalı Gregor da bu formüle 

bir açıklama getirmiştir. Anlaşılmaktadır ki bu formülün temelinde felsefe ve 

özellikle de Aristoteles’in Kategoriai adlı eserinin büyük ölçüde etkisi 

bulunmaktadır. Nyssalı Gregor’a göre insanlar teslisi iki şekilde anlamaya 

meyillidirler. Bunlardan ilki teslisin üç tanrıdan oluştuğunu söylemek, diğeri ise 

Oğul ve Kutsal Ruh’un tanrısallığını yok sayıp yalnızca Baba’nın tanrısallığını kabul 

etmektir (Gregory of Nyssa, 1954: 256). 

Aynı özden fakat farklı şahsiyetlerde olma durumunu eleştiren kişilerin argümanına 

göre, tek bir insaniyeti paylaşsalar dahi örneğin; Petrus, Yuhanna ve Markos diye 

isimlendirerek aslında üç insandan bahsetmiş oluruz.6 Dolayısıyla -üç insan(lar)- 

şeklinde çoğul bir çekim yapmak genel kabule göre yanlış değilse ve bu düşünceye 

                                                           
6 Türkçe’de -üç insanlar- şeklinde bir ifade yok fakat Grekçe ve Latince’de sayı ile birlikte isimlerin  

çoğul çekimi yapılır. 



37 
 

paralel olarak Baba, Oğul ve Kutsal Ruh için de aynı tanrısal doğaya sahip 

olduklarını söylüyorsak, üç tanrıdan bahsetmek neden yanlış olsun? Fakat Gregor’un 

savunduğu inanca göre üç tanrıdan bahsetmek yanlıştır (Gregory of Nyssa, 1954: 

256). Anlaşılması güç bir konu olduğunu kendi de ifade eden Gregor böyle 

durumlarda geleneği takip etmenin doğru olacağını söyler. İnsan aklının böyle bir 

problemi çözecek düzeyde yeterliliği olmadığında yapması gereken, düşüncelerinde 

kesin ve net olan kilise babalarını takip etmek olacaktır (Gregory of Nyssa, 

1954:257). 

Gregor, halktan birine neden aynı özden olduğu halde üç tanrıdan bahsedilemeyeceği 

sorulsa, Grek çok tanrıcılığına benzerlikten kaçınmak gerektiği üzerine bir cevap 

vereceğini söyler (Gregory of Nyssa, 1954: 257). Bu tarz bir cevap Gregor’un tabiri 

ile “saf” insanlar için tatmin edici bir cevap olabilir ama tanrısallıkla ilgili detaylı 

bilgi sahibi olmak isteyen yani, Baba, Oğul ve Kutsal Ruh’un aynı özden olması 

fakat  üç şahsiyetten oluşmasını kabul eden veya üç şahsiyeti kabul etmeyen diğerleri 

için tatmin edici bir cevap değildir (Gregory of Nyssa, 1954: 257). Bu sebeple 

Gregor kendi bakış açısıyla problemin kaynağını şu şekilde ele almaktadır: 

 Doğası farklı olmayanlardan bahsederken kelimenin çoğul halini kullanmak ve bu 

şekilde ‘birçok insan(lar)’ demek dilin geleneksel olarak yanlış kullanımıdır. Bu tıpkı 

birçok insan doğa(lar)ından bahsetmek gibidir. Bu durum bir sonraki örnekle açık 

olacaktır. Biz birine hitap ettiğimizde onun doğasının ismiyle hitap etmeyiz. Diğerleri 

ile ortak bir isim olacağından karışıklıkla sonuçlanırdı ve bu çağrıyı duyan herkes 

kendine hitap edildiğini düşünürdü. Yani bireysel bir isimle değil ortak bir doğanın ismi 

ile çağrılmak. Bunu yerine biz çağırdığımız kişiyi diğerlerinden ayırt etmek için özel 

isim kullanırız yani belli bir kişiyi göstermeyi kastediyorum” (Gregory of Nyssa, 1954: 

257-258). 

Görülmektedir ki Gregor, aynı özden olanlar için öze hitaben yapılan 

çoğullaştırmaları dilin içinde artık kanıksanmış fakat yanlış olan kullanımlar olarak 

görmektedir. Gregor’un “aynı özden” diye kastettiği aynı doğaya sahip anlamındadır. 

Yani tür olarak insan grubunda bulunanlarda aynı doğa, fakat özel bir isme sahip 

olan bir kişiden bahsedildiğinde ise biriciklik, bireysellik açığa çıkmaktadır. Bu 

mantıkla havari Yuhanna ve havari Luka insan doğası bakımından birdir; fakat bu, 

insan olan herkes Yuhanna ya da Luka’dır demek değildir. Dolayısıyla doğa tek ve 

kendi içinde birdir. Bu birlik bölünemezdir ve ondan ne bir şey eksiltilebilir ne de 

ona bir şey eklenebilir. Var olan çokluk ise tek olan doğanın birliğine halel getirmez. 

Aynı özden olan şeyleri ifade ederken çokluk içeren ve tekil olarak çekimi yapılan 

şeyler de vardır. Bizim Türkçe’de topluluk ismi olarak ifade ettiğimiz bu gruba halk, 



38 
 

ordu, kalabalık gibi örnekler verilebilir. Bu tarz bir kullanım aynı özden şeyleri ifade 

için doğru bir kullanım olacaktır. Fakat toplum içerisinde kanıksanmış bir hata olan 

aynı özden olan şeylerin çoğullaştırılarak ifade edilmesi Gregor’a göre düzeltilmesi 

zor bir alışkanlıktır: “ Fakat alışkanlığı düzeltmek uygulanabilecek bir şey değildir, 

zira aynı özden olanları gözlemleyen birini ‘birçok insan(lar)’ dememeye nasıl ikna 

edebilirsin ki? Gerçekten de alışkanlığı değiştirmek her zaman zordur”(Gregory of 

Nyssa, 1954: 258). Aslında bu şekilde ifade etmenin bir zararı olmaz ama mevzu 

Tanrısal doğayı ilgilendirdiğinde nasıl ifade edildiği büyük önem arz etmektedir.   

Gregor’un da aktarımıyla, insanlar tanrısal doğadan bahsetmek için uluhiyet 

anlamına gelen Grekçe “theotes” kelimesini kullanmaktadır. Peki bu isimleri 

kullanan kişiler gerçekten tanrısal doğanın mahiyetini biliyorlar mı? Gregor’a göre 

bu mümkün değildir. Tanrısal doğa anlatılamazdır. Bu durumda her ne kadar tanrının 

doğası diye bir kelime insanlar tarafından icat edilmiş olursa olsun ya da Kutsal 

Kitapta kullanılmış bir ifade olsun tanrısal doğanın ne olduğu hakkında bir şey 

söylemez, yalnızca Tanrısal doğaya işaret eder. Yaratılan herhangi bir şeyi anlatmak 

için kullandığımız ismi ancak o şeye işaret etmek için kullanırız,  bahsettiğimiz şeyin 

ne olduğunu bilemeyiz. Bu mantıkla tanrıyı bilmek de mümkün değildir. Tanrının 

doğası ifadesi de bu doğanın ne olduğunun bilindiğini göstermek için söylenmez; 

ancak Tanrı’nın yeryüzünde yaptığı işlere işaret etmek amacıyla söylenmektedir. 

Dolayısıyla insan aklının kapasitesine görünür olana göre tanrısal doğa 

tanımlanmıştır.  

İnsan, aklıyla aşkın olan tanrısal gücün yeryüzündeki işlerini algılar ve bunu da yine 

kendi algısına göre ifade eder. Yeryüzündeki tanrısal güçlerden birisi de görme, 

izlemedir. Tanrı her şeyi görür ve görünmeyeni de görünür kılar. Gregor'a göre 

uluhiyet anlamına gelen "theotes" kelimesi bakma, izleme gibi anlamlara gelen 

"thea" kelimesinden türemiştir ve Tanrı anlamına gelen "theos" kelimesiyle de 

ilişkilidir; çünkü Kutsal yazılara göre Tanrı her şeyi gören, bilendir (Gregory of 

Nyssa, 1954: 260). Dolayısıyla Kutsal yazılardan anlaşıldığına göre, görüş gücü 

tasavvur edilen Tanrı’ya mahsus bir şeydir. Bu mantıkla Gregor tanrısal doğa demek 

ile aslında tanrının yeryüzünde yaptığı işten bahsedildiğini göstermiştir.  

Peki tanrısal doğanın yeryüzündeki işlevini Baba, Oğul ve Kutsal Ruh bağlamında 

nasıl açıklayabiliriz? Aynı amaca yönelmiş ya da aynı işi bitirmeye odaklanmış 



39 
 

kişiler düşünüldüğünde her birinin yaptığı iş farklıdır ve bireyseldir; fakat aynı 

durum tanrısal doğada Babanın, Oğul olmadan kendi başına bir iş 

gerçekleştirmediğinden ya da Oğulun, Kutsal Ruh olmaksızın kendi başına bir iş 

gerçekleştirmediğinden yapılan işin ortak oluşu söz konusudur. Böylece gerçekleşen 

her iş Baba’da kaynağını bulur, Oğul aracılığıyla devam eder ve Kutsal Ruh ile 

birlikte tamamlanır (Gregory of Nyssa, 1954: 262). Dolayısıyla tanrısal doğada 

gerçekleşen iş ile insanın gerçekleştirdiği iş bölümü farklı şeylerdir. Baba, Oğul ve 

Kutsal Ruh’un yaptığı iş ayrı bir iş değildir:“ Bir membadan çıkmak gibi o da 

Baba’dan açığa çıkar; Oğul’da gerçekleşir ve Kutsal Ruh’un gücü ile inayeti 

tamamlanır. Hiçbir faaliyet Şahıslar arasında ayrılmaz” (Gregory of Nyssa, 1954: 

263). Tanrısal doğada gerçekleşen hiçbir şey zamana bağlı değildir ve gecikme söz 

konusu değildir. Dolayısıyla tanrısal doğada gerçekleşen faaliyetleri, insan doğasında 

gerçekleşen faaliyetlerin zaman sıralamasına göre düşünmemek gerekir. 

Sonuç olarak Kapadokya Babalarının fikirleri birbirini destekleyici ve tamamlayıcı 

nitelikte olmuştur. Buna göre Tanrı insan tarafından anlaşılmazdır. Kutsal üçlü 

birlikten bahsederken üç tanrıdan bahsedilmiş olunmaz; Baba, Oğul ve Kutsal Ruh 

aynı özdendir fakat aynı zamanda üç ayrı şahsiyettir. İnsan aklı Tanrıyı bilebilecek 

bir kapasiteye sahip değildir, kutsal üçlü birlik anlaşılmaya çalışıldığında da yine 

Kitabı Mukaddes’in terminolojisi kullanılarak anlaşılmalı ya da kilise babalarının 

yorumlarını takip ederek geleneğin izinden gidilmelidir. Özellikle Nyssa’lı 

Gregor’un tanrısal doğayı anlamada ortaya koyduğu problemin kaynağı dikkat 

çekicidir. Aynı özden olan şeylerin çoğul çekimler yapılarak ifade edilmesi Gregor 

tarafından problemin kaynağı olarak görülmüştür. Dile yerleşmiş ve herkes 

tarafından zaten kabul edilmiş bir şey hata dahi olsa fark edilmemektedir. Bu da 

tanrısal doğanın aynı özden oluşunun kabul edilmesini zorlaştırmış ve bu yüzden de 

ya çok tanrıcılığa meyil etmeye ya da Oğul ve Kutsal Ruh’un tanrısallığını kabul 

etmemeye yöneltmiştir.  

Oğul’un tanrısallığının uzun süre çözülecek bir mesele olarak kalmasının ardından 

Kutsal Ruh’un tanrısallığı da gündeme gelmiştir. Nyssa’lı Gregor’un da ifade ettiği 

gibi birine para bozdurmak istediğinizde bile konu illaki Oğul’un ebediyetine 

gelecektir (Dowley, 2004:178). Gündemi meşgul eden bu teolojik problemler 

imparator Theodosius (ö.395) döneminde alınan kararlarla bir nebze çözüme 

kavuşmuştur. Hıristiyanlık için Theodosius dönemi büyük önem taşımaktadır; çünkü 



40 
 

Theodosius, Hıristiyanlığı kabul eden ve resmi bir din haline getiren bir imparator 

olmuştur. Buna göre 380 yılında bir bildiri yayınlanmış ve halkın, Papa Damasus’un 

ve Piskopos Peter’in izinden gitmeleri istenerek Hıristiyanlığa dönmeleri 

emredilmiştir (Dowley, 2004: 178). 

 

 

                                        

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



41 
 

 

BÖLÜM IV 

ROMA İMPARATORLUĞU’NUN YIKILIŞI, 

AUGUSTİNUS’UN TANIK OLDUĞU TEOLOJİK 

PROBLEMLER ve DE TRİNİTATE 

 

Roma İmparatorluğu beşinci yüzyılda yoğun şekilde Germen istilası ile karşı karşıya 

kalmıştır. Gotlar özellikle Batı kolundan olan Vizigotlar, Vandallar, Burgundlular, 

Lombardlar gibi boylar Roma İmparatorluğu’nun çeşitli eyaletlerine saldırmaya 

başlamıştır (Dowley, 2004:189). Üçüncü yüzyılın ortalarında Gotlar imparatorluğu 

istila etmeye başlamış ve Roma’nın bir eyaleti olan günümüzde Romanya, Moldova 

ve Ukrayna gibi ülkelerin topraklarının bir bölümünden oluşan Daçya eyaletini ele 

geçirmişler ve İmparator Aurelianus’un da 271 yılında kaçmasına sebep olmuşlardır 

(Dowley, 2004:189). Roma asırlar boyunca yaşamadığı sarsıntıyı Vizigotların, 

kralları Alarik’in önderliğinde üç gün boyunca şehri yağmalaması sonucu yaşamıştır. 

410 yılında yaşanan bu olay Roma’nın yıkılmasına sebep olmasa da imparatorluğun 

üzerinde olumsuz bir etki bırakmıştır. Roma İmparatorluğu geniş topraklara sahip bir 

imparatorluktu. İngiltere Anglo-Saxonlar tarafından, 452’de İtalya Attila 

önderliğinde Hunlar tarafından, 435 yılında İspanya’dan Afrika’ya kadar olan 

topraklar Germen ırkından olan Vandallar tarafından istilalara uğramıştır (Dowley, 

2004: 192). Nitekim 455’te Vandallar denizde üstünlük sağlayınca Roma’yı da istila 

ettiler. Bu tarihten sonraki 20 yıl boyunca Vandallarla savaşlar yapıldı ve neticesinde 

imparatorluğun idaresindeki düzen tamamen bozuldu. Barbarların isteklerine göre 

tahta çıkarılan ve indirilen imparatorların olması Roma İmparatorluğunun bitişini 

gösteriyordu. Nitekim 476 yılında barbar saray muhafızlarından Odoaker’in,  15 

yaşında genç bir imparator olan Romulus Augustulus’u (ö.507) imparatorluktan 

azledip yerine geçmesiyle Batı Roma İmparatorluğu sona ermiştir.  

Batı Roma İmparatorluğu’nun yıkılışı ile ilgili yorum yapan tarihçi Gibbon’a göre bu 

yıkılışın birçok etkeni vardır (Gibbon, 1996). Yıkım çoğunlukla imparatorların 

değişiminden kaynaklanıyor gibi okunsa da aslında yıkımdan ziyade güç birliğinin 



42 
 

ayrılması söz konusudur. İktidarın Doğu kolu Konstantinapolis’te, Batı kolu ise 

İtalya’da devam etti. Bu yeni düzen mevcut olan birliğin bozulması ile birlikte 

kontrol etme gücünün azalmasına, ahlaksızlığın artmasına sebep olmuş, zulmedici ve 

gaddar bir yönetim sistemi oluşmaya başlamıştır. İmparator Theodosius’tan sonra 

gelenler erdeme değil lükse, şaşaaya önem vermiştir. Theodosius’un oğulları 

Arcadius ve Honorius arasında bölünen imparatorluk, Doğu ile Batı arasındaki 

farklılıkların giderek büyümesiyle dış kuvvetlerin hedefi haline gelmiş ve 

imparatorluğun düşmanları bu farklılıkları kendi lehlerine çevirmiştir. Batı’nın rezil 

bir hale gelişine Doğu ilgisiz kalmış hatta bundan keyif almıştır. Her ne kadar iki 

imparatorluk arasında birlik kurulmaya çalışılsa da Batı tarafındaki zayıflama devam 

etmiş ve buna sebep olan en büyük etmenlerden birisi de dil olmuştur. Kullanılan 

dilin farklılığı yani Grekçe ve Latince’den kaynaklanan ayrım iki toplumun birbirini 

anlayabilmesine de engel olmuştur. Bu zayıflamayı fark eden ve bundan 

faydalanmak isteyen barbar kavimler, imparatorluğu istila ederek yıkılışı 

hızlandırmıştır (Gibbon, 1996). 

İmparatorluğun yıkılışı ve din arasında bir ilişki var mıdır? Gibbon yıkılışın en 

önemli sebeplerinden bir olarak dini göstermiştir. Hıristiyanlığın Roma 

İmparatorluğu’nda yayılımı ile birlikte birçok yerleşik gelenek ortadan kalkmıştır. 

Hıristiyan din adamlarının sabretmeyi ve korkaklığı öğütlemesi, toplumun yerleşik 

olan aktif erdemlerinin önemini yitirmesine sebep olmuştur. Askeri gücün ruhu 

etkisini zamanla kaybetmiştir. Bunun yanı sıra kamuya ve özel kurumlara ait maddi 

gücün çoğu din uğruna bağışlara adanmıştır. Askeri birimler için ayrılan bütçe 

hesapsızca din uğruna harcanmıştır. Dünyevi zevklere yönelik hırslar teolojik 

bozulmalara, bölünmelere sebep olmuş ve Kilisenin hatta imparatorluk idaresinin 

dikkatini bu alana yöneltmesiyle sonuçlanmıştır (Gibbon, 1996). İmparatorların 

dikkatleri ordugâhlardan sinodlara yönelmeye başlamış dolayısıyla imparatorluk, dış 

güçlere karşı savunmasız hale gelmiştir. 

Augustinus, Batı Roma İmparatorluğu’nun düşüş dönemine şahitlik eden biri olarak 

Hıristiyanlığın sebep gösterilmesine karşı çıkmıştır. Hıristiyanlık’ın temel doktrini 

olan teslisin, Oğul’un ve Kutsal Ruh’un tanrısallığının anlaşılamaması, dinin kendi 

içinde de bölünmeler yaşamasına sebep olmuştur. Baba, Oğul ve Kutsal Ruh’un nasıl 

anlaşılması gerektiği problemi, Oğul ve Kutsal Ruh’un tanrısallığına karşıt görüşler, 

bunlara bulunmuş çözümler ve bu çözümlerin yetersizliği, Augustinus’un vakıf 



43 
 

olduğu konulardır. Augustinus 32 yaşına geldiğinde Hıristiyanlığı benimsemiştir. 

Hakikati bulmak için çabaladığı onca yıl retorik ve felsefe ile de ilgilenerek kendini 

geliştirmiş ve Ambrosius ile tanışmasından sonra sadece Hıristiyan olmakla 

kalmayıp aynı zamanda da Hıristiyanlığın önde gelen savunucularından olmuştur. 

Roma İmparatorluğu’nun da çöküşüne şahitlik eden Augustinus, Pagan halk 

tarafından çöküşe sebep olarak gösterilen Hıristiyanlığın böyle bir şeye etki 

etmeyeceğini hatta buna karşıt imparatorluğun bu zamana kadar ayakta kalmasını 

Hıristiyanlığa borçlu olduğunu dile getirmiştir. Augustinus’a göre Roma 

İmparatorluğu’nda kendi içinde mündemiç iki şehir vardır. Biri gerçek 

Hıristiyanların Tanrı yasasına uygun yaşadığı Tanrı şehri, diğeri ise mevcut 

toplumun pagan inançlara, dünyevi zevklere kendini adadığı İnsan şehridir. 

Dolayısıyla insan şehrinde yaşamayı seçen halk için kaçınılmaz son, imparatorluğun 

yıkılışı olmuştur (Dowley, 2004: 190) 

4.1. Ambrosius ve Plotinos’un Augustinus’un Teolojisine Etkisi 

Ambrosius (ö. 397), Augustinus’un Hıristiyanlığa bakış açışını büyük ölçüde 

değiştiren ve bu dine adım atmasına sebep olan bir teologdur (Crouter, 2005: 287-

288). Augustinus, Kartaca’da eğitim vermekten vazgeçtikten sonra Milano’ya retorik 

eğitimi vermek üzere gelmiş ve burada da Ambrosius ile tanışma fırsatı yakalamıştır. 

Ambrosius’un Kutsal Kitabı alegorik bir biçimde incelemesi ve Stoa ahlakı 

konusunda ehil olması Augustinus’un oldukça ilgisini çekmiş ve eserlerine de 

yansıtmasına sebep olmuştur (Smith, 1987: 625).  

 Plotinos (ö. 270) ise Neoplatonizmin kurucusu olarak kabul edilen bir filozof ve 

mistik olup Augustinus’un teolojisine etkisi de bilinmektedir. Her ne kadar kendini 

bir Platon yorumcusu olarak addetse de Plotinos, Platoncu olmayan filozofların 

argümanlarına karşı cevap geliştirmesi, onu artık Platoncu olmaktan çıkarıp kendi 

felsefesinin temellerini atmasına sebep olmuştur. Plotinos’un felsefesinde içteki 

kutsallıktan bütündeki kutsallığa dönüş esastır. Bunun için Plotinos’un da 

adlandırdığı “Bir” kendine dönmeyi ister. Zira var olan her şey “Bir” sayesinde var 

olur (Plotinus, 1988: 303-307). Plotinos üç temel ilkeden (hypostaseis) bahsetmiştir; 

aktif olarak kendini temaşa eden Bir’den, anlaşılabilir cevher meydana gelir, Bir 

dönüştüğünde ve temaşa edildiğinde Zihin (Nous) yani ilk akıl meydana gelir ve öz 

ruhu üretir. Bu noktada insan ruhunun durumunun ne olacağı sorulacaktır. Plotinos 



44 
 

bu soruya cevaben insan ruhunun öz ruhtan geldiğini ifade edecektir. Plotinos’un 

maddeyi mutlak kötü olarak ifade edişi Augustinus ile de paralellikler göstermektedir 

(Clark, 2005: 7188-7189). Ayres’in de belirttiği gibi Plotinos Zihinden (Nous) 

bahsederek her şeyin ondan aktığını ifade etmiştir (Ayres, 2010: 23-24). Bu zihinden 

rasyonel ilke açığa çıkar ve bu şekilde de var olur. İnsan da bu zihne ve bu rasyonel 

ilkeye iştirak eder (Plotinus, 1967: 47-51). Benzer şekilde Augustinus da De Ordine 

adlı eserinde zihinden ve ilkeden bahsetmiş,  kendi terminolojisiyle bağlamıştır. İlk 

nedenden akan demekle, her şeyin Tanrı’dan yani Baba, Oğul ve Kutsal Ruh üçlü 

birliğinden açığa çıkan demenin aslında aynı şey olacağını ifade etmiştir (Augustine, 

2007: 71). Augustinus felsefeye başvurmanın bir yol olduğunu fakat yeterli 

olmadığını defaatle dile getirmiştir bu sebeple de felsefenin yansımalarını da 

eserlerinde bulmak mümkündür. Plotinos’un Augustinus üzerindeki etkisi 

yadsınamaz ama Augustinus’un Grekçe bilgisinin yetersizliği Plotinos’un eserini ana 

dilinden değil çevirisinden okuduğunun da göstergesidir. Diğer taraftan Ayres’e göre 

Augustinus’un Plotinos’u değerlendirişi Victorinus ve Ambrosius etkisinde 

şekillenmiştir (Ayres, 2010: 33). Ayres’in de ifade ettiği gibi, Augustinus’un İznik 

öncesi ilkeleri anlamasında ve kendi teslisçi teolojisine “şahsiyet (persona)” 

kavramını adapte etmesinde Neoplatonizmin etkisi görülmektedir  (Ayres, 2010: 38). 

4.2. De Trinitate 

Augustinus’un teslis konusundaki fikirleri,  ömrünün son dönemlerinde kaleme 

aldığı eserleri incelendiğinde erken dönem eserlerine kıyasla daha belirgin hale 

geldiği görülmektedir. Erken dönem eserlerinden Soliloquia’da çoğunlukla 

Hıristiyanlığı çözümlemeye çalışan bir inanan olarak kendi içinde yaptığı 

konuşmalarına tanık oluyoruz. Bu eserinde Tanrı her şeyin yaradanı, mutlak iyi ve 

tüm güzelliklerin sahibi olarak tanımlanmış, Tanrı’nın bir oluşu vurgulanmıştır 

(Augustine, 1910: 3-6) . Son dönem eserlerinden olan De Doctrina Christiana adlı 

eserinde ise Tanrı’nın birliği vurgulanırken Baba, Oğul ve Kutsal Ruh ifadesi ile 

birlikte teslis kelimesi de kullanılmıştır (Augustine, t.y.: 829). Aynı şekilde 

Augustinus’un son dönemlerinde yazmış olduğu De Civitate Dei adlı eserinde de 

Tanrı’nın birliği vurgulanmış ve kutsal teslin tek bir tanrıda üç şahsiyet oluşu 

açıklanmıştır (Augustine, t.y. : 339). Augustinus, teslisin üç uknumu olan Baba, Oğul 

ve Kutsal Ruh ifadelerini ise çoğunlukla birbiriyle olan ilişkilerinden bahsederken 

kullanır (Özcan, 1992: 52-53). 



45 
 

Augustinus teslis anlayışını kapsamlı olarak ele aldığı eseri De Trinitate’yi 399 

yılında yazmaya başlayıp 419 ya da 426 yılında bitirmiştir (Tornau, 2020). On beş 

kitaptan oluşan bu eserinin ilk yedi kitabı Kitab-ı Mukaddes terminolojisinin dışına 

çıkmadan, kendi zamanına kadar gelmiş teolojik sorulara cevap vermek üzerinedir. 

Bu cevaplar için Kutsal Kitaptan alıntılar yaparak argümanını desteklemiştir. 

Sekizinci kitap itibariyle artık Augustinus’un teslisten ne anladığını ve teslisin 

anlaşılması için kullandığı analojileri görmekteyiz.  

Augustinus, tartışmalı olan teslis doktrini üzerine hataya düşen kişileri üç grupta 

sınıflandırmıştır. Bu sınıflandırmaya göre ilk grup, manevi ve ruhani olan şeyleri 

bedensel duyularla, insan zekasının kıvraklığı ya da maddi boyuttan açığa çıkan 

sanatın yardımıyla kavramaya çalışırken ikinci grup insan, Tanrıya dair olan 

düşüncelerini insan zihninin doğasına göre anlamlandırmaya çalışır ve son grup ise,  

düşüncelerini değişmez olan töze ki bu Tanrıdır, yükseltmek için değişime tabi olan 

tüm yaratımı aşmak ister fakat ölümlülüğün verdiği yükle aşağı çekilirler. 

Augustinus bu üç grubun hataya düştüğü noktaları De Trinitate adlı eserinde şu 

şekilde örneklemiştir: 

Örneğin; Tanrı’nın beyaz ya da kırmızı olduğunu düşünen hatadadır, çünkü bunlar 

bedende bulunur. Yine, Tanrı’yı unutan, hatırlayan ya da herhangi aynı türde eylemi 

gerçekleştiren biri gibi düşünmek bundan daha küçük bir hata değildir; çünkü bu tür 

şeyler zihinde bulunur. Fakat Tanrı’yı kendini meydana getiren bir güç olarak düşünen 

ise çok daha fazla hataya düşmüştür. Çünkü Tanrı, yalnızca o şekilde değil aynı 

zamanda ruhani ya da bedensel bir yaratık olarak da var olmaz, ki kendi varoluşunu 

meydana getiren hiçbir şey de yoktur (Augustine, t.y. :22).7 

Augustinus’un üçüncü grup olarak ayırdığı kişiler, Tanrı’yı tasavvur ederken her ne 

kadar aşkınlığa ulaşmayı istese de insan zihninin sınırlılığından kaynaklanan 

çerçeveden kurtulamamıştır. Zira tanrı insanın var olduğu gibi bir var olma süreci 

geçirmez, onu insandan farklı kılarak kendini var eden olarak düşünmek dahi onu 

kalıba sokmaktır. Tanrı hep vardır ve bu yüzden de kendini var oluşa getirmesi söz 

konusu değildir. 

Tanrı’nın tözünü tamamıyla bilmek ve onu tasavvur etmek çok zordur. Tanrı, kendi 

değişmediği halde tüm değişkenleri meydana getirendir. Kendinde geçici herhangi 

                                                           
7“Qui enim opinatur deum, uerbi gratia, candidum uel rutilum, fallitur; sed tamen haec inueniuntur in 

corpore. Rursus qui opinatur deum nunc obliuiscentem, nunc recordantem uel si quid huiusmodi est, 

nihilominus in errore est; sed tamen haec inueniuntur in animo. Qui autem putant eius esse potentiae 

deum ut seipsum ipse genuerit, eo plus errant quod non solum deus ita non est sed nec spiritalis nec 

corporalis creatura. Nulla enim omnino res est quae se ipsam gignat ut sit” ( Augustine of Hippo, t.y.). 



46 
 

bir şey olmadığı halde geçici olan şeyleri de yaratan O’dur. Dolayısıyla dile 

gelmeyeni görebilmek için yapılması gereken zihni imanla besleyip kapasitesini, dile 

gelmeyeni kavrayabilecek seviyeye getirebilmektir (Augustine, t.y. : 24). Üçlü birlik 

bir ve tek olan gerçek Tanrı’dır. Baba, Oğul ve Kutsal Ruh olarak ifade edilen bir ve 

tek olan tanrının aynı özden ya da tözden (essentia-substantia) olduğuna inanılır ve 

yalnızca arındırılmış zihinler tarafından öyle olduğu anlaşılır (Augustine, t.y. : 25). 

Augustinus’a göre insanları birleştiren iman herkeste aynıdır dolayısıyla her ne kadar 

kullanılan üslup ve sözler farklı olsa da, her insanın anlayacağı dil farklı olduğundan 

çeşitli kişiler tarafından gerçekler yazıya dökülmelidir (Augustine, t.y. :26). 

Augustinus kendinden önce kutsal üçlü birlik konusuna değinmiş yorumculardan da 

bahsederken onların yazmış olduğu eserleri okuduğunu dile getirir. Bu yorumcular 

katolik yani evrensel inanca mensup yorumculardır ki Baba, Oğul ve Kutsal Ruh 

üçlü birliği tanrısal birliktir ve aynı tözdendir. Yine Augustinus’un ifadesine göre 

Baba, Oğul ve Kutsal Ruh’un bölünemez olduğu gibi yaptıkları iş de bölünemezdir 

ve buna iman etmek gerekir (Augustine, t.y.: 28). 

Tanrı olmayan tüm töz yaratılmıştır, yaratılmış olmayan tüm şeyler ise 

Tanrıdır(Augustine, t.y. :30). Tanrı’nın sonsuz ve ölümsüz oluşunun yanında insanın 

yeri nedir peki? Augustinus’a göre insanoğlu da bu sonsuzluktan kendi ölçüsüne göre 

bir pay alıp ebediyen yaşayacaktır (Augustine, t.y. :30). 

Kutsal Kitapta “Her şeyin kaynağı O'dur; her şey O'nun aracılığıyla ve O'nda var 

oldu. Sonsuza dek O'na yücelik olsun. Amin.” denmiştir (Romans 11:36).8 Burada 

isim olarak Baba, Oğul ve Kutsal ruh kelimeleri kullanılmamış olsa dahi “her şeyin 

kaynağı” diyerek Baba, “O’nun aracılığıyla” diyerek Oğul ve “her şey O’nda var 

oldu” diyerek de Kutsal Ruh kastedilmiştir. Tekil şahsa hitap ederek konuşulmasının 

sebebi de Tanrı’nın birliğini vurgulamak içindir (Augustine, t.y. : 32). 

İsa Kutsal Kitap’ta yeri geliyor Baba’dan daha düşük bir varlık olarak, yeri geliyor 

Baba ile eş bir varlık olarak ifade ediliyor. Bunun sebebi nedir? Augustinus İsa’nın 

Baba’dan daha düşük bir varlık olarak yorumlanan Yuhanna 14:28 “Baba benden 

daha üstündür” sözünü İsa’nın Baba’nın kulu olduğu insan formu ile değerlendirmek 

gerektiğini düşünmektedir. Diğer yandan Kutsal Kitap’ta Yuhanna 10:30’da “Ben ve 

                                                           
8 “Quoniam ex ipso et per ipsum et in ipsum omnia. Ipsi gloria in saecula.Amen.” (The Latin Vulgate, 

20 Haziran 2020, Romans 11:36) 



47 
 

Baba biriz” de demektedir, bu ifadeye göre de İsa’yı Tanrı ile aynı özden olması 

bakımından değerlendirmek gerekmektedir (Augustine, t.y.: 47). İki farklı şekilde 

değerlendirme yapmak, Kutsal Kitabın kendi içinde çelişkiye düştüğünü göstermez. 

Aksine bu şekilde bir ifade kullanımının Augustinus’a göre bilinçli bir anlamı vardır. 

Bu anlama göre de Kutsal Kitap insanlara anlayabileceği seviyeden konuşmaktadır. 

Yuhanna 16.12’de “Size daha çok söyleyeceklerim var, ama şimdi bunlara 

dayanamazsınız.” denmiştir; burada işaret edilen Kutsal Kitabın hitap ettiği kesim, 

İsa’nın tanrısallığı mevzusu dahil olmak üzere bir çok üst seviye konuyu 

anlayabilecek kapasiteye sahip değildir. Bu yüzden de Kutsal Kitabın üslubu hitap 

ettiği kesime göre şekillenmektedir. Bu durum Augustinus’a göre Kutsal Kitap’ta şu 

şekilde ifade edilmiştir: “Kardeşler, ben sizinle ruhsal kişilerle konuşur gibi 

konuşamadım. Benliğe uyanlarla, Mesih'te henüz bebeklik çağında olanlarla konuşur 

gibi konuştum” (1Ko. 3:1).  

Augustinus toplumda insanların yaygın şekilde, Kutsal Kitaptaki Baba’nın Oğul’dan 

daha üstün olduğunu belirten ifadeleri yanlış yorumladıklarını söylemektedir 

(Augustine, t.y. :69). İnsanlar böyle düşünmektedirler; çünkü Oğul’u Baba’nın 

gönderdiği söylenmektedir. Kutsal Ruh içinse hem Baba hem de Oğul, O’ndan daha 

üstündür diye düşünürler; çünkü Baba Oğul aracılığıyla Kutsal Ruh’u göndereceğini 

söylemiştir (Yu. 14:26). Bu tarz bir yorum gerçeği yansıtmamaktadır; zira Tanrı 

neredeyse Kutsal Ruh da oradadır (Mez. 139:7-8). Kutsal Kitapta var olan bu 

pasajlar birbirine zıt değildir, fakat onu okuyan kendi meyilli olduğu anlayış formuna 

göre yorum yapmaktadır. Beden almış olan Oğul, Baba tarafından yeryüzüne 

gönderilmişti. İnsanlar tarafından görülen Oğul, Tanrısal olan Oğul’un tözünü 

yansıtmamaktadır; zira Oğul tanrısal özden olduğundan ve tanrısal olan dünyevi 

gözlerle görülemeyecek olduğundan görünen, Söz’ün beden almış olarak dünyaya 

inmiş halidir (Augustine, t.y. : 71). 

Kutsal Ruh da Oğul gibi Baba tarafından gönderilmiştir. Gönderilen Kutsal Ruh’un 

görülmesi tıpkı Oğul’da da olduğu gibi tanrısallığın görünümü değildir. Zira 

tanrısallık dünyevi gözlere açık değildir. Buradan yola çıkarak Kutsal Ruh, İsa’nın 

üzerinde bir güvercin olarak belirdi dense de,  Pentikost gününde aniden gökten 

gelen güçlü bir rüzgar esintisini andıran bir ses olarak duyulsa da veya ateşten dillere 

benzer şeyler insanlar tarafından görülse de, bu Kutsal Ruh’un tanrısal tözünün açığa 

çıkması değildir. Bu noktada Kutsal Ruh’un gönderilmesini ifade eden bu pasajlar 



48 
 

aslında dünyevi gözlere açık olan Tanrı’nın dünyadaki faaliyetine işaret eder 

(Augustine, t.y. : 72). 

Tanrısal tözün dünyevi olan algıyla idraki mümkün değilse eğer Kutsal Kitap’ta bu 

şekilde ifadelerin bulunmasının amacı nedir? Augustinus bu konuya yönelik 

sorgulamaların farkındaydı. Dolayısıyla Kutsal Ruh’un gökyüzünden bir güvercin 

olarak inmesi ya da ateş olarak görünmesi, 1.Korintliler 10:4’te bahsedilen kayanın 

İsa Mesih olduğu söylenmesi hepsi bir amaca yönelik ortaya çıkıyordu. Augustinus’a 

göre bir belirip bir kaybolan bu görünümler bir şeye işaret etmek için var oluyordu 

(Augustine, t.y. : 74). Ancak Augustinus teofani ve İsa’nın beden alışı arasında fark 

olduğunu ortaya koyar: 

O zaman, Kutsal Ruh’un da zaman içinde bedensel formda açığa çıkarak insani 

duyulara görünür hale gelmesi ve bir şeyi işaret etmesi mecburi olduğundan, 

gönderildiği söylenir fakat O’nun, kul formuna bürünen Oğul gibi Baba’dan daha eksik 

olduğu söylenmez çünkü bu kul formu Oğul’un şahsının özüyle birlik içindeydi fakat 

belirli bir zaman için varolan bu bedensel formlar ise gerekli olanı göstermek için var 

olup daha sonra kayboluyordu (Augustine, t.y. : 75). 

 

Anlaşılmaktadır ki Kutsal Kitap’ta bulunan ve Kutsal Ruh’a işaret eden sözler belli 

ihtiyaçlar doğduğunda var oluyordu ve gösterilmesi gereken gösterildikten sonra 

kayboluyordu; fakat Augustinus teofaniler ile Oğul’un beden alışı arasında bir ayrım 

yapar. O’na göre Kutsal Ruh’un da Oğul’un da gönderildiği söylenir fakat Oğul’un 

beden alışı aniden belirip daha sonra kaybolan bir durum olmadığından bir teofani de 

değildir. 

Kutsal Kitap’ta Tanrı’nın göründüğünü belirten ifadelere göre bu belirmeyi nasıl 

yorumlamak gerekir? Adem’e görünen ile İbrahim’e görünen Baba, Oğul ve Kutsal 

Ruh bağlamında hangisidir ya da bölünmez olan kutsal üçlü birlik midir? Bu noktada 

Augustinus’a göre Kutsal Kitap hangisi olduğuna dair belirgin ifadeler kullanmaz. 

Tanrı’nın görünürlüğünü nasıl anlamak gerektiğine ise Augustinus, Yaratılış 

kitabından örnek vererek açıklama yapar. Akşamın serinliğinde yürüyen Tanrı’nın 

sesini duyan Adem kendini saklamıştır. Bunun üzerine de Tanrı, ‘Adem neredesin?’ 

dedikten sonra Adem çıplak olduğu için Tanrı’ya O’ndan saklandığına yönelik bir 

cevap vermiştir (Yar. 3:8-10). Bu pasajlara bakıldığında Tanrı’nın duyularla 

algılanabilir olduğu söylenebilir fakat Augustinus’a göre buradaki mecazı görmek 

gerekir. Her ne kadar kutsal sözler bu şekilde algılanmasına sebep olsa da 



49 
 

Augustinus’a göre belli zihni kapasiteye sahip insanlar derindeki manayı mecazla 

anlayabilmektedir çünkü Adem’in Tanrı’yı genellikle bedensel gözlerle gördüğü 

yazılmış olsa da yasak meyveyi yemeden önce kapalı olan ne çeşit bir gözün açıldığı 

belirtilmiş değildir (Augustine, t.y. : 80-81). Yine bu bağlamda Kitabı Mukaddes’te 

Tanrı duman, ateş, koyu bir bulut, gök gürültüsü gibi dünyevi maddeler ile açığa 

çıkmış olarak ifade edilmiştir (Çık. 19:16-20). Augustinus’a göre bu şekildeki 

ifadelerden yola çıkarak bunun Söz olan İsa’nın ya da Kutsal Ruh’un tözü olduğunu 

Ariusçular dahi iddia etmekten çekinmişlerdir. Dolayısıyla tüm bu şeyler Yaratan’a 

hizmet etmek için var olan yaratılmışlardır ve insan duyularına uygun olacak bir 

düzen içerisinde sunulmaktadır (Augustine, t.y. : 90). 

Musa’nın Tanrı’yı görmesiyle alakalı pasajları değerlendirirken Augustinus bu 

durumu farklı bir mecaz kullanarak anlatmıştır ve kullandığı pasajın çevirisi kendine 

has bir yorum içerir. İlgili pasaja göre Rab ile Musa’nın tıpkı bir arkadaşın birbiriyle 

yüz yüze görüştüğü gibi görüştüğü, sonra da Musa’nın ordugâha geri döndüğü 

belirtilir (Çık. 33:11). Bunun akabinde ise Musa Tanrı’dan eğer kendisinden 

hoşnutsa O’na giden yolları kendisine göstermesini ister (Çık. 33:13). Fakat bu kısım 

Augustinus’un kullandığı çeviride farklılık gösterir.9 Augustinus’un kullandığı 

çeviriye göre Musa Tanrı’dan eğer kendisinden hoşnutsa, O’na kendisini(Tanrı’yı 

kastediyor) olduğu gibi göstermesini ister (Augustine, t.y. : 92). Dolayısıyla 

Augustinus, paylaşmış olduğu bu cümlelerle kendinin de ifade ettiği gibi, Musa’nın 

yalnızca dünyevi gözlerle Tanrıyı bildiğini fakat aradığının Tanrı’nın özü yani zâtını 

bilmek olduğunu anlatmıştır (Augustine,  t.y. :92). 

Hakikatte Tanrı’nın özü, üçün yani Baba, Oğul ve Kutsal Ruh’un bir ve aynı 

oluşundan meydana gelmektedir. Bu birlikte ne zamansal açıdan ne de mekânsal 

açıdan bir aralık bulunur. Ezelden ebede bir ve aynıdır. Fakat söz olarak ağzından 

çıktıklarından yani Baba, Oğul ve Kutsal Ruh dendiğinde birbirinden ayrılmış 

gözükürler ve bunun yegâne sebebi hepsinin bir çırpıda söylenemeyecek olmasıdır 

                                                           
9“Quod si ea quae legamus de his rebus sufficienter edita in latino sermone aut non sunt aut non 

inueniuntur aut certe difficile a nobis inueniri queunt, graecae autem linguae non sit nobis tantus 

habitus ut talium rerum libris legendis et intellegendis ullo modo reperiamur idonei, quo genere 

litterarum ex his quae nobis pauca interpretata sunt non dubito cuncta quae utiliter quaerere possumus 

contineri; fratribus autem non ualeam resistere iure quo eis seruus factus sum flagitantibus ut eorum in 

Christo laudabilibus studiis lingua ac stilo meo quas bigas in me caritas agitat maxime seruiam. 

Egoque ipse multa quae nesciebam scribendo me didicisse confitear; non debet labor hic meus 

cuiquam pigro aut multum docto uideri superfluus cum multis impigris multisque indoctis inter quos 

etiam mihi non parua ex parte sit necessarius” (Augustine of Hippo, t.y.). 



50 
 

(Augustine, t.y. :170). Augustinus burada yine dünyevi gözlere görünen ile dünyevi 

gözlere açık olmayan hakikat arasındaki çizgiyi örneklemiştir. Zira Kutsal üçlü birlik 

arasında bir farklılık olacaksa bu yalnızca insan zihninin kendi başına aşamayacağı 

kapasitesinin sınırları içinde kalmasından kaynaklanmaktadır.  

 4.2.1. Substantia ve Essentia arasındaki ilişki 

Augustinus De Trinitate adlı eserinde yer yer Grekçe ile olan ilişkisinin zayıf 

olduğuna dair ifadeler kullanır. Hıristiyanlığın karşılaşmış olduğu teolojik problemler 

için önerilen terimler Grekçe’den gelmektedir. Bu duruma vakıf olan Augustinus ana 

dili Grekçe olup Grekçe eserler yazan teologların eserlerini okumuştur fakat ana 

dilinden değil Latince’ye çevrilmiş hallerini okumuştur (Augustine, t.y. :101). 

Dolayısıyla gerek kendi teoloji anlayışında etkili olan Kapadokya Babaları olsun, 

gerekse de Plotinos olsun bu kişilerin eserlerini ana dilinden okumamıştır. 

Augustinus Hıristiyanlıkta bazı önem arz eden Grekçe terimleri anlamak için Latince 

ile karşılaştırarak incelemiştir. Buna göre Tanrı’yı ifade ederken bizim Türkçe’de 

kullandığımız “töz (substantia)” kelimesinin yerine “öz (essentia)” kelimesinin daha 

uygun olacağını söylemiştir. Augustinus’un bu ayrımı yapmasının sebebi substantia 

kelimesinin pasif bir terim olduğu ve potansiyel olarak yani bilkuvve halde bulunan 

tanrısal varoluşu ifade etmesi ve essentia kelimesinin ise aktif olarak yani bilfiil 

halde bulunan tanrısal varoluşu ifade etmesidir.(Augustine, t.y. :124). Grekler öz için 

ousia kelimesini kullanırlar. Augustinus bu terimi açıklarken nasıl anlaşılması 

gerektiğine dair örnekler verir. Örneğin; bilgelik bilge olmaktan gelir, bilgi 

bilmekten gelir aynı şekilde “varoluş (essentia)” da “var olmaktan (esse)” gelir 

(Augustine, t.y. :176). Yani bir başka deyişle varlığa gelen fiil halinde olandan açığa 

çıkmaktadır. Bu sebeple de Augustinus’a göre substantia kelimesinden ziyade 

essentia kelimesi ile ifade edilmesi daha uygundur. 

Türkçe’ye “şahıs” olarak çevirdiğimiz “hypostasis” kelimesi de Latince ve Grekçe 

arasındaki uyuşmazlığı göstermektedir. Augustinus yine bu kavramı açıklarken 

Grekçe konusunda yetersizliğini de dile getirir. Greklerin kullandığı ousia yerine 

Latincede “esse”  kelimesi karşılık gelir fakat çoğunlukla “substantia” kelimesi 

kullanılır. Augustinus Grekler’in “hypostasis” kelimesini de kullandığını fakat bunun 

“ousia” kelimesi ile arasındaki farkı bilmediğini söyler. Greklerin alışılmış bir 

biçimde kullandığı “μίαν οὐσίαν, τρεῖς ὑποστάσεις( mian ousian, treis hypostaseis)” 



51 
 

yani “bir özde üç şahıs” ifadesinin Latince karşılığının “una essentia, tres 

substantiae” olduğunu ifade eder. Ancak bu şekilde bir kullanım aynı manayı 

vermeyip aksine yanlış bir kullanım olmaktadır. Mamafih Augustinus da çoğunlukla 

“essentia” kelimesini kullansa da  “substantia” kelimesini de kullandığı görülür 

(Augustine, t.y. :185). İlaveten Augustinus “essentia” dendiğinde “substantia” ile 

aynı şey anlaşıldığı ve hatta “una essentia, trias substantiae” demeye cüret 

edilemeyeceğini ancak “una essentia, trias personae” olarak ifade edilebileceğini 

söylemiştir (Augustine, t.y. :186). Bu ifadeleri desteklemek için Augustinus, 

Yuhanna 10:30’da yazan “ Ben ve Baba biriz.” cümlesini örnek göstererek hem 

çoğulluğu yani böylece şahısların ifade edildiğini hem de “bir” ifadesi kullanıldığı 

için özde bir oluşun vurgulandığını dile getirmektedir. Sabellian’ın görüşlerini 

savunan kişiler için de yanlış yolda ilerlediklerini göstermek için bu cümleyi örnek 

göstererek sadece “Baba’nın tanrısallığı vurgulansaydı bu çoğul ifade verilmezdi” 

şeklinde bir açıklama yapmıştır (Augustine, t.y. : 186). 

Şahıs ve öz arasında çizilen farklılık özün zata karşılık gelmesi olurken şahısın 

aradaki ilişkiye karşılık gelmesi olmuştur. Augustinus bu durumu “imago(suret)” ve 

“verbum(söz)” arasındaki ilişki ile örneklendirmektedir. Imago, zihne yansıyan 

görünüş olurken söz kendine işaret eder, yani insandan bahsedersek insanın kendine 

işaret etmiş oluruz fakat efendi dersek akla köle gelir ve böylece aradaki ilişkiden söz 

etmiş oluruz (Augustine, t.y. : 216). Kutsal üçlü birlik yani trinitas kelimesinin 

Kutsal Kitap’ta geçmediğinden daha önce de bahsetmiştim; mamafih Augustinus’un 

da kullandığı şahıs anlamına gelen “persona” kelimesi de kullanılmamaktadır. 

Dolayısıyla Augustinus, bu kelime Kutsal Kitapta yazılmamış olsa da kabul edilebilir 

olduğunu söyler çünkü bu kelimenin kullanılması Kutsal Kitapta yazılmış olan bir 

şeye zıt düşecek bir anlam içermemektedir. Ancak eğer ki üç tanrı dersek bunun anti 

tezi Yasanın Tekrarı 6:4’te  “Dinle, ey İsrail! Tanrımız RAB tek RAB’dir.” olarak 

ifade edilmiştir (Augustine, t.y. : 224). 

Grekçe ve Latince arasındaki fark Kutsal Kitabı da anlama açısından farklılığa sebep 

olmuştur. Zira Augustinus da Latinlerin “una essentia, tres persone” ifadesini 

benimserken Greklerin “una essentia, tres substanias” ifadesini benimsediğini 

söyler(Augustine, t.y. :222)10. Diğer bir açıdan aslında “persona” kelimesinin Grekçe 

                                                           
10“Quod enim de personis secundum nostram, hoc de substantiis secundum graecorum consuetudinem 

ea quae diximus oportet intellegi. Sic enim dicunt illi tres substantias, unam essentiam, 



52 
 

karşılığı “prosopa” olmasına rağmen Grekler bu kullanımı uygun bulmayıp 

“hypostasis” kelimesini kullanılmışlardır (Augustine, t.y. : 227).  Bu terimlerin 

kullanılmasının gerekli olup olmadığı konusunda ise Augustinus gerekli olduğunu 

çünkü bu terimlere ihtiyaç duyulmasının sebebinin heretik akımların ortaya atmış 

olduğu düşüncelere karşı argüman oluşturmak olduğunu belirtmiştir (Augustine, t.y. : 

224).  

Peki bu karmaşanın oluşmasındaki sebep nedir? Augustinus’a göre bu, insan zihninin 

kapasitesinin yeterli olmayışı sorunudur. Kutsal üçlünün şahıslarından yani Baba, 

Oğul ve Kutsal Ruhtan bahsederken tek başına Baba anılsa da ya da Baba ve Oğul 

birlikte anılsa da, iki şahıs birlikte anıldığı için bu tek başına anılan Baba’dan daha 

büyüktür demek değildir. Ancak insan zihninin kapasitesi bu durumu büyük, küçük, 

boş, dolu gibi tanımlamalar yapmadan kurgulayamaz (Augustine, t.y. : 229). 

Kapasiteyi artırarak kavramayı sağlamak içinse ilk adım kavranması güç olsa da 

iman etmektir (Augustine, t.y. : 231). 

4.2.2.Augustinus ve Analoji 

Augustinus sekizinci kitapla birlikte insanın var olan kapasitesiyle Tanrı’yı nasıl 

anlayabileceği üzerine yoğunlaşır. Bunun için de analojiler kullanır. Augustinus’a 

göre insanın kendi başına Tanrı’yı bilmesi mümkün değildir. Tanrı’nın zatı bilinemez 

ve Tanrı’ya dair tanımlama ancak ne olmadığı yönünden yapılır. (Augustine, 2002: 

6). Tanrı’yı negatif yönden tanımlamanın dışındaki her tanımlama eksik kalacaktır: 

“Bu iyi ve şu iyi. ‘Bu’ ve ‘Şu’ kelimelerini çıkar da yapabilirsen iyinin bizatihi 

kendini gör; böylece iyi olan Tanrı’yı göreceksin, başka iyiler aracılığıyla iyi değildir 

O, bizatihi iyinin kendisidir”(Augustine, 2002: 7).  

İnsana ait dünya ve içindekiler gördüklerinden oluşur. Karşılaşmadığı hiçbir obje ya 

da hiçbir duygu oraya ait değildir.  Ancak karşılaşılan her yeni fikir ya da yeni bir 

obje önceden karşılaşılmış olanın bilgisiyle harmanlanarak zihinde yerini bulur. Zira 

“yuvarlak kare” diye bir şey yoktur hayal edilmesi de muhaldir, çünkü böyle bir şey 

ile daha önce karşılaşılmamış ve mantığa terstir; zihinde buna benzer hiçbir şey 

yoktur. İyi dediğimizde ise iyinin birçok türüyle karşılaşmışızdır. Biz işittiğimiz ya 

da okuduğumuz ancak görmediğimiz herhangi bir şeye inandığımızda, tıpkı 

                                                                                                                                                                     
quemadmodum nos dicimus tres personas, unam essentiam uel substantiam” (Augustine of Hippo, 

t.y.). 



53 
 

düşüncelerimizde vuku bulan bedensel formlar ve özellikler gibi zihin onları kendine 

yansıtmalıdır (Augustine, 2002: 10). Dolayısıyla Tanrı iyidir denilirse Tanrı’nın iyi 

olduğunu anlamak için zihnimizde var olan iyi kavramıyla bağıntılı şeylere bakılarak 

bir benzetme yapılır.  

Tanrı’ya ulaşmak ne derece mümkündür? Kutsal Kitap’ta havarinin bahsettiği 

Tanrı’yı yüz yüze görmekten kast edilen nedir ve bu ne şekilde olur?11 Augustinus bu 

sorulara cevap olarak temelde “sevgi”yi vermektedir; fakat Tanrı bilinemez ise nasıl 

sevilebilir?:  

Yoksa bu, biz her türlü üçlü birliği sevmiyoruz yalnızca Tanrı’nın üçlü birliğini seviyoruz mu demek 

oluyor? Üçlü birlikte sevdiğimiz Tanrıdır; fakat biz ne Tanrıyı gördük ne de başka bir Tanrıyı 

biliyoruz. Yalnızca tek bir Tanrı vardır ki biz bu tek Tanrıyı görmedik ama iman edip seviyoruz. Fakat 

soru şu, biz bildiğimiz şeylere olan ne çeşit bir benzerliğe ve karşılaştırmaya inanalım ki henüz 

bilmediğimiz Tanrıyı sevelim? (Augustine, 2002: 13). 

Örneğin, adil olmanın bir erdem olduğu toplumlar tarafından kabul edilir ancak eğer 

adil biri değilsek adalet hakkında söylenen herhangi bir şey ya da adil olan biri 

hakkında herhangi bir şey bize bir şey ifade etmez. “Dolayısıyla genel ya da özel, 

edinilmiş bilgilerde karşılığını bulmadığı sürece, kimse inandığı ve görmediği şeyi 

sevemez” (Augustine, 2002: 14). Adil olmak için önce adil olanı sevmek gerekli 

fakat sevmek için de bilmek gereklidir. 

4.2.3.Augustinus’a Göre Bilmenin Aşamaları 

Bilmenin tanımı sorulsa herkes kendi perspektifinden bir açıklama yapabilir; 

Augustinus, deneyimleyerek ve tecrübe ederek bilmenin ilişkisini açıklamıştır. Buna 

göre, örneğin ben eğer İstanbul’da yaşayan biri olarak İstanbul’da yaşamaktan 

bahsediyorsam bu benim deneyimimdir ve bende içkinleşmiştir. Eğer Ankara’da 

yaşamadığım halde Ankara’dan bahsediyorsam ben bu bilgiyi başka biri aracılığıyla 

edinmişim demektir (Augustine, 2002: 16). Buradan hareketle adil olmanın ne 

olduğunu bilmek adil olan birinden gözlemlemek demek değildir. Adil olma hali 

ancak bizatihi kendi ruhunda vuku bulduysa gerçek anlamda bilmekten söz edilebilir.  

Kutsal Kitap Tanrı ile sevgiyi bir tutar.12 Tanrıda var olabilmek için Tanrıyı sevmek 

ve bunun için de Tanrıyı bilmek gerekir. İnsanın, sınırlı kapasitesiyle Tanrıyı 

                                                           
11“Şimdi her şeyi aynadaki silik görüntü gibi görüyoruz, ama o zaman yüz yüze görüşeceğiz. Şimdi 

bilgim sınırlıdır, ama o zaman bilindiğim gibi tam bileceğim” (1Ko.  13: 12). 
12“Sevgili kardeşler, birbirimizi sevelim. Çünkü sevgi Tanrı'dandır ve seven kişi Tanrı'dan doğmuştur. 

Tanrı'yı bilendir. Sevmeyen kişi Tanrı'yı bilmeyendir. Çünkü Tanrı sevgidir” (1Yu.  4:7-9). 



54 
 

sevmesi mümkün değildir. Bu sebeple de Kutsal Kitap bu sevgiye yakın olan 

sevgiyle başlamak gerektiğini öğütlemektedir. “Kardeşini seven ışıkta yaşar ve 

başkasının tökezlemesine neden olmaz” (1Yu. 2:10). Böylece Kutsal Kitabın 

otoritesi takip edilerek kardeşini sevme öğüdüne uymak Tanrı’da var olmanın yolunu 

açmaktadır. İnsan kardeşini bedensel gözle görür; fakat bu şekilde Tanrı’yı 

görebilmesi mümkün değildir. Fakat eğer kardeşini ruhsal bir sevgiyle görerek sevse 

Tanrıyı da görürdü ki O sevginin bizatihi kendisidir. Tanrı ancak derin bir manevi 

görüş ile görülebilir (Augustine, 2002: 20-21). Böylece denilebilir ki Tanrıyı sevmek 

ile komşunu sevmek, bir ve aynı sevgiden kaynaklanır. Tanrıyı Tanrı’dan dolayı 

severiz, kendimizi ve komşumuzu da Tanrı’dan dolayı severiz (Augustine, 2002: 21). 

Augustinus’a göre Kutsal Kitap’ın övdüğü ve bildirdiği sevgi iyiye duyulan sevgidir. 

Sevgi ise bir üçlemeden oluşur. Bu üçleme seven, sevilen ve sevgidir ve biri olmadan 

diğerleri var olamaz. Sevgi tıpkı bir tutkal gibi seven ve sevileni birbirine 

bağlayandır. Sevgi üçlemesi dışta olan, maddesel boyutta olan şeylere dair bile 

olabilir. Ancak istenilen manevi boyutta olan sevgiye ulaşmaktır. Bir kişinin ruhu 

arkadaşında onun ruhundan başka neyi sevebilir? Yine burada da seven, sevilen ve 

sevgi söz konusudur (Augustine, 2002: 22). Augustinus, sevginin üçlemesinin 

evrendeki her şeyde bile bulunmasından bahsederek üçlü birliğin önemini 

vurgulamış ve bu noktadan da Kutsal Üçlübirliğe geçiş yapmıştır. 

Augustinus’a göre Tanrı’yı yani kutsal üçlü birliği aramanın ve Tanrı’yı bilmenin ön 

koşulu sevgidir. Bilmek ve tanımak ön koşulsa eğer seven önce kendini bilmelidir. 

“Bir zihin eğer kendini tanımıyorsa başkasının zihnini nasıl tanıyabilir ki? Bedende 

bulunan gözlerin başka gözleri görmesi fakat kendini görememesi gibi zihin de başka 

zihinleri bilip, kendini bilmez değildir” (Augustine, 2002: 27). Bu tıpkı yeni 

karşılaşılan bir durum ve nesneyi kavramak için önceden zihne atılmış olan 

bilgilerden faydalanmaya benzemektedir. Zira başka bir zihni kavramak için onda 

kendinde olana benzer şeyler bulması gerekmektedir. 

Tanrı’ya ulaşmak için sevgi ve bilmenin üzerine yoğunlaşan Augustinus, bunu sevgi 

üçlemesiyle örneklendirdiği gibi bilmek için de aynı analojiyi kullanmaktadır. Buna 

göre bilen, bilinen ve bilgi tek ve aynıdır. Dolayısıyla bir zihin kendini bildiğinde, 

bildiği farklı bir doğadan olmadığından ona eştir (Augustine, 2002: 28). Tıpkı kutsal 

üçlü birlikte olduğu gibi biri diğerinden üstün değildir. 



55 
 

Altından yapılmış üç adet eş büyüklükte ve birlikte olan yüzük aynı maddeden 

yapıldığı için özleri birdir; fakat bu üç yüzük eritildiğinde birbirine karışacak ve 

yüzüğü yüzük yapan özelliklerini kaybedecektir. Dolayısıyla artık üçlü olma 

özelliğini kaybettiğinden hammaddesi dışında bir şeyden bahsetmek mümkün 

değildir. Bu bağlamda zihin, sevgi ve bilgi üçlemesi aynı özden olmalarına rağmen 

altın yüzüğün eriyip yüzük olma özelliğini kaybetmesi gibi kendine has özelliklerini 

kaybetmezler (Augustine, 2002: 30). 

Augustinus’a göre Tanrı’yı bildikçe O’nun gibi olunur ancak bu bilme hali O’na eş 

olan bir boyutta değildir. Tanrı, Tanrı’nın kendini bildiği gibi bilinemez. Duyu 

organlarıyla algılanan şeyin zihinde imgesi oluşur ve bu imge maddesel boyutta var 

olan objeler gidip tükenen ya da yok olan bir şey değildir, daimidir. Bu sebeple de 

Augustinus, zihindeki imgenin doğasının bedenin doğasından daha iyi olduğunu 

kabul eder. Zihnin kendini bilmesi neyi bildiğini de gösterir ve bu bilme hali 

birbirine eş ve aynı özdendir. Bu öz bedenin özünden daha üstündür fakat Tanrı’nın 

özü ondan da daha üstündür (Augustine, 2002: 37). Buradan hareketle üçlü birliğin 

net bir imgesi olduğunu söyleyen Augustinus bunu zihin, onun ürünü bilgi ve bu 

ikisini birbirine bağlayan sevgiden oluştuğunu söyler. Üçü de aynı özden ve tektir ( 

Augustine, 2002: 40). 

Sevmek için bilmek, bilmek için de bilmeye dair arzu duymak gerekir. 

Augustinus’un kullandığı analojiler insan zihninin kapasitesini fark etmesi 

üzerinedir. Zihin kendini fark ettiğinde daha üstün bir maneviyata sahip olunmuş 

olur. Zihnin kendini fark etmesi için de fark etmeye dair bir istek duyması gerekir. 

Kullanılan analojilerden bir diğeri hafıza, anlayış ve istektir ve dolayısıyla da 

hatırlamak, anlamak ve istemektir. Bir dil öğrenmenin faydası gözlemlendiğinde kişi 

o dili öğrenmenin önemini fark edip, öğrenmek için istek duyar. Öğrenmek için o 

dilin kurallarını anlamak ve nitekim kalıcı olması içinde hafızada tutmak gerekir:  

 Her neyi anlıyorsam, anladığımı bilirim ve her neyi istiyorsam istediğimi bilirim ancak;  her neyi 

biliyorsam  hatırlarım. Bu sebeple de tüm anlayışımı ve tüm isteğimi hatırlarım. Benzer olarak, bu 

üçünü anladığımda aynı zamanda tümünü de anlamış olurum. Bilmediklerim dışında anlaşılır olup da 

anlamadığım hiçbir şey yoktur. Bilmiyorsam ne hatırlar ne de isterim. Böylece, anlaşılabilir olan 

şeylerden her neyi anlamıyorsam akabinde de ne hatırlarım ne de isterim (Augustine, 2002: 58-59). 

Bu pasajdan hareketle Augustinus ‘un zihnin bir melekesi olan anlamayı ele alırken 

onu, neyi anlamayı istediğinden ve anladığı şeyi hatırlamasından ayrı tutmadığı 

görülür. Bu üçlü birlik birbirine bağlı ve biri diğeri olmadan düşünülemez. Biri 



56 
 

diğerinden ne daha üstün ne de daha aşağıdadır. Bunların hepsi tek bir zihinde ve tek 

bir özde gerçekleşir. Temelde bilmek ve sevmek Tanrı’ya giden yol olduğundan 

Augustinus bu analojileri birbirine bağlantılı olarak kullanmıştır. 

4.2.4. Dünyevi İnsan-Manevi İnsan 

İnsan zihin ve bedenden müteşekkil bir varlıktır. Bedensel yönüyle maddesel yani 

dünyevi olana bağlıdır, zihinsel yönüyle manevi olana bağlıdır. Şüphesiz ki içsel 

insan anlayışla donatıldığı gibi dışsal insan da bedensel duyularla donatılmıştır 

(Augustine, 2002: 60). İnsanın algılarına gelen bir obje düşünüldüğünde burada yine 

üçlü çalışan bir mekanizma söz konusudur. Bunlardan ilki görülen nesne, ikincisi 

görülenin zihinde oluşturduğu imge ve üçüncüsü duyuları algılanabilir olan objeye 

yönlendirecek olan istektir (Augustine, 2002: 65).  Mamafih üçlü çalışan bu 

mekanizmanın özü bir değildir. Rasyonel ruh dışsal dünyaya bağımlı olan insana 

göre hareket ettiğinde acı çeker. Duyu organlarıyla algılanan şeyin zihinde görüntüsü 

oluşur ve bu görüntü hafızaya atılır, algılanan şey artık var olmasa bile zihinde 

görüntüsü kalmıştır. Hafızaya atılan bu görüntü hoşnut edici bir olaydan 

kaynaklanabileceği gibi hoşnut etmeyen ve dolayısıyla hatırada tutulmak istenmeyen 

bir olaydan da kaynaklanabilir. Hafızada kayıtlı olan bilgiler istenmeyen bir olaysa 

gerçek olayla alakası olmayacak şekilde bile değişikliğe uğrayabilir ya da istenen bir 

olaysa da artık var olmadığı için acıya sebep olabilir. Dolayısıyla dünyevi olana 

bağımlı olan insan üzülmeye mahkûmdur (Augustine, 2002: 70). 

İsteğin doğrultusunda bazen duyular aracılığıyla algılama gerçekleşse bile hafızaya 

atma gerçekleşmez çünkü ruhta var olan istek başka bir alana ilgisini çevirmiştir. 

Bunun için Augustinus herkesin hayatında sıklıkla karşılaştığı olaylardan örnekler 

verir. Bir kişi ile gerçekleştirdiğimiz konuşmalarda bazen bazı anları zihnimiz 

kaydetmez; fakat duyu organlarımız o anda işlevini kaybettiği için ya da o anda 

kaydetmeyi durduğu için değil ruhun isteğinin odağı başka bir yere kaydığı için bu 

gerçekleşmiştir. Bu sebeple de “orayı duymamışım” deriz fakat bu yanlış bir ifadedir 

zira “duymadım” değil “anımsamadım” demek uygun olacaktır. Zihin o anda ilgisini 

başka bir yöne çevirdiğinden gerçekleşen olay hafızaya kaydedilmemiştir 

(Augustine, 2002: 78).  

Zihin istediği yönde hafızasını kullanabilir. Örneğin, daha önceden görülmemiş 

olunsa da siyah bir kuğudan bahsedilebilir mi? Edilmesi mümkündür çünkü siyahın 



57 
 

bilgisi de kuğunun bilgisi de hafızada mevcuttur ve ruh istediğinde bu iki bilgi bir 

araya gelerek zihinde siyah bir kuğunun görüntüsünü oluşturabilir. Bu bağlamda 

zihinde sonsuzca bu türden birleştirmeler yapılabilir bunun için tek sınır hafızanın 

kapasitesidir. Hafızaya dâhil olmamış hiçbir şeyin kişinin dünyasında yeri yoktur ve 

onun için bir şey ifade etmez.  

Bu süre zarfında elimden geldiğince isteğin görülebilir obje ile görüntü arasında bir 

birleştirici olarak bulunduğunu gösterdim; yani üreten ve ürünün. İster algılanmış olsun 

ister düşüncede kalmış olsun üreten ya da ürün denmez. Böylece zaman bize içsel 

insanda aynı üçlemeyi aramayı ve şimdiye kadar bahsettiğim dışsal dünyaya bağlı olan 

hayvani ve bedensel insandan çıkmak için çabalamayı öğütler. Umuyoruz ki biz orada, 

Tanrı’nın bir imgesi olan üçlü birliği bulabiliriz (Augustine, 2002: 81). 

Augustinus, insanı aşağı çeken bedenden kurtulmayı ve bedenin isteklerinden arınıp 

maneviyata yükselmeyi amaç olarak göstermiştir. Üçlü birliğin varlıkta, maddesel 

boyutta algılananlarda da var olduğu gösterilmiştir ki aslında aranılan bu değildir. 

Aranılan üçlü birlik yalnızca zihinde var olan da değil, rasyonel zihinde var olandır 

(Augustine, 2002: 91).  

“Maddesel olan şeyler bedene ait olan duyu organları aracılığıyla algılanır fakat 

sonsuz ve sabit olan manevi şeyler bilgelik aracılığıyla anlaşılır” (Augustine, 2002: 

95). Augustinus bilgelik ve bilgi sahibi olmak arasında bir ayrım yapmıştır. “Sonsuz 

olan şeylere dair zihinsel idrak bilgeliğe ait olurken,  geçici olan şeylerin akılla 

kavranması bilgi sahibi olmaya ait olur” (Augustine, 2002: 102). 

Dünyevi olana tabi olan insan için sabiteden söz etmek mümkün değildir. İnanılan 

tek bir doktrin olsa bile her kişinin o doktrine dair imanı farklıdır. Başka bir örnek 

vermek gerekirse herkesin mutlu olmak isteyeceği ortak bir gerçekliktir; fakat neyin 

mutlu edeceği konusuna gelindiğinde şüphesiz ki her bir kişiden ayrı bir cevap 

alınacaktır. Oysaki Tanrı’da gerçekleşen mutluluk hakiki mutluluktur, kişiden kişiye 

değişmez. 

Dünyevi olan bedene bağlı kalınarak Tanrı’ya ulaşılamaz; ancak tamamen de maddi 

bedeni yadsımak doğru değildir. Augustinus bu bağlamda Kutsal teslisin yani Baba, 

Oğul ve Kutsal Ruh’un ikinci uknumunun hem insan hem de Tanrı oluşunu 

vurgulayarak, Oğul İsa’nın insanların günahları için kendini feda etmesinin 

gerekliliğini de ifade etmiştir (Augustine, 2002: 124). Bu sebeple de insan dünyevi 

olan bedenini bir araç ve manevi olana ulaşmak için bir aşama olarak görüp sonsuz 

mutluluğun arayışına girmelidir. 



58 
 

Augustinus böylelikle insanla ilişkilendirerek üç çeşit üçlü birlikten bahsetmiştir. İlki 

duyu organlarıyla algılanıp artık gerçekliğini kaybeder, ikincisi yok olur ama 

hafızada var olmaya devam eder ve üçüncüsü insanın Tanrı’nın bir imgesi olarak 

ulaştığı ölümsüz olan rasyonel ruhta gerçekleşir. İnsanın amacı bu üçüncüsünü 

ulaşmaktır ki kutsal üçlü birliğin görüntüsünü bu aşamadan sonra anlayabilir. İnsan 

zihninde var olan hafıza, anlayış ve istek üçlüsü ile sonsuz ve değişmez olan kutsal 

üçlü birliği fark edebilir. 

Baba, Oğul ve Kutsal Ruh özde bir fakat şahıs olarak ayrıdır. Zamana bağlı olarak 

kullanılan ifadeler özde bir olan kutsal teslisi anlamayı güç kılar. Kutsal Ruh’un 

Baba’dan ve Oğul’dan çıktığını söylemek öncelik sonralık bağlamında düşünmeye 

zorlar; fakat bilinmelidir ki kutsal teslis zamandan ve mekândan bağımsızdır. Oğul 

için Baba’nın özünden doğmuş denir fakat Kutsal Ruh için doğmuş yerine hem 

Baba’dan hem Oğul’dan meydana gelir denir. Kutsal Ruh’un da Oğul olduğunu 

söylemek hataya düşmek olur çünkü bir kişinin iki Babası olmayacağı gibi Kutsal 

Ruh’un da iki babası olamaz; zira bu tarz bir düşünme şekli insan doğasıyla 

karşılaştırmak olup Tanrı doğasını yadsımak demek olacaktır.  Diğer taraftan Kutsal 

Ruh Baba’dan ve Oğul’dan meydana gelir denir ancak bu önce Baba’dan sonra 

Oğul’dan meydana gelir anlamında değil, Baba ve Oğul’dan aynı anda meydana gelir 

anlamındadır.  

4.3. Augustinus’un Diğer Teologlardan Farkı 

Augustinus Kutsal Kitabı otorite kabul ederek teslis anlayışını ortaya koyarken 

sıklıkla analojilerden faydalanmıştır. Augustinus öncesi teslis üzerine yorum yapan 

teologlar da analojiler kullanmıştır fakat kıyas edildiğinde aradaki fark dikkat 

çekmektedir. Augustinus diğer teologlar gibi Tanrı’nın bilinemeyeceğini ancak bir 

şey bilinmediği sürece sevilemeyeceğini ifade etmiştir. Kutsal Kitaba göre de Tanrı 

sevgidir ve insan da ancak bu sevgi aracılığıyla Tanrı da var olabilir. Tanrı Hıristiyan 

teolojisine göre teslistir. Baba, Oğul ve Kutsal Ruh tek bir özde üç şahsiyettir. 

Augustinus öncesinde de bu görüşler kabul edilmiştir fakat anlamak konusunda 

güçlük yaşanmıştır. Analojiye başvuran teologlar her ne kadar Tanrı’nın tam 

anlamıyla bilinemeyeceğini ifade ederek hareket etseler de kullandıkları analojilerde 

Tanrı’yı benzetmelere tabi tutarak maddi dünyanın sınırlarından dışarı 

çıkamamışlardır. Örneğin Tertullianus kaynak olarak Güneş ve ondan yayılan ışınları 



59 
 

Baba-Oğul bağlamında değerlendirmiştir (Snell, 2012: 3). Augustinus ise neyi 

bilemeyeceğini bilmektedir. Tanrı’nın olduğu gibi bilinemeyeceğini ifade edip ancak 

ona yakın olanın kavranabileceğini söylemiştir; yani insan Tanrı’yı değil Tanrı’nın 

imgesini kavrayabilecektir (Clark, 2001: 97). İnsan kendi zihnini ve onda var olan 

teslisi fark ettiğinde Tanrı’nın imgesini de fark etmiş olacaktır. Eugene Webb’in de 

dediği gibi analojiler Augustinus’tan önce belirsizken Augustinus’tan sonra net bir 

görünüm kazanmıştır (Webb, 1992: 204). 

Augustinus’un bir diğer farkı ise kutsal teslis’in şahsiyetleri arasındaki ilişkiye 

getirdiği bakış açısı olmuştur. Tanrı zaman ve mekâna tâbi olmadığı halde insanın 

zihni kapasitesi bunu kavrayamaz. Baba, Oğul ve Kutsal ruh derken bile bir çırpıda 

söylemek mümkün değildir. Bu noktada ifade edilebilecek tek şey zamana bağlı 

olmadığını fakat zamana bağlı olmayışın da açıklanabilecek bir şey olmadığını 

söylemek olacaktır. Önce, sonra gibi tabirler kutsal teslisi ifade etmek için uygun 

ifadeler değillerdir. Kutsal Ruh’un konumunu belirlemek bu bağlamda irdelenmesi 

gereken bir konu olmuştur. Augustinus Kutsal Ruh’un Baba “ve Oğul’dan” aynı 

anda meydana geldiğini söyler. Bu görüş 589’de gerçekleştirilen Toledo Konsili’nde 

“Filioque” yani “ve Oğul” kelimesi ile kesinleşmiş ve Katolik inancı ile Ortodoks 

inancının arasındaki farkı da ortaya koymuştur. Zira Ortodoks inancındaki kutsal 

teslisin ekonomik ilişkisine göre Kutsal Ruh, Oğul aracılığıyla Baba’dan 

gelmektedir. Bu durum da Kutsal teslisin şahısları arasındaki hiyerarşik ilişkiyi 

göstermektedir 

 

 

 

 

 

 

 



60 
 

 

BÖLÜM V 

SONUÇ 

Hıristiyanlık yayıldığı Roma İmparatorluğu’nda büyük zorluklarla karşılaşmış bir 

dindir. Roma imparatorluğu Pagan inanca sahip bir halktan oluşuyordu. Hıristiyanlık 

dininin, Pagan inancıyla ve bu inanca dayalı ritüellerle taban tabana zıt oluşu bu dine 

adapte olamayan halk tarafından olumsuz karşılanmıştır. Nitekim bu sebeple de 

Hıristiyanlar öldürülmüş ve hayatları tahta çıkan imparatorların insafına kalmıştır. 

Hıristiyanlığın 381 yılında resmi din olarak ilan edilmesi, bu dinin mensuplarının da 

kendini daha özgür şekilde ifade etmelerine imkân tanımıştır. Augustinus, Roma 

İmparatorluğunun çöküşüne de şahit olan biri olarak Pagan olan halkın 

imparatorluğun yıkılmasının sebebi olarak gösterdiği Hıristiyanlığın en büyük 

savunucularından olmuştur. 

Bu çalışmada Batı Hıristiyanlığının temellerini atmış bir teolog olan Aziz 

Augustinus’un teslis doktrinini nasıl anladığını ele aldım. Bunun için de 

Augustinus’tan önce teslise karşı gerçekleşen itiraz ve savunmaların, toplum içinde 

meydana gelen karışıklıkları düzeltmek için yapılan konsillerin ve bilhassa teslisi 

anlamaya çalışmış ve bir misyon edinerek teslisi anlatmanın yollarına girişmiş 

teologların eserlerini inceledim. Zira Augustinus da eserlerinde kendinden önce bu 

konu hakkında yazılmış eserlerin farkında olduğunu ve bu eserleri incelediğini 

belirtmiştir. Teslis geleneğinin ilerleme biçimi teslise karşıt olan görüşlerin anti 

tezini ortaya koymakla devam etmiştir; öyle ki bu sebeple Felsefi terminolojiden bile 

faydalanılmıştır. Augustinus da bu terminolojiden faydalanmış, “hypostaseis” ve  

“ousia” gibi Grekçe kelimelerin Latince’deki karşılıklarını araştırmıştır. Buna göre  

Latince ve Grekçe arasındaki büyük farklılık teolojik konularda da farklı anlayış 

biçimlerine sahip olmaya sebep olmuş ve neticesinde iki dünya arasında geri dönüşü 

olmayan uçurumlar oluşmuştur.  

Augustinus yaşadığı dönem ve sonrasında çeşitli teologları ve filozofları etkileyen 

bir kişi olmuştur. İhtilaflı bir konu olan teslis ve bu araştırmanın başlıca hedefi olan 

Augustinus’un teslisi anlayışı, De Trinitate adlı eserin kapsamlı bir araştırmaya tabi 



61 
 

tutulmasını gerektirmiştir. Augustinus’un bu eseri on beş kitaptan oluşmaktadır. İlk 

yedi kitabı Kutsal Kitabın otoritesi izinde, teslise gelen itirazlar çürütülmüş ve Kutsal 

Kitap’taki sözlerin asıl mahiyeti açıklanmıştır. Zira Kutsal Kitabı her teolog kendi 

anlayış biçimine göre değerlendirdiği için Augustinus ilk yedi kitabını yanlış 

yorumlamalara karşı olacak nitelikte yazmıştır. Sonraki sekiz kitabı ise teslisi 

anlamanın insan kapasitesine göre ne seviyeye kadar mümkün olabildiğinin üzerine 

yazmıştır.  

Augustinus, negatif teoloji yapan bir teologdur. Tanrı sonsuz ve sınırsız olduğundan 

hiçbir tanımlama onun için yeterli değildir; ancak onun ne olmadığı üzerine 

konuşabiliriz. Augustinus da Tanrı’nın bilinemez oluşunu ifade ederek Kutsal 

Kitabın çizmiş olduğu çerçeve içerisinde insanın konumunu belirleyip Tanrı’ya 

ulaşmanın, O’nda var olmanın önemini vurgulamıştır. Tanrı sevgidir ve Tanrı’yı 

sevmek için onu bilmek gerekir. Dolayısıyla Augustinus, insanın bilmediği şeyi 

sevemeyeceğini insanın kendi deneyimleri bağlamındaki analojileri göstererek 

anlatmıştır. Bu analojileri aynı zamanda insanın sınırlı doğasındaki teslisi de fark 

etmesi için de kullanmıştır.  Madde, zihindeki görüntüsü ve hafızaya atılması ya da 

seven, sevilen ve sevgi bu analojiler insanın anlayacağı türden analojiler olup bir 

çeşit üçlü birliği oluşturur; fakat bahsedilen üçlü birlik, ister maddi dünya sınırlarına 

tâbi olsun ister insanın hafızasında var olmaya devam ediyor olsun geçicidir. 

Yalnızca kutsal teslis değişime tâbi değildir ve daimdir.  Kutsal teslisi olduğu gibi 

deneyimlemek mümkün değildir, ancak insan kendi zihnini bilmeye başlayarak 

Tanrı’nın imgesini başka bir deyişle kutsal teslisin imgesini kendi zihnini kullanarak 

idrak edebilir. Sonuç olarak Augustinus, Kutsal Kitabı yalnızca okuyan ve 

yorumlayan biri değil, aynı zamanda onun insan zihniyle olan bağını ortaya koyarak 

insan yaşamında vuku buluşunu ispatlayan bir teolog olmuştur. 

 

 

 

 

 



62 
 

 

REFERANSLAR 

Anonim. (2003). The Shephard of Hermas. The Apostolic Fathers içinde Ehrman 

B.D. (Ed.), (Cilt 2, 175-473. ss.). Cambridge: Harvard University Press. 

Aristoteles. (2018). Metafizik. (Çev. Y. G. Sev). İstanbul: Pinhan Yayıncılık. 

Arius. (t.y.). Thalia. Erişim adresi https://www.fourthcentury.com/arius-thalia-greek/ 

Athanasius. (t.y.). De Decretis or Defence of the Nicene Definition. P. Schaff (Ed.), 

Nicene and Post Nicene Fathers içinde (Cilt 4, 487-536. ss.). Grand Rapids, 

MI: Christian Classics Ethereal Library. 

Athanasius. (t.y.). Councils of Ariminum and Seleucia. P. Schaff (Ed.), Nicene and                

Post Nicene Fathers içinde (Cilt 4, 1122-1183. ss.). Grand Rapids, MI: 

Christian Classics Ethereal Library.  

Augustine. (1910). The Soliloquies. (Çev. Rose Elizabeth Cleveland). Boston: Little, 

Brown and Company. 

Augustine. (2002). On the Trinity. (Çev. Stephen McKenna). Cambridge: Cambridge 

University Press. 

Augustine. (2007). De Ordine. (Çev. S. Borruso). Indiana: St. Augustine’s Press. 

Augustinus. (2014). İtiraflar. (Çev. Ç. Dürüşken). İstanbul: Alfa Yayınları. 

Augustine. (t.y.). On Christian Doctrine. P. Schaff (Ed.), Nicene and Post Nicene 

Fathers içinde (Cilt 2, 1162-1366. ss.). Grand Rapids, MI: Christian Classics 

Ethereal Library. 

 Augustine. (t.y.). The City of God. P. Schaff (Ed.), Nicene and Post Nicene Fathers 

içinde (Cilt 2, 17-1151. ss.). Grand Rapids, MI: Christian Classics Ethereal 

Library. 

Augustine. (t.y.). On the Trinity. P. Schaff (Ed.), Nicene and Post Nicene Fathers 

içinde (Cilt 3, 22-476. ss.). Grand Rapids, MI: Christian Classics Ethereal 

Library. 

https://www.fourthcentury.com/arius-thalia-greek/


63 
 

Augustine of Hippo. (t.y.). De Trinitate. Erişim adresi         

https://www.thelatinlibrary.com.tr. 

Ayres, L. (2010). Augustine and The Trinity. Cambridge: Cambridge University 

Press. 

Basil. (2011). Against Eunomius. D. G. Hunter v.d. (Ed.) The Fathers of the Church 

içinde (Cilt 122). Washington: The Catholic University of America Press. 

Clark, M. (2001). De Trinitate. E. Stump v.d. (Ed.), The Cambridge Companion to 

Augustine (Cambridge Companions to Philosophy, 91-102 ss.). Cambridge: 

Cambridge University Press. doi:10.1017/CCOL0521650186.008 

Clark, M. T. (2005). Plotinos. Encyclopedia of Religion içinde (2. bs., Cilt 11, 7198-

7199. ss.). New York: Thomson Gale. 

  Clement of Rome. (2002). The First Epistle of Clement to the Corinthians. P. Schaff 

Ed.), Ante-Nicene Fathers içinde (Cilt 1, 7-42. ss.). Grand Rapids, MI: 

Christian Classics Ethereal Library. 

Crouter, R. (2005). Ambrose. Encyclopedia of Religion içinde (2. bs., Cilt 1, 287-

288. ss.). New York: Thomson Gale. 

Dowley, T. (2004). Hıristiyanlık Tarihi. (Çev. S.Sel, L. Kınran). İstanbul: Yeni 

YaşamYayınları. 

Dvornik, Francis. (1990). Konsiller Tarihi. (Çev. M. Aydın).Ankara: Türk Tarih 

Kurumu Yayınları. 

Edwards, Mark J. (2018). Origen. The Stanford Encyclopedia of Philosophy içinde. 

Erişim adresi https://plato.stanford.edu/archives/sum2018/entries/origen/ 

Gibbon, E. (1996). Reign Of Clovis. D. Widger (Ed.), The History of the Decline and 

Fall of the Roman Empire içinde (Cilt 3). Erişim adresi 

https://www.gutenberg.org/files/25717/25717-h/25717-h.htm#Clinknote-100 

Gregory of Nazianzus. (2002). On God and Christ: The Five Theological Orations 

and Two Letters to Cledonius. (Çev. F. Williams, L. Wickham). New York: 

St. Vladimir’s Seminary Press. 

https://www.thelatinlibrary.com.tr/


64 
 

Gregory of Nyssa. (1954). An Answer to Ablabius: That We Should Not Think of 

Saying There are Three Gods. E. R. Hardy (Ed.), Christology of the Later 

Fathers içinde (256-268. ss.). Louisville: Westminister John Knox Press. 

Ignatius. (2002). The Epistle of Ignatius to the Ephesians. P. Schaff (Ed.), Ante-

Nicene Fathers içinde (Cilt 1, 81-98. ss.). Michigan: Christian Classics 

Ethereal Library. 

Irenaeus. (2002). Against Heresies. P. Schaff (Ed.),  Ante-Nicene Fathers içinde (Cilt 

1, 514-979. ss.). Michigan: Christian Classics Ethereal Library. 

Justin Martyr (2008). The First Apology. D. Hermigeld (Ed.). The Fathers of the 

Church içinde (Cilt 6, 33-111 ss.). Washington: The Catholic University of 

America Press. 

Kutsal Kitap. İstanbul: Yeni Yaşam Yayınları, 2016. 

Litwa, M.D. (2016). Writings from the Greco-Roman World. Atlanta: SBL Press. 

Novatian. (2004). A Treatise of Novatian Concerning the Trinity. P. Schaff (Ed.), 

Ante-Nicene Fathers içinde (Cilt 5, 1071-1130. ss.). Grand Rapids, MI: 

Christian Classics Ethereal Library. 

Origen. (2006a). De Principiis. P. Schaff (Ed.), Ante-Nicene Fathers içinde (Cilt 4, 

422-655. ss.). Grand Rapids, MI: Christian Classics Ethereal Library. 

Origen. (2006b). Against Celsus. P. Schaff (Ed.), Ante-Nicene Fathers içinde (Cilt 4, 

675-1187. ss.). Grand Rapids, MI: Christian Classics Ethereal Library. 

Origen. (2004). Commentary on the Gospel of John. P. Schaff (Ed.), Ante-Nicene 

Fathers içinde (Cilt 9, 457-639. ss.). Grand Rapids, MI: Christian Classics 

Ethereal Library. 

Özcan, Zeki. (1995) Augustinus’ta Tanrı ve Yaratma. (Doktora Tezi). Uludağ 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Bursa. 

Petruzzello, M. (2019). Macedonianism. Encyclopedia Britannica içinde. Erişim 

adresi https://www.britannica.com/topic/Macedonianism 



65 
 

Plotinus. (1967). Ennead III. (Çev. A. H. Armstrong). Cambridge, MA: Harvard 

University Press. 

Plotinus. (1988). Ennead VI. (Çev. A. H. Armstrong). Cambridge, MA: Harvard 

University Press. 

Polycarp. (2002). Epistle to the Philippians. P. Schaff (Ed.), Ante-Nicene Fathers 

içinde (Cilt 1, 56-64. ss.). Grand Rapids, MI: Christian Classics Ethereal 

Library. 

Schrenk, L.P. (Ed.). (1994). Aristotle in Late Antiquity. Washington: The Catholic 

University of America Press. 

Slusser, M. (Ed.). (2003). Dialogue with Tyrpho. Washington: The Catholic 

University of America Press. 

Smith, W. T. (1987). Augustine of Hippo. Encyclopedia of Religion içinde (2.bs., 

Cilt 2, 624-630. ss.). New York: Thomson Gale. 

Snell, F. (2012). The Trinities and Other Triads. 

https://olliasheville.com/sites/default/files/Instructor_Handouts/SnellFarley/T

HE%20TRINITIES%20AND%20OTHER%20TRIADS.pdf 

Tacitus. (1937). Annals: Books 13-16. (Çev. J. Jackson). Cambridge, MA: Harvard 

University Press. 

Teophilus. (1970) Ad Autolycum. (Çev. R.M. Grant). Oxford: At The Clarendon 

Press. 

Tertullian. (2006). Against Praxeas. P. Schaff (Ed.),  Ante-Nicene Fathers içinde 

(Cilt 3, 1041-1097. ss.). Grand Rapids, MI: Christian Classics Ethereal 

Library. 

The Latin Vulgate. Erişim 20 Haziran 2020. 

https://www.biblestudytools.com/vul/romans/11-36.html. 

Tornau, C. (2020). Saint Augustine. The Stanford Encyclopedia of Philosophy içinde. 

Erişim adresi https://plato.stanford.edu/archives/sum2020/entries/augustine/ 



66 
 

Tuggy, D. (2016). Trinity. The Stanford Encyclopedia of Philosophy içinde. Erişim 

adresi https://plato.stanford.edu/archives/win2016/entries/trinity/ 

Waardenburg, J.(2011). Teslis. TDV İslam Ansiklopedisi içinde (Cilt 40, 549-

552.ss.).İstanbul. 

Webb, E. (1992).  Augustine’s New Trinity: The Anxious Circle of Metaphor. M. A. 

Williams, C. Cox ve M. S. Jaffee (Ed.), Innovation in Religious Traditions: 

Essays in the Interpretation of Religious Change içinde (191-214. ss.). Berlin: 

Mouton De Gruyter. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



67 
 

 

ÖZGEÇMİŞ 

 

Ad ve Soyad:  

Şeyma Levent 

İletişim Bilgileri: 

E-posta (1) :  seyma.leventt@gmail.com 

E-posta (2) : seyma.levent@ibnhaldun.edu.tr 

Eğitim: 

2011 – 2016  Latin Dili ve Edebiyatı, İstanbul Üniversitesi, Türkiye 

2018 – 2020  Din Bilimleri Yüksek Lisans, İbn Haldun Üniversitesi, Türkiye 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


