
T.C.

İNÖNÜ ÜNİVERSİTESİ  

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

HZ. PEYGAMBER’İN GENÇ SAHÂBÎLERLE OLAN 
İLİŞKİSİ, ONLARA ÇEŞİTLİ GÖREVLER VERMESİ VE 

NASİHATLERİ 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

DANIŞMAN 

PROF. DR. SAFFET SANCAKLI 

 HAZIRLAYAN  

MUHAMMED BALÇIK  

MALATYA 2024



i 

T.C

İNÖNÜ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLÂM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

HADİS BİLİM DALI 

HZ. PEYGAMBER’İN GENÇ SAHÂBÎLERLE OLAN İLİŞKİSİ, ONLARA 

ÇEŞİTLİ GÖREVLER VERMESİ VE NASİHATLERİ 

MUHAMMED BALÇIK 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

DANIŞMAN 

PROF. DR. SAFFET SANCAKLI 

MALATYA – 2024 



ii 

ÖNSÖZ 

Hamd, âlemlerin rabbi olan Yüce Allah’a mahsustur. Bizleri yoktan var eden 

varlığından haberdar kılan Yüce Allah’ın (c.c.) şânı çok yücedir. Salat ve selam; Allah 

Rasûlu’nun (s.a.v.), ehl-i beytinin ve ashabının üzerine olsun.  

Gençlik dönemi, insan hayatının dikkat edilmesi gereken en özel zaman dilimidir. 

Genç, ruhen ve fiziken değişim ile gelişimini bu dönemde yaşar. Edep ve ahlâk eğitiminin 

temelleri bu dönemde atılır, gencin davranışları bu dönemde şekillenir. Mesleğe ve hayata 

atılma bu zaman diliminde gerçekleşir. İyi veya kötü alışkanlıklar, faydalı veya zararlı 

bilgiler yine hayatın bu döneminde elde edilir.  

Gençler; bir milletin geleceği, umudu ve emanetidir. Onlar, gelecekteki liderler ve 

karar vericiler olarak toplumun yönünü belirlemede etkili olacaklardır. Başarı elde ederek 

geleceğini saygın bir yerde görmek isteyen toplumlar, onları en iyi şekilde geleceğe 

hazırlamalıdır. Bireylerin kimliklerini buldukları ve yeteneklerini geliştirdikleri bir 

zaman olan gençlik döneminde, onlara müslüman kimlik ve kişilik kazandırmak için Hz. 

Peygamber’in örnekliğine ihtiyaç vardır. O’nu (s.a.v.), gençlere iyi tanıtarak yolunu, 

sünnetini, yaşantısını ve uygulamalarını gençlerin istifadelerine sunmamız 

gerekmektedir. Aksi takdirde bu konuda ihmal edilen gençlerin örnek alacakları modeller 

başka şahıslar olacaktır. 

Tez çalışmamız; Hz. Peygamber’in gençler ile ilgili sözlerini tesbit etmek, 

mesajlarını gençlere ulaştırmak, O’nun (s.a.v.) mükemmel örnekliğini, davranış ve 

uygulamalarını eğitimcilere sunarak yeni nesillerin daha sağlıklı yetişmesine katkı 

sağlamak amacıyla hazırlanmıştır.  

Hz. Peygamber döneminde Rasûlullah’ın birebir diyalogda bulunduğu meşhur genç 

sahâbîlerin kısa biyografilerini, Hz. Peygamber’in gençlerle ilişkilerini, tutum ve 

davranışlarını, onları hangi görevlerle onurlandırdığını ve onlara hangi tavsiyelerde 

bulunarak onlardan neler beklediğini inceleyip tahlil edeceğiz. Gençler için örnek, rol-

model Allah Rasûlunden ve uygulamalarından başkası değildir. Bu sebeple Hz. 

Peygamber’in gençlerle olan ilişkisi ve örnekliğinin günümüz gençlerine olumlu mesaj 

verme açısından önemli olduğu kanaatindeyiz. Bugün toplum olarak bu dinî değerleri 

gençlerimize ulaştırmamız gerekmektedir. Ayrıca günümüz öğreticilerinin de gençleri 



iii 

yetiştirirken Hz. Peygamber’in eğitim metodlarından, uygulamalarından istifade 

etmelerine katkıda bulunmak adına önemli bir çalışma olacaktır. Gençlerin 

potansiyellerini gerçekleştirmeleri ve toplumlarına katkıda bulunmaları teşvik 

edilmelidir. 

Hz. Peygamber’in (s.a.v.) insanlara tebliğ ettiği İslâm dini, O’nun sünneti, hayatı 

eğitim ve öğretim için en güzel uygulamalarla doludur. Ümmetin fertleri, onu örnek 

alarak huzurlu ve mutlu bir toplum inşa etme bilincine ulaşmalıdırlar. 

Tez konumun tespitinde ve ilerlediğim tüm aşamalardaki zorlu süreçlerde hep 

yanımda olan değerli danışman hocam sayın Prof. Dr. Saffet SANCAKLI hocama minnet 

ve şükranlarımı sunar, tez dönemi öncesinde değerli ilimlerinden istifade ettiğim, Dr. 

Öğr. Üyesi Serkan DEMİR ve Dr. Öğr. Üyesi Selahattin YILDIRIM hocalarıma 

teşekkürlerimi arz ediyorum. Çalışmamın başında beri desteğini esirgemeden her zaman 

yanımda bulunan sevgili eşim Sultan BALÇIK’a da ayrıca şükranlarımı sunuyorum. 

Gayret bizden tevfîk, âlemlerin rabbi Allah’tandır. 

Muhammed BALÇIK 

2024 



 
 

iv 
 

ÖZET 

Tez çalışmamızda öncelikle Hz. Peygamber’in iletişime geçtiği, görevler verdiği ve 

tavsiyelerde bulunduğu genç sahâbîleri tespit ettik. Bu gençleri tespit ederken gençliğin 

başlangıcı buluğ dönemi, yani 12 yaş ile gençliğin nihai noktası 40 yaşları arasındaki 

zaman dilimlerini tercih ederek onlar hakkında kaynaklarda geçen bilgileri paylaşmaya 

çalıştık. Bu genç sahâbîlerin konumuz ile ilgili rivayetlerini temel hadis kaynakları, siyer 

ve tabakât kitaplarından istifade ederek hazırladık.  

Tez çalışmamızı; önsöz, giriş, dört ana bölüm ve sonuç kısımlarından oluşturduk. 

İlk bölümde sahâbî ve genç kavramlarını açıkladık. Gençliğin hangi yaş aralığını 

kapsadığını ve bazı meşhur genç sahâbîlerin hayatlarından kısa bilgiler vererek Hz. 

Peygamber’in vefatında kaç yaşında olduklarını tespit ederek birinci bölümü tamamladık. 

İkinci bölümde, Hz. Peygamber’in genç sahâbîlerle ilişkisi kapsamında, onlarla olan tüm 

diyalogları ve onların gıyabında buyurdukları rivayetler aktarılarak, konuları belirlemeye 

çalışıp bu konuları alt başlıklar halinde sunduk. Konuyla ilgili Allah Teâlâ’nın (c.c.) 

buyruklarını, Allah Rasûlu’nun bizzat söz ve uygulamalarını kısa ve öz olarak aktardık. 

Ayrıca O’nun (s.a.v.) gençleri eğitirken uyguladığı metodlar ve takip ettiği usûlleri 

incelenmeye çalıştık. Böylece Allah Rasûlu’nun ümmete ve tüm insanlığa faydalı 

nesilleri nasıl yetiştirdiği, gençleri eğitirken hal ve hareketlerinde nasıl bir yol izlediği ve 

eğitici yönünü ele alarak aktarmaya çalıştık. Konuyla ilgili genç sahâbîlerden örnekler 

vererek son kısımda kısa bir değerlendirme yaparak ikinci bölümü tamamladık. 

Üçüncü bölümde, Hz. Peygamber’in gençlere verdiği görevler ve görev verirken 

dikkat ettiği meseleler, görev verilen gençlerin özellikleri, görevlerin gençlere katkıları 

ve gençlerin bu konuda İslâm’a hizmetlerini aktarmaya çalıştık. Dördüncü ve son 

bölümde ise Hz. Peygamber’in gençlere verdiği nasihatlerden bahsederek, bu nasihatler 

ile ilgili konuları önem sırasına göre ele aldık. Konuyla ilgili hadis rivayetleri ve gençlerin 

bu konudaki diyaloglarını esas alarak konuyu açıklamaya çalıştık. Ayrıca her bölümün 

son kısmında gerekli değerlendirmeleri yaptık. Son olarak sonuç bölümü hazırlayarak tez 

çalışmamızda elde ettiğimiz bilgileri ve ulaştığımız neticeleri özetleyip bazı tavsiyeler ve 

temmeniler aktararak tez çalışmamızı sonlandırdık. 

Anahtar kelime: Hadis, Peygamber, Gençler, Sahâbî, İlim  



 
 

v 
 

ABSTRACT 

In our thesis, we first identified the young companions of Prophet Muhammad who 

had communicated with him, received tasks and advice from him. While identifying these 

young companions, we focused on the beginning of youth, the period of adolescence, 

which ranges from 12 years to the ultimate point of youth, around the age of 40. We 

attempted to share information about them from sources by utilizing basic hadith 

collections, biographies, and historical accounts related to our topic. 

We structured our thesis into introduction, preface, four main sections, and 

conclusion. In the first section, we explained the concepts of companion and youth. We 

defined the age range of youth, provided brief information about the lives of some famous 

young companions, and determined their ages at the time of Prophet Muhammad's 

passing. The first section concluded by establishing these details. In the second section, 

within the context of Prophet Muhammad's relationship with young companions, we 

conveyed all dialogues and narratives he had with them and tried to identify and present 

these topics in subheadings. We succinctly presented the commands of Allah Almighty, 

the words and practices of the Prophet, and examined the methods and principles he 

employed while educating the youth. Thus, we attempted to convey how the Prophet 

raised beneficial generations for the ummah and all humanity, the approach he followed 

while educating the youth, and his educational aspect by providing examples from young 

companions. The second section concluded with a brief evaluation and summary. 

In the third section, we discussed the tasks Prophet Muhammad assigned to the 

youth, the considerations he took into account while assigning tasks, the characteristics 

of the youth given responsibilities, the contributions of these tasks to the youth, and how 

the youth served Islam in this regard. In the fourth and final section, we talked about the 

advice Prophet Muhammad gave to the youth. We organized the topics related to these 

pieces of advice in order of importance, explaining them based on hadith narrations and 

dialogues of the young companions on the subject. We also provided necessary 

evaluations at the end of each section. Finally, we concluded our thesis by summarizing 

the information and results obtained in our study, offering some recommendations, and 

ending with our conclusions. 

Keyword: Hadith, Prophet, Youth, Companions, Knowledge 



 
 

vi 
 

ONUR SÖZÜ 

Prof. Dr. Saffet SANCAKLI danışmanlığında yüksek lisans tezi olarak 

hazırladığım “Hz. Peygamber’in Genç Sahâbîlerle Olan İlişkisi, Onlara Çeşitli Görevler 

Vermesi ve Nasihatleri” isimli tez çalışmamızın bilimsel ahlak ve geleneklere aykırı 

olacak bir yardıma başvurmadan tarafımdan yazıldığını ve istifade ettiğim tüm eserleri 

metin içinde ve kaynakçada yöntemine uygun biçimde gösterilenlerden oluştuğunu 

belirtir, bunu onurumla doğrularım. 

Muhammed BALÇIK 

2024 

  



 
 

vii 
 

İÇİNDEKİLER 

ÖNSÖZ ....................................................................................................................... ii 

ÖZET ......................................................................................................................... iv 

ABSTRACT ................................................................................................................ v 

ONUR SÖZÜ ............................................................................................................. vi 

İÇİNDEKİLER ........................................................................................................ vii 

KISALTMALAR ...................................................................................................... xi 

GİRİŞ .......................................................................................................................... 1 

1. Araştırmanın Amacı ve Önemi ....................................................................... 1 

2. Araştırmanın Sınırlılıkları ............................................................................... 2 

3. Araştırmanın Kapsamı ve Yöntemi................................................................. 3 

4. Konunun Kaynakları ve Yapılan Çalışmaların Değerlendirilmesi ..................... 4 

BİRİNCİ BÖLÜM ..................................................................................................... 9 

1. HZ. PEYGAMBER DÖNEMİ MEŞHUR GENÇ SAHÂBÎLER ................... 9 

1.1. Sahâbî Kavramı ............................................................................................. 9 

1.1.1. Sahâbî’nin Fazileti .............................................................................. 12 

1.1.2. Sahâbî’nin Önemi .............................................................................. 14 

1.2. Gençlik Kavramı ve Hangi Yaşları Kapsadığı ................................................. 14 

1.3. Hz. Peygamber Dönemi Meşhur Genç Sahâbîler .......................................... 18 

1.3.1. Mus’ab b. Umeyr (ö. 3/625) ............................................................... 18 

1.3.2. Sa’d b. Muâz (ö. 5/627) ...................................................................... 20 

1.3.3. Ca’fer b. Ebû Tâlib (ö. 8/629) .............................................................. 21 

1.3.4. Ukkâşe b. Mihsan (ö. 11/632) ............................................................ 23 

1.3.5. Attâb b. Esîd (ö. 13/634) .................................................................... 24 

1.3.6. Fazl b. Abbas b. Abdülmuttalib (ö. 13/634)......................................... 25 

1.3.7. Muâz b. Cebel (ö. 17/638) .................................................................. 26 

1.3.8. Hubâb b. Münzir (ö. 20/641) .............................................................. 28 

1.3.9. Abdullah b. Mes’ûd (ö. 32/652-53) ..................................................... 29 

1.3.10. Übey b. Kâ’b (ö. 33/654) ................................................................. 31 

1.3.11. Huzeyfe b. Yemân (ö. 36/656) ........................................................ 32 

1.3.12. Talha b. Ubeydullah (ö. 36/656) ..................................................... 33 



 
 

viii 
 

1.3.13. Zübeyr b. Avvâm (ö. 36/656) .......................................................... 35 

1.3.14. Alî b. Ebî Tâlib (ö. 40/661) .............................................................. 36 

1.3.15. Ebû Mûsâ el-Eş’arî (ö. 42/662-63) ................................................... 38 

1.3.16. Zeyd b. Sâbit (ö. 45/665) ................................................................ 39 

1.3.17. Cerir b. Abdullah (ö. 51/671) .......................................................... 41 

1.3.18. Saîd b. Zeyd (ö. 51/671) .................................................................. 42 

1.3.19. Osman b. Ebü’l-Âs (ö. 51/671) ........................................................ 44 

1.3.20. Amr b. Hazm (ö. 53/673) ................................................................ 45 

1.3.21. Üsâme b. Zeyd (ö. 54/674).............................................................. 45 

1.3.22. Erkam b. Ebü’l-Erkam (ö. 55/675) ................................................... 47 

1.3.23. Sa’d b. Ebû Vakkas (ö. 55/675) ....................................................... 48 

1.3.24. Ukbe b. Âmir (ö. 58/678) ................................................................ 49 

1.3.25. Ebû Hureyre (ö. 58/678) ................................................................. 50 

1.3.26. Ebû Mahzûre (ö. 59/678-79) ........................................................... 53 

1.3.27. Muâviye b. Ebû Süfyân (ö. 60/680) ................................................. 54 

1.3.28. Abdullah b. Amr b. Âs (ö. 65/684-85) .............................................. 55 

1.3.29. Abdullah b. Abbas (ö. 68/687-88) ................................................... 56 

1.3.30. Zeyd b. Erkam (ö. 68/688) .............................................................. 58 

1.3.31. Avf b. Mâlik (ö. 73/692) .................................................................. 59 

1.3.32. Abdullah b. Ömer b. Hattâb (ö. 73/693) .......................................... 60 

1.3.33. Ebû Saîd el-Hudrî (ö. 74/693-94) ..................................................... 61 

1.3.34. Câbir b. Abdullah (ö. 78/697) .......................................................... 62 

1.3.35. Enes b. Mâlik (ö. 93/711-12) ........................................................... 63 

1.4. Değerlendirme ............................................................................................ 65 

İKİNCİ BÖLÜM ...................................................................................................... 67 

2. HZ. PEYGAMBER’İN GENÇLERLE İLİŞKİLERİ ................................... 67 

2.1. Gençlerin Eğitimiyle Yakından İlgilenmesi .................................................... 69 

2.1.1. Gençleri Eğitirken Kullandığı Bazı Metotlar ......................................... 70 

2.1.1.1. Konuşma Usûlü ve Uslûbü ........................................................... 71 

2.1.1.2. Jest ve Mimik Kullanması ............................................................ 72 

2.1.1.3. Eliyle Çizgiler Çizmesi .................................................................. 73 



 
 

ix 
 

2.1.1.4. Yüz İfadeleri ................................................................................ 73 

2.1.1.5. Ses Tonunu Değiştirmesi ............................................................. 74 

2.2. Gençleri Dua İle Motive Etmesi ................................................................... 75 

2.3. Gençlerin Görüşlerini Önemsemesi ve Onlarla İstişare Etmesi ...................... 81 

2.4. Gençlere Sevgisini Açıkça Söylemesi ............................................................ 86 

2.5. Bazı Gençleri Cennetle Müjdelemesi ........................................................... 91 

2.6. Gençlerle Şakalaşması ................................................................................. 92 

2.7. Gençleri Övmesi ve Takdir Etmesi................................................................ 95 

2.8. Gençlerin Dertlerine Ortak Olarak Problemlerini Çözmesi ............................ 97 

2.9. Gençleri Azarlamadan, Kırmadan Hatalarını Düzeltmesi .............................. 99 

2.10. Gençlere Yumuşak ve Müsamahalı Davranması .......................................... 103 

2.11. Gençlere Sır Vermesi .................................................................................. 106 

2.12. Değerlendirme ........................................................................................... 107 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM ................................................................................................ 110 

3. HZ. PEYGAMBER’İN GENÇ SAHÂBÎLERE GÖREVLER VERMESİ 110 

3.1. Görev Verilen Gençlerin Özellikleri ............................................................. 111 

3.1.1. Ehliyet ve Liyakat .............................................................................. 111 

3.1.2. Görev ve Sorumluluk Bilinci .............................................................. 113 

3.1.3. Adalet .............................................................................................. 114 

3.1.4. Fiziki Gelişim ..................................................................................... 114 

3.2. Hz. Peygamber’in Gençlere Verdiği Görevler .............................................. 115 

3.2.1. Valilik Görevi .................................................................................... 115 

3.2.2. Komutanlık Görevi ............................................................................ 117 

3.2.3. Kadılık, Hâkimlik ve Fetva Verme Görevleri ....................................... 121 

3.2.4. Öğretmenlik ve Tebliğ Görevleri ........................................................ 123 

3.2.5. Vekil Bırakma (Naiblik) Görevi .......................................................... 126 

3.2.6. Sancaktarlık Görevi ........................................................................... 128 

3.2.7. İstihbarat (Bilgi Toplama) Görevi ....................................................... 130 

3.2.8. Vahiy Kâtipliği Görevi ....................................................................... 133 

3.2.9. Vergi Toplama (Zekât Âmilleri) Görevi ............................................... 135 

3.2.10. Yabancı Dil Öğrenimi Görevi .......................................................... 139 



 
 

x 
 

3.2.11. Elçilik (Diplomasi) Görevi ............................................................... 140 

3.2.12. Namaz Kıldırma (İmamlık) ve Müezzinlik Görevi ............................ 141 

3.2.13. Özel Muhafızlık Görevi .................................................................. 143 

3.2.14. Hac Emîri Görevi ............................................................................ 144 

3.2.15. Nüfus Sayımı Görevi ...................................................................... 144 

3.2.16. Değerlendirme .............................................................................. 145 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM .......................................................................................... 147 

4. HZ. PEYGAMBER’İN GENÇLERE NASİHATLERİ .............................. 147 

4.1. Allah’a ve Rasûlune İtaat ve Takva Sahibi Olmak ........................................ 148 

4.2. Haya ve İffeti Korumak ............................................................................... 150 

4.2.1. Gözü Haramdan Korumak ................................................................. 151 

4.2.2. Karşı Cinsle İlişkilerde Sınırlık ............................................................ 153 

4.2.3. Şehveti Korumak .............................................................................. 153 

4.2.4. Evliliğe Teşvik ................................................................................... 155 

4.3. Ana Babaya Saygı ve Hürmet ...................................................................... 157 

4.4. Yaşlılara Saygı ve Hürmet ........................................................................... 159 

4.5. İlme Teşvik ................................................................................................. 162 

4.6. İbadetlere Bağlılık ...................................................................................... 166 

4.7. İbadetlerde İ’tidâl (Orta Yol) ...................................................................... 167 

4.8. Spor Faaliyetlerine Katılma ve Sağlığı Koruma ............................................ 170 

4.8.1. Yüzme .............................................................................................. 171 

4.8.2. Atıcılık (Ok Atma) ............................................................................. 172 

4.8.3. Koşu ................................................................................................. 173 

4.8.4. Güreş................................................................................................ 173 

4.8.5. Binicilik ............................................................................................. 174 

4.9. Değerlendirme ........................................................................................... 175 

SONUÇ ................................................................................................................... 176 

KAYNAKÇA .......................................................................................................... 179 

 



 
 

xi 
 

KISALTMALAR 

bkz. : Bakınız 

b.  : bin 

bt. : binti 

a.s.  : Aleyhi’s-Selâm 

s.a.v.  : Sallallahu Aleyhi ve Sellem 

r. a. : Radıyallahu anhu 

r. anha : Radıyallahu anha 

h.  : Hicrî  

ö.  : Ölümü 

s.  : Sayfa Numarası 

c.c.  : Celle celaluhu 

v.b.  : ve benzeri 

thk. : Tahkik Yapan 

TDV  : Türkiye Diyanet Vakfı 

t.y.  : Eser’in Tarihi Yok 

trc. : Tercüme Eden 

&  : ve - ile 

çev.   : Çeviri Yapan 

ed. : Editör 

SBE : Sosyal Bilimler Enstitüsü 

v. dğr : ve diğerleri 

  



1 
 

GİRİŞ 

Allah Teâlâ (c.c.), Hz. Peygamber’i evrensel bir din ve insanların tümünü kapsayıcı 

tebliğ vazifesi ile görevlendirmiştir. O (s.a.v.), bunun bir sonucu olarak tebliğini muhatap 

olduğu tüm kitleleri kuşatacak şekilde yapmış, muhatabının sosyal ve kültürel 

konumlarını dikkate almıştır. Hz. Peygamber’in en çok ilgi ve alakasına mazhar olanların 

başında gençler gelmektedir. Hz. Peygamber (s.a.v.); gençlerle özel olarak ilgilenmiş, 

onlara sevgisini göstermiş ve nasihatler vererek onları eğitmiştir. Ayrıca İslâmî tebliğ 

konusunda genç sahâbîlerle birlikte hareket etmiş, onlara önemli görevler vermiş, 

İslâm’ın tanıtılması ve yayılması konusunda onları hazırlamıştır. Onlar da Rasûlullah’ın 

(s.a.v.), bu emeğini boşa çıkarmamışlardır. 

Bu konuda araştırma yapmamızın sebebi günümüz gençlerine Hz. Peygamber’i 

tanıtarak O’nun gençlerle ilgili görüşlerini ve uygulamalarını aktarmaktır. Muallimlerin 

de gençleri yetiştirirken Hz. Peygamber’in eğitim metodlarından, uygulamalarından 

istifade etmelerini sağlamaktır. Aynı zamanda Hz. Peygamber’in gençler ile ilişkileri, 

onlara nasihatleri ve onları önemli sorumluluklar vererek görevlendirme yapması 

konusunda tüm alanları kapsayıcı bir çalışma sunmaktır. Daha önce bu tez çalışmamıza 

benzer çalışmalar genelde İslâm Tarihi alanında yapılmıştır. Biz ise bu çalışmamızı Hadis 

alanında yapmaktayız. 

Çalışmamızı yaparken konumuz ile ilgili yaklaşık 35 genç sahâbînin 

biyografilerinden istifade ettik ve her biyografinin sonunda Hz. Peygamber’in vefat 

döneminde genç sahâbîlerin yaşlarını tespit etmeye çalıştık. Aynı zamanda Hz. 

Peygamber’den rivayet ettikleri hadis sayıları ve bu hadislerin hangi kitaplarda 

nakledildiğini belirttik. Kaynaklarımızdan gerekli araştırmaları yaparak bu konuları 

açıklamaya gayret ettik. 

1. Araştırmanın Amacı ve Önemi 

Hz. Peygamber, İslâm dininin tanıtılması ve yayılması konusunda gençlerden çok 

şey beklemekteydi. Risalet itibariyle nice gençleri İslâm’a kazandırmış ve onları en iyi 

şekilde eğitmişti. Hz. Peygamber’in gençler ile olan ilişkileri, davranışları, nasihatleri ve 

onları eğitirken kullandığı metodlar oldukça mühimdir. Çünkü risalet dönemi itibariyle 

23 sene zülumat ve cehalet içerisinde bulunan bir toplumdan; ilim ve yaşayış sahibi bir 



 
 

2 
 

toplum inşa ederken usûl ve esasları bilmeye, öğrenmeye günümüzde daha çok ihtiyaç 

duyulmaktadır. 

Gençler, bir toplumun geleceği ve en önemli sermayesidir. Onları en muazzam 

şekilde yetiştirmek, toplumun menfaat göreceği bireyler haline getirmek tüm insanların 

ortak görevidir. Çünkü bu durum, sadece şahısların değil aynı zamanda insanlığın ortak 

meselesidir. Bu sebeple Hz. Peygamber’in bu konudaki uygulamalarını ve model oluşunu 

inceleyip insanlığın hizmetine sunmak şüphesiz bizlere önemli bir katkı sağlayacaktır. 

Gençlerin ne şekilde kazanılacağı, nasıl ilişkiler kurulacağı ve iyi bir müslüman 

olmaları konusunda nasıl davranılacağı hakkında en önemli örnekler, Hz. Peygamber’in 

uygulamaları olmuştur. Allah Rasûlu’nun hayatına ve uygulamalarına bakıldığında genç 

sahâbîleri en güzel şekilde yetiştirerek, örnek nesiller çıkardığı göz önündedir. 

Rasûlullah’ın, gençleri eğitirken kullandığı metodlar, usûller ve uygulamalar nelerdir? 

Onlara nasıl davranmıştır? İşte bu çalışmada bu soruların cevabı araştırılarak ortaya 

koyulmaya çalışılmıştır. Bu çalışmayı yapmaktaki asıl amaç, gençleri her açıdan en 

muazzam şekilde yetiştiren Allah Rasûlu’nun sünnetini ve kullandığı usûlleri göz önüne 

çıkararak gençlerin eğitimine katkı sağlamak, Hz. Peygamber ile zaman geçiren gençlerin 

O’nunla olan ilişkilerini araştırmak ve Rasûlullah’ın eğitim metodlarını hadisler ışığında 

istifadeye sunmaktır. Ayrıca uygulanan bu metotların günümüzde de geçerli ve değerli 

olduğunu ortaya koyarak bizim gibi eğitimcilerin bu metodlarla gençliğe yaklaşmasını 

sağlamak ve Hz. Peygamber’in uygulamalarını örnek alarak gençlerle olumlu ilişkiler 

kurmada müspet bir katkıda bulunmaktır. 

2. Araştırmanın Sınırlılıkları 

Bu çalışmamızda Hz. Peygamber’in genç sahâbîler ile ilgili sözleri, genç 

sahâbîlerin bizzat rivayet ettiği hadisler, şahit olduğu hâdiseler ve onlar hakkında 

rivayetlerde bulunan bilgileri inceledik. Sadece gençleri ele almak suretiyle diğer yaş 

gruplarında olan kişiler ile ilişkileri konunun dışında tuttuk. Çalışmamızı bu kapsamda 

sadece 12-40 yaş arası genç sahâbîlere yönelik yaptık. Doğum yıllarını aktardığımız 

gençlerin görevlendirme esnasındaki yaşları ve Hz. Peygamber’in vefatındaki yaşlarını 

tespit etmeye çalıştık. Yaş tespitinde miladi takvimi kullandık. Doğum yıllarını tespit 

edemediğimiz sahâbîlerin bazılarını ise kendi vefat yıllarını göz önüne alıp genç olduğu 



 
 

3 
 

kanısına vararak tezimize aktarmaya çalıştık. Çalışmamızı uzun tutmamak adına da 

sadece genç erkek sahâbîleri kapsayan bir çalışma hazırladık. 

3. Araştırmanın Kapsamı ve Yöntemi 

Tez çalışmamızda öncelikle bu alanda yazılmış ulaşabildiğimiz tüm eserleri 

inceleyip kapsamlı bir çalışma hazırladık. Hassaten konumuzla ilgili ayetler ile hadis ve 

şerhlerini okuyarak konuyu kendi açımızdan değerlendirmeye çalıştık. Genel olarak 

şamileden bu kaynaklara ulaşıp elde ettiğimiz bilgileri tarafsız bir şekilde kaleme almaya 

çalıştık. Hz. Peygamber döneminde yaşayan, kendisinin iletişime geçtiği, görevler verdiği 

ve uyarılarda bulunarak nasihatler ettiği genç sahâbîleri tespit ettik. Bu gençleri tespit 

ederken gençliğin başlangıcı olarak kabul edilen buluğ dönemi yani asgari yaş olarak 12 

yaşıyla birlikte gençliğin nihai noktası 40 yaşları arasındaki zaman dilimlerini tercih 

ederek onlar hakkında kaynaklarda geçen bilgileri paylaşmaya çalıştık. Bu genç 

sahâbîlerin konumuz ile ilgili rivayetlerini, öncelikle Kütüb-i sitte, akabinde hadis 

kaynakları, siyer ve tabakât kitaplarından istifade ederek hazırladık. 

Tez çalışmamızı; önsöz, giriş, dört ana bölüm ve sonuç kısımlarından oluşturduk. 

İlk bölümde sahâbî ve genç kavramlarının sözlük ve terim manalarını açıkladık. Kimlere 

genç denebileceği, gençliğin hangi yaş aralığını kapsadığı, sahâbî olma şartları, sahâbînin 

özellikleri ve fazileti gibi konuklardan bahsederek, bazı meşhur genç sahâbîlerin 

hayatlarından kısa bilgiler aktarmaya çalıştık. Ayrıca genç sahâbîlerin Hz. 

Peygamber’den rivayet ettikleri hadis sayıları ve bu rivayetlerin nakledildiği kitapların 

isimlerini açıklayarak Hz. Peygamber’in vefatında kaç yaşında olduklarını tespit ederek 

birinci bölümü tamamladık. 

İkinci bölümde, Hz. Peygamber’in genç sahâbîlerle ilişkisi kapsamında, onlarla 

olan tüm diyalogları ve onların gıyabında buyurdukları rivayetler aktarılarak, konuları 

belirlemeye çalışıp bu konuları alt başlıklar halinde sunduk. Konuyla ilgili öncelikle varsa 

Allah Teâlâ’nın (c.c.) buyruklarını, daha sonra ise Allah Rasûlu’nun bizzat söz ve 

uygulamalarını kısa ve öz olarak aktarırken Hz. Peygamber’in gençlerle olan ilişkilerine 

yer verdik. Yine bu bölümde Hz. Peygamber’in (s.a.v.) onların sıkıntılarını çözme 

konusundaki uygulamalarını ele alarak, hayatlarını yönlendirirken takındığı tavırlar ve 

onlara gerek yaşamları için gerekse İslâm dininin yayılması konusunda yapmaları 

gereken ve dikkat ederek uzak durmaları emredilen kuralların neler olduğunu aktardık. 



 
 

4 
 

Ayrıca O’nun (s.a.v.) gençleri eğitirken uyguladığı metodlar ve takip ettiği usûlleri 

incelenmeye çalıştık. Böylece Allah Rasûlu’nun ümmete ve tüm insanlığa faydalı 

nesilleri nasıl yetiştirdiği, gençleri eğitirken hal ve hareketlerinde nasıl bir yol izlediği ve 

eğitici yönünü ele alarak aktarmaya çalıştık. Konuyla ilgili genç sahâbîlerden örnekler 

vererek ve konuların sonunda kısa bir değerlendirme yaparak ikinci bölümü tamamladık. 

Üçüncü bölümde, Hz. Peygamber’in gençlere verdiği görevler ile sorumluluklar 

verirken dikkat ettiği meseleler, görev verilen gençlerin özellikleri, görevlerin gençlere 

katkıları ve gençlerin bu konuda İslâm’a hizmetlerini aktarmaya çalıştık. Dördüncü ve 

son bölümde ise Hz. Peygamber’in gençlere verdiği nasihatlerden bahsederek, bu 

nasihatler ile ilgili konuları önem sırasına göre ele aldık. Konuyla ilgili hadis rivayetleri 

ve gençlerin bu konudaki diyaloglarını esas alarak konuyu açıklamaya çalıştık. Ayrıca 

her bölümün son kısmında gerekli değerlendirmeleri yaptık. Son olarak sonuç bölümü 

hazırlayarak tez çalışmamızda elde ettiğimiz bilgileri ve ulaştığımız neticeleri özetleyip 

bazı tavsiyeler ve temmeniler aktararak tez çalışmamızı sonlandırdık. 

4. Konunun Kaynakları ve Yapılan Çalışmaların Değerlendirilmesi 

Yaptığımız çalışmanın ilk bölümünde sahâbî ve gençlik kavramlarını açıklarken 

çeşitli sözlüklerden yararlandık. Bu sözlüklerin başında; İbni Manzûr’un (ö. 711/ 1311) 

“Lisanu’l Arab” kitabı, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisinde bulunan ilgili 

maddeler ve Mehmet Doğan’ın “Büyük Türkçe Sözlük” kitabından istifade ettik. 

Konuların baş kısımlarında bulunan âyetlerin mealinde kaynak olarak Diyanet İşleri 

Başkanlığı’nın Kur’ân Yolu Türkçe Meali’ni tercih ederken âyetlerin tefsirinde ise Dr. 

Savaş Kocabaş’ın tercüme ettiği Muhtasar İbn-i Kesîr tefsirinden faydalandık. 

İstifade Ettiğimiz Kaynak Eserler 

Tez çalışmamızda; tarih, siyer, tabakat ve temel hadis kaynakları çokça 

faydalandığımız başlıca eserlerdir. Hz. Peygamber’in gençlerle olan ilişkisi, onlara 

verdiği görevler ve onlara nasihatleri ile ilgili rivayetleri; başta Kütüb-i sitte olmak üzere 

aşağıda ismini zikrettiğimiz eserlerden yararlandık. 

1. İmam Malik’in (ö. 179/795) Muvattâ’ı 

2. Abdurrezzak b. Hemmâm’ın (ö. 211/826-827) Musannef’i 

3. İbn Ebi Şeybe’nin (ö. 235/849) Mûsânnef’i 



 
 

5 
 

4. Ahmed b. Hanbel’in (ö. 241/855) Müsned’i ve Fedâ’ilus-sahâbe’si 

5. Dârimî’nin (ö. 255/869) Sünen’i 

6. Buhârî’nin (ö. 256/870) Sahîh’i ve Edebü’l-müfred’i 

7. Müslim’in (ö. 261/875) Sahîh’i 

8. İbn Mâce’nin (ö. 273/887) Sünen’i 

9. Ebû Dâvûd’un (ö.275/889) Sünen’i 

10. Tirmizî’nin (ö. 279/892) Sünen’i 

11. Nesâî’nin (ö. 303/915) Sünen’i ve Sünenü’l-kübrâ’sı 

12. Taberâni’nin (ö. 360/971) el-Mu’cemü’l-kebîr, el-Mu’cemü’l-evsat, el-

Mu’cemü’s-sagîr’i 

13. Dârekutnî’nin (ö. 385/995) Sünen’i 

14. Hâkim en-Nîsâbûrî’nin (ö. 405/1014) el-Müstedrek ale’s-Sahîhayn adlı 

eserlerinden yararlandık ve detaylı bilgilerini kaynakça bölümünde zikrettik. 

İstifade Ettiğimiz Hadis Şerhleri 

1. İmam Nevevî’nin (ö. 676/1277) “el-Minhâc Şerhi Sahîhi Müslim” 

2. İbn Hacer el-Askalânî’nin (ö. 852/1449) “Fethü’l-Bârî Şerhi Sahîh-i Buhârî” 

3. Bedreddin Aynî’nin (ö. 855/1451) “Umdetü’l-Kârî Şerhu Sahîhi’l-Buhârî” 

4. Sindî’nin (ö. 1257/1841) “Hâşiyetü’s-sindi alâ Sünen-i İbn-i Mâce” 

5. Azîmâbâdî’nin (ö. 1911) “Avnü’l-Ma’bûd Şerhi Sünen-i Ebî Dâvûd” 

6. Abdurrahman b. Abdurrahim el-Mübârekfûrî’nin (ö. 1935) “Tuhfetü’l-Ahvezî 

bi Şerhi Câmi’t-Tirmizî” 

7. Diyanet İşleri Başkanlığı’nın “Hadislerle İslâm” 

8. M. Yaşar Kandemir, İsmail Lütfi Çakan, Raşit Küçük hocaların hazırladığı 

“Riyâzü’s-Sâlihîn Tercüme ve Şerhi” 

9. İbrahim Canan’ın “Kütüb-ü Sitte Muhtasarı Tercüme ve Şerhi” kitaplarından 

istifade ettik. 

İstifade Ettiğimiz Biyografi Eserleri  

1. el-Vâkidî’nin (ö. 207/823) el-Meğâzî’si 

2. İbn-i Hişâm’ın (ö. 218/833) es-Sîretü’n-Nebevi’si 

3. İbn Sa’d’ın (ö. 230/845) et-Tabakâtü’l-Kebîr’i 

4. Buhâri’nin (ö. 256/870) Et-târihu’l-Kebir’i 



 
 

6 
 

5. Belâzurî’nin (ö. 279/892-93) Ensabü’l-Eşrâf’ı  

6. Beğavi’nin (ö. 317/929) Mu’cemu’s-Sahâbe’si 

7. İbn Mende’nin (ö. 395/1005) Ma’rifetü’s-Sahâbî’si 

8. İbn Abdîlberr’in (ö. 463/1071) el-İstiâb fi Ma’rifeti’l-Ashab’ı 

9. İbn Asâkir’in (ö. 571/1176) Târîh-u Dimaşk’ı 

10. İbn Esîr’in (ö. 630/1233) Üsdü’l-Ğâbe fi Ma’rifeti’s-Sahâbî’si 

11. Zehebî’nin (ö. 748/1347) Siyer-i A’lami’n-Nübela’sı 

12. Heysemi’nin (ö. 807/1405) Mecmau’z-Zevaid’i 

13. İbn Hacer’in (ö. 852/1448) el-İsâbe fi Temyizi’s-Sahâbî’si  

14. Mustafa es-Sibâî’nin (ö. 1964) “Sîretü’n-nebeviyye” adlı biyografik eserler ile 

çalışmamıza katkıda bulunduk. 

İstifade Ettiğimiz Tezler, Makaleler, Sempozyumlar 

Bu kapsamda konuyla alakalı Doktora tezlerinden; 

1. Nihat Şahin’in “Hz. Peygamber’in Görev ve Sorumluluk Verdiği Kişiler ve 

Gözettiği Kriterler” 

2. Turgay Gündüz’ün “İslâm Eğitim Sisteminde Gençlik Dönemi Din ve Ahlâk 

Eğitimi” 

Yüksek lisans tezlerinden; 

1. Osman Ateş’in “Hz. Peygamber’ı̇n Haklarında Dua Ettı̇ğı̇ Bazı Sahâbîler” 

2. Mehmet Çiçekana’nın “Muâz b. Cebel Hayatı ve Şahsiyeti” 

3. Suat Demirtaş’ın “Hz. Peygamber’in Gençleri Eğitim Yöntemleri” 

4. Seyfullah Kara’nın “Hz. Peygamber Döneminde Gençlik” 

5. Serdar Özdemir’in “Hz. Peygamber’in Seriyyeleri” 

6. Mustafa Solak’ın “Hadislerde Sahâbe Kavramı” 

7. Hilal Şengül’ün “Hz. Peygamber’in Sefere Çıkarken Bıraktığı Vekiller ve 

Atama Kriterleri” 

8. Ayşe Yavuz’un “Hz. Peygamber’in Zekât Memuru Olarak Görevlendirdiği 

Sahâbîler” 

Makalelerden; 

1. Mustafa Ağırman’ın “Hz. Peygamber’in Gençlere Yaklaşımı” 



 
 

7 
 

2. Âdem Apak’ın “Hz. Peygamber’in Gençlere Gösterdiği Özen ve Verdiği 

Değer” 

3. Recep Aslan’ın “İstı̇şârenı̇n Önemı̇ ve Hz. Peygamber’ı̇n Uygulamalarından 

Örnekler” 

4. Metin Bayram, Serkan T. Aka, M. Salih Geçit ve Kenan Şebin’in “İslâm’da 

Sporun Önemı̇ ve Ahlakı” 

5. Turgay Gündüz’ün “İslâm, Gençlik ve Din Eğitimi” 

6. Hakan Temir’in “Hz. Peygamber Döneminde Gençler ve Gençlere Yüklenen 

Sorumluluklar” ile “Hz. Peygamber Döneminde Çocuk Oyunları ve Eğlence 

Araçları” 

7. Hayati Hökelekli’nin “Hz. Peygamber’in Çocuk ve Gençlere Yaklaşımı”  

8. Ahmet Koç ve Umut Kaya’nın “İletişim Süreci Açısından Hz. Peygamber ve 

Gençler” 

9. Saffet Sancaklı’nın “Hz. Peygamber ve Yaşlılar” 

10. Feridun Tekin’in “Hz. Peygamber Dönemı̇nde Sancak Kullanımı ve 

Sancaktarlık Yapan Sahâbîler” 

11. Şuayip Özdemir ve Rahime Kavak’ın “Kur’ân ve Hadislerde Gençlik Dönemi 

Özelliklerı̇”  

12. Musa Kazım Yılmaz’ın “Kur’ân da Tevhid ve Gençlik” isimli makaleler ile 

13. Yusuf Ziya Keskin’in “Hz. Peygamber’in Hizmetkârı Genç Sahabî Enes b. 

Mâlik” Sempozyumundan istifade ettik. 

İstifade Ettiğimiz Kitaplar 

1. Muhammed Hamidullah’ın “İslâm Peygamberi” 

2. Adnan Demircan’ın “Hz. Peygamber (sav) ve Görevliler” 

3. Âdem Apak’ın “Ana Hatlarıyla İslâm Tarihi” ile “Hz. Peygamber (sav) ve 

Gençler” 

4. İbrahim Canan’ın “Hz. Peygamber’in Sünnetinde Terbiye” 

5. İbrahim Sarıçam’ın “Hz. Muhammed ve Evrensel Mesajı” 

6. Enbiya Yıldırım’ın “Hz. Muhammed ve Öğretim Metodları” kitap çevirisi 

7. M. Yaşar Kandemir’in “Örneklerle İslâm Ahlâkı” 

8. Cuma Karan’ın “Hz. Peygamber (sav) ve Engelliler” kitaplarından faydalandık. 



 
 

8 
 

Çeşitli kitap ve makalelerde farklı yönüyle ele alınmış olan bu konunun önemli 

noktalarını biraraya getirerek genel bir bakış açısı sunmaya çalıştık. Yararlandığımız 

kaynakların uzun listesini kaynakça bölümünde zikrettik. Bu konuda yapılmış çalışmaları 

tezimizde kısmi olsa da yer vermeye çalıştık. Bütün bu çalışmalar aynı zamanda referans 

gösterdikleri ana kaynaklar yönüyle bize rehberlik etmiştir. Ayrıca araştırma hususunda 

el-Mektebetü’l-şâmile programından azâmi derecede istifade ettik. 

  



 
 

9 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

1. HZ. PEYGAMBER DÖNEMİ MEŞHUR GENÇ SAHÂBÎLER 

Hz. Peygamber dönemi genç sahâbîleri ele alacağımız ilk bölümde sahâbî ve genç 

kavramlarının kelime ve ıstılah manası, kimleri kapsadığı; sahâbinin önemi ve fazileti, 

gençlik dönemi için yaş aralığı ve meşhur genç sahâbîler hakkında kısa bilgiler 

aktarılacaktır. 

1.1.  Sahâbî Kavramı 

Sahâbî kelimesi sözlükte, “bir kişiyle arkadaş ve dost olmak” manasındaki sohbet 

kökünden türemiştir. Sahâbî kelimesi ile beraber ashab kelimesi de sıkça 

kullanılmaktadır. Sahâbî tekil bir kelimedir.1 “Sahibe” kelimesi de sözlükte “bir şeye 

yakınlığı ve onunla birlikteliği” anlatır. “Sâhib” ve “sahâbî” aynı kökten gelmektedir. 

Sahibehu – ashabuhu – sohbeten- sahîbeten demek, “o onunla birlikte zaman geçirdi, 

yakınlık kurarak iyi geçinmek” demektir. “Sâhib” de aynı kökten gelmiş ve “mu’âşir” 

yani “dost ve yakın arkadaş” manalarına gelmektedir.2 Sahibe kelimesi, aynı zamanda 

korumak ve himayesine almak manalarına “Sahibekellah” yani “Allah seni korusun” 

demektir. Ayrıca söyleneni yapma, teslim olma manasına gelen boyun bükmek, inkıyad 

etmek manasına da gelmektedir. Örneğin, “Eshaba’l-baîru” sözü, “deve sahibinin 

dediğine tâbi oldu, inkıyad etti” demektir.3 Bu bilgiler ışığında sahâbî kavramı; bir şeye 

yakınlık ve beraberlik, korumak, himaye etmek, söyleneni yapmak, teslim olmak ve 

boyun bükmek anlamlarına gelen “s-h-b” kelimesinden türemiş kelimelerin manalarına 

gelmektedir.4 

Birçok âyette geçen sâhib ve ashab kelimeleri lugat anlamlarıyla kullanılmaktadır.  

Örneğin, Rasûlullah’ın (s.a.v.) hicret esnasında dostu Ebû Bekir’e “Üzülme, çünkü Allah 

bizimle beraberdir”5 derken (li-sâhibihî) şeklinde; Hz. Mûsâ (a.s.) ile beraber Mısır’dan 

                                                      
1  Ahmed b. Ali İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe fî temyîzi’s-sahâbe, thk. Adil Ahmed Abdülmevcud ve 

Ali Muhammed Muavvaz, 1. Baskı (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1995), 1/7. 
2  Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed el-Ensârî er-Rüveyfiî İbn Manzur, 

Lisanü’l-Arab, 3. Baskı (Beyrut: Daru Sadır, 1993), 1/519. 
3  İbn Manzur, Lisanü’l-Arab, 1/520,521. 
4  Mustafa Solak, Hadislerde Sahabe Kavramı (Yüksek Lisans Tezi, Sütçü İmam Üniversitesi, 2008), s. 

3. 
5  et-Tevbe 9/40 



 
 

10 
 

yola çıkan İsrâiloğulları’ndan “ashabü Mûsâ”6 diye bahsedilmektedir. Hz. Peygamber 

dostlarından bahsederken de “Ashabımdan hiçbirini çekiştirmeyin…”7 buyurmuş ve 

“ashâbi” ifadesini kullanmıştır.8 

İlk dönemlerle birlikte âlimlerin birçoğu sahâbînin çeşitli tanımları, kimleri 

kapsadığı konusunda birtakım açıklama yapmışlarsa da bu izahlar çoğu sahâbîyi dışarıda 

bırakacak kadar kısıtlı, bazıları da sahâbî olmayanları içine alacak kadar kapsamlı 

tutulduğu için eleştirilmiştir. Hadis alimleri, bu konu hakkında çeşitli görüşler belirtmişler 

ve değişik fikirler söylemişlerdir. Mesela, kapsamı daraltan Said b. Müseyyeb (ö. 

94/713), sahâbîyi, “Rasûlullah ile arkadaşlık yapmış, onunla bir veya iki yıl birlikte 

bulunmuş veya Onunla bir veya iki savaşa iştirak eden kişi” sözleriyle tanımlamıştır.9 Bu 

görüş zayıf görülürken Allah Rasûlu ile görüşüp müslüman olduğu halde onunla birlikte 

savaşa katılmayan ve uzun dönem beraber bulunamayan binlerce sahâbîyi tanım dışında 

bırakması sebebiyle benimsenmemiştir.10 Ahmed b. Hanbel ve Buhârî gibi alimlerin 

açıkladığı, îman ederek kısa bir zaman dilimi de olsa Hz. Peygamber’i görenlerin sahâbî 

olarak aktarıldığı tanımlar,11 görmeyi şart kılarak gözleri görmeyenleri kapsam dışında 

bıraktığı, (Örneğin Abdullah b. Ümmü Mektûm gibi) müslüman olarak ölme şartını 

söylemeyerek de Hz. Peygamber ile görüştükten sonra dinden dönenleri kapsaması 

sebebiyle yeterli görülmemiştir.12 Yine açıklamalarda geçen “her kim onunla karşılaşırsa, 

görüşürse” sözü Hz. Peygamber’in hayatta iken görüşmesi demektir. Ölümünden sonra 

defnedilmeden önce gören sahâbî sayılmaz. Şair Ebû Zü’ib el-Huzeli gibi. Aynı zamanda 

müslüman olarak görme şartı da vardır. Onu kâfir olarak gören, vefatından sonra 

müslüman olanlar sahâbî sayılmaz, Sezar’ın elçisi gibi.  Ayrıca müslüman olarak ölme 

şartı vardır. Müslüman iken Hz. Peygamber’i görse dahi kâfir olarak ölen sahâbî 

sayılmaz. Ancak dinden dönen sonra tekrar müslüman olan müstesna.13 Yine Hz. 

                                                      
6  eş-Şuarâ 26/61 

7  Ebü’l-Hüseyin el-Kuşeyri en-Nisaburi Müslim, Sahîh-i Müslim, thk. Muhammed Fuâd Abdülbâkî 

(Beyrut: Dâru İhyai’t-Türasi’l-Arabi, 2009), “Fedâ’ilu’s-sahâbe” 221,222. 
8  Mehmet Efendioğlu, “Sahâbe”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2008), 35: s. 491. 
9  İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 1/8. 
10  Efendioğlu, “Sahâbe”, 35: s. 491. 
11  Ebû Abdillah Muhammed b. İsmail Buhârî, Sahîh-i Buhârî, thk. Mustafa Dîb el-Buğâ (Beyrut: Daru 

ibn Kesir, 1993), "Fedâilü ashab’in-nebi" 1. 
12  Efendioğlu, “Sahâbe”, 35: s. 492. 
13  İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 1/9. 



 
 

11 
 

Peygamber döneminde yaşayıp müslüman olan ancak onu görmeyen Ebû Recâ el-Utâridî, 

Ebû Osman en-Nehdî ve Selmân b. Rebîa el-Bâhilî gibi muhadramlar tâbiîndir.14 

Vâkıdî (ö. 207/823) sahâbîyi tarif ederken bulûğ çağına ermiş olmayı şart koşmuş, 

Hz. Peygamber’i bulûğ dönemi öncesi gören ve rivayette bulunan Abdullah b. Zübeyr, 

İbn Abbas ve iki torunu Hasan ve Hüseyin gibi gençleri bu kapsamın dışına çıkardığı, 

Allah Rasûlu’nu görmekle beraber ondan hadis aktarma şartıyla hadis rivayetinde 

bulunmayan binlerce sahâbîyi kapsamadığı için reddedilmiştir. Fıkıh usûlü âlimleri 

sahâbîyi tarif ederken Hz. Peygamber ile birlikte altı ay veya daha fazla birarada 

bulunmak, dini öğrenmek amacıyla orada olmak ve O’ndan (s.a.v.) hadis aktarmak gibi 

şartlar aranmaktadır. Bu şartlar hadisçiler tarafından tenkit edilmiş ve altı aydan az bir 

zaman Hz. Peygamber’in yanında bulunanlar ile dini ilimler öğrenmek maksadıyla 

gelmeyip sadece iman edip dönen kimseleri sahâbî kapsamına almadığı ve hadis aktarımı 

yapmayan, binlerce sahâbîyi de tarif dışında bıraktığı için reddedilmiştir.15 Ebû 

Hüseynî’ye (ö. 765/1364) göre sahâbî, Hz. Peygamber’e uyma yolunda sohbetinde 

bulunmuş ve ondan hadis almış kişidir. Ona uyma kastı olmadan oturanlar geçerli 

değildir. Yani müslümanlık şartı vardır. Taberî (ö. 310/923), “Hz. Peygamber’in 

sohbetinde bulunmuş ve onun topluluğundan sayılan ve ona bağlı olan kimsedir” 

demiştir. İbnü’s-Salâh (ö. 643/1245) ise Rasûlullah’ın makamının yüceliğinden ve o 

şerefe nail olma bakımından O’ndan bir hadis veya bir kelime aktaran kimseleri hatta 

O’nu bir kez dahi görenleri de sahâbîden saymıştır.16 

Bir şahsın sahâbî olduğunun bilinmesi için birkaç geçerli mûteber yol vardır: 

1. O kişinin sahâbî olduğu tevâtür ve şöhretle bilinmesi. 

2. Bir sahâbînin bir diğer kişi hakkında “sahâbîdir” sözünün bilinmesi. 

3. Tâbiîn neslinden birinin şehâdetiyle bilinmesi. Ancak bu kimse tezkiyesi geçerli 

birisi olması gerekir. 

4. Sahâbî olduğunu kişininin kendi söylemesi.17  

Bu durumda bu sözü söyleyen kişinin adâletli ve Rasûlullah’a yaş bakımından muasır 

olması gerekir. Adâlet, kişinin kendi sözüyle değil bir başkasının şahitliği ile geçerlidir. 

                                                      
14  Efendioğlu, “Sahâbe”, 35: s. 493. 
15  Efendioğlu, “Sahâbe”, 35: s. 492. 
16  İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 1/7,8. 
17  İbrahim Canan, Kütüb-ü Sitte Muhtasarı Tercüme ve Şerhi (Ankara: Akçağ Yayınları, 1995), 1/520. 



 
 

12 
 

Muasarat şartında ise bunun son sınırı hicrî 100-110 yıllarına denk gelmektedir. Çünkü 

Allah Rasûlu vefatına yakın bir dönemde ashabına, “Bu gecenize şahit oluyorsunuz ya, 

işte bu gecenizden sonra yüz yıl başında yeryüzünde bulunanlardan kimse 

kalmayacaktır”18 sözüdür. Hz. Peygamber, vefatından yaklaşık bir ay kadar önce bu sözü 

söylemiştir. Bune göre İslâm alimleri de Rasûlullah’ın vefatından yüz yıl sonra sahâbî 

olduğunu iddia edenleri reddetmişlerdir.19 

Yapılan bu tanımların en kapsamlısı ve hadis alimlerince kabul edilen en genel tarif 

ise şöyledir: “Sahâbî, Allah Rasûlu ile müslüman olarak görüşen ve müslüman olarak da 

vefat eden kimsedir.”20 Cumhurun görüşü olarak da kabul edilen bu tarifte, hadis 

alimlerinin sahâbî görüşü şöyle aktarılabilir. Bir kişiye sahâbî diyebilmek için Allah 

Rasûlu’nu uyanık halde bir an dahi olsa görmek yeterlidir. Kendisiyle yolculuk etmek, 

uzun zaman birlikte bulunmak, savaşa katılmak veya O’ndan hadis nakletmek zorunlu 

değildir.21  

Sonuç olarak, Hz. Peygamber ile görüşüp onunla kısa veya uzun bir süre geçiren, 

Ondan hadis aktarmış veya aktarmamış, onunla beraber savaşa katılmış veya katılmamış, 

onunla oturmamış ama onu görmüş, gözleri görmemesi sebebiyle ona görmeden iman 

etmiş olanlar da bu kapsama girmektedir. Ayrıca Rasûlullah (s.a.v.) ile iman etmediği bir 

zamanda karşılaşan, müslüman olduktan sonra da bir araya gelemeyen ve 

peygamberlikten önce onu görenler de sahâbî tanımı kapsamında değildir. 

1.1.1.  Sahâbî’nin Fazileti 

Kur’ân-ı Kerim’de “Siz, insanlar için çıkarılmış en hayırlı topluluksunuz”22 diye 

tanıtılan sahâbîler, ümmetin en faziletli ve değerli nesli olarak taltif edilmektedir. Bu 

fazilet ve değeri, insanlara en faydalı ve en yararlı olmaları, sarsılmaz inançları ve örnek 

yaşantıları sebebiyle kazanmışlardır. Bu ümmet, hayırlarda ve faziletlerde bu makama 

Hz. Peygamber sebebiyle ulaşmışlardır. Çünkü O (s.a.v.), Allah katında kulların en 

üstünü, peygamberlerin en kıymetlisidir.23 İslâm’ın emirlerini gerçek manada bir 

                                                      
18  Buhârî, “İlim” 41; "Mevâkîtu’s-salât" 20. 
19  Canan, Kütüb-ü Sitte Muhtasarı, 1/520. 
20  İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 1/7. 
21  Efendioğlu, “Sahâbe”, 35: s. 492. 
22  Âl-i İmrân 3/110 

23  Hafız İbn Kesir, İbn-i Kesîr Tefsiri, trc. Savaş Kocabaş (İstanbul: Karınca & Polen Yayınları, 2015), 

2/11. 



 
 

13 
 

teslimiyetle uygulamışlar ve İslâm’ın tebliği için emek vermiş, çaba harcamışlardır. 

Karşılarına çıkan her türlü zorluğa, işkence ve tehditlere aldırmadan hak davalarından bir 

an olsun taviz vermemişler; yaşadıkları beldelerini, eşyalarını, ehlini ve tüm akrabalarını 

bırakarak diğer beldelere göç etmek durumunda kalmışlar yine de imanlarından, Allah ve 

Rasûlune olan sadakatlerinden hiç vazgeçmemişlerdir.24 

Kur’ân; sahâbîleri överek onların orta yolu takip eden mutedil bir ümmet 

olduklarını,25 Allah’a ve Peygamber’ine iman edip tam bir teslimiyet göstererek büyük 

mükâfatlar elde ettiklerini,26 Cenâb-ı Hakk’ın sahâbîlerden; sahâbîlerin de Cenâb-ı 

Hak’tan hoşnutluğunu ve ebedî bir hayat sürecekleri cennet nimetinin onları beklediği 

haber vermiştir.27 Ayrıca Allah ve Rasûlu’ne destek olan sâdık müminler olduklarını,28 

ihtiyaç içinde olsalar dahi bir diğer müslümanı kendi nefsine üstün tuttuklarını ve felâha 

kavuştuklarını,29 hakiki inananlar içerisinde bulunarak affedileceklerini ve cennette 

hesapsızca rızıklandırılacaklarını30 haber vermiştir. 

Allah Rasûlu (s.a.v.), sahâbîyi övmüş ve onların faziletine değinerek “insanlık 

tarihinin en hayırlı nesli,”31 ve “Ümmetimin hayırlısı, benim zamanımdır. Sonra onların 

bir sonraki nesli olan tabiîlerdir. Sonra ise onların bir sonraki neslidir”32 diyerek ashabı 

övmüş ve “Beni gören veya beni göreni gören bir müslümana cehennem 

dokunmayacaktır”33 buyurarak da ateşin onları yakmayacağını belirtmiştir. Ayrıca 

ümmetin onları çekiştirmemesini34 aksine onlar hakkında güzel sözler kullanmasını 

istemiştir. Yine Allah Rasûlu (s.a.v.) sahâbîyi övdüğü hadislerinde şöyle buyurmuştur:  

“Ashabım hakkında dikkat ediniz! Benden sonra onları hedefe koyup çekiştirmeyiniz. Her kim 

onları severse bana olan sevgisi sebebiyle sever. Her kim onlara buğzederse beni sevmediğinden 

                                                      
24  Efendioğlu, “Sahâbe”, 35: s. 494. 
25  el-Bakara 2/143 

26  Âl-i İmrân 3/172, 173 

27  et-Tevbe 9/100 

28  el-Haşr 59/8 

29  el-Haşr 59/9 

30  el-Enfâl 8/74 

31  Buhârî, "Fedâilu ashabi’n-nebi" 1; Müslim, "Fedâilu’s-sahâbe" 211,212. 
32  Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eş-Şeybânî Ahmed b. Hanbel, Müsned-ü Ahmed b. 

Hanbel, thk. Şuayb el-Arnavut ve Âdil Mürşid (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1421), 38/57; Buhârî, 

"Fedâil’us-sahâbe" 1. 
33  Ebû İsa Muhammed b. İsa b. Sevre Tirmizî, Sünen-i Tirmizî, thk. Beşşâr Avvâd Ma’rûf, 1. Baskı 

(Beyrut: Daru’l Ğarbi’l-İslâmi, 1998), “Menâkib” 57. 
34  Buhârî, "Fedâilu ashabi’n-nebi" 4; Müslim, "Fedâilü’s-sahâbe" 221,222. 



 
 

14 
 

buğzeder. Her kim onlara eziyet ederse bana eziyet etmiş olur. Bana eziyet eden de Allah’a eziyet 

etmiş olur. Her kim Allah’a eziyet ederse de Allah’ın onu cezalandırması yakındır.”35 

Bir başka rivayette, “Her kim ashabımı korursa ben de kıyamet günü onu korurum. 

Her kim de ashabıma söverse Allah’ın laneti onun üzerine olsun”36 ve “Ashabıma 

sövmeyiniz, sizden biriniz Uhud dağı kadar altın infak etse, onların infak ettiklerinin bir 

ölçeğine veya onun yarısına bile yetişemez”37 buyurarak onlara söz söylenmemesini hatta 

saldıranlara karşı bizim onları savunmamızı istemiştir. Onlar konum itibariyle ümmetin 

en üstün insanlarıdırlar. 

1.1.2.  Sahâbî’nin Önemi 

Sahâbîler; Hz. Peygamber’e verdikleri destek, gösterdikleri bağlılık ve teslimiyet 

ile İslâm dininde önemli bir yere sahiptirler. Allah Rasûlu’nun hem hayatta iken hem de 

vefatı sonrası, dinin doğru bir şekilde anlaşılması ve yayılması için gayret etmişlerdir. 

Öğrendikleri dini yaşayarak sonraki nesillere aktarmış ve onlara örnek olmuşlardır. Bu 

sebeple Hz. Peygamber, sahâbîleri örnek almayı öğütlemiş ve onları İslâm’ın birer 

halifesi olarak göstermiştir. Sahâbîlerin dini yayma ve Hz. Peygamber’i korumak için 

yaptıkları fedakârlıklar, sonraki nesilleri hayrette bırakacak ve imrendirecek boyuttadır. 

İslâm dini; onların bu davranışları sebebiyle kökleşmiş, yayılmış ve diğer nesillere 

aktarılmıştır. Sahâbîler, Hz. Peygamber’in sözleri ve uygulamalarıyla ilgili nakillerde 

bulunmasaydı, bu dini öğrenme ve yaşama konusunda sıkıntılar yaşanabilirdi. Âyetlerin 

sebeb-i nüzulleri, hadislerin vürûd sebebleri, Kur’ân ahkâmının hayata uygulanması ve 

tebyini ile Hz. Peygamber’in görevi süresince yaptığı uygulamalar, sahâbîlerin 

aktarımları sayesinde bilinmektedir.38 

1.2.  Gençlik Kavramı ve Hangi Yaşları Kapsadığı 

Genç kelimesi, Farsça bir kelime olmakla birlikte “Hazine, define, kulluk makamı” 

manalarına gelmektedir.39 Türkçe’de ise genç; yaşı ilerlememiş, orta yaşlılık dönemine 

                                                      
35  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 27/358; Tirmizî, “Menâkib” 59. 
36  Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eş-Şeybânî Ahmed b. Hanbel, Fedâ’ilus-sahâbe, thk. 

Vasiyyullah b. Muhammed Abbas, 1. Baskı (Beyrut: Müessesetu’r-Risâle, 1983), 1/54. 
37  Buhârî, "Fedâilu’s-sahâbe" 6; Müslim, "Fedâilu’s-sahâbe" 221; Süleyman b. el-Eş‘as es-Sicistânî Ebû 

Dâvud, Sünen-i Ebû Davud, 1. Baskı (Dârü’r-risâle el-âlemiyye, 2009), “Sünnet” 11; Tirmizî, 

“Menâkib” 59; Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezîd İbn Mâce, Sünen-i İbn Mâce, thk. Şuayb Arnavut 

ve Âdil Mürşid, 1. Baskı (Daru’r Risâletü’l-İlmiyye, 2009), “Fedâilu Ashâb” 22. 
38  Efendioğlu, “Sahâbe”, 35: s. 493. 
39  Ferit Devellioğlu, Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lügat (Ankara: Doğuş Yayıncılık, 1970), s. 338. 



 
 

15 
 

girmeyen ve dinç kimse anlamlarında kullanılmaktadır.40 Genç kelimesine yakın bir 

manada kullanılan delikanlı ise buluğa ermiş genç, çocukluk çağını aşmış, cesur, yiğit, 

manalarına gelmektedir.41 

Genç kavramı, Arap lügatinde genelde şâbb ve fetâ kelimeleriyle 

karşılanmaktadır.42 İnsan hayatının ergenlikle orta yaş arasındaki dönemini kapsar. 

Kur’ân da “genç” kavramı için sadece “fetâ” kelimesi kullanıldığı görülürken43 hadislerde 

ise fetâ kelimesine ek olarak “şâbb” ve “şebâb”44 kelimeleri ve bu kelimelerin fiil türevleri 

ile kullanıldığı görülmektedir.45 Kur’ân-ı Kerim’deki kullanıma bakılarak “fetâ” 

kelimesi, “şâbb” kelimesine göre daha özeldir denilebilir. Nitekim İbn Kuteybe (ö. 

276/889), bu kelimelerin birbirinden farklı olarak “gücü kuvveti yerinde olgun erkek” 

anlamına geldiğini belirtmektedir.46 Binaen aleyh “şâbb” gençliğin tüm dönemlerini 

çevrelerken, fetâ” hem zihni hem de fizikî gelişime ulaşan gençliği ifade ettiği 

söylenebilir. Hadislerde gençlik dönemini incelediğimizde ise gençlik dönemini bildiren 

değişik kelimeler bulunmakla beraber genellikle fityan,47 şâbb,48 şebâb49 ve fetâ,50 

kelimelerini görüyoruz. Şâbb, buluğa erişmekle birlikte olgunluk çağına ulaşmamış 

kimselere söylenmiştir. 

İnsan hayatı başlıca dört safhaya ayrılmış olup çocukluk, gençlik, olgunluk ve 

ihtiyarlık çağı şeklinde kısımlardan bahsedilmektedir. Gençlik döneminin başlangıcı 

noktasında ittifak söz konusu olup bütün tanımlarda gençlik dönemi, ergenlik ile 

başlatılmaktadır.51 Bitiş çağı ise olgunluk çağının başlangıcı veya bitişi olarak değişik 

görüşler hâkimdir. Gençliğin devamı niteliğinde olan olgunluk döneminin başlangıç ve 

bitişi konusunda net rakam verilmezken Lügatçiler, bu konuda ihtilafa düşmüşler ve bu 

                                                      
40  Mehmet Doğan, Büyük Türkçe Sözlük (İstanbul: Gerçek Hayat Yayınevi, 2001), s. 463. 
41  Doğan, Büyük Türkçe Sözlük, s. 297. 
42  İbn Manzur, Lisanü’l-Arab, 1/480. 
43  Yûsuf 12/30, 36, 62; el-Kehf 18/10, 13, 60, 62; el-Enbiyâ 21/60; en-Nisâ 4/25; Nûr 24/33 
44  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 33/336; Buhârî, “Cenâiz” 93. 
45  Müslim, “Zekât” 114; Tirmizî, "Sıfatü’l-kıyâmet" 22. 
46  İbn Manzur, Lisanü’l-Arab, 15/146. 
47  İbn Mâce, “Mukaddime” 9. 
48  Buhârî, “Rikâk” 5. 
49  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 6/72; 7/122,132,184; Buhârî, “Nikâh” 2,3; Müslim, “Nikâh” 1,3; Tirmizî, 

“Nikâh” 1; İbn Mâce, “Nikâh” 1; Ebû Abdirrahmân Ahmed b. Şuayb b. Alî Nesâî, Sünen-i Nesâî, thk. 

Abdulfettah Ebu ğudde, 2. Baskı (Haleb: Mektebul Matbuatul İslamiyye, 1986), “Nikâh” 3. 
50  Buhârî, “Enbiya” 54. 
51  Hayati Hökelekli, Din Psikolojisi (Ankara: TDV Yayınları, 2003), s. 266. 



 
 

16 
 

çağ için 30-40, 33-50, 34-51 yaşlarından bahsetmişlerdir.52 Ayrıca 18 yaşın altındaki her 

fert, Birleşmiş Milletler Çocuk Hakları Sözleşmesi’ne göre çocuk kabul edilir. Bu, reşit 

olmayan bireylerin haklarını korumak amacıyla yapılmış hukuki bir tanımdır. Yine 

Birleşmiş Milletler “genç” derken 15-24 yaş arasını referans alır ve gençlik kategorisinin 

toplumdan topluma göre farklı algılandığı hususuna vurgu yapar.53 Türk 

filozoflarımızdan İbn-i Sina’ya göre gençlik dönemi 30 yaşlarına kadar sürdüğünü 

açıklarken UNESCO, bu zaman dilimini 15-25 yaşları arasında olduğunu belirtmiştir.54 

Ülkemizin şartlarına bakıldığında ise gençlik döneminin, 14-29 yaş aralığında olduğu 

kabul edilmektedir.55 

Buluğ çağının başlangıcı için şu örnekleri incelemek yerinde olacaktır. 

Kaynaklarımızda Semüre b. Cündeb’in rivayet ettiği, “Her sene ensar çocukları Allah 

Rasûlu’nun huzuruna getirildiği ve bülûğ çağına ulaşanları Rasûlullah’ın askerler 

arasına kattığını”56 bildirmiş ve artık güçlenerek erginliğe giren kimselerin savaşa 

katılmak için hak elde ettiklerini göstermektedir. Yine Hz. Enes’in ihtilâm olduğu sabah 

Allah Rasûlu’nun yanına gelerek halini arz etmesi, bu nedenle Hz. Peygamber’in, 

“Bundan sonra kadınların yanına girme”57 buyurması bulûğ çağına gelen çocukların bu 

durumu haber vermelerinin gerekli olabileceğini göstermektedir. Yine birgün yanına 

zayıf bir elbise giyerek gelen Esma’ya Allah Rasûlu, “Ya Esma! Bir kadın hayız 

dönemine ulaştığı zaman artık onun el ve yüzünden başka yerinin görülmesi uygun 

değildir”58 buyurarak artık büyüdüğünü ve mesuliyetin başladığını vurgulamaktadır. 

Gençlik dönemi, bülûğ çağından itibaren başlayıp olgunluk ve hattâ ihtiyarlık 

çağına kadar geçen safhaya denir. Erginlik çağına giren kimse gençlik safhasına girmiştir. 

Gençlik döneminin süresini ve arkasından gelen safhayı açıklarken Kur’ân’daki “Sonra 

gençlikte zirveye ulaşırsınız”59 âyeti bizlere gençlik döneminin en üst noktası (eşûdd) 

                                                      
52  İbrahim Canan, Hz. Peygamber’in Sünnetinde Terbiye (İzmir / Gaziemir: Çağlayan Matbaası, 2008), 

s. 105. 
53  https://www.un.org/en/global-issues/youth 

54  Adnan Kulaksızoğlu, “Gençlik Çağı ve Ülkemizde Gençlik Sorunları”, M. Ü. Atatürk Eğitim Fakültesi 

Eğitim Bilimleri Dergisi, 2 (1990): s. 134. 
55  “Ulusal Gençlik Ve Spor Politikası Belgesi” (T.C. Gençlik ve Spor Bakanlığı, 2018), s. 4. 
56  Nureddin Ali b. Ebi Bekr Heysemi, Mecmau’z-zevaid ve Menbau’l-fevaid, thk. Husameddin Kudsi 

(Kahire: Mektebetü’l-Kudsi, 1994), 5/318-319. 
57  Ebü’l-Kâsım Taberânî, el-Mu’cemü’s-sagîr, thk. Muhammed Şekûr Mahmud, 1. Baskı (Beyrut: 

Mektebetü’l-İslâmi, 1985), 1/165; Heysemi, Mecmau’z-Zevaid ve Menbau’l-Fevaid, 4/326. 
58  Ebû Dâvud, “Libâs” 34. 
59  el-Mümin 40/67 

https://www.un.org/en/global-issues/youth


 
 

17 
 

lafzını bildirmektedir. Bu anlamca kapalı lafzın bir diğer âyette açıklama olarak, “Nihâyet 

olgunluğuna çağına gelip kırk yaşına ulaşınca...”60 buyrulmaktadır. Bu âyete göre 

gençliğin asgari bu süreye kadar olduğunu söyleyebiliriz. Allah Teâlâ (c.c.) ilk 

bahsettiğimiz âyette, “…sonra olgunluk çağına ulaşmanız, sonra da ihtiyarlamanız için 

sizi yaşatandır.”61 buyruğu ile de kırk yaşından sonra gençlik döneminin bitip yaşlılık 

döneminin girme ihtimalini anlarız.62 Yine bahsettiğimiz âyette yer alan olgunluğa erişme 

bölümü de kişinin bedenen olgunlaşma ve kuvvetlenmesi, anlayış ve idrak açısından 

kemâlata erişmesi manasına gelmektedir.63 

İslâm âlimleri ve hususan müfessirler, gençliğin nihâyetini tespitte Kur’ân’da geçen 

olgunluk çağını ifade eden “eşüddeh” ve gelişimini tamamlamayı anlatan “istevâ” 

kelimeleri çerçevesinde konuyu ele almış ve yorumlamaya gitmişlerdir. İslâm âlimleri, 

çıkarımlarında belirli âyetlere dayanmışlardır. Konuya dair açıklanan görüşleri detaylı 

şekilde ele alıp değerlendiren Taberî ile Râzî’nin ortaya koydukları sonuçlar, İslâm 

âlimlerince yapılan tespitleri özetlediğini görmekteyiz. İlk müfessirlerden olan Taberî; 

Katâde ve Mücâhid gibi tefsîr otoritelerinin yorumlarına da yer verdikten sonra, âyetlerde 

vurgulanan “eşüddeh” için 30-33 yaş arası, “istevâ” için 30-40 yaş arasını doğru görüş 

olarak kabul etmektedir.64 Yine, Beydavi 30-40 yaş arası dönemi gençlik çağı olarak 

açıklarken,65 Meraği ise bu kelimenin erginlik çağı ile başlayarak kırk yaşlarına kadar 

uzanan dönem olduğunu belirtir.66 Dolayısıyla müfessirlerin çoğuna göre, bulûğ çağıyla 

gençlik başlamakta, otuz yaşına kadar gelişme devam etmekte, kırk yaşı da gençliğin 

nihai noktası sayılmaktadır. 

Bu bilgileri değerlendirdiğimizde, gençlik dönemi erginlik çağı ile başlayarak 40 

yaşlarına kadar sürmekte, orta yaş 41 yaşından başlayarak 50 yaşlarında nihayete 

ermekte, yaşlılık çağı ise 51 yaşı ile ömrün sonlarına kadar ki süreyi kapsamaktadır. Buna 

                                                      
60  el-Ahkâf 46/15 
61  el-Mümin 40/67 
62  Canan, Hz. Peygamber’in Sünnetinde Terbiye, s. 104. 
63  Ebu’l-Fida İsmail İbn Kesir, Tefsiru’l-Kur’ani’l-azim, thk. Muḥammed Hüseyin Şemseddin, 1. Baskı 

(Beyrut: Daru’l-Kütübü’l İlmiyye, 1998), 7/258. 
64  Muhammed b. Cerir Taberî, Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Kur’ân (Mekke: Daru’t- terbiyetü ve’t-

turas, 1995), 19/536. 
65  Nâsiruddîn Ebu Sa’îd Abdullah b. Ömer el-Beydâvî, Envâru’t-tenzîl ve Esrâru’t-te’vîl, thk. 

Muhammed Abdurrahman el-Mara’şlî (Beyrut: Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-Arabî, 1418), 5/114. 
66  Ahmet b. Mustafa Merâğî, Tefsiru’l-Merâği, 1. Baskı (Mısır: Şirket ve Mektebetü Mustafa el-Babi el-

Halebi ve Evlâduhu, 1946), 26/19. 



 
 

18 
 

göre gençlik çağı, yanlızca en güçlü ve hareketli dönem değil aynı zamanda ömrün en 

bereketli ve en uzun zaman dilimidir. Bizim çalışmamızda da genç sahâbîler tespit 

edilirken Hz. Peygamber hayatta iken asgari 12 ve 40 yaşları aralığında bulunan kişiler 

üzerinden bir değerlendirme yapılmıştır. 

1.3.  Hz. Peygamber Dönemi Meşhur Genç Sahâbîler 

Rasûlullah (s.a.v.), İslâm dininin yayılması ve farklı bölgelere ulaştırılması 

konusunda gençlere çok güveniyordu. Onlar da bu güveni boşa çıkarmadılar. İslâm’a nice 

hizmetler yapan bu genç sahâbîleri yakından tanımak ve Hz. Peygamber’in onlarla olan 

ilişkilerini öğrenip günümüz gençlerine aktarmak adına biz de böyle bir çalışma 

hazırladık. Bu bölümde Hz. Peygamber’in iletişime geçtiği meşhur genç sahâbîlerin 

hayatları hakkında kısa bilgiler vermeye çalışacağız. Hz. Peygamber’in vefat ettiğinde 

buluğ çağının başlangıç noktası olarak asgari 12 yaşıyla birlikte gençliğin nihai noktası 

40 yaşında bulunan meşhur genç sahâbîler arasından Hz. Peygamber’in iletişime geçtiği 

gençler tercih edilerek onlarla ilgili kaynaklarda geçen bilgileri paylaşmaya çalıştık. 

Ayrıca mûksirun sahâbîlerin Hz. Peygamber’in vefatı sonrası uzun dönem yaşamaları ve 

İslâm dinine en çok hizmet edenlerden olmaları sebebiyle bu kimselerin Rasûlullah 

döneminde genç sahâbîlerden olduğunu belirtmemiz gerekmektedir. Biyografilerini 

aktardığımız 35 genç sahâbînin 19’u Mekke’de, 13’ü Medine’de, 3’ü ise Yemen ve Taif 

gibi farklı bölgelerde dünyaya gelmişlerdir. Bu sahâbîlerin yaşlarını tesbit ederken milâdî 

takvim üzerinden Hz. Peygamber’in vefat tarihini baz aldık. Aynı zamanda genç 

sahâbîlerin Allah Rasûlu’nun vefat dönemine kadar ki biyografileri hakkında bilgiler 

aktardık. Şimdi vefat sırasına göre bazı meşhur genç sahâbîler hakkında bilgi verelim. 

1.3.1.  Mus’ab b. Umeyr (ö. 3/625) 

Asıl adı, Mus’ab b. Umeyr b. Hâşim el-Kureşî el-Adberî’dir.67 Allah Rasûlu’nun 

emriyle, İslâm’ı tebliğ için Birinci Akabe Biatı’nın akabinde Medine’ye gönderilen bir 

sahâbîdir.68 Annesi, Hunâs bt. Mâlik b. el-Mudarrib’dir. Künyesi Ebû Muhammed’dir.69 

                                                      
67  İzzüddîn Ali b. Muhammed İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, thk. Ali 

Muhammed Muavviz ve Âdil Ahmed Abdulmevcûd (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1994), 5/175. 
68  Hüseyin Algül, “Mus‘ab b. Umeyr”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV 

Yayınları, 2020), 31: s. 226. 
69  Ebû Abdullah Muhammed b. Sa’d İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, thk. Doktor Ali Muhammed Omer, 1. 

Baskı (Kahire: Mektebetü’l Hancı, 2001), 3/108. 



 
 

19 
 

Mekke’de dünyaya gelen Mus’âb, Kureyş’in sidâne ve hicâbe görevlerini yapan ve 

kabilesinin sancaktarlık görevini devam ettiren Benî Abdüddâr’a mensup maddi durumu 

iyi olan ailenin çocuğuydu.70 

Mekke’nin zengin ve yakışıklı genç delikanlısı Mus’ab, sahâbînin 

faziletlilerindendir. Dârülerkam’da müslüman olmuş, kavminden ve annesinden 

müslüman olduğunu gizlemiştir. Kavmi onun müslüman olduğunu öğrenince, ona çeşitli 

sıkıntılar vermiş ve Habeşistan’a hicret etmek zorunda bırakmışlardır. Hicret sonrası 

Mekke’ye dönen Mus’ab’ı; Hz. Peygamber, Medineliler’in isteğiyle İslâm tarihinin ilk 

muallimi olarak Kur’ân öğretmek ve namaz kıldırmak için görevlendirmiştir.71 Tebliğ 

göreviyle Medine’ye gönderildiğinde Mus’ab, 25 yaşlarında olduğu aktarılmıştır.72 

Mus’âb; Medine’ye hicret eden sahâbîlerin ilki olarak kabul edilmiş, Oraya 

gittiğinde Sa’d b. Muâz’a konuk olmuş, Hz. Peygamber; Onu, Sa’d b. Ebû Vakkâs ile 

kardeş yapmıştır.73 Medine’de İslâmı tebliğ eden Mus’ab, Allah Rasûlu’ne (s.a.v.) bir 

mektup yazarak Cuma namazı kıldırma için izin istemiş, Hz. Peygamber de bazı 

uyarılarda bulunarak Mus’ab’a izin vermiştir. Mus’âb, Medine’de ilk Cuma namazı 

kıldıran kişi olmuştur. 

Bedir günü muhacirlerin sancağını taşıyan Mus’ab b. Umeyr, Uhud gününde de 

sancağı eline almış, müslümanlar panik yaşayınca o sebat edip sonuna kadar çarpışarak 

hicretin 32. ayında 40 yaşlarında iken şehit edilmişti.74 Uhud Savaşı’nda şehit edildiği 

zaman onu saracak bir kefen dahi bulanamamıştı. Vücudunu elbisesiyle kapatmaya 

çalışmışlar ancak baş tarafına doğru çekince ayaklarının, ayak tarafına doğru çekince 

başının açıldığını gören Hz. Peygamber, başından örtmelerini ve ayak kısmına bir ot 

demeti koymalarını buyurmuştu.75 Mus’ab, erken dönemde vefat etmesi sebebiyle Hz. 

Peygamber’den hadis rivayeti bulunmamaktadır. O (r.a.), Uhud Savaşı’nda (3/625) şehit 

                                                      
70  Algül, “Mus‘ab b. Umeyr”, 31: s. 226. 
71  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/108; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 5/175; İbn 

Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 6/98. 
72  İbrahim Sarıçam, Hz. Muhammed ve Evrensel Mesajı (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı, 2012), s. 

340. 
73  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/111. 
74  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/110-112. 
75  Buhârî, “Cenâiz” 27; Müslim, “Cenâiz” 44. 



 
 

20 
 

edildiğinde 40 yaşında olduğuna göre, doğumunun hicretten 37 veya 38 sene önce m. 585 

yıllarında olduğunu söyleyebiliriz. 

1.3.2.  Sa’d b. Muâz (ö. 5/627) 

Asıl adı, Sa’d b. Muâz b. Nu’mân el-Ensârî el-Evsî’dir. Ensarın ileri gelenlerinden 

olan genç sahâbî Sa’d, Ebû Amr künyesiyle bilinmektedir.76 Annesi, Rasûlullah’a (s.a.v.) 

biat eden kadınlardan77 Kebşe bt. Râfi b. Muâviye b. Ubeyd b. el-Ebcer’dir.78 Evs 

kabilesinin Abdüleşheloğulları kolundan olan Sa’d, Medine’de 590 yılında dünyaya 

gelmiştir.79 Mus’ab’ın Medine’ye gelerek İslâm’ı tebliğ esnasındaki etkili konuşmaları 

sonrası Sa’d müslüman olmuştur.80 

Rasûlullah (s.a.v.), Sa’d b. Muâz ile Sa’d b. Ebû Vakkâs’ı kardeş ilan etmişti.81 

Sa’d; Bedir, Uhud ve Hendek’e katılmıştı.82 Bedir gününde Evs’in sancağını kendisi 

taşımış, Uhud günü Rasûlullah’ın çevresinden insanların dağıldığı zaman o yanında sebat 

etmişti. Hendek günü de can damarına atılan bir okla yaralanmış, elindeki damarı 

kopunca Rasûlullah onun yarasını dağlayarak tedavi etmişti.83 Sa’d’ın yarası çok fazla 

açılınca 38 yaşlarında iken çok kan kaybederek vefat etti.84 Cenaze namazını Hz. 

Peygamber kıldırdı ve Cennetü’l-bakiye defnedildi.85 Vefat edinceye kadar Rasûlullah 

(s.a.v.) ona ilgisini arttırarak yakınlık gösterdi.86 

Rasûlullah, Sa’d b. Muâz için (vefatından ötürü) arşın hareketlendiğini 

(titrediğini),87 sema kapılarının kendisine açıldığını haber vermiş ve Sa’d’ın cenazesi için 

                                                      
76  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/389; Ebû Ömer Cemâlüddîn Yûsuf b. Abdillâh b. Muhammed b. İbn 

Abdülber en-Nemerî, el-istî’âb fî ma’rifeti’l-ashâb, thk. Ali Muhammed Becevi, 1. Baskı (Beyrut: 

Darul Ciyl, 1992), 2/602; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 2/461; İbn Hacer 

el-Askalânî, el-isâbe, 3/70. 
77  Mehmet Efendioğlu, “Sa‘d b. Muâz”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2008), 35: s. 374. 
78  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/389; İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 3/70. 
79  Efendioğlu, “Sa‘d b. Muâz”, 35: s. 374. 
80  İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 2/602; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 

2/461. 
81  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/389. 
82  İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 2/602; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 

2/461. 
83  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/389,398. 
84  Cuma Karan, Hz. Peygamber (sav) ve Engelliler (İstanbul: Beyan Yayınları, 2023), s. 48. 
85  Efendioğlu, “Sa‘d b. Muâz”, 35: s. 375. 
86  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/394. 
87  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/401; İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 2/602; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, 

Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 2/461; İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 3/71. 



 
 

21 
 

şimdiye kadar yeryüzüne hiç inmemiş 70.000 melek katıldığını bildirmiştir. Sa’d için, 

“Nefsim kudret elinde tutan Allah’a yemin olsun ki, onun cenazesini melekler 

taşımışlardır”88 buyurmuştur. Sa’d, erken bir dönemde vefat etmesi sebebiyle fazla hadis 

aktarmamış, kaynaklarımızda sadece bir rivayeti bulunmaktadır.89 

1.3.3.  Ca’fer b. Ebû Tâlib (ö. 8/629) 

Tam adı, Ca’fer b. Ebî Tâlib b. Abdilmuttalib el-Hâşimî’dir. Annesi, Fâtıma bt. 

Esed b. Hâşim b. Abdülmenâf b. Kusay’dır. Çocukları içerisinde sadece Abdullah’ın nesli 

devam ettiği için onun ismiyle künyelenmiştir.90 Hz. Peygamber’in amcasının oğlu, aynı 

zamanda Hz. Ali’nin on yaş büyük kardeşi olan Ca’fer, 590 yıllarında Mekke’de dünyaya 

gelmiştir. Çocukları çok olan Ebû Tâlib’in geçim sıkıntısı çekmesi sebebiyle Hz. 

Peygamber Ali’yi, amcası Abbas da Ca’fer’i yanına alarak Ebû Tâlib’in yükünü 

hafifletmek üzere yardımcı olmuşlardı. Ca’fer, gençliğini amcasının yanında 

geçirmiştir.91 

Allah Rasûlune ilk iman edenler arasında yer alan Ca’fer b. Ebû Tâlib, 

Rasûlullah’ın (s.a.v.) Dârülerkam’da İslâmî tebliğe başlamadan önce İslâm’a girmiştir.92 

Mekke’deki müşrik kesimin müslümanlara işkence ve eziyetleri çoğalınca Ca’fer, eşi 

Esmâ bint Umeys ile beraber Habeşistan’a hicret etmek üzere ikinci kafileye katılmıştır. 

Onun Habeşistan’daki görevi müminlere sözcülük ve liderlik yapmak aynı zamanda 

muhâcir içinde Rasûlullah’ın en yakını olarak Hâşimoğulları’nı temsil etmekti.93 Kafileye 

başkanlık yapan Ca’fer’in Habeşistan’da bir oğlu olmuş, ismini de Abdullah koymuşlardı. 

Bu çocuk, Habeşistan’da dünyaya gelen ilk müslüman olarak zikredildi.94 İslâm 

kaynakları onun hicrette muhâcirlerin emîri olduğu konusunda hem fikirdirler.95 

Bedir Savaşı’na katılamayan Ca’fer b. Ebû Talib’e hem ganimetten pay ayrılmış 

hem de Bedir’e katılmış gibi şeref ve sevaba layık olan kimselerden olduğu 

                                                      
88  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/401; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 2/461. 
89  Efendioğlu, “Sa‘d b. Muâz”, 35: s. 375. 
90  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 4/31. 
91  Ahmet Önkal, “Ca‘fer b. Ebû Tâlib”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1992), s. 548. 
92  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 4/31. 
93  Adem Apak, Hz. Peygamber (sav) ve Gençler (İstanbul: Beyan Yayınları, 2023), s. 35. 
94  Önkal, “Ca‘fer b. Ebû Tâlib”, s. 548. 
95  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 4/34. 



 
 

22 
 

aktarılmaktadır.96 Allah Rasûlu, hicrî 8 (629) yılında Suriye’ye bir ordu göndermiş, 

ordunun başına da kumandan olarak Zeyd b. Hârise’yi tayin etmişti. Eğer Zeyd şehit 

olursa yerine Ca’fer b. Ebû Tâlib, o da şehit olursa Abdullah b. Revâha ordu 

komutanlığına geçecekti. İslâm ordusu, Mûte’de düşmanla şiddetli bir çarpışma ile 

birlikte art arda bu üç komutanını da kaybetmişti. Zeyd’in şehit edilmesiyle komutanlık 

görevini devralan Ca’fer, düşmana karşı cesaretle savaşmış ve şehit olarak iki kolunu da 

kopmuştu.97 Hz. Peygamber, Ca’fer’in iki koluna bedel olarak onlarla cennette uçacağı 

iki kanat verildiğini bildirmiştir. Bundan ötürü ona “tayyâr” (uçan) ve “zü’l-cenâhayn” 

(iki kanatlı) lakaplar söylenmiştir.98 Ca’fer’in bedeninde kılıç darbesi ve mızrak 

delmesiyle oluşan 90 kılıç darbesi vardı.99 Hz. Peygamber, şehit olan Ca’fer için cenaze 

namazı kılarak dua da bulunmuş ve “Kardeşiniz Ca’fer hakkında bağışlanma isteyin. Zira 

o şehit olmuş ve Cennete girmiştir. O, orada Cennetten istediği yerde yakuttan iki kanatla 

uçmaktadır!”100 buyurmuştu. Ca’fer (r.a.), Habeşistan’a hicret etmesi ve Habeşistan 

dönüşü doğrudan Medine’ye hicret etmesi sebebiyle “zü’l-hicreteyn” ve sahâbîlerin 

yoksullarını kolladığı için de “ebû’l-mesâkîn” lakapları ile çağrılıyordu. 

Allah Rasûlu, Ca’fer’i çok seviyordu. Ca’fer, Hayber’den döndüğünde Onu 

karşılayarak kucaklamış, boynuna sarılıp gözlerinin arasını öperek, “Hangisine 

sevineyim, bilmiyorum! Ca’fer’in gelmesine mi, yoksa Hayber’in fethine mi?”101 

buyurdu. Hz. Peygamber, ahlâk yönünden kendisine benzeyen Ca’fer’i takdir ve taltif 

ederdi.102 Ca’fer’in, Hz. Peygamber’den aktardığı rivayetler pek azdır. Bu rivayetleri oğlu 

Abdullah, Amr b. Âs, Abdullah b. Mes’ûd ve Ümmü Seleme aktarmışlardır.103 Câ’fer, 

590 yılında doğduğuna göre kendisi Mute Savaşında (629) yılında şehit edildiğinde 39 

yaşlarında genç bir sahâbî olduğu sonucuna ulaşılmıştır. 

                                                      
96  Önkal, “Ca‘fer b. Ebû Tâlib”, s. 548. 
97  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 4/34. 
98  Önkal, “Ca‘fer b. Ebû Tâlib”, s. 548. 
99  Ebû Abdillâh Muhammed b. Ömer b. Vâkıd el-Vâkıdî, Meğazi’l-Vakidi, thk. Marsden Johannes, 3. 

Baskı (Beyrut: Darul Âlemü’l-Kütüb, 1989), 2/762; İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 4/35. 
100  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 4/34. 
101  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 4/32. 
102  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 4/33; Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân ed-

Dımaşkî ez-Zehebî, Siyerü A’lâmi’n-Nübelâ (Kâhire: Dâru’l-Hadîs, 2006), 3/137. 
103  Önkal, “Ca‘fer b. Ebû Tâlib”, s. 549. 



 
 

23 
 

1.3.4.  Ukkâşe b. Mihsan (ö. 11/632) 

Tam adı, Ukkâşe b. Mihsan b. Hursân el-Esedî’dir. Künyesi Ebû Mihsan104 olan 

Ukkâşe (r.a), Huzeyme kabilesinin Esedoğulları koluna mensuptur. Hz. Peygamber vefat 

ettiğinde 44 yaşında olması sebebiyle105 doğumunun 588 yıllara denk geldiği 

anlaşılmaktadır. Mekke’de dünyaya gelen Ukkâşe, kardeşleri ve yeğeni ile birlikte İslâm 

dinine girmiştir.106 

Ukkâşe’nin 34 yaşlarındayken yakınlarıyla birlikte Medine’ye hicret ettiği, 

Abdullah b. Cahş’in komutasında yapılan Batn-ı Nahle Seriyyesi’ne katıldığı,107 Bedir, 

Uhud, Hendek ve bütün seferlere Allah Rasûlu’yle birlikte katıldığı rivayet edilmiştir.108 

Bedir’de kahramanca savaşmış, savaş esnasında elindeki kılıcın kırılmasıyla Hz. 

Peygamber’in ona teslim ettiği asânın kesici bir kılıç gibi olduğu aktarılmış, Ukkâşe’nin 

“avn” adı verdiği bu asâyı Bedir ve diğer bulunduğu gazvelerde kullandığı 

nakledilmiştir.109 

Ukkâşe, hicretin 6. yılında Gamre Seriyyesi diye bilinen bir seferde 40 kişilik 

müfrezeye kumandan tayin edilmiş,110 yine hicrî 9 (631) yılında Kudaa kabilesi Benî Beli 

ve Benî Uzre kolları üzerine keşif amaçlı gerçekleşen Cinâp Seriyyesi’nde Ukkâşe 

komutanlık yapmıştır. Ayrıca Allah Rasûlu, onu zekât memuru (âmil) ve davetçi vasfıyla 

Sekâsik ve Sekûn topraklarına görevlendirmiştir. Ukkâşe, savaşlarda atlı olmasıyla ön 

plana çıkmış, birçok savaşta kahramanca çarpıştığı için Hz. Peygamber, “Arapların en 

iyi süvarisi bizdedir” sözleri ile onu övmüş, Esedlilerden Dırar b. Ezver, Ukkaşe’nin 

kendi kavimlerinden olduğunu söyleyip onu sahiplenmek isteyince Allah Rasûlu de 

“Hayır o bizdendir. Sizden değil. Bizim anlaşmalı adamlarımızdandır” buyurarak onu 

sahiplenmişti.111 

                                                      
104  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/86; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 4/64. 
105  İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 3/1080; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 

4/64; Zehebî, Siyerü A’lâmi’n-Nübelâ, 3/189. 
106  Ayhan Tekineş, “Ukkâşe b. Mihsan”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2012), 42: s. 70. 
107  Tekineş, “Ukkâşe b. Mihsan”, 42: s. 70. 
108  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/86. 
109  İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 4/64; Zehebî, Siyerü A’lâmi’n-Nübelâ, 3/189. 
110  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/86. 
111  Tekineş, “Ukkâşe b. Mihsan”, 42: s. 70. 



 
 

24 
 

Hz. Peygamber, sahâbîlerinden Allah Teâlâ’ya gerçek bir sadakatle bağlı olan 

yetmiş bin müminin hesap olmadan doğrudan cennete gireceği bilgisini vermişti. Ukkâşe 

(r.a.), onların arasında bulunmak adına Allah Rasûlu’nden dua isteyince Rasûlullah, “Sen 

onlardasın” buyurarak onu hesapsız cennete girecekler arasında müjdelemişti.112 

Ukkâşe’den, Abdullah b. Abbas ve Ebû Hureyre hadis aktarmış ve bu nakiller Kütüb-i 

Sitte’de yer almıştır.113 Ukkâşe, Hz. Ebû Bekir döneminde irtidat edenlerle yapılan 

savaşta şehit olmuş,114 bir başka rivayette hicretin 12. senesinde Büzâha’da şehit edildiği 

de aktarılmıştır.115 Yukarıda açıkladığımız üzere Ukkâşe’nin doğduğu yıl olarak m. 588 

sonucuna varılabilir.116 

1.3.5.  Attâb b. Esîd (ö. 13/634) 

Tam adı, Attâb b. Esîd b. Ebi’l-Îs b. Ümeyye el-Ümevî el-Kureşî’dir. Hz. 

Peygamber’in Mekke Valisi’dir. Annesi, Zeyneb bt. Ebû Amr b. Ümeyye’dir.117 Attâb, 

Mekke’de 610 yıllarında dünyaya gelmiş ve künyesi Ebû Abdurrahman’dır.118 Mekke 

fethinde (630) İslâm ile şereflenen Attâb, Huneyn Gazvesi’ne çıkacağı zamanda yirmili 

yaşlarda Mekke’ye vali olarak tayin edildi.119 Mekke’nin fetih yılı hac emîrliği de yapan 

Attâb,120 Mekke Valisi iken Allah Rasûlu vefat edince, O da bu döneme kadar görevine 

devam etmişti. Attâb, bu göreve geldiğinden beri kölesi Keysâna’ya giydirdiği püsküllü 

iki elbisenin dışında hiçbir şeye sahip olmadığını söylemektedir.121 

Attâb b. Esîd, fazilet ve hayır sahibi sâlih bir sahâbîdir.122 Attâb, Mekke Valiliği 

görevini Hz. Ebû Bekir döneminde de devam ettirdi ve hicrî 13 (634) senesinde Hz. Ebû 

Bekir’in vefat ettiği Cemâziyelâhir 13. günü, o da Mekke’de vefat etmiştir. Bazı 

rivayetlerde ise Ömer b. Hattab’ın halifeliği döneminin sonlarında (23/644) vefat ettiği 

                                                      
112  İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 3/1081; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 

4/64; İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 4/440. 
113  Tekineş, “Ukkâşe b. Mihsan”, 42: s. 70. 
114  Zehebî, Siyerü A’lâmi’n-Nübelâ, 3/189; Tekineş, “Ukkâşe b. Mihsan”, 42: s. 70. 
115  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/86. 
116  Osman Karlangıç, “Hz. Ukkâşe Türbeleri İle İlgili Osmanlı Belgelerine Yansıyanlar”, Ekev Akademi 

Dergisi 25/87 (2021): s. 495. 
117  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 6/34; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 3/549; İbn 

Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 4/356. 
118  Fahrettin Atar, “Attâb b. Esîd”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Istanbul: TDV Yayınları, 

1991), 4: s. 93. 
119  İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 3/549; İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 4/356. 
120 Atar, “Attâb b. Esîd”, 4: s. 93. 
121  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 6/35. 
122  İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 3/549. 



 
 

25 
 

de aktarılmaktadır.123 Attâb, yaklaşık 610 yılında doğduğuna göre, Hz. Peygamber’in 

vefatında 23 yaşlarında genç bir sahâbîdir. 

1.3.6.  Fazl b. Abbas b. Abdülmuttalib (ö. 13/634) 

Tam adı, Fazl b. Abbas b. Abdilmuttalib el-Hâşimî el-Kureşî’dir. Mekke’de 

doğmuştur. Değişik künyeleri olup bunlardan bazıları; Ebû Abbas, Ebû Abdullah, Ebû 

Muhammed’dir.124 Annesi, Allah Rasûlu’nun eşi Meymûne’nin kardeşi Lübâbe bint 

Hâris; babası ise Rasûlullah’ın amcası Abbas b. Abdilmuttalib’tir.125 

Allah Rasûlu’nun amcası oğlu Fazl, Hz. Abbas’ın çocuklarının en büyüğüydü. Hz. 

Peygamber ile birlikte Mekke fethi ve Huneyn Gazvesi’nde bulundu.126 Huneyn 

Savaşı’nda insanlar bozguna uğrayarak uzaklaştıkları sırada ehl-i beyti ve sahâbîlerinden 

Allah Rasûlu ile birlikte, sebat edenler içerisinde bulunuyordu. Hz. Peygamber ile birlikte 

Vedâ Haccına katıldı. Rasûlullah (s.a.v.), onu Vedâ haccında arefe gününde terkisine 

almış, bu genç ise kadınlara bakmaya başlayınca Allah Rasûlu, onun yüzünü birkaç defa 

eliyle çevirmiş o ise bakmaya devam edince Hz. Peygamber, “Kardeşimin oğlu! Bugün, 

kulağına, gözüne ve diline sahip olanın affedildiği gündür!”127 buyurarak onu uyarmıştır. 

Fazl b. Abbas, babasının talebi sebebiyle Rasûlullah’dan zekât âmilliği isteyince, 

Allah Rasûlu, zekâtın malın kiri olduğunu, bu nedenle zekât âmilliğini Muhammed ehline 

uygun görmemiştir. İlerleyen dönemlerde Rasûlullah; Fazl’ı, Mahmiye b. Cez’in kızı 

Safiyye ile nikahlamış olup mehri de kendisi vermiştir. Ayrıca Fazl, Allah Rasûlu’nden 

24 hadis aktarmıştır.128 Fazl, Rasûlullah vefat ettiğinde O’nu (s.a.v) yıkayanlar ve 

defnedenler içerisinde bulunuyordu.129 Allah Rasûlu’nun vefatı sonrası Şam’a mücahid 

olarak çıkmış, Ömer b. el-Hattâb’ın halifeliğinde, hicretin 18. senesinde Ürdün 

bölgesinde Amvâs taununda ölmüş130 ve Filistin topraklarında bulunan Remle’deki 

                                                      
123  Atar, “Attâb b. Esîd”, 4: s. 93. 
124  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 4/50; İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 3/1269; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, 

Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 4/349; İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 5/287. 
125  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 4/50. 
126  İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 3/1269; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 

4/349; İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 5/287. 
127  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 4/50; İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 5/287. 
128  Selman Başaran, “Fazl b. Abbas b. Abdülmuttalı̇b”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 1995), 12: s. 272,273. 
129  İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 3/1269. 
130  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 4/51; İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 3/1269; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, 

Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 4/349. 



 
 

26 
 

kabristanlığa gömüldüğü aktarılmıştır. Bazı rivayetlerde hicrî 13 (634) senesinde Hâlid 

b. Velîd komutasında gerçekleşen Mercisuffer Savaşı’nda şehit olduğu aktarılmaktadır. 

Buhârî ve İbn Hacer’e göre ise Yermük (15/636) veya Yemâme’de şehit edilmiştir. İbn 

Hibbân Fazl’ın bu dönemde 22 yaşında olduğunu aktarmaktadır.131 Fazl’ın Hz. 

Peygamber’den aktardığı 24 hadis bulunmaktadır.132 

Fazl, Mekke’de doğmuş olmakla birlikte, ne zaman doğduğu kaynaklarımızda 

geçmemektedir. Hz. Peygamber’in Vedâ haccında onu terkisine aldığı ve yukarıdaki 

rivayette geçen kendisi için söylediği delikanlı sözü ve İbn Hibbân’ın Yermük Savaşı’nda 

22 yaşındaki bilgisi, onun Hz. Peygamber’in vefatından önce genç bir sahâbî olduğunu 

göstermektedir. 

1.3.7.  Muâz b. Cebel (ö. 17/638) 

Tam adı, Muâz b. Cebel b. Amr b. el-Ensârî’dir. Muâz, Selime b. Sa’d’ın kardeşidir. 

Annesi, Cüheyne’nin Benî er-Riba kolundan Hind bt. Sehl’dir. Muâz’ın künyesi Ebû 

Abdurrahmandır.133 Hicretten 18 veya 20 yıl önce (601-603) Medine’de doğmuş, Hazrecî 

ve Cüşemî nisbeleriyle anılmıştır.134 

Güzel ve gür sesli olan Muâz b. Cebel,135 İslâm ile şereflenince, Sa’lebe b. Ganeme 

ve Abdullah b. Üneys ile beraber Benî Selime putlarını kırmışlardı. Muâz; ensar 

içerisinden 70 kişi ile beraber İkinci Akabe Biati’ne katılmış, Hz. Peygamber; onu 

muâhatta Abdullah b. Mes’ûd ile kardeş yapmıştı. Muâz, 20 yaşlarında iken Bedir, Uhud, 

Hendek ve diğer tüm savaşlara katılmış ancak Huneyn ve Tâif gazvelerine katılamamıştı. 

Bunun sebebi ise Allah Rasûlu’nun, Huneyn Savaşı’na giderken onu Mekke’ye önce 

emîr, sonrasında Kur’ân ve dinî bilgiler öğretmesi için görevlendirilmesiydi.136 

                                                      
131  Başaran, “Fazl b. Abbas b. Abdülmuttalı̇b”, 12: s. 273. 
132  İbn Hazm Endülûsi, Esmâu’s-sahabe, ed. Mesad Abdulhamid es-sa’dâni (Riyâd: Mektebetü’s-sâî, 

t.y.), s. 40. 
133  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/539; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 5/187; İbn 

Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 6/109. 
134  M. Yaşar Kandemir, “Muâz b. Cebel”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV 

Yayınları, 2020), 30: s. 336. 
135  Karan, Hz. Peygamber (sav) ve Engelliler, s. 47. 
136  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/540; İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 3/1403; Kandemir, “Muâz b. 

Cebel”, 30: s. 336. 



 
 

27 
 

Allah Rasûlu; Muâz ile birlikte Ebû Mûsâ el-Eş’arî’yi Yemen’e elçi, kadı ve zekât 

âmili vasfıyla hicretin 9. yılında (630) görevlendirdi.137 Allah Rasûlu (s.a.v.) Muâz’ı 

Yemene gönderirken onlara “Ben ehlimden hayırlı olan birini, onların en bilgi sahibini 

ve en dindarını size gönderdim” şeklinde bir mektup yazarak göndermiş, Muâz’a da 

“İnsanlara karşı muamelen güzel olsun” şeklinde tavsiyede bulunmuştu.138 Yine 

Yemen’de kadılık görevi yaparken insanlara nasıl ve ne ile hükmedeceğiyle ilgili Hz. 

Peygamber ile diyalogları meşhur olmuştur. Ayrıca halka kolaylık göstererek zorluk 

çıkarmamaları, müjde vererek nefret ettirmemeleri konusunda uyarıda bulunmuştur.139 

Hz. Peygamber; Yemen heyetini gönderirken bir süre Muâz’la birlikte yürümüş ve ona 

bir daha görüşme imkânı olmayacağını, Medine’de mescid ve kabrine uğrayabileceğini 

duyunca Muâz’ın gözü dolmuş, Allah Rasûlu de onu teselli etmişti.140 

Allah Rasûlu’nun kâtipleri ve hazinedarı arasında bulunan Muâz, Allah Rasûlu ile 

beraber namaz kılıp daha sonrası gidip kavmine imam oluyordu.141 Bir gün kavmine yatsı 

namazını kıldırırken uzun bir sûre olan Bakara’yı okumuş, çiftçilikle iştigal eden kavmi 

içerisinde yorgun olan cemaatten bazı kimseler, onu Allah Rasûlu’ne şikâyet etmişti. 

Rasûlullah da ona, “fitne çıkarmak mı istiyorsun?”142 buyurmuş ve imamlık yaparken 

kısa sûrelerle kıldırmasını istemiştir. 

Kur’ân’ın tamamını ezberleyen sahâbîlerden biri olan Muâz, aynı zamanda Allah 

Rasûlu’nun kendisinden Kur’ân ta’limi yapılmasını önerdiği dört sahâbî içerisinde 

bulunuyordu.143 Yine Muâz, helâl ve haramı en iyi bilen kişi olarak gösterilmiş ve o 

dönemde fetva ehli olan altı sahâbîden biri olmuştur.144 Hz. Peygamber, kendisine “Muâz 

ne iyi adam!” diye iltifat edererek mahşer günü onun âlimlerin önünde bulunacağını 

söylemiştir.145 Heybetli ve uzun boylu bir sahâbî olan Muâz’ın bir ayağı aksaktı.146 Allah 

Rasûlu (s.a.v.) vefat ettiğinde ordu komutanı olan Muâz,147 Hz. Peygamber’den 155 hadis 

                                                      
137  Kandemir, “Muâz b. Cebel”, 30: s. 336. 
138  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/541. 
139  Müslim, “Cihâd” 7. 
140  Kandemir, “Muâz b. Cebel”, 30: s. 337. 
141  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/542. 
142  Buhârî, “Ezân” 63; Müslim, “Salât” 178,179; Ebû Dâvud, “İmâmet” 44. 
143  İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 5/187. 
144  İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 3/1404; İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 6/109. 
145  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/546. 
146  Kandemir, “Muâz b. Cebel”, 30: s. 337. 
147  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/542. 



 
 

28 
 

rivayet etmiştir.148 Bu rivayetlerin üçü Sahîh-i Buhârî içerisinde, bir rivayet ise Sahîh-i 

Müslim’de bulunmakla birlikte toplu olarak tüm rivayetler Ahmed b. 

Hanbel’in Müsned’inde yer almıştır. Fetva ehli olması ve bilinmeyen meselelerin Muâz’a 

sorulması, onun çok hadis bildiğini ancak az rivayet ettiğini göstermektedir. Allah 

Rasûlu’nden duyduğu hadisleri topladığı bir sahîfesi olduğu nakledilmektedir.149 

Muâz, hicrî 17 (638) yılında iki evladı ve iki eşiyle beraber Amvâs tâunu diye 

bilinen veba salgınında Ürdün’de Kusayru Hâlid’de vefat etti. Muâz vefat ettiğinde 33 

yaşında idi.150 Bu bilgilere göre Muâz, Hz. Peygamber’in vefatında 27 yaşlarında genç 

bir sahâbîdir. 

1.3.8.  Hubâb b. Münzir (ö. 20/641) 

Tam adı, Hubâb b. el-Münzir b. el-Cemûh el-Ensârî’dir.151 Hubâb’ın künyesi Ebû 

Ömer, diğer rivayetlerde ise, Ebû Amr olarak aktarılmaktadır. Annesi, eş-Şemûs bt. Hak 

b. Eme b. Harâm’dır.152 Selemî nisbesiyle anılması Hazrec’in Benî Selime koluna mensup 

olduğu içindir.153 Bedir Gazvesi’nde 33 yaşlarında154 Hazrec’in sancağını taşımıştır. 

Hubâb, Bedir’de İslâm birliklerinin su kuyularına uzak bölgede konuşlanmasını uygun 

görmeyerek bunun vahiy olup olmadığını sormuş Hz. Peygamber durumun vahiy ile ilgili 

olmadığını söyleyince, düşman kuvvetlerini sudan uzak tutmak ve İslâm ordusunu su 

kuyularının yakınına yerleştirerek diğer kuyuları kullanılamaz hale getirme teklifini Allah 

Rasûlu’ne sunmuş, bu görüşünü Hz. Peygamber de uygun bulmuştur.155 

Hubâb, Uhud Savaşı’nda Allah Rasûlu ile beraber sebat etmiş ve ona ölüm üzere 

biat etmişti. Allah Rasûlu ile beraber Hendek ve sonraki savaşlarda bulunmuştur.156 

                                                      
148  İbn Hazm Endülûsi, Esmâu’s-sahabe, s. 35. 
149  Kandemir, “Muâz b. Cebel”, 30: s. 338. 
150  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/546; Ebû Abdullah İbnü’l-Beyyi’ Muhammed Hâkim en-Nîsâbûrî, el-

Müstedrek ale’s-Sahîhayn, thk. Mustafa Abdülkadir Ata, 1. Baskı (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

1990), 3/302; İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 3/1405; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî 

ma’rifeti’s-sahâbe, 5/187; İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 6/109. 
151  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/525; İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 1/316; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, 

Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 1/665. 
152  İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 1/665; İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 2/9. 
153  M. Yaşar Kandemir, “Hubâb b. Münzı̇r”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1998), 18: s. 264. 
154  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/526; İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 1/316; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, 

Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 1/665. 
155  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/525; İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 1/316; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, 

Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 1/665; İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 2/9. 
156  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/526. 



 
 

29 
 

Hubâb, düşman birliklerinin sayı ve hazırlık durumu konusunda istihbâri bilgiler elde 

etmek için görevlendirilmiş ve bu görevi hakkıyla yerine getirmiştir. Allah Rasûlu 

(s.a.v.), Benî Kurayza (5/627) ve Benî Nadîr savaşlarında ordusunun mevzi olarak nereyi 

tercih edileceği konusunda sahâbîleriyle istişare etmişti. Hubâb, yahudi kabilelerinin 

arasına mesken tutarak onların haberleşme ağını kesmeyi teklif etmiş, Cibril’in de bu 

teklifi onayladığı nakledilmiş, bu tam isabet görüşleri nedeniyle “zü’r-re’y” şeklinde 

anılmıştı. Yine Hubâb, Hayber Savaşı’nda müslüman birliklerin bulunduğu konumu 

uygun bulmamış, Hz. Peygamber’e bulundukları bölge ilâhi bir emir değilse düşman 

birliklerinin atış alanından ve bataklık bölgesinden uzak bir mevkiye konuşlanması 

görüşünü bildirince bu görüşü de onaylanmıştır.157 

Hubâb b. Münzir, Medine’de düşman birliklerinin âni saldırı yapması ihtimali 

karşısında Allah Rasûlu’nun kapısı önünde bekleyenler içinde bulunuyordu. Hendek ve 

Hz. Peygamber’in bulunduğu tüm gazvelerde onunla beraber olduğu, Huneyn’de Benî 

Hazrec’in sancaktarlığını yaptığı, Tebük Gazvesi’nde de yine sancaktarlık görevi yaptığı 

zikredilmektedir. Bazı şiirleri olan Hubâb’dan Âmir b. Vâsile hadis rivayet etmiştir.158 

Soyu devam etmeyen Hubâb,159 Hz. Ömer’in halifeliği döneminde160 50 yaşlarında 

iken161 muhtemelen Hicrî 20 yılı civarında vefat etmiştir.162 Bu bilgi ve yukarıdaki 

rivayetlerde geçen Bedir Savaşı’nda (624) 33 yaşında olması bilgisi ile beraber Hubâb, 

yaklaşık 591-592 yıllarında doğduğu ve Allah Rasûlu’nun vefatında ise, 40 yaşlarında bir 

sahâbî olduğu söyleyebiliriz. 

1.3.9.  Abdullah b. Mes’ûd (ö. 32/652-53) 

Tam adı, Abdullah b. Mes’ûd b. Ğâfil b. Habib el-Hüzelî’dir.163 İslâm ile 

şereflenenlerin ilklerinden ve cennetle müjdelenen sahâbîlerden biridir. Aynı zamanda 

Kûfe tefsir ve fıkıh mekteplerinin kurucusudur.164 Künyesi, çocuğu olmadan önce Hz. 

                                                      
157  Kandemir, “Hubâb b. Münzı̇r”, 18: s. 264. 
158  Kandemir, “Hubâb b. Münzı̇r”, 18: s. 264. 
159  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/526. 
160  İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 1/316; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 

1/665. 
161  İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 2/9. 
162  Kandemir, “Hubâb b. Münzı̇r”, 18: s. 264. 
163  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/139; Zehebî, Siyerü A’lâmi’n-Nübelâ, 3/280. 
164  İsmail Cerrahoğlu, “Abdullah b. Mes‘ûd”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1988), 1: s. 114. 



 
 

30 
 

Peygamber tarafından verilmiş ve Ebû Abdurrahman’dır. Annesi, ümmü Abd bt. 

Abdüvüd b. Sevâ’dır.165 İbn Mes’ûd, ailesinin fakir olması sebebiyle çocukluğunda 

çobanlık yapmış, İslâmiyet’i kabul eden altıncı müslüman olmaktan şeref duyduğunu 

belirtmiştir.166 O’nun İslâm dinine girişi, çobanlık yaptığı sıralarda Allah Rasûlu ile 

arasındaki olağanüstü bir olaya bağlayan bilgilerle birlikte,167 Rasûlullah’ın 

Dârülerkam’a girmesinden veya Ömer b. Hattab’ın müslüman olmasından önce olduğu 

aktarılmaktadır.168 

Kur’ân’a ve ilimlerine tam vakıf olan169 aynı zamanda “ilim dağarcığı” lakabını 

alan Abdullah b. Mes’ûd (r.a.);170 Kâbe’nin yanı başında Kur’an’ı yüksek sesle okuyan 

ilk sahâbîdir.171 Abdullah (r.a); Mekke döneminde İslâm düşmanlarından eziyetler 

görünce önce Habeşistan, ardından Medine’ye hicret etmiş,172 orada Muâz’ın evinde 

misafir olmuştur. İslâm kardeşiliğinde ise Zübeyir b. Avvâm veya Sa’d b. Muâz ile kardeş 

olmuştur.173 Bedir Savaşı’ndan bir gece önce keşif ekibinde görevlendirilmiş, savaş 

esnasında ise yaralanan Ebû Cehil’i öldürmüştür. Allah Rasûlu, ümmetin Firavun’u olan 

Ebû Cehil’in öldürülmesine sevinerek rabbine hamdetmiş ve Abdullah’ı överek ona Ebû 

Cehil’in kılıcını vermiştir.174 Abdullah (r.a), Uhud, Hendek ile birlikte bütün seferlerde 

Rasûlullah (s.a.v.) ile beraber bulunmuştur.175 

Hz. Peygamber, Abdullah b. Mes’ûd için, “Müslümanların istişaresi olmaksızın bir 

kişiyi emir tayin edecek olsaydım Ümmü Abd’ın oğlunu yani Abdullah b. Mes'ûdu tayin 

ederdim”176 buyurmuş ve bu sözüyle ona güvendiğini anlatmıştır. Ashab içerisinde Allah 

Rasûlu’ne yaşayış ve uygulama benzerliği olan İbn Mes’ûd (r.a.),177 Rasûlullah’dan hadis 

nakletme konusunda özel çaba sarfetmiştir. O’ndan (s.a.v.) öğrendiği 848 kadar hadisi 

                                                      
165  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/139; Zehebî, Siyerü A’lâmi’n-Nübelâ, 3/281. 
166  Cerrahoğlu, “Abdullah b. Mes‘ûd”, 1: s. 114. 
167  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/140. 
168  Cerrahoğlu, “Abdullah b. Mes‘ûd”, 1: s. 114. 
169  Buhârî, “Fedâilü’l-Kur’ân” 8; Müslim, “Fedâilü’s-Sahâbe” 114. 
170  Karan, Hz. Peygamber (sav) ve Engelliler, s. 39. 
171  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/140; Ebu Bekir İbn Ebi Şeybe, Musannef, thk. Kemâl Yûsuf el-Hût 

(Riyâd: Mektebetü’r-Rüşd, 1409), “Meğâzi” 15; Zehebî, Siyerü A’lâmi’n-Nübelâ, 3/284. 
172  Zehebî, Siyerü A’lâmi’n-Nübelâ, 3/280. 
173  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/140. 
174  Cerrahoğlu, “Abdullah b. Mes‘ûd”, 1: s. 114. 
175  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/141. 
176  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/142. 
177  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/143. 



 
 

31 
 

aktarmıştır.178 Bu hadislerin geneli Ahmed b. Hanbel’in Müsned’i ve 

Tirmizî’nin Sünen’inde yer alırken Buhârî onun rivayet ettiği 85 hadise, Müslim de 99 

hadise Sahîh’inde yer vermiştir.179 

Allah Rasûlu’nun “yaveri” konumda bulunan Abdullah b. Mes’ûd,180 Medine’de 

hicrî 33 yılında altmış küsur yaşında vefat etmiş ve Bakî’ Mezarlığı’na defnedilmiştir.181 

Rivayetlerde geçen  ٍبضع  kelimesi üç ilâ dokuz sayısı arasını bildirdiğine göre hicrî 33 

yılında Abdullah b. Mes’ud’un 63 yaşında olduğunu düşünürsek kendisinin doğumu 592 

yıllarına denk geldiği, Hz. Peygamber’in vefatında ise 40 yaşlarında olduğu sonucuna 

ulaşılmıştır. 

1.3.10. Übey b. Kâ’b (ö. 33/654) 

Tam adı, Übey b. Kâ’b b. Kays el-Ensârî’dir. İslâm’a önemli hizmetler yapmasıyla 

tanınan Übey (r.a.), Allah Rasûlu’ne kâtiplik de yapmıştır. Übey’in künyesi Ebû’l-

Münzir’dir. Annesi, Neccâroğulları’ndan Suheyle bt. el-Esved b. Harâm b. Amr’dır.182 

Yesrib’de doğan Übey, Hazrec kabilesinin Neccâroğulları kolundandır.183 

Übey, İslâm’ı tebliğ için Medine’ye görevlendirilen Mus’ab b. Umeyr vasıtasıyla 

İslâm ile şereflenmiştir. Hz. Peygamber onu, Talha b. Ubeydullah veya Saîd b. Zeyd ile 

kardeş ilân etti.184 Übey’in ensardan 70 kişi ile beraber İkinci Akabe Biati’nde bulunduğu, 

İslâm’dan önce okuma yazmasını bilenlerden olması sebebiyle vahiy kâtipliği yaptığı,185 

yeni inen âyetleri yazıp ezberleyerek Allah Rasûlu’ne okuduğu aktarılmaktadır. Ashabın 

sayılı hâfızları içerisinde bulunan Übey, Rasûlullah’ın talimatıyla hem Medine’de 

bulunan müslümanlara hem de dışarıdan gelen yabancılara Mescid-i Nebevî’de Kur’ân 

eğitimi veriyordu.186 

                                                      
178  İbn Hazm Endülûsi, Esmâu’s-sahabe, s. 33. 
179  Cerrahoğlu, “Abdullah b. Mes‘ûd”, 1: s. 114. 
180  Karan, Hz. Peygamber (sav) ve Engelliler, s. 39. 
181  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/145; Zehebî, Siyerü A’lâmi’n-Nübelâ, 4/200. 
182  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/462. 
183  Bünyamin Erul, “Übey b. Kâ‘b”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2012), 42: s. 272. 
184  Erul, “Übey b. Kâ‘b”, 42: s. 272. 
185  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/462. 
186  Erul, “Übey b. Kâ‘b”, 42: s. 272. 



 
 

32 
 

Übey, vahiy kâtipliği yanı sıra Hz. Peygamber’e gelen mektupları okuyarak 

cevaplanması gerekenlere cevap yazardı. Übey’in yazdığı mektupların sonuna “Übey b. 

Kâ’b” yazdı ibaresi vardı.187 Hz. Peygamber, ensarın ileri gelenlerinden olması sebebiyle 

“Seyyidü’l-Ensâr”, sahâbîler içerisinde Kur’ân’ı iyi okuyanlardan biri olması sebebiyle 

de “Seyyidü’l-Kurra” gibi lakaplarla övmüş188 ve onun hakkında “Ümmetimin en iyi 

okuyanı Übey’dir”189 buyurarak Kur’ân’ı Übey’den öğrenmelerini tavsiye etmiştir. 

Übey, Rasûlullah (s.a.v.) ile beraber Bedir, Uhud, Hendek ve diğer tüm savaşlara 

katıldığı ayrıca zekât toplamakla görevlendirildiği190 ve Rasûlullah (s.a.v) döneminde 

fetva verenler arasında bulunduğu aktarılmıştır.191 Hz. Peygamber’den 164 hadis aktaran 

Übey,192 devamlı sıtma rahatsızlığından şikâyet etmiş ve yüksek ateş içerisinde geçirdiği 

bir sıtma nöbeti esnasında Medine’de vefat etmiştir. Vefat tarihi konusunda ihtilâf 

olmakla birlikte onun Hz. Osman döneminin son yıllarına kadar (33/654) yaşadığı rivayet 

edilmektedir.193 

1.3.11. Huzeyfe b. Yemân (ö. 36/656) 

Tam adı, Huzeyfe b. Huseyl b. Câbir el-Absî’dir. Hz. Peygamber’in sırdaşı olan 

sahâbîdir. Annesi, ensar kadınlarından Allah Rasûlu’ne biat eden er-Rebâb bt. Kâb b. Adî 

b. Kab b. Abdüleşheldir.194 Ebû Abdullah diye künyelenirdi. Medine’de doğdu. 

Rasûlullah (s.a.v.), muâhâtta onu Ammâr b. Yâsir ile kardeş ilân etti.195 

Huzeyfe (r.a), Bedir Savaşı’na katılamadı ancak Uhud, Hendek ve sonrasındaki 

savaşlara Allah Rasûlu ile beraber katıldı.196 Bedir Gazvesi’nde bulunamamasının sebebi, 

müşriklerin yolda kendisini ve babasını yakalayarak Allah Rasûlu’nun ordusuna 

katılmayacaklarının sözünü vermeleriydi. Rasûlullah (s.a.v.) da onlara sözlerinde 

durmalarını ve savaşa katılmamalarını söylemiştir. Uhud Gazvesi’nde Huzeyfe’nin 

                                                      
187  İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 1/181. 
188  İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 1/66; Zehebî, Siyerü A’lâmi’n-Nübelâ, 3/236. 
189  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/462. 
190  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/462; Erul, “Übey b. Kâ‘b”, 42: s. 272. 
191  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 2/302. 
192  İbn Hazm Endülûsi, Esmâu’s-sahabe, s. 35. 
193  Erul, “Übey b. Kâ‘b”, 42: s. 274. 
194  Selman Başaran, “Huzeyfe b. Yemân”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1998), 18: s. 434. 
195  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 4/250; Başaran, “Huzeyfe b. Yemân”, 18: s. 435. 
196  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 4/250. 



 
 

33 
 

babası Huseyl, müşrik zannedilerek öldürülmüştür. Yaşlı olan babasının ölümüne çok 

üzülen Huzeyfe, yanlışlıkla meydana gelen bu durum karşısında teselli bulmaya 

çalışmıştı. Babasının diyetini ödemek isteyen Hz. Peygamber’e bunun fakir 

müslümanlara bağışlanması istemişti. 

Huzeyfe, Hendek Gazvesi’nde müşrik ordusu hakkında bilgi toplamakla 

görevlendirmiştir. Allah Rasûlu, ona bu görevde muvaffak olması için dua etmiş, o da 

müşriklerin arasına gizlice sızarak şiddetli bir rüzgârın onları perişan ettiğini ve bu 

nedenle Medine’den kaçarcasına uzaklaştıklarını bildirmiştir. Ayrıca Huzeyfe; zekâtla 

ilgili kâtiplik görevi yapmış, Debâ’da bulunan Ezd kabilesine zekât âmili olarak 

görevlendirilerek kendisine zekât hükümlerini içeren bir mektup verilmiştir.197 Huzeyfe, 

Allah Rasûlu’nün ashabının önde gelenlerinden ve O’nun (s.a.v) sır dostudur. Zira 

Rasûlullah (s.a.v.), kendisine ihanet eden münafık kimselerin isimlerini sadece 

Huzeyfe’ye bildirmiştir. Onlar’ın Kureyşli olmadığı hepsinin ensar ve müttefiklerinden 

12 kişi oldukları aktarılmıştır.198 Kaynaklarımızda Huzeyfe’nin 220 hadis aktardığı 

görülmektedir.199 Bu rivayetlerden sekizi Sahîh-i Buhârî’de, 17 rivayet ise Sahîh-i 

Müslim’de bulunmaktadır. Huzeyfe, Medâin’de hicrî 36 (656) senesinde Hz. Osman’ın 

şehadetinden yaklaşık 40 gün sonra vefat etmiştir.200 

1.3.12. Talha b. Ubeydullah (ö. 36/656) 

Tam adı, Talha b. Ubeydillâh b. Osman et-Teymî el-Kureşî’dir. Annesi, es-Sa’be 

bt. Abdullah b. İmâd el-Hadramî’dir.201 Aşere-i mübeşşereden olan Talha’nın künyesi, 

Ebû Muhammed olarak bilinir.202 Talha’nın doğum tarihi hakkında farklı görüşler 

mevcuttur. Hz. Ali ile aynı zamanda 600 yılında doğduğu söylenmiş ancak farklı 

rivayetlerde vefatının 60 yaş üstü olduğu bilgisiyle doğumunun daha önce olması 

muhtemeldir.203 

                                                      
197  Başaran, “Huzeyfe b. Yemân”, 18: s. 434,435. 
198  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 4/253. 
199  İbn Hazm Endülûsi, Esmâu’s-sahabe, s. 34. 
200  Başaran, “Huzeyfe b. Yemân”, 18: s. 435. 
201  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/196; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 3/84. 
202  İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 2/764. 
203  Bünyamin Erul, “Talha b. Ubeydullah”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2010), 39: s. 504. 



 
 

34 
 

Talha, Hz. Ebû Bekir vesilesiyle İslâmiyet’le şereflenmiş ve ilk müslümanlar 

arasında yer almış altı şura ashabından biriydi.204 Talha, Medine’ye hicretinde Es’ad b. 

Zürâre’ye misafir olmuş, Hz. Peygamber (s.a.v.) onu Said b. Zeyd ile diğer bir rivayette 

ise Übey b. Ka’b ile kardeş ilan etmiştir.205 Suriye’de bulunduğu dönemde gerçekleşen 

Habeşistan hicretine katılamamıştır. Hz. Peygamber’in onu ve Saîd b. Zeyd’i Şam 

bölgesine istihbarî bilgi toplamak için görevlendirmesi ve onların Medine’ye savaşın 

bitimi sonrası gelmeleri sebebiyle Bedir Gazvesi’ne de katılamadığı ancak ganimetten 

pay aldıkları aktarılmıştır. Uhud Savaşı ile beraber bütün savaşlara katılan Talha, 

Uhud’da kahramanca savaşmış ve Allah Rasûlu’nü müdafa esnasında yaralanarak eli 

çolak kalmıştı.206 

Allah Rasûlu’nun 12 havârisinden biri olarak bilinen Talha, aynı zamanda vahiy 

kâtipliği de yapmıştır.207 Allah Rasûlu, Talha’nın faziletinden birçok defa bahsetmiş ve 

ona güzel isimler vermiştir. Uhud Savaşı’nda “Talhatü’l-Hayr”, Zu’l-Ûşeyre Gazvesi’nde 

“Talhatü’l-Feyyaz”, Huneyn Savaşı’nda ise “Talhatü’l- Cûd” olarak isimlendirmişti.208 

Ayrıca Rasûlullah (s.a.v.), “Her kim toprak üstünde yürüyen bir şehite bakmayı istiyorsa 

Talha b. Ubeydillâh’a baksın”209 buyurmuş bir başka rivayette de “Talha ve Zübeyr 

cennetteki komşularımdır”210 buyurarak O’nu cennetle müjdelemiştir. 

Rasûlullah (s.a.v.) ile Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer’in rivayetlerini nakleden Talha, 

bu rivayetleri başta oğulları ve bazı sahâbîler nakletmiştir.211 Talha, Cemel günü yani 

hicretin 36. yılı Cemâziyelâhir 10 perşembe günü öldürülmüştü.212 Talha, vefat ettiğinde 

64 yaşındaydı.213 656 yılında vefat ettiğini214 göz önüne aldığımızda doğum yılının 592-

593 yılları olduğunu tahmin etmekteyiz. Bu da Hz. Peygamber’in vefatında 39-40 

yaşlarında olduğunu göstermektedir. 

                                                      
204  İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 3/430. 
205  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/197,198. 
206  Erul, “Talha b. Ubeydullah”, 39: s. 505. 
207  Erul, “Talha b. Ubeydullah”, 39: s. 504. 
208  Ebü’l-Kâsım Taberânî, el-Mu’cemü’l-kebîr., thk. Hamdi Abdülmecid Selefi, 3. Baskı (Kahire: 

Mektebetü İbn Teymiye, 1994), 1/117. 
209  Hâkim en-Nîsâbûrî, el-Müstedrek, 3/424. 
210  Tirmizî, “Menâkib” 22; Hâkim en-Nîsâbûrî, el-Müstedrek, 3/409. 
211  Erul, “Talha b. Ubeydullah”, 39: s. 504. 
212  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/205. 
213  Hâkim en-Nîsâbûrî, el-Müstedrek, 3/417. 
214  Erul, “Talha b. Ubeydullah”, 39: s. 504. 



 
 

35 
 

1.3.13. Zübeyr b. Avvâm (ö. 36/656) 

Tam adı, Zübeyr b. el-Avvâm b. Huveylid el-Kureşî el-Esedî’dir. Allah Rasûlu’ne 

ilk inanlardan ve aşere-i mübeşşereden biridir.215 Babası, Rasûlullah’ın eşi Hz. Hatice’nin 

kardeşi Avvâm b. Huveylid; Annesi, Safiyye bt. Abdülmuttalib yani Allah Rasûlunun 

halası Safiyye’dir.216 Zübeyr, 594 veya 595’te Mekke’de doğmuş, çocukluk dönemininin 

bir kısmını Rasûlullah’ın ailesinin yanında geçirmişti. Zübeyr, küçük yaşta babasını 

kaybettiği için annesi onu yakın akrabalarından olan Hâşimoğulları çevresinde 

büyütmüştü.217 Zübeyr, eğitim ve öğretiminin ilk aşamasını annesi Safiyye ile halası Hz. 

Hatice’den almış, Allah Rasûlu’nun yakın ilgisine mazhar olmuştur.218 Zübeyr b. el-

Avvâm’ın künyesinin Ebû Abdullah olduğu ve 15-16 yaşlarında219 ilk müslümanlardan 

sayıldığı aktarılmaktadır. Zübeyr, Medine’ye hicret ettiğinde el-Münzir b. Muhammed b. 

Ukbe’ye misafir olmuş,220 Hz. Peygamber (s.a.v.), sahâbîlerini birbirleriyle kardeş ilan 

ettiği zaman onu İbn Mes’ûd221 ile diğer rivayette, Talha b. Ubeydullah veya Ka’b b. 

Mâlik ile kardeş olmuştur.222 

Allah Rasûlu’nun (s.a.v.) katıldığı hiçbir gazveden geri kalmayan Zübeyr,223 ok 

atıcılığını, kılıç kullanmayı ve ata binmeyi öğrenmiş, İslâm dini adına ilk kılıç çeken 

olmuştur.224 Bedir Savaşı’na katıldığında 29 yaşında olan Zübeyr,225 Uhud, Hendek, 

Hayber, Hudeybiye, Mekke’nin fethi ve Huneyn gibi226 bütün seferlere Hz. Peygamber 

ile beraber katılmıştır. Uhud’da ölüm üzerine biat etmiş, Mekke’nin fethinde, 

muhacirlerin üç bayrağından birini taşımıştır. Bedir Savaşı’nda müslümanlara desteğe 

gelen Cibrîl ile melek ordusunun sarıkları Zübeyr’in sarığına benziyordu.227 

                                                      
215  Mehmet Efendioğlu, “Zübeyr b. Avvâm”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2013), 44: s. 522. 
216  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/93; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 2/307. 
217  Efendioğlu, “Zübeyr b. Avvâm”, 44: s. 522. 
218  İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 2/98,307. 
219  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/93; İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 2/510; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, 

Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 2/307. 
220  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/94. 
221  İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 2/511; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 

2/307. 
222  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/94; Efendioğlu, “Zübeyr b. Avvâm”, 44: s. 522. 
223  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/94. 
224  Efendioğlu, “Zübeyr b. Avvâm”, 44: s. 522. 
225  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/105. 
226  İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 2/307. 
227  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/96,97; İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 2/513; Efendioğlu, “Zübeyr b. 

Avvâm”, 44: s. 522. 



 
 

36 
 

Hz. Peygamber’in Uhud ve Kureyza’da “Anam babam sana feda olsun” dediği 

Zübeyr, istişare ehlinin altısından biriydi.228 Çeşitli vesilelerle Allah Rasûlu’nun dua 

buyurduğu ve “Talhâ ve Zübeyr benim Cennetteki komşularımdır”229 buyurarak kendisini 

cennet ile müjdelediği Zübeyr, aynı zamanda vahiy kâtipliği de yapmıştır. Hz. 

Peygamber’le uzun müdddet birlikte olduğu halde ancak 38 hadis nakletmiş,230 oğlu 

Abdullah bunun nedenini sorduğunda, Hz. Peygamber’in buyurmadığı bir sözü ona ait 

olduğunu söyleyenin cehennem ateşine gireceği tehditini içeren sözünü işittiğini, bu 

nedenle de duyduklarını aynı şekilde aktaramamaktan endişe ettiği için hadis rivayet 

etmediğini ifade etmiştir. Rivayet ettiği hadislerin ikisi Buhârî ve Müslim’de beraber, 

yedisi ise sadece Buhârî’de bulunmaktadır.231 

Hz. Peygamber’in en çok sevdiği seçkin sahâbîlerden biri olan Zübeyr b. Avvâm232 

için övgü dolu sözler söylemiş, “Her peygamberin bir havârisi vardır. Benim havârimde 

Zübeyrdir”233 buyurmuştur. Zübeyr’in 64 yaşlarında234 vefat ettiği aktarılmıştır. Bu 

bilgiye göre ve hicrî 36 (656) yılında vefat etmesi sebebiyle 592 yıllarında doğduğu veya 

yukarıda açıkladığımız 594-595 yıllarında doğduğunu baz alırsak Hz. Peygamber’in 

vefatında 37 veya 40 yaşlarında olduğu tespit edilmiştir. 

1.3.14. Alî b. Ebî Tâlib (ö. 40/661) 

Tam adı, Alî b. Ebî Tâlib b. Abdülmuttalib el-Kureşî el-Hâşimî’dir.235 Allah 

Rasûlu’nun damadı ve amcasının oğlu olan Hz. Ali, ilk müslümanlardandır. Babası, Hz. 

Peygamber’in amcası Ebû Tâlib, Annesi ise Fâtıma bint Esed b. Hâşim b. Abdimenâf b. 

Kusay’dır. Ailesi Kureyş kabilesinden olan Hz. Ali, hicretten 22 sene önce 600 yılında 

Mekke’de dünyaya gelmiştir. Künyesi Ebû’l-Hasen’dir.236 

                                                      
228  İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 2/513; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 

2/307; İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 2/457. 
229  Tirmizî, “Menâkib” 22. 
230  İbn Hazm Endülûsi, Esmâu’s-sahabe, s. 39. 
231  Efendioğlu, “Zübeyr b. Avvâm”, 44: s. 524. 
232  İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 2/458. 
233  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/98; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 2/307. 
234  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/105. 
235  İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 4/87. 
236  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-Kebîr, 3/17; Ethem Ruhi Fığlalı, “Ebü’l-Hasen Alî b. Ebî Tâlib”, Türkiye Diyanet 

Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1989), 2: s. 371. 



 
 

37 
 

Hz. Ali (r.a.), Hz. Hatice’den sonra dokuz, on veya on bir yaşlarında iken müslüman 

olduğu ve ilk namaz kılan kişilerden olduğu aktarılmaktadır.237 Rasûlullah (s.a.v.), 

Medine’ye hicret ettiğinde muhacir ile ensarı kardeş belirlerken kendisine de Hz. Ali’yi 

kardeş yapmıştır.238 Allah Rasûlu ile birlikte 12 gazveye iştirak eden Ali b. Ebû Tâlib,239 

Bedir gününde ve seferlerin çoğunda Hz. Peygamber’in sancaktarlığını yapmıştır. Tebûk 

Gazvesi’nde, Medine’nin muhafazası ve Hz. Peygamber’in ailesine göz kulak olmak 

üzere Allah Rasûlu’nun kendisi yerine vekil tayin ettiği Hz. Ali, bu gazvenin dışında Hz. 

Peygamber’in düzenlediği hiçbir gazveden geri kalmamıştır.240 Hz. Ali, komutan olarak 

Fedek’te Benî Sa’d’a karşı (6/628) ve Yemen Seferi’nde (10/632) görev yapmıştır.241 

Allah Rasûlu’ne Medine’ye hicret emri gelince, kendisini öldürmeye gelen 

müşrikleri oyalamak için geceyi Rasûlullah’ın yatağında geçirmiş, Peygamberimize 

emanet edilen şeylerin sahiplerine teslim edilmesini de yine Hz. Ali’ye emretmiştir. 

O’nun (s.a.v) emrince Allah Rasûlu’nun kızı Fâtıma, annesi Fâtıma ve beraberindekilerle 

Mekke’den uzaklaşarak Kubâ’da Allah Rasûlu’ne ulaşmıştır.242 Hz. Ali, hicrî 9 (631) 

senesinde hac emîri olarak görevlendirilen Hz. Ebû Bekir’e Mina’da yetişerek yeni nazil 

olan Tevbe sûresi ilk âyetlerini okumuş ayrıca müşrik toplum ile müslümanların bu 

seneden sonra Hac’da birlikte olmayacağını ve Kâbe’nin çıplak tavaf edilmeyeceğini 

haber vermek için Allah Rasûlu görev vermiştir. Rasûlullah’ın emri ile Yemen’de kadılık 

vazifesi ile görevlendirilen Hz. Ali,243 okuma-yazma bilen az sayıda sahâbîden biri olup 

Allah Rasûlu’ne kâtiplik ve vahiy kâtipliği vazifesinde bulunmuş Hudeybiye Antlaşma 

metnini o kaleme almıştır. Hz. Peygamber; Evs, Hazrec ve Tay kabilelerinin putları ile 

Mekke fethi sonrası Kâbe’deki tüm putları yok etme vazifesi vermiştir.244 

Allah Rasûlu’nun “Cennet üç kişiyi arzulamaktadır” buyurarak hayattayken 

cennetle tebşir ettiği Hz. Ali,245 hicrî 2 (624) senesinin sonunda Rasûlullah’ın kızı 

                                                      
237  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/19. 
238  Fığlalı, “Ebü’l-Hasen Alî b. Ebî Tâlib”, 2: s. 372. 
239  Zehebî, Siyerü A’lâmi’n-Nübelâ, 2/540. 
240  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/21. 
241  Fığlalı, “Ebü’l-Hasen Alî b. Ebî Tâlib”, 2: s. 373. 
242  Fığlalı, “Ebü’l-Hasen Alî b. Ebî Tâlib”, 2: s. 372. 
243  Ebû Dâvud, “Akdiyye” 6. 
244  Fığlalı, “Ebü’l-Hasen Alî b. Ebî Tâlib”, 2: s. 373. 
245  Tirmizî, “Menâkib” 34. 



 
 

38 
 

Fâtıma’yla evlenmiş, bu mutlu yuvadan cennetin efendileri Hasan ve Hüseyin dünyaya 

gelmiştir. Hz. Ali, Hz. Fâtıma’nın sağlığında başka evlilik yapmamıştır.246 

“Ebû Türâb” lakabının yanı sıra “el-Murtazâ” ve “Esedullâhi’l-gâlib” gibi lakaplara 

sahib olan Ali (r.a.),247 Allah Rasûlu’nden uzun yıllar eğitim almış, Hz. Peygamber’in 

ilminden ve feyzinden oldukça faydalanmıştır. Gelen vahyin sebeb-i nüzulü, ne zaman ve 

nerede nâzil olduğunu çok iyi bildiğini kendisi beyan etmiştir.248 Allah Rasûlu, kendisinin 

dâima yakınında bulunması nedeniyle, ilim bakımından üstün seviyelerde bulunan Hz. 

Ali’ye, “Ben ilmin yuvasıyım Hz. Ali de onun kapısıdır”249 buyurarak diğer sahâbîlere 

göre ilimde üstün olduğunu açıklamıştır. Ali (r.a.), sonraki zamanlarda hükümler vererek 

halkın problemlerine çözümler sunmuştur. Allah Rasûlu’nun sağlığında yanından hiç 

ayrılmayan Hz. Ali, Rasûl-i Ekrem’in vefatı sonrası cenazesini yıkamış ve defin 

işlemlerini yapmıştır.250 

Hz. Ali, Hz. Peygamber’den 537 hadis251 veya 586 hadis aktarmış, bu rivayetlerden 

yirmisi hem Buhârî hem de Müslim’de yer alırken müstakil olarak Sahîh-i Buhârî’de 9, 

Sahîh-i Müslim’de ise 15 beş rivayet bulunmaktadır.252 Dördüncü halife olan Ali (r.a.), 

63 yaşında iken hicrî 40 yılında vefat etmiştir. Hicretten 22 yıl önce yaklaşık 600 yılında 

doğduğuna göre Hz. Peygamber’in vefatında 32 yaşlarında genç bir sahâbîdir. 

1.3.15. Ebû Mûsâ el-Eş’arî (ö. 42/662-63) 

Tam adı, Abdullâh b. Kays b. Süleym el-Eş’arî’dir. Hz. Ali’yi Hakem olayında 

temsil eden fakih bir sahâbîdir. İsim ve künyesiyle beraber meşhur olmuştur. Yemen 

bölgesinin Zebîd vilayetinde yaşayan, Allah Rasûlu’nun ahlâk ve üstün vasıflarıyla meth 

ettiği Eş’ar kabilesine mensuptur. Annesi, Medine’de müslüman olan ve Medine’de vefat 

eden Ak kabilesinden Zabye bt. Vehb’tir.253 

                                                      
246  Fığlalı, “Ebü’l-Hasen Alî b. Ebî Tâlib”, 2: s. 372. 
247  Fığlalı, “Ebü’l-Hasen Alî b. Ebî Tâlib”, 2: s. 373. 
248  İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 4/467. 
249  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 2/71,72,262; Tirmizî, “Menâkib” 20; İbn Mâce, “Fedâilu ashâb” 4. 

(Tirmizî: Bu hadis garib münkerdir) 
250  Ebû Dâvud, “Cenâiz” 66. 
251  İbn Hazm Endülûsi, Esmâu’s-sahabe, s. 33. 
252  M. Yaşar Kandemir, “Ali”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

1989), 2: s. 375. 
253  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 4/98; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 3/364; İbn 

Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 4/181. 



 
 

39 
 

Hayber fethi sonrası tüm gazve ve seriyyelere katılan Ebû Mûsâ, Huneyn’de 

mağlup olan düşman kuvvetlerini takiple vazifelendirilen amcası Ebû Âmir’in 

komutasındaki birlik içerisine katılmış, amcasının şehadeti öncesi komutayı ona 

vermiştir. Hz. Peygamber, birlik Medine’ye gelince her iki komutan için de dua 

buyurmuştur.254 

Ebû Mûsâ el-Eş’arî, Kur’ân’ı hıfz eden sayılı sahâbîlerdendir. Güzel sesiyle Kur’ân 

tilaveti ile herkesi etkilerdi.255 Hz. Peygamber onun Kur’ân tilavetini duyunca, “Kuşkusuz 

buna Dâvûd ailesinin nağmelerinden verilmiştir!” diyerek onu överdi. Ebû Mûsâ’nın 

zühd ve takvâsı yanında edep ve hayâ duygusu en önemli vasıflarıydı. Allah Teâlâ’dan 

hayâsı sebebiyle karanlıkta dahi eğilerek guslettiğini anlatırdı. Rivayetlerde karanlık bir 

evde yıkansa da ayakta dik durmaz elbisesini alıncaya kadar kamburlaştığı 

aktarılmıştır.256 

Ebû Mûsâ, Vedâ haccından evvel Yemen’in; Me’rib, Aden, Zebîd ve sahil 

bölgesinin zekât âmilliği ile görevlendirilmiştir.257 Allah Rasûlu’nden 360 hadis rivayet 

etmiştir.258 Bu rivayetlerin kırk dokuzu Sahîhayn’da bulunurken dördü sadece Buhârî, on 

beşi ise sadece Müslim tarafından aktarılmıştır.259 Ebû Mûsâ, hicrî 52 (672) senesinde 63 

yaşlarında vefat etmiştir. Kûfe’de veya Mekke’de öldüğü konusunda ihtilaf vardır.260 Bu 

bilgiye göre Ebû Mûsâ, yaklaşık 609 yılında doğmuş, Hz. Peygamber’in vefatında ise, 23 

yaşlarında genç bir sahâbîdir. 

1.3.16. Zeyd b. Sâbit (ö. 45/665) 

Tam adı, Zeyd b. Sâbit b. ed-Dahhâk el-Hazrecî en-Neccârî’dir. Künyesi Ebû Sa’îd 

olan Zeyd’in annesi, en-Nevâr bt. Mâhk b. Sırme, babası ise Sâbit b. ed-Dahhâktır. Babası 

                                                      
254  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 4/104. 
255  M. Yaşar Kandemir, “Ebû Mûsâ el-Eş‘arî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1994), 10: s. 191. 
256  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 4/101,104. 
257  İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 3/364; İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 4/181. 
258  İbn Hazm Endülûsi, Esmâu’s-sahabe, s. 33. 
259  Kandemir, “Ebû Mûsâ el-Eş‘arî”, 10: s. 192. 
260  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 4/109; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 3/364; İbn 

Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 4/183. 



 
 

40 
 

Bu’as Savaşı’nda öldürüldüğünde Zeyd altı yaşındaydı.261 Hazrec’in Neccâroğulları 

koluna mensup olan Zeyd, hicretten 11 sene önce 611 yılında Medine’de doğdu.262 

Zeyd b. Sâbit, Bedir ve Uhud gazvelerine küçük yaşta olması sebebiyle 

katılamamış, Uhud Savaşı’nda şehirde kalanları korumakla görevlendirilmiştir. Hendek 

Savaşı’nda ise hazır bulunduğunu kendi sözleriyle aktarmıştır. Bu savaşta hendek kazım 

esnasında çıkan enkazı taşımaya yardımcı olduğu Hz. Peygamber de onun bu çalışkanlığı 

sebebiyle “Ne kadar iyi bir çocuk!” diye iltifat ettiğini bildirdiği aktarılmıştır.263 Benî 

Kurayzâ Seferi’ne (5/627) katılan Zeyd, Rıdvan Biatı (6/628), Hayber (7/629), Huneyn 

(8/630) ve Tebük Seferi’ne (9/631) katılmıştır. Hz. Peygamber; Zeyd’i, Hayber ve 

Huneyn seferlerinin sonucunda müslümanların sayımı, ganimetin sayımı ve esirlerin 

taksimini yapmak ve yazmak üzere görevlendirmiştir.264 

Rasûlullah, Yahudiler ile görüşme ve yazışma yaptığı esnada kendisine yardımcı 

olmasını istediği Zeyd’den Süryânîce ve İbrânîce yazısını öğrenmesini istemiştir.265 Zeyd 

de kısa sürede bu yazıyı öğrenmiş266 bunun üzerine Hz. Peygamber, kendisini Yahudiler 

arasında elçilik yapmak üzere görevlendirmiştir. Bedir Savaşı’nda esir edilen 

müşriklerden okuma yazma öğrenmiştir. Kıptice, Rumca, Farsça ve Habeşçe bildiği 

Rumca’yı Hz. Peygamber’in hâcibinden, Farsça’yı kisrânın elçisinden, Habeşçe’yi ve 

Kıptîce’yi Allah Rasûlu’nun hizmetçilerinden öğrendiği aktarılmaktadır.267 

Allah Rasûlu’nun; Medine’ye geldiğinde Zeyd’in 11 yaşlarında olduğu Kur’ân’dan 

on yedi sûreyi ezberlediği belirtilmiş, Hz. Peygamber kendisinden Kur’ân okumasını 

isteyince O da Kâf Sûresi’ni okuduğu ve Hz. Peygamber’in bundan memnun olduğu 

aktarılmıştır.268 Zeyd, vahiy kâtipleri arasında yer almıştır. Allah Rasûlu’ne (s.a.v.) gelen 

vahyi, bir koyunun kürek kemiğine yazdığını, yazma işini bitirdiğinde ise Hz. 

                                                      
261  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 5/307. 
262  İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 2/537; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 

2/346. 
263  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 5/307,309. 
264  el-Vâkıdî, Meğazi’l-Vakidi, 3/949; İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 2/153. 
265  İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 2/538. 
266  Bünyamin Erul, “Zeyd b. Sâbı̇t”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2013), 44: s. 321. 
267  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 5/309. 
268  Ebû Abdullah Muhammed b. İsmâil b. İbrâhîm Buhârî, et-Târîhu’l-kebîr (Haydarabad: Dairetu’l-

Maarifi’l-Osmaniyye, t.y.), 3/380. 



 
 

41 
 

Peygamber’in “Oku bakalım!” diyerek bir eksiklik varsa düzelttiği aktarılmıştır.269 

Kur’ân’ı ezberleyenler arasında ihtilafın bulunmadığı dört ensârî sahâbîden sayılan 

Zeyd,270 ferâîz ilmini çok iyi öğrenmiş ve Hz. Peygamber bu ilimdeki faziletini 

sahâbîlerine, “Ferâîzi en iyi bilen Zeyd’dir”271 buyurarak ifade etmiştir. 

Zeyd b. Sâbit, Allah Rasûlu’nden 95 hadis nakletmiş bu rivayetler Ahmed b. 

Hanbel’in el-Müsned kitabında yer almaktadır. Hz. Ebû Bekir (r.a.) döneminde Kur’ân’ı 

cem etmekle görevlendirilen Zeyd, hicrî 45 (665) yılında vefat etmiştir.272 Zeyd, hicretten 

on bir yıl önce yaklaşık 611 yılında doğduğuna göre, Hz. Peygamber’in vefatında 21 

yaşlarında genç bir sahâbîdir. 

1.3.17. Cerir b. Abdullah (ö. 51/671) 

Tam adı, Cerîr b. Abdillâh b. Câbir el-Becelî’dir.273 Yemen’in Becîle kabilesi reisi 

olan Cerîr’in müslüman olmadan evvelki yaşantısı hususunda pek malumat yoktur. 

Künyesine Ebû Amr ve Ebû Abdullah denmiştir. Nesebi annesine dayanır. Annesinin 

ismi, Becile bt. Saib b. Ali b. Sa’d’dir. Müslüman olma vakti ihtilaflıdır.274 Rivayetlerde 

Cerîr’in Vedâ haccında bulunduğu bilgisi275 göz önünde alındığında onun Allah 

Rasûlu’nun vefatından 40 gün önce müslüman olduğu bilgisi reddedilmektedir.276 

Hz. Peygamber, Cerir b. Abdullah hakkında “faziletli bir Yemenli, On da Melek 

siması vardır”277 buyurarak “Kavmin cömerti olarak ikramda bulunduğu”278 şeklinde 

övgü dolu sözlerden bahsetmiştir. Yine Cerir, Hz. Peygamber’den biat almasını ve 

kendisine bazı şartlar koşmasını istediğinde Hz. Peygamber ondan “Allah’a hiçbir şey 

ortak koşmazsın; namaz kılar, zekât verirsin; müslümana nasihat eder ve müşrikten uzak 

                                                      
269  Heysemi, Mecmau’z-zevaid ve Menbau’l-fevaid, 1/152. 
270  Buhârî, "Menâkibu’l-ensâr" 17; "Fedâilu’l-Kur’ân" 8. 
271  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 2/309; Hâkim en-Nîsâbûrî, el-Müstedrek, 4/372; İbn Abdülber en-Nemerî, 

İstî’âb, 2/539; Zehebî, Siyerü A’lâmi’n-Nübelâ, 4/69. 
272  Erul, “Zeyd b. Sâbı̇t”, 44: s. 321. 
273  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 6/288; İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 1/236; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, 

Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 1/529. 
274  İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 1/237; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 

1/529; İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 1/582. 
275  Buhârî, “Meğâzi” 79; Müslim, “İmân” 118; İbn Mâce, “Fiten” 5. 
276  İbn Hacer el-Askalânî, el-İsâbe, 1/582; Mustafa Fayda, “Cerîr b. Abdullah”, Türkiye Diyanet Vakfı 

İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1993), 7: s. 410. 
277  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 6/289; İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 1/237. 
278  İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 1/237; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 

1/529. 



 
 

42 
 

durursun” şeklinde biat almak istemiş O’da, İslâm’a itaat kaydıyla biat ettiğini ve Hz. 

Peygamber’in kendisine müslümanlara nasihat etmesi şartını buyurunca da O, “Bu 

sebeple ben onların tamamı için nasihatçiyim”279 demiştir. 

Hz. Peygamber, “Yemen Kâbe’si” denilen bir tapınağın Kâbe’ye benzer ve rakip 

gösterilmesi sebebiyle devamlı hoşnut olmamış ve burayı harap etmek için bir birlik 

hazırlayarak Cerîr’e, seriyye kumandanlık görevi vermiştir.280 Allah Rasûlu’nun elinden 

sancağı alan Cerîr, Ahmesliler’den oluşan 150 veya 200 kişilik bir birlikle Zü’l-Halasa’yı 

tahrip etmiş, buradaki bir heyet ile beraber Rasûlullah’a gelerek müslüman olmalarına 

vesile olmuştur.281 Allah Rasûlu (s.a.v.), o gün bu tapınağı harap ederek görevini 

tamalayan Ahmes’in atlarına ve binicilerine hayırla dua etmiştir.282 

Ümmetin Yûsuf’u olarak belirtilen Cerîr, yakışıklı ve uzun boylu biriydi.283 Hayırlı 

bir yönetici ve cesur bir komutandı. Aynı zamanda şairlik de yapardı.284 Cerîr, Hz. 

Peygamber hakkında, “İslâm ile şereflendiğimden bu yana Allah Rasûlu (s.a.v.) benden 

kendini hiç gizlemedi ve beni ne zaman görse daima gülümserdi”285 derdi. Cerîr, 

tekrarlarıyla birlikte 100 kadar hadis rivayet etmiş,286 bu rivayetlerin onu Sahîh-i 

Buhârî’de, on dördü Sahîh-i Müslim’de yer almaktadır. Hadislerin tamamı ise Ahmed b. 

Hanbel’in el-Müsned’inde bulunmaktadır.287 Cerîr, 51 (671) yılında Karkîsiye’de vefat 

etmiştir.288 

1.3.18. Saîd b. Zeyd (ö. 51/671) 

Tam adı, Saîd b. Zeyd b. Amr b. Nüfeyl el-Kureşî’dir. Annesi, Huzâa kabilesine 

mensup Fâtıma bt. Bace b. Ümeyye b. Huveylid’dir. Cennet ile müjdelenen sahâbîlerden 

biri olan Saîd,289 Ebû’l-A’ver künyesiyle tanınırdı. Mekke’de milâdî 600 yıllarında 

                                                      
279  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 6/290. 
280  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 6/293. 
281  Fayda, “Cerîr b. Abdullah”, 7: s. 410. 
282  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 6/292. 
283  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 6/295; İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 1/238. 
284  Fayda, “Cerîr b. Abdullah”, 7: s. 411. 
285  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 6/291; İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 1/237; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, 

Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 1/529; İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 1/583. 
286  İbn Hazm Endülûsi, Esmâu’s-sahabe, s. 36. 
287  Fayda, “Cerîr b. Abdullah”, 7: s. 411. 
288  İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 1/238; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 

1/529; Fayda, “Cerîr b. Abdullah”, 7: s. 411. 
289  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/352,356; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 2/476. 



 
 

43 
 

doğduğu, çok genç yaşta müslüman olduğu, Allah Rasûlu’nun Dârul-Erkam’a girip 

davete başlamadan önce 12. veya 13. müslümanlardan sayıldığı aktarılmıştır.290 Hz. 

Ömer, Saîd’in kardeşi Âtike ile Saîd de Hz. Ömer’in kardeşi aynı zamanda amcası kızı 

olan Fâtıma ile evliydi. Müşriklerden çok eza ve cefa çekmiş olan Saîd, eşiyle beraber 

Medine’ye hicret etmiş291 ilk muhacirlerdendi. Medine’ye hicret edince Lübâbe’nin 

kardeşi olan Rifâa b. Abdülmünzir’in misafiri olmuştu. Hz. Peygamber; O’nu, Râfi’ b. 

Mâlik ez-Züraki,292 bir diğer rivayette ise Übey b. Kâ’b293 ile kardeş kılmıştır. 

Bedir Savaşı’na sebep teşkil eden Suriye kervanı için istihbarî araştırma ile 

görevlendirilmesi sebebiyle savaşta bulunamadı lakin kendisine ganimetten tam pay 

verildi ve yaptığı hizmete mukabil cihâd mükâfatı alacağı tebşir edildi. Saîd, müşrikler 

başta olmak üzere Rasûlullah’ın aleyhinde faaliyetler yapanlar hakkında istihbarat ile 

ilgili önemli hizmetler yapmış294 Rasûlullah ise onun hakkında, “O, tek başına bir ümmet 

olarak haşrolacaktır”295 buyurmuştur. 

Saîd b. Zeyd, Allah Rasûlu’nden tekrarlarıyla beraber 48 hadis rivayet etmiş olup296 

bu hadisler Kütüb-i Sitte’de bulunmaktadır. Ayrıca Ahmed b. Hanbel tekrarlarıyla birlikte 

30 kadar hadisini kitabına alırken Buhârî ve Müslim’in Sahîh’lerinde bulunan üç 

rivayetin ikisi ittifak ile, biri ise sadece Buhârî tarafından tahriç edilmiştir. Yaşamının son 

zamanlarını Medine civarındaki Akik’teki hanesinde ekip biçme ile uğraşan Saîd, hicrî 

50. yıllarında vefat etmiş olup vefat ettiğinde 79 yaşındaydı. Cenaze işlemleriyle yakın 

komşusu Sa’d b. Ebû Vakkâs ilgilenmiş Abdullah b. Ömer’in cenaze namazını kıldırması 

sonrası Medine’ye getirilerek Cennetü’l-bakiye defnedilmişti.297 O’nu, kabrine Sa’d ile 

İbn Ömer indirdiler.298 Saîd, yaklaşık 600 yılı civarında doğduğuna göre Hz. 

Peygamber’in vefatında 32 yaşlarında genç bir sahâbîdir. 

                                                      
290  Mehmet Efendioğlu, “Saîd b. Zeyd”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2008), 35: s. 580. 
291  Efendioğlu, “Saîd b. Zeyd”, 35: s. 580. 
292  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/355. 
293  İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 2/476. 
294  Efendioğlu, “Saîd b. Zeyd”, 35: s. 581. 
295  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/354. 
296  İbn Hazm Endülûsi, Esmâu’s-sahabe, s. 38. 
297  Efendioğlu, “Saîd b. Zeyd”, 35: s. 581. 
298  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/358; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 2/476. 



 
 

44 
 

1.3.19. Osman b. Ebü’l-Âs (ö. 51/671) 

Tam adı, Osmân b. Ebi’l-Âs b. Bişr es-Sekafî’dir. Ebû Abdullah diye 

künyelenirdi.299 Annesi, Hz. Peygamber’in doğumunda bulunan Fâtıma bint 

Abdullah’tır.300 Osman, küçük yaşta iken hicretin 9. (630) senesinde Tâif’ten Medine’ye 

6 kişilik heyetle birlikte Hz. Peygamber’e gelmiş, onlar mescidde misafir edilirken 

kendisi develeri ve eşyaları bekliyordu. Heyetin öğle vaktinde dinlendikleri zaman 

Rasûlullah ile görüşerek müslüman olmuş İslâm dinini öğrenebilmek için Allah 

Rasûlu’nden kendisi için dua yapmasını talep etmişti. Rasûlullah’ın da “Kimse senin 

talep ettiğini benden istemedi” buyurarak kendisine duada bulunduğu aktarılmaktadır.301 

Beraberinde bulunan heyetin müslüman olmasıyla Hz. Peygamber onlara içerisinde 

İslâmî hükümleri bildiren bir mektup vermişti. Onlar, beldelerine dönmek istediklerinde 

“aramızdan birini emir tayin et” demişler, Hz. Peygamber, Osman’ı yaşı küçük olmasına 

rağmen emir tayin etmişti. O’na; kavmine imam olduğunda zayıf kimselerin durumunu 

gözeterek imamlık yapmasını, namaz kıldırırken de kısa olan Alak veya benzer sûreleri 

okumasını söylemiş, tek başına kıldığında ise istediği gibi kılabileceğini söylemişti. 

Hz. Peygamber vefat etmeden önce Osman’ı Taif’e emir olarak görevlendirmiş302 

Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer’in halifelik süresince görevini sürdürmüştü. Hz. Osman, 

sonraki zamanlarda onun Mescid-i Nebevî’nin bitişiğindeki evini alarak Mescidi 

genişletmiş kendisine de Basra’da bir arazi vermişti. Osman b. Ebü’l-Âs, hicrî 29 (650) 

yılında verilen arsaya bir ev yaptırmış ve ilimle meşgul olarak hayatına devam etmiştir.303 

Osman b. Ebü’l-Âs’ın kaynaklarımızda 29 rivayeti yer alırken304 mükerrerleriyle birlikte 

ise yaklaşık 50 hadis rivayeti bulunmaktadır.305 Osman’ın ne zaman doğduğu 

kaynaklarımızda geçmemektedir. Vefatının hicrî 51 (671) yılları olması sebebiyle Hz. 

Peygamber’in vefatından sonra 41 yıl yaşadığı tespit edilmiş olup insan ömrünün 

                                                      
299  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 8/68; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 3/573; İbn 

Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 4/373. 
300  Asri Çubukçu, “Osman b. Ebü’l-Âs”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2007), 33: s. 464. 
301  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 8/68; Çubukçu, “Osman b. Ebü’l-Âs”, 33: s. 464. 
302  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 8/69; İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 3/1035; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, 

Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 3/573; İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 4/374. 
303  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 8/69; İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 3/1035. 
304  İbn Hazm Endülûsi, Esmâu’s-sahabe, s. 39. 
305  Çubukçu, “Osman b. Ebü’l-Âs”, 33: s. 464. 



 
 

45 
 

ortalama süresi de göz önüne alarak yaptığımız çıkarımda Hz. Peygamber’in vefatı öncesi 

genç bir sahâbî olduğunu söyleyebiliriz. 

1.3.20. Amr b. Hazm (ö. 53/673) 

Tam adı, Amr b. Hazm b. Zeyd el-Ensârî el-Hazrecî’dir.  Künyesi Ebû Dahhâk olan 

Amr’ın annesi, Sâideoğullarından Hâlide bt. Ebû Enes b. Sinân b. Vehb b. Levzândır. Hz. 

Peygamber, Amr’ı genç yaşlarda Necrân’a ve Hârisoğulları’na vali olarak 

görevlendirerek kendisininden muallimlik yapmasını ve zekât âmili olarak vazife 

yapmasını istemişti.306 O da görevini yerine getirerek İslâmî hükümleri öğretiyor ve 

zekâtlarını topluyordu. Rasûlullah (s.a.v.), ilim ehli arasında şöhret bulan ve içinde İslâmî 

emirlerin yazıldığı bir belge vermiştir.307 

Amr, Bedir’e ve Uhud’a katılmadı. İlk katıldığı savaş Hendek’tir.308 Bu savaşa 

katıldığında 15 yaşlarında bulunmaktadır ve daha önceki yaşamı hususunda malumat 

yoktur. Hendek’ten sonra yapılan tüm gazvelere katılmıştır. Amr, Hz. Peygamber’den 5 

hadis rivayet etmiş,309 bu hadisleri; evladı Muhammed, eşi Sevde bint Hârise ile Nadr b. 

Abdullah es-Sülemî ve Ziyâd b. Nuaym el-Hadramî aktarmışlardır. Nakledilen hadisler 

kaynaklarımızda yer almaktadır.310 Amr, Muâviye’nin oğlu Yezid için biat alındığı vakte 

kadar yaşamış ve Medine’de 51 veya 53 yıllarında vefat etmiştir.311 Yukarıda 

bahsettiğimiz şekilde 15 yaşında Hendek Savaşına (627) katılması onun yaklaşık 612 

yılında doğduğunu göstermektedir. Bu duruma göre Hz. Peygamber’in vefatında 20 

yaşlarında genç sahâbî olduğunu anlıyoruz. 

1.3.21. Üsâme b. Zeyd (ö. 54/674) 

Tam adı, Üsâme b. Zeyd b. Hârise el-Kelbî’dir. “Hıbbu Rasûlullah” yani ‘Hz. 

Peygamber’in dostu’, ‘muhabbet duyduğu’ anlamlarına gelen ve bu övgüye mazhar olan 

bir gençtir. Ebû Muhammed şeklinde künyelenen Üsâme, hicretten 8 sene önce (614) 

Mekke’de dünyaya geldi. Annesi Ümmü Eymen, Rasûlullah’ın (s.a.v.) dadısı ve azatlı 

                                                      
306  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 5/318; Ebu’l-Kâsım Ali b. el-Hasen İbn Asâkir, Târîh-u Dimaşk, thk. Amr 

b. Ğarame’l Amrevi (Daru’l Fikr, 1995), 45/474. 
307  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 5/318; İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 3/1173. 
308  İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 3/1173. 
309  İbn Hazm Endülûsi, Esmâu’s-sahabe, s. 56. 
310  Selman Başaran, “Amr b. Hazm”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1991), 3: s. 84. 
311  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 5/318; İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 3/1173. 



 
 

46 
 

kölesidir.312 Babası, Hz. Hatice’nin kölesi Zeyd b. Hârise’ydi. Allah Rasûlu ile evlenen 

Hz. Hatice, kölesini Rasûlullah’a vermiş, O da âzat edip yanından hiç ayırmamıştır.313 

Allah Rasûlu ile birlikte Medine’ye hicret eden Üsâme, Rasûlullah’ı çok seviyor ve 

onun yanından ayrılmıyordu. Tıpkı ailesinden biri gibiydi.314 Bir gün kapının eşiğine 

çarpıp alnı yaralanmış Hz. Peygamber de onun alnındaki yarasını emmeğe başlayıp ona 

övgü dolu sözler söylemişti.315 Hz. Peygamber, Üsâme’ye bazı hediyeler vererek onu 

kendi elleriyle giydirmişti. Rasûlullah’ın çevresinde ve onun gözetiminde yetişen Üsâme, 

Rasûlullah’ın hizmetinde bulunuyordu. Mekke fethinde (8/630) Hz. Peygamber’in 

terkisine aldığı Üsâme, Huneyn Savaşı’nda (8/630) Rasûlullah’ın (s.a.v.) çevresinde 

bulunan az sayıdaki sahâbîlerden biridir. Üsâme, Bilâl-i Habeşî ile birlikte Vedâ haccı 

esnasında Allah Rasûlu’nun yanında yer almış, onlardan biri Hz. Peygamber’in bineğinin 

ipini tutarken diğeri de elbisesiyle güneşe karşı gölgelik yapmıştır. Rasûlullah, Kâbe’nin 

içinde namaz kılmış O da onunla beraber kılmıştır.316 

Hz. Peygamber, Üsâme’nin yaşının küçük olması sebebiyle Uhud’da bulunmasına 

razı olmamış Üsâme de çok üzülerek ağlamıştı. Hendek Savaşı öncesi ise boyunu uzun 

göstermeye çalışarak Hz. Peygamber’e gelmiş, Rasûlullah da ona merhamet ederek 

savaşta bulunmasını kabul etmiştir. Üsâme, 18 yaşlarında iken Mûte Gazvesi’nde (8/629) 

babası Zeyd’in komutasında çarpışmış ve babasının şehit olduğunu bizzat görmüştür.317 

Hz. Peygamber, hicrî 11. yılın Safer ayı içerisinde (632) Suriye topraklarına içinde 

önemli sahâbîlerin bulunduğu bir seriyye gönderip 18 yaşlarındaki Üsâme b. Zeyd’i 

seriyye kumandanı olarak görevlendirmişti. İnsanlar onun küçük olması sebebiyle karşı 

çıkınca Hz. Peygamber, “Zira o doğrusu insanların bana en sevimli olanlarındandır” 

diyerek, “Üsâme yi gözetmenizi istiyorum!”318 buyurmuştu. Rasûlullah’ın, Mûte 

Gazvesi’nde şehit düşenlerin intikamının alınması için hazırladığı bu ordu, Hz. 

Peygamber’in rahatsızlığı ve vefatı sebebiyle yola çıkamamıştı. Rasûlullah (s.a.v) vefat 

                                                      
312  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 4/57. 
313  Mehmet Salih Arı, “Üsâme b. Zeyd”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2012), 42: s. 361. 
314  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 4/57. 
315  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 43/51. 
316  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 4/59,60; Arı, “Üsâme b. Zeyd”, 42: s. 362. 
317  Arı, “Üsâme b. Zeyd”, 42: s. 361. 
318  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 2/219; 4/61. 



 
 

47 
 

ettiğinde Hz. Ali ile beraber Üsâme, onun yıkayarak kefenlenme işleriyle ilgilenmişti. 

Üsâme, Hz. Peygamber’den 128 hadis rivayet etmiş,319 bu rivayetler Kütüb-i Sitte’de ve 

diğer hadis kitaplarında yer almaktadır. Ahmed b. Hanbel el-Müsned’inde onun rivayet 

ettiği doksan üç hadisi zikretmiştir. Ayrıca Üsâme’nin Allah Rasûlu’nden naklettiği 54 

hadisi Ebü’l-Kâsım el-Begavî, Müsnedü’l-Hib b. el-Hib Üsâme b. Zeyd adlı eserinde 

toplamıştır.320 Muâviye’nin halifeliğinin son zamanlarında (54/674) el-Cürf’te vefat 

etmiş ve Medine’ye defnedilmişti. Üsâme, Hz. Peygamber vefat ettiğinde 20 yaşlarında321 

genç bir sahâbîdir. 

1.3.22. Erkam b. Ebü’l-Erkam (ö. 55/675) 

Tam adı, Erkam b. Ebü’l-Erkam Abdimenâf b. Esed el-Kureşî’dir. Annesi, Ümeyye 

bt. Hâris b. Hibâle’dir. Künyesi Ebû Abdullah olan Erkam,322 milâdî 594 yılı civarında 

doğmuştur. 17 yaşında müslüman olan Erkam, 7. veya 12. sıradaki müslümanlardan 

olduğu aktarılmaktadır. Allah Rasûlu’ne teslimiyetle bağlanarak evini onun emrine 

vermiş Allah Rasûlu de İslâm tarihinde Dârülerkam şeklinde anılacak bu evi, tebliğ için 

uygun bularak bir merkez olarak değerlendirmiştir.323 Pek çok kişinin İslâm ile 

şereflendiği ev, Mescid-i Harâm’ın yakın bölgesindeki Safâ tepesinin çevresindeydi. 

Erkam, evini İslâm’a tasadduk ederek bir nüsha hazırlatmış ve bu nüshada “Satılmamak 

ve miras bırakılmamak üzere Harem’deki yeriyle birlikte dokunulmaz (vakıf) olduğuna 

dair verdiği hükümdür” ibaresi geçmektedir.324 

Hz. Peygamber, Erkam ile Ebû Talha Zeyd b. Sehl’i kardeş ilan etmişti. Erkam; 

Bedir, Uhud, Hendek savaşlarına ve sonraki tüm seferlere Rasûlullah ile beraber 

bulunmuştur.325 Erkam, okuma yazma bilmesi sebebiyle Allah Rasûlu’nun vahiy kâtipleri 

arasında yer almış, aynı zamanda zekât memurluğu görevi de yapmıştır. Hz. 

Peygamber’den rivayet etttiği bir hadis vardır.326 Bu rivayet Ahmed b. Hanbel’in el-

                                                      
319  İbn Hazm Endülûsi, Esmâu’s-sahabe, s. 36. 
320  Arı, “Üsâme b. Zeyd”, 42: s. 363. 
321  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 4/66,67. 
322  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/223; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 1/187. 
323  Ahmet Önkal, “Erkam b. Ebü’l-Erkam”, Diyanet İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1995), 

11: s. 305. 
324  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/224. 
325  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/225. 
326  İbn Hazm Endülûsi, Esmâu’s-sahabe, s.75. 



 
 

48 
 

Müsned’inde bulunmaktadır.327 Erkam Medine’de hicrî 55 (675) yılında 80 küsur 

yaşlarında vefat etti. Vasiyeti sebebiyle cenaze namazında Sa’d b. Ebû Vakkâs imamlık 

yaptı.328 Milâdî 594 yılı civarında doğduğu329 göz önünde bulundurulursa, Erkam’ın 

hicret (622) esnasında 28, Hz. Peygamber’in vefatında ise 38 yaşlarında genç bir sahâbî 

olduğunu anlıyoruz. 

1.3.23. Sa’d b. Ebû Vakkas (ö. 55/675) 

Tam adı, Sa’d b. Ebî Vakkâs Mâlik b. Vüheyb el-Kureşî ez-Zührî’dir. Cennetle 

müjdelenen sahâbîlerden olan Sa’d’ın künyesi Ebû İshâk’tır. Annesi, Hamne bt. Süfyân 

b. Ümeyye b. Abdüşems b. Abdümenâf b. Kusay’dır.330 Kureyş’in, Zühreoğulları koluna 

mensup olan Sa’d, 592 yılında Mekke’de dünyaya gelmiştir.331 Rasûlullah Sa’d’a “dayı” 

diye hitap etmiş,332 Sa’d Hz. Peygamber’in yanına geldiğinde Hz. Peygamber’in “Bu 

benim dayımdır. Başkası bana onun gibi bir dayısını göstersin bakalım”333 buyurduğu 

rivayet edilmektedir. Sa’d b. Ebû Vakkâs’ın 17 yaşındayken namazın farz kılınmasından 

önce İslâm’a ilk girenlerden olduğu kendi diliyle aktarılmıştır.334 Sa’d’ın müslüman 

olduğunu öğrenen annesi, dinden ayrılmaması halinde onunla konuşmayacağını ve yemek 

yemeyeceğine yemin etmiş fakat Sa’d İslâm dininden ayrılmayacağını belirtmişti.335 

Rasûlullah’tan önce Medine’ye hicret eden Sa’d, muâhatta Mus’ab b. Umeyr ile bir 

diğer rivayette Sa’d b. Muâz ile kardeş ilân edilmiştir.336 Müslümanlar ile dalga geçen bir 

müşriki yaralaması sebebiyle risaletin ilk dönemlerinde İslâm dini için ilk kan akıtan kişi 

şeklinde anılmıştır.337 Râbiğ ile Batn-ı Nahle Seriyyesi’ne katılarak Kureyş kervanına oku 

atan ilk kişi olduğu söylenmiştir. Yine Bedir’de müşrik süvari birliğinin komutanı Saîd 

b. Âs’ı öldürerek kılıcını Allah Rasûlu’ne verdiği, insanların uzaklaştığı sıralarda 

Uhud’da Hz. Peygamber ile birlikte sebat ettiği aktarılmıştır. Sa’d, Hendek Savaşı’na, 

                                                      
327  Önkal, “Erkam b. Ebü’l-Erkam”, 11: s. 305. 
328  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/225. 
329  Önkal, “Erkam b. Ebü’l-Erkam”, 11: s. 305. 
330  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/127; İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 2/607; Zehebî, Siyerü A’lâmi’n-

Nübelâ, 3/66. 
331  İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, II / 606; İbrahim Hatiboğlu, “Sa'd b. Ebû 

Vakkâs”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2008), s. 372. 
332  İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 2/607. 
333  Tirmizî, “Menâkib” 27; Hâkim en-Nîsâbûrî, el-Müstedrek, 3/569. 
334  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/129. 
335  Hatiboğlu, “Sa’d b. Ebû Vakkâs”, s. 372. 
336  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/130. 
337  Hatiboğlu, “Sa’d b. Ebû Vakkâs”, s. 372. 



 
 

49 
 

Hudeybiye Seferi’ne, Hayber’in ve Mekke’nin fethine katılmış, Mekke’nin fethinde 

muhacirlerin üç sancağından birini taşımıştı. Hz. Peygamber’in sahâbîleri arasındaki ünlü 

okçulardan biriydi. Hz. Peygamber, Uhud Savaşı’nda attığı okları isabet ettirmesi 

sebebiyle Sa’d’a atacağı okları verirken, “Anam babam sana fedâ olsun ey Sa’d, at!” 

şeklinde taltif ediyordu. Bu söz’ün sadece Sa’d’a söylediği aktarılmıştır.338 

Altılı şura ehlinden olan Sa’d,339 Harrâr Seriyyesi’nde komutan olarak 

görevlendirilmiştir.340 Cennetle müjdelenen 10 kişiden biri olan Sa’d’ın; 341 kuvvetli bir 

bedene sahip olduğu, haksızlıklara karşı şiddetli şekilde karşı çıktığı, gözleri son derece 

keskin olduğu ve Araplar’ın usta binicilerinden olduğu rivayet edilmiştir. Sa’d, Hz. 

Peygamber’den 271 hadis nakletmişti.342 Bu rivayetler, Kütüb-i Sitte ve diğer hadis 

kitaplarında yer almış, bu hadislerin geneli Ahmed b. Hanbel’in el-Müsned’inde 

toplanmıştır. Rivayetlerin on beşi Sahîhayn’da, beşi yanlızca Buhârî’nin, on sekizi ise 

Müslim’in Sahîh’lerinde yer almıştır. Vefatına yakın dönemde gözlerini kaybeden 

Sa’d,343 Medine’ye 10 mil uzaklıktaki Akîk’te hicrî 55-58 yılları arasında vefat etmiş,344 

cenazesi Medine’ye taşınarak orada defnedilmişti.345 Sa’d, 592 yılında doğduğuna göre, 

Hz. Peygamber’in vefatında 40 yaşlarında genç bir sahâbîdir. 

1.3.24. Ukbe b. Âmir (ö. 58/678) 

Tam adı, Ukbe b. Âmir b. Abs el-Cühenî’dir.346 Sûffe ehlinden olup Muâviye 

döneminde Mısır Valiliği yapmıştır. Ebû Amr olarak künyelenmişse de347 Ebû Hammâd, 

künyeleri içinde en şöhret bulmuş olanıdır.348 Ne zaman ve nerede dünyaya geldiği 

kaynaklarda belirtilmemiştir. Ancak Hz. Peygamber, Medine’ye gelip yerleştiğinde 

Cüheyneliler O’na (s.a.v) gelerek, “Şimdi sen bize bitişik bir mahalleye yerleşmişsin. Bir 

anlaşma yapalım da biz senden gönlü rahat ve emin olalım, sen de bizden gönlün rahat 

                                                      
338  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/130,132; İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 2/607. 
339  İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 2/607; Zehebî, Siyerü A’lâmi’n-Nübelâ, 3/66. 
340  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/130. 
341  İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 2/607. 
342  İbn Hazm Endülûsi, Esmâu’s-sahabe, s. 34. 
343  Hatiboğlu, “Sa’d b. Ebû Vakkâs”, s. 373. 
344  İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 2/610. 
345  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/136. 
346  İbn Asâkir, Târîh-u Dimaşk, 40/486; İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 4/429. 
347  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 5/261. 
348  Erdinç Ahatlı, “Ukbe b. Âmir”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2012), s. 62. 



 
 

50 
 

ve emin ol”349 söylemişlerdir. Bu rivayetten Cüheyneliler’in Allah Rasûlu’nun 

Mekke’den Medine’ye hicretinden önce Medine sınırları içerisinde ikamet ettikleri 

anlaşılmış, Cüheyne kabilesine mensup olan Ukbe’nin de Medine sınırlarında doğduğu 

varsayılabilir. 

Ukbe b. Âmir, İslâm ile şereflenmeden evvel bâdiyede hayvanları otlatırdı. Allah 

Rasûlu’nun hicretini duyunca oda Medine’ye gitmiş, Rasûlullah’a bedevîlerin biatı olan 

bağlılık yeminiyle yetinmeyip muhacir gibi hicret biatı etmiştir.350 Biat sonrası bâdiyeye 

kısa bir dönem geri dönmüş, akabinde ise Sûffe ashabı içine girerek Rasûlullah’ın 

öğrencisi olmuştur. Fıkıh, şiir, kıraat, ferâiz ve kitâbet alanlarında önemli şahıslardan biri 

olmuştur. 

Ukbe, Hz. Peygamber döneminde tüm gazvelere iştirak etmiştir.351 Allah Rasûlu 

(s.a.v.), kendisini zekât âmilliği ile görevlendirmiş onların bu zekât mallarından yemeleri 

için de izin vermiştir.352 Hz. Peygamber’in kâtiplerinden olan Ukbe, 55 hadis rivayet 

etmiş,353 bu rivayetler Kütüb-i Sitte’nin tümünde bulunmakla birlikte kendi hattıyla 

yazdığı ve topladığı bir mushaf nüshası vardı. Ukbe, Muâviye’nin hilafetinin son 

dönemlerinde ortalama 58 (678) yıllarında Mısır’da vefat etmiş ve Mukattam 

Kabristanlığı’na defnedilmiştir.354 Ukbe b. Âmir’in ne zaman doğduğu kaynaklarımızda 

geçmemektedir. Vefatının hicrî 58 yılları olması sebebiyle Hz. Peygamber’in vefatından 

sonra 48 yıl yaşadığı tespit edilmiş olup, insan ömrünün de ortalama süresini göz önüne 

alarak yaptığımız çıkarımda Hz. Peygamber’in vefatından önce genç bir sahâbî olduğunu 

tahmin etmekteyiz. 

1.3.25. Ebû Hureyre (ö. 58/678) 

Tam adı, Abdurrahmân b. Sahr ed-Devsî’dir. Annesi, Sufeyh b. el-Hâris b. 

Şâbi’dir.355 Yemen’in Ezd kabilesinin Devs koluna mensup olmakla birlikte doğduğu 

zaman hakkında bilgi yoktur.356 Câhiliye döneminde farklı rivayetlerde Ebû Hureyre’nin 

                                                      
349  İbn Asâkir, Târîh-u Dimaşk, 40/486. 
350  İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 4/429. 
351  Ahatlı, “Ukbe b. Âmir”, s. 62. 
352  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 28/545. 
353  İbn Hazm Endülûsi, Esmâu’s-sahabe, s. 38. 
354  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 9/503; Ahatlı, “Ukbe b. Âmir”, s. 63. 
355  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 5/230. 
356  M. Yaşar Kandemir, “Ebû Hüreyre”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1994), 10: s. 160. 



 
 

51 
 

isminin Abdüamr, Amr b. Abdüganm, Abdüşems ve Sükeyn gibi değişik şekillerde 

nakledilmektedir. Allah Rasûlu, ona Abdullah veya Abdurrahman isimlerini vermiştir.357 

Babasının ismi hususunda da farklı bilgiler vardır. Bunların içerisinde; Abdüşems, Ganm 

(Abdüganm), Umeyr, Âiz, Hâris, Amr, Âmir bulunmaktadır. Ebû Hureyre’nin yetim 

olduğu rivayetinden küçükken babasının vefat ettiği anlaşılır.358 Ebû Hureyre künyesi, 

çobanlık yaparken bulduğu kedilerle çok fazla ilgilenmesi sebebiyle verilmiştir.359 

Sûffe ashabından olan Ebû Hureyre, Hayber yılı müslüman olmuştur. Hz. 

Peygamber, ilim isteğinden dolayı ona dua etmiş,360 O da bu duanın etkisiyle Hz. 

Peygamber’in hadislerini en çok ezberleyen olmuştur.361 Ebû Hureyre, Medine’ye geldiği 

zamandan itibaren bütün zamanını İslâm dinini öğrenmeye ayırmış, dünya malına ve 

dünyevî isteklere dönüp bakmamıştır.362 Kendisinin nasıl bu kadar hadis rivayet ediyor 

diye şaşıranlara, “Ben yoksul biriydim. Karın tokluğuna Allah Rasûlune hizmette 

bulunurdum. Muhacirler çarşıda pazarda meşgul idiler. Ensar mallarıyla ilgilenirdi”363 

şeklinde cevap vermiştir. 

Kısmi olarak Hayber’e ve sonraki savaşların tamamına katılan Ebû Hureyre, Kazâ 

Umresi’nde Rasûlullah’ın kurbanlık hayvanlarını Mekke’ye götürmekle görevlendirildi. 

Allah Rasûlu, düşmanlarına karşı hazırladığı özel birliklerde bulundu. Ayrıca sonraki 

zamanlarda Yermük Savaşı ve Cürcân fethinde bulunduğu aktarılmaktadır.364 Ebû 

Hureyre, “Allah Rasûlu (s.a.v.) ile Hayber hariç hangi savaşta bulunmuşsam mutlaka 

ondan bana bir hisse vermiştir. Zira oranın ganimeti, sadece Hudeybiye’de bulunanlara 

ayrılmıştı”365 demiş, Hz. Peygamber’in kendisine özel bir muamelede bulunarak 

savaşlardan pay aldığını aktarmıştır. 

                                                      
357  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 5/230; İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 4/1769; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, 

Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 6/313; İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 7/349. 
358  Kandemir, “Ebû Hüreyre”, 10: s. 160. 
359  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 5/234; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 6/313; İbn 

Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 7/349. 
360  İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 4/1771; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 

6/313. 
361  İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 4/1771; İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 7/357. 
362  Kandemir, “Ebû Hüreyre”, 10: s. 160. 
363  İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 6/313. 
364  Kandemir, “Ebû Hüreyre”, 10: s. 160. 
365  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 5/232. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/umretul-kaza


 
 

52 
 

Ebû Hureyre (r.a.), nükteli konuşma ve davranışlarıyla müslümanları tefekküre 

sevkeder ve onlarla şaka yapmaktan hoşnut olurdu. Allah Rasûlu döneminde fakirlik 

sebebiyle evlenememiş, sonraki zamanlarda Hz. Osman’ın baldızı ve Basra Emîri Utbe 

b. Gazvân’ın kız kardeşi Büsre ile nikahlanmıştı.366 Ebû Hureyre, sürekli annesini İslâm’a 

davet ettiğini ama her seferinde kendisini reddettiğini söylerdi. Bir gün ağlayarak 

Rasûlullah’ın yanına giderek kendisine, “Onun müslüman olması için dua et!” demişti. 

Bunun üzerine Hz. Peygamber annesi için dua etmiş, duanın yansımasını eve gittiğinde 

annesinin Kelime-i Şehadet getirdiğini işiterek sevicinden ağlamıştı. Annesinin bakıma 

muhtaç olması sebebiyle ona hizmet etmiş ve onun vefat zamanına kadar hac ibadetini 

yapmadığı nakledilmiştir.367 

Ebû Hureyre, işittiklerini unuttuğunu şikâyet etmesi üzerine Hz. Peygamber, 

abasını yere sermesini söylemiş, o da yere serince sanki bir şeyler avuçlar gibi üzerine 

doğru bırakarak “Onu vücuduna bastır!” demişti. Ebû Hureyre, “Ben de onu alarak 

üzerime bastırdım, bundan sonra hiçbir şeyi unutmadım”368 demiştir. Yine Ebû Hureyre, 

Allah Rasûlu’ne, “Kıyamet gününde şefaatinle daha çok mutlu olacak olanlar 

kimlerdir?” diye sorunca Rasûlullah, hadislere olan hırsından dolayı bu soruyu sadece 

Ebû Hureyre’nin sorabileceğini söyleyerek onu övmüş ve “Kıyamet gününde şefaatimle 

mutlu olacak olanlar gönülden, La ilahe illallah diyenlerdir” buyurmuştur.369 Yine Ebû 

Hureyre (r.a.), birkaç tane hurmayı Allah Rasûlu’ne götürmüş, O da (s.a.v.) bereket duası 

yaparak “Onları, dağarcığına koy onlardan almak istediğinde, elini içine sokarak çıkar 

ve onları yayma!” buyurmuştur. Hz. Peygamber’in bu sözünden sonra Ebû Hureyre, 

“Ben de onları belime bağlı olduğu halde dağarcığıma koyup misafirlere yöneldim. Allah 

yolunda hem onlara ikram eder hem de ben yerdim. Bu durum, Osman’ın şehit edilmesine 

kadar sürdü, sonrada bereket gitti”370 demiştir. 

Ebû Hureyre (r.a.), müksirûn diye zikredilen yedi sahâbî arasında ilk sırada 

bulunmaktadır. Onun rivayet ettiği hadisler tekrarlarıyla birlikte 5374’ü bulmaktadır.371 

                                                      
366  Kandemir, “Ebû Hüreyre”, 10: s. 161. 
367  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 5/233,234; İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 7/355. 
368  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 5/234; İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 4/1771; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, 

Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 6/313. 
369  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 5/235; İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 7/354. 
370  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 5/240. 
371  İbn Hazm Endülûsi, Esmâu’s-sahabe, s. 31. 



 
 

53 
 

Bu hadislerin 3862’si Ahmed b. Hanbel’in el-Müsned’inde yer almaktadır. Yaşamının 

son zamanlarında yabancı kimselerin çoğalması ve görüşülebilecek sahâbînin azalması 

gibi nedenlerle Medine’den ayrılmış, Zülhuleyfe’de veya Akîk’te bulunan hanesine 

çekilmişti. Vefatından bir süre önce hastalanarak372 hicrî 57 (677) yılında 78 yaşlarında373 

vefat etmişti. Cenazesi Medine’ye getirilmiş,374 Ebû Saîd el-Hudrî ve İbn Ömer gibi 

sahâbîlerin iştirak ettiği cenaze namazını Medine Valisi Velîd b. Utbe kıldırdıktan sonra 

Cennetü’l-bakîye defnedilmişti.375 Bu bilgilere göre Ebû Hureyre (r.a.), 599-600 yılları 

civarında doğmuş, Hz. Peygamber’in vefatında ise, 32-33 yaşlarında olduğu tespit 

edilmiştir. 

1.3.26. Ebû Mahzûre (ö. 59/678-79) 

Tam adı, Evs b. Mi’yer b. Levzân el-Cumahî’dir. Değişik rivayetlerde isminin Evs 

b. Miyer b. Levzân b. Rebî’a b. Sa’d b. Cümatt, diğer bir rivayette ise Semüre b. Umeyr 

b. Levzân b. Vehb b. Sa’d b. Cümah şeklinde açıklanmıştır. Künyesiyle şöhret bulmuş 

olan Ebu Mahzure’nin kendi ismi ve babasının ismi konusunda değişik rivayetler 

bulunmakta olup kendi isimleri için Seleme, Selman, Sümeyr ve Semüre; babasının 

isminin ise Umeyr olduğu aktarılmıştır.376 Kureyş kabilesinin Cumah koluna mensup olan 

Ebû Mahzûre, Mescid-i Harâm’ın müezzinliğini yapmış genç bir sahâbîdir. Annesi, 

Huzâ’a kabilesinden olup kardeşi Enes, Bedir’de kâfir olarak öldürülmüştür.377 

Allah Rasûlu, Tâif’ten Cirâne bölgesine dönüşünde namaz için ezan okunmaya 

başlayınca, Rasûlullah’a düşmanlık ve kin besleyen Ebû Mahzûre ile Kureyş’ten 10 genç 

ezanı duyunca alay ederek müezzinin sesini taklit etmişlerdi. Aralarında sesi güzel birinin 

farkında olan Rasûlullah, bu gençleri çağırarak kendilerine tek tek ezan okutmuştu. Sesini 

beğendiği Ebû Mahzûre’ye ezanın lafızlarını öğretmiş, namaz için vakit girince başını 

okşayıp ezan okumasını ve müezzinlik yapmasını istemişti. İsteksiz şekilde verilen emri 

yapmış, Allah Rasûlu de biraz gümüş para vermiş ve ona dua buyurmuştu. O an Ebû 

                                                      
372  Kandemir, “Ebû Hüreyre”, 10: s. 161,164. 
373  İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 6/313; İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 7/362. 
374  İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 4/1772; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 

6/313. 
375  Kandemir, “Ebû Hüreyre”, 10: s. 161. 
376  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-Kebîr, 6/113; Murat Sarıcık, “Ebû Mahzûre”, Diyanet İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 1994), 10: s. 179. 
377  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 6/113; İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 4/1751; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, 

Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 6/273; İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 7/302. 



 
 

54 
 

Mahzûre’nin gönlü İslâmiyet’e ısınmış ve İslâm’a girmişti. Harem-i Şerif’e müezzin 

olmak istemiş, Rasûlullah da bu isteğine razı olarak Mekke’nin o günkü valisi Attâb b. 

Esîd’e gitmesini ve müezzin olarak görevlendirildiğini haber vermesini söylemişti.378 

Rasûlullah (s.a.v.), Ebû Mahzûre’nin alnını meshederek “Allah'ım onu mübarek kıl.” 

diye dua ettiği, Ebû Mahzûre’nin de “Rasûlullah’ın dokunduğu şeyi tıraş etmem” diyerek 

ölünceye kadar kâkülünü tıraş ettirmediği rivayet edilmektedir.379 

Ebû Mahzûre, Allah Rasûlu’nden ezan lafızlarıyla ilgili olarak 8 nakilde bulunmuş, 

bu hadisler Ahmed b. Hanbel’in Müsned’inde bulunmaktadır. Ayrıca bu rivayetlerin 

biri Müslim’in Sahîh-inde, diğerleri ise Kütüb-i Sitte’ye dahil dört Sünen’de yer almıştır. 

Ebû Mahzûre, Allah Rasûlu’nun Mekke’den ayrılmasına kadar Mescid-i Haram’da Bilâl-

i Habeşî’yle beraber müezzinlik yaptı.380 Hiç hicret etmeyen Ebû Mahzure, Muâviye’nin 

halifeliğinin son dönemlerine kadar yani ömrünün sonuna kadar bu görevini yerine 

getirdi. Hicrî 59 (678) yılında Mekke’de vefat etti. Vefatı sonrası, Mescid-i Harâm’da 

müezzinlik görevini oğlu ve torunları uzun süreler sürdürmüşlerdir.381 Ebû Mahzûre’nin 

ne zaman doğduğu kaynaklarımızda geçmemektedir. Yukarıdaki rivayette geçen, ezan ile 

dalga geçen gençlerden biri olması ile vefatının hicrî 59 yılları olması sebebiyle Hz. 

Peygamber’in vefatından sonra yaklaşık 49 yıl yaşadığı tespit edilmiş olup insan ömrünün 

de ortalama süresini göz önüne alarak yaptığımız çıkarımda Hz. Peygamber’in vefatından 

önce genç bir sahâbî olduğunu tahmin etmekteyiz. 

1.3.27. Muâviye b. Ebû Süfyân (ö. 60/680) 

Tam adı, Muâviye b. Ebî Süfyân Sahr b. Harb b. Ümeyye el-Ümevî el-Kureşî’dir. 

Babası, Ebû Süfyân; annesi Hind bt. Utbe b. Rebîa’dır. Muâviye’nin künyesi, Ebû 

Abdurrahman’dır.382 Muâviye, 602-603 yıllarında Mekke’de dünyaya geldi. Allah 

Rasûlu’nun risaletini açıklamasından sonra Kureyş’in önemli kişileriyle birlikte İslâm’a 

                                                      
378  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 6/113; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 6/273; 

Sarıcık, “Ebû Mahzûre”, 10: s. 180. 
379  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 6/116. 
380  Sarıcık, “Ebû Mahzûre”, 10: s. 180. 
381  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 6/118; İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 4/1752; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, 

Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 6/273; İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 7/303. 
382  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 6/15; İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 3/1416; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, 

Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 5/201. 



 
 

55 
 

düşman olan babasının gözetiminde yetişti.383 Muâviye; babası, annesi ve kardeşi yezid 

ile birlikte Mekke fethi sırasında İslâm’a girdi. Kendisi ve babası kalpleri İslâm’a 

ısındırılanlardan müellefe-i kulûb’dan sayıldığı için Huneyn ganimetlerinin dağıtımında 

100 deve ve 40 ukiyye miktarında para ve mal verildi.384 

Muâviye (r.a.), İslâm’a girmesinin akabinde Allah Rasûlu’ne kâtip olmuş,385 

Rasûlullah’ın vefatından sonra kumandan yardımcılığı, Hz. Ömer döneminde ise Dımaşk 

valiliğine tayin edilmiştir. İslâm donanmasında ilk deniz birliklerini oluşturmuş ve Hz. 

Osman döneminde Suriye genel valiliği gibi görevlere getirilmişti.  Hz. Ali hilafetinin 

sonrasında oğlu Hasan’a devredilen hilafeti almak üzere ordusunu hazırlayıp Irak 

gölgesine hareket edince Hz. Hasan, birtakım şartlar ile hilafeti devretmeyi kabul etmiş 

Muâviye de Kûfe şehrine gelerek Hz. Hasan ve halkından biat almış, bu şekilde 90 sene 

hükmedecek Emevî Devleti’ni kurmuş oldu. Allah Rasûlu’nden 163 rivayet aktaran Hz. 

Muâviye’nin hadisleri,386 Buhârî ve Müslim’de 4, sadece Buhârî’de 5, sadece Müslim’de 

4 hadis yer almıştır.387 20 yıl halifelik yapan Muâviye, hicrî 60 yılında Receb ayı 

ortalarında 78 yaşlarında Şam’da vefat etmiş ve oraya defnedilmişti.388 Muâviye, 602 

yıllarında doğduğuna göre Hz. Peygamber’in vefatında 30 yaşlarında genç bir sahâbîdir. 

1.3.28. Abdullah b. Amr b. Âs (ö. 65/684-85) 

Tam adı, Abdullah b. Amr b. el-Âs el-Kureşî’dir. Hz. Peygamber’in hadislerini 

huzurunda yazmasına izin verdiği sahâbîdir. Annesi, Rayta b. Münebbih b. el-Haccâc b. 

Amir b. Huzeyfe b. Sa’d b. Sehm’dir. Hicret öncesi yaklaşık 615 yıllarında Mekke’de 

doğan Abdullah,389 babası Amr’dan önce müslüman olmuştur. Abdullah’ın künyesi Ebû 

Muhammed’dir.390 Kapsamlı fıkıh ve hadis ilmi sebebiyle abâdiler içerisinde bulunan 

Abdullah, fazlaca ibadet yapması, gündüzlerini daima oruç ile geçirmesi, Kur’ân’ı her 

                                                      
383  İrfan Aycan, “Muâvı̇ye b. Ebû Süfyân”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV 

Yayınları, 2020), 30: s. 330. 
384  İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 5/201. 
385  İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 3/1416; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 

5/201. 
386  İbn Hazm Endülûsi, Esmâu’s-sahabe, s. 35. 
387  Aycan, “Muâvı̇ye b. Ebû Süfyân”, 30: s. 330,331,332. 
388  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 6/34; İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 3/1418; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, 

Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 5/201. 
389  M. Yaşar Kandemir, “Abdullah b. Amr b. Âs”, Diyanet İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

1988), 1: s. 85. 
390  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 5/82; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 3/345; İbn 

Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 4/165. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/abadile


 
 

56 
 

gün hatm etme durumları sebepleriyle ailesine zaman ayıramamış hatta babası kendisini 

Allah Rasûlu’ne sitemde bulunmuştur.391 

Abdullah b. Amr (r.a.), Arapça’yı çok iyi bilmekle birlikte, İbranice ve Süryanice 

okur Tevrat’ı okuyup anlayabilirdi.392 Yazısının güzel olması sebebiyle Hz. 

Peygamber’den duyduğu hadisleri unutmamak için kaydederdi. Ashabdan bazıları, 

duyduğu her sözü not almasının doğru olmadığını söyleyince Hz. Peygamber’e 

başvurmuş, O’da (s.a.v) gördüğü davranışları ve işittiği sözleri not almasına razı olmuştu. 

Topladığı rivayetleri özenle saklamış hatta kendisine sorular sorulduğunda es-Sahîfetü’s-

Sâdıka ismini verdiği nüshalara bakarak cevabını verirdi.393 En çok hadis aktaran sahâbî 

Ebû Hureyre, Abdullah’ın duyduğu rivayetleri yazması sebebiyle kendisinden daha fazla 

hadis hıfz ettiğini belirtmiştir.394 Ancak çok hadis hıfzetmesine rağmen sadece rivayet 

ettiği 700 civarında hadis bulunmaktadır.395 Hadis merkezinden uzakta uzun yıllar 

yaşaması, zühd hayatına fazlaca bağlı olması sonucu çok ibadet yapması ve eski kültürler 

hakkında bilgisi nedeniyle rivayetlere İsrâiliyat’ın karışma ihtimali korkusuyla hadis 

aktarmadan uzak davranmış olabileceği zikredilmektedir.396 

Allah Rasûlu’nun gözetiminde yetişen Abdullah,397 684 senesinde Şam’da 72 

yaşında vefat etmiştir.398 İbni Amr, hicretten yedi yıl önce yaklaşık 615 yılında 

doğduğuna göre Hz. Peygamber’in vefatında 17 yaşlarında genç bir sahâbîdir. 

1.3.29. Abdullah b. Abbas (ö. 68/687-88) 

Tam adı, Abdullah b. el-Abbâs b. Abdülmuttalib el-Kureşî’dir. En çok hadis aktaran 

sahâbîler arasında bulunan Abdullah, aynı zamanda fıkıh ve tefsir alanında önemli biri 

olarak tanınmıştır.399 Annesi, Ümmü’l-Fadl yani Lübâbe el-kübrâ bt. el-Hâris b. Hazn’dır. 

Künyesi Ebûl-Abbâs olan ve İbn Abbas diye şöhret bulan Abdullah,400 hicretten üç sene 

                                                      
391  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 5/83; Kandemir, “Abdullah b. Amr b. Âs”, 1: s. 86. 
392  Kandemir, “Abdullah b. Amr b. Âs”, 1: s. 85. 
393  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 5/83. 
394  Buhârî, “İlim” 39; İbn Mâce, “Diyet” 4. 
395  İbn Hazm Endülûsi, Esmâu’s-sahabe, s. 33. 
396  Kandemir, “Abdullah b. Amr b. Âs”, 1: s. 85. 
397  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 5/83. 
398  Buhârî, et-Târîhu’l-kebîr, 5/5. 
399  İsmail Lütfi Çakan - Muhammed Eroğlu, “Abdullah b. Abbas”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1988), 1: s. 76. 
400  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 6/320; Zehebî, Siyerü A’lâmi’n-Nübelâ, 4/380. 



 
 

57 
 

önce; müslümanlar Kureyş’in ablukasında bulunduğu 619 yıllarında Mekke’de dünyaya 

gelmiştir. Hz. Abbas oğlu Abdullah doğduğunda Allah Rasûlu’ne götürmüş, O’da (s.a.v.) 

Abdullah’a hayır duasında bulunmuştur.401 

İslâm’ın ilk zamanlarında müslüman olan Abdullah, babasıyla beraber Mekke fethi 

yılında (630) Medine’ye hicret etmiştir.402 En büyük oğlunun ismi Abbas olması 

sebebiyle Ebûl-Abbâs şeklinde künyelenmiştir.403 Allah Rasûlu’nun yakınlarından 

olduğu için Rasûlullah’ın yaşantısını öğrenmek ve sözlerini dinlemek için evine serbestçe 

gider, bazı geceler Hz. Peygamber’in hanesinde kalırdı.404 Abdullah, Allah Rasûlu’ne 

olan sevgisi ve hizmeti sebebiyle takdirini kazanmış, Rasûlullah da Ona “Allah’ım O’na 

(r.a.) Kitab’ı öğret”405 şeklinde dua etmiştir. Yine te’vil yapabilmesi ve dini iyi 

kavraması (fakih) hususlarında Allah Rasûlu’nun duası vardır.406 

Allah Rasûlu’nden 1660 hadis aktaran Abdullah,407 Hz. Peygamber’in vefatından 

sonra hadislerin toplamasına öncülük etmiştir. Buhârî ve Müslim 75 hadisini müştereken, 

Buhârî, 120 hadisini yalnız, Müslim ise 9 hadisini yalnızca tahrîc etmiştir. Ayrıca 

hadislerinin büyük bir bölümü Müsned’de yer almıştır. Fıkıh sahasında verdiği fetvalarla 

önemli bir yere sahiptir. Kendisinin yetiştirdiği nice büyük âlim ve fakih vardır.408 

Abdullah, yetmiş bir yaşında iken 687 yılında Taif’te vefat etmiş,409 Hz. Ali’nin oğlu 

Muhammed b. Hanefiyye de cenaze namazını kıldırmıştır.410 Abdullah, hicretten üç yıl 

önce yaklaşık 619 yılında doğduğuna göre Hz. Peygamber vefat ettiğinde on üç411 veya 

on beş412 yaşlarında olduğu aktarılmaktadır. 

                                                      
401  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 6/321,322. 
402  Zehebî, Siyerü A’lâmi’n-Nübelâ, 4/381. 
403  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 6/320. 
404  Buhârî, “İlim” 41; Müslim, "Salâtu’l-Misâfirîn" 184; Ebû Dâvud, “Salât” 314; Ebû Abdirrahmân 

Ahmed b. Şuayb b. Alî Nesâî, es-Sünenü’l-kübrâ, thk. Hasan Abdülmün’im Şelebî, 1. Baskı (Beyrut: 

Müessesetü’r-Risâle, 2001), 1/239. 
405  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 5/372; Buhârî, “İlim” 17; “İ’tisam” 1. 
406  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 4/225; 5/65; Buhârî, “Vudû” 10; İbn Mâce, “Sünnet” 11. 
407  İbn Hazm Endülûsi, Esmâu’s-sahabe, s. 32. 
408  Zehebî, Siyerü A’lâmi’n-Nübelâ, 4/380,394. 
409  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 6/345; Buhârî, et-Târîhu’l-kebîr, 5/3. 
410  Çakan - Eroğlu, “Abdullah b. Abbas”, 1: s. 79. 
411  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 6/321. 
412  Buhârî, et-Târîhu’l-kebîr, 5/4; Zehebî, Siyerü A’lâmi’n-Nübelâ, 4/382. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/tahric--hadis


 
 

58 
 

1.3.30. Zeyd b. Erkam (ö. 68/688) 

Tam adı, Zeyd b. Erkam b. Zeyd el-Hazrecî’dir.413 Ensar’ın şöhretli kimselerinden 

olan Zeyd, Hazrec’e mensuptır.414 Ebû Âmir, Ebû Amr,415 Ebû Sa’îd ve Ebû Üneyse416 

şeklinde künyeleri bulunmaktadır. Zeyd’in kaynaklarda doğum tarihine dair bir kayıt 

bulunmamaktadır.417 13 yaşından küçük olması sebebiyle Uhud Savaşı’na katılmasına 

izin verilmeyen sahâbîlerdendir.418 Bu sebeple Medine’de 612 yıllarında doğduğu tahmin 

edilmektedir.419 

Zeyd b. Erkam, Allah Rasûlu (s.a.v.) ile beraber 17 gazveye katılmış, ergenlik 

çağına erdiğinde Rasûlullah ile beraber katıldığı ilk gazve, el-Müreysî Gazvesi’dir.420 

Zeyd, okuma yazma bildiği için vahiy kâtipliği yapmış, ayrıca birtakım rivayetleri not 

alarak genç sahâbî Enes b. Mâlik’e vermiştir. Hz. Peygamber, gözü rahatsızlanan Zeyd 

b. Erkam’ın hasta ziyareti niyetiyle yanına uğramış, “Gözün gitse ne yaparsın?” diye 

sorunca Zeyd, “O zaman yokluğuyla yetinir ve sabrederim” demiş, Rasûlullah da “O 

zaman günahsız olarak Allah’a kavuşursun” buyurarak kendisini cennetle müjdelediği 

aktarılmıştır. Yaşlanma sebebiyle unutmaya başladığını ve hadis aktarmanın meşakkatini 

öne sürerek hadis nakletmekten uzak durmuştur. Zeyd (r.a.), Hz. Peygamber’den 70 hadis 

aktarmış,421 naklettiği birçok hadis kaynaklarımızda yer almış, mükerrerleriyle beraber 

84 hadisin Ahmed b. Hanbel el-Müsned’ine bulunduğu belirtilmiştir.422 Zeyd b. Erkam’ın 

ihtiyarlık döneminde Kûfe’de Kinde bölgesinde bir ev yaptırarak oraya yerleştiği 

kaydedilmiş ve orada 68 yılında vefat etmiştir.423 Zeyd’in doğumu yukarıda açıkladığımız 

üzere 612 yılı civarında olduğu tespit edilmiş, bu sebeple Rasûlullah’ın vefatında 20 

yaşlarında genç bir sahâbî olduğu sonucuna ulaşmaktayız. 

                                                      
413  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 5/357. 
414  Bünyamin Erul, “Zeyd b. Erkam”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2013), 44: s. 318. 
415  İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 2/488. 
416  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 5/361; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 2/342. 
417  İbn Asâkir, Târîh-u Dimaşk, 19/264. 
418  Taberânî, el-Mu’cemü’l-kebîr., 5/164. 
419  Erul, “Zeyd b. Erkam”, 44: s. 318. 
420  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 5/357,358. 
421  İbn Hazm Endülûsi, Esmâu’s-sahabe, s. 37. 
422  Erul, “Zeyd b. Erkam”, 44: s. 318. 
423  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 5/361; İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 2/535; İbn Hacer el-Askalânî, el-

isâbe, 2/488; Erul, “Zeyd b. Erkam”, 44: s. 318. 



 
 

59 
 

1.3.31. Avf b. Mâlik (ö. 73/692) 

Tam adı, Avf b. Mâlik b. Ebî Avf el-Eşcaî’dir.424 Ebû Abdullah,425 Ebû 

Abdurrahman, Ebû Amr,426 Ebû Muhammed,427 Ebû Hammâd, Ebû Ömer428 gibi farklı 

künyeleri bulunmaktadır. Doğum yılları ve gençliği hususunda kaynaklarımızda bilgi 

bulunmamaktadır.429 Kahramanlığı ve cesaretiyle şöhret olmuş sahâbî olan Avf, Hayber 

fethi zamanında hicrî 6. (627) senesinde İslâm’a girdi.430 Allah Rasûlu Avf ile Ebü’d-

Derdâ’yı muâhâtta kardeş ilan etmiştir.431 Avf, ilk olarak Hayber olmak üzere432 Mûte, 

Tebük ve Mekke fethine katılmış433 ve bu fetihte Eşca’ kabilesinin sancağını taşımıştı.434 

Avf b. Mâlik’in Allah Rasûlu’nden 67 kadar hadis nakletmiş,435 bunların bir 

kısmı Kütüb-i Sitte’de bulunmaktadır. Bunlardan otuz yedisi de Ahmed b. Hanbel’in el-

Müsned’inde yer almaktadır.436 Avf, Hz. Ebû Bekir’in halifeliğinde Şam’ın Humus 

şehrine yerleşmiş, Abdülmelik b. Mervân’ın halifeliğinin ilk dönemlerine doğru hicrî 73 

senesinde vefat etmiştir.437 Avf’ın ne zaman doğduğu kaynaklarımızda geçmemektedir. 

Vefatının hicrî 73 (692) yılları arasında olması sebebiyle Hz. Peygamber’in vefatından 

sonra yaklaşık 63 yıl yaşadığı tespit edilmiş olup insan ömrünün ortalama süresini göz 

önüne alarak yaptığımız çıkarımda, Hz. Peygamber’in vefatından önce genç sahâbî 

olduğunu tahmin etmekteyiz. 

                                                      
424  İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 3/1226; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 

4/300; İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 4/617. 
425  İsmail Lütfi Çakan, “Avf b. Mâlı̇k”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1991), 4: s. 115. 
426  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 5/169. 
427  İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 4/617. 
428  İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 4/300. 
429  Çakan, “Avf b. Mâlı̇k”, 4: s. 115. 
430  İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 4/617. 
431  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 5/169; İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 4/617. 
432  İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 3/1226; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 

4/300. 
433  İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 4/617. 
434  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 5/169. 
435  İbn Hazm Endülûsi, Esmâu’s-sahabe, s. 37. 
436  Çakan, “Avf b. Mâlı̇k”, 4: s. 115. 
437  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 5/169; İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 3/1226; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, 

Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 4/300; İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 4/617. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/muahat


 
 

60 
 

1.3.32. Abdullah b. Ömer b. Hattâb (ö. 73/693) 

Tam adı, Abdullah b. Ömer b. Hattâb el-Kureşî el-Adevî’dir. Abdurrahman 

künyesiyle tanınan Abdullah’ın438 babası Hz. Ömer, annesi Zeyneb bint Mazûn b. 

Habîb’tir. Abdullah, risaletin 3. senesinde 613 yılında Mekke’de doğmuş,439 buluğ çağı 

öncesi babasıyla birlikte İslâm’la şereflenmiş onunla beraber Medine’ye hicret etmiştir.440 

Abdullah b. Ömer, Bedir ve Uhud Savaşı’na katılmak istemiş Bedir’de 13, Uhud’da 

14 yaşlarında Hz. Peygamber’e arz edildiğini ancak O’nun izin vermediğini Hendek 

Savaşın’da ise 15 yaşında olduğunu ve kendisini savaşa kabul ettiğini söylemiştir.441 

Hendek Savaşı’ndan sonrasındaki pek çok savaşa iştirak etmiştir. Hz. Peygamber’in 

gözetiminde yetişmiş ve hayatını İslâm’a adamış bir sahâbî olan Abdullah,442 vefat edene 

kadar Hz. Peygamber’in yaşamını uygulamaya titizlik göstermiştir.443 Abdullah, hal ve 

yaşantıyla Hz. Peygamber’e çok benzemektedir.444 Allah Rasûlu, Abdullah’ın kardeşi Hz. 

Hafsa (ö. 45/665) ile nikahlanınca Rasûlullah’ın hanesine rahat girip çıkma olanağı 

bulmuş, bundan dolayı çoğu sahâbînin işitmediği Rasûlullah’ın söz ve hareketlerine daha 

yakından şahitlik etmiş ve Rasûl-i Ekrem ile daha çok vakit geçirme fırsatı bulmuştur. 

Abdullah b. Ömer, Hz. Peygamber’den 2630 hadis rivayet ederek muksirûn 

sahâbîlerin ikincisi olmuş, Buhârî hem Müslim müştereken 168 hadis aktarırken, Sahîh-i 

Buhârî’de 81, Sahîh-i Müslim’de ise 31 rivayet bulunmaktadır.445 İşittiği hadisleri 

lafızlarla aktarmaya azâmi önem göstermiş, lafızların benzer kelimelerle değiştirilmesine 

dahi izin vermemiştir. Ashabın fakihleri içerisinde bulunan ve 60 sene gibi uzun bir 

zaman fetva veren olan Abdullah,446 Yedi Abadiden biridir. Babasına kardeşlerinden daha 

fazla benzeyen Abdullah,447 84 yaşında 692 yılında Mekke’de vefat etmiştir.448 İbn Ömer, 

                                                      
438  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 4/142. 
439  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 4/187; Ebû’l-Ḳâsım Abdullâh b. Muḥammed el-Beğavî, Mu’cemu’s-

Sahâbe, thk. Muhammed el-Emîn b. Muhammed el-Cekenî, 1. Baskı (Kuveyt: Mektebetu Dâri’l-

Beyân, 2000), 3/479. 
440  M. Yaşar Kandemir, “Abdullah b. Ömer b. Hattâb”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 1988), 1: 126. 
441  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 4/143; Kandemir, “Abdullah b. Ömer b. Hattâb”, 1: s. 126. 
442  Zehebî, Siyerü A’lâmi’n-Nübelâ, 4/306. 
443  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 4/187; Beğavî, Mu’cemu’s-sahâbe, 3/479. 
444  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 4/135. 
445  Cemal Ağırman, “Muksîrûn”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 

2020), 32: s. 533. 
446  Kandemir, “Abdullah b. Ömer b. Hattâb”, 1: s. 127. 
447  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 4/135. 
448  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 4/187; Beğavî, Mu’cemu’s-sahâbe, 3/479. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/muksirun


 
 

61 
 

risaletin 3. senesi 613 yılında doğduğuna göre Allah Rasûlu’nun vefatında 19 yaşlarında 

genç bir sahâbîdir. 

1.3.33. Ebû Saîd el-Hudrî (ö. 74/693-94) 

Tam adı, Sa’d b. Mâlik b. Sinân el-Hudrî’dir. Daha çok künyesiyle bilinen Ebû 

Said, Medine’nin Hazrec kabilesine mensuptur. Dedelerinden Hudre’ye nisbetle Hudrî 

denilmiştir.449 Annesi, Hz. Peygamber’e biat eden hanımlardan Üneyse bint Ebû 

Hârise’dir.450 Babası, Uhud Gazvesi’nde şehit olmuştur. Ebû Saîd, Uhud Savaşı’na 

(3/625) dahil olmak için Allah Rasulu’nun huzuruna vardığında 13 yaşında olup451 bu 

bilgiye göre 612 yılında doğduğu anlaşılmıştır. 

Babası Mâlik, oğlunun kısa boylu olsa da iri kemikli ve bedenen geliştiğini 

anlatarak Uhud’da bulunmasını talep etmiş ancak Rasûlullah buna razı olmamıştır.452 

Benî Mustalik Gazvesi’ne katıldığında onbeş yaşlarında olduğu, Hendek ve diğer 

seferlere de katıldığı aktarılmıştır. Allah Rasûlu ile beraber ilk olarak Hendek Savaşı 

akabinde ise 12 savaşta bulunmuştur. Rıdvan Bey’atında da bulunan Ebû Saîd, Allah 

Rasûlu’ne biatta ilk sıralarda yer almıştır.453 

Fakir düştükleri bir dönemde Ebû Saîd’i, ailesi yardım istemek için Allah Rasulü’ne 

gönderdi. Rasûlullah’ın, “Kim insanlardan bir şey istemezse Allah onu muhtaç olmaktan 

kurtarır. Kim ihtiyacını insanlara arz etmezse Allah onun ihtiyacını giderir” sözünü 

duyunca o günden sonra hiç kimseden bir şey istemedi.454 Harre gecelerinde evinden 

dışarı çıkmadığını söyleyen Ebû Sâid, Şam ordusundan bir askerin gelerek mallarını 

istediğini ve kendisini döverek evindeki eşyaları aldıklarını belirtmiştir. Ebu Said el-

Hudri’nin ölümü yaklaşınca sahâbîlerden Câbir b. Abdullah, İbn Ömer, Enes b. Mâlik ve 

İbn Abbas’ın içerisinde olduğu bir grubu çağırarak; öldüğü zaman namaz kılarken giydiği 

elbiselerle kefenlenmesini, kabrinin üstünde türbe yapılmamasını, cenazenin arkasından 

ateşle yürünmemesi ve cenazenin arkasından yas tutulmamasını vasiyet etmiştir.455 

                                                      
449  Raşit Küçük, “Ebû Saîd el-Hudrî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1994), 10: s. 223. 
450  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 5/351; İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 4/1671. 
451  Küçük, “Ebû Saîd el-Hudrî”, 10: s. 223. 
452  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 5/351; İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 4/1672. 
453  Küçük, “Ebû Saîd el-Hudrî”, 10: s. 223. 
454  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 5/352; Küçük, “Ebû Saîd el-Hudrî”, 10: s. 223. 
455  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 5/355. 



 
 

62 
 

Ebû Saîd, genç sahâbîlerin fakihlerinden biri olarak bilinmiş, Medine müftüsü ve 

imam lakaplarıyla anılmış, içtihadları, fetvaları kaynaklarda yer almıştır. Kendisinden 

hadis öğrenenler, “duyduklarımızı yazalım mı?” diye sorduklarında izin vermemiş, 

sayfalar haline getirilmemesini söyleyerek, “biz nasıl ezberlediysek siz de öyle 

ezberleyin” demiştir.456 Ebû Saîd, 1170 hadis rivayet etmiş ve 1000’den fazla hadis 

aktaran muksirûn sahâbîler arasına girmiştir. Tekrarlarıyla birlikte 1170 hadis, Ebû 

Saîd’in, Bakî b. Mahled’in el-Müsned’inde; 955 hadis, Ahmed b. Hanbel’in el-

Müsned’inde; 111 hadis ise Sahîhayn’da yer almaktadır.457 

Ebû Saîd, 74 (693-94) yılında Medine’de vefat etmiştir.458 Muksirûn sahâbîler 

arasında bulunan Ebû Saîd 612 yılında doğduğuna göre Hz. Peygamber’in vefatında genç 

bir sahâbîdir. 

1.3.34. Câbir b. Abdullah (ö. 78/697) 

Tam adı, Câbir b. Abdullah b. Amr b. Harâm el-Ensârî’dir. Muksirûn sahâbîlerden 

biridir.459 Annesi, Enîse bt. Anme b. Adî b. Sinân; babası Uhud’da ilk şehit olan Abdullah 

b. Amr b. Harâm’dır. Hicret öncesi yaklaşık 607 senesinde Medine’de doğdu. 

Hazrecoğulları’nın Benî Seleme koluna mensup olan Câbir, Ebû Abdullah,460 Ebû 

Muhammed ve Ebû Abdurrahman künyeleriyle anılmaktadır.461 

Ensardan yaklaşık 70 kişi ile birlikte Akabe Biati’ne katılan Câbir b. Abdullah, 

Bedir Savaşı’nda bulunmayı arzulamış ancak babası onu 9 kardeşine sahip çıkmasını 

istediği için izin vermemiştir. Aynı sebeplerle Uhud’a da katılamayan Câbir, bundan 

sonraki tüm savaşlara iştirak etmiştir.462 Hudeybiye’ye katılmış ve Allah Rasûlu’nun 

oradaki 1400 sahâbîye, “Bugün sizler yeryüzünün en hayırlı insanlarısınız” buyurduğunu 

aktarmıştır.463 

                                                      
456  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 5/353. 
457  Küçük, “Ebû Saîd el-Hudrî”, 10: s. 224. 
458  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 5/355; İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 4/1672. 
459  Fayda, “Cerîr b. Abdullah”, 7: s. 410. 
460  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 4/382. 
461  M. Yaşar Kandemir, “Câbir b. Abdullah”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1992), 6: s. 530. 
462  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 4/382; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 1/492. 
463  Kandemir, “Câbir b. Abdullah”, 6: s. 530. 



 
 

63 
 

Hz. Peygamber, Câbir b. Abdullah ile özel ilgilenmiş, onu bineğinin terkisine almış, 

hasta olduğunda ziyaret etmiş, babasının şehit olması sebebiyle üzüntülü görünce onu 

teselli etmiştir.464 Tebûk Seferi sırasında Câbir’in devesi hastalanınca Rasûlullah’ın 

(s.a.v.) dua ettiği, akabinde devenin hızlandığı aktarılmıştır. Ayrıca Hz. Peygamber’in 

deveyi satın alarak, “Medine’ye dönünceye kadar da sen yararlan” dediği ve devenin 

ücretini de deveyi de kendisine verdiği aktarılmaktadır. Bu hâdise “Leyletü’l-ba’îr” 

şeklinde anılmaktadır. Hz. Peygamber’in Câbir’e o gece de 25 kere istiğfar ettiği 

nakledilir.465 Yine babasının borçlarını ödemek zorunda kalan ve maddî anlamda sıkıntı 

içinde olan Câbir, o yılın mahsulünün borçları kapatmayacağını Allah Rasûlu’ne arz 

etmesi üzerine Rasûlullah, hurmaları herkese alacağı nispetinde vermeye başladığı ve bir 

mucize olarak bütün borçlar ödendiği halde hurmalarda bir eksiklik görülmemiştir.466 

Allah Rasûlu’nden 1540 kadar hadis rivayet eden Câbir,467 muksirûn 

sahâbîlerdendir. 58 hadis Buhârî ve Müslim’de müştereken, 26 hadis yalnız Sahîh-i 

Buhârî’de, 126 hadis ise yalnız Sahîh-i Müslim’de yer almaktadır. Rivayetleri toplu 

olarak da Ahmed b. Hanbel’in Müsned’inde bulunmaktadır. Ayrıca Câbir’in kendisine ait 

bir sahîfesinin olduğu bilinmektedir. Hafız, müçtehid, imam ve fakih olarak tanınan 

Câbir’in ömrünün sonlarına doğru gözlerinin görmediği ve hicrî 78 (697) senesinde 

Medine’de vefat ettiği ve cenaze namazını da Medine Valisi Ebân b. Osman’ın kıldırdığı 

aktarılmıştır.468 Câbir, hicretten 16 yıl önce yaklaşık 607 yılında doğduğuna göre Hz. 

Peygamber’in vefatında 25 yaşlarında genç bir sahâbîdir. 

1.3.35. Enes b. Mâlik (ö. 93/711-12) 

Tam adı, Enes b. Mâlik b. en-Nadr el-Ensâri’dir. Annesi, Ümmü Süleym bt. Milhân 

b. Hâlid’dir.469 Babası Mâlik b. Nadr’ın müslümanlara karşı olduğu eşi Ümmü Süleym’in 

İslâm’a girmesine öfkelenerek Şam topraklarına gittiği ve orada vefat ettiği 

aktarılmaktadır.470 Hazrec’in Neccâroğulları koluna mensup olan Enes, hicretten yaklaşık 

                                                      
464  Kandemir, “Câbir b. Abdullah”, 6: s. 531. 
465  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 4/385; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 1/492. 
466  Buhârî, “Vesâyâ” 36; “Meğâzi” 18; Nesâî, es-Sünenü’l-kübrâ, “Vesâyâ” 3. 
467  İbn Hazm Endülûsi, Esmâu’s-sahabe, s. 32. 
468  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 4/391,392; İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 1/547; Kandemir, “Câbir b. 

Abdullah”, 6: s. 532. 
469  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 5/325; Zehebî, Siyerü A’lâmi’n-Nübelâ, 4/417. 
470  İbrahim Canan, “Enes b. Mâlik”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

1995), 11: s. 234. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/muksirun


 
 

64 
 

10 sene önce 612 yılında Medine’de doğmuştur.471 Ebû Hamza künyesini Hz. Peygamber 

vermiş,472 yine Allah Rasûlu’ne on sene kadar hizmeti sebebiyle Hâdimü’n-Nebî künyesi 

verilmiştir.473 O, çocukluk dönemini üvey babası Ebû Talha ve amcası Enes b. Nadr’ın 

bulunduğu bir ailede geçirmiştir.474 

Allah Rasûlu, Medine’ye geldiğinde Enes, 10 yaşındaydı. Annesi Ümmü Süleym 

tarafından Rasûlullah’ın hizmetine verilmiş ve O’na on yıl hizmet etmiştir.475 Hz. 

Peygamber’in kendisine “Şöyle şöyle yapsaydın ya!” dediğini hatırlamadığını, kendisini 

hiçbir şeyden dolayı ayıplamadığını476 ve kendisine kötü söz kullanmadığını477 ifade 

etmiştir. Enes b. Mâlik, Bedir’e küçük yaşta olması sebebiyle katılamamış, bu savaşta 

Allah Rasûlu’nun hizmetini yapmıştır.478 Sekiz gazveye katılan Enes,479 ayrıca Rıdvan 

Biatı,480 Hudeybiye Antlaşması, Hayber Seferi, Umretü’l-kazâ, Mekke’nin fethi, Huneyn 

Gazvesi, Tâif Muhasarası ve Vedâ haccında bulunmuştur.481 

Rasûlullah (s.a.v.), Enes’e “Üneys” (Enescik) şeklinde, seslendiğini belirtilirken482 

kendisine şaka maksatlı “Zü’l Üzüneyn” (Ey çifte kulaklı) dediği rivayet edilmiştir.483 

Annesi’nin tavsiyesi üzerine Hz. Peygamber’in elinin değdiği zülüfleri (kâkülü) 

teberrüken kesmediği aktarılmıştır.484 Hz. Peygamber’in sır vererek bir haber için bir 

yerlere gönderdiği genç sahâbîye o sırrı açıklaması istenince “O bir sırdır” diye cevap 

vermiş, o sırrı hiç kimseye söylememiştir.485 Hz. Peygamber’in yaşantısını örnek alarak 

ibadetleri onun ibadetlerine benzettiğini ifade eden  Ümmü Süleym, bu konu hakkında  

                                                      
471  İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 1/109,110; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 

1/294,295; Canan, “Enes b. Mâlik”, 11: 234. 
472  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 5/325; İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 1/276; Canan, “Enes b. Mâlik”, 

11: s. 234. 
473  İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 1/109; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 

1/294. 
474  Canan, “Enes b. Mâlik”, 11: s. 234. 
475  İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 1/110; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 

1/294. 
476  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 5/326. 
477  Zehebî, Siyerü A’lâmi’n-Nübelâ, 4/418. 
478  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 19/109. 
479  Buhârî, et-Târîhu’l-kebîr, 1/398; Hâkim en-Nîsâbûrî, el-Müstedrek, 3/665; İbn Hacer el-Askalânî, el-

isâbe, 1/276. 
480  Zehebî, Siyerü A’lâmi’n-Nübelâ, 4/417. 
481  Canan, “Enes b. Mâlik”, 11: s. 234. 
482  Müslim, “Fedâil” 54. 
483  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 19/206,300; 21/279; Ebû Dâvud, “Edeb” 93; Tirmizî, "Birr ve’s-sıla" 57. 
484  Ebû Dâvud, “Tereccül” 14. 
485  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 21/129. 



 
 

65 
 

“Namazından daha fazla Allah Rasûlu’nun (s.a.v.) namazına benzeyen birini 

görmedim”486 sözleriyle aktarmıştır. 

Allah Rasûlu’nun vefatından sonra öğrendiği hadisleri insanlara aktarmaya gayret 

eden Enes b. Mâlik, Hz. Peygamber’den 2286 hadis nakletmiştir. 168 rivayeti Buhârî ve 

Müslim’in Sahîh’lerinde müştereken bulunmakta olup 80 rivayet sadece Buhârî’de, 90 

rivayet ise sadece Müslim de yer almıştır. Ayrıca toplu olarak O’nun (r.a.) rivayetleri 

Ahmed b. Hanbel’in el-Müsned’inde bulunmaktadır.487 Muksirûn sahâbîler arasında 

üçüncü sırada zikredilmiş olup488 Hz. Peygamber’den aktardığı hadislere çok dikkat etmiş 

bir hadis rivayet ettiği zaman “Allah Rasûlu (s.a.v.) böyle dedi ya da buna benzer bir 

ifade kullandı”489 diyerek bu konuda ağzından yanlış bir söz çıkmasını istememiştir. 

İyi bir ok atıcısı olan Enes b. Mâlik, aynı zamanda çocuklarını atıcılığa yönlendirir 

ve bu sporda yarışlar yaptırırdı.490  Hz. Peygamber, kendisine ömrünün uzun, evlâdının 

çok, malının bol olması için dualar etmiş, bu dua vesilesi ile malında ve ömründe bereket 

görmüş hatta üzüm bağındaki asmaların yılda iki defa mahsul verdiği491 ve uzun bir ömür 

yaşadığı aktarılmıştır. 712 yılında Basra’da492 107 yaşlarında vefat eden 493 Enes b. Mâlik 

hicretten on yıl önce yaklaşık 612 yılında doğmuş olup Allah Rasûlu’nun vefatında 20 

yaşlarında genç bir sahâbîdir. 

1.4.  Değerlendirme 

Gençlik dönemi, cesaret, fedakârlık ve kararlılık duygularının yüksek olduğu, bir 

zaman dilimidir. Gençler, hayatın her alanına hâkim olma konusunda azimli oldukları 

dönemdedirler. Onlar; bir milletin geleceği, umudu ve emanetidir. Onlar, gelecekteki 

liderler ve karar vericiler olarak toplumun yönünü belirlemede etkili olacaklardır. Başarı 

elde ederek geleceğini saygın bir yerde görmek isteyen toplumlar, onları en iyi şekilde 

geleceğe hazırlamalıdır.  

                                                      
486  İbn Mâce, "İkâmetü’s-salâvât" 7; Ebü’l-Kâsım Taberânî, el-Mu’cemü’l-evsat, thk. Târık b. Abdullah 

ve Abdulmuhsin b. İbrâhim (Kahire: Dâru’l-Harameyn, ty), 7/367. 
487  Canan, “Enes b. Mâlik”, 11: s. 235. 
488  İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 1/276. 
489  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 5/330. 
490  Canan, “Enes b. Mâlik”, 11: s. 235. 
491  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 5/327. 
492  Zehebî, Siyerü A’lâmi’n-Nübelâ, 4/417-419. 
493  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 5/348. 



 
 

66 
 

“Hz. Peygamber Dönemi Meşhur Genç Sahâbîler” isimli ilk bölümümüzde sahâbî 

ve genç kavramlarını açıkladıktan sonra, sahâbî kavramının Hz. Peygamber ile müslüman 

olarak görüşüp onunla kısa veya uzun bir süre yanında bulunan kimseler olduğunu; 

gençlik döneminin ise erginlik çağı ile başlayarak 40 yaşlarına kadar sürmekte olan 

ömrün en bereketli ve en uzun zaman dilimi olduğunu söyleyebiliriz. Bu bilgiler ışığında 

bu iki kavramın birleşmesiyle, genç sahâbî diyebileceğimiz 35 sahâbînin hayatları 

hakkında kısa bilgiler paylaştık. Biyografilerini paylaştığımız genç sahâbîler, aynı 

zamanda tezimizin devamında aktardığımız Hz. Peygamber ile ilişkisi olan, onunla 

konuşan, kendisine tavsiyeler ve görevler verdiği kimselerden seçilmiştir. Bu sahâbîler 

aldıkları bu eğitim ve terbiye sonucunda İslâm için nice fedakarlıklar göstermişler, 

mücadele etmişler, savaş meydanlarında çarpışmışlar ve önemli sorumluluklar alarak 

layıkıyla görevlerini yerine getirmişler hatta canlarını, mallarını Allah yolunda feda 

ederek İslâmın güçlenmesinde ve yayılmasında önemli katkıda bulunmuşlar. İslam 

çağrısının ilk taşıyıcıları ve hakikatin destekçileri olmuşlardır. Gençlerin İslâm’a 

yaptıkları bu hizmetlerden dolayı Hz. Peygamber’in gençlere karşı ilgi, alaka ve 

tavırlarında tam isabet elde ettiğini görmüş bulunuyoruz. Allah Teâlâ (c.c.) kendilerinden 

razı olsun.  



 
 

67 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

2. HZ. PEYGAMBER’İN GENÇLERLE İLİŞKİLERİ 

Gençlik dönemi, insan hayatının en güçlü ve üretken olması bakımından insan 

ömrünün en hayırlı zaman dilimidir. Bu sebeple İslâmiyet, gençliğe ve gençlere büyük 

önem vermiştir. Bir toplumun ilerlemesine, gelişmesine, yeni hamleler yaparak 

yükselmesine sebep olan ve kutsal davalarını omuzlayan gençlerdir. Gençler, bir milletin 

geleceğinin güvencesidir. Gençlerini önemseyen onlara değer veren ve onları iyi bir 

şekilde yetiştirerek onları eğiten bir toplumun geleceği güçlü, parlak ve aydınlık olurken, 

gençlerine önemsemeyen onları iyi yetiştirmeyen bir milletin geleceği ise elbette karanlık 

olacaktır. Çünkü gençler geleceğe yön verirler, gelecek gençlere göre şekillenir.494 İslâm 

davası ağır yük ve sorumluluklarıyla, kalbi imanla dolu gençlerin omuzlarında 

taşınmıştır.495 

Bir toplumda köklü bir değişiklik ve yeni bir toplum oluşturabilme konusunda umut 

taşıyan ve bunun için harekete hazır kimselerin çoğunlukla gençler olduğunu söylemek 

mümkündür. İslâm hareketinin başlangıçta en fazla gençlerden destek aldığı, en fazla 

katılımın onlardan olduğu bir gerçektir. Hatta bu desteği, Mekke’nin nüfuzlu ailelerinin 

gençleri gösteriyordu.496 İslâm’ın bir gençlik hareketi olduğunu söylemek daha doğru 

olur. Allah Rasûlu (s.a.v.), İslâm dininin tebliği, yaşanması ve yayılması konusunda genç 

sahâbîlerden destek almış, onlara güvenerek yetki verip mesuliyet yüklemiş ve onlardan 

büyük ölçüde faydalanmıştır. Dolayısıyla onların İslâm’ın yayılmasında büyük katkıları 

olmuştur. Allah Rasûlu’nun gençlerle iyi ilişkiler kurması, İslâm ile şereflenmiş 

kabilelere genç sahâbîleri dini öğretmek için görev vermesi, vali ve kadıları genç 

sahâbîlerden atamış olması, onlara savaşlarda ordu komutanlığı ve sancak taşıma gibi 

görevler vermesi, gençlerin eğitimleriyle yakından ilgilenerek onları kırmadan ve 

azarlamadan hatalarını düzeltmesi, en önemli sırlarını onlarla paylaşması, onlarla 

                                                      
494  Mustafa Ağırman, “Hz. Peygamber’in Gençlere Yaklaşımı”, Etkili Din Öğretimi, 3. Baskı (İstanbul, 

2010), 404. 
495  Musa Kazım Yılmaz, “Kur’ânda Tevhid ve Gençlik”, Peygamberimiz ve Gençlik (Şanlıurfa, 2018), s. 

48. 
496  Hayati Hökelekli, “Hz. Muhammed ve Gençlik”, Hazreti Peygamberin Çocuk ve Gençlere Yaklaşımı 

(Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1995), s. 51. 



 
 

68 
 

şakalaşması ve önemli meselelerde onlarla istişare ederek görüşlerini alması Hz. 

Peygamber’in gençlerle olan iletişiminin üst düzeyde olduğunu göstermektedir.497 

Allah Rasûlu (s.a.v.), gençleri sever onlar da Rasûlullah’ı severlerdi.498 Hz. 

Peygamber (s.a.v.), gençlerin duygularını, isteklerini, sezgilerini ve birey olarak 

niteliklerini dikkate alarak önem verir, ilgi gösterir, onlarla yakın ilişkiler kurarak 

ilgilenmeye çaba gösterirdi. Etkinliklerinde af, hoşgörü, tolerans, yumuşaklık, merhamet 

ve şefkati önceler; kin, öfke, hiddet, kızgınlık ve zorbalığa olanak tanımazdı. Allah Teâlâ 

(c.c), Rasûlullah hakkında Allah’ın lütfu sayesinde insanlara yumuşak davrandığını 

belirterek; zalim huylu, kaba, katı kalpli olması ve sert davranması durumunda 

çevresinden dağılıp gidecekleri uyarısında bulunmuştur.499 

Hz. Peygamber’in genç sahâbîlerle iletişimi samimi, etkileyici ve ilgi çekiciydi. 

Özel bir düşünce ve yaşayış içinde bulunan gençler, deneyimsiz olmalarına karşın talep, 

heves, heyecan, coşku, gurur, şiddet gibi sezgileri azami ölçüde yaşamaları, Hz. 

Peygamber’in onlarla etkileşiminde onurlandırıcı, itimat edici, yüreklendirici; akla önem 

veren, şuurlu ve ölçülü bir yaşam uslübü benimsemesine vesile olmuştur. Rasûlullah’ın 

(s.a.v.) gençlere bir sorumluluk verdiği zaman, tecrübesizlik nedeniyle oluşan 

çekingenliği ve ürkekliği ortadan kaldırmak üzere karşıdakine güven vererek onları 

yüreklendirmesi, genç sahâbîlere itimat ettiğinin bariz göstergesidir.500 Mesuliyetlerinin 

farkında olan hâkimler, valiler, alimler ve komutanlar yetişmişse bu, Hz. Peygamber’in 

(s.a.v.) desteği, yardımı ve teşviki sayesinde olmuştur. Bu destek ve teşvik olmasaydı 

dünyanın dört bir yanında büyük izler bırakan İslâmî gelişme hamlesinden 

bahsedilemezdi. 

Genç sahâbî denilince sadece erkekleri düşünmemeliyiz. Toplum içerisinde 

gençlerin yarısını kızlar oluşturmaktadır. Müslümanların içerisinde genç kızların da bir 

ağırlığı olmaktadır. Allah Rasûlu’nün kız çocuklarına özel itina gösterdiği 

bilinmektedir.501 Ancak konumuzun uzamaması sebebiyle genç kızlara değinmeyeceğiz. 

Sadece genç erkek sahâbîlerle yetineceğiz. 

                                                      
497  Hökelekli, “Hz. Muhammed ve Gençlik”, 47. 
498  Ağırman, “Hz. Peygamber’in Gençlere Yaklaşımı”, 404. 
499  Âl-i İmrân, 3/159 

500  Komisyon, Hadislerle İslâm (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı, 2014), 6/394. 
501  İbrahim Sarıçam, Hz. Muhammed ve Evrensel Mesajı (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı, 2012), 412. 



 
 

69 
 

Hz. Peygamber’in, (s.a.v.) genç sahâbîlerle önemli ilişkiler kurduğu, onlara değer 

verdiği ve onları önemsediğini gösteren uygulamaları aşağıdaki başlıklarda tek tek 

bahsetmeye çalışacağız. Olaylardaki şahıslar her ne kadar özel olsa da bizim için Hz. 

Peygamber’in uygulamaları tüm gençleri hatta tüm ümmetini kapsamaktadır. 

2.1.  Gençlerin Eğitimiyle Yakından İlgilenmesi 

Hz. Peygamber, okuma yazma bilmeyen (ümmî) bir peygamberdi. Cehalet çağının 

altın devrini yaşayan bir topluluğu eğitmekle sorumlu gönderilmiş, sorumluluğunu da eda 

etmek adına tüm gayretiyle çalışmıştır. O’nun eğitim öğretim faaliyetleri çocuk, genç, 

yaşlı ayrımı yapmaksızın herkesi kapsar ama gençleri bu konuda daha fazla önemser ve 

onlarla özel ilgilenirdi. Hz. Peygamber; gençleri merhamet, yumuşaklık, şefkat ve 

sevgiyle yetiştirmiş, onlara karşı hoşgörü ve sabır ile muamelede bulunmuştur. 

Hz. Peygamber, İslâm davasına gönül veren gençleri ideal bir toplum oluşturmak 

için yetiştirmiş ve onlarla birlikte çok zaman geçirmiştir. O (s.a.v.), risalet boyunca 

ümmetine rehber olarak onları doğru yola yöneltmiş, büyük bir gayretle eğitmeye 

çalışmıştır. Kendisini bir muallim olarak nitelendiren,502 tebliğ faaliyetinin aynı zamanda 

ta’lim faaliyeti olduğu vurgusunun muhatabı olan Hz. Peygamber,503 Mekke’nin eğitim 

merkezi olan Dârülerkam’da; Medine’de de eğitim-öğretim faaliyetinin daha sistemli bir 

şekilde yürütülmesi için Mescid-i Nebevi’nin hemen bitişiğinde Suffe denilen bir 

mekânda genç sahâbîlerine eğitim vermiştir. Hz. Peygamber (s.a.v.), Suffe’deki gençlerin 

durumlarıyla bizzat ilgilenmiş ve onlara dersler vererek, suallerini cevaplandırmıştır. 

Aynı zamanda İslâm dinini öğrenmek için gelen kimselere ve topluluklara önemli 

bilgileri Suffe’de öğretmiştir.504 O (s.a.v.), rabbinden inen vahyi tebyin ederek, İslâmî 

hükümleri öğretmiş, hutbe ve vaâzlarıyla müminlerin kalblerine dokunmuş, sahâbîlerin 

boş vakitlerini takip ederek mescit içerisinde ilim halkaları kurmuştur. Ayrıca kadınların 

da ilim öğrenmeleri adına bazı günlerini onlara ayırmıştır.505 Hz. Peygamber’in Rahle-i 

Tedrîsat’ından geçen suffe gençleri İslâm’ı Arap topraklarının dışına taşımışlardır. 

                                                      
502  İbn Mâce, “Sünnet” 17. 
503  el-Bakara, 2/151; Âl-i İmrân, 3/164; en-Nisâ, 4/133; el-Cuma, 62/2 

504  Buhârî, “İlim” 6. 

505  Buhârî, “İlim” 35. 



 
 

70 
 

Eğitim ve öğretim faaliyetleri ihtiyacı karşılayamaz hale gelince Medine’de yeni 

medreseler yapılmıştı. Allah Rasûlu hayatta iken Mescid-i Nebevî haricinde 9 mescit 

daha inşa edilmiş, eğitim öğretim ihtiyacı buralardan giderilmeye çalışılmıştı.506 

Rasûlullah’ın gözetiminde yapılan faaliyetler faydasını kısa bir dönemde göstermiş ve 

okuma yazma bilmeyen bir topluluktan Kur’an’ı fehm edip açıklayabilen kimseler ortaya 

çıkmıştır. 

Allah Rasûlu’nun gençleri eğitirken uyguladığı metotlara ve uygulamalara 

baktığımızda; en başta okuma ve yazma eğitimini önemsemesi, öğrettiklerini kendisi 

uyguladıktan sonra uygulatarak öğretmesi, bir konuyu tam anlamıyla öğretmeden diğer 

konuya geçmemesi, ilim talebelerini  usandırmaması, öğrencilerin kültür ve bilgi seviyesi 

ile yaş ve kapasitelerine dikkat etmesi, öğrencilere sorular sorarak dikkat çekmesi, verilen 

hükümlerin sebep ve hikmetleriyle beraber anlatması, bir hususu anlatırken benzetme ve 

örneklemelerde bulunması, şekiller çizerek aktarması, jest ve mimiklerini kullanması, 

önemsiz şeyler sormak haricinde sahâbîlerini soru sormaya yöneltmesi, soruların cevabını 

ikna edici şekilde vermesi, sorulara doğru cevap verenleri takdir etmesi, lüzum görülen 

yerlerde yazmaya izin vermesi v.b.507 değişik yöntemlerle tâlibin durumunu gözetmiştir. 

Rasûlullah’ın eğitim ve öğretim metodu ile terbiye ve ahlâk anlayışı ruh, beden, 

duygu ve zihin dünyası güçlü, dengeli ve sağlıklı nesil yetiştirmek ve o nesli gelecek için 

hazırlamak adına en önemli ilkelerdir.508 

2.1.1.  Gençleri Eğitirken Kullandığı Bazı Metotlar 

Allah Rasûlu, “İlim öğrenmek her müslümana farzdır”509 buyurarak ilmi, kadın-

erkek genç-yaşlı tüm ümmetine farz kılmıştır. İlimle meşgul olmayı ibadet saymıştır. 

Muallim olarak gönderilen Hz. Peygamber, ashabını eğitmiş, onları eğitirken bazı 

yöntemler kullanmıştır. Eğitiminde belağat ve fesahatı en güzel şekilde kullanarak 

anlaşılır bir şekilde vahyi ve İslâm’ın hükümlerini açıklamıştır. Anlatırken içten samimi 

bir şekilde, sanki o anı yaşıyor gibi etki altında bırakacak şekilde ses tonunu, jest ve 

mimikleri mükemmel bir şekilde kullanmıştır. Aynı zamanda üstün ahlâk ve 

                                                      
506  Sarıçam, Hz. Muhammed ve Evrensel Mesajı, s. 282. 
507  Ebû Ğudde, Hz. Muhammed ve Öğretim Metodları, çev. Enbiya Yıldırım (Istanbul, 1998), 387. 
508  Komisyon, Hadislerle İslâm, 6/589. 
509  İbn Mâce, “Sünnet” 17. 



 
 

71 
 

meziyetleriyle örnek ve önder olmuştur.510 Yine gençlerin duygu dünyasına dokunması, 

onları utandırmaması, yumuşak ve müsamaha ile hareket etmesi511 v.b. yöntemlerle onları 

eğitmiş ve İslâm’a kazandırmıştır. Bu yöntemler her ne kadar genel olsa da gençlere önem 

veren birinin onlar için daha fazla dikkat ettiğini unutmamak gerekir. 

Dini davette ve dini bilgilerin öğretilmesinde metot oldukça önemlidir. Çünkü dinin 

insanlar tarafından benimsenmesi uygulanan davet metoduna bağlıdır. Bu sebeple Allah 

(c.c.), “(Ey Muhammed!) Rabbinin yoluna, hikmetle, güzel öğütle çağır ve onlarla en 

güzel şekilde mücadele et!”512 buyurmaktadır. Ayrıca din öğretiminin genellikle söz ve 

uygulamalara dayandığı görülmektedir. Sözlü davetin en etkin yolu, Allah Rasûlu’nun 

belirttiği gibi “Din nasihattir” sözünden ibarettir.513 O’nun sözlü davetinde tespit edilen 

bazı hususları şöyle değerlendirebiliriz. 

2.1.1.1.  Konuşma Usûlü ve Uslûbü 

Allah Rasûlu (s.a.v.), konuşmalarını özel bir yöntem içerisinde yapardı. Tespit 

ettiğimiz rivayetlerde; Rasûlullah’ın sayılabilir ve tane tane hitabı,514 art arda acelece 

konuşmaması,515 kendisini dinleyen kimselerin konuşmasını anlaması,516 fasılalı ve 

ezberlenebilir şekilde konuşması,517 konuşmasında itidal, rahatlık ve açıklık 

bulunması,518 özlü bir şekilde konuşması,519 beliğ (açıklayıcı) konuşması,520 tesirli 

konuşması,521 haddi aşmadan, sözlerinde küfür ve lanet olmaması522 gibi metodlar 

kullanarak ashabının eğitimine katkı sağlamıştır. 

                                                      
510  Suat Demirtaş, Hz. Peygamber’in Gençleri Eğitim Yöntemleri. (Yüksek Lisans Tezi, Karabük 

Üniversitesi, 2019), s. 67. 
511  Ağırman, “Hz. Peygamber’in Gençlere Yaklaşımı”, s. 410-411. 
512  en-Nahl 16/125 
513  Müslim, “İmân” 95; Ebû Dâvud, “Edeb” 66; Büyu’, 47; Tirmizî, "Birr ve’s-sıla" 17; Nesâî, “Bey’at” 

31. 
514  Buhârî, “Menâkib” 22; Müslim, “Zühd” 71. 
515  Buhârî, “Menâkib” 22; Müslim, "Fedâilu’s-sahâbe" 160. 
516  İbn Ebi Şeybe, Musannef, “Edeb” 146; Ebû Dâvud, “Edeb” 21. 
517  Tirmizî, “Menâkib” 9. 
518  Ebû Dâvud, “Edeb” 21. 
519  Müslim, “Mesâcid” 5,8; Tirmizî, “Siyer” 5. 
520  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 28/375; Ebû Dâvud, “Sünnet” 6; Tirmizî, “İlim” 16. 
521  Buhârî, “Cenâiz” 86; Nesâî, “Cenâiz” 115. 
522  Buhârî, “Menâkib” 30; “Edeb” 38; Müslim, “Fedâil” 68; Tirmizî, "Birr ve’s-sıla" 69. 



 
 

72 
 

2.1.1.2.  Jest ve Mimik Kullanması 

Rasûlullah (s.a.v.) sahâbîlerini eğitirken, onlara bilgiler aktarırken içten ve samimi 

olarak jest ve mimikleri yerli yerinde kullanmıştır. Bazı örnekler verecek olursak; Allah 

Rasûlu’nun, iki kız çocuğunu büyütüp terbiye eden kimsenin kıyamet günü onunla yana 

yana olacağını söylerken parmaklarını birleştirmesi,523 müminin diğer bir kardeşi için 

duvar gibi birbirini desteklediğini anlatırken parmakları birbirine geçirerek 

kenetlemesi,524 hadis dinleyen ama ezberleyemeyen kimse için elinden faydalanması 

gerektiğini söylerken eli ile yazı yazmayı işaret etmesi525 ve dostların en gıpta edilenini 

anlatırken ellerini birbirine vurup dinleyenlerin dikkatini çekmesi526 gibi rivayetler Hz. 

Peygamber’in başvurduğu bazı metodlardır. 

Hz. Peygamber, gençleri eğitirken bu ve buna benzer metodlar kullanırdı. Mesela, 

genç sahâbîlerden Ebû Hureyre’nin elinden tutarak ona şu tavsiyelerde bulunmuştur:  

“Haram şeylerin her çeşidinden sakın ki insanların en çok ibadet edeni olasın, Allah’ın sana 

ayırdığına razı ol ki insanların en zengini olasın, komşuna iyilik et ki gerçek mü’min olasın. 

Kendin için sevdiğini insanlar içinde sev ki gerçek mümin olasın. Gülmeyi çoğaltma çünkü 

gülmenin çokluğu kalbi öldürür.”527 

Yine Übey b. Kâ’b’a, “Ey Ebü’l-Münzir! Allah’ın kitabından ezberinde olan 

âyetlerden hangisi daha büyüktür” şeklinde soru sormuş, Übey de âyetü’l-kürsî diye 

cevap verince Hz. Peygamber (s.a.v.), hafif bir şekilde göğsüne vurararak, “Allah’a 

yemin ederim ki ilim sana mübarek olsun ey Ebü’l-Münzir!”528 buyurmuştur. 

Ayrıca Allah Rasûlu’nun, genç sahâbîlerden Muâz b. Cebel’in elinden tutup onu 

sevdiğini söyleyerek dua öğretmesi;529 Abdullah b. Ömer’in omuzundan tutup, “Dünyada 

bir garip veya bir yolcu gibi ol!”530 buyurması; Yemen bölgesine kadılık göreviyle 

gönderdiği Hz. Ali’nin tecrübesinin olmadığını söylediğinde elini göğsüne hafifçe vurup 

dua etmesi531 ve Cerîr b. Abdullah’ın (r.a.) at üzerinde sabit duramadığını şikâyet etmesi 

                                                      
523  Müslim, "Birr ve’s-sıla" 149; Ebû Dâvud, “Edeb” 129; Tirmizî, "Birr ve’s-sıla" 13. 
524  Buhârî, “Salât” 88. 
525  Tirmizî, “İlim” 12. 
526  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 36/498,535; Tirmizî, “Zühd” 35. 
527  Tirmizî, “Zühd” 2. 
528  Müslim, "Salâtu’l-müsâfirin" 258. 
529  Ebû Dâvud, “Salât” 359; Nesâî, es-Sünenü’l-kübrâ, 9/47. 
530  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 8/383; Buhârî, “Rikâk” 3; Tirmizî, “Zühd” 25. 
531  Ebû Dâvud, “Akdiyye” 6; Tirmizî, “Ahkâm” 5; İbn Mâce, “Ahkâm” 1. 



 
 

73 
 

üzerine eliyle (hafifçe) göğsüne vurup dua etmesi532 Hz. Peygamber’in gençlerin 

eğitiminde jest ve mimikleri kusursuzca kullandığını göstermektedir. 

Ayrıca Hz. Peygamber’in (s.a.v.) genç sahâbîlerle konuşurken onların elinden veya 

omuzundan tutması ve onların göğsüne vurması, buyurmak istediği söze dikkat çekmek 

ve dinleyiciye uyarı ile önem aktarmak amacı taşıdığı anlatılmıştır. Yine bu uygulama ile 

genç sahâbîye yakınlık göstererek, söyleyeceği sözün zihinde tam anlamıyla oturmasını 

sağlamıştır. Bu rivayetler, Rasûlullah’ın genç sahâbîlerle olan ilgi, muhabbet ve 

iletişimini göstermektedir. 

2.1.1.3.  Eliyle Çizgiler Çizmesi 

Hz. Peygamber (s.a.v.), genç sahâbîlere bazı bilgileri çizgiler çizerek anlatmıştır. 

Genç sahâbî Hz. Enes’in (r.a.) içlerinde olduğu bazı sahâbîlere Hz. Peygamber’in emel 

ve eceli anlatırken yere birtakım çizgiler çizmesi,533 Abdullah b. Mes’ûd’a insanın başına 

gelecek şeyleri, ecelin ansızın geleceğini çizgilerle temsili olarak anlatması534 gibi 

örnekler, Hz. Peygamber’in anlatmak istediği bilgilerde bu metodları kullandığını 

göstermektedir. Ayrıca genç sahâbîleri uyararak nefsin arzu ve isteklerine uymamalarını 

ve ölüm denen gerçeğin ansızın gelebileceğini hatırlatmıştır. 

Allah Rasûlu’nun genç sahâbîlerine önemli gördüğü meseleleri temsili çizgiler ile 

anlatması; konuyu iyi anlamaları ve zihinlerinde manayı tam anlamıyla kavramaları 

içindir. Zira temsil ile anlatmak soyut manayı, hissedilen ve gözle görülen somut bir şekle 

dönüştürür. Bu metod zihinde kalıcı, eğitim içinde oldukça mühimdir.535 

2.1.1.4.  Yüz İfadeleri 

Allah Rasûlu (s.a.v.), sahâbîlerini ikaz ederken ciddi bir şekilde davranmış, ikaz 

belirtileri yüzünde görünmüştür. Tebliğ görevini layıkıyla yapan Hz. Peygamber, 

öfkelenmesi gerektiği yerde Allah için öfkelenmiş, ağlaması gerektiği yerde gözünden 

                                                      
532  Buhârî, “Cihâd” 162; “Meğâzi” 64; “Deavât” 19; Müslim, "Fedâilu’s-sahâbe" 135,137; İbn Mâce, 

“Fedâilu ashâb” 21. 
533  Buhârî, “Rikâk” 4; Nesâî, es-Sünenü’l-kübrâ, 10/377. 
534  Buhârî, “Rikâk” 4; Tirmizî, "Sıfat’ül-kıyâmet" 22. 
535  Demirtaş, Hz. Peygamber’in Gençleri Eğitim Yöntemleri., s. 110. 



 
 

74 
 

yaş akıtmış ve gülmesi gerektiği yerde de gülmüştür. Bunu yüzündeki ifadelerle ortaya 

koymuştur. O’nu dinleyenler anlatım tekniği ve samimi diyaloğundan etkilenmişlerdir. 

Hz. Peygamber, beden dilini ve yüz ifadelerini en güzel bir biçimde uygulayan bir 

öğretmendir. Hoşlanılmayan bir soru sorulduğunda yüzünün kızarması,536 kader 

konusunda konuşan kimseleri duyduğunda yüz şeklinin değişmesi,537 öfkelendiğinde 

alnındaki damarın şişmesi, hutbe verirken sahâbîlerini ikaz ettiğinde gözlerinin 

kızarması,538 eşi Hz. Âişe’nin yakınında yabancı birini görünce yüz şeklininin değişmesi 

ve Hz. Âişe’nin onun sütkardeşi olduğunu açıklaması,539 Hz. Ali’ye ipekli bir kıyafet 

hediye ettiğinde onun bu kıyafeti giyerek dışarı çıktığını görünce kızarak yüzünün 

şeklinin değişmesi540 bunun en güzel örneklerindendir. 

2.1.1.5.  Ses Tonunu Değiştirmesi 

Allah Rasûlu (s.a.v.), konuşurken ses tonuna, vurgulamalara çok dikkat etmiş, 

sesini yükseltmesi gereken yerlerde yükseltmiştir. Hz. Peygamber’in gençlerin 

bulunduğu topluluklardaki bu uygulamalarından birkaç örnek verecek olursak mesela, 

genç sahâbî Câbir b. Abdullah’ın Allah Rasûlu’nun hutbe verdiği vakit gözlerinin  kızarıp 

sesinin yükseldiğini aktarması,541 Abdullah b. Amr’ın yolculuk esnasında ayaklarını tam 

yıkamayan ashabını Rasûlullah’ın yüksek sesle uyardığını nakletmesi,542 İbn Ömer’in 

münafıklık yapan kimseleri Allah Rasûlu’nun sesini yükselterek ikaz ettiğini rivayet 

etmesi543 ve Nu’mân b. Beşîr’in Rasûlullah’ın (s.a.v.) hutbesini çarşıda olanların dahi 

işitebileceği sesle okuduğunu aktarması,544 Rasûlullah’ın uygulamalarına birer örnektir. 

Bu bilgiler ışığında Hz. Peygamber’in, gençleri eğitirken belirli bir yol ve yöntem 

takip ettiğine şahit oluyoruz. Kendisinin bir muallim olarak gönderildiğini haber veren 

                                                      
536  Buhârî, “İlim” 28; Müslim, “Fedâil” 138. 
537  Tirmizî, “Kader” 1. 
538  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 34/448,452,472,524; Müslim, “Cum’a” 41,42; Tirmizî, “Tahâret” 364; 

Nesâî, "Salâtü’l-Îdeyn" 23. 
539  Buhârî, “Nikâh” 21. 
540  Buhârî, “Hibe” 27; “Nafakât” 11; “Libâs” 30. 
541  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 23/234; Müslim, “Cum’a” 43,44; Nesâî, "Salâtü’l-îdeyn" 21; İbn Mâce, 

“Sünnet” 7. 
542  Buhârî, “İlim” 3, 30; Vudû’, 27; Müslim, "Fedâilü’s-sahâbe" 133. 
543  Tirmizî, "Birr ve’s-sıla" 85. 
544  Hâkim en-Nîsâbûrî, el-Müstedrek, 1/423. 



 
 

75 
 

Rasûlullah,545 bu vazifesini en mükemmel şekilde yerine getirmiştir. Uygulanan bu 

metodlarla gençler tüm alanlarda kusursuz biçimde eğitilmiştir. Hz. Peygamber’in başarı 

sırrı ve yöntemi, ümmetine en güzel biçimde rol model olmasıdır. Zira O (s.a.v.), en güzel 

örnek olarak nitelenmektedir. Genç sahâbîler de her konuda O’nu rol model alıp 

buyruklarını yapmaya çalışmışlardır.546 Hz. Peygamber, gençlerin eğitirken onların 

özelliklerini, ihtiyaç, ilgi, beklenti, seviye, huy v.b. yönlerini dikkate almış onlara bu 

özellikler doğrultusunda eğitim vermiştir. Gençlerin fıtratına ve ruh haline göre 

durumlarını gözeterek usandırmadan dengeli, kolaylık göstererek, açık ve anlaşılır 

şekilde eğitmiş müsamaha ve sabırla davranmıştır.547 

2.2.  Gençleri Dua İle Motive Etmesi 

Dua, kelime olarak “seslenmek, çağırmak, istemek; yardım talep etmek” 

anlamlarına gelmektedir. Ayrıca dua, Allah’a arz edilen istekleri yazılı veya sözlü 

olarak dile getiren metinlerdir. Dua kelimesi terim olarak, “Allah Teâlâ’nın 

azametine karşılık kulun acizliğini açıkça söylemesi, sevgi ve tâzim duyguları 

içinde lutuf ve yardımını dilemesi” ve “Kulun tüm benliğiyle rabbine yönelip bir 

işin yapılmasını veya yapılmamasını, Allah’ı medh ve senâ içinde, acz ve ihtiyacını 

ifade eden bir dille O’ndan (c.c.) istemesi” şeklinde açıklanmıştır.548 

Günümüzde dua, bazı ibadetlerin ve özellikle de namazların ardından kısmi 

olarak ellerimizi açarak Allah’tan talep ve isteklerimizi sunmak gibi kısmileştirilse 

de duanın, imanın en önemli göstergelerinden biri olduğunu Hz. Peygamber, “Dua 

ibadetin özüdür”549 beyanıyla bildirmiştir. Allah Rasûlu, duanın önemini belirterek 

“Allah (c.c.) katında duadan daha değerli bir şey yoktur”550 buyurmuş ve 

sahâbîlerine tüm hususlarda duaya başvurmayı tavsiye etmiştir. Ayrıca Allah’a 

(c.c.) nasıl ve ne şekilde duada bulunulacağını bazı hadislerinde aktarmıştır. 

Rasûlullah, “Her kim Allah Subhanehu’ya (c.c.) duâ da bulunmazsa Allah o 

kimseye gazab eder” buyurmuş diğer rivayette ise “Şüphesiz, ancak dua ibadettir” 

                                                      
545  İbn Mâce, “Sünnet” 17. 
546  Demirtaş, Hz. Peygamber’in Gençleri Eğitim Yöntemleri., s. 273. 
547  Ahmet Koç- Umut Kaya, “İletişim Sürecı̇ Açısından Hz. Peygamber ve Gençler”, Peygamberimiz ve 

Gençlik, 1. Baskı (İstanbul: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2019), s. 371. 
548  Osman Cilacı, “Dua”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1994), 29: 

529. 
549  İbn Mâce, “Duâ” 1. 
550  Tirmizî, “Deavât” 1. 



 
 

76 
 

buyurarak ardından “ve Rabbiniz buyurdu ki: Siz bana dua edin ki ben de size icabet 

edeyim. Bana duâ etmeye tenezzül etmeyen (kibirli)ler şüphesiz alçalmış olarak 

cehenneme gireceklerdir” âyetini okumuştur.551 Yine Hz. Peygamber, “Hiçbir dua; iki 

kişinin birbirine arkalarından haberleri olmaksızın yaptıkları dua kadar kabul yönünden 

hızlı değildir”552 buyurarak bir kimsenin başka kimseler için yaptığı duaları makbul 

dualardan saymış ve böyle dua yapan kimseler için meleklerin, “Âmîn! Kardeşin için 

istediğin şeyler sana da verilsin”553 şeklinde talepte bulundukları bildirilmiştir.  

Rasûlullah, sahâbîlerine bizzat dua etmiş, bazı sahâbîlerin de duasını istemiştir.554 

Hz. Peygamber; gençleri iyi bir müslüman olma konusunda, yaptıkları günahlardan 

dolayı af edilmeleri konusunda, savaşlarda başarılı olmaları konusunda v.b. durumlarda 

dua ederek onlara hem duanın önemini göstermiş hem de onlara değer vererek, 

önemseyerek Allah’tan onlar için bazı taleplerde bulunmuştur. Hz. Peygamber’in 

gençlere nasıl ve hangi sebeplerle dua ettiğini ve yapılan duaları isim isim aktarmaya 

gayret edeceğiz. 

İlk örneğimizde Allah Rasûlu, Hz. Ali’ye savaş esnasında başarı elde etmesi, 

ilminin ve imanının artırılması, hüküm vermede yanlışa düşmemesi ve hasta olduğunda 

şifa bulması konusunda dualar yapmıştır. Örneğin Allah Rasûlu, Hayber’de Hz. Ali’ye 

sancağı vererek zafer kazanması talebiyle “Allah’ım! Ondan yardımını esirgeme ve onu 

izzet vesilesi kıl, ona acı ve onu rahmet vesilesi kıl, ona zafer nasip eyle ve onu zafer 

vesilesi kıl. Allah’ım! Onun dostlarına dost, düşmanlarına düşman ol” buyurarak duada 

bulunmuş, Hz. Ali (r.a.) bu duanın akabinde savaş alanına çıkarak cesaretle savaşmış, 

Hayber’in fethi kolaylaşmıştır.555 Ayrıca Ali (r.a.) Yemen’e kadı olarak 

görevlendirildiğinde tecrübesinin olmadığını Rasûlullah’a söylemesine karşılık “Allah, 

senin dilini sabit kılsın ve seni hayırlı olana yöneltsin!”556 duasıyla cesaretini artırmış ve 

bir davada nasıl hükmedeceğini anlatmıştır. Hz. Ali, o günden sonra hüküm vermede hiç 

şüpheye düşmediğini ifade etmektedir.557 Hz. Peygamber’in Ali’ye (r.a.) yaptığı dualar 

                                                      
551  İbn Mâce, “Duâ” 1. 
552  Tirmizî, "Birr ve’s-sıla" 50. 
553  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 45/539; Müslim, “Zikr” 86. 
554  Tirmizî, “Deavât” 110; Osman Ateş, Hz. Peygamber’in Haklarında Dua Ettiği Bazı Sahâbîler 

(Yüksek Lisans Tezi, Hitit Üniversitesi, 2018), s. 32. 
555  Taberânî, el-Mu’cemü’l-kebîr., 12/122. 
556  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-Kebîr, 2/291; İbn Mâce, “Ahkâm” 1; Zehebî, Siyerü A’lâmi’n-Nübelâ, 2/190. 
557  Ebû Dâvud, “Akdiyye” 6; Tirmizî, “Ahkâm” 5; İbn Mâce, “Ahkâm” 1. 



 
 

77 
 

içerisinde, “Allah Ali’ye de merhamet etsin. Allah’ım, Ali nereye dönerse hakkı 

onunla beraber eyle”558 buyurmuş, Hayber Gazvesi’nde gözlerinden 

rahatsızlanınca iyileşmesi için şifa duası yapmış559 ve bedenindeki ağrılardan 

şikâyetçi olması üzerine, “Allah’ım! Ona şifa ve afiyet ver” buyurarak duada 

bulunmuş ve yaşadığı sıkıntıdan kurtulmasına vesile olmuştur.560 Yine bir başka 

rivayette Hz. Peygamber, Hz. Ali’ye “Allah’ım! Onun dilini sabit eyle ve kalbini 

doğruya yönlendir”561 buyurarak dua etmiş ve göreviyle ilgili bazı nasihatler 

vermiştir. Hz. Ali’yi sevdiğini göstererek yaptığı özel dualarda ise “Allah’ım! 

Benim kendilerinden razı olduğum gibi sen de onlardan razı ol”562 buyurarak dua 

etmiştir. Ayrıca içlerinde Hz. Ali’nin bulunduğu bir orduyu savaşa gönderirken 

elini kaldırıp “Allah’ım Ali’yi bana göstermeden canımı alma”563 hem sevgisini 

göstermiş hem de dua buyurmuştur. 

Bir başka örnekte Hz. Peygamber, kendisi için abdest suyu sunan Abdullah 

b. Abbas’ın bu davranışını takdir etmiş, ona anlayışının ve ilminin artması 

noktasında “Allah’ım! Onu dinde fakîh kıl ve ona te’vîli (yorum yapmayı) öğret”564 

şeklinde dua etmiştir. Burdaki duada öğretmekten kastedilen onu ezberlemek ve 

anlamaktan daha genel bir şeyi ifade etmektedir.565 İbn Abbas için yaptığı diğer bir 

duasında ise, “Allah’ım! ona hikmeti öğret”566 buyurarak kendisine ilim ve hikmet 

verilmesi konusunda talepte bulunmuştur. Hikmetten kastedilen Kur’ân ve 

sünnettir. Kur’ân; Allah Teâlâ’nın kulları hakkında helâl, haram, emir ve 

yasaklarını emretmesi; sünnet ise, Kur’ân’ın tamamını açıklaması sebebiyledir.567 

Yine Allah Rasûlu, bir gün ihtilâm olması sonucu kendini kötü hisseden ve 

günahkâr olduğunu düşünen Bükeyr b. Şeddâd, “Allah’ım! Onun sözünü 

                                                      
558  Tirmizî, “Menâkib” 20; Taberânî, el-Mu’cemü’l-evsat, 6/95; Hâkim en-Nîsâbûrî, el-Müstedrek, 3/134. 
559  Buhârî, "Fedâilu’s-sahâbe" 10; Müslim, "Fedâilü’s-sahâbe" 34. 
560  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 2/69; Tirmizî, “Deâvât” 112. 
561  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-Kebîr, 2/291; İbn Mâce, “Ahkâm” 2; Zehebî, Siyerü A’lâmi’n-Nübelâ, 2/190. 
562  Taberânî, el-Mu’cemü’l-evsat, 5/348; Heysemi, Mecmau’z-zevaid ve Menbau’l-fevaid, 9/169. 
563  Tirmizî, “Menâkib” 20; Taberânî, el-Mu’cemü’l-kebîr., 25/68. 
564  Buhârî, “Vüdû” 10; Müslim, "Fedâilü’s-sahâbe" 138. 
565  Ahmed b. Ali İbn Hacer el-Askalânî, Fethu’l-Bârî şerhi Sahîhi’l-Buhârî (Beyrut: Daru’l Ma’rife, 

1379), 1/170. 
566  Tirmizî, “Menâkib” 43. 
567  Ebû Muhammed Mahmûd b. Ahmed b. Mûsâ b. Ahmed Bedreddîn Ayni, Umdetü’l-kârî fî şerhi 

Sahîhi’l-Buhârî. (Beyrut: Dâru İhyai’t-türasi’l-Arabi, t.y.), 2/67. 



 
 

78 
 

(pişmanlığını) kabul buyur ve ona zafer ihsan eyle”568 şeklinde dua etmiş; Yemenliler’in 

Kâbe’si olarak isimlendirilen Zü’l-Halasa’ya569 gitmek için atına binen Cerîr b. 

Abdullah’a, “Allah’ım Onu (atı üzerinde) sabit kıl ve ona doğru olan yolu göster; onu 

yol gösterici eyle”570 diyerek duada bulunmuş, müşriklerin işkencelerine maruz kalarak 

eziyet çeken Ammâr b. Yâsir ve ailesine, “Allah’ım! Yâsir ailesine mağfiret et”571 ve 

“Allah’ım Yâsir ailesinden hiç kimseye cehennem ateşiyle azab etme”572 şeklinde dualar 

buyurmuştur. 

Bir diğer örnekte Hz. Peygamber, bir sahur yemeğinde Muâviye b. Ebû 

Süfyân için, “Allah’ım! Muâviye’ye yazı yazmayı, hesap yapmayı öğret ve onu 

azaptan koru”573 buyurarak; birlikte bindikleri bir bineğin üzerinde Muâviye’nin 

karnı Hz. Peygamber’e değince “Allah’ım! Onu (Muâviye’nin karnını) ilim ve yumuşak 

huy ile doldur”574 şeklinde, ayrıca “Allah’ım! Onu hidâyet eden, hidâyete ermiş ve 

devamlı hidâyette olanlardan eyle”575 buyurarak dualar yaptığı aktarılmıştır. 

Hz. Peygamber, kadı olarak görevlendirdiği genç sahâbî Muâz b. Cebel’e “Allah, 

seni önünden-ardından, sağından-solundan, üstünden-altından (gelebilecek tehlikelere 

karşı) korusun. İnsanların, cinlerin ve bütün zararlı mahlukatların şerrini senden uzak 

eylesin!” şeklinde duada bulunmuş,576 ayrıca mağfiret isteyen Ebû Mûsâ el-Eş’arî 

hakkında “Allah’ım! Abdullah b. Kays’ın günahını mağfiret eyle ve kıyamet gününde onu 

yüce bir makama eriştir”577 şeklinde dua etmiştir. 

Yine vedâ haccı esnasında Sa’d b. Ebû Vakkâs ağır bir hastalığa yakalanınca hicret 

mükafatının eksileceğini düşünerek Mekke’de vefat etmek istememişti. Allah Rasûlu, 

Sa’d’ı evinde ziyaret ederek elini onun bedeni üzerine koyarak şöyle dua etmişti. 

“Allah’ım! Sa’d’a şifa ver ve hicretini (hicret sevabını) tamam eyle.”578 Yine Rasûlullah, 

                                                      
568  Ebû Abdillâh Muhammed b. İshâk b. Muhammed b. Yahya İbni Mende, Ma’rifetü’s-sahâbe li ibni 

Mende, thk. Amir Hasan Sabri (Matbû’âtü Câmi’ati’l-İmârâti’l-Arabiyyeti’l-Müttehide, 2005), s. 275. 
569  Bedreddîn Ayni, Umdetü’l-kârî, 14/269. 
570  Buhârî, “Cihâd” 152; Müslim, "Fedâilu’s-sahâbe" 138; İbn Mâce, "Fedâilu’l-ashâb" 20. 
571  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 1/493; Heysemi, Mecmau’z-zevaid ve Menbau’l-fevaid, 9/293. 
572  İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 4/1864. 
573  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 28/383; Heysemi, Mecmau’z-zevaid ve Menbau’l-fevaid, 9/356. 
574  Beğavî, Mu’cemu’s-sahâbe, 5/366. 
575  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 29/426; Tirmizî, “Menâkib” 48. 
576  Beğavî, Mu’cemu’s-sahâbe, 5/268. 
577  Buhârî, “Meğâzi” 57; Müslim, "Fedâilu’s-sahâbe" 165. 
578  Buhârî, “Merdâ” 13; Müslim, “Vasiyye” 8; Ebû Dâvud, “Cenâiz” 11. 



 
 

79 
 

Sa’d hakkında “Allah’ım! Dua ettiğinde Sa’d’ın duasını makbûl eyle”579 şeklinde 

dua etmiş, Sa’d ne zaman dua etse muhakkak onun duası kabul olurdu. İnsanlar 

bunu bilirlerdi ve onun duasını talep eder, bedduasından korkarlardı.580 

Yine Hz. Peygamber, ölüm döşeğinde olan Sa’d b. Muâz’ı, çadırında ziyaret ederek 

“Allah’ım! Şüphesiz Sa’d, senin uğrunda cihâd etmiş ve senin rasûllerini tasdik etmiştir. 

Sen de onun ruhunu, hayırlı kimselerin ruhunu kabul ettiğin gibi kabul et” şeklinde dua 

etmiştir.581 Ayrıca Sa’d’a “Allah sana iyilikler lutfetsin! Şüphesiz sen Allah’a verdiğin 

sözde durdun; Allah da sana olan va’dini yerine getirecektir”582 buyurarak duada 

bulunmuş, yine evlerinde iftar yaptığı Sa’d ve ehline, “Evinizde hep oruçlular bulunsun, 

yemeğinizi iyiler yesin, melekler de duacınız olsun”583 sözleriyle dua buyurmuştur. 

Birgün Ebû Hureyre, annesi ve kendisi için dua talep edince Hz. Peygamber, 

“Allah’ım! Bu kulcuğunu ve annesini müminlere sevdir ve müminleri de onlara 

sevdir”584 buyurarak dua etmiştir. Ayrıca Hz. Peygamber, bir rahatsızlığı sırasında 

Ebû Hureyre’yi ziyaret ederek ona “Cebrâil’in bana okumuş olduğu rukyeyi sana 

da okumamı ister misin?” diyerek soru sormuş ve ona üç kere, “Allah’ın adıyla 

sana okuyor, Allah, sendeki her hastalıktan, düğümlere nefes eden büyücülerin 

şerrinden ve hased ettiği zaman hasedçinin şerrinden sana şifâ ihsan buyursun”585 

buyurarak duada bulunmuştur. 

Bir diğer örnekte Hz. Peygamber, annesinin isteği üzerine Enes b. Mâlik için 

“Allah’ım! Onun malını ve evlâdını artır; verdiğin şeyleri onun için bereket 

eyle”586 şeklinde dua etmiş, Enes (r.a.), “Rasûlullah bana üç dua yaptı, bunun 

ikisini dünyada gördüm bir tanesini de ahirette ümit ediyorum”587 demiştir. Bu 

duanın etkisiyle ömrünün uzun ve evlatlarınının çok olduğu, ensarın içinde malı en 

çok olanın ve yılda iki kez meyve veren, içinde misk kokusu gelen meyve 

                                                      
579  Tirmizî, “Menâkib” 27. 
580  İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 2/452. 
581  el-Vâkıdî, Meğazi’l-Vakidi, 2/525; İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/395; Zehebî, Siyerü A’lâmi’n-

Nübelâ, 3/175. 
582  İbn Ebi Şeybe, Musannef, 4/216. 
583  İbn Mâce, “Sıyâm” 45. 
584  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 14/11; Müslim, "Fedâilü’s-sahâbe" 158. 
585  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 15/471; İbn Mâce, “Tıb” 36. 
586  Buhârî, “Deâvât” 19; Müslim, “Mesâcid” 268. 
587  Tirmizî, “Menâkib” 45. 



 
 

80 
 

bahçelerine sahip olduğu aktarılmıştır.588 Yine Hz. Peygamber, sorguya çekilmeden 

cennete girecek yetmiş bin kişiyi müjdelemiş, onların vasıflarını anlatırken de 

onların yüzleri bedir gecesindeki ayın ışığı gibi olduğunu aktarmıştır. Ukkâşe b. 

Mihsan onlardan biri olabilmek için Hz. Peygamber’den dua isteyince, O da 

“Allah’ım! Bunu da onlardan eyle”589 sözleriyle dua etmiştir. 

Yine Hz. Peygamber’i ziyâret için gelmiş Ben-î Tücîb heyeti, evlerine 

dönmeyi isteyince, Allah Rasûlu (s.a.v.) onlara hediyeler vermiş ve içlerinden bir 

gencin hediye almadığını öğrenince genci yanına çağırarak “Senin arzun 

nedir?” diye sormuştur. Genç, “Yâ Rasûlâllah! Benim dileğim, arkadaşlarımın ki gibi 

değildir. Ben, Allâh’a beni mağfiretine mazhar kılması, rahmetiyle muâmele etmesi ve 

bir de kalbime zenginlik vermesi için duâ etmenizi istiyorum!” deyince Rasûlullah, “Ey 

Allâh’ım! Onu affet ve rahmetinle muâmele eyle! Kalbine de zenginlik ver!” buyurarak 

duada bulunmuş, daha sonra diğerlerine verilenlerden ona da verilmiştir.590 Yine Allah 

Rasûlu’nun huzuruna zina etmek isteyen bir genç gelmiş, Rasûlullah da ona annesi, kızı, 

kız kardeşi, halası ve teyzesi ile bir başkasının zina etmesini kabul edip etmeyeceğini 

sormuştu. O genç bundan razı olmayacağını söyleyince Allah Rasûlu (s.a.v.), onun için 

ırzının korunması, günahının affı ve kalbinin temizliği için Allah’a dua buyurmuştur.591 

Hz. Peygamber, genç sahâbîlere bağışlanma duası da yapmıştır. Örneğin bir gün 

kendisine daha iyisi verilmesi amacıyla Câbir b. Abdullah’ın devesini satın almak 

istemişti. “Devem sana feda olsun Ya Rasûlullah” diyen Câbir’e, “Allah seni 

bağışlasın”592 buyurarak dua etmiş, hasta iken ziyaret ettiği Sa’d’a, “Allah Afrâ’nın 

oğluna (Sa’d b. Ebû Vakkâs’a) rahmet etsin!”593 şeklinde duada bulunmuş, Bahreyn 

bölgesine bir seriyyeye gönderdiği Amr b. Âs’a ise “Allah Amr’a rahmet etsin!”594 

buyurarak bağışlanma duası yapmıştır. 

                                                      
588  İbn Hacer el-Askalânî, Fethu’l-Bârî şerhi Sahîhi’l-Buhârî, 4/229. 
589  Buhârî, “Libâs” 18; “Rikâk” 49; Müslim, “Îmân” 367, 369. 
590  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 1/279,280. 
591  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 36/545. 
592  Müslim, “Radâ” 58; İbn Mâce, “Ticârât” 29; Nesâî, “Buyû” 77. 
593  Buhârî, “Vesâyâ” 2; İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/134. 
594  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 39/513. 



 
 

81 
 

Ayrıca Hz. Peygamber, Tâif’ten dönüşünde Cirâne’de karşılaştığı Ebû 

Mahzûre’nin sesi ezan okurken çok hoşuna gitmiş ve başını okşayarak “Allah seni 

mübarek kılsın!”595 buyurmuş ve bereket duası yapmıştı. Yine Uhud’da şehit olan 

Mus’ab b. Umeyr’in cesedi önünde üzüntüsünü dile getirerek duada bulunmuş,596 

Seleme b. Ekvâ’yı terkisine bindirerek başını okşamış, ona ve nesline istiğfarda 

bulunmuştur.597 

Hz. Peygamber, damadı Hz. Ali’ye ve kızı Fâtıma’ya evlendikleri gece iki dua 

yapmış, bunlardan biri, “Allah’ım! (evliliklerini) o ikisine mübarek eyle ve yavrusunu da 

o ikisine mübarek eyle”598 buyurarak diğeri ise,“Allah her ikinize de mutluluk versin, 

yaşamınızı bereketli kılsın ve işinizi rast getirsin!”599 şeklinde duada bulunmuştur. 

Bu duanın tesiriyle bereketli ve huzurlu bir hayat geçiren Hz. Ali ve Hz. Fâtıma, 

sonraki nesillere örnek olacak bir aile hayatı yaşamışlardır. Yine Hz. Peygamber, 

Zâtürrikâ Gazvesi’nin dönüşünde Câbir’in evlendiğini duyunca Ona, “Allah 

evliliğini mübarek kılsın”600 şeklinde duada bulunmuştur. 

Genç sahâbîlerin Hz. Peygamber’den işitecekleri güzel sözlerin ve hayır 

duanın, gençlere olan muhabbetinin bir yansıması olduğunu söyleyebiliriz. Bu 

durum, onları psikolojik anlamda güçlü kılarken aynı zamanda Allah Rasûlu’nun 

kendilerini sevdiği anlamına gelmektedir. Rasûlullah’ın duasını alan genç 

sahâbîler, duanın manevi havasını daima hissetmişler ve maddi ayrıcalığını da 

ömürlerinin sonuna kadar görmüşlerdir. Bu örnekler, Allah Rasûlu’nun gençlere 

duanın manevi gücünü yanlarında hissettirerek yalnız olmadıklarını bildirdiğinin en 

güzel örnekleridir. 

2.3.  Gençlerin Görüşlerini Önemsemesi ve Onlarla İstişare Etmesi 

İnsanın dünya hayatında sahip olduğu en büyük sermayelerin başında gençlik gelir. 

Gençlik, boş ve faydasız işlerle meşgul edilecek ve nefsin basit arzularının peşinde heba 

edilecek bir dönem değildir. Zira dünyada saygın bir hayat sürdürebilmek ve ahiret 

                                                      
595  İbn Mâce, “Ezân” 2; Nesâî, “Ezân” 6. 
596  Hâkim en-Nîsâbûrî, el-Müstedrek, 2/271. 
597  Heysemi, Mecmau’z-zevaid ve Menbau’l-fevaid, 9/363. 
598  Taberânî, el-Mu’cemü’l-kebîr., 2/20; Heysemi, Mecmau’z-zevaid ve Menbau’l-fevaid, 9/209. 
599  Heysemi, Mecmau’z-zevaid ve Menbau’l-fevaid, 9/208,210. 
600  Buhârî, “Nafakât” 12; “Deavât” 53. 



 
 

82 
 

hayatında felaha kavuşmak gençliğin Allah’ın rızası doğrultusunda yaşanmasıyla 

mümkündür. Hz. Peygamber (s.a.v.), gençlerin sözlerini ve davranışlarını önemseyerek 

onlara değer vermiş ve dinin belirlediği ölçülere uygun bir hayat tarzı yaşayan gençlerin 

bu değeri muhafaza edeceklerini bildirmiştir. 

İlk örneğimiz, Muâz b. Cebel (ö. 17/638) hakkındadır. Muâz, Yemen’de valilik 

görevini uygularken hükmün nasıl belirleneceğiyle ilgili Rasûlullah (s.a.v.) ile arasındaki 

konuşma pek mühimdir. Hz. Peygamber’in “insanlar arasında nasıl hüküm vereceksin?” 

sorusuna karşı Muâz (r.a.), ilk olarak Kurân’a göre hüküm vereceğini, aradığını 

bulamadığı takdirde Allah Rasûlu’nun sözlerine başvuracağını, aradığını orada da 

bulamadığında kendi görüşüne göre ictihad ederek hükmedeceğini söylemiş, Allah 

Rasûlu de bu sözünden memnun kalarak “Rasûlullah’ın elçisine Rasûlullah’ı hoşnut 

edecek şekilde cevaplar verdiren Allah’a hamdolsun”601 sözleriyle Allah’a hamdetmiştir. 

Bu olay, Rasûlullah’ın gençleri hiç kimseden etkilenmeden özgür bir düşünceye, fayda 

veren işlerden çekinmeden menfaatlenmeye ve sonucun ne olduğuna bakmadan doğru 

bildiklerini cesaret ile savunmaya teşvik etmiş ve onlara verilen değeri ifade etmiştir. 

Bir diğer örnekte Hz. Peygamber, bir yolculuk esnasında kendisinin devesini sevk 

edip götüren Ukbe b. Âmir’e, “Ey Ukbe! Sana, iki hayırlı sûre öğreteyim mi?” buyurarak 

ona Nas ve Felak sûrelerini öğretmiştir. Lakin Ukbe’nin bu sûrelere değer vermediğini 

farke eden Hz. Peygamber, bu sûrelerle sabah namazını kıldırmış ve namaz bitince 

Ukbe’ye dönerek, “Ey Ukbe! (Bu iki sûreyi) nasıl buldun (fikrin nedir)?”602 buyurmuştur. 

Bu rivayette Allah Rasûlu, gencin adını ilk olarak söyleyerek ona değer vermiş, onun 

görüşünü almaya çalışmış ve konunun önemine dikkat çekmiştir. 

Tüm bu rivayetleri değerlendirdiğimizde şöyle bir sonuç çıkarabiliriz. İnsan 

başkaları tarafından önemsenmeyi sever, kendisini dinleyenlerin olması ve sözlerinin 

benimsenmesi hoşuna gider. Gençlerin fıtratını iyi bilen Allah Rasûlu de gençleri dinler, 

onların görüşlerini önemser ve onlara değer verdiğini hissettirirdi. İyi bir dinleyici olması 

neticesinde konuşulan sözleri çok iyi inceler ve karşıdakine gerekli ilgiyi gösterirdi. 

                                                      
601  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 36/333,382,417; Ebû Dâvud, “Akdiyye” 11. 
602  Ebû Dâvud, “Salât” 352; Nesâî, “İstiâze” 1. 



 
 

83 
 

“Hz. Peygamber’in gençlerle istişare etmesi” konumuza gelince, önce bu kelimenin 

anlamını açıklayalım. İstişâre kelimesi, “görüş alışverişinde bulunma, danışma, 

danışanlara fikrini söyleyerek yönlendirme” manasına gelmektedir.603 Terim olarak ise 

devlet başkanı veya yönetici olanların görev bölümlerindeki işleri için ilgili kimselere 

danışıp onların fikirlerini almayı ifade etmektedir.604 Kısaca istişare, karar almadan önce 

o konuyla ilgili bilgi sahibi kimselerin fikrini öğrenmektir. Konunun geniş bir şekilde 

incelenmesi, fikir alış-verişi yapılması ve kararın uygulanması veya iptal edilmesidir.605 

Allah Teâlâ (c.c.), aile içerisinde bulunan karı-kocanın uyumlu bir şekilde evliliğine 

devam etmesini sağlamak için işlerini istişareyle ilerletmelerini istemiştir. Örneğin, 

“Eğer ana-baba aralarında istişare ederek ve anlaşarak (daha önce) sütten kesmek 

isterlerse kendilerine günah yoktur”606 buyrulan âyette, ana-babanın birbiriyle çocuğun 

sütten kesilme konusunda istişare etmesini buyurmuştur. Ebeveynin birbilerinin görüşüne 

başvurmadan yani istişare etmeden tek başına karar almaları caiz değildir.607 

Hz. Peygamber (s.a.v.), vahiy almasına rağmen yönetimini istişare ile yürütmüştür. 

Hakkında vahyin olmadığı hususlarda Allah’ın (c.c.), “İş(lerin)de onlara danış, karar 

verdiğinde ise Allah’a dayan!”608 emri sebebiyle ashabının gönlünü hoş etmek ve 

yaptıkları işi daha gayretli ve istekli yapmalarını sağlamak için,609 onlarla sık sık istişare 

etmiştir. O (s.a.v.); cezaî, ticarî, ailevî ve ferdî gibi bütün hususlarda mutlaka istişare 

yapmıştır. Nitekim Ebû Hureyre (ö. 58/678), “Allah Rasûlu’nden (s.a.v.) daha fazla 

arkadaşlarıyla istişare eden bir kimse görmedim”610 demektedir. Bu sebeple onun 

uygulamalarının bir bölümü, sahâbileriyle istişaresine bağlanmaktadır. Yine bir diğer 

rivayette Hz. Peygamber, “Herhangi bir kimseyi istişare etmeksizin yetkili biri olarak 

tayin etmiş olsaydım, Ümmü Abd’i/Abdullah b. Mesûd’u tâyin ederdim”611 buyurarak 

genel itibariyle istişare olmadan karar almadığını göstermektedir. 

                                                      
603  İbn Manzur, Lisanü’l-Arab, 4/434,435. 
604  Talip Türcan, “Şûra”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2010), 39: 

s. 230. 
605  Recep Aslan, “İstişârenin Önemi ve Hz. Peygamber’in Uygulamalarından Örnekler”, Muş Alparslan 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 2/1 (2014): s. 225. 
606  el-Bakara 2/233 
607  Hafız İbn Kesir, İbn-i Kesîr, I / 463. 
608  Âl-i İmrân, 3/159 

609  Hafız İbn Kesir, İbn-i Kesîr, 2/57. 
610  Tirmizî, “Cihâd” 34. 
611  Tirmizî, “Menâkib” 38. 



 
 

84 
 

Allah Rasûlu’nu istişareye bu denli önem verdiren şey, istişarenin tesiri 

hususundaki inancıydı. “İstihare eden aldanmaz, istişare eden de pişman olmaz.”612 

sözüyle istişarenin ne kadar değerli ve önemli olduğunu anlatırken, “…işleriniz aranızda 

istişareyle yapıldığı takdirde yeryüzünde yaşamanız toprak altına girmenizden daha 

hayırlıdır…”613 sözüyle de yeryüzünde hayırla yaşabilmek için tecrübeli ve güvenilir 

kimselerle istişare etmenin önemini belirtmektedir. Nitekim “İstişare edilen kişi, 

kendisine güvenilen kişidir”614 hadisi, istişare esnasında öğüt veren kimsenin bilgisi 

dahilinde doğru olanı söylemesi gerektiğini, aksi halde kardeşine ihanet ettiğini 

anlatmaktadır. Çünkü, “bizi aldatan bizden değildir” hadisine muhatap olacağı 

belirtilmektedir.615 Bir bakıma sıkıntıların veya problemlerin; güven vermeyen, doğruları 

söyleyeceğinden emin olunmayan şahıslara danışılmaması gerektiği vurgulanmaktadır. 

Allah Rasûlu’nun istişare ettiği kişilerin çoğunun; kendisinin yakınında bulunan, 

İslâmiyet’i özümsemiş, güvenilir, bilgi ve tecrübe sahibi, fikirlerinde isabetli, ileri 

görüşlü, toplumda itibar sahibi kişiler olduklarını görüyoruz.616 Örneğin, Bedir Gazvesi 

(624) öncesi, ordunun yerleştiği bölgenin su kuyularına uzak olmasının savaş stratejisi 

açısından uygun olmadığını düşünen 32 yaşındaki genç sahâbî Hubâb b. Münzîr, Hz. 

Peygamber’e bu kararının vahiyle ilgili olup olmadığını sormuş, vahiy olmadığını 

öğrenince de düşman birliklerini sudan uzak tutmak için su kuyularının etrafına İslâm 

ordusunu yerleştirerek diğer kuyuları da kapatma fikrini söylemişti. Rasûlullah da bu 

görüşü kabul etmiş ve müslüman ordusunu Hubâb’ın söylediği bölgeye yerleştirmişti.617 

Bu rivayette Rasûlullah, savaş için yerleşim bölgesi tespiti hususunda tecrübe sahibi olan 

ve Bedir kuyularının durumunu iyi bilen Hubâb’ın fikirlerini önemsemiş ve tavsiye ettiği 

öneriyi tercih etmiştir. Yine Rasûlullah, Hayber Gazvesi’nde (628) konaklama yeri 

konusunda da Hubâb’ın tavsiyesine uymuştur.618 

                                                      
612 Taberânî, el-Mu’cemü’l-evsat, 6/365. 
613  Tirmizî, “Fiten” 78. 
614  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 37/43; Ebû Dâvud, “Edeb” 123; Tirmizî, “Edeb” 57; İbn Mâce, “Edeb” 

37. 
615  Ebu-t Tayyib Muhammed Şemsulhak Azimâbâdî, Avnu’l-Ma’bûd şerhi Sünen-i Ebû Dâvud, 2. Baskı 

(Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l’İlmiyye, 1995), 10/65. 
616  Nihat Şahin, Hz. Peygamber’in Görev ve Sorumluluk Verdiği Kişiler ve Gözettiği Kriterler (Doktora 

Tezi, Dokuz Eylül Üniversitesi, 2020), s. 59. 
617  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 2/14. 
618  el-Vâkıdî, Meğazi’l-Vakidi, 1/53; 2/643. 



 
 

85 
 

Bedir Gazvesi’nde (624) savaş öncesi olduğu gibi sonrası içinde önem arzeden 

esirlerin durumu hususunda Rasûlullah, içlerinde genç sahâbîlerin olduğu bir toplulukla 

istişare yapmış, 32 yaşındaki genç sahâbî İbn Mes’ûd, bu önem arzeden konu hususunda 

fikrini beyan etmiştir.619 Yine Hz. Peygamber, Uhud Savaşı’nda da istişare sonucu bir 

karar almıştı. Nitekim Rasûlullah (s.a.v.), bir gece rüyasında kendini sağlam bir zırh 

içerisinde görmüş ve bunu da Medine’yi içerden savunmanın gerekliliği şeklinde tabir 

etmişti. Medine dışına çıkmak istemeyen Hz. Peygamber, bu konuda ashabıyla istişare 

etmiş, muhacir ve ensarın büyükleri Allah Rasûlu’nun görüşüne dahil olmuşlar ancak 

Bedir Savaşı’na katılmamış genç sahâbîler, Rasûlullah’dan düşman birliklerini Medine 

dışında karşılamayı talep ederek şehitlik arzuları konusunda ısrar etmişlerdi. Rasûlullah, 

gençlerin ısrarlı istek ve kararlı duruşları sebebiyle görüşünü değiştirerek ordunun 

Medine dışına çıkmasına karar vermişti.620 

Bir başka örnekte, Medine’ye hicret eden sahâbîler bir araya gelerek namaz 

vakitlerini takip ederlerdi. İlk dönemlerde namaz hususunda bir çağrı yapılmazdı. Namaz 

vakitlerinin nasıl ve ne şekilde duyurulacağı konusu ashabın istişaresi sunulmuştur.621 

Ezan, doğrudan bir vahiy veya peygamber buyruğu olarak değil; sahâbînin istişaresi, 

Abdullah b. Zeyd’in (ö. 32/653) rüyası, Rasûlullah’ın (s.a.v.) takriri ve Kur’ân’ın 

tasdikiyle622 İslâm dinindeki uygulanış süreci başlamıştır.623 64 yaşlarında vefat eden 

Abdullah (r.a.), hicret esnasında 32 yaşlarında genç bir sahâbîdir.624 

Diğer bir örnek “İfk (İftira)” olayıyla alakalıdır. Kur’ân’da gerçek yüzü 

belirtilen,625 hadis kaynaklarımızda detaylı bir şekilde açıklanan bu olayda, Allah 

Rasûlu’nun eşi Hz. Âişe’ye Benî Müstalik Gazvesi (627) dönüşü esnasında bazı 

münafıklar tarafından iftira atılmış, Rasûlullah da bu konu hakkında detaylı bir araştırma 

yaptırmıştı. Bu tahkîkat esnasında 27 yaşında olan Hz. Ali ile 14 yaşlarında olan Üsâme 

b. Zeyd’in bu konudaki görüşlerine başvurmuş,626 Üsâme (r.a.), “Biz Aişe hakkında 

                                                      
619  Müslim, “Cihâd” 58. 
620  el-Vâkıdî, Meğazi’l-Vakidi, 1/210. 
621  Buhârî, “Ezân” 1; Müslim, “Salât” 1; Tirmizî, “Salât” 139; Nesâî, “Ezân” 1. 
622  el-Mâide 5/58; el-Cuma 62/9 
623  Komisyon, Hadislerle İslâm, 2/306. 
624  İsmail Lütfi Çakan, “Abdullah b. Zeyd B. Sa‘lebe”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 1988), 1: s. 144. 
625  et-Tevbe 9/56 
626  Buhârî, “Şehâdât” 15. 



 
 

86 
 

hayırdan başka bir şey bilmiyoruz”627 diyerek iftira hadisesi hakkında Hz. Aişe’nin 

suçsuz olduğunu beyan etmiş ve Rasûllullah’a yardımcı olmuştur. Hz. Peygamber’in 

evliliğini ilgilendiren bir konuda genç sahâbîlere danışması, onların aileden biri olduğunu 

göstermekle beraber gençlerin görüşlerini benimsemesi sebebiyledir. Aynı zamanda bu 

rivayette, istişare hususunda özel veya genel iş ayrımının olmadığı anlaşılmaktadır.  

Bu örneklere ek olarak Hz. Peygamber’in yaşlanması ve müslümanların sayıca 

çoğalması sebebiyle, Temîm-i Dârî’nin (ö. 40/661) minber yapılması fikrini kabul 

etmesi,628 Bedir Savaşı’nda (624) 34 yaşındaki genç sahâbî Sa’d b. Muâz’ın (ö. 5/627) 

bir çardak yapılarak Allah Rasûlu’nun korunmasına yönelik görüşünü memnun olarak 

kabul etmesi629 ile O’nu Hendek Gazvesi’nde (627), Gatafan kabilesi hakkında istişare 

için çağırması ve gizli bir şekilde konuşarak yapmak istedikleri barış anlaşmasını haber 

vermesi630 gibi rivayetler Allah Rasûlu’nun (s.a.v.) istişareye önem verdiğinin en önemli 

örneklerindendir. 

İstişare, genel olarak tecrübeli kimselerle yani yaşı ilerlemiş olan kişilerle 

yapılmaktadır. Buna karşılık Hz. Peygamber’in (s.a.v.) özellikle fikirlerini ve görüşlerini 

önemsediği genç sahâbîlerle istişare etmesi, onlarla iyi ilişkiler kurduğunu ve onlara 

değer verdiğini göstermektedir. Zira onları her yönden eğitmek isteyen Allah Rasûlu, 

hemen her alanda gençlerle istişare etmiş, onların görüşlerine başvurmuş, onların 

fikirlerini, isteklerini ve tekliflerini dinlemiştir. Gençler de çekinmeden ona görüş ve 

fikirlerini açıklamışlardır. Rasûlullah (s.a.v.), aktarılan bu fikirlerin uygun olanlarını 

tatbik etmiş, uygun görmediği fikirleri ise gerekli bir açıklama yaparak fikir sahibini 

kırmadan güzel bir dille reddetmiştir. 

2.4.  Gençlere Sevgisini Açıkça Söylemesi 

Rasûlullah (s.a.v.), gençleri sever onlar da Rasûlullah’ı (s.a.v.) severlerdi.631 O 

(s.a.v.), sevgisini bazen açıkça söylemiş, bazen gençlere hissettirmiştir. Onun genç 

sahâbîlere muhabbetini, fiili ve sözlü olarak iki şekilde görüyoruz. Sahâbîlerin kalplerini 

                                                      
627  el-Vâkıdî, Meğazi’l-Vakidi, 2/430; İbn Hişam, es-Siretü’n-nebevi, thk. Mustafa es-Seka v.dğr., 1955, 

2/301. 
628  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 35/171; İbn Mâce, "İkâmetü’s-salât” 199. 
629  İbn Hişam, es-Siretü’n-nebevi, 3/168. 
630  el-Vâkıdî, Meğazi’l-Vakidi, 2/478. 
631  Ağırman, “Hz. Peygamber’in Gençlere Yaklaşımı”, 404. 



 
 

87 
 

kıracak kaba söz ve uygulamalardan kaçınan Hz. Peygamber, tam aksine onlara tebessüm 

ederek zarafet ile davranmıştır. Hatta sözlerinde küçük şakalar yaparak gençlerin gönlünü 

almış ve “yavrucuğum” hitabıyla yakın davranmış, daima diyalog kurarken nezakette 

bulunmuştur. 

İlk örneğimiz genç sahâbî Muâz b. Cebel (ö. 17-638) hakkındadır. Allah Rasûlu, 

bir gün genç sahâbî Muâz’ın elinden tutup, “Ya Muâz! Vallahi seni seviyorum. Vallahi 

seni seviyorum. Ya Muâz! Sana bir şey (dua) tavsiye edeyim, onu her (farz) namazın 

akabinde kesinlikle terk etme. Şöyle söyle: ‘Ey Allah’ım! Seni zikretmek, sana şükretmek 

ve güzel ibadet etmek hususunda bana yardım eyle”632 buyurarak sevgisini göstermiştir. 

Hz. Peygamber’in genç sahâbînin elinden tutması, seven bir kimsenin sevdiğini 

söylemesi, yemin ile tekitlenen sözler kullanılması, Hz. Peygamber’in genç sahâbî 

Muâz’a olan muhabbetinin diğer sahâbîlere göre daha fazla olduğunu göstermektedir. Hz. 

Peygamber, genç sahâbîye samimi ve sıcak davranmıştır. 

Yine Hz. Peygamber’in sevgisini bizzat hisseden Cerîr b. Abdullah (ö. 51/671), 

Allah Rasûlu’nun bu davranışını “İslâm’a girdiğimden beri Allah Rasûlu, kapısından 

beni hiç geri döndermedi. Ne zaman beni görse mutlaka tebessüm ederdi”633 sözleriyle 

bizlere anlatmaktadır. Rasûlullah, Cerir’e nezaket göstererek ne zaman yanına gelirse 

gelsin kabul etmiş, ziyaret konusunda belli bir zaman belirlememiş ve onu daima 

tebessüm ederek karşılamıştır. Bu, apaçık ona gösterdiği lütuf ve fazilet sebebiyledir.634 

Bir diğer örnekte Allah Rasûlu’nun Medine’de kalmayı ve gençlerle beraber olmayı 

arzu ettiği bir olayda Rasûlullah (s.a.v), Huneyn’de ele geçirilen ganimetleri, İslâm’a 

gönülleri ısınması için dine yeni girmiş bazı Kureyşli kimselere dağıtmıştı. Ensarın 

gençleri bunu görünce, Hz. Peygamber’in Kureyşliler’i üstün tuttuğunu zannederek 

kendilerine ganimetten pay vermediğini düşünmüştü. Rasûlullah durumu öğrenince, 

onları bir çardakta toplamış, diğerleri yurtlarına dünyalık mallar ile giderken kendilerinin 

Rasûlullah ile beraber olmaktan hoşnut olup olmadıklarını sormuş,635 sonra da “Eğer 

                                                      
632  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 36/430,443; Ebû Dâvud, “Salât” 359; Nesâî, es-Sünenü’l-kübrâ, 9/47. 
633  Buhârî, "Menâkibu’l-ensâr" 21; Müslim, "Fedâilu’s-sahâbe" 134,135; Tirmizî, “Menâkib” 42; İbn 

Mâce, “Fedâil'u ashab” 21. 
634  Ebû Zekeriyyâ Muḥyiddîn Yaḥyâ b. Şeref en-Nevevî, Şerhu’n-Nevevî alâ Müslim., 2. Baskı (Beyrut: 

Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-Arabî, 1392), 16/35. 
635  Buhârî, "Farzu’l-humus" 19. 



 
 

88 
 

hicret olmasaydı muhakkak ensardan biri olmayı isterdim. Eğer insanlar bir dağ yahut 

vadiyi yol tutsalar şüphesiz ben ensarın dağ yolunu veya vadi yolunu tutardım”636 

buyurmuştu. Bunun üzerine ensar, “Ya Rasûllallah! Bizim için sana yakın olmak, dünya 

ve dünyadaki herşeyden daha hayırlıdır. Allah senin gölgeni üzerimizden azaltmasın” 

demişler, Rasûlullah (s.a.v.) ise “Ensar benim özel sırdaşlarım ve dostlarımdır. Herkes 

bir yola, ensar farklı bir yola gitse, ben de ensarla birlikte olurum” buyurarak elini 

kaldırmış ensara, çocuklarına ve torunlarına hayır dua etmişti.637 

Yine bir gün Zeyd b. Hârise, Ali ve Ca’fer, bir araya gelerek Hz. Peygamber’in 

kendilerini daha çok sevdiğini iddia etmişler ve O’nun huzuruna çıkarak “hangimizi daha 

çok seviyorsunuz?” diye sormuşlardı. Genç sahâbîlerin özelliklerini birer birer sayarak 

onları ayrı ayrı sevdiğini belirten Hz. Peygamber, onlara cevaben şöyle söylemişti: 

“Sen ya Ca’fer! Ahlakın ahlakıma benziyor, fizikim de senin fizikine benziyor, sen bendensin 

benim (köktensin) ağacımdansın. Ve sen ya Ali! Damadım ve iki torunumun babasısın, ben 

sendenim sende bendensin. Ve sen ya Zeyd! Benim azâdlı kölemsin, bendensin ve bu toplulukta 

en sevdiğim kişisin.”638 

Ayrıca Hz. Peygamber, genç sahâbî Hz. Ali’yi çok severdi. Rivayetler içerisinde 

ona söylediği sözler bunu bizlere daha iyi anlatmaktadır. Mesela, “Ali’yi münafık olanlar 

sevmez. Ali’den de mümin olan nefret etmez”639 buyurarak, Hz. Ali’yi sevmenin 

müminlik vasfı olduğunu aktarmış, yine “Sen bendensin ben de sendenim”640 sözü ve 

“Allah bana dört kişiyi sevmeyi emretti” buyurarak bu kimselerden birinin Hz. Ali 

olduğunu641 söylemesi, Hz. Peygamber’in Hz. Ali sevgisini göstermektedir. Buradaki 

“emretti” sözü bu fiilin zorunlu olduğu gibi görünse de burada mendubluk ifade 

etmektedir. Hz. Peygamber’e emredilen bu sevgi, ümmeti için bu dört kişiye hususen 

muhabbet duyulmasını gerektirir.642 Yine Tebûk Savaşı’nda Hz. Peygamber, Medîne’de 

Ali’yi (r.a.) kendine yerine vekil bırakmış, Ali’de (r.a.) üzülerek, “Ya Rasûlallah! Çoçuk 

ve kadınlarla birlikte mi bırakıyorsunuz beni?” dediğinde Hz. Peygamber, “Bana karşı 

                                                      
636  Buhârî, “Temennî” 9; “Meğâzi” 58. 

637  Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmail el-Buhârî, Sahih’u el-edebü’l-müfred, thk. Muhammed Nasiru’d-

din ElbâniFuâd Abdulbâkî’, 4. Baskı (Daru’s Sadîk, 1997), "Menâkibu’l-ensâr" 1,2; Tirmizî, 

“Menâkib” 66. 

638  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 36/110; Hâkim en-Nîsâbûrî, el-Müstedrek, 3/239. 
639  Tirmizî, “Menâkib” 20. 
640  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 2/249; Buhârî, “Sulh” 6; "Fedâilu’s-sahabe" 10; “Meğâzi” 45; Tirmizî, 

“Menâkib” 20. 
641  Tirmizî, “Menâkib” 20; İbn Mâce, “Fedâilu ashab” 14; Hâkim en-Nîsâbûrî, el-Müstedrek, 3/141. 
642  Muhammed b. Abdulhedi et-tetevi Nureddin es-sindi, Hâşiyetü’s-sindi alâ Sünen-i İbn-i Mâce 

(Beyrut: Daru’l Ciyl, t.y.), 1/66. 



 
 

89 
 

sen, Mûsâ’ya karşı Harun’un yerinde olmaktan hoşnut olmaz mısın? Şu farkla ki benden 

sonra peygamber yoktur”643 buyurarak ona olan sevgisini göstermiştir. Aynı zamanda bu 

hadis, Hz. Ali’nin faziletini tasdik etmektedir. Kendisine benzetilen Hz. Harun’un (a.s.) 

Hz. Mûsâ’dan (a.s.) sonra yerine geçmeyip vefat ettiği gerçeğiyle birlikte Hz. Ali, Hz. 

Peygamber’in vefatından sonra ümmete halifelik görevi yapmıştır.644 

Yine Hz. Peygamber, Hz. Ali’yi bir birlik ile beraber savaş için gönderdiğinde, 

“Allah’ım! Ali’yi bana göstermeden canımı alma”645 diyerek onu çok sevdiğini, daima 

yanında görmeyi arzuladığını belirtmiştir. Ayrıca Medine’de sahâbîlerin birbirleriyle 

kardeş ilan edilmeleri esnasında gözleri yaşlı olarak Hz. Peygamber’in yanına gelen Ali 

(r.a.), “Ey Allah’ın Rasûlu! Sahâbîlerin arasında kardeşlik kurdun ama beni kimseyle 

kardeş kılmadın” deyince Rasûlullah, “Sen benim dünyada ve âhirette kardeşimsin”646 

diyerek, Ali’nin (r.a.) Rasûlullah için mühim kimselerden biri olduğunu belirtmiştir. 

Allah Rasûlu’nun Ali’ye (r.a.) sevgisini gösterdiği rivayetler pek çoktur.647 

Diğer bir örnekte Uhud Savaşı’nda şehit olan Mus’ab b. Umeyr için kefen olarak 

üzerini örtmeye hiç birşey bulunamamıştı. Geçmişte maddi anlamda zengin olan Mus’ab 

için Hz. Peygamber, “Mekke’de seni gördüğümde, senden daha yakışıklı, senden daha 

güzel giyinen hiç kimse yoktu. Şimdi ise kefen olan hırkayı baş tarafını kapatsalar ayak 

tarafın, ayak tarafını kapatsalar baş tarafın açık kalıyor” buyurarak hüzünlü gözlerle 

ashabına bakmış, “Elbiseyi başına doğru çekiniz! Ayak tarafını da izhir otuyla 

kapatınız!”648 buyurarak sevgisini dillendirmişti. 

Yine Allah Rasûlu, Muâz’ı Yemen’e göndereceği vakit muhacir ve ensardan oluşan 

bazı kimselerle beraber onu uğurlamış ve “Ya Muâz! Bu yıldan sonra belki beni burada 

göremeyeceksin. Belki de mezarıma veya şu mescidime uğrayacaksın” buyurması üzerine 

Muâz, Allah Rasûlu ile tekrar bir daha görüşememe korkusuyla ağlamaya başlamış,649 

Hz. Peygamber de Muâz’ı teselli ederek ona sevgisini göstermiştir. Yine Enes b. Mâlik, 

                                                      
643  İbn Ebi Şeybe, Musannef, “Fedâil” 18; Ahmed b. Hanbel, Müsned, 3/84,95,97; Müslim, "Fedâilu’s-

sahabe" 31,32. 
644  Ebu’l Alâ Muhammed b. Abdurrahman b. Abdurrahim Mübarekfûrî, Tuhfetü’l-ahvezî bi şerh-i 

Câmiu’t-Tirmizî (Beyrut: Daru’l Kütübü’l-İlmiyye, t.y.), 10/157. 
645  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 2/655; Tirmizî, “Menâkib” 20; Taberânî, el-Mu’cemü’l-kebîr., 25/68. 
646  Tirmizî, “Menâkib” 20; Hâkim en-Nîsâbûrî, el-Müstedrek, 3/15,16. 
647  Tirmizî, “Menâkib” 20. 
648  Buhârî, “Cenâiz” 7; Müslim, “Cenâiz” 44. 
649  Kandemir, “Muâz b. Cebel”, 30: s. 337. 



 
 

90 
 

seferde ve barış zamanında Hz. Peygamber’e on yıl boyunca hizmet ettiğini, yaptığı 

şeylerden dolayı “Bunu niçin böyle yaptın?” yapmadığı şeyler için de “Bunu niçin böyle 

yapmadın” demediğini aktarmış ve “Bana ne sövdü, beni ne dövdü ne de bana yüzünü 

ekşitti”650 demiştir. Bu rivayetler, Hz. Peygamber’in genç sahâbîleri sevgisinin sözlü bir 

şekilde yansımasıdır. 

Hz. Peygamber, genç sahâbîlere sevgisini fiili olarak da göstermiştir. Bu, Hz. 

Peygamber’in eğitim ve öğretim metodlarındandır. Örneğin Hz. Peygamber, Abdullah b. 

Mes’ûd’un avuç içini kendi avuç içine alarak ona teşehhüdü öğrettiği651 rivayet 

edilmektedir. O’nun (s.a.v.), genç sahâbîye dua öğretirken güzel bir şekilde muamelede 

bulunması, ona olan sevgisini açıkça göstermektedir. Zira bu yöntem ile ta’lim edilen 

bilgiler zihinde daha tesirli olmaktadır. Ayrıca Ebû Hureyre’nin elinden tutarak, “Benden 

kim şu kelimeleri alıp onunla amel eder veya amel edecek başka birine öğretir”652 

sözleriyle ona bazı bilgiler vermesi ve Câbir b. Abdullah’ın elini tutarak hânesine götürüp 

ona ikramda bulunması653 Hz. Peygamber’in fiili sevgisinin misallerdendir. 

Hz. Peygamber’in gençlere verdiği sevgi karşılıksız değildi. Genç sahâbîler de Hz. 

Peygamber’i sever onun hayat tarzını takip etme konusunda onun emirlerini harfiyyen 

yerine getirirlerdi. Örneğin genç sahâbî Abdullah b. Ömer, bir gün bir rüya görmüş ve 

rüyasını Allah Rasûlu’ne anlatmıştı. O’nun (s.a.v.) “Abdullah çok iyi insan, bir de gece 

namazı kılsa!” buyurması üzerine, o da bundan sonra hiç gece namazını ihmal etmemişti. 

Abdullah, Rasûlullah’ı çok sevmesi sebebiyle vefatından sonra namaz kıldığı yerde 

namaz kılar, yürüdüğü yolda yürür, oturduğu ağaçların altında oturur, kurumasınlar diye 

onları sulardı.654 Yine İbn Ömer, Allah Rasûlu’nun selâm verme hususundaki emrini 

yerine getirir, hususen selâm vermek için sokaklara çıkar ve müminlere selâm verirdi. 

Hz. Enes ise Allah Rasûlu’nun (s.a.v), “Kişi sevdiği ile beraberdir”655 sözüne 

karşılık bu rivayetin sonunda “Allah’ım muhakkak biz seni ve Rasûl’unu seviyoruz.” 

derdi.656 Enes (r.a.), Hz. Peygamber vefat ettikten sonra ona özlem duyduğunu, her gece 

                                                      
650  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 5/326. 
651  Buhârî, “İsti’zan” 28; Müslim, “Salât” 59. 
652  Tirmizî, “Zühd” 2. 
653  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 23/430; Müslim, “Eşribe” 167. 
654  Kandemir, “Abdullah b. Ömer b. Hattâb”, 1: s. 126. 
655  Müslim, "Birr ve’s-sıla" 165; Ebû Dâvud, “Edeb” 122; Tirmizî, “Zühd” 50. 
656  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 21/39. 



 
 

91 
 

onunla rüyada görüştüğünü ve karşısına çıkarak “Ey Allah’ın Rasûlu! Küçük hizmetçin 

burada” demeyi çok istediğini söylerdi. Enes (r.a.), Rasûlullah’a ait bir saç teli ile bir 

çubuğu daima yanında tutar, vefat edince bunlarla birlikte defnedilmeyi isterdi. Enes’in 

vefat ettiğinde bu isteği yerine getirildi. Saç teli dilinin alt kısmına, Çubuk ise böğrü ile 

kefeni arasına yerleştirildi.657 

Tüm bu rivayetleri değerlendirdiğimizde Hz. Peygamber’in, ümmetin gençleriyle 

iyi ilişkiler kurduğunu, onlarla birlikte olmayı arzu ettiğini, onlara yakın ilgi gösterdiğini 

ve onlara değer verdiğini açık bir şekilde görüyoruz. O (s.a.v.), bu sevgiyi kimi zaman 

dille söyleyerek, kimi zaman da güzel duygularla bizzat göstererek uygulamıştır. Gençler 

de Hz. Peygamber’i sevmiş, onun sünnetine ve hayat tarzını takip ederek emirlerini aynen 

yerine getirme hususunda çok dikkat etmişlerdi. 

2.5.  Bazı Gençleri Cennetle Müjdelemesi 

Hz. Peygamber (s.a.v.), İslâm dininin tebliğinde, yaşanmasında ve yayılmasında 

emek vererek canlarıyla, mallarıyla İslâm’a hizmet eden bazı genç sahâbîleri; çektiği 

eziyetler, canlarını Allah’a borç verme karşılığında658 ve yapmış oldukları hizmetlerinden 

ötürü cennetle müjdelemiştir. Cennetle müjdelenen sahâbîlerin yani aşere-i mübeşşerenin 

zikredildiği bir rivayette; Ebû Bekir, Ömer, Osman, Ali, Talha b. Ubeydullah, Zübeyr b. 

Avvâm, Abdurrahman b. Avf, Sa’d b. Ebû Vakkâs, Ebû Ubeyde b. Cerrâh ve Saîd b. 

Zeyd659 isimleri yer almaktadır. 

Aşere-i mübeşşere, Hz. Peygamber tarafından hayyatta iken cennetle tebşir edilen 

on sahâbîdir. Bu sahâbîlere kaynaklarımızda “el-aşeretü’l-mübeşşere”, “el-mübeşşerûn 

bi’l-cenne”, “el-aşeretü’l-meşhûdü lehüm bi’l-cenne” gibi ifadeler kullanılmaktadır. 

Aşere-i mübeşşere içerisinde gösterilen sahâbîlerin birtakım ortak özellikleri 

bulunmaktadır. Bunlar; hepsinin ilk İslâm’a girenlerden oluşması, İslâm’a büyük 

yardımlarda bulunmaları, Kureyşli olup nesebi Allah Rasûlu’nun nesebiyle birleşmeleri, 

Bedir’e ve Bey’atürrıdvân’a katılmış olmaları, Allah ve Rasûlu’nu sevdikleri bizzat 

                                                      
657  Canan, “Enes b. Mâlik”, 11: s. 235. 
658  et-Tevbe, 9/111 

659  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 3/177,181; Ebû Dâvud, “Sünnet” 9; Tirmizî, “Menâkib” 28; Nesâî, es-

Sünenü’l-kübrâ, “Menâkib” 15. 



 
 

92 
 

Rasûlullah’ın sözleriyle açıkladığı kimselerden olmaları ve Allah yolunda yakınlarına 

karşı savaşmaktan çekinmemiş olmaları gibi ortak özellikleri bulunmaktadır.660 

Aşere-i mübeşşerede isimleri geçen sahâbîlerin bulunduğu bu rivayet dışında hadis 

kitaplarımızda Abdullah b. Ömer, Hz. Hatice, Abdullah b. Selâm gibi ferd ferd cennet ile 

müjdelenen sahâbîler bulunmaktadır. Ayrıca cennetle müjdelenen gençlerle ilgili farklı 

rivayetlerde Hz. Peygamber, kendisinin sırtına basarak kayalıklara çıkması sebebiyle 

Talha b. Ubeydullah’a “Talha’ya cennet vâcip oldu”661 sözüyle; kendisinin yanında sebat 

edip verilen görevi yerine getiren Zübeyr b. el-Avvâm’ı, “Zübeyr ve Talha cennette 

benim iki komşumdur”662 sözüyle; cennette beraber olduklarını söylediği Hz. Ali’yi “Sen 

dünya ve âhirette benim kardeşimsin”663 sözüyle; hesapsız bir şekilde cennete girecekler 

içerisine kendisinin de dahil olmasını isteyen Ukkâşe b. Mihsan’ı ise, “sen onlardasın”664 

sözüyle cennetle müjdelediği seçkin sahâbîler olmuşlardır.  

Gençler her şeyiyle Hz. Peygamber’i korumak ve onunla beraber mücadele etmek 

için gayret göstermişler ve cennetle müjdelenmişlerdir. Hz. Peygamber’in İslâm dininin 

tebliği konusunda mallarıyla, canlarıyla mücadele eden genç sahâbîleri cennetle 

müjdelemesi, onlara verilen en büyük değer sebebiyledir. 

2.6.  Gençlerle Şakalaşması 

Hz. Peygamber, ashabını eğiterek tatbik, tebyîn ve teblîğ vazifesini tam anlamıyla 

yerine getirmiştir. Bu görevler O’nun peygamberlik vasfının gereğiydi. O’nun bir de kul 

ve beşer vasfı vardı. Rasûlullah, ashabına devamlı kendisinin beşer olduğunu 

hatırlatmıştır. Bazı sahâbîler, heybetli bir görünüşe sahip olan Hz. Peygamber’den 

korkmuşlar ve çekinmişlerdi. Bir gün Rasûlullah’ın yanına biat etmek için bir sahâbî 

gelmiş, huzurunda heyecanlanarak titremeye başlayınca “Sakin ol. Ben bir kral değilim. 

Şüphesiz ben, tuzlanıp güneşte kurutulan et yiyen bir kadının oğluyum”665 şeklinde onun 

rahatlamasını sağlamıştı. 

                                                      
660  Abdullah Aydınlı- İsmail Lütfi Çakan, “Aşere-i mübeşşere”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1991), 3: s. 547. 
661  Tirmizî, “Menâkib” 22. 
662  Tirmizî, “Menâkib” 22. 
663  Tirmizî, “Menâkib” 22. 
664  İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 3/1081; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 

4/64; İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 4/440. 
665  İbn Mâce, “Et’ime” 30. 



 
 

93 
 

Allah Rasûlu, şaka yaparken insanlar arasında kine sebebiyet verecek ve kardeşliği 

zedeleyecek davranışlardan uzak durur ve bu konuda sahâbîlerini uyarırdı. İnsanların 

eğlenmesini onaylarken hep bu şartı gözetirdi. Bir gün sahâbîler Medîne’nin çevresinde 

savunma amaçlı hendek kazıyorlar, o gün 15 yaşlarında olan Zeyd b. Sâbit de (ö. 45/665) 

çıkan toprağı taşımaya yardımcı oluyordu. Zeyd (r.a.), bu görev sonrası çok yorgun 

düşmüş ve uyuyakalmıştı. Umâre b. Hazm (ö. 12/633), şaka yapmak adına Zeyd’in 

silahını alıp bir kenara saklamıştı. Zeyd, uyanınca yanı başında silahını göremeyince 

hemen aramaya başlamış, bulamayınca da endişenerek korkmuştu. Hz. Peygamber, olayı 

duyunca Zeyd’i yanına çağırtarak tebessümle, “Ey uykucuların pîri! Sen uykuya daldın, 

silâhların da kaybolup gitti!” diyerek takılmıştı. Sonra da sahâbîlere dönerek, “Bu 

çocuğun silâhlarının yerini bilen var mı?” diye sorunca Umâre (r.a.) ayağa kalkarak, “Ya 

Rasûlallah! ben biliyorum, silâhları ben aldım” demişti. Bunun üzerine Allah Rasûlu, 

Umâre’ye silâhı teslim etmesi uyarısını yaptıktan sonra “Müslümanların şaka olarak da 

olsa eşyasını alıp gizlemek veya onları korkutmak doğru değildir”666 buyurmuştur. 

Sahâbîlerin gün içerisindeki şakalaşmalarına bazen Hz. Peygamber de katılır ve 

insanları rahatlatırdı. Aktarılan bir rivayette Allah Rasûlu’nun sözünü tam kavrayamayan 

Ebû Hureyre, O’nun şaka yapmasını garipsemiş ve “Ya Rasûlallah bizimle şaka mı 

yapıyorsun olacak şey mi bu!” deyince Rasûlullah da “(Evet, şaka yaparım), ancak doğru 

sözden başka bir şey söylemem”667 şeklinde cevap vermiştir. 

Hz. Peygamber, toplumun her kesiminden kişilerle şakalaşmış yerine göre 

düşündürmüş, motive etmiş, onları incitmeden ortamı yumuşatmaya çalışmıştır. 

Rasûlullah, bir gün mescitte elbisesi toza toprağa bulanmış bir şekilde yatan Hz. Ali’ye 

(ö. 40/661), “Kalk, Ebû Türâb, kalk”668 diye seslenmiş, toprağın babası anlamındaki söz 

sebebiyle kendisine “Ebû Türâb” künyesi verilmiştir. Bu rivayette Hz. Peygamber, eşine 

kızarak mescide gelip uzanan Hz. Ali’yi eşiyle aralarındaki kırgınlığı gidermek ve ortamı 

yumuşatmak için şakavarî bir söz söylediğini görüyoruz. 

Bir başka örnek, genç sahâbî Avf b. Mâlik (ö. 73/692) hakkındadır. Avf (r.a.), 

Tebük Savaşı’nda Rasûlullah’ın (s.a.v.) çadırının içinde girmek için selâm vermiş, 

                                                      
666  el-Vâkıdî, Meğazi’l-Vakidi, 2/448; İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 5/309; Hâkim en-Nîsâbûrî, el-

Müstedrek, 3/476. 
667  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 14/339; Buhârî, Edebü’l-müfred, s. 116; Tirmizî, "Birr ve Sıla" 57. 
668  Müslim, "Fedâilü’s-sahâbe", 38. 



 
 

94 
 

Rasûlullah, “gir” diye seslenmişti. Çadırın küçük olduğunu anlatmaya çalışan Avf, 

“Bütün vücudumla mı geleyim Ey Allah’ın Rasûlu!” deyince Rasûlullah, “Evet, bütün 

vücudunla gir”669 diyerek şakaya karşılık vermişti. 

Diğer bir örnekte genç sahâbî Suheyb b. Sinân (ö. 38/659) şaka yapmayı severdi. 

Hicret esnasında 30 yaşlarında olan Suheyb, bir hastalık geçirmiş ve bir gözünde ağrı 

oluşmuştu. Bu halde Allah Rasûlu’nun bulunduğu yere yani Kubâ’ya gitmişti. Hz. 

Peygamber’in çevresinde Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer gibi ashabın önemlileri 

bulunuyordu. Ordakilere hurma ikramı yapılınca aç olan Suheyb (r.a.), iştah ile hurma 

yiyordu. Rasûlullah (s.a.v.) ona, “Gözün ağrıyor ama hurmaları da yiyorsun” deyince 

Suheyb, “Ey Allah’ın Rasûlu! Ben ağrımayan gözümü kullanıyorum”670 demiş ve 

oradakilere tebessüm ettirmişti.671 

Bir başka örnekte Hz. Peygamber, küçük yaştan itibaren eğittiği öğrencisi Enes b. 

Mâlik’i (ö. 93/711-12) çok sevmiş ve bu sevgiyi zâhiren göstermiştir. Allah Rasûlu, O’nu 

“iki kulaklı”672 şeklinde şaka yaparak çağırmış, mizah esnasında O’nu incitmemiş ve 

yalan bir söz söylememiştir. 

Allah Rasûlu (s.a.v.), genç sahâbilerle iyi diyalog kurar, onlarla şakalaşırdı. 

Kurulan bu diyaloglar genç sahâbîlere O’nunla (s.a.v.) şaka yapma imkânı ve fırsatını 

vermiştir. Hz. Peygamber, kendisine yapılan bu şakalara karşı güler yüzle veya başka bir 

şakayla cevap vermiştir. Hatta Nuaymân adında bir kişinin şakaları gibi ağır şakalar 

yapsalarda yine güler yüzle karşılık vermiştir. Biz bu kimseyi sahâbînin yaşça büyük 

olması673 ve genç kategorisinde olmaması sebebiyle rivayetini aktarmayacağız. 

Tüm bu örnekleri incelediğimizde Hz. Peygamber’in (s.a.v.), ashabına duyduğu 

sevgi ve muhabbeti mizahi olarak ortaya koyarak gençlerle iyi ilişkiler kurduğunu ve 

onlara verdiği değeri göstermektedir. Çevresindeki gençlerle rahat iletişim kurması, 

onlara kendisine şaka yapılma imkânı vermiştir. Ayrıca şaka yaparken bile olsa 

müslümanın doğruluktan ayrılmaya hakkı olmadığı kuralı asla unutulmamalıdır. Şaka 

veya mizahın bir ölçüsü olmalı, insanı tefekküre yönlendirmeli, korkutma olmadan güven 

                                                      
669  Ebû Dâvud, “Edeb” 91; İbn Mâce, “Fiten” 25; Taberânî, el-Mu’cemü’l-kebîr., 18/66. 
670  İbn Mâce, “Tıb” 3; Hâkim en-Nîsâbûrî, el-Müstedrek, “Tıb” 8263. 
671  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 2/226. 
672  Ebû Dâvud, “Edeb” 92; Tirmizî, “Menâkib” 46. 
673  İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 4/1526. 



 
 

95 
 

vermelidir. Şaka yapan kimsenin karşıdakini küçük düşüren, üzüntü veren, alay ederek 

onurunu zedeleyen sözler ve hareketler yapılmamalı, îma bile olmamalıdır. Hz. 

Peygamber, ümmetini asla küçümsememiş, aralarında bir ayrım gözetmemiş, yüzünü 

asmamış hatta hiç olumsuz bir kelam etmemiştir. Aksine sahâbîlerine tebessüm 

göstererek her zaman güzler yüzlü olmuştur. 

2.7.  Gençleri Övmesi ve Takdir Etmesi 

Kişi bir başkası tarafından özellikle de önem verdiği kişilerin kendini övmesi, takdir 

etmesi hoşuna gider. Bu övgü ve takdir, kendini daha değerli hissetmesine ve 

motivasyonunu artırarak yaptığı işe daha fazla çaba göstermesine sebep olur. Bu da 

işlerinde daha fazla başarı elde etmesine yardımcı olur. Hz. Peygamber (s.a.v.), 

sahâbîlerini överek onları değişik biçimlerde taltif etmiştir. Hassaten gençlere bu yöntemi 

uygulamış, onları yetiştirirken onurlandırmak için yerine göre iltifat etmeyi ihmal 

etmemiştir. Bu da Hz. Peygamber’in onları eğitmek için uyguladığı bir metodudur. 

Allah Rasûlu (s.a.v.), gençlerin ilmî alanda gelişmelerine önem vererek onları ilme 

teşvik etmiş ve ilim sahibi gençleri övmüştür. Genç sahâbîlerden Muâz b. Cebel için, 

“Ümmetimin arasında haram ve helali en iyi bilen Muâz’dır”674 buyurmuş, ardından 

“Muâz ne iyi biri!”675 sözleriyle gönlünü okşamış, kıyamette ilim ehlinin önünde 

ilerleyeceğini söylerek676 onu övmüş ve taltif etmiştir. Yine Hz. Peygamber, ilimle vakit 

geçirenleri övmüş, ilim sahibi genç sahâbîlerin isimlerini tek tek söyleyerek, “Kur’ân’ı 

şu dört kişiden alın (öğrenin): Übey b. Ka’b, Salim, Abdullah b. Mes’ud ve Muâz b. 

Cebel” 677 buyurmuştur. Ayrıca ilmini beğendiği Hz. Ali için, “Ben hikmetin evi, Ali de 

bu evin kapısıdır”678 buyurarak kendisini övmüş, Übey b. Ka’b için ise “Ümmetimin en 

iyi okuyucusu Übey’dir.”679 buyurmuşlardır. Übey, sahâbî içerisinde Kur’ân’ı en iyi 

okuyanlardan olması sebebiyle Seyyidü’l-Kurra ve ensarın ileri gelenlerinden olması 

nedeniyle de Seyyidü’l-Ensar lakapları Allah Rasûlu tarafından verilmiştir.680 

                                                      
674  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 21/406; Tirmizî, “Menâkib” 33; İbn Mâce, “Fedâilu ashab” 17. 
675  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 15/253; Tirmizî, “Menâkib” 33; Nesâî, es-Sünenü’l-kübrâ, “Menâkib” 26. 
676  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 2/299; İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 3/1404. 
677  Buhârî, "Fedâilu’s-sahabe" 30; Müslim, "Fedâilu’s-sahabe" 118. 
678  Tirmizî, “Menâkib” 20. 
679  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/462; İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 1/66; Zehebî, Siyerü A’lâmi’n-

Nübelâ, 3/238. 
680  İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 1/66; Zehebî, Siyerü A’lâmi’n-Nübelâ, 3/236. 



 
 

96 
 

Ayrıca Rasûlullah, genç sahâbîlerden Übey b. Ka’b için “Muhakkak Allah (c.c.) 

senin için beyyine sûresini okumamı emretti” buyurması neticesinde Übey’in (r.a.) kendi 

ismini Allah’ın anmasından ötürü sevinçten ağlaması;681 Ebû Hureyre’nin Hz. 

Peygamber’e, “Kıyamette senin şefaatin ile en çok kim sevinç duyacak?” sorusunu 

sorunca Rasûlulah, “Ya Ebû Hureyre, bu konulara düşkün olduğunu bildiğim için bu suali 

senden evvel hiç kimse sormaz diye düşünüyordum”682 buyurarak onun soru sormasından 

ve ilme olan düşkünlüğünden memnun olması; İbn Mes’ûd’a, “Muhakkak Kur’ân’ı 

başkasından dinlemeyi de severim”683 sözleriyle kıraatini beğendiğini söylemesi Hz. 

Peygamber’in genç sahâbîleri övererek takdir ettiğini göstermektedir. Bu övgüler, 

gençlerin ilim alanında yetişmelerine, zekâ ve kabiliyetlerinin artmasına ve ilimde 

uzmanlaşmalarına büyük katkı sunmuştur. Genç sahâbîlerin ilim konusunda üstün 

derecelere ulaşması, Rasûlullah’ın (s.a.v.) bu olumlu davranışından çok etkilenildiğini 

göstermektedir. 

Yine Hz. Peygamber, Uhud Gazvesi esnasında Sa’d b. Ebi Vakkas’a “At Sa’d! 

Anam babam sana feda olsun”684 buyurarak cesaretlendirmiş; hiç mazeret üretmeden 

inandığı gibi yaşayan, samimiyetin ve teslimiyetin nişanesi Mus’ab b. Umeyr’i 

“Mus’abu’l-Hayr” şeklinde anmış,685 Cerir b. Abdullah’ın kendi dilinden aktardığı, 

“Allah Rasûlu’ne bir heyet gelince onlara karşı benimle övünürdü”686 sözleriyle de genç 

sahâbîlerin övüldüğü anlaşılmaktadır. Yine Hz. Peygamber, salih amelde bulunan takva 

sahibi iyi kulların övüldüğü Mâide 5/93 âyeti indiği zaman, İbn Mes’ûd (r.a.) için “Sen, 

bunlardan birisin”687 buyurarak genç dostunu güzel bir şekilde onure etmiştir. 

Rasûlullah’ın genç sahâbîlerini övdüğü bir diğer rivayette Allah Rasûlu, Cerir b. 

Abdullah için, “Şu geçitten faziletli bir Yemenli gelecek. Dikkat edin! Onda melek çehresi 

bulunmaktadır”688 buyurmuş, o esnada Cerîr b. Abdullah’ın çıkageldiği aktarılmıştır. 

Genç sahâbî Abdullah b. Mes’ud hakkında ise, “Müslümanların görüşü olmadan yönetici 

                                                      
681  Buhârî, "Menakib-u ensar" 16; Tirmizî, “Menâkib” 65. 
682  Buhârî, “Rikâk” 50. 

683  Buhârî, "Fedâilu’l-Kur’ân" 32; Müslim, "Salâtü’l-müsâfirin" 248; Ebû Dâvud, “İlim” 13; Tirmizî, 

"Tefsiru’l-Kurân" 5. 
684  Müslim, “Fedâilu ashab” 42; Tirmizî, “Menâkib” 27. 

685  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/108. 
686  Heysemi, Mecmau’z-zevaid ve Menbau’l-fevaid, 9/373. 
687  Müslim, "Fedâilü’s-sahabe" 109. 
688  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 6/289. 



 
 

97 
 

atasaydım, İbn Ümmü Abd’i (İbnMes’ûd) görevlendirirdim.689 buyurarak Abdullah b. 

Mes’ud’u övmüştür. 

Ayrıca Allah Rasûlu’nun, işkence edilerek bitkin düşen Ammâr b. Yâsir’e (ö. 

37/657) müşriklerin zorlayarak ilâhları için olumlu sözler söylemelerini istemelerine 

karşın, “Ammâr iliklerine kadar îmân ile doludur”690 buyurması; Ali (r.a.) için “Sen 

bendensin, ben de sendenim” buyurarak kendinden bir parça gibi görmesi;691 Zübeyr b. 

Avvam’a “Her peygamberin bir havârisi vardır, benim havârim de Zübeyr’dir”692 

buyurarak kendisi için onu yardımcı ilan etmesi Rasûlullah’ın gençlere verdiği değerin 

mühim bir göstergesi ve onların Allah ve Rasûlu tarafından övüldüğünün en güzel 

örneklerindendir. 

Netice olarak bu rivayetleri değerlendirdiğimizde kişi, gençlik döneminde ağırlıklı 

olarak duygularıyla hareket etmeye daha yatkındır. Duygu dünyasına dokunulmasını 

arzular. Allah Rasûlu de gençlerin duygularını okşayarak gönüllerini kazanmış, onlar da 

bu ilgi sayesinde gelecek nesiller için örneklik teşkil edecek bir seviyeye gelmişlerdir. 

Bununla birlikte Hz. Peygamber (s.a.v.), gençlerin motivasyonlarını yükselten söz ve 

davranışlarda bulunarak ruhlarını güçlendirmiş, onları cesaretlendirmiş ve İslâm dinine 

yaptıkları hizmetlerden ötürü onları överek taltif etmiştir. 

2.8.  Gençlerin Dertlerine Ortak Olarak Problemlerini Çözmesi 

Allah Rasûlu (s.a.v.), sahâbîlerinin bir sıkıntıyla karşılaştıklarını gördüğünde, bu 

sıkıntıyı kendi probleminden farksız görerek çözüm yoluna gitmiştir. Allah Teâlâ (c.c.), 

Hz. Peygamber için, “Andolsun, size kendi içinizden öyle bir peygamber gelmiştir ki sizin 

sıkıntıya düşmeniz ona çok ağır gelir. O, size çok düşkün, müminlere karşı da çok şefkatli 

ve merhametlidir”693 buyurarak O’nun, ashabının sıkıntılarını paylaştığını ve onları 

severek dertlerine ortak olduğunu belirtmiştir. 

Hz. Peygamber’in iltifat ettiği ve ilgi gösterdiği genç sahâbîlerden biri de Câbir b. 

Abdullah’dır. Allah Rasûlu, onu terkisine almış, hasta olduğunda ziyaret etmiş, babasının 

                                                      
689  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/142. 
690  İbn Mâce, “Fedâilu ashab” 13; Nesâî, “İmân” 17. 
691  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 2/249; Buhârî, “Sulh” 6; "Fedâilu’s-sahabe" 10; Tirmizî, “Menâkib” 20. 
692  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/98; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 2/307. 
693  et-Tevbe 9/128 



 
 

98 
 

şehitliği sebebiyle hüzünlendiğini farkedince, teselli ederek babasının Allah Teâlâ’nın 

(c.c.) lütfuna mazhar kılındığını bildirmiştir.694 Cabir, babası şehit olduktan sonra genç 

yaşta ailesinin mesuliyetini almış ve babasının yüklü borcunu ödemek zorunda kalmıştı. 

Maddî bakımdan çok zor duruma düşen Cabir (r.a.), Hz. Peygamber’e gelip durumunu 

anlatmış, hurma bahçesi haricinde geliri bulunmadığını ve o yıl ki ürünlerinde borcu 

karşılamadığını söylemişti. Rasûlullah (s.a.v.), Câbir’e her cins hurmayı ayrı ayrı yerlere 

toplamasını emrederek toplanılan hurma çevresinde üç kere dolaşmış, sonra da hurma 

yığınının üstüne oturmuştu. Akabinde alacaklarına karşılık onlara hurma vermesini 

söylerek Cabir’i bu sıkıntıdan kurtarmıştı. Câbir (r.a.), bu dağıtım sonrası hurmaların hiç 

eksilmediğini, aksine bereketlendiğini söylemiştir.695 Bu rivayette Hz. Peygamber, genç 

sahâbînin sıkıntısını kendi sıkıntısı gibi çözmüş, bahçesine giderek malının bereketi için 

duada bulunmuştur. Ayrıca bir müminin bu şekilde sıkıntı içinde olan kimse için elinden 

gelen çabayı göstererek problemi çözme zorunluluğunu sahâbîlerine öğretmiştir. 

Yine Allah Rasûlu ile beraber Zârürrikâ Gazvesi’ne katılan Câbir (r.a.), Medine’ye 

dönüşünde devesinin zayıflığından dolayı ordudan geriye kalmıştı. Hz. Peygamber de 

Câbir’e yolda arkadaşlık yapmış ve onunla diyalog kurarak onun duygu dünyasına 

girmişti. Allah Rasûlu, ihtiyaç içerisinde olduğu için devesini satmak isteyen Câbir’in 

devesini satın almak istemişti. O (r.a.), Hz. Peygamber’in bu talebine karşılık deveyi 

hediye etmek isteyince, genç sahâbînin gösterdiği bu tavır karşısında Rasûlullah, hem 

deveyi satın alarak ücretini vermiş hem de deveyi sadaka olarak kendisine vermişti.696 

Allah Rasûlu’nun genç Câbir’e karşı bu davranışı onu sevindirmeye yetmişti. Ayrıca 

Câbir’in evlendiğini işiten Rasûlullah, bekâr ile mi yoksa dul biriyle mi nikahlandığını 

sormuş, O da babasının Uhud’da şehit olması sonrasında kız kardeşleriyle ilgi kurabilecek 

dul biriyle nikâhlanmayı istediğini aktarınca Allah Rasûlu, “Allah (c.c.), eşini senin 

hakkında hayırlı ve bereketli eylesin” şeklinde dua buyurmuştur.697 

Yukarıdaki tüm örnekler bizlere Allah Rasûlu’nun (s.a.v.) gençlerin şikâyetleriyle 

doğrudan ilgilendiğini, onların sıkıntılarını paylaşararak dertlerine ortak olduğunu, 

yardımını ve desteğini onlardan esirgemediğini göstermektedir. Hatta hasta olanlar 

                                                      
694  Kandemir, “Câbir b. Abdullah”, 6: s. 531. 
695  Buhârî, “Meğâzi” 18; Nesâî, “Vesâyâ” 3. 
696  Buhârî, “Vekâlet” 8. 
697  Buhârî, “Nafakât” 12; Nesâî, es-Sünenü’l-kübrâ, 7/129. 



 
 

99 
 

dertlerini O’nunla (s.a.v.) paylaşır, o da onlara maddî ve manevî tedaviler önerirdi.698 Hz. 

Peygamber’in sıkıntı veya musibet içerisinde olan gençlere sanki kendisi sıkıntı 

içerisindeymiş gibi ilgi ve alaka göstererek onlara yardım etmesi, gençlere verdiği değerin 

bir göstergesidir. 

2.9.   Gençleri Azarlamadan, Kırmadan Hatalarını Düzeltmesi 

Allah Teâlâ (c.c.) Kur’ân’da Rasûlullah’ın vasıflarından birini şöyle tasvir etmiştir. 

“Sen Allah’ın merhameti sebebiyle onlara karşı yumuşak davrandın. Eğer katı kalpli, 

kaba biri olsaydın, onlar çevrenden uzaklaşırlardı.”699 Kaba ve katı kalp sahibi olan 

kimseler, takdir edilecek bazı davranışlarda bulunsalar dahi muhatabında nefret hissi 

bırakabilir. Bu sebeple İslâm dininin evrensel bir mesaj barındırdığı ve peygamberinin 

âlemlere rahmet olarak gönderilen700 üstün ahlâk sahibi bir peygamber701 olduğunu 

düşünürsek, Allah Rasûlu’nun böyle olumsuz sıfatlar taşıyacağı düşünülemez. 

Allah Teâlâ (c.c.), Kur’ân’da Hz. Peygamber’in affetmesini ve merhametli olmasını 

emretmişti.702 Bu sebeple hata ve kusurları affetmek, Rasûlullah’ın (s.a.v.) görünen bir 

özelliğiydi. Nitekim Hz. Âişe’den Allah Rasûlu’nun ahlâkından bahsetmesi 

istenildiğinde “O, çirkin ağızlı ve kötü sözlü değildi. Pazar ve çarşıda bağırıp çağırmaz, 

kötülüğe kötülükle karşılık vermezdi, aksine hoşgörür ve affederdi”703 demiştir. Hz. 

Peygamber (s.a.v.), nezaketsiz hareketlere karşı bazı zamanlarda hiddetlense dâhi, sabır 

yolunu seçer ve affederdi. Ayrıca sahâbîlerinden birinin yanlış bir davranışta 

bulunduğunu veya üzerinde uygun olmayan bir elbise giydiğini gördüğünde, onu 

utandırmadan, hatasını yüzüne vurmadan onları uyarmıştır.704 O’nun (s.a.v.) gerek 

sözlerinde gerekse tutum ve davranışlarında her gence değer verdiği bir gerçektir. Bu 

yüzden insanları kazanmanın yollarından biri, yapılan hataları büyütmemektir. Bu da 

gençleri topluma kazandırma yollarından biri kabul edilmelidir. 

Eğitimin kaliteli olabilmesi için öğrencilerin yaptığı hatalı davranışların uyarılarak 

düzeltilmesi gerekmektedir. Lakin bu uyarıların yapılış şekli, daha çok önem 

                                                      
698  Buhârî, “Tıb” 4. 

699  Âl-i İmrân 3/159 
700  el-Enbiyâ 21/107 
701  el-Kalem 68/4 
702  el-Â’râf 7/199 

703  Tirmizî, "Birr ve’s-sıla" 69. 
704  Apak, Hz. Peygamber (sav) ve Gençler, s. 54. 



 
 

100 
 

arzetmektedir. Bundan dolayı müjdeleyici vasfının yanında uyarıcı vasfı bulunan Allah 

Rasûlu’nun bu görevi yaparken uyguladığı yöntem, dikkat çeken en mühim 

meselelerdendir. Gençleri doğruya yönlendirmek için Hz. Peygamber’in yaşamında 

sayısız örnekler vardır. 

İlk örneğimiz Enes b. Mâlik hakkındadır. Allah Rasûlu, genç Enes’i önemli bir iş 

için bir yere göndermiş, o da işi yapmaya giderken sokakta oynayan çocuklara rastlayarak 

oyuna dalıp işini unutmuştu. O esnada oyun oynadıkları yerden geçen Hz. Peygamber, 

Enes’in arkasından başını tutup gülümseyerek, “Ya Üneys, haydi sana söylediğim yere 

git” buyurmuş, Hz. Enes de “Peki Ey Allah’ın Rasûlu, şimdi gidiyorum” diyerek karşılık 

vermişti.705 Bu örnekte, Rasûlullah’ın karakterini oluşturan yumuşak huyluluk ve nezaket 

gençlerin bu sıfatlardan en çok nasiplendiğini göstermektedir. 

Allah Rasûlu’nun kendisine rehberlik ettiği bir diğer genç sahâbî Abdullah b. 

Amr’dir. (ö. 65/648-85) Rasûlullah, vahyin ilk yıllarında Kur’ân ile karışmasın diye genel 

olarak kendi sözlerinin yazılmasını yasaklamıştı. Abdullah, Rasûlullah’dan (s.a.v.) 

işitmiş olduğu sözleri yazmaya devam edince bu durum sahâbîler tarafından olumsuz 

karşılanmış ve uygun görülmemişti. Bunun sebebi olarak Allah Rasûlu’nun hiç kimseye 

böyle bir görev vermemesi ve hadislerle vahyin karışma ihtimali olmasıydı. Abdullah 

(r.a.), kendisine karşı gösterilen tepki neticesinde Rasûlullah’a giderek yaptığı işi 

anlatınca O (s.a.v.), parmağıyla ağzını göstererek, “Sen yaz, varlığımı elinde tutan 

Allah’a yemin olsun ki burdan hak olandan başkası çıkmaz” 706 buyurarak öğrencisinin 

talebini kabul etmiş ve hadislerin yazılmasına razı olmuştu. Allah Rasûlu, sözlerinin 

yazıldığını duyunca Abdullah’ı azarlamamış, kınamamış ve yazılan sözlerinin imha 

edilmesini istememiş, aksine hadisleri yazmaya devam etmesini söylemiş ve genç 

sahâbîyi hadisleri yazarak korumaya teşvik edip desteklemiştir. Bu örnekte Allah Rasûlu, 

genç sahâbîleri yetiştirirken onların ilgi ve yeteneklerini tespit ederek bu yeteneklerin 

geliştirilmesi konusunda onları yönlendirmiştir. 

Bir başka örnek gençlik çağına yaklaşan Râfi’ b. Amr ile ilgilidir. Râfi’ (r.a.), bir 

gün ensarın hurmalarına taş attığı için Hz. Peygamber’in yanına getirilmişti. Allah 

Rasûlu, “Evladım! Hurmaya niçin taş atıyorsun?” diye sorunca, o da “Yemek için” 

                                                      
705  Müslim, “Fedâil” 54; Ebû Dâvud, “Edep” 1. 
706  İbn Ebi Şeybe, Musannef, 5/313; Ebû Dâvud, “İlim” 3. 



 
 

101 
 

diyerek cevaplamıştı. Rasûlullah da “Hurmaya taş atma altına düşenlerden ye” diyerek 

onu doğru yola yönlendirmiş ve başını okşayarak “Allah’ım, onun karnını doyur” 

şeklinde duada bulunmuştu.707 Hz. Peygamber’in gençliğe yeni adım atan delikanlıları 

hoş görmesi, azarlamaması, kınamaması, uyarıp hatalarını düzeltmesi ve onlara yol 

göstermesi gençlere verdiği değerin açık örneğidir. 

Bir diğer örnek, henüz namazın şartlarını tamamıyla öğrenmemiş genç sahâbî 

Muâviye b. Hakem hakkındadır. Muâviye (r.a.), Hz. Peygamber ile birlikte namaz 

kıldığını, o esnada cemaatten birinin aksırması sebebiyle “Yerhamükallah!” dediğini 

anlatıyor. Cemaatte bulunanların kendisine kötü bir şekilde baktığını, Hz. Peygamber’in 

ise, “Şu namaz yok mu! Onun içinde insan kelamından bir şey konuşmak caiz değildir. 

Namaz ancak tekbîr, tesbîh ve kıraatten ibarettir”708 buyurduğunu ifade ederek sözlerini 

şöyle tamamlıyor: “Rasûlullah (s.a.v.), namaz bitince bana iyi davrandı, anam babam 

ona feda olsun, ben ondan ne önce ne de sonra, daha güzel öğreten bir öğretmen 

görmedim. Allah’a (c.c.) yemin olsun ki bana ne sövdü ne dövdü ne de azarladı.”709 

Rasûlullah’ın (s.a.v.) uyarı üslubunun mükemmelliğini gösteren bu örnekte O (s.a.v.), 

muhatap olduğu genci güç durumda bırakmamış ve onu mahcup etmemiş ve güzel bir 

dille uyararak doğru olana yönlendirmiştir. Bu duruma karşılık genç sahâbînin Hz. 

Peygamber hakkındaki son cümlesi ise Allah Rasûlu’nun kendisine verdiği değeri 

hissettiğinin apaçık göstergesi olmuştur. 

Yine bir defasında Allah’ın (c.c.) yasaklarından birini yapmak isteyen bir genç, 

Allah Rasûlu’nun huzuruna gelerek, “Ya Rasûlallah! Bana zina etmem konusunda izin 

ver” deyince bu kötü sözü duyan sahâbîler onu azarlamış ve susturmuşlardı. Ancak Allah 

Rasûlu, onu azarlamadan oturtmuş ve “Söyle bakalım, bir başka kişinin senin annen ile 

zina yapmasını ister misin?” buyurunca genç, “Hayır, asla istemem” diye cevap vermiş 

Hz. Peygamber de “Öyleyse hiç kimse annesine böyle şeyler yapılmasını istemez” 

buyurmuştu. Hz. Peygamber (s.a.v.); daha sonra kızını, kız kardeşini, halasını, teyzesini 

bu şekilde tek tek sorunca delikanlı, hoşlanmayacağını söyleyerek hatasını anlamıştır. Hz. 

Peygamber de (s.a.v.) kendisine hayır dua ederek delikanlıyı uyarmıştır.710 Bu örnekte de 

                                                      
707  Ebû Dâvud, “Cihâd” 92. 
708  Müslim, “Mesâcid” 33. 

709  Mübarekfûrî, Tuhfetü’l-ahvezî bi şerh-i Câmiu’t-Tirmizî, 2/365. 
710  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 36/545. 



 
 

102 
 

anlatıldığı gibi asıl hedef gençleri azarlamak, itmek, reddetmek değil, önemli olan onları 

bataklıklara düşmelerini engellemektir.711 Hz. Peygamber; o genci azarlamadı, 

reddetmedi, genci kırmadan güzel bir şekilde hatalarını düzeltti ve ikna yolunu tercih 

ederek gence değer verdiğini hissettirdi. Bu örnek, Hz. Peygamber’in olumsuz 

durumlardaki tavrını bize göstermektedir. Ayrıca gençleri ikna ederek etkili ve kalıcı 

sonuçlar hazırladığını ve ne şekilde gençleri kazandığını göstermektedir. 

Yine arkadaşlarıyla beraber sefere çıkan Câbir, başından yara alan bir kişinin 

ihtilam olduğunu ve bu sebeple “benim için teyemmüm ruhsatı varmı dır?” diye 

sahâbîlere danıştığını aktarmıştır. Sahâbîler, bu soruya karşılık “suyu kullanmaya güç 

yetirebilirsin” diyerek teyemmüm konusunda ruhsat vermedikleri için, başından 

yaralanan kişinin gusül aldıktan sonra hastalığının artması sonucu vefat ettiğini 

söylemiştir.712 Olay Hz. Peygamber’e anlatılınca şöyle buyurmuştur: “Onu öldürdüler, 

Allah da onların canını alsın. Bilmediklerinde sorsalardı ya! Çünkü cahilliğin ilacı 

sormaktır. Onun teyemmüm yapması, yarası üzerine bir parça bez bağlayıp üstünü 

meshetmesi ve vücudunun diğer kısımlarını da yıkaması yeterliydi”713 Bu hadiste Allah 

Rasûlu, gençlere problemlerin çözüm konusunda bilgiler vererek neler yapılması 

gerektiğini anlatmıştır. Cehalet hastalığından ve probleminden kurtulmanın çaresi, 

insanların bilmediğini ehil olana sormasıdır. Nitekim Kur’ân’da “Şâyet bilmiyorsanız 

ilim ehline sorunuz”714 buyrulmuştur. Bu şekilde ilim ve eğitim yoluyla sıkıntının 

çözüleceği açıklanmıştır. 

Bir diğer örneğimiz Allah Rasûlu’nun (s.a.v.) muhabbet duyduğu gençlerden 

Üsâme b. Zeyd, (ö. 54/674) ile ilgilidir. Üsâme (r.a.), Mekke fethinde bir kolye çalmış bir 

kadının715 affı hususunda aracı olmak adına Hz. Peygamber’e gelmişti. Suç işlemiş bir 

kişinin asalet sahibi ve değerli biri olması sebebiyle suçunun görmezlikten gelinme talebi, 

Rasûlullah’ın minbere çıkıp şu konuşmayı yapmasına sebep olmuştu. 

“Ey insanlar! Sizden öncekiler, kendilerine nüfuz sahibi ve önemli bir kişi suç işleyerek 

geldiğinde, ona ceza vermediler. Ancak nüfuz sahibi olmayan ve zayıf, güçsüz bir kişi suçlu 

                                                      
711  Ağırman, “Hz. Peygamber’in Gençlere Yaklaşımı”, 406. 
712  Nureddin es-sindi, Hâşiyetü’s-sindi alâ Sünen-i İbn-i Mâce, 1/202. 
713  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 5/173; Ebû Muhammed Abdullah b. Abdirrahman Dârimî, Sünen-i 

Dârimî, thk. Hüseyin Selîm Esed, 1. Baskı (Riyâd: Dâru’l-Muğnî, 2000), “Tahâret” 70; İbn Mâce, 

“Tahâret” 93. 
714  el-Enbiyâ 21/7 
715  Bedreddîn Ayni, Umdetü’l-kârî, 16/60. 



 
 

103 
 

olarak geldiğinde hemen cezalandırdılar. Bu adaletsizlikten dolayı helak oldular. Allah’a yemin 

ederim ki, hırsızlık yapan kızım Fatıma da olsa, onu cezalandırırım.”716 

Önceki ümmetlerden Benî İsrâil’in böyle uygulamaları sebebiyle helâk olduğunu 

açıklayan Allah Rasûlu,717 bu duruma kızdığı halde, aracılık yapmaya gelen Üsâme’yi 

utandırmamış, kırıcı söz söylememiş ve incitmeden tepkisini belirtmiştir. 

Bir başka örnekte Ümmü Seleme’nin evladı Ömer’in yemek esnasında elini tabağın 

çevresinde dolaştırdığını gören Hz. Peygamber, “Delikanlı, besmele çek, sağ elinle ve 

önünden ye!”718 şeklinde onu kırmadan uyarmıştır. Yine Abdullah b. Abbas bir gece 

Allah Rasûlu’nun eşi, teyzesi Meymûne bt. Hâris’in (r. anhâ) hânesinde kaldığını ve Hz. 

Peygamber’in gecenin bir kısmında kalkıp namaza durduğunu, kendisi de Rasûlullah’ın 

sol tarafına namaza durunca Hz. Peygamber, onun yerini değiştirerek sağ tarafına aldığını 

aktarmıştır.719 Bu rivayette Allah Rasûlu, bir hata veya eksiklik gördüğünde onu 

düzeltmeye çalışmış ve bu uyarıyı kırmadan ve incitmeden yapmıştır. 

Tüm bu örnekleri incelediğimizde Hz. Peygamber; gençleri kırmadan, 

azarlamadan, onları sabırla dinleyerek, dinin temel prensiplerine zıt davranışlar yapsalar 

dahi onları utandıracak şekilde eleştirmemiş, hata yaptıklarında uygun bir dille uyarmış 

ve hatalarını yüzlerine vurmamıştır. Yanlışları düzeltme hususunda Rasûlullah’ın zarafet 

ve kibarlık içerisinde davranış gösterdiği gâyet açıktır. Bu durum, gençlere verdiği 

değerden ileri gelmektedir. Ayrıca Hz. Peygamber (s.a.v.), uygulamalarında kalıcı çözüm 

yöntemleriyle gençleri kazanmıştır. Rasûlullah’ın gençleri hayra yönlendirmede 

uyguladığı yöntemlerden biri de onlara sadece yapıp yapmayacağı şeyleri söylemek 

yerine nasıl, niçin ve neden yapılacağını açıklamasıdır. 

2.10.   Gençlere Yumuşak ve Müsamahalı Davranması 

Allah Teâlâ (c.c.) Kur’ân-ı Hakim’de “Ya Muhammed! Biz seni ancak âlemlere 

rahmet olarak gönderdik”720 ve “Andolsun, size kendi içinizden öyle bir peygamber 

gelmiştir ki, sizin sıkıntıya düşmeniz ona çok ağır gelir. O size çok düşkün, müminlere 

karşı da çok şefkatli ve merhametlidir”721 âyetleri, Allah Rasûlu’nun şefkat ve affetme 

                                                      
716  Buhârî, “Meğâzi” 55; Müslim, “Hudud” 8,9. 

717  Bedreddîn Ayni, Umdetü’l-kârî, 16/60. 
718  Buhârî, “Et’ıme” 2; Müslim, “Eşribe” 108; İbn Mâce, “Et’ime” 8. 

719  Buhârî, “Ezân” 158; Müslim, "Salâtü’l-müsafirin" 181. 
720  el-Enbiyâ 21/107 
721  et-Tevbe 9/128 



 
 

104 
 

anlayışını uygulamak için görevlendirildiğinin açıkça belirtisidir. Yine “İyilikle kötülük 

bir olmaz. Kötülüğü en güzel bir şekilde def et. Bir de bakarsın ki, seninle arasında 

düşman olan kimse sanki sıcak bir dost oluvermiştir”722 ve “Sen kötülüğü en güzel bir 

şekilde def et…”723 gibi âyetlerde verilen mesaj, sana kötülük yapan kimseye iyilik 

yaptığın takdirde senin ona yaptığın bu iyilik onun kalbinde sana karşı kötü bir his 

bırakmayıp kalbinin arınmasına ve seni sevmesine, sana şefkat göstermesine sebep olur. 

Nitekim o adeta senin candan bir dostun, sana karşı şefkatli ve sana iyiliği itibariyle yakın 

birisi olur.724 Bu da en büyük kazançtır şeklinde açıklanmıştır. Ayrıca “Kullarıma söyle: 

(İnsanlara karşı) en güzel sözü söylesinler…”725 ve “Allah, zulme uğrayanın dile 

getirmesi dışında, çirkin sözün açıklanmasını sevmez”726 mealindeki âyetlerde ise 

dilimize sahip çıkarak güzel konuşmamız emredilmektedir. Allah Rasûlu’nun yumuşak 

bir huya sahip olması, çehresinin tebessüm ile dolu ve kibar bir dili olması sebebiyle 

hayatının her safhasında bu emirleri başarılı bir şekilde uyguladığını görüyoruz. 

Allah Rasûlu’nun “İnsanlara acımayana Allah da acımaz”727 ile “Merhamet 

etmeyene merhamet edilmez”728 hadisleri, dinin vazgeçilmez ilkeleridir. Ayrıca bir diğer 

hadiste inananların birbirlerini sevmesi ve merhamet etmesi, rahatsızlanan bir organ 

sebebiyle acı çekerek uykusuz kalan bir bedene benzetilmiştir.729 Bu rivayetler; 

müslümanların birbirleri üzerindeki haklarını yüceltmek, onları merhamete, nezakete, 

birbirlerine yardım etmeye teşvik etmek içindir.730 Hadis kaynaklarında merhametin 

yüzlerce örneği bulunmaktadır. 

Kalp katılığını yumuşatan, nefretin yerine muhabbeti oluşturan, kin ve düşmanlığı 

yok eden, müminleri birbirine yaklaştıran ve bağlayan şefkat ile merhamet duygusudur. 

Rasûlullah, yaşantısının her anında şefkat ve merhametin önderi olmuştur. İslâm’a giren 

veya girmeyen, dost olan veya düşman olan tüm insanların merhamet ve şefkatinden 

nasiplendiğini görmekteyiz. Nitekim Hz. Peygamber, torunları Hasan ve Hüseyin’i 

                                                      
722  Fussilet 41/34 
723  el-Müminûn 23/96 
724  Hafız İbn Kesir, İbn-i Kesîr, 6/246,247. 
725  el-İsrâ 17/53 
726  en-Nisâ 4/148 
727  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 31/507,508; Müslim, “Fedâil” 66; Tirmizî, "Birr ve’s-sıla" 16; “Zühd” 48. 
728  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 12/17,236; Müslim, “Fedâil” 65; Ebû Dâvud, “Edeb” 65; Tirmizî, "Birr 

ve’s-sıla" 12. 
729  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 30/323,330; Müslim, "Birr ve’s-sıla" 65,66. 
730  Nevevî, Şerhu’n-Nevevî alâ Müslim., 16/139. 



 
 

105 
 

öperek okşadığı bir günde merhametten uzak bir kişi Rasûlullah’ın yanına gelmiştir. 

O’nun bu merhamet dolu davranışı sebebiyle hayretler içinde kalan adam, “Benim on 

evladım var. Bunlardan birini dahi öpmedim” deyince, Allah Rasûlu de “Allah kalbinden 

merhamet duygusunu söküp almışsa ben ne yapayım” buyurmuştu. Sonrasında ise 

“Merhamet etmeyene merhamet edilmez”731 sözlerini söylemişti. 

Kur’ân’da Rasûlullah’ın kaba ve katı olmadığı,732 böyle olması durumunda 

çevresinden dağılıp gidecekleri uyarısı733 vurgulanmaktadır. Bu özelliği sebebiyle Allah 

Rasûlu, daima toplayıcı olmuş, insanlar da etrafında toplanmışlardır. İnsanları 

yetiştirirken etkili bir şekilde olumlu neticelere ulaşmanın usulü, “(Ey Muhammed!) 

Rabbinin yoluna, güzel öğütle, hikmetle çağır ve onlarla en güzel şekilde mücadele et”734 

ile “Allah’ın merhameti sayesinde sen onlara karşı yumuşak davrandın”735 âyetleridir. 

Hz. Peygamber (s.a.v.), muhatabına bir uyarıda bulunmak veya bir şeyler öğretmek 

istediği vakit önce onu yumuşatıp gönlünü kazanır, akabinde uyarısını yapar, sözlerini 

söylerdi. Olumlu olmayan durumlarda dahi ağırbaşlılık ve nezaketi korurdu. Allah Rasûlu 

(s.a.v.), öfkeleneceği durumlarda dahi sakin ve soğukkanlı olmaya dikkat eder, 

muhatabını ikna ederek bilgi vermeye çalışırdı.736 

Bu konudaki ilk örnekte Hz. Peygamber (s.a.v.), İslâm nişaneleriyle istihza eden 

gençleri kibarlıkla kendi safına çekmiş ve onların müslüman olmalarına vesile olmuştu. 

Allah Rasûlu’nun müezzinliğini yapan Ebû Mahzûre’nin (ö. 59/679) hatırası şöyle ifade 

edilmektedir. Namaz için müezzinin ezana başlamasıyla Rasûlullah’a (s.a.v.) düşman 

olan ve kin kusan Kureyş’ten yaklaşık 10 genç, ezanı duyunca gizlenip istihza ederek 

müezzini taklit etmeye başlamışlardı. Aralarından bir gencin sesini beğenen Allah 

Rasûlu, gençleri yanına çağırmış ve teker teker ezan okutmuştu. Ebû Mahzûre’yi 

dinleyince ona ezanın lafızlarını öğretmiş, namaz için vakit geldiğinde eliyle alnını 

okşayarak ezan okumasını emretmişti. Rasûlullah, ezanı isteksiz okuyan Ebû Mahzûre’ye 

biraz para vererek duada bulunmuştu.737 Allah Rasûlu’nun bu davranışı sebebiyle 

                                                      
731  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 16/393; Buhârî, “Edeb” 18. 
732  et-Tevbe 9/128 

733  Âl-i İmrân, 3/159 

734  en-Nahl 16/125 
735  Âl-i İmrân, 3/159 

736  M. Yaşar Kandemir, Örneklerle İslâm Ahlâkı (İstanbul: Nesil Yayınları, 2008), 382. 
737  İbn Mâce, “Ezân” 2; Nesâî, “Ezân” 5. 



 
 

106 
 

kalbinde nefret ve öfkeden eser kalmayan Ebû Mahzûre’nin tüm karşı duyguları tümüyle 

muhabbet ve sevgiye dönmüştü. O (r.a.), Hz. Peygamber’in (s.a.v.) elinin değdiği yerdeki 

saçları ne tıraş etmiş ne de ayırmış olduğu gibi bırakmıştı. Kalbi İslâm’a ısınmış olan Ebû 

Mahzûre, İslâm ile şeref bulmuş ve Allah Rasûlu’nden Harem-i Şerif’e müezzin olmayı 

istemişti.738 Bu olay, Rasûlullah’ın gençlerin kişilik inşasında uyguladığı sevgi, 

merhamet ve hoşgörüye dayalı eğitim öğretim metodunun, muhatapların üzerindeki 

etkisini, nasıl bir değişim ve dönüşüm meydana getirdiğini gösteren dikkat çekici bir 

örnektir. Bu hâdisede, Hz. Peygamber’in genç yaştaki birinin yaptığı yanlıştan, güzel bir 

yöntem ile vazgeçirdiği görülmektedir. O’nun (s.a.v.) ezan ile dalga geçen bir delikanlıya 

ezanı öğretmesi, örnek alınması gereken bir durumdur.739 Allah Rasûlu, genç 

sahâbîleriyle iletişime geçerken onları tanımaya özen göstermiş, merhamet ve şefkatini 

onlardan esirgememiştir. 

Tüm bu örnekleri değerlendirdiğimizde Rasûlullah, genç sahâbîlerini yetiştirirken 

onlara karşı davranışlarında; zorluğun yerine kolaylığı, sertliğin yerine yumuşaklığı, 

hoşgörüsüz davranmanın yerine müsamahayı tercih ederek onları muhabbet ile eğittiğini 

görüyoruz. 

2.11.   Gençlere Sır Vermesi 

Sır kelimesi “gizli tutulan, saklanan, bir şeyin iç yüzü” gibi anlamlara gelmektedir. 

Terim olarak ise genellikle birinin gizlediği, başka kimselerce duyulmasını istemediği, 

kendisi yahut bir başkasına ait özel bilgi için kullanılmaktadır.740 Hz. Peygamber, 

sözlerinde bu konunun önemine dikkat çekmiş, ashab da tutum ve davranışlarıyla bu 

konuyu önemsemişlerdir. 

İlk örneğimiz genç sahâbî Enes b. Mâlik hakkındadır. Hz. Peygamber, genç Enes’e 

bir sır söylemiş, o da “Artık ben o sırrı, Rasûlullah’dan başka kimseye bildirmedim. 

Yemîn olsun annem Ümmü Suleym de onu sordu ben o sırrı ona da bildirmedim” diyerek 

o sırrı sakladığını söylemiştir.”741 Aynı zamanda genç yaşında Allah Rasûlu’nun sırrına 

                                                      
738  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 24/98; Ebû Dâvud, “Ezân” 2. 
739  Sarıcık, “Ebû Mahzûre”, 10: s. 180. 
740  Mustafa Çağrıcı, “Sır”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2009), 

37: s. 113. 
741  Buhârî, “İsti’zan” 46; Müslim, "Fedâilu’s-sahâbe" 145. 



 
 

107 
 

sadık kalarak kimseye söylemeyen Enes (r.a.), bir kişinin takva sahibi olabilmesi için 

dilini tutması gerektiğini söylemiştir.742 

Yine Hz. Peygamber, en yakınlarından ve onun yegâne sır sahibi olan Huzeyfe b. 

Yemân’a münafıkların isimlerini gizli olarak açıklamış, “Ben sana bir sır vereceğim, onu 

asla kimseye söyleme!” demiştir. Daha sonra münafıklardan bir grubu sayarak onların 

cenaze namazına katılmamasını öğütlemiştir.743 Huzeyfe, Hz. Peygamber’in kendisine 

güvendiği, kendisiyle birtakım sırlarını paylaştığı seçkin bir şahsiyettir. Huzeyfe (r.a.), 

sâhib-i sır diye nitelenmiştir.744 Rasûlullah’ın ashabının içerisinde nice sahâbîler varken 

sırlarını sadece Huzeyfe’ye açması ve ona bildirmesi genç sahâbî Huzeyfe’nin Rasûlullah 

katındaki derecesine işarettir ve gençlere güvendiğinin bir göstergesidir. 

2.12.  Değerlendirme 

Allah Teâlâ’nın (c.c.) insana verdiği nimetlerin en önemlilerinden biri de gençlik 

nimetidir. Genç, bu dönem içerisinde elde ettiği tecrübe ve birikimlerle, hayatını tümüyle 

şekillendirebilir. Maddeler halinde açıkladığımız örneklerden anlaşılacağı üzere Allah 

Rasûlu, genç sahâbîler ile iyi ilişkiler kurmuş, onlara değer vermiş ve en muazzam 

biçimde onları yetiştirmiştir. Onların eğitimleriyle, evlilikleriyle ve tüm alanlardaki 

yaşantılarıyla çok yakın ilgi kurmuş, onların görüşleri, uyarı ve itirazlarını dikkate 

almıştır. Allah Rasûlu’nun samimi ilgisi, sıcak davranışı ve eğitim yöntem-metotları 

sebebiyle gençler; canını, malını, ailesini kısacası her şeylerini Allah için verebilecek bir 

duruma gelmişlerdir. 

Allah Rasûlu’nun gençleri eğitirken belirli bir yol ve yöntem takip ettiğini ve bu 

vazifeyi en mükemmel şekilde yerine getirdiğini görüyoruz. Hz. Peygamber konuşurken 

veya sorulan soruları cevaplarken tane tane sayılabilecek şekilde, anlaşılır, sade ve 

ezberlenmeye uygun bir şekilde konuşmuş; İslâm’ı insanlara ulaştırırken de özlü sözlerle, 

dinleyenlerin anlayacağı şekilde beliğ ve etkili bir şekilde tebliğ etmiştir. Bir konuyu 

anlatırken vücut diline, jest ve mimiklere, ses tonuna son derece dikkat etmiş ve 

gerektiğinde bunları yerli yerince kullanmıştır. Ayrıca Hz. Peygamber’in eğitimde 

                                                      
742  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 9/21. 
743  Ebû Bekr Abdürrezzâk es-Sanʿânî Abdürrezzâk b. Hemmâm, el-Musannef, 2. Baskı (Beyrut: Daru’t-

Te’sıl, 2013), 10/277. 
744  Çağrıcı, “Sır”, 37: s. 115. 



 
 

108 
 

başarısının sırrı ve yöntemi, ümmetine en güzel biçimde rol-model olmasıdır. Hz. 

Peygamber, gençlerin eğitirken onların özelliklerini, ihtiyaç, ilgi, beklenti, seviye, huy 

v.b. yönlerini dikkate almış onlara bu özellikler doğrultusunda eğitim vermiştir. 

Gençlerin fıtratına ve ruh haline göre durumlarını gözeterek usandırmadan dengeli, 

kolaylık göstererek, açık ve anlaşılır şekilde eğitmiş müsamaha ve sabırla davranmıştır. 

Böylelikle bütün insanların örnek alacağı, başarılı genç sahâbîler ve nesiller yetiştirmiştir.  

Yine gençlerin Hz. Peygamber’den işitecekleri güzel sözlerin ve hayır duanın 

gençlere olan muhabbetinin bir yansıması olduğunu söyleyebiliriz. Bu durum, onları 

psikolojik anlamda güçlü kılmaktadır. İnsan, başkaları tarafından önemsenmeyi sever, 

kendisini dinleyenlerin olması ve sözlerinin benimsenmesi hoşuna gider. Allah Rasûlu de 

özellikle fikirlerini ve görüşlerini önemsediği genç sahâbîlerle istişare etmiş, onların 

görüşlerine başvurmuş, onların fikirlerini, isteklerini ve tekliflerini dinlemiştir. Gençler 

de çekinmeden ona görüş ve fikirlerini açıklamışlardır. Zira bu uygulamanın gençlerin 

düşünce, yorum ve değerlendirme gibi becerilerini geliştirdiği, kişilerin kendi fikirlerinin 

sorulduğu kararları daha fazla sahiplendiği ve bu kararlarla ilgili durumlara itirazın az 

olduğu bir gerçektir.  

Rasûlullah’ın gençleri hayra yönlendirmede uyguladığı yöntemlerden biri de onlara 

sadece yapıp yapmayacağı şeyleri söylemek yerine nasıl, niçin ve neden yapılacağını 

açıklamasıdır. Bu da eğitim-öğretimin kendisine aktarıldığı kişide, yaptığı işi bilinçli ve 

istekli yapmasına sebep teşkil etmektedir. Rasûlullah, genç sahâbîlerini yetiştirirken 

onlara karşı davranışlarında; zorluğun yerine kolaylığı, sertliğin yerine yumuşaklığı, 

hoşgörüsüz davranmanın yerine müsamahayı tercih ederek onları muhabbet ile eğittiğini 

görüyoruz. Hz. Peygamber gençleri eğitirken daima uygun zamanları gözetlediğini ve 

onları bıktıracak şekilde vaaz ve telkinlerde bulunmadığını unutmamamız gerekir.  

Ayrıca Hz. Peygamber’in İslâm dininin tebliği konusunda mallarıyla, canlarıyla 

mücadele eden genç sahâbîleri cennetle müjdelemesi; çevresindeki gençlerle rahat 

iletişim kurarak onlara, kendisine şaka yapılma imkânı vermesi; ümmetini asla 

küçümsemeden, aralarında bir ayrım gözetmeden, olumsuz bir kelam etmeden tebessüm 

göstererek güler yüzlü olması; yanlışları düzeltme hususunda zarafet ve kibarlık 

içerisinde davranış göstermesi; sevgisini kimi zaman dille, kimi zaman da güzel 



 
 

109 
 

duygularla bizzat göstererek uygulaması; gençler ile ilişkilerinde önemli eğitim 

yöntemleri olarak istifademize sunulmuştur. 

Günümüz eğitimcilerinin en büyük eksikliği, öğrettiği ve nasihat ettiği şeyleri 

kendisi yapmaması ve öğrencilere örnek olamamasıdır. Eğitim esnasında sözün tesir 

alanının artması, öncelikle söyleyenin uygulaması ve rol-model olma durumuna bağlıdır. 

Aktardığımız bu bilgiler eğitimciler tarafından uygulandığı takdirde geleceğimiz 

açısından olumlu katkılar sağlayacaktır. Ayrıca günümüz gençlerinin de ümmetin 

bugününü ve geleceğini şekillendirmede aktif bir rol almak için yüksek eğitimli ve bilgi 

sahibi olmaları gerekmektedir. Her genç hakikati aramalı ve talep etmelidir. 

  



 
 

110 
 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

3. HZ. PEYGAMBER’İN GENÇ SAHÂBÎLERE GÖREVLER VERMESİ 

Allah Rasûlu, genç sahâbîlerini gelecek için yetiştirir, sorumluluklar verir ve 

verdiği görevlerin yapılıp yapılmadığını kontrol ederdi.745 Allah Rasûlu (s.a.v.); gençlerin 

beceri, yetenek ve kabiliyetlerini göz önünde tutarak önemli vazifeler vermek suretiyle 

mesuliyet bilinci gelişmiş bir gençliğin yetişmesini istemiş ve bu konuda gereken her 

türlü desteği vermiştir. Verilen vazifeleri en güzel bir şekilde yerine getirmede, görev 

verilen kişinin başarısı kadar o vazife için en uygun ve liyakatli kişileri görevlendirenlerin 

başarısı da söz konusudur. Kendisine îmân eden insanları olumlu ve olumsuz yönleriyle 

çok iyi tanıyan Allah Rasûlu, görev verirken de ümmetin geleceği adına en büyük başarıyı 

sağlayacak liyakatte olan genç sahâbîleri tercih etmiştir. 

Rasûlullah, etrafındaki genç sahâbîlere verdiği çok önemli vazifelerle onlara ne 

kadar çok itimat ettiğini ve onları ne kadar çok önemsediğini göstermiştir. Böylece bu 

genç sahâbîlerden valiler, ülkeleri fetheden komutanlar, diplomatlar, kadılar, öğretmenler 

v.b. önemli görevleri layıkıyla yerine getiren müminler çıkarmıştır. Allah Rasûlu’nun 

(s.a.v.) gençlere karşı onurlandırıcı, yüreklendirici, toleranslı ve güvene dayalı yaklaşımı 

gençlerin öz güvenleri yüksek birer fert olmalarında ve güçlü bir kişilik geliştirmelerinde 

büyük bir değere sahiptir. Hz. Peygamber’in görev verdiği gençler için bizzat örnek 

kendisi olmuştur. Ayrıca görevlendirme yaparken insanlar arasında ayrımcılık yapmayıp 

önce liyakati tercih ettiğine şahit olmaktayız.746 

Verilen bu vazifeler içerisinde özellikle yöneticilik vazifesi, büyük bir mesuliyet 

gerektirmekte ve bu mesuliyeti yerine getirmeyenler için âhirette bir cezanın beklediğini 

unutmamak gerekir. Allah Rasûlu (s.a.v.), yöneticiliğin istenebileceğini lakin 

yöneticiliğin kıyamette pişmanlık olacağını belirterek bazı sahâbîlere yöneticilik görevi 

vermemiştir.747 Verdiği bu kararda tevdi edilen görevleri gerektiği gibi yapamayacak 

olanlar ve zayıf olmaları sebebiyle bu işe ehil olmayan bazı sahâbîlerin durumu göz 

önünde bulundurulmuştur.748 

                                                      
745  Ağırman, “Hz. Peygamber’in Gençlere Yaklaşımı”, 404. 
746  Şahin, Hz. Peygamber’in Görev ve Sorumluluk Verdiği Kişiler ve Gözettiği Kriterler, s. 7. 
747  Buhârî, “Ahkâm” 7. 
748  Bedreddîn Ayni, Umdetü’l-kârî, 24/227; Komisyon, Hadislerle İslâm, 7/218. 



 
 

111 
 

3.1.  Görev Verilen Gençlerin Özellikleri 

İnsanları idare etmek, ülke yönetmek, savaşlarda komutanlık yapmak, hâkimlik ve 

muallimlik yapmak, İslâm’ı tebliğ etmek v.b. Hz. Peygamber’in verdiği görevlerin 

hakkıyla yerine getirilmesi için bazı vasıf ve kabiliyetlere sahip olmak gerekmektedir. 

Aksi takdirde sonu hüsran olan durumlar ortaya çıkabilir. Nitekim bir gün Zeyd b. Sâbit, 

Hz. Peygamber’in yanında yöneticilik ne kötü şey demesi üzerine, O (s.a.v.), “Yöneticilik 

hakkı olanı ve helali alan kişi için ne güzeldir! Hakkı olmayanı alan bu sebeple ahirette 

kaybedecek kişi için ne kötü şeydir!”749 buyurmuştur. Hz. Peygamber, bulunduğu 

konumun kendisine emanet verildiği bilinciyle bu görevi hakkıyla yapan kimseleri 

müjdelemiş, hakkını veremeyen ve emanete ihânet eden kimseleri de uyarmıştır. O 

(s.a.v.), gençlere görev verirken bazı kriterleri ön planda tutmuştur. Bu kriterlere 

maddeler halinde kısaca değineceğiz. 

3.1.1.  Ehliyet ve Liyakat 

Önemli işler için görevlendirilen kişilerin muhakkak bazı vasıflara sahip olmaları 

gerekmektedir. Bunlardan birincisi belki de en önemlisi, görev verilen kişinin işin ehli 

olması ve liyakat sahibi olmasıdır. İşlerin, ehil olan kimselere verilmesi gerektiği Kur’ân-

ı Hakim’de, “Allah size, emanetleri mutlaka ehline vermenizi ve insanlar arasında 

hükmettiğinizde adaletle hükmetmenizi emrediyor…”750 şeklinde buyrulmaktadır. Allah 

Rasûlu’nun “İşler ehli olmayan kimselerin elinde olduğu vakit kıyameti bekleyin”751 

buyruğu ise görevlendirmelerde ehliyet ve liyakatin önemini göstermektedir. Çünkü 

görevin başarı ile sonuçlanması, kapasite ve yeteneğe bağlıdır. Hz. Peygamber de görev 

verirken bu hususa çok dikkat etmiştir. Ayrıca, “Kur’ân’ı en iyi okuyanınız size imamlık 

etsin”752 hadisi, önemli işleri yapacak kişilerin bir vasfı olması gerektiği, bazı insanların 

bazı işlere uygun olmadığını ortaya koymaktadır. Allah Teâlâ (c.c.), dini tüm insanlara 

ulaştırması için bu göreve ehil olan kişileri peygamber olarak seçtiği gibi, Allah Rasûlu 

de eğittiği sahâbîlerden ehliyet ve liyakati önceleyerek ehil olanlara görevler vermiştir. 

                                                      
749  Taberânî, el-Mu’cemü’l-kebîr., 5/127. 
750  en-Nisâ 4/58 
751  Buhârî, “İlim” 2. 
752  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 28/295; Müslim, “Mesacid” 291; Ebû Dâvud, “Salât” 61; İbn Mâce, 

"İkâmetü’s-salavât" 46. 



 
 

112 
 

Habeşistan hicreti için kafile başkanı olarak görevlendirilen ve İslâm adına konuşan 

Cafer b. Ebî Tâlip, bu işe ehil olması sebebiyle Necaşi’yi rahat bir şekilde kabullendirmiş, 

İslâm’ın ilk öğretmeni olarak görevlendirilen Mus’ab b. Ümeyr (r.a.), yine işinin ehli 

olması sayesinde başarılı olmuş ve birçok kişinin İslâm ile şereflenmesine vesile 

olmuştur. İşin ehli olmak sadece bilgi sahibi olmak ile değil samimiyet, vefakarlık, yüce 

ahlak, güçlü irade, güzel örneklik ve sabır ile birlikte anlam kazanmaktadır. Bir kimsede 

gerekli ilmi birikim ve bu vasıflar olmadan bu işin üstesinden gelmesi mümkün değildir. 

Hz. Peygamber, bazı sahâbîlere önemli vazifeler verirken kendilerine bu görevlerin 

verilmesini arzu eden bazı sahâbîleri de bu görevlerden sakındırmıştır. Örneğin, “Ben de 

valilik yapabilirim” diyerek böyle bir göreve getirilmeyi arzulayan Ebû Zer’e (ö. 32/653) 

Allah Rasûlu (s.a.v.), “Ebû Zer! Sen zayıf birisin. Bu valilik bir emanettir. Gerçekten 

kıyâmet gününde o kepazelik ve pişmanlıktır. Yalnız onu hakkı ile alarak o hususta 

üzerine düşeni yapan müstesna!”753 buyurarak onu yöneticilikten sakındırmıştır. Bu 

hadis, özellikle yöneticilik görevlerini yerine getiremeyecek kadar zayıf olan kimseler 

için uzak durması gereken emanetlerdendir. Utanç ve pişmanlık ise buna layık olmayan 

kişi için geçerlidir. Eğer bu görev adaletle yapılmazsa Cenab-ı Hak kıyamet günü onu 

rezil eder, ifşa eder. Kendisi de görevinde ihmal ettiği şeylerden dolayı pişman olur. Kim 

yöneticiliğe lâyıksa ve bu görevde adaletli olursa onun için ahirette büyük bir mükâfat ve 

karşılık olacaktır.754 Benzer bir rivayette Hz. Peygamber, “Vallahi, biz bu yönetim işine 

ne onu isteyen birini tayin ederiz, ne de ona hırs gösteren birini!”755 buyurmuştur. Ayrıca 

bir görev talebinde bulunmayan Ebû Mûsâ el-Eş’arî’yi ise (ö. 42/662) Yemen’e vali 

olarak görevlendirmiştir.756 Rasûlullah (s.a.v.), Ebû Zer’in karakterini, huyunu beğendiği 

halde dünya hayatına önem göstermeyip zühd hayatı yaşaması sebebiyle, “Sen zayıf 

birisin” buyurarak, valilik görevi için gereken kudret ve kuvvet vasıflarının Ebû Zer’de 

olmadığını îma etmiştir. Bu vasıflarla da yapılan yanlış ve kötülüğe engel olamayacağı 

kanaati sunmuştur.757 Halbuki Hz. Peygamber (s.a.v.), Ebû Zer hakkında, “Şu gök 

kubbenin altında ve yeryüzünün üstünde Ebû Zer’den doğru sözlü kimse yoktur”758 

                                                      
753  İbn Ebi Şeybe, Musannef, “Siyer” 2; Müslim, “İmâre” 16; Hâkim en-Nîsâbûrî, el-Müstedrek, 4/103. 
754  Nevevî, Şerhu’n-Nevevî alâ Müslim., 12/210. 
755  Buhârî, “Ahkâm” 7. 

756  Buhârî, "İstitâbetü’l-mürteddîn", 2. 
757  Azimâbâdî, Avnu’l Ma’bûd, 8/50. 
758  Tirmizî, “Menâkib” 36. 



 
 

113 
 

buyurarak sevgisini dile getirmiştir. Böyle olduğu halde Allah Rasûlu, Ebû Zer’in talep 

ettiği vazifeyi tam anlamıyla yapamayacağını düşünerek bu isteği güzel bir dille red 

etmiştir. Bu hâdise, yönetici görevlendirirken Rasûlullah’ın ne kadar dikkat ettiğini 

anlatmaktadır. 

Kısaca ehliyet ve liyakat, yöneticilik yapacak kişinin mesuliyetlerini ve vazifelerini 

tam anlamıyla başarılı bir şekilde yerine getirebilecek özelliklerin bulunması manasına 

gelmektedir. Yani kişinin, sorumluluk verilerek aldığı bu görevi hakkıyla yapabilecek 

donanım ve bilgiye, elinin altındakilerin hak ve hukuklarını koruyabilecek ve ihtiyaçlarını 

karşılayabilecek kabiliyet ve güce, adalet ve hakkı uygulayabilecek kararlılığa, liderlik 

yaptığı toplumu idare edebilecek vasıflara sahip olması gerekmektedir. 

3.1.2.  Görev ve Sorumluluk Bilinci 

İslâm dini, yöneticilik yapacak kişiler için aldıkları mesuliyeti yerine getirme 

konusunda hassas davranmayı emretmiş ve bu görevi yapacaklara sorumluluklarının 

ağırlığını hatırlatmıştır. Hz. Peygamber (s.a.v.), yöneticilerin mesuliyetini, “Hepiniz tıpkı 

bir çoban gibisiniz ve hepiniz sorumluluğunuz altındakilerden mesulsünüz. Yönetici de 

tıpkı bir çoban gibi idaresi altındakilerden sorumludur…”759 örneğiyle hatırlatmış ve 

yönetici olanların elleri altındaki kişilere karşı mesuliyetlerine dikkat çekerek onlara 

istedikleri gibi davranamayacakları konusunda uyarmıştır. Yöneticilik yapan kimsenin 

sorumlulukları; toplumun içine düştüğü problemlere çözüm aramak, onların sorunlarına 

karşı duyarlı olmak ve toplumun menfaatini gözetmektir. Bir yönetici, görev ve 

sorumluluğun bilincinde olarak idaresi altındakilerin huzur ve mutluluğunu sağlamaya, 

halkı ve yönetimi adaletle idare etmeye, mazlumun hak ve hukukunu muhafaza etmeye 

ve halkın ihtiyaçlarını giderecek her türlü imkânı sunmaya gayret etmelidir.760 

Hz. Peygamber, görev ve sorumluluk bilincinin gençlik dönemindeki önemini 

belirtip, “Beş şey gelmeden önce, beş şeyin değerini bilin” buyurarak değeri bilinmediği 

takdirde pişman olunacağı belirtilmiştir. Değeri bilinmesi gereken maddeler içinde 

ihtiyarlık gelmeden önce gençliğin kıymetinin bilinmesi istenmiştir.761 Kısaca gençliğin 

                                                      
759  Buhârî, “Ahkâm” 1; Müslim, “İmâret” 20; Tirmizî, “Cihâd” 27. 
760  M. Yaşar Kandemir v. dğr., Riyâzü’s Sâlihîn Şerhi Peygamberimizden Hayat Ölçüleri (İstanbul: 

Erkam Yayınları, 2013), 2/345. 
761  Nesâî, es-Sünenü’l-kübrâ, 10/400; Hâkim en-Nîsâbûrî, el-Müstedrek, 4/341. 



 
 

114 
 

gelip geçici bir dönem olduğu ve faydalı bir şekilde değerlendirilmesi gerektiği tavsiye 

edilmiştir. 

3.1.3.  Adalet 

Hz. Peygamber, görev verdiği kimselerin özellikle de yönetici olarak görev yapacak 

kimselerin halka karşı adaletle davranması gerektiğini bildirmiş, görevlendirme yaparken 

bu kavramı ön plana almıştır. Rasûlullah (s.a.v), kıyamet gününde hiçbir gölgenin 

olmadığı bir yerde arş-ı a’lâ’nın altında gölgelenecek yedi grup insanı anlatırken bunların 

ilk sırasında “adaletli imam” (yönetici) zikretmiştir.762  Bir başka rivatette, “Kıyamet 

gününde Allah’a iman edenlerin en yakın olanı ve en sevimlisi adil hükümdardır. Allah’a 

en uzak olan ve en çok kızdığı kimse ise zâlim hükümdardır”763 buyurarak kıyamet günü 

bu görev için en büyük kurtuluş vesilesinin adalet olduğunu açıklamış ve yöneticilikte 

adaletin öneminden bahsetmiştir. 

3.1.4.  Fiziki Gelişim 

Erginlik çağına ulaşan bir genç, fiziki açıdan yetişkin bir kişinin elde ettiği güç ve 

kuvvete sahip olur. Bedenlerinin gelişimiyle birlikte yetişkinlerin görevlerini yapabilecek 

seviyede olurlar. Özellikle güç gerektiren askerlik gibi görevlere ilgi duyarlar. Allah 

Rasûlu (s.a.v.), gençlerin dönemsel özelliklerine dikkat ederek onlara değişik yerlerde 

görevler vermiştir. Örneğin, ensar çocukları her sene Hz. Peygamber’e arz edilir ve bu 

kimselerin içinden buluğ çağına eren, güç ve kuvveti yerinde olan kimseler, savaşlarda 

bulunacak askerler arasına katılırdı. Delikanlıların Hz. Peygamber’e arz edildiği bir 

dönemde gençlerden biri asker olarak kabul edilmiş, Semere isimli bir delikanlı ise 

askerler arasına alınmamıştı. Semere bundan ötürü “Ya Rasûlullah siz onu gönderiyor 

beni geri çeviriyorsunuz öyle mi? Eğer siz beni onunla güreştirseniz ben onu yenerim” 

demişti. Allah Rasûlu, onları güreş yaptırmış; Semere, güreşte genci yenince askere 

alınmıştı.764 Bu hadisten anlaşıldığı üzre Hz. Peygamber, genç sahâbîlere bir görev 

vereceği zaman onların fizyolojik gelişimini dikkate almıştır. Genç sahâbîlere 

sorumluluklar verirken onların üstesinden gelebilecekleri vazifeler vermiş, bu sayede 

gençlere güven aşılarken aynı zamanda toplumun değişik bölgelerinde görevlendirmiştir. 

                                                      
762  Buhârî, “Ezân” 36; Müslim, “Zekât” 91; Tirmizî, “Zühd” 53. 
763  Tirmizî, “Ahkâm” 4. 
764  Heysemi, Mecmau’z-zevaid ve Menbau’l-fevaid, 5/319. 



 
 

115 
 

Yukarıdaki bilgileri değerlendirdiğimizde, Hz. Peygamber gençlere görev verirken; 

o görev için ehil olan, liyakatli, adalet sahibi, sorumluluk bilinci olan ve güç ve kuvveti 

yerinde olan kabiliyetli gençleri seçmiştir. Ayrıca Hz. Peygamber’in (s.a.v.) 

uygulamalarına baktığımızda görev verdiği kişilerin önemli niteliklerinin tesbiti 

konusunda ek olarak şu ilkeleri de sayabiliriz; ahde vefa, bağışlama, disiplin, doğruluk, 

edep ve nezaket, ehliyet ve liyakat, emanet, fedakârlık, hitabet, iffet, ihlas, infak ve 

cömertlik, itaat, kanaat, müsamaha, sabır, sadakat, sırdaşlık, sorumluluk, şefkat ve 

merhamet, takva, tevazu, züht gibi ilkeler bunlardan bazılarıdır. Bu ilkeleri daha da 

fazlalaştırabiliriz.765 Bunlar aynı zamanda bir müminde bulunması gereken ölçülerdir. Bu 

ölçülere müminin günlük yaşamında ve çevreyle ilişkilerinde ihtiyacı bulunmaktadır. 

3.2.  Hz. Peygamber’in Gençlere Verdiği Görevler 

İslâm dininde, bir müslüman diğer bir müslümana karşı sorumludur. Bu nedenle 

Hz. Peygamber, “İnsanların en hayırlısı insanlara faydalı olanıdır”766 buyurarak hem 

İslâm’a hem de müslümanlara katkı sağlamak adına onlara çeşitli görevler vermiştir. 

Onlara görev vereceği zaman da o kimsenin bu görevi yerine getirebilecek niteliklere 

sahip olmasına dikkat etmiştir. Hz. Peygamber’in gençlere verdiği görevleri önem 

sırasına göre aşağıda aktarmaya çalıştık. 

3.2.1.  Valilik Görevi 

İslâm devleti büyüyerek sınırları genişledikçe, idari bakımdan bir yapılanma 

zorunluluğu doğdu. İlk zamanlar sadece Medine’den müteşekkil olan İslâm devleti 

zamanla bütün Arabistan’ı kaspayacak şekilde sınırlarını genişletti. Sınırları genişlemiş 

olan devletin başkanlığını, ilk günlerden itibaren Hz. Peygamber yapıyordu. Fetihlerle 

birlikte, İslâm topraklarına katılan bölge ve şehirlerin idaresinde valiler tayin edilme 

zorunluluğu oluşmuştu.767 Hz. Peygamber de (s.a.v.) bu zorunluluk karşısında bölgeyi iyi 

bilen veya orada yetişen kimseleri özellikle İslâm’la şereflenmiş eski yöneticileri 

görevlendirmişti. İslâm toprakları gelişip müslümanlar siyasal, ekonomik ve sosyal 

yönden güçlenmeye başlayınca Hz. Peygamber, valileri merkezden göndermeye 

                                                      
765  Adnan Demircan, Hz. Peygamber (sav) ve Görevliler (İstanbul: Beyan Yayınları, 2023), s. 79-83. 
766  Taberânî, el-Mu’cemü’l-kebîr., 12/453. 
767  Seyfullah Kara, Hz. Peygamber (s.a.v.) Döneminde Gençlik (Yüksek Lisans Tezi, Atatürk 

Üniversitesi, 1996), s. 92. 



 
 

116 
 

başlamıştı.768 Allah Rasûlu, vali olarak gönderdiği sahâbîleri aynı zamanda bulundukları 

bölgede çıkan problemleri çözmelerini, askerî ve yargı faaliyetlerini yürütmelerini, zekât 

ve diğer vergilerin toplanarak gerekli yerlerde harcamalarını, dinî görevleri yerine 

getirmelerini ve İslâm’ın hükümlerini öğretmelerini emretmiş;769 bu görevleri yaparken 

de insanlara kolaylık göstermelerini, işleri zorlaştırmadan nefret ettirmeden müjdeleyerek 

görevlerini yapmalarını tavsiye etmiştir.770 

Hz. Peygamber, vali olarak genç sahâbîleri görevlendirirdi. Görevlendirilen 

gençlerin en önemlilerinden olan, o sıralar 26-27 yaşlarında bulunan ve Yemen’e vali 

olarak gönderilen771 Muâz b. Cebel’dir. Rasûlullah, onu Yemen bölgesine vali olarak 

uğurlarken aralarında önemli bir konuşma geçmiş, bu konuşma hüküm hiyerarşisi 

açısından son derece önemliydi. Bir gün Allah Rasûlu, Muâz’a (r.a.) bir dava geldiğinde 

ne ile hükmedeceğini sorunca Muâz, “Allah’ın kitabına göre hüküm veririm” der. 

Rasûlullah, “O’nda aradığını bulamazsan ne ile hükmedersin?” diye sorunca Muâz da 

“Rasûlullah’ın sünneti üzere hükmederim” der. Allah Rasûlu, “Eğer aradığını orada 

bulamazsan ne yaparsın?” diye sorunca bu defa Muâz, “Kendi icithadımla hükmederim” 

der ve Rasûlullah, onun bu samimi cevaplarından dolayı hoşnut olur.772 Hz. Peygamber’in 

genç sahâbîye art arda kısa ve öz bir şekilde sorular sorması, bir kişiyi eğitirken izlenmesi 

gereken yolu ve insanların davalarını nasıl çözümlenmesi gerektiğini anlatmaktadır. 

Valilik görevi verilen diğer genç sahâbî Attâb b. Esîd’dir. (ö. 13/634)773 Mekke’nin 

fethinden sonra 20 yaşlarında iken Mekke’ye vali tayin edildiği ve maâşa bağlandığı 

rivayet edilmiştir.774 Hz. Peygamber, Attâb’ı vali olarak görevlendirmiş ve “Seni kime 

görevlendirdiğimi biliyor musun” diye sormuş, Attâb da “Allah ve Rasûlu daha iyi bilir!” 

diye cevap verince Allah Rasûlu, Mekkeliler’i îma ederek, “Seni ehlüllah’a 

görevlendirdim” demişti. Yine aynı sene (8/630) Attâb, Hz. Peygamber’den hac için 

görevlendirme olmaksızın insanlara hac görevini de yaptırmıştı.775 

                                                      
768  Ünal Kılıç, “Vâlî”, Diyanet İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2012), 42/493. 
769  Demircan, Hz. Peygamber (sav) ve Görevliler, s. 32. 
770  Buhârî, “Cihâd” 161; Müslim, “Cihâd” 7. 
771  Sarıçam, Hz. Muhammed ve Evrensel Mesajı, 411. 
772  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 36/333,382,417; Ebû Dâvud, “Akdiyye” 11; Tirmizî, “Ahkâm” 3. 
773  Taberânî, el-Mu’cemü’l-kebîr., 17/162; Atar, “Attâb b. Esîd”, 4: 93. 
774  Ağırman, “Hz. Peygamber’in Gençlere Yaklaşımı”, 405. 
775  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 6/35. 



 
 

117 
 

Bir diğer genç vali Osman b. Ebû’l-Âs’tır. (ö. 51/671) Hz. Peygamber, onu Tâif 

bölgesine vali olarak görevlendirdiği zaman bazı tavsiye ve uyarılarda bulunarak, “Ey 

Osman! Namazı hafif kıldır ve halkı, içlerindeki en zayıf kişiye göre hesapla. Çünkü 

şüphesiz onların içinde büyük, küçük, hasta, (evi) uzak ve iş-güç sahibi olanlar vardır” 

buyurmuştur.776 Hz. Peygamber yaptığı bu uyarılarda, görevlendirilen genç sahâbîlerden 

toplumun sosyolojisini dikkate almaları gerektiğini vurgulamış, özellikle toplu olarak 

yapılan ibadetler veya muamelelerde en zayıfın gücüne tabi olmak gerektiğini anlatmıştır. 

Çünkü güçlü olan bir kimse, her zorluğa dayanabilirken zayıf olan kimsenin durumunu 

gözetmek daha mühimdir.777 

Vali olarak görev verilen genç sahâbîlerden Amr b. Hazm (ö. 53/673) ise 17 

yaşlarındayken Hârisoğulları ve Necrân’a görevlendirilmiştir. Amr (r.a.), onlara İslâmî 

hükümleri, Allah Rasûlu’nun sözlerini ve uygulamalarını gösteriyor, kavminin zekâtını 

topluyordu. Rasûlullah (s.a.v.), ona kendisinden söz aldığı ve emirlerini bildirdiği, ilim 

ehlinin arasında meşhur olan bir mektup yazmıştır.778 

Tüm bu örnekleri incelediğimizde Hz. Peygamber, böylesine önemli bir görevi 

gençlere vererek onlara sorumluluk şuuru kazandırmış ve onlara güven duygusunu 

aşılamıştır. Ayrıca bir bölgeyi, bir şehri idare edecek kimselerin bazı özelliklere sahip 

olması gerekmektedir. Bunun en önemlilerinden biri tecrübedir. Tecrübenin, yaşın 

ilerlemesiyle beraber artacağını düşündüğümüzde Hz. Peygamber’in (s.a.v.) tecrübesiz 

olmalarını göz önüne alarak gençlere böyle önemli görevler vermesi, onlara güvendiğinin 

ve değer verdiğini göstermektedir. 

3.2.2.  Komutanlık Görevi 

Komutan, bir ordu veya birliğin sevk ve idaresini yapan kişidir. Allah Rasûlu’nun 

bizzat yönettiği, emir ve kumanda ettiği 27 savaş gerçekleşmiştir. Kendisinin katılmadığı, 

ashabının emir komuta ettiği seriyye sayısı ise 47’dir.779 Gazve ve seriyyeler siyasi, 

ekonomik, dini, güvenlik ve istihbari amaçlarla düzenlenmiştir.780 

                                                      
776  İbn Mâce, "İkâmetü’s-salât" 48. 
777  Nureddin es-sindi, Hâşiyetü’s-sindi alâ Sünen-i İbn-i Mâce, 1/312. 
778  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 5/318. 
779  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 2/5. 
780  Şahin, Hz. Peygamber’in Görev ve Sorumluluk Verdiği Kişiler ve Gözettiği Kriterler, s. 113. 



 
 

118 
 

Hz. Peygamber (s.a.v.), savaşlarda sahâbîlerini cihâd için motive ederken aynı 

zamanda orduya komutanlık etmiştir. Bedir Savaşı’nda ordunun önünde ve 

muzafferiyetleri konusunda dua etmesi;781 Uhud’da düşman birliklerine ok atan Sa’d b. 

Ebû Vakkâs’a, (ö. 55/675) “At! Anam babam sana feda olsun!” diyerek ashabını 

cesaretlendirmesi;782 Huneyn’de Hevâzin kabilesi okçuları ok yağdırırken Hz. 

Peygamber’in yüreklilikle meydana çıkarak, “Ben peygamberim, bu yalan değil. Ben 

Abdulmüttalib oğluyum!”783 diyerek İslâmî davayı haykırması, Allah Rasûlu’nün 

savaşlarda ashabının daima yanı başında, onlarla birlikte olduğunu göstermektedir. Hz. 

Peygamber (s.a.v.), genç sahâbîlere çok mühim ilkeler aşılamış ve onlar bu ilkeler 

sebebiyle yüksek seviyelere gelmişler, çok zor şartlarda cihad etmişler, düşman ile ön 

saflarda çarpışmışlar ve subay olarak da önemli başarılar elde etmişlerdir. 

Hz. Peygamber, genç sahâbîlerini seriyyelere komutan olarak görevlendirirken 

onların cesaretli, tecrübeli, ehliyet ve liyakat sahibi olmalarına; görevlerinde sorumluluk 

bilinci taşımalarına dikkat etmiştir. Aynı zamanda görevlendirilen gençlerin askeri bilgi, 

liderlik, samimiyet, akıl, ileri görüşlülük gibi vasıflarının da etkili olduğunu 

söyleyebiliriz.784 Hz. Peygamber (s.a.v.), kumandanlık hususunda farklı kimseleri 

görevledirdiği aktarılmıştır. Hicret sonrası ilk seriyyelerde muhacirden bazı sahâbîler 

görevlendirilirken, daha sonraları ise ensardan bazı sahâbîlere bu vazife verilmiştir.785 

İlk örneğimiz Üsâme b. Zeyd (ö. 54/674) hakkındadır. Allah Rasûlu (s.a.v.), 

vaktiyle azatlı kölesi Zeyd’i aralarında ileri yaşta sahâbîlerinde bulunduğu bir topluluğa 

kumandan olarak görevlendirmişti. Ancak sahâbîlerin bazısı onun komutan olması 

konusunda şüpheye düşmüşlerdi. Daha sonraları ise Allah Rasûlu, Zeyd’in oğlu Üsâme’yi 

Rum’lar ile savaşa hazırlanan orduya kumandan olarak görevlendirmiş, sahâbîler ise 

yaşının küçüklüğü sebebiyle endişe etmişlerdi. Bunun üzerine Rasûlullah şöyle buyurdu: 

“Siz şimdi Üsâme’nin komutanlığı hususunda ileri geri konuşuyorsunuz. Bundan önce babasının 

komutanlığı hususunda da konuşmuştunuz. Allah’a yemin olsun ki Zeyd, bu göreve nasıl lâyık ve 

insanların bana en sevimlilerinden idiyse hiç şüphesiz Üsâme de babasından sonra bana 

insanların en sevimlilerindendir.”786 

                                                      
781  Buhârî, “Meğâzi” 4. 

782  Buhârî, “Cihâd” 78; Müslim, "Fedâilü’s-sahâbe", 42; Ebû Dâvud, “Salât” 129; Tirmizî, “Edeb” 61; 

“Menâkib” 27. 

783  Buhârî, “Cihâd” 61. 
784  Şahin, Hz. Peygamber’in Görev ve Sorumluluk Verdiği Kişiler ve Gözettiği Kriterler, s. 113. 
785  Demircan, Hz. Peygamber (sav) ve Görevliler, s. 39. 
786  Buhârî, "Fedâilu’s-sahâbe" 18; “Meğâzi” 88; Müslim, "Fedâilu’s-sahâbe" 63; Tirmizî, “Menâkib” 40. 



 
 

119 
 

Bu rivayet, Rasûlullah’ın genç kesimin özgüven problemlerini çözdüğünü, 

insanların onlara olan güvensizlik duygusunu yok ettiğini ve onlara önemli görevler 

verdiğini göstermektedir. Aynı zamanda Allah Rasûlu, endişeleri telafi etmekle birlikte 

onu yüreklendirmişti.787 Üsâme’ye komutanlık görevi verildiğinde 18 yaşındaydı.788 

Allah Rasûlu’nun görevlendirdiği diğer komutan Zübeyr b. Avvam’dır. (ö. 36/656) 

Zübeyr, Mekke fethi için cihada giden İslâm birliklerinin muhacirlerden oluşan sol 

kanadını kumanda etmiştir.789 Hz. Peygamber (s.a.v.), Mekke’ye ordusuyla birlikte şehrin 

kuzey tarafından giriş yapan genç komutan Zübeyr’e ve diğer komutanlara zorunlu 

olmadıkça savaş yapmamalarını, kaçan kişileri takip etmelerini, esir ve yaralıları 

katletmemelerini emretmiştir.790 Mekke’nin fethinde (630) Zübeyr, 35 yaşlarında genç 

bir sahâbîdir. 

Yine genç sahâbî Sa’d b. Ebi Vakkas, (ö. 55/675) Harrâr Seriyyesi’nde komutan 

olarak görevlendirilmiştir.791 Hz. Peygamber, Kureyş’e ait bir kervanın Harrâr 

bölgesinden ilerleyeceğini öğrenince hicrî 1. yılın Zilkade ayında (623) Sa’d’ı 20 

muhacirden oluşan bir birliğe komutan olarak Harrâr’a görevlendirmişti. Bölgeye ulaşan 

Sa’d, Allah Rasûlu’nun Harrâr bölgesinden fazla uzaklaşmamalarını ikaz etmesi 

sebebiyle kervanı izlemeyi bırakıp Harrâr’dan geri döndüler.792 Sa’d, Harrâr 

Seriyyesi’nde (623) otuz yaşlarında idi. 

Bir diğer örnekte Hz. Peygamber, hicrî 6. (628) senesinde Esedoğulları’na 

misilleme olması için hazırlanan 40 kişiden oluşan bir birliğe Ukkâşe b. Mihsan’ı (ö. 

11/632) kumandan tayin etmişti. Kumandanın adıyla da bilinen bu seriyye genel itibariyle 

Gamre Seriyyesi (627) diye bilinmektedir. Müslümanların baskınına uğrayan müşrikler 

dağılıp kaçtılar. Sa’d’ın kumanda ettiği birlik, müslümanların hiçbir kayıp vermediği bu 

seferde 200 deve ganimet ile Medine’ye döndüler.793 Ukkâşe, Gamre Seriyyesi’nde 39 

                                                      
787  Komisyon, Hadislerle İslâm, 6/394. 
788  Hökelekli, “Hz. Muhammed ve Gençlik”, s. 54. 
789  el-Vâkıdî, Meğazi’l-Vakidi, 2/801. 
790  Nebi Bozkurt- M. Sabri Küçükaşçı, “Mekke”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: 

TDV Yayınları, 2003), 28: s. 558. 
791  İbn Hişam, es-Siretü’n-nebevi, 1/600. 
792  İbrahim Sarıçam, “Harrâr Seferi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1997), 16: s. 242. 
793  Mustafa Ağırman, “Gamre Seferı̇”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1996), 13: s. 342. 



 
 

120 
 

yaşlarında idi. Ayrıca Ukkâşe, hicrî 9. (631) senesinde Kudaa kabilesinin Benî Uzre ve 

Benî Beli kollarına üzerine istiharat için bulgu toplamak niyetiyle yapılmış Cinâp 

Seriyyesi’ne komutanlık yapmıştır.794 

Bir başka örnekte Hz. Peygamber, hicrî 8. yılın Şâban ayında (629) Gatafân üzerine 

düzenlenen seriyyede Ebû Katâde el-Ensârî’yi (ö. 54/674) komutan olarak görevlendirdi. 

Düzenlenen seriyyede çok sayıda esir alındı ve ganimet elde edildi.795 70 yaşlarında vefat 

eden Ebû Katâde, milâdî 604 yıllarında doğduğunu,796 Gatafan Seriyyesi’nde (629) ise 

25 yaşlarında genç bir sahâbî olduğunu söyleyebiliriz. 

Komutanlık görevi verilen bir başka genç sahâbî Cerîr b. Abdullah’tır. (ö. 51/671) 

O (r.a.), Hz. Peygamber’in emriyle Zül-Halasayı yok etmek için görevlendirilmişti. 

Rasûlullah (s.a.v.), 200 kişiden oluşan bir birlikle ilerleyen ve kısa zamanda verilen 

görevi tamamlayıp dönen Cerîr’e, “Onu yıktın mı?” diye sorunca “Evet, seni hak olarak 

gönderen zâta yemin ederim ki, üstünde ne varsa aldım ve onu ateşle yaktım. Onu yok 

etmekten bizi kimse alıkoyamadı” dedi. Zü’l-Halasa, Has’am’a ait “Yemânilerin Kâbesi” 

denilen ve cahiliye devrinde içinde bulunan puta tapınılan bir evdir.797 Cerir, aldığı görevi 

layıkıyla yerine getirerek Rasûlullah’ın güvenini boşa çıkarmamıştır. 

Ayrıca Allah Rasûlu, Ali’yi (r.a.) hicretin 9. yılında (630) Tay kabilesine ait el-Füls 

putunu yok etmek amacıyla 150 kişilik bir birliğe798 ve Fedek’teki Ben-î Sa’d 

Seriyye’sine (6/628) 100 kişilik bir birliğe komutan olarak görevlendirilmiştir.799 Yine 

Abdurrahman b. Avf’ı (ö. 32/652) Kelb kabilesine karşı düzenlenen Dûmetü’l-Cendel 

Seriyyesi’nde (6/628); Amr b. el-Âs’ı (ö. 43/664) Uzraoğullarına karşı 300 kişi ile Zâtü’s-

Selâsil Gazâsına (8/630); Üsâme b. Zeyd’i (ö. 54/674) ise Şam’a, (Filistin topraklarında 

bulunan Belka ve Darum) (11/632) üzerine bir ordu hazırlatarak onun başına komutan 

olarak tayin etmiştir. Üsâme, Hz. Peygamber’in son tayin ettiği komutan olmuştur.800 

                                                      
794  Tekineş, “Ukkâşe b. Mihsan”, 42: s. 70. 
795  el-Vâkıdî, Meğazi-l Vakidi, 2/777; Hüseyin Algül, “Gatafân (Benî Gatafân)”, Türkiye Diyanet Vakfı 

İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1996), 13: s. 399. 
796  M. Yaşar Kandemir, “Ebû Katâde”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1994), 10: s. 175. 
797  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 6/291,293. 
798  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 2/150; el-Vâkıdî, Meğazi’l-Vakidi, 3/984. 
799  el-Vâkıdî, Meğazi’l-Vakidi, 2/562. 
800  İbn Hişam, es-Siretü’n-nebevi, 2/623,632,642. 



 
 

121 
 

Zikrettiğimiz bu örnekler, Hz. Peygamber’in katılamadığı savaşlarda yeteneklerini, 

deneyimlerini ve liderlik vasıflarını bildiği genç sahâbîlere ordu komutanlığı gibi önemli 

sorumluluklar verdiğini ve gençlere güvenerek değer verdiğini göstermektedir. Çünkü 

gençler, yeni fikirlerle geleneksel yöntemlere alternatif çözümler sunabilir, bu da askeri 

stratejilerin geliştirilmesinde önemli bir durumdur. Aynı zamanda fiziksel olarak daha 

güçlü oldukları için bu sahada daha etkili olabilir. Yüksek motivasyon ve enerji 

seviyeleriyle birlikte işlerine bir tutkuyla yaklaşarak ekibini motive edebilir ve daha fazla 

risk alarak daha cesur kararlar alabilmelerine yardımcı olabilir. 

3.2.3.  Kadılık, Hâkimlik ve Fetva Verme Görevleri 

Kadılar, hukukî anlaşmazlıkları şer’î hükümlerle çözmek adına devletin 

görevlendirdiği kimselerdir.801 Kur’ân’ı Kerim de Rasûlullah’a yargı konusunda görev 

verildiği buyrulmaktadır.802 Allah Rasûlu’nun (s.a.v.) hadislerinde de kadı ve hâkim 

lafızları fazlaca geçmektedir. Hâkim, devlet için görevlendirilmiş malî, idarî v.b. 

konularda karar verme ve yönetim yetkisine sahip yöneticiler ile naslardan hüküm 

çıkarabilme ilmine sahip âlimler; kadı ise toplumun içinde oluşan davalara bakarak karar 

veren kimseler için kullanılmaktadır.803 Ayrıca fetva kelimesi sözlükte “bir olay 

karşısında hüküm açıklayan yahut hüküm koyan, güçlükleri çözen kuvvetli cevap” 

manasına gelmektedir. Fıkhî terim olarak “fakihin sorulan fıkhî bir meseleye yazılı veya 

sözlü olarak verdiği cevap, ortaya koyduğu hüküm” anlamındadır.804 Fetva verecek 

yeterlilik ve bilgi sahibi âlimler, kadılık vazifesini de yapabilecek kimselerdir. Bu görevi 

yapacak kimselerin ortak özelliği arasında; yeterli ilim sahibi olma, hüküm verirken iki 

tarafı dinleme, adaletli olma ve taraftar olmama gibi vasıflar bulunmaktadır.805 Allah 

Rasûlu, bazı gençlere hâkimlik ile ilgili kurallar öğretip öğütler vermiş, aynı zamanda bu 

kurallara ve öğütlere uyulmasını istemiştir.806 

Allah Rasûlu, İslâm topraklarının genişlemesiyle birlikte dava sayılarının artışı 

sebebiyle içerisinde genç sahâbîlerin bulunduğu bazı isimlere görevler vermiştir. Örneğin 

                                                      
801  Fahrettin Atar, “Kadı”, Diyanet İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2001), 24: s. 69. 
802  en-Nisâ 4/65 
803  Atar, “Kadı”, 24: 66. 
804  Fahrettin Atar, “Fetva”, Diyanet İslâm Ansiklopedisi (Istanbul: TDV Yayınları, 1995), 12: s. 486. 
805  Nihat Şahin, “Hz. Peygamber’in Vazifelendirdiği Din Görevlileri”, Türk İslâm Medeniyeti Akademik 

Araştırmalar Dergisi 16/31 (2021): s. 143. 
806  Kara, Hz. Peygamber (s.a.v.) Döneminde Gençlik, s. 101. 



 
 

122 
 

Huzeyfe b. Yemân (ö. 36/656), Amr b. Âs (ö. 43/664), Ukbe b. Âmir (ö. 58/678) gibi 

gençlere Medine’de hakimlik ve ceza infazı görevi verdiği aktarılmaktadır. Ayrıca 

Yemen’de kendi kavmi içerisinde bazı ihtilafları çözmek ve meydana gelen davalara 

bakmak üzere Ma’kıl b. Yesâr’ı (ö. 59/679) görevlendirdiği bildirilmiştir.807 

Konuyla ilgili örnekte, Allah Rasûlu tarafından “Hikmet evinin kapısı”808 olarak 

nitelendirilen Hz. Ali (ö. 40/661), Yemen’e kadılık göreviyle gönderildiğinde Allah 

Rasûlu’ne tecrübesiz ve genç olduğunu söyleyerek “Ya Rasûlallah! Beni (kadılık 

göreviyle) gönderiyorsun ancak yaşım daha çok genç ve hâkimlik mesleğiyle ilgili bilgim 

de yok” demiş, Rasûlullah da “Allah senin kalbini doğruya yöneltir, diline de sebat verir. 

İki davalı huzuruna geldiğinde ilki dinlediğin gibi, ikinciyi de dinlemedikçe hüküm verme. 

Bu şekilde hareket etmen, hüküm vermede doğruyu bulmanı sağlayacaktır” buyurmuş ve 

eliyle göğsüne dokunarak “Allah’ım, bunun kalbine hidâyet ver ve diline sebat ver!” 

şeklinde dua ederek onu cesaretlendirmiş ve gelen davada nasıl hükmedeceğini 

anlatmıştır. Ali (r.a.), o günden sonra hüküm vermede hiç tereddüt etmediğini 

söylemektedir.809 Ayrıca Ali (r.a.), Hz. Peygamber döneminde fetva verenler arasında 

bulunduğu ve Medine ehlinden en iyi hüküm verenlerden biri olduğu nakledilmektedir.810 

Yine Ukbe b. Âmir’in (ö. 58/678) anlattığına göre iki kişi davalarını Hz. 

Peygamber’e arz etmelerine karşılık Rasûlullah bana, “Kalk ey Ukbe! İkisi arasında 

hüküm ver!” buyurunca ben “Ya Rasûlallah! Siz buna benden daha layıksınız” dedim. 

Rasûlullah ise “Öyle olsa da ikisi arasında hükmü sen ver. Bütün çabanı sarfederek doğru 

karar verdiğinde on sevap, bütün çabanı sarfederek karar verip yanıldığında ise bir sevap 

vardır”811 buyurarak böylesi önemli görevleri yapabilme konusunda genç sahâbîleri 

cesaretlendirmiştir. 

Fetva veren genç sahâbîler hakkındaki örneklerimizde ise Hz. Peygamber’in, 

Abdullah b. Abbas’a (ö. 68/688) iki defa hikmet verilmesi için dua ettiği812 bir başka 

                                                      
807  Atar, “Kadı”, 24: 66. 
808  Tirmizî, “Menâkib” 20. 
809  Ebû Dâvud, “Akdiyye” 6; Tirmizî, “Ahkâm” 5; İbn Mâce, “Ahkâm” 1. 
810  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 2/292. 
811  Ebû hasen Numan b. dinaru-l bağdadi ed-darekutni, Sünen-i Derakutni, thk. Şuayb Arnavut (Beyrût- 

Lübnan: Müessesetu’r-Risâle, 2004), 5/361. 
812  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 6/322. 



 
 

123 
 

rivayette ise “Allah’ım İbn Abbas’ı dinde Fâkih kıl ve ona tevili öğret”813 şeklinde dua 

ederek ona ilim verilmesini istediği ve işaret ettiği rivayet edilmiştir. Genç sahâbî 

Abdullah (r.a.), bu duanın etkisiyle Rasûlullah’ın (s.a.v.) hayatta iken fetva vermekle 

meşhur sahâbîler içerisinde yerini almıştır.814 İbn Abbas, Mekke’deki ders halkalarıyla 

kendisinden sonra nice âlim ve fakih yetiştirmiştir.815 Ayrıca genç sahâbîlerden miras 

ilmini en iyi bilen ve Hz. Peygamber döneminde fetva ehlinden sayılan Zeyd b. Sâbit ile 

iki tarafı dinleyerek adil ve tarafsız olma konusunda güven veren Abdullah b. Mes’ûd 

fetva verenler arasında bulunuyordu. Yine Abdurrahman b. Avf, Mu’âz b. Cebel, Übey 

b. Ka’b, Abdullah b. Ömer, Abdullah b. Amr ve Hz. Aişe Hz. Peygamber döneminde 

fetva ehlinden bu işe ehil olan kimselerdi.816 

Tüm bu rivayetlerde, Rasûlullah’ın hâkimlik ve fetva verme görevini yani insanlar 

arasında meydana gelen davalara bakıp karara bağlama ve fıkhi meselelere karşı ortaya 

koyulan hükmü açıklama yetkisini gençlere vermesi, onların İslâm’ın hükümlerini 

öğrenme ve uygulama konusunda daha kavrayışlı ve daha istekli olmalarıyla 

motivasyonlarının yüksek olduğu bir dönemi yaşamaları sebebiyledir. Hz. Peygamber, 

gençlere bu görevleri vererek onlara duyduğu güveni açık bir şekilde ortaya koymaktadır. 

3.2.4.  Öğretmenlik ve Tebliğ Görevleri 

Tebliğ kelimesi sözlükte “bir şeyi veya bir haberi ulaştırmak” anlamına 

gelmektedir. Terim olarak, vahiy ile alınan emirleri peygamberlerin insanlara duyurması 

manasına gelir.817 Tüm peygamberler, bu görevi layıkıyla yerine getirmişlerdir. Hz. 

Peygamber de kendisine gelen vahyi ümmetine en güzel şekilde eksiksiz olarak tebliğ 

etmiş, İslâm dinini anlatırken “Rabbinin yoluna hikmetle ve güzel öğütle davet et”818 

âyeti emrince tüm insanları hikmet ve güzel öğütle dine ve onun esaslarına davet etmiştir. 

Allah Teâlâ (c.c.), tebliğ görevini sadece peygamberlere vermemiş, aynı zamanda bu 

yükümlülüğü müslümanlara da kısmen yüklemiştir. Allah Teâlâ (c.c.), “İçinizden hayra 

yönlendiren, iyiliği emrederek kötülüğü yasaklayan bir topluluk olsun. İşte onlar 

                                                      
813  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 4/244; Taberânî, el-Mu’cemü’l-kebîr., 11/213. 
814  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 2/302. 
815  Zehebî, Siyerü A’lâmi’n-Nübelâ, 4/380. 
816  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 2/294,296,297,300,302. 
817  Mehmet Boynukalın, “Tebliğ”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları, 2011), 40: s. 218. 
818  en-Nahl 16/125 



 
 

124 
 

kurtuluşa ermişlerdir”819 buyurarak müminlerin bu emre duyarsız kalmaması gerektiğini 

vurgulamıştır. Tabiki tebliğin kurallarını unutmamak gerekir. Tebliğcilerin, İslâm’ı iyi 

bilmekle birlikte hal ve davranışlarla örneklik yapabilecek kişiler olmaları gerekirken 

muallimlerin ise, ilim öğrenme ve öğretme konusunda yetenek ve ilgi sahibi kişiler 

olduğu bilinmektedir. İslâm dini, ilim öğrenmeyi ve zihnen gelişimi oldukça önemli 

görmüştür. Hz. Peygamber kendisinin bir muallim olarak gönderildiğini ifade etmiştir.820 

Allah Teâlâ (c.c.), “Oku!”821 emri ile ilim öğrenmeyi farz kılmış, “Hiç bilenlerle 

bilmeyenler bir olur mu!”822 buyruğuyla da ilmin faziletini ve ilim sahibi kimselerin diğer 

kimselerle eş-değer olmayacağını bildirmiştir. Rasûlullah (s.a.v.) ise, “Sizin en hayırlınız, 

Kur’ân’ı öğrenen ve öğreteninizdir”823 buyurarak bir müslümanın sadece öğrenmekle 

kalmayıp aynı zamanda öğrendiği ilmi diğer müslümanlara öğretmekle mesul olduğunu 

aktarmıştır. Buna göre ilim sahipleri, dinin değişmeyen ilkelerini yaymak, savunmak ve 

öğretmek gibi bazı görev ve sorumluluklar yüklenmişlerdir. 

Muallimler, genel itibariyle müslüman olanlara Kur’ân’ı öğretirlerdi. Tebliğciler 

ise henüz İslâm’a girmemiş kimselere bu dini ulaştırıyorlardı. Vahyin ilk zamanlarında 

tebliğ ve öğretmenlik görevinde bulunmuş kişiler de vardı. Bunlardan biri Musâb b. 

Umeyr’di. (ö. 3/625)824 Mus’ab, Medine’ye tebliğci olarak görevlendirildiğinde 25 

yaşında olduğu ifade edilmektedir.825 O (r.a.), Medine’ye gelince hemen görevini tatbik 

etmeye başlamış ve bu görevi layıkıyla yerine getirmiştir. Medineliler’le iyi bir iletişime 

geçen Musâb (r.a.), o topluluğa İslâm dinini tanıtmış ve Medine’nin tüm evlerine bu dini 

yaymaya çalışmıştır. Mus’ab bu görevde; dâvâyı en güzel bir dil kullanarak aktarma, 

diyalog kurmadaki başarı, çevrenin durumunu takip etme ve halk ile güzel geçinme gibi 

vasıfları sebebiyle muvaffak olmuştur diyebiliriz.826 Mus’ab’ın tebliğ için gittiği 

Medine’de pek çok kişi müslüman olmuş, iki saygın kabile reisi olan Sa’d b. Muâz ve 

                                                      
819  Âl-i İmrân 3/104 
820  İbn Mâce, “Sünnet” 17. 
821  el-Alak, 96/1 
822  ez-Zümer, 39/9 
823  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 3/267; Tirmizî, “Fedâilu’l-Kur’ân” 15. 
824  Şahin, “Hz. Peygamber’in Vazifelendirdiği Din Görevlileri”, s. 153. 
825  Sarıçam, Hz. Muhammed ve Evrensel Mesajı, s. 340; Adem Apak, “Hz. Peygamber’in (s.a.v.) Gençlere 

Gösterdiği Özen ve Verdiği Değeri”, Peygamberimiz ve Gençlik, 1. Baskı (İstanbul: Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları, 2019), s. 284. 
826  Ağırman, “Hz. Peygamber’in Gençlere Yaklaşımı”, 404. 



 
 

125 
 

Üseyd b. Hudayr’ın İslâm ile şereflenmesine vesile olmuştur.827 Ayrıca Mus’ab’ın 

buradaki diğer görevleri; hicret eden müminlere yardım etmek, muhâcir ile ensarın 

birbirleriyle diyalog kurmalarını sağlamak ve Allah Rasûlu’nun Medine’ye gelişine yani 

o bölgeyi hicrete hazır hâle getirmektir. 

Tebliğ faaliyetleri ve muallimlik görevi verilen genç sahâbileri anlatırken İslâm 

tarihinde hüzünlü bir olay ile aktarılan, Bi’rimaûne (70 kişi) ve Reci (7 kişi)828 

hâdisesindeki gençleri hatırımızdan çıkarmamalıyız. Bu gençler, çevre kabilelere tebliğ 

vazifesiyle gönderilmişken şehit edilmişlerdi. Bi’rimaûne olayı, hicrî 4. (626) sene 

başlarında meydana gelmiş, Âmir b. Sa’saa kabilesinin lideri Ebû Berâ Âmir b. Mâlik, 

Hz. Peygamber’e gelip kabilesine İslâm’ı anlatacak bazı kimseleri göndermesini ricada 

bulunmuştu. Necid bölgesini emniyet açısından pek güvenilir bulmayan ve ashabına çok 

düşkün olan829 Allah Rasûlu (s.a.v.), gençleri irşad faaliyetleri için gönderme konusunda 

tereddüt edince, Ebû Berâ onlar için emniyet garantisi vermişti. Rasûlullah garanti alınca 

çoğunluğu ensar olan İslâm’ı ve Kur’ân’ı iyi öğrenmiş Sûffe ehlinden yaklaşık 70 kadar 

kurrâyı bu kabileye İslâm’ı tanıtarak Kur’ân’ı öğretmek ile görevlendirmişti.830 

Medine’den yola koyulan heyet, Bi’rimaûne isimli kuyunun bulunduğu yerde pusuya 

düşürülerek şehit edildiler. Olayı vahiy ile öğrenip sahâbîlerine bildiren Allah Rasûlu, 

hiçbir musibet için bu kadar üzülmemiş, yaklaşık 30-40 gün sabah namazında bu duruma 

sebeb olan kabilelere beddua etmişti.831 Bu üzücü olay, Hz. Peygamber’in İslâmiyet’i 

öğretmek ve irşad faaliyetlerini yerine getirmek için gençlere görevler verdiğinin en 

önemli göstergesidir. Ayrıca yukarıda bahsettiğimiz 17 yaşındaki genç sahâbî Amr b. 

Hazm’ı (ö. 53/673) Necran bölgesindeki Hâris b. Kâ’b oğullarına hem zekât âmili olarak 

hem de Kur’ân’ı ve dinî esasları öğretmek ile görevlendirmiştir.832  

Muallimleri sayarken hicret sonrasında, dini insanlara ulaştırmak için Mescid-i 

Nebevî’nin bir bölümünde ilim öğrenen ashab-ı Sûffe’yi,833 Allah Rasûlu’nun (s.a.v.) 

                                                      
827  Apak, “Hz. Peygamber’in (s.a.v.) Gençlere Gösterdiği Özen ve Verdiği Değeri”, s. 284. 
828  el-Vâkıdî, Meğazi’l-Vakidi, 1/347,354. 
829  et-Tevbe, 9/128 

830  Komisyon, Hadislerle İslâm, 2/63. 
831  el-Vâkıdî, Meğazi’l-Vakidi, 1/347. 
832  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 5/318. 
833  Mustafa Baktır, “Suffe”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2009), 

37: s. 469. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/amil


 
 

126 
 

dilinden vahyi öğrenip öğretmek amaçlı Mekke’de ilk yayan İbn Mes’ûd’u,834 Mekke’de 

Kur’ân öğretmesi için görevlendirdiği Ebû Mûsâ el-Eş’arî’yi,835 Huneyn Gazvesi’ne 

giderken Mekke’de Kur’ân ve dinî bilgileri öğretmesi için836 sonrasında ise Yemen’e 

muallim olarak görevlendirdiği Muâz b. Cebel’i837 ve Medineli müslümanlar ile şehre 

dışarıdan gelen yabancılara Mescid-i Nebevî’de Kur’ân öğreten ashabın sayılı hâfızları 

arasında yer alan genç sahâbî Übey b. Ka’b’ı838 unutmamak gerekir. 

İslâm’ı tebliğ ederken kişinin hoşgörülü ve merhamet sahibi olması, muhataba içten 

ve samimi duygularla yaklaşması, anlattığı ve öğrettiği bilgileri bizzat yaşayarak 

göstermesi tebliğciyi başarıya ulaştıran etmenlerdir. Naklettiğimiz örneklerde bu kurallar 

dikkate alınarak uygulanmıştır. Hz. Peygamber, bu konuda gençleri güzel bir şekilde 

eğitmiş ve onlara güvenerek öğretmenlik ve tebliğ görevlerini vermiştir. 

3.2.5.  Vekil Bırakma (Naiblik) Görevi 

Nâib, sözlükte “birine vekâlet etmek, birini temsil etmek” manasındaki nevb 

(niyâbe) mastarından türemiş, “bir makamın sorumluluğunu geçici bir süre alan kişi” 

anlamına gelmektedir.839 İnsan için mecburi bir ihtiyaç olan vekâlet, kişinin hacca 

giderken, yolculuğa çıkarken veya önemli bir meşguliyeti sebebiyle işlerinin aksamaması 

için oldukça mühim bir görevdir ki vekil onun yerine işleri çözmektedir.840 Allah Rasûlu 

de savaştan veya seferden dönüşüne kadar İslâm Devleti’nin faaliyetleri aksamaması için 

vekil görevlendirmiş, bu kişiler Hz. Peygamber’in vekili vasfıyla ve onun adına görev 

yapmıştır. O (s.a.v.), sadece savaş için değil aynı zamanda Medine’yi herhangi bir sebeple 

birkaç günden birkaç aya kadar süre içerisinde her ne zaman terk etse vekil 

görevlendirmesi yapmıştır.841 Hz. Peygamber’in vekil tayin ederken bazı kriterleri 

                                                      
834  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/140. 
835  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 2/345. 
836  el-Vâkıdî, Meğazi’l-Vakidi, 3/889. 
837  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/541. 
838  Erul, “Übey b. Kâ‘b”, 42: s. 273. 
839  Casim Avcı, “Nâı̇b”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2006), 32: 

s. 311. 
840  Hilal Şengül, Hz. Peygamber’in Sefere Çıkarken Bıraktığı Vekiller ve Atama Kriterleri (Yüksek Lisans 

Tezi, Necmettin Erbakan Üniversitesi, 2012), s. 7. 
841  Demircan, Hz. Peygamber (sav) ve Görevliler, s. 27. 



 
 

127 
 

olmuştur. Bunların içerisinde; kişinin işin eli ve güvenilir olması, ilim ehli, âdil ve 

merhamet sahibi olması gibi842 gözettiği şartlar bulunmaktadır. 

Naiblik konumuz ile ilgili ilk örneğimiz Hz. Ali hakkındadır. Hz. Peygamber, 

Tebük Savaşı’nda Medine’yi korumak için Ali’yi (r.a.) yerine vekil olarak bırakmıştı.843 

Savaşa katılamamasından dolayı gönlü kırılan Hz. Ali, bu duygusunu Allah Rasûlu’ne 

“Ya Rasûlallah, beni çocuklar ile kadınlar içinde mi bırakıyorsunuz?” deyince 

Rasûlullah da “Harun’un Mûsâ’ya vekil olduğu gibi sen de bana vekil olmayı istemez 

misin? Ne var ki benden sonra peygamber gelmeyecektir”844 buyurarak onu teselli 

etmişti.845 

Ayrıca Rasûlullah, Buvât Gazvesi’ne giderken Medine’de Sa’d b. Muâz’ı yerine 

vekil bırakmış846 ve 200 kişiden oluşan bir birlikle hicrî 2. (623) senesinin rebîülevvel 

ayında yola çıkmıştır.847 Sa’d b. Muâz bu görev esnasında 33 yaşında genç bir sahâbîdir. 

Yine Allah Rasulu, müşriklerden Kürz b. Câbir el-Fihrî’yi izlemek için çıktığı sefer848 

(2/623) ve Müstalikoğulları üzerine sefere giderken849 (5/627) Zeyd b. Harise’yi; Huneyn 

Gazvesi’ne (8/630) çıkarken Mekke’de yerine Attâb b. Esîd’i;850 Ebva Gazvesi’nde 

(2/624) ise Medine’de Sa’d b. Ubâde’yi851 kendi yerine vekil bıraktığı kaynaklarımızda 

geçmektedir. 

Hz. Peygamber’in kendi yerine vekil olarak bıraktığı genç sahâbîler, Medine’nin 

korumasını yapmış ve Allah Rasûlu seferden dönünceye kadar İslâm Devleti’ni 

yönetmişlerdir. Rasûlullah, düzenlediği tüm seferlerde yerine vekil bırakmıştır. Vekillik 

görevi savaşlara mahsus olmayıp, umre ve hac gibi vazifelerde de olmuştur. Vekil olarak 

görev verilen kimseler Allah Rasûlu’nun sefer dönüşüne kadar insanlara imamlık yapma 

ve halkı yönetme gibi görevlerle mesul kılınmıştır.852 

                                                      
842  Şengül, Hz. Peygamber’in Sefere Çıkarken Bıraktığı Vekiller ve Atama Kriterleri, s. 9. 
843  İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 4/464. 
844  Buhârî, “Meğâzi” 80; İbn Mâce, “Fedâilu ashab” 4. 
845  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 3/155; Nesâî, es-Sünenü’l-kübrâ, 7/429,430. 
846  Efendioğlu, “Sa‘d b. Muâz”, 35: s. 375. 
847  Ahmet Önkal, “Buvât Gazvesi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

1992), 6: s. 478. 
848  İbn Hişam, es-Siretü’n-nebevi, 1/601. 
849  Şengül, Hz. Peygamber’in Sefere Çıkarken Bıraktığı Vekiller ve Atama Kriterleri, s. 17. 
850  İbn Hişam, es-Siretü’n-nebevi, 2/440. 
851  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 2/7; İbn Hişam, es-Siretü’n-nebevi, 1/591. 
852  Şengül, Hz. Peygamber’in Sefere Çıkarken Bıraktığı Vekiller ve Atama Kriterleri, s. 22,55. 



 
 

128 
 

3.2.6.  Sancaktarlık Görevi 

Allah Rasûlu döneminde, savaş meydanlarında otorite ve gücü gösteren sancak ve 

bayrak kullanılırdı. Kumaştan kare şeklindeki bayraklar; siyah renk ağırlıklı olmakla 

birlikte beyaz veya sarı renkli olarak da kullanılırdı.853 Rasûlullah (s.a.v.) ise beyaz renk 

sancak tercih ederdi.854 Savaş meydanlarında karargâh bölgesine; güç ve iktidarın 

nişanesi olan bayrak dikilir, orduyu idare eden komutanın elinde de sancak bulunurdu.855 

Hz. Peygamber gerek kendi yönettiği savaşlarda gerekse komutan tayin ederek ordu 

gönderdiği durumlarda sancaktarlık görevi verdiği kişileri dikkat ve özenle belirlemiş 

olup; önder, lider ve kitleler yönlendirecek karakter ve yapıda olan sahâbîleri seçmiştir. 

Allah Rasûlu’nun tercih ettiği ashabın yaşantısına baktığımızda kahraman, cesur, 

kumandanlık yapma konusunda öne çıkmış olan kimselerin bulunduğunu görüyoruz.856 

Allah Rasûlu, kendisi yer almadığı seferlerde gençlere önemli vazifeler veriyor ve 

kendi komuta ettiği savaşlarda da ordunun şerefi kabul edilen sancaktarlık vazifesini 

gençlere bırakıyordu.857 Hayber Savaşı’nda Rasûlullah’ın “Yarın sancağı öyle birine 

vereceğim ki Allah (c.c.) ve Rasûlu onu sever, o da Allah (c.c.) ve Rasûlu’nü sever. Allah 

(c.c.) onun eliyle fethi gerçekleştirecektir” sözüyle nice sahâbîler sancağın kendilerine 

verilmesini arzu ediyorlardı. Hz. Peygamber ise tecrübeli sahâbîlerin çokluğuna rağmen 

sancağı genç sahâbîlerden Hz. Ali’ye (ö. 40/661) vererek858 gençlere verdiği değeri ve 

onları ne kadar önemsediğini göstermiş oldu. Hz. Ali, Hayber Savaşı’nda (6/628) 28 

yaşında genç bir delikanlıydı. Aynı zamanda Hz. Ali; Hamraülesed Gazvesi’nde 

(3/625),859 Bedrü’l Mev’id Seferi’nde (4/626),860 Benî Kurayza Gazvesi’nde (5/627),861 

                                                      
853  Ebû Dâvud, “Cihâd” 76. 
854  Tirmizî, “Cihâd” 10. 
855  Müslim, "Fedâilü’s-sahâbe" 33. 
856  Feridun Tekin, “Hz. Peygamber Döneminde Sancak Kullanımı ve Sancaktarlık Yapan Sahâbîler”, 

Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 22/2 (2022): s. 329. 
857  el-Vâkıdî, Meğazi’l-Vakidi, 3/1003. 
858  Buhârî, "Fedâilü’s-sahâbe" 10; Müslim, "Fedâilü’s-sahâbe" 32. 
859  İbrahim Sarıçam, “Hamrâülesed Gazvesı̇”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1997), 15: s. 498. 
860  Mustafa Fayda, “Bedrü’l-Mev’id Seferi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1992), 5: s. 335. 
861  Casim Avcı, “Kurayza (Benî Kurayza)”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV 

Yayınları, 2002), 26: s. 432. 



 
 

129 
 

23 yaşında Safevan Gazvesi’nde,862 ve 30 yaşına erişmeden Karkaradülküdr Gazvesi’nde 

(2/624) beyaz renkli sancağını863 kullanarak bu görevi layıkıyla yapmıştır. 

Bir diğer örnekte Hz. Peygamber, Buvât Gazvesi’nde (2/623) 200 kişiden oluşan 

bir birlikle hicretin 2. yılının Rebîülevvel ayı sefere çıkmış, bu seferde Rasûlullah’ın 

beyaz renkli sancağını Sa’d b. Ebû Vakkâs (ö. 55/675) taşımıştı. Düşman kervanı, bu 

bölgeden daha önceki zamanda geçmesi sebebiyle İslâm birlikleri düşman ile karşı 

karşıya gelmeden Medine’ye dönmüşlerdi.864 Sa’d, bu görevde 31 yaşındaydı. 

Yine Mus’ab b. Umeyr, (ö. 3/625) Bedir Savaşı’nda olduğu gibi Uhud Gazvesi’nde 

sancağı teslim almış865 ve şehit edilmişti. Bir melek Mus’ab’ın suretine bürünmüş, Allah 

Rasûlu (s.a.v.) gün bitmek üzereyken “Öne geç, ey Mus’ab!” dediğinde melek O’na 

(s.a.v.) dönerek “Ben Mus’ab değilim” demiş, Rasûlullah (s.a.v.) onun kendisini 

destekleyen bir melek olduğunu anlamıştı.866 Mus’ab, şehit olduğunda 40 yaşındaydı. 

Ayrıca genç sahâbî Hubâb b. Münzir (ö. 20/641), 33 yaşında iken Bedir 

Gazvesi’nde (2/624) Hazrec’in sancaktarlığını yapmış, Evs’in sancağını da 34 yaşındaki 

Sa’d b. Mu’âz (ö. 5/627) taşımıştır.867 Yine Hubâb, 38 yaşında iken Huneyn Gazvesi’nde 

(8/630) Benî Hazrec’in sancağını da taşımıştır.868 Tebük Gazvesi’nde (9/630) 

muhacirlerin bayrağını Zübeyr b. Avvâm (ö. 36/656), Benî Hazrec’in bayrağını Hubâb,869 

Benû Seleme’nin bayrağını ise Muâz b. Cebel (ö. 17/638) taşımıştır. Allah Rasûlu’nun 

Evs ve Hazrec kabileleri içinden Kur’ân’ı iyi bilen kimselerin bu vazifeyi yapmasını 

istemesi sebebiyle Muâz, bayrağı taşımıştır.870 Yine farklı rivayetlerde genç sahâbîlerden 

Zeyd b. Sâbit’in (ö. 45/665) Tebük Seferi’nde 20 yaşlarında olduğu halde kendi 

                                                      
862  Hakan Temir, “Hz. Peygamber Döneminde Gençler ve Gençlere Yüklenen Sorumluluklar”, İslâm 

Modernite ve Gençlik, 2021, 533. 
863  Hüseyin Algül, “Karkaratülküdr Gazvesı̇”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2001), 24: s. 498. 
864  Önkal, “Buvât Gazvesi”, 6: s. 478. 
865  el-Vâkıdî, Meğazi’l-Vakidi, 1/239. 
866  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/112. 
867  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/389,526. 
868  Kandemir, “Hubâb b. Münzı̇r”, 18: s. 264. 
869  Yiğit, İsmâil, “Tebük Gazvesi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2011), 40: s. 229. 
870  el-Vâkıdî, Meğazi’l-Vakidi, 3/1003; Mehmet Çiçekana, Muâz b. Cebel Hayati ve Şahsı̇yetı̇ (Yüksek 

Lisans Tezi, Selçuk Üniversitesi, 2005), s. 13. 



 
 

130 
 

oymağının sancağını taşıdığı871 ve Avf b. Mâlik’in de (ö. 73/692) Mekke’nin fethi (9/630) 

günü Eşca’ kabilesinin sancağını taşıdığı nakledilmiştir.872 

Diğer bir örnekte Rasûlullah, Mûte Seferi’ne çıkan birliğe 3. komutan olarak Ca’fer 

b. Ebû Tâlib’i (ö. 8/629) görevlendirmiştir. Bu savaşta diğer sahâbîlerin şehit edilmeleri 

üzerine Ca’fer, sancağı almış ve şehit olana kadar sancağı bırakmamıştır.873 Ca’fer, Allah 

ve Rasûlu’nun emirlerini yerine getirme konusunda cesaretle mücadele etmekten ve 

akabinde şehitlik mertebesine ulaşmak için bir an geri durmayan bir sahâbîdir. Savaş 

meydanında gösterdiği cesaret ile Hz. Peygamber’in vermiş olduğu görevde sadakatini 

ispatlamıştır. Cafer, 39 yaşında iken şehit olmuştur. 

Bu örnekler ışığında Allah Rasûlu’nun sancaktar olarak seçtiği kimselerin vasıfları 

önemli olmuştur. Bu vasıflar içerisinde; önder, lider ve insanları yönlendirebilecek 

karakter ve yapıda olan gençler bu görevde tercih edilmiştir. Gençler de verilen görevleri 

nice meşakkatlere katlanıp fedâkârlıklar göstererek, canlarını hiçe sayıp gerektiğinde 

şehit olarak görevlerini layıkıyla yaptıkları görülmektedir. 

3.2.7.  İstihbarat (Bilgi Toplama) Görevi 

Devletleri ayakta tutan en önemli teşkilatlardan biri olan istihbarat; gizlice bilgi 

toplama, gözleme, haber ve duyum alma anlamlarına gelir. İstihbarat, düşmanın ileri 

hatlarını ve planlarını görüp tedbir almak, bazen düşmanı yanıltmak bazen de düşmanı 

savaşmadan yenebilmek demektir. Hz. Peygamber, düşmanlarına karşı istihbaratı en 

etkili biçimde kullanarak düşman birliğinde bulunan askerlerin sayısı, teçhizatı, düşmanın 

durumu, saldırı hazırlığı yapıp yapmadığı gibi önemli bilgileri öğrenerek savaş için 

duruma göre hazırlık yapmak amacıyle istihbarata önem vermiştir. İstihbâri çalışmalarda 

gizliliğe azami riâyet edecek, güvenilir, görevini cesaretle yerine getirebilecek, sır 

saklama özelliği olan, gerekli durumlarda gizlenmesini bilecek, zeki ve hızlı çözümleme 

yeteneklerine sahip bireylerin tercih edilmesi önemlidir. Hz. Peygamber’in de bu karakter 

ve özellikteki kişileri görevlendirdiğini söyleyebiliriz.874 

                                                      
871  Ağırman, “Hz. Peygamber’in Gençlere Yaklaşımı”, 405. 
872  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 5/169. 
873  Sargon Erdem- Hulusi Kılıç, “Abdullah b. Revâha”, Diyanet İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1988), 1: 129. 
874  Şahin, Hz. Peygamber’in Görev ve Sorumluluk Verdiği Kişiler ve Gözettiği Kriterler, s. 43,44. 



 
 

131 
 

İlk örneğimiz Abdullah b. Ebû Bekir (ö. 11/633) hakkındadır. Allah Rasûlu (s.a.v.), 

hicret esnasında genç sahâbî Abdullah’ı bilgi toplamayla vazifelendirmiş, o ise bu 

vazifeyi layıkıyla yaparak görevinde muvaffak olmuştur.875 Abdullah, Kureyşliler’in 

toplantılarını gözetleyerek, Hz. Peygamber’in aleyhine aldıkları kararları gizlice Sevr 

mağarasına gelerek aktarmıştır.876 Abdullah bu görevi layıkıyla yaparak Hz. 

Peygamber’in güvenini boşa çıkarmamıştır. 

Bir diğer örnekte Hz. Peygamber, Bedir Gazvesi’nde (2/624), harekâttan 10 gün 

önce Talha b. Ubeydullah (ö. 36/656) ile Saîd b. Zeyd’i (ö. 51/671) kervan’ın durumu ile 

ilgili bilgi almak için görev vermiş,877 lakin onlar Medine’ye Bedir günü 

dönebilmişlerdi.878 Bedir Savaşı’nda Talha 31, Said ise 24 yaşındaydı. Aynı zamanda 

Bedir’e hareket sonrası bölgeye yakın yerde ordusunu dinlendiren Allah Rasûlu, genç 

sahâbîler Zübeyr b. Avvâm (ö. 36/656), Hz. Ali (ö. 40/661) ve Sa’d b. Ebû Vakkâs’ı (ö. 

55/675) kervan hususunda bilgi elde etmek için Bedir kuyularına görevlendirdi.879 Bu 

görevde Zübeyr 29, Ali 24, Sa’d ise 32 yaşlarındaydı. Yine Bedir Gazvesi’nde müşrikleri 

gözetlemesi için Abdullah b. Mes'ûd (ö. 32/652) ve Ammar b. Yasir’in (ö. 37/657) 

görevlendirildiği nakledilmektedir.880 

Örneklerin bir diğerinde Hz. Peygamber, Uhud Gazvesi’nden sonra düşman 

ordusunun ne yaptığını, Medine’ye saldırıp saldırmayacağını anlamak üzere Hz. Ali’yi 

(ö. 40/661) Mekkeli müşrikler hakkında bilgi toplaması için görevlendirdi.881 Hz. Ali, 

müşrikleri takip ederek onların develerine binip atlarını yanlarına aldıklarını görünce 

Allah Rasûlu’ne bildirmişti. Böylece Rasûlullah, “Onlar uzunca bir yolculuğa çıkma 

niyeti taşıyorlar. Eğer Medine’ye saldırmak isteselerdi atlarına binerlerdi” buyurdu. 

Yine Hubâb b. Münzir (ö. 20/641), Uhud’da düşman birliklerinin hazırlığı ve asker sayısı 

hakkında gözcülük yapma ve bilgi elde etme ile görevlendirilmiş ve görevini layıkıyla 

                                                      
875  Ağırman, “Hz. Peygamber’in Gençlere Yaklaşımı”, 405. 
876  İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 4/24. 
877  el-Vâkıdî, Meğazi’l-Vakidi, 1/101. 
878  Mustafa Fayda, “Bedı̇r Gazvesı̇”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (TDV Yayınları, 1992), 

5: s. 325. 
879  İbn Hişam, es-Siretü’n-nebevi, 1/616. 
880  el-Vâkıdî, Meğazi’l-Vakidi, 1/54. 
881  Hamidullah, Muhammed- Casim Avcı, “Uhud Gazvesı̇”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 2012), 42: s. 56. 



 
 

132 
 

yapmıştır.882 Bedir Savaşı’nda 33 yaşında olan Hubâb, Uhud da 34 yaşındadır.883 Yine 

Uhud Gazvesi’nde (3/625), Sa’d b. Rebi’nin durumu hakkında haber getirme görevine 

Übey b. Ka’b (ö. 33/654) gönüllü olmuştur.884 

Bir başka örnekte Hz. Peygamber, Hendek Gazvesi öncesi (5/627) müşrikler ve 

karargâh bölgesi hakkında durum bilgisi alması için Huzeyfe b. Yemân’ı (ö. 36/656) 

görevlendirmiş, Allah Rasûlu’nun duasını alan Huzeyfe (r.a.), müşriklerin arasına sızmış 

ve fırtınanın şiddetle eserek onların rezil ettiğini bundan dolayı da Medine’den 

kaçtıklarını Rasûlullah’a (s.a.v.) bildirmiştir. Yine Sa’d b. Ubâde (ö. 14/635) ve Sa’d b. 

Mu’âz’ı (ö. 5/627) Hendek Gazvesi (5/627) öncesi Ka’b b. Esed’in Benî Kurayza adına 

anlaşmayı bozup bozmadığını öğrenmeleri için görevlendirmiştir.885 Hendek Gazvesi 

esnasında da Benî Kureyza’nın ihanet haberi ulaşınca Allah Rasûlu, Zübeyr b. Avvâm’ı 

(ö. 36/656) bu haberi yerinde araştırmak üzere görevlendirmiş, Zübeyr de görevini tam 

manasıyla yaparak Benî Kureyza’nın hazırlıklarını anlatarak kalelerini onardıklarını, 

hayvanlarını topladıklarını ve yollarda savaş talimi yaptıklarını gördüğünü anlatmış, Hz. 

Peygamber de kendisinden övgü dolu sözlerle bahsetmiştir.886 

Diğer bir örnekte Hz. Peygamber, Bureyde b. Husayb’ı (ö. 63/682) Müreysî’ 

Savaşı’nın hemen öncesi (5/627) düşman hakkında bilgi toplamak üzere 

görevlendirmiş,887 O da düşman birliklerinin savaş için hazırlık yaptığını bildirerek 

Rasûlullah’dan onların kendisine herhangi bir zarar vermesinden korunmak için 

gerektiğinde yalan söyleyebilmesi için izin istemişti. Hz. Peygamber de ona izin verince 

o da Benî Mustalik’lerin bulunduğu yere kadar giderek onların arasına karışmıştı.888 

Yine Hz. Peygamber, Ğabe Savaşı’nda Benî Cüşem kabilesine mensup olan Rifâa 

b. Kays’ın müslümanlar ile Kaysoğulları’nın aralarını bozmak için uğraştığını öğrenince, 

Abdullah b. Ebû Hadred (ö. 71/690-691) ile beraber iki kişi, Rifâa hakkında bilgi almasını 

                                                      
882  el-Vâkıdî, Meğazi’l-Vakidi, 1/207. 
883  Kandemir, “Hubâb b. Münzı̇r”, 18: s. 264. 
884  el-Vâkıdî, Meğazi’l-Vakidi, 1/292. 
885  İbn Hişam, es-Siretü’n-nebevi, 2/221,231,232. 
886  el-Vâkıdî, Meğazi’l-Vakidi, 2/457. 
887  el-Vâkıdî, Meğazi’l-Vakidi, 1/404. 
888  Serdar Özdemir, Hz. Peygamber’in Seriyyeleri (Yüksek Lisans Tezi, Sakarya Üniversitesi, 1996), s. 

117. 



 
 

133 
 

talep etmişti.889 Aynı zamanda Abdullah, Huneyn Savaşı öncesinde Hevâzin kabilesinin 

durumu hakkında bilgi almak için düşman bölgesinin iç kısmına gönderilmiş, o da 

görevini layıkıyla yaparak elde ettiği bilgileri Allah Rasûlu’ne getirmişti.890 80 yaşında 

vefat eden Abdullah, Huneyn Gazvesi’nde 20 yaşındaydı. 

Hz. Peygamber, bir diğer görevi Hayber’e gelen bir casusu yakalamak üzere Hz. 

Ali’ye verdi. Hz. Ali o casusu yakalayınca casus, Yahudiler’in kendisini bazı hediyeler 

karşılığında Hayber’e gönderdiklerini itiraf etti. Hz. Ali, ondan önemli bilgileri almış, 

sonra düşmanın yerini göstermesini istemişti. Casus’a can güvencesi verilince, kılavuz 

olarak onlarla beraber yola çıkmışlar891 ve çeşitli ganimetler elde ederek dönmüşlerdi. 

Hz. Peygamber, bilgi toplarken aynı amaçla düşman istihbaratının bilgi toplamasını 

engellemiş, onlardan keşif için gelen kimseleri de etkisiz hâle getirmiştir. 

Bu bilgileri değerlendirdiğimizde şu sonuca ulaşıyoruz. Askerî harekâtlara 

başlamadan önce yapılacak istihbarat çok önemlidir. Hz. Peygamber, askeri faaliyetlerde 

başarılı olmasında hiç şüphesiz o seriyyelerden önce yapılmış istihbarat bilgisinin ve 

düşmanın durumu, hazırlıkları ile ilgili alınan bilgilerin mutlaka tesiri olmuştur. Hz. 

Peygamber, seriyyelere gönderdiği komutanlara verdiği talimatlar arasında özellikle 

istiharatı tavsiye ettiği görülmektedir.892 Neticede düşman hakkında bilgi toplamak 

(istihbarat) gibi önemli bir görevi gençlere vererek onlara bizzat güvenmiş, bulunduğu 

toplumun da onlara güvenmelerini sağlamıştır. 

3.2.8.  Vahiy Kâtipliği Görevi 

Vahiy kelimesi, sözlükte “hızlı bir şekilde ve gizlice söylemek, ilham etmek, işaret 

etmek” manalarına gelirken terim olarak, “Allah’ın bir hükmünü, bir emrini yahut bilgiyi 

peygamberine gizlice bildirmesi”893 demektir. Kur’ân, Hz. Peygamber’e 23 senelik bir 

dönemde kısım kısım vahyolunmuştur. Hz. Peygamber, vahyedilen bu âyetleri yazıya 

geçirme görevini ağırlıklı olarak genç sahâbîlere vermiş, kendisi okuma yazma bilmediği 

için yazıyı bilenlerden faydalanmıştır. Vahyolan âyetlerin yazımında çoğunlukla deri 

                                                      
889  Kemal Sandıkçı, “Abdullah b. Ebû Hadred”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: 

TDV Yayınları, 1988), 1: s. 96. 
890  Sandıkçı, “Abdullah b. Ebû Hadred”, 1: s. 96. 
891  el-Vâkıdî, Meğazi’l-Vakidi, 2/562. 
892  Özdemir, Hz. Peygamber’in Seriyyeleri, s. 108. 
893  İbn Manzur, Lisanü’l-Arab, 15/379,380; Yavuz, Yusuf Şevki, “Vahiy”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2012), 42: s. 440. 



 
 

134 
 

malzemeli parşömen isimli kâğıtlar kullanılırken, kırtas denilen değişik kâğıtlar da 

kullanılmıştır. Ayrıca ihtiyaç oldukça yazı yazılabilen deve kemikleri, ağaç malzemeleri 

veya düz taşlar kullanılmış lakin bunlar azınlıktadır.894 

Allah Rasûlu, kâtiplere vahyolan âyetleri yazdırmakla birlikte, “Bu âyeti şu şu 

konuların bulunduğu sûrenin içine koyun” buyurarak895 o âyetin sûre ve tertip sırasını 

haber verirdi. Yine derilere yazılmış vahyin, sûrelerin içerisine bir tertip ile yerleştirildiği 

Zeyd b. Sâbit’in rivayet ettiği, Şam’ın övüldüğü hadis ile sabittir.896 Bu rivayete göre 

sınırlı olanaklarla dağınık bir biçimde yazılmış olan âyetler, yazılacak yeni malzemeler 

geldikçe tekrar düzenlenmiştir.897 

Vahiy kâtipleri konusunda alimlerin farklı görüşleri olsa da genel yargı, gençlerin 

ağırlıklı olmasıdır. Übey b. Kâ’b (ö. 33/654), Abdullah b. Sa’d b. Ebû Serh (ö. 36/657), 

Hz. Ali (ö. 40/661), Zeyd b. Sâbit (ö. 45/665), Hanzale b. Rebî (ö. 45/665) Ukbe b. Âmir 

(ö. 58/678) ve Muâviye b. Ebû Süfyân (ö. 60/680) vahiy kâtibi olan genç sahâbîlerin 

bazılarıdır.898 

İlk örneğimiz genç sahâbîlerden Zeyd b. Sabit (ö. 45/665), hakkındadır. O, vahyi 

yazdığını şu sözlerle dile getirmiştir: “Rasûlullah’a (s.a.v.) vahyi yazardım. O’na vahiy 

geldiği zaman O’nu şiddetli bir hal alırdı, çok terlerdi, üzerinden inci taneleri gibi ter 

dökülürdü. Sonra vahiy bitince o hal ondan geçerdi. Ben O’nun yanına bir parça koyun 

kürek kemiğiyle giderdim. O söyler ben de yazardım.” Vahiy yazma işini bittiğinde ise 

Hz. Peygamber’in ona, “Oku bakalım!” diyerek bir eksiklik varsa düzelttiği rivayeti,899 

onun vahiy kâtipleri arasında yer aldığını göstermektedir. Hz. Ebû Bekir devrinde Kur’ân 

âyetlerini toplamakla görevlendirilen ve bu vazifeyi başarı ile yapan Zeyd (r.a.), çok 

mühim olan bu vazifeyi yaparken 22 yaşındaydı. Bu durum ise İslâm’ın ilk zamanlarında 

genç sahâbîlerin ne denli önemli bir rol oynadığını göstermektedir.900 

                                                      
894  Demircan, Hz. Peygamber (sav) ve Görevliler, s. 70. 
895  Ebû Dâvud, “Salât” 125; Tirmizî, "Tefsîru’l-Kurân" 10. 
896  Tirmizî, “Menâkib” 75. 
897  M. Suat Mertoğlu, “Vahiy Kâtibi”, Diyanet İslâm Ansiklopedisi (Istanbul: TDV Yayınları, 2012), 42: 

s. 448. 
898  Mertoğlu, “Vahiy Kâtibi”, 42: 448. 
899  Heysemi, Mecmau’z-zevaid ve Menbau’l-fevaid, 1/152. 
900  Sarıçam, Hz. Muhammed ve Evrensel Mesajı, 411. 



 
 

135 
 

Bir diğer örnekte Hz. Peygamber’in hicret sonrası vahiy kâtipliğini, İslâm öncesi 

okuma yazma bilen Übey b. Ka’b (ö. 33/654) yapmıştır.901 Rasûlullah (s.a.v.), onun için 

“Ümmetimin en iyi okuyanı Übey’dir” buyurmuştur. 902 Übey, vahiy kâtibi olması 

sebebiyle yeni nâzil olan âyetleri hem yazıyor hem de ezberleyerek Allah Rasûlu’ne 

okurdu. Sahâbîler içerisinde sayılı hâfızlardan biri olan Übey, Hz. Peygamber’in emriyle 

müslümanlara ve dışarıdan gelen yabancılara Mescid-i Nebevî’de Kur’ân öğretmiştir.903 

Ayrıca kaynaklarımızda okuma yazma bilen sayılı sahâbîden biri olan Ali (r.a.),904 

kendi hattı ile yazdığı ve cem’ ettiği bir mushafı bulunan Ukbe b. Âmir,905 bunun yanında 

Talha b. Ubeydullah,906 Hubâb b. Münzir,907 Zübeyr b. Avvâm,908 Erkam b. Ebü’l-

Erkam909 ve Zeyd b. Erkam’ın (ö. 68/688) okuma yazma bilenler arasında olması 

sebebiyle vahiy kâtipleri arasında yer aldığı aktarılmıştır.910 

Gençlerin ilim hususunda eğitimine çok önem veren Allah Rasûlu (s.a.v.), ilmin en 

üstünü olan vahyi yazma konusunda genellikle gençleri görevlendirmiştir. Âyetlerin 

gençler tarafından yazılması, Hz. Peygamber’in gençlere verdiği değeri ve onları vahiy 

ile bütünlenmiş bir hayata alıştırmayı önemsediğinin bir göstergesidir. 

3.2.9.  Vergi Toplama (Zekât Âmilleri) Görevi 

Zekât kelimesi; arıtma, çoğalma, artma, bereket ve övgü gibi manalara gelmektedir. 

Malını temizlemek için mülkünden çıkarmak manaları vardır.911 Kur’ân’da; zekât 

verenlerin malını ve sevaplarını kat kat artırmış olacağı,912 zekât verenlere karşılığının 

kat kat ödeneceği,913 zekât alınan mallardan sahiplerini temizleme özelliği914 gibi zekâtın 

vasıflarından bahsedilmektedir. Bir kimse zekât borcunu verince, malı bereketlenir ve 

ziyadeleşir, manen de temizlenmiş olur. Hz. Peygamber, hadislerinde sadakanın malı 

                                                      
901  İbn Abdülber en-Nemerî, İstî’âb, 1/68; İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 1/181. 
902  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/462. 
903  Erul, “Übey b. Kâ‘b”, 42: s. 272. 
904  Fığlalı, “Ebü’l-Hasen Alî b. Ebî Tâlib”, 2: s. 371. 
905  Ahatlı, “Ukbe b. Âmir”, s. 63. 
906  Erul, “Talha b. Ubeydullah”, 39: s. 504. 
907  Kandemir, “Hubâb b. Münzı̇r”, 18: s. 264. 
908  Efendioğlu, “Zübeyr b. Avvâm”, 44: s. 524. 
909  Önkal, “Erkam b. Ebü’l-Erkam”, 11: s. 305. 
910  Erul, “Zeyd b. Erkam”, 44: s. 318. 
911  İbn Manzur, Lisanü’l-Arab, 14/358. 
912  er-Rûm 30/39 
913  el-Hadîd 57/18 
914  et-Tevbe 9/103 



 
 

136 
 

arttıracağına işaret etmiştir.915 Zekât, Kur’ân’daki: “Namaz kılın, zekât verin”,916 

“Onların mallarından zekât al”,917 “Hasat günü ürünün hakkını verin”918 gibi âyetler ve 

Hz. Peygamber’in hadislerinde buyurduğu gibi İslâm dininin beş temel şartından 

biridir.919 Bunlar da zekâtın farziyyetinin delilleridir. 

Hicretle birlikte Medine’de ilk İslâm devletinin kuruluş sürecinde zekât uygulaması 

yaygınlaşmaya başlamış, hicrî 2. (624) senesinde zekât emrinin vahyolunmasıyla 

kurumsal nitelik kazandığı, hicrî 8. (630) senesinden itibaren ise Medine’de vergi vasfını 

aldığı belirtilmiştir. Bununla birlikte zekât, farz kılınmasıyla birlikte Allah Rasûlu’nun 

görev verdiği memurlar aracılığıyla toplanmış ve bu memurlara “Mûsâddık”920 ve 

“âmil”921  terimleri kullanılmıştır. Âmil kelime olarak, bir işi yapan, zanaatkâr, işçi gibi 

mânâlara gelir. İslâm’da memur ve hassaten vergi memuru (zekât) manasında 

kullanılmıştır.922 

Hz. Peygamber (s.a.v.), vali tayin ettiği bölgelerde zekâtlar valilerce toplanmış, 

farklı bölgelerde ise sadece zekât âmilleri aracılığıyla toplanmıştır. Zekât gelirleri 

toplanmadan önce tahmin hesapları yapılmış ve zekât zamanı gelince toplanmıştır. Allah 

Rasûlu, hicrî 9. (631) yılından önce Medine’den dışarı memur görevlendirmemiştir.923 

Sonraki dönemlerde çok sayıda zekât âmili, görevli olarak çeşitli bölgelere 

gönderilmiştir. 

Allah Rasûlu (s.a.v.), zekât memuru görevi için liyakat sahibi kimseleri tercih 

etmiş, bu kişilerin ahiret yaşamının varlığı sebebiyle hesap vereceği bilinci taşıyan, 

gayretli ve dürüst olan, idarî mesuliyetinde merhamet sahibi ve adaletli olan kimseler 

olması bilincini yerleştirmiştir. Hz. Peygamber, “Hakkını vererek çalışan zekât memuru 

evine dönüşüne kadar Allah yolunda savaşan gâzi gibidir”924 buyurarak âmillerin 

                                                      
915  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 16/551; Müslim, “Zekât” 63; Tirmizî, “Zekât” 28; Nesâî, “Zekât” 48; İbn 

Mâce, “Zekât” 28. 
916  el-Bakara 2/43 
917  et-Tevbe 9/103 
918  el-En’âm 6/141 
919  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 8/417; Müslim, “Îmân” 21; Tirmizî, “Îmân” 3. 
920  el-Vâkıdî, Meğazi’l-Vakidi, 3/973; İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 2/160. 
921  et-Tevbe 9/60 
922  Mehmet Erkal, “Âmil”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1991), 

3: s. 59. 
923  Ayşe Yavuz, Hz. Peygamber’in Zekât Memuru Olarak Görevlendirdiği Sahabiler (Yüksek Lisans 

Tezi, Selçuk Üniversitesi, 2011), s. 17. 
924  Ebû Dâvud, “Harac” 7; Tirmizî, “Zekât” 18; İbn Mâce, “Zekât” 14. 



 
 

137 
 

görevlerini layıkıyla yapmasını tavsiye ederken, aynı zamanda onlara verilecek 

mükâfattan bahsetmiştir. Ayrıca bazı zekât âmilleri, Allah Rasûlu’nun bu görevdeki 

hassas davranması sebebiyle çekinerek görev konusunda azillerini talep etmişlerdir. 

Rasûlullah (s.a.v.), Ebû Mes’ûd el-Ensâri’yi zekât âmili görevi vermiş, lakin görev ağır 

olması nedeniyle o, Allah Rasûlu’nden affını istemiştir.925 Ayrıca zekât malı; Allah 

Rasûlu’ne, yakınları olan Muttaliboğulları’na ve Hâşimoğulları’na yasaklanmıştır. Bu 

nedenle Rasûlullah, onlardan hiç kimseyi zekât âmili olarak görevlendirmemiştir. Zira 

âmillerin ücretleri zekât bütçesi üzerinden veriliyordu.926 

Yine Hz. Peygamber, zekât memurlarını gönderirken halka iyi muamele etmeleri, 

malların en iyilerini almaktan sakınmaları,927 haksızca bazı şeyler istememeleri, zekâtı 

fazla almak adına birleşik olan malları ayırmamaları yahut ayrı olan malları 

birleştirmemeleri928 konusunda uyarılarda bulunmuştur. Zaman zaman memurları teftiş 

ederek hesaba çekmiş,929 zekât ödemeyenlere de bazı müeyyideler uygulamıştır.930 

İlk örneğimizde Allah Rasûlu, Yemen bölgesine İslâm hükümlerini anlatması ve 

zekâtları toplaması için Muâz b. Cebel’i görevlendirmiş,931 onları önce tevhide davet 

etmesini, sonrasında beş vakit namazı, akâbinde ise zekâtı farz kılındığını haber 

vermesini istemiştir. İnsanların mallarının en iyilerini almaktan sakınmasını da 

emretmiştir.932 

Yine, Allah Rasûlu döneminde tahıl, hurma ve üzüm gibi zekât mallarında önceden 

takdir yapılıyordu. Rasûlullah, Attâb b. Esîd’i zekât âmili olarak görevlendirdiğinde, 

hurmayı takdir ettiği şekilde üzümü de takdir etmesini ve hurmanın zekâtını nasıl kuru 

hurmadan alıyorsa, üzümün zekâtını da kuru üzümden alınması gerektiğini belirtmiştir.933 

Lakin Attâb’ın nerede zekât memurluğu yaptığı kaynaklarda belirtilmemiştir. 

                                                      
925  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 17/247; Ebû Dâvud, “Harac” 12. 
926  Demircan, Hz. Peygamber (sav) ve Görevliler, s. 58. 
927  Buhârî, “Zekât” 64; Ebû Dâvud, “Zekât” 5; Nesâî, “Zekât” 12. 
928  Buhârî, “Zekât” 34; Ebû Dâvud, “Zekât” 8. 
929  Buhârî, “Zekât” 67. 
930  M. Macit Kenanoğlu, “Vergi”, Diyanet İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2013), 43: 54. 
931  İbn Hişam, es-Siretü’n-nebevi, 2/590. 
932  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 3/498; Ebû Dâvud, “Zekât” 10; Tirmizî, “Zekât” 6; Nesâî, “Zekât” 1; İbn 

Mâce, “Zekât” 1. 
933  Ebû Dâvud, “Zekât” 13. 



 
 

138 
 

Diğer örneklerimizde Hz. Peygamber, genç sahâbî Übey b. Ka’b’ı; Benî Sa’d, Belî 

ve Uzre kabilelerinin zekâtlarını toplamak üzere görevlendirmiştir. Gittiği kabilelerde 

kendisine zekât için alması gereken ürünlerden daha iyileri teklif edildiğinde, “Bana 

emredilmeyen bir şeyi almam” diyerek bu görevi yerine getirirken nasıl hassas 

davrandığını göstermiştir. Yine Hz. Peygamber, Ukbe b. Âmir’i hizmetlerinden 

yararlanmak için zekât toplama göreviyle çeşitli kabilelere gönderdiği934 ve Ukbe’ye bu 

görevi yaparken zekât mallarının içerisinden kendi ihtiyacı kadar yemesine izin verdiği 

aktarılmıştır.935 Ayrıca Rasûlullah, Haris b. Ka’b oğullarına dini anlatması ve zekâtlarını 

toplaması için Amr b. Hazm’ı göndermiş,936 daha on yedi yaşında olan Amr, Medine’de 

bulunan heyetle birlikte yola çıkarak İslâmî hükümleri, Hz. Peygamber’in sünneti ve 

yolunu öğretmiş, zekâtlarını toplamıştır.937 

Yine Huzeyfe b. Yemân, Allah Rasûlu’nun Debâ bölgesindeki Ezd kabilesine zekât 

memuru olarak görevlendirdiği,938 Erkam b. Ebü’l-Erkam’ı zekât âmilliği ile görev 

verdiği,939 Ebû Mûsâ el-Eş’ari’yi vedâ haccı öncesi Yemen’in Me’rib, Aden, Zebîd ve 

sahil bölgesinin zekâtını toplamak ile görevlendirdiği,940 yaklaşık 20 yaşlarında bulunan 

Velîd b. Ukbe’yi de941 Mustalikoğulları’na zekât memurluğu ile görevlendirdiği942 

kaynaklarımızda geçmektedir. 

Ayrıca Hz. Peygamber, genç sahâbîlerinden Ukkâşe b. Mihsan’ı Sekûn ve Sekâsik 

mevkilerine zekât âmili ve davetçi vasfıyla yolladığı;943 Ali b. Ebû Tâlib’i Necran’a zekât 

ve cizyeleri için zekât memuru olarak görevlendirdiği;944 Amr b. el-Âs’ı, Benî Fezâre 

                                                      
934  Ahatlı, “Ukbe b. Âmir”, s. 62. 
935  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 28/545. 
936  İbn Hişam, es-Siretü’n-nebevi, 2/594. 
937  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 5/318. 
938  Başaran, “Huzeyfe b. Yemân”, 18: s. 435; Yavuz, Hz. Peygamber’in Zekât Memuru Olarak 

Görevlendirdiği Sahabiler, s. 42. 
939  İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 1/187. 
940  İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 3/364; İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 4/181. 
941  Mehmet Efendioğlu, “Velîd b. Ukbe”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2013), 43: s. 36. 
942  İbn Hişam, es-Siretü’n-nebevi, 2/296. 
943  Tekineş, “Ukkâşe b. Mihsan”, 42: s. 70. 
944  İbn Hişam, es-Siretü’n-nebevi, 2/600. 



 
 

139 
 

kabilesine zekâtlarını toplaması için gönderdiği;945 Büreyde b. Husayb’ı ise Eslem ve 

Ğıfâr kabilelerine zekât memuru olarak görevlendirildiği nakledilmiştir.946 

Bu rivayetleri incelediğimizde Hz. Peygamber, hicretin 9. yılı itibariyle zekât 

mükellefi müslüman kabilelere âmiller görevlendirmiştir. Düzen içerisinde ve sistemli bir 

şekilde toplanan zekâtlar ile ihtiyaç içindekiler mağdur olmamıştır.947 Böylesine önemli 

bir görevin sadece adaletli, güvenilir kimselere verilmesi gerektiği göz önünde 

bulundurulursa Allah Rasûlu’nun genç sahâbîlerine böylesine önemli görevler vermesi, 

onlara verdiği değeri göstermektedir. 

3.2.10. Yabancı Dil Öğrenimi Görevi 

Rasûlullah, sahâbîlerini hassaten de gençleri yabancı dil öğrenimi ve yazma işine 

yönlendirmiş ve yabancı dil öğrenme görevi vermiştir. Allah Rasûlu’nun ihtiyaca binaen 

değişik dil öğrenme tavsiyesi, yeryüzünde bulunan toplumların farkında olmak, genel 

olan risâlet görevini tüm insanlara ulaştırmak ve İslâm’ın daha geniş coğrafyaya 

yayılmasını sağlamak gibi hikmet veya sebebi bulunmaktadır.948 

Konumuzun ilk örneği genç sahâbîlerden Zeyd b. Sâbit’tir. Hz. Peygamber, onun 

yüksek bir zekâya sahip ve kabiliyetli olduğunu keşfetmiş ve Yahudiler’e yazı hususunda 

güvenmediğini söyleyerek onların dillerini öğrenmesini istemişti. Allah Rasûlu’nun 

vefatında 21 yaşlarında olan Zeyd b. Sâbit,949 iki hafta gibi kısa bir sürede yazılarını 

öğrenmiş ve baya maharet elde etmişti. Yahudiler’in mektuplarını Hz. Peygamber’e 

okuyabiliyor ve cevap yazılması istendiğinde, Hz. Peygamber’in adına yazabiliyordu.950 

Allah Rasûlu’nun Zeyd’e dil öğrenme emri vermesinin sebepleri içerisinde; Yahûdiler’e 

güven duymaması, yazılan mektupların içeriğinin gizli kalması ve mektup okuyan yahut 

yazanların mektup içeriğinde eksiltme ve artırma gibi durumlarla karşı karşıya kalmak 

istenmeme gibi hususlar söylenmektedir.951 Hz. Peygamber, aynı zamanda bazı gençleri 

o gün için çok ihtiyaç duyulan Süryanice ve İbranice gibi dilleri öğrenmeye 

                                                      
945  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 2/147. 
946  el-Vâkıdî, Meğazi’l-Vakidi, 3/973. 
947  Yavuz, Hz. Peygamber’in Zekât Memuru Olarak Görevlendirdiği Sahabiler, s. 58. 
948  Muhammed Abdülhay b. Abdilkebîr b. Muhammed el-Hasenî el-İdrîsî el-Kettânî, et-Terâtîbü’l-

idâriyye, thk. Abdullah Halidi, 2. Baskı (Beyrut: Daru’l-Erkam, t.y.), 1/190. 
949  Apak, “Hz. Peygamber’in (s.a.v.) Gençlere Gösterdiği Özen ve Verdiği Değeri”, s. 284. 
950  Buhârî, “Ahkâm” 40; Ebû Dâvud, “İlim” 3; Tirmizî, “İsti’zan” 22. 
951  İbn Hacer el-Askalânî, el-isâbe, 2/491; İbn Asâkir, Târîh-u Dimaşk, 19/303. 



 
 

140 
 

yönlendirmiştir.952 Bilgi ve güven gerektiren bu işin gençlere verilmesi onlara verilen 

değerin göstergesi olmuş, İslâm gençlerle şekillenmiştir. 

3.2.11. Elçilik (Diplomasi) Görevi  

Elçi (ilçi) kelimesi “devlet, ülke, halk,” manalarına gelen Türkçe el (il) isim 

kökünden türemiştir. “Haberci, peygamber” mânasına gelmektedir. Bu kelimenin Arapça 

mukâbili rasûldür. Ayrıca vefd lafzı “elçi göndermek” manasında masdar olduğu gibi 

“elçilik heyeti” manasında da isim olarak kullanılmıştır.953 

Hz. Peygamber, İslâm dinini tebliğ vazifesi ile hicretin altıncı yılından itibaren 

çevre ülkelere ve kabilelere çeşitli elçiler göndermiştir. Görevlendirilen bu elçiler; temsil 

yeteneği olan, ikna gücü ve hitabeti yüksek, bilgi ve idrak sahibi, dürüst ve liyakatli, yüz 

güzelliği olan, gönderildiği ülkeyi veya toplumu iyi tanıyan kişilerden seçilmiştir.954 

İlk örneğimizde Allah Rasûlu, Hz. Ebû Bekr’in Hac emirliği görevinde (9/631) Hz. 

Ali’yi elçi olarak görevlendirmiştir. Kafile yoldayken müşriklerin Kâbe’ye yaklaşmasını 

ve Kâbe’nin çıplak bir şekilde tavaf edilmesini engelleyen Tevbe sûresi nâzil olunca, 

sûreyi hacılara duyurmak için Ali (r.a.) görevlendirilmiştir.955 Ayrıca Hz. Ali ve Zeyd b. 

Hârise’nin el-Hismaya Seriyyesi (6/628) sırasında durumu düzeltmesi için de elçi olarak 

görevlendirildiği aktarılmıştır.956 

Yine Rasûlullah (s.a.v.), hicretin 8. yılı Zilkade ayında Ezdliler’den Cülendâ’nın iki 

oğluna İslâm’a davet mektubuyla Amr b. el-Âs’ı (ö. 43/664);957 Müzeyne kabilesine 

Mekke’nin fethine çıkmak üzere Ramazan’da Medine’de bulunmalarını bildirmesi için 

Bilâl b. el-Hâris’i (ö. 60/680);958 Hudeybiye dönüşü (6/628) Hassân b. Tubba ve Zû 

Amr’a İslâm davetiyle gönderdiği Cerîr b. Abdullah’ı (ö. 51/671);959  Bahreyn’e (6/628) 

Hecer mecusilerine dini tebliğ etmek ve kabul etmedikleri vaziyette kendilerinden cizye 

                                                      
952  Hökelekli, “Hz. Muhammed ve Gençlik”, 340. 
953  Mehmet İpşirli, “Elçi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1995), 

11: s. 3. 
954  İpşirli, “Elçi”, 11: s. 5; Şahin, Hz. Peygamber’in Görev ve Sorumluluk Verdiği Kişiler ve Gözettiği 

Kriterler, s. 64. 
955  Münir Atalar, “Emîr-i Hac”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

1995), 11: s.131. 
956  el-Vâkıdî, Meğazi’l-Vakidi, 2/559. 
957  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 1/226; İbn Hişam, es-Siretü’n-nebevi, 2/607. 
958  el-Vâkıdî, Meğazi’l-Vakidi, 2/799. 
959  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 1/229. 



 
 

141 
 

alınacağını bildirmek üzere Ebû Hureyre’yi (ö. 58/678);960 Mekke’nin fethine (8/630) 

çıkılırken savaşa davet için Benî Süleym kabilesine Irbâd b. Sâriye’yi (ö.75/694); Eşca’ 

kabilesine ise Ma’kıl b. Sinân’ı (ö. 63/683)961 elçi olarak görevlendirmiştir. 

Ayrıca Hz. Peygamber, Hudeybiye dönüşü (6/628) Yemen halkına içerisinde İslâm 

hükümleri, mal ve hayvanlardaki zekât meselelerinin haber verildiği bir mektup 

yazdırarak Muâz b. Cebel’i;962 Hendek Gazvesi’nde Benî Kurayza’nın antlaşmalarını 

bozup bozmadıklarını öğrenmeleri ve görüşme yapmaları için genç sahâbîlerden Sa’d b. 

Muâz, Zübeyr b. el-Avvâm’ı; ensara Hevazin’in esirlerinin (8/630) geri verilmesine razı 

olup olmadıklarını sormak üzere de Zeyd b. Sâbit’i elçi olarak göndermiştir.963 

3.2.12. Namaz Kıldırma (İmamlık) ve Müezzinlik Görevi 

İmam kelimesi, emm kökünden sevk ve idare etme ile öne geçme manalarına 

gelmektedir. Terim olarak ise namazda cemaate önder olan kimse964 demektir. Hz. 

Peygamber, imamlık görevini dini vazifeleri bilen, güvenilir, güzel Kur’ân okuyan ve 

liderlik yapabilecek kimselerden seçmiştir.965 

Hz. Peygamber (s.a.v.), vali olarak görevlendirdiği genç sahâbîlere aynı zamanda 

imamlık yapmalarını ve imamlık yaparken de cemaati bıktıracak biçimde uzun 

tutmamaları konusunda uyarılar yapmış; cemaatteki hasta, zayıf, iş sahibi insanları ve 

yaşlı olanlara göre hareket etmelerini istemiştir. Toplumun sosyal durumuna önem veren 

Hz. Peygamber, genç yaştaki Osman b. Ebû’l-Âs’ı (ö. 51/671) Tâif’e önce imam, 

ardından valilik yapması için görevlendirirken966 bu hususa dikkat çekerek, “Ey Osman! 

Namazı kısa kıldır ve halkın hepsini, içlerinde bulunan en zayıf kişiye göre hesapla. 

Çünkü onların içinde büyük, küçük, hasta, evi uzak ve iş-güç sahibi olan kimseler 

vardır”967 buyurmuştur. Allah Rasûlu, bu hadiste imamlık yapan kimsenin cemaatin 

durumunu dikkate alması gerektiğini vurgulamaktadır. 

                                                      
960  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 1/227. 
961  el-Vâkıdî, Meğazi’l-Vakidi, 2/799,800. 
962  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 1/228. 
963  el-Vâkıdî, Meğazi’l-Vakidi, 2/457,458; 3/952. 
964  M. Sabri Küçükaşçı, “İmam”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2000), 22: s. 178. 
965  Şahin, “Hz. Peygamber’in Vazifelendirdiği Din Görevlileri”, s. 145. 
966  Çubukçu, “Osman b. Ebü’l-Âs”, 33: 464. 
967  İbn Mâce, "İkâmetu’s-salât" 48. 



 
 

142 
 

Yine Hz. Peygamber, Tebük Gazvesi’nde Abdurrahman b. Avf’a imamlık görevi 

vermiş, “Hiçbir peygamber, ümmeti içinden salih bir kimsenin arkasında namaz 

kılmadıkça ruhu kabzedilmez”968 buyurarak genç sahâbînin arkasında namaz kılmıştır. 

Ayrıca Allah Rasûlu’nun dini tebliğ etmek için Medine’ye gönderdiği Mus’ab b. 

Umeyr’in cuma namazı ile vakit namazlarını kıldırdığı;969 Mekke’ye vali olarak 

görevlendirilen Attâb b. Esîd’e aynı zamanda imamlık görevi verdiği;970 Muâz b. 

Cebel’in Rasûlullah ile birlikte namaz kılıp, daha sonra gelip kavmine imamlık yaptığı 

ve Yemen’e görevlendirildiği zaman insanlara namaz kıldırdığı aktarılmış,971 Amr b. 

Selime’nin (ö. 85/704) de kendi kavmine imamlık yaptığı “Cerm kabilesi içinde 

bulunduğum her cemaate imam oldum ve cenâze namazlarını kıldırdım”972 ifadeleriyle 

nakledilmiştir. 

Müezzin kelimesi, sözlükte “ezan okuyan, çağrıda bulunan, kâmet getiren kimse” 

mânalarına gelmektedir.973 Kur’ân’da “münâdî” lafzıyla iki âyette geçmekle beraber,974 

hadislerde de yine münâdî kelimesiyle “kâmet getiren veya ezan okuyan” mânasında 

kullanılmaktadır.975 Allah Rasûlu, hicret öncesi Mekke’de duyuru yaptırmak için münâdî 

görevlendirirken müslümanlar için namaz çağrısına özel bir görevlendirme yapmamıştı. 

Medine’de ise genel olarak Bilâl-i Habeşî, namaz vakitleri için sokaklarda “es-salâh es-

salâh” şeklinde çağrı yapmışsa da yeterli olmamış, Hz. Peygamber’in hicrî 1. veya 2. 

senesinde ezan lafızlarının belirlenmesiyle müezzinlik kurumu oluşmuştu.976 

Müezzinliğin öneminden bahseden Allah Rasûlu, “İnsanlar müezzin olmanın ve ilk 

safta bulunmanın sevabını bilselerdi bunu elde etmek için kura çekerlerdi”977 

buyurmuştur. Allah Rasûlu’nun müezzinleri, Bilâl Habeşî ile Ümmi Mektûm’dur. 

Medine dışında ise iki müezzin görevlendirmişti. Bunlardan biri müezzinlik hikayesini 

                                                      
968  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/120. 
969  Küçükaşçı, “İmam”, 22: s. 178. 
970  el-Vâkıdî, Meğazi’l-Vakidi, 3/889; İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 6/34. 
971  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 3/541,542. 
972  Ebû Dâvud, “Salât” 60; Nesâî, “İmâmet” 11. 
973  M. Sabri Küçükaşçı, “Müezzı̇n”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 

2020), 31: s. 489. 
974  el-A‘râf 7/44; Yûsuf 12/70 
975  Buhârî, “Vudû” 5. 
976  Küçükaşçı, “Müezzı̇n”, 31: s. 489. 
977  Buhârî, “Ezân” 9; “Şehâdât” 31; Müslim, “Salât” 129; Nesâî, “Ezân” 31; “Mevâkit” 21. 



 
 

143 
 

yukarıda geniş bir şekilde anlattığımız güzel sesli genç sahâbî Ebû Mahzûre idi.978 

Müezzinler aynı anda beraber iseler Bilâl, Ebû Mahzûre ve Ümmü Mektûm şeklinde 

sıralandıkları aktarılmıştır.979 Ayrıca Rasûlullah, görevlendirdiği valilerden ve İslâm’la 

şereflenen kabile reislerinden kavimleri için imam ve müezzin görevlendirmelerini 

istemişti.980  

3.2.13. Özel Muhafızlık Görevi 

Özel muhafızlar, belirli bir kişiyi silahlı veya silahsız olarak tehlikelere karşı 

koruyan görevlilerdir. Allah Rasûlu, getirdiği mesajlarla yerleşmiş bir düzenin karşısına 

geçmiş; boykot, suikast ve nihâyetinde savaşa varan durumlar sebebiyle özel koruma artık 

bir zaruret hali oluşturmuştu. Böyle bir dönemde Hz. Peygamber’in korunması, kendisine 

inananlar için gönülden yapılan bir hizmete dönüşmüştü.981 Böylesine önemli bir görevi 

Rasûlullah’ın güvendiği, canı pahasına onu koruyabilecek kimselerin yaptığı aşikardır. 

Uhud Gazvesi’nde Rasûlullah, ölümle burun buruna geldiği anda onu müdafaa eden 

ve müşriklerin saldırılarına sebat ile karşılık verenler Talha b. Ubeydullah, Abdurrahman 

b. Avf, Hubâb b. el-Münzir, Sa’d b. Ebû Vakkâs, Ali b. Ebû Tâlib ve Zübeyr b. el-Avvâm 

gibi genç sahâbîler Hz. Peygamber’i korumakla görevlendirilmişlerdi.982 Yine Tebük 

Gazvesi dönüşünde, yolda giderken bazı münafıkların kendisine suikast teşebüsünde 

bulunacaklarını, Hz. Peygamber’e tuzak kurup dar bir boğazda onu pusuya düşürmeyi 

planladıkları haber verilmişti. Rasûlullah, o dar boğazdan yürürken Ammar b. Yasir, 

atının yularından tutarak ön taraftan, Huzeyfe b. Yeman ise atın arkasından Hz. 

Peygamber’in yakın korumalığını yapmışlardı.983 

Ayrıca genç sahâbî Irbâd b. Sâriye (ö. 75/694), Tebük Gazvesi’nde ve seferler 

dışında Allah Rasûlu’nun kapısında bekliyor, Hz. Ali, Huneyn Gazvesi’nde Rasûlullah'ın 

hemen önünde savaşarak onu koruyor,984 onun için muhafızlık yapıyordu. Hz. 

Peygamber’in canını korumak gibi önemli bir görevin cesur ve güvenilir kimselere 

                                                      
978  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 6/115. 
979  Küçükaşçı, “Müezzı̇n”, 31: s. 489. 
980  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 34/157; Buhârî, “Ezân” 17; “Ahbâr” 1. 
981  Şahin, Hz. Peygamber’in Görev ve Sorumluluk Verdiği Kişiler ve Gözettiği Kriterler, s. 295. 
982  el-Vâkıdî, Meğazi’l-Vakidi, 1/240. 
983  el-Vâkıdî, Meğazi’l-Vakidi, 3/1042. 
984  el-Vâkıdî, Meğazi’l-Vakidi, 3/902,1036. 



 
 

144 
 

verilmesi gerektiği düşünülürse, Rasûlullah gençlere böyle görevler vererek onlara değer 

verdiğini göstermiştir. 

3.2.14.  Hac Emîri Görevi 

Hac emîrliği, Mekke fethi sonrası (8/630) ortaya çıkmış bir vazifedir. Hac emîri 

görevi yapanların, hac için gelen kervanları güven içerisinde takip etmeleri haricinde 

cezaların uygulanması konusunda yaptırım görevleri de bulunmaktadır.985 Rasûlullah, 

hac emîrini dini vazifelerde ehil olan, güvenilir ve liderlik yapabilecek kimselerden 

seçmiştir.986 Bu konudaki tek örneğimiz Attâb b. Esîd hakkındadır. Hz. Peygamber, 

Attâb’ı fetih’den sonra Mekke’nin Valisi olarak atamış, o yıl hac emirliği görevini 

yapmıştır.987 Bu genç sahâbî, müslümanlara liderlik yapabilecek, dini vecibelerde ehil, 

güvenilir kişilerden biridir. 

3.2.15. Nüfus Sayımı Görevi 

İslâm’da nüfus sayımının ilki genel itibariyle askerî amaç taşımaktadır. Huzeyfe b. 

Yemân’ın (r.a.) aktardığına göre Hz. Peygamber, “İnsanlardan ben müslümânım diyen 

kimseleri benim için (sayıp) yazın” buyurunca Huzeyfe, “biz ordu sayısını 1500 kişi 

sayarak Peygamber için yazdık”988 demiştir. Farklı rivayetlere göre bu sayının 500-600-

700 gibi rakamlar arasında olduğu da aktarılmıştır.989 Rakamlardaki farklılık nedeni 

sayıda, yalnız savaşçıların veya çocuk, kadın ve kölelerin yahut Medine dışında oturan 

kimseleri kapsamasıyla ilgili geniş tutulup tutulmamasıyla yorumlanmıştır.990  

Hz. Peygamber, iyi bir matematik bilgisine sahip olduğu için Zeyd b. Sâbit’i, 

savaşlarda ele geçen ganimetlerin taksimine memur etmiştir. Bu olay Hayber ve Huneyn 

seferlerinin sonucunda olmuştur. Müslümanların sayımı, ganimet ve esirlerin taksimini 

yapmak ve yazmak üzere görevlendirilmiştir.991 

                                                      
985  Atalar, “Emîr-i Hac”, 11: s. 131. 
986  Şahin, Hz. Peygamber’in Görev ve Sorumluluk Verdiği Kişiler ve Gözettiği Kriterler, s. 159. 
987  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 6/35. 
988  Buhârî, “Cihâd” 181. 
989  Buhârî, “Cihâd” 181; Müslim, “Îmân” 235; Nevevî, Şerhu’n-Nevevî alâ Müslim., 2/179. 
990  Nebi Bozkurt, “Nüfus”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2007), 

33: s. 293. 
991  el-Vâkıdî, Meğazi’l-Vakidi, 3/949. 



 
 

145 
 

3.2.16. Değerlendirme 

 “Hz. Peygamber’in Genç Sahâbîlere Görevler Vermesi” başlıklı konumuzda, 

yukarıda maddeler halinde açıklamaya çalıştığımız tüm bu görevlerin nice yaşlı ve 

tecrübeli sahâbîler varken genç sahâbîlere verilmesi, Hz. Peygamber’in (s.a.v.) gençlerle 

olumlu ilişkiler kurarak onlara verdiği değeri ifade etmektedir. Gençler, ümmetin 

yüklerini taşıyabilecek dinî sorumlulukları ve cihâdın zorluklarını üstlenebilecek 

konumda olmaları sebebiyle Hz. Peygamber, onların enerjilerini İslâmî değerlerin 

yaşanması ve yayılması için kullanmıştır. Onlara dinî, sosyal, askerî, idarî ve adlî 

konularda sorumluluklar yüklemiş, onlar da bu büyük sorumlulukları başarıyla yerine 

getirmişlerdir. Görev ve sorumluluk sahibi komutanlar, ilim sahibi kimseler, hâkimler ile 

muallimler yetişmiş ise bu Rasûlullah’ın teşviği, ilgisi, yardımı ve onlara verdiği önem 

sebebiyle olmuştur. Bu sebeple Allah Rasûlu, gençlere değer vermiş ve onlara 

mesuliyetler yüklemiştir. Gençlere güvenmek, onlara kabiliyetlerine göre vazife ve 

mesuliyet vermek, kişiliklerinin gelişmesini ve yeteneklerinin artmasını sağlayan 

unsurlardır. 

Görevlendirmelerin en önemlilerinden olan devlet, şehir veya kabile yönetiminde 

doğru kişilerin, doğru mekanlara yerleştirilerek zaman, iş ve kişi israfının engellenmesi 

önemli bir meseledir. Bu görevlendirmeler toplumların ilerlemesinde en önemli 

noktalardır. Hz. Peygamber’in bu konudaki kişi seçimlerinde isabetli kararlar aldığını 

görüyoruz. Buradan da O’nun (s.a.v), insanları iyi tanıdığı; beceri, kabiliyet ve 

potansiyellerini en iyi şekilde değerlendirdiği sonucuna varabiliriz. Ayrıca başta 

yöneticilik olmak üzere tüm görevlendirmelerde; o görev için ehil olan, liyakatli, adalet 

sahibi, sorumluluk bilinci olan ve güç ve kuvveti yerinde olan kabiliyetli gençlerin 

bulunduğunu, ehil olmadığı halde bazı kritik görev ve makamlara talip olanlarında geri 

çevrildiğine şahit oluyoruz. Hz. Peygamber, böylesine önemli bir görevi gençlere vererek 

onlara sorumluluk şuuru kazandırmış ve onlara güven duygusunu aşılamıştır. Onları 

daima bu iş ve vazifelerin içinde bulundurmuştur. Onlara kendileri ve insanlara faydalı 

olmaları için gayreti, çalışmayı öğretmiş ve tavsiye etmiştir. Hz. Peygamber, bütün 

bunları yaparken de güzellikle, hikmetle ve nasihatle uygulamıştır. 

Ayrıca Hz. Peygamber’in katılamadığı savaşlarda yeteneklerini, deneyimlerini ve 

liderlik vasıflarını bildiği genç sahâbîlere ordu komutanlığı görevi vermesi; insanlar 



 
 

146 
 

arasında meydana gelen davalara bakıp karara bağlama yetkisi olarak hâkimlik görevi 

vermesi; muhatabına içten ve samimi duygularla yaklaşarak anlattığı ve öğrettiği bilgileri 

bizzat yaşayarak gösteren gençlere öğretmenlik ve tebliğ görevi vermesi; önder, lider ve 

insanları yönlendirebilecek karakter ve yapıda olan gençlere sancaktarlık görevi vermesi; 

askeri faaliyetlerde başarılı olmak, düşmanın durumu ve hazırlıkları ile ilgili bilgiler 

toplamak için güvendiği gençlere istihbarat görevi vermesi; gençleri vahiy ile 

bütünlenmiş bir hayata alıştırma düşüncesiyle onlara ilmin en üstünü olan vahyi yazma 

görevi vermesi; zekât mükellefi müslüman kabilelere adaletli ve güvenilir kişileri zekat 

âmili olarak görevlendirmesi ile diğer tüm görevlendirmeler Hz. Peygamber’in gençlere 

güvendiğini ve değer verdiğini göstermektedir.  



 
 

147 
 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

4. HZ. PEYGAMBER’İN GENÇLERE NASİHATLERİ 

Nasihat kelime olarak “kusur ve hatayı gidermek için gösterilen çaba; iyiliğe 

yönlendirmek, kötülükten uzaklaştırmak için verilen öğüt, başkasının fayda yahut 

zararına olan konularda bir başka kişinin aydınlatması ve bu yönde gösterdiği gayret”992 

anlamlarına gelmektedir. Ayrıca nasihat; kalbi yumuşatarak korkutmak, insanların 

kalblerini ceza ve mükafaat ile uyarmak demektir.993 

Kur’ân’da, Allah’ın gönderdiği elçilerin insanlara iman, ibadet ve ahlak çerçevesi 

ile öğüt verdikleri bildirilmektedir. Tevhid, inanmanın özü olduğundan bütün 

peygamberlerin mücadele esasları bu kavram ile gerçekleşmiştir. Kur’ân, nasihati teşvik 

etmiş ve insana fayda vereceğini bildirmiştir.994 Nasihat kelimesini daha net biçimde 

açıklayan Hz. Peygamber, “Din nasihattir” buyurmuş, çevresindekiler “Kim için?” 

şeklinde sormalarına karşılık, “Allah için, Kitabı için ve Rasûlu için, müslümanların 

yöneticileri ve onların umumu için”995 buyurmuştur. Hadisteki, Allah için nasihat ifadesi; 

sağlam bir tevhid inancına sahip olmak, Allah Teâlâ’ya samimiyetle kullukta bulunmak 

ve her tür şerden uzak durmak gibi kişinin önce kendinin tavsiyecisi olmasını; Allah’ın 

kitabı için nasihat, Kur’ân’ın Allah’ın buyruğu olduğuna gönülden inanmak ve 

hükümlerini yapmayı, tüm herkesi vahye çağırmayı; Rasûlullah için nasihat, Allah 

Rasûlu’nun risâlet ve nübüvvetine iman edip emir ve nehiylerine tabi olmayı; yöneticiler 

için nasihat, doğru işler yapanlara tabi olarak desteklemeyi, gerekli durumlarda yanlış ve 

eksiklerini söylemeyi, uyarı ve tavsiyede bulunmayı, hayra yönlendirmeyi; 

müslümanların geneli için nasihat ise dünya ve ahiretle alakalı hususlarda onlara fayda 

veren ve hayırlı işlere yönlendirmeyi, dini konuda yetiştirmeyi ve hayrı emrederek şerden 

yasaklamayı belirtmektedir.996 

Müminler için en güzel örnekliği ortaya koyan Allah Rasûlu, eğitimiyle bizzat 

kendisinin ilgilendiği gençlerin, sağlam bir kişiliğe ve yüksek bir özgüvene sahip 

                                                      
992  Mustafa Çağrıcı, “Nasihat”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2006), 32: s. 408. 
993  İbn Manzur, Lisanü’l-Arab, 2/615. 
994  ez-Zâriyât 51/55  
995  Buhârî, “İmân” 42; Müslim, “İmân” 95; Ebû Dâvud, “Buyû” 47; “Edeb” 66; Tirmizî, "Birr ve’s-sıla" 

17; Nesâî, “Bey’at” 31. 
996  Nevevî, Şerhu’n-Nevevî alâ Müslim., 2/37-39. 



 
 

148 
 

olabilmeleri için onlara her fırsatta tavsiyelerde bulunurdu. Gençlik heyecanının ve gücün 

üst düzeyde yaşandığı bu zamanda Rasûlullah (s.a.v.), gençleri yanlışa düşmemeleri 

konusunda öğütler verir, onların daima yanlarında olduğunu hissettirirdi. Gençlik; boşa 

geçecek bir dönem değil, aksine ilim tahsili, meslek öğrenimi ve ibadet melekesi elde 

etmek adına eşsiz bir fırsattır. Bu hakikatı belirten Allah Rasûlu, yaşlılıktan evvel gençlik 

döneminin değerinin farkında olmasını istemiştir.997 Çünkü gençlik döneminde yapılmış 

ibadet ve itaatler daha faziletli, hizmetler ise verim itibariyle daha yüksektir. Hz. 

Peygamber, çevresindeki gençlere; iyi bir müslüman, olgun kişilik sahibi birey olmaları 

konusunda tavsiye ve öğütlerde bulunmuştur. Hz. Peygamber’in genç sahâbîlere verdiği 

tavsiyeleri maddeler halinde ve örneklerle açıklanacaktır. 

4.1.  Allah’a ve Rasûlune İtaat ve Takva Sahibi Olmak 

Hz. Peygamber (s.a.v.), bulduğu her fırsatta ashabına özel tavsiyelerde bulunur 

onlara rehberlik ederdi. Bu konuda genç sahâbîlerini daha çok önemseyen Hz. 

Peygamber; onların yaşamıyla yakından ilgilenir, onlara dünya ve ahiret yaşantısında 

uyulacak kurallar konusunda nasihatler verirdi. 

Bu konudaki ilk örnekte Allah Rasûlu, binitinin arkasında taşıdığı genç sahâbî 

Abdullah b. Abbas’a (ö. 68/688) Allah Teâlâ’yı iyi tanıma ve ona itaat etme konusunda 

yol göstermiş ve ona şu tavsiylerlerde bulunmuştur: 

“Ey genç! Sana bazı kelimeler öğreteceğim. Allah’ın emir ve yasaklarında hassas davran ki 

Allah da seni gözetip kollasın. Allah’ı hatırından çıkarma ki onu daima yanında bulasın. 

İsteyeceğin zaman Allah’tan iste. Yardım dileyeceğin zaman Allah’tan yardım dile. Bilmiş ol ki 

bütün insanlar sana bir fayda sağlamak için birleşseler ancak Allah’ın takdiri kadar fayda 

verebilirler. Eğer tüm insanlar sana zarar verme konusunda bir araya gelseler ancak Allah’ın 

takdiri kadar zarar verebilirler. Kader kalemleri kalkmış ve yazılan sahifeler kurumuştur.”998 

Bu rivayette Hz. Peygamber, bir müslümanın Allah’ın hakkını gözettiği ve O’nun 

rızasını aradığı takdirde, O’nun yardımını daima yanında bulacağını; Cenab-ı Hakk’ın 

haklarını muhafaza ederse de Allah’ın onu dünya ve ahiret felaketlerinden koruyacağını 

bildirmektedir.999 Bu kapsamlı öğütü dinleyen bir kişi Allah’ın tüm emirlerini yerine 

getirir ve yasaklarından kaçınır. Aynı zamanda Allah’a gerçek manada tevekküle, 

yaşamın zor durumlarını sırtlayarak gerçek manada takva sahibi kul olabilmeye çalışır. 

                                                      
997  Nesâî, es-Sünenü’l-kübrâ, 10/400; Hâkim en-Nîsâbûrî, el-Müstedrek, 4/341. 
998  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 4/410; Tirmizî, "Sıfatü’l-kıyâme" 59. 
999  Mübarekfûrî, Tuhfetü’l-ahvezî bi şerh-i Câmiu’t-Tirmizî, 7/185,186. 



 
 

149 
 

Bu rivayet, özelde Abdullah’a verilen bir tavsiye olsa da bu hasletlere sahip olabilmesi 

için tüm gençliğe verdiği bildiri hükmünde tavsiyelerinden biridir. 

Diğer bir örnekte Rasûlullah, Ebû Zer el-Ğifârî’ye (ö. 32/653), “Her nerede olur 

isen Allah’a asi gelmekten sakın. Bir günah işlediğinde, akabinde onu yok edecek bir 

iyilik yap. İnsanlara karşı da güzel ahlak sahibi ol”1000 buyurarak öğütler vermiştir.  Bu 

öğüdün aynısı Muâz b. Cebel’e de verilmiştir.1001 Allah Rasûlu’nun bu tavsiyesi, gençler 

için Allah’ın (c.c.) daima tüm alanlarda gözetleyici ve murakıp olduğu fikrinin zihinlerde 

yerleşmesini sağlamış ve gençlerin Allah’tan (c.c.) nasıl ittika etmeleri gerektiği 

konusunda bilinç uyandırmıştır. Benzer bir rivayette Rasûlullah, terkisinde bulunan Muâz 

b. Cebel’e, “Her kim gönlünden inanarak, şehadet getirirse cehennem onun için haram 

kılınır” buyurmuştur. Muâz (r.a.), bunu insanlara mutlu olsunlar diye haber vereyim mi? 

diye sorduğunda “Korkarım ki, söylediğinde insanlar bu muştuya güvenirler” 

buyurmuştur. Muâz, ölmeden evvel ancak bu haberi insanlara aktarmıştır.1002 

Yine bir gün Allah Rasûlu’ne bir genç gelmiş ve “Ben kıyamette şefaat ettiğin 

kişilerden olmamı istiyorum!” demişti. Hz. Peygamber, “bunu sana kim öğretti?” diye 

sorunca, “bunu bana kimse öğretmedi, sadece kendim (istedim)” demiş, Hz. Peygamber 

de “O hâlde sen, kıyamette şefaat edeceğim kimselerdensin” buyurmuştu. Delikanlı, 

bunu ailesine söylemek üzere neşeli bir şekilde huzurdan ayrılınca Rasûlullah (s.a.v.), “O 

genci bana geri getirin” demiş, genç mahzun ve korkmuş bir hâlde geri getirilince Hz. 

Peygamber, “Secdeleri çoğaltarak, bana yardım et”1003 buyurmuştur. Allah Rasûlu’nun 

(s.a.v.) şefaatine ulaşmak isteyen kişi bol bol secde yapmalı, yani namaz kılmalıdır. 

Çünkü bir kul secde halinde rabbine en yakın durumdadır. 

Örnekleri incelediğimizde naklettiğimiz hadisler, Allah Rasûlu’nun bizzat gençlere 

Allah ve Rasûlune itaat etmek ile takva sahibi olma konusundaki tavsiyelerdir. Bu 

hadisler bizlere gençlerin Allah ile arasındaki bağlarını sağlamlaştırması ve inandığı 

doğrular uğrunda sabır ve tevekkülle mücadelede bulunması gerektiğini anlatmaktadır. 

Ayrıca bu tavsiyeler, gençlerde Allah’ın (c.c.) her yerde gözetleyici olduğu fikrinin 

                                                      
1000  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 35/284; Tirmizî, "Birr ve’s-sıla" 55. 
1001  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 36/381. 
1002  Müslim, “Îmân” 53. 
1003  Taberânî, el-Mu’cemü’l-kebîr., 20/365; İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 

4/404; 5/174; Heysemi, Mecmau’z-zevaid ve Menbau’l-fevaid, 10/369. 



 
 

150 
 

zihinlerde yerleşmesini sağlamış ve gençlerin Allah Teâlâ’dan nasıl ittika etmeleri 

gerektiği konusunda bilinç uyandırmıştır. Çünkü gençler arzu ve istekleri nedeniyle genç 

olmayan kişilere göre günaha daha fazla meyillidirler. Bu bakımdan gençleri, nefisleriyle 

baş başa kaldıklarında kendilerini koruyacak takvâya ve Allah’a karşı saygılı olmaya 

yönlendirmek gerekmektedir. Zira müslümanı tüm şerlerden muhafaza edecek üstün 

meziyet takvâdır. 

4.2.  Haya ve İffeti Korumak 

İffet ve Hayâ kelimeleri birbirine yakın kavramlardır. İffet kelime olarak, “helâl ve 

güzel olmayan davranış ve sözlerden sakınmak ve haramdan uzak durmak,” anlamında 

kullanılırken;1004 Hayâ kelimesi ise “çekinme, vazgeçiş, tövbe, utanma,” v.b. manalara 

gelmektedir. Terim olarak haya, “nefsin hoş olmayan hareketlerinden rahatsız olarak 

terketmesi” ve “hayırlı bir işin bırakılmasından yahut çirkin bir işin yapılması sebebiyle 

insanın yüzünü kızartan sıkıntı” şeklinde izah edilmiştir.1005 İffet kavramı, temelde iki 

manaya karşılık gelmektedir. Bunların ilki kişinin maddî ve bedenî taleplere karşı 

gereğinden fazla yönelmeye engel olan erdem, diğeri ise ihtiyaç sahibinin ihtiyacını 

istemekten uzak kalmasıdır.1006 

Kur’ân’da iffet ve hayayla alakalı müslümanlara misal oluşması adına değişik 

örneklerden bahsedilmiştir. Misalen efendisine ihanet etmeyen, haya ve iffetini koruyan 

Yusuf (a.s.), Aziz’in eşinin çirkin talebine karşılık iffetini muhafaza etmiş ve kötü 

fiillerden Allah’a (c.c.) iltica etmiştir.1007 Hz. Meryem ise Kur’ân’da iffet ve hayanın 

temsilcisi olarak bahsedilmiştir.1008 Yahudilerin kötü ithamlarından uzak olan Hz. 

Meryem, bu vasfı sebebiyle Allah katında yüksek derece elde etmiştir. Bu iki âyet, haya 

ve iffetin gençler için önemli görülmesini anlatan olaylardan olduğu söylenebilir. Yine 

gençlerin özelliklerinden bahseden Nûr sûresinde, evlenme zamanı gelen bekârları 

evlendirilmesini tavsiye eden âyetin akabinde, “Evlenme imkânı olmayanlar ise Allah’ın 

lütfuyla kendilerini yeterli imkâna ulaştırıncaya kadar iffetlerini muhafaza etsinler”1009 

                                                      
1004  Mustafa Çağrıcı, “İffet”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2000), 

21: s. 506. 
1005  Mustafa Çağrıcı, “Hayâ”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1997), 

16: s. 554. 
1006  Çağrıcı, “İffet”, 21: s. 506. 
1007  Yûsuf 12/23 
1008  Âl-i İmrân 3/42 
1009  Nûr 24/33,60 



 
 

151 
 

buyrularak gençlerin haya ve iffetlerini korumaya özen göstermeleri gerektiği 

belirtilmiştir. 

Hadislerde hayâ kelimesi çeşitli türevleriyle geçmektedir. Buna göre; “Hayâ 

sadece iyilik getirir”,1010 “Dört vasıf peygamberlerin sünnetidir: Evlenmek, güzel koku 

ile misvak kullanmak ve hayâ”1011 ve hemen hemen bütün hadis kaynaklarında bulunan, 

“Hayâ imandandır”1012 manasındaki rivayet, müslüman toplumlarda veciz bir ifade, 

olarak aktarılmıştır. İffet kelimesi de hadislerde iki açıdan anlatılmıştır. Bunların ilki Hz. 

Peygamber’in, “Kim iki çene kemiği arasında bulunan dilini ve iki budu arasındaki 

organını şerden korumayı bana garanti verirse, ben de ona cennete girmeyi garanti 

veririm!”1013 buyurarak haram olan fiillerden kişinin kendini koruması şeklinde, iffetin 

İslâm’daki önemini ve kapsamını ortaya çıkarmıştır. Bu demektir ki müminleri, cennetten 

uzaklaştıran âzâların başında bu iki organ gelmektedir. Hz. Peygamber’in cennet için 

kefil olacağını söylemesi, bu organları muhafaza etmenin imkân dışı değil ancak 

zorluğunu belirtmektedir. Cennet nimetini talep edenlerin bu zorluğu aşmaya uğraşmaları 

gerekmektedir.1014 Bir kul için belaların en büyüğü dil ve ferc’dir. Onun şerrinden 

korunan büyük şerden korunmuş olur.1015 Bu uyarılar gençlik döneminde daha etkilidir. 

İffet ve hayalı bir genç olma konusunda aşağıdaki başlıklara dikkat etmek gereklidir. 

4.2.1.  Gözü Haramdan Korumak 

Kur’ân’da mümin erkek ve kadınlara ırzlarını korumaları ve gözlerini muhafaza 

etmeleri emredilerek bunun daha temiz davranış olacağı bildirilmektedir.1016 Şehveti 

tahrik eden hususların başında bakışlar gelmesi sebebiyle Allah Teâlâ (c.c.), gözü 

haramdan korumayı emretmektedir. Bütün bu tedbirler Kur’ân’da ifade edildiği 

gibi1017 iffetini koruyarak Allah’ın kendilerine haram kıldığı zinayı ya da Lut kavminin 

amelini işlemeyip Allah’ın kendilerine helal kıldığı zevceleri ile sağ ellerinin sahip 

oldukları cariyelerin dışındakilere yaklaşmayan1018 kurtuluşa ermiş, mutluluk ve 

                                                      
1010  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 33/64; Buhârî, “Edeb” 77; Müslim, “İmân” 60; Taberânî, el-Mu’cemü’l-

kebîr., 18/119. 
1011  Tirmizî, “Nikâh” 1. 
1012  Buhârî, “İmân” 16; “Edeb” 77; Müslim, “İmân” 57,59. 
1013  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 32/331; Buhârî, “Rikâk” 23. 
1014  Kandemir v. dğr., Riyâzü’s Sâlihîn Şerhi, 6/438. 
1015  Bedreddîn Ayni, Umdetü’l-kârî, 23/71. 
1016  Nûr 24/30,31 
1017  el-Müminûn 23/5,6 
1018  Hafız İbn Kesir, İbn-i Kesîr, 4/609. 



 
 

152 
 

saadet sahibi müminlerin bulunduğu bir toplum meydana getirmeyi hedeflemektedir. 

Bu şekildeki müminlerin aileleri, sağlam temeller üzerine kurulacaktır. Haram 

bakışların yasak olmasıyla birlikte insanların dikkatini çekecek biçimde koku ve 

parfümler kullanmak,1019 bakışların haram olduğu yerlerin açılması ve dar kıyafetler 

giymek gibi davranışların caiz olmadığı belirtilmiştir. 

Bir gün bir adam Rasûlullah’ın kapısındaki bir delikten içeri bakmış, bu olay 

Hz. Peygamber’e haber verilince, “Beni gözetlediğini bilseydim şu demirle senin 

gözünü oyardım” buyurmuştur. Bu tehdit içeren hadis, gözü haram ve yasak 

bakışlardan korumak gerektiğini anlatmaktadır. Ayrıca hadisin devamında aile 

mahremiyetini korumak için, “Ziyaret eden kimsenin, bir eve geldiğinde izin 

istemesine sebep, gözden dolayıdır”1020 buyurarak gözün bakışlarına dikkat edilmesi 

gerektiği, bu sebeple mahremiyet konusuna dikkat edildiği takdirde haramın her 

türlüsünden uzak kalınmış olacağı öğütlenmiştir. 

Yine Allah Rasûlu, Hz. Ali’ye, “Uyluğunu açma, dirinin yahut ölünün 

uyluğuna bakma”1021 buyurarak tesettür sınırlarını anlatmıştır. Bir diğer rivayette “Ey 

Ali, bakışını sürdürme. Zira ilk bakış affedilmiştir. Sonraki bakışsa senin 

için bağışlanmamıştır”1022 buyurarak da hayânın öncelikle kişinin kendisinden 

başlayarak tüm azalarını koruması gerektiği, özellikle gözlerin bütün canlıların 

mahremiyetine dikkat etmesinin lüzûmu anlatılmıştır. Ayrıca Cerîr b. Abdullah, bir 

kadına ani bakışı sorunca, Hz. Peygamber de onun bakışını çevirmesini 

emretmiştir.1023 Bu hadiste bakışların aniden harama düştüğünde, ilk anda bir günah 

olmamakla birlikte bakışın hemen çevrilmesi gerektiği, bakışın devamı olduğunda 

günah işlemiş olacağı söylenmiştir.1024 

Bu hususta bir diğer örnek genç sahâbî Fazl b. Abbas (ö. 13/634) hakkındadır. 

Yakışıklı ve bekâr bir genç olan Fazl’ın gözü Vedâ haccında bulunan bir kadına 

takılmış, Allah Rasûlu de bu harekete yani haram bakışa razı olmadığı için eliyle 

birkaç defa yüzünü diğer taraflara yönelterek,1025 uyarı niteliğindeki şu sözü 

söylemiştir: “Yeğenim, bu öyle bir gün ki bugün gözüne, kulağına ve diline sahip 

                                                      
1019  Müslim, “Salât” 143; Nesâî, “Zînet” 37. 
1020  Müslim, “Edeb” 40. 
1021  Ebû Dâvud, “Hammâm” 1. 
1022  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 38/95; Ebû Dâvud, “Nikâh” 43; Tirmizî, “Edeb” 28. 
1023  Müslim, “Âdâb” 45; Ebû Dâvud, “Nikâh” 43. 
1024  Nevevî, Şerhu’n-Nevevî alâ Müslim., 14/139. 
1025  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 5/370; Buhârî, “Hac” 1; "Ceza-u’s sayd" 24. 



 
 

153 
 

kişinin günahlarını Allah bağışlar”1026 buyurmuştur. İlerleyen zamanlarda ise 

Rasûlullah (s.a.v.), onu Mahmiye b. Cez’in kızı Safiyye ile evlendirerek mihrini 

kendisi vermiştir.1027 

4.2.2.  Karşı Cinsle İlişkilerde Sınırlık 

İslâm, fertlerin ve toplulukların aralarında düzenli bir etkileşim oluşması amacıyla 

birtakım kurallar belirlemiştir. Çocuk yaşta olanlar buluğ çağına geldiklerinde yaptıkları 

davranışlardan mesul olmaları sebebiyle emir ve yasakları uygulamak 

mecburiyetindedirler. Örneğin, Enes b. Mâlik buluğa erdiği zaman durumunu Allah 

Rasûlu’ne haber verdiğinde O (s.a.v.), “bundan sonra kadınların içine girme” buyurarak 

mahremiyet kurallarına uyması gerektiği ve karşı cins ile diyaloglarında yeni bir zaman 

diliminde bulunduğunu anlatmaya çalışmıştır. Enes (r.a.), bu değişimin kendisi için zor 

olduğunu söylemiştir.1028 Bu örnekten yola çıkarak buluğa eren kişiler artık mesuliyet 

sahibi olmaları sebebiyle hem kendilerinin karşı cinse hem de karşı cinsin onlara karşı 

davranışları İslâmî hükümler doğrultusunda dikkat edilmelidir. 

4.2.3.  Şehveti Korumak 

Gençlik dönemi özelliklerinin en önemlileri sorunları; cinsel bilinç, cinsel 

olgunlaşma ve cinsel isteğin oluşmasıdır. Bu özelliklerin oluşmasıyla genç, şehvet ve 

cinsel doyum arayışlarına meyledebilir ve nefsine hâkim olamayabilir.1029 İnsan fıtratını 

çok iyi bilen rabbimiz Kur’ân’da “Zinaya yaklaşmayın. Çünkü o, son derece çirkin bir 

davranış ve çok kötü bir yoldur”1030 emriyle zinayı, fuhşiyat olarak nitelemiş ve onun 

kötü bir fiil olduğunu belirtmiştir. İslâm’da bu fiil kesin bir dille yasaklanırken insanı 

zinaya götüren her türlü davranıştan ve ona çağrıştıran sebeplerle içli dışlı olmaktan uzak 

durulması gerektiğini bildirmiştir.1031 

Bu konudaki ilk örneğimizde nefsine söz geçiremeyip zina yolunu tercih etme 

konusunda izin istemek için Rasûlullah’ın huzuruna gelen bir genci sahâbîler hemen 

oradan uzaklaştırmaya çalıştırmışlardı. Lakin Allah Rasûlu, genci yanı başına oturtarak 

                                                      
1026  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 4/50; Ahmed b. Hanbel, Müsned, 5/165. 
1027  Müslim, “Zekât” 167. 
1028  Heysemi, Mecmau’z-zevaid ve Menbau’l-fevaid, 4/326. 
1029  Turgay Gündüz, İslâm, Gençlik ve Din Eğitimi, 2003, 179.; Özdemir- Kavak, “Kur’ân ve Hadislerde 

Gençlik Dönemi Özelliklerı̇”, s. 1222. 
1030  el-İsrâ 17/32 
1031  Hafız İbn Kesir, İbn-i Kesîr, 4/227. 



 
 

154 
 

sırasıyla annesi, kızı, kız kardeşi, halası ve teyzesi ile bir başka kişinin zina etmesine rıza 

gösterip göstermeyeceğini sormuştu. Genç, her defasında “Hayır” rıza göstermem demiş, 

Rasûlullah ise her defasında diğer kişilerinde buna rıza göstermeyeceğini sakince 

söylemişti. Akabinde de “Allah’ım, bu gencin günahını affet, kalbini temiz tut, ırzını 

muhafaza et!” şeklinde duada bulunmuş, genç de bu düşüncesinden dolayı yapmak 

istediğinden vazgeçmişti.1032 Rasûlullah (s.a.v.), muhatabına empati yapma metodunu 

kullanarak gencin yapmak istediği kötü davranışı kendisinin görmesini, bu yanlış 

davranıştan kendi özgür iradesiyle ve bilinçli olarak uzaklaşmasını sağlamış ve büyük 

günah olan zina fiilini yapmasına mâni olmuştur. Nesil sıhhati ve sürekliliği açısından bu 

cinsel duygunun meşru yol olan evlilik ile giderilmesi gerekmektedir. 

Allah’ın haram kıldığı yasakları yapma imkânı olduğu halde kendini Rıza-i İlâhi 

için günahlardan uzak tutmaya çalışan, arzusuna ve şehvetine karşı sabreden bir gencin 

Allah’ın gölgesinden başka gölgenin olmadığı kıyamette, bu gölgede bulunacak 7 grubun 

içerisinde saymaktadır.1033 Bu sınıflar arasında yer alan; Allah’a (c.c.) itaat ile yetişen ve 

gençlik dönemini namazla, niyazla geçiren, kendini Allah’ın emirleri konusunda karşı 

gelmekten koruyup arzu ve isteklerin, şehvet duygularının, sahip olunması zor heveslere 

muhalefet ederek kulluğa sarılan bir genç1034 ile güzellik ve neseb sahibi bir kadının 

günaha çağırdığı hâlde, “Ben Allah’tan korkarım” sözüyle onu reddeden kişinin misalleri, 

gençleri takvalı bir yaşam konusunda eğitmektedir. Hz. Peygamber (s.a.v.), gençlerin 

iffetli, namuslu ve güvenilir olmalarını tavsiye etmiş, gençleri zinadan sakındırarak 

karşılıklarının cennet olacağını belirtmiştir.1035 Yine Hz. Peygamber (s.a.v.), gençleri 

şehvet konusunda uyarmış ve onları şehvete yönelten âzaların şerrinden Allah’a sığınarak 

nasıl dua etmeleri gerektiğini öğretmiştir. Hz. Peygamber, “Allah’ım! Kulağımın, 

gözümün, dilimin, kalbimin ve şehvetimin şerrinden sana sığınırım”1036 duasının 

söylenmesini tavsiye etmiş, bizlere en büyük sığınağın Allah (c.c.) olduğunu ve şerrinden 

emin olamadığımız konularda (bu âzalarımız dahi olsa) Allah’a sığınmayı 

öğütlemektedir. 

                                                      
1032  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 36/545. 
1033  Buhârî, “Ezân” 36; Müslim, “Zekât” 91; Tirmizî, “Zühd” 53. 
1034  Kandemir v. dğr., Riyâzü’s Sâlihîn Şerhi, 2/584. 
1035  Hâkim en-Nîsâbûrî, el-Müstedrek, 4/398. 
1036  Ebû Dâvud, “Salât” 365; Tirmizî, “Deavât” 75. 



 
 

155 
 

Ayrıca Kur’ân, haram olan livata hususuna apaçık şekilde değinerek bu tarz 

eşcinsel ilişkiyi tümüyle yasaklamakta ve bunu büyük günahlardan saymaktadır. İnsan 

fıtratına zıt olan bu durum, tercihi imkânsız yani kabul edilemez bir durumdur. Böyle bir 

yaşantı, Kur’ân’daki ilgili âyetleri dikkate almamak,1037 Allah ve Rasûlu’ne baş 

kaldırmak, isyan etmek demektir. 

Bu örnekleri değerlendirdiğimizde insanın yaratılışında var olan ve gençlik 

döneminde en yoğun şekilde ortaya çıkan cinsel isteklerin helal dairede giderilmesi 

gerektiği vurgulanmaktadır. Zira şehevi arzuların esiri olmuş ve ahlaksızlığa sürüklenmiş 

bir gencin müslüman bir toplum için hiçbir faydası olmayacaktır. Hz. Peygamber (s.a.v.), 

gençlere arzu ve isteklerin, şehvet duygularının, sahip olunması zor hevâlara muhâlif 

olarak kulluğa sarılmaları gerektiğini öğütlemektedir. Bu öğüt, genç kimse için takvanın 

bir yansımasıdır. Allah’ın emir ve yasaklarına dikkat ederek günahtan uzak durmak 

büyük fazilet olmakla birlikte bu durum gençler için ise takdire şayan bir davranıştır. 

4.2.4.  Evliliğe Teşvik 

Allah Rasûlu (s.a.v.), mutlu ve huzurlu bir aile kurmakla toplumun güvenilir 

olmasını arzulamıştır. İyi bir ailede büyüyen çocukların da gelecek adına faydalı işler 

yapacağına inanmıştır. Hz. Allah (c.c.), evliliği “Nikahlayınız”1038 şeklinde emir 

siğasıyla buyurmuştur. Alimlerin bir kısmı, gücü yeten herkesin bu emri yerine 

getirmesinin vacip olduğu görüşündedirler.1039 Allah Rasûlu ise “Evliliğin en hayırlı 

olanı, külfetsiz ve kolay olanıdır”1040 buyruğuyla en faziletli evliliğin kimseye zor 

gelmeyen, mehri az olan nikah olduğunu beyan etmiştir.1041 Eğer mehir az olursa 

evlenmek isteyen fakir kimselere zor gelmeyecek ve evlilik yapmak isteyenlerin sayısı 

artacaktır. Evliliğin en önemli amaçlarından biri olan nesilde de bir artış olacaktır. 

En büyük zenginliğin hayırlı bir eş ve saadetli bir yuva olduğunu düşünen Allah 

Rasûlu, evlenmenin kişinin yaşamını düzene koyan ve şekillenmesinde en etkin rol 

üslendiğini, “Evlilik benim sünnetimdir. Kim benim bu sünnetimden yüz çevirirse, benden 

                                                      
1037  Hûd 11/74,77,82,89 
1038  Nûr 24/32 
1039  Hafız İbn Kesir, İbn-i Kesîr, 5/72,73. 
1040  Ebû Dâvud, “Nikâh” 31. 
1041  Azimâbâdî, Avnu’l Ma’bûd, 6/107. 



 
 

156 
 

değildir. Ve evleniniz. Çünkü ben sizin çokluğunuzla övüneceğim”1042 buyurarak 

belirtmiştir. Dolayısıyla nikahtan yüz çevirmek, kayıtsız kalmak ve nikahı terk etmek 

uygun bir davranış değildir. Yine evlilik konusunda Hz. Peygamber, “Dinini ve ahlakını 

sevdiğiniz kişi size dünür olarak gelirse kızınızı onunla evlendirin. Aksi halde, yeryüzünde 

fitne ve bozgunculuk meydana gelecektir”1043 buyurunca, sahâbîler o kişinin maddi 

durumu ve denklik söz konusu olmazsa ne olacak? diye sormaları üzerine, 3 defa tekrar 

ederek “Dinini ve ahlakını sevdiğiniz kişi size gelirse kızınızı onunla mutlaka 

evlendirin”1044 buyruğunu ısrarla söylemiştir. Yine bir başka rivayette, “Üç kimse var ki 

onlara yardım etmesi Allah için bir haktır. Allah yolunda savaşan kimse, özgürlüğüne 

kavuşmak adına belirlenen ücreti ödemeye çalışan köle, zinadan uzak durmak için 

evlenen kimse”1045 buyurarak bu konuda iffetli davranan kimselere Allah’ın (c.c.) 

yardımının daimî olacağı belirtilmiştir. Eğer Allah’ın yardımı olmasaydı insan, kendini 

küçük düşüren ve rezil eden haramlara yönelebilirdi. Bu konuda en zor durumun iffetli 

davranmak olduğu belirtilmiştir. Çünkü o, içinde yoğunlaşan dağ gibi şehveti bastırmak 

için iffetini koruması gerekmektedir. Eğer kişi iffetli olursa, Allah Teâlâ’nın yardımı ona 

yetişecek ve o meleklerin mertebesine ve en yüce derecelere ulaşacaktır.1046 

Gençlik döneminin en ağır durumlarından biri, cinsel istek ve arzu olması sebebiyle 

Hz. Peygamber (s.a.v.), etrafındaki gençlere “Ey gençler topluluğu! Evlenmeye güç 

yetiren evlensin. Çünkü evlilik, gözü harama karşı engeller, ferci de en iyi korur. 

Evlenmeye güç yetiremeyen de oruç tutsun. Çünkü oruç tutmak, kişideki şehveti kırar”1047 

buyurarak onların bu konuda güç yetirebiliyorsa evlenerek dengeli bir hayat sürmesini 

tavsiye etmiştir. Hz. Peygamber’in evlenme tavsiyesi hakkında kesinlikle gevşek 

davranmamak gerekir. Çünkü İslâm dininde haram aşılmaması gereken kırmızı çizgidir. 

Gençlik, şehvetin tutuşma ve kaynaşma devri olması sebebiyle Hz. Peygamber (s.a.v.), 

gençleri şehveti sınırlandırma araçlarına yönlendirdikten sonra arzularını helal çerçevede 

gidermeyi tavsiye etmekte ve güç yetirenlerin evlilik yapması teşvik edilmektedir. 

Burdaki en önemli hedef, toplumun temel taşlarından biri olan aileyi meydana 

                                                      
1042  İbn Mâce, “Nikâh” 1. 
1043  Tirmizî, “Nikâh” 3; İbn Mâce, “Nikâh” 46. 
1044  Tirmizî, “Nikâh” 3. 
1045  Tirmizî, "Fedâilu’l-Cihâd" 20; Nesâî, “Nikâh” 5; “Cihâd” 12. 
1046  Mübarekfûrî, Tuhfetü’l-ahvezî bi şerh-i Câmiu’t-Tirmizî, 5/242. 
1047  Buhârî, “Nikâh” 3; “Savm” 10; Nesâî, “Nikâh” 3. 



 
 

157 
 

getirmektir. Huzur ve mutlu bir toplum, sağlam temel üzerine kurulmuş aileler ile varolur. 

Bu sebeple İslâm dini, cinsel bilinç oluşması itibariyle gençlere evliliği önermiştir. 

Allah Rasûlu’nun Ali’ye (r.a.) önemli bir tavsiyesinde, “Ey Ali! Üç şeyi geciktirme; 

Vakit girdiğinde namazı, hazır olunca cenazeyi, dengi bulunan bekâr kızı 

nikahlamayı”1048 buyurarak namazın hakkının geciktirilmemesi, cenazenin hakkının 

bekletilmemesi gerektiği gibi, gençlerin hakkının da dengi bulunduğunda evlendirilmesi 

olduğunu aktarmıştır. Bu da evlatların anababası üzerindeki haklarından biridir. Yine Hz. 

Peygamber, gençlere evliliği öğütlemesi yanında onlara evlilik konusunda destek olarak 

aracılık etmiş, zekât âmili sahâbî olan Mahmiye’ye, “Kızını bu gence nikahla!”1049 

buyurmuş ve evlilik çağı gelen Fazl b. Abbas’ı göstermişti. Mahmîye de kızını ona 

nikahlamıştı. 

Allah Rasûlu, gençlere iffet ve haya dolu bir yaşamı öğütleyerek, onlara gözlerini 

harama bakmaktan korumasını, kendisini zinaya götüren her türlü ameli yapmaktan uzak 

tutmasını ve meşru bir nikâh ile evlenerek aileyi kurmasını tavsiye etmiştir. Kurulan bu 

yuvayı kuvvetlendirmeye yönelik aile yapısının sağlam olmasını istemiş, boşanmayı 

kerih görmüş ve mutlu bir aile yuvası hazırlayarak çocukların her açıdan kendini 

geliştirecekleri, güzel ahlak elde edecekleri bir ortam hazırlamalarını öğütlemiştir. 

4.3.  Ana Babaya Saygı ve Hürmet 

Allah Teâlâ, anne ve baba saygısı, onlara hürmet ve onlara hayırla davranma 

konusunda çokça âyet buyurmuştur. Kur’ân-ı Kerim’de evlâdın yanında yaşlanan anne 

ve baba için şöyle buyrulmaktadır: 

“Rabbin, kendisinden başkasına kulluk etmemenizi, anne ve babaya iyi davranmanızı kesin 

olarak emretti. Eğer onlardan biri, ya da her ikisi senin yanında yaşlanırlarsa, sakın onlara öf! 

dahi deme; onları azarlama, onlara güzel söz söyle. Onlara acıyarak tevazu kanadını indir ve 

de ki: Rabbim! Onlar beni küçükken koruyup yetiştirdikleri gibi sen de onlara acı.”1050 

Allah Teâlâ (c.c.), anne ve babayı üzecek tüm davranış ve sözlerden kaçınılmasını 

emretmiştir. Burada âyetin ifadesine dikkatle baktığımızda yalnız fizikî şiddet değil, aynı 

zamanda onları gücendirip üzebilecek tüm uygulamaları yasaklamış hatta mânevî şiddet 

de bu kapsamdadır. Yüce Allah, kötü söz söylemeyi, kötü davranışta bulunmayı 

                                                      
1048  Tirmizî, “Cenâiz” 73. 
1049  Müslim, “Zekât” 167. 
1050  el-İsrâ 17/23,24 



 
 

158 
 

yasakladığı gibi güzel söz söyleyip güzel davranışta bulunmayı emretmektedir.1051 Yine 

bazı âyet-i kerimelerde Allah’a kulluk sonrası, ebeveyne iyi davranma hususu 

zikredilmiş1052 ve hiçbir günahı ebeveyne karşı çıkmaktan daha şiddetli görmemiş, 

ebeveyne isyan etmeyi Allah’a şirk ile beraber anmıştır.1053 Bu konuda âyetler bir hayli 

fazladır. 

Allah Rasûlu, anne ve babaya saygı göstermenin ve onlara hürmet etmenin 

faziletini fırsat buldukça söylemiş,1054 onlara kötü davranmayı Allah’a şirk koşmak ile 

birlikte günahların büyüklerinden belirtmiş,1055 hassaten anneye kötü davranmayı 

Allah’ın yasakladığını bildirmiştir. Hz. Peygamber, ana-babasına hürmet etmeyen onlara 

yaşlandığında bakmayan kimseleri kınayıcı ve ağır bir ifade kullanarak, “Anne ve 

babasına yahut onların herhangi birine ihtiyarlık zamanında ulaşıp da cennete giremeyen 

kişi perişan olsun, perişan olsun, perişan olsun”1056 buyurarak ebeveyne iyiliği cennete 

girmeye vesile sayarken aynı zamanda onlara iyi davranmanları cenneti kaybetme 

ihtimali sebebiyle kınamaktadır. Böyle bir kişi ebeveynine şefkatli davranmadığı, 

imkânını paylaşmaması sebebiyle Allah’ın rahmetini kaybederek zillet içine düşmeyi ve 

perişan olmaya müstehak olmuştur. Bir genç, küçük yaşlarda güçsüz olduğunu, 

yiyecekleri ağzına götürecek kuvvet ve idrâkinin olmadığını, ebeveyninin desteğiyle 

büyüyerek geliştiğini unutmaması gerekir. İlâhî takdir gereği şimdi de evlat güçlenmiş, 

bu sefer de ebeveyn güçten düşmüştür. Evlâdının idrakinin zayıf olduğu zamanlardaki 

gibi şimdi de onların idrâki zayıflamıştır.1057 

Allah Rasûlu, ana-babası ihtiyaç içinde iken savaşa katılmak amacıyla onları 

ağlayarak bırakıp gelmiş bir genci reddederek, “Ana-babanı ağlattığın gibi güldür”1058 

diyerek geri göndermiştir. Hicret için biat etmek isteyen gence de aynı söz 

söylenmiştir.1059 Yine Hz. Peygamber (s.a.v.), “Rabbin rızası ana-babanın rızasındadır. 

                                                      
1051  Hafız İbn Kesir, İbn-i Kesîr, 4/221. 
1052  el-Bakara, 2/83; Nisa, 4/36 

1053  el-En’âm 6/151; el-İsrâ 17/23 
1054  Buhârî, “Edeb” 1; Müslim, "Birr ve’s-sıla" 1. 

1055  Buhârî, “İsti’zân” 35; Müslim, “İmân” 144. 

1056  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 12/421; Müslim, "Birr ve’s-sıla" 9; Tirmizî, “Deâvât” 101. 
1057  Kandemir v. dğr., Riyâzü’s Sâlihîn Şerhi, 2/427. 
1058  İbn Mâce, “Cihâd” 12. 
1059  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 11/30,427,454; Nesâî, es-Sünenü’l-kübrâ, “Bey’at” 13; Hâkim en-

Nîsâbûrî, el-Müstedrek, "Birr ve’s-sıla" 7250. 



 
 

159 
 

Rabbin gazâbı ise ana-babanın gazabındadır”1060 buyurarak, anne ve babayı hoşnut 

etmenin öneminden bahsetmiş ve gençlere bu konuda daha dikkatli olmalarını tavsiye 

etmiştir. İhtiyarlık çağı, merhamet duygusunun ve huzur içinde olan bir yuvanın en çok 

ihtiyaç olduğu bir zaman dilimidir. Hayatlarının en hassas zamanında yanlarında 

bulunmak, ihtiyaçlarını gidermek, dualarını alabilmek bizim için rızay-ı ilâhiyi elde 

edecek değerli vesilelerdendir. Ayrıca iyiliği başa kakan, ebeveyne isyan eden ve içki 

içerek bağımlı hale gelenlerin cennete giremeyeceklerini belirterek1061 ana-baba haklarını 

önemsemeyen kimselerin azaba layık olduğunu bildirmektedir. Yine Ana-babaya iyilikte 

bulunmak kişiye cenneti kazandırırken, ana-babanın kişi ile cennet arasına bir engel teşkil 

etmesi1062 çok manidardır. Bu konuda rivayetler fazladır. 

Bu örnekleri değerlendirdimizde gençlerin hürmet göstermeye en layık kişilerin 

ana-babaları olduğunu belirtmektedir. Bu nedenle bir genç tüm hususlarda evlatlarına 

örnek olduğu gibi, ebeveynine göstereceği saygı ve sevgiyle de örneklik teşkil etmelidir. 

Bir nevi ileriki dönemlerde kendisi için ne şekilde hareket edeceklerini onlara öğreterek 

geleceğini teminat altına almaktadır. Yaşlanan ebeveyni ziyaret etmeyen, sözlerini 

dinlemeyen, onları memnun edecek işlerden yüz çeviren evlâtlar vefasızdır. 

Naklettiğimiz bu hükümler her ne kadar genel bir yargı içeriyorsa da ana-babası hayatta 

olan kimselerin genel itibariyle gençler olduğunu düşündüğümüzde verilen bu tavsiyeler 

gençlere yönelik yapılmıştır. Hz. Peygamber, bu konulara temas ederek bir gencin ana 

babasına hürmet etmesi gerektiğini tavsiye etmiştir. 

4.4.  Yaşlılara Saygı ve Hürmet 

Yaşlı kelime olarak, ihtiyarlamak, yaşı ilerlemiş olmak ve pir manalarında 

kullanılmaktadır.1063 Hayat süreci içerisinde doğal ve zorunlu bir çağ olan yaşlılık hali, 

fiziken ve ruhen güç kaybı yaşanması anlamına gelmektedir. Bu dönem; sosyolojik, 

psikolojik ve fizyolojik açıdan değişim yaşanır ve kişinin iş yapma gücü azalmakla 

birlikte fiziki olarak da kendi ihtiyaçlarını karşılayamayabilir.1064 Bu sebeple onlara 

                                                      
1060  Tirmizî, "Birr ve’s-sıla" 3. 
1061  Dârimî, “Eşribe” 5. 
1062  İbn Ebi Şeybe, Musannef, “Edeb” 8; Ahmed b. Hanbel, Müsned, 45/504,535; Tirmizî, "Birr ve’s-sıla" 

3; İbn Mâce, “Talak” 36; Hâkim en-Nîsâbûrî, el-Müstedrek, “Nikâh” 1. 
1063  Doğan, Büyük Türkçe Sözlük, s. 1135. 
1064  Saffet Sancaklı, “Hz. Peygamber ve Yaşlılar”, Günümüze Yansımalarıyla Hz. Peygamber’in 

Muasırlarıyla Münasebetleri (İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 

2018), s. 89. 



 
 

160 
 

yapılacak yardım, gösterilecek saygı ve hürmet, yapılan ziyaretler kendilerini iyi 

hissetmelerini sağlamaktadır. 

İnsanoğlu çevresiyle daima irtibat içinde yaşamak ve insanî ilişkileri devam 

ettirmek ister. Yaşlanan kişinin çevreye olan bağlılığı ziyadeleşir. Yaşlıları sosyal 

çevreden uzak tutmak, yalnız kalmalarına ve mutsuz olmalarına sebep teşkil etmektedir. 

Zira Rasûlullah (s.a.v.), “Beli bükülmüş ihtiyarlar, süt emen bebekler ve otlayan 

hayvanlar olmasaydı, üzerinize azap yağardı”1065 buyruğuyla yaşlı kimselerin bulunduğu 

topluluğa rahmet sebebi oldukları ve toplumun onların vesilesiyle nimete ulaştığını 

bildirmektedir. 

Yaşlı insanlara saygı ve hürmet göstermek ileri zaman diliminde aynı âkibete 

uğrayacak bir genç için kendi geleceği adına yatırım yapmasıdır. Rasûlullah (s.a.v.), bu 

gerçeğe şöyle işaret eder. “Bir genç, bir ihtiyara yaşından dolayı ikramda bulunursa; 

Allah da yaşlandığında kendisine ikramda bulunacak kimseyi hazırlar.”1066 Hz. 

Peygamber’in bu sözüyle gençlerin empati yaparak yaşlandıklarında kendilerine nasıl 

davranılmasını istiyorlarsa, yaşlılara öyle muamele etmeleri gerektiği ve gençliklerinde 

yaptıkları iyiliklerin ve güzel davranışların, yaşlılıklarındaki en büyük sermayeleri 

olacağına işaret etmektedir. Dolayısıyla Allah Rasûlu (s.a.v.), gençleri nasıl bir gelecek 

tasavvur ediyorlarsa gelecekteki hallerinin birer gerçeği olarak karşılarında duran 

yaşlılara öyle muamele etmeleri konusunda eğitiyordu. Hadisin yorumunda bazı İslâm 

alimleri, yaşlılara saygıda bulunanların ömürlerinin uzun olacağına işaret olduğunu dile 

getirmişlerdir.1067 

Hz. Peygamber, yaşlı olan kimselere daima hürmet göstermiş, saygıda bulunmuş 

ve ikram sırasında önceliği onlara vermiştir. Bizlere de daima onların yardımında 

bulunmamızı bizzat yaşayarak öğütlemiştir.1068 Nitekim Allah Rasûlu, kendisine içecek 

bir şey getirildiğinde biraz içerek geri kalan kısmını sağındaki kişilere vermeyi âdet 

edinmişti. Yine kendisine ikramda bulunulan bir gün, yaşlıların olduğu bir toplulukta 

sağında oturan bir gence danışmadan solundaki yaşlılara vermek istememiş ve sağındaki 

gence dönerek, “Bu yaşlı kimselere vermem için bana izin verir misin?” demişti. Genç, 

                                                      
1065  Taberânî, el-Mu’cemü’l-kebîr., 22/309; Komisyon, Hadislerle İslâm, 4/282. 
1066  Tirmizî, "Birr ve’s-sıla" 75. 
1067  Kandemir v. dğr., Riyâzü’s Sâlihîn Şerhi, 2/541. 
1068  Sancaklı, “Hz. Peygamber ve Yaşlılar”, s. 107. 



 
 

161 
 

“Hayır, vallahi Ey Allah’ın Rasûlu, senden bana gelecek bir kısmeti kimseye vermem” 

deyince Rasûlullah (s.a.v.), içeceği o gencin eline koymuştu.1069 Bu hâdise, her ne kadar 

Allah Rasûlu’nun sağında küçük-büyük faziletli vs. kim olursa olsun tüm dağıtımlar veya 

tüm işlemlere sağdan başlama sünnetini açıkça bizlere gösterse de1070 Rasûlullah’ın 

yaşlılara olan ilgi ve saygısını da ifade etmektedir. O gencin yaşlılardan önce Hz. 

Peygamber’in elinden alıp içmesinin sebebi ise Rasûlullah’ın (s.a.v.) içtiği yerden 

kendisinin ilk olarak içmesinde hayır ve bereket kazanmayı arzu etmesidir.1071 

Bir diğer örnekte Allah Rasûlu’nü (s.a.v.) ziyarete ihtiyar biri gelir, oradakiler 

ihtiyara yer açma konusunda ağır davranınca Hz. Peygamber, “Küçüğümüze acımayan 

ve büyüğümüzün saygınlığını kabullenmeyen bizden değildir”1072 sözleriyle yaşlı olanlara 

her konuda saygılı davranmayı istemektedir. Benzer bir rivayette “Ak saçlı müslümana 

saygı, Allah’ın şanını yüceltmekten ileri gelir”1073 buyurarak gençlerin, yaşlı kimselere 

hürmet etmeyi, Allah’ı yücelten kimselerin yaptığı güzel amellerin içerisinde 

saymaktadır. 

Ayrıca Hz. Peygamber (s.a.v.), yaşlılık döneminin sıkıntılı sürecinden Allah’a 

sığınılması gerektiğini de bazı dualarla öğretmiştir. Hz. Peygamber, “Allah’ım! 

Âcizlikten, tembellikten, korkaklıktan, ihtiyarlayıp ele avuca düşmekten ve cimrilikten 

sana sığınırım”1074 şeklinde ve “Allahım! korkaklıktan sana sığınırım. İhtiyarlığın 

bunaklığına (erzeli’l-ömr) düçar olmaktan sana sığınırım. Dünyânın fitnesinden ve kabir 

azabından sana sığınırım”1075 buyurarak gençleri, yaşlılığın bu problemli durumuna 

düşmeden önce Allah’tan yardım istemenin gerekliliğini öğretmiştir. Yine Hz. 

Peygamber, genç kimsenin yaşlanmadan önceki hayatını daha dikkatli yaşayarak sıhhat 

ve âfiyetli dönemlerini daha çok hayırla doldurması gerektiğini anlatmıştır. Gençler 

unutmamalıdır ki, yaşlılık gençlik döneminin neticesi ve sonudur. Sonuç ise başla 

irtibatlıdır. Gençlik dönemini hayırla dolduranın yaşlılık dönemini de hayırla geçireceği 

düşünülmektedir. 

                                                      
1069  Buhârî, “Hibe” 22; “Eşribe” 19; Müslim, “Eşribe” 127. 

1070  Nevevî, Şerhu’n-Nevevî alâ Müslim., 13/200. 
1071  Kandemir v. dğr., Riyâzü’s Sâlihîn Şerhi, 4/251. 
1072  Tirmizî, “Birr ve’s-sıla” 15. 
1073  Buhârî, Edebü’l-müfred, s. 143; Ebû Dâvud, “Edeb” 23. 
1074  Buhârî, “Deavât” 38; Müslim, “Zikir” 50. 
1075  Buhârî, “Cihâd” 25. 



 
 

162 
 

Allah Rasûlu’nun yaşlılara hürmet hususundaki şu uygulamalarını da unutmamak 

gerekmektedir. Yaşı küçük olanların büyükleri selâmlaması,1076 sözün önce büyüklerle 

başlaması,1077 imamlık yapacak kimselerin yeterlilik bakımından eşdeğer olması 

durumunda yaşça büyüğün imamlık yapması tavsiyesi1078 ve içerisinde yaşlı ve hasta 

bulunan bir cemaate imamlık yapacak kimseye namazı hafif kıldırmasını söylemesi1079 

gibi tavsiyeler, yaşlıların toplum içerisindeki itibarını korumakta ve yaşlı kimselere saygı 

gösterilmesi gerektiğini öğütlemektedir. 

Yaşlılık, ömrün sonlandığının en önemli göstergesidir. Erken yaşta ölümün 

gelmediği kişiler, ihtiyarlık dönemini problemlerini yaşayacaktır. Allah Rasûlu, 

yaşlanmayı yaşamın bir evresi olarak kabul ettiğinden bu dönemi gerçekçi bir yaklaşımla 

önemsemiş, yaşlı olanlara nasıl davranmak gerektiğini ve ilişkilerimizdeki ahlak 

ilkelerinin neler olması gerektiğini anlatmıştır. Yaşlıların bu dönemde kırılgan ve nazik 

bir yapıda olmaları sebebiyle onları aşağılamak, yüzlerine kızgınca bakmak, 

yanlarındayken ses yükseltmek gibi olumsuz durumlara dikkat etmeli, aksine hürmet 

ederek gönüllerini almaya özen gösterilmelidir.1080 Bugün genç olan kişi yarın 

yaşlanacaktır. Yaşlılara hürmet gösteren gençlerin bu hareketi karşılıksız 

kalmayacaktır.1081 Yaşlılara saygı ve hürmet başlıklı bölüm, yaşlı olmayan insanlara hitap 

ettiği için buradaki hedef kitle gençler olmuş ve tezimizde konu başlığımızda yer almıştır. 

4.5.  İlme Teşvik 

Kur’ân ve hadislerde ilmin fazileti hakkında birçok âyet ve hadis bulunmaktadır. 

İlk emri “Oku!”1082 olan ve her konuda tefekkürü emreden, Allah’ın vahyinin kendisine 

nazil olduğu Hz. Peygamber, Kur’an’ın belirtilen emirlerine paralel olarak tüm ashabını 

başta genç sahâbîler olmak üzere her durumda ilim öğrenmeye, tefekkür, tedebbür ve 

tezekkür etmeye teşvik etmiştir. Rasûlullah, tüm yaşamını insan yetiştirmeye adamıştır. 

Kendisini bir muallim olarak ifade eden Hz. Peygamber,1083 her durumda Allah’ın 

                                                      
1076  Buhârî, “İsti’zân” 4; Tirmizî, “İsti’zân” 14. 
1077  Buhârî, “Cizye” 12; Müslim, “Kasâme” 1. 

1078  Müslim, “Mesâcid” 291; Ebû Dâvud, “Salât” 61; İbn Mâce, "İkâmetü’s-salavât" 46. 

1079  Buhârî, “İlim” 28. 
1080  Sancaklı, “Hz. Peygamber ve Yaşlılar”, s. 99,120. 
1081  Kandemir v. dğr., Riyâzü’s Sâlihîn Şerhi, 2/541. 
1082  el-Alak, 96/1 

1083  Dârimî, “Mukaddime” 32; İbn Mâce, “Mukaddime” 17; Taberânî, el-Mu’cemü’l-kebîr., 13/51. 



 
 

163 
 

vahyini insanlara tebliğ etmiştir. Peygamberlerin sadece ilmi miras olarak bıraktığı, ilim 

sahibi olanların bu mirası elde ettiğini belirtmiştir.1084 Aynı zamanda ilim öğrenmenin 

kadın-erkek her müslüman için farz olduğunu buyurarak1085 Allah’ın bir emri olduğunu 

belirtmiştir. 

Rasûlullah, sahâbîlerini daima fayda veren bilgiye yönlendirmiş ve “Ey Allahım! 

Senden fayda veren bir ilim istiyorum”,1086 ve “Faydasız ilimden sana sığınıyorum”1087 

şeklindeki sözleriyle Allah Teâlâ’dan hem kendisinin faydalanacağı hem de ümmetine 

fayda sağlayacak bilgi istemiştir. Bir diğer rivayette, “Ey Allah’ım! öğrettiklerinle beni 

menfaatlendir. Bana fayda verecek ilmi öğret ve ilmimi artır”1088 buyurarak zarar veren, 

faydası olmayan ve batıl bilgilerden sahâbîlerini uyarmıştır. İlimde ölçü fayda 

sağlamasıdır. Hz. Peygamber, faydalı olan her bilgiye, fenne, gelişmeye ve hikmete 

yönlendirmiştir. “Hikmet (ilim) müminin yitik malıdır nerede bulursa onu alır”1089 

sözleriyle her mekânda faydalı ilim öğrenmeyi teşvik etmiştir. 

Hz. Peygamber, ashabını ilme teşvik etmiş ve ilim öğrenmenin ve öğretmenin 

faziletinden bahsederek, “Şu iki kişi dışında kimseye hased (gıpta) edilmez. Biri, Allah’ın 

(c.c.) ilim ve hikmet vererek gece gündüz onunla hükmeden ve onu insanlara öğreten kişi. 

Diğeriyse, Allah’ın (c.c.) mal vererek onu gece gündüz hak yolda infak etmeye muvaffak 

kıldığı kişi”1090 buyurmuştur. Yine bir gün Allah Rasûlu, mescide girince burada iki 

grupla karşılaşmış, grubun biri nafile namaz kılarken diğer grup ise eğitim-öğretim ile 

meşgul oluyorlardı. Yanlarında durarak onlara, “Her iki grup da iyi şeylerle meşgul 

oluyorlar, ancak Allah’tan bir şey isteyene, o şeyi verip vermemek O’na aittir. Fakat 

diğer grup ilim öğrenerek cahilliği gideriyorlar. Ben ise Allah tarafından bir muallim 

olarak gönderildim”1091 buyurarak ilim öğrenmenin ve ilim sahibinin faziletini 

                                                      
1084  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 36/46; Dârimî, “Mukaddime” 32; Buhârî, “İlim” 10; Ebû Dâvud, “İlim” 

1; İbn Mâce, “Sünnet” 17. 
1085  İbn Mâce, “Sünnet” 17; Taberânî, el-Mu’cemü’l-kebîr., 10/195; Taberânî, el-Mu’cemü’l-evsat, 1/7; 

2/289,297. 
1086  İbn Ebi Şeybe, Musannef, “Dua” 21; Ahmed b. Hanbel, Müsned, 44/140,221,297,318; İbn Mâce, 

"İkâmet’üs-salavât" 32; “Dua” 4; Nesâî, es-Sünenü’l-kübrâ, “İstiâze” 3. 
1087  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 21/250,422; Müslim, "Zikir ve’d-dua" 73; Nesâî, “İstiâze” 20; İbn Mâce, 

“Sünnet” 23; Nesâî, es-Sünenü’l-kübrâ, “İstiâze” 4,5,6; Taberânî, el-Mu’cemü’l-kebîr., 5/201; 11/52. 
1088  Tirmizî, “Deâvât” 128; İbn Mâce, “Sünnet” 23; “Dua” 2. 
1089  Tirmizî, “İlim” 19. 
1090  Buhârî, “İlim” 15; “Zekât” 5; “Ahkâm” 3; Müslim, "Salâtü’l-müsâfirin" 268; Tirmizî, “Birr ve’s-sıla” 

24; İbn Mâce, “Zühd” 22. 
1091  İbn Mâce, “Sünnet” 17. 



 
 

164 
 

anlatmıştır. Diğer rivayetler de ise, “Allah her kimin hayrını dilerse ona din konusunda 

bir anlayış verir”,1092 “Bir fakih şeytan üzerinde bin abidden daha şiddetlidir”1093 ve 

“İlim taleb etmek için evinden çıkan kimseye melekler yaptıklarından razı olmaları 

sebebiyle kanatlarını indirirler”1094 gibi birçok hadis ile ashabını ilim öğrenmeye 

yönlendirmiştir. Bunların yanında bilginin yaygınlaşmasını teşvik etmiş, insanlardan 

bildiklerini başkalarına aktarmaları konusunda gayret edenlerin yüzünün ak olması için 

dua etmiştir.1095 

Hz. Peygamber, ilim öğrenmenin yanı sıra öğrenilen ilim gereği olarak onunla amel 

etmeyi de emretmiştir. Çevresindeki toplulukların çoğunun okuma yazma bilmemesi 

sebebiyle risalet dönemi boyunca cehalet ve batıl inançlarla mücadele etmiştir. Ashabını 

ilim öğrenmeye yönlendirerek bütün müslümanların ilim ve irfan seviyesini 

yükseltmiştir. İnsanın kendini yetiştirmesi ve ilim öğrenmesi için en uygun dönem 

gençlik çağıdır. Hz. Peygamber, gençlerin ilim ile meşgul olmasını ve lüzumsuz şeyleri 

bırakmasını istemiştir. Ayrıca Hz. Peygamber, Mescid-i Nebevi’de eğitim gören 

Sûffe’deki gençlerin eğitim faaliyetleriyle yakından ilgilenmiştir. Gençler de tüm 

olumsuzluklarla birlikte ilmin peşini bırakmamışlar hatta açlık dönemlerinde dahi bilgiyi 

öncelemişlerdir. Nitekim bir defasında Sûffe’den bir genç namaz kılarken açlık sebebiyle 

bayılmış, Rasûlullah da Allah’ın nimetlerini anlatarak teselli etmiş,1096 morallerini yüksek 

tutmuş ve onlara türlü türlü imkânlar sağlamaya çalışmıştır. 

İlme teşvik konusundaki ilk örneğimiz İbn Abbas hakkındadır. Allah Rasûlu, abdest 

için su hazırlayan amcasının oğlu genç sahâbîsine yaptığı bu hizmeti mukabilinde duada 

bulunarak, “Allah’ım! Onu dinde ilim sahibi kıl ve ona te’vili (yorumlamayı) öğret!” 1097 

buyurmuş, bir başka rivayette ona sarılarak “Allah’ım! Buna kitabı öğret!”1098 diyerek 

onun için Allah’tan (c.c.) ilim vermesini talep ederek onu ilme yönlendirmiştir. Bir diğer 

                                                      
1092  Buhârî, “İlim” 13; “İ’tisâm” 10; Müslim, “Zekât” 98,100; “İmâret” 175; Tirmizî, “İlim” 1; İbn Mâce, 

“Sünnet” 17; Nesâî, es-Sünenü’l-kübrâ, V / 358. 
1093  İbn Mâce, “Sünnet” 17; Taberânî, el-Mu’cemü’l-kebîr., 11/78. 
1094  İbn Mâce, “Sünnet” 17. 
1095  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 7/221; Tirmizî, “İlim” 7. 
1096  Tirmizî, “Zühd” 39. 
1097  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 4/225; 5/65; Buhârî, Vudû’ 10; İbn Mâce, “Fedâilu ashâb” 24. 

1098  Buhârî, “İlim” 17; “İ’tisâm” 1. 



 
 

165 
 

rivayette genç sahâbîleri bizzat Kur’ân okumaya yönlendirmiş, genç sahâbî İbn Mes’ûd’a 

başkasından dinlemeyi sevdiğini belirterek Kur’ân okumasını söylemiştir.1099 

Bir başka örnekte Hz. Peygamber’in yanına dini öğrenmek için yaşça birbirine 

akran olan bir genç grubu gelerek yirmi gece kadar yanında kalmıştı. Hz. Peygamber, 

onların ailelerini özlediğini anlayınca onlara, “Haydi (ailelerinize) dönün. Onların 

aralarında ikâmet edin. Dini öğretin, hakkı emredin, namaz vakti gelince içinizden biri 

size ezan okusun, sonra da en yaşlınız size imâm olsun”1100 buyurmuştu. Bu örnekte 

olduğu gibi Allah Rasûlu, ilim öğrenmeyi ve bu ilmi diğer insanlarla paylaşmak 

gerektiğini vurgulamış aynı şekilde gençleri ilme yönlendirmiştir. 

Diğer bir örnekte Hz. Câbir, sahâbîlerle beraber sefere çıkmış, sefer esnasında hasta 

olan bir kişiye teyemmüm alma konusunda ruhsat verilmediği için vefat ettiğini Allah 

Rasûlu’ne aktarmışlar, O’da (s.a.v.) öfkelenerek, “Onu öldürdüler, Allah da onların 

canını alsın. Bilmedikleri zaman sorsalardı ya! Zira cehaletin ilacı sormaktır. Onun 

teyemmüm etmesi yeterliydi…”1101 buyurmuş ve gençlere problemi çözmenin yolunu 

öğretmiştir. Cehalet hastalığı ve probleminden kurtulmaya çare olarak, kişinin bilmediği 

şeyleri işin ehline sorması olarak açıklamıştır. Nitekim Allah (c.c.), “Şâyet bilmiyorsanız 

ilim ehline sorunuz”1102 buyurarak ilim ve eğitimin temel çözüm olduğunu açıklamıştır. 

İlmin bizzat kendisi vahiy ve hadislerdir. Hz. Peygamber, vahyi öncelikle ashabına 

aktarmış, akabinde kâtipleri çağırtarak kayıt altına almış, sonra da yazılan âyetleri kontrol 

ederek hatalı ise düzelttirmiş1103 ve “Bu âyetleri şu sûrelerin şurasına koyunuz”1104 

buyurmuştur. Vahiy kâtipleri içinde gençlerin fazla olduğu belirtilmiştir. 

Yine Abdullah b. Amr, Hz. Peygamber’den duyduğu her şeyi muhafaza etme 

maksadıyla yazıyordu. Kureyşliler’den bazıları, Hz. Peygamber’in gazap ve rıza halinde 

konuşan bir insan olduğuğunu söyleyerek bundan menettiler. O da yazmaktan vazgeçti 

ve bu durum Allah’ın Nebîsi’ne aktarıldığında, O’da ağzını göstererek “Sen yaz! Nefsim 

                                                      
1099  Buhârî, "Tefsiru’l-Kur’ân" 4/9 ; "Fedâilu’l-Kur’ân" 32,33,35; Müslim, "Salâtü’l-müsâfirîn" 247, 248; 

Ebû Dâvud, “İlim” 5; Tirmizî, "Tefsîru’l-Kur’ân" 5; Nesâî, es-Sünenü’l-kübrâ, "Fedâilu’l-Kur’ân" 55. 
1100  Buhârî, “Ezân” 18; “Ahbâr” 1; Müslim, “Mesâcid” 292. 

1101  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 5/173; Dârimî, “Tahâret” 70; Ebu hasen Numan b. dinaru-l  bağdadi ed-

darekutni, Sünen-i Derakutni, “Tahâret” 64. 
1102  el-Enbiyâ 21/7 

1103  Taberânî, el-Mu’cemü’l-kebîr., 5/142. 
1104  Tirmizî, "Tefsîru’l-Kur’ân" 10. 



 
 

166 
 

elinde olan Allah’a yemin olsun ki buradan haktan başka bir şey çıkmaz”1105 buyurdu. 

Hz. Peygamber, Kur’ân âyetlerini ve hadisleri gençlere yazdırarak onları ilme teşvik 

etmiştir. İlmin yazıya alınarak korunmasına ayrı önem vermiştir. Bu nedenle eğitim 

esnasında bilginin korunması ve sonraki nesillere aktarılması için yazı çok mühimdir. 

Allah Rasûlu, cehalet içerisinde yaşayan bir toplumu eğiterek onlardan yepyeni bir 

toplum meydana çıkarmıştır. Bu mükemmel değişim, iyi bir eğitim sebebiyle oluşmuştur. 

İslâm ümmetinin benimsediği değerler sisteminin devamlılığı ilme bağlıdır. İlmi öğrenen 

gençler, bildiklerini hem kendileri uygulayacaklar hem de diğer müslümanlara aktararak 

onların faydalanmalarını sağlayacaklardır. O’nun yetiştirdiği toplumun arasından vali, 

ordu komutanı, devlet adamı ve hâkimler yetişmiştir.1106 

4.6.  İbadetlere Bağlılık 

İbadet, “kulluk, tapınma, boyun eğme, itaat, tapma” manalarında kullanılmaktadır. 

Terim olarak ise kişinin Allah’a sevgi, saygı ve taatini göstermek, O’nun rızasını 

kazanmak amacıyla ortaya koyduğu tutum ve davranışlar şeklinde açıklanmıştır.1107 

Hz. Peygamber, genç sahâbîlerini gece namazına teşvik etmiş, gençliğin 

baharındaki Abdullah b. Ömer (r.a.) için, “Abdullah ne iyi biri, keşke gecenin bir kısmında 

kalkıp da namaz kılmayı âdet edinseydi”1108 buyurarak onu ibadete teşvik etmiştir. 

Abdullah, sözün tesirinde kalarak kalan ömründe gecenin azı hariç uyumamıştır. Bu 

rivayet, gençleri zorlamadan nafile ve sünnet amellere yönlendirmenin uygun olacağını 

göstermektedir. 

Diğer bir örnek, Hz. Peygamber’in Enes b. Mâlik’e ibadetlere teşvik babından 

yaptığı öğüttür. Allah Rasûlu, genç sahâbî Enes’e şu önemli tavsiyelerde bulunmuştur: 

“Oğulcuğum! Abdesti eksiksiz ve düzgün al ki uzun ömürlü olasın. Melekler seni sevsin ve 

muhafaza etsin. Oğulcuğum! Eğer geceyi abdestli geçirmeye gücün yetiyorsa bunu yap, zira kim 

abdestli iken kendisine ölüm gelirse, ona şehitlik verilir. Oğulcuğum! Eğer namaz kılmaya gücün 

yetiyorsa kıl, çünkü sen dua ettiğin sürece melekler de sana dua etmeye devam edeceklerdir. 

Oğulcuğum! Namaz içinde etrafına dönme. Namaz içinde dönmek helak getirir, eğer gerekiyorsa 

bu farz değil, nafilede olsun. Oğulcuğum! Rukûa gidince diz çöktüğün zaman avuçlarını 

dizlerinin üzerine koy, parmaklarını aç ve ellerini yanlardan kaldır, eğer başını rükûdan 

                                                      
1105  İbn Ebi Şeybe, Musannef, “Edeb” 173; Ahmed b. Hanbel, Müsned, 11/406; Dârimî, “Mukaddime” 43; 

Ebû Dâvud, “İlim” 3; Hâkim en-Nîsâbûrî, el-Müstedrek, “İlim” 7. 
1106  Sarıçam, Hz. Muhammed ve Evrensel Mesajı, 386. 
1107  Mustafa Sinanoğlu, “İbadet”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

1999), 19: s. 233. 
1108  Buhârî, “Teheccüd” 2,21; Müslim, "Fedâilu’s-sahâbe" 140. 



 
 

167 
 

kaldırırsan, o zaman her azaya hakkını ver, çünkü kıyamet günü Allah, sırtını dikleştirmeyenin 

yüzüne bakmaz. Oğulcuğum! Secdeye vardığında horoz gagaladığı gibi gagalama, köpek gibi 

oturma, aslan gibi kollarını yere aç, sırtını yay, Ayaklarını yere koy ve yere bas. Otururken 

kalçalarını topuklarının üzerine koy. Çünkü bu, kıyamet günü hesaplarınızda sizin için daha 

kolay olacaktır. Oğulcuğum! Necasetten dolayı abdest al, abdestinden hiçbir suç ve günahın 

kalmadan arınmış olarak çıkarsın. Oğulcuğum! Eğer evinde namaz kılmaya gücün yetiyorsa kıl, 

zira bu, evinin hayırlarını artırır. Oğulcuğum! Ailenin yanına girip selam verdiğinde, bu senin 

için ve ev halkı için bereket olacaktır. Oğulcuğum! Ailenden ayrıldığın zaman, selam vermedikçe 

kıble ehlinden hiç kimseye gözünü dikme. Geri döneceksin ve sevapların artacaktır. Oğulcuğum! 

Eğer akşam ve sabah kalbinden kimseyi aldatmamaya gücün yetiyorsa öyle yap. Oğulcuğum! Bu 

benim yolum sünnetimdir, kim benim sünnetimi yaşarsa beni sevmiştir, beni seven cennette 

benim ile birlikte olur. Oğulcuğum! Eğer emrimi yerine getirirsen, sana ölümden daha sevimli 

bir şey olamaz”1109 

Bu iki rivayet, Hz. Peygamber’in genç sahâbîlerini ibadete teşvik ettiğini ve onları 

ibadete alıştırarak devamlılık kazandırmak için öğütler verdiğini göstermektedir. 

4.7.  İbadetlerde İ’tidâl (Orta Yol) 

İ’tidâl, mana itibariyle “ölçülü ve ılımlı olma, orta halde bulunma, denge, 

düzgünlük, doğruluk” olarak belirtilmiştir. Kur’ân, ifrat ve tefrit konusuna dikkat çekmiş 

ve orta yolu tavsiye etmiştir.1110 Ayrıca insanı dinde aşırıya kaçmaması konusunda 

uyarmıştır.1111 Hadislerde ise yaşamın tüm alanından ibadetlere kadar, ölçülü ve dengeli 

olma önemsenmiş hatta tutum, davranış ve duyguların denge içerisinde bulunması talep 

edilmiştir.1112 İslâm dini, müslümanın dünyadan uzaklaşmasını, zühd hayatı yaşamasını 

ve kendisini tümüyle ibadete yönlendirmesini istememiş,1113 aynı zamanda bütünüyle 

dünya hayatına yönelmesini, sadece dünya için çalışmasını da kabul etmemiştir.1114 İslâm 

dini, kişiyi yaşamdan uzaklaştıran ruhbanlığı tam anlamıyla yasaklamış, aksine 

insanoğluna yeryüzünü onarımı ve mamurluğu görevi vermiştir. 

Gençler içerisinde aşırı eğilim bulunması, sıkça rastlanan bir hâdisedir. Allah 

Rasûlu’nun çevresindeki genç sahâbîler içinde de itidalden uzak aşırı eğilimli kimseler 

bulunmaktaydı. Bu eğilimler, onları aşırı zühd hayatına yöneltmişti. Örneğin, kendini 

ibadete vererek aşırı eğilim gösteren, Kur’ân-ı Kerim’i bir gecede hatmeden Abdullah b. 

Amr b. el-Âs (ö. 65/685);1115 bekârlık döneminin tüm zamanını mescid içinde geçiren 

                                                      
1109  Taberânî, el-Mu’cemü’l-evsat, 6/123. 
1110  el-Bakara 2/178,193,194; el-Mâide 5/8; en-Nahl 16/126; el-İsrâ 17/29; el-Furkân 25/67 

1111  en-Nisâ 4/171 

1112  Mustafa Çağrıcı, “İtidâl”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2001), 

23: s. 456. 
1113  el-Kasas 28/77 

1114  el-Bakara 2/201,202 

1115  Kandemir, “Abdullah b. Amr b. Âs”, 1: 85. 



 
 

168 
 

Abdullah b. Mes’ud (ö. 32/653);1116 Allah’ı zikretmek ve kulluk etmek için geceleri çok 

az uyuyan Abdullah b. Ömer (ö. 73/693)1117 bunlardan bazılarıdır. Allah Rasûlu (s.a.v.), 

dini hassasiyetleri kuvvetli gençlere bizâtihi ilgi göstermiş, bu davranışlarından uzak 

tutmak için uyarılarda bulunmuştur. 

Allah Rasûlu, sahâbîlerine daima dengeli olmayı öğütlemiş, tüm aşırılık 

durumlarını onlar için yasaklamıştır. Rasûlullah (s.a.v.), “Din, kolaylıktır”1118 ve “Allah 

beni zorluk çıkarıcı ve şaşırtıcı olarak değil, öğretici ve kolaylaştırıcı olarak 

gönderdi”1119 buyurarak bu vasıflarını her durumda ümmetine söylemiştir. O (s.a.v.), 

sahâbîlerinden ibadette aşırıya giderek bu konuda katı tutum gösterenlerin hareketlerini 

asla kabul etmemiş ve “Ey insanlar! Gücünüzün yettiği ameller yapın. Çünkü siz 

bıkmadıkça Allah da bıkmaz. Allah’a en sevimli amel, az olsa da devam eden ameldir”1120 

buyurmuştur. Ayrıca, “Muhakkak din kolaylıktan ibarettir. Kimse din ile yarışamaz, 

aksine dine karşı kaybeder”1121 hadisi, din ve dünya arasındaki dengeye dikkat edilmesi 

gerektiğini vurgulamıştır. Her haliyle ümmetine örnek olan Allah Rasûlu, ilim tahsili 

yapmak ve va’z-u nasihat hususlarında ashabına usanma gelmesin diyerek durumlarını 

gözetterek1122 orta yolu tercih ettiği ve gençlere i’tidali tavsiye ettiği aktarılmıştır. 

Bu konudaki ilk örnekte Ebû’d-Derda (ö. 32/652), Hz. Ali (ö. 40/661) ve Abdullah 

b. Amr b. el-Âs (ö. 65/685) gibi sahâbîler Allah’ı razı etmek amacıyla gece boyunca 

namaz kılıp gündüzleri, oruçla geçirmeye ve kadınlardan uzak durarak evlenmemeye 

karar vermelerini Hz. Peygamber tasvip etmemiş ve onlara kendi yoluna uygun bir 

yaşamı tavsiye ederek şöyle buyurmuştur. 

“Sizler şöyle şöyle konuşanlarsınız. Dikkat edin! Allah’a yemin olsun ki, Allah’tan en çok korkan 

ve en çok takva sahibi olan benim. Bununla birlikte ben oruç tutarım, iftar ederim, nafile namaz 

kılarım, (gecenin bir kısmında) uyurum, kadınlarla da evlenirim. (İşte benim sünnetim 

budur.) Her kim benim sünnetimden (hayat yolumdan) yüz çevirirse, o benden değildir.”1123 

                                                      
1116  Cerrahoğlu, “Abdullah b. Mes‘ûd”, 1: 115. 
1117  Buhârî, “Tâ’bir” 36; İbn Mâce, "Ta’biru’r-rûyâ" 10. 

1118  Buhârî, “İmân” 30. 
1119  Müslim, “Talak” 29. 
1120  Buhârî, “Libas” 43; Müslim, "Salâtü’l-müsafirîn" 215; Ebû Dâvud, “Salât” 315; İbn Mâce, “Zühd” 

28. 
1121  Buhârî, “Îmân” 29. 
1122  Buhârî, “İlim” 11; Müslim, “Sıfatü’l-münâfikîn” 82; Tirmizî, “Edeb” 72; Nesâî, es-Sünenü’l-kübrâ, 

5/383. 
1123  Buhârî, “Nikâh” 1. 



 
 

169 
 

Allah Rasûlu’nun bu tutumu, genç sahâbîlerin İslâm’ı yanlış öğrenmelerine mâni 

olmuş ve dinin nasıl yaşanması gerektiği anlatılmıştır. 

Yine Abdullah b. Amr b. Âs, Allah Rasûlu’ne “Hayatım boyunca daima gece 

namaz kılacağım ve gündüz oruç tutacağım” demiş, Hz. Peygamber de “Ancak buna güç 

yetiremezsin. Sen kimiz zaman oruç tut, kimi zaman tutma, bazen uyu, bazen namaz kıl. 

Bir de her ayın üç günü oruç tut. Çünkü yapılan her hayırlı amele karşılık on sevap vardır. 

Bu üç günlük oruç tüm yılın orucu gibidir” buyurmuştu. Amr, daha fazla güç 

yetirebileceğini söyleyince Hz. Peygamber, “(öyle ise) bir gün oruç tut, bir gün iftar et. 

Bu, Dâvud’un (a.s.) orucudur. En ideal oruç budur” buyurmuş, daha fazla güç 

yetirebilirim deyince de Allah Rasûlu, “(Artık) bundan efdalı olamaz” buyurmuşlardı. 

Amr b. Âs, “Allah Rasûlu’nun sözünü dinleseydim yani her ayın üç günü oruç tutsaydım 

hakkımda, malım ve ailemden daha kıymetli olurdu”1124 demiştir. 

Yine bir gün Muâz b. Cebel, ekip biçme ve develerini sulama işiyle uğraşan 

kavmine yatsı namazı için imamlık yaparken uzun sûre olan Bakara’yı okumuştu. 

Cemaatten bazı kimseler onu, Allah Rasûlu’ne şikâyet edince, Rasûlullah da Muâz’a, 

“Fitne çıkarmak mı amacın?” buyurarak namazlarda kısa sûreler okumasını 

söylemiştir.1125 Bir diğer rivayette ise namazı uzatan birisine Hz. Peygamber, 

öfkelenerek, “Ey insanlar! Hakikaten içinizde nefret oluşturanlar var! Her kim bir 

topluluğa imamlık yapacaksa namazı hafif kıldırsın! Çünkü cemaatte güçsüz, yaşlı ve 

ihtiyaç sahibi vardır”1126 buyurarak ikazda bulunmuştur. 

Bir diğer örneğimiz İbn Abbâs (r.a.) hakkındadır. Allah Rasûlu’nun kendisine 

Akabe (taşlaması) sabahı, bineğinin üzerindeyken taş toplamasını emretmiş, O da sapan 

taşı büyüklüğünde taşları toplayarak Allah Rasûlu’nun eline koymuştu. Hz. Peygamber, 

elindeki taşlardan bir tanesini işaret ederek, “İşte bunun gibileri topla, dinde aşırı 

gitmekten sakın. Çünkü sizden önceki kavimler dini hususlarda kendilerini zora sokarak 

aşırıya gittikleri için helak oldular”1127 buyurmuştur. Bu rivayette Allah Rasûlu, genç 

sahâbîye dinde aşırı davranmamasını öğütlemiştir. Zira Allah (c.c.), müslümanlar için 

                                                      
1124  Müslim, “Sıyâm” 181; Nesâî, “Sıyâm” 77. 
1125  Buhârî, “Ezân” 60; “Edeb” 74; Müslim, “Salât” 178; Ebû Dâvud, “Salât” 126; Nesâî, “İmâmet” 42. 
1126  Buhârî, “Ezân” 63; “Edeb” 75; “Ahkâm” 13; Müslim, “Salât” 182; İbn Mâce, "İkâmetü’s-salâvât" 48. 
1127  Nesâî, "Menâsiku’l-hac" 217. 



 
 

170 
 

itidali seçmiş,1128 Rasûlullah da sahâbîlerine kolay olanı seçmelerini, ifrat ve tefritten 

uzak durmalarını emretmiştir. 

Son örneğimiz ise genç sahâbî Muâz b. Cebel hakkındadır. Rasûlullah, Muâz’ı 

Yemen’e görevlendirirken bazı tavsiyelerde bulunarak şunları söylemiştir: “İnancında 

samimi (ihlâslı) ol. O zaman az amel sana yeter.”1129 Bu rivayette ise Hz. Peygamber, 

ibadetlerde aslolanın azlık veya çokluk değil, ihlâs ve samimiyet olduğunu aktarmış ve 

gençlerin orta yolu tercih etmesini öğütlemiştir. 

İslâm dini; düşüncede, inaçta, ibadette, davranışta, kullukta ve ahlâkta her zaman 

dengeyi tavsiye etmiş, Allah Rasûlu, din hususunda aşırı gitmemeyi, önceki kavimlerin 

dinde aşırılık sebebiyle helâk olduklarını belirtmiştir. Tüm bu örneklerden anlaşılan odur 

ki müminler, hayatın her alanlarında ve özellikle ibadetlerde mutedil olmalı, aşırılık ve 

sertlikten uzak durmalıdır. Hz. Peygamber, genç sahâbîlerini özellikle bu konularda 

uyarmış din hususunda itidalin hayır getirdiğini örnek vererek anlatmıştır.1130 

4.8.  Spor Faaliyetlerine Katılma ve Sağlığı Koruma 

Spor yapmak, çocukların gelişiminde, yetişkin ile ihtiyarların sağlıklı hayat 

yaşamasında önemli bir role sahiptir. Spor, insanı güzel ahlâklı yapmakla birlikte hızlı 

karar alma yeteneğini geliştirir, fizikî gücü ve hareket kabiliyetini artırır. Ayrıca; 

insandaki birikmiş enerjiyi boşaltmayı, günlük hayat içindeki sıkıntı ve gerginlikten 

rahatlamayı sağlar.1131 Hz. Peygamber, ümmetini spora teşvik etmiş ve sporun 

yapılmasını tavsiye etmiştir. Bu minvalde, “Kuvvetli mümin, (Allah katında) zayıf 

müminden daha hayırlı ve daha sevimlidir. (Bununla beraber) her ikisinde de hayır 

vardır. Sen, sana faydalı şeyi kazanmaya çalış. Allah’tan yardım iste ve asla acizlikte 

bulunma”1132 buyurarak müminleri spora ve bedeni güçlendirmeye yönelik hareketleri 

uygulayarak kuvvetli olmaya teşvik etmiştir. İman ile ibadet daima hayır getirir. Böylece 

kuvvetli ve zayıf tüm mümin hayırlıdır. Lakin niyet, fikir, inanç ve fizikî anlamda güçlü 

olan tabi ki zayıf müminden hayırlı olmaktadır. Çünkü dini yayma ve müdafaa konusunda 

                                                      
1128  el-Bakara 2/143 

1129  Hâkim en-Nîsâbûrî, el-Müstedrek, 4/341. 
1130  Çağrıcı, “İtidâl”, 23: s. 456. 
1131  Nebi Bozkurt, “Spor”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2009), 

37: s. 418. 
1132  Müslim, “Kader” 34; İbn Mâce, “Sünnet” 10; “Zühd” 14; Nesâî, es-Sünenü’l-kübrâ, 9/230,232. 



 
 

171 
 

mücadele gücü gerekir. Bu sebeple kuvvetlenmeye hatta müminler içerisinde en kuvvetli 

olmaya çalışmak gerekmektedir.1133 

Hz. Peygamber (s.a.v.), sağlığın korunmasını kıymetinin bilinmesi gereken önemli 

maddeler arasında sayarak hastalanmadan önce değerinin bilinmesini istemiş,1134 iki 

nimet konusunda da insanoğlunun aldandığını buyurarak sıhhatin öneminden 

bahsetmiştir.1135 Allah Rasûlu’nun sıhhati muhafaza etmeye önem göstermesi gençlere 

örnektir. O (s.a.v.), müminlerin ibadet ve kulluğu güçlü bir şekilde yapabilmelerini 

sağlamak, bedeni sağlıklı olarak geliştirmek, ümmetinin İslâm beldelerini korumaya 

daima hazır halde bulunmak gibi sebeplerle ümmetini spor yapmaya teşvik etmiştir.1136 

Bu sebeple Allah Rasûlu, müslümanlara kendi döneminden itibaren sahâbîlerin 

kabiliyetlerini geliştirmeye yönelik fayda veren ve o dönem şartlarında önemsenen 

binicilik, atıcılık gibi spor oyunlarını öğrenmeyi teşvik etmiştir.1137 Tavsiye edilen bu 

sporlar hakkında Hz. Peygamber’in uygulamaları aşağıda sırayla aktarılmıştır. 

4.8.1.  Yüzme 

Tavsiye edilen spor çeşidinin ilki yüzmedir. Arap topraklarının etrafı denizlerle 

çevrili olması sebebiyle sahil bölgelerindeki gençlerin spor etkinlikleri arasında yüzme 

bulunmaktadır. Nehirlerin olmadığı iç kesimlerde ise gençler bu sporu; kuyu, havuz ve 

pınarları kullanarak yapmışlardır.1138 Hz. Peygamber de gençlik döneminde annesiyle 

Medine’ye gittiğinde Adî b. Neccar’ın kuyusunda (havuz) yüzme öğrendiği1139 

aktarılmıştır. Ayrıca Hz. Peygamber, “Çocuklarınıza yüzmeyi, atıcılığı ve at biniciliğini 

öğretiniz”1140 buyurarak onları yüzme sporuna teşvik etmiştir. Allah Rasûlu’nun 

bulunduğu bölgelerin çevresinde deniz, akarsu ve göl gibi yüzme alanı olmayan bir yerde 

yüzme sporuna teşvik etmesi, bu spora verdiği önemi göstermektedir.1141 

                                                      
1133  Kandemir v. dğr., Riyâzü’s Sâlihîn Şerhi, 1/406,407. 
1134  Tirmizî, “Zühd” 25. 
1135  Buhârî, “Rikâk” 1; Tirmizî, “Zühd” 1; İbn Mâce, “Zühd” 15. 

1136  Metin Bayram v. dğr., “İslâm’da Sporun Önemi Ve Ahlakı”, Ağrı İbrahim Çeçen Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi 5/1 (2019): s. 209. 
1137  Tirmizî, "Fedâilü’l-cihâd" 11. 
1138  Hakan Temir, “Hz. Peygamber Dönemı̇nde Çocuk Oyunları ve Eğlence Araçları”, İslâm ve Çocuk 

(XIV. Uluslararası Mevlid-i Nebi Sempozyumu, Şanlıurfa: Harran Üniversitesi, 2020), s. 255. 
1139  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 1/95. 
1140  İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, 1/241,412. 
1141  Canan, Hz. Peygamber’in Sünnetinde Terbiye, 258. 



 
 

172 
 

4.8.2.  Atıcılık (Ok Atma) 

Rasûlullah’ın tavsiye ettiği bir diğer spor çeşidi atıcılıktır. Allah Rasûlu (s.a.v.), 

atıcılık sporunu teşvik etmiş ve bu spor ile ilgilenen kimseleri överek şöyle buyurmuştur: 

“Allah Teâlâ bir ok ile üç kimseyi cennete koyar: Hayır ve sevap umarak o oku yapanı, bu oku 

Allah yolunda atanı, oku atana yardım edeni. Binicilik ve atıcılık öğreniniz. Bana göre atıcılık 

öğrenmeniz binicilik öğrenmenizden daha sevimlidir. Kim kendisine atıcılık öğretildikten sonra 

ondan yüz çevirirse, Allah’ın kendisine ihsan ettiği nimete karşı şükrünü terketmiş veya nimeti 

inkâr etmiş olur.”1142 

Konuyla ilgili başka bir rivayette ise Hz. Peygamber, “Onlara karşı gücünüz yettiği 

kadar kuvvet hazırlayın...”1143 (âyetini okuyup akabinde) ‘Dikkat! kuvvet atmaktır. 

Dikkat! kuvvet atmaktır. Dikkat! kuvvet atmaktır!’1144 buyurarak atıcılık sporunun 

öneminden bahsetmiştir. Aynı zamanda bu sporun yapılmasını tavsiye etmiş ve bu işle 

uğraşanları da övmüştür. 

Rasûlullah (s.a.v.), atıcılığı çocuk yaşta öğrenilerek ölene kadar terk edilmemesi 

lazım olan bir spor olarak bildirmiş; kişinin boş veya dinlenme vakitlerinde zamanını 

değerlendirerek bu tarz spor aktiviteleriyle meşgul olmasını istemiştir. Nitekim Hz. 

Peygamber (s.a.v.), bir gün atış yapan bir gruba rastlamış, ayakkabısını çıkararak atış 

sahası içinde ayağı yalın bir şekilde yürüyerek gruba iştirak ettiği haber verilmiştir.1145 

Ayrıca Allah Rasûlu (s.a.v.), iyi atış yapanlara iltifatlarda bulunmuş, Uhud Savaşı’nda 

atışlarında tam isabet ettiren Sa’d b. Ebî Vakkâs’a (ö. 55/675) hiç kimseye söylemediği 

“Anam, babam sana feda olsun” 1146 tabirini kullanmıştır. Yine Allah Rasûlu, Eslem 

kabilesine mensup bir grubun karşılıklı ok attıklarını görmüş ve “Ey İsmâiloğulları, ok 

atın! Muhakkak sizin atanız da usta ok atıcısıydı” buyurarak onları atıcılığa yönlendirmiş 

ve “Ben bu yarışta filânoğulları ile birlikteyim!” buyurarak o gruba katılmıştır. 

Rasûlullah’ın (s.a.v.) bu sözünü işiten diğer topluluk, atıcılıktan vazgeçince Hz. 

Peygamber, “Ne oldu size, neden atmıyorsunuz?” buyurmuş onlar da “Ey Allah’ın 

Rasûlu! Siz onlarla beraberken ok mu atalım?” deyince Allah Rasûlu, “Atın! Ben 

                                                      
1142  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 28/573; Ebû Dâvud, “Cihâd” 23; Tirmizî, "Fedâilu’l-cihâd" 11. 
1143  el-Enfâl, 8/60 

1144  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 28/643; Müslim, “İmâre” 167; Ebû Dâvud, “Cihâd” 24; Tirmizî, 

"Tefsiru’l-Kur’ân" 9. 
1145  Canan, Hz. Peygamber’in Sünnetinde Terbiye, 255. 
1146  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 2/357; Müslim, “Fedâilu ashâb” 42; Tirmizî, “Menâkib” 27. 



 
 

173 
 

hepinizle beraberim”1147 buyurarak atıcılığın öneminden bahsederek gençlerin daima 

yanında olduğunu hatırlatmış ve gençleri bu spora teşvik etmiştir. 

Yine genç sahâbîlerden Enes b. Mâlik’in iyi bir ok atıcısı olması, evlatlarını da 

atıcılığa yönlendirerek ok müsabakaları yaptırması, Hz. Peygamber’in bu spora teşviki 

sebebiyledir. Yine Enes’in bir gün Mekke yakınlarında bulunan Merrüzzahrân bölgesinde 

bir tavşanı korkutarak elinden kaçırdıklarını, kendisinin tavşanı yakaladığını ve 

pişirdikten sonra butlarını Rasûlullah’a götürdüklerini söylemesi1148 onun bu sporla 

hemhal olduğunu göstermektedir. 

4.8.3.  Koşu 

Hz. Peygamber’in teşvik ettiği sporlardan bir diğeri de koşudur. Allah Rasûlu’nun 

(s.a.v.) Hz. Âişe (ö. 58/678) ile iki defa koşu yarışı yaptığı aktarılmıştır. Bu yarışların 

ilkinde Hz. Âişe’nin kazandığı, diğerinde ise şişmanlaması nedeniyle Hz. Âişe’nin yarışı 

kaybettiği belirtilmiştir. Rasûlullah yarışı kazanınca, “Bu, önceki koşuya bedeldir 

(ödeştik)” buyurduğu aktarılmıştır.1149 Bu rivayet, Hz. Peygamber’in koşu sporunu 

sevdiği, uyguladığı ve teşvik ettiğinin bir göstergesidir. 

Yine Hz. Peygamber, bir defasında aralarında Abdullah b. Abbas, Ubeydullah b. 

Abbas ve Kesîr b. Abbas’ın koşu yaptıklarını görmüş ve onlara yaklaşarak “Kim bana 

doğru hızlı bir şekilde koşarsa ona şu şu vardır” buyurmuştu. Hz. Peygamber, kendine 

doğru koşan çocukları kucaklayarak öpmüştü.1150 Bu örnek, Allah Rasûlu’nun 

müslümanların bedeni gelişimi ve fiziki becerilerin artması adına koşu sporuna teşvik 

babından bir delil olduğu düşünülebilir.1151 

4.8.4.  Güreş 

Allah Rasûlu’nun bizzat yaptığı ve teşvik ettiği sporlardan biri de güreştir. Ünlü 

güreşçi Rükâne İbn Abdi Yezid, (ö. 42/662) İslâm’a girmek için Rasûlullah’ın kendisini 

güreşte yenmesini şart koşunca Rasûl-i Ekrem, onun teklifini kabul ederek bu konuda 

maharet sahibi, güçlü Rükâne’yi yenmişti. Bu sonuç sebebiyle Rükâne de müslüman 

                                                      
1147  Buhârî, “Cihâd” 76. 

1148  Buhârî, “Hibe” 5; Müslim, “Sayd” 53; Tirmizî, “Et’ime” 2; İbn Mâce, “Sayd” 17. 
1149  Ebû Dâvud, “Cihâd” 66; Nesâî, es-Sünenü’l-kübrâ, "İşretü’n-nisâ" 17. 
1150  Ahmed b. Hanbel, Fedâ’ilus-sahâbe, 2/975. 
1151  Temir, “Hz. Peygamber Dönemı̇nde Çocuk Oyunları ve Eğlence Araçları”, s. 254. 



 
 

174 
 

olmuştu.1152 Yine delikanlılık çağına gelen bazı sahâbîler askeri seferlerde bulunmak için 

güçlü olduklarını Allah Rasûlu’ne ispat etmek amacıyla O’nun (s.a.v.) huzurunda güreş 

yaparlardı. Yaşca küçük olanlar, eğer büyüklere üstünlük sağlarlarsa, gönüllü sıfatıyla 

savaşlara katılabiliyorlardı.1153 Nitekim Uhud Gazvesi için askerlerini toplayan Hz. 

Peygamber, küçük yaştaki sahâbîleri geri döndermiş, ancak küçük yaşta olmasına rağmen 

fiziken gelişmiş olan Râfî’ b. Hudeyc’in orduya dahil olmasına razı olmuştu. Bunu gören 

Semüre b. Cündeb, yaşıtı olan Rafi’i güreşte yeneceğini söyleyerek orduya oda katılmak 

istemişti. Semüre’nin yiğitliğini takdir eden Allah Rasûlu, “Haydi güreşin” buyurunca 

Semüre, Râfi’ ile güreş yaparak onu mağlup etmiş,1154 Rasûlullah da onun Uhud 

Savaşı’na katılmasına izin vermişti.1155 Bu rivayet güreşin önemini ortaya çıkarırken Hz. 

Peygamber’in gençleri güreş sporuna teşvik ettiğini göstermektedir. 

4.8.5.  Binicilik 

Tavsiye edilen sporlar içerisinde aktaracağımız son spor ise biniciliktir. Binicilik, 

İslâm’da takdir edilmiştir. Aynı zamanda ata binerek savaşta bulunmak, fazilet itibariyle 

üstün amel görülmüştür. Ayrıca Kur’ân’da düşmanların karşısına besili atlar ile çıkılması 

tavsiye edilmiştir.1156 Hz. Peygamber, çocuk yaşta iken Benî Sa’d yurdunda ata binerek 

büyüdüğü rivayet edilmiş1157 ve Hz. Peygamber’in idmana çekilmiş ve zayıflatılmış atları 

Hafya ile Veda’ tepesi arasında yarışlar düzenlenlediği aktarılmıştır.1158 Yine binicilik 

hem savaş için hem de yolculuk döneminde ilk akla gelmesi sebebiyle büyük önem 

taşımış, Allah Rasûlu de “Kıyamete kadar atın alnına hayır bağlanmıştır. Bu hayır sevap 

ve ganimettir”1159 buyurarak müminleri, at beslemeye ve ata binmeye teşvik etmiştir. 

Spor’un önemi ve hangi sporların teşvik edildiği ile ilgili naklettiğimiz bu örnekler, 

Hz. Peygamber’in bizzat uyguladığı ve tavsiye ettiği sporlardır. Bu örneklerdeki 

uygulamalar genel itibariyle tüm insanları kapsamış olsa da sporun gençlere yönelik 

hareketler bütünü olduğunu düşünürsek, bunu da gençlere yönelik tavsiyelerin içerisinde 

aktarabiliriz. Aynı zamanda bu sporlar, gençlerin zinde kalmaları, her an cihâd meydanına 

                                                      
1152  İbn Hişam, es-Siretü’n-nebevi, 1/390. 
1153  Muhammed Hamidullah, İslâm Peygamberi, trc. Salih Tuğ (Ankara, 2003), 2/1076. 
1154  Hâkim en-Nîsâbûrî, el-Müstedrek, “Büyû” 11. 
1155  İbn Sa’d, Tabakâtü’l-kebîr, 4/365. 
1156  el-Enfâl 8/60 

1157  Mustafa es-Sibâî, es-Sîretü’n-nebeviyye, 3. Baskı (Beyrut: Mektebetü’l-İslâmi, 1985), 34. 
1158  Buhârî, “Cihâd” 55; Tirmizî, “Cihâd” 22; İbn Mâce, “Cihâd” 44. 
1159  Müslim, “İmâret” 97. 



 
 

175 
 

çıkma konusunda hazır olmaları ve sağlıklı birer birey olmaları için gerekli görüldüğünün 

delilleri olarak anlatılmaktadır. 

4.9.  Değerlendirme 

Hz. Peygamber’in en büyük özelliklerinden biri yüce ahlâkıdır. Zira ahlâk, her 

zaman ve her alanda gerekli olan bir haslettir. O (s.a.v.), genç sahâbîlere güzel ahlâkı ile 

örnek olmuş ve güzel ahlâk sahibi gençler yetiştirmiştir. Maddeler halinde aktardığımız 

bu tavsiyeler, gençlerde Allah’ın (c.c.) her zaman ve her yerde gözetleyici olduğu fikrinin 

zihinlerde yerleşmesini sağlamış, onlara en büyük makamın âlemlerin rabbi olan Allah’a 

kulluk makamı olduğunu öğretmiş; böylece boş ve batıl şeylerden, dalaletten, 

sapkınlıktan sakındırmıştır. Çünkü gençler arzu ve istekleri nedeniyle genç olmayan 

kişilere göre günaha daha fazla meyillidirler. Bu bakımdan gençleri, nefisleriyle baş başa 

kaldıklarında kendilerini koruyacak takvâya ve Allah’a karşı saygılı olmaya 

yönlendirmek gerekmektedir. 

Ayrıca Hz. Peygamber’in tavsiyeleri arasında; şehevi arzuların esiri olmuş ve 

ahlaksızlığa sürüklenmiş bir gencin yaratılışında var olan ve gençlik döneminde en yoğun 

şekilde ortaya çıkan cinsel isteklerin helal dairede giderilmesi gerektiği; ebeveynine karşı 

saygı ve sevgiyle kendi evlatlarına örneklik teşkil etmek üzere ana-babalarına hürmet 

göstermesi gerektiği; bugün genç olan kişinin yarın yaşlanacağı gerçeğiyle yüzleşmeden 

önce yaşlılara hürmet göstermesi gerektiği; cehalet ve batıl inançlarla mücadele etmek, 

müslümanların ilim ve irfan seviyesini yükseltmek, dini değerleri koruyup sonraki 

nesillere aktarmak için ilim öğrenmek ve o ilimle gereği gibi amel etmek gerektiği; iman 

ve amel bütünlüğünü korumak için ibadette devamlılık gerektiği; düşüncede, inaçta, 

ibadette, davranışta, kullukta ve ahlâkta her zaman dengeli olmak ve aşırıya gidilmemesi 

gerektiği; zinde kalmak, her an cihâda hazır olmak ve sağlıklı birey olmak için spor 

yapmak gerektiği gibi tavsiyeler vurgulanmıştır. 

Naklettiğimiz bu örneklerin tamamı, Hz. Peygamber’in genç öğrencilerine verdiği 

nasihatlerdir. Onları yetiştirirken davranış ve yaşamlarıyla bizâtihi alakadar olmuş, 

toplum içinde davranış şekilleriyle ilgili birtakım uyarılar yapmıştır. Bu nasihatler gençler 

için, temel alışkanlık oluşturacak disiplin eğitimi bakımından zikre değer görülmüştür. 

Allah Rasûlu’nun nasihatlerinde müslümanlara fayda veren amellerin güzel ve yararlı 

olmasına, zararlı şeyleri ortadan kaldırmasına yönelik işaretler bulunmaktadır.  



 
 

176 
 

SONUÇ 

Gençlik devresi fedakârlık, cesaret, azim ve kararlılık duygularının yoğun olduğu, 

hayatın her alanında kendini ispatlamak amacıyla emek harcanan bir zaman dilimidir. 

Gençler, sahip oldukları enerjiyle dinî görevleri yerine getirme, cihad meydanlarında 

cesaretlerini sergileme, ilim meclislerinde görüş belirtme, soru sorma, ilmi ezberleme, 

hüküm verme ve yönetim bölümünde valilik veya komutanlık yapma gibi görevlere 

yatkın bir dönemdedirler. Bilgiyi elde etme hususundaki istekleri, tavırları, uygulamaları 

ve bilgiyi muhafaza ederek diğer nesile aktarma bakımından toplumun önemli 

bireylerinden olma yolunda bir adım öndedirler. Genç nesli eğitmek önem arz etmekte, 

onları başıboş bırakmak ise toplumu karanlıklara götüren bir etken olarak ifade 

edilmektedir. Toplumunun önemli bir kesimini oluşturan gençliğin sağlam bilgilerle 

kuşatılması, onlara nasihatlerde bulunulması ve onların eğitilmesi önem arz eden 

sorumluluklardandır. 

Hz. Peygamber (s.a.v.), ümmeti içerisinde yeniliği benimseyen, idealist ve enerji 

dolu kesimin temelini oluşturan gençlerden azami ölçüde istifade etmiştir. Gençler, İslâm 

dinini öğretme ve tebliğ hususunda Hz. Peygamber’e yardımcı ve destek olmuşlardır. 

Gençler siyasi, idari, sosyal, askeri ve ilmi alanlarda önemli vazife ve mesuliyetler 

üstlenmişler, toplum içerisinde önemli vazifeler yaparak devlet görevlerinde 

bulunmuşlardır. Hz. Peygamber, gençlerin içinde bulundukları dönemin farkında 

olmalarını sağlamış onları kazanarak becerilerine göre yönlendirip cesaretlendirmiştir. 

Onları motive ederek onların enerjisinden yararlanmış, onlara rehberlik ederek faydası 

olmayan işlerden uzak tutmuştur. Allah Rasûlu özellikle fikirlerini ve görüşlerini 

önemsediği genç sahâbîlerle istişare etmiş, onların görüşlerine başvurmuş, onların 

fikirlerini, isteklerini ve tekliflerini dinlemiştir. Gençler de çekinmeden ona görüş ve 

fikirlerini açıklamışlardır. Zira bu uygulamanın gençlerin düşünce, yorum ve 

değerlendirme gibi becerilerini geliştirdiği, kişilerin kendi fikirlerinin sorulduğu kararları 

daha fazla sahiplendiği ve bu kararlarla ilgili durumlara itirazın az olduğu bir gerçektir. 

Ayrıca Rasûlullah’ın gençleri hayra yönlendirmede uyguladığı yöntemlerden biri de 

onlara sadece yapıp yapmayacağı şeyleri söylemek yerine nasıl, niçin ve neden 

yapılacağını açıklamasıdır. Bu da eğitim-öğretimin kendisine aktarıldığı kişide, yaptığı 

işi bilinçli ve istekli yapmasına sebep teşkil etmektedir.   



 
 

177 
 

Hz. Peygamber, toplumun ve İslâm devletinin ihtiyaç duyacağı tüm alanlarda 

gençlere vazifeler vermiş ve bu vazifelerde ehil olan liyakat sahibi gençleri seçmiştir. Bu 

gençlere, şehirleri veya kabileleri yönetmeleri için valilik görevi, savaşlarda orduyu idare 

etmesi için komutanlık görevi, iki kişi arasındaki problemi çözmesi için kadılık görevi, 

İslâm dinini insanlara ulaştırarak dini öğretmesi için tebliğ görevi gibi önemli vazifeler 

vermiş, genç sahâbîlerin kendilerine güvenmesini ve toplumun da onlara güvenmesini 

sağlamıştır. Hz. Peygamber’in görevlendirmelerinde; liderlik yönü ağır basan gençleri 

valilik, kumandanlık, naiblik gibi görevlerde; fiziksel ve cesaret yönü güçlü olan gençleri 

sancaktarlık, muhafızlık, istihbarat gibi görevlerde; sosyal zekâsı güçlü olan gençleri 

muallimlik, elçilik, tebliğ ve kadılık gibi görevlerde; sayısal zekâ sahiplerini de zekât 

amili, nüfus sayımı gibi görevlerde vazifelendirdiğini söyleyebiliriz. Ayrıca kişilerin, 

kılık kıyafet, yüz güzelliği ve hitabet gibi fiziksel ve kişisel özelliklerinin de 

görevlendirmelerde etkili olduğu bir gerçektir. Aynı zamanda Allah Rasûlu’nun görev 

verdiği sahâbîlerin, dört halife döneminde de görevlerine devam ettiklerini görmekteyiz. 

Bu sebeple, Hz. Peygamber’in görev verdiği kişiler, görevlendirilen kişilerdeki özellikler 

ve görev konusunda belirlediği ölçüler sonraki dönemler için bir yol haritası olmuştur. 

Bu saydıklarımız gençlere verilen değerden bazılarıdır. Yine O’nun öncelikli 

vazifesi tebliğ olsa da aynı zamanda bir yönetici, bir komutan, bir hâkim, bir öğretmen, 

bir imam, hatta bir hendek kazıcısı olmuştur. Vazife verip kenardan izleyen bir idareci 

olmamış, çoğu zaman görevi kendisi yaparak bizzat göstermiştir. Bu da vazife ve 

sorumluluk verdiği kişilerde; doğru öğrenilen bir görevi, verilen görevin kutsiyetini ve 

görev sorumluluğunu ön plana almalarına teşvik olmuştur. Ayrıca görevlendirmelerin en 

önemlilerinden olan devlet, şehir veya kabile yönetiminde doğru kişilerin, doğru 

mekanlara yerleştirilerek zaman, iş ve kişi israfının engellenmesi önemli bir meseledir. 

Bu görevlendirmeler toplumların ilerlemesinde en önemli noktalardır. Hz. Peygamber’in 

bu konudaki kişi seçimlerinde isabetli kararlar aldığını görüyoruz. Buradan da O’nun 

(s.a.v), insanları iyi tanıdığı; beceri, kabiliyet ve potansiyellerini en iyi şekilde 

değerlendirdiği sonucuna varabiliriz.  

Günümüzün en büyük sorunlarının başında gençlerin gereği gibi eğitilememesi ve 

örnek gençlerin yetiştirilememesi gelmektedir. Bu yönüyle çalışmamızın eğitimcilerin 

istifadesine sunulması önem arz etmektedir. Örneklerimizde Allah Rasûlu’nun gençleri 



 
 

178 
 

eğitirken belirli bir yol ve yöntem takip ettiğini ve bu vazifeyi en mükemmel şekilde 

yerine getirdiğini görüyoruz. Hz. Peygamber’in eğitimde başarısının sırrı ve yöntemi, 

ümmetine en güzel biçimde rol-model olmasıdır. Gençler yaşamlarında kendilerine örnek 

olacak ve yol gösterecek bir model ararlar. Bizlerde bu konuda bir arayış içerisinde olan 

gençlere Hz. Peygamber’i iyi tanıtarak O’nun uygulamalarına yönlendirmeli, gençlerle 

iyi ilişkiler kurarak onlara değer vermeli, Kur’ân ve sünnetten gençlikle ilgili bilgiler 

öğretilerek, örnekler sunmalıyız. Gençleri milli ve manevi değerlere sıkıca bağlı, inanç 

sahibi, görev bilinci ve sorumluğuna sahip, yüksek ahlak sahibi bireyler şeklinde 

yetiştirilmeliyiz. Gençler için örnek, rol-model Allah Rasûlunden ve uygulamalarından 

başkası değildir. Günümüzde eğitimcilerinin en büyük eksikliği öğrettiği ve nasihat ettiği 

şeyleri kendisi yapmaması ve öğrencilere örnek olamamasıdır. Eğitim esnasında sözün 

tesir alanının artması, öncelikle söyleyenin uygulaması ve rol-model olma durumuna 

bağlıdır. Aktardığımız bu bilgiler eğitimciler tarafından uygulandığı takdirde geleceğimiz 

açısından olumlu katkılar sağlayacaktır. Ayrıca günümüz gençlerinin de ümmetin 

bugününü ve geleceğini şekillendirmede aktif bir rol almak için yüksek eğitimli ve bilgi 

sahibi olmaları gerekmektedir. Her genç hakikati aramalı ve talep etmelidir. 

  



 
 

179 
 

KAYNAKÇA 

Abdürrezzâk b. Hemmâm, Ebû Bekr Abdürrezzâk es-Sanʿânî. el-Musannef. 2. Baskı., I-X 
Cilt. Beyrut: Daru’t-Te’sıl, 2013. 

Ağırman, Cemal. “Muksîrûn”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 32: 532-533. 
Ankara: TDV Yayınları, 2020. 

Ağırman, Mustafa. “Gamre Seferi”̇. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 13: 341-
342. İstanbul: TDV Yayınları, 1996. 

Ağırman, Mustafa. “Hz. Peygamber’in Gençlere Yaklaşımı”. Etkili Din Öğretimi. 3. Baskı. 
İstanbul, 2010. 

Ahatlı, Erdinç. “Ukbe b. Âmir”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 62-63. İstanbul: 
TDV Yayınları, 2012. 

Ahmed b. Hanbel, Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eş-Şeybânî. Fedâ’ilus-
sahâbe. Thk. Vasiyyullah b. Muhammed Abbas. 1. Baskı., 2 Cilt. Beyrut: 
Müessesetu’r-Risâle, 1983. 

Ahmed b. Hanbel, Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eş-Şeybânî. Müsned-ü 
Ahmed b. Hanbel. Thk. Şuayb el-Arnavut - ve Âdil Mürşid. 50 Cilt. Beyrut: 
Müessesetü’r-Risâle, 1421. 

Algül, Hüseyin. “Gatafân (Benî Gatafân)”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 13: 
399-400. İstanbul: TDV Yayınları, 1996. 

Algül, Hüseyin. “Karkaratülküdr Gazvesi”̇. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 24: 
498. İstanbul: TDV Yayınları, 2001. 

Algül, Hüseyin. “Mus‘ab b. Umeyr”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 31: 226-
227. Ankara: TDV Yayınları, 2020. 

Apak, Adem. Hz. Peygamber (sav) ve Gençler. İstanbul: Beyan Yayınları, 2023. 
Apak, Adem. “Hz. Peygamber’in (s.a.v.) Gençlere Gösterdiği Özen ve Verdiği Değeri”. 

Peygamberimiz ve Gençlik. 1. Baskı. 282-287. İstanbul: Diyanet İşleri Başkanlığı 
Yayınları, 2019. 

Arı, Mehmet Salih. “Üsâme b. Zeyd”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 42: 361-
363. İstanbul: TDV Yayınları, 2012. 

Aslan, Recep. “İstişârenin Önemi ve Hz. Peygamber’in Uygulamalarından Örnekler”. Muş 
Alparslan Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 2/1 (2014): 223-241. 

Atalar, Münir. “Emîr-i Hac”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 11: 131-133. 
İstanbul: TDV Yayınları, 1995. 

Atar, Fahrettin. “Attâb b. Esîd”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 4: 93. Istanbul: 
TDV Yayınları, 1991. 

Atar, Fahrettin. “Fetva”. Diyanet İslam Ansiklopedisi. 12: 486-496. Istanbul: TDV 
Yayınları, 1995. 

Atar, Fahrettin. “Kadı”. Diyanet İslam Ansiklopedisi. 24: 66-69. İstanbul: TDV Yayınları, 
2001. 

Ateş, Osman. Hz. Peygamber’in Haklarında Dua Ettiği Bazı Sahâbîler. Yüksek Lisans Tezi, 
Hitit Üniversitesi, 2018. 

Avcı, Casim. “Kurayza (Benî Kurayza)”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 26: 431-
432. Ankara: TDV Yayınları, 2002. 

Avcı, Casim. “Nâiḃ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 32: 311-312. İstanbul: TDV 
Yayınları, 2006. 



 
 

180 
 

Aycan, İrfan. “Muâviẏe b. Ebû Süfyân”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 30: 
330-332. Ankara: TDV Yayınları, 2020. 

Aydınlı, Abdullah - Çakan, İsmail Lütfi. “Aşere-i Mübeşşere”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam 
Ansiklopedisi. 3: 547. İstanbul: TDV Yayınları, 1991. 

Azimâbâdî, Ebu-t Tayyib Muhammed Şemsulhak. Avnu’l-ma’bûd şerhi Sünen-i Ebû 
Dâvud. 2. Baskı., I-XIV Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l’İlmiyye, 1995. 

Baktır, Mustafa. “Suffe”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 37: 469-470. İstanbul: 
TDV Yayınları, 2009. 

Başaran, Selman. “Amr b. Hazm”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 3: 84-85. 
İstanbul: TDV Yayınları, 1991. 

Başaran, Selman. “Fazl b. Abbas b. Abdülmuttaliḃ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam 
Ansiklopedisi. 12: 272-273. İstanbul: TDV Yayınları, 1995. 

Başaran, Selman. “Huzeyfe b. Yemân”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 18: 
434-435. İstanbul: TDV Yayınları, 1998. 

Bayram, Metin - Aka, Serkan T. - Geçit, M. Salih - Şebin, Kenan. “İslam’da Sporun Önemi 
Ve Ahlakı”. Ağrı İbrahim Çeçen Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 5/1 
(2019): 207-224. 

Bedreddîn Ayni, Ebû Muhammed Mahmûd b. Ahmed b. Mûsâ b. Ahmed. Umdetü’l-kârî 
fî şerhi Sahîhi’l-Buhârî. I-XXV Cilt. Beyrut: Dâru İhyai’t-türasi’l-Arabi, t.y. 

Beğavî, Ebû’l-Ḳâsım ʿAbdullâh b. Muḥammed el-. Mu’cemu’s-Sahâbe. Thk. Muhammed 
el-Emîn b. Muhammed el-Cekenî. 1. Baskı., 5 Cilt. Kuveyt: Mektebetu Dâri’l-
Beyân, 2000. 

Beydâvî, Nâsiruddîn Ebu Sa’îd Abdullah b. Ömer el-. Envâru’t-tenzîl ve esrâru’t-te’vîl. Thk. 
Muhammed Abdurrahman el-Mara’şlî. Beyrut: Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-Arabî, 1418. 

Boynukalın, Mehmet. “Tebliğ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 40: 218-219. 
İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2011. 

Bozkurt, Nebi. “Nüfus”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 33: 293-294. İstanbul: 
TDV Yayınları, 2007. 

Bozkurt, Nebi. “Spor”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 37: 418-421. İstanbul: 
TDV Yayınları, 2009. 

Bozkurt, Nebi - Küçükaşçı, M. Sabri. “Mekke”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 
28: 555-563. Ankara: TDV Yayınları, 2003. 

Buhârî, Ebû Abdillah Muhammed b. İsmail. Sahîh-i Buhârî. Thk. Mustafa Dîb el-Buğâ. I-IX 
Cilt. Beyrut: Daru ibn Kesir, 1993. 

Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmail el-. Sahih’u el-Edebü’l-müfred. Thk. 
Muhammed Nasiru’d-din ElbâniFuâd Abdulbâkî’. 4. Baskı. Daru’s Sadîk, 1997. 

Buhârî, Ebû Abdullah Muhammed b. İsmâil b. İbrâhîm. et-Târîhu’l-kebîr. 8 Cilt. 
Haydarabad: Dairetu’l-Maarifi’l-Osmaniyye, t.y. 

Canan, İbrahim. “Enes b. Mâlik”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 11: 234-235. 
İstanbul: TDV Yayınları, 1995. 

Canan, İbrahim. Hz. Peygamber’in Sünnetinde Terbiye. İzmir / Gaziemir: Çağlayan 
Matbaası, 2008. 

Canan, İbrahim. Kütüb-ü Sitte Muhtasarı Tercüme ve Şerhi. 15 Cilt. Ankara: Akçağ 
Yayınları, 1995. 



 
 

181 
 

Cerrahoğlu, İsmail. “Abdullah b. Mes‘ûd”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 1: 
114-117. İstanbul: TDV Yayınları, 1988. 

Cilacı, Osman. “Dua”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 29: 529-530. İstanbul: 
TDV Yayınları, 1994. 

Çağrıcı, Mustafa. “Hayâ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 16: 554-555. 
İstanbul: TDV Yayınları, 1997. 

Çağrıcı, Mustafa. “İffet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 21: 506-507. İstanbul: 
TDV Yayınları, 2000. 

Çağrıcı, Mustafa. “İtidâl”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 23: 456-457. 
İstanbul: TDV Yayınları, 2001. 

Çağrıcı, Mustafa. “Nasihat”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 32: 408-409. 
İstanbul: TDV Yayınları, 2006. 

Çağrıcı, Mustafa. “Sır”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 37: 113-115. İstanbul: 
TDV Yayınları, 2009. 

Çakan, İsmail Lütfi. “Abdullah b. Zeyd B. Sa‘lebe”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam 
Ansiklopedisi. 1: 144. İstanbul: TDV Yayınları, 1988. 

Çakan, İsmail Lütfi. “Avf b. Mâlik̇”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 4: 115. 
İstanbul: TDV Yayınları, 1991. 

Çakan, İsmail Lütfi - Eroğlu, Muhammed. “Abdullah b. Abbas”. Türkiye Diyanet Vakfı 
İslam Ansiklopedisi. 1: 76-79. İstanbul: TDV Yayınları, 1988. 

Çiçekana, Mehmet. Muâz b. Cebel Hayati ve Şahsiẏeti.̇ Yüksek Lisans Tezi, Selçuk 
Üniversitesi, 2005. 

Çubukçu, Asri. “Osman b. Ebü’l-Âs”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 33: 464. 
İstanbul: TDV Yayınları, 2007. 

Dârimî, Ebû Muhammed Abdullah b. Abdirrahman. Sünen-i Dârimî. Thk. Hüseyin Selîm 
Esed. 1. Baskı., I-IV Cilt. Riyâd: Dâru’l-Muğnî, 2000. 

Demircan, Adnan. Hz. Peygamber (sav) ve Görevliler. İstanbul: Beyan Yayınları, 2023. 
Demirtaş, Suat. Hz. Peygamber’in Gençleri Eğitim Yöntemleri. Yüksek Lisans Tezi, 

Karabük Üniversitesi, 2019. 
Devellioğlu, Ferit. Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lügat. Ankara: Doğuş Yayıncılık, 1970. 
Doğan, Mehmet. Büyük Türkçe Sözlük. İstanbul: Gerçek Hayat Yayınevi, 2001. 
Ebû Dâvud, Süleyman b. el-Eş‘as es-Sicistânî. Sünen-i Ebû Davud. 1. Baskı., I-VII Cilt. 

Dârü’r-risâle el-âlemiyye, 2009. 
Ebu Ğudde. Hz. Muhammed ve Öğretim Metodları. Trc. Enbiya Yıldırım. Istanbul, 1998. 
Ebu hasen Numan b. dinaru-l  bağdadi ed-darekutni. Sünen-i Derakutni. Thk. Şuayb 

Arnavut. 1. Baskı., 5 Cilt. Beyrût- Lübnan: Müessesetu’r-Risâle, 2004. 
Efendioğlu, Mehmet. “Sa‘d b. Muâz”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 35: 374-

375. İstanbul: TDV Yayınları, 2008. 
Efendioğlu, Mehmet. “Sahâbe”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 35: 491-500. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2008. 
Efendioğlu, Mehmet. “Saîd b. Zeyd”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 35: 580-

581. İstanbul: TDV Yayınları, 2008. 
Efendioğlu, Mehmet. “Velîd b. Ukbe”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 43: 35-

36. İstanbul: TDV Yayınları, 2013. 



 
 

182 
 

Efendioğlu, Mehmet. “Zübeyr b. Avvâm”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 44: 
522-524. İstanbul: TDV Yayınları, 2013. 

Erdem, Sargon - Kılıç, Hulusi. “Abdullah b. Revâha”. Diyanet İslam Ansiklopedisi. 1: 129-
130. İstanbul: TDV Yayınları, 1988. 

Erkal, Mehmet. “Âmil”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 3: 58-60. İstanbul: TDV 
Yayınları, 1991. 

Erul, Bünyamin. “Talha b. Ubeydullah”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 39: 
504-505. İstanbul: TDV Yayınları, 2010. 

Erul, Bünyamin. “Übey b. Kâ‘b”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 42: 272-274. 
İstanbul: TDV Yayınları, 2012. 

Erul, Bünyamin. “Zeyd b. Erkam”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 44: 318. 
İstanbul: TDV Yayınları, 2013. 

Erul, Bünyamin. “Zeyd b. Sâbiṫ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 44: 321-322. 
İstanbul: TDV Yayınları, 2013. 

Fayda, Mustafa. “Bediṙ Gazvesi”̇. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 5: 325-327. 
TDV Yayınları, 1992. 

Fayda, Mustafa. “Bedrü’l-Mev’id Seferi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 5: 
335. İstanbul: TDV Yayınları, 1992. 

Fayda, Mustafa. “Cerîr b. Abdullah”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 7: 410-
411. İstanbul: TDV Yayınları, 1993. 

Fığlalı, Ethem Ruhi. “Ebü’l-Hasen Alî b. Ebî Tâlib”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam 
Ansiklopedisi. 2: 371-374. İstanbul: TDV Yayınları, 1989. 

Gündüz, Turgay. İslam, Gençlik ve Din Eğitimi. 2003. 
Hafız İbn Kesir. İbn-i Kesîr Tefsiri. Trc. Savaş Kocabaş. 7 Cilt. İstanbul: Karınca & Polen 

Yayınları, 2015. 
Hakan Temir. “Hz. Peygamber Döneminde Gençler ve Gençlere Yüklenen 

Sorumluluklar”. İslam Modernite ve Gençlik. 521-539. 2021. 
Hâkim en-Nîsâbûrî, Ebû Abdullah İbnü’l-Beyyi’ Muhammed. el-Müstedrek ale’s-

Sahîhayn. Thk. Mustafa Abdülkadir Ata. 1. Baskı. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 
1990. 

Hamidullah, Muhammed. İslam Peygamberi. Trc. Salih Tuğ. 2 Cilt. Ankara, 2003. 
Hamidullah, Muhammed - Avcı, Casim. “Uhud Gazvesi”̇. Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi. 42: 54-57. İstanbul: TDV Yayınları, 2012. 
Hatiboğlu, İbrahim. “Sa’d b. Ebû Vakkâs”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 372-

374. İstanbul: TDV Yayınları, 2008. 
Heysemi, Nureddin Ali b. Ebi Bekr. Mecmau’z-zevaid ve Menbau’l-fevaid. Thk. 

Husameddin Kudsi. 10 Cilt. Kahire: Mektebetü’l-Kudsi, 1994. 
Hökelekli, Hayati. Din Psikolojisi. Ankara: TDV Yayınları, 2003. 
Hökelekli, Hayati. “Hz. Muhammed ve Gençlik”. Hazreti Peygamberin Çocuk ve Gençlere 

Yaklaşımı. 47-56. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1995. 
İbn Abdülber en-Nemerî, Ebû Ömer Cemâlüddîn Yûsuf b. Abdillâh b. Muhammed b. el-

istî’âb fî ma’rifeti’l-ashâb. Thk. Ali Muhammed Becevi. 1. Baskı. Beyrut: Darul 
Ciyl, 1992. 

İbn Asâkir, Ebu’l-Kâsım Ali b. el-Hasen. Târîh-u Dimaşk. Thk. Amr b. Ğarame’l Amrevi. 80 
Cilt. Daru’l Fikr, 1995. 



 
 

183 
 

İbn Ebi Şeybe, Ebu Bekir. Musannef. Thk. Kemâl Yûsuf el-Hût. Riyâd: Mektebetü’r-Rüşd, 
1409. 

İbn Hacer el-Askalânî, Ahmed b. Ali. el-isâbe fî temyîzi’s-sahâbe. Thk. Adil Ahmed 
Abdülmevcud - ve Ali Muhammed Muavvaz. 1. Baskı. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-
İlmiyye, 1995. 

İbn Hacer el-Askalânî, Ahmed b. Ali. Fethu’l-Bârî şerhi Sahîhi’l-Buhârî. I / XIII Cilt. Beyrut: 
Daru’l Ma’rife, 1379. 

İbn Hazm Endülûsi. Esmâu’s-sahabe. Ed. Mesad Abdulhamid es-sa’dâni. Riyâd: 
Mektebetü’s-sâî, t.y. 

İbn Hişam. es-Siretü’n-nebevi. Thk. Mustafa es-Seka - İbrahim Enbari - ve Abdülhafiz 
Şelebi. 2 Cilt. 1955. 

İbn Kesir, Ebu’l-Fida İsmail. Tefsiru’l-Kur’ani’l-Azim. Thk. Muḥammed Hüseyin 
Şemseddin. 1. Baskı. Beyrut: Daru’l-Kütübü’l İlmiyye, 1998. 

İbn Mâce, Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezîd. Sünen-i İbn Mâce. Thk. Şuayb Arnavut - ve 
Âdil Mürşid. 1. Baskı., I-V Cilt. Daru’r Risâletü’l-İlmiyye, 2009. 

İbn Manzur, Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed el-Ensârî 
er-Rüveyfiî. Lisanü’l-Arab. 3. Baskı. Beyrut: Daru Sadır, 1993. 

İbn Sa’d, Ebû Abdullah Muhammed b. Sa’d. Tabakâtü’l-kebîr. Thk. Doktor Ali 
Muhammed Omer. 1. Baskı., 11 Cilt. Kahire: Mektebetü’l Hancı, 2001. 

İbni Mende, Ebû Abdillâh Muhammed b. İshâk b. Muhammed b. Yahya. Ma’rifetü’s-
sahâbe Li ibni Mende. Thk. Amir Hasan Sabri. Matbû’âtü Câmi’ati’l-İmârâti’l-
Arabiyyeti’l-Müttehide, 2005. 

İbnü’l-Esîr el-Cezerî, İzzüddîn Ali b. Muhammed. Usdü’l-ğâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe. Thk. 
Ali Muhammed Muavviz - ve Âdil Ahmed Abdulmevcûd. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-
İlmiyye, 1994. 

İpşirli, Mehmet. “Elçi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 11: 3-15. İstanbul: TDV 
Yayınları, 1995. 

Kandemir, M. Yaşar. “Abdullah b. Amr b. Âs”. Diyanet İslam Ansiklopedisi. 1: 85-86. 
İstanbul: TDV Yayınları, 1988. 

Kandemir, M. Yaşar. “Abdullah b. Ömer b. Hattâb”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam 
Ansiklopedisi. 1: 126-128. İstanbul: TDV Yayınları, 1988. 

Kandemir, M. Yaşar. “Ali”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 2: 375-378. 
İstanbul: TDV Yayınları, 1989. 

Kandemir, M. Yaşar. “Câbir b. Abdullah”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 6: 
530-532. İstanbul: TDV Yayınları, 1992. 

Kandemir, M. Yaşar. “Ebû Hüreyre”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 10: 160-
167. İstanbul: TDV Yayınları, 1994. 

Kandemir, M. Yaşar. “Ebû Katâde”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 10: 174-
175. İstanbul: TDV Yayınları, 1994. 

Kandemir, M. Yaşar. “Ebû Mûsâ el-Eş‘arî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 10: 
190-192. İstanbul: TDV Yayınları, 1994. 

Kandemir, M. Yaşar. “Hubâb b. Münziṙ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 18: 
264. İstanbul: TDV Yayınları, 1998. 

Kandemir, M. Yaşar. “Muâz b. Cebel”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 30: 336-
338. Ankara: TDV Yayınları, 2020. 



 
 

184 
 

Kandemir, M. Yaşar. Örneklerle İslâm Ahlâkı. İstanbul: Nesil Yayınları, 2008. 
Kandemir, M. Yaşar - Çakan, İsmail Lütfi - Küçük, Raşit. Riyâzü’s Sâlihîn Şerhi 

Peygamberimizden Hayat Ölçüleri. 8 Cilt. İstanbul: Erkam Yayınları, 2013. 
Kara, Seyfullah. Hz. Peygamber (s.a.v.) Döneminde Gençlik. Yüksek Lisans Tezi, Atatürk 

Üniversitesi, 1996. 
Karan, Cuma. Hz. Peygamber (sav) ve Engelliler. İstanbul: Beyan Yayınları, 2023. 
Karlangıç, Osman. “Hz. Ukkâşe Türbeleri İle İlgili Osmanlı Belgelerine Yansıyanlar”. Ekev 

Akademi Dergisi 25/87 (2021): 491-506. 
Kenanoğlu, M. Macit. “Vergi”. Diyanet İslam Ansiklopedisi. 43: 52-58. İstanbul: TDV 

Yayınları, 2013. 
Kettânî, Muhammed Abdülhay b. Abdilkebîr b. Muhammed el-Hasenî el-İdrîsî el-. et-

Terâtîbü’l-idâriyye. Thk. Abdullah Halidi. 2. Baskı. Beyrut: Daru’l-Erkam, t.y. 
Kılıç, Ünal. “Vali”. Diyanet İslam Ansiklopedisi. 42: 492-494. İstanbul: TDV Yayınları, 2012. 
Koç, Ahmet - Kaya, Umut. “İletişim Süreci ̇ Açısından Hz. Peygamber ve Gençler”. 

Peygamberimiz ve Gençlik. 1. Baskı. 351-372. İstanbul: Diyanet İşleri Başkanlığı 
Yayınları, 2019. 

Komisyon. Hadislerle İslâm. 7 Cilt. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı, 2014. 
Kulaksızoğlu, Adnan. “Gençlik Çağı ve Ülkemizde Gençlik Sorunları”. M. Ü. Atatürk Eğitim 

Fakültesi Eğitim Bilimleri Dergisi. 2 (1990): 133-144. 
Küçük, Raşit. “Ebû Saîd el-Hudrî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 10: 223-224. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1994. 
Küçükaşçı, M. Sabri. “İmam”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 22: 178-181. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2000. 
Küçükaşçı, M. Sabri. “Müezziṅ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 31: 489-4995. 

Ankara: TDV Yayınları, 2020. 
Merâğî, Ahmet b. Mustafa. Tefsiru’l-Merâği. 1. Baskı., I-XXX Cilt. Mısır: Şirket ve 

Mektebetü Mustafa el-Babi el-Halebi ve Evladuhu, 1946. 
Mertoğlu, M. Suat. “Vahiy Kâtibi”. Diyanet İslam Ansiklopedisi. 42: 447-449. Istanbul: 

TDV Yayınları, 2012. 
Mübarekfûrî, Ebu’l Alâ Muhammed b. Abdurrahman b. Abdurrahim. Tuhfetü’l-ahvezî bi 

şerh-i Câmiu’t-Tirmizî. 10 Cilt Cilt. Beyrut: Daru’l Kütübü’l-İlmiyye, t.y. 
Müslim, Ebü’l-Hüseyin el-Kuşeyri en-Nisaburi. Sahîh-i Müslim. Thk. Muhammed Fuâd 

Abdülbâkî. I-V Cilt. Beyrut: Dâru İhyai’t-Türasi’l-Arabi, 2009. 
Nesâî, Ebû Abdirrahmân Ahmed b. Şuayb b. Alî. es-Sünenü’l-kübrâ. Thk. Hasan 

Abdülmün’im Şelebî. 1. Baskı., I-X Cilt. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 2001. 
Nesâî, Ebû Abdirrahmân Ahmed b. Şuayb b. Alî. Sünen-i Nesâî. Thk. Abdulfettah Ebu 

ğudde. 2. Baskı., I-IX Cilt. Haleb: Mektebul Matbuatul İslamiyye, 1986. 
Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Muḥyiddîn Yaḥyâ b. Şeref en-. Şerhu’n-Nevevî alâ Müslim. 2. 

Baskı., 18 Cilt. Beyrut: Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-Arabî, 1392. 
Nureddin es-sindi, Muhammed b. Abdulhedi et-tetevi. Hâşiyetü’s-sindi alâ Sünen-i İbn-i 

Mâce. Beyrut: Daru’l Ciyl, t.y. 
Önkal, Ahmet. “Buvât Gazvesi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 6: 478. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1992. 
Önkal, Ahmet. “Ca‘fer b. Ebû Tâlib”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 548-549. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1992. 



 
 

185 
 

Önkal, Ahmet. “Erkam b. Ebü’l-Erkam”. Diyanet İslam Ansiklopedisi. 11: 305. İstanbul: 
TDV Yayınları, 1995. 

Özdemir, Serdar. Hz. Peygamber’in Seriyyeleri. Yüksek Lisans Tezi, Sakarya Üniversitesi, 
1996. 

Özdemir, Şuayip - Kavak, Rahime. “Kur’ân ve Hadislerde Gençlik Dönemi Özellikleri”̇ 9/2 
(2014): 1215-1226. 

Sancaklı, Saffet. “Hz. Peygamber ve Yaşlılar”. Günümüze Yansımalarıyla Hz. 
Peygamber’in Muasırlarıyla Münasebetleri. 89-124. İstanbul: Marmara 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 2018. 

Sandıkçı, Kemal. “Abdullah b. Ebû Hadred”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 1: 
96. İstanbul: TDV Yayınları, 1988. 

Sarıcık, Murat. “Ebû Mahzûre”. Diyanet İslam Ansiklopedisi. 10: 179-180. İstanbul: TDV 
Yayınları, 1994. 

Sarıçam, İbrahim. “Hamrâülesed Gazvesi”̇. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 15: 
498-499. İstanbul: TDV Yayınları, 1997. 

Sarıçam, İbrahim. “Harrâr Seferi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 16: 242-243. 
İstanbul: TDV Yayınları, 1997. 

Sarıçam, İbrahim. Hz. Muhammed ve Evrensel Mesajı. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı, 
2012. 

Sibâî, Mustafa es-. es-Sîretü’n-nebeviyye. 3. Baskı. Beyrut: Mektebetü’l-İslami, 1985. 
Sinanoğlu, Mustafa. “İbadet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 19: 233-235. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1999. 
Solak, Mustafa. Hadislerde Sahabe Kavramı. Yüksek Lisans Tezi, Sütçü İmam Üniversitesi, 

2008. 
Şahin, Nihat. Hz. Peygamber’in Görev ve Sorumluluk Verdiği Kişiler ve Gözettiği Kriterler. 

Doktora Tezi, Dokuz Eylül Üniversitesi, 2020. 
Şahin, Nihat. “Hz. Peygamber’in Vazifelendirdiği Din Görevlileri”. Türk İslâm Medeniyeti 

Akademik Araştırmalar Dergisi 16/31 (2021): 138-165. 
Şengül, Hilal. Hz. Peygamber’in Sefere Çıkarken Bıraktığı Vekiller ve Atama Kriterleri. 

Yüksek Lisans Tezi, Necmettin Erbakan Üniversitesi, 2012. 
Taberânî, Ebü’l-Kâsım. el-Mu’cemü’l-evsat. Thk. Târık b. Abdullah - ve Abdulmuhsin b. 

İbrâhim. I-X Cilt. Kahire: Dâru’l-Harameyn, ty. 
Taberânî, Ebü’l-Kâsım. el-Mu’cemü’l-kebîr. Thk. Hamdi Abdülmecid Selefi. 3. Baskı., I-

XXV Cilt. Kahire: Mektebetü İbn Teymiye, 1994. 
Taberânî, Ebü’l-Kâsım. el-Mu’cemü’s-sagîr. Thk. Muhammed Şekûr Mahmud. 1. Baskı. 

Beyrut: Mektebetü’l-İslami, 1985. 
Taberî, Muhammed b. Cerir. Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Kur’ân. I-XXIV Cilt. Mekke: 

Daru’t- terbiyetü ve’t-turas, 1995. 
Tekin, Feridun. “Hz. Peygamber Döneminde Sancak Kullanımı ve Sancaktarlık Yapan 

Sahâbîler”. Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 22/2 (2022): 325-344. 
Tekineş, Ayhan. “Ukkâşe b. Mihsan”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 42: 70. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2012. 
Temir, Hakan. “Hz. Peygamber Dönemiṅde Çocuk Oyunları ve Eğlence Araçları”. İslam ve 

Çocuk. 247-264. Şanlıurfa: Harran Üniversitesi, 2020. 



 
 

186 
 

Tirmizî, Ebû İsa Muhammed b. İsa b. Sevre. Sünen-i Tirmizî. Thk. Beşşâr Avvâd Ma’rûf. 1. 
Baskı., I-VI Cilt. Beyrut: Daru’l Ğarbi’l-İslami, 1998. 

Türcan, Talip. “Şûra”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 39: 230-235. İstanbul: 
TDV Yayınları, 2010. 

“Ulusal Gençlik Ve Spor Politikası Belgesi”. T.C. Gençlik ve Spor Bakanlığı, 2018. 
Vâkıdî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ömer b. Vâkıd el-. Meğazi’l-Vakidi. Thk. Marsden 

Johannes. 3. Baskı., 3 Cilt. Beyrut: Darul Âlemü’l-Kütüb, 1989. 
Yavuz, Ayşe. Hz. Peygamber’in Zekât Memuru Olarak Görevlendirdiği Sahabiler. Yüksek 

Lisans Tezi, Selçuk Üniversitesi, 2011. 
Yavuz, Yusuf Şevki. “Vahiy”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 42: 440-443. 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2012. 
Yılmaz, Musa Kazım. “Kur’ân da Tevhid ve Gençlik”. Peygamberimiz ve Gençlik. 48-60. 

Şanlıurfa, 2018. 
Yiğit, İsmâil. “Tebük Gazvesi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 40: 228-230. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2011. 
Zehebî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân ed-Dımaşkî ez-. Siyerü 

A’lâmi’n-Nübelâ. 18 Cilt. Kâhire: Dâru’l-Hadîs, 2006. 
 




