
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

ARAPÇA KAYNAKLARA GÖRE ORTA DOĞU ARAP  

ÜLKELERİ SOSYO-KÜLTÜREL YAŞANTISINDA  

ERMENİLER 

 
 

 
 

İrfan IŞIK 

 
 

Tez Danışmanı 
 

Prof. Dr. Muammer SARIKAYA 

 
 
 

 
DOKTORA TEZİ 

 
MÜTERCİM VE TERCÜMANLIK ANABİLİM DALI 

 
ÇEVİRİ VE KÜLTÜREL ÇALIŞMALAR BİLİM DALI 

 

 
 

TEMMUZ 2023 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



ARAPÇA KAYNAKLARA GÖRE ORTA DOĞU ARAP ÜLKELERİ 

SOSYO-KÜLTÜREL YAŞANTISINDA ERMENİLER 

 
 
 
 
 

 
İrfan IŞIK 

 
 
 
 

 
DOKTORA TEZİ 

MÜTERCİM VE TERCÜMANLIK ANABİLİM DALI 

ÇEVİRİ VE KÜLTÜREL ÇALIŞMALAR BİLİM DALI 

 
 
 

 
ANKARA HACI BAYRAM VELİ ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

TEMMUZ 2023 

 

 

 

 

 

 



ETİK BEYAN 

 
 

Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi Tez Yazım Kurallarına uygun olarak hazırladığım bu 

tez çalışmasında; tez içinde sunduğum verileri, bilgileri ve dokümanları akademik ve etik 

kurallar çerçevesinde elde ettiğimi, tüm bilgi, belge, değerlendirme ve sonuçları bilimsel etik 

ve ahlak kurallarına uygun olarak sunduğumu, tez çalışmasında yararlandığım eserlerin 

tümüne uygun atıfta bulunarak kaynak gösterdiğimi, kullanılan verilerde herhangi bir 

değişiklik yapmadığımı, bu tezde sunduğum çalışmanın özgün olduğunu, bildirir, aksi bir 

durumda aleyhime doğabilecek tüm hak kayıplarını kabullendiğimi beyan ederim. 

 

 

İrfan IŞIK 

     Temmuz 2023 



TEZ ONAY SAYFASI 

Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Mütercim Tercümanlık 

Anabilim Dalı Çeviri ve Kültürel Çalışmalar Programı öğrencisi İrfan IŞIK tarafından hazırlanan Arapça 

Kaynaklara Göre Orta Doğu Arap Ülkeleri Sosyo-Kültürel Yaşantısında Ermeniler Başlıklı tez çalışması 

29/11/ 2023 tarihi saat 12:30’da yapılan tez savunma sınavında aşağıdaki jüri tarafından OY BİRLİĞİ ile 

DOKTORA TEZİ olarak KABUL edilmiştir. 

 

 

 

 

Kabul Ret 

 

 

Başkan (Ünvan/Ad-Soyad/Kurum): Prof. Dr. Nezir TEMÜR X 

 

 

 

Üye (Ünvan/Ad-Soyad/Kurum): Prof. Dr. Muammer SARIKAYA  X 

 

 

 

Üye (Ünvan/Ad-Soyad/Kurum): Prof. Dr. Murat ÖZCAN  X 

 

 

 

Üye (Ünvan/Ad-Soyad/Kurum): Doç. Dr. Derya ADALAR SUBAŞI X 

 

 

 

Üye (Ünvan/Ad-Soyad/Kurum): Doç. Dr. Yasin Murat DEMİR          X 

 



 

iv 

ARAPÇA KAYNAKLARA GÖRE ORTA DOĞU ARAP ÜLKELERİ SOSYO-KÜLTÜREL 

YAŞANTISINDA ERMENİLER  

(Doktora Tezi) 
 

 

İrfan IŞIK 

 

ANKARA HACI BAYRAM VELİ ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

Temmuz 2023 

 

  ÖZET 

Tarihçesi MÖ 6. yüzyıla kadar uzanan Ermeniler, Kafkasya ve Anadolu’nun bazı bölgelerinde bağımlı 

veya bağımsız krallıklar kurmuşlar, Pers İmparatorluğu, Roma İmparatorluğu, Bizans İmparatorluğu, 

Araplar, Selçuklular, Moğollar ve Osmanlı İmparatorluğu gibi birçok farklı egemenlik altında çeşitli 

derecelerde siyasi ve dinî özerklikler kazanmış olarak yaşamışlardır. 16. yüzyıldan itibaren Osmanlı 

İmparatorluğu’nun hâkimiyeti altında yaşayan Ermeniler “millet-i sâdıka” sayılmış, Hristiyan halklar 

arasında hizmet bakımından en samimileri ve Osmanlıya başkaldıranların en sonuncusu olmuşlardır. 

Yüzyıllar boyu Osmanlı hâkimiyetinde yaşayan Ermeniler, sadakatleri ve kendilerine has yetenekleri 

ile imtiyazlı konumlar elde etmişler ve üst düzey görevlere kadar yükselmişlerdir. 19. yüzyılın 

sonlarından itibaren milliyetçilik akımlarına kapılan Ermeniler, Rusya, Fransa ve İngiltere’nin 

bağımsızlık vaatleriyle kışkırtmaları sonucu Osmanlıya başkaldırmaya ve terör eylemlerine 

başlamıştır. 1894-1909 arası yıllarında Sason isyanı, Osmanlı Bankası baskını, Bâb-ı Âlî ve Eski 

Çarşı’ya saldırı, Sultan Abdülhamid’e suikast girişimi ve Adana ayaklanması gibi eylemler 

gerçekleştirmişlerdir. Ermeniler, 1. Dünya Savaşı esnasında da Ruslara destek sağlayarak önüne gelen 

Türk köylerini yağmalayarak katliamlar yapıp Osmanlı’ya ihanet edince Osmanlı hükümeti bu durumu 

vatana ihanet suçu saymış, sınır ve cephe bölgelerinde yaşayanları iç bölgelere tehcir kararı almıştır. 

İşte bu tehcir kararı ve yaşanan can kayıpları nedeniyle Ermeniler çeşitli Arap ülkelerine göç 

etmişlerdir. Arapça kaynaklarda yer alan Osmanlı aleyhine ve Ermeni lehine propaganda içeren 

söylemler, Arap dünyasında sorgulanmadan kabul görmüş ve ortak düşman Osmanlıya karşı Ermeniler 

desteklenmiştir. Arapça kaynakların inşa ettiği Arap toplumlarının algısında masum Ermeniler 

Osmanlı tarafından soykırıma maruz kalmışlardır. Nadir de olsa Arapça kaynaklarda aslında 

Ermenilerin Türk ve Müslüman soykırımı yaptığı görüşü de mevcuttur. Arapça kaynaklara göre 

Ermeniler; aktif, ciddi, çalışkan bir millettir; azimlidir, iradelidir ve zorluklara alışıktır. Kendine 

güvenir ve amacına ulaşmada engel tanımaz. Doğu ve Batının her türlü malının tüccarlarıdır. Sanat, 

zanaat ve ticarette yeteneklidir. Alt veya üst mesleklerde ustalıkla çalışır. Ermeniler işsizliği ve 

zanaattan emekli olmayı kabul etmez. Ermeniler çok dilli olmaları nedeniyle göç ettikleri ülkelerle Batı 

arasında aracılık yapan vazgeçilmez aktörler olmuşlar ve bu sayede nüfuz ve servet edinmişlerdir. 

Toplumun ihtiyacı olan hemen hemen tüm alanlarda ayırdedici yetenekleri ile etkin rol oynayan 

Ermeniler, göç ettikleri Ortadoğu ülkelerindeki Arap toplumlarının sosyo-kültürel hayatlarını 

etkilemişlerdir. Bu çalışmada Ermenilerin, tarihin ilk zamanlarından 2. Dünya Savaşı’na kadar olan 

yaşantıları Arapça metinler üzerinden incelenmiştir. Çalışmamızın amacı, objektif bir bakış açısıyla, 

Arap ya da Ermenilerin ortaya koyduğu çeviri veya telif Arapça kaynaklara göre Arap toplumlarının 

Ermeni algısını ve Ermenilerin Arap toplumlarının sosyo-kültürel yaşantılarına etkilerini ortaya 

koymaktır. 

 
 

Bilim Kodu : 30501 

Anahtar Kelimeler : Arap Sosyo-Kültürel Yaşantısı, Ermeni Göç ve Tehcirleri, Ermeni 

                   Sanat ve Zanaatı, Ermeni Diasporası, Ermeni Söylemi. 

Sayfa Adedi : 311 

Tez Danışmanı : Prof. Dr. Muammer SARIKAYA 



 

v 

ARMENIANS IN THE SOCIO-CULTURAL LIFE OF MIDDLE EASTERN ARAB ARABIC 

COUNTRIES ACCORDING TO ARABIC SOURCES 

(M.Sc. /Ph. D. Thesis) 

 

İrfan IŞIK 

 
ANKARA HACI BAYRAM VELI UNIVERSITY 

 THE INSTITUTE OF GRADUATE STUDIES 

July 2023 

 

ABSTRACT 

Armenians, whose history dates back to the 6th century BC, established dependent or independent 

kingdoms in some parts of the Caucasus and Anatolia, and enjoyed various degrees of political and 

religious autonomy under many different dominations such as the Persian Empire, Roman Empire, 

Byzantine Empire, Arabs, Seljuks, Mongols and Ottoman Empire. They lived as winners. Armenians 

living under the rule of the Ottoman Empire since the 16th century were considered the "loyal nation" 

and were the most sincere among the Christian peoples in terms of service and the last of those who 

rebelled against the Ottomans. Armenians, who lived under Ottoman rule for centuries, gained 

privileged positions and rose to high-level positions with their loyalty and unique talents. Armenians, 

who were carried away by nationalist movements since the end of the 19th century, began to rebel 

against the Ottoman Empire and commit terrorist acts as a result of the provocations of Russia, France 

and England with promises of independence. Between 1894 and 1909, they carried out actions such as 

the Sason rebellion, the Ottoman Bank raid, the attack on Bâb-ı Âlî and the Old Bazaar, the 

assassination attempt on Sultan Abdülhamid and the Adana uprising. When Armenians supported the 

Russians during World War I, plundered Turkish villages, committed massacres and betrayed the 

Ottoman Empire, the Ottoman government considered this a crime of treason and decided to deport 

those living in the border and frontline areas to the inner regions. Due to this deportation decision and 

the loss of lives, Armenians migrated to various Arab countries. Discourses in Arabic sources 

containing propaganda against the Ottomans and in favor of the Armenians were accepted without 

questioning in the Arab world, and the Armenians were supported against the common enemy, the 

Ottomans. In the perception of Arab societies based on Arabic sources, innocent Armenians were 

subjected to genocide by the Ottoman Empire. Although rare, there is also the view in Arabic sources 

that Armenians actually committed genocide of Turks and Muslims. According to Arabic sources, 

Armenians are active, serious, and hard-working nation; they are determined, strong-willed and 

accustomed to difficulties. They are self-confident and see no obstacles in achieving their goals. They 

are traders of all kinds of goods of the East and West. They are skilled in arts, crafts and commerce. 

They work expertly in lower or higher professions. Armenians do not accept unemployment and 

retirement from crafts. Since they are multilingual, Armenians became indispensable actors acting as 

intermediaries between the countries they immigrated to and the West, and thus gained influence and 

wealth. Armenians, who played an active role with their distinctive talents in almost all areas of 

society's needs, influenced the socio-cultural lives of the Arab societies in the Middle Eastern countries 

to which they migrated. In this study, the lives of Armenians from the early times of history until World 

War II were examined through Arabic texts. The aim of our study is to reveal, from an objective 

perspective, the Arab societies' perception of Armenians and the effects of Armenians on the socio-

cultural lives of Arab societies, according to translated or copyrighted Arabic sources put forward by 

Arabs or Armenians. 
 

Science Code  : 30501 

Key Words  : Arab Socio-Cultural Life, Armenian Migration and Deportations, 

                    Armenian Arts and Crafts, Armenian Diaspora, Armenian Discourse. 

Page Number  : 311 

Supervisor  : Prof. Dr. Muammer SARIKAYA 



 

vi 

TEŞEKKÜR 

Bu çalışmamın başından itibaren beni teşvik eden ve cesaretlendiren Tez İnceleme Kurulu üyeleri Sayın 

Prof. Dr. Nezir TEMÜR ve Sayın Doç. Dr. Derya ADALAR SUBAŞI Hocalarıma, daima bana yardımcı 

olan ve yol gösteren Sayın Prof. Dr. Murat ÖZCAN ve Sayın Doç. Dr. Yasin Murat DEMİR Hocalarıma, 

teknik destek sağlayan Sayın Prof. Dr. Ali Polat Hocama, çalışmamı redakte eden Sayın Mustafa Sıddık 

ÖZCAN Hocama ve ders döneminden itibaren bilgisiyle daima beni destekleyen, ümitsizliğe 

kapıldığımda yeni bir güçle çalışmaya cesaretlendiren,  tezime yeni ufuklar açan, yanlışlarımı düzelterek 

bana rehberlik eden, ümidimi kaybettiğimde bile benden ümidini kesmeyen danışmanım Sayın Prof. Dr. 

Muammer SARIKAYA Hocama teşekkürlerimi bir borç bilirim. 

 

 

 

 

  



 

vii 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa 

 

ÖZET......................................................................................................................................... iv 

ABSTRACT ............................................................................................................................... v 

TEŞEKKÜR .............................................................................................................................. vi 

İÇİNDEKİLER ........................................................................................................................ vii 

TABLOLARIN LİSTESİ .......................................................................................................... xi 

RESİMLERİN LİSTESİ .......................................................................................................... xii 

SİMGE VE KISALTMALAR ................................................................................................ xiii 

1. GİRİŞ ..................................................................................................................................... 1 

2. ARAPÇA KAYNAKLARA GÖRE ERMENİ TARİHİ ....................................................... 5 

2.1. Ermeni Kimliği ve Ermeni Tarihçesi .............................................................................. 5 

2.2. Ermenilerde Din ............................................................................................................ 22 

2.3. Arap-Ermeni İlişkileri ................................................................................................... 27 

2.3.1. İlmî ve Kültürel Faaliyetler..................................................................................... 33 

2.3.2. Ticari Faaliyetler ..................................................................................................... 34 

2.3.3. Siyasi Faaliyetler..................................................................................................... 35 

2.4. Osmanlı İdaresinde Ermeniler ....................................................................................... 39 

2.5. Ermeni Soykırım İddiaları ............................................................................................. 48 

2.6. Türk ve Müslüman Soykırımı ....................................................................................... 55 

2.7. Ermenilerin Basın ve Yayın Faaliyetleri ....................................................................... 64 

3. ARAPÇA KAYNAKLARA GÖRE BİLÂDU’Ş-ŞÂM’DA ERMENİLER ........................ 77 

3.1. Suriye ............................................................................................................................. 77 

3.1.1. Halep’teki Ermeniler............................................................................................... 86 

3.1.2. Şam’daki Ermeniler ................................................................................................ 92 

3.1.3. Lazkiye’deki Ermeniler .......................................................................................... 94 

3.1.4. Suriye’deki Ermenilerin Çalışma ve Faaliyet Alanları ........................................... 96 

3.2. Lübnan ........................................................................................................................... 97 

3.2.1. Ermeni Göçleri ve Lübnan’ın Oluşumu................................................................ 100 

3.2.1.1. Kültürel Faaliyetler......................................................................................... 103 

3.2.1.2. Sınai Faaliyetler .............................................................................................. 103 

3.2.1.3. Ticari Faaliyetler ............................................................................................ 104 

3.2.1.4. Mimari Faaliyetler .......................................................................................... 104 

3.2.1.5. Hukuki Faaliyetler .......................................................................................... 104 

3.2.1.6. Basın Faaliyetleri ............................................................................................ 104 



 

viii 

3.2.1.7. Sanat Faaliyetleri ............................................................................................ 105 

3.2.2. Karabet Artin Paşa Davudyan (1816-1873).......................................................... 105 

3.2.3. Hovhannes Paşa Kuyumcuyan (1858-1933)......................................................... 107 

3.2.4. Haco Ailesi ........................................................................................................... 108 

3.2.5. Rızkullah Hassun .................................................................................................. 108 

3.2.6. Feracullah Ailesi ................................................................................................... 108 

3.2.7. Haçyan Ailesi ........................................................................................................ 109 

3.2.8. Mekriyan Ailesi .................................................................................................... 109 

3.2.9. Vartabad Ailesi ..................................................................................................... 109 

3.2.10. Abkaryos Ailesi .................................................................................................. 110 

3.2.11. Edip İshak ........................................................................................................... 111 

3.3. Filistin .......................................................................................................................... 111 

3.4. Ürdün Haşimi Krallığı ................................................................................................. 125 

4. ARAPÇA KAYNAKLARA GÖRE IRAK’TA ERMENİLER ......................................... 127 

4.1. Kiliseler ve Okullar ..................................................................................................... 137 

4.2. Kültür ve Spor Dernekleri ........................................................................................... 139 

4.3. Ermeni Basını .............................................................................................................. 139 

4.4. Tarihî Şahsiyetler ........................................................................................................ 140 

4.5. Ermeniler ve Tıp .......................................................................................................... 141 

4.6. Sanat ve Fotoğrafçılık ................................................................................................. 141 

4.7. Edebiyat ve Yazı ......................................................................................................... 142 

4.8. Eğitim .......................................................................................................................... 142 

4.9. Mühendislik ................................................................................................................. 143 

4.10. Kadın ve Spor ............................................................................................................ 143 

4.11. Ortak Kader ............................................................................................................... 143 

4.12. 200 Aile Göç Etti ....................................................................................................... 144 

4.13. Kiliselere Destek Sınırlı ............................................................................................ 144 

4.14. Ermeni Irak İlişkileri ................................................................................................. 144 

4.15. Yeniden Göç .............................................................................................................. 147 

5. ARAPÇA KAYNAKLARA GÖRE MISIR’DA ERMENİLER ....................................... 153 

5.1. Ticari Faaliyetler ......................................................................................................... 184 

5.2. Zirai Faaliyetler ........................................................................................................... 202 

5.3. Sınai Faaliyetler ........................................................................................................... 204 

5.4. Zanaat Faaliyetleri ....................................................................................................... 208 

5.4.1. Kuyumculuk.......................................................................................................... 209 

5.4.2. Terzilik .................................................................................................................. 210 

5.4.3. Nakış ..................................................................................................................... 211 



 

ix 

5.4.4. Kürkçülük ve Ayakkabıcılık (Merkupçuluk) ........................................................ 212 

5.4.5. Ahşap ve Metal İşleme (Gravür) .......................................................................... 212 

5.4.6. Diğer Zanaatlar ..................................................................................................... 212 

5.4.7. Arazi Mülkiyetleri................................................................................................. 213 

5.5. Eğitim Faaliyetleri ....................................................................................................... 216 

5.6. Kültürel Faaliyetler ...................................................................................................... 222 

5.7. Mısır Ermeni Kilisesi .................................................................................................. 225 

5.8. Mısır Tarihine Damga Vurmuş Ermeniler .................................................................. 233 

5.8.1. Bedru’d-din el-Cemali: ......................................................................................... 233 

5.8.2. Ordular Komutanı Bedru’d-Din el-Cemali’nin oğlu el-Efdal Şahinşah ............... 236 

5.8.3. Ordular Komutanı el-Efdal’in Oğlu Ebu Ali Ahmed Kuteyfât ............................ 236 

5.8.4. Yânis el-Ermenî .................................................................................................... 237 

5.8.5. Behram el-Ermenî ................................................................................................. 237 

5.8.6. Ṭalaiʿ b. Rizzîk ..................................................................................................... 237 

5.8.7. Rizzîk b. Ṭalaiʿ ..................................................................................................... 238 

5.8.8. Lu’lu’ el-Hacib el-Ermeni .................................................................................... 238 

5.8.9. Emir Abdu’l-Mansur Kusta el-Ermeni ................................................................. 238 

5.8.10. Artin Bey Çırakyan (1800-1859) ........................................................................ 238 

5.8.11. İstafan Demirciyan (1802-1860) ......................................................................... 239 

5.8.12. Yusuf Bey Hekikyan (1807-1875) ...................................................................... 239 

5.8.13. Nubar Paşa Nubaryan (1824-1899) .................................................................... 239 

5.8.14. Yakup Artin Paşa (1842-1919) ........................................................................... 240 

5.8.15. Dikran Paşa Dabro el-Bakradunî (1846-1904): .................................................. 241 

5.8.16. Ermeni Yusuf Efendi (1803-1849) ..................................................................... 241 

5.8.17. Bogos Paşa Nubaryan (1851-1930) .................................................................... 241 

5.8.18. Aristakis Altonyan (Alton Devrî Bey) (1804-1868): .......................................... 242 

5.8.19. Bogos Yusufyan (1768-1844) ............................................................................. 242 

5.8.20. Arakil Nubar Bey (1826-1859) ........................................................................... 242 

5.8.21. Ticran Dabro Paşa (1846-1904):......................................................................... 242 

5.8.22. Doktor Hana Vartabit (1827-1908): ................................................................... 242 

6. SONUÇ .............................................................................................................................. 243 

ÖNERİLER ............................................................................................................................ 259 

KAYNAKLAR ...................................................................................................................... 261 

EKLER ................................................................................................................................... 283 

EK 1: Ünlü Ermeniler ......................................................................................................... 283 

EK 2: Ermenilerle İlgili Arapça Eserler ............................................................................. 287 

Kitaplar ........................................................................................................................... 287 



 

x 

Roman ve Hikâyeler ....................................................................................................... 293 

Makale ve Yazılar ........................................................................................................... 294 

Filmler ............................................................................................................................. 309 

Ermenilerle İlgili Yayın Yapan Web Siteleri ................................................................. 309 

ÖZGEÇMİŞ ........................................................................................................................... 311 

 

 

  



 

xi 

TABLOLARIN LİSTESİ 

 

      

Sayfa 

Tablo 1: Doğu Anadolu’da Yaşayan Müslümanların Nüfus Sayılarındaki Düşüş .................. 62 

Tablo 2: Kafkasya Bölgesinde Türk ve Müslüman Nüfus Sayılarındaki Düşüş ..................... 63 

Tablo 3: Van ve Bitlis Şehirlerinde Evlerdeki Yıkım  ............................................................ 63 

Tablo 4: Savaş ve Ermeni İhtilali Öncesi ve Sonrası Van Bölgesi ve Beyazid Sancağındaki 

Köyler ....................................................................................................................................... 63 

Tablo 5: Suriye ve Lübnan’daki Ermenilerin Şehirlere Dağılımı .......................................... 100 

Tablo 6: Irak’taki Ermeni Ortodoks Başpiskoposluğuna Göre Irak’taki Ermenilerin Dağılımı 

(1924) ..................................................................................................................................... 133 

Tablo 7: Irak’taki Ermenilerin Dağılımı ................................................................................ 133 

Tablo 8: Mısır’daki Ortodoks Ermeni Kiliseleri .................................................................... 227 

Tablo 9: Mısır’daki Ermeni Manastırları ............................................................................... 231 

Tablo 10: Natrun Vadisi’ndeki Ermeni Manastırları ............................................................. 232 



 

xii 

RESİMLERİN LİSTESİ 

       Sayfa 

Resim 1: Ezher Şeyhi’nin Fetvası ............................................................................................ 35 

Resim 2: Şerif Hüseyin ve Mektubu ........................................................................................ 37 

 

 

 

  



 

xiii 

SİMGE VE KISALTMALAR 

TRANSKRİPSİYON SİSTEMİ 

Bu tezde Türkçeye geçmiş ve yaygın olarak kullanılan kelimeler hariç İslâm Ansiklopedisi’nde 

kullanılmakta olan şu transkripsiyon alfabesi kullanılmıştır: 

Sesliler: 

 a, e :   ـَ     ā, â :   ـَ ى , ـَ ا , آ

ي ـ        : ī, î      ـ   : i 

 u :   ـُ    ū, û :     ـُ و

Sessizler: 

 ḳ :   ق   r :   ر   ʾ :   ء

 k :   ك   z :   ز   b :   ب

 g :  گ   s :    س   p :  پ

 l :   ل   ş :  ش   t :    ت

 m :   م   ṣ :   ص   s̱ :    ث

 n :   ن   ż :   ض   c :  ج

 v :   و   ṭ :   ط   ç :  چ

 h :   هـ   ẓ :   ظ   ḥ :   ح

 y :   ي   ʿ :   ع   ḫ :   خ

 ġ :   غ   d :   د

    f :   ف   ẕ :   ذ

 

KISALTMALAR 

as. : Aleyhisselam 

b. : Bin 

C  : Cilt  



 

xiv 

Çev.  : Çeviren 

H. : Hicrî 

M. : Mahfaza 

MÖ : Milattan Önce 

MS : Milattan Sonra 

ö. : Ölüm Tarihi 

s.  : Sayfa 

S.  : Sicil 

V. : Vesika 

vb. : Ve Benzeri



 

1 

1. GİRİŞ 

Bu çalışmada anavatanlarından savaş, sosyal çalkantılar ve ekonomik etkenler 

sebebiyle Ortadoğu, Kuzey Afrika ve Avrupa ülkelerine göç eden Ermenilerin göç 

ettikleri ülkelerin siyasi, ekonomik, ilmî ve kültürel hayatlarına etkileri incelenmiştir. 

Bu bağlamda Bilâdu’ş-Şam olarak adlandırılan Suriye, Lübnan, Filistin ve Ürdün ile 

Irak ve Mısır’a göç eden Ermeniler ele alınmıştır. Özellikle 1915 Tehcir Kanunu 

sonrasında Anadolu’nun güney ve doğusundan göç ettirilen Ermenilerin anayurtları 

Ermenistan, Rusya veya İran gibi ülkelere göç etmek yerine başta Lübnan ve Suriye 

olmak üzere Irak, Ürdün, Filistin ve Mısır gibi Arap ülkelerine göç etmelerinin 

nedenleri irdelenmiştir. Bu bağlamda adı geçen Arap ülkelerinin tarihinde, Ermeni 

varlığının ilk ortaya çıkışından 1915 Tehcir Kanunu’na kadar geçen süreçte Arap 

toplumunda Müslüman Arap halkla iç içe, Hristiyan yerli Süryani, Maruni ve Kıptî 

halklarla yan yana varlığını sürdüren, kimi zaman asimilasyon derecesinde Arap 

toplumuyla kaynaşan, kimi zaman adaptasyon sürecini başarıyla yöneterek hizmetine 

girdikleri devlette vezirlik, valilik, ordu komutanlığı gibi üst düzey görevlere yükselen, 

Sultanların özel hazinelerinin, devletin maliye ve gümrük yönetimlerinin kendilerine 

tevdi edildiği Ermenilerin Arap toplumuna kendilerini kabul ettirme stratejileri 

araştırılmıştır.  

Gerek tehcir kanunu öncesinde gerek sonrasında Arap ülkelerinde Ermeni varlığı ve 

nüfuzları konusunda Arapça kaynaklara dayanılarak bir araştırmanın yapılmaması 

bizleri bu araştırmaya iten sebeplerinin başında yer almaktadır. Nitekim Anadolu’da 

yaşayan veya özellikle Amerika gibi Batı ülkelerine göç eden Ermenilerle ilgili Türk 

araştırmacılar tarafından birçok çalışma yapılmışken, Arap ülkelerine göç eden 

Ermeniler hakkında dilsel ve siyasal problemler nedeniyle yeterince araştırma 

yapılmamıştır. Bu noktadan hareketle Bilâdu’ş-Şam, Irak ve Mısır Arap halkı 

nezdinde Ermeni imajını ve Ermenilerin Arap toplumuna bakışlarını Arapça 

kaynaklara dayanarak ortaya koymak bu çalışmanın temel amacını oluşturmaktadır. 

Bilâdu’ş-Şam, Irak ve Mısır Ermenileri hakkında bilgiler aktaran Arapça kaynakları 

üç gruba ayırmak yerinde olacaktır. Birinci grupta yer alan eserler; el-Maḳrîzî, el-

Ḥamevî ve et-Ṭaberî gibi Arap tarihçi, coğrafyacı ve gezginlerin eserleridir. İkinci 

gruptaki eserler; Ermeni yazarlar tarafından Ermenice veya yaygın Batı dillerinde 

kaleme alınan, daha sonra Arapçayı iyi bilen Ermeni yazar ve çevirmenler tarafından 



 

2 

Arapçaya aktarılan çeviri eserlerdir. Üçüncü grubu ise Arap toplumuna adapte olmuş, 

Arap kültürünü görünüşte benimsemiş ve Arapçayı çok iyi öğrenmiş, buna karşılık aile 

ortamında veya mensubu olduğu Ortodoks veya Katolik Ermeni grubu içerisinde 

Ermeni kimliği ve kültürünü muhafaza eden Ermenilerin Arapça kaleme aldıkları telif 

eserlerden oluşturmaktadır. Araştırmada başvurulan kaynakların büyük bir kısmını ilk 

iki gruptaki eserler oluşturmaktadır. Dolayısıyla bu eserler Ermeni diasporasının 

birçok ülkede ve farklı dillerde dile getirdiği sözde “Ermeni soykırımı” iddialarıyla 

bire bir örtüşmektedir. Müslüman Arap toplumu genelinde, Bilâdu’ş-Şam, Irak ve 

Mısır halkı özelinde Arap toplumu, Fatımîler Dönemi’nde olduğu gibi, zaman zaman 

“Ermeni Dönemi” olarak isimlendirilebilecek düzeyde yönetimde söz sahibi olsa da 

çoğu zaman bir köşeye çekilerek sanat ve zanaatla ilgilenen Ermenileri, yönetimi ve 

gücü elinde bulunduran Selçuklu ve Osmanlıya tercih etmiştir. Arap aydını ve 

entelektüel kesimi; Arapça çok sayıda roman, film ve tiyatroya esin kaynağı olan 

soykırım iddiaları karşısında, tercihlerini Ermenilerden yana kullanarak sessiz ve 

tepkisiz kalmayı tercih etmiştir. Türk tarihi araştırmacıları tarafından kesin kanıtlarla 

çürütülen ancak Arapça yayınlarda ısrarla tekrarlanan soykırım iddialarına ve 

Ermenilere methiyeler düzme alışkanlığına karşı cevap vermek, uzmanlık alanımızı da 

bu çalışmanın sınırlarını da aşacaktır. Amacımız yalnızca bir Arap’ın zihnindeki 

Ermeni imajını ortaya koymaktır; yoksa Arap isimleri kullanarak, Arapça yazan bir 

akademisyen kisvesine bürünerek Ermeni olduğunu gizlemeye çalışan araştırmacıların 

Ermeniler hakkındaki sitayiş dolu ifadelerini aktarmak değildir.  

Ermeni ve Arap kaynaklarına göre Ermenilerin varlığı, tarihin ilk dönemlerine kadar 

gitmektedir. Hz. Nuh’un gemisi Ararat (Ağrı) Dağına yerleşmiş ve Ermeni soyu Nuh 

b. Yafes b. Cevmer b. Tucreme’nin oğlu Haykos ile başlamıştır (el-Bostânî, 1876, 3: 

199’dan Akt. Azazyan, 1993: 12). Diğer bir görüşe göre Ermeni uygarlığının kökleri, 

Babil ve Asur’un fethinden sonra bazı çiftçiler tarafından yerle bir edilen kadim krallık 

Urartu Devleti’nin yıkıntıları üzerine kurulduğu MÖ 6. yüzyılın 597 senesinde, Pers 

Kralı I. Darius tarafından Ermenistan adının ilk kez taşa kazındığı zamana kadar 

gitmektedir. Bu bağlamda Ermenilerin tarihçesi, MÖ 6. yüzyıla kadar uzanmakta, 

Kafkasya ve Anadolu’nun bazı bölgelerinde ortaya çıkmaktadır (Ḥâfıẓ, 1986: 9’dan 

Akt. Salih, 1990: 2). Bu dönemlerde Ermeniler, bağımsız veya bağımlı krallıklar 

olarak varlıklarını sürdürmüşlerdir. Ermeniler tarih boyunca, Pers İmparatorluğu, 

Roma İmparatorluğu, Bizans İmparatorluğu, Araplar, Selçuklular, Moğollar ve 



 

3 

Osmanlı İmparatorluğu gibi birçok farklı egemenlik altında, çeşitli derecelerde siyasi 

ve dinî özerklikler kazanarak yaşamışlardır.  

Ermeni isminin kökeni ile ilgili olarak: “Ermenilerin Ermenistan olarak tanımladıkları 

Doğu Anadolu Bölgesine gitmeden 1600 yıl önce de bu bölge “Armanu” veya 

“Armenia” olarak isimlendirilmekte idi. Dolayısıyla bu isim, yerleştikleri bölgeye 

atfen verilmiş bir isimdir.” (Memiş, 2005: 4) şeklinde görüşler mevcuttur. 

Tarih boyunca çok az sayıda devlet oluşturan Ermeniler genellikle yaşadıkları 

bölgelerde hüküm süren mevcut otoritelere hizmet etmişler, kendilerine has özellikleri 

ile buralarda üst düzey görevler alarak imtiyazlı konumlar elde etmişlerdir. Bu 

konumlarını kullanarak hem üst makamlarda görev alıp saygınlık kazanmışlar hem de 

fırsatları değerlendirerek servetler edinmişlerdir. Aynı zamanda tarih boyunca göç 

edegelen Ermeni ırkdaş ve dindaşlarına imkânlar sağlamışlardır. Böylece tehcir 

sonrasında Arap ülkelerine göç eden tebaalarına, oralarda tutunmalarını sağlayacak bir 

tarihî arka plan hazırlamışlardır.  

16. yüzyıldan itibaren Osmanlı İmparatorluğu’nun hâkimiyeti altında yaşayan 

Ermeniler “millet-i sâdıka” sayılmış, Hristiyan halklar arasında hizmet bakımından en 

samimileri ve Osmanlıya başkaldıranların en sonuncusu olmuşlardır. Yüzyıllar boyu 

Osmanlı hâkimiyetinde yaşayan Ermeniler, sadakatleri ve kendilerine has yetenekleri 

ile ön plana çıkmışlar ve üst düzey görevlere yükselmişlerdir.  

19. yüzyılın sonlarından itibaren milliyetçilik akımlarına kapılan Ermeniler; Rusya, 

Fransa ve İngiltere’nin bağımsızlık vaatleriyle kışkırtmaları sonucu Osmanlıya 

başkaldırmaya ve terör eylemlerine başlamıştır. 1894, 1895, 1896 ve 1909 yıllarında 

Sason isyanı, Osmanlı Bankası baskını, Bâb-ı Âlî ve Eski Çarşı’ya saldırı, Sultan 

Abdülhamid’e suikast girişimi ve Adana ayaklanması gibi eylemler 

gerçekleştirmişlerdir. Ermeniler, 1. Dünya Savaşı esnasında Ruslara destek sağlayarak 

önüne gelen Türk köylerini yağmalayıp, katliamlar yapıp Osmanlı’ya ihanet edince 

Osmanlı hükümeti bu durumu vatana ihanet suçu saymış; sınır ve cephe bölgelerinde 

yaşayanları iç bölgelere tehcir kararı almıştır.  

İşte bu tehcir kararı ve yaşanan can kayıpları nedeniyle Ermeniler çeşitli Arap 

ülkelerine göç etmişlerdir. Bu çalışma, Arap ülkelerine göç eden Ermenilerin ve orada 

yaşayan Arapların telif ettiği Arapça eserlerle Ermeniceden Arapçaya tercüme edilen 

eserlerin tehcir sonrasında Ermenilerin göç ettiği ülkelerde yaşayan yerel unsurların 



 

4 

zihninde oluşturduğu Ermeni algısını ortaya koymaya çalışmaktadır. Bu algıyı 

Ermenilerin kendi lehlerine ve Osmanlının aleyhine geliştirdikleri ve sürekli dikte 

ettikleri propaganda söylemlerinin oluşturduğu gözlemlenmiştir.  

Çalışmanın ilk bölümünde Arapça kaynaklara göre Ermeni kimliği, Ermenilerin tarihî 

serüveni, dinî yaşantıları, Arap-Ermeni ilişkileri, Osmanlı idaresindeki durumları, 

soykırım iddiaları, Ermenilerin Türk ve Müslüman soykırımı ve Ermenilerin basın 

faaliyetleri ele alınmıştır. 

İkinci bölümde Arapça kaynaklara göre Ermenilerin tehcir sonrası göç ettikleri 

Bilâdu’ş-Şam; Suriye, Lübnan, Filistin ve Ürdün’deki, üçüncü bölümde Irak’taki ve 

dördüncü bölümde de Mısır’daki tarihî arka planları dâhil varlıklarının ilk 

zamanlarından tehcire ve tehcir sonrası 2. Dünya Savaşına kadar her yönüyle 

yaşantıları ele alınmıştır. 

Beşinci bölümde tarihte iz bırakmış ünlü Ermenilerin listesine, Ermenilerle ilgili 

yazılmış Arapça telif ve Arapçaya çevrilmiş eserlerin bir katalog çalışmasına yer 

verilmiştir.  

Bu çalışmamızın Türk dünyasına daha önce duymadığı birçok bilgiyi kazandıracağı 

ve bu bakir alanda birçok yeni çalışmaya esin kaynağı olacağı düşünülmektedir.  

 



 

5 

2. ARAPÇA KAYNAKLARA GÖRE ERMENİ TARİHİ 

2.1. Ermeni Kimliği ve Ermeni Tarihçesi 

Ermenilerin tarihî serüvenine geçmeden önce; Ermeni ismi nereden geldi? Anlamı 

nedir? Bir ırkı mı temsil ediyor? gibi soruların cevaplarının önem arz ettiği 

düşünülmektedir. 

Ermeniler dünyanın birçok yerine dağılmış en önemli halklardan biridir. Bu nedenle, 

pek çok bilim insanı, onlarla ilgilenmiş, göç ettikleri yerlerde kökenlerinin, 

hayatlarının ve tarihsel dönemleri boyunca yaşadıkları gelişimin izini sürmeye 

odaklanmışlardır. Ermenistan’ın karakteri, sakinlerini sürgün eden coğrafi ortam ve 

milletler arasındaki mücadelenin bir sonucu olarak kin ve nefretle ön plana 

çıkmaktadır. Yaratılışın başlangıcından 5. yüzyıla kadar Ermeni alfabesini 

bilmediklerinden, kendi dillerinde yazılı bir geçmişe sahip olamamışlardır. 5. yüzyıla 

kadar Ermeni eserleri, Hristiyan dinî ayin kitaplarında, yani kiliselerde ibadet sırasında 

ve idari işlerde kullanılan Yunanca ya da Süryanice dilleriyle yazılmıştır. Bu durum, 

Ermeni tarihçi Mosis Ḫorinatsi”nin “Başlangıçtan Beşinci Yüzyıla Ermeni Tarihi” adlı 

kitabında şöyle vurgulanmıştır: “Milletler; halk hikâyeleri ve şiirlerinde yer alan 

gelenekleri, görenekleri, krallarının kahramanlıkları ve ihtişamları hakkında 

isteyenlere araştırma ve bu millet hakkında net bir fikir ortaya koyma imkânı tanıyan 

yazılı kaynaklarla tanınırlar. Ancak ne yazık ki atalarımız bize onları 

tanımlayabileceğimiz yazılı bir eser bırakmadılar. Daha ziyade cehaletlerinin bir 

sonucu olarak bizi kendimizi tanımak için diğer ulusların kayıtlarında bocalamaya 

bıraktılar.” (İsrail, 2017: 11-12). 

Edîb es-Seyyid (1972: 29) İbn-i Haldun (MS 1332-1406) Tarihi’nden (2000, 2:50) şu 

alıntıyı yapmıştır: “Nahor’un kardeşi İbrahim el-Halil (as.) ile Babil’den Harran’a, 

oradan da Kutsal Topraklara hicret etmiştir. Nahor’un kardeşi Haran’ın kızı ve 

İbrahim’in karısının kız kardeşi olan Melkâ adında bir karısı vardır. Tevrat’a göre 

Nahor’un Melkâ’dan Kamvîl dâhil sekiz çocuğu ve Aduma adlı bir cariyeden de dört 

çocuğu olmuştur. Nahor’un tüm çocukları ölmüş, Kamvîl dışında soyları yok 

olmuştur. Ermeniler onun soyundan gelmektedir ve anavatanları Konstantinopolis’in 

doğusundaki Ermenistan’dır.”  

“Ermeniler Tufan’dan sonra var olan en eski uluslardan biridir. Tarihçilere göre 



 

6 

Ermeni soyu Nuh b. Yafes b. Cevmer b. Tucreme’nin oğlu Haykos ile başlar. O, 

Babil’in Kralı Nemrud’a secde etmeyi reddettiğinden MÖ 2107’de ailesi ve 300 kişilik 

cemaatiyle Ararat’ı hedefleyerek kuzey yönüne doğru hareket etmiş ve orada 

Hayka’mâr yani Haykos şehrini kurmuştur. Haykos’un krallığındaki devlet güçlendi, 

halk gelişti, yaklaşık 3.500 yıl önce sahip olunan, Haykos’a nispet edilen ve Haykâniye 

diye isimlendirilen bir devlet haline geldi.” (el-Bostânî, 1876, 3: 199’dan Akt. 

Azazyan, 1993: 12). 

Yâkût el-Ḥamevî’ye (Ö. 1228) (1977, 1: 160) göre Ermenistan adını oraya ilk giden 

ve yerleşen Erminya b. Lanta b. Evmer b. Yafes b. Nuh’tan (as.) almıştır. Büyük ve 

küçük olmak üzere iki Ermenistan vardır. Sınırları Berzaʿa’dan Babu’l-Ebvâb’a, öte 

taraftan Rum diyarına, Cebel-i Kabk’a ve Sahibu’s-Serîr’e uzanmaktadır. Başka bir 

rivayette Büyük Ermenistan, Ahlat ve çevresi, Küçük Ermenistan Tiflis ve çevresidir 

denilmektedir. 

4. yüzyılın en ünlü Ermeni tarihçilerinden biri olarak kabul edilen tarihçi Mosis 

Ḫorinatsi (MS 410-490) Ermenilerin atası sayılan “Hayik”in Yafes b. Nuh soyundan 

geldiğini söylemektedir. Hanedanlarda belirtildiği üzere Hayik, Ermenilerin Ararat 

Dağları’na yerleşene kadar göçlerinde onlara öncülük eden kişidir (Edîb es-Seyyid 

1972: 29). 

Edîb es-Seyyid (1972: 23) de bu konuda şunları ifade etmektedir: “Tarihçiler 

Ermenistan’ın adı konusunda ihtilaf ettiler, bazıları onu Aram İbn Harmos’a, bazıları 

da Armensak b. Hayik’e atfetmiştir. Son dönemde Ermenistan bugün olduğu gibi 

Hayistan olarak adlandırılmıştır. El-Bostânî, Dâiratu’l- Maʿarif’te Sami dillerinde 

Ermenistan ve Ârâm’ın aynı kökenden olduğunu ve anlamının yüksek olduğunu, 

geçmişte Suriye’ye -Aram denildiği için- Hayistan’a coğrafyası ve arazisi genel olarak 

yüksek olduğu için Ermenistan da denildiğini söylemektedir. Bu teori, eski Aramilerin 

ve Ermenilerin örf, adet ve dil olarak birbirine karıştığını savunan görüşü 

desteklemektedir. İlk kez Hastasip b. 1. Dâriyûs’un (MÖ 521-485) bıraktığı Biheston 

kasabası yakınlarında eğimli bir kaya üzerindeki Farsça, Elamca, Anzanca ve Yeni 

Babilce yazılmış yazıda Ermenistan ismine rastlanmıştır. Asurlular, son dönemlerinde 

Ermenistan için “Ermânya”, “Ermînya” veya “Ermînârâ” kelimelerini kullanmışlardır. 

Arkeolojik kalıntılarında birdenbire bu isimlerin yerine “Nâyîrî”, “Ûrârtû”, “Hâlidî” 

ve MÖ 6. yüzyıl civarında o ülkeyi işgal edip ele geçiren yeni bir halk olduğu 



 

7 

varsayılan “Bîyena”-yani Ermeniler- isimleri geçmiştir.” Edîb es-Seyyid (1972: 24) 

Ermenistan’ın ortasında yer alan “Ateş Dağı” anlamına gelen Ararat olarak 

adlandırılan Ağrı Dağı hakkında Tarihçi Jacques de Morgan’ın görüşünü şu sözlerle 

aktarmaktadır: “Eskiler, bu büyük dağı doğaüstü bir gücün yayılımı ve yüksek 

zirvesinde yaşayan aslen ‘Drakona’ olarak adlandırılan ruhların evi olarak 

görmekteydiler. Efsaneler, eski tanrıların insan eliyle yapılmış Babil Kulesi’ni ziyaret 

etmek için Ağrı Dağı’nı döşediğini söylemektedir.” 

Ermeni adı efsanevi kral “Ermen b. Hayik”e atfedilmekte ve ülke olarak da onun ülkesi 

anlamında Hayistan denilmektedir (Compton Ansiklopedisi, 1984: 628). Ermen b. 

Hayik’in Nuh aleyhisselam’ın soyundan olduğu söylenmekte ve bu konuyu ele alan 

Ermeni tarihçiler -Ḫorinatsi gibi- bu sözü Tevrat’ta geçen sözden çıkarmaktadırlar. 

Buna göre Nuh’un gemisi, tufandan sonra eski Ermenistan’da bulunan Ağrı Dağına 

yerleşmiştir (Ahmaryan, 1978: 5). Uzun zaman önce de Arapçaya Ermeniy-Ermeniyye 

veya Ermîniy- Ermîniyye ve çoğul olarak da Ermen şeklinde yerleşmiştir (Ḥâfıẓ, 1986: 

9). Ermen kelimesi Türkçe ve Farsça “-istan” ekiyle Ermenistan olarak kullanılmıştır. 

Gürciler de “Sumukhiti” şeklinde isimlendirmiştir. Aynı zamanda taşlık ve kayalık 

bölge anlamında “Karastan” olarak da isimlendirilmiştir. Dağlık bir ülke ve yaklaşık 

50 kavmin yaşadığı yer olduğu için Araplar “Cibal el- Elsun” (Diller Dağı) olarak 

adlandırmıştır (Compton Ansiklopedisi, 1984: 628). Ermeni uygarlığının kökleri, 

Babil ve Asur’un fethinden sonra bazı çiftçiler tarafından yerle bir edilen kadim krallık 

Urartu Devleti’nin yıkıntıları üzerine kurulduğu MÖ 6. yüzyılın 597 senesinde Pers 

Kralı I. Darius tarafından Ermenistan adının ilk kez taşa kazındığı zamana kadar gider 

(Ḥâfıẓ, 1986: 9’dan Akt. Salih, 1990: 2). 

Ermeniler, Asur anavatanının kuzeyine yerleşen Hint-Avrupa halkları arasında yer 

almakta ve Asurlular, siyasi varlıklarının ortaya çıkmasından itibaren fetihleri yoluyla 

onlarla temas halindedirler. Taha el-Bakır, ülkelerinin Asurlular tarafından “Urartu”, 

İbraniler tarafından “Ararat” ve aynı zamanda “Halidiler” olarak da bilindiğini 

belirtmektedir (el-Kâṭiʿ, 2018: 1). 

Memiş konuyla ilgili “Ermeni adına ilk defa, MÖ 6. yüzyılda Pers Kralı Darius’un 

kitabelerinde rastlanmaktadır. Ve asıl ilginç olan nokta şudur ki Ermeniler, kendilerine 

hiçbir zaman Ermeni” dememişler, bilakis kendilerini “Haikhlar” olarak 

adlandırmışlardır. Ermeni ismi, Pers Kralının, bölgenin adına izafeten uydurmuş 



 

8 

olduğu bir isimdir. Çünkü çivi yazılı belgelerden anlaşıldığı kadarıyla, daha MÖ 3. 

binyıldan itibaren, onların yerleştiği Doğu Anadolu Bölgesine “Armanu” veya 

“Armenia” denilmekte idi. Başka bir tabirle, Ermenilerin gelmesinden yaklaşık 1600 

yıl önce de Doğu Anadolu Bölgesi, “Armenia” adıyla anılıyordu. İşte Pers Kralı, 

hâkimiyeti altında bulunan ve muhtemelen batıdan göçmen olarak gelen bu 

yabancılara “Armenia Bölgesinde oturanlar” anlamına gelen “Ermeniler” ismini 

vermişti.” ifadelerine yer vermiştir. Memiş, dipnotta şu bilgileri de aktarmıştır: “MÖ 

2200’lerde Akkad Kralı Narm-Sin’in Anadolu’ya yaptığı askerî bir seferi anlatan 

Şartamhari metinlerinde Van ve civarına “Armanu” veya “Armenia” memleketi 

denilmektedir. Bir başka ifade ile Ermenilerin bölgeye gelmesinden yaklaşık 1600 yıl 

önce de Doğu Anadolu Bölgesi’nde bir Armanu memleketi vardır.” (Memiş, 2005: 4). 

Mâcid İsrail (2017: 26), Ermenilerin menşei konusunda farklı görüşler olmakla birlikte 

en doğrusu MÖ 7. yüzyılın ikinci yarısında “Ermenistan” olarak anılan bölgenin farklı 

etnik kökenlere sahip çok sayıda insana ev sahipliği yaptığı yönündedir, şeklinde ifade 

kullanmıştır. Mâcid İsrail’e göre Ermeniler son dilbilimsel ve arkeolojik araştırmalara 

göre Aryan (Hint-Avrupa) ırkına aittirler ve Ermeniler dünyadaki en az karışık ırklar 

arasındadır. Aynı şekilde, Ermeniler kendi dinî mezhepleri dâhilinde kendilerini izole 

etmeye eğilim göstermektedirler. Üstelik çoğunlukla kendi aralarında evliliğe 

yönelmektedirler. Ermenileri dillerini, dinlerini, geleneklerini, kimliklerini ve ulusal 

varlıklarını korumak için sürekli mücadele etmek zorunda bırakan Ermenistan’ın çoğu 

dönemde bölgeye hâkim olan büyük gücün kontrolü altına girdiği tarihsel olarak 

kanıtlanmıştır. Sonuç olarak, bu çatışmalar onlara birleşip bağımsız bir devlet kurma 

fırsatı vermemiştir. Ermenistan’ın coğrafi, ekonomik ve siyasi koşulları nedeniyle 

Ermeniler, dünyanın dört bir yanına dağılmış topluluklar oluşturdukları için zaman 

zaman göç etmek zorunda kalmışlardır. Bu nedenle haklı olarak “sürgündeki millet” 

olarak adlandırılmışlardır.  

El-İmam, (1999: 46-47) Bourtnoutian’dan (1993: 20-21) alıntıladığı dipnotta şu 

bilgileri aktarmıştır: “Bir Yunan efsanesine göre, ‘Ermenistan’ adı Yunan Armenus’a 

atfedilmektedir. Bu efsane, Yunanlıların Karadeniz kıyılarını ve Küçük Asya’nın bazı 

kısımlarını kolonileştirmesinden sonra, bölgenin tüm sakinleri üzerinde bir ‘Yunan 

kimliği’ oluşturmak üzere kurgulanmıştır. Antik Yunan tarihçilerinin Ermeni halkının 

kökenleri hakkında bir dizi tarihî anlatımdan bahsettiklerini belirtmekte fayda var. MÖ 



 

9 

5. yüzyılda Herodot’a göre Ermeniler, esas olarak Trakya’da yaşadılar ve oradan 

Küçük Asya bölgesine geçtiler, daha sonra yavaş yavaş Fırat Nehri’nin batısına, 

Ermenistan olarak bilinen yere taşındılar. MÖ 1. yüzyılda yazan coğrafya tarihçisi 

Strabon’a göre Ermeniler, biri batıdan veya Frigya’dan, diğeri güneydoğudan veya 

Mezopotamya Zagros bölgesinden olmak üzere iki yönden gelmişlerdir. Başka bir 

deyişle, eski Yunan tarihçilerinin anlatımlarına göre Ermeniler bölgenin yerlisi 

değillerdi ve MÖ 13. yüzyılda Friglerin Küçük Asya’ya göçünden MÖ 8. yüzyılda 

Urartu’ya yapılan Ay Saldırısı’na kadar uzanan dönemde ortaya çıktılar. Urartu 

Krallığı’nın yıkılması, Ermenilerin bölgede yerleşmesine izin verdi. MÖ 400 

yıllarında Ermenistan’dan geçen Ksenophon, yerel nüfusun çoğunu Ermenilerin 

asimile ettiğini kaydetmiştir. Yunanlılardan farklı olarak, MS 5 ve 8. yüzyıllar arasında 

kaydedilen ilk Ermeni kayıtlarına göre Ermeniler, Nuh Peygamber’in oğlu Yafes’in 

torunlarıdır. Nuh Peygamber’in ailesi Ermenistan’a yerleşti ve sonraki nesiller güneye, 

Babil topraklarına taşındı. Ermenilerin lideri Hayik, Babil’in zulmüne üzüldü, ona 

isyan etti ve geminin indiği yere dönmeye karar verdi. Kötü Babil lideri onu kovdu ve 

aralarındaki savaş ölmesine ve hatta bir Ermeni devletinin kurulmasına neden oldu. 

Hayik ilk Ermeni hükümdarı oldu ve oğulları, Hayik’in torunu olan Kral Barvir, 

Ermenistan’da ilk krallığı kurana ve Asur düşmanıyla karşı karşıya kalana kadar 

Ermenileri yönetmeye devam etti.” 

Azazyan’ın aktarımına göre (1993: 13) Dâiratu’l- Maʿarif el-İslamiyye’de (1933: 637) 

Ermeni kelimesi Batı Asya’nın dağlık bölgesindeki çoğu yüksek yaylaları ifade 

etmektedir. Ermenistan, sınırları batıda Küçük Asya’ya, doğu ve güneydoğuda 

Azerbaycan Platosu ve Hazar Denizi’nin güney kıyılarına, kuzey ve kuzeybatıda 

Pontus Denizi’nin kıyı kesimleri (Canik ve Lazistan) ve Ker ve Riyona Nehirleri ile 

ayrılan Kafkas topraklarına, güneyde Asur topraklarına kadar uzanan Yukarı Dicle ile 

Yukarı Zap havzasında yer alan ada topraklarındaki kuzeybatı ovasına kadar 

uzanmaktadır. Yani Azazyan vurgulamasa da Ermeni kelimesi bir ırkı değil bir bölgeyi 

temsil ediyor gözükmektedir. Tarihçi İbnu’ş-Şaḥne (1984:187) şunları söylemiştir: 

“Büyük Ermeni Ülkesi İyas, Sis, el-Musaysah, Ezene (Adana) ve Tarsus olmak üzere 

beştir. Ermeni Ülkesi küçüktür. Yaklaşık dört günlük yürüyüş mesafesidir. Kaleleri 

çoktur, 200’den fazladır. Biladu’l- Cevf (İç Ülke) diye adlandırılır.” 

Edîb es-Seyyid (1972: 27-29) alan belirlemesi ve bölünmeleri ile ilgili şunları ifade 



 

10 

etmiştir: “Ermenistan’ın bölgesel sınırlarında meydana gelen birçok gelişme 

karşısında, Fırat Nehri’nden Halis Nehri’nin kaynağına kadar uzanan çeşitli idari ve 

bölgesel bölünmelere maruz kalmıştır. Araplar geldiklerinde bu taksimi koruyarak 

Ahlat ve çevresini “Büyük Ermenistan”, Tiflis (Gürcistan) ve çevresini “Küçük 

Ermenistan” olarak saymışlardır. İbn Havkal kuzeydeki Dubeyl, Neşvi (Nahçıvan) ve 

Kalikla’yı (Erzurum) kapsayan bölgeleri “İç Ermenistan”, Berkeri, Ahlat, Erciş, 

Vasatan, el -Zevzân’ı kapsayan bölgeleri de “Dış Ermenistan” olarak adlandırmıştır. 

Sonradan Araplar, Jüstinyen taksimi (MS 635) adı verilen eski bir plana dayandıkları 

yeni bir plan ortaya koymuşlardır. Bu plan ülkeyi dört bölüme ayırmaktadır ve Arap 

işgalinden sonra şehirlerin yeniden bölündüğü varsayımına yol açmaktadır. Arap 

taksimine göre; 

1. Ermenistan: Arran (er-Ran veya Arnavutluk) olarak adlandırılan ve el-Kur Nehri ile 

Hazar Denizi arasındaki araziyi kapsayan Berze’a şehri. 

2. Ermenistan: Cerzân (Gürcistan) bölgesini kapsayan Tiflis şehri. 

3. Ermenistan: Doğal Ermenistan’ın orta bölümü olan Dubeyl, el-Pasfarcân, Bagrond 

ve el-Neşvî “Nahçıvan” bölgesini kapsayan Dubeyl şehri. 

4. Ermenistan: Şamşat, Kalikla (Erzen er-Rum-Erzurum) ve Erciş şehirlerinin yer 

aldığı güneybatı bölgesini kapsayan Ahlat şehri.” 

Muhammed Rıfat el-İmam da (1999: 21) İslam Ansiklopedisinden (1960: 630) “Tarihî 

olarak “Eski Ermenistan” olarak bilinen bölgeyi batıdan küçük Asya, kuzeyden Kafkas 

Sıradağları, kuzeybatıdan Karadeniz, kuzeydoğudan Hazar Denizi ve güneydoğudan 

da İran toprakları sınırlamaktadır.” şeklinde aktarmaktadır. El-İmam ilaveten 

Bournoutian’ın (1993, 1: 4) da teyit ettiği Yeni Britannica Ansiklopedisinden (1974, 

1: 524) şunları da aktarmıştır: “Eski Ermenistan günümüzde Ermenistan 

Cumhuriyeti’nin tamamına ilaveten Türkiye’nin doğusunun büyük bir kısmını, İran’ın 

kuzeydoğusunu ve Azerbaycan ile Gürcistan’dan bazı bölümleri kapsamaktadır.” 

38 ile 48 doğu boylamları ve 37 ila 41 kuzey enlemleri arasında yer alan Ermenistan, 

Ararat Ülkesi, Ermeni Platosu veya Nairi Ülkesi batıda Fırat Nehri, doğuda İran ve 

Azerbaycan, kuzeyde Gürcistan, Punt Dağları ve Kafkas Sıradağları, güneyde de 

Toros Dağları, Suriye ovaları ve Irak ile sınırlanmıştır. (Azazyan, 1993: 14). 

Ermenistan olarak isimlendirilen bu bölgenin alanı yaklaşık 300 bin kilometre karedir 

ve onu diğer ülkelerden ayıran kendine has doğası olan coğrafi bir bölge 



 

11 

oluşturmaktadır (Dairetu’l- Maʿârif el-İslâmiyye, 1933, 3: 33-34’ten Akt. Azazyan, 

1993: 13). 

El-İmam (1999: 22) topraklarının yarısının yüksekliklerden oluşan bir dağ adası 

olduğu (Abeghian, 1949, 2:7), Nuh’un gemisinin konduğu (Kitab-ı Mukaddes, 1970: 

13), Ermenilerin en eski kutsalı (Burtt, 1926: 14-16) ve en belirgin coğrafi şekli olan 

Ararat Dağı’nın bu bölgede yer aldığını (Bournoutian, 1993, 1: 4), Ararat’tan başka da 

Sîpan Dağı (14040 ft), Arakadiz Dağı (13010 ft) ve Bingöl Dağı (10070 ft) gibi Ermeni 

Dağları’nın bulunduğunu (Bournoutian, 1993, 1: 4-5) aktarmaktadır. Ayrıca el-İmam 

devamında bu dağların eteklerinden Ermeni nehirlerinin en uzunu olan ve Hazar 

Denizi’ne dökülen Arakis, Yebrad (Fırat) , Dikris (Dicle) ve Cor gibi gemi taşımacılığı 

yapılamayan nehirlerin doğduğunu (Lang, 1980: 26-30 / Abeghian, 1949, 2: 8) ve 

bunların yanı sıra Van (Uzunluk 2900 km, Rakım 1690 m), Sivan (Rakım 6300 ft) ve 

Urmiye (en sığ ve en tuzlu) Göllerinin bulunduğunu (Bournoutian, 1993, 1: 7), iklimin 

karasal olduğunu, yüksek kesimlere kışın çok kar yağdığını, yazın sıcak ve alçak 

kesimlerde kurak geçtiğini, kışın 7 ay sürdüğünü ve yazın 3 ayı geçmediğini (Lang, 

1988: 46 / Abeghian, 1949, 2: 7), pamuk, tütün, keten, pancar, kaysı ve karpuz gibi 

ürünler yetiştiğini, az sayıdaki ormanlarında kurt, ayı, sığır ve katırların bulunduğunu, 

yer altı zenginlerine sahip olduğunu; altın, gümüş, demir, bakır ve tuz çıkarıldığını 

(Abeghian, 1949, 2: 8) aktarmaktadır.  

El-İmam dipnotta (1999: 43-44) Büyük Ararat’ın 16946 ft ve Küçük Ararat’ın 12839 

ft olduğunu, artık karlarla kaplı sönmüş volkanik bir dağ olduğunu, Ararat kelimesinin 

“ateş” anlamına geldiğini, Ermenilerin Massis, İranlıların Nuh ve Türklerin Ağrı diye 

adlandırdıklarını, Kuran-ı Kerim’in Hud Suresinde Cudi olarak geçtiğini ve Müslüman 

tarihçilerle coğrafyacıların Büyük Ağrı’ya “haris” Küçük Ağrı’ya da “huveyris” lakabı 

verdiklerini aktarmaktadır. Ayrıca Arakis (Er-res – Ers – Et-ters) nehrinin Kur’an’da 

geçen Ashabu’r-Res ile ilişkilendirildiğini ve Müslüman tarihçilerle coğrafyacıların 

Van Gölü’nü “Ḫalât” veya “Erciş” olarak isimlendirdiklerini de belirtmektedir. 

Tabiat olarak zıtlıklarla dolu Ermenistan orada yaşayanların zorluklara tahammül 

gücünü arttırarak onlarda millî onurlarını savunma ve hürriyeti sevmeyi karakter 

haline getirmiştir (Astarcıyan, 1951: 45’ten Akt. el-İmam, 1999: 23). 

Ermenistan’ın coğrafi konumunun çevre imparatorlukların geçiş noktasında olması, 

Ermenistan’ı Asya ile Avrupa arasında ticari ve kültürel bir köprü haline getirmiş; 



 

12 

böylece Ermeni halkı gelişen dünya bilgilerini elde ederek kendilerini maddi ve 

kültürel olarak geliştirmiştir. Ermenistan; Eski ve Orta Çağlarda Avrupa’nın 

Asya’dan, modern çağlarda da Asya’nın Avrupa’dan öğrenmesine aracılık etmiştir. 

Kuzey ve güneyde hudut teşkil eden dağlar Ermeni halkını korurken, batı ve doğudaki 

vadi ve geçitler güvenliği zayıflatmıştır. Ermenistan’ın coğrafyası Ermeni halkının ve 

kültürünün varlığını bir nebze de olsa sağlamıştır denebilir (Bournoutian, 1993, 1: 

6’dan Akt. el-İmam, 1999: 23). 

Ermenistan coğrafi çevre olarak yerleşmek isteyenleri vazgeçiren ve merkezî bir devlet 

kurmaya engel bir bölgedir. Ermenistan’da insan yerleşimine uygun olmayan büyük 

alanlar vardır. Van ve Sivan gibi iki büyük iç gölün yanı sıra buzla kaplı yüksek dağlar 

da bulunmaktadır. Derin dar vadiler çoğu bölge toprağını ayırmakta ve iletişimi 

güçleştirmektedir. Ayrıca bölge sürekli depremlere ve volkanik faaliyetlere maruz 

kalmıştır. Yine Ermenistan uygun bir yol, nehir ulaşımı ve denizlere güvenli bir 

geçişten yoksundur. Aynı zamanda Ermenistan; Küçük Asya’dan İran’a, Kafkaslardan 

Mezopotamya’ya uzanan ana yolların kavşağında olmasına rağmen bölge, kendine ait 

bir anayoldan yoksundur. Ermenistan’dan doğan Arakis, Yebrâd (Fırat) ve Dîkrîs 

(Dicle) gibi üç büyük nehre sahip olmasına rağmen küçük araçlarla bile olsa su 

ulaşımına uygun nehir yoktur (Lang, 1980: 46’dan Akt. el-İmam, 1999: 24). Sıradağlar 

Ermenistan’ı coğrafi ve otomatik olarak da birbiriyle mücadele eden bölgelere 

ayırmıştır. Bu durum Ermenistan’da merkezî, güçlü bir idarenin kurulmasına tarih 

boyunca imkân vermemiştir (Bournoutian, 1993, 1: 6’dan Akt. el-İmam, 1999: 24). 

Aynı zamanda bu sıradağlar tarih boyunca defalarca savaşçıları celbeden sağlam, 

doğal bir kale olmuş; Asya ile Avrupa arasındaki ticari ve askerî yolların kavşağındaki 

stratejik coğrafi konumu nedeniyle de birbiriyle yarış halindeki imparatorluklar 

arasında çekişme bölgesi haline gelmiştir (Uluslararası Ansiklopedi, 1981, 2:37 ve 

Poladian, 1958: 2’den Akt. el-İmam, 1999: 24).  

Azazyan (1993: 12) Aşkanyan’dan (1986: 17-38) Ermeni halkının Hint-Avrupa halkı 

olduğunu, Van Gölü etrafındaki dağlık, iklimi sert ve tabiatı güzel bölgede 

yerleştiklerini ve MÖ 9. yüzyılda Ermeni halkının tarihindeki ilk krallık olan Urartu 

olarak bilinen bir medeniyet kurduklarını aktarmaktadır (Aşkanyan, 1986: 55-77).   

Aynı konuda King ve Hall (1907: 415-422) ve el-Mudevver (1982: 82-94) Mosis 

Horînî’ye atfen  



 

13 

“Urartular, Ermeni baba Hâyik’in soyundan gelen altıncı Ermeni Krallığı veya 

ailesidir. Ayrıca Ermenilerin ve Urartuluların boyları ve kafatasları aynıdır. İki 

halk da orta boyludur (Hatta kısa bile sayılır ve Ermeniler ortalama boyu 166 

cm’dir). Petrovski’nin bu konudaki çalışmasında, Âsur Kralı Nasır Pal’ın 

halkına ait kayalara oyulmuş Urartu resimleriyle Ermenilere ait resimleri ve 

buna ilaveten kıyafetleri ile adetlerini karşılaştırmış ve benzerlikleri ortaya 

koymuştur. Ermeniler Yunanca ve Süryanice harflerle yazmışlarsa da iki halkın 

dili Hint-Avrupa kökenli olup, çivi yazısı kullanmışlardır. Genel olarak 

denilebilir ki MÖ 7. yüzyılda Ermenilerin Urartu’ya gelişlerinden başlayarak 5. 

yüzyılın ortalarına kadar iki halk arasında kültürel, medeni ve sosyal yönlerden 

ortaya çıkan ortak kökenlerle sonuçlanan bir karışım olmuştur.” 

 şeklinde görüşler ortaya koymuştur. 

El-İmam’ın aktarımına göre (1999: 25) de Ermenilerin aslı hakkında farklı görüşler 

bulunmaktadır (Bournoutian, 1993, 1: 19-20). Bunların en ayrıntılısı Ermenistan 

olarak bilinen bölgeyi mesken edinen ve etnik kökenleri farklı olan yerleşimcilerin 

varlığını MÖ 7. yüzyılın ikinci yarısına kadar götürür. İki grupta incelenebilir: 

1- Urartu olarak bilinen ülkede ikamet eden Kafkas Ermenileri (Armeno-

Caucasian Race) (Lang, 1980: 39)  

2- Hint-Avrupa aslından gelen Balkan göçmenleri (Indo-Europeans): İliryalı 

grupların baskısı altında bölgeye göç edenler. Hurriler, Musehiler, Hayasalar, 

Seythianlar, Armenaganlar vb. (Saharouni, 1974: 72-73).  

Ermeni öncesindeki Urartu krallığı, milattan önce 9. yüzyıldan 6. yüzyılın başlarına 

kadar gelişen yerel kabilelerden ibaret bir oluşumdur. Yakın Doğu’ya hükmetmek için 

Asurlar ile kıyasıya rekabet etmişlerdir. Asurlular bu krallığa “Muhtemelen Ararat 

Dağı ile ilgili olarak Urartu” adını verdiler. Van Gölü kıyısında bulunan Van şehri bu 

krallığın başkentiydi. (el-İmam, 1999: 47). 

Göçmenler Urartu ülkesini işgal ettiler ve kendi otoritelerini kabul ettirdiler. 

Başlangıçta her unsur kendi kimliğini taşırken zamanla tek bir potada eridiler. 

Urartular tarımsal karakterleriyle buna katkı sağlarken, göçmenler ise yüksek oranda 

örgütün temellerine dayanan dilleri ve sosyal yapıları ile katkı sağlamışlardır. Böylece 

tüm bu unsurlar savaşçı bir karakter kazanmıştır (Saharouni, 1974: 72-73’ten Akt. el-

İmam, 1999: 25).  

Din bilimcilere göre Ermeniler; %53 Kafkas Ermeni (Armeno- Caucasian), %22 

Arnavut (Alpina), %10 Kuzey (İcephalous Races), %9 Dinari (Dinaric) ve %6 diğer 

unsurlardan oluşan karışık bir oluşumdur (Saharouni, 1974: 72-73’ten Akt. el-İmam, 



 

14 

1999: 26). Karşılaştırmalı dil bilimciler de Ermeni dilinde Tırakyaca, Firikçe, Arice, 

Yunanca, Farsça, Süryanice ve Urartuca izlerinin varlığını vurgulamışlardır. Bütün 

bunlar Ermenilerin çeşitli ırkların karışımı olduğunu göstermektedir (Greppin, 1986: 

173’ten Akt. el-İmam, 1999: 26). 

Ermeniler dünyanın en az karışan ırklarından sayılmaktadır. Ermeni halkının oluşumu 

uzun bir zaman dilimine yayılmaz. Ayrıca Ermenistan aşılmaz doğal bir sınırla coğrafi 

olarak dış dünyadan soyutlanmıştır. Ermenilerin dinî olarak ayrışması ve çoğunlukla 

kendi aralarında evlilik yapmaları en az karışmaları konusunu desteklemektedir 

(Abeghian, 1949, 2: 4’ten Akt. el-İmam, 1999: 26). 

El-İmam (1999: 26) Ermenilerin oluşumu ve kökeni ile ilgili şu bilgileri de aktarmıştır: 

“Oluşan yeni halk, kendilerini Hay (Hai) ve yeni ülkelerini de Hayastan olarak 

adlandırmışlardır. Hay ismi, Ermeni halkı içerisinde büyük bir oranı teşkil eden 

Hayasa kabilesinden gelmektedir. Bu kelime de ‘Pati’ veya ‘Khati’ kelimesinden 

türemiştir. Bu da Hititlerin millî bir ismidir. Manası ise ‘reis’ ya da ‘emir’ dir.” 

(Nalbandian, 1971, 24: 26-31). Perslerin Hayastan bölgesi olarak adlandırdıkları 

Ermenia ismine gelince “Armenagan” kabilesinin isminden türemiş olabilir. Bu 

kelime onların vasıtasıyla “Armenioi” şeklinde Yunancaya (Lang, 1988: 

41/Uluslararası Ansiklopedi, 1981, 2:37), oradan da tüm dünya dillerine geçmiştir 

(Abeghian, 1949, 2: 4). Ayrıca el-İmam (1999: 48) dipnotta Pati-Peter-Hair dönüşümü 

ile Karastan olmuştur. Bu da Ermenicede kayalık-taşlık ülke yani dağlık ülke anlamına 

gelmektedir. 

Memiş de bu konuyla ilgili  

“Şu noktayı da açıklığa kavuşturmakta fayda görüyoruz: Ermeniler, 

kendilerinden önce bu topraklar üzerinde oturmuş olan Urartuları (MÖ 9-6. 

yüzyıllar arası) ataları olarak göstermeye ve dolayısıyla bölgenin gerçek sahibi 

olduklarını ispat etmeye çalışmaktadırlar. Hâlbuki yapılan filolojik tetkikler, 

Ermenilerin kullandığı dilin, Hint-Avrupa kökenli dillerden olduğunu, açık ve 

net bir biçimde ortaya koymuştur. Buna karşılık Urartuların dili, MÖ 3. binyılda 

Doğu Anadolu’nun hemen hemen tamamı ile Güneydoğu Anadolu’nun bir 

bölümünde oturan ve bilim adamları tarafından Proto-Türkler oldukları ileri 

sürülen Huri kavminin diliyle akraba olup, Asya kökenli dillerdendir. O halde, 

Ermenilerin böyle bir iddiada bulunmaları, tamamıyla yersiz ve yanlıştır. Çünkü 

filolojik açıdan, böyle bir görüşün haklılığına asla imkân yoktur. Eğer Urartulara 

mutlaka bir akraba aranıyorsa, Filolojik açıdan, bu akrabalığa en layık olanlar 

Türklerdir.”  

şeklindeki ifadesi ile Azazyan’ın tezini reddetmektedir. (Memiş, 2005: 4). (Memiş, 



 

15 

1988: 46). 

Ermeni dili, Hint-Avrupa grubu içinde bir daldır. Ancak fonetik ve bazı gramer 

konularında Kafkas dilleriyle ortak yönleri bulunmaktadır. Ermeni dili iki ana lehçeye 

ayrılmıştır: Rusya ve İran Ermenileri tarafından konuşulan ve Ermenistan 

Cumhuriyeti’nin resmî dili olan doğu lehçesi, Türkiye, Ortadoğu’nun bazı bölgeleri ve 

Avrupa’daki Ermeni toplulukları tarafından konuşulan batı lehçesi. (el-İmam, 1999: 

47-48).  

Ermeniler nadiren devlet oldular. Buna Dikranacred’i başkent yapan Büyük Dikran’ın 

(MÖ 95-55) yönetiminde ulaştılar. Büyük Dikran Ermeni emirleri (Nakharars) 

yönetimi altında toplayarak Roma’ya meydan okudu. Kendisini “Krallar Kralı” olarak 

adlandırarak soykırıma gelen Roma ordularını hezimete uğrattı ve sınırlarını Hazar 

Denizi’nden Akdeniz’e kadar genişletti. Böylece Antakya’daki Selyuki tahtına oturdu. 

Ancak Romalı komutanlar Luklulus ve Bumbay tarafından imparatorluğu 

sonlandırılınca, ülkesi bir Roma sancağı oldu (Bournoutian, 1993, 1: 42-49’dan Akt. 

el-İmam, 1999: 26-27). 

Ermenistan, antik ve orta çağ dünyasının en önemli ve en sevilen stratejik 

geçişlerinden birinde yer aldığından Medler, Persler, Yunanlılar, Romalılar, 

Bizanslılar, Selçuklular, Moğollar, Tatarlar ve Türkler tarafından işgale uğradı. Tüm 

bu istila ve işgallere rağmen Ermeniler, hayatta kalmayı ve kendine özgü kültür 

oluşturmayı başardılar. (Azazyan, 1993: 14). 

Kral Büyük Dikran (MÖ 95-55) döneminde Ortadoğu’nun en güçlü ülkelerinden biri 

olan Ermenistan, (MÖ 89-85) yıllarında Persleri bozguna uğrattı ve İran Şahı’nın 

“Şahinşah” yani “Krallar Kralı” ünvanını kendisine bırakmaya mecbur etmiştir. 

Böylece İran’ın Mezopotamya’daki hâkimiyeti son bulmuş, Hadyab Kralı Adiyaben, 

Korduk Kralı Korduk ve Azerbaycan Kralı Atrpatakan gibi o zamana kadar Perslerin 

hâkimiyetinde olan birçok devletin kralı Kral Büyük Dikran’a boyun eğmiştir. Tarihçi 

Abyanus, Mısır sınırlarına kadar tüm Ortadoğu bölgesinin Kral Büyük Dikran’a 

bağlandığını ve Büyük Dikran’ın Suriye’de Türkiye’de bugün “Diyarbakır” olarak 

bilinen Ermeni toprakları sınırında bir şehir kurduğunu doğrulamıştır. (İsrail, 2017: 

52) 

Genel olarak heykel, resim ve mimaride açıkça görülen çeşitli ve gelişmiş bir Ermeni 



 

16 

kültürü ortaya çıktı. Sanatsal etkinlikleri genellikle ulusal bağımsızlığı veya yarı 

bağımsızlığı ifade ediyordu. Ermeni yazarlar, yabancı yönetimden son derece 

huzursuz olan Ermeniler arasında ulusal bilincin uyandırılması için de büyük çaba sarf 

ettiler. (Yeni Britannica Ansiklopedisi, 1974: 525’ten Akt. el-İmam, 1999: 29-30). 

El-İmam (1999: 30) Ermenilerin tarihî serüveni ve bazı özellikleri ile ilgili de şunları 

aktarmaktadır: “Tarihî olarak sabittir ki Ermeniler dillerini, dinlerini, geleneklerini, 

kimliklerini ve millî varlıklarını korumak için sürekli mücadele etmek zorunda 

kaldıkları bölgeye hâkim büyük güçlerin yönetimi altına girdiler. Bu çekişmeler birlik 

olmalarına ve müstakil bir devlet kurmalarına fırsat vermedi. Ermeniler coğrafi, 

ekonomik ve siyasi şartlar sebebiyle bir yerden diğerine göç etmek zorunda kaldılar 

ve dünyanın her yerinde dağınık topluluklar oluşturdular.” (Sonyel, 1987: 3). Bu 

yüzden gerçek anlamıyla “sürgündeki millet” olarak adlandırıldılar. Buna rağmen 

Ermeniler, ana vatanlarıyla bağlantılarını koparmadılar. Hatta bolluk içinde yaşayan 

bir Ermeni bile her zaman çifte başlı Ararat Dağı’nın zirvesine özlem duydu. Ana 

vatanla olan bu duygusal bağ, kaderlerinin götürdüğü yabancı toplumlar içerisinde 

erimelerine engel oldu. Böylece Ermenilerin hayatı ırklarını devam ettirme ve sosyal 

korunma ile ön plana çıkmıştır (Lang, 1988: 42). Osmanlılar Ermenistan’ı istila edip 

hükmü altına alınca yaklaşık beş yüzyıl Ermenilerin bunu yaptıkları açıkça 

görülmektedir.   

Ermeni halkı, Selçuklu Türklerinin (MS 1064-1220), daha sonra Moğol ve Tatarların 

(MS 1220-1468) istilalarına kadar birkaç yüzyıl boyunca varlıklarını korudular. 

Nihayet Kilikya’daki son Ermeni krallığı MS 14. yüzyılın sonlarında yıkıldı (MS 

1375). MS 1473 yılında, Fatih Sultan Mehmet ikinci Tatar Devleti’ne son verince 

Ermenistan Osmanlı egemenliği altına girdi. (Azazyan, 1993: 14). 

İran ile Osmanlı Devleti arasında sürekli savaş olması Ermenistan’ın bölünmesine 

sebep oldu. Bitlis, Erzurum, Van, Elâzığ (Harput), Diyarbakır ve Sivas’ın bir bölümü 

Osmanlı Ermenistan’ı, Arakis (Er-res – Ers – Et-ters) nehrinin batı ve doğu yakalarına 

uzanan bölge, Yerivan, Nahçivan, İçmiyadzin (Ermenilerin Ruhani merkezi) ve Ararat 

Dağı İran Ermenistan’ı olarak adlandırıldı. Buraları Ruslar 1828’den itibaren işgal 

etmişlerdi (Ḥâfıẓ, 1986: 172-180’den Akt. el-İmam, 1999: 31). 

Azazyan (1993: 15-16) Ermeni göçleri ile ilgili şunları ifade etmektedir: 



 

17 

 “Tarih boyunca aralıksız süren savaş ve istilalar ve bunların olumsuz sonuçları, 

Ermenistan ve Ermeni halkı üzerinde yıkıcı bir etki yarattı. Bu etkilerin en 

önemlisi tarih boyunca gerçekleşen toplu göçlerdir. Orta Çağ’da Ermeniler yirmi 

beşten fazla bölgeye dağılmıştır. Bu toplu göçler ve dağılmaların bazıları Moğol 

dönemine kadar gider. Tuğrul Bey (1040-1050) ve Timurlenk’in (1393) 

saldırıları, Rus-İran savaşları (1580-1600) ve Rus-Türk savaşlarından (1878) 

sonra Muş, Erzurum, Yeriwan, Pasinler, Babars, Hunus ovaları, Arakis ve Dicle 

nehirlerinin vadileri gibi verimli ve geniş tarım alanlarında büyük kıtlıklar 

yaşanmıştır. Bizans’ın Ermenistan’daki kötü siyaseti de düzenli toplu göçlere 

neden olmuştur. Zira Ermeni yetiştirmesi Bizans İmparatorları tahtlarını 

korumak için bu göçleri teşvik ediyorlardı. Önemli zorunlu göçlerden söz etmek 

gerekirse; Pers Kralı 2. Şabur 364 yılında, Şah 1. Abbas 1604 ve 1605 yıllarında 

Ermenileri zorunlu göçe tabi tutmuşlardır.”. 

17. yüzyıla kadar Ermenistan Osmanlı-Pers, Rus-Pers (MS 1580- 1600) ve Osmanlı-

Rus (MS 1878) savaşları arasında kaldı ve Doğu Ermenistan, Rus Ermenistan’ı, Batı 

Ermenistan ve Türk Ermenistan’ı olmak üzere dörde bölündü. Böylece Ermeni 

meselesi, özellikle Batı ve Türk Ermenistan’ında yaşayan Ermeniler için uluslararası 

boyutlara taşınmaya başladı (Azazyan, 1993: 15). 

 Azazyan (1993: 16) el-Bostânî’den (1876, 3: 204) şu bilgileri aktarmıştır:  

“Osmanlı ordusu yaklaştığında Şah Abbas ordusuna Ermenilerin ülkesine 

geçirilmesini emretti. Bir nehre geldiklerinde yeterince su taşıtı bulamadılar. Bu 

yüzden asker halka yüzerek nehri geçmelerini emretti. Yüzme bilen kurtuldu, 

bilmeyenler ise boğuldu. Yaşlılar, kadınlar ve çocuklar bu olanlar nedeniyle 

titreyerek feryat ediyorlardı. Çoğu boğuldu. Hastaların iniltisi yürekleri 

yaralıyordu. İhmalden çoğu öldü. Bütün bunlar Şah’ın taş yürekliliğini 

arttırıyordu. Bu kötü olaydan sonra İsfahan’a ulaşanlara Şah bir kısmının orada 

kalmasını ve geriye kalanların başka yerlere gitmesini emretti. Boğulmaktan 12 

bin aile kurtulmuştu. Sonrasında Şah onlardan zulmü ve vergileri kaldırdı, iyi 

muamele etti ve ikramda bulundu. Başka yerlerdeki Ermenileri orada kalmak 

üzere İsfahan’a davet etti. Orada ismi Calfa olan bir bölge oluşturdu.”. 

Fransız iktisatçı Jack Safari’ye göre oraya göç eden Ermenilerin sayısı 30 bin aile idi. 

(Nâḳûs Ermînyâ, 1948: 509’dan Akt. Azazyan, 1993: 16).  

Azazyan (1993: 18-20) en eski Ermeni tarihi hakkında elimizde şüpheli ve kapsamlı 

olmayan bilgilerden başkası bulunmamaktadır, diyerek şunları aktarmıştır: “Tarihî 

kaynaklardaki bazı bilgilere göre tarih boyunca Ermenilerin askerî ve ticari nedenlerle 

Ermenistan dışında da varlıkları söz konusudur. 16. yüzyıl tarihçisi Ksenophon, 

Ermenilerin ticaretinin canlı olduğunu ve Hint Yolu’nu bildiklerini haber 

vermektedir.”. Tarihçi Heredot (1986: 409) da MÖ 480 yılında Ermeni ordusunun Pers 

ordusuna yardım ettiğini, Fırat Nehri boyunca (1986: 80) Babil’e emtia nakli yaparak 

uluslararası ticarete katıldıklarını belirtmekte el-Boyacıyan da (1941, 1:101-102) bunu 



 

18 

desteklemektedir. Curtius Rûfus da (1664: 3: 2,6) Abrahamyan’dan nakille (1964, 1: 

18 -1985: 38) MÖ 331 yılında Makedonyalı İskender’in öldürülmesi esnasında Ermeni 

Ordusu’nun Pers Kralı 3. Darius’un (MÖ 336-330) ordusuna yardım ettiğini haber 

vermektedir. Tarihî deliller Mısır ve Kuzey Afrika’da Ermeni askerlerinin varlığını 

ortaya koymaktadır. Estraboun’a göre Seleukos İmparatorluğu’nun (MÖ 305-64) 

ordusunda Ermeni birlikler ve Seleukos İmparatorluğu’nun başkenti Antakya’da da 

Ermeni halkı bulunmaktaydı (Abrahamyan, 1964, 1: 18-19 / el-Boyacıyan, 1941, 1: 

105). Görevini tamamlayan bu askerî birlikler, çoğunlukla Ermenistan’a dönmekle 

birlikte Akmînî döneminde (MÖ 559-330) tüccar ve zanaatkârlardan oluşan küçük bir 

Ermeni topluluğunun İran’da kaldığı sanılmaktadır. Ermeni ve yabancı tarihçiler, 

Ermeni Artaşisyan (Artaksiad) Krallığı (MÖ 189-MS1) dönemine ait Ermeni Tarihi 

ile ilgili pek çok bilgi bulunduğundan söz etmektedirler. Ermeni kaynaklarına göre, bu 

tarihsel dönemde Ermenistan ve dışına göçler gerçekleşti. Yunan ve Roma tarihçileri 

(örneğin tarihçi Estraban), 2. Dikran (MÖ 95- 55) ve onun ardından 2. Ardakast (MÖ 

55-34) tarafından askerî amaçlı Mezopotamya, Kapadokya ve diğer bölgeler olmak 

üzere Ermenistan’a göçler gerçekleştirmişlerdir (Abrahamyan, 1964, 1: 19-20). 2. 

Dikran (MÖ 84-64) da Filistin hudutlarına kadar uzandı (Ḥâfıẓ, 1986: 31) Böylece 

Ermeni halkı güneye doğru yayılmaya başladı. Süryani, Ermeni ve Yunan kaynakları 

Ermenilerin Suriye, Akdeniz’in doğusu ve Mezopotamya bölgelerine hicretinden 

bahsetmektedir. Kuzeyde ise Ermeniler; Gürcüler, Ağvanlar ve Punt sakinleri ile ilişki 

içindeydiler. Ayrıca Ermenilerin Hazar Denizi havzasında yaşayan halklarla ticari 

ilişkileri vardı. Bu ilişkiler Ermenilerin Hristiyan olmasıyla gelişti. Ermeni Artaşisyan 

(Artaksiad) Krallığının sona ermesinden sonra Ermenistan, Ermenistan’ı zayıflatmayı 

ve halkını bu bölgede bitirmeyi hedefleyen Roma-İran rekabetinin ortasında kaldı. 

Nihayet 387 yılında Ermenistan Roma ve Persler arasında bölündü. Belirtilen 

zayıflatma ve bölgeden dışlama politikası bu bölünmeden sonra açıkça görülmüştür. 

Bu durum Ermeni Tarihçi Yeğişe (33) tarafından Pers Kralı 2. Yazdegerd’in Ermeni 

lejyonerlere yaptığının aynısı olarak nitelenmektedir. Roma egemenliğindeki Batı 

Ermenistan askerlerinin durumu da bundan farklı olmamıştır. Ermenistan dışında 

Ermeni askerlerinin yanı sıra Ermeni rehineleri de vardı. Persler ve Romalılar, 

kendileri için sadık ve vefalı bir nesil oluşturarak Ermenistan üzerindeki 

hâkimiyetlerini güçlendirmek için seçkin Ermeni rehineleri saraylarında alıkoyma 

yoluna başvurdular (Abrahamyan, 1964, 1: 22). Roma, Antakya, Edessa (el-Reha), 



 

19 

İskenderiye ve Atina’da öğrenim gören, genel olarak Ermenistan’daki Ermeni 

kültürünü geliştirmede büyük rol oynayan Ermeni öğrenciler hakkında ilginç tarihî 

bilgiler bulunmaktadır. Ancak, bazıları okudukları ülkelerde kaldılar ve geleceğin 

kültürlerinde en parlak yıldızlardan oldular. Buna örnek olarak; MÖ birinci yüzyılda 

Romalı komutan Lugollos tarafından Ermenistan’dan Roma’ya götürülerek köle 

edilen ve orada yerleşen “Dairan Haykazen”, MS dördüncü yüzyılda Atina’ya yerleşen 

ve Yunan tarihinde “Bervirisisus” olarak bilinen “Barvir Haykazen” ve MS 5. yüzyılda 

Antakya’da yaşayan şair ve filozof “Givont Haykazen” gibi şahsiyetleri 

söyleyebiliriz.” (Abrahamyan, 1964, 1: 23-24).  

İlk toplu Ermeni göçü, İran’daki Sasani (MS 224-642) yönetiminde gerçekleşmiştir. 

Tarihî ilk bilgiler çok sayıda Ermeni esirin Pers Kralı I. Ardashir (MS 224-240) 

tarafından -muhtemelen MS 228- Pers Ülkesine götürüldüğünü ifade eder. Bu olay 

Ermeni tarihçi Akatankigos tarafından da belirtilmiştir (Akatankigos, 32-33’ten Akt. 

Azazyan, 1993: 20-21). 

Ermeni Tarihçi Bafestos Bizant Sasanilerin MS dördüncü yüzyılda Ermenilerin ikinci 

kez tehcire tabi tutulduklarını belirtmektedir. Pers Kralı II. Şabur (MS 309-379), 

Ermeni Kralı II. Arşak (MS 351-367) için bir komplo kurduktan sonra MS 364 yılında 

Ermenistan’a saldırdı ve ülkeyi yerle bir etti. Daha sonra Ardaşad, Vagarşabad, 

Yeruntaşad, Nahçivan, Dikranakirt ve diğer Ermeni şehirlerinden çok sayıda Ermeni 

esiri önüne katarak Pers diyarına geri döndü (Bizant, 214-225). Bu bilgiler Ermeni 

Tarihçi Mosis Ḫorinatsi (1981: 351) tarafından da teyit edilmiştir. 

Ermeniler, Miladi 4. asrın sonlarında batıya, özellikle de Bizans’a yöneldiler. Bu toplu 

göç dalgası Miladi 13. asra kadar sürdü. Ermeni göçmenler, Bizans İmparatorluğu’nun 

hayatının birçok alanında dikkate değer bir rol oynayan Ermeni nesillerini oluşturdu. 

Tarihî kaynaklar Bizans İmparatorluğunda Ermeni kökenli 30 imparator, yüzlerce 

askerî komutan ve birçok Ermeni birliklerinden bahsetmektedir. Ayrıca hem Ermeni 

hem de Bizanslı tarihçiler, Bizans İmparatorluğu’ndaki Ermeni nesillerinden birçok 

bilgi aktarmaktadır (Abrahamyan, 1964, 1: 30-33’ten Akt. Azazyan, 1993: 21). 

Hiç kuşkusuz, Ermenistan’da hüküm süren siyasi koşullar bu göçlerin en önemli 

nedenleri arasındaydı. Ancak Ermenilerin kendi iradeleriyle yaptıkları bu göçlere bir 

yandan Kuzey sınırlarını korumak bir yandan da Ermenistan’ın asıl sakinlerini 



 

20 

bölgeden uzaklaştırmak ve oradaki karşıt güçleri zayıflatmak için Bizans 

İmparatorluğu tarafından uygulanan Trakya ve Makedonya yönündeki zorunlu göçler 

eşlik etmiştir. Tarihî kaynaklar bu tür zorunlu göçlerden bahsetmektedir (Abrahamyan, 

1964, 1: 35-36’dan Akt. Azazyan, 1993: 21). 

Böylece Ermeni halkı, Ermenistan dışına doğru yayıldı; Suriye, Kilikya, Kapadokya, 

Puntland, Konstantinopolis, Trakya, İtalya, Sicilya, Mısır, Kuzey Afrika ve Girit’te 

Ermeni topluluklarını oluşturdu (Abrahamyan, 1964, 1: 41’den Akt. Azazyan, 1993: 

22). 

Ermenistan, Sasani İmparatorluğu’nun (MS 224-642) yıkılmasından sonra Arap-

Bizans çatışmasına sahne oldu ve Ermenistan topraklarında sık sık savaşlar ve 

çatışmalar yaşandı. Bu nedenle Ermeni halkı barış ve güvenlik arayışıyla batıya 

yöneldi. Arapların Ermenistan’ı fethinden sonra da Arap yönetimi Ermeni halkına dinî 

ibadet özgürlüğü tanımasına rağmen, Bizans’a yönelik Ermeni göçleri trajik bir şekilde 

devam etti (Abrahamyan, 1964, 1: 47-48’den Akt. Azazyan, 1993: 22). 

860 yılından itibaren Arap-Bizans çatışmasının yeni bir aşaması başladı ve Bizans’ın 

Küçük Asya üzerindeki hâkimiyeti ile sona erdi. Bizanslılar, Ermeni halkını sınır 

bölgelerinde yaşamak üzere göçe teşvik etti (Abrahamyan, 1964, 1: 53’ten Akt. 

Azazyan, 1993: 22). 

Selçuklu Türkleri Ermenistan sınırlarında göründüklerinde, Bizans Ermenistan’ı yerli 

halkından tahliye etme politikasına devam etti ve işgalcilerin baskısından kaçmak için 

Bizans’a ardı ardına büyük göç dalgaları oluştu. Bizans İmparatorluğu’nun baskısı 

altındaki Ermeni yöneticiler, Bizans İmparatorluğu’nun çeşitli bölgelerindeki mülkler 

ve topraklar karşılığında Ermenistan’daki mülklerini ve topraklarını onlara bıraktılar. 

Bizans’a arka arkaya gelen bu göçler, Ermenilerin ve Ermeni halkının en büyük tarihî 

felaketlerindendir (Abrahamyan, 1964, 1: 70’ten Akt. Azazyan, 1993: 22). 

Selçuklu Türklerinin (MS 1064-1220) ve daha sonra Tatar Moğolların (MS 1220-

1468) istilaları ile Ermenistan tarihinde yeni bir yıkım ve soykırım sayfası başlamış ve 

dört yüzyıl boyunca Kapadokya, Mezopotamya, Pers Ülkesi, Kilikya, Gürcistan ve 

oradan da Bulgaristan, Rusya ve diğer bölgelere toplu göçler eşlik etmiştir. Öte yandan 

işgalciler doğudaki ülkelerine çok sayıda Ermeni esir götürmüşlerdir. (Abrahamyan, 

1964, 1: 75’ten Akt. Azazyan, 1993: 22-23). 



 

21 

Geriye kalan Ermeniler siyasi bağımsızlıklarını yeniden tesis etmek üzere Kilikya 

şehirlerine ve Suriye’nin kuzeyine sığındılar. Onların çabaları başarıyla sonuçlandı ve 

Kilikya’da Ermeni Krallığı (MS 1080-1375) kuruldu. Böylece Bizans 

İmparatorluğu’na dağılmış küçük Ermeni toplulukları yeni krallıkta toplandı ve MS 

1375’te Memlük ve Tatar saldırılarıyla çökünceye kadar varlığını korudu (Azazyan, 

1993: 23). 

Salih (1990: 4-5), Ermeni bölgeleri işgalleri ve göçlerle ilgili şunları aktarmıştır: “16. 

yüzyılda başlayan Osmanlı-İran rekabet ve çatışmaları neticesinde Ermeniler ilk önce 

Uzak Doğu’ya Hindistan, Çin ve Afrika’ya göç ederek ticaret, bankacılık ve el 

zanaatlarıyla iştigal etmişlerdir.” (Compton Ansiklopedisi, 1984: 628). 19. yüzyılda 

Rusya, imparatorluğuna yeni topraklar katmak için güneye doğru genişlemeye 

başlamış, 1828’de daha sonra “Rus Ermenistanı” olarak adlandırılan toprakları 

İran’dan almıştır. Rus-Türk savaşının sona ermesinden sonra (1877-1878) Rusya, 

savaşı izleyen Ayastefanos Antlaşması hükümleri uyarınca Türk Ermenistan’ının bir 

kısmını ele geçirmiştir (Yeni Britannica, 1985: 565). Türk Ermenistan’ındaki geriye 

kalan Ermeniler, bağımsızlıklarını yeniden kazanma hedefiyle gizli devrimci gruplar 

oluşturmaya başladılar. Türk hükümeti, bağımsızlık hayallerinden uzaklaştırmak için 

işgal altındaki Ermeni topraklarına bedevi Kürtlerin yerleştirilmesine yardım etmiştir. 

Bu, Kürtlerin Osmanlı yetkililerinin yardımıyla 1894, 1895, 1896 ve 1909 yıllarında 

Ermeni ve Mısır kaynaklarının “zulüm” olarak tanımladığı toplu katliamlar 

düzenlemelerine yol açmış ve Ermenilerin ikinci göçüne neden olmuştur (Ahmaryan, 

59-60 / Ḥâfıẓ, 203).  

Ermeni halkının tarihî yürüyüşü devam etti ve 1915’teki büyük katliamdan sonra 

Ermeni diasporaları oluştu. Bugün Ermeniler tüm dünyaya yayılmış durumdalar ve 

özellikle Ermeni sığınmacılara güvenli bir sığınak olan Arap ülkelerinde büyük ve 

örgütlü topluluklar oluşturuyorlar. Buna şaşmamak lazım. Çünkü Arap-Ermeni 

ilişkileri tarihin kendisi kadar eskidir (Azazyan, 1993: 23). 

Ermeniler iki bin yılı aşkın kadim bir mirasa sahip dinî bir kurum olan Ermeni Kilisesi 

sayesinde, diasporadaki Ermenilerle iletişim kurabilmiş; dillerini, miraslarını, 

kültürlerini, gelenek ve göreneklerini koruyabilmişlerdir. Günümüzde de hâlâ hızlı 

iletişim araçlarının ilerlemesindeki bilimsel devrimin ışığında telefon, internet, 

Facebook veya Twitter aracılığıyla bunu sürdürmektedirler. Ermeniler, kendilerini 



 

22 

sömürgeleştiren ya da yerleştikleri toplumlarda asimile olmamaları ile ayırt 

edilmişlerdir. Diaspora ülkelerine uyum sağlama yetenekleriyle adından söz ettiren 

Ermeniler, bu ülkelerde iz bırakarak kendilerine topluluklar oluşturmuşlardır (İsrail, 

2017: 12). 

2.2. Ermenilerde Din 

Büyük Dikran MÖ 89-85 yıllarında Persleri bozguna uğrattığında Ermenistan’da 

pagan tapınakları yaygındı. Hepsi Pers kökenli olan, güneşle simgelenen “Armasid” 

yaratıcı tanrı ve su ile simgelenen “Anahid” yaşam tanrıçası gibi tanrılara tapıyorlardı 

(İsrail, 2017: 52). 

El-İmam (1999: 49) dipnotta Ermenilerin Asur ve İran etkisiyle Hristiyan olmadan 

önce güneşe, aya ve Ahura Mazda, Vanador, Mihre, Dre, Vahakne, Nane, Venüs ve 

Anahide gibi putlara taptıklarını belirtimiştir. Ermenilerin Hristiyan olma süreciyle 

ilgili de şu bilgileri vermiştir: “Ermeniler Kral 3. Dirtad (286-320) (Bournoution, 

1993: 53-65) Aziz Krikor el- Münevver [Saint Krikor The Illuminator (Lousavorich)] 

eliyle (Sarafian, 1959: 63-66) Hristiyan olunca takriben Miladi 300 yılında 

Ermenistan’ın resmî dini Hristiyanlık olmuştur (Hastings, 1985: 793-801). Böylece 

resmî olarak en önce Hristiyan olan devlet olmuşlardır (Kirnez, 1999: 141-146).” 

Ermenistan, Roma ve Pers imparatorlukları tarafından paylaşıldığı MÖ 1. yüzyılda 

liderliğini kaybetti. Ermeni Devleti dördüncü yüzyılın başlarında (MS 301) 

Hristiyanlığı resmî din olarak ilan eden dünyanın ilk ülkesi oldu ve bu yüzden zulme 

maruz kaldılar. Ancak Ermeni dili ve Hristiyan kilisesinin bir arada tuttuğu dağlık 

yurtlarına bağlı kaldılar (Azazyan, 1993: 14). 

Ermenistan 313 yılındaki İmparator I. Konstantin (MS 272-373) tarafından yayınlanan 

“Hristiyanlığa geçenlere uygulanan cezaların kaldırılmasını” şart koşarak 

Hristiyanlara yönelik zulüm dönemine son veren Milano Fermanı’nın 

yayınlanmasından önce 301 yılında ülke olarak Hristiyanlığı resmî din olarak 

tanımıştır (İsrail, 2017: 12). 

Ermenilerin Hristiyanlığa girmeleri onların tarihlerinin genel mecrasını çizmiş ve 

İranlılarla Zerdüştlerin hamileriyle çekişme içine koymuştur. 451 yılında İran Kralı 

Yezdecird Ermenistan’ı büyük bir fil ordusuyla işgal etmiş, Avarayir’de büyük bir 

savaş başlamış ve Ermeni Elçi Kilisesi’nin aziz konumunda gördüğü birçok Ermeni 



 

23 

şehit olmuştur. Sonunda İranlılar Ermenileri zorla Zerdüşt yapma planlarından 

vazgeçmişlerdir (Bournoution, 1993: 77-79’dan Akt. el-İmam, 1999: 29). 

MÖ 66 yılında Büyük Dikran Krallığı, Pompey liderliğindeki Roma ordusuna yenilmiş 

ve böylece MÖ 52 ile MS 428 yılları arasında Arşakuni hanedanından Ermeni krallar 

tarafından yönetilen Ermenistan, Roma İmparatorluğu’nun himayesi altına girmiştir. 

Eski Ahit’teki İncil, Cennet Bahçesi’ni Ermenistan’ın sınırları içine yerleştirdiği ve 

Nuh’un gemisini Ağrı Dağı’na demirlediği için Ermenistan’a özel bir yer vermektedir. 

Ararat veya Urartu halklarından gelen yardım çağrılarını peygamberlerin ağzından 

zikretmiştir. Yeni Ahit’te Ermenistan’dan söz edilmemektedir. Ancak orijinali 

kaybolup Ermenice çevirisi kaldığı için “Ermeni Bebeklik İncili” adı verilen apokrif 

bir İncil vardır. İçinde Beytüllahim mağarasında Çocuk İsa’yı ziyaret eden Kasbar, 

Melkun ve Bağdehsar isimli müneccimlerden bahsedilmektedir. Miladi birinci 

yüzyılın ilk yarısında, Mesih’in on iki havarisinden olan Aziz Tedavus ve Aziz 

Barthelomous Ermenistan’a gelmiştir. Aziz Tedavus, Romalı askerin İsa 

çarmıhtayken ölümünden emin olmak için böğrüne sapladığı kutsal mızrağı ve 

üzerinde İsa’nın yüzünün resmi bulunan kutsal mendili Ermenistan’a getirmiştir. Bu 

kutsallar Ermeni halkı tarafından huşu ve hürmetle kabul edilmiş, havarilerin 

çalışmaları öğrencileri tarafından tamamlanmış ve miladi ilk üç yüzyıl boyunca 

Ermenistan’da Hristiyanlık -gizlice- yayılmıştır. Bunu engellemek için yapılan 

zulümler hiçbir fayda vermemiş, aksine Hristiyanlığın tüm Ermeni şehirlerinde 

yayılmasında itici güç olmuştur. Aziz Barthelomous ise Tanrı’nın Annesi Kutsal 

Bakire’nin ahşap üzerine çizilmiş resmini getirmiştir. Güvenilir tarihî kaynaklarla 

desteklenen Ermeni Kilisesi geleneğine göre İsa’nın buyruğuna uygun olarak Aziz 

Tedavus 8 yıl ve Aziz Barthelomous 16 yıl vaaz etmiştir. Ermeni Kilisesi Ardaz’daki 

(Mako) Aziz Tedavus ile Agbak’taki (Vaspurakan) Aziz Barthelomous’un kabirlerini, 

inananların hac için gittikleri birer türbeye dönüştürmüştür. 2. yüzyılın sonunda 

Edessa (Urfa) şehrinden gelen Süryani misyonerler sayesinde Güney Ermenistan’da 

büyük bir Hristiyan topluluğunun oluştuğunu tarih kaynakları teyit etmektedir. 3. 

yüzyılda ise tarih kaynakları Doğu Kapadokya’da Mihrucan adlı Ermeni Piskopos’a 

dikkat çekmektedir. Böylece Ermeniler, Perslerden ayrılmaya başlamış ve Roma 

İmparatorluğu’na yönelmişlerdir. Bu durum da onları Mecusi zulmüne karşı 

savunmasız bırakmıştır. Kilise tarihçisi Kayserili Usabiyus 3. yüzyılın ikinci yarısında 

İskenderiye’nin önde gelen ve tanınmış simalarından biri olan İskenderiye piskoposu 



 

24 

Ermeni Mihrucan’ın adından bahsetmektedir. Kral III. Tridad Ermenistan’da iktidar 

olunca (239-326), Roma İmparatoru Dikledyanus (284-311) ile ittifak kurmuş ve 

Sasani Perslerini Ermenistan sınırlarından kovmayı başarmıştır. Kral; Yunanca 

“Grigoryus” olan Krikor (240-330) adında Ermeni bir genci hizmetine almış, Tanrıça 

Anahid’in bayram gününde kral ondan puta kurban sunmasını istemiş, ancak Krikor 

bunu reddederek kralın önünde Hristiyan inancını ilan etmiştir. Bunun üzerine kral 

hiddetlenerek onun on iki yıl kaldığı derin bir kuyuya atılmasını emretmiştir. Kral 

Tridad, Hristiyanlara karşı bir sefer başlatmış ve aynı anda karakterini değiştiren ve 

yüzünün hatlarını bile bozan korkunç bir hastalığa tutulmuştur. Bu hastalıktan ancak 

hizmetkârının kuyudan çıkarılmasını emredince kurtulmuş, yaptığından pişman olarak 

Hristiyanlığını ilan etmiştir. Krikor, 294 yılında “Katolik” lakaplı Ermenistan 

piskoposu olarak atandığı bugün Türkiye’de olan Kayseri Kapadokya’ya gitmiştir. 

Daha sonra, atanma törenlerini gerçekleştirmek ve misyonerlik işini tamamlamak için 

Kayserili bir piskoposla birlikte memleketine dönmüş, burada kralı, aile üyelerini, 

saray maiyetini ve inananları vaftiz etmiştir. Krikor dünyanın ilk katedralini inşa eden 

kişi olmuştur. Yerine 325’te İznik Ekümenik Konseyi’nde Ermeni Kilisesi’ni temsil 

eden oğlu Aristakis geçmiştir. Hristiyanlık dini 380 yılında İmparator I. Siyudusyus 

(347-395) döneminde resmî din olarak ilan edilmiştir. Miladi 4. yüzyılda başta Büyük 

Narsis olmak üzere birçok Ermeni din adamı meşhur olmuştur. Süryanice ve Yunanca 

okunan kutsal kitabın Ermeniceye tercüme edilebilmesi için 406 yılında Faramşabuh, 

Katolikos Sahak Bartif ve Rahip Misrop Maşdutes Ermeni alfabesini icat etmişlerdir 

(İsrail, 2017: 52-55). 

Ermeni Kilisesi, tüm milletlerin kiliseleri arasında seçkin bir konuma sahiptir. 

Ermenistan, 301 yılında, yani 313 yılındaki Milano Fermanı’nın yayınlanmasından 

önce, Hristiyanlığı resmî din olarak tanıyan dünyadaki ilk ülke olmuştur. Ermeni 

Kilisesi, 506’dan itibaren Kıpti Kilisesi ile aynı inancı paylaşan kiliselerden biri 

olmuştur. Ermeni Kilisesi, kilise kurumu içindeki karar alma sürecine katılımı ve göç 

edilen ülkelerdeki cemaatlerine olan hizmetleriyle ön plana çıkmıştır. Coğrafi şartlar, 

zulüm ve katliamlar sonucu zorunlu göç gibi çok sayıda göç akını nedeniyle Ermeni 

Kilisesi’nin rolü artmıştır. Diasporada en büyük Ermeni cemaati Mısır’da 

bulunmaktaydı ve Mısır Kilisesi Ermenilere ibadet etmeleri ve dinî ayinleri yapmaları 

için kapılarını açmış ve aralarındaki ilişkiler gelişmiştir. Ermeni Kilisesi birçok kilise 

ve manastır kurmuş, onları sembolleriyle süslemiştir. Vadi el-Natrun’daki Ermeni 



 

25 

Manastırı Mısır’daki Ermeni manastır ve kurumlarının eşsiz bir örneği olmuştur 

(İsrail, 2017: 51). 

Ermeni Kilisesi, 506 yılında Patrik Babkin’in önderliğinde Ermeni Piskoposlar Kutsal 

Meclisi toplandığında tam olarak teyit edilen tek bir inanç konusunda Kıpti Kilisesine 

katılmıştır. Mecliste 431 yılında 8 kanun çıkaran Efes Konsili’nin inancının 

tanınmasına, Nasturi öğretisinin ve 451’deki talihsiz Kalkedon Konseyi’nin 

eylemlerinin kınanmasına, her biri tüm dünya düzeyinde ilahiyat eğitiminde birer zirve 

olan 24 No’lu Patrik ve “Dinin Direği” olarak tanınan Papa I. Kyrollos (412-444) ve 

ondan önceki İsa’nın Havarisi Aziz Athanasius’un öğretilerinin tanınmasına karar 

verilmiştir. Böylece Ermeni Kilisesi, Kaldoni olmayan tek karaktere inanan Doğu 

Ortodoks Kiliseleri ailesine katılmıştır. Bu aile Suriye ve Hindistan’daki Ermeni ve 

Süryani (Yakobiye), Mısır ve Etiyopya’daki Kıpti Kiliselerinin tümünü 

kapsamaktadır. İki karakteri benimsemekte olan Kaldoni Doğu Kiliseleri ise 

Konstantinopolis, Yunanistan, Kudüs, Kıbrıs, Rusya, Romanya, Macaristan, Sırbistan, 

Mısır, Suriye, Lübnan, Amerika, Arnavutluk, Polonya, Çekoslovakya’daki Rum 

Ortodoks kiliselerini ve Sina’daki Saint Catherine Manastırı’nı içermektedir. 11. 

yüzyılın gelmesiyle, Ermeni Kilisesi ile İskenderiye Kilisesi arasındaki ortak inanç 

belgesi yenilenmiştir. Böylece Papa Nosu “67” olan Yüce Patrik II. Kyrollos (1078-

1092) döneminde 1080’de Mısır’daki Ermeni Kilisesi’nin ilk patriği Patrik Gregory 

ortaya çıkmış ve Kıptiler, Ermeniler, Süryaniler, Habeşliler ve Nubyalılar tarafından 

imzalanan ortak inanç belgesi ortaya koyulmuştur. Bu yakınlık ve birliktelik, Patrik 

Nosu “94” olan Papa 13. Yoannis, (1484-1524) zamanında Aziz Filobatir Merkuryus 

Ebu Sifin’in cesedinin Derb el-Bahr’daki (eski Mısır’da azizin adını taşıyan rahibeler 

için bir manastır) kilisesine nakledilmesi esnasında azizlerin bedenleri nakledilirken 

duanın birleştirilmesiyle doruk noktasına ulaştı (İsrail, 2017: 55-56). 

Ermeniler süratle Kayseri’deki kiliseden ayrıştılar ve Kutsal Kitap, dinî ayinler ve 

düzenleyici metotlar bahşedilen Süryanilerle güçlü ilişkiler kurdular. 5. yüzyılda Aziz 

Misrop millî alfabeyi oluşturup birçok kitabın çevirisini yapınca Süryani Kilisesinden 

ayrıldılar. Ermeni Kilisesi 506 yılındaki Divin Birliğinde Hz. İsa’nın iki karakteri 

(Dyophysite) olduğunu söyleyen (451) Khalkadone birliğinin kararını reddetmiş ve 

Monofizî (Monophysite)-Hz. İsa’nın tek karakteri olduğuna inanan- olmuşlardır. 

Gürcistan Kilisesi 7. yüzyılın başlarında Ermenilerden ayrılıp Ortodoks Yunan 



 

26 

Kilisesine katılınca Ermeniler kendilerini çoğu komşularında müstakil bir inanç üzere 

bulmuşlardır. Böylece kiliseleri resmî olarak “Ermeni Ortodoks Elçi Kilisesi” olarak 

tanınmıştır (Ormanian, 1955: 11-36’dan Akt. el-İmam, 1999: 27). 

Katolik Ermeni Kilisesi ise Katolik Roma Kilisesinin doğu üyesi sayılmaktadır. 12. 

yüzyılın başlarında Selçukluların önünden kaçarak Kilikya (Cilicia-Küçük 

Ermenistan) (1080-1375) ülkesini kuran bazı Ermeniler kurmuşlardır (Bournoution, 

1993: 117-131’den Akt. el-İmam, 1999: 28). 1375’te Kilikya Devleti’nin yıkılmasına 

rağmen Aziz Krikor Münevverin Kardeşleri Birliği olarak tanınan Ermeni Ruhbanlar, 

Dominiklerin (Dominicians) etkisiyle Katolik Ermeni Kilisesini kurmuşlardır. Ancak 

1740 yılında Katolik Başpiskopos Halepli Ermeni Abraham Ardziviyan Kilikya Sis’te 

Patrik seçilinceye kadar resmen ortaya çıkmamıştır (Ormanian, 1955: 67-70’ten Akt. 

el-İmam, 1999: 28). 

Ermeni Kilisesinin en yüksek başkanı Katolikos İçmiyadzin’de ikamet ediyordu. Ama 

bu tarih boyunca dinî ve siyasi sebeplerle birçok kez değişmiştir. 485-927 yılları 

arasında Devin’e ve yine Şirak ve Anideki Akdamar ve Arcina’ya naklolmuştur. 12 ve 

13. yüzyıllarda da Fırat kıyısındaki Herumcela’ya (Kal’atu’r-Rum) naklolmuştur. 

Sonra Sis’e -Küçük Ermenistan’ın Başkenti- dönmüş ve Katolikos 1375 yılında 

Memlük Devletinin hâkimiyetine girinceye kadar orada ikamet etmiştir. 1441 yılında 

Rahip Ciracus, İçmiyadzin’de Katolikos seçilince “Tüm Ermenilerin Katolikosu” 

ünvanını taşıyan Katolikoslar dönemi başladı. Katolik Ermeni Kilisesinin en yüksek 

başkanı genellikle Beyrut’ta ikamet etmiş ve “Katolik Ermeni Patriği ve Kilikya 

Katolikosu” ünvanını taşımıştır. Ayrıca daima “Baba” “Peter” ünvanını taşımaktadır 

(Yeni Britannica, 1974, 1:524’ten Akt. el-İmam, 1999: 28). 

Ermeniler sürekli Ermenistan dışında küçük topluluklar oluşturuyorlar, kilise de onları 

koruyordu. Nerde bir Ermeni yaşıyorsa kiliseye destek olmuş ve kötülüklerden 

esirgemiştir. Yüzyıllar boyu Ermenilerin kiliseye yakın durmalarından dolayı 

gördükleri kötü muamele ve zulümler onların varlıklarının temeli ve kurtuluş limanı 

olmuştur. Ermenilerin yabancılardan zulüm görmeleri kilisenin Ermeni toplumunu 

mutlak bir otorite ile yönetmesine sebep olmuştur (Poladian, 1958: 14’ten Akt. el-

İmam, 1999: 29). 

Ermenistan’ın Hristiyan olması, tarihinin genel akışını çizmiş ve onu Zerdüştlüğün 



 

27 

koruyucusu olan Perslerle karşı karşıya getirmiştir. 451 yılında Pers Kralı Yezdigirt, 

fil sürülerinin önderliğindeki büyük bir orduyla Ermenistan’a yürümüştür. İki taraf 

Ovarir’de karşılaşmış aralarında Apostolik Kilisesi’nin azizlerinin de bulunduğu 

birçok Ermeni şehit olmuştur. Sonunda Persler, Ermenileri zorla Zerdüştlüğe 

döndürme planlarından vazgeçmişlerdir (Bournoution, 1993: 77-79’den Akt. el-İmam, 

1999: 29). Ermenilerin Hristiyanlığı kabul etmesi, Yunan-İran karışımı bir Ermeni 

kültürü ortaya çıkardı. Bunu Aziz Misrop Maştutis’in (Sarafian, 1959: 87-89) miladi 

5. yüzyılda 38 harften oluşan ve Ermeni Dili’nin ihtiyaçlarını tamamen karşılayan millî 

alfabeyi keşfi beslemiştir (Seklemian, 1905: 39-45 ve Yeni Britanica, 1974, 1: 524’ten 

Akt. el-İmam, 1999: 29). Böylece Mukaddes Kitabı Ermeniceye tercüme eden 

mütercimler yetiştiren “Meliketu’t-tercemât” isimli bir okul kurulmuştur (Poladian, 

1958: 9-11’den Akt. el-İmam, 1999: 29). 

2.3. Arap-Ermeni İlişkileri 

Araplarla Ermenilerin temasları, yıllıklarda ve Ermeni tarihinde, MÖ ikinci yüzyılda 

Abkaryus adlı kralın günlerinde Er-Reha (Edessa) Krallığı’ndan bahsedilirken 

görülmektedir (el-Kâṭiʿ 2018: 2).  

Azazyan (1993: 26-27) Arap-Ermeni ilişkileri tarih kadar eskidir, diyerek şunları 

aktarmaktadır: “Ermeni Kralı II. Decran veya Büyük Decran, imparatorluğunun güney 

sınırlarını Filistin (MÖ 84-64) ile şekillendirdi. Ermeniler Suriye’de, Doğu Akdeniz 

kıyılarında (Finike kıyılarında) ve Mezopotamya’da yayıldılar. Tarihî kaynaklar, II. 

Decran Ordusu’nda Hazar Denizi’nden Karadeniz’e ve Pers sınırlarından Akdeniz’e 

uzanan geniş imparatorluğunun kurulmasında önemli rolü olan bir Arap birliğinin 

varlığından bahsetmektedir. Ayrıca II. Ardevest’in (MÖ 55-34) ordularında da bazı 

Arap taburlarının varlığından söz edilmektedir. Sonra askerî karakterli olan bu ilişkiler 

hızla gelişti ve iki yüzyıl boyunca Arap yönetimi Ermenistan üzerinde hâkim oldu (MS 

640-862). MS 8. yüzyılın başından itibaren başlayan Ermenistan’daki Abbasi 

Halifeliği sırasında Arap emirlikleri gelişti. En ünlüsü ise Mervan Emirliğidir (MS 

990-1096). Bu ilişkiler iki halkın tarihi boyunca devam etti ve ticaret de onları 

güçlendirmede aktif bir rol oynadı. Ermenistan doğu Akdeniz havzasında yer alan 

ülkelerle sürekli temas halinde olmuş ve Ermeni İmparatoru Büyük Dikran’ın hüküm 

sürdüğü günlerde (Abrahamyan, 1964, 1: 428), özellikle ticari kervanların geçişinden 

elde edilen gelirden dolayı uluslararası ticaretteki rolü artmıştır. Ermeni Arşakuniye 



 

28 

Krallığı (MS 66- 429) döneminde, Çin ipeği Karadeniz havzasına ulaşmış, Hindistan 

ve Küçük Asya’dan çeşitli ürünler Batı’ya ihraç edilmiş ve Batı, Ermenistan üzerinden 

Kafkasya, Hindistan, Çin ve Basra Körfezi’ne bağlanmıştır.” (el-Boyacıyan, 191955, 

2: 294-295). 

Tarih çeşitli politik, ekonomik ve kültürel yönleri kapsayan bu ilişkilerle ilgili birçok 

olay anlatmaktadır. Arap tarihçileri, gezginleri ve coğrafyacıları bununla ilgili çeşitli 

örnekler vermişlerdir. El-Iṣṭaḫrî (ö. 340/951-52’den sonra) “Mesâlik el-Memâlik”de, 

İbnu’l-Faḳîh (III-IV. /IX-X. yüzyıl) “Muḫtaṣar Kitâb el-Buldân”da, Ṭaberî (ö. 

310/923) “Târîḫ et-Ṭaberî”de, Makrîzî (ö. 845/1442) “el-Hıtat el- Makrîziyye”de Ebu 

el-Maḥasin b. Taġrî Berdî el-Atabekî (ö. 874/1470) “en-Nucûm ez-Ẓâhire”de vb. 

özellikle Ermeni Bakrahuniye Krallığı (MS 885-1071) ve Kilikya Ermeni Krallığı 

(MS 1080-1375) dönemindeki Ermenistan ve komşu ülkelerle ilişkileri hakkında 

değerli bilgiler aktarmışlardır. İbnu’l-Faḳîh (III-IV. /IX-X. yüzyıl), bize 

Ermenistan’daki doğal zenginlik hakkında bol miktarda bilgi sağlayan tek Arap 

referansıdır. Arap tarihçileri ve coğrafyacılarının eserleri, Arap hâkimiyetindeki 

Ermenistan’da uygulanan vergi türleri hakkında bilgi veren ana kaynaklardır. Taberî 

(ö. 310/923) ve Belaẕurî (ö. 279/892-93), Ermeni tarihçilerin Arapların Ermenistan 

fethiyle ilgili bilgilerini önemli ölçüde tamamlamaktadırlar. Tüm İslam diyarını gezen 

Arap tarihçi Yakubî (MS 897’de ölen) Ermenistan’ı ziyaret etmiş (Metz, 1957, 2:3’ten 

Akt. Azazyan, 1993: 27-28); siyasi, sosyal ve ekonomik koşullarına muttali olmuştur. 

Coğrafyasını ve oradaki yaşamın çeşitli yönlerini doğru bir şekilde tanımlamıştır. 

Tarihçi Yakut el-Ḥamevî (MS 1178-1229) de ek olarak madenlerinden, nehirlerinden, 

kalelerinden ve manastırlarından bahsetmiştir (Azazyan, 1993: 28). 

Arap-Ermeni ilişkilerine örnek olarak Zenobiya Krallığı, Palmyra Krallığı ve Ermeni 

Kralı III. Dartad (MS 252-278) arasındaki karşılıklı sağlam ilişkiler verilebilir. 

Zenobiya’nın oğlu Atenaturus, Ermenistan’ın güneybatı kesiminde 264-278 yıllarında 

hüküm süren bir krallık kurmuştur (Fercidyan, 1982, 1: 12’den Akt. Azazyan, 1993: 

28). 

Miladi beşinci yüzyılın başlarında (MS 406) Ermeni alfabesinin oluşturulması, 

Ermenistan’da çeviri ve telif döneminin başlamasıyla, Sina Yarımadası ve Kudüs’te 

Ermeni manastırları yayılmıştır. Kudüs ve Batı Şeria’nın bazı bölgelerinde Ermeni 

dilinde yazılmış, MS altıncı yüzyıla kadar uzanan bir dizi kitabe bulunmuştur 



 

29 

(Atikyan, 1985: 267’den Akt. Azazyan, 1993: 28). 

Halife Ömer İbnu’l- Ḫaṭṭâb (MS 634-644) Kudüs halkına aşağıdaki eman (güvence) 

yazısını vermiştir: 

 “Bismillahirrahmanirahim. Bu sözleşme Allah’ın kulu, müminlerin emiri 

Ömer’in İliya (Kudüs) halkına verdiği bir emandır. Onların canları, malları, 

kiliseleri, haçları, hastaları, sağlamları ve diğer dindaşları için verilen bir 

emandır. Buna göre onlar kilise inşa etmeyecekler fakat eski kiliselerine de 

dokunulmayacaktır. Kiliselerinin sayısı azaltılmayacak, sahalarına 

dokunulmayacak ve haçlarına karışılmayacaktır. Mallarına da 

dokunulmayacaktır. Dinleri konusunda zorlanmayacaklardır. Onlardan hiçbirine 

zarar da verilmeyecektir. İlya’da onlarla beraber hiçbir yahudi oturmayacaktır. 

Diğer şehir halkları gibi İliya halkı da cizye verecektir. Bu şehirden Rumları ve 

hırsızları çıkaracaklardır. Buradan çıkanlar gittikleri yere ulaşıncaya dek malları 

ve canları konusunda güven içinde olacaklardır. Onlar da tıpkı İliya halkı gibi 

cizye vereceklerdir. İliya halkından kim ki Rumlar gibi mallarını alıp çıkıp 

gitmek ister, kilise ve haçlarını da terk ederse onlar da yerlerine ulaşıncaya dek 

canları, kiliseleri ve haçları konusunda eman içinde olacaklardır. Buraya 

savaşmak için gelmiş olanlar isterlerse burada kalıp İliya halkının şartlarına tabi 

olurlar, isterlerse onlarla beraber çıkıp giderler. Halktan hasat zamanı gelinceye 

kadar bir şey alınmayacaktır. Bu anlaşmaya tabi olanlar, cizye verdikleri 

müddetçe Allah’ın, Rasulullah’ın, Halifelerin ve müminlerin zimmetindedirler. 

Halid b. Velid, Amr b. As, Abdurrahman b. Avf ve Muaviye b. Ebu Süfyan 

şahittir. Bu anlaşma H. 15 senesinde yazıldı.” (et-Ṭaberî, 3: 609’dan Akt. 

Azazyan, 1993: 28-29). 

Raşid Halifeler, Emeviler ve Abbasiler, Osmanlılar gelip padişahlarından biri onu 

kaldırana kadar bu ahdi sürdürdüler. Selahaddin Eyyûbî, Kudüs’ü MS 1187’de 

Haçlılardan geri aldığında, Hristiyanların ve Ermenilerin haklarını tanımış ve resmî 

bir kararname çıkartmıştır. (Azazyan, 1993: 29). 

Araplar Ermenistan’ı fethettiğinde (MS 640-642), Halife Ömer İbnu’l- Ḫaṭṭâb, Arap 

komutan Suraka b. Amr’ın eliyle Ermenistan sakinlerine şu güven mektubunu 

gönderdi:  

“Rahman ve Rahim olan Allah adına. Bu, Mü’minlerin Emiri Ömer İbnu’l- 

Ḫaṭṭâb’ın komutanı Suraka b. Amr’ın verdiği, Şehrbarâz ile Ermeniler ve 

Ermenistan sakinleri için emandır. Kendilerine, mallarına ve inançlarına eman 

verilmiştir. Zarara uğratılmayacak ve mallarına dokunulmayacaktır. Ermenistan, 

Derbent ve çevresindeki yerli ve yabancı halkın akınlara katılması, Valinin 

uygun gördüğü her türlü emri yerine getirmesi gerekir. Kime -akınlarda- ihtiyaç 

duyulmaz ve bu sebeple evinde kalırsa Azerbaycan halkı gibi cizye verir, 

rehberlik yapar ve tam bir gün konaklama imkânı sağlar. Şayet askere 

çağrılırlarsa bu durum onlardan bu mükellefiyetleri kaldırır. Yapmazlarsa -bu 

şartlara uymazlarsa- zorla yaptırılırlar. Abdurrahman b. Rebia, Selman b. Rebia 



 

30 

ve Bukeyr b. Abdullah şahittir. Merşi b. Mukrin yazdı ve şahit oldu.” (et-Ṭaberî, 

1963, 4: 156-157 ’dan Aktaran Azazyan, 1993: 29). 

Muaviye b. Ebî Süfyan, Arap Komutan Ḥabîb b. Mesleme eliyle Ermeni şehri Dübeyl 

veya Tafin halkına şu eman (güvence) beratını göndermiştir: “Rahman ve Rahim Allah 

adına, Ḥabîb b. Mesleme’nin getirdiği bu eman Dübeyl şehrinin Hristiyan, Mecusi ve 

Yahudileri içindir. Canlarınız, mallarınız, kiliseleriniz, ticaretiniz ve şehrinizin surları 

emniyetim altındadır. Vefalı olduğunuz, cizye ve haraç ödediğiniz sürece sizinle olan 

antlaşmaya vefa göstereceğiz. Allah şahittir ve O şahit olarak yeter. Ḥabîb b. Mesleme 

mühürledi.” (el-Belâzurî, 200’den Akt. Azazyan, 1993: 30). 

Ermeni tarihçi Sipiyus, Arap-Bizans çatışması sırasında Ermeni lider Theodore 

Rashdouni’nin Arapların yanında olduğunu ve onlarla MS 652’de Ermenistan’ın 

özerklik kazandığı ünlü barış antlaşmasını imzaladığını ifade eder (Ḥâfıẓ, 1986: 94 / 

Abrahamyan, 1985, 1: 692 / Topuzyan, 1986: 14’ten Akt. Azazyan, 1993: 30). Ermeni 

lider, Bizans İmparatoru Hiroculus’u yenmek için Arap ordularına yardım etti. 

Muaviye’nin daveti üzerine Şam’ı ziyaret ettiğinde büyük bir misafirperverlikle 

karşılandı (el-Mudevver, 1982: 479-480). 

Tarihî kaynaklar genel olarak Emevî Halifeliği (MS 661-750) ve özel olarak da Halife 

Muaviye b. Ebî Süfyan (MS 661-681) döneminde Arap-Ermeni ilişkilerinin güçlü 

olduğu konusunda ittifak etmişlerdir. İyi derecede Arapça bilen Ermeni hükümdar 

Prens Karikor Manikonian (MS 661-685) Ermeni Prensi Simbat ile Şam’ı ziyaret 

ettiğinde Halife Muaviye onu memnuniyetle karşılamış ve Ermenistan’ın ilk resmî 

hükümdarı olarak atamıştır (Fercidyan, 1982, 1: 12’den Akt. Azazyan, 1993: 30). 

Halife Abdulmelik b. Mervan zamanında (MS 685-705), bazı Ermeni prensleri (el-

Nakharar) MS 701 yılında Emevî Hilafet Devleti üzerine yürüyerek Arap ordusunu 

bozguna uğrattı. Halife Abdulmelik b. Mervan komutanları Muhammed b. Mervan ile 

Osman b. Velid’e intikam emri verdi. MS 703 yılında Ermeniler, Katolikos veya 

Ermeni Katolikosu III. Sahak Tsuraportsi (MS 677-703) ile halifeye itaatlerini, 

sadakatlerini ve cizye ödemeyi kabul ettiklerini bildiren bir mektup göndermeyi 

kararlaştırdılar (Ormanyan, 1952: 40’tan Akt. Azazyan, 1993: 30-31). Ermeni 

Katolikosunun Şam yolunda Harran’da öldüğü rivayet edilir. Vasiyetine üzerine 

mektup, Harran’a hızla ulaşan Muhammed b. Mervan’a verilmek üzere eline iliştirilir. 

Bu manzara karşısında derinden etkilenen Komutan Osman b. Velid Ermenilerin 



 

31 

affedildiğine dair cevabi bir mektup yazılmasını emreder ve onu ölmüş Katolikos’un 

eline yerleştirerek cenazesini Ermenilere iade eder (Azazyan, 1993: 31). 

Ermeni tarihçiler, Halife Ömer b. Abdülaziz döneminde (MS 717-720) Arap-Ermeni 

ilişkilerinin iyi olduğunu belirtirler. Ermeni tarihçi Kerakos Kantsaktesi Halife’nin 

çok tanınan, kültür ve takva sahibi Ermeni Katolikosu III. Hovhannes Utsentsi’yi (MS 

717-728) Şam’a davet ettiğini vurgulamaktadır. Halife onu krallar gibi karşıladı. Hatta 

“Şam böyle muhteşem bir karşılamayı daha önce hiç görmemişti.” denildi. Halife ve 

Katolikos arasında birçok görüşme gerçekleşti. Halife Ermeni Katolikos’un taleplerini 

kabul etti. Böylece Ermeni din adamlarının vergiden muaf tutulması ve Arap diyarında 

Ermenilere dinî ibadet özgürlüğü tanınması kararlaştırılarak Ermenilere manastır ve 

kilise kurma hakkı verildi (el-Mudevver, 1982: 480-481 / es-Seyyid, 1972: 89-90). 

Halife Hişam b. Abülmelik (MS 724-743) döneminde Ermeni ve Arap orduları ortak 

düşmanları olan Hazarları mağlup ettiler. Ermeni tarihçi Givont, Halife Şam ziyareti 

sırasında Ermenistan Kralı III. Aşut, el-Bagradouni’ye (MS 732-748) ikramda 

bulunduğunu, ziyaretten üç yıl önce askıya alınan yıllık yüz bin dirhem tutarındaki 

Ermeni vezir ve şövalyelerin maaşlarının tekrar ödenmesini emrettiğini ve bu miktarın 

düzenli olarak ödemeye devam ettiğini ifade etmektedir (Givonet, 1982: 95’ten Akt. 

Azazyan, 1993: 31). 

Abbasi Halifeliği (MS 750-1258) ve Halife Harun Reşid (MS 786-809) döneminde de 

Arap-Ermeni ilişkileri güçlü olmuştur. MS 806 yılında Halife, Ermeni Prensi IV. Aşut 

el-Bagradouni’yi (MS 806-826) Ermenistan hükümdarı olarak atamış ve bu yirmi yıl 

devam etmiştir. Yönetimi boyunca Halife Emîn (809-813) ve Halife Me’mun’a (MS 

813-833) sadık kalmıştır (Ḥâfıẓ, 1986: 120-121). 

Halife Mutevekkil (MS 847-861) döneminde Ermeniler önemli bir konuma sahiplerdi. 

Halifelik tahtını destekleyen ortak orduda çok sayıda Ermeni şövalyesi ve güçlü 

savaşçılar vardı. Ermeni Prensi IV. Aşut el-Bagradouni, halifenin en yakınlarından 

biriydi. Halife onu 861 yılında Emirler Emiri (MS 861-885) olarak atadı. O da 

Araplara büyük hizmetler sundu. Prens Aşut tebaasını ve yerel prensleri kendine 

çekmeyi başardı. Bu sebeple MS 885 yılında Halife Mu’temed (MS 870-892) onu Kral 

I. Büyük Aşut el-Bagradouni (MS 885-890) ünvanıyla Ermenistan kralı olarak atadı. 

Emirliğinde özgür olmasına rağmen, kendisine uygulanan cizyeyi düzenli olarak 



 

32 

ödüyordu ve yerel prensler, hükümdarlığı sırasında neredeyse tam bir bağımsızlık 

yaşıyordu (Ḥâfıẓ, 1986: 123). 

Et-Ṭaberî (1967, 9: 229), Halife Mütevekkil hakkında şunları aktarır: Seleme b. Saʿid 

Naṣrânî’den nakledildiğine göre Halife Mütevekkil Aşut b. Hamza el-Ermeni’yi 

öldürülmeden günler önce görünce rahatsız oldu ve hapisten çıkarılmasını emretti. “Ey 

Müminlerin Emiri, onun hizmetini beğenmiyor muydun?” dediler. Dedi ki: Evet, ama 

birkaç gece önce rüyamda onun üzerine bindiğimi gördüm. Bana baktı. Başı katır başı 

gibi olmuştu. Bana “Bizi ne kadar incitiyorsun! Bugünden sonra on beş senen kaldı.” 

dedi. Böylece on beş yıl daha Halifelik yapacağını söyledi. 

Ermeni Prensi Ebu’l-Ḥasen Ali b. Yahya Al-Ermeni, Abbasi Hilafet Devletinde Halife 

el-Muʿtasim (MS 833-842), el-Vâsiḳ (MS 842-847) ve el-Mutevekkil (M.S 847-861) 

dönemlerinde komuta merkezinde idi (et-Ṭaberî, 1967, 9: 191). Mısır iki kez (MS 841- 

843) ve (MS 847-848) Şam Hudut Sancağı ve 862 yılında Ermenistan Sancağı’nda 

yönetim görevini üstlendi (el-Maḳrîzî, 1998, 1: 312). Ebu’l-Meḥasin Yusuf b. Tagrî 

Berdî el-Atâbekî (1930, 2: 245) onun hakkında şunları söylemiştir: “O Ali b. Yahya 

Prens Ebu’l-Hasen el-Ermeni, Mısır Emirliğinin Veliahtı... Mısır topraklarına geldi ve 

Mısır’ın koşullarını yeniden düzenlemeye ve yolsuzluğu bastırmaya başladı.”. El-

Atâbekî (1930, 2: 278) şunları da ilave etmiştir: “Ali b. Yahya; cesur, girişken, cömert, 

pek övülen, savaşlar ve gerçekler hakkında bilgi sahibi, tertipçi, siyaset bilen ve 

özgeçmişi temiz Ermeni asıllı bir prensti. Vefatı hakkında Yâkût el-Ḥamevî (2: 441) 

Dicle Nehri hakkındaki konuşmasında şöyle der: “Daha sonra su yolları, havzalar ve 

diğer nehirler haricinde kalanlar sağlam bir vadi kadar büyük olmayan ilk vadi içine 

dökülür. O vadi Miyafarkin ile Amed arasında bir vadidir. Onun Helloris’ten çıktığı 

söylenir. Helloris ise Ermeni Ali’nin şehit olduğu yerdir. Ḥâfıẓ (1986: 104) da konuyla 

ilgili şu bilgileri vermektedir: “Prens Ebu’l-Hasen’in oğulları Komutan Hüseyin b. Ali 

b. Yahya el-Ermeni ve Komutan Muhammed b. Ali b. Yahya el-Ermeni de Abbasi 

Hilafet Devletine hizmet etmişlerdir. Bu birbirini takip eden el-Müste’in (862-855) ve 

el-Mu’temed (870-890) adlı Abbasi Halifelerinin dönemidir.” 

Arap tarihine giren Ermeni kadınlar arasında Halife el-Ḳaim Billah’ın (1031-1075) 

annesi (Ebu’l-Fida, 189) ve Halife el-Kâdir’in hanımı olan Bedru’d-Deca veya 

Ḳaṭru’n-Neda zikredilir. Abbasi Halifesi Muḳteda’nın (1075-1094) ve altı kralın 

annesi, Ermeni Vezir Bedreddin el-Cemâli’nin kızı ve Fatımi halifesi Mustaʿlî’nin 



 

33 

(1094-1102) hanımı Kurretu’l-Ayn veya Erguvan yine onlardandır. Ermeni Vezir 

Ṭalaiʿ b. Rizziḳ’in kızı ve Fatımi halifesi el-Âżid’in (1160-1171) karısı Ermeni 

kadınlardandır. Bazı kaynaklara göre Şeceretu’d-Durr Ermeni bir cariyedir (Ḥâfıẓ, 

1986: 104). 

2.3.1. İlmî ve Kültürel Faaliyetler 

Azazyan (1993: 33-35) ilmî ve kültürel Arap-Ermeni ilişkileri hakkında şu bilgileri 

aktarmıştır: “Ermeni-Arap ilişkileri, karşılıklı kültürel ilişkiler tarihidir ve Ermeni 

İmparator Büyük Dikran’a, Ermeni halkının fethettiği ülkelerin halklarıyla doğrudan 

temas kurduğu günlere kadar gitmektedir. Bunun delili Miladi 5. yüzyıldan önceki 

Ermenicede birçok Arapça kelime kökünün bulunmasıdır.” (Dadviyan, 1991: 31). 

Ayrıca bunlarla sınırlı olmamak üzere Orta Çağ Arap ve Ermeni felsefelerinin birçok 

ortak özelliğe sahip olduğundan söz edilebilir (el-Mevsûʿatu’s-Sûfyetiyyetu’l-

Ermeniyyetu, 1974, 1: 671). Arapçadan Ermeniceye ilk tercüme 1222’de 

tamamlanmıştır. Bu Sultan Khalef tarafından yazılan “Sultan Seyisyan ve Horasan” 

adlı rüya tabirleri içeren bir kitaptır (Merâyâtî, 1989: 137). Şu anda Sina 

Yarımadası’ndaki “Aziz Catherina Manastırı”nda, Ermeni tarihçi Akatankigos’un 

Yunancadan Arapçaya aktarılan kitabının tercümesi olan 1328-1329 yıllarında 

yazıldığına inanılan Arapça bir el yazması bulunmaktadır (Dadviyan, 1991: 29). 

Ermeni araştırmacı Ârâm Deyr Givontiyan tarafından incelenmiş ve 1968’de 

Erivan’da yayınlanmıştır. Ermeni bilim adamı Bunyat Sebastatsi’nin “Kitabu’t-Tıp” 

adlı 1630’da Arapçadan tercüme edilen eseri, Arap-Ermeni ilişkileri için bir başka 

delildir. Bilimsel ansiklopedi ile karakterize edilen Kusta b. Luka al-Ba’labekî (MS 

830-912 veya 923) dokuzuncu yüzyılın en önde gelen âlim ve tercümanlarındandır. 

Bazı tarihçiler, Kusta b. Luka’nın iyi bir sınıflandırma yöntemiyle bilimlerde üstün 

olduğunu Patrik Senhârîb’in onu Ermenistan’a çektiğini ve orada yaşadığını 

belirtmektedirler. Patrik Ebu’l-Gatr’if ilim ve fazilet ehli idi. Kusta, başkaları yanında 

ona çeşitli bilim dallarında birçok değerli kitap taşıdı ve orada öldü. Mezarına, 

onurlandırmak için kralların veya kanun adamlarının mezarlarına yapıldığı gibi kubbe 

inşa edilmiştir (Hitti, 1943, 2: 177 / İbnu Ebî Eṣîʿa, 1965: 329-330). Arap tıbbının 

Ermeni tıbbıyla çok güçlü ilişkileri vardır. Arap bilimleri Avrupa’da etkili olup kabul 

gördükten sonra, Ermenistan’da tıp alanındaki Yunan etkisi azalmış ve Arap 

doktorların Ermenistan’a gelip çeşitli emirliklerde çalışmasına olanak tanınmıştır. 



 

34 

Birçoğu Ermenistan’da şifalı otlar konusunda ihtisas yapmışlardır. Araplar, Yunanlılar 

ve Suriyeliler gibi yabancı doktorlar büyük bir şöhret kazanmıştır. Hatta Suriyeli 

Doktor Faraj gibi bazıları Ermenice tıb kitapları bırakmıştır (Hovannisyan, 1968: 17-

18). Ermenistan’da kullanılan Ermeni Ercili ve Ermenistan Bulusu gibi ilaçların çoğu 

Arap ve Avrupa tıbbına geçmiştir (Hovannisyan, 1968: 7-8). Ermenistan’da on birinci 

ve on ikinci yüzyıllarda, isimleri tarihî el yazmalarında yer alan, aralarında Arap ve 

Suriyeli doktorların da bulunduğu Ebu Said ve İsa b. Ebi Said gibi Ermenice yazan 

pek çok tıp adamı vardı (Hovannisyan, 1968: 25). Mıkhitar Heratsi; Arapça, Yunanca, 

Farsça ve Ermenice bilen Arap tıp tarihinde adı ölümsüzleşen Orta Çağ Ermeni 

hekimlerindendir. Ünlü eseri “Tefrîcu’l-Humme” (Ateşlerin Dermanı) dır. 

2.3.2. Ticari Faaliyetler 

Ermenistan ile iki nehir arasındaki ülkeler, Şam, Mısır ve diğer ülkeler arasındaki mal 

değişimi çok eski zamanlardan beri aktif olmuştur. Yüzyıllar boyunca Ermeni 

tüccarlar küresel ticaret hareketine dâhil oldular ve Çin, Hindistan, Avrupa ülkeleri, 

Rusya, Suriye, Filistin, Mısır ve Etiyopya’ya ulaştılar. Ermeni kenti Dübeyl’de yapılan 

son kazılarda, çeşitli Arap sikkelerinin yanı sıra İran, Bizans ve Mısır kökenli MS 9 

ve 12. yüzyıllar arasındaki döneme ait cam eşyalar ortaya çıkarılmıştır (Mecmûʿatu 

Mine’l-Bâḥis̱în, 1951, 1: 174’ten Akt. Azazyan, 1993: 35). 

Azazyan (1993: 35-36) Ermenilerin Arap yönetimindeki Endüstriyel faaliyetleri ile 

ilgili şunları aktarmıştır:  

“Ermenistan, tarımsal ve hayvansal ürünlerinin kalitesi ve bolluğu ile dikkat 

çekmiştir. Ermenistan, halifeliğin en verimli mülkü olarak kabul edilmiştir 

(Dâiratu’l- Maʿârif el-İslâmiye, 2: 58). Örneğin Ermeni kilimleri dünyadaki en 

iyi kilim türlerinden biri olarak kabul edildi ve Hicri dördüncü yüzyılda insanlar 

diğer kilimlerin yerine Ermeni kilimlerini tercih ettiler. Emeviler döneminde 

halifelerden biri olan Velid b. Yezid, zemin ve duvarları Ermeni tarzı döşenmiş 

bir evde oturuyordu. El-Hâdî ve er-Reşîd’in annesi el-Hayzerân, evinde bir 

Ermeni kiliminin üzerinde oturuyordu ve halife çocuklarının anneleri ve 

Haşim’in diğer kızları Ermeni yastıkları kullanıyorlardı. İbn-i Cassas olarak 

bilinen Hüseyin b. Ahmed öldüğünde, para, mücevher ve mobilyalar sahibi idi 

ve H. 300-M.912 yılında Bağdat halkının en zenginiydi. Evinin içerisinde 

bahsedilen en önemli şeylerden biri Ermeni mobilyalarıydı. Ümmü’l-

Muktedir’in eşyaları arasında Ermeni mobilyalarına da değinilmiştir. Halife 

çalışanlarından bir kısmının kendisine yedi Ermeni kilimi hediye ettiği 

söylenmektedir. Yapımı Ermeni tarzına benzeyen İran kilimleri de tercih 

ediliyordu.”.  

Marco Polo (C 1 s. 3) Ermeni Mobilyalarının en güzel ve en iyi üretim olduğunu 



 

35 

söylemektedir (Metz, 1957, 2: 353-354). Yoğun bir gemi trafiği yaşayan Fırat 

Nehri’nde taşınan malların çoğunun, Ermeni dağlarından gelen inşaat kerestesi ve 

Şamdan gelen zeytinyağı olduğu belirtilmektedir (Aktaran (Metz, 1957, 2: 389). 

2.3.3. Siyasi Faaliyetler 

Azazyan’ın (1993: 36) aktarımında (Pastırmacıyan, 1980, 1:193) Fransız tarihçi 

Fusiyon, “Ermenistan üzerindeki Arap egemenliği bir tecrit olgusu değil, aksine farklı 

medeniyetler ve kültürlerin geniş bir değişim dönemiydi.” demektedir. Ayrıca Ermeni 

tarihçi Hrant Pastırmacıyan’a göre, Ermenistan üzerindeki Arap etkisi, Ermenistan’ın 

kendine özgü Doğu ile Batı arasındaki uygar yüzünün korunmasına hissedilir bir katkı 

sağlamıştır. 

Arap halkı göçmen Ermenilere kapılarını açmış ve daima yardımcı olmuştur. Bunun 

arka planında siyasi otoritelerin halkı ortak düşman Osmanlıya karşı olumsuz 

yönlendirdikleri düşünülmektedir. Zira Osmanlı’ya isyan eden Ermeniler her nasılsa 

katliama uğradıkları konusunda Arap halkı ikna etmişlerdir. Bunun örneği Ezher gibi 

bir kurumun “Ermenileri 

katletmeyin!” çağrısı yapmasıdır. 

Sky News Arabia muhabiri Ahmed 

el-Ḳâżî, Nisan 2021’de Mâcid 

İsrail’in “Adana” katliamı olarak 

tabir ettiği 1909 olaylarını dönemin 

Ezher Şeyhi Selim el-Bişrî 

tarafından bir fetva ile kınandığını, 

Şeyhin Osmanlı yetkililerini ikaz 

ettiğini haber yapmış ve belgeyi de 

yayınlayarak soykırım iddialarını 

pekiştirmeye çalışmıştır. Konuyu 

ayrıca Âra Serkis Aşcıyan (2012: 1) 

da gündeme getirmiştir. Oysa Şeyh 

birtakım duyumlar üzerine eğer 

böyle bir şey varsa vazgeçin 

şeklinde fetvasını kurgulamıştır. 

          Resim 1: Ezher Şeyhi’nin Fetvası 



 

36 

 Mısır’daki Ermenilerle ilgili her türlü çalışmada karşımıza çıkan bir şahsiyet olan el-

İmam Ermeni, tezlerini şiddetle savunmaktadır. El-İmam, 2013’te yayınladığı 

makalesinde el-Aḫbar gazetesinin 19 Ağustos 1921 Cuma günü üçüncü sayfasındaki 

haberi gündeme taşımıştır. Haber gazete de şöyle yer almıştır: “El-Ezher Şeyhinden 

şu mesajı aldık: Ekselansları, Mısır’daki ünlü Ermeni tüccarlar büyük hayırsever 

Karabit Melkonyan Bey, yüklü miktarda parasını Ermeni halkına bağışlamış ve beş 

bin Cüneyhi fakir öğrencilere vakfedilen bir mülkü satın almak için el-Ezher-i Şerif’e 

tahsis etmiştir.”. 11 Ağustos 1921 Perşembe günü Ermeni Halkı Patriğine vekâleten 

Moşig Srobyan Bey, Fabrika Müdürü Karabit Bey ve Ermeni ileri gelenlerinden 

birinden oluşan bir heyet şeyhliğe gelerek fabrika müdürünün imzasını taşıyan bağış 

belgesini takdim etmiştir. Şeyh bu cömert bağış için Karabit Bey’e takdir ve 

teşekkürlerini bildirmiştir.  Daha sonra da el-Ezher Şeyhliği bu büyük hayırsevere 

gönülden teşekkür etmek için bir heyet göndermiştir. El-İmam kafa yormuş, 

“Melkonyan neden bağış yaptı? Peki, İslam âleminin tacı el-Ezher, neden bir Ermeni 

Hristiyan’dan bu kadar açık ve net bir şekilde bağış kabul etti? sorularının cevabını 

aramıştır. Hem de bu hayırsever Doğu Tütün Fabrikası ve Mısır Sigaraları Şirketinin 

sahibi iken. Melkonyan’ın amacı reklam mıdır yoksa sigaranın yasaklanmasını mı 

engellemeye çalışmıştır? Acaba sigara aleyhine söylemlerin satışlarını düşürmesini mi 

engellemek istemiştir? El-İmam’ın cevabı şöyledir: “Mesele -basitçe- Mısır’ın ve 

halkının cömertliğine vefadan başka bir şey değildir. Adam fıtrî bir his ve 

vatanseverlik bilinciyle vatanseverlik noktasında birleşen tüm Mısır’ı Müslüman ve 

Ehl-i Kitab dengesinde bir araya getirmiştir.”. 

Osmanlı Devleti’nde Samsun ve Bafra’da tütün sanayii ve ticaretiyle iştigal eden ve 

1882’de Mısır’a gelen Matosyan kardeşlerden sonra Kayseri’den gelen Melkonyan 

kardeşler Mısır’da tütün ve sigara ticaretinin en büyükleridir. Servetini sigara 

ticaretinden elde eden Melkonyan’ın Ezher Şeyhi’ne bağış yapması maksatlıdır. 

Ancak Şeyh’in bunu kabul etmesi tam bir skandaldır. 

Azazyan’a göre (1993: 36-37) Arap halkının, 1915’teki büyük felaket sırasında, 

mağdur halkın çocukları olan Ermeni kardeşlerine karşı tutumu onurluydu. Aynı 

şekilde sonraki yıllarda Ermeniler yetimleri toplamaya başladıklarında, Hicaz Kralı 

Şerif Hüseyin b. Ali ve oğlu Prens Faysal’ın yardımı olmadan bu işte başarılı 

olamazlardı. Arap kralı, Ermeni çocuk ve kadınları ilgili makamlara teslim etmeleri 



 

37 

ve onlara yardım eli uzatmaları için Arap hükümdarlara emir verdi. Bu bağlamda, 

çıkardığı ünlü tarihî belge şu şekildedir: 

 

Resim 2: Şerif Hüseyin ve Mektubu 

 بسم الله الرحمن الرحيم"

 وحده الحمد لله

من الحسين بن علي ملك البلاد العربية وشريف مكة وأميرها إلى الأمراء الأجلاء الأماجد الأمير 

 .فيصل والأمير عبد العزيز الجربا، السلام ورحمة الله وبركاته

نحمد الله الذي لا إله إلا هو إليكم  1336رجب  18أما بعد صدرت الأحرف من أم القرى بتاريخ 

ى نبيه وآله وصحبه وسلم. ونخبركم بأنا والثناء له تبارك وتعالى بصحة وعافية ثم نصلي ونسلم عل

 .ونعمة

وإن المرغوب بتحريره المحافظة على كل من تخلف أطرافكم وجهاتكم وبين عشائركم من الطائفة 

اليعقوبية الارمنية، تساعدونهم على كل أمورهم وتحافظون عليهم كما تحافظون على أنفسكم 

أبنائكم وتسهلون كل ما يحتاجون إليه في ظعنهم وإقامتهم فإنهم أهل ذمة المسلمين وأموالكم و

والذي قال فيهم صلوات الله عليه وسلامه من أخذ عليهم عقال بعير كنت خصمه يوم القيامة وهذا 

من أهم ما نكلفكم به وننتظره من شيمكم وهممكم والله يتولانا وإياكم بتوفيقه والسلام عليكم ورحمة 

 ."الله وبركته



 

38 

“Rahman ve Rahim Allah Adına 

Arap Ülkeleri Kralı, Mekke Şerifi ve Emiri Hüseyin b. Ali’den asil ve şanlı 

prensler Faysal ve Abdul Aziz el-Cerba’ya. Allah’ın selamı, rahmeti ve bereketi 

üzerinize olsun. Hicri 18 Receb 1336 tarihinde Ümmü’l-Kura’dan sadır olan 

evamirdir. Kendisinden başka ilah olmayan Allah’a şükrediyor, Peygamberine, 

ailesine ve sahabelerine dua ediyor ve selamlıyoruz. Size, mübarek ve yüce olanı 

överek O’nun lütfundan gelen sağlık, iyilik ve bol nimetlerin yeterli olduğunu 

haber veriyoruz. Allah bize ve size bol nimetler versin. Ermeni Yakubi 

taifesinden sizin bölgenizde, sınırınızda ve aşiretleriniz arasında bulunanları 

korumanız ve onlara iyi bakmanız istenmektedir. Onların işlerini kendi işleriniz 

gibi görüp yardım edin, kendinizi, kendi malınızı ve çocuklarınızı korur gibi 

onları koruyun. Ve onlara, ister bir yerden bir yere giderken ya da yerleşirken 

ihtiyaçları olabilecek her şeyi sağlayın. Onlar Rasulullah‘ın (S.A.V) belirttiği 

Müslümanların zimmetinde olan halktır. Sizden yapmanızı istediğimiz şeyler 

içinde beklediğimiz, asil karakterinizin yansıması ve kararlılığınızla bunu 

başarmanızdır. Allah’ın selamı, rahmeti ve bereketi üzerinize olsun.”. 

Azazyan (1993: 37-38) konuyla ilgili diğer destek ve yorumlarla ilgili şu aktarımlara 

yer vermiştir: “Öte yandan Suriye ve Lübnan’daki Ermeniler, yabancı sömürgeciliğe 

karşı mücadelelerinde ve İsrail düşmanına karşı yapılan kurtuluş savaşlarına Arap 

kardeşleriyle yan yana katıldılar.” (Hofhannisyan ve Serkisyan, 1975). “Fransız 

sömürgeciliğine karşı verilen bağımsızlık savaşı sırasında Cumhurbaşkanı Şükrî el-

Kutlî, Ermenilerin duruşunu övdü ve onları çok takdir etti. Dönemin Lübnan 

Başbakanı Riyad Sulh ise Lübnan’daki Ermenileri sıcak bir şekilde karşıladı.” (Halkın 

Sesi, 1943). “Suriye Arap halkı ile Ermeni halkı arasındaki yani Arap milleti ile 

Ermeni halkı arasındaki ilişkilerin sadece yakın geçmişin ürünü olmayan derin tarihî 

kökleri bulunmaktadır. Araplar ve Ermeniler arasında yüzyıllara yayılan bir kültürel 

alışveriş vardır.” (Tişrin Gazetesi, 1992). 

25 Nisan 1992’de, Ermeni Cumhurbaşkanı Levon Der Bedrosyan’ın Suriye’ye ilk 

ziyareti vesilesiyle, Cumhurbaşkanı Hafız Esad şunları ifade etmiştir:  

فيه للأرمن الذين لجؤوا إليه، فوجدوا  "إنكم تحلوّن في بلد فتح في ساعة المحنة والشدة ذراعيه

الأمن والاستقرار، وعاشوا في راحة وطمأنينة، وأصبحوا جزءاً من شعبه، لهم ما لسائرأبناء البلد 

المواطنين. فاندمجوا في حياة سورية التي وفرّت لهم فرص الحياة الكريمة  من حقوق وواجبات

مواطنين  اوالحرية الكاملة للحفاظ على لغتهم وتراثهم الروحي والقومي، فبادلوها المحبة وعاشو

شرفاء وساهموا بجهودهم ومهاراتهم في إغناء حياة البلاد، واكتسبوا بفضل إخلاصهم للوطن 

 السوري تقدير واحترام هذا الوطن حكومة وشعباً."

 

“Zor zamanlarında kendisine sığınan Ermenilere kucak açan, içinde güvenlik ve 

istikrar buldukları, huzur ve sükûnet içinde yaşadıkları, halkının bir parçası 

olarak tüm vatandaşlarının hak ve sorumluluklarına sahip oldukları bir 



 

39 

ülkedesiniz. Onlara iyi bir yaşam için fırsatlar veren; dillerini, millî ve manevî 

kültürlerini korumak için tam bir özgürlük sağlayan Suriye yaşamına entegre 

oldular. Sevgi alışverişinde bulundular, onurlu vatandaşlar olarak yaşadılar, 

gayret ve becerileriyle ülke hayatını zenginleştirmeye katkı sağladılar. Böylece 

Suriye vatanına olan bağlılıkları sayesinde bu ülkenin hükümet ve halk olarak 

saygı ve takdirini kazandılar.” 

Ermenistan Cumhurbaşkanının cevabı da şöyleydi: “Ermeni ve Arap halkı arasındaki 

dostluk, tarih kadar eskidir. Ermeniler ve Araplar arasındaki aslî bağlar Orta Çağın 

başlarında kök salmış ve günümüze kadar varlığını sürdürmüştür.” (Tişrin Gazetesi, 

1992). 

2.4. Osmanlı İdaresinde Ermeniler  

Osmanlı, Müslüman tebaası dışındaki gayrimüslim Hristiyan tebaasını idari 

sisteminde farklı şekilde kategorize etmiştir. Bu durumu el-İmam (1999: 31-32) şu 

şekilde izah etmiştir: “Osmanlı idari sistemine göre gayrimüslim tebaa, doğrudan 

padişahının yerini alan ve sosyal yoğunlaşmanın odağını temsil eden “milletler” adı 

verilen yarı özerk yapılarda örgütlenmiştir. Başlangıçtan itibaren Osmanlı iki 

Hristiyan millet tanımıştır. Bunlar Rumlar ve Ermenilerdir. Bu düzenleme herhangi 

bir ırka göre değil, inanca göredir. Yunan Patriğinin yetki alanına giren diofizit 

(Dyophysites) düşünce (İnsan ve Tanrı İsa’ya inananlar) ve Ermeni Patriğinin yetki 

alanına giren monofizit (Monophysites) düşünce (Tanrı İsa’ya inananlar).” (Hamilton, 

1990: 396-399). “Caslik” -Ermenilerin Ruhani Babası- Osmanlı sınırları dışındaki 

İçmiyadzin’de ikamet ediyordu. Fatih Sultan Mehmet (1451-1481) İstanbul’da 

1461’de bir Ermeni Patrikhanesi kurdurdu (Hamilton, 1990: 412). Ermeni Patriğini 

milletinin resmî başkanı olarak “Başi” (Bachi) rütbesiyle atadı. Böylece Başi 

memurlardan, manevi idareden, genel eğitimden, dinî ve hayır kuruluşlarından 

sorumlu oldu. Sultan Ermenilerin genel güvenlik ve büyük ihanet hariç suç 

işleyenlerini sarayın hapishanesine koymasına izin verdi. Ayrıca vergiden muaf geniş 

araziler bahşetti. Böylece Ermeni Patriklik Kürsüsü papazların elde etmek için 

birbirleriyle kıyasıya rekabet ettikleri maddi ve manevi bir kazanç haline geldi. 

(Atamian, 1955: 20-27). İstanbul’da 18. asrın ortalarından itibaren “Amira” lakabıyla 

adlandırılan ve Osmanlı Hükümeti’yle iş birliği yapan zengin Ermenilerden bir zümre 

oluşmuştur. Bu onurlandırıcı lakabı elde etmeye etkin olan faktör zenginlik ve 

Osmanlı Hükümetinin ondan istifade boyutudur (Artinian, 1981: 190). Emirlerin çoğu 

bölge yöneticilerine, üst görev memurlarına ve özellikle de taahhüt sisteminde çalışan 



 

40 

işçilere kredi veren bankacılıkla uğraşıyorlardı (Barsoumian, 1979: 310-311). Bundan 

dolayı bankacı Emirler örnek olarak 1775-1880 yılları arasında sadece Düzyan 

Ailesine hasredilen Sultan Darphanesi Bakanlığını elde ettiler (Barsoumian, 1979: 

312). Ayrıca Duyugyan ve Yaramyan aileleri gibi bazı mücevherci ve kuyumcu aileler 

Sultan ve yakınlarının mücevher ve değerli taş ihtiyaçlarını giderdiler. (Caprielian, 

1968: 53). Bankacıların Osmanlı Maliyesindeki etkisi 1842 yılında yıllık %20-25 

faizle kredi veren Anadolu ve Rumeli Birliği adlı resmî bir birlik kurulmasıyla zirveye 

ulaştı. Ancak Kırım Harbi’nin (1853-1856) akabinde açıkça ortaya çıkan Avrupalı 

banka ve kapitalistlerin rekabetinin yanı sıra etkin organizasyon eksikliği ve faiz 

gelirlerine aşırı rağbet nedeniyle başarısız oldu (Barsoumian, 1979: 312). 

El-İmam (1993: 33-34) Ermenilerin aktif oldukları alanlar ve üstlendikleri görevlerle 

ilgili şu bilgileri aktarmıştır: “Gümüş Madeni İdaresi verilen Arbeyaryan Ailesinin 

emirleri ve Sultan Barut, Dokuma ve Kâğıt Fabrikalarının idaresi verilen Dadyan 

Ailesi gibi Ermeni Emirler İstanbul ve civarındaki az sayıda sanayi projelerine katkı 

sağlamışlardır (Clark, 1974: 70). Hatta bu görevler 1795’ten itibaren 19. asrın sonuna 

kadar aile imtiyazı ve vakıf olarak bu ailelere hasredilmiştir (Boutros-Ghali, 1965 ve 

Ter Minassian, 1992: 1-16). Mimarbaşılık görevi de 1750’den 19. asrın sonuna kadar 

birçok cami, saray, fabrika ve genel inşaatlar gerçekleştiren Balyan Ailesine 

verilmiştir (Artinian, 1981: 191 ve Caprielian, 1968: 54). Aynı zamanda laik Emirler, 

Ermeni Kilisesinin yönetiminde önemli bir rol oynadılar, Patriklik seçimlerine 

müdahil oldular ve onlarla hükümet arasında aracılık ettiler. Ekonomik ve siyasi 

nüfuzları sayesinde Ermenilerin merkezî yönetiminde çok etkili oldular. Kendi 

içlerinde otoritelerini desteklemek için eğitim, din ve hayır işlerinde faaliyetlerde 

bulundular. (Artinian, 1981: 192-193). Genel olarak birçok Ermeni Osmanlı Memur 

Grubuna dâhil oldular ve devlet hizmetlerinde kabiliyetli oldukları, zekâları, 

ciddiyetleri ve bağımsızlık taleplerinin olmaması sebepleriyle en üst görevleri elde 

ettiler. İstatikler Osmanlı Hükümetinde Ermenilerin Hariciye, Maliye, Hazine, Genel 

İşler, Posta, Telgraf ve Telsiz bakanlıklarında 22 Bakanlık, 5 Bakan Vekilliği, 4 Ayan 

Meclisi Üyeliği, 4 Devlet Meclisleri Üyeliği, 1876 Meclisi Mebusan’da -ilk Osmanlı 

Parlamentosu- 10 Milletvekilliği, 10’dan fazla genel Konsolosluk, Berlin, Viyana, 

Bürüksel, Londra ve Roma Konsoloslukları, Bölge Genel Yönetim Vekillikleri, birçok 

Müsteşarlık, Sekreterlik, Tercümanlık ve Müdürlük gibi birçok görevi üstlendiklerini 

göstermektedir. (Sonyel, 1987: 24-25). Ermeniler kuyumcu, ayakkabı imalatçısı, 



 

41 

tekstilci, terzi, inşaatçı, madenci, marangoz, nakkaş, fırıncı, kapıcı, sucu, tamirci, 

kasap, demirci, kilit imalatçısı, deniz taşımacılığı ve avcı olarak çalıştılar (Burrt, 123-

125). Ermeni kadınlar da İstanbul’da yaygınlaşan kadife üzerine tezhip (simli nakış) 

zanaatında tekel oldular. Köylü Ermeniler de zeytin, üzüm ve çivit otu ziraatında öne 

çıktılar (Caprielian, 1968: 56-57). 

Ermenilerin Ermenice, Türkçe, Fransızca ve ikinci derecede İngilizce ve Almanca 

eğitimine odaklanan ilkokulları vardı. Temel olarak Osmanlı coğrafyası ve tarihi, 

gayriresmî olarak da Ermeni coğrafyası ve tarihi okutuluyordu. Ayrıca İstanbul 

Ermeni Merkez Okulu, Erzurum Sanasaryan Okulu, Kayseri ve Kudüs Dinî Okulları 

gibi daha yüksek derecede okulları da mevcuttu (Alaux, 1905: 44-49’dan Akt. el-

İmam, 1999: 34). 

Ermeniler arasında gazetecilik gelişti ve kendi gazetelerinin yanı sıra Türkçe konuşan 

Ermenilere yönelik Cerabid Banusyan’ın “Münada”sı, Huvsib Vartan’ın “Manzumeyi 

İfkiyar”ı (Camiu’l-Ârâ) gibi Ermeni alfabesiyle Türkçe gazeteler yayımladılar. Ayrıca 

Ermeniler gizemli yazar Hagop Barunyan’ın “Tiyatro”su ve Doktor Otoçyan’ın 

“Sıhhat”i (Sağlık Dergisi) gibi Türkçe gazeteler de yayımladılar. Kayserili Mihran 

Nakışyan 1890’lı yıllarda resmî “Sabah” gazetesinin imtiyaz sahibi oldu. Osmanlı 

Basınında yayıncı, mütercim, matbaacı, tasarımcı ve yönetmen olarak birçok Ermeni 

çalıştı. Osmanlı matbaa harflerinin tasarımcısı ve yönetmeni Ermeni Hovannis 

Mühendisyan’dır. Osmanlılara tiyatroyu ilk tanıtan Ermenilerdir. İlk nizami tiyatroyu 

1870 yılında Hagop kurmuştur. Osmanlıya ilk kez müzik notasını getiren Baba 

Hambartsom Limoncuyan’dır. Dahası sanatçıların özellikle kadın tiyatrocular 

istisnasız Ermeni’dir. Zira Müslüman kadınların tiyatro sahnesine çıkmalarına izin 

verilmiyordu (Caprielian, 1968: 55-58’den Akt. el-İmam, 1999: 34-35). 

Ermenilerin gelişmesi sadece büyük şehir halkları arasında olmuştur. Padişahın 

himaye ve yardımlarından istifade eden Ermeniler için İstanbul ekonomik, siyasi ve 

edebî bir merkez olduğu zamanda Ermeniler en önemli unsur oldular. Diğer şehir 

halkları hırsızlığı ve öldürmeyi alışkanlık haline getiren Kürt, Çerkez vb. kötü 

komşuları sebebiyle zor şartlarda ve sefalet içinde yaşamışlardır. Ayrıca bu şehirlerde 

Osmanlılarla İran ve Rusya arasında çok sayıda savaş yaşanması sürekli İstanbul ve 

diğer şehirlere hicret eden Ermeniler arasındaki ekonomik durumun kötüleşmesine 

neden olmuştur (Astarcıyan, 1951: 266-267’den Akt. el-İmam, 1999: 35). Buna 



 

42 

rağmen Ermeniler, Osmanlı Devletindeki Hristiyan halklar arasında hizmet 

bakımından en ihlaslıları ve Osmanlıya başkaldıranların en sonuncusudur. Osmanlının 

onlara “millet-i sâdıka” demelerine şaşmamak gerekir (Sonyel, 1987: 11’den Akt. el-

İmam, 1999: 35). 

Ancak 19. asrın başlarından itibaren Osmanlı Devleti’nde meydana gelen bir dizi olay, 

bu ülkedeki Ermenileri yakından etkiledi. Avrupa’daki bazı Osmanlı eyaletleri 

özerklik veya bağımsızlık istemeye başladı. Aynı zamanda Rusya genişleme ve 

sömürge siyaseti takip ederek Osmanlı sınırlarını aşıp imparatorluğunu Akdeniz’deki 

sıcak sulara kadar genişletmeye çabaladı. Bu isteğini gerçekleştirmek için de 

Padişahın himayesindeki Hristiyan Rum, Balkanlardaki Sılav ve Anadolu’daki 

Ermenileri milliyetçi düşüncelerle etkileyerek Osmanlıyı içten parçalama yoluna gitti 

(Sonyel, 1987: 11-12’den Akt. el-İmam, 1999: 35-36). 

El-İmam (1999: 36-38) Avrupa ve Rusya’nın kışkırtma politikalarıyla Osmanlı’nın 

azınlıklarla yaşadığı sorunlardan bahsetmiştir. Bu politikalar 1820’lerde Rum 

Devriminin patlak vermesiyle neticelenmiştir (Bhattacharjee, 1982, 2: 119-122). Bu 

da Ermenilerin milliyetçi duygularını etkilemiş ve isteklerini gerçekleştirmek için 

yabancı güçlere katılmaya itmiştir. Ermeniler bağımsızlıklarını elde edebilmek için 

yardım almak üzere Ruslara yönelmişler ve bu yüzden İçmiyadzin Caslik’i tüm 

Ermenileri 1828 yılında İran’a karşı Rus ordusuna katılmaya çağırmıştır. Gerçekten 

de Yerivan ve Doğu (İran) Ermenistan’ı işgale yardım ettiler. Ayrıca bazı Ermeniler 

1828 yılında Osmanlı Ermenistan vilayetlerinde Osmanlıya karşı Rus Ordusuna 

yardım etmişlerdir. Hatta bazı Ermeniler daha iyi bir hayat yaşayabilme arzusuyla 

Rusya’ya hicret etmişlerdir (Sonyel, 1987: 13). Kırım Harbi (1853-1856) Rusya’ya 

Osmanlı Devleti’nde kargaşayı körükleme fırsatı vermiştir. Osmanlı vilayetlerindeki 

bazı Ermeniler bu sırada Rusya’ya yardım etmişlerdir. Osmanlı Sultanı Rusya’nın 

amaçlarına ulaşmasını engellemek için 18 Şubat 1856’da bütün tebaasının dinî ve 

kanunî olarak eşit olduklarını vurgulayan bir ferman yayınladı. Buna rağmen Osmanlı 

devletindeki Hristiyanlar Osmanlı Sultanından daha çok Rus Kayserine meylettiler 

(Bhattacharjee, 1982, 2: 203-306). Öte yandan, Osmanlılar 19. asrın ilk yarısında 

Batılı misyonerlerin baskısı sonucu Rum ve Ermeni haricindeki diğer milletleri 

tanımak zorunda kalmışlardır. Osmanlı Devleti’ne yönelik Katolik propagandalar 

Ermeni Kilisesinin tamamen Papalığın kontrolü altına girmesini hedefliyordu. Katolik 



 

43 

misyonerler sadece Osmanlı idaresinde önemli rol oynayanlar değil merkezî idareyi 

de oldukça etkileyen sadık Ermeni emirlerden Katolik grubu oluşturmaya 

odaklandılar. Gerçekten de Düzyan, Tenkiryan, Kilişyan, İbikyan vb. ailelerin 

emirlerini katolik olmaya ikna ettiler (Artinian, 1975: 1-5). Sonra Katolikler Sultan 2. 

Mahmut’a (1808-1839) 1827’de müstakil bir din kurma taleplerini ilettiler (Ferîd, 

1896: 197-237). 1828 Osmanlı Rus harbinin akabinde İngiltere ve Fransa Sultan’dan 

Ermeni Patrik tarafından Katoliklerin müstakil bir mezhep kurmalarını talep ettiler. 

Sultan 24 Mayıs 1831’de Katolik Mezhebini tanıdı ve Piskopos Hagop Manoyliyan 

Ermeni Patriğin yetkilerine benzer yetkilerle Osmanlı Devleti’ndeki Katolik tebaanın 

başkanı oldu (Artinian, 1975: 7-8). Katolik misyonerler Ermeni aristokrasisiyle 

tamamen başarılı olurken, Protestan misyonerler faaliyetlerini esas olarak Astana’daki 

İngiliz, Prusya ve Amerikan konsolosluklarının koruması altında 27 Kasım 1800’de 

Osmanlı Hükümeti tarafından resmî olarak tanınmayı başaran Ermeni aydınlar, din 

adamları ve zanaatkârlar arasında yoğunlaştırdı. Aslında Protestanlık, tam anlamıyla 

bir “mezhep” değildi. Çünkü Ermeni ve Katolik inançlarının reislerinin aksine, 

Protestan vekil Kapu Oglan, kalıcı bir laik Ermeni idi ve dinî bir otoritesi yoktu. 

Ancak, Babıali’nin resmî ünvanı olduğu için, Osmanlı İmparatorluğu’ndaki tüm 

Protestanlar onu takip etti (Artinian, 1975: 8-11). Böylece Katoliklik ve Protestanlık, 

misyonerlerinin ulusal Ermeni ruhban sınıfı üzerindeki bilimsel üstünlüğü ve Avrupa 

ülkelerinin onlara verdiği destek sayesinde Osmanlı Ermenileri arasında istikrarlı bir 

konum elde etti (Sonyel, 1987: 20). Üstelik bu misyonerlik eğitim, kültür ve yönetim 

faaliyetleri Ermeni cemaatini de etkilemiştir. 19. yüzyılın ikinci çeyreğinde, Protestan 

eğitim kurumlarına direnmek için Ermeni toplumu içinde yüksekokullara olan ihtiyaç 

arttı (Artinian, 1975: 12). 1840’larda ve 1850’lerde birçok Ermeni öğrenci Batı 

yaşamıyla yakından bağlantılı hale geldi ve başta Fransızlar olmak üzere çeşitli 

Avrupa eğitim kurumları aracılığıyla düşünceleri oluştu. Bu gençlerden bilimsel bilgi 

ve demokrasi fikrine sahip olan bir grup, ülkelerine döndükten sonra, 1860 yılında 

Ermeni Ulusal Anayasası’nı hazırlamış ve 1863’te Osmanlı hükümeti bu anayasayı 

onaylamıştır (Atamian, 1955: 29-41). Aynı şekilde, Ermeniler de kendilerinin Osmanlı 

İmparatorluğu’ndan bağımsızlığını kazanan Balkan Hristiyan halklarından daha az 

medeni olmadıklarına inanıyorlardı. Bu nedenle, durumlarını korumak için Babıali’ye 

sadık kalan çıkar sahipleri hariç birçok Ermeni tarafından kabul edilen özerklik veya 

tam bağımsızlık fikrini derinleştirdiler (Sonyel, 1987: 20-24). 



 

44 

Ancak, bir araya gelen birkaç faktör Ermenistan’ın özerklik veya bağımsızlık elde 

etmesini engellemiştir. Ermeniler siyasi olarak Osmanlı İmparatorluğu ile Rusya 

arasında, dinî olarak da Ortodoksluk, Katoliklik ve Protestanlık arasında bölünmüştür. 

Ermenilerin etrafı da onları sürekli soyup öldüren ve başka bölgelere göç etmeye sevk 

eden kavgacı unsurlarla çevriliydi. Ayrıca Ermeni coğrafyası, dağlık yapısıyla, 

sakinlerinin bağımsız bir merkezî devlet kurmasına imkân vermemiştir. Avrupa 

ülkelerinin Ermenilere yönelik olumsuz tutumları da cabası. Çünkü Osmanlı 

İmparatorluğu’nu elinde tutmayı, Ermeni Kilisesi’ne düşmanlığı ve genişleme hırsları 

nedeniyle Ermenilere sempati duymayan Rusya’nın yayılma politikasına karşı onu 

savunmayı amaçlıyorlardı (eş-Şanâvî, 1983: 1546-1548 ve Ḥâfıẓ, 1986: 193-194’ten 

Akt. el-İmam, 1999: 38-39). 

Buna rağmen, haris Patrik Mecrediç Harimyan, Ermenileri Osmanlı İmparatorluğu’na 

karşı kışkırtmaya başladı. 1875’te Bosna-Hersek ihtilalinden sonra Avrupa ülkelerinin 

Osmanlı İmparatorluğu’nun işlerine müdahale etmesiyle Ermeniler, Ermeni sorununu 

görüşmek üzere 1876 Eylül’ünde patrikleri aracılığıyla bu ülkelere bir muhtıra 

göndermişlerdir. Ancak bu konferansta Ermeni sorunu tartışılmamış ve aynı yıl Sultan 

II. Abdülhamid (1876-1909) Ermenilerin özerklik elde etmesini engelleyen anayasayı 

ilan etmiştir. (Burc, 1990: 18-20’den Akt. el-İmam, 1999: 39). 

Böylece Ermeniler bağımsızlık umutlarını 1877’de patlak veren Rus-Osmanlı 

savaşına bağladılar. Birçok Ermeni bağımsızlık kazanmalarına ve Doğu Anadolu’da 

bağımsız bir devlet kurmalarına yardımcı olmayı vadeden Rus propagandasının 

etkisiyle Rus kuvvetlerine katıldılar. Bunun sonucunda Osmanlı hükümeti düzensiz 

orduyu ve kanlı aşiretleri kullanarak Ermeni vilayetlerini yağmaladı, yaktı, yıktı ve 

Ermenileri esir etti (eş-Şanâvî, 1983: 1548-1550). 21 Mart 1878’de savaş sona erip 

Ayastefanos’ta bir barış antlaşması yapıldığında, İstanbul’daki Ermenilerin Patriği 

Narsis Varçabidyan, sorunlarını Rus komutan Nikolay Nikolayeviç’e arz etti ve 

kendisine Ermeni vilayetlerinde kötüleşen koşulları anlatarak, barış anlaşmasının 

Ermeni vilayetlerinde reform yapılmasını sağlayan bir metin içermesini ve 

vatandaşlarının istismar edilmemesini rica etmiştir. Nitekim komutan, Patrik’in 

talebini kabul ederek reformların uygulanmasını; Kürtlerin ve Çerkeslerin saldırılarına 

karşı Ermenilerin güvenliğinin sağlanmasını ve Osmanlı hükümeti bu reformları 

uygulayana kadar Ermenistan’da işgal ettikleri bölgelerden Rusların geri 



 

45 

çekilmemesini öngören Ayastefanos Antlaşması’nın 16. maddesini eklemiştir 

(Torikyan, 1992: 24’ten Akt. el-İmam, 1999: 39-40). 

Ardından Alman Şansölyesi Bismarck’ın girişimiyle 1878’de Ayastefanos 

Antlaşması’nı görüşmek üzere Berlin Konferansı’nın yapılmasına karar verildi. 

Ermeniler, konferansta 16. maddenin kabulü için çalıştılar. Berlin Antlaşması’nın 61. 

maddesi olarak onaylandı. Buna göre Bab-ı Âlî Ermenilerin yaşadığı vilayetlerde talep 

edilen gerekli iyileştirme ve ıslahatları geciktirmeksizin yapacağını, Çerkezlere ve 

Kürtlere karşı Ermeni halkının güvenliğini sağlayacağını ve zaman zaman konuyla 

ilgili her türlü hususu, uygulamasını denetleyecek büyük devletlere bildirmekle 

yükümlü olacağını taahhüt etmiştir (Torikyan, 1992: 105-107’den Akt. el-İmam, 

1999: 40). 

Aslında, Berlin Konferansı’nın 61. maddesi, sömürgeci güçlerin çıkarlarını 

gerçekleştirmek ve Sultan II. Abdülhamid’i tehdit etmek için yatırım yaptıkları bir araç 

haline geldi. Ermeniler bundan istifade etmemiş, tam tersine Padişahın onlara karşı 

kinlerini körüklemiş ve Sultan Balkan olaylarının Ermenistan’da tekrarlanmaması için 

onları yok etmeye karar vermiştir. Böylece onları en şiddetli zulme ve en korkunç 

katliamlara maruz bırakmıştır. Padişah, Kıbrıs adasını İngiltere’ye, kâğıt üzerinde bir 

mürekkep olarak kalan 61. maddenin uygulanmasını göz ardı etmesi için vermiştir. 

Nitekim Berlin’deki imzacıların hiçbiri 61. maddenin uygulanmasını talep etmedikleri 

gibi, Ermeni sorununa da ilgi göstermemişlerdir (Astarcıyan, 1951: 277-278’den Akt. 

el-İmam, 1999: 40-41). 

Böylece, Berlin Konferansı’nın ardından Ermeni sorunu, Osmanlı’nın iç sorunu 

olmaktan çıktı ve uluslararası bir sorun haline geldi. 1880’de Erzurum Derneği ve 

Van’da Erminacan Partisi gibi Ermeni dernekleri ve partileri kuruldu. Bu partilerin en 

önemlileri 1887 yılında Cenevre’de kurulan Hınçak Partisi (el-Munebbih) ve 1890 

yılında Tiflis’te kurulan Taşnak Partisi’dir (Ermeni Devrimci Birliği) (Atamian, 1955: 

93-117). Aslında bu partiler, büyük devletlerin denetiminde idari bağımsızlık elde 

etmeyi hedefliyorlardı ve Osmanlı İmparatorluğu’ndan tam bağımsızlık kazanmayı 

amaçlamıyorlardı. Hınçak Partisi barışçıl yollara başvururken, Taşnak partisi devrimci 

yolları benimsedi ve Osmanlı İmparatorluğu’ndan tam siyasi bağımsızlık elde etmek 

için çalıştı (el-Ghocin, 1917: 10’dan Akt. el-İmam, 1999: 41). 



 

46 

Böylece, Ermenilerin 1893’ten itibaren Osmanlı hükümetine karşı tekrarlanan 

isyanları, birçok katliama maruz kalmalarına neden oldu ve bu durum Taşnak Partisi 

üyelerinin 29 Ağustos 1896’da İstanbul’da Osmanlı Bankası’nı işgal etmesi ve Sultan 

Abdülhamid’i Cuma namazına giderken öldürme teşebbüslerinden sonra yoğunlaştı. 

Nihayet Padişahın İstanbul, Van, Tokat, Erzurum, Sason vb. yerlerdeki Ermenilerin 

öldürülmesi emrini vermesine neden oldu (eş-Şanâvî, 1983: 1557-1576’dan Akt. el-

İmam, 1999: 41). 

1894, 1895, 1896 ve 1909 yıllarında Ermeni ve Mısır kaynaklarının “zulüm” olarak 

tanımladığı toplu katliam görüntüsü belirli bir bakış açısına sahiptir. Öte yandan 

Abdulaziz eş-Şanâvî’ye göre, Osmanlıların 19. yüzyılın sonlarında gerçekleştirdiği 

“baskı eylemleri”, 1894’te Sason’daki büyük misilleme harekâtıyla başlayan Ermeni 

terör eylemlerine, ardından Ermenilerin İstanbul’un Sefârât Mahallesindeki Osmanlı 

Bankası merkez binasına, Bab-ı Âli ve Eski Çarşı’ya saldırmasına ve aynı yıl Sultan 

Abdülhamid’e suikast girişiminde bulunmalarına bir cevaptan başka bir şey değildir. 

1909 katliamları ise iki taraf -Osmanlı ve Ermeni- arasında karşılıklı olarak 

gerçekleşmiştir. Ermeniler, Kilikya eyaletine bağlı Adana’da büyük bir ayaklanma 

düzenlemişler; bu ayaklanmayı gerçekleştiren Ermeniler, aynı şekilde karşılık veren 

bir Osmanlı garnizonu ile karşı karşıya kalmışlardır. İki taraf arasında Toroslar’a ve 

diğer bölgelere yayılan kanlı katliamlarda bazı kaynaklara göre her din ve mezhepten 

öldürülen insan sayısı yaklaşık yirmi bin kişiye ulaşmıştır. Böylece sözde Ermeni 

katliamlarının bu dört yılında (1894, 1895, 1896 ve 1909) yaşananların bir eylemden 

çok bir tepki olduğunu ve bu katliamların yapıldığını varsaysak bile meşruiyetin 

korunması, teröristlerin tasfiyesi ve ülke içinde güvenliğin sağlanmasına yönelik 

gerekçelerinin olduğu görülmektedir. Her ne olursa olsun tüm bu olaylar, ikinci 

Ermeni göçünün başlamasıyla sonuçlanmıştır (Salih, 1990: 5-6). 

Sason bölgesi, çok sayıda şedit Ermeni’nin yaşadığı Bitlis eyaletindeki Muş ilçesinin 

güneybatısında yer almaktadır. Süreç, yerel Osmanlı valisinin ödenmemiş vergilerin 

tahsil edilmesini emretmesi ile başlamıştır. Ermeni “Çan” grubu vergi tahsildarlarına 

ateş açma emri vermiş Osmanlı güçleri müdahale ettiğinde, Ermeni teröristler, dağlara 

kaçarak yol üstündeki köyleri yağmalayıp Müslüman nüfusu öldürmüşlerdir. Bunun 

üzerine Mareşal Zeki Paşa, Sason’u yok etmeye ve kalan Ermenileri öldürmeye karar 

vermiştir. Akabinde bu olayları araştırmak için İngiltere, Fransa, Rusya ve Osmanlı 



 

47 

İmparatorluğu’nun üye olduğu uluslararası bir komite kurulmuş, Komite raporunda, 

terör örgütleri mensuplarının ve yurt dışından gelen ajanların kışkırtması sonucu fitne 

ateşini tutuşturanların Ermeniler olduğunu ifade etmiştir. Ağustos 1896’da 

Ermenilerin, Sultan Abdülhamid’in İstanbul’daki Ermeni Patriği’ni, eylemleriyle ilgili 

güçlü şüpheler nedeniyle görevden almasını protesto etmek üzere 24 Ermeni terörist 

güpegündüz Osmanlı Merkez Bankası’nı kuşatıp bombalar yerleştirmiş, silahlı saldırı 

düzenleyerek bazı çalışanlarını esir almışlardır. Yabancı ülkelerin büyükelçileri bir 

araya gelip teröristlerin bir Fransız gemisiyle İstanbul’dan ülke dışına çıkmalarına 

yardım etmişlerdir (Salih, 1990: 5).  

Bir görgü tanığı, Osmanlı halkının çoğunun Ermenileri kendiliğinden öldürmediğini, 

hükümetlerinin baskısı altında gönülsüzce öldürdüğünü belirtmiştir. Ayrıca birçok 

Osmanlı, Ermenileri devlet görevlilerinden evlerinde saklamıştır. Osmanlı hükümeti 

de Kürtleri ve Müslüman Türkleri Ermenilere karşı kışkırtmak için İslam’ı 

kullanmıştır (el-Ghocin, 1917: 1’den Akt. el-İmam, 1999: 41-42). 

Bazıları, katliamların yalnızca, bu etnik politikadan kaynaklanan sorunları ele alırken 

şiddet ve istismar kullanarak kontrolü altındaki halkları Türkleştirme çabasında olan 

Turancı eğilimin ürettiği ırkçı ruhun bir yansıması olarak ortaya çıktığını iddia 

etmektedir. Ermenilerin varlığı, yerleştikleri vilayetler üzerindeki kontrolü 

engelleyebilecek yabancı bir unsur olarak kabul edildiğinden, onları yerinden edip yok 

etmekten başka çare bulunmamaktadır (el-Yâfî, 1992: 14-22’den Akt. el-İmam, 1999: 

42). Aslında Ermeni meselesinin Osmanlı İmparatorluğu için tehlikesi, Ermenilerin 

Anadolu’nun doğusunda kendi devletlerini kurma talebinde yatmaktadır. Ermeniler 

altı vilayette ikamet ediyorlar ve Kafkas sınırlarından Akdeniz kıyılarına kadar uzanan 

geniş bir alana yayılıyorlardı. Bu alanlar, asıl Osmanlı vatanının derinliklerinde yer 

almaktadır. Özellikle 1878 Berlin Konferansı öncesi ve sonrasında Osmanlının 

Avrupa sınırlarının gerilemiş olması nedeniyle, ondan çekilmek, Osmanlı 

İmparatorluğu’nun kaybına yol açacak ciddi bir darbe anlamına geliyordu. Böylece 

Türklerle Ermeniler arasında hayatta kalma mücadelesi yaşandı. Bu nedenle Türkler, 

kendilerini kurtarmak için Ermenileri zorla tehcir etmeye karar verdiler (eş-Şanâvî, 

1983: 1568-1576’dan Akt. el-İmam, 1999: 42). Durum ne olursa olsun, Osmanlı 

hükümetinin Ermenilere karşı yaptığı katliamlar, Ermenilerin İstanbul’dan ve 

yaşadıkları diğer vilayetlerden kaçmalarına ve farklı bölgelere sığınmalarına neden 



 

48 

olmuştur. Mısır bunların en önemlilerindendir (el-İmam, 1999: 42). 

2.5. Ermeni Soykırım İddiaları 

Mâcid İsrail, (2017: 34-37) Ermeni soykırım iddiaları ile ilgili süreci şu şekilde hikâye 

etmektedir:  

“16. yüzyıldan itibaren Osmanlı Devleti ve Safevî Devleti işgali sonrası 

Ermenistan’ı kendi aralarında bölmüşler, Rusya Doğu Ermenistan’ı ilhak etmiş 

ve Osmanlı idaresindeki Ermenilere bölgelerinde özerklik tanınmıştır. Ancak 

Ermeniler Hristiyan oldukları için ayrımcılığa maruz kaldıklarından 

yakınmışlardır. Ermeniler bu dönem boyunca Osmanlı İmparatorluğu’ndan 

ayrılma veya bağımsızlık peşinde koşmayıp bunun yerine Bitlis, Erzurum, Van, 

Harput, Sivas ve Diyarbakır’ın bir bölümü olmak üzere altı Ermeni vilayetinde 

iç reform talep etmişlerdir. Osmanlı makamlarının Ermeni sorununu çözmeyi 

ihmal etmesi, İstanbul’daki Ermeni aydın ve liderlerini Rus-Osmanlı savaşının 

(1877-1878) ardından yapılacak barış görüşmelerinde Osmanlı Ermenilerinin 

geleceğini belirlemek için Rusya’ya başvurmaya yöneltmiştir. Nitekim Rus ve 

Osmanlı devletleri arasında 3 Mart 1878’de imzalanan “San Stefano” 

Antlaşması’nda reformlar konusunda Ermenilerin lehine olan 16. maddenin yer 

alması Ermeni çabalarını başarılı kılmıştır. Ancak kısa süre sonra Osmanlı 

yönetimi bu anlaşmayı yalanlamış ve bu reformları uygulamaktan imtina 

etmiştir. Doğal olarak Ermeni ihtilalcileri ve aydınları haklarını geri almak için 

içeride ve dışarıda taleplere geri dönmüşlerdir. Osmanlı yetkilileri, Ermenileri 

Sultan II. Abdülhamid’in (1876-1909) yönetim ve denetiminde 1894-1896 

arasında “Hamidiye katliamları” olarak bilinen katliamlarla karşı karşıya 

bırakmışlardır. Doğrudan öldürme veya açlık, yer değiştirme, soğuk ve hastalık 

gibi nedenlerle Ermeni, Asurlu ve Süryaniler de dâhil olmak üzere Doğu 

Anadolu’da yaşayan Hristiyanlardan 100-150 bin kişi ölmüş ve binlercesi yetim 

kalmıştır. Neticede binlerce Ermeni Çarlık Rusya’sı, Balkanlar, Avrupa, 

Amerika ve Arap ülkelerine göç etmiş ve Mısır onların yerleştikleri en önemli 

ülkelerden biri olmuştur. Ermeniler yaşadıkları büyük trajedi sırasında Arapların 

mültecilere karşı asil tavırlarını unutmamışlardır. Böylece “katliam”, 

uluslararası meşruiyeti ve insanlığı hiçe sayarak topraklarına sahip çıkmasınlar 

diye Ermenilerden kurtulmaya yönelik resmî bir Osmanlı mekanizması haline 

gelmiştir. O dönemdeki uluslararası durum da Osmanlı rejiminin işini 

kolaylaştırmıştır. Buna karşı devrimci Ermeniler stratejilerini değiştirerek 

Hamidiye rejimini devirmek için “Jön Türkler” grubuyla ittifak kurmuşlardır. 

Bu ittifak başarılı olmuş ve 24 Temmuz 1908 darbesinin ardından Sultan II. 

Abdülhamid gerici olmakla suçlanarak 10 Şubat 1918’deki ölümüne kadar 

İstanbul’daki Beylerbeyi Sarayı’nda ev hapsine mahkûm edilmiştir. Fırkacı 

kültürü ve aşırı ırkçılığıyla ünlü Jön Türkler veya İttihat ve Terakki Partisi’nin 

yani Turancıların (1909-1918) yönetimi altındaki Ermeniler, 1909 yılının Nisan 

ayında 20 binden fazla Ermeni’nin hayatına mal olan ve tarihsel olarak “Adana 

bölgesi katliamları” olarak bilinen katliamlara maruz kalmışlardır. Birinci 

Dünya Savaşı’nın (1914-1918) patlak vermesinden sonra, Turan rejimi 

Ermenilerden kurtulmaya çalışmış, ittihat rejimi orduların Kafkas cephesinden 

geri çekilmesinden ve yenilgilerinden Ermenileri sorumlu tutmuş ve Rus 

ordusunda savaşan Rus Ermeni gönüllülerinin varlığını bahane ederek Osmanlı 



 

49 

Ermenilerini vatana ihanetle suçlamıştır. Osmanlı yetkilileri, Osmanlı ordusunda 

askere alınan Ermeni askerlerin silahlarını ve rütbelerini ellerinden alarak 

askeriyede birer işçi haline getirmiştir. Bu ortamda İttihatçılar Şubat 1915’te 

Osmanlı İmparatorluğu’ndaki Ermenilerin imhasına karar vermiş ve tarihte 

“etnik soykırım katliamları” olarak bilinen bu katliamların uygulanması 

jandarmaya, çetelere ve özel oluşumlara tevdi edilmiştir. Mart 1915’te Osmanlı 

hükümeti Zeytun ve Van şehirlerindeki iki ana Ermeni direniş merkezini yok 

etmeye karar vermiş ve 24 Nisan 1915’te İstanbul’daki üniversite profesörleri, 

doktorlar, din adamları ve cemaat önderleri dâhil eğitimli seçkinlerden iki 

yüzden fazla Ermeni’yi tutuklamıştır. Akabinde hepsi İstanbul meydanlarında 

suikasta kurban gitmişlerdir. Öte yandan Osmanlı İmparatorluğu yetkilileri 

tarafından tarihi 1. yüzyıl başlarına kadar giden tüm eski manastır ve kiliseler 

yakılmış ya da camiye dönüştürülmüştür. Sosyal hizmet kurumları ve dernekler 

yağmalanmasına ek olarak katliamlarından kaçan Ermeni Hristiyanların evlerine 

ve mallarına el konulmuştur. Osmanlı İmparatorluğu 1915 yılının başlarında, 

sivillerin ve Osmanlı silahlı kuvvetlerinin Ermenilerin Ruslar lehine 

ihanetlerinden korunması amacıyla Ermeniler için zorunlu göç kanununu 

çıkarmıştır. Ermenilerin yiyecek ve içecekten mahrum bırakılmaları, yaş ve 

cinsiyet gözetmeksizin binlerce çocuk, genç ve yaşlının öldürülmesi, çocuklara 

yönelik çok sayıda cinsel istismar yapılması, Ermeni kızlara tecavüz edilmesi, 

çıplak olarak sokaklarda yürümeye zorlanmaları, hatta hamile kadınlara kürtaj 

yapılması ve mezarların tahrip edilmesi için talimat yayınlanmıştır. 

Öldürülenlerin sayısı yaklaşık bir buçuk milyona ulaşmıştır. Bazı araştırmacıları 

cinayetlerin işlendiği sistematik ve organize tarzın amacının Ermenileri ortadan 

kaldırmak ve etnik olarak yok etmek olduğunu iddia etmişlerdir. Ermeni 

katliamları aynı zamanda Holokost (Yahudi katliamı) öncesi en büyük soykırım 

ve aynı zamanda binlerce Ermeni’nin dünyanın çeşitli yerlerine göç etmesi 

nedeniyle dünyanın en büyük zorunlu göçü olarak kabul edilmiştir. Soykırımdan 

kaçan Ermeniler Mısır’a giderek çeşitli zanaat ve ticaret mesleklerini icra 

etmişler, Birinci Dünya Savaşı’nın sonunda (1914-1918) Mısır’ın bütün 

şehirlerine yayılmışlar ve Mısır’daki tarihleri boyunca kendi içişleriyle 

uğraşmayı tercih etmişlerdir.”. 

1915 katliamlarına yanı sıra sürgün, göç ve şiddet uygulanmasına gelince; insanlık 

tarihindeki tüm suçlardan daha korkunç ve iğrençtir. Bir buçuk milyon Ermeni yok 

edilmiş ve Batı Ermenistan yerli nüfusu boşaltılmıştır. Doğu Ermenistan’a, 

Ermenistan Cumhuriyeti’ne sığınanlar da dâhil olmak üzere sadece birkaç yüz bin 

Ermeni Osmanlı otoritelerinin gazabında kurtulabilmiş ve geri kalanlar dünyanın dört 

bir yanına dağılarak Ermeni diasporalarını oluşturmuşlardır (Azazyan, 1993: 16). 

Mâcid İsrail (2017: 38) ilaveten şunları belirtmiştir: 

 “Osmanlı Ermenilerini yok etmeyi başaran İttihatçıların 1918’de 

devrilmesinden sonra, Mustafa Kemal Atatürk’ün (1919-1923) önderliğinde 

‘bölünmeyi kabul etmez millî bir vatan’ sloganı ile Kemalistlerin dönemi 

başlamıştır. Bu slogan, Kilikya dâhil altı Ermeni vilayetini içeren Doğu 

Anadolu’da bir Ermeni devleti kurma teklifini reddetmek anlamına gelmektedir. 



 

50 

Kemalistler, niyetlerinin ciddiyetini uluslararası topluma ve Ermenilere 

göstermek için öfkelerini Kilikya’ya kusmuşlardır. Kemalistler, kendilerini 

‘gerçek hükümet’ görerek İstanbul’un emirlerine uymamış ve Fransa’nın gözü 

ve kulağı önünde organize saldırılarla Ermenileri yaşadıkları şehir ve köylerden 

arındırmaya başlamışlardır. Türklerin Kilikya’ya saldırısı ve Fransızların onu 

savunmayı reddetmesi, Ermeni Kilikya’nın ölüm habercisi olmuştur. Buna 

rağmen Avrupa diplomasisi İstanbul’un Osmanlı İmparatorluğu’nun parçalanıp 

sınırları henüz çizilmemiş iki ülke, yani Ermenistan ve Yunanistan arasında 

sıkışıp kalmış küçük bir Anadolu devletine indirgenmesini öngören 10 Ağustos 

1920’de Sevr Antlaşması’nı kabul etmesi konusunda başarılı olmuştur. Mustafa 

Kemal, Sevr’i devirmek ve “bağımsız Ermenistan” tehdidinden kaçınmak için 

Eylül 1920’nin sonlarında Türk ordusuna sınırı geçerek Kafkasya’daki Ermeni 

Cumhuriyeti’ni (1918-1920) işgal emri vermiştir. İtilaf ülkeleri, Kasım ayı 

ortalarında Türk ordusunun Ermenistan Cumhuriyeti’nin göbeğinde ilerleyişini, 

tüm bölgeyi işgal edene kadar izlediler. Böylece Türkler, Kasım 1918’de geri 

çekilmeden önce sahip oldukları bölgelerin kontrolünü ele geçirmişlerdir. 

Nihayet 24 Temmuz 1923’te Türklerin millî emelleri doğrultusunda Doğu 

Trakya’yı ve Anadolu’daki ihtilaflı bölgeleri; İzmir, Kilikya, Karadeniz kıyıları 

ve doğu vilayetlerini (Ermenistan) kapsayan bir Türkiye’yi tanıyan Lozan 

Antlaşması imzalanmıştır. Lozan’ın nihai hükümlerinde Ermenilere dair 

herhangi birşeyin bulunmaması, ancak genel olarak gayrimüslim ‘azınlıklara’ 

zulmedilmemesine yönelik genel hükümlerin yer almasıyla Türkler mutlak zafer 

kazanmıştır. Böylece Türkiye, Türk olmayan en büyük azınlıktan arındırılmış 

veya yok olmaya ya da diasporaya mahkûm edilen Ermeniler pahasına yüksek 

düzeyde homojenlik sağlanarak Türk Cumhuriyetinin temelleri 

sağlamlaştırılmıştır. Hayatta kalan Ermeniler, “maktulün vücudunda failin 

parmak izleri” olarak kullanılmak üzere dünyanın geri kalanına dağılmışlardır. 

Son olarak, Ermeni meselesi Rusya, Fransa, Almanya, Avusturya ve Belçika gibi 

dünyanın birçok ülkesi tarafından Ermeni soykırım iddialarının kabul 

edilmesiyle doruğa ulaşmıştır. 24 Nisan 1915’te Ermeni katliamlarının yüzüncü 

yıl dönümü vesilesiyle Avrupa Birliği Türk ve Ermeni halkları arasında diyalog 

kapısını aralamak amacıyla Türkiye’yi soykırımı tanımaya davet etmiş, ancak 

soykırım iddialarına Türkiye’nin tepkisi sert olmuştur.”. 

1915’te Osmanlı İmparatorluğu’ndaki Ermeni nüfusu yurtlarından uzak diyarlara ve 

hükümetin kendileri için seçtiği yaşam olanaklarından yoksun bölgelere sürüldüğüne 

dair hiçbir şüphe yoktur. Bazıları baştan öldürüldü, diğerleri yolda can verdi ve 

diğerleri istenen yerlere ulaştıktan sonra öldü. Ölenlerin sayısı altı yüz bini aştı ve 

muhtemelen sürüldükleri yerlerde yaklaşık altı yüz bin kişi ise hayatta kaldı. Diğer altı 

yüz bin kişi ise, yetkililer tarafından zorla İslam’a sokulmuş ya da dağlara veya 

Osmanlı İmparatorluğu sınırları dışına kaçmıştır. Türk hükümeti bu gerçekleri inkâr 

edemez ve bunlara bir gerekçe de bulamaz (Mecmûʿatu Muellifîn, 1995: 35). 

Mecmûʿatu Muellifîn tarafından yazılan kitap, Türk İttihatçıların Ermenilere karşı 

gerçekleştirdiği katliamlara kendi gözleriyle şahit olmuş veya güvenilir kaynaklardan 



 

51 

duymuş bazı önde gelen tarihçi ve yazarların yazdığı makalelerin bir derlemesini 

içermektedir. İttihatçıların iktidarı ele geçirmesi ve 1908’de Osmanlı anayasasının 

yeniden yürürlüğe girmesi, herkes için hukukun üstünlüğüne ilişkin umutları artırdı. 

Ancak İmparatorluğun 1912’de Balkan Savaşları’nda bir dizi yenilgiye uğramasının 

ardından Türkiye, Ermeni bölgelerinde reformların başlatılmasına ilişkin büyük 

Avrupalı güçlerle başka bir anlaşmayı kabul etti. Ancak 1914’te I. Dünya Savaşı’nın 

patlak vermesiyle İttihatçılar fırsatı değerlendirerek Osmanlı İmparatorluğu’ndaki 

Ermenileri yok etmeye ve onları buradan sürmeye karar verdiler. Plan, 1915’te ve onu 

takip eden yıllarda sonuna kadar uygulandı ve bir buçuk milyondan fazla Ermeni’nin 

ölümüyle sonuçlandı. Bu güvenilir tanıklıklar, tanınmış tarihçi James Bryce, Arnold 

J. Toynbee, Dr. Herbert Adams Gibbon ve Fred Jove Nansen tarafından bazı 

ayrıntılarla sunulmaktadır (Mecmûʿatu Muellifîn, 1995:138). 

Dadriyan (1995: 15-17), 1. Dünya Savaşında Türk doktorların suistimalleriyle ilgili 

iddiaları şu şekilde ifade etmiştir:  

“Birinci Dünya Savaşı’nda meydana gelen Ermeni katliamları hakkında çok az 

şey yazılmıştır. Bu suç Türk yöneticilerin bugüne kadar hâlâ inkâr ettiği ve ilgili 

tüm tarihî belgeleri gizlediği bir suçtur. Eksik olan ön çalışmalar ağırlıklı olarak 

Avrupa kaynaklarına, özellikle 1918-1921 yılları arasındaki İngiliz istihbarat 

raporlarına, yani Türkiye’yi işgal ettikleri döneme ve Alman görgü tanıklarının 

ifadelerine dayanmaktadır. Diğer kaynaklar, çoğu doktorlar ve hemşireler 

tarafından gönderilen Amerikan raporlarıdır. Türk Askerî Mahkemesi birçok 

belgeye dayanarak gerçekleri ortaya çıkarmış ve suçun faillerini Aralık 

1918’den Haziran 1919’a kadar tespit edip cezalandırmıştır. Özellikle doktorlar 

ve genel olarak sağlık otoritesi tüm bu süreçte ana ve merkezî rolü oynamıştır. 

Askerî mahkeme huzuruna çıkan Türk doktorlar, meslektaşlarının Ermenileri 

zehirleme, denizde boğma, parçalama ve üzerlerinde tıbbi deneyler yapma 

hikâyelerini kamuoyu önünde anlatmışlardır. Bu organize tıbbi katliam, Nazi 

doktorlarının 2. Dünya Savaşı’ndaki uygulamalarına benzetilebilir. Türk 

doktorlar Ermeni katliamlarında sadece “tıbbi cinayet” işlerinde yer almamış, 

aynı zamanda bu katliamları planlamışlardır. Dr. Nazım ve Dr. Bahattin Şakir 

iktidara gelen İttihat ve Terakki’nin yönetiminde yer alan iki baskın yüz 

olmuşlardır. Her ikisi de 1912-1918 yılları arasında birçok üst düzey görevde 

bulunmuşlardır. İttihat ve Terakki iktidar olunca imparatorluk içinde 

asimilasyon politikasına direnen ve önceki dönemde etnik kimliğini korumaya 

çalışan farklı milletlerle şiddetli ve kararlı bir şekilde mücadele etmiştir. Jön 

Türklerin edindikleri birikmiş tecrübeler onları katliamları organize edip 

gerçekleştirme ve topyekûn imha için önlem olarak Ermenileri seçme fikrine 

götürmüştür ki bunların sebepleri şöyle özetlenebilir: (a) Türk-Ermeni 

çatışmasının uzun tarihi ve Türkler tarafından yapılan münferit katliamlar, (b) 

Bazı bölgelerde Ermeni nüfusunun çoğalması ve tehlike teşkil etmesi, (c) 

Osmanlıların bu halklara uyguladığı baskı ve Avrupalı güçlerin yardımıyla çoğu 



 

52 

halkın silahlı mücadele yoluyla imparatorluktan uzaklaşması.” 

Mecmûʿatu Muellifîn (1995: 284-285) tehcirle ilgili şunları belirtmiştir: 

 “Aslında sürgün, yok etmenin yalnızca incelikli bir biçimiydi. İlk aşamada 

yetenekli Ermeni erkekleri yok edildi, ardından sürgün kervanları açlık, susuzluk 

ve cinayetlerle yok edildi. Yollara binlerce ceset yığıldı, ağaçlar ve yıldırım 

direkleri asılanlarla doldu. Parçalanan bedenler nehirlerde kıyıya vurdu. Yedi 

doğu vilayetindeki 1.200.000 sakinden 300.000 Ermeni, Rus işgali sayesinde 

Kafkasya’ya sığınmayı başardı. Geri kalan sürgünlere gelince, öldürüldüler veya 

sürgüne gönderildiler ve sayıları yaklaşık 200.000 Ermeni kadın ve çocuk 

kaçırıldı. Sürgünlerin toplanma merkezi olan Halep’e yalnızca 50.000 kişi sağ 

olarak ulaştı. 1915 yılı Temmuz ayının sonunda, hükümet, Ermeni nüfusun Türk 

ordusu için tehdit oluşturmadığı sınırlardan uzak bölgelerden nakledilmesi 

politikası izleyerek Ermenileri Anadolu ve Kilikya’dan tehcir sürecini 

başlatmıştı. Göç ettirilenler güneye gidiyor, sonra yollarda öldürülüyorlardı. 

Halep’ten sağ kurtulanlar güneyde Suriye çölüne veya güneydoğuda 

Mezopotamya’ya gönderildi. Suriye’nin Hama, Humus ve Şam yakınlarındaki 

şehirlerinde toplama kampları kurulmuştu. Bu kamplar yaklaşık 120.000 Ermeni 

sürgünü barındırıyordu ve bunların çoğu 1919 yılında Kilikya’ya döndü. Öte 

yandan, Fırat Nehri boyunca güneydeki göçmenler Deyrizor’a gitti ve yaklaşık 

200.000 kişi oraya ulaştı. 1916 yılının Mart ve Ağustos ayları arasındaki 

dönemde İstanbul’dan, Bağdat’a giden demiryolu boyunca ve Fırat Nehri 

kıyılarında kalan Ermenilerin tasfiye edilmesi için emir verildi. Buna rağmen 

Türkiye’de çok sayıda Ermeni hayatta kaldı. Bazı bölgelerde, çoğunlukla, bazı 

Protestan ve Katolik aileler, Amerikan dinî misyonlarının ve papalık 

temsilcilerinin müdahalesi sayesinde hayatta kaldı. Bazı Ermeniler de Türk 

yetkililerin koruması sayesinde kurtuldular veya Kürt veya Türk arkadaşlarının 

yanına sığındılar. İstanbul ve İzmir’deki Ermeniler de sürgünden kurtuldu. Çok 

sayıda Ermeni’nin Rusya’ya sığınmasının yanı sıra Urfa, Şebinkarahisar ve 

Musa Dağı’nda Türk tedbirlerine karşı ortaya çıkan direnişten bahsetmek 

gerekiyor. Genel olarak, Arnold Toynbee’nin tahminlerine göre, 1916’nın 

sonundaki katliamlardan sağ kurtulanların sayısı, 1914’teki 1.800.000 

Ermeni’den yaklaşık 600.000’i olarak tahmin edilmektedir.”. 

Mecmûʿatu Muellifîn (1995: 288-289) soykırım iddialarına Türk hükümetinin 

itirazları ile ilgili şu bilgilere yer vermiştir:  

“Mahkeme, sunulan belgelerde yer alan Türk görüşlerini inceledi. Türk 

hükümetinin Ermeni ırkına yönelik soykırım suçunu tanımayı reddetmesi şu 

argümanlara dayanmaktadır: Kurbanların sayısının asgari takdir edilmesi, 

Ermeni devrimcilerin sorumluluğu, sorumluluğun karşı tarafa devredilmesi, 

öldürme kastının veya önceden azmetme ve tasarlama olmaması. 1914 yılında 

Osmanlı İmparatorluğu’nda yaşayan Ermenilerin sayısı Ermeni Patrikhanesi 

istatistiklerine göre 2.100.000, Arnold Toynbee’nin tahminlerine göre 1.800.000 

ve Türkiye istatistiklerine göre 1.300.000 civarındadır. Kurbanların sayısındaki 

farklılıklara rağmen, Ermeniler ve çoğu Batılı uzmanlar Ermeni nüfusunun üçte 

ikisinin yok edildiği konusunda hemfikirdirler. Ancak Türkler, genel olarak kötü 

savaş koşulları nedeniyle Ermeni nüfusunun yalnızca %20-25’inin tehcir 

sırasında kaybedildiğini ve kendi kayıplarının da büyük olduğunu iddia 



 

53 

ediyorlar. Bu görüş gerçeği göz ardı etmektedir. Ermeniler Anadolu’dan 

neredeyse tamamen kaybolmuş durumdadır ve Türkiye’nin nüfusu şu anda 

45.000.000 civarındayken, Ermenilerin sayısı 100.000’i geçmemektedir. Türk 

devleti sorumluluktan kaçmak için Ermenilerin savaş sırasında itaatsizlik ve 

ihanet eylemleri gerçekleştirdiğini öne sürüyor. Ancak mahkeme, Osmanlı 

İmparatorluğu’nda gerçekleşen tek silahlı harekâtın Nisan 1915’te Sason isyanı 

ve Van’daki direniş olduğunu mülahaza etmektedir. Türk devletinin öne sürdüğü 

bir diğer argüman da Ermenileri Türk ırkını yok etme suçunu işlemekle itham 

etmektir. 1917 yılında (yani Ermenilerin tehciri ve imhasının 

tamamlanmasından bir yıldan fazla bir süre sonra) Ermeni askerlerinin bazı Türk 

köylerini yaktığı doğrudur. Mahkeme, kınanması gereken bu eylemleri soykırım 

suçu olarak kabul etmemektedir. Ayrıca Mahkeme, bu olayların daha sonraki bir 

dönemde gerçekleştiğini ve sözde Ermeni Soykırımı dönemiyle hiçbir ilgisi 

olmadığını da mülahaza etmektedir.”. 

Haykazen Gazaryan’ın “Ermeni Katliam Belgeleri Araştırma Dizisi 4” (Belgelerle ve 

Tarihlerle 1915 Ermeni Soykırımı) adlı eserine önsöz yazan 1920 Hür Ermeni 

Cumhuriyeti Bakanlar Kurulu Son Başkanı Simon Vratsyan şunları ifade etmiştir 

(1995: 10): “Haykazen Gazaryan, Türkiye’deki Ermenilere yönelik soykırımın sadece 

Dünya Savaşı’nın bir sonucu olmadığını, savaşın sadece bir fırsat olduğunu, Ermeni 

halkına yönelik bu soykırımın Türkiye tarafından savaştan çok önce kararlaştırıldığını 

belgeler ve tarihlerle kanıtlıyor. Türkler cani, bu soykırımın sorumlusu bir halktır. 

Ermeni soykırımının üzerinden yarım yüzyıl geçmesine rağmen şu ana kadar tek bir 

Türk bile Ermenilere karşı işlenen bu iğrenç suçu alenen kınamamıştır.”. 

1909 Nisan ayı başlarında, Adana’da iki gün süren ilk katliamdan on gün sonra, 

Selanik’teki İttihatçı merkez tarafından Adana’daki İttihatçı yönetimin emrine 

verilmek üzere gönderilen üç tabur Türk askeri Avrupa yakasından Adana’ya 

nakledildi. Katil askerler, Ermenilerin o zamana kadar zarar görmemiş evlerini 

İttihatçı İçişleri Bakanı Hacı Adil Bey’in geri kalanların öldürülmesi anlamına gelen 

“Yabancıları koruyun” emrini uygulayarak benzin döküp yaktılar. Kadın ve çocukları 

öldürmekle yetinmediler, hastaların olduğu hastaneleri bile yaktılar. Selanik’teki 

İttihatçı Merkez ilk katliamdan sağ kurtulanların hazırlanması anlamına gelen gizli 

“Kısa yolu takip edin” emrini vermiştir. Bu nedenle 12 Nisan 1909’daki ikinci katliam 

daha acımasız ve vahşice olmuştur. Adana ve Halep’in güneyindeki kanlı katliamlar 

nedeniyle Ermeni Taşnaksutyun Partisi mevcut duruma bakarak Ermenileri tehdit 

eden toplu katliam tehlikesini idrak etmiş, vahşeti durdurmak ve nefsi müdafaaya 

zaman kazanmak için 24 Ağustos 1909’da İttihatçılarla şu ifadelerle anlaşma 

yapmıştır: “İttihat ve Terakki Partisi ile Taşnaksutyun Partisi, Adana’da meydana 



 

54 

gelen 31 Mart trajik olaylarını da göz önünde bulundurarak, yukarıda belirtilen temel 

noktalara ulaşmak için el ele verme konusunda mutabakata varmışlardır (Gazaryan, 

1995: 17-19). 

Ahmed Rıza, onlarca yıl Avrupa’da yaşadıktan sonra Temsilciler Meclisi Başkanı 

oldu. 1915 ve 1916 yıllarında büyük katliamın yaşandığı günlerde Senato’da 

bulunmuş, ardından Temsilciler Meclisi’nde Ekim 1915’te kısa sürede Hariciye Nazırı 

olan büyük şahsiyet Halil Bey onu izlenmiştir. Halil Bey, (Ermenilere karşı pek çok 

haksızlık yapıldığını) kötü niyetle itiraf etmişti (Gazaryan, 1995: 21). 

İstanbul’da Avusturya-Macaristan İmparatorluğu’nun on yıl askerî ataşesi olarak 

görev yapan Mareşal Pomyakovski’nin kaydettiği istatistiğe göre, Birinci Dünya 

Savaşı sırasında çoğu Ermeni olmak üzere çeşitli Hristiyan mezheplerinden 120 tabur 

ya da bölük kurulmuştur. Hristiyan askerler silahsız olarak yükleme ve inşa işlerinde 

çalıştırılmışlar, sonra görevlendirildikleri işe bağlı kalmalarına rağmen farklı yerlerde 

gizlice öldürülmüşlerdir. Görgü tanığı İngiliz tarihçi ve yazar Arnold Joseph Toynbee 

onlar hakkında şunları yazmıştır: “Ermeni askerlerine yönelik Türk askerî ve sivil 

yöneticileri tarafından bilerek ve planlı olarak gerçekleştirilen insanlık dışı soykırım, 

dünyanın en vahşi ve en aşağılık suçunu oluşturmaktadır.” (Gazaryan, 1995:25). 

Bu yazının gazetelerde 14 Mayıs 1915’te yayınlananlar, Türk hükümetinin kayıtlarına 

göre, imha emrini veren gizli bir genelgenin birkaç bölümüdür. Orijinal yazı 8 

maddeden oluşmaktadır. 3-4-5-6-7. maddeler, Ermenilerin yerlerinden edildikten 

sonra imha edilmesi, taşınmaz mallarına el konulması ve terk ettikleri evlerin Türk 

muhacirlere, subay eş ve çocuklarına verilmesiyle ilgilidir. Bu genelge tüm 

bakanlıklara nüsha olarak mor mürekkeple el yazısıyla, satırlara yakın iki kelimeyle 

başlayarak dağıtıldı: “Çok gizli” (Gayet Mahrem) (Gazaryan, 1995:31). 

İttihat ve Terakki Merkez Komutanlığının İstanbul’da Nuri Osmaniye’deki toplantıları 

sırasında ek kararlar alınarak (Şubat 1915) derhal yürürlüğe konuldu ve haberleşme 

amacıyla iki tür gizli şifreleme kullanıldı. Merkezden tugaylara gizli şifreleme 

kodlarıyla (320, 317, 430, 327) Türkiye’deki tüm Ermenilerin yok edilmesi, Ermeni 

çocuklarının Türkleştirilmesi veya yok edilmesiyle ilgili düzenlenen ana talimat 

mesajları gönderildi (Gazaryan, 1995: 31). 

Ermeni Katliam Belgeleri Araştırma Dizisi beşincisi olarak Vahakin Dadriyan’ın 



 

55 

yazdığı Aleksandır Keşişyan’ın çevirisini yaptığı “Osmanlı Sistemi ve Ermeni 

Soykırımı Hakkında Türk ve Arap Kaynakları” adlı eserin mukaddimesinde Soykırımı 

Araştıranlar Birliği Başkanı sıfatıyla Roger Smith 11-13 Haziran 1977’de Montreal’de 

düzenledikleri uluslararası konferansta 1915’te Türkiye’de Ermenilere karşı yapılan 

katliamların Birleşmiş Milletler Tüzüğü’ne uygun olarak soykırım sayıldığını ve bu 

suçu inkâr eden Türk Hükümetinin kınandığını vurgulamıştır. Ayrıca Smith Türk 

zorbalığı ve acımasızlığının sadece gayrimüslimlerle sınırlı olmadığını, Balkanlardaki 

Müslüman devletlerin ve Arap ülkelerinin de Osmanlı veya Genç Türkiye’nin bu 

siyasetinden nasibini aldığını belirtmiştir. Ayrıca Türkiye’nin bu esef verici 

tutumunun, Avrupa Parlamentosu’nun 18 Eylül 1987 tarihli kararında da belirtildiği 

gibi, Türkiye’nin Avrupa Parlamentosu’na kabul edilmesi önünde büyük bir engel 

teşkil ettiğini ifade etmiştir. (Dadriyan,1997: 5-6) Dadriyan bu eserinde Osmanlı’nın 

tarih boyunca hatta kendi içinde bile “Devletin bekası” düsturuyla zalimce siyaset 

izlediğini ve bu uğurda Müslüman tebaa dâhil birçok katliam gerçekleştirdiğini Türk, 

Arap ve Batılı bürokratların ifadelerine dayanarak ortaya koymaya çalışmıştır. 

Dadriyan’a göre Osmanlı 1896, 1909 ve 1915 yıllarında Ermenilere yönelik katliamlar 

gerçekleştirmiştir. Abdülhamit’in başlattığı bu katliamları İttihatçılar soykırıma 

dönüştürmüştür. 

2.6. Türk ve Müslüman Soykırımı 

Bütün dünyanın duyduklarının aksine olarak Ahmed Abd el-Vehhâb eş-Şarḳâvî 

eserinin ön sözünde şunları ifade etmiştir: “Evet, Birinci Dünya Savaşı öncesinde, 

savaş sırasında ve sonrasında Ermenilerin Türklere karşı katliamlar gerçekleştirdikleri 

belgeler, görgü tanıkları ve bölgeyi araştırmak üzere ziyaret eden uluslararası heyetler 

tarafından tescil edilmiştir.” (eş-Şarḳâvî, 2015).  

Eş-Şarḳâvî Ermenilerin Türk ve Müslüman soykırımı yaptığını ele alan ve belgelerle 

ortaya koymaya çalışan nadir şahsiyetlerdendir. Millet-i Sâdıka iken bağımsızlık 

düşünceleri ile isyan eden ve böylece Osmanlıya ihanet eden Ermenilerin 500 bin 

civarında Türk ve Müslüman katlettiklerini iddia etmektedir.   

Osmanlı İmparatorluğu (1299-1923), siyasi varlığına büyük etnik oluşum grupları ve 

etnik azınlıkları dâhil etmiştir. Yönetimi altındaki halklar devlet güçlü kaldığı sürece 

tutarlılık ve uyum mozaiği sergilemiş, Balkan Yarımadası denilen barut fıçısı gibi 

farklı ırkların kalabalık olduğu bölgelerde devrimler ve isyanlar nadiren ortaya 



 

56 

çıkmıştır. Osmanlı Devleti’nin ilhak ettiği bu azınlıklardan biri de Ermenilerdir. Ancak 

Ermeniler sosyal, ekonomik ve siyasi yönden işgal ettiği konum nedeniyle “sâdık 

millet” ya da Osmanlı tabiriyle “millet-i sâdıka” olarak anılan seçkin bir azınlık 

olmuştur. Siyasi alanda, Ermeniler çeşitli hükümet pozisyonlarında ve yoğun olarak 

da diplomatik görevlerde bulunmuşlardır. Tercümedeki maharetleri ve dillere 

hâkimiyetleri sayesinde bir kısmı bakanlık derecesine, hatta başbakanın vekili 

niteliğindeki Sadrazam vekili mertebesine erişmiştir. Ekonomik alanda, başkentte ve 

Anadolu kırsalındaki Ermeni “emirler”, “ağa”, “büyük toprak sahibi” veya 

“müteahhit” olmuşlardır. Ayrıca Ermeni cemaatinden çok kimse Yahudilerle rekabet 

eden faizle kredi veren sarraflıkla iştigal etmiş, hatta darphanenin yönetimi uzun bir 

süre Ermenilerin tekelinde kalmıştır. Ermeniler önde gelen ihracatçı ve ithalatçılar 

arasında yer almışlar, belki de birkaç Avrupa ve Asya başkentinde şubeleri olan 

uluslararası şirketleri yegâne Ermeniler kurmuşlardır. Sosyal ve dinî açıdan Hristiyan 

Ermeniler Osmanlı’nın Konstantinopolis’i fethinden önce olduğu gibi Müslüman 

Osmanlı şemsiyesi altında da dinî bir azınlık olarak değil, birinci dereceden 

vatandaşlık haklarına sahip bir millet olarak yaşamışlardır. 1461’de Fatih Sultan 

Mehmet’in fermanı ile yeni Osmanlı başkenti İstanbul’da Ermeni Patrikhanesi’nin 

oluşumu başlamış ve Ermeni Patrik personel, ruhani yönetim, genel eğitim, dinî ve 

hayır kurumlarından sorumlu olmuştur. Yunan devrimi sırasında Osmanlı yönetimi ve 

kurumlarından Yunanlıların çekilmesinden sonra Ermenilerin faaliyetleri artmış ve 

Osmanlı hükümeti, Yunan tebaasının bıraktığı boşluğu doldurmak için Ermenilere 

güvenmiştir. Ancak Ermenilerin yurtdışı faaliyetleri, çeşitli ülkeler ve büyük güçlerle 

kökleşen açık ilişkileri, onlara ulusal ve devrimci fikirlerin aktarılmasını 

kolaylaştırmıştır. Fransız İhtilali’nden sonra yoğunlaşan “milliyetçilik ateşi” ve 

Osmanlı’nın Rusya’ya karşı aldığı her askerî yenilgiden sonra sesini yükselten “Slav 

Birliği” ve büyük güçler tarafından siyasi nüfuzlarını, ekonomik çıkarlarını, Asya ve 

Afrika kolonileriyle iletişim araçlarını korumak için uygulanan güç dengesi oyunu, 

farklı güçler tarafından temsil edilen üç Hristiyan mezhebine, Ortodoks, Katolik ve 

Protestan olarak bölünmüş Hristiyan Ermenileri bu siyasi oyunda önemli bir kart 

haline getirmiştir. Gerek dünya ülkelerine yayılmış diasporada gerekse Osmanlı ve 

Rus hâkimiyetinde tüm Ermenilerin ana vatanı mesabesindeki manevi desteğin 

kaynağı, ulusal hareketin merkezi, Osmanlı yönetimine karşı devrim ve isyanların 

motoru veya kışkırtıcısı olan Ermeni Kilisesi’nin ana rolü ve itici olma fonksiyonu göz 



 

57 

ardı edilmemelidir. Buna, misyonerleri destekleyen ülkelerin siyasi çıkarlarıyla 

yakından bağlantılı olan çeşitli Hristiyan mezheplerinin misyonerlik faaliyetleri de 

eklenmelidir. Osmanlı İmparatorluğu’nun sonunun alametlerinin ortaya çıkması, 

Avrupa’nın hasta adamı olarak görülmesi ve Osmanlı’nın “Tanzimat” olarak bilinen 

reform girişimleriyle birlikte, Osmanlı Meclisi’nin ilk oturumunda- Sultan II. 

Abdülhamid Döneminde- resmî olarak çökmesi anlamına gelen devletten ayrılma 

talebiyle haykırışları hızla yükselen azınlıklara geniş ayrıcalıklar tanınması Osmanlı 

Devleti’nin çöküşünü hızlandırmıştır. Ermenilere gelince, onlar -milletvekilleri 

aracılığıyla- ayrılma ya da özerklik talep etmekle yetinmemiş, bir Ermeni milletvekili 

-İttihatçılar döneminde yeni parlamentoda- Abdulhamid döneminde altmış bomba 

hazırladığını ve patlattığını açık yüreklilikle beyan etmiştir. Altmış birinci bombayı 

hazırladığını ve dürüst olduğunu, Doğu Anadolu’da Ermenilerin yaşadığı Bitlis, 

Erzurum, Van, Harput, Sivas ve Diyarbakır olan altı vilayette patlak veren Ermeni 

isyanlarının başkomutanlarından biri olduğunu söylemiştir. Altı vilayetten bazılarının 

Osmanlı’nın ana düşmanı olan Rusya ile ortak sınırları olduğu için olayların dramatik 

tırmanışının zirvesi Birinci Dünya Savaşı’nın patlak vermesinden hemen önce 

gerçekleşmiştir. Rusya, Ermenilerin Osmanlı İmparatorluğu’ndan ayrılmasının en 

büyük destekçilerinden biri olmuştur. Bu destek, Ermeni devrimcilere para ve silah 

sağlanmasıyla sonuçlanmıştır. Ermeniler, Ruslara bilgi ve adam sağlayarak ve 

Osmanlı ordusunun gerisindeki Rus kuvvetleri için beşinci tabur olarak hareket ederek 

bu desteğe karşılık vermişlerdir. Osmanlı hükümeti bu durumu vatana ihanet suçu 

saymış, sınır bölgelerinde ve cephelerde yaşayanları iç bölgelere tehcir kararı almıştır. 

Ermenilerin ve muhalif gazetelerinin Avrupa ve Amerika’da yaydıkları, abartılı sayıda 

kurbana yol açan zorla yerinden edilme olarak gördükleri şey, insanlık adına Osmanlı-

Ermeni işlerine karışmak için bir başka bahaneydi. Batılı hükümetler, kendi 

halklarının ve dünya kamuoyunun önünde İslam’ın temsilcisi, Avrupa’nın hasta adamı 

Osmanlı Devleti’ni tasfiye etmek, mirasını paylaşmak ve bu ülkeye karşı miras kalan 

kinleri kusmak için İngiliz istihbaratında o zamanın genç tarihçisi Arnold Toynbee’nin 

yönetiminde bunun için özel olarak kurulan bir medya hücresi aracılığıyla durumu 

çarpıtarak kendilerini haklı çıkarmışlardır. Bu durumu, oryantalist Malcolm Yap itiraf 

etmiş, Türkiye’de ve Osmanlı’nın yönettiği ülkelerde bulunan arşiv belgelerine 

dayanarak tarafsız bir bakış açısıyla, geçmişin olumsuz mirasından uzak bir şekilde 

Osmanlı tarihinin yeniden değerlendirilmesi ve yazılması için çağrı yapmıştır. 



 

58 

1923’teki Lozan Konferansı’nda Ermeni-Osmanlı sorununun resmî olarak sona ermesi 

kararlaştırıldıysa da sorun uluslararası düzeyde hâlâ mevcuttur. Ermeniler, göç etmeyi 

seven bir halk olarak diaspora denilen yerde yaşadıkları için, hayır, sanat, kültür 

dernek ve kurumları hatta Ermeni lobisinin siyasi baskıları aracılığıyla davalarını 

yaymak için aralıksız çaba sarf etmişlerdir. Mesele siyaset ve diplomasi alanını da 

aşarak, yirminci yüzyılın yetmişli ve seksenli yıllarında Türk hedeflere ve Türk 

diplomatlarına karşı faaliyetlerini yürüten Taşnak, Hınçak, Narsis gruplar ve Ermeni 

gizli ordusu “Asala” gibi silahlı Ermeni gruplarının ortaya çıkmasına kadar 

gitmektedir. Siyasi ve resmî düzeydeki faaliyetler ise eski Sovyetler Birliği’nden 

bağımsız Ermenistan Devleti’nin doğuşu, tarihî Ermeni Krallığı’nın temsilcisi olarak 

Anadolu’da geniş topraklar talep etmesi, “katliam” ve “Ermeni soykırımı” iddialarının 

birçok ülke tarafından siyasi olarak tanınmasından sonra ortaya çıkmıştır. Bütün 

bunlar Sovyetler Birliği’nin ani çöküşünün bıraktığı güvenlik ve ideolojik boşluktan 

sonra, Türkiye’ye baskı kurarak Avrupa Birliği’ne girmesini engellemek, Kafkasya 

bölgesi ve oradaki petrol kaynaklarında denge oyununa ve başta ABD’nin olmak üzere 

stratejik çıkarlara hizmet etmek için bir koz olmuştur (eş-Şarḳâvî, 2015: 5-8). 

Osmanlı İmparatorluğu altında yaşayan Ermeni azınlığın özgünlüğüne rağmen, 1453 

yılında İstanbul’un fethinden sonra Sultan Muhammed el-Fatih tarafından tanınan ve 

Birinci Dünya Savaşı’na kadar Ermeni mezheplerinde meydana gelen değişikliklerle 

özel bir din sistemi halini almıştır. İttihat ve Terakki Hükümeti’ne -Genç Türkiye- 

Türkiye’deki Ermeni ırkını yok etmek için bir plan düzenlemek ve uygulamakla ilgili 

suçlamalar, azınlıkların ve çok etnikli ülkelerin çoğunun sorunu olarak 

değerlendirilmelidir. Büyük güçlerin Avrupa’nın hasta adamından kurtulma ve onun 

mal varlığını paylaşma politikası uygulayınca, Ermeniler uluslararası oyunun 

kartlarından biri haline gelmiştir. Rusya, Fransa ve İngiltere Hristiyanları korumak ve 

dinî azınlığın işlerine bakmak adına bir dizi imtiyaz, antlaşma ve anlaşma 

hükümleriyle müdahale ederek Osmanlı İmparatorluğu’nun içişlerine karışmaya 

başlamışlardır. Uluslararası baskılar, Osmanlı İmparatorluğu’nu, kendilerine tanınan 

ayrıcalık ve özgürlüklerden yararlanan azınlıklar, özellikle Ermeniler için reform ve 

düzenlemeleri hızlandırmaya itmiş ancak bu yaklaşım ters tepmiş ve onların devlete 

bağlılıklarını güçlendirmek yerine isyanlarını artırmıştır. Fransız Devrimi’nden hemen 

sonra devrimi ihraç etmeyi benimseyen eğitimli Ermeniler, bu devrimci düşünceyi 

taşımak, muhalefet gruplarını ve devrim savunucularını örgütlemek ve Ermenileri 



 

59 

isyana seferber etmek için içerde ve dışarda dernek ve örgütsel teşekküller kurmada 

ön saflarda yer almışlardır. Böylece ideolojik bağın yurttaşlık bağından daha güçlü 

olduğu ortaya çıkmaktadır. Rus orduları sık sık Osmanlı İmparatorluğu’nun bazı sınır 

bölgelerini işgal etmiş, ardından ateşkes ilan edip anlaşmalar imzalayarak geri 

çekilmiştir. Birçok Ermeni daha iyi bir fırsat umuduyla geri çekilirken Ruslara katılmış 

ve Ortodoks kardeşlerini işgalci güçlere katılarak kışkırttıkları Müslümanların hakaret 

ve intikamına karşı savunmasız bırakmışlardır. Ermeni Kilisesi misyonerleri ve 

patrikleri ile yurtdışındaki Ermeni lobisi, siyasi olarak yönlendirilen medya 

propagandasına ek olarak, Ermeni davasının güçlenmesinde önemli bir rol oynamıştır. 

Osmanlıdaki azınlıkların bahane edilerek içişlerine müdahalesine benzer bir şekilde, 

dinî azınlıkları korumak için bir yasa çıkararak Amerika ve Avrupalı büyük güçler 

Mısır’ın da içişlerine müdahale etmişlerdir (eş-Şarḳâvî, 2015: 9-10). 

Osmanlı İmparatorluğu’nun sonunu anlatan kitapların çoğu, tehcir eylemleri ve 

Ermenilerin tehcir sırasında ya da savaş dönemindeki mağduriyetlerini konu almış, 

Müslümanların mağduriyetlerinden bahsetmemişlerdir. Birinci Dünya Savaşı 

esnasında doğu vilayetlerinde askerler arasındaki askerî operasyonların kurbanları 

değil, Rus ordusunun ileri öncüleri olarak hareket eden Osmanlı ordusunun gerisinde 

görev yapan Ermeni çeteleri ve başta Fransız ordusu olmak üzere diğer müttefik 

ordulardaki Ermeni gönüllü taburlarının kurbanı olan sivil Müslümanlar 

kastedilmektedir. Birinci Dünya Savaşı’nın patlak verdiği 1914 yılından 1922 yılına 

kadar bu silahlı Ermeni gruplarının Anadolu ve sınır bölgelerindeki Müslüman nüfusa 

yönelik faaliyetleri devam etmiştir. Doğu Anadolu ve Kafkas cephesindeki çatışmalar, 

yalnızca Osmanlı kuvvetleri ile Rus kuvvetleri arasında değil, giderek daha tehlikeli 

bir şekilde silahlı Ermeni gruplar ile Müslüman sivil halk arasında yaşanmıştır. 

Ermenilerin Müslüman köylerinde işledikleri en büyük katliam ve yıkımların ilk 

dönemi Osmanlı İmparatorluğu’nun savaşa girmesi ve Osmanlılara karşı örgütlü bir 

Ermeni ihtilalinin başlamasıyla ortaya çıkmış, 1916’da Doğu Anadolu’nun Rus işgali 

ile sona ermiştir. İkinci dönem, Rus ordusunun dağılması veya Doğu Anadolu’dan 

çekilmesiyle başlamış, Rusların yerini alan Ermeni silahlı kuvvetlerinin savaş 

meydanında yenilgisiyle sona ermiştir (McCarthy, 1995: 218’den Akt. eş-Şarḳâvî, 

2015: 12). Doğu Anadolu’nun Ruslar tarafından işgal edildiği 1913-1917 yılları 

arasında Müslüman katliamları ile ilgili herhangi bir kanıt yoktur. Zira daha önceden 

Müslüman katliamlarını soruşturan ve Rus işgalinin gerçeklerini kayıt altına alan 



 

60 

Osmanlı soruşturma komisyonları da bulunmamaktadır. Ancak çeşitli raporlar, 

doğuda Erzincan’dan İran sınırlarına, kuzeyde Trabzon ve Rus Ermenistan’ı 

sınırlarına kadar önce sözde Trans Kafkasya Konfederasyonu’nun kontrolü altında 

olan Doğu Anadolu’daki Rus otoritesinin yerini alan Ermeni asker ve çetelerinin, 

özellikle Van ve Bitlis illerinde büyük Müslüman katliamları yaptığına işaret 

etmektedir (McCarthy, 1995: 218’den Akt. eş-Şarḳâvî, 2015: 12). Ancak tehcir ve 

katliam denilince Ermenilere odaklanılmakta, Müslüman katliamı ise nadiren akla 

gelmektedir. Oysa “1915 Ermeni katliamı” propaganda ve medya tanıtımına 

dayanmaktadır, kanıtlanmış veya belgelenmiş bilimsel gerçeklere dayanmamaktadır 

(eş-Şarḳâvî, 2015: 12-13). 

Samuel Weems şöyle diyor: 

 “Savaş sırasında binlerce Ermeni öldü. Ancak aynısı daha çok Türklerin başına 

geldi. Osmanlı İmparatorluğu yaşamının son evresini yaşıyordu. Kendi küçük 

mülklerini kurmak isteyen Ermenilerin açgözlülükleri ve bencillikleri yüzünden 

binlerce masum insan hayatını kaybetti. Olayın saf gerçeği, Ermenilerin Rus 

kuvvetlerine katıldığı yerlerde binlerce Türk’ün korkunç katliamlara maruz 

kalmasıdır.” Samuel Weems, Ermeni meselesi üzerine yazan en ünlü çağdaş 

Ermeni yazarlarından biri olan R. Hovannisyan’ın yazılarını eleştirerek sözlerine 

şöyle devam ediyor: “Korkunç Ermeni zulmüne maruz kalanların ve hâlâ hayatta 

olan Türklerin sayısız tanıklığını ve kanıtlarını görmezden gelmiştir. Profesör, 

tarihe maruz kalsaydı, savaşın vahşetine yenik düşen yüzbinlerce masum 

Türk’ün önemine ve düşüncesine şüphesiz yer verirdi. Müslümanların ve en 

başta da Türklerin çektikleri acıların tamamen görmezden gelinmiş olması, 

profesörün önyargısını ve soykırımın güvenlik iddialarının dayandığı temellerin 

çökmekte olduğunu kanıtlıyor.” (Weems, 2002’den Akt. eş-Şarḳâvî, 2015: 13). 

Eş-Şarḳâvî’nin aktarımında (2015: 14) McCarthy (1995: 253, 255) şöyle diyor: 

 “Savaşın esas olarak yapıldığı Van, Bitlis ve Erzurum vilayetlerinde 

Müslümanların en az yüzde 40’ı savaş sonunda ölmüştü. Elbette ölenler sadece 

Müslümanlar değildi. Ne de olsa Ermenilerin ölüm oranı çok büyük ve Ermeni 

kayıpları göz ardı edilemez. Ama dünya Ermenilerin çektiği acılar hakkında çok 

şey biliyor. Dünyanın Doğu’daki Müslümanların çektiği acıları ve Ermeniler 

gibi yaşanan dehşeti hatırlamasının zamanı geldi. Müslümanlar şaşırtıcı sayıda 

katledildi veya açlıktan ve hastalıktan öldü. Ermeniler gibi onların ölümleri de 

hatırlanmaya değer.”  

ABD hükümeti, Emory Niles ve Arthur Sutherland’ı Birinci Dünya Savaşı’ndan sonra 

Doğu Anadolu’yu gezmeleri ve oradaki koşullar hakkında rapor vermeleri için 

görevlendirdi. Böylece yardım komitelerinden biri mültecilere yardım sağlayacaktı. 

Anadolu’daki tüm Amerikalıların aksine, iki adam Anadolu’yu fiilen gezerek, oradaki 

Müslümanların trajik durumunu gözler önüne sererken, her türlü önyargıdan ve din 



 

61 

düşmanlığından uzak, durumun gerçek bir resmini sundular. Dolayısıyla diğer raporlar 

gibi onların raporu da gereken ilgiyi görmemiş, dikkate alınmamış ve kaderi arşiv 

labirentine dönüşmüştür. 

Eş-Şarḳâvî’nin aktarımında (2015: 14-15) Emory Niles ve Arthur Sutherland’ın 

raporlarında şunlar kaydedilmiştir: 

 “(Bitlis’ten Van üzerinden Bayezid’e kadar uzanan bölge) Bütün bu bölgedeki 

hasar ve tahribatın, Ruslar çekildikten sonra ülkeyi işgal etmeye devam eden ve 

yerle bir eden Ermenilerin işi olduğu, Türk ordusunun ilerlemesiyle 

Müslümanlara ait olan her şeyin yerle bir edildiği bize bildirildi. Üstelik 

Ermeniler cinayet, tecavüz, kundakçılık ve Müslüman nüfusa karşı her türlü 

korkunç zulümle suçlanmıştır. İlk başta bu anlatımlardan çok şüphelendik ama 

sonunda onlara inanmaya başladık. Çünkü tanıklıklar kelimenin tam anlamıyla 

ittifak halindeydi ve fiziksel kanıtlarla destekleniyordu. Örneğin, Bitlis ve Van 

şehirlerindeki kiliselerden ve evlerin üzerindeki yazılardan anlaşıldığı üzere, 

sadece Ermeni mahalleleri ayakta kalırken, Müslüman mahalle ve köyleri 

tamamen yok edilmişti.”  

Niles ve Sutherland da Türk yanlısı veya Müslüman gözlemciler değildi. Aksine, 

olağan Amerikan aşırıcılığıyla yüklü olarak Doğu Anadolu’ya geldiler. 

Müslümanların Ermenilere yönelik katliamlarının delillerini görmemelerine rağmen, 

bunların meydana geldiğinden ve Batı’nın tasavvur ettiği çirkinlikte olduklarından 

emindiler. Ancak “Türklerin Ermenilere karşı işlediği suçlara benzer nitelikteki suçları 

Ermenilerin de Türklere karşı işlediğini tartışmasız düşünüyoruz.” şeklinde rapor 

yazdılar. Ermeniler çekilmeden önce köyleri yakıp yıkmışlar, Müslümanlara karşı 

katliamlar ve her türlü zulmü uygulamışlardır. Bu Türk tarafında nefrete yol açmıştır. 

Ermenistan’ın tüm bölgelerinden gelen mülteciler ve Erzurum’daki İngiliz subayları 

Ermenistan’da taşkınlık ve suç olduğunu teyit etmişlerdir.  

Bruce Finn diyor ki: 

 “Ermeniler fırsat buldukça Türkleri, Van ve Erzurum’da olduğu gibi acımasızca 

katlettiler. Savaş, iki ordu arasında bir şiddet dalgasını ateşledi. Ermeniler 

devrimci hedefler için, Türkler ise vatanlarının birlik ve bütünlüğünü korumak 

için mücadele ediyordu. Her iki taraf da korkunç bir deneyim yaşayarak 

kaybedene merhamet edilmeyen durdurulamaz bir yola sürüklendi.” (Akt. eş-

Şarḳâvî, 2015: 15-16).  

Türk tarihçi Süslü şöyle diyor: “Muş, Bitlis, Van, Kars, Erzurum hatta Ankara, Kayseri 

ve Sivas’a kadar uzanan bölgede Ermeniler tarafından katledilen Türklere ait yüzden 

fazla toplu mezar bulunmaktadır. Sadece açılan ilk beş mezardan binlerce ceset 

çıkarılmıştır.” (Süslü, 1987: 99’dan Akt. eş-Şarḳâvî, 2015: 16).  



 

62 

Lozan Konferansı’nda Türkiye Cumhuriyeti’ni temsil eden İsmet Paşa bile, Doğu 

Anadolu’daki Müslüman kayıplarının sayısını yaklaşık bir milyon olarak tahmin etmiş 

(McCarthy, 1995: 259) ve Güney Kafkasya Müslümanlarının %15’inin, savaşların 

şiddetle yaşandığı Van, Bitlis ve Erzurum gibi şehirlerde Müslümanların en az 

%64’ünün öldüğünü, bu sayıların hissettirdiği acının derinliği ve genişliğinin hayal 

gücünün ötesinde olduğunu ve ölü sayısının, dünya tarihinin en büyük felaketlerinde 

meydana gelenleri aştığını belirtmiştir (McCarthy, 1995: 252). Ayrıca Niles ve 

Sutherland’ın raporunda Ermenilerin, geri çekilme hattındaki her köyü yıktıklarını ve 

Müslüman nüfusun çoğunu öldürdükleri ifade edilmiş ve şu satırlara yer verilmiştir: 

“Bölgede eski sakinlerinin yalnızca üçte biri veya dörtte biri var ve bu bölgeden 

bölgeye farklılık gösteriyor. Ermeni ordusunun çekilme hattındaki şehirler ve köyler 

en çok zarar görmüş. Geçtiğimiz tüm köy ve kasabalarda savaşın etkileri görülüyor, 

çoğu tamamen yıkılmış.” (Akt. eş-Şarḳâvî, 2015: 19). 

Eş-Şarḳâvî (2015: 18-20) Osmanlı, Rus ve Amerikan resmî, sivil ve sosyal 

kuruluşlardan elde edilen 89 adet belgeyle Ermenilerin yaklaşık yarım milyon Türk ve 

Müslümanı katlettiğini ortaya koymakta, yakılarak, kuyulara ya da akarsulara atılarak, 

evleri yıkılıp molozların altında bırakılarak veya toplu mezarlara gömülerek tamamen 

yok edilen geriye hiçbir kimsenin kalmadığı köy ve kasabalardaki kayıpların sayısının 

tespit edilemediğini belirterek Doğu Anadolu’daki Müslüman kurbanlarla ilgili şu 

istatistikleri sunmaktadır:  

الأناضول : يبين تناقص عدد سكان المسلمين في شرق 1جدول    

Tablo 1: Doğu Anadolu’da Yaşayan Müslümanların Nüfus Sayılarındaki Düşüş 

 

 

 

 

Müslümanlar 

مسلمون     

Türkler 

 أتراك

Nüfus Sayım Yılı 

سنة تعداد السكان           

2.743.000  2.171.000 1914 

2.330.000 1.844.000 1921 



 

63 

اك والمسلمين في المنطقة الممتدة عبر القوقازيوضح تناقص عدد السكان الأتر : 2 جدول  

Tablo 2: Kafkasya Boyunca Uzanan Bölgede Türk ve Müslüman Nüfus Sayılarındaki 

Düşüş 

 

                    : يبين الدمار في منازل مدينتي وان وبتليس                3جدول 
 

Tablo 3: Van ve Bitlis Şehirlerinde Evlerdeki Yıkım 

 

 : يبين القرى في إقليم وان وسنجق بايزيد قبل الحرب والاحتلال الأرمني وبعدها 4جدول 

Tablo 4: Savaş ve Ermeni İhtilali Öncesi ve Sonrası Van Bölgesi ve Beyazid 

Sancağındaki Köyler 

 

 نسبة التناقص

Eksilme Oranı 

 النقصان في عدد السكان

Eksilen Nüfus Sayısı 

Bölge         المنطقة 

% 62 194.167 Van               فان 

% 42 169.248 Bitlis             بتليس 

% 31 248.695 Erzurum        أرضروم    

% 26 158.043 Diyarbakır       ديار بكر 

% 16 89.310 Elâzığ      معمورة العزيز 

% 15 186.413 Sivas            سيواس 

% 9 50.838 Halep             حلب 

% 7 42.511 Adana            آضنة 

% 4 49.907 Trabzon        طرابزون 
 

                      Evler المنازل    Şehirlerالمدن 
 قبل الحرب

Savaş Öncesi 

 1919بعد الحرب 

Savaş Sonrası 

1919 

     Van وان  
 Müslüman Evleri 3400 3    منازل المسلمين

 Ermeni Evleri 3100 170       منازل الأرمن  

   Bitlis بتليس 
 — Müslüman Evleri 6500   منازل المسلمين  

 Ermeni Evleri 1500 1000       منازل الأرمن  

    Irk العرق
  Beyazid بايزيد  Van وان

 قبل الحرب

  Savaş Öncesi 

 Ağustosآب 

1919   

 

 قبل الحرب

  Savaş Öncesi  

 Ağustosآب 

1919   

 Müslüman   1373 350 448    243 المسلمة

 Ermeni     112 200 33  33 الأرمنية

 — — — Karışık    187 المختلطة

 Toplam    1672 550 481 276 المجموع



 

64 

2.7. Ermenilerin Basın ve Yayın Faaliyetleri 

Eşref Mahmut Salih’in “Basın ve Yayında Ermenilerin Rolü” adlı eserinin takdimini 

yapan Halil Ṣâbât şunları vurgulamıştır: “Mısır ve Ortadoğu’da matbaa teknolojisinin 

gelişmesinde Ermenilerin rolü büyüktür. Ermeniler özellikle kalıp zanaatı, hat ve 

gölge tarzları, pürüzsüz taş veya kabartma baskı konularında iki dünya savaşı arasında, 

ardından ellili yıllarda Mısır’da unutulmaz bir rol oynamıştır.”  

Salih de Ermenilerin özellikle zinkografi sanatı açısından zor ve ince matbaacılık 

işlerinde büyük başarılar elde ettiğini vurgulamış, Mısır’da yazılan ve dünya 

matbaacılık tarihinde iz bırakan şu eserleri zikretmiştir: Halil Ṣâbât’ın “Arap 

Doğusunda Basın Tarihi” ile “Bulak Matbaa Tarihi”, Ahmed Hüseyin Sava’nın 

“Mısır’da Basının Şafağı; Fransız Darbesinin Basın Tarihi”, İbrahim İmam’ın “Gazete 

Yönetim Sanatı”, İbrahim Abdo’nun “75 Yıllık Mısır Tarihi”, “Ruz el-Yusuf: 

Biyografi ve Gazetecilik”, “Ebu Nadara”, Sami Aziz’in “Mısır Basını ve İngiliz İşgali 

Açısından Konumu”, Abdullatif Hamza’nın “Gazetecinin Vicdan Krizi” ve 

“Gazetecilik Makalesinin Edebiyatı”. Ayrıca Salih, Ermenilerin göç ettikleri ve ikamet 

ettikleri her ülkede basın veya matbaacılık faaliyetlerinde bulunduklarını belirtmiştir. 

Ancak Salih’e göre göç edilen ülkelerdeki Ermenilere garanti edilen özellikle inanç 

özgürlüğü ve genel olarak yabancıların özel olarak Ermeni göçmenlerin kabul görme 

derecesi basın yayın faaliyetlerinin gelişim sürecini etkilemiştir. Buna ilaveten 

genelde kendilerine verilen basının gelişmesi ve özelde üretimle ilgili işlerinin istikrarı 

ile Ermeniler arasında doğrudan bir ilişki söz konusudur. 

Ermenilerin basın ve yayın alanındaki faaliyetleri, bu alanda somut bir ilerleme 

kaydeden ülkelerde ortaya çıkmıştır. Bu faaliyetler baskı sanatını bilen ikinci Avrupa 

ülkesi olan İtalya’da ve Ermenilerin resim oyma ve basım ustalığının başlangıcına 

tanık olan Hollanda’da belirgin olmuştur. Arap dünyasında da matbaanın ilk 

kurulduğu Arap ülkesi olan Mısır’da entegre bir endüstri olması nedeniyle Ermenilerin 

somut bir matbaacılık faaliyeti olmuştur. Aynı durum, Arap matbaaları arasında 

gelişmiş bir matbaa kalkınmasına tanık olan -ve hâlâ tanık olmakta olan- Lübnan için 

de geçerlidir. Basın ve Ermenilerin geçim aracı olarak gördükleri diğer meslek 

alanlarında Ermeni faaliyetlerine tanık olan ülkeler, Ermeni göçmenlerin gelişini 

memnuniyetle karşılayan ülkeler olmuştur. Başka ülkelere tehcir hazırlıkları için bir 

toplanma merkezi olan Lübnan ve Fatımilerden Mehmet Ali Paşa yönetiminin sonuna 



 

65 

kadar dünyanın herhangi bir ülkesinden Ermeni göçmenlerin gelmesine izin veren 

Mısır, Ermenilerin matbaacılık başarılarına şahit olmuşlardır. İtalya, Hollanda ve 

Fransa Ermenilere inanç özgürlüğü tanımış hatta İtalya’da Mekhitari Rahipler Derneği 

kurulmuştur. Fransa hariç bu ülkeler matbaacılık alanında tartışılmaz bir üstünlüğe 

tanık olmuşlardır. Ermeniler inanç faktöründen dolayı Türkiye ve İran’da 

Hristiyanların faaliyetlerine şüpheyle bakıldığı için önemli bir basın ve yayın başarısı 

elde edememişlerdir. Mısır’a gelince, aynı zamanda Müslüman bir ülke olmasına 

rağmen, Mısır’ın koşulları ve diğer dinlere mensup insanlara karşı hoşgörüye dayalı 

tavrı sadece Ermeniler için değil, tüm yabancı azınlıklar, hatta Yahudiler için inanç 

faktörünün etkisini azaltmıştır. Yabancı göçmenler için bir cazibe unsuru olan 

Amerika Birleşik Devletleri, Kanada ve Latin Amerika ülkelerinde Ermenilerin bu 

toplumlara nüfuz ettiklerine ve onlarla bütünleştiklerine tanıklık eden gazetecilik 

faaliyetleri dışında bu alanda herhangi bir üstünlüklerine rastlanmamıştır. Amerika 

Birleşik Devletleri, Kanada ve Arjantin’deki teknik olarak gelişmiş basın, uzun zaman 

önce bu ülkelere yerleşerek bu alanda faaliyet gösteren Ermenilerin basın alanında 

geliştiğinin kanıtıdır. Ermenistan, Rusya ve Türkiye’deki kanlı olaylardan uzak 

olmaları, bu başarılarını uzun süre devam ettirmelerine yardımcı olmuştur. Türkiye’ye 

gelince, Türkiye’deki Ermenilerin durumlarının istikrarsızlığı nedeniyle Fatımi 

döneminden beri Ermenilerin istikrara kavuşmuş olduğu Mısır’ın aksine yayınlanan 

Ermeni gazeteleri çok az olmuştur. Ermenilerin yaşamında 1945’ten itibaren başlayan 

istikrarlı dönem, gazetelerin devrim veya endişe döneminde yayınlanan gazetelerin 

aksine daha iyi düzeyde, periyodik ve daha uzun ömürlü basıldığına tanık olmuştur 

(Salih, 1990: 257-259).  

Mısır gazetelerindeki resmî tutum, Ermeni gazetecilik çalışmasına galebe çalmıştır. 

Arapça bilmekle ilgili bir husustur ve Arapça bilmeyen bir taife için doğal bir 

durumdur. Karikatürist Sarukhan tek kelime Arapça bilmiyordu. Keşişyan’ın görevi 

makaleler yazmadan haber göndermekle sınırlıydı. Bu kuralın istisnası, her birinin 

farklı bir durumu olmasına rağmen, yalnızca Edib Ishak ve Thomas Circîsyan içindi. 

Edib İshak Mısır’a göç ettiğinde Suriye vatandaşlığına sahipti. Arapça öğrendi ve 

Şam’da ustalaştı. Yani Ermeni kökenine olan uzaklığı onu bu mezhep ehlinin dilinden 

uzaklaştırmış, Arapların diline yaklaştırmıştır. Söz sanatlarını kullanan parlak bir 

yazar olmuştur. Şiir okuyup tercüme ediyor, Kur’ân-ı Kerim ve Hadis-i Şeriflerden 

alıntılar yapıyordu. Ermenilerin yeni neslinden olan Circîsyan’a gelince, kendisinin de 



 

66 

itiraf ettiği gibi, kendi kuşağının sorunu olan ana dilinden yıllar onu ayırmıştır. 

Ermenice ve İngilizce yazdığı gibi Arapça da yazmıştır. Seyahat ve yer değiştirme 

alışkanlığı, Mısır Hâkiminin sarayında görev yapan Ermeni gazetecilerde kök 

salmıştır. Aleksan Sarrafyan Mısır’da zulüm görmüş, Kıbrıs’a sürülmüş ve “Dîk eş-

Şark” gazetesini orada çıkarmıştır. Edib İshak Şam’dan Beyrut’a, İskenderiye’ye, 

ardından Kahire’ye sonra Paris’e geçmiş, sonra Kahire’ye dönmüş, oradan Beyrut’a, 

akabinde tekrar Kahire’ye, Beyrut’a, İskenderiye’ye ve nihayet hayatının son bulduğu 

Cebel Lübnan’a geçmiştir. Aynı durum, Kudüs’ten Bağdat’a taşınan ve birkaç Arap 

başkentini gezen, bir süre Paris’e yerleşen, oradan New York’a geçen ve bir ülkeden 

diğerine taşınmaya devam eden Keşişyan için de geçerlidir. Gazetecilik görevlerinden 

biri için Latin Amerika’ya seyahat etmeye hazırlanırken hayatını kaybetmiştir. Aynı 

şekilde Sarukan da İstanbul’dan Avusturya’ya oradan İskenderiye’ye, oradan da 

ölümüne kadar yerleştiği Kahire’ye geçmiştir. Circîsyan da birkaç yıl gazetecilik 

yaptıktan sonra yeni bir iş için Kahire’den İskenderiye’ye taşınmıştır. Bu Mısırlı-

Ermenilerin sürekli göçü, Ermenilerin genlerine yerleşmiş bir alışkanlık olmuştur. Zira 

tarih boyunca maruz kaldıkları ağır koşullar nedeniyle sürekli göç etmek zorunda 

kalmışlardır (Salih, 1990: 259-260). 

Salih, çalışmasının mukaddimesinde şu bilgileri aktarmıştır: 

 “Mısır’da günümüze kadar yayınlanan en eski Ermeni gazetesi “Hosaper”dir. 

Ermenicede “Hosaper” kelimesi umut kaynağı anlamına gelmektedir. Armenak 

Mutimidiyan tarafından kurulmuştur. Hâlihazırda dünyanın çeşitli ülkelerinde 

yayınlanmakta olan birçok Ermenice gazete bulunmaktadır. Kahire’deki Ermeni 

Ulusal Fonu ve Ermeni Kültür Derneği aracılığıyla halen basılmakta olan 

yaklaşık on üç modern gazete ve basımı durmuş yaklaşık otuz gazeteye 

ulaşılmıştır. Ermeni matbaaları ve zinkograf atölyeleri Kahire ve İskenderiye 

vilayetlerine dağılmış durumdadır.”.  

Bu bilgilere ilaveten Hosaper Gazetesi ile ilgili wikipedia.org’da şunlar mevcuttur: 

“Mısır’da 30 Mart 1915’ten itibaren Ermenice ve Arapça yayınlanan günlük bir 

gazetedir. 1923 yılında Mısır’da Ermeni Devrimci Federasyonu’nun (Taşnaksutyun) 

resmî yayın organı olmuştur.” Salih; Mısır’da Yunan, İtalyan ve Fransızların da basın 

yayın faaliyetleri olduğunu, Arapça dışında Latince, Türkçe, Farsça, Urduca ve 

Japonca gazeteler yayınlandığını vurgulayarak zanaatlarından dolayı Ermenilerin 

burada da aktif olabileceklerini ihsas etmiştir. 

Salih’in aktarımına göre (1990: 17-18) Doğu 19. yüzyılın başına kadar Orta Çağ 



 

67 

uykusunda iken Ermeniler erken dönemde Hristiyanlığa girdiklerinden 8. yüzyılda 

fikrî kalkınmalarını başlatmışlardır. Batı ile temasa geçmek için çok tereddüt eden 

Müslüman halkların aksine (Hristiyan) Batı ile temasa geçmekte ve fikirlerini 

alıntılamakta tereddüt etmemişlerdir. Osmanlı makamları, topraklarında ikamet eden 

Ermenilerin “Frenk komploları” olarak adlandırdığı Katolik faaliyetlerden şüphe 

duymalarına rağmen başta Fransa olmak üzere Avrupa ülkelerine tanıdığı imtiyazlar 

nedeniyle Katolik manastır misyonerlerinin gelişini kolaylaştırmıştır. Katolik 

misyonerler, Doğu Ortodoks Kiliseleri ile Roma Katolik Kilisesi’ni birleştirmek ve bu 

halkları Batı’ya yaklaştırmak için Osmanlı İmparatorluğunda Avrupa örnekliğinde 

dinî kurumlar oluşturmuşlardır. Böylece Ermenilerin fikrî, kültürel ve ilmî faaliyeti 

Kilise ile sınırlı kalmış, Osmanlı Devleti’nin başkenti İstanbul başta olmak üzere ona 

bağlı kilise, manastır ve dinî müesseselerde gerçekleştirilmiştir. Çünkü İstanbul, 

Ermeni halkının batıya açılan penceresi olmuştur.  

Ermeni fikrî kalkınmasının öncü ismi Ortodoks ve Katolik Kiliselerini birleştirmeye 

çalışan Başrahip Mukhaytâr es-Sebâstî olmuştur. es-Sebâstî, Ermeni dili ve 

edebiyatını geliştirmeye çalışmış ve Ermenice Gramer, Eski Ermenice Sözlük (1727) 

ve Ermenice Büyük Sözlük telif etmiştir. Rahip Mikhail Çamşiyan, Ermeni Tarihi 

(1786); Rahip Cukas Endicciyan, Yeni Ermeni Coğrafyası (1806), Eski Ermeni 

Coğrafyası (1828) ve Rahip Mecerdiç Efkaryan, Büyük Ermenice Sözlük telif 

etmişlerdir. Ayrıca Efkaryan, eski Ermeni Edebiyatı kaynaklarını neşretmiştir (1800-

1824). Doğu Ermenistan’da da komünist Rusya’nın yardımıyla İsrail Ura, Yusuf Emin 

ve Ermenice başta olmak üzere birkaç dilde şiir ve şarkılarını telif eden şair Sayat Nufa 

fikrî kalkınmanın öncüleri olmuşlardır. 1789’da gerçekleşen Büyük Fransız 

Devrimi’nin ilkelerini ilk tanıtan Osmanlı Ermeni’si İsveç Sefareti mütercimi Mardaci 

Hassun olmuştur. Osmanlı hükümeti 1790’da Ermeniler de dâhil olmak üzere 

Hristiyan tebaaya dinî olmayan okullar açma izni vermesi Ermeni fikrî kalkınmasının 

yeni bir aşamasını başlatmıştır. 1800’de erkek, 1820’de kız ilkokul, ortaokul ve liseleri 

açılmış buradan mezun olanlar eğitimlerine Fransa, İsviçre, Almanya ve Rusya gibi 

batı üniversitelerinde devam etmiştir. Çok geçmeden farklı Avrupa kültürlerinde 

yetişmiş bir nesil, bu üniversitelerden mezun olmuştur. Matbaa tüm doğu ülkelerinde 

olduğu gibi Ermenistan’a da geç girmiştir. Ancak Ermenistan’a diğerlerinden önce 

gelmiştir. Zira kiliselerdeki elyazmalarını çoğaltma geleneği nedeniyle matbaa adeta 

beklenmekteydi. Matbaanın icadından önce 979 yılında Ermeni elyazmalarının en 



 

68 

önemlilerinden birisi olan ve halen Erivan’da muhafaza edilen İçmiyadzin İncili 

çoğaltılmıştı. Ermenistan’daki ilk matbaa Türkçe basım yapmıştır. Ermenice basımlar 

İtalya ve Hollanda’da yapılmıştır. İlk basılan kitap 1731 yılında Hollanda elçiliğinin 

mütercimi Pedros Baronyan tarafından Türkçe yazılan “Batıyı Tanıtan Büyük 

Coğrafya” adlı kitaptır. Ermenice ilk kitap ise İçmiyadzin’deki matbaada 1771 ya da 

1774’te basılmıştır. Bu matbaanın kuruluşuna Ermeni Katolikosu İrvani’li I. Simon 

nezaret etmiş ve Gregor Çakikyan adlı Ermeni-Hintli bir tüccar tarafından 

yaptırılmıştır. Önce Aziz Gregor el-Münir Matbaası denmiş sonra ismi İçmiyadzin 

Ana Kürsüsü matbaası olarak değiştirilmiştir. Basılan ilk kitap ise Tacaryan’ın 

“Şarkılar” kitabı olmuştur. Daha sonra 1777 yılında matbaaların ana gereksinimi olan 

kâğıt ihtiyacını karşılamak üzere Ermeni topraklarında ilk kâğıt fabrikası tesis 

edilmiştir. 19. yüzyıl ortalarında Ermenistan’ın diğer şehirlerinde de matbaalar 

kurulmuştur. Kharimyan Hayrik 1857’de Van şehrinde ve 1864’te de Tarun şehrinde 

ilk Ermeni matbaasını inşa etmiştir. 1880’de ise Fasak Baba Canyan Erivan’da ilk 

matbaayı kurmuş, basılan ilk Ermenice kitap “Cantakhat” (Veba) olmuştur. Sovyetler 

birliğine girmeden önce 1920 yılında Ermenistan’da sadece 22 kitap basılırken son 

yıllarda her yıl binden fazla ve toplu olarak on milyon adet kitap basılmıştır (Salih, 

1990: 21-23). 

Ermenilerin Batı’ya meyyal olmalarının yanı sıra itikadi olarak da hep Batı’yla iletişim 

içerisinde olmuşlardır. Avrupalı Katolik misyonerler o dönemde Ermenilerin kalesi 

olan Osmanlı İmparatorluğu’na giderek 1727 yılında Mekhitar isimli Ortodoks bir 

Ermeni’yi Katolik inancına döndürmeyi başardılar. Mekhitar İtalya’ya giderek 

Venedik yakınlarındaki Saint-Lazare adasında Roma papalık ve hükümetinden maddi 

manevi yardım alarak bir Ermeni Katolik üssü ve manastırı tesis etmiş, ardından da 

Osmanlı İmparatorluğu’ndaki Ermenileri Katolik doktrinine dönüştürmek için peş 

peşe misyonerler göndermiştir. Bu vesile ile Batı’ya giden Ermeniler matbaacılığı 

öğrenmiş, Doğu’ya dönüp matbaayı tesis etmiş ve yayıncılık yaparak bu alanın 

öncüleri olmuşlardır. Böylece 11 ülkede başta Ermenice olmak üzere birçok Avrupa 

dilinde yayın yapmışlardır. Orta Çağ’da İtalya, Orta Doğu ülkeleriyle geniş bir ticari 

faaliyet gerçekleştirmiş ve bu ticari faaliyetler esnasında Ermenilerle İtalyanlar 

arasındaki doğrudan temas sağlanmıştır. Bu temasın akabinde Ermeniler Cenova, 

Milano, Livorno ve oradan Roma’ya göçmüş; hatta Venedik Mekhitari yani Katolik 

Ermenilerin merkezi haline gelmiştir. Başlangıçta kendi matbaalarını 



 

69 

oluşturamamışlar ancak sahip olmadıkları matbaalarda Ermenice yayınlar yapmaya 

başlamışlar ve matbaa ile ilgili sanatlarda uzmanlaşmışlardır. 1512-1514 yılları 

arasında Ermeni Hagop Megapart tarafından beş temel Ermenice kitap basılmış, 

Megapart Venedik’te bu kitaplar için gerekli olan metal harflerin döküm sürecini 

bizzat denetlemiştir. Bu kitaplardan ilki 1512 yılında basılan “Barza Tomar” (Basit 

Takvim), ikincisi 1513-1514 yılları arasında basılan “Batara Gatiter” (Ayin Broşürü), 

üçüncüsü 1513 yılında basılan “Orbata Jerk” (Cuma Kitabı), Megapart tarafından 

basılan en büyük kitap olarak kabul edilen ve 1513 ile 1514 yılları arasında basılan 

dördüncüsü “Agtarak” ve beşincisi de 1513 ile 1514 yılları arasında basılan “Tagaran” 

(Şarkılar) olmuştur. Bu kitaplarda henüz Ermenilerin sonradan ustalaştığı mekanik 

fotoğrafçılıkla metal kalıplar üretilemediği için genel görünüş benzerliği, sayfa başına 

satır sayısının azlığı, dekoratif karakterin baskın olması, harflerin benzerliği ve resim 

veya çizimlerin olmaması gözlenmiştir. İlk Ermeni matbaası Venedik’te, kilisede 

ilahiyatçı olarak çalışan Abgar Tokati tarafından 1565’te kurulmuştur. İlk yayınları 

“Kharna Pantor” (İşlerin Karışıklığı) kitabı ile Sagmo Sarran’ın “Mezmurlar” kitabı 

olmuştur. Ermeni Matbaası Roma’da 1623, Milano’da 1624, Livorno’da 1643 ve 

Padva’da 1690’da kurulmuştur. Polonya’da, 1616 yılında Ermeni Rahip Hovhannes 

Karmanda Nenets, Lembrik şehrinde bir Ermeni matbaası kurmuş ve burada Sagmo 

Sarran’ın “Mezmurlar” adlı kitabı ile tıp üzerine bir başka kitap yayınlanmıştır. 

Hollanda’da Ermenilerin bu sanatsal alandaki etkinliği 1660 yılında kilisede ilahiyatçı 

olarak çalışan Matyus Dezarites’in büyük bir Ermeni topluluğunun ikamet ettiği 

Amsterdam şehrinde ilk Ermeni matbaasını kurmasıyla başlamıştır. Ermeniler göç 

ettikleri ülkelerde matbaalar kurmuşlardır ve bu matbaaların maddi hedeflerinden çok 

manevi ve dinî hedefleri bulunmaktadır. Matyus borca batıp ölünce Başpiskopos 

Erivan’dan Avitis isimli birisini matbaayı yönetmesi için Amsterdam’a göndermiş, 

Avitis de kutsal İçmiyadzin’den Rahip Karabit’i davet etmiştir. Rahip Karabit işi 

üstlenince Narsis Şinu Hali’nin “Şaracan” kitabını ardından “Hisus Forti” (Oğul İsa) 

kitabını yayınlamıştır. 1666 yılında Erivan’da tanınmış Rahip Fuskan Amsterdam’da 

Ermenice Mukaddes Kitabı çıkarmıştır. 1737’de resimli “Mukaddes Kitap” tekrar 

basılmıştır. Ayrıca 1690’da Ermenistan’ın ilk haritası basılmıştır. Fransa’da ilk matbaa 

Marsilya’da 1673 yılında kurulmuştur. Diğer matbaalar hakkında yeterli bilgi 

bulunmamaktadır. Almanya’daki Ermeni matbaa faaliyeti, Almanların bu sektörde 

aktif olması nedeniyle 1680’de Leipzig şehrinde tek bir matbaanın kurulmasıyla sınırlı 



 

70 

kalmıştır. İngiliz topraklarına Ermeni göçü gecikmiş ve belki de aynı nedenle ilk 

Ermeni matbaası gecikmiş olarak 1736’da kurulmuştur. Avusturya’daki Ermeni 

matbaacılığı dinî bir karaktere sahiptir ve Mekhitari Manastır Cemiyeti ilk Ermeni 

matbaasını 1774-1775 yılları arasında kurmuştur. Ancak Trieste şehrinde kurulan bu 

matbaa bir süre sonra İtalya’nın Venedik şehrine taşınmıştır. Rusya; Ortodoks ve 

Osmanlı ile sürekli savaş halinde olması ve bu nedenle Ermenilerle dinî ve askerî 

ilişkileri olmasına rağmen basın yayın faaliyetleri Rusya’da da gecikmiştir. 

Rusya’daki Ermenice yayınlara dinî karakter hâkim olmuştur. 1789’da Gregor 

Khaldiran tarafından Petersburg’da kurulan ilk matbaa, duaları konu alan “Jama Jerk” 

kitabını yayınlamıştır. Ardından Khaldiran, Ruslar tarafından 1788’de kendi 

matbaasında ilk Ermenice-Rusça sözlüğü yayınlaması için teşvik edilmiştir. Bu 

matbaa Khaldiran’ın 1789’da ölümünden sonra Rusya’nın Nahçıvan şehrindeki Kutsal 

Haç Manastırı’na nakledilmiştir. Kafkasya bölgesinin başkenti Tiflis şehrinde ilk 

Ermeni matbaası 1823’te kurulmuş, ardından sırasıyla 1832 Şuş ve 1850’de Armaş 

şehirlerinde başka matbaalar kurulmuştur. 1922’de Sovyet Rusya’nın kurulmasıyla 

Ermeni basın yayın faaliyetleri Rusya’nın diğer şehirlerine de yayılmıştır. Yapılan son 

araştırmalara göre, Balkan ülkelerinde sayılarının yaklaşık 125 bin kişi olduğu tahmin 

edilen Ermeni göçmenler; Bulgaristan’ın Sofya, Plovdiv ve Varna şehirlerinde 

yoğunlaşmıştır. Bulgaristan’da ilk matbaa Ermeni vatandaş Yuvansko tarafından 

kurulmuş ve gayretli Ermeni gençlere hediye edilmiştir. Daha çok gazete faaliyeti 

gösteren İsviçre’deki ilk Ermeni matbaası 1891’de Ermenistan dışında faaliyet yürüten 

bir Ermeni siyasi partisi olan Taşnak partisi tarafından Cenevre şehrinde kurulmuştur. 

Yunanistan’daki Ermenilerin yaşadığı açlık ve sefalet, basın faaliyetlerini geciktirmiş 

matbaanın kurulduğu son Avrupa ülkesi olarak Yunanistan’da 1894 yılında Ermeni 

siyasi partilerinden biri olan Hınçak Partisi tarafından Atina’da kurulmuştur (Salih, 

1990: 24-40). 

Türkiye’de Ermeni alfabesiyle matbaacılık, Türkçe harflerle matbaacılıktan yaklaşık 

160 yıl önce ortaya çıkmıştır. Bu tespit, İstanbul’daki Ermeni varlığı Osmanlı öncesine 

dayandığından daha olasıdır. Bu matbaaların çoğu tarihî atlasların kayıtlarına göre eski 

Ermeni devletinin sınırları dışında yer alan İstanbul’da kurulmuştur (Salih, 1990: 44). 

Osmanlı padişahları matbaaya en başta şeytan işi (İmam, 1977: 39’dan Akt. Salih, 

1990: 44) olduğu gerekçesiyle karşı çıkmıştır (Ṣâbât, 1966: 23’ten Akt. Salih, 1990: 

44).  



 

71 

“Buker Gera Kanviton” (Basitleştirilmiş Gramer) İstanbul’da basılan ilk Ermenice 

kitaplardandır (Ḥâfıẓ, 1986: 229’dan Akt. Salih, 1990: 44). Ermeni dili gramer ile 

ilgili olan ve dinî konulara girmekten tamamen kaçınan bu kitap, 1567 ile 1569 yılları 

arasında yayınlanan yedi kitaptan birisidir. Tümü 1565 yılında Ebcar el-Tokatî 

tarafından Venedik’te kurulan matbaa tarafından basılmıştır ve matbaa kuruluşundan 

iki yıl sonra Osmanlı topraklarındaki ilk Ermeni matbaası olmak üzere İstanbul’a 

taşınmıştır (Esparez, 1962: 102’den Akt. Salih, 1990: 44). Ancak 1569 yılında 

bilinmeyen bir nedenle çalışmayı durdurmuş ve Ermeniler yeni bir matbaa için bir 

yüzyıldan fazla beklemek zorunda kalmıştır (Salih, 1990: 45). 

 2. matbaayı 1677’de Birimya Çelebi Kömürcüyan kurmuştur. Ancak kuruluşunun 

hemen ardından sadece iki kitap çıkarmışken kapatılmıştır (el-Mevsûʿatu’s-

Sûfyetiyyetu’l-Ermeniyyetu, 1979: 619’dan Akt. Salih, 1990: 45).  

3. Ermeni matbaası İstanbul’da 1691-1692 yılları arasında Katolikler tarafından gizli 

olarak kurulmuştur. Gizli olması nedeniyle uzun bir süre -25 yıl- düzenli olarak 

çalıştığı tahmin edilmektedir (Esparez, 1962: 104’ten Akt. Salih, 1990: 45).  

1698’de Gregor Marzvantsi 4. Ermeni matbaasını kurmuştur. Bu matbaa önceki üç 

matbaadan istikrar ve aleniyet bakımından farklıdır ve dinî kitap basmaktan uzak 

durmuştur. Aynı yıl İzmir’de ilk Ermeni matbaası kurulmuştur (Esparez, 1962: 

104’ten Akt. Salih, 1990: 45). 

Ermeniler 19. yüzyılda 20. yüzyılın başlarına kadar Türkiye’de sadece İstanbul’da 

yaklaşık 80 matbaa kurmuştur. (Esparez, 1962: 104’ten Akt. Salih, 1990: 45). O 

dönemde Ermeni matbaalarının yayılmasını kolaylaştıran şey, Avrupa’nın Katolik 

mezhebini desteklemesi, takipçilerini koruması ve matbaaların üzerinde Osmanlı 

Devleti tarafından (Sabât, 1965: 30) herhangi bir denetim yapılmamasıdır (Esparez, 

1962: 104’ten Akt. Salih, 1990: 46).  

Salih’in aktarımına (1990: 46) göre Ermeniler kendilerini matbaa sanatlarında da ispat 

etmişlerdir. 1728’de kurulan ve Türk alfabesiyle baskı yapan matbaa, tamamıyla 

Ermenilerin yönetimine verilmiştir (Esparez, 1962: 104). Bu matbaadaki işleri 

üstlenen Ermeniler, harita ve resimlerle donatılmış tıbbi, bilimsel ve edebî kitapları 

daha önce kabartma fotoğraf ve harita konusunda dikkate değer bir başarı elde eden 

Hollanda’daki akranları gibi üstün bir başarıyla yayınlamışlardır (İmam, 1977: 39). 



 

72 

Bu matbaadan sonra ortaya çıkan Türk matbaalarında Türkçe tipografik formların 

geliştirilmesi emanet edilen Ermeniler, Türkçe harflerle ilgili başka matbaa sanatında 

da üstünlük göstermişlerdir. Burada ismi ön plana çıkan Ermeniler şunlardır: “B. 

Arabyan, K. Keşişyan, A. Tüzelyan, M. Nazacaşyan vb.” (el-Mevsûʿatu’s-

Sûfyetiyyetu’l-Ermeniyyetu, 1979: 619). 

Ermenilerin Osmanlı Türkiye’sinde ister Ermeni ve isterse Türk harfleri ile basım 

olsun matbaa sektörüne hâkim olduğu anlaşılmaktadır. Bunda Osmanlı yöneticilerinin 

matbaaya olumsuz bakmalarının ana etken olduğu düşünülmektedir. Buna Ermenilerin 

matbaa zanaatlarında da kendilerini geliştirip ispat etmeleri de eklenince matbaa 

işlerinin Ermenilere tevdi edilmesi kaçınılmaz olmuştur. 

İran’daki Ermeni matbaacılık faaliyeti, 1640 yılında Rahip Haçatur Kaysaratis 

tarafından açılışı yapılan ve merkezi Cûlfâ el-Cedîde’de bulunan tek bir matbaanın 

kurulmasıyla sınırlı kalmıştır. Matbaanın kuruluşunun üzerinden bir yıldan geçmeden 

“Fark Harants” adlı ilk kitap yayınlanmıştır. Ayrıca Rahip Kaysaratis Ermenice 

yazılmış eski elyazmalarını toplayarak Ermenice matbaa karakterlerine uyarlamış ve 

bir kâğıt fabrikası kurmuştur. (Esparez, 1962: 102-103’ten Akt. Salih, 1990: 48). Salih 

(1990: 48) “Fark Harants” adlı ilk kitabın Arapça bir çevirisini bulamadığını ve bu 

nedenle türünü anlamanın mümkün olmadığını belirtmiştir.  

Hindistan’da ilk matbaayı 1772 yılında Hind Ermeni’si milyoner Şahamiris 

Şahamiryan Midras Şehrinde kurmuştur. Yayınlanan ilk kitap Mofsis Baragamyan’ın 

“Hordurak” (Teşvik-Motivasyon) adlı eseri olmuştur. Sonraki kitap ise Hagop 

Şahamiryan’ın “Furcayet Barantis”idir (Esparez, 1962: 104’ten Akt. Salih, 1990: 50).  

Filistin’e 7. yüzyıl Arap fetihleri dönemi 637 yılında (Ḥâfıẓ, 1986: 375’ten Akt. Salih, 

1990: 50) dinî saikle başlayan Ermeni göçleri neticesinde Aziz Yakup Ermeni 

Manastırı kurulmuş ve dinî bilgi ve bilinci yaymanın ilk aracı matbaa olduğundan 

Ermeniler matbaa konusuna ehemmiyet göstermişlerdir. Bu manada ilk Ermeni 

matbaası 1830’dan itibaren Yahudilerin elinde yetişen Ermeniler tarafından 1848 

yılında kurulmuştur (Salih, 1990: 51). 

Ermeniler az sayıda faaliyet gösteren ancak çoğunlukla dinî yayın üreten bu matbaa 

için merkez olarak Cebel-i Suhyûn civarındaki manastırı seçmişlerdir ve faaliyeti 40 

yıl kadar sürmüştür. Asıl olarak Ermenice yayın yapan matbaa Ermeni harfleriyle 



 

73 

Türkçe yayın da yapmıştır. Bu matbaadan iki yıl önce 1846’da Avusturyalı Rahip 

tarafından kurulan Fransiskan Matbaası Ermenicenin yanı sıra Arapça, Türkçe, 

İbranice, Yunanca, Fransızca ve İtalyanca yayın yapmıştır (Ṣâbât, 1966: 321’den Akt. 

Salih, 1990: 51). 

Ermenilerin Suriye’de matbaa kurduklarına hatta bu alanda çalıştıklarına dair net bir 

bilgi bulunmamaktadır. Ancak 1867’de Halep valisi ünlü Türk tarihçi Cevdet Paşa 

tarafından kurulan matbaada harf diziminde çalışan bir miktar Ermeni olduğu 

anlaşılmaktadır. Bazı kaynaklara göre onun matbaa için Arapça, Türkçe ve Ermenice 

harfleri getirdiği teyit edilmektedir (Ṣâbât, 1966: 106’dan Akt. Salih, 1990: 54). 

Ermeni işçiler kendi dillerinde harf diziminde çalışması elbette daha mantıklıdır. 

Salih, Lübnan’daki basın yayın faaliyetleri konusunda şunları ifade etmiştir: (1990: 

55-56) 

 “Lübnan matbaayı bilen ilk Arap ülkesi olduğu ve Ermeniler el sanatlarında ve 

hassas zanaatlarda ustalaştıkları için doğal olarak matbaacılığı meslek 

edinmişlerdir. Genel olarak en önemli Arap matbaalarından biri haline gelene 

kadar Lübnan matbaasının ilerlemesinde önemli bir rol oynamışlardır. 

Ermenistan’da olduğu gibi, Lübnan’daki Ermenilerin de entelektüel, kültürel ve 

dinî kalkınması, onları matbaacılığı meslek edinmeye motive etmiştir. Zira 

matbaasız bu kadar okul, gazete ve kilisenin varlığını tasavvur etmek mümkün 

değildir. Ticari konutların artması ve gelişmesine, bankaların ve çeşitli 

şirketlerin faaliyetine ve sinemanın yaygınlaşmasına bağlı olarak, birkaç Ermeni 

matbaası kurulmuş, kart, sicil, broşür, poster vb. basan matbaalara ek olarak 

ticari yayınlara olan ilgi artmıştır (Ṣâbât, 1965: 73).” 

Bu matbaaların hepsi Ermenice, Arapça ve Fransızca harflerle hizmet vermiştir (Ṣâbât, 

1965: 88’den Akt. Salih, 1990: 56). Böylece, bu matbaalar sadece Ermenice yayınlarla 

sınırlı kalmayıp, farklı dillerdeki yayınları da kapsayacak şekilde geniş bir yelpazede 

hizmet sunmuştur. Buradan çıkan mantıksal sonuç şudur: Lübnan’daki Ermeni 

matbaacılığı, kendi halklarına hizmet vermenin ötesinde ticari ve kârlı bir iştir (Salih, 

1990: 56). 

1931 yılında Yakın Doğu Yardım Derneği II. Sahak’a Mısır lehçesinde varyant olarak 

adlandırılan küçük bir matbaa makinesi hediye etmiştir. Aynı yıl Ermeni harfleriyle 

donatılmış, 1940 yılında kendisine büyük bir matbaa getirilene kadar çok sayıda dergi 

ve kitap çıkarmıştır. Aynı zamanda, Lübnan’ın farklı bölgelerinde bir dizi Ermeni 

matbaası kurulmuş, bazıları büyüyüp gelişirken bazıları ise uzun yaşamamıştır. 

Görünen o ki bunun sebebi, bu matbaaların Lübnanlıların matbaalarının ulaştığı 



 

74 

seviyeye ulaşamamış olmasıdır. Bu, matbaa sahiplerinin pek çoğunda olduğu gibi 

maddi imkânsızlıklardan kaynaklanıyor da olabilir (Ṣâbât, 1965: 88’den Akt. Salih, 

1990: 56-57). 

Mısır’daki Ermenilerin kayda değer başarı ve üstünlük gösterdikleri önemli alanlardan 

biri de 19. yüzyılda ve 20. yüzyılın ilk yarısında yaygın olan eski geleneksel 

uygulamalarıyla matbaacılıktır. Özellikle Ermeniler kalıp imalatında (zinkografi) ün 

yapmışlardır (Salih, 1990: 63). 

Ṣâbât (1966: 148, 238, 239, 248, 196) Mısır’da matbaa faaliyeti yapan veya kendi 

matbaalarını kuran tek yabancıların Ermeniler olmadığını, bunların arasında 

matbaacılık yapan Şavamların da bulunduğunu belirtmektedir. Bunlar: “Nicola 

Massabki (Suriyeli) 1821’de Bulaq Matbaası’nın ilk müdürü, Necîb Mitrî (Lübnanlı) 

1890’da Dar el- Maʿarif ‘in kurucusu, Georgi Zaidan (Te’lif Matbaası -1889), İbrahim 

el-Yazici (el-Beyan Matbaası-1897), Yakup B. Suruf ve Faris Nimr (el-Muktataf 

Matbaası-1885) vb.” 19. yüzyılda İtalya ve Fransa başta olmak üzere Mısır’a gelerek 

matbaa kuran Avrupalılar da mevcuttur. İtalyanlar Ambelloni (1842), Castelli (1844), 

Ottolenghi (1853) ve Fransızlar Vincent Benasson 1857, Antoine Morris (1860) vb. 

Ṣâbât (1966: 159,188) yabancı matbaa kurucuları yanı sıra, Mısırlıların üç katı ücret 

alan yabancı ressamların ve dizgicilerin bulunduğunu ifade etmektedir. Bu 

ressamlardan bazılarının Ermeni olması uzak bir ihtimal değildir. Bazılarının harf 

baskı makinelerinin yanı sıra taş baskı makineleri de kullandıkları belirtilmektedir. 

Bunların en ünlüleri arasında Amiryan (el-Regaib Matbaası), Çaylıkyan (el-Mustakbel 

Matbaası), Serbakis (Arvand Matbaası), Lançyoni (Mısır Matbaası), Andriye (Leyukis 

Matbaası). İlk iki isim Ermeni isimleridir. Belki başka isimler de vardır. 

1938 yılında Ermeni H. D. Topalyan, Wilmeter Scharf ile ortak olarak İskenderiye’de 

Muharrem Matbaası’nı kurmuş ve 1938’in ilk çeyreğinde fiilen çalışmalar başlamıştır. 

Bir metre boyunda, bir metre eninde doğrudan fotoğraf çeken son teknoloji 

makinelerle donatılmış taş üzerinde fotoğraf çekimi yapabilmektedir. Aynı zamanda 

iki renkli hızlı baskı için ofset makineleri satın almış ve genellikle Doğu’nun Arap 

kesiminde oyun kartları üretiminde uzmanlaşmış ilk matbaa makinesi olmuştur. 

Salih, (1990: 63) Mısır Ermenilerinden bazıları ile yaptığı röportajlardan şu bilgileri 

aktarmaktadır: “Fotoğrafçılık, Ermenilerin ünlü olduğu hassas sanatlardandır. Bu 



 

75 

alanda Mısır başkanı ve üst düzey devlet adamlarının özel fotoğrafçısı olan Intro 

Farcabidyan’ın yanı sıra Garo, Fart, Arman ve Alban bu alanda faaliyet 

göstermişlerdir.” 

İskenderiye Stadyumu’ndaki ışıklı sonuç panosunu ve Tahrir Meydanı’ndaki ışıklı 

Kahire rehberini tasarlayan Vahagen Dibos Deboyan gibi bazı Ermeniler de elektronik 

üretimler yapmışlardır (Mecelletu el-Muṣavvir, 22/12/1988: 17’den Akt. Salih, 1990: 

63). 

Salih (1990: 65) Esparez’den (1962: 104) Mısır’da ilk Ermeni matbaasının, 1865’te 

Abraham Muradyan tarafından kurulmuş olduğunu ve ilk Ermenice gazetenin 

yayınlandığını aktarmaktadır. Ayrıca ister taş üzerine çizerek ister fotoğrafla aktararak 

(pürüzsüz) litografik baskı işinde çalışan Ermenilerin yanı sıra, bazı Ermenilerin dizgi 

işinde de çalışmış olmasının doğal olduğunu belirtmektedir. 

Mısırlı Ermenilerin öne çıkan matbaacılık faaliyetleri arasında kalıp imalatı 

(zinkografi), Ermeni Karabit Arakilyan’ın yirminci yüzyılın başında 1907’de 

atölyesini kurmasıyla Mısır’a ilk defa gelmiştir (Boyacıyan, 1960: 201’den Akt. Salih, 

1960: 65). Bunun kanıtı, mekanik fotoğrafçılığın henüz bilinmediği için Avrupa’da 

1850’de resimlerin basıldığı ahşap blok imalatının zirveye ulaşmasıdır (İmam, 

1977:173’ten Akt. Salih, 1960: 65). Arakilyan’ı çok sayıda Ermeni takip ederek 

Mısır’da zinkograf atölyeleri kurmuştur. Bunlar Ârâm Berberyan, Hrant ve ortakları 

ve Vardan Taksiyan’dır (Boyacıyan, 1960: 201’den Akt. Salih, 1960: 66). Salih, 

(1990:66) bazı zinkograf atölyelerinde yaptığı röportajlar neticesinde Hagop, Takfur 

ve Sarafyan isimlerini ilave etmiştir. Ermenilerin tarihleri boyunca ünlü oldukları 

nemli kolodyon manyetiklerini kullanan eski ilkel yöntem 20. asrın ortalarına hatta az 

da olsa sonralarına kadar kullanılmıştır (İmam, 1977:173’ten Akt. Salih, 1960: 66). 

Salih (1960: 70) Ermenilerin iş ahlakı olarak şu düşüncede olduklarını belirtmektedir: 

“İşinizi geliştirmek ve daha iyi bir sonuç almak için fazladan bir kuruş feda ederseniz, 

yeni ve kalıcı bir müşteri kazanırsınız.” 

Ermenilerin zinkografi faaliyeti sadece kendi atölyeleriyle sınırlı kalmamış, bazı Mısır 

matbaalarına da girebilmişler ve bir kısmı gravür departmanlarında çalışmışlardır. el-

Ahram kurumu çalışanları arasında 1940’ların ortalarından itibaren bu kuruma katılan 

ve 1980’lerin ortalarında emeklilik yaşına gelene kadar burada çalışan, tanınmış bir 



 

76 

Ermeni gravürcü olan Hambarsum Cebrail Yalnızyan gibi şahsiyetler de mevcuttur. 

Salih, (1990: 68) Mustafa Emin ile yaptığı röportajda 1927’de çıkardığı el-Tilmîz 

Dergisi’nin kalıplarını yapan Ârâm Berberyan’ın zinkografi alanında en yetenekli 

gravürcü olmanın yanı sıra, baskı öncesi çok zor olan, yetenek ve sabır isteyen rötuş 

ve maske yöntemiyle renk düzeltmede çok usta olduğu ifadesini aktarmaktadır. 

Salih’in Abdulhalim Muhammed Abdulhalim de röportajda da Berberyan’ın Emirlik 

matbaalarının ve Dâr el- Maʿarif Matbaasının kalıplarını yaptığı beyan edilmiştir. 

1933 yılında Kalfiyan adlı Ermeni-Mısırlı bir oymacı (gravürcü), L’Art Graphigue adlı 

bir matbaa dergisi çıkarmış ve bu da Mısır’da gravür sanatının doğmasını sağlamıştır. 

Ancak 1935’te derginin yayını durmuştur (Ṣâbât, 1966: 260). Salih (1990: 72) 

Berberyan gibi Amber’in de zinkografi alanında meşhur olduğunu ve el-Ehram’da 

çalışırken ofset baskıyı da tanıdığını ifade etmektedir. Ayrıca Salih, Toros Haçaturyan 

isimli bir diğer Ermeni’nin 1945’teki kuruluşundan itibaren Aḫbâr el-Yevm’de 

gravürcü olarak çalıştığını ilave etmiştir. 



 

77 

3. ARAPÇA KAYNAKLARA GÖRE BİLÂDU’Ş-ŞÂM’DA ERMENİLER 

3.1. Suriye 

Antik çağlardan beri Fırat ve Dicle Nehri, Ermenistan’ı güneyindeki ülkelere bağl ayan 

iki arterdi. Akdeniz’den Suriye Çölü’ne, Amanos sıradağlarından Mısır sınırlarına 

kadar uzanan tarihî Suriye, kuzeydoğu tarafından Ermenistan’ı çevreliyordu. Ayrıca 

Suriye’yi Karadeniz’e bağlayan eski doğu yolları da Ermeni platosundan geçiyordu. 

Ermeniler çeşitli tarihî aşamalarda Suriye, Doğu Akdeniz kıyıları ve Mezopotamya’ya 

yerleşmişlerdir. Antakya, Edessa (Urfa), Bağdat ve Halep’te kopyalanan Ermeni el 

yazmalarının dipnotları, Süryani ve Arap kaynakları, hükümet belgeleri ve 

kararnameler bu ülkelerdeki Ermeni topluluklarından bahseden en önemli kaynaklar 

arasındadır (Abrahamyan, 1964, 1: 425’ten Akt. Azazyan, 1993: 44). 

Ermenistan, Mezopotamya, Suriye şehirleri, Mısır ve diğer ülkeler arasındaki ticaret 

(mal değişimi) çok eski zamanlardan beri etkindi. Yüzyıllar boyunca küresel ticaret 

hareketine dâhil olan Ermeni tüccarlar Çin, Hindistan, Avrupa ülkeleri, Rusya, Suriye, 

Filistin, Mısır ve Etiyopya’ya ulaşmıştır. Ermenistan’ın Dübeyl kentinde yapılan son 

kazılarda, dokuzuncu ve on ikinci yüzyıllar arasındaki döneme ait İran, Bizans ve 

Mısır kökenli cam eşyalar ile çeşitli Arap sikkeleri ortaya çıkarılmıştır. (Azazyan, 

1993: 35). 

Ermeni ve yabancı kaynaklar, MÖ 1. yüzyılda Ermeni Kralı Büyük Dikran’ın 

imparatorluğunun güneyde Filistin sınırlarına kadar uzandığı (MÖ 84-64) ve 

Antakya’nın Ermeni İmparatoru’nun başkentlerinden biri olduğu (Abrahamyan, 1964, 

1: 425’ten Akt. Azazyan, 1993: 44) ve vekili olarak komutanlarından biri olan 

Makatad tarafından yönetildiği konusunda hemfikirdir (Armin, 1947: 84’ten Akt. 

Azazyan, 1993: 44). Ermenistan ve Hazar Denizi’nden Karadeniz’e, İran sınırından 

Akdeniz’e kadar uzanan bu büyük imparatorlukta yer alan diğer tüm ülkeler yıllarca 

refah, barış ve güven içinde yaşamış, büyük ekonomik gelişmeye tanıklık etmişler ve 

bölge halkları birbirleriyle doğrudan temas halinde olmuşlardır (Manantiyan, 1977, 1: 

162-176’dan Aktaran Azazyan, 1993: 44-45). 

Ermeni İmparatorluğu’nun yeni başkenti Dikranakirt (MÖ 77’de kuruldu) büyük ve 

önemli bir kültür ve ticaret merkezi olunca, Ermenistan’ı Edessa, Nusaybin ve diğer 

şehirler üzerinden Suriye ve Mezopotamya’ya bağladı. Hatta Doğu’daki uluslararası 



 

78 

ticaret yollarını kontrol eder oldu. Muhtemelen Ermeni İmparatoru, halkının ticari ve 

ekonomik amaçlarla fethettiği ülkelere göç etmesini teşvik etmiş, bu nedenle de 

Ermeniler batıya ve güneye yönelmişlerdir. Bazı Ermeni kaynakları, bu dönemde 

meydana gelen ve Suriye’nin kuzeyindeki Cebel Musa bölgesinde son bulan kitlesel 

Ermeni göçünden bahsetmiştir. (Abrahamyan, 1964, 1: 428’den Aktaran Azazyan, 

1993: 45). 

Öte yandan, Büyük Dikran ve halefi II. Ardavest (MÖ 55- 34), binlerce göçmeni, 

tekrarlanan askerî seferleri sırasında Ermenistan’a götürdü. (Azazyan, 1993: 45). 

Bu kaynaklar ayrıca Ermenistan ile Suriye arasında var olan ekonomik-kültürel 

ilişkilerin, Ermeni İmparatoru’nun bu bölgelerden çekilmesinden sonra da devam 

ettiğini belirtmektedir. (Aktaran Azazyan, 1993: 45). 

MÖ 64 yılından 4. yüzyıla kadar Suriye, Roma İmparatorluğu’nun topraklarından biri 

haline gelmiş, Suriye ile Ermenistan arasındaki karşılıklı ticari ilişkiler canlı olmuştur 

(Topuzyan, 1986: 8’den Aktaran Azazyan, 1993: 45). Daha sonra Suriye, 7. yüzyıla 

kadar Bizans İmparatorluğu’nun topraklarından biri haline gelmiştir. Hristiyanlığın 

yayılmasının ilk dönemlerinde, Antakya ve Edessa (Urfa) şehirleri Hristiyan öğretileri 

ve kültürünün yayılması için önemli merkezler olmuş, birçok Ermeni öğrenci, 

okullarında ve manastırlarında eğitim görmüşlerdir. Bu da Ermenilerin bu bölgeleri iyi 

bildiği inancına yol açmıştır (Azazyan, 1993: 45). 

Ermeni araştırmacı Liyu (1966, 1: 143-144’ten Akt. Azazyan, 1993: 45-46) ise şöyle 

diyor: MS 6. yüzyılda, Ermenistan’ın Dübeyl şehri dünya ticaretinin büyük bir 

merkeziydi ve beş büyük ticaret yolundan ikincisi Ermenistan’ı Suriye, Mezopotamya, 

Filistin ve Mısır’a bağlıyordu. 

Suriye’ye ilk Ermeni göçüyle ilgili kesin tarihsel bilgiler, Pers Kralı I. Khosruf’un 

(Kisra Anuşrevan) (531-579) 539 yılında Bizans’ı fethettikten sonra Antakya ve 

Edessa’yı (Urfa) ele geçirdiği 6. yüzyıla kadar uzanmaktadır. Bu iki şehre çok sayıda 

göçmen nakledildi, bunların ezici bir çoğunluğunu Ermeniler oluşturuyordu. Bu 

nedenle Ermeni Katolikosu I. Christapur Dirariçi (539-545) oradaki Ermenilere 

Ortodoks mezhebini muhafaza etmeleri ve Nasturizme kapılmamaları yönünde bir 

mesaj gönderdi (Ormanyan, 1912: 1: 530-533’ten Akt. Azazyan, 1993:45-46). 

Mervan el-Müdevver (1982: 546-548) de el-Haymî’den aktarımlarla bu konuda 



 

79 

Ormanyan’ı teyit ederek Suriye’ye Ermeni göçlerini şu şekilde sıralamaktadır: “539 

yılında, Bizans’ı yenen Perslerin Antakya ve Urfa’da yaşamalarına izin vermesiyle 

Ermenilerin Suriye’ye bilinen ilk göçü gerçekleşmiştir. 717-827 yılları arasında da 

ikinci göç gerçekleşmiştir. Süryani tarihçi Aziz Salîbî (ö.1171) Ermenilerin Hicri 450 

(Miladi 721) yılından itibaren Persler ülkelerini ele geçirince Suriye’ye göç ettiklerini 

ifade etmiştir. Bu göç, Ermeni patriği Filozof Ohannis ve Suriye’deki Süryani patriği 

III. Ananas döneminde gerçekleşmiştir. Bu iki patrik, göçmen Ermenilerle ilgilenmesi 

için üç Ermeni piskopos gönderme konusunda ittifak etmişlerdir. Bu arada, bu 

piskoposlar ataların kitaplarını tercüme etmişlerdir. 937-992 yıllarında üçüncü Ermeni 

göçü gerçekleşmiştir. Bir Ermeni tarihçi Ermenilerin Batı’ya yöneldikleri bu göç 

esnasında Patrik Haçik, Suriye ve Tarsus’a piskoposlar göndermek zorunda kalmıştır. 

Dördüncü Ermeni göçü Ani’nin 1064’te Selçuklular’ın eline geçmesinden sonra 

binlerce Ermeni’nin, Ermeni prensi Rubin’in (1080) kurduğu Suriye ve Kilikya’yı 

içine alan Ermeni Emirliğine (Küçük Ermenistan) göç etmesiyle gerçekleşmiştir. 

Beşinci olarak 1895-1896 büyük Ermeni zulümlerinden sonra çok sayıda Ermeni 

Suriye’ye, oradan Lübnan’a göç etmiştir. 24 Nisan 1915’teki soykırım neticesinde de 

kafileler halinde çok sayıda Ermeni öncelikle Halep’e, oradan Şam, Kamışlı, Humus, 

Hama ve Lazkiye’ye göç etmiştir. Daha sonra İsmet İnönü zamanında 1931-1932 

yılları arasında bir göç daha yaşanmış ve Halep’teki Ermeni sayısı 41000 kişiye 

ulaşmıştır.” 

638 yılında Araplar Suriye’yi fethetmiş ve Suriye Emevî Halifeliği döneminde (661-

750) ihtişamının zirvesine ulaşmıştır. Ermeni emir ve piskoposlar Emevîlerin başkenti 

Şam’a sürekli ziyaretlerde bulunmuş ve orada tanıştıkları dostane karşılama tarihe 

geçmiştir. (Azazyan, 1993: 46). 

Ermenilerin Suriye’nin içlerine, özellikle Halep’e gelişi, 8. yüzyıla kadar uzanıyor ve 

Alexander Keşişyan’ın iddialarına göre en eskisi 726 yılına dayanıyor. Ermenilerin 

“mevcut sınırlarıyla” Suriye Cezire bölgesindeki varlığı, “Ermeni katliamları” olarak 

vasıflandırılan 1915 Nisan olaylarına kadar uzanmaktadır (el-Kâṭiʿ 2018: 2). 

Süryani Kilisesi’nin önde gelen isimlerinden Amid’in (Diyar Bekir) Metropoliti Aziz 

Theonosius Yakub Barsalibi (1173 yılında öldü) Ermenilerin Suriye’ye göçünü 717-

728 yılları arasındaki dönemde olduğunu ispatlayan önemli tarihî belgelerden olan 

kitabında şöyle diyor: “Ermenilerin Suriye’ye girip kiliselerimizi, manastırlarımızı ve 



 

80 

köylerimizi ele geçirdiğini, bunun 726 yılında Malazgirt şehrinde Katolikos 

Hovhannes ile Ermeni rahipliğine giren Patrik Aziz 3. Atanas zamanında olduğunu 

bilmek isteyenlere haber vermek istiyoruz. Persler Ermeni topraklarını ele geçirince 

Suriye’ye kaçmaya başladılar. Patrik Atanas, Ermenistan’dan gelen Ermenilerin, 

kendileri ile ilgilenecek piskoposları olmadığı için Kaldoni mezhebine girdiklerini 

görünce göçmen Ermeniler için Suriye’ye üç piskopos gönderen Katolikos 

Hovhannes’e mektup gönderdi. Patrik Atanas, Suriye-Ermeni sınırında bulunan 

manastırı Ermeni Katolikos’un cemaatine bağışlamıştır. Ermeni ve Süryani öğrenciler 

burada eğitim görmekte ve dillere hâkim olmaktaydılar. Böylece Süryani Kilisesi 

kitaplarını Ermeniceye çevirmişlerdir (Surmayan, 1950: 3: 4’ten Akt. Azazyan, 1993: 

46-47). 

Abbasi Halifeliği Dönemi’nde (750-1258) Ermeniler, Bizans siyasetinin 

baskılarından, Selçuklu ve Tatarların zulmünden kaçmak için Suriye ve 

Mezopotamya’ya göç ettiler. (Azazyan, 1993: 47). 

Genel olarak, Suriye şehirleri ve Mezopotamya bölgesi Arap yönetimi sırasında dünya 

ticaretinin gelişmiş merkezleri haline gelmiş, çeşitli ticari yollarla Ermenistan 

şehirleriyle bağlantılı olmuş ve Ermeni-Arap ilişkileri gelişmiştir. Bu durum Arap 

Halifeliğinin yıkılmasından sonra da devam etmiştir. Böylece Suriye’deki Ermeni 

sayısı artmış ve 10. yüzyılda, organize bir piskoposluk kurulması acil ihtiyaç olmuştur. 

(Abrahamyan, 1964, 1: 430’dan Akt. Azazyan, 1993: 47). 

Azazyan, (1993: 47) Nâḳûs Ermînyâ (Haftalık) Gazetesinin 3 Temmuz 1948 tarihli 

27. sayısından şunları aktarmıştır: “Suriye’ye 3. Ermeni göçü 973- 992 yılları arasında 

gerçekleşmiş ve Ermeniler batıya doğru yayılmıştır. Böylece Ermeni Katolikosu I. 

Kâçîk Arşaroni (973-992) Suriye’ye piskoposlar göndermek zorunda kalmıştır. 

Ermeni Kralı I. Büyük Aşut el-Bagradoni (885-890) Bizans İmparatoru I. Basil’in (MS 

876-886) Bizans’ın Suriye’ye karşı ittifak teklifini reddetmiştir.” 

Bu tarihî aşamadaki Ermenilerin Aramar, el-Ganîmiye, el-Yakubiye, Lazikiye, Keseb 

ve el-Sevidiye (Cebeli Musa) ve köylerine yerleştiklerine inanılıyor. 969 yılında 

Suriye’nin Fatımi işgali sırasında güvenli ve rahat bir şekilde Suriye’den Mısır’a 

Ermeni göç dalgaları yaşanmıştır. Selçuklu Türklerinin ilerleyişi ile 11. yüzyılın ikinci 

yarısında bu göçler artmıştır. (Azazyan, 1993: 47-48). 



 

81 

11. yüzyılda, Ermeni Bakradon Krallığı (885-1071) Selçuklu Türklerinin (1064-1220) 

saldırılarıyla yıkıldı. Ardından da Moğol Tatar akınları (1220-1468) geldi. Bu yüzden 

pek çok Ermeni, zulüm ve saldırılardan kaçmak için Suriye’ye ve diğer ülkelere göç 

ettiler. Bizans İmparatorluğu’nun doğu bölgelerini işgal etmekle kalmadılar, aynı 

zamanda kuzey Fırat Vadisi, kuzey Mezopotamya ve Edessa, kuzey Suriye ve Antakya 

ile Filistin arasındaki bölgelerde çoğunluk haline geldiler. Kuzey Suriye, Kilikya ve 

Kuzey Mezopotamya’da Maraş Emirliği, Malatya Emirliği, Kisson Emirliği, Edessa 

Emirliği, Zofek Emirliği, Peri Emirliği ve Kilikya’da Rubin Emirliği (1080-1198) gibi 

küçük Ermeni beylikleri kuruldu (el-Boyacıyan, 1941, 2: 413-424 ve Topuzyan, 1986: 

17’den Akt. Azazyan, 1993: 48). Bu Emirlikler hem Selçuklulara hem de Haçlılara 

karşı savaştılar. Rubin Emirliği, Kilikya’da Ermeni Krallığı kurulana kadar (1198-

1375) hayatta kalmayı, yükselmeyi ve genişlemeyi başardı. Kilikya’daki Ermeni 

Krallığı ile Halep’teki Zenkiye Atabeg Devleti (1127-1174) arasındaki karşılıklı 

özellikle de ticari ilişkiler iyiydi. Bu yüzden çok sayıda Ermeni tüccar ve ileri gelenleri 

Halep’e yerleştiler. (Azazyan, 1993: 48). 

1070-1080 yılları arasındaki dönemde Küçük Asya’da büyük kıtlıklar yaşanırken, 

Edessa, Kuzey Suriye ve diğer bölgelere Ermeni göçleri devam ediyordu. Ermeni 

Katolikosu II. Krikor Fakayasir (1066-1105), MS 1081 yılında, Paskalya vesilesiyle 

Edessa’daki Ermeni cemaatine hitap etti. 1105 yılında, Ermeni Katolikosu I. Parsig 

Ânti (1105-1113) resmî bir heyet eşliğinde Edessa şehrini ziyaret etti ve genel vali 

tarafından karşılandı. Eğer tüm bunlar bir şeyi gösteriyorsa, o da Suriye’de, özellikle 

kuzeybatı bölgelerinde Ermenilerin çokluğudur. (Prower, 1972: 52 ve Atikyan, 1985: 

57’den Akt. Azazyan, 1993: 48-49). 

Azazyan, (1993: 49) ticari faaliyetlerle ilgili şu bilgileri aktarmaktadır: “Öte yandan, 

kervan ticareti 11 ve 12. yüzyıllar arasındaki dönemde çok gelişti ve genel olarak 

Suriye’nin kıyı kentleri önemli ekonomik gelişmelere tanık oldu.” (Topuzyan, 1986: 

21). Loran (301) Topuzyan’dan (1986: 21) nakille “Buna ek olarak Antakya, dinî ve 

kültürel olması yanı sıra büyük bir ticaret merkezi haline geldi. Antakya’da 

yaşayanların çoğu Ermeniler ve Yunanlardı.” demiştir. Ermeni Katolikosu I. Kâçîk 

Arşaroni (973-299) burada bir piskoposluk kurmuş ve varlığını 13. yüzyılın ortalarına 

kadar sürdürmüştür. Antakya valilerinden bazıları Ermeni idi. Lest Haçatur Antsi 

(1068-1078) ve Kâsâk Behadfuni (1071-1078) onlardandır. Tarihî kaynaklar 



 

82 

Antakya’nın yanı sıra İskenderun, Bilan, Humus, Şam, Beyrut, Trablus, Tire ve 

Sayda’da da küçük Ermeni toplulukları olduğunu aktarmaktadır. 1179 yılında, Ermeni 

Katolikosu IV. Krikor Dagi (1133-1193) Rumkale şehrinde dinî bir toplantı 

düzenlemiş, katılan piskoposlar arasında Humus ve Lazkiye’deki Ermeni cemaatinin 

temsilcileri de yer almıştır.” (Topuzyan, 1986: 20). 

12. yüzyılda Ermeniler, Suriye’nin ticari hayatında önemli bir role sahiptiler. Tire ve 

bölgedeki diğer şehirlere serbestçe gidebiliyorlardı. Bazı araştırmacılar, o dönemde 

Ermeni ve Fars dillerinin dünya çapında dolaştığı inancına sahiptir. Ermeni Şemsu’d-

Din Lulu` el-Hacib gibi bazıları devlette önemli mevkilerde bulunmuştur. Hicri 634 

(1237) yılında Kral Aziz, avlanmak ve tüfek atmak için Hârim’e çıktı, soğuk kaplıca 

suyuyla yıkandı. Bu yıl Rabi’ u’l-Evvel’de yirmi üç yaş birkaç aylıkken Halep’e girdi. 

Halkı arasında iyi tanınıyordu. Yaklaşık yedi yaşında iken babası Kral Nasir Yusuf’un 

ardından kral oldu. Yaşından dolayı onu ve devleti Ermeni Şemsu’d-Din Lu’lu` el-

Hâcib yönetti (el-Gazzî, 3: 115’ten Akt. Azazyan, 1993: 49-50). 

13. yüzyılda Antakya’nın tarihî konumunun ortadan kalkmasıyla Halep şehri, 

Suriye’deki Ermeni cemaatinin ana merkezi haline geldi. Suriye veya bazı bölgeleri 

11. yüzyıldan itibaren Selçuklu Türkleri (1078-1193), ardından Eyyubiler (1193-

1260), Moğollar, Tatarlar ve Memluklerin (1260-1517) ardından Osmanlıların (1517-

1918) hükmü altına girmiştir. 1832-1840 yılları arasında Mehmet Ali Paşa’nın 

saltanatı ile 17 Nisan 1946’da bağımsızlığını kazanana kadar Fransız mandasını 

görmüştür. (Azazyan, 1993: 50). 

Ermenilerin sayısı ve Suriye’deki yayılma yerleri hakkında kesin bir istatistik yoktur. 

Bazı Ermeni kaynakları, 1870-1890 yılları arasındaki dönemde Suriye (Halep 

Vilayeti) ve Lübnan’daki Ermenilerin sayısının yaklaşık 80000-85000 civarında 

olduğunu belirtmektedir (Topuzyan, 1986: 46’dan Akt. Azazyan, 1993: 50). Suriye’ye 

büyük Ermeni göçleri, 1876, 1895, 1909, akabinde 1915’teki büyük trajedi ve 

1922’deki Kilikya felaketiyle gerçekleşen Türkiye’deki Ermenilere yönelik Osmanlı 

zulmünün ardından ortaya çıktı. Bazı Ermeni kaynaklarına göre, o dönemde Suriye ve 

Lübnan’daki Ermenilerin sayısı yaklaşık 125.000’e ulaşmıştır. Bunların 75.000’i 

Halep şehri ve kırsalına yerleşmiştir (Topuzyan, 1986: 166-171 ve Abrahamyan, 1967, 

2: 20-22’den Akt. Azazyan, 1993: 50). 1930 yılında Suriye’deki Ermeni sayısı 40000 

civarındaydı (Nâḳûs Ermînyâ (Haftalık) Gazetesi, 15 Şubat 1930 tarihli 7. Sayısı, 202-



 

83 

204). 23 Haziran 1939’da Fransa ile Türkiye arasındaki talihsiz anlaşmanın 

imzalanmasının ardından İskenderun Sancağına bağımsızlık verilmesiyle son Ermeni 

göçü meydana gelmiştir. Buna göre 23 Haziran 1946’da 40.000 Ermeni Suriye ve 

Lübnan’dan Ermenistan’a göç etmiş, ardından sınırlı çerçevede diğer göçler de 

olmuştur (Topuzyan, 1986: 230-241 ve Abrahamyan, 1967, 2: 20-22’den Akt. 

Azazyan, 1993: 50). 

Yirminci yüzyılın başlarında Suriye’ye yapılan Hristiyan göçlerinin öncülüğünü 

Ermeniler oluşturmuş ve Suriye’ye göç eden Ermenilerin sayısındaki artışta birçok 

etken rol oynamıştır. 1895, 1908’de maruz kaldıkları saldırılar, ardından “Seferberlik” 

olarak bilinen dönemde Anadolu’dan sürülmeleri ve 1914-1918 I. Dünya Savaşı 

dönemi, Ruslar tarafından desteklenen Ermeniler ile başta Kürtler olmak üzere 

Müslüman komşuları arasında çıkan çatışmalar ve 1921’de Franklin-Buillon 

anlaşmasıyla Fransızların Kilikya’dan aniden çekilip Ermenileri yalnız bırakmaları, 

binlerce Ermeni’nin Türk düşmanlığı olan unsurlara odaklanarak, özellikle Arap 

milliyetçi söyleminin tırmanmasını önlemek için daha sonra Türkiye ile olan sınır 

meselelerinde Fransızlara yardımcı olacak azınlıkların kabulünün önünü açan Fransız 

idaresindeki Suriye topraklarına yönelmesine yol açmıştır. Fransız kayıtlarına göre, 

1922 ile 1923 yılları arasında yaklaşık kırk bin Ermeni, Fransız Mandası döneminden 

ve yirminci yüzyılın başlarında Türkiye’deki olaylardan önce Ermeni merkezlerini 

içermeyen Suriye ve Lübnan’da ikamet etmek için sınırı geçti (el-Kâṭiʿ 2018: 2) 

1929-1930 yılları arasında Diyarbakır’dan üç yüz Ermeni aile gelerek ilk esnaf-

zanaatkâr sınıfı oluşturdular. Anadolu ve Kilikya’dan gelen göçmenlerin çoğu Ermeni 

olmak üzere 100.000 civarında olduğu tahmin ediliyordu. 49.600 mültecinin 44.700’ü 

Ermeni’ydi. Ermeni Kardeşliği belgeleri de 1935’te Halep’teki Ermenilerin sayısını 

belgeleyen raporlar yayınlayarak, Katoliklerin sayısının 6.754, Katolik olmayan 

Ermenilerin ise 49.114 olduğunu belirtmiştir. Dönemin yerel gazeteleri Ermenilerin 

sayısı hakkında Halep valisi Emir Mustafa eş-Şehabi’nin beyanıyla daha fazla ayrıntı 

yayınlamış, Katoliklerin 7.153 kişi, Katolik olmayan Ermenilerin 61.529 kişi 

olduğunu açıklamıştır. 1940’ların ortalarındaki Fransız istatistik dairelerine göre, 

Suriye genelinde Ermenilerin sayısı 98.879’du. Bunların 65.654’ü Halep ve kırsalında, 

18.432’si Şam ve kırsalında, 5.941’i Kamışlı’da, 1.405’i Haseke’de, 2.741’i Fırat 

vilayetinde, 2.736’sı Lazkiye vilayetinde, 850’si Humus ve kırsalında, 507’si 



 

84 

Hama’da, 224’ü Havran’da ve 389’u Cebelu’d-Duruz vilayetinde bulunuyordu (el-

Kâṭiʿ 2018: 2-3) 

30 Ağustos 1924’te Suriye’deki Osmanlı mensubiyetine tabi tüm Ermeni ve Ermeni 

olmayan göçmenler Suriye vatandaşı olarak kabul edildiler. Fransız Katolikliğini 

teşvik etme projesi kapsamında Ermeni Göçmenler Bağdat demiryolu üzerinden 

Halep’e hareket ettiler, kuzey Suriye’deki ana toplanma noktalarından biri olan 

Rasulayn’ı geçtikten sonra Halep ve Deir ez-Zor olmak üzere iki ana bölgede 

yerleştiler. Kamışlı şehrinin büyük bir kısmı oraya yerleşti. Fransızlar onlar için 

kiliseler ve özel mahalleler kurdular. Fransız istatistiklerine göre 1943’te Suriye’nin 

el-Cezîre vilayetinde sayıları yaklaşık 9.783 kişiyi bulmuştur (el-Kâṭiʿ 2018: 4) 

Herkes, Ermenilerin diasporadaki yapıcı rolünü takdir etmektedir. Bu bağlamda Şeyh 

Kâmil el-Gazzî, Suriye’deki Ermenilerin faaliyetlerine şu şekilde tanıklık etmektedir: 

“Burada, senelerce birlikte olduğumuz, Dünya Savaşından sonra yaklaşık 60000 

kadarının Halep’e göç ettiği sanılan Ermeni cemaatinin sosyal yapısının tabi olduğu 

bazı manevi koşulları ve millî gelenekleri belirtiyoruz. Diyoruz ki: Ermeniler, ırkları 

ve farklılıkları ne olursa olsun aktif, ciddi, çalışan bir millettir, amacında kararlıdır, 

anlaşmazlıklarda iradelidir. Doğu’nun diğer bölgelerinin baş edemediği meselelerin 

zorluklarına alışıktır. Sadece kendine güvenir ve amacına yönelik herhangi bir şey onu 

engelleyemez. Erkek ya da kadın, yaşlı ya da genç, her birinin işine koyulduğunu, 

beden gücünün ve zihin kapasitesinin üzerinde anlaştığı mesleğini icra etmek için 

erkenden dükkânına koştuğunu görürsün. Bunlar doğu ve batının her türlü malının 

tüccarlarıdır. Eczacı, doktor, avukat, mühendis, kuyumcu, hizmetçi, yazar, tamirci, 

terzi, dokumacı, marangoz, demirci, taşçı, mimar, aşçı, kaynakçı, kahvehane ve 

pansiyon sahibi, sebze ve bakliyat satıcısı vb. alt veya üst mesleklerde çok sayıda 

Ermeni, dikkat ve ustalıkla çalıştılar. (Azazyan, 1993: 51). 

Ermeni milletinin erkek ya da kadın her ferdi işsiz olmayı ve zanaattan emekli olmayı 

kabul etmez. Bu yüzden onları bir dilenci ya da evsiz ya da başkalarına muhtaç 

görmezsiniz. Zorluk ve zaman yüzünden bir iş yapamayanlara ve parası veya kendisine 

bakan yakını olmayan yetimlere Halep, Amerika ve Avrupa’da kurulan Ermeni hayır 

kurumları iaşelerini sağlamıştır. Onlar için yaşlı bakım evleri, yetimhaneler ve okullar 

açılmış, ihtiyaçları giderilmiş ve her türlü işleri özenle görülmüştür. (el-Gazzî, 3: 

115’ten Akt. Azazyan, 1993: 51-52). 



 

85 

Ermeniler Arap kardeşlerine sevgi ve saygı gösterdiler, bu misafirperver ülkenin 

yeniden inşası ve kalkınması için alın teri döktüler, özgürlüğü ve bağımsızlığı için 

mücadele ettiler. Ermeni din adamları tebaalarına görev çağrısını yaptılar. 30 Mayıs 

1945’te Şam Ermeni Ortodoks Başpiskoposu Yebrim Duhmoni Suriye İçişleri 

Bakanı’nı ziyaret etti ve beş milletvekilinin huzurunda kendisinin ve tebaasının 

vatanın özgürlüğü için fedakârlığa hazır olduğunu açıkladı. (Cerîdetu “Ṣavtu eş-Şaʿb”, 

31 Mayıs 1945’ten Akt. Azazyan, 1993: 52). Halep Ermeni Ortodoks Başpiskoposu 

Zariye Bayasliyan, Fransız ordusundaki Ermeni savaşçılara teçhizatları ile Suriye 

ordusuna katılmaları için çağrıda bulundu. Ermeni askerler görev çağrısını kabul 

ettiler. (Cerîdetu en-Naṣr, 29 Mayıs 1945’ten Akt. Azazyan, 1993: 52). Hükumet, onu 

Suriye vatanına karşı asil duruşundan dolayı, 2 Nisan 1946 tarihli 381 Sayılı 

Kararnameye göre birinci dereceden Suriye Liyakat Nişanı ile ödüllendirdi. 

Madalyanın takdimi vesilesiyle dönemin Halep valisi Prens Mustafa eş-Şehabi şu 

tarihî konuşmayı yapmıştır: “Ermeniler, 1914’ten 1918’e kadar süren savaştan sonra 

Şam’a göç etmeye başladıklarında, bu topraklardaki insanlar farklı iki faktörün etkisi 

altındaydı: Birincisi, Osmanlı İmparatorluğu’ndaki bizi de aynı şekilde etkileyen 

İttihatçıların acımasız politikasının eziyet ettiği bu cesur ve çalışkan halka şefkat, 

ikincisi, ülkemizde siyasi hırsları olabileceği ve bu durumda halkın çoğunu çok 

etkileyecek ekonomik bir rekabet olacağı korkusudur. Bu göçün üzerinden neredeyse 

çeyrek yüzyıl geçti. Geçmiş düşüncelerim gerçekleşirse ve eğer Şam’ı ikinci evleri 

sayıyorlarsa, yabancıların bize karşı kışkırtma taleplerini reddetsinler, bollukta da 

darlıkta da bize ortak olsunlar. Sevinçlerimiz sevinçleri ve üzüntülerimiz üzüntüleri 

olsun. Her türlü olumsuzlukta bize hizmet sunsunlar. Onlar hiçbir engelin aralarını 

açamadığı samimi birer vatandaş gibidirler. Tartışılmaz olan politik davranışlarını 

överken ekonomik etkilerini hesaba katmadık. Yeni endüstriler yaratma, emeğin 

ucuzluğu ve inkâr edilemez refah açısından beklediğim gibi geldi. Bu onurlu 

topluluğun beklentilerimizi hiçbir zaman boşa çıkarmamış kıymetli liderleri vardır. 

Halep’e geldiğinden beri sevgi ve kardeşlik ruhunu yayan, kanuna itaat eden, 

bölünmelerden uzak duran ve sevgili Suriye vatanımız için hayırlı olanı yapan dürüst, 

dindar ve edip bir yönetici olan Ekselansları Piskopos Zarih Varta Beyt’in bugün bu 

topluluğun başında görmekten mutluyum. Ekselansları Cumhurbaşkanının, üstün 

hizmetleri nedeniyle takdir buyurdukları birinci dereceden Suriye Liyakat Nişanı’nı 

göğsüne takmaktan mutluluk duyuyorum, ona sağlık ve iyilikler diliyorum. ...” 



 

86 

(Cerîdetu en-Neẕîr, 25 Eylül 1946’dan Akt. Azazyan, 1993: 52-53). 

3.1.1. Halep’teki Ermeniler 

Surmayan (1950: 3. cilt) ve Suvaciye (1941: 91, 157 ve 179) gelen bilgilere göre 

Halep’teki Ermeniler en önemli Ermeni diasporalarındandır. Tercih edilen görüşe göre 

Ermeniler, Ermenistan ve Kilikya’dan gelen ve kutsal yerleri ziyarete giden Ermeni 

hacıların kervanlarının geçiş yolunda olduğu için 6. yüzyıldan beri Halep şehrini iyi 

biliyorlardı. (Akt. Azazyan, 1993: 53). 

Çağdaş Ermeni araştırmacı Arşak Elboyacıyan şöyle diyor:  

“Fatımi Halifesi el-Hâkim Biemrillah (996-1021), 1016’da Halep Kalesi’ne 

Azizu’d-Devlet adı verilen bir Ermeni hükümdar atadı ve ona “Emirlerin Emiri” 

ünvanını verdi. Azizu’d-Devlet Halep’te büyük bir imar işine girişmiş ve şehrin 

surlarını restore ettirmiştir. Daha sonra Yunan Antakya Prensi ile ittifak kurmuş 

ve halifeden bağımsızlığını ilan etmiştir. Cizye ödemeyi reddetmiş ve adına para 

bastırmıştır. Ancak Halife ez-Zâhir (1021-1036) ile uzlaşmış ve Bedir adında 

birisi oranın hükümdarı iken onu tekrar Halep’e vali olarak atamıştır. Bedir’in 

1023 yılında Azizu’d-Devlet’i düşürdüğü bir tuzak neticesinde öldürdüğüne 

inanılır.” (el-Boyacıyan, 1960: 17’den Akt. Azazyan, 1993: 53-54). 

Yine aynı yazar başka bir kitabında şunları yazmıştır: “Hülagü Han (1256-1265) 

müttefiki Ermeni Kralı I. Heysum (1226 -1269) ile birlikte 13. Yüzyıl ortalarında 

Halep, Şam ve Kudüs’ü fethettiğinde Halep Sultanı tarafından yönetilen ülkeyi I. 

Heysum’a ve damadı Antakya Emiri VI. Bohimend’e (1252-1268) devretmiştir. 

Ermenilerin bu dönemde Halep’e gelip oraya yerleşmiş olmaları muhtemeldir.” (el-

Boyacıyan, 1955, 2: 236’dan Akt. Azazyan, 1993: 54). 

Memluk Sultanı el-Eşref Kalavun’un (1290-1293) Tatar ordularını yenilgiye 

uğratması, Halep şehrini işgali ve kalesini restore ettirmesi anısına Emir Sankar 

tarafından 1291 yılında kaydedilen Halep Kalesi girişindeki duvar yazısında 

Ermenilerden bahsedilmiştir (el-Verdî, 2: 236’dan Akt. Azazyan, 1993: 54). 

1329’da Rahip Esteban Keraketsi tarafından Halep’te yazılan bir Ermeni el 

yazmasının şerhi, yine 1355’te Rahip Hovhannes’in Halep’te yazdığı ikinci bir 

Ermenice el yazması müzekkeresinde, 14. yüzyılın ilk yarısında Halep’te bir Ermeni 

cemaatinin varlığını doğrulamaktadır. Ermeni Cemaati yüzyılın ikinci yarısında 

1439’da Floransa’da düzenlenen bir dinî konseye katılan Piskopos Hovakim’in 

sponsor olduğu organize bir topluluk oldu. Saliba semtinde bulunan Ermeni Ortodoks 



 

87 

Kırk Şehitleri Katedrali -o zamanlar küçük bir şapel- ve yanındaki Ermeni Ortodoks 

Meryem Ana Kilisesi (Şu an Zarihiyan Müzesidir. 1991’de Başpiskopos Sorîn 

Kataroyan öncülüğünde Halep Ortodoks Ermeni Başpiskoposluğu tarafından 

kurulmuştur.) Ermeni inananlarının manevi ihtiyaçlarını karşılamıştır (Azazyan, 1993: 

55). 

Ermeni kaynakları, bu dönemde Halep’teki Ermenilerin iyi koşullarda yaşadıklarını 

aktarmaktadır. Onların en önde gelenlerinden Er-Reyyis İsa 1499-1500 yılarında kendi 

bütçesiyle Kırk Şehit Şapelini genişleterek güzel bir kilise haline getirmiştir. Ayrıca 

Maroni Kilisesi “Aziz İlyas”ı ve Ermeni Kilisesi yakınında bulunan Rum Kilisesi 

“Aziz Circîs”i de restore ettirmiştir. Kırk Şehitler Kilisesi’nin avlusunda Ermeni 

Ortodoks Başpiskoposluğu, Ermeni rahipler ve hacılar için küçük odalar inşa etti. Bu 

bina, 1970 yılında katedralin karşı tarafında yeni Başpiskoposluk binası inşa edilene 

kadar Ermeni Ortodoks Başpiskoposluğu karargâhının hizmetine katkı sağlayan eski 

bina bugün hâlâ kullanılmaktadır. (Azazyan, 1993: 55). 

16. yüzyılın başından sonra iki yüzyıl boyunca, Halep şehri, Osmanlıların 1453’te 

Konstantinopolis’i, 1461’de Trabzon’u ve 1471’de Karaman’ı ele geçirmesi 

sonucunda büyük bir ticaret merkezi haline gelmiştir. Ermeni şehirleri olan Berkri, 

Argiş, Ardezni, Khalat ve Bagiş şehirlerine uğrayan yeni kara ticaret yolu yani Tebriz-

Halep yolu, Hazar Denizi- Astrakhan-Azov kara ticaret yolunun yerini almıştır. 

Tebriz- Erzurum- Sebastia- Halep ticaret yolu da önemini yitirmedi. Halep, iki yolla 

Akdeniz’e bağlanıyordu: Halep-Hama-Humus- Şam- Trablus yolu ve Halep-Antakya-

Bilan-İskenderun yolu. Bu şehir ve bölgelerdeki Ermeni cemaati gelişti ve Ermeni 

tüccarlar Ermenistan’ın farklı yerlerinden Halep’e gelmeye başladı. Halep’teki eski 

Ermeni Ortodoks mezarlığına ait mezarların yazıtlarında o dönemdeki Ermenilerin 

Muş, Van, Bitlis, Malatya, Sason, Amid (Diyarbakır), Edessa, Karabağ, Erzurum ve 

İran’ın Culfa şehirlerinden geldiği belirtilmektedir. 13 Mayıs 1965’te, Deyrezor’un 80 

km güneyindeki sıradağların eteklerindeki kayalara oyulmuş 1628 ile 1674 yıllarına 

ait İran’dan gelenler tarafından bırakıldığına inanılan yirmiden fazla Ermeni yazıtı 

bulunmuştur (Kigâret, 1975, 1: 370-373’ten Akt. Azazyan, 1993: 55-56). 

Bu arada başta Hollanda, Fransa, İtalya ve İspanya olmak üzere Avrupa ülkelerinin 

temsilcileri ticari amaçla Halep’e yerleşmeye başladılar ve konsolosluklar açtılar. 

Ermeni ve yabancı kaynaklar, o zamanlar şehrin ticari ve endüstriyel hayatında rolü 



 

88 

büyük olan Ermeni tüccarlarla muhatap oldukları konusunda hemfikirdirler. (Azazyan, 

1993: 56). 

Halep, ipek üretimi ile eski çağlardan beri ünlüydü ve ticareti Ermeni tüccarlar 

tarafından kontrol ediliyordu. Tekstil endüstrisi ile yakından ilgili olan boyama veya 

tabaklama Ermenilerin elindeydi ve Ermeni zanaatları olarak biliniyordu. Halep esnafı 

arasında Ermeni terziler ve ayakkabıcılar öne çıkmaktadır. Kuyumculuk da kesinlikle 

Ermeni zanaatıydı. Kırk Şehitler Katedrali ile Zarihiyan Müzesi’nde sergilenen harika 

süslemeler Ermeniler tarafından yapılmıştır. (Azazyan, 1993: 56). 

Azazyan, (1993: 57) ileri gelen ailelerle ilgili şunları ifade etmiştir: “Bu dönemdeki 

Ermenilerin en önemli ileri gelenleri arasında Şelebi ailesi veya Çelebi ailesi, 

Öğretmen Süleyman ailesi, Khâtçîk Hoca, Nazar Hoca vb. sayılabilir. Emir Bedik 

Çelebi Halep’in gümrük müdürü ve subaşısıydı. Hollandalılar ile Emir Bedik ve 

Erzurum Gümrük Müdürü olan kardeşi Sunus arasında 1616 yılına dayanan 

Hollanda’ya ipek ihracatı ile ilgili bir sözleşme bulunuyordu. Emir Bedik’in Hollanda 

Kraliçesi’nin Halep’teki ticari temsilcisi olduğu anlaşılmaktadır. 1616 yılında Çelebi 

kardeşler, Kırk Şehitler Kilisesi’ni kuzeyden ikinci kez genişletmişler ve o haliyle de 

günümüze kadar gelmiştir. Bazı kaynaklar, 1634 yılında Bağdat’tan Halep’e dönen 

Osmanlı Sultanı IV. Murad’ın Emir Bedik’in el-Cüdeyde mahallesinde bulunan lüks 

sarayında üç gün kaldığından bahsetmektedir. Emir Bedik, Sultan IV. Murad’ın 

ziyaretinden birkaç ay sonra 1634’te Halep Kalesi’nde sultanın emriyle asılmıştır. 

Mezarı, Halep’in Şeyh Maksud semtindeki Ermeni Ortodoks mezarlığında hâlâ 

mevcuttur. (Azazyan, 1993: 57). 

1616’da Halep’i ziyaret eden Ermeni gezgin Simon Lihatzi, Halep’teki Ermenilerin 

durumunun iyi olduğunu ve üç yüz ailenin bulunduğunu ifade eder (Surmayan, 1950, 

3: 230-241’den Akt. Azazyan, 1993: 57). 

1624 yılında, Kırk Şehitler Katedrali’ne birkaç metre uzaklıkta, Ermeni hacılar ve 

tüccarların ikametgâhı olan Hokidon’un kurulması, o dönemde Halep’te çok sayıda 

Ermeni olduğunu düşündürmektedir. Kutsal mekânlardan gelen Ermeni hacı 

kervanlarının, kervanların toplandığı önemli bir merkez olan Han Tuman’da 

karşılanması ve yine kervanların Han Asel’de toplanması dikkat çekicidir (Azazyan, 

1993: 57-58). 



 

89 

17. yüzyılın ikinci yarısında Halep’in ticari öneminin ortadan kalkmasıyla birlikte 

Ermeni cemaati de rolünü kaybetmiştir. Alex Ressel, 1745’te Halep’teki Ermeni 

sayısının 6.750 olduğunu belirtirken, bazı kaynaklar da 500 Ermeni ailesinin olduğu 

tahmin etmektedirler. 1881-1882 yıllarında Halep’teki Ermeni sayısı 6.470 kadardı. 

19. yüzyılın kırklı yıllarında İstanbul’daki Ermeni tüccarlar, Suriye’deki ticaret 

hareketine ilgi duymaya başladılar. Misak Misakyan’ın (İstanbul’dan) 1846’da Suriye 

gümrük yatırım imtiyazı aldığı belirtilmektedir. 19. yüzyılın sonunda Halep ve 

varoşlarında Ermeni kadınların kurduğu, ürünlerini Avrupa ülkelerine ihraç eden yüz 

iki nakış atölyesi de unutulmamalıdır (Azazyan, 1993: 58). 

Türkiye’de Ermeni halkına yönelik 1876, 1898 ve 1909 yıllarında Osmanlı zulmü ve 

korkunç katliamları başlamıştır. Birçok Ermeni Suriye’ye göç ederek Halep, Antakya, 

Kilis ve Maraş’a yerleşmiştir. O dönemde Arap halkı Osmanlı işgalinin boyunduruğu 

altında acı çekse de bu insanlık dışı icraatları kınamıştır. Suriye basını da örneğin et-

Teḳaddum Gazetesi 1913 yılında bu katliam ve zulümleri telin etmiştir. Büyük felaket 

günlerinde Halep şehri, sayıları yaklaşık 500.000 olan Ermeni sığınmacıların ana 

toplanma yeri oldu. Türk Hükûmeti, onları Suriye çölünün derinliklerine göndererek 

yok etme planı uyguladı. Deyre’z-Zor, Eş-Şeddâdî, Antîllî ve Re’su’l-ʿAyn, 

mağdurların geri kalanının toplu mezarları oldu. (Azazyan, 1993: 58). 

Bazı Ermeni kaynakları, 1918’de Halep ve varoşlarındaki Ermenilerin sayısının 

yaklaşık 60.000 ve 1919-1920 yıllarında yaklaşık 35.000 Ermeni olduğunu, bu sayının 

1922’deki Kilikya felaketinden sonra kısa sürede 75.000’e yükseldiğini 

belirtmektedir. 1924 yılında Halep’teki Ermenilerin sayısı yaklaşık 48.000 idi. 

Bunların 35.000’i göçmendi (Topuzyan, 1986: 169’dan Akt. Azazyan, 1993: 59). 

Bunların 17.000 kadarı el-Meydan, es-Sebil, es-Süleymaniye ve el-Hamidiye 

mahallerinde bulunan mülteci kamplarında yaşıyordu. (Azazyan, 1993: 59). 

Ancak Ermeniler varlıklarını ispatladılar. Kamplar güzel banliyöler haline geldi, çeşitli 

alanlarda yetenekleri öne çıktı ve önemli merkezlerde yer edindi. Örneğin, bunlarla 

sınırlı olmamak üzere, 1926’da Halep ve Beyrut’ta Ermenilerin yönettiği birçok halı 

atölyesinin olduğu belirtilmektedir. Onların en meşhuru Halep’teki Çaranva 

atölyesidir. Halep’e fotoğrafçılığı, tabelacılığı, mobilyacılığı ve nakşı ilk getiren 

Ermenilerdir. (Azazyan, 1993: 59). 



 

90 

Halep Ermeni gelenekleri uyarınca kurulan Ermeni Elyazması Çoğaltma Okuluna göre 

Ermeni Emirler, Halep’teki Kırk Şehit Katedrali’nin avlusunda bulunan Tasadon’un 

ihtiyaçlarını karşılıyorlardı. Orada 16. yüzyılın sonundan 17. yüzyılın sonuna kadar 

olan dönemde yaklaşık iki yüz civarında Ermeni dilinde dinî el yazması çoğaltılmıştır. 

Bu el yazmaları Halep’teki Ermenilerin tarihini muhafaza altına almıştır. (Azazyan, 

1993: 59). 

Bu dönemde aralarında Murad’ın (1612? -?) (Sonrasında Deyr Mekrdic adlı kâhin 

atandı) da bulunduğu Ermeni sanatçılar ön plana çıkmaktadır. Halep Tasadon’da 

birkaç el yazması kopyaladı ve aynı zamanda yaratıcı bir ressamdı. Onun harika 

eserleri arasında Kırk Şehitler Katedrali’nde hâlâ korunan Aziz Maribhena tablosu 

(muhtemelen 1664’te çizilmiştir) ve Ortodoks Ermeni Aziz Meryem Kilisesindeki 

“Bakire ve Çocuk” (1663) tablosu sayılabilir. Halep’teki Ermeni cemaatinden Âlim 

Murad da (1592-1662) şöhret buldu. Halep mühür dökümcüsü ve Halep vilayetinin 

muhasebecisiydi. (Sonrasında Deyr Serkis adına bir rahip olarak atandı) Yaratıcı bir 

şairdi ve değerli taşlar konusunda çok bilgiliydi. Bu konudaki çalışmaları Rusçaya 

çevrildi ve 1873’te St. Petersburg’daki Çarlık Bilim Enstitüsü tarafından yayınlandı. 

Astronomi üzerine “Ağaç” adlı bir kitabı daha vardır. Bu iki ressamın yanı sıra 17. 

yüzyılın ilk yarısının Ermeni sanatçılarından biri olan Kacadur da çoğunluğu Ermeni 

olmak üzere Ermeni ve Arap sanatı tarzında el-Cedîde mahallesindeki görkemli 

sarayları süslemiştir. (Azazyan, 1993: 59-60). 

Halep’teki Ermeni cemaatinin en önde gelen sanatçıları arasında el-Muṣavvir ailesinin 

üyeleri Yusuf, Nimetullah, Hananiya ve Circîs bulunmaktadır. Kırk Şehitler Katedrali 

onların çalışmalarından beş tanesini muhafaza etmektedir. Onların önemlisi “Son 

Yargı” (1706) tablosudur (Cerîdetu Aztak el-Ermeniyye, 22 Aralık 1990’dan nakille 

Total, 1958’den Akt. Azazyan, 1993: 60). 

Halep’te “Tabradun” adıyla tanınan ilk Ermeni okulunun kuruluş tarihi 16. yüzyıla 

kadar uzanmakta ve Kırk Şehit Katedrali’nin avlusunda yer almaktadır. 1834’te 

yenilenmiş ve 1876’da “Nersisiyan” okulu adı altında karma bir ilkokula, daha sonra 

1919-1920’de “Haykazyan-el-Emcâd” adlı ilkokul haline gelmiştir ve günümüzde 

hâlen faaliyet göstermektedir. 1858 yılında Halep’te “Dezagkuts” adıyla ilk Ermeni 

anaokulu açılmış ve 1862 yılında da ilk kız ilkokulu kurulmuştur (el-Mevsûʿatu’s-

Sûfyetiyyetu’l-Ermeniyyetu, 1984, 10: 416 ve Topuzyan, 1986: 141-152’den Akt. 



 

91 

Azazyan, 1993: 60). 1880 yılında Keseb, İskenderun, Bilan ve el-Suveydiyye’de 

ilkokullar mevcut olmuştur (Azazyan, 1993: 60). 

Yirminci yüzyılın başında Halep’teki Ermeni kültür ve kadın dernekleri, Ermeni 

cemaatinin eğitim hayatında hissedilir derecede rol oynamış, bu nedenle 1901-1902 

yıllarında öğrenci sayısı yaklaşık 700 öğrenciye ve 1911’de de yaklaşık 905 öğrenciye 

ulaşmıştır. 1924-1925 yıllarında Halep’te üç Ermeni mezhebine ait 19 Ermeni ilkokulu 

bulunmaktaydı. On okul Ortodoks cemaatine, beş okul Evanjelist mezhebine ve dört 

okul Katolik cemaatine aitti. Ermeni Ortodoks cemaatinin Halep’te, tüm Ermeni 

diasporalarında ve Ermenistan Cumhuriyeti’nde ana mezhep olduğunu ve halen de 

öyle olduğunu belirtmekte fayda vardır (Azazyan, 1993: 60-61). 

19. yüzyılda Arap kültürel kalkınmasında önemli rol oynayan Ermeni düşünürlerden 

bahsetmek gerekir. Bunlar arasında Halep’te doğan Asvadzadur Hassunyan veya 

Rızkullah Hassun (1823-1880) ve Şam’da doğan Edib İshak (1856-1885) 

bulunmaktadır. 1912’de Asadur Altonyan, Halep şehrine büyük hizmetler sağlayan 

özel hastanesini (1912-1962) (şimdi el-Hikme lisesi) kurmuştur. Felaket yıllarından 

sonra, 1922’de Levon Papazyan belediye doktoru ve Dr. Hofhannis Hariçakyan da 

demiryolu şirketinin doktoru oldular. 1920-1930 yılları arasında Halep’te otuz Ermeni 

doktor, on beş eczacı ve on bir diş hekimi çalışıyordu. Kimyager-eczacı Vahan 

Semerce Başyan ilaç hazırlama ve satma ruhsatı alan ilk kişi oldu. Göz doktorlarından 

da Rober Cebe Ceyan vardır. Onun özel hastanesi (1953’te kuruldu) de Sebil 

mahallesindedir. Her iki hastane de Halep halkına hâlâ hizmet vermektedir (Azazyan, 

1993: 61). 

Ermeni komutanlar arasında 1949-1950 yılları arasında Suriye Arap Ordusu’nda görev 

yapan Suriye Topçu Kuvvetleri Başkomutanı ve Genelkurmay Üyesi Tümgeneral 

Aram Kara Manukyan ön plana çıkmaktadır. Suriye, Lübnan ve Mısır hükûmetleri 

tarafından en üstün madalyalarla ödüllendirilmiş ve Fransız Hükûmeti tarafından 

birinci dereceden Şeref Madalyası verilmiştir. 1961’de Halep şehrini temsilen Halk 

Meclisi üyeliğine seçildi. Yine Tuğgeneral Hrant Maluyan, Tümgeneral Alber 

Kilicyan, Binbaşı Joseph Bayramyan, Yüzbaşı Krikor Hendoyan ve birçok Ermeni 

komutan bulunmaktadır. 1918-1978 yılları arasında Halep’te on gazete, on bir haftalık 

dergi, otuz iki aylık dergi, kırk üç süreli yayın, on yıllık takvim yayınlanmıştır. 

(Azazyan, 1993: 61-62). 



 

92 

Halep’te ilk Ermenice gazete 6 Haziran 1868’de “Fırat” ismiyle yayınlandı ve 1914’e 

kadar devam etti. (Halep vilayetinin resmî gazetesiydi 27 Mayıs 1867’de Arapça ve 

Osmanlıca olarak yayınlanmaya başlandı ve ardından da 1868’de Ermenice bölümü 

eklendi) (Çolakyan, 1978 ve Devriyetu el-Berâʿim, 1977: Sayı 1’den Akt. Azazyan, 

1993: 62). 

1918-1974 yılları arasındaki dönemde Halep’te yirmi dokuz Ermeni matbaası 

bulunmaktaydı. Bu matbaalar çeşitli dillerde 440 yayın gerçekleştirmiştir (Barikyan, 

1973’ten Akt. Azazyan, 1993: 62). 

Bugün Halep’teki Ermeni halkının varlığı halk arasında kullanılan yaklaşık 60.000 

Ermenice kelimeden de anlaşılır. Üç mezhebin birçok ilk, orta ve lise düzeyindeki 

okulu, kiliseleri, kültür ve hayır dernekleri ve spor kulüpleri vardır. Ermeniler, Halep 

şehrinin kentsel kalkınmasına aktif katılım sağlamaktadır. Ermenilere ait bazı yapılar 

şunlardır: Villalar mahallesindeki Ermeni Ortodoks Başpiskoposluk Evi (1988) ve 

Halep’teki Ermeni Ortodoks Başpiskoposluğunun girişimi ile Halep ve civarının 

Ermeni Ortodoks Başpiskoposu Başpiskopos Surin Kataroyan’ın başkanlığında 

yapılan Kırk Şehit Katedrali’nin avlusunda Ermeni Şehitler Konağı (1989) ve özellikle 

Meydan Mahallesindeki halk konutları, Ermeni Yardım Haç Derneği’nin girişimiyle 

yapılan Meydan Mahallesindeki Ermeni Yardım Haç Kliniği (1985) (Azazyan, 1993: 

62-63). 

3.1.2. Şam’daki Ermeniler 

Şam’daki Ermeniler hakkındaki tarihî bilgiler fazla değildir. Bu durum belki de tarihî 

süreçte buradaki sayılarının çok olmamasındandır. Kaynaklar Ermenilerin Şam’a 

Ermeni İmparator Büyük Dikran’ın Suriye’ye hükümran olduğu günlerde yerleştiği 

konusunda ittifak etmektedirler (MÖ 84-64). Şehrin işgali sırasında güçlü bir 

mukavemetle karşılaşıldığı belirtilmektedir (Manantiyan, 1977, 1: 155-156’dan Akt. 

Azazyan, 1993: 63). 

Şam’daki Ermenilerden ilk kez, Şam’ın Emevî devletinin başkenti olduğu ve Arap-

Ermeni ilişkilerinin güçlü olduğu 7. yüzyılda söz edilmiştir. Ermeni kaynaklarına göre; 

Ermeni şehri Dübeyl Araplar tarafından fethedilince (MS 654), yaklaşık 35.000 

Ermeni’yi Şam’a götürdüler. Böylece beraberlerinde kuyumculuk ve ipek üretimi gibi 

bazı zanaat ve meslekleri de götürmüş oldular. Aziz Parsig tarafından yazılan Ermeni 



 

93 

el yazmasının dipnotunda yedinci yüzyılın ortalarında Şam’da küçük bir Ermeni 

grubun varlığından söz edilmektedir (Hosibyan, 1951: 1:47’den Akt. Azazyan, 1993: 

63). 

Ermenilerin Şam’a Ermeni İmparator Büyük Dikran’ın Suriye’ye hâkim olduğu 

günlerde yerleştiği konusunda ittifak olduğundan bahseden Azazyan’ın akabinde 

Şam’daki Ermenilerden ilk kez 7. yüzyılda söz edildi, demesi bir çelişki olarak 

değerlendirilmektedir. Ayrıca Azazyan’ın Ermeni kaynaklarına göre diyerek 35000 

Ermeni söylemi o dönem için çok abartılıdır ve teyide muhtaçtır. Zira Aziz Parsig’in 

küçük bir Ermeni grubu söylemiyle tezattır. Azazyan gibi diğer Ermenilerde de çeşitli 

abartılarla Ermeni tarihini güçlü gösterme çabası hissedilmektedir. 

El-Maḳrîzî, Ermeni ve Arap tarihçiler, 11. yüzyılın ikinci yarısında (1067), Şam’ın 

Valisinin (Bedreddin el-Cemâlî) Ermeni kökenli olduğunu belirtmektedir. Fatımi 

Halifesi Mustansir onu Mısır’daki devrimi bastırmak için Kahire’ye davet edince 

orada tanınmıştır (Azazyan, 1993: 63). 

Timurlenk, 15. yüzyılın başında Halep’i ve ardından Şam’ı işgal ettiğinde, Doğu’ya 

dönerken birçok Ermeni de dâhil olmak üzere çok sayıda esir götürdü. Şam’da 1445 

yılında çoğaltılmış Ermeni el yazmaları (Abrahamyan, 1964: 2:17’den Akt. Azazyan, 

1993: 63-64) olan Ermeni kaynaklarına göre, Ortodoks Ermeni Manastırı Aziz 

Serkis’in 14. yüzyılın sonunda ve 15. yüzyılın başlarında kurulduğu, o dönemde 

Şam’da organize bir Ermeni cemaatinin bulunduğu inancına yol açmaktadır. (Kigâret, 

1985, 3: 254-266’dan Akt. Azazyan, 1993: 63). Manastır ve kilise, Kudüs’teki Ermeni 

Ortodoks Patriği Krikor Barundir (1612-1656) tarafından 1632-1641 yılları arasında 

kurulmuş, 1867’de ve daha sonra 1910’da restore edilmiştir. Yanına 1906’da Ermeni 

Ortodoks Başpiskoposluğu inşa edilmiştir. Bu dinî kompleks halen Şam’daki 

Ermenilere hizmet etmektedir (Kardaşyan, 1985: 3: 254-266’dan Akt. Azazyan, 1993: 

64). 

17. yüzyılda Şam’ın önemli bir ticaret merkezi olmasına rağmen Ermeni cemaatinin 

durumunun iyi olmadığı ve beş-altı aileden ibaret oldukları tahmin edilmektedir. 

(Azazyan, 1993: 64). 

18. yüzyılda Ermenilerin durumunun iyileştiğine inanılmaktadır. 1726 yılında Halep 

ve Şam’daki Ermeni tüccarlar, Rusya Hükûmetinden Rusya ile ticari ilişkiler kurmak 



 

94 

için imtiyaz talep etmiş Rus Hükûmeti de onların bu talebine olumlu cevap vermiştir 

(Topuzyan, 1986: 35’ten Akt. Azazyan, 1993: 64). 1740 yılında Şam’daki Ermenilerin 

sayısının Harput, Van, Bitlis, Dikranakirt, Nusaybin ve Edessa’dan gelen 75-85 

Ermeni aile olduğu tahmin edilirken, 1866’da sayıları 120’ye ulaşmıştır (Abrahamyan, 

1964: 2:17’den Akt. Azazyan, 1993: 64). 

19. yüzyılın ikinci yarısında Şam, pek çok ticari faaliyete tanık olmuş, şehir ve içinde 

çeşitli yaşam alanları gelişmiştir. Ermenilerin sayısının yaklaşık 1100 olması dikkat 

çekicidir ve bunlardan bazıları önemli mevkilerde bulunmuştur (Topuzyan, 1986: 

50’den Akt. Azazyan, 1993: 64). Örneğin, bunlarla sınırlı olmamak üzere, 1870 

yılında, mühendis Hüseyb Hayyat şehrin baş mimarı olmuştur. Krikoryan kardeşler de 

Avrupa ile önemli ticari ilişkiler kurmuşlardır (Azazyan, 1993: 64). 

Osmanlının Ermenilere zulmü ve 1922 Kilikya felaketinden sonra Şam’daki 

Ermenilerin sayısı 15000’e ulaşmıştır. Havran ve Der’a’da da küçük Ermeni 

toplulukları oluşmuştur. 1925-1927 yılları arasında Ermenilerin sayısı 7500’e 

gerilemiştir. Bugün ise 5000 civarındadır. Ermenilerin okulları, liseleri, dernekleri ve 

kulüpleri olmuş, ticari ve ekonomik alanlarda aktif rol oynamışlardır (Azazyan, 1993: 

65). 

Kültürel alanda ise ilk Ermeni ilkokulunun tarihi 1849’a kadar gitmektedir. İkincisi de 

1898’de yapılmıştır. Günümüzde Tarkmançatis adıyla faaldir. O dönemlerde öğrenci 

sayısı 310’dur. Ayrıca 1922 yılında sportif aktiviteleri de olan dernekler kurulmuştur 

(Azazyan, 1993: 65). 

3.1.3. Lazkiye’deki Ermeniler 

Suriye sahillerindeki Ermeni varlığı ile ilgili en eski tarihli bilgiler Büyük Dikran’ın 

Suriye’ye hâkim olduğu dönemlere kadar gider (MÖ 84-64). Lazkiye şehrinin parasal 

verilerine dayanarak, Büyük Dikran’ın Odessa (Lazkiye) şehrine bağımsızlığını 

verdiği ve Suriye kıyılarında önemli bir liman haline getirdiği belirtilmektedir. 

Ermenilerin Lazkiye’ye ve Cebel el-Akra’ bölgelerine o uzak zamanlarda 

yerleştiklerine inanılmaktadır (Kigâret, 1976-1978, 2: 268-277’den Akt. Azazyan, 

1993: 65). 

Önemli bir kültürel, dinî ve ticari merkez olan Antakya’ya giden Ermenileri hesaba 

katmazsak, Suriye kıyılarına bilinen ilk Ermeni göçleri 11. yüzyılda Selçuklu 



 

95 

Türklerinin Ermenistan’ı işgalinden sonra gerçekleşmiş ve Ermeniler Lazkiye, 

Süveydiye, Ganimiye, Yakubiye, Aramo ve Keseb şehirlerine yayılmışlardır 

(Abrahamyan, 1964: 1: 428’den Akt. Azazyan, 1993: 65). Ermeni halkı hâlâ Keseb’de 

bulunmaktadır. Orada 1911’de 2786, 1920’de 1629, 1955’te 653 ve bugün de 2700 

Ermeni’nin yaşadığı tahmin edilmektedir (Donkyan, 1983: 23-24’ten Akt. Azazyan, 

1993: 65-66). 

Azazyan’ın Lazkiye’ye Ermeni yerleşimi ile ilgili iki farklı tespiti arasında 10 yüzyıl 

olması dikkat çekicidir. Özellikle milattan önceki Ermeni varlığı ile ilgili bilgiler 

teyide muhtaç olarak değerlendirilmektedir. 

12. yüzyılda ve Haçlılar döneminde Lazkiye’de büyük bir Ermeni cemaati var 

olmuştur. Lazkiye Piskoposu, Rumkale şehrinde düzenlenen dinî bir konseye 

katılmıştır. Yabancı kaynaklara göre şehrin Eyyubiler tarafından 1188 yılında işgal 

edilmesinden sonra Lazkiye’de aktif bir Ermeni cemaati varlığını sürdürmüştür. Bazı 

Ermeni kaynakları, Memlukler Dönemi’nde Ermeni sayısının önemli ölçüde 

düştüğünü belirtmektedir. 1287 yılında ve ardından 1469 yılında kenti vuran 

depremler de şehirdeki Ermeni hareketliliğinin düşmesine yol açmıştır (Azazyan, 

1993: 66). 

17. yüzyılda Lazkiye’ye Ermeni göçleri canlanmış ve 1755’te -Halepteki tarzla- 

Hokidon’un inşası tamamlanmıştır. Mukaddes mekânların yolunda Ermenistan’dan 

gelen hacıların merkezi ve konaklama yeri oldu. Ayrıca 1755’te Hokidonla birlikte 

varlığını hâlâ sürdüren Ortodoks Ermeni Aziz Meryem Kilisesi de inşa edilmiştir 

(Kigâret, 1985, 3: 267-268’den Akt. Azazyan, 1993: 66). 

Azazyan (1993: 66-67) çeşitli tarihlerdeki Ermeni istatistiklerini şöyle aktarmaktadır: 

“1866’da Ermenilerin sayısı 100’e ulaştı (Donkyan, 1983: 18). Topuzyan’dan (1986: 

50) nakille F. Kine verilerine göre (s. 82) 1895’te Lazkiye’deki Ermeni sayısı 1600’e 

ulaşmıştır. 1911’de Lazkiye’deki Ermeni sayısı 200’dür (Donkyan, 1983: 18). 1980 

yılında ise 363 ailedir. Günümüzde (1993) Lazkiye’de 1500 Ermeni bulunmaktadır ve 

onlara ait 1922 yılında yapılan ilkokul ve bazı hayır ve kadın dernekleri mevcuttur. 

Suriye sahilindeki diğer Ermenilere gelince, Ganimiye, Yakubiye ve Ârâmu’dadırlar 

ve sayıları çok değildir.” 

Lazkiye Piskoposluğu’nun papazı Peder Zekeriya (1874-1904) Aramo’da bulunan 



 

96 

“Aziz Esteban” Ermeni Ortodoks Kilisesi’nin 19. yüzyılın ortalarında yıkıldığını ve 

1958’de restore edildiğini bildirmiştir. Köyün dışında ise 1416 tarihli bir Ermeni el 

yazmasında bahsedilen “Aziz Circîs” ve “Meryem Ana” kiliseleri bulunmaktadır ve 

günümüzde hâlâ aktif durumdadır (Demirciyan, 1980: 1: 371-372’den Akt. Azazyan, 

1993: 67). 

Ganimiye Aziz Circîs Ermeni Ortodoks Kilisesi’nin 15. yüzyıla ait olduğuna 

inanılmaktadır. 1875 ve 1960 yıllarında iki kez restore edilmiştir (Demirciyan, 1980: 

1: 380-386’den Akt. Azazyan, 1993: 67).  

Ya’kubiye’deki Ermeni Ortodoks Aziz Anna Kilisesi’ne (eski adıyla Aziz Circîs 

Kilisesi) gelince, yapımı 1320 yılına dayanmaktadır ve özellikle 1914’te olmak üzere 

defalarca restore edilmiştir. Ayrıca 1954’te eski “Aziz Theodoros Manastırı”nın yerine 

Ermeni Ortodoks Aziz Herbesîme Kilisesi inşa edilmiştir. (Kigâret, 1976-78, 2: 

366’dan Akt. Azazyan, 1993: 67). 

1915’teki büyük katliamdan sonra, Suriye Adasında, özellikle Cerablus, Kamışlı, 

Rakka, Haseke, Tel -Abyad ve Deyre-Zor’da ilkokulları, kiliseleri ve dernekleri olan 

küçük Ermeni toplulukları oluşmuştur. (Azazyan, 1993: 67). 

Suriye’deki Ermeni halkı, Halep Ermeni Ortodoks Başpiskoposluğunun girişimiyle 

Ermeni Ortodoks Başpiskoposu Surin Kataroyan başkanlığında 1990 yılında 

Deyrezor’da bir kilise inşa ederek şehitlerin anısını ve Arap-Ermeni dostluğunu 

ölümsüzleştirmiştir. 12 Mayıs 1985’te temeli atılmış ve 5 Mayıs 1991’de Yüce 

Katolikos II. Karekîn’in katılımıyla Antalyas’taki Büyük Kilikya Evi’nde dinî ve 

kalabalık halk kutlamalarıyla açılmıştır (Ḥaleb Tervî, 1992’den Akt. Azazyan, 1993: 

67). 

3.1.4. Suriye’deki Ermenilerin Çalışma ve Faaliyet Alanları 

Mervan el-Müdevver (1982: 550-555) Ermenilerin mesleki faaliyetleri hakkında 

şunları aktarmaktadır:  

“Suriye’de altmışlardan itibaren Kargayan Barsumyan’a ait bir tekstil fabrikası, 

Nişarto Tekstil Anonim Şirketi ve Ermeni sanayicilere ait 150 orta ve küçük 

otomatik tekstil fabrikası bulunduğu için tekstil Ermenilerin en çok çalıştıkları 

alan olmuştur. Bazıları aynı zamanda çimento ve buzdolabı üretiminde de 

çalışmıştır. Aynı zamanda yetenekli oldukları için çeşitli tamir işlerinde araba 

kaporta tamiri, araba ve zirai alet tamiri (Halep, Kamışlı, Cezire, Şam) ve araç 



 

97 

pompa tamiri gibi alanlarında faaliyet göstermişlerdir. Ayrıca metal mobilya, 

tıbbi lens ve gözlük imalatı da yapmışlardır. Bu alanda Şam’ın en 

yeteneklilerinden biri de Sarkis Keşişyan’dır. Ermeniler Suriye şehirlerine 

yerleşip maddi istikrar elde ettikten sonra yükseköğrenime ilgi duymaya 

başlamışlardır. Böylece Suriye’de (ve özellikle Lübnan’da) çok sayıda insan tıp 

ve diş hekimliği okumaya başlamıştır. Bugün (1982) Suriye’de sayıları 70’i 

aşmaktadır. Ermeni ve Arap hastaları tedavi etmek için özel bir hastane kuran 

Dr. Antonyan da dâhil olmak üzere Halep’te 45 doktor bulunmaktadır. 

Halep’teki sokaklardan biri bu doktorun adını taşımaktadır. Erivan Üniversitesi 

mezunu Dr. Toros Turanyan da onlardandır. Şam’da 27, Cezire’de 10, 

Lazkiye’de 8, Humus’ta beş doktor bulunmaktadır. Ayrıca Halep şehrinde 25, 

Şam’da 9, Cezire’de 3, Lazkiye’de 2 ve Humus’ta bir eczacı mevcuttur. 

Suriye’de başta Ferîd Arslanyan olmak üzere birçok avukat faaliyet 

göstermektedir. Suriye’deki Ermenilerin üçte biri ticaret, ithalat, ihracat ve 

transit ticaretle uğraşmaktadır. Ayrıca terzilik, ayakkabıcılık ve hassas aletlerin 

(mikroskop, dürbün, teleskop) vb. imalatı gibi el sanatlarıyla da iştigal 

etmektedirler. Basın yayın alanında da “Suriye”, “Kuzeyden Doğuş”, “Fırat” 

gibi gazetelerle “Nâirî”, “Vatana” ve “Suriye Takvimi” gibi dergiler 

çıkarılmıştır. Eğitim alanında ise Ermeniler Suriye’de okul öncesi, ilk, orta ve 

lise olmak üzere kilise okulları dâhil hemen hemen tüm şehirlerde 73 okul 

açmışlardır.”. 

El-Mudevver’in Ermenilerin çalışma ve faaliyet alanları hakkındaki ifadelerinden 

Suriye’deki Ermenilerin tıp, eczacılık, sanayi, ticaret, hukuk, zanaat, basın yayın ve 

eğitim gibi alanlarda aktif ve verimli olarak Suriye’ye katkı sağladıkları 

anlaşılmaktadır.   

3.2. Lübnan 

Mühendis Huri Azazyan (1993: 74-77) eskiden yeniye doğru Lübnan’daki Ermeni 

varlığını şu şekilde aktarmaktadır: “Lübnan’daki en eski Ermeni cemaatine ilişkin 

tarihî belgeler yeterli değildir. Ancak Hz. Hazkıyal Peygamber, Finike kenti Tire (Sur) 

üzerine yaptığı konuşmada MÖ 592-570 yılları arasındaki Ermenilerden şöyle 

bahsetmiştir: ‘Tucreme’nin (Mosis Ḫorinatsi’ye göre Nuh’un nesli Cevmer veya 

Tugrûme) evinden atla, şövalyeyle ve katırla pazarlarınızı kurarlar.” (el-Kitâb el-

Muḳaddes, el-Iṣḥâḥ 27:14). Tarihçiler Finikeli komutan Hannibal el-Kartâcî’nin 

Romalılara yenilmesinden sonra Ermeni Kral I. Ardaces’in (MÖ 186-160) sarayına 

sığındığı konusunda ittifak etmişlerdir. Büyük bir kültür merkezi haline gelen Arakis 

Nehri’nin sol kıyısındaki Ardaşis Ermeni Krallığı’nın (MÖ 189-MS 1) yeni başkenti 

Ardaksada veya Ardaşad kentinin planını yapan odur (el-Mudevver, 1982: 517). 

Ermeni tarihçisi Mosis Ḫorinatsi’nin (MS 5. yüzyılda) “Ermenilerin Tarihi” veya 

“Ermeni Milletinin Tarihi” adlı kitabında, Ermeni Kralı I. Ardaşis’in Bahreyn ile 



 

98 

okyanus -Akdeniz’in kastedildiğine inanılıyor.- arasındaki toprakları gemilerle ele 

geçirdiğinden ve tüm batı bölgelerini ele geçirmek istediğinden bahsedilmektedir 

(Ḫorinatsi, 1981: 141). Çağdaş Ermeni bilim adamı Hagop Manantiyan bu konuda 

Strabon’a göre büyük Dikran’ın Finike’yi fethi sırasında şiddetli bir mukavemetle 

karşılaştığını söyler (Manantiyan, 1977, 1: 155-156 / Abrahamyan, 1985, 1: 221 / el-

Mudevver, 1982: 518 / Hofhannisyan, 1992: 34). Ermeni araştırmacı Liyu ayrıca, 

Finikelilerin ana ticaret yolunun Akdeniz kıyılarından Ağrı Dağı eteklerine kadar 

uzandığını ve daha sonra biri Babil’e, diğeri Hazar Havzası’na ulaşan iki kola 

ayrıldığını bulmuştur (Liyu, 1966, 1:143). Helenistik çağda küresel ticaret hareketi 

aktif hale geldiğinde, Yunanistan, Mısır, Yakın ve Orta Doğu’daki çeşitli halklar 

arasındaki karşılıklı ilişkiler canlanmıştır. Tarihin çeşitli aşamalarındaki Ermeni 

göçleri sırasında Ermeni topluluklarının Suriye’de yer alan Finike kıyılarına yönelip 

şehirlerine yerleştiğine şüphe yoktur. 10. yüzyılda, Bizans imparatorları II. Nikephoros 

Phocas (963-969), I. Hanna (veya Yannis el-Şemşekîk (969- 976) ve II. Basil (976 -

1025) Ermenileri göç etmeye ve Suriye, Lübnan ve Filistin’de yerleşmeye 

zorlamışlardır (el-Boyacıyan, 1941, 1: 240-241). 12. yüzyılda Ermeniler, Haçlı 

ordusuyla kuzey Suriye’den güneye doğru hareket ederek Suriye, Lübnan ve Filistin’in 

güney bölgelerini işgal ederek Sayda, Sur (Tire), Trablus, Beyrut ve Akka’ya 

yerleştiler. Ermenilerle Lübnanlılar arasındaki kültürel ve ticari ilişkiler o dönemde 

oldukça hareketliydi. Çağdaş Ermeni araştırmacı Arşak Boyacıyan, 1232 yılında liman 

şehri Trablus’ta yaşayan Rumlar, Latinler, Ermeniler, Nasturiler’in kalabalık 

olduğunu, ipek ve diğer dokuma ticaretinin canlı olduğunu belirtmektedir (el-

Boyacıyan, 1955, 2: 453). Memlûkler Kilikya’daki Ermeni Krallığı’na yönelik 

saldırılarından birinde (1375), çok sayıda Ermeni’yi esir almış ve Mısır’a giderken bir 

kısmı kaçarak Lübnan dağlarına yerleşmiştir. (Fercidyan, 1982: 1: 8). Aslında 

Lübnan’a kitlesel Ermeni göçleri tarihî olarak bir kereden fazla kanıtlanamamıştır. 

Ermeniler, genellikle, Lübnan’a ferdî veya küçük gruplar halinde Halep-Şam-Beyrut 

yoluyla gitmişlerdir. İlk toplu göç 1375 yılında Kilikya’daki Ermeni Krallığı’nın 

yıkılmasıyla gerçekleşmiş ve Ermeniler İskenderun-Antakya-Tarsus-Trablus-Beyrut 

yolunu takip ederek Trablus, Zagrata, Ehden, Cuniye ve dağlık Gazir bölgesine 

yerleşmişlerdir (Fercidyan, 1982: 1: 9). Bu bölgelerde hâlâ Ermeni isimleri taşıyan ve 

Ermeni kökenli olduklarını kabul eden aileler bulunmaktadır. Bazı Ermeni 

kaynaklarına göre Bizimmar Manastırı’nda bulunan bir Ermeni el yazmasının 



 

99 

haşiyesinde 1683-1690 yılları arasında Kilikya’daki Sis şehrinden 10.000 Ermeni’nin 

Hananya Garib adlı bir Ermeni önderliğinde Lübnan’a göç ettiğinden 

bahsedilmektedir. Ancak bu Ermenilerin akıbeti bilinmemektedir. Ayrıca bu bilgi 

diğer tarihî kaynaklar tarafından doğrulanmamıştır. Lübnan’daki Ermeniler, 18. 

yüzyılın başlarında, 1749’da Katolik Ermenilerine ait “Bizimmar Manastırı”nın 

kurulmasıyla örgütlenmeye başlamıştır (Tarazyan, 1949: 14). Tarrazî (1948: 12) de bu 

manastırın kurulduğunu teyit etmiştir. Bu manastır kısa sürede, Ermeni cemaatinin 

kültür hayatının çekirdeğini oluşturmuştur. Manastırın kurulmasından kısa bir süre 

sonra keşişlerin akrabaları da Lübnan’a gelerek komşu bölgelere yerleşmişlerdir. 

Bugün manastır, Ermenilerin manastırın çevresindeki bazı köylerde yaşadıklarını 

kanıtlayan birçok belgenin yanı sıra 716 ciltlik Ermeni el yazmalarını muhafaza 

etmektedir (Tarazyan, 1949: 21-22). 1847-1860 yılları arasında yaklaşık 60 Ermeni 

ailesinin (Abrahamyan, 1967, 2: 18’den) Beyrut limanı ve Beyrut-Şam demiryolunun 

tamamlanarak Beyrut’un aktif bir ticaret merkezi olmasının akabinde ekonomik 

amaçlarla Lübnan’a yerleşmiş olmaları muhtemeldir. 1860 yılında, Lübnan’da çıkan 

ihtilaflar sırasında Osmanlı Padişahı, Şam’a Fuad Paşa adlı resmî tam yetkili bir 

temsilci, beraberinde de siyasi, ekonomik ve sağlık alanlarında çoğu Ermeni olan 

birçok uzmanın yer aldığı resmî bir heyet göndermiştir. Heyette Esteban Arzumanyan, 

Dr. Nehabid Rusinyan, Dr. Gabriyel Sifyan ve düşünür Rizkullah Hassun gibi 

Ermeniler yer almıştır. Rolleri, Lübnan’ı içinde bulunduğu kötü durumdan kurtarmak 

için yapıcı olmuştur. 1861 yılında bazı Avrupa ülkelerinin girişimiyle Lübnan Dağı 

Mutasarrıflığı (1861-1914) kurulmuş, hükümdar veya mutasarrıf yedi Avrupa ülkesi 

tarafından seçilerek Osmanlı Padişahı tarafından onaylanmıştır. İlk hükümdar Artin 

Paşa Davudyan (1861-1868), son hükümdar ise Hofhannes Paşa Kuyumcuyan (1912-

1915) olmuştur. 1895 yılında Lübnan’da 600, Tire ve banliyölerde 530 ve 

Merce’iyyun’da ise 201 civarında Ermeni yaşadığı belirtilmektedir (Fercidyan, 1981: 

2: 19). Genel olarak denilebilir ki 17 ve 19. yüzyıllar arasındaki dönemde Lübnan’a 

ara sıra Ermeni göçleri olmuş ve Ermeniler Lübnan’ın çeşitli yerlerine dağılmıştır. 

Yaklaşık iki yüzyıl boyunca (1700-1895) Osmanlı yönetimi altındaki Lübnan’da bazı 

Ermeniler parlamış ve tarih sahnesinde ölümsüzleşmişlerdir. Bunların arasında Artin 

Paşa Davudyan, Hofhannes Paşa Kuyumcuyan, İskender Abkariyos, Dr. Yuhanna, 

Vartabad, Edip İshak, Bişara el-Mühendis, Rizkullah Hassun gibi şahsiyetler 

bulunmaktadır.” (Fercebidyan, 1982: 1: 51-228 / Şeyho, 1924: 3).  



 

100 

 

3.2.1. Ermeni Göçleri ve Lübnan’ın Oluşumu 

Azazyan, 1895 ve 1909 yıllarında Osmanlıların Ermenilere yaptığı zulümlerin 

akabinde Lübnan’a büyük Ermeni göçü gerçekleştiğini, Ermenilerin Kayseri, Adana, 

Maraş, Antep ve Urfa’dan göçüp okullar, kiliseler, çeşitli dernek ve spor kulüpleri 

kurarak düzen ve istikrar sağladıklarını ifade etmektedir. Yükseköğretime özellikle 

önem verdiklerini de eklemektedir. Ayrıca 1895 -1914 yılları arasında Lübnan’daki 

Ermeni sayısının 800-1000 kişiye veya 100 -120 aileye ulaştığını aktarmaktadır 

(Fercidyan, 1982, 1:432’den Akt. Azazyan, 1993: 83). 

1915 senesindeki büyük katliamdan sonra Ermeni halkı Lübnan’da düzen kurmuştur. 

Suriye’ye işin başında gelen yasaklı Ermenilerin bazıları daha sonra 1918’de Lübnan’a 

göçmüşlerdir. 1922 senesindeki Kilikya felaketi sırasında Ermenilerin sayısı çok fazla 

artmıştır (Azazyan, 1993: 83). Ermenilerin 1922 yılında Beyrut Limanı yoluyla 

Lübnan’a girdikleri belirtilmektedir. 53.000 Ermeni Beyrut Trablus demiryolu 

boyunca mahsur kalmış, 12.000 Ermeni Lübnan dağlarına dağılmıştır. (Zehru’d-Dîn, 

1988: 237’den Akt. Azazyan, 1993: 83). 

Suriye ve Lübnan’daki Ermenilerin sayısı ve yayıldığı bölgelerle ilgili ayrıntılı bir 

istatistik bulunmamaktadır. Ancak bazı Ermeni kaynaklarında Suriye ve Lübnan’daki 

Ermenilerin 1925 yılındaki sayısının 150.000 kişiye ulaştığı belirtilmektedir. 

Dağılımları şu şekildedir (Nâḳûs Ermînyâ, 20 Haziran 1925, 25. Sayı: 794’ten Akt. 

Azazyan, 1993: 83): 

 

Tablo 5: Suriye ve Lübnan’daki Ermenilerin Şehirlere Dağılımı 

 

 

 

 

 

 

 

Halep ve civarı 90.000 

Beyrut 18.000 

Şam 8.000 

İskenderun 8.000 

Lübnan'ın çeşitli bölgeleri 6.000  

Trablus ve Zagarta 5.000 

Zahle ve civar bölgeler 2.000 

Sur ve Sayda 3.000  

Cunye 2.500 



 

101 

1930 yılında Beyrut’ta 500 Ermeni ailesinin yaşadığı ifade edilmektedir. (Nâḳûs 

Ermînyâ, 15 Şubat 1930, 7. Sayı: 202-204’ten Akt. Azazyan, 1993: 83). Beyrut’taki 

Ermeniler sığınma kamplarında yoğunlaşmış ve buralar kısa zamanda güzel 

banliyölere dönüşerek Beyrut Ermenilerin ana toplanma bölgesi haline gelmiştir. 

Beyrut’ta Ermenilere has Keremu Zeytun, Hayaşin (1927 yılında kuruldu), Yeni 

Maraş (29 Eylül 1929’da kuruldu), Amanos (24 Ağustos 1935’te kuruldu), Yeni 

Hacin, Antalyas, Eşrefiye gibi mahalleler oluşmuştur. Cunye, Gazir, Bikfiyya, Âliye, 

Zahle, Şatura, Balebek, Rayyak, Trablus, Sayda ve Sur gibi şehirlerde de küçük 

Ermeni gruplarından söz edilmektedir. 1928 yılında Kilikya’nın Sis şehrindeki 

Ortodoks Ermenilere ait Büyük Kilikya Evi Katolik Kürsüsü Antalyas’a 

nakledilmiştir. Akabinde Aziz Krikor el-Münevver Katedrali (1940) ve Şehitler Anıtı 

(23 Nisan 1939) inşa edilmiştir. 12 Ekim 1930’da açılan İlahiyat Okulu’nun binası 

1938 yılında bitirilmiştir. 1949 yılında kütüphane düzenlenmiş ve matbaa çalışmaya 

başlamıştır. 1965 yılında Galya Anıtı ve 1966 yılında da yeni Katolik merkez binası 

inşa edilmiştir (Azazyan, 1993: 83-84). 

1928 yılında Katolik Ermeni Patrikliği İstanbul’dan Beyrut’a nakledilmiş ve 1932 

yılında yeni merkezi inşa edilmiştir. Ayrıca 1945 yılında İncil Ermenileri Kilisesi 

kurulmuştur (Fercidyan, 1981, 2: 227-230’dan Akt. Azazyan, 1993: 84). 

1939 yılında İskenderun sancağındaki Türklerin olumsuzlukları sonucu Lübnan’a 

diğer bir Ermeni göçü gerçekleşmiştir. Böylece 1940 yılında yaklaşık 15.000 Ermeni 

Süveydiye bölgesinden göç ederek Ermeni mühendis Hakop Keşişyan’ın planına göre 

Lübnan’ın Anger beldesine yerleşmişlerdir. 1941 yılı sonunda 1065 evin inşaatı 

bitirilmiştir. Günümüzde orası yeşil güzel bir beldedir (Fercidyan, 1981, 3: 404-405, 

414-417’den Akt. Azazyan, 1993: 84). 

1948 Arap-İsrail savaşları sırasında binlerce Ermeni Filistin’den Lübnan’a göç 

etmiştir. 1963 yılında Lübnan’daki Ermenilerin sayısı 110 bine ulaşmıştır. 100.000 

Ermeni Beyrut şehrinde yoğunlaşmıştır. Diğer kalan kısımlar Zahle, Ancer, Trablus, 

Şatura, Bikfiyya, Âliye ve Sayda şehirlerine dağılmışlardır (Azazyan, 1993: 84-85). 

1930 ve 1970 yılları arasındaki dönem, Lübnan’daki Ermeniler için önemli bir aşama 

sayılmaktadır. Ermeniler başarılı olarak ekonomi, kültür, sanat, spor ve serbest meslek 

gibi çeşitli alanlarda ön plana çıkmış ve siyasi hayata da dâhil olmuşlardır. 1934 



 

102 

yılında İlk milletvekili olan Behram Lilkiyan seçilmiş, Doktor Karkin Taburyan 

koruma Meclisi’nin ilk üyesi olmuştur (1934-37 yılları arasında) (Fercidyan, 1981, 2: 

72’den Akt. Azazyan, 1993: 85). 

Ermeniler Lübnan’ın bağımsızlığını benimseyerek savunmuşlardır. Lübnan Basını da 

Lübnan’daki Ermeni halkının tutumunu desteklemiştir. (Cerîdetu Beyrût, 26 Kasım 

1943’ten Akt. Azazyan, 1993: 85). 24 Kasım 1943 yılında Ermeni Katolik resmî 

hükûmet heyeti Büyük Kulüp Evi Ortodoks Ermenilerini ziyaret ederek Lübnan’ın 

bağımsızlık meselesi ile ilgili Lübnan’daki Ermenilerin tutumuna şükranlarını 

sunmuşlardır. 11 Aralık 1943 tarihinde Cumhurbaşkanı Bişara Huri, Ortodoks Ermeni 

Piskoposluğunu ziyaret edip Ermenilerin Lübnan halkından ayrılamayacak bir parçası 

olduğunu ilan etmiştir (Cerîdetu “Ṣavtu eş-Şaʿb”, 11 Ocak 1943’ten Akt. Azazyan, 

1993: 84). 

22 Kasım 1946 da Lübnan bağımsızlığını kazanmıştır. Zamanla Lübnan 

parlamentosundaki Ermeni milletvekillerinin sayısı artmıştır. Onlardan Avukat Kaçik 

Babikyan ve Surin Hanamiryan öne çıkanlardandır. Ayrıca Lübnan Hükümetinde 

Avukat Şahi Barsumyan gibi birçok Ermeni bakan yer almıştır (Azazyan, 1993: 85). 

Lübnan, 1975’te iç savaş patlak verip zarar gören Ermenilerin Avrupa veya 

Amerika’ya göç etmesine kadar Orta Doğu’daki gurbetçi Ermenilerin ana merkezi 

olmuştur (Ḥâfıẓ, 1986: 373-375’ten Akt. Salih, 1990: 54). 1918 yılı 1. dünya savaşı 

bitiminde itilaf devletlerinin Osmanlı İmparatorluğu’na karşı kazandıkları zaferin bir 

sonucu olarak Lübnan İtilaf Devletlerinin kontrolüne girince, çeşitli Ermeni 

mezhepleri ile Taşnak ve Hınçak partileri “Ulusal İttihat Komitesi” oluşturmuştur. 

Komite Ermeni mültecileri Lübnan’a yerleştirmeyi veya başka ülkelere göç etme 

basamağı olarak Lübnan’a nakletmeyi hedeflemiştir (Ahmaranyan, 1978: 85’ten Akt. 

Salih, 1990: 54). Böylece yüz elli bin Ermeni mülteci Lübnan’a taşınmış, yaklaşık elli 

bini yerleşmiş ve geri kalanların çoğu Avrupa ve Amerika’ya göç etmiştir (Ḥâfıẓ, 

1986: 373’ten Akt. Salih, 1990: 54). 1922’de Fransa, Türk Ermenilerinin Türkiye’de 

kalması ve Fransız Mandası altında bulunan diğer ülkelere (Suriye ve Lübnan gibi) 

geçmelerine izin vermemesi konusunda ısrar etmiştir. Buna rağmen, Ulusal Birlik 

Komitesi Başkanı Melkonyan, Fransız Yüksek Komiseri General Goro’yu 

Ermenilerin Türkiye’den nakli konusunda ikna etmeyi başarmıştır. Böylece Ermeni 

tarihindeki en önemli adımı gerçekleştirmiş, 150.000 Ermeni Lübnan’a taşınmıştır. 



 

103 

Bunların 35 bini Beyrut’ta yoğunlaşmış geri kalanlar ise dağlara dağıtılmıştır 

(Ahmaranyan, 1978: 87’den Akt. Salih, 1990: 55). 

Ermeniler otuzlu yıllardan itibaren Lübnan’a yerleşmiş, ellili yıllarda ayrıcalıklı 

konumlara ulaşarak Lübnan Parlamentosu’nda sandalye ve hükümette bakanlık 

pozisyonu elde etmişlerdir. Ayrıca ekonomik, teknik, imar ve sosyal tüm alanlarda yer 

almışlardır (Ḥâfıẓ, 1986: 374’ten Akt. Salih, 1990: 55). 

Lübnan’daki Ermenilerin şu anda (1990) 60 okulu, 1 Hayagazyan Fakültesi, 4 günlük 

gazetesi, 20 kilisesi, ayrıca kendi kulüpleri ve hastaneleri bulunmaktadır. Sayıları 

Lübnan nüfusunun %7’sini geçmese de ticaret ve sanayi alanında ün yapmışlar, zanaat 

atölyelerinin çoğuna sahip olarak kuyumcuların %40’ını, fotoğrafçıların %45’ini, 

tamircilerin %35’ini oluşturmuşlardır (Ḥâfıẓ, 1986: 374’ten Akt. Salih, 1990: 55). 

Burc Hammûd (Beyrut’un bir banliyösü), Trablus, Cûnya, Zagarta, Ancer, Zahle ve 

Ermeni Ortodoks Caslik Merkezi bulunan Antalyas’ta yoğunlaşmışlardır. 

3.2.1.1. Kültürel Faaliyetler 

İlk Ermeni okulu 40-50 öğrenci kapasiteli olarak Ortodoks Ermenilerinin Aziz Nişan 

Manastırı’nın avlusunda 1859 yılında kurulmuş, 1902’de restore edilmiştir. 

(Fercidyan, 1981, 2: 441’den Akt. Azazyan, 1993: 85-86). 

1887-1915 tarihlerinde Beyrut’taki Amerikan ve Fransız Üniversitelerinden 188 tıp 

doktoru, 62 eczacı, 3 diş doktoru ve 9 hemşire mezun olmuştur (Fercidyan, 1982, 1: 

458-465’ten Akt. Azazyan, 1993: 86). 1963 yılında Lübnan’da 90 tıp doktoru, 40 

eczacı, 85 diş doktoru, 10 kimyager, 225 hemşire ve 10 ebe bulunmaktaydı (Fercidyan, 

1981 2: 26’dan Akt. Azazyan, 1993: 86). 

3.2.1.2. Sınai Faaliyetler 

Ermeniler Lübnan’da deri işleme sanatında ilerleyerek ihracat yapan 10 fabrika 

kurmuşlardır. Yapay Sünger Sanayii’nde de ilerlemiş ve ürünlerinin çoğunu başta 

körfez ülkeleri olmak üzere Arap ülkelerine ihraç etmişlerdir. Ayrıca ev araç gereçleri 

ile ilgili fabrikaları Lübnan’da önemli rol oynayan şirketlere dönüşmüştür. Ermeniler 

kuyumculuk, tamir, terzilik, fotoğrafçılık, saat tamiri, halı ve kilim dokuma ve nakış 

gibi çeşitli zanaat ve mesleklerde ilerlemişlerdir (Azazyan, 1993: 86). 



 

104 

3.2.1.3. Ticari Faaliyetler 

Hufannes Hukazyan veya Hanna Hukaz 19. asrın ortalarında Beyrut’ta Ermeni Çarşısı 

olarak tanınan büyük bir ticaret çarşısı kurmuştur. Ermeniler boya, deri, sabun, baharat 

ve hububat ticareti yapmışlardır. 20 asrın başlarında Lübnan’daki ticari kurumlardan 

en önde geleni Gülbenkyan Kurumu olmuştur. (Azazyan, 1993: 86). 

 50’li yılların başında Ermenilerin kurduğu küçük ticari şirketler sadece Arap ülkeleri 

ve Ortadoğu ülkeleri ile kalmayıp Avrupa ülkeleri ile de geniş ilişkiler kuran büyük 

şirketlere dönüşmüşlerdir. Beyrut’ta ve Lübnan’ın diğer şehirlerindeki muhtelif ticari 

dükkânlar Lübnan ticaretinin canlanmasında önemli bir rol oynamıştır (Azazyan, 

1993: 86).  

3.2.1.4. Mimari Faaliyetler 

Lübnan’daki Ermeniler mühendislik alanında da parlamışlardır. Örneğin Irak ve 

Kuveyt’te bazı mescitleri, Lübnan’daki birçok kilise, hastane ve okulları tasarlayan 

mühendis Pascal Papuçyan’ı, Beyrut’taki bazı büyük parkları, 1960 yılında 

Haykazyan Enstitüsü binasını ve Antalyas’taki Büyük Kilikya Evi Ortodoks Ermeni 

Katolik Kompleksini tasarlayan mühendis Kiyork Karacirciyan’ı, Amerikan 

Üniversitesi’nde 1600 civarında öğrenci yetiştiren ve birçok büyük imar projesi 

gerçekleştiren Hasruf Yaramyan’ı ve Lübnan Meclis binasını, Beyrut’taki müze 

binasını ve Ortodoks Ermeni Katolik Kompleksi’nde yer alan Aziz Krikor el-

Münevver Kilisesini tasarlayan sanatçı mühendis Mardirus Altunyan’ı 

zikredebiliriz (Azazyan, 1993: 86-87). 

3.2.1.5. Hukuki Faaliyetler 

Lübnan mahkemelerinin tanıdığı birçok parlak isim bulunmaktadır ve Lübnan’daki 

Ermeni halkından onlarcası avukat barosuna girmiştir. 1974 yılında Lübnan tarihinde 

ilk kez avukat Zührap Ayvazyan Lübnan hâkimlerine katılmıştır. (Azazyan, 1993: 87). 

3.2.1.6. Basın Faaliyetleri 

1920’li yıllarda gelişen Lübnan’daki Ermeni basınından da söz etmek gerekir. 

Yayımlanan ilk gazete 1924 yılında “Ponik” isimli gazetedir. 1927 yılında günümüzde 

de hâlâ yayımlanan “Aztak” adını almıştır. Günümüzde hâlâ yayın hayatını sürdüren 

1936 yılında yayımlanan “Zartonk” ve 1937 yılında yayımlanan “Ararat” gazeteleri 



 

105 

de vardır. Lübnan’ın son çile günlerinde yayımlanmaya devam eden birçok bülten ve 

süreli yayının yanı sıra 1931 yılında kurulan ve hâlâ yayın hayatını sürdüren Ortodoks 

Ermeni Katolikosluğunun resmî yayını olan aylık Hasek dergisi de 

mevcuttur (Tanilyan, 1986’dan Akt. Azazyan, 1993: 87). 

3.2.1.7. Sanat Faaliyetleri  

Lübnan’daki Ermeni halkından Paul Kirakusyan ve Zavin Hadişyan gibi profesyonel 

ressamlar ve heykeltıraşlar, George Serkisan ve Varucan Hadşiyan gibi kıymetli 

yapımcılar, erkek bayan çalgıcılar, şarkıcılar, düşünürler ve Simon Simonyan gibi 

edebiyatçılar, araştırmacı âlim Katalikos 1. Karkin Husibyan, yazar gazeteci 

Anteranik Zarukyan, yazar edebiyatçı Muşiğ İşhan, edebiyatçı gazeteci Bogos 

Senabiyan vb. çıkmıştır. Lübnan’daki Ermeniler okulları, liseleri, enstitüleri, 

kiliseleri, kültür ve hayır dernekleri, spor kulüpleri, hastaneleri, kütüphaneleri, 

yayınları, matbaaları ve sayamayacağımız daha birçok alandaki rolleri ile varlıklarını 

korudular ve korumaya devam etmektedirler. Şüphesiz ki Lübnan’ın son sıkıntılarının 

üzücü etkileri buradaki Ermenileri maddi manevi etkiledi. Bu yüzden Ermeniler 

Kanada’ya ve Amerika Birleşik Devletleri’ne göç ettiler. Ancak onlar hâlâ Lübnan’ı 

ve yeşilliklerini özlüyorlar (Azazyan, 1993: 87-88). 

3.2.2. Karabet Artin Paşa Davudyan (1816-1873) 

Öğretmenlerden özel dersler alarak eğitilmiştir. Eğitimine Berlin’de devam etmiş, 

Konstantinopel’e (İstanbul) döndükten sonra dışişleri bakanlığında göreve başlamıştır. 

1840 yılında Berlin’deki Osmanlı elçiliğine tercüman ve sekreter olarak atanır. Daha 

sonra Osmanlı büyükelçisi olarak Viyana’ya tayin edilir. Avrupa diplomatik 

çevrelerinde büyük saygı görmekteydi. Osmanlı İmparatorluğu’nun içişleri ve maliye 

bakanlıklarında temsilcilik görevleri üstlenir (Astoyan, 2012: 2).  

Davudyan, beş büyük Avrupa devleti ve Osmanlı İmparatorluğu tarafından teşekkül 

edilen kurul tarafından özerk Lübnan’ın genel valisi tayin edilir. Davudyan’a müşir 

(mareşal) rütbesi ve paşa ünvanı verilir. Bu yüksek askerî rütbeye ulaşmış ilk 

Hristiyan’dı (Astoyan, 2012: 2). 

Davut Paşa, görev süresi boyunca Lübnan ve Kilikya’yı birleştirerek, tek bir yarı özerk 

Hristiyan Hükûmeti kurmaya çalışmıştır. Siyasetini gerçekleştirme yolunda büyük 

engellerle karşılaşmış, hatta yerel halk tarafından Ermeni devleti kurmaya çalışmakla 



 

106 

suçlanmıştır. Ermenileri Lübnan’a yerleştirmesiyle ilgili ise, “Davut Paşa Lübnan’ı 

Ermenileştiriyor” denmiştir (Astoyan, 2012: 3). 

Artin Paşa, 1861 yılının Temmuz ayı sonunda Deyr el-Kamar’a gelerek Lübnan’ın 

başkenti Asah’ı kurdu ve Lübnan’ın kalkınması için çabucak çalışmalarına başladı. 

1- Lübnan genelinde güvenliği sağlamak için çalışmıştır. 

2- Tarıma büyük önem vermiştir. 

3- Kent yaşamına büyük önem verdi. En önemli başarılarından birisi Damur 

Köprüsü’dür. 

4- Yol ağını geliştirdi. Yaklaşık 700.000 m yol yapmıştır. 

5- Eğitim alanına büyük önem vermiş, bugün “okul” olarak bilinen formatta okul 

açmıştır. Kurduğu okullardan biri, kendi adıyla “Davudiye Medresesi” olarak 

anılmaktaydı ve ülkede, zamanın en ileri eğitim kurumuydu (Astoyan, 2012: 2). Dürzi 

mezhebinin “Daoudia”sı bugüne kadar varlığını sürdürmüştür. 

6- Adaleti sağlamak için çalışmıştır. 

7- Lübnan’ı altı vilayete ayırmış ve her birine bir vali tayin etmiştir. 

8- Vergileri düzenlemek ve azaltmak için çalışmıştır. 

9- Lübnan ordusunu organize etmek için çalışmıştır. 

10-Beiteddine’de Lübnan adına Arapça ve Fransızca olarak ilk resmî hükumet 

gazetesinin çıkarılmasını sağlamıştır. 

11- Lübnan’ın bağımsızlığını korumak için çalışmıştır.  

Osmanlı yönetimi 1869 yılında, Grigor Ağaton’un ölümüyle boşalan Osmanlı 

İmparatorluğu’nun Resmî Binalar Bakanlığı ve Posta-Telgraf Müdürlüğü görevlerini 

Davut Paşa’ya emanet etmiştir. Davudyan, yapmış olduğu diğer yararlılıklar arasında, 

Avrupa’daki saygınlığı ve bağlantılarını kullanarak, imparatorluğun ekonomik ve 

siyasi yaşamında büyük öneme sahip olan, Asya’yı ve Yakın Doğu’yu Avrupa’ya 

bağlayan Rumeli demiryolu hattının inşasını tertiplemesi zikredilebilir (Astoyan, 

2012: 3). 

Davudyan, çok yönlü bir kişiliğe sahiptir. Eski Germen soylarının kanunlarıyla ilgili 



 

107 

kapsamlı bilimsel çalışması için Almanya şansölyesi tarafından özel mükâfat almış ve 

Berlin Bilimler Akademisi üyeliğine seçilmiştir. Yüksek dereceli devlet görevlisi ve 

değerli bir siyasetçi olarak çeşitli madalyalar elde etmiştir. 1867 yılında III. Napolyon 

tarafından şeref lejyonu nişanıyla taltif edilmiştir. Osmanlı İmparatorluğu tarafından 

kendisine farklı derecelerde madalyalar ve Osmaniye Büyük Kurdelesi verilmiştir. 

Papa tarafından ise kendisine Büyük Gregor şövalyeliği birinci derece nişanesi 

verilmiştir (Astoyan, 2012: 3). 

Artin Paşa 4 Kasım 1873’te İstanbul’da ölmüştür (Azazyan, 1993: 78). 

3.2.3. Hovhannes Paşa Kuyumcuyan (1858-1933) 

Konstantinopel’deki Viyana Mehitarist Okulu ve Paris Cizvitlerinin 

ünlü Vaugirard eğitim kurumunda öğrenim görmüştür. Konstantinopel dönüşünde 

devlet hizmetinde çalışmaya başlar. Dışişleri bakanlığında üst düzey görevler üstlenir. 

1899-1908 yıllarında Roma’da Osmanlı elçiliği birinci sekreteri, daha sonra ise 

İtalya’da Osmanlı işlerinden sorumlu kişi olur. Roma’da görev yaptığı sürede hem 

İtalyan hem de uluslararası çevrelerde büyük saygınlığa sahipti. 1908 yılında 

Konstantinopel’e döner ve Devlet Kurulu üyesi seçilir. Aynı yıl dışişleri bakan 

yardımcılığına tayin edilir. Gabriel Noratunkyan da 1912 yılında imparatorluğun 

dışişleri bakanı olarak atanır. Dışişleri bakanlığında Ermenilerin yüksek mevkilere 

gelmesinin Müslümanlar arasında kıskançlık uyandıracağını düşünerek iki dost 

karşılıklı anlaşmaya varır ve Hovhannes Kuyumcuyan dışişlerindeki görevinden istifa 

eder ve daha önce reddetmiş olduğu Lübnan yöneticisi görevini kabul eder. Hovhannes 

Kuyumcuyan’a mareşal rütbesi ve paşalık ünvanı verilir (Astoyan, 2012: 4). 

Astonyan, (2012: 4-5) Hovhannes Paşa’ya karşı Cemal Paşa’nın sürekli ayak oyunları 

düzenlediğinden, kendisini Fransız yanlısı olarak itham ederek Hristiyan nüfusu imha 

etmek amacıyla Lübnanlıları silahtan arındırmaya çalıştığından bahsetmektedir. 

Ayrıca Astonyan’a göre Hovhannes Paşa, Osmanlı Hükûmetine karşı mücadele ederek 

Lübnanlıları, Batı Ermenilerinin başına gelenlerden kurtarmayı başarmıştır. Babıâli, 

1915 yılında Lübnan’ın ayrıcalıklı yönetimini lağveder. Hovhannes Kuyumcuyan 

görevinden alınır. 1916’da Kuyumcuyan Konstantinopel’e döner ve yolda Ermeni 

kırımlarının şahidi olur. Konstantinopel’de, Osmanlı parlamentosuna seçilir, fakat bu 

kanlı hükümetle ilgisi olmasını arzu etmediğinden dolayı görevi kabul etmez. Osmanlı 

İmparatorluğu veliahdı prens Abdülmecit, çeşitli siyasi konularla ilgili sürekli 



 

108 

kendisine başvurmaktaydı. Prens, tüm yolları kullanarak Avrupa devletlerinin 

Türkiye’ye karşı tutumlarını, Ermeniler sayesinde değiştirmek arzusundaydı. 

Hovhannes Paşa, Aram Bey Yeram ve daha başka tanınmış Ermeni şahsiyetler vezir 

Kâmil Paşa tarafından, 1919 yılında Paris Barış Konferansı’na gidecek Osmanlı 

heyetine dâhil edilmek istenir. Şart olarak ise, Birinci Dünya Savaşı’nda Ermenilere 

yönelik hiçbir şey yapılmamış olduğu konusunda orada açıklama yapmaları talep 

edilir. Hovhannes Paşa, hükûmetin taleplerini gerçekleştirmeyi reddederek, 

Ermenistan’ı mezarlığa çevirmiş olan bir devlet için çalışmak istemediğini açıklar. 

Hovhannes Kuyumcuyan, ülkeyi terk eder ve Roma’ya yerleşir.  

Azazyan da Kuyumcuyanla ilgili (1993: 78) “15 Aralık 1912’de Beyrut’a geldi ve 

karşılığında Lübnan’ın kalkınması ve bağımsızlığının korunması için çalıştı. 1915’te 

istifaya zorlandı ve 1933’te öldü.” şeklinde bilgi aktarmaktadır. 

3.2.4. Haco Ailesi 

Anton Haco 1820 yılında Gürcistan’ın başkenti Tiflis’te doğdu. Kutsal mekânları 

ziyaretten dönüşte Şam’da kaldı. Jozef Haco çocuklarındandır ve 1824’te Şam’da 

doğmuştur. Ticaretle uğraştı ve meşhur binaların müteahhitliğini yaptı. Jozef 

Haco’nun oğlu Emil Haco 1904’te Lübnan’ın ilk mühendisi oldu. Birçok üstün mimari 

başarıya sahiptir. (Azazyan, 1993: 78). 

3.2.5. Rızkullah Hassun 

1823’te Halep’te doğdu. İlkokulu Halep’te okudu. Sonra Beyrut’taki Bizimmar 

Manastırı’na geçti. Siyasete olan ilgisi Rus-Türk savaşlarının patlak vermesiyle 

başladı. 1854 yılında İstanbul’da “Mira’at al-Ahwal” adıyla ilk Arapça gazeteyi 

çıkardı. 1860’ta Fuad Paşa’nın Lübnan’a gönderdiği heyetin üyelerinden biriydi. Daha 

sonra Londra’ya taşındı ve orada “Rucum ve Gasik” adlı Arapça ilk dergiyi ve 1880’de 

ölümüyle son bulan “Ebnau Şam” gazetesini çıkardı (Azazyan, 1993: 79). 

3.2.6. Feracullah Ailesi 

Ermenistan’dan Halep’e göç etmiş Şahinyan Şahin Şah adındaki Ermeni emirler 

ailesidir. Feracullah Şahin Lübnan’a yerleştikten sonra aile Feracullah olarak 

tanınmaya başladı. Bu ailenin gayretleri sayesinde Beyrut’ta Ermeni Katolikler için 

Aziz İlyas Kilisesi ve bitişiğindeki binalar inşa edildi. Bu soylu ailenin belki de en 

göze çarpan yüzlerinden biri, uzun süre Osmanlı İmparatorluğu’nun Londra ve 



 

109 

Roma’daki Konsolosu olan Emil Feracullah’tır (Azazyan, 1993: 79). 

3.2.7. Haçyan Ailesi 

İsimleri daha sonra Hayyat Ailesi oldu. Kafkasya’dan göç ettiler. Halep’e ve ardından 

Lübnan’a yerleştiler. En göze çarpan yüzlerinden biri, 1870’te Şam şehrinin mühendisi 

ve ardından Beyrut belediyesinin mühendisi olan Jozef Hayyat’tır. Özellikle yol 

mühendisliğinde çok ünlü olmuştur (Azazyan, 1993: 79). 

3.2.8. Mekriyan Ailesi 

İstanbul’dan Şam’a göç etmiştir. Bu ailenin Lübnan’daki en önemli simalarından biri 

George Mekr’dir. Şam’daki el-Bab el-Şarki bölgesindeki sokaklardan birine 

günümüzde de halen Mekr Caddesi denmektedir (Azazyan, 1993: 79). 

1823-1825 yılları arasında Kudüs’teki Ortodoks Ermenilerin Aziz Yakup 

Manastırı’nda görüş ayrılıkları zuhur etti. Bunun üzerine üç piskopos oradan ayrıldı. 

Lübnan’a göç ettiler ve oraya yerleştiler. Bunlar Piskopos Hakop el-Akşehîrî, 

Piskopos Suyunisyos Karabatyan ve Piskopos Hakop Bulutsi idiler. Lübnan Beyrut’a 

yerleştikten sonra Protestanlığı kabul ettiler. Suriye ve Lübnan’daki Protestanlığın 

kurucusu sayılmaktadırlar. (Azazyan, 1993: 80). 

3.2.9. Vartabad Ailesi 

Piskopos Hakop Bulutsi, 1793’te Karadeniz kıyılarındaki Bolu şehrinde doğdu. 

Kudüs’teki Ortodoks Ermenilerin Aziz Yakup Manastırı’nda rahip oldu. 

Anlaşmazlıklar nedeniyle rahipliği bıraktı, Sayda’ya sonra Beyrut’a gitti. Krikor 

Vartabad olarak tanındı. Profesör Yuhanna Vartabad’ın babasıdır. (Azazyan, 1993: 

80). 

Profesör Yuhanna Vartabad 1836’da Sayda’da doğdu. Beyrut Amerikan 

Üniversitesinin kurucularından biridir. Sadece yetenekli bir doktor ve parlak bir âlim 

olmadı. Aynı zamanda usta bir dilciydi. Arapça, İngilizce, Fransızca, Türkçe, 

Yunanca, Latince ve İbraniceyi çok iyi biliyordu. Birçok eseri vardır: 

1- Fizyoloji Usulü 

2- İnsan Vücut Organlarının Özeti 

3- Anatomi Usulünde İzahlar 

4- Sağlığı Korumanın Kuralları (Azazyan, 1993: 80). 



 

110 

Lübnan ve Osmanlı Hükumetlerinden birçok madalya kazandı. Lübnan Hükumeti, 

adını Beyrut Beyt Miri Mahallesindeki bir caddeye verdi. 1908 yılında Beyrut’ta öldü. 

Profesörün Kardeşi Krikor Vartabad da 1827’de Sayda’da doğdu. Edip ve şairdi. 

Meşhur eserlerinden “Suriye ve Suriyeliler” (İngilizce) 1856’da Londra’da 

yayımlandı. (Azazyan, 1993: 80).  

3.2.10. Abkaryos Ailesi 

Ailenin dedesi 1781’de Akşehir’de doğan Piskopos Hakop el-Akşehîrî’dir. Kudüsteki 

Ortodoks Ermenilerin Aziz Yakup Manastırı’nda rahip oldu. Ortaya çıkan bazı 

anlaşmazlıklar nedeniyle Sayda’ya gitti ve Hakop Abkaryan olarak tanındı. 1825’te 

Sayda İngiliz Konsolosu olarak atandı. Oradan Beyrut’a geçti. 1845 yılındaki vefatına 

kadar Suriye İngiliz Konsolosu makamında kaldı. Eski Beyrut’ta onun adına bulunan 

“Bab-ı Yakup” hâlâ varlığını sürdürmektedir. Hakop Abkaryos’un Beyrut’taki evi 

önemlidir. Ölümünden sonra Kudüs Ermeni Patrikliğinin girişimleri ile mukaddes 

mekânları ziyaret eden Ermeni Hacılara hizmet etmek üzere Ortodoks Ermenilere ait 

bir manastıra dönüştürüldü ve Aziz Nişan Manastırı adını aldı. 1914’te kiliseye ve 

1938’de de varlığını günümüze kadar sürdüren “Aziz Nişan Katedrali”ne 

dönüştürüldü. Şair ve tarihçi İskender Abkaryos b. Yakup b. Abkar tanınmış bir 

zengindir. 1826’da Beyrut’ta doğdu. Birçok eseri vardır:  

1- Arap Haberlerinde Şüphelerin Sonu 

2- Arap Haberlerinde Edebiyatın Sonunun Süslenmesi 

3- Arap Şairlerde Edebiyat Bahçesi 

4- Lübnan Dağı Gerçeklerinde Zamanın Nadirleri (Azazyan, 1993: 81). 

Kardeşi Şair Yuhanna Abkaryos, 1832 yılında Beyrut’ta doğdu. Yunanca, Arapça, 

Ermenice, Türkçe, İngilizce, Fransızca ve İtalyancayı çok iyi biliyordu. Beyrut İngiliz 

Konsolosluğuna müsteşar olarak atandı ve Abkaryos- Akreş Bankası’nı kurdu. Birçok 

eseri bulunmaktadır: 

1- Kilise Tarihinden Alıntı Hikâyeler 

2- Çağlar Tarihinde Çiçek Koparmak 

3- İngilizce-Arapça Sözlük 

4- Kısa İngilizce-Arapça Sözlük 

1886’da Lübnan’da öldü (Azazyan, 1993: 82). 



 

111 

3.2.11. Edip İshak 

Osmanlı zulmünden Erzurum’dan Şam’a kaçan Ermeni bir aileden gelmektedir. 

Dedesi Şam Gümrük Müdürlüğü’nde önemli bir mevki işgal eden İshak Zulmatyan 

idi. Babası Abraham sonradan Abdullah b. İshak olarak adlandırıldı ve aile bu isimle 

tanındı. İshak 1856’da Şam’da doğdu ve 10 yaşında şiir yazmaya başladı. Sonra 

Beyrut’a gitti. Tekaddüm Gazetesi’nin yazı işleri müdürü oldu. Lübnan Hükumeti 

düşünür ve şair Edip İshak’ın adını Beyrut’un Sersak Mahallesinde bir caddeye 

vermiştir (Azazyan, 1993: 82). 

3.3. Filistin 

Genelde Filistin’deki ve özelde Kudüs’teki Ermeni toplulukları, miladi 4. asrın sonları 

ve 5. asrın başlarından itibaren Doğu’da örgütlenmiş en eski Ermeni toplulukları 

arasında sayılmaktadır (Azazyan, 1993: 106). 

Filistin’deki Ermeni cemaatinin kökleri bin yedi yüz yıl öncesine, MS 3. yüzyılda 

Kudüs’e gelip oraya yerleşmelerine kadar uzanır. Daha sonra (MS 7. yüzyılda) kendi 

patrikliklerini inşa etmişlerdir. Yüzyıllar sonra hanlar ve konaklama merkezleri 

kurmak için çalışan Ermeni hacıların uğrak yeri olmuştur. Filistin’deki Ermeni 

cemaati, Rum Ortodoks ve Latin cemaatinden sonra sayı ve önem bakımından 

Filistin’deki üçüncü cemaattir (Vefa Filistin Bilgi ve Haber Ajansı 2022: 1). 

Tercih edilen görüşe göre Ermeni Kral Büyük Dikran’ın fetihleri ve Ermeni 

İmparatorluğu’nun sınırlarını Filistin’e kadar götürmesi sonucu Ermeni toplulukları 

göç ederek Filistin’in çeşitli bölgelerine yerleşmişlerdir. Ermeni kaynaklarına göre 

buna mukabil olarak Kral Büyük Dikran, Filistin halkından binlercesini Ermenistan’a 

götürmüş, Eski Ermeni şehirlerinden birisi olan Armafir şehri ve kırsalı, Van şehri vb. 

şehirlere yerleştirmiştir (Ḫorinatsi, 1981: 149 ve Bizant, 1947: 220-222’den Akt. 

Azazyan, 1993: 106). 

Reha Kralı Abkar’ın (MS 13-51) eşi Kraliçe Heylane Kudüs’teki İsa Mesih’in mezarı 

üzerindeki piramit yapı, Zeytin Dağı’ndaki başkalaşım yerinde bulunan manastır ve 

İsa Mesih’in doğduğu mağara gibi bazı mukaddes mekânları bina ya da restore 

ettirmişti. O dönemde Kudüs ve Filistin’in diğer şehirlerindeki Ermeni varlığına 

inanılmaktadır (Azazyan, 1993: 106). 



 

112 

301 yılında Ermenilerin Hristiyanlığa girip resmî din olarak ilan etmelerinden sonra 

bazı Ermeni rahip ve keşiş grupları kutsal mekânları ziyaret amacıyla Filistin’e 

yönelmişlerdir. Sonra 5. asrın sonları 6. asrın başlarında Ermenistan ve Kilikya’dan 

çeşitli Ermeni hacılar mukaddes topraklara gitmeye başlamışlardır. Bir kafileye 

yaklaşık 400 kişi katılmıştır. Kaynaklar; Filistin’de gerçekleştirilen Ermeni arkeolojik 

kazıları neticesinde manastırların, kiliselerin, Kudüs ve Filistin’in diğer bölgelerindeki 

anıtların bu hacılar tarafından inşa edildiği konusunda ittifak etmişlerdir 

(Abrahamyan, 1964, 1: 266’dan Akt. Azazyan, 1993: 107). 

Ermeni ulusal birikimi ve Ermeni Kilisesi tarihi, Kudüs’te “Doğuş” ve “Tecellî” 

kiliseleri gibi bazı büyük kiliselerin kurulmasını, miladi 4. yüzyılda Aziz Krikor el-

Münevver’e atfeder. Ermeni Kralı III. Dirtad (250-252, 283-290, 298-330) 335 yılında 

inşaatı biten İsa’nın mezarı ve mezarının üzerindeki Paskalya Kilisesi’ni Roma 

İmparatoru Konstantin (306-337) ve annesi İmparatoriçe Helena ile birlikte yapmıştır 

(Savalanyantis, 1931, 1: 212-213’ten Akt. Azazyan, 1993: 107). Ermeni alfabesinin 

yaratıcısı Aziz Misrop Maşdots ve Ermenistan’daki ilk tercümanlardan bazılarının 5. 

yüzyılda Kudüs’ü ziyaret ettikleri belirtilmektedir. Bütün bunlar Filistin’de dinî 

karakterli bir Ermeni cemaatinin varlığına işaret etmektedir (Kagankdavatsi, 1969’dan 

Akt. Azazyan, 1993: 107). 

Sözü edilen dönemde Filistin’de Ermenilerin varlığını kanıtlayan bir diğer kanıt da 

Zeytin Dağı’nda bulunan “Aziz Karabit Manastırı”dır. Ermeni kaynaklarında 428 

yılında Ermeni Sarayının finansmanıyla inşa edildiği belirtilmektedir. 20. yüzyılın 

başlarında mozaik olan manastırın zemini ortaya çıkarılmıştır (Narkis, 1979’dan Akt. 

Azazyan, 1993: 107-108). Rus Sarayının Zeytin Dağı’nda büyük bir manastır inşa 

etmek amacıyla yaptığı kazılarda da Ermenice dört yazma eser ortaya çıkmıştır. Tarihî 

kaynaklar, bu yazmaların 5 ve 6. yüzyıllar arasındaki döneme ait olduğu konusunda 

hemfikirdir (Abrahamyan, 1964, 1: 266’dan Akt. Azazyan, 1993: 108). 

5. yüzyılın ortalarında ve 451 yılında Halduniyye Konsilinden (Serkisyan, 1984’ten 

Akt. Azazyan, 1993: 108) sonra Ermeni rahipler Arap Halifeliği günlerinde, 

Kudüs’teki Ermeni Ortodoks Patrikhanesi olan bağımsız bir manastır kurdular. 

Merkezi ise günümüze kadar varlığını sürdürmüş olan Aziz Yakup Ermeni Ortodoks 

Manastırı olmuştur. Havari Yakup, MS 31 yılında Zion (Suhyun) Dağı’ndaki evinde 

ilk piskoposluk kürsüsünü kurduğu için bu kürsünün kurucusu olarak kabul 



 

113 

edilmektedir. Rum Patrikhanesi de bu piskoposluk kürsüsünün devamı niteliğinde 

görülmektedir (Savalanyantis, 1931, 1: 134’ten Akt. Azazyan, 1993: 108). 

Bu dinî topluluğun belki de en önemli özelliklerinden biri, söz konusu manastırda, 

özellikle Latince, Arapça, Gürcüce ve Etiyopya dillerinden Ermeniceye ve 

Ermeniceden bu dillere çeviri alanında önemli çalışmaların yapıldığı büyük bir yazma 

çoğaltma okulu kurmuş olmasıdır. Bu okul, 5. yüzyılda (406 yılında) Ermeni 

alfabesinin yaratıcısı Aziz Misrop Maşdots tarafından Ermenistan’da kurulan okuldan 

sonra en önemli okul olarak kabul edilmektedir. Çeşitli Hristiyan mezheplerinden 

gelen tüm keşişler Kudüs’te birlikte çalıştıkları için, dillere hâkim olma, başkalarının 

eserleri ve yazılarıyla tanışma fırsatı buldular. Örneğin, o zamanlar Kudüs’te iyi 

bilinen Rum “Aziz Saba Manastırı”nda, tercümanlık alanında çalışan çok sayıda 

Ermeni keşişin bulunduğundan bahsedilmektedir (Abrahamyan, 1964, 1: 267’dan Akt. 

Azazyan, 1993: 108-109). 

6. yüzyılda Ermeni ruhbanlığı ve dinî karakterli Ermeni cemaatinin yanı sıra, 

Kudüs’ün uluslararası ticaret yolu üzerinde bulunması ve Bizans’ın ekonomik 

hayatında büyük rol oynaması nedeniyle Ermeni tüccar ve zanaatkârlarının da içinde 

bulunduğu bir cemaat ortaya çıkmıştır. Böylece Ermeni tüccarların da ilgi odağı haline 

gelmiştir. Çağdaş Ermeni araştırmacı Aşud K. Abrahamyan, Ermenilerin Zion Dağı 

civarında bulunan “Ruda Armenıorum” adlı özel bir sokakta yaşadıklarını 

belirtmektedir (Abrahamyan, 1964, 1: 268’dan Akt. Azazyan, 1993: 109). 

553 yılında ve İkinci Konstantinopolis Konsili’nden sonra, bir dizi Ermeni keşiş 

Bizans siyasetinin baskısından kurtulmak için Mısır’a kaçmışlardır. Ancak Ermeni 

Katolikosu’nun tavsiyesi üzerine yaklaşık beş yüz keşişten oluşan diğer grup Kudüs’e 

yerleşmişlerdir. II. Hufhannes Kabigyan (557-574), onlardan Kudüs’teki Ermeni 

Kilisesi’ni terk etmemelerini ve ülkede yürürlükte olan medeni kanun ve 

yönetmeliklere uyarken dinî ve kültürel faaliyetlerini sürdürmelerini istemiştir 

(Ormanyan, 1912, 1: 562’den Akt. Azazyan, 1993: 109). 

636 yılında Filistin, Halife Ömer İbnu’l-Ḫaṭṭâb’ın (634-644) halifeliği sırasında ve 

Arap komutan Ebu Ubeyde ibn el-Cerrah’ın eliyle Arap Hilafet Devleti’nin 

hâkimiyetine girmiştir. 640 yılında Ömer İbnu’l-Ḫaṭṭâb, Kudüs halkına bir eman 

(güvence) mektubu vermiş, Rum Patriği eşliğinde Kudüs ve Beytüllahim Kiliselerini 



 

114 

ziyaret etmiştir. Kendisinden sonraki Arap halifeleri, Osmanlılar gelip padişahlarından 

biri bozana kadar bu antlaşmayı kabul etmişlerdir (Savalanyantis, 1931, 1: 263-

267’den Akt. Azazyan, 1993: 109). 

Ermeni kaynaklarına göre Kudüs’te Ermeni Patriğinin seçilmesi Arap halifesi 

tarafından onaylanmıştır (Savalanyantis, 1931, 1: 263-267’den Akt. Azazyan, 1993: 

109-110). Arapların dinî ibadet özgürlüğü tanımış olmaları bilinmekle birlikte o 

dönem Filiştin Ermenileri hakkında fazla malumat bulunmamaktadır. Ermeni kaynakları 

7. yüzyılda Filistin’de Ermenilere ait yaklaşık yetmiş kadar manastır ve kilise 

bulunduğunu ve bunların çoğunun küçük manastırlar olduğunu belirtmektedir 

(Agafnoni, 1931’den Akt. Azazyan, 1993: 110). 7. yüzyıl sonu ve 8. yüzyıl başında 

Peder Anastas tarafından kurulan manastırdaki tablodan, bu manastırın Arşakon 

kralları döneminde (66-429) inşa edildiği ve Arşakon sarayı tarafından finanse edildiği 

anlaşılmaktadır. Ermeni şehzadelerinin ailelerinden her biri sırayla birer manastır ya 

da kilise kurmuştur (Savalanyantis, 1931, 1: 242-2743 ve Topuzyan, 1986: 13’ten Akt. 

Azazyan, 1993: 110). 

868-883 yılları arasındaki dönemde Filistin’i yöneten Toloniler, herkese ibadet 

özgürlüğü tanıdılar. 905-936 yılları arasında Abbasiler, 936-968 yılları arasında ise 

İhşidiler burada hüküm sürmüştür. (el-Boyacıyan, 1941, 1: 378-379’dan Akt. 

Azazyan, 1993: 110). 

10. yüzyılda, Filistin’deki Ermeni topluluğu, Arap-Bizans çatışmalarından büyük 

ölçüde etkilenmiştir. Ancak 969’da özellikle Halife Aziz Ebî Mansur (975-996) 

döneminde Fatımiler tarafından işgal edilince eski faaliyetlerine geri dönmüşlerdir 

(Azazyan, 1993: 110). 

11. yüzyılda Selçuklu-Fatımi çatışmaları sırasında Ermeni cemaati ağır kayıplar 

vermiş ve önemli ölçüde gerilemiştir. Ermeni kaynakları Ermeni Katolikosu II. Kirikor 

Vakayasir’in (1066-1105) şehrin kuşatılması sırasında Kudüs’te olduğunu 

belirtmektedir (el-Boyacıyan, 1955, 2: 455-456’dan Akt. Azazyan, 1993: 110). 

Azazyan (1993: 111) Kudüs’teki Ermeni hareketliliğini şu cümlelerle anlatmıştır: 

“Kudüs’teki Ermeni cemaati, 1099 yılında Haçlılar burayı işgal edip Kudüs Krallığını 

kurduğunda (1099-1291) gelişmiştir. Haçlı ordularıyla gelen veya bu ordularda görev 

yapan çok sayıda Ermeni askeri Kudüs’e yerleşmiştir. Yeni Ermeni rahip grupları da 



 

115 

Kudüs Ermeni rahiplerine katılmıştır. Tarihî kaynaklara göre, Ermeniler Kudüs 

Krallığı’nın her tarafına yayılmışlardı ve sayıları aralarında 500 rahip de olmak üzere 

yaklaşık 1.000 Ermeni aileydi (el-Mevsûʿatu’s-Sûfyetiyyetu’l-Ermeniyyetu, 1977, 3: 

2-642 ve Abrahamyan, 1964, 1: 269-270). El-Mevsûʿatu’s-Sûfyetiyyetu’l-

Ermeniyyetu’da (1977, 3: 643) Ermeni Prensi II. Turus (1145-1168) ile Kudüs Kralı 

Amalrah (1162-1173) arasında 30.000 Ermeni’nin Kilikya’dan Filistin’e tehciri 

konusunda görüşmeler yapıldığı bilgisi yer almaktadır. Kilikya Ermeni Krallığı (1080-

1375) ile Kudüs Krallığı (1099-1291) arasındaki karşılıklı ilişkilerin iyi olduğunu 

belirtmek gerekir. Kudüs Krallığı sarayının birçok ileri geleni, Kilikya’daki Ermeni 

Krallığı sarayının prensesleriyle evlenmişlerdir (Prower, 1972: 69). Tarihte Kudüs 

Krallığı tahtında üç Ermeni Kraliçeden bahsedilmektedir. Bunlar Arda (1100-1118), 

Murfiya (1118-1131) (Prower, 1972: 222) ve Milisnet (1131-1143) (Prower, 1972: 96, 

107, 120, 222, 224, 450, 465). Onların en meşhuru Kraliçe Milisnet, Kudüs şehrinin 

kalkınması ve refahı için çalışmıştır. 1970 yılında yapılan kazılarda Ermeni 

mimarisine sahip mezarının ortaya çıkarıldığı söylenmektedir. 

Ermeni kaynakları, 1141 yılında Antakya’da toplanan bir dinî meclisin akabinde 

Ermeni Katolikosu III. Kirikor Elbehlâfûnî’nin Albirikus adlı papalık temsilcisi ile 

birlikte Kudüs’ü ziyaret ettiğini belirtmektedir. Kudüs’te bir dinî konsey toplanıp 

Ermeni Katolikosu ve Ermeni Ortodoks Patrikhanesi rahipleri davet edildiğinde 

Kraliçe Milisnet, Ermeni Katolikosu’nu karşılayanlar arasında olurdu (Savalanyantis, 

1931, 1: 373’ten Akt. Azazyan, 1993: 111-112). 

Filistin tarihine girmiş iki Ermeni şahsı olan Ordular, Emiri Bedreddin el-Cemali ve 

oğlu el-Efdal Şahinşah hakkında el-Maḳrîzî (1998, 1: 356 ve 2: 12) şunları 

zikretmiştir: “Mısır’ın harap olmasına ve neşesinin sönmesine yol açan savaş, 

orduların komutanı Bedreddin el-Cemali Akka’dan gelinceye kadar devam etti. Hicrî 

466 (Miladî 1098) yılında el-Efdal büyük bir orduyla Kahire’den yola çıktı ve Kudüs’ü 

Ermenilerden alarak Kahire’ye döndü.” Burada önemli olan 12. yüzyılda Haçlı 

ordularının göçüyle Ermenilerin Suriye, Lübnan ve Filistin’in güney bölgelerine de 

yayılmış olmasıdır. Kaynaklar Akka’da da 13. yüzyılın ortalarına kadar bir Ermeni 

cemaatinin varlığını doğrulamaktadır. Ancak Filistin’in kıyı kentlerinde Ermeni 

cemaatlerinin varlığına dair kanıt bulunmamaktadır (Topuzyan, 1986: 20’den Akt. 

Azazyan, 1993: 112). 



 

116 

1179 yılında, Kudüs Ermeni Patriği Sahak (MS 1152-1180), Ermeni Katolikosu IV. 

Kirikor, Dega’nın düzenlediği dinî konsile Kutsal Topraklardaki Ermenileri temsilen 

katılmıştır (Savalanyantis, 1931, 1: 393). 1181 yılında da Ermeni Prensi II. Robin (MS 

1175-1196) Kudüs’e hac ziyareti yapmıştır (el-Boyacıyan, 1955, 2: 457’den Akt. 

Azazyan, 1993: 112). 

On ikinci yüzyılın sonunda Arap lider Selahaddin Eyyubi, Taberiye ve Hattin’in 

fethinden (1184 yılında) üç yıl sonra (1187 yılında) Kudüs’ü fethetmiştir. Çağdaş 

Ermeni araştırmacı Dr. Krikor Astarcıyan’ın Hattin Savaşı’ndan sonra esir alınanlar 

arasında Selahaddin’in en üst düzeyde muamele ettiği Ermeni asıllı Kudüs Kralı Cîdî 

Lüzinyan’ın da olduğundan bahsetmektedir (Lane-Pool, 1968: 128 ve Astarcıyan, 

1961: 449’dan Akt. Azazyan, 1993: 112-113). 

Ermeni kaynakları, Kudüs Ermeni Patriği Abraham el-Kudsi’nin (1187-1224) birkaç 

piskoposla birlikte Arap liderine giderek onu karşıladığını, ona teslimiyetini ve 

bağlılığını ilan ettiğini belirtmektedir. Selahaddin, Ömer b. el-Hattab’ın kendilerine 

verdiği emana (güvenceye) atıfta bulunarak Hristiyanların ve Ermenilerin haklarını 

tanıyan özel bir ferman çıkarmıştır. O dönemde Kudüs’te yaklaşık 500 Ermeni olduğu 

tahmin edilmektedir (Savalanyantis, 1931, 1: 409’dan Akt. Azazyan, 1993: 113). 

Ermeni Katolikosu IV. Kirikor Dega (MS 1173-1193), Selahaddin Eyyubi’nin 

Haçlılara karşı destekçilerinden biriydi ve aralarında yazışmalar vardı (Naʿlebendyan, 

1965: 301-303’ten Akt. Azazyan, 1993: 114). Arap tarihçi Bahau’d-Din İbn Şeddad 

(s. 107-109) bu mektuplardan birinden bahsetmiştir: 

 “Ermenilerin lideri ve Fırat kıyısındaki Roma kalesinin sahibi Kayfikos’tan 

padişaha bir mektup ulaştı. Sadık haberci el-Kayfikos’un mektubu ile efendimiz 

ve sahibimiz, inanç sözünün vücut bulduğu, adalet ve ihsan bayrağını 

dalgalandıran, dünyayı ve dini ıslah eden, İslam’ın ve Müslümanların Sultanı 

(Allah ikbalini daim etsin, azametini arttırsın, sevincini daim etsin ve umduğuna 

nail etsin), Sultan Nasır’ın bilgisine muttali oluyorum. Alman Kralı zorla Hunker 

Ülkesine girdi. Hunker Kralını boyun eğmeye ve itaate zorladı. Mal ve 

adamlarından dileğini aldı. Sonra Roma topraklarına girdi. Ülkeyi işgal etti, 

yağmaladı ve oraya yerleşti. Roma Kralını kovdu. Kardeşini, oğlunu ve 40 sadık 

adamını rehin aldı. Ayrıca elli kental altın, elli kental gümüş ve çok sayıda saten 

giysiler aldı. Teknelere el koydu ve rehinelerle bu tarafa geldi. Kral Kılıç 

Arslan’ın ülkesinin sınırlarına girince rehineleri geri verdi. Üç gün yürüdüler. 

Uç Türkmenleri onu koyun, inek, at ve mallarla karşıladılar. Böylece açgözlülük 

içlerine girdi. Tüm ülkelerden adam topladılar ve Türkmenler ile oğulları 

arasında katliamlar meydana geldi. Onu otuz üç gün yürürken taciz ettiler. 



 

117 

Konya’ya yaklaştığında, askerler Kılıç Arslan’ın oğlu Kutbu’d-dîn’i hedef 

aldılar ve onunla büyük bir savaşa girdiler. Almanların kralı onu yendi ve büyük 

bir bozguna uğrattı. Konya’yı kılıçla kuşatıp Müslümanlardan ve İranlılardan 

büyük bir âlimi öldürdü. … İbn Lavin kralı karşılamaya gidiyordu. Bu olaylar 

olunca ulaklar ordudan kaçıp durumu ona haber verdiler. Bu yüzden 

kalelerinden bazılarına girdi ve oraya sığındı. Padişahın oğluna gelince, babası 

bu memlekete gittiği için, yanında bulunan oğlunu onun yerine tayin etti ve 

hüküm sabit oldu. İbn Lavin’in elçilerinin kaçtığı haber verildi, bu yüzden idam 

ettiler, onlara yalvardı ve onları getirdi. Babasının yaşlı bir adam olduğunu ve 

Kudüs’e sadece hac için gittiğini, bu yolculuğu padişaha ayarlayanın, 

zorluklarını çekenin kendisi olduğunu söyledi ve “Kim bana itaat etmezse onun 

diyarını hedeflerim.” dedi. İbn Lavin yalvardı ve durum zaruri olarak görüşmeyi 

gerektiriyordu. Sefere çıkan çok sayıda kişi vardı. Ordusunu gösterdi ve kırk iki 

mücefcef idi. Erkeklere gelince, sayılamayacak kadar fazlaydı, işlerinde büyük 

bir niyet ve zorlu bir siyaset bulunan farklı ırklardı. Öyle ki aralarından kim bir 

suç işlerse, koyun gibi boğazlanmaktan başka bir karşılığı yoktu. Bu 

Kayfikos’un mektubudur. Bu kelimenin anlamı halifedir ve adı Berkerî Kor b. 

Basil’dir.” (Akt. Azazyan, 1993: 114-115). 

1227 yılında iki Ermeni rahip Arkel ve Abraham, Beytüllahim’deki İsa’nın Doğuşu 

Kilisesi’nin girişini harika bir şekilde yenileyerek herkesin dikkatini çekmiştir. Ermeni 

araştırmacı Dikran Sagalanyants, kilise kapısının bir kanadında restorasyonla ilgili 

yazının hâlâ bulunduğundan bahsetmektedir. Metinde şu yazmaktadır: “Bütün bu 

bölüm, Yüce Allah’ın yardımıyla Hicri 624 (Miladi1227) tarihinde, Sultan el-Melik 

el-Muazzam efendimizin günlerinde yapılmıştır.” Bu, o dönemde Filistin’deki Ermeni 

cemaatinin refahını göstermektedir (Savalanyantis, 1931, 1: 463’ten Akt. Azazyan, 

1993: 115). 

13. yüzyılın ortalarında Hülagü Han, müttefiki Ermeni Kralı I. Heysum (1226-1270) 

ile birlikte Mezopotamya, Kuzey Suriye, Şam ve Kudüs’ü işgal etti. 1257 yılında 

Filistin’in el-Kark, el-Salt ve diğer şehirlerine girdiler. 1264 yılında Memlûkler 

tarafından fethedilene kadar bu şehirleri yedi yıl (1257-1264) boyunca Ermeni Kralı I. 

Heysum yönetmiştir (el-Boyacıyan, 1955, 2: 457’den Akt. Azazyan, 1993: 112). 

Ermeni Kralı’nın el-Kark’ta Aziz Yakup Kilisesi’ni yaptırdığı söylenmekte olup 

1878’de inşa edildiğine dair yazıların bulunması el-Kark’ta Ermenilerin yaşadığı 

inancına yol açmaktadır (el-Boyacıyan, 1955, 2: 458’den Akt. Azazyan, 1993: 115). 

Arap tarihçi el-Kalkaşendî el-Kark hakkında şunları ifade etmiştir: “Rahipler 

tarafından yönetilen bir manastır olan, binaları modern bir şehir. Sonra çoğaldılar ve 

binayı büyüttüler. Böylece civardaki Hristiyanlar ona sığındılar ve orada onlar için bir 

geçim kaynağı oluştu. Frenkler de ona sığındılar. Surlarını yönettiler ve büyük bir şehir 



 

118 

oldu. (el- Ḳalḳaşendî, 4: 155-156’dan Akt. Azazyan, 1993: 115). 

1266 yılında Memlûk Kralı Ez-Zâhir Baybars, Kilikya’daki Ermeni Krallığını işgal 

etti ve Kral I. Heysum’un oğulları iki Ermeni prensi Levon (veya Leyon veya Lavin) 

ve Turus’un ordularını bozguna uğrattı. İlki esir düştü ve ikincisi savaşta öldürüldü. 

Ebu’l-Fida (4: 3) dedi ki: (Bu yıl) (H. 664- M. 1266) Kral ez-Zahir b. Fettuh Safad’dan 

ayrıldıktan sonra Şam’a yürüdü, oraya girip yerleşti ve büyük bir ordu oluşturdu. 

Hama’nın Kral’ı Mansur yanlarına geldi ve Ermenilerin ülkesine yürümelerini emretti. 

Bunun üzerine askerler adı geçen Kral Mansur’un refakatinde yürüdüler ve bu yılın 

Zilkade ayında Sis ülkesine vardılar. Sis’in Kral’ı Heysum b. Konstantin b. Basil, 

onlarla savaşmak ve onları püskürtmek için iki oğluyla birlikte takviye adam ve 

mancınıklarla güçlendirdiği ordusunu Darbandat’a yerleştirmişti. Askerler onları ezip 

geçtiler, öldürdüler ya da esir aldılar. Sis Kralı’nın bir oğlu öldürüldü ve diğer oğlu 

Livon b. Heysum esir alındı (İbnu’l-ʿİbrî, 1958: 284-286’dan Akt. Azazyan, 1993: 

116). Esir Ermeni şehzadesinin kutsal yerleri ziyaret etme isteğini yerine getiren Kral 

ez-Zahir Baybars, onun güzelliğine, bütünlüğüne ve zekâsına hayran kalarak zincire 

vurulmuş halde onu Kudüs’e hacca gönderdi. Genç prens, Kudüs Ermeni Patriği Patrik 

Yakup ve Ermeni Ortodoks Patrikhanesi üyeleri tarafından sıcak karşılandı 

(Savalanyantis, 1931, 1: 491’ten Akt. Azazyan, 1993: 115). Daha sonra Sis’in Kral’ı 

Heysum ile Kral ez-Zahir arasındaki anlaşma uyarınca Memlûk Prensi Sankar’ın 1268 

Şevval’de serbest bırakılması karşılığında anavatanına dönmek üzere Mısır’a gitti. 

Anlaşmaya göre Sis’in Kral’ı Hülagü’nün elindeki Halep Kalesi’nden alınan Sankar 

el-Eskar’ı Tatarlardan alacak, Behesna, Derbsak, Merziban, Ra’ban ve Şeyh el-

Hadid’i teslim edecek, Kral Ez-Zâhir de oğlu Livon’u serbest bırakacaktı. Bunun 

üzerine Sis’in Kral’ı Tatarların Kralı Abga’ya giderek Sankar el-Eskar’ı istedi ve aldı. 

Sankar el-Eskar Kral ez-Zâhir’in hizmetine girdi. Behesna dışında Derbsak ve diğer 

yerleri de teslim edince Kral ez-Zâhir Sis Kralı’nın oğlu Livon’u serbest bıraktı. 

Babasına dönen Prens Livon, 1270-1286 yılları arasında Kilikya’daki Ermeni 

Krallığı’nın Kralı III. Livon oldu (Ebu’l-Fidâ, 4: 5’ten Akt. Azazyan, 1993: 116-117). 

13. yüzyılın sonunda Tatar istilalarının ardından Ermenistan’da işler sakinleşince, 

Ermenistan’ın farklı bölgelerinden Ermeni hacılar kutsal yerlere hac ziyaretlerine 

başladılar. 1286 yılında, muhtemelen Ermenistan’ın Dezubek bölgesinin piskoposu 

olan Dezalfa adında bir Ermeni rahip, Kudüs’e giderken Ermeni kralı III. Livon’u (MS 



 

119 

1270-1286) ziyaret etti. Ermeni Kralı ona değerli hediyeler ve bol miktarda para verdi. 

Dezalfa bununla Ermeni Ortodoks Aziz Yakup Manastırı kilisesinin zeminini, 

kilisenin duvarını ve “İsa’nın Hapsi Manastırı”nı onardı. Bu bilgiler, 1836’da Aziz 

Yakup Manastırı Kilisesi’nin restorasyonu sırasında sütunlarından birinin üzerinde 

ortaya çıkan yazıtta bulunmaktadır (Savalanyantis, 1931, 1: 499 ve Agafnoni, 1929: 

167-168’den Akt. Azazyan, 1993: 117). 

1300 yılında Moğolların müttefiki olan Ermeni Kralı II. Heysum (1289-1305), Ermeni 

ordularıyla birlikte Kudüs’e girdi. Hac görevini yerine getirdikten sonra, Ermeni 

askerleri Kudüs surlarının bir bölümünü numaralandırırken, Meryem Ana Kilisesi’nin 

sol sunağını inşa etti (Savalanyantis, 1931, 1: 505 Akt. Azazyan, 1993: 117). 

Ermeni kaynakları, 1330 yılında Ermeni Kralı V. Livon’un (1320-1342) maiyetiyle 

birlikte Kudüs’e geldiğini belirtmektedir. Hac görevini ifa ettikten sonra, çok sayıda 

Ermeni’nin yaşadığı ve Aziz Circîs adında ikinci bir kiliseye sahip olan Kark şehrine 

geçmiştir. Ermeni Kralı’nın bu kiliseye 1316 yılında Terazark Manastırı’nda yazılan 

Ermenice bir el yazması hediye ettiği de belirtilmektedir (el-Boyacıyan, 1955, 2: 458 

ve Agafnoni, 1929: 168-170’ten Akt. Azazyan, 1993: 118). Bu ziyaretin, Kudüs’teki 

tanınmış ve geniş kültür sahibi Ermeni Ortodoks Patriği Patrik Vartan Ariveltsi’nin 

(1323-1332) dönemine denk geldiğini belirtmek gerekir. Onun döneminde Patrikhane 

çok gelişmiş ve birçok Ermeni el yazması çoğaltılmıştır (Azazyan, 1993: 118). 

1375 yılında Memluk saldırıları sonucu Kilikya’daki Ermeni Krallığı’nın düşüşünden 

sonra, son Ermeni Kralı VI. Livon Lüsinyan (1373-1375) ailesiyle birlikte 

Memlûklerin eline tutsak düşmüştür. Kraliyet ailesi 1382 yılında İspanya Kralının 

girişimiyle esaretten kurtarılmıştır. Kral VI. Livon, Kraliçe ve tek kızları Prenses Bina 

ile Kudüs’e giderek hac ziyareti yapmış ve Allah’a şükretmişlerdir. Kraliyet ailesinin 

kutsal şehirde bir yıl kaldığı söylenmektedir. Sonra VI. Livon Roma’ya, oradan 

İspanya’ya, ardından Fransa ve İngiltere’ye gitmiştir. 22 Kasım 1393’te Paris’te ölmüş 

ve oraya defnedilmiştir. Kraliçe Meryem ve Prenses Bina ise hayatlarının sonuna 

kadar Ermeni Ortodoks Aziz Yakup Manastırı’nda kalmışlar ve kalan günlerini kutsal 

mekânlara hizmet ederek geçirmişlerdir. Kraliçenin 1405 yılında öldüğüne, ardından 

kızının öldüğüne ve Aziz Yakup Manastırı Kilisesinin girişine gömüldüklerine 

inanılmaktadır (Ḥâfıẓ, 1986: 168 / Agafnoni, 1929: 170-171 / Savalanyantis, 1931, 1: 

526’dan Akt. Azazyan, 1993: 118). 



 

120 

1491 yılında, Kudüs Ermeni Patriği Patrik II. Mardiros’un (1149-1501) seçilmesi 

münasebetiyle, Ermenistan’dan piskoposlar ve papazlarla birlikte Ermeni hacı grupları 

Kudüs’e gelmişlerdir (Savalanyantis, 1931, 1: 544’ten Akt. Azazyan, 1993: 118). 

1517 yılında Osmanlılar Filistin’i işgal edince Ermeni cemaati gerilemiştir. Osmanlı 

makamlarının koyduğu cizye ve vergiler, manastır ve kiliselere de büyük yük 

getirmiştir. 1616 yılında Kudüs’te sadece 12 Ermeni ailesinin yaşadığı bildirilmektedir 

(Abrahamyan, 1964, 1: 270 ve el-Mevsûʿatu’s-Sûfyetiyyetu’l-Ermeniyyetu, 1978, 3: 

2-642’den Akt. Azazyan, 1993: 119). 

Öte yandan, 18. yüzyılın ortalarında çok sayıda Ermeni hacı Kudüs’e gelmiştir. 

(Kudüs’e yerleşip yerleşmedikleri veya evlerine dönüp dönmedikleri 

bilinmemektedir.) 1834’te sayıları yaklaşık 10.000 kişiye ulaşmıştır. 1832-1841 yılları 

arasındaki dönemde Mehmet Ali Paşa Filistin’i yönetmiş, Filistin ve Mısır’daki iki 

Ermeni topluluğu arasındaki karşılıklı ilişkiler gelişmiştir. 1920-1947 yılları arasında 

İngiliz mandası altında giren Filistin, Aralık 1917’de İngiliz orduları tarafından işgal 

edilmiştir. 1948’deki Arap-İsrail savaşları sırasında Filistin’den çok sayıda Ermeni 

Lübnan, Kıbrıs, Ürdün ve İngiltere’ye göç etmiştir. Kudüs doğu ve batı olmak üzere 

ikiye ayrılmış, Haziran 1967’de İsrail Doğu Kudüs’ü de gasp etmiştir (Azazyan, 1993: 

119). 

1976 yılında, Kudüs’teki Ermenilerin sayısı, kuyumculuk, fayans, ticaret, fotoğrafçılık 

ve diğer serbest mesleklerde çalışanlar olmak üzere yaklaşık 2.000 kişiydi (el-

Mevsûʿatu’s-Sûfyetiyyetu’l-Ermeniyyetu, 1978, 3: 642’den Akt. Azazyan, 1993: 

119).  

Kudüs’e en büyük Ermeni akını, 1915’teki Birinci Dünya Savaşı ve onun 

yansımalarının ardından Şam bölgesini de içeren büyük Ermeni göçlerine kadar 

uzanmaktadır. Filistin’deki Ermeni varlığı, dinî, tarihî ve kültürel önemi nedeniyle 

Kudüs şehrinde yoğunlaşmıştır. 1893 yılında Osmanlı Devleti’nin o dönemde 

düzenlediği nüfus sayımına göre Kudüs şehrinde 847 Ermeni, aynı dönemde Yafa 

şehrinde 92 Ermeni, Beytüllahim, Nasıra, Akka ve Gazze’de ise belirsiz sayıda 

Ermeni’nin yaşıyordu. 1945 yılında sadece Kudüs’te beş bin Ermeni yaşıyordu. 

1967’deki işgalin hemen öncesinde 3.000 Ermeni’nin göçü nedeniyle sayı giderek 

azaldı.1974 yılına gelindiğinde, Kudüs’ün Eski Şehri’ndeki Ermenilerin sayısı iki bin 



 

121 

Ermeni’yi geçmemişti. 1985’te bu sayı 1.200 Ermeni’ye düştü. Ermeni kaynaklarına 

göre bugün Filistin’deki Ermenilerin sayısı 7.500 civarındadır. Bunların üç bini Kudüs 

şehrinde, 2 bin 100’ü ise Hayfa şehrinin Vadi el-Nisnas semtinde yaşıyor. Beytüllahim 

şehrinde 300 kişi bulunmaktadır. Geri kalanı Akka, Remle, Nasıra, Bi’ru’s-seb’a ve 

Gazze Şeridi arasında dağılmaktadır. Ermeni Mahallesi, Kudüs’teki Eski Şehir’in 

güneybatısında, Kudüs’teki Eski Şehir bölgesinin altıda birine eşdeğer 300 dönümlük 

bir alan üzerinde yer almaktadır. Ermeni Mahallesi, ibadet yeri, okul, müze ve sağlık 

ocağından oluşan Ermeni Manastırı’na ek olarak, daha önce hacılar için barınak olan 

ve daha sonra Ermeniler için kiralık ev haline dönüşen bir grup evden oluşmaktadır 

(Vefa Filistin Bilgi ve Haber Ajansı 2022: 1). 

Kudüs’teki Ermeni Ortodoks Patrikhanesi veya Ermeni Ortodoksları için Aziz Yakup 

Manastırı sadece özel bir dinî ve tarihî merkez değil, aynı zamanda bir kültür ve eğitim 

merkezi olmuştur. Filistin’deki ilk Ermeni okulu 1843 yılında Ramla şehrinde 

kurulmuş, ertesi yıl Kudüs’teki Aziz Yakup Manastırı’na nakledilmiştir. Sonra ünlü 

İlahiyat okuluna dönüşmüş ve 1850 yılında ilk binası yapılmıştır. 1876 yılında yeni 

binası yapılmış, 1877 yılında yaklaşık 100 öğrencinin bulunduğu yatılı bölüm 

eklenmiştir. 26 Nisan 1928’de Aziz Yakup Manastırı’nda bugün de varlığını sürdüren 

anaokulu ile ilk Ermeni karma okulu kurulmuştur. Aziz Yakup Manastırı Eski 

Kudüs’ün dört mahallesinden birini işgal etmekte ve 150.000 metrekarelik bir alanı 

kaplamaktadır (Azazyan, 1993: 119-120). 

Ermenilerin özel bir okul sistemi vardır. Kudüs şehrinde Ermeni cemaatinin 

“Turkmenşats” adlı kendi okulları vardır. Bu okul 1924’te inşa edilmiş ve 120 öğrenci 

kapasiteli, kapsamlı bir okuldur. Amacı, Ermeni toplumunu orta öğretimlerini bitirene 

kadar kucaklamaktır. Daha sonra üniversite eğitimlerini Filistin veya İsrail 

üniversitelerinde ya da yurtdışında tamamlarlar. Rahipleri mezun etmek ve Hristiyan 

öğretilerini öğretmek için başka bir okul da bulunmaktadır. Tarihçi Agazaryan, Ermeni 

dilinin Hint, Avrupa, Kürt ve Fars dillerinin karışımı olduğunu, 38 harften oluşan özel 

bir alfabeye sahip olduğunu, 629 yılında kullanılmaya başladığını ve ondan önce de 

Ermenilerin çivi yazısı yazdıklarının belirtmiştir. Filistin’deki Ermenilerin çoğu, ana 

dilleri olan Ermenice’ye ek olarak Arapça, İbranice, İngilizce ve Türkçe 

konuşmaktadır. Ermeniler, özellikle de Kudüs halkı, evlerinde ve genelde kendi 

aralarında Ermenice konuşmayı tercih etmektedirler (Vefa Filistin Bilgi ve Haber 



 

122 

Ajansı 2022: 1). 

İlk Ermeni matbaası da 1833 yılında Patrikhane’de kurulmuş, bugüne kadar aktif 

olarak çalışmaktadır. Başta Ermeni tarihçilerin eserleri olmak üzere çeşitli yayınlar 

yapılmaktadır. İlk bülten “Siyon” adıyla Patrikhane’nin resmî bülteni olmuştur. 

1866’da çıkarılmış ve 1877’ye kadar devam etmiş, ardından 1923’te yeniden 

yayımlanmaya başlamış ve günümüze kadar da yayımlanmaya devam etmektedir 

(Azazyan, 1993: 120). 

1866 yılında Patrikhane bünyesinde Madina Taran Yazma Evi kurulmuş, 1929 yılında 

ise “Gülbenkyan Yazma Evi” adıyla yeni binası inşa edilmiştir. Yaklaşık 4.000 Ermeni 

el yazması, tarihî belge ve ferman içermektedir. Müze ise Filistin’deki Ermeni 

toplumunun kadim tarihini gözler önüne seren birçok arkeolojik ve tarihî eser 

içermektedir. Bu topluluk, dinî karakterli eserleri ile karakterize edilmektedir. 

(Azazyan, 1993: 120-121). 

1922’den itibaren Ermeni cemaatin kendi kültürel ve hayır dernekleri, hayatını 

düzenleyen spor kulüpleri olmuştur. Kurtuluş savaşları sırasında Ermeni halkı canını 

feda etmiştir. Harut Kolozyan 11 Ağustos 1991’de Ramallah’ta Arap kardeşleriyle 

birlikte İsrail’in keyfi uygulamalarına “hayır” diyerek sesini yükseltmiş ve cesur 

ayaklanmanın şehitlerinden biri olmuştur. (Azazyan, 1993: 121). 

Ermeniler, Ermeni kimliğini ve Ermeni ırkının saflığını korumak için kendi içlerinde 

evlilik yapmaktadırlar. Bu nedenle dış evlilik vakaları nadirdir veya neredeyse yoktur. 

Evlenmek isteyen ve cemaat içinde eşini bulamayan Ermeni, Ermeni cemaatinin 

yaşadığı komşu Arap ülkelerinden birine veya Ermenistan’a hayat arkadaşı aramak 

için seyahat etmektedir. Ancak bu, kendi içlerine kapandıkları anlamına gelmez. 

Aksine yerel Filistin toplumuyla geniş ve açık ilişkilere sahiptirler. (Vefa Filistin Bilgi 

ve Haber Ajansı 2022: 1). 

Ermeni toplumu, gelenek ve görenek olarak kontrollü davranış ve ilkeli yaşam için 

kurallar benimseyen muhafazakâr bir doğu toplumu olarak tanımlanabilir. Ermenilerin 

gelenek ve göreneklerinde geniş Filistin toplumundan pek bir farkının olmadığı 

söylenebilir. Ermeni toplumu kadınlara saygı duyuyor ve onları ailenin bel kemiği 

olarak görüyor. Ermenilerin dediği gibi: “Erkek baş, kadın boyundur.” (Vefa Filistin 

Bilgi ve Haber Ajansı 2022: 2). 



 

123 

Ermeni geleneğine göre, Hristiyanlığa geçen herkesin hayatında en az bir kez Kudüs’e 

hac ziyareti yapması gerekir. Çağlar boyunca birçok ünlü Ermeni kral, kraliçe, devlet 

adamı, prens ve her sosyal çevreden insan, Kudüs’te Ermeni medeniyetinin belirgin 

bir izini bırakmak için ülkelerinden hediyelik eşyalar getirerek kutsal topraklarda hac 

ziyaretleri yapmıştır. Ermeniler, Kudüs’e hac ziyaretini, hacıya seçkin bir sosyal statü 

sağlayan büyük bir onur olarak görmektedirler. (Vefa Filistin Bilgi ve Haber Ajansı 

2022: 3).  

Filistin’deki Ermeniler siyasetle pek ilgilenmemektedirler. Ancak bu, ondan tamamen 

izole oldukları anlamına gelmez. Gençler millî faaliyetlere katılmaktadırlar. Bazıları 

bir kısım Filistin grupları, örgütleri ve siyasi partilerinin bayrağı altına girmişlerdir. 

Ermeniler bölgede barışı teşvik etmekte ve iki devletli çözüm (Filistin ve İsrail) fikrini 

desteklemektedirler. Tıpkı Filistin halkının geri kalanı gibi İsrail yerleşim birimlerine 

karşı durmakta ve ona karşı mücadeleye katılmaktadırlar. Ermeniler, Kudüs’teki 

Ermeni Mahallesi’nin İsrail egemenliği altında kalmasını kesin olarak reddetmekte, 

kutsal şehrin bölünmesine prensip olarak karşı gelmekte ve onun Filistin halkının 

egemenliği ve kontrolü altında kalması gerektiğine inanmaktadırlar. Ermeni 

cemaatinin bazı üyeleri, Filistin Ulusal Yönetiminde yüksek mevkilere gelmişlerdir. 

Filistin’in Birleşik Krallık büyükelçisi Menavil Hassasyan ve 1991 Madrid Konferansı 

Filistin delegasyonunun resmî sözcüsü akademisyen Albert Agazaryan da onlardandır. 

(Vefa Filistin Bilgi ve Haber Ajansı 2022: 3). 

Ermeniler zanaat ve sanayi becerileri ile ön plana çıkmaktadırlar. Filistin’de ilk 

fotoğraf atölyesini kuran onlardır. 1833’te Filistin’e matbaayı getiren ikinci kişi 

Ermeni’dir. İngiliz mandası döneminde ilk seramik fabrikasını kuran yine Ermeni’dir. 

Seramik, fayans, dikiş ve mücevher sanatında ustalaşmışlardır. Aralarında kendi 

elleriyle ilaç yapan Filistinli eczacıların şeyhi Nubar Arselyan da bulunmaktadır. 

Ermeni zanaatkârlar bu endüstrileri Filistin topraklarının farklı yerlerine yaymışlardır. 

Bugün Kudüs’teki Ermenilerin çoğu kuyumculukla meşgul olmakta, bakır kaplar 

üretip işlemektedirler. Birçoğunun kutsal topraklara gelen turistler hitap eden 

hediyelik eşya dükkânları bulunmaktadır. Ermeniler geleneksel olarak ayakkabı 

sanayiine hâkim iken hazır ayakkabı rekabeti ve işgalin Kudüs şehrinin genelinde 

Filistin sanayi sektörünü olumsuz etkilemesi nedeniyle küçülmeye gitmiştir. (Vefa 

Filistin Bilgi ve Haber Ajansı 2022: 3). 



 

124 

Aziz Yakup Manastırı kütüphanesi 1929 yılında varlıklı Ermeni Gülbenkyan’ın 

bağışlarıyla kurulmuştur. Dünyanın en geniş eski Ermeni belgeleri koleksiyonunu 

içermektedir. Bazılarının Hristiyanlığın ilk yüzyıllarına kadar uzandığına 

inanılmaktadır. Sınırlı sayıda Arapça belge şu iki kitapta Ermeni diline çevrilmiştir: 

İlki Ermeni tarihçi Hovannisyan’ın “Ardışık Kudüs Tarihi” başlıklı 1890 yılında 

Kudüs’te neşredilmiştir. İkincisi ise Ermeni tarihçi Saflanyan’ın 1931 yılında 

Kudüs’te yayımlanan “Kudüs Tarihi” adlı eseridir. (Vefa Filistin Bilgi ve Haber Ajansı 

2022: 4). 

Aziz Yakup Manastırı kütüphanesindeki belgelerde, kırk rahipten oluşan bir Ermeni 

heyetinin Mekke’ye seyahat ettiği ve heyet üyelerinin Arap fethinden yıllar önce Hz. 

Peygambere sadakatlerini bildirdikleri, Peygamberin (as.) Muaviye b. Ebî Süfyan’ı, 

Ermenilerin kutsal topraklardaki ayrıcalıklarını ve mallarını korumaları için bir 

antlaşma yazması için görevlendirdiği rivayet edilmektedir. Bu peygamber ahdinin 

yanı sıra Ömer Ahit’i ve Ali b. Ebi Talib’in 625 yılında Ermeni Patriği Abraham’a 

gönderdiği bir ahit vardır. (Vefa Filistin Bilgi ve Haber Ajansı 2022: 4). 

Ermeni Matbaası 1848 yılında Kudüs’te Ermeni Gregoryenler tarafından kurulmuş ve 

dinî konuları ele alan Ermenice yazılmış bir dizi kitap yayımlamışlardır. 19. yüzyılın 

son zamanlarında burayı ziyaret eden Peder Luiz Seyko bu matbaadan bahsetmiştir. 

Aziz Yakup Müzesi ise, daha önce bir ilahiyat enstitüsü olan manastırın eski 

binalarından birinde 1978 yılında açılmıştır. (Vefa Filistin Bilgi ve Haber Ajansı 2022: 

4). 

Ermeni Hastanesi 1951 yılında Kudüs’te kurulmuştur ve bugün hâlâ faaliyettedir. 

Ermeni Yardım Derneği, 1935’te Kudüs’te kurulmuş olup Ermeni halkına hizmet 

etmek için çalışmaktadır. Ayrıca Homintmen gibi spor kulüpleri ve Araks Katolik 

Kulübü gibi Ermeni kültürü ve dilini öne çıkarmakla ilgilenen diğer kültür kulüpleri 

de mevcuttur. (Vefa Filistin Bilgi ve Haber Ajansı 2022: 4). 

 Dar el-Arabi Yayın ve Dağıtım firmasının Dr. Mâcid İzzet İsrail’in girişini büyük 

tarihçi Dr. Asım el-Desûkî’nin yazmış olduğu “Mısır ve Filistin Ermenileri 

Politikadan Uzakta” kitabının tanıtımında şunlar ifade edilmiştir: 

 “Ermeniler dünyanın birçok yerine dağılmış en önemli halklardan biridir. Bu 

nedenle, birçok bilim adamının ilgisini çekmiş, kökenlerinin, birçok yönden göç 

ettikleri yerlerdeki hayatlarının ve yüzyıllar boyu yaşadıkları yerlerdeki 



 

125 

gelişimlerinin izini sürmüşlerdir. Ermenistan’ın karakteri, sakinlerini iten bir 

coğrafi çevre ve milletler arasındaki karşıt mücadelenin bir sonucu olarak vur-

kaç ile karakterize edildiğinden ve 5. yüzyıla kadar Ermeni alfabesini 

bilmediklerinden kendi dillerinde Ermeni harfleriyle yazılmış bir tarihleri 

olmamıştır. Ermenistan 301 yılında Hristiyanlığı tanıdığı, 313 yılında İmparator 

I. Konstantin tarafından yayımlanan Milano Fermanı’ndan önce ülkede resmî 

din olduğundan ve Ermeni Kilisesi sayesinde, küçük gruplar ile diaspora 

ülkelerindeki Ermeniler arasında etnik olarak iletişim sağlayabilmişlerdir. 

Böylece Ermeniler dillerini, miraslarını, kültürlerini, gelenek ve göreneklerini 

koruyabilmişlerdir. Ermeniler, Sultan II. Abdülhamid’in (1876-1909) 

gözetiminde ve İttihatçıların yönetiminde (1919-1923) gerçekleşen (1894-1896) 

Hamidiye katliamları da dâhil olmak üzere 1909’da gerçekleşen ve yaklaşık 20 

bin Ermeni’nin katledildiği Adana katliamı ve Birinci Dünya Savaşı sırasında, 

özellikle 1915-1917 arasında gerçekleşen katliamlar gibi birçok katliama maruz 

kalmışlardır. Mehmet Ali Paşa’nın 1805’te Mısır yönetimini devralmasından 

itibaren, ülke siyasi, idari ve ekonomik olarak bir sistem değişikliğe tanık oldu 

ve böylece Mısır, tüm Ermeni göçmenlere, yerinden edilmiş kişilere, mültecilere 

ve düşmanlardan kaçanlara kapılarını açmıştır. Ermeniler bir gecede Arap 

olmayan en önemli topluluklardan biri haline gelmiş, Bogos Ailesi 19. yüzyıl 

boyunca Mısır idaresinde ve siyasetinde önemli bir yer işgal etmiş ve Dışişleri 

Bakanlığı Ermeni tekeline girmiştir. 2015’te dünya, 1915 Nisan’ında Türkiye’de 

gerçekleşen Ermeni katliamlarının yüzüncü yılı nedeniyle tören düzenlemiş ve 

Ermeniler, dünyanın birçok ülkesi tarafından davalarının tanınmasıyla 

sevinçlerini taçlandırmışlardır.” (aztagarabic.com 2017). 

3.4. Ürdün Haşimi Krallığı  

Ermeni halkı Ürdün’e tarihin ilk dönemlerinden, özellikle de Ermeni İmparatoru 

Büyük Dikran’ın fetihleri ve 13. yüzyıldaki Haçlılar döneminden itibaren gelmiştir. 

Ancak Ermeni topluluğu, 1915’teki büyük felaketten sonra, yaklaşık 20.000 

Ermeni’nin Krallığa göç etmesiyle oluşmuştur. Ma’an, Petra, İrbid, Kark ve Zerka’ya 

yerleşmişlerdir. Ermenilerin sayısı 1948’de 6.000 civarındayken, 1980’de 3.000 

Ermeni’ye düşmüştür. Çoğu tüccar ve zanaatkâr olan Ermeniler başkent Amman, 

İrbid, Rusafa ve Ma’an’da yoğunlaşmış önemli merkezlere yerleşmişlerdir. (Azazyan, 

1993: 121-122). 

Ürdün’deki ilk Ermeni okulu 1928’de Kark şehrinde kurulmuştur. Daha sonra başkent 

Amman’da 1933’te Ermeni Ortodoksları için “Hitomyan” okulu ve bir manastır 

kurulmuştur. 1960 yılında Kudüs’teki Ermeni Ortodoks Patrikhanesi’nin girişimiyle 

Amman’daki “Ermeni Mahallesi” bölgesinde yeni okul binası ve yeni kilise inşa 

edilmiştir. Anaokuluna “Gülbenkyan”, ilkokula hayırseverlerin isimleri olan 

“Yüzbaşıyan”, kiliseye ise “Aziz Tatyus” isimleri verilmiştir. Öğrenci sayısı yaklaşık 

172 erkek ve kız öğrenciye ulaşmıştır. İlk spor kulübü 1933’te Amman’da 



 

126 

kurulmuştur. Cemaatin bugün Kudüs’teki Ermeni Patrikhanesi’ne doğrudan bağlı olan 

bir kilisesi, okulu, kültür ve yardım dernekleri ve yaşamını düzenleyen spor kulüpleri 

vardır. Ermeni cemaatinin üyeleri bugün Krallık hükümeti ve halk tarafından saygı 

görmektedir. (Azazyan, 1993: 122). 

  



 

127 

4. ARAPÇA KAYNAKLARA GÖRE IRAK’TA ERMENİLER 

Irak’ın üzerinde geliştiği Mezopotamya ülkesi, eski çağlardan beri Ermenistan’ın 

güneyden sınırı olan ülkelerden biridir. Özellikle Antakya, Urfa, Bağdat ve Halep’te 

çoğaltılan Ermenice el yazmalarının dipnotları, Mezopotamya’daki Ermeni 

toplulukları hakkında bize haber veren en önemli kaynaklar arasındadır 

(Abrahamyan,  1964 :1:425’ten Akt. Azazyan, 1993: 91). 

Ermenistan ve Mezopotamya arasındaki tarihî ilişkiler çok eskidir. Urartu ve Asur çivi 

yazılarında her iki ülke halkları arasında bazen savaş bazen de ittifak olarak doğrudan 

ilişkiler olduğuna dair çok sayıda delil zikredilmiştir. (Hofhannisyan, 1981: 1:27’den 

Akt. Azazyan, 1993: 91). Aşud K. Abrahamyan (1964, 2:35’ten Akt. Azazyan, 1993: 

91), Mosis Ḫorinatsi’nin “Ermenilerin Tarihi” veya “Ermeni Milletinin Tarihi” adlı 

kitabında ilk kez kaydettiği “Ara ve Şamiram” efsanesinin o eski zamanlarda 

oluştuğunu ifade etmektedir (Ḫorinatsi, 1981: 61-63’ten Akt. Azazyan, 1993: 91). 

Aşud K. Abrahamyan’a (1964: 1: 428’den Akt. Azazyan, 1993: 91) göre, bu ilişkilerle 

ilgili en eski güvenilir bilgi, Ermenilerin küresel ticaret hareketine nasıl katıldıkları ve 

çeşitli malları Fırat Nehri üzerinden Babil’e nasıl taşıdıkları doğru bir şekilde Yunanlı 

tarihçi Herodots (MÖ 425-484) tarafından anlatılmaktadır. Tarihçiler, Pers el-

Ekîniye’de (MÖ 559-330) küçük Ermeni topluluklarının varlığı konusunda hemfikir 

olsalar da Pers Kralı 1. Daryus’un (MÖ 486-522) kaya üzerine kaydettiği yazılarda 

MÖ 520 yılında Behestun’da M. Araha adlı bir Ermeni’nin Babil’de ayaklandığı ve 

yerel halkın desteğiyle kendini kral ilan ettiği belirtilmektedir. Araha, muhtemelen 

daimî Ermeni birlikleri içeren Pers ordusunda görev yapıyordu. 

Kuzey Mezopotamya’daki ilk Ermeni topluluklarının Ermenistan’daki Ardaşisiyye 

Ermeni Krallığı’nın (MÖ 189 – MS 1) yönetimi sırasında oluşması muhtemeldir. 

Strabon’a göre Ermeni İmparatoru Büyük Dikran, Edyabin’i ve Mezopotamya’nın 

geri kalanını da işgal etti (MÖ 89-85) (Hofhannisyan, 1981 1:21’den Akt. Azazyan, 

1993: 92). Ermeni gruplarının oraya göç etmesinin yanı sıra Ermeni 

İmparatorluğu’nun yeni başkenti Tigranakirt (veya Meyafarkin), Ermenistan’ın güney 

sınırlarında yer alan önemli büyük bir medeniyet, kültür ve ticaret merkezi oldu. 

(Elboyacıyan, 1955: 2:392’den Akt. Azazyan, 1993: 92). 

Romalı tarihçilerin yazılı kaynaklardaki bilgilerine göre MÖ 53 yılında Gırasus’un 



 

128 

seferleri sırasında Ermenilerin varlığını teyit ettiğinden bahsedilmektedir. Tarihçi 

Apollones MÖ 44 yılında Mezopotamya’ya yaptığı bir gezide Harran’da bulunan 

tepelerin yamaçlarında Ermeni toplulukların yaşadığından ve ülkenin kuzeyinde 

Ermenilerin yaşadığı çok sayıda köy gördüğünden bahsetmektedir (Atikyan, 1985: 

67’den Akt. Azazyan, 1993: 92). 

Ermeni tarihçiler, Sasani Perslerinin egemenliği döneminde (MS 224-642) başkent 

Tisfon’da çoğunlukla tüccarlar, devlet görevlileri ve rehinelerden oluşan bir Ermeni 

topluluğu olduğunu doğrulamaktadır. Ermenistan 387’de Sasani ve Bizans 

imparatorlukları arasında bölündüğünde en büyük bölümünü Sasani İmparatorluğu 

almıştır. Ermeni Prensleri (Naharar) başkent Tisfon’a gitmeye ve temsilcilerini Pers 

sarayında tutmaya mecbur kalmışlardır (Atikyan, 1985: 68 / Abrahamyan, 1967, 2: 

37’den Akt. Azazyan, 1993: 92). 

Ermeni tarihçilere göre 4 ve 5. yüzyıllarda çok sayıda Ermeni birçok kez esir olarak 

Mezopotamya’ya nakledilmiştir. Bizanslı Ermeni tarihçi Pavestus, Pers Kralı II. 

Şapur’un (MS 309-379) MS 364 yılında Ermenistan’a saldırdığına, gelişen şehirlerini 

yok ettiğine ve birçok Ermeni’yi tutsak olarak Huzistan’a, Fırat ve Dicle Nehirleri’nin 

bölgelerine sürdüğüne tanıklık etmektedir. Ermeni tarihçi Yeğişe (1971:170’ten Akt. 

Azazyan, 1993: 93), MS 451 yılında Ermenistan’da Sasani Perslerine karşı kurtuluş 

hareketleri başladığında, büyük Ermeni gruplarının Babil’e sürgün edildiğini ifade 

etmektedir. MS 5. yüzyılda Mezopotamya’da büyük bir Ermeni topluluğunun 

varlığının güvenilir kanıtlarından biri, MS 410 yılında Kuzey Mezopotamya’nın bazı 

bölgelerini de sınırları içine alan Nusaybin Piskoposluğu temsilcilerinin de katıldığı 

Ermeni Katolikosu 1. Sahak Barvif (MS 387-436) tarafından toplanan büyük dinî 

konseydir (Abrahamyan, 1964: 2:37’den Akt. Azazyan, 1993: 93). Ticaretin rolünden 

de bahsetmek gerekir. Zira miladi altıncı yüzyılda Ermeni şehri Dübeyl önemli bir 

ticaret merkezi haline gelmiş ve Ermenistan’ı Mezopotamya’ya bağlayan beş ticaret 

yolunun dördüncüsü olmuştur.  

Aşud K. Abrahamyan (1967, 2:37-38’den Akt. Azazyan, 1993: 93-94), Bizanslıların 

MS 504 yılında Amed şehrini işgal ettiklerinde, Perslere sempati duydukları için çok 

sayıda yerli Ermeni’yi öldürdüklerini ve 18.600 Ermeni’yi esir alarak Bizans’a 

götürdüklerini, bunun da o dönemde Kuzey Mezopotamya’da çok sayıda Ermeni 

olduğunu gösterdiğini belirtmektedir. 



 

129 

Mezopotamya’da bir Ermeni cemaatinin varlığının kanıtı, Ermeni Katolikosu 1. 

Kristapur Dirariçi’nin (MS 539-545) Huzistan ve Asur’da yaşayan Ermenilere hitaben 

yaptığı konuşmadır. Katolikos Ermeni müminleri Nasturiliği benimsememeye 

çağırmıştır (Ormanyan, 1912, 1:530’dan Akt. Azazyan, 1993: 94). Katolikos’un bizzat 

bu toplulukları aynı amaçla ziyaret ettiğine dair bilgiler bulunmaktadır (Nâḳûs 

Ermînyâ, 3 Temmuz 1948 27. Sayı: 630’dan Akt. Azazyan, 1993: 94). 

6. yüzyıldaki Pers-Bizans çatışmaları sırasında ve 7. yüzyılın ilk çeyreğinde, bazı 

Ermeni prensleri Bizans politikasının baskısından kaçmak için Mezopotamya’ya göç 

etmiştir (Ormanyan, 1912: 1: 530’dan Akt. Azazyan, 1993: 94). Arapların 

Ermenistan’ı fethinin görgü tanığı olan Ermeni tarihçi Sibyos, aileleri ve ordularıyla 

birlikte İran sarayına sığınan Ermeni prenslerinin Pers Kralı II. Hasruf (Kisra Abraviz) 

(590-628) tarafından çok sıcak karşılandığına şahitlik etmektedir (Abrahamyan, 1985, 

1: 677-681). Ermeni tarihçiler 637’de Arap Halifeliğinin başlamasından, 1065’te 

Abbasi başkenti Bağdat’ın Selçukluların eline geçmesine kadar, Ermenistan’dan göç 

olayları yaşandığını ifade etmişlerdir. Bunlardan birisi 852 yılında Bağdat’a doğru 

yaşanmıştır ve Ermeni tarihçi Mosis Kagankdavatsi, (1969: 260-261’den Akt. 

Azazyan, 1993: 94) bunu teyit etmiştir. Bağdat’ın 762 yılındaki kuruluşunda 

Ermenilerin sayısının fazla olduğuna inanılmaktadır (el-Boyacıyan, 1941, 1: 358’den 

Akt. Azazyan, 1993: 94). Ayrıca Ermeni tarihçi Toma Ardazroni, Ermenilerin seçkin 

bir konuma sahip olduklarını ifade etmiştir (Ardazroni, 1978, 176-219’dan Akt. 

Azazyan, 1993: 94). 

Öte yandan, Ermenistan’daki Arap egemenliği sırasında, Ermeni şehirleri çeşitli ticari 

yollarla Suriye ve Mezopotamya ile bağlantılıydı. Örneğin, Orta Asya’dan Batı’ya 

giden yol, -kervan toplama ana merkezlerinden biri olan- Musul şehrinde ikiye 

bölünmüştü. Bunlardan biri Nusaybin şehrinden geçerek Küçük Asya vadilerine, 

ikincisi ise Amed, Samsat, Urfa ve Harran’dan geçerek Rakka’ya gidiyordu 

(Topuzyan, 1986: 9’dan Akt. Azazyan, 1993: 95). Arap tarihçileri Ebu el-Hasan Ali 

b. Yahya el-Ermeni gibi Arap hilafetine hizmet etmiş önde gelen Ermeni 

şahsiyetlerinden yazılarında bahsetseler de söz konusu dönemdeki eski Ermeni 

toplulukları yok olmuştur. 

Ermeni toplulukları, 10. yüzyılda, özellikle Mezopotamya’nın kuzey bölgelerinde, 

Bizanslıların bu bölgeleri işgal edip Ermenileri, Rumları ve Süryanileri buraya 



 

130 

yerleştirmesiyle aktif hale gelmiştir. Kuzey Mezopotamya’daki Ermeni cemaatinin 10. 

yüzyılın sonunda kalabalık olduğuna dair bilgiler bulunmaktadır. Bu durum güney 

sınırı Musul’a kadar uzanan Ahtamar Ermeni Katolikosluğu’na ait bir piskoposluk 

kurulmasını gerektirmiştir (Hosibyan, 1951: 1:192’den Akt. Azazyan, 1993: 95). El-

Makdisi, (1906: 138’den Akt. Azazyan, 1993: 95) Dicle Nehri üzerindeki gemicilik 

hareketinin de aktif olduğunu ve malların Ermenistan’dan Musul’dan geçerek 

Bağdat’a indiğini söylemiştir. 1079-1080 yıllarında Küçük Asya’da büyük kıtlıklar 

meydana geldiğinde, binlerce Ermeni göç etmiş ve Mezopotamya’ya ve kuzey 

Suriye’ye yerleşmiştir (el-Boyacıyan, 1955: 2:405’ten Akt. Azazyan, 1993: 95). 

Selçuklu Türklerinin istilaları Ermeni topluluklarına büyük zarar vermiş, Moğolların 

ve Tatarların istilaları öncekilerden daha trajik olmuştur. Tarihî bilgilere göre 1222 

yılında Basra ve çevresinde büyük bir Ermeni cemaati bulunmaktaydı. Burada yeni bir 

piskoposluk kurulmuş olup Piskoposunun Sogmon veya Süleyman olduğu 

sanılmaktadır (el-Boyacıyan, 1955: 2: 396’dan Akt. Azazyan, 1993: 95-96). Ermeni 

tarihçi Kirakos Kantsaktsi, (1982: 270-275’ten Akt. Azazyan, 1993: 96) Bağdat’ın 

1258’de Moğollar ve Tatarların eline geçmesinden sonra hâlâ Bağdat’ta Ermeni 

topluluklarının yaşadığına tanıklık etmektedir. İlhanlılar’ın İran’daki hâkimiyeti 

döneminde (MS 1256-1336) iki başkent olan Sultaniye ve Tebriz’deki Ermenilerin 

prestijli mevkiler işgal ettikleri ve Irak’ta biri Sultaniye’de, diğeri Bağdat’ta iki 

piskoposluk bulunduğu sanılmaktadır. 1354 yılında Sultaniye’de çoğaltılan Ermenice 

bir el yazmasının dipnotunda, Piskopos Sarkis’in Bağdat Ermenilerinin Başpiskoposu 

olduğu belirtilmektedir (Abrahamyan, 1967, 2: 40’tan Akt. Azazyan, 1993: 96). 

Ermeni kaynakları bu dönemde de Musul’da ve Musul’a yakın Erbil ve Karamlis 

şehirlerinde bir Ermeni cemaatinin varlığını kabul etmektedir. 1352 yılında Musul’da 

bu bölgelerde Ermenilerin varlığını doğrulayan Ermenice bir el yazması çoğaltıldığı 

anlaşılmaktadır (el-Boyacıyan, 1941: 1: 398-399’dan Akt. Azazyan, 1993: 96). 

Irak’taki Ermeni topluluğu, Timur’un 1397 ve 1401’deki işgallerinden sonra büyük 

ölçüde geri çekilmiştir. 15. yüzyılın ilk çeyreğine ait tarihî kaynaklarda Ermeni 

topluluğu hakkında herhangi bir iz bulunmamaktadır. Ancak çok sayıda Ermeni esir 

olarak doğuya götürülmüştür. 14. yüzyılın sonu ve 15. yüzyılın başlarında, Mardin 

şehrindeki Ermeni cemaati gelişmiş, 1356, 1372 ve 1426 yıllarında Ermeni el 

yazmaları çoğaltılmıştır. El yazmalarından birinde, Ermeni Ortodoks Kilisesi “Aziz 



 

131 

Circîs” ve Piskopos Abraham’dan bahsedilmiştir. Rahip Hagob tarafından 1452 

yılında yazılan Ermenice bir el yazmasının dipnotunda, Mardin’de o zamana kadar 

ayakta duran bir piskoposluk kürsüsü olduğu belirtilmektedir (Abrahamyan, 1967, 2: 

42’den Akt. Azazyan, 1993: 96). 

17. yüzyılda Irak’a üç toplu göç gerçekleşmiştir. Böylece Musul ve Bağdat’ta 

Ermeniler yaşamaya başlamıştır. İlk dalga1604-1605 yıllarında Şah Abbas tarafından 

İsfahan’a sürülen Ermenileri içeriyordu. Onlardan bir grup Irak’a göç ederek 

güneydeki şehirlere yerleştiler. İkinci dalga takriben 1616 yılında Celâlilerin 

zulmünden kurtulmak için Türkiye’den gelmiştir. Üçüncü dalga ise 1638 yılında 

Türklerin Bağdat şehrini işgal etmesiyle gerçekleşmiştir (Abrahamyan, 1967, 2: 43 / 

el-Mevsûʿatu’s-Sûfyetiyyetu’l-Ermeniyyetu, 1974, 1: 462’den Akt. Azazyan, 1993: 

97). 

17. yüzyılın ikinci yarısında Bender Abbas, Buşir ve Irak’ın diğer bölgelerinde küçük 

Ermeni toplulukları bulunuyordu. 

Ermeni el yazmalarının dipnotlarında, Ermeni ve yabancı seyyahların yazılarında 17. 

yüzyılın seksenlerinde Bağdat’ın önemli bir ticaret merkezi olarak anıldığı 

zikredilmektedir. 1604 yılında Bağdat ve çevresinde küçük bir Ermeni cemaatinin 

yaşadığı rivayet edilmektedir (Abrahamyan, 1967, 2: 42’den Akt. Azazyan, 1993: 97). 

Ermeni kaynakları, bu dönemde Bağdat’ın Yakın Doğu’da Ermenice elyazmalarını 

çoğaltmak için en önemli merkezlerden biri olduğunu belirtmektedir. 

17. yüzyılın sonu ve 18. yüzyılın başlarında, İran’ın çeşitli şehirlerinden yeni bir 

Ermeni göç dalgası oluşmuş, göçmenler Basra’ya yerleşmişlerdir. Kaynaklar, 

Basra’nın Irak’ta Bağdat’tan sonra ikinci şehir olduğu konusunda hemfikirdirler. 

Irak’taki Ermeni cemaati arasında değerli taş ticareti yapan büyük tüccarların da yer 

aldığından, Basra’daki bazı Ermeni tüccarların Hint Okyanusu’nda faaliyet gösteren 

ticari gemilere sahip olduğundan, doktor, mühendis, zanaatkâr, ziraatçı ve işçi olarak 

faaliyet gösterdiklerinden bahsedilmiştir. 18. yüzyılın ikinci yarısı, Irak’taki Ermeni 

cemaatinin tarihindeki en önemli aşama olarak kabul edilir. Çünkü o dönemde Irak’ın 

kıyı kentleri önemli ticaret merkezleri haline gelmiştir. Irak’taki Ermeni Ortodoks 

Piskoposluğu Bağdat, Basra, Bender Abbas, Bender Buşir, Gıracuran, Bender Rik ve 

bu şehirlere komşu köy ve kasabaları kapsamaktadır (Azazyan, 1993: 97-98).  



 

132 

Ermeni kaynaklarına göre 1771-1772 yıllarında Irak’ta yayılan veba hastalığından 

Ermeni toplumu ölümcül bir darbe almış, Basra’da 40.000’i Ermeni olmak üzere 

55.000 kişi hayatını kaybetmiştir. 1831 yılında, vebanın Bağdat’ta tekrar 

yayılmasından sonra, 130 Ermeni ailesindeki 673 Ermeni’den bir kısım da başka 

bölgelere göç ettikten sonra 27 Ermeni kalmıştır (Abrahamyan, 1967, 2: 46’dan Akt. 

Azazyan, 1993: 98). Bununla birlikte 18. yüzyılda Bağdat’taki Ermenilerin sayısına 

dair kesin istatistikler yoktur ve Bağdat’ta 200-300 kadar Ermeni ailenin yaşadığı 

sanılmakta ve oradaki Ermenilerin yaşamları hakkında kapsamlı bilgi 

bulunmamaktadır (Abrahamyan, 1967, 2: 47’den Akt. Azazyan, 1993: 98). 

19. yüzyılın sonunda Irak halkına yönelik Osmanlı zulmünden sonra, Ermeni cemaati 

de ağır kayıplar vermiştir. Bu nedenle bazı Ermeniler Hindistan ve İran’a, bazıları da 

Avrupa ülkelerine göç etmişlerdir. Ermeni kaynaklarına göre geriye 150 Ermeni ailesi 

kalmıştır. 90 aile Bağdat’ta ve 60 aile ise Basra ve Musul’da kalmıştır. Birinci Dünya 

Savaşı’nın başına kadar Ermenilerin sayısı bini geçmemiştir. 1915 yılındaki büyük 

felaket günlerinde, Irak’taki Ermeni cemaati Irak halkının korumasından 

yararlanmıştır. Bağdat Valisi Süleyman Paşa da Türk hükümetinin insanlık dışı 

uygulamalarına karşı duran ve vicdan özgürlüğü uğruna işini feda edenlerden biriydi. 

1917 yılının Mart ayında İngilizler Bağdat’ı işgal ettiğinde, Batı Ermenistan’ın 

güneydoğu bölgelerinden ve İran’ın Urumiye bölgesinden Irak’a yaklaşık 25.000 

Ermeni göç etmiştir (Azazyan, 1993: 98-99).  

1918 yılında Bakuba kasabasında bulunan mülteci kamplarında yaklaşık 50.000-

60.000 Ermeni ve Süryani mülteci vardı ve bunların 15.000’i Vasburakan bölgesinden 

sürgün edilen Ermenilerdi (Yeğîşe, 1971: 53’ten Akt. Azazyan, 1993: 99). Musul’daki 

Ermenilerin sayısı ise 8.000’e ulaşmıştır (Topuzyan, 1986: 158’den Akt. Azazyan, 

1993: 99). 

1924 yılında Irak’taki Ermeni Ortodoks Başpiskoposluğu, Irak’taki Ermenilerin 

dağılımı hakkında aşağıdaki istatistikleri düzenlemiştir (Abrahamyan, 1967, 2: 50’den 

Akt. Azazyan, 1993: 99): 

 

 

 



 

133 

Tablo 6: Irak'taki Ermeni Ortodoks Başpiskoposluğuna Göre Irak'taki 

Ermenilerin dağılımı (1924) 

 Aile Kişi 

Nerhumer Çadırlarında 628 1995 

Basra'da 152 427 

Bağdat'taki Kilan kampında 647 2222 

Bağdat'ın Henayit Bölgesinde 33 111 

Bağdat'ta 134 445 

Bağdat çevresindeki köylerde 99 115 

Musul'da 191 640 

Musul'un Caruh Bölgesinde 173 1584 

Toplam 1987 6539 

 

Bu dönemdeki Ermeni toplumu, doktorlar, mühendisler, çiftçiler, terziler, 

kunduracılar, fırıncılar, esnaf, tüccar ve hemşirelerden oluşmaktaydı (Abrahamyan, 

1967, 2: 50’den Akt. Azazyan, 1993: 100). 

Son istatistiklere göre (1924) Irak’taki Ermenilerin toplam sayısı yaklaşık 18.000’dir. 

Dağılımları şu şekildedir (Abrahamyan, 1967, 2: 51’den Akt. Azazyan, 1993: 100): 

Tablo 7: Irak'taki Ermenilerin Dağılımı 

Bağdat 11.000 

Basra 2000 

Musul 100 

Kerkük 1000 

Zaho 1000 

Markali 968 

Habbaniye 550 

Hanekin 160 

 

Geri kalanlar ise Süleymaniye, Dehul ve diğer şehirlerdedir. 

Mardin şehri yakınlarındaki Tofin çölünde bulunan merkez, 14 ve 15. yüzyıllarda 



 

134 

Ermenice yazma eserlerin en ünlü çoğaltım merkezlerinden biri olmuştur. 18. yüzyılda 

ise Bağdat ve Basra merkez olmuştur. Bağdat’ta hattat Markus göze çarparken, 

Basra’da hattat Asduvadzador Tavityan parlamıştır. En eski mimari yapı Bağdat’taki 

Meryem Ana Kilisesi’dir. Bundan 600 yıl önce kurulduğu, ardından 1840’ta restore 

edildiğine inanılmaktadır. Temeli 1736’da atılan Basra’daki Meryem Ana Kilisesi de 

en eski yapılardandır. 1852’de Bağdat’ta kurulan “Carankafurats” okulu ve 1901’de 

kurulan “Zabliyan” özel kız okulu en eski Ermeni okullrıdır. “Vartanants” okulu da 

1910 yılında Basra’da kurulmuştur. Bugün Ermenilerin yaşadığı Bağdat, Basra, Musul 

ve Kerkük gibi Irak şehirlerinde beş okul bulunmaktadır. En eski matbaa Tatyosyan 

kardeşlerin girişimiyle 1874 yılında Bağdat’ta kurulmuştur. 1890 ile 1892 yılları 

arasında “Buket” adlı ilk Ermenice süreli yayını çıkarmıştır. Irak’taki en büyük 

endüstriyel varlık, Ermeni “Külbenkyan” petrol yatırım şirketinin Irak petrol 

yatırımında hisse sahibi olmasıdır. Günümüzde Ermenilerin hayatını düzenleyen 

çeşitli kültür ve hayır dernekleri ve spor kulüpleri bulunmaktadır (Abrahamyan, 1967, 

2: 551-53 / el-Mevsûʿatu’s-Sûfyetiyyetu’l-Ermeniyyetu, 1974, 1: 462’den Akt. 

Azazyan, 1993: 100-101). 

Ali el-Eşter (2010: 1) el-Meda Gazetesinde Irak Ortodoks Ermeni Cemaat Lideri 

Başpiskopos Dr. Afak Asaduryan ile yaptığı röportajda şunları aktarmıştır: 

 “Irak’ta Ermenilerin varlığı MÖ 1 ve 2. binyıllara kadar uzanır ve Irak halkının 

millî ve dinî temel bileşenlerindendir. Irak Ermenileri Mezopotamya’ya ait 

olmaktan gurur duymuş ve bu gururu kültürel ve bilimsel başarılarına 

dönüştürmüşlerdir. Ermeniler Irak Aryan ırkına (Hint-Avrupa) mensupturlar ve 

yakın zamanda yapılan dilbilimsel ve arkeolojik araştırmalara göre MÖ 3. 

binyılda ortaya çıkmıştır. Ermenistan, Akad Kralı Sargon ve torunu Naram 

Sin’in (MÖ 3. binyıl) kayıtlarında (Armani veya Armanam) olarak biliniyordu. 

Asur İmparatorluğu, kuzey komşusu Urartu Krallığı veya Ermenistan’daki 

(Ararat) Krallığı ile zaman zaman anlaşmış, zaman zaman da savaşmıştır. Irak 

ile Ermenistan arasındaki bu coğrafi yakınlık göz önüne alındığında, Ermenilerin 

eski çağlardan beri Irak’ta bulunmaları doğaldır. Ermeni tarihçi Moqsis el-

Khurini, (Miladi beşinci yüzyıl) elde ettiği kaynaklara dayanarak, MÖ 2 ve 1. 

binyılda Ermenilerin Irak’taki varlığını ortaya koymuştur. Yunan tarihçisi 

(Herodot) (MÖ beşinci yüzyıl) Ermenistan ve Irak arasındaki eski ilişkilerinden 

bahisle, Ermenilerin mallarını Fırat Nehri’nden gemiyle Babil’e taşıdığını, orada 

sattığını ve bu tüccarların diğer birçok Ermeni’yle birlikte Babil’e yerleşerek 

orada büyük bir Ermeni topluluğu oluşturduklarını belirtmiştir. Tarihî kaynaklar, 

10. yüzyılın sonunda Kuzey Irak’ta, 1222 yılında Basra’da bir Ermeni 

piskoposluğunun ve 1354 yılında Bağdat’ta ruhani lidere sahip bir Ermeni 

mezhebinin varlığına işaret etmektedir. 1352 yılında Musul şehrinde de bir 

Ermeni el yazması yazılmış olup bu durum o dönemde şehirde Ermenilerin 



 

135 

varlığını göstermektedir. Erbil ve Karamles’te Ermeni toplulukları vardı ve 17. 

yüzyılda Safevi Şah Abbas döneminde İran’dan Irak’a Ermeni göçleri yaşandı. 

25 Aralık 1638’de Osmanlı Padişahı IV. Murad tarafından Bağdat işgal 

edildikten sonra 1640 yılında Bağdat’ın el-Meydan mevkiinde Meryem Ana 

Ermeni Ortodoks Kilisesi inşa edilmiştir. Irak’a en büyük Ermeni göçü, 1915’te 

Osmanlı İmparatorluğu’ndaki Ermenilerin soykırıma uğramasından sonra 

meydana gelmiştir.”  

El-Cemil, 2010’da yayımlanan makalesinde (2010:1) Ermenilerin MÖ 3. yüzyıldan 

beri bilinen bir kavim olduklarını, Küçük Asya’nın (Anadolu) doğu ve orta 

bölgelerinde Doğu Anadolu’dan Akdeniz kıyılarına kadar uzanan kadim 

imparatorluklar kurduklarını belirtmekte, kökenlerini Aryanlara dayandırmakta ve 

1222 yılında Basra’da bir Ermeni piskoposluğunun varlığını teyit etmektedir. El-

Cemil Ermenilerin Osmanlı idaresinde 1894-1896 ve 1915-1923 yılları arasında 

katliamlara maruz kaldıklarını, bu katliamların ardından ilk etapta Musul ve Nahr 

Omar bölgesine yerleşen Ermenilerin sayısının 25-30 bine ulaştığını belirtmektedir. 

Dekranuhi Tokatlıyan Hanım, yerinden edilmiş göçmenlerle birlikte gelen ve görgü 

tanığı olan annesinin kendisine anlattığına göre, Ermeni göçmenler Musul’a 

geldiklerinde Musullu aileler tarafından ekmek ve tatlı sepetleri ile karşılanmışlardır. 

Irak genelindeki Ermenilerin sayısının günümüzde (2010) 20 bin civarında olduğunu, 

10 ila 12 bin arasında Ermeni nüfusunun başkent Bağdat’ta bulunduğunu, Irak Kürt 

kesimindeki Zaho ve Averrok gibi küçük kasabalarda Ermeni topluluklarının varlığına 

ek olarak Basra, Musul ve Kerkük gibi diğer büyük şehirlerde de Ermeni toplulukları 

ve kiliselerinin bulunduğunu, çoğunun Birinci Dünya Savaşı sırasında işlenen 

katliamlardan kurtulanların torunları olduğunu ve Ermeni Dilini Batı Ermenistan 

Lehçesi ile konuştuklarını ifade etmektedir. 

Iraklı gazeteci ve romancı İnʿam Keçeci Hampersom Agbaşyan’ın “Irak Ermenilerinin 

Modern Tarihi” adlı kitabını tanıttığı Eş-Şarku’l-Evsat’ta yayımlanan yazısında 

(2021:1) şunları aktarmaktadır: 

 “Tarihçilere göre Mezopotamya’daki Ermeni varlığı sekizinci yüzyıla kadar 

uzanıyor. Tarihi boyunca Irak, Tevrat’ta geçen Ağrı Dağı vadilerinden birkaç 

kez göçmen almıştır. 17. yüzyılın başında Şah Abbas es-Safevî, düşmanları 

Osmanlı askerinin operasyonları sırasında mühimmat ve yetenekli ellerden 

faydalanmaması için bazı insan gücü alanlarının tahliyesi de dâhil olmak üzere 

çeşitli amaçlarla binlerce kişiyi Ermenistan’dan İran’a zorla nakletti. Bu 

Ermenilerin bir kısmı Basra ve Bağdat’a taşınarak oraya yerleşmişlerdir. 

Anlatılanlara göre, 1638’de Bağdat’ı işgal eden Osmanlı Padişahı IV. Murâd 

yardımcısı Topçu Başı Kivork Nizaryan’a bir hediye vermek istedi. O da halkı 



 

136 

için kilise inşa edecek bir arsa istedi. Böylece el-Meydan bölgesinde Meryem 

Ana Kilisesi inşa edilmiş ve ilk önce “Kok Nizar” olarak adlandırılmıştır.”. 

Bir Fransız Haber Ajansı tarafından hazırlanan bir rapora göre, Irak’taki Ermeni 

varlığı, Ermeni tüccarların Bağdat’a geçmeden önce İran’dan Basra limanına doğru 

uzanan bir yay içinde dolaşmaya başladıkları 17. yüzyıla ve Bağdat’taki Tayaran 

Meydanı’nda bulunan kilise kayıtları 1636 tarihine kadar uzanmaktadır. Otuz yıl önce 

Berlin’deki Stat Biblotech’te, Nadirşah liderlerinin 1743’te Musul kuşatmasının 

başarısız olmasından sonra, Iraklıları Ermenilerle bağlayan güçlü ilişkileri gösteren 

18. yüzyıla ait Bağdat, Musul ve Basra’daki uluslararası, bölgesel ve yerel ticari 

pazarların refahı ile ilgili önemli tarihî belgeler ortaya çıkmıştır. (el-Cemil 2010:1) 

El-Cemil, 1989’da yayımlanan “Osmanlılar ve Modern Arapların Oluşumu” ve 

1990’da yayımlanan “Musul Kuşatması” adlı kitaplarında şunları ortaya koymuştur: 

 “Tarihsel kazılar, Irak ve Ermenistan’ın coğrafi olarak birbirlerine yakın 

olmaları nedeniyle çok eski ilişkilere sahip olduklarını göstermektedir. İki taraf 

arasındaki ilişkiler tarihsel olarak çok eskilere dayanmaktadır. Irak ve 

Ermenistan, Orta Doğuda 16. yüzyılın başından 20. yüzyılın başına kadar tam 

dört yüzyıl süren Osmanlı-İran çatışmasının savaş alanlarıydı. Ayrıca, coğrafi 

olarak nehirden ve karadan, dağlardan Van Gölü’ne doğru Ermenistan’ı Irak’a 

bağlayan Musul ticaret yolları kullanılmıştır.” (el-Cemil 2010:3) 

Birçok Ermeni, Orta Çağ’dan beri kiliseleri yanlarında bulunduğundan, çeşitli 

dönemlerde Dicle ve Fırat uzantılarının etkisiyle ticari amaçla Mezopotamya’ya 

yerleşmişlerdir. Ermenilerin Irak’a yerleşimleri tarihî kaynaklara göre 17. yüzyıldan 

itibaren artmıştır. Irak Ermeni Ortodoks Kilisesi’nin papazı Hûrî Nârîk Aşhanyan 

konuyla ilgili şunları söylemektedir: “Ermenilerin Irak’a ilk göçü, 17. yüzyılın 

başlarında İran’dan Basra, Bağdat ve ardından Musul’a olmuştur.” Iraklı Ermenilerin 

eski çağlardan beri izleri olmasına rağmen, 20. yüzyılın başlarından itibaren 

yerlerinden edilmiş Ermenileri kabul eden Iraklılar, özellikle 1915’te Türkiye’nin 

doğusunda maruz kaldıkları kanlı katliamlardan kaçan Ermenilerin koruyucusu 

olmuşlardır (el-Cemil 2010:3). El-Cemil (2010:3) diş hekimi Dr. Hanna 

Çakmakçıyan’ın, Doğu Anadolu’daki Türkler ve Ermeniler arasındaki etnik bir savaşı 

temsil eden bir kısmı yayımlanmamış bir dizi fotoğraf gösterdiğinden bahsetmektedir. 

Aşhanyan şunları söylemektedir: “Bu durumumuzu Araplara borçluyuz. Bizi 

ağırlamak için ellerinden geleni yaptılar. Iraklılar çoğu yetim, katliamlardan kaçıp 

kurtulanlar yalınayak geldikten sonra çalışmamıza ve toplumsal kalkınmamıza izin 



 

137 

verdiler.” (Akt. el-Cemil 2010: 3). 

Ermeni tüccarlar, 18. yüzyılın ikinci yarısında Irak’ın uluslararası pazarlardaki gücü 

ve ekonomik hareketliliği nedeniyle İstanbul’dan Irak’a gitmeye başladılar. Ermeni 

yazar Ara Aşçıyan, Fransa’nın Bağdat Konsolosu Jean-Batiste Routso’nun 

“Description du pachalig de Bagdad” adlı kitabından şu sözleri aktarıyor: 

 “Bağdat Hristiyanları, Katolik olsun, olmasın, lüksten uzak bir hayat yaşıyorlar, 

iç alım satımla uğraşıyorlar, kumaşlara baskı (basma) yapıyorlar ve diğer el 

sanatlarıyla iştigal ediyorlar. Aralarında az sayıdaki solcu tüccarlara gelince, 

bunların çoğu, İran ve Hindistan ile değerli taş ve şal ticareti yaparak zenginleşen 

İstanbullu Ermenilerdir.” Aşçıyan yazısına şöyle devam ediyor: “Bunda 

şaşılacak bir şey yok, çünkü Fransız turist Bethune de Tournefor’un dediğine 

göre Ermeniler sadece Doğu ticaretinin efendileri değil, Avrupa’nın en büyük 

şehirlerinin ticaretinde de büyük pay sahibidirler.” İngiliz gezgin Jackson, 

Bağdat’ta ekonomi ve ticareti kontrol eden Ermeni tüccarların Musul’dan 

Bağdat ve Basra’ya gönderdikleri bakırın İngiltere’de yapılan bakırın aynısı 

olduğunu söylüyor ve sözlerine şöyle devam ediyor: “Çeşitli malzemelerle 

donatılmış geniş bir pazar var. Buradaki Ermeniler ana tüccarları oluşturuyor ve 

Bağdat’ta kullanılan fabrikalar az ve sınırlı. Musul’daki Ermeniler, Dicle 

üzerinden, birbirine çekilen kereste sallarında taşınan çok miktarda bakır 

gönderirler ve sal Bağdat’a ulaştığında kerestesi orada satılır çünkü orada çok 

nadirdir. Daha sonra bakır, yelkenli gemilerle Basra’ya sevk edilir. Aynı türden 

bakır İngiltere’de yapılıyor. Daha önce kimsenin yapmadığı bu ticaret hızla arttı 

ve büyük hacme ulaştı. Zamanla bu metanın İngiliz fabrika sahiplerinin öfkesini 

uyandıracağına inanıyorum. Bu ülkelerde çalışmak Avrupa’dan çok daha ucuz. 

Bu, üreticilerin ürünlerini piyasaya daha ucuza aktarmalarına yardımcı oluyor 

ve bu ürünlerde çalışanlar için daha fazla kâr sağlıyor.” (Akt. el-Cemil 2010: 4). 

1917’de İngilizlerin Irak’ı işgalinden sonra Bağdat Elektrik Şirketi’nin mülkiyetinin 

devredildiği İngiliz şirketinin çalışanlarının çoğunluğunu Yahudilerle birlikte 

Ermeniler oluşturuyordu. Buna ek olarak, 19. yüzyılda Orta Doğu’nun çeşitli 

bölgelerini, Türkiye’nin doğusu, İran’ın batısı ve Irak’ı ziyaret eden birçok gezgin ve 

arkeoloğun bahsettiği şey, Ermeniler ve diğer bölge sakinleriyle olan acımasız 

mücadelelere yol açan sosyal sorunlardır. Bunun sonuçlarından biri de Ermenilerin 

yurtlarından ve şehirlerinden koparılması ve hayatta kalanların onları koruyacaklara 

kaçmasıdır (el-Cemil 2010:4).  

4.1. Kiliseler ve Okullar 

Ermeniler ister Keldani ister Süryani isterse Asuri olsun, Iraklı Hristiyanlardan 

bağımsızdırlar. Hem Ortodoks Kiliseleri ve hem de Katolik Kiliseleri vardır. Irak’ın 

önde gelen şehirlerinde pek çok kiliseleri bulunmaktadır. Bağdat’ta Kamp Sare 



 

138 

bölgesinde Aziz Karabit Ermeni Ortodoks Kilisesi, Doğu Kerrade’de Kutsal Kalp 

Katolik Ermeni Kilisesi bulunmaktadır. Doğu Karada’daki Katolikler, Doğu 

Kapısı’nda Aziz Krikor Ortodoks Kilisesi, Cadiriyye’de Ermeni Kilisesi, Kerrade’de 

Çiçekçi Meryem Katolik Kilisesi ve meydanda Bağdat’taki en eski Ermeni 

kiliselerinden biri olan Hz. Meryem Ermeni Kilisesi bulunmaktadır. (el-Cemil 

2010:4). 

Şu anda Bağdat’ta dört Ermeni Ortodoks kilisesi, Kerkük, Zaho ve Basra’da birer 

kilise, Dohuk vilayetine bağlı Afzrok köyünde bir kilise ve Musul’da iki kilise vardır. 

Bir tanesi 2004 yılında terör eylemine maruz kalmış olup şu an faaldir. (Akt. el-Eşter, 

2010:2) 

İlk Ermeni okulu 1852’de Bağdat’ta “Tarkmangats” (Çevirmenler) adıyla kuruldu. İlk 

kız okulu Irak’taki Ermeni cemaati tarafından 1901’de ve 1913’te de ilkokuldan ayrı 

ilk anaokulu açıldı. 1917’de kız okulu, “Ermeni Ez-Zabiliye Okulu” ile Irak’taki ilk 

karma okul olmak üzere birleştirildi. 1921’de Bağdat’ın Kilani Kampı bölgesinde 

Ermeniler için daha sonra “Sefaciyan Okulu” olarak adlandırılan bir okul açıldı. İki 

okul (Tarkmangats = Çevirmenler / Sefaciyan) 1948’de Birleşik Ermeni Ulusal Okulu 

olarak birleştirildi. Anaokulundan hazırlığa kadar olan eğitim aşamalarında her iki 

cinsiyetten sınıfları ve öğrencileri içeriyordu ve bu, 1974’e kadar sürdü. Irak’taki 

okulların kamulaştırılmasından sonra Ermeni Özel Karma İlköğretim Okulu 15 Ekim 

2004’te yeniden açıldı. Musul’da ed-Devase’de Şüheda Parkı yakınında bulunan 

Musul Ermeni Okulu adlı eski bir özel okul vardır. Bu özel okul, Ermeni halkının 

çabalarıyla ve parasıyla, hiçbir kişi veya devletin yardımı olmadan inşa edilmiştir. 

Kamulaştırılıncaya kadar Ermeni bağışlarıyla yürütülmüştür. Müdürü Baron 

Ardavarst ve yardımcısı Baron Hacik idi. 1919’da Irak’ta Ermeni (Sifacyan) Özel 

Okulu öğrencilerinin ülkedeki ilk izcilik topluluğunu kurarak oyunlar ve bazı 

oyunların yer aldığı bir gösteri sundukları ve bunda Udays Ohanesyan’ın önemli rol 

oynadığı bildirilmektedir. 1982-1983 öğretim yılında Ortaöğretim hazırlık çalışmaları 

(sayısal altıncı sınıf) için yapılan genel sınavlarda 600 üzerinden toplam 599 puan alan 

ilk Iraklı öğrenci, Ermeni Zavin Panosyan’dır (el-Cemil 2010:5). 

“İlk Ermeni okulu 1852 yılında Bağdat’ta “tercümanlar” anlamına gelen “Tarkma 

Necats” adıyla kurulmuştur. Bağdat’taki ilk kız okulu 1901 yılında açılmıştır. 1921 

yılında Ermeniler için Bağdat’ın Camp Al-Kilani bölgesinde daha sonra (Sefaciyan 



 

139 

Okulu) olarak anılan bir okul açılmıştır. “Tarkma Necats” ve “Sefaciyan” okulları 

1948’de (Birleşik Ermeni Özel Okulu) olarak birleştirilmiştir. 1974’te Irak’taki tüm 

özel okullar kamulaştırılmış (Ermeni Özel Karma İlkokulu) 15 Ekim 2004’te yeniden 

açılmıştır.” (Akt. el-Eşter, 2010:2). 

4.2. Kültür ve Spor Dernekleri 

Irak’taki Ermenilerin kendi sosyal, kültürel ve spor dernekleri vardır. 1911’den 

itibaren Bağdat’ta Ermeni Umumi Yardım Cemiyeti kurulmuştur. Daha sonra 

kapatılmış 1959’da ve bünyesinde bir Ermeni folklor şarkı topluluğu ile yeniden 

açılmıştır. Ermeni Gençlik Cemiyeti 1926’dan beri mevcuttur. 1954’te, ellili yıllardaki 

harika performanslarıyla ünlü Ermeni Halk Şarkıları Korosu Komidas topluluğu, 

ardından Basra’da bir kültür derneği, Musul, Bağdat ve Basra’da hayır kurumları 

ortaya çıkmıştır. Ermeni Spor Kulübü Homenetmen ise, 1949’da kurulmuştur. 1961 

yılında da Ermeni Kadın Kültür Derneği kurulmuştur. Bu dernek ve kulüpler kültürel, 

sosyal gösteriler ve spor şenlikleri düzenleyerek kültürel ve medeni rollerini hiçbir 

engel olmaksızın yerine getirme özgürlüğüne sahip olmuşlardır. Irak adına önemli 

başarılar elde ettiler. Irak Ermenileri, özellikle yirminci yüzyılın ilk yarısında, uzun 

yılların birikimi olan kültürleriyle kendilerini geliştirdiler ve kısıtlamalar başlayana 

kadar Irak toplumuna çeşitli alanlarda hizmet ederek gerçek katkılarda bulunan bir 

grup uzman, aydın ve mucit ortaya çıkardılar (el-Cemil 2010:5). 

“Irak’ta 1911’de Ermeni Genel Hayır Cemiyeti kuruldu ve 1959’da yeniden açıldı. 

1926’da kurulan Ermeni Gençlik Cemiyetine 1954 yılında Ermeni Halk Şarkıları 

korosu (Komidas) dâhil olmuştur. 1949 yılında Ermeni Spor Kulübü (Homentmen), 

1961 yılında Ermeni Kadın Kültür Derneği ve 2000 yılında Şehit (Ohan) Spor Kulübü 

kurulmuştur. Bu dernek ve kulüpler, kültürel ve sosyal akşamlar ve spor festivalleri 

düzenlemekte serbest olmuşlar, bazıları önemli başarılara imza atmışlardır.” (Akt. el-

Eşter, 2010:2). 

4.3. Ermeni Basını 

İlk Ermeni matbaası 1874’te Bağdat’ta kurulmuş, okul müfredat kitaplarını ve 1890’da 

yayımlanmasından sonra “Bunc” gazetesini basmıştır. Irak Ermenileri çeşitli 

gazeteler, broşürler ve çalışma kılavuzları yayımladılar. Bağdat’ta 1890’dan beri 

“Bunc” (buket) adı altında bir okul gazetesi de dâhil olmak üzere çeşitli Ermeni 



 

140 

gazeteleri yayımlandı ve iki yıl boyunca yayımlanmaya devam etti. Daha sonra 

1924’te “Dicle” (Taykris) gazetesi yayımlandı, ancak birkaç sayı sonra yayından 

kaldırıldı. Daha sonra haftalık gazete “Kuyamard” (var olma mücadelesi) 1948-1954 

dönemde çıkarılmış ve 1957-1958 dönemde yeniden yayımlanmıştır. Ermeni Birleşik 

Ulusal Okulu, “Kaydz” (kıvılcım) adlı okul gazetesinin yanı sıra “Maşdots” adlı 

yıllığını da çıkarmıştır. Bu yıllık, tüm okul faaliyetlerini, altmışlı yıllardan 1974’te 

özel okulların millîleştirilmesine kadar Irak’taki Ermeni gruplarının hayatını 

belgelemiştir. Bugün Irak’taki Ermeni Ortodoks Piskoposluğu tarafından “Kantig” 

(denizanası) adlı yayınlar ve benzeri farklı yayınlar dışında kendilerini ifade eden 

herhangi bir gazete bulunmamaktadır. (Akt. el-Cemil 2010:5). 

“Bağdat’ta birkaç Ermeni gazetesi yayımlandı. 1890’da “Bunc” (Al-Bâqa) adıyla bir 

okul gazetesi iki yıl süreyle yayımlandı. 1924’te “Dikris” (Dicle) gazetesi yayımlandı. 

Ancak birkaç sayı sonra yayını durduruldu. 1948’den 1954’e ve 1957’den 1958’e 

kadar haftalık “Koyamard” (Varoluş Mücadelesi) gazetesi yayımlandı. Ermeni 

Birleşik Özel Okulu, “Kidz” (Spark) okul gazetesini ve “Maşdots” adlı yıllığı 

yayımlamıştır. Burada “Maşdots” adlı yıllık üzerinde biraz durmak isterim. Bu yıllık 

altmışlı yıllardan itibaren 1974’te Irak’ta özel okulların kamulaştırılmasına kadar, tüm 

faaliyet ve etkinlikleriyle okul hayatını belgelemiştir. Bu nesil halkımıza uzun yıllardır 

kültürel ve sosyal kalkınmayı organize eden aydınlarla öncülük etmiştir. Şu an Irak’ta 

Ermeni gazetesi yoktur. Ancak dernek ve spor kulüplerinin yayınlarına ek olarak 

Irak’taki Ermeni Piskoposluğu’nun “Kantig” (Kandil) adında yayımladığı bir bülten 

bulunmaktadır.” (Akt. el-Eşter, 2010:2). 

4.4. Tarihî Şahsiyetler 

Irak Ermenileri, Irak’a hizmet etmiş geçmişte elde ettikleri ve günümüzde elde etmeye 

devam ettikleri başarılarından dolayı önde gelen Ermeni şahsiyetlerden gurur 

duymaktadırlar. Irak tarihinde iki kralın ismi geçmektedir ve tarihî kaynaklar bunların 

Ermeni kökenli olduğu konusunda hemfikirdir. Bunlardan ilki MÖ 521’de Ahmini 

Kralı 1. Dara’a (Darius) karşı Babil isyanına önderlik eden Kral Arakha İbn 

Haldita’dır (IV. Nebuhaz Naṣr). Bu kraldan İran’daki Behistun kayasında da 

bahsedilmiş ve Profesör Dr. Taha Bakır tarafından (Eski Medeniyetler Tarihine Giriş-

Mezopotamya Medeniyeti Tarihinde Veciz) adlı kitabında atıfta bulunulmuştur. 

İkincisi ise Musul hükümdarı Bedreddin Lulu’dur. Ali b. Yahya el-Ermeni Arap İslam 



 

141 

tarihinde Arap liderlerinden biri olarak tanınır. Ermenistan’da doğmuştur ve Arap 

tarihinin seyri içerisinde tanınmış kahramanlardan biridir (Akt. el-Eşter, 2010:2).  

Önde gelen Ermeni şahsiyetleri arasında doğuştan Bağdatlı olan Yakup Emircan da 

vardır. Bağdat kuşatmasında, gerekirse Müslüman kardeşleriyle şehri korumak ve 

savunmak üzere Basra ve Bağdat Hristiyanlarına liderliği üstlenmiştir. Kerküklü 

Ermeni Sarraf Başı Yusuf Kevork, Osmanlı hükümeti nezdinde bankacılık başkanıydı. 

Sitrak Bogosyan, Osmanlı Bankası’nın genel müfettişiydi. Ünlü Ermeni tüccar Naum 

Sarkis ise Şatrah’ta ilk oturan ve insanları orada yaşamaya teşvik eden kişidir (Akt. el-

Eşter, 2010:3). 

13. yüzyılda yaşayan ünlü ressam el-Vasiti de Ermeni asıllıdır. Doğuştan bir Bağdadi 

ve 1732 yılında Tahmasab Kuli Han’a karşı Bağdat savunmasında üstün hizmetleri 

olan Yakub Emircan, önde gelen Ermeni şahsiyetlerinden biri olarak kabul 

edilmektedir. Kürkçü Başı Pedros Kürkci ve Sarraf Başı Yusuf Kevork, Osmanlı 

Bankası Genel Müfettişi Sitrak Bogosyan, Şatrah’ta ilk oturan ve insanları orada 

yaşamaya teşvik eden tüccar Naum Sarkis gibi şahsiyetler de Ermenilerdendir (el-

Cemil 2010:1). 

4.5. Ermeniler ve Tıp 

Çiçek aşısını Bağdat’a ilk getiren 1786’da Bağdat’a gelen Hanis Muradyan’dır. 

1921’de devlet tarafından yurtdışına okumak için gönderilen ilk Iraklı öğrenci Astarkis 

isimli bir Ermeni’dir ve veterinerlik okumak için Hindistan’daki Bengal Veteriner 

Okulu’na gönderilmiştir. Sağlık Bakanlığı tarafından atanan ilk Iraklı kadın doktor, 

Ermeni asıllı Dr. Âne Setyan’dır ve Bağdat’ta tıp fakültesine giren ve 1939’da mezun 

olan ilk Iraklı kızdır. Ermeni tarihi ve kültürü üzerine Arapça kitaplar yazan Dr. Krikor 

Astarcıyan, tanınmış doktorlardandır. Irak Tıp Koleji’nin kurucularından biri olan ve 

tıp alanındaki hizmetlerinden dolayı Irak Kraliyet Nişanı’na (1954 İkinci Derece 

Öncüler Madalyası) sahip olan Dr. Hagop Çobanyan’dır. Osmanlı İmparatorluğu’nda 

Posta ve Telgraf Bakanı olan Voskan Mardikyan (Oskan Efendi) Ermeni kamuoyunda 

tanınan isimlerdendir (Akt. el-Eşter, 2010:3). 

4.6. Sanat ve Fotoğrafçılık 

Fotoğraf alanında tanınan görüntü yönetmeni Hacik Misak Kevorkyan, Irak ve Arap 

dünyasında sinematografi ve fotoğraf teknolojisi alanlarında ilk öncü birkaç kişiden 



 

142 

biridir. Önde gelen foto muhabiri, Iraklı foto muhabirlerinin şeyhi Emre Salim 

Lüsinyan, Irak krallarını ve liderlerini fotoğraflamış, Irak tarihinin, ünlü fotoğrafçılar 

Arşak (Arşak Stüdyoları’nın sahibi) ve Can (Babil Stüdyoları’nın sahibi) ve arkeoloji 

fotoğrafçısı Kovadis Markaryan gibi sanatçıların eserlerinin büyük bir bölümünü 

arşivlemiştir (Akt. el-Eşter, 2010:3). 

Sanat alanında, Bağdat Ermeni Ortodoks Kilisesi’nin tavanındaki İsa Mesih’in vaftiz 

imgesini tamamlayan öncü sanatçı Baha Abuş, yetenekli tiyatro oyuncusu Azadohi 

Samuel, seçkin yönetmen ve oyuncu Karlo Hariton, Bakubalı uluslararası film 

yönetmeni Aşhan Avedis (Hikmet Lebib), sanatçı Sitahakobyan, müzikte Krikor 

Barsumyan, Aram Babukyan, Aram Taciryan, Nubar Beşnikyan, ünlü piyanist Beatris 

Ohanisyan ve Irak makamında, makam hakkındaki engin bilgisi ile öne çıkan ve Iraklı 

makam okurlarının referans aldıkları Peder Narsis Saigyan gibi sanatçıların adları öne 

çıkmaktadır (Akt. el-Eşter, 2010:3). 

Ayrıca Peder Saigyan’ın tarih, dil ve Hristiyan ailelerin kökenleri ve ataları üzerine 

kitapları vardır. Sisak Zarbha Nilyan, oryantal müziğin filozoflarından, ud ve kemanda 

yetenekli bir müzisyendi. Başka hiçbir müzisyenin yaklaşmaya cesaret edemediği zor 

makamları kullanarak müzikler bestelemiştir (Akt. el-Eşter, 2010:3). 

4.7. Edebiyat ve Yazı 

Edebiyat alanında, Irak Araştırmaları kitabının yazarı, yazar ve araştırmacı Yakub 

Sarkis, yazar Yusuf Abdulmesih Suvart, yazar Levon Karmin ve Kral I. Faysal ile 

Irak’a gelen bilgin, düşünce adamı ve askerî sözlük vb. kitapların yazarı Abdulmesih 

Vezir öne çıkmaktadır (Akt. el-Eşter, 2010:3). 

4.8. Eğitim 

Eğitim alanında, 1908’de El Caferi Okulu’nda -o dönemde Bağdat’ın en önde gelen 

okullarından biri- Fransızca ders veren seçkin profesör ve eğitimci Mahran Efendi 

Sefaciyan, liyakatiyle ve büyük başarısıyla tanınmıştır. Kraliyet döneminde Eğitim ve 

Adalet Bakanı olan Said Sadık El-Bessam ve diğerleri, öğrencileri ve öğrencilerin 

hizmetlerini takdir etmişlerdir (Akt. el-Eşter, 2010:4). Bu bağlamda Başpiskopos Dr. 

Avak Asaduryan, İmam Gazali’yi ele aldığı felsefe alanında bir doktora tezi çalışmıştır 

(Akt. el-Eşter, 2010:4). 



 

143 

4.9. Mühendislik 

Mühendislik alanında ise, mimar Mardiros Kavukçuyan, 1941-1946 yılları arasında 

Musul’un önde gelen mimarlarından biri olmuş ve Musul, Erbil ve el-İmariye 

banliyöleri için projeler geliştirmiştir (Akt. el-Eşter, 2010:4). 

4.10. Kadın ve Spor 

Hizmetiyle ön plana çıkmış Ermeni kadınlar arasında, Bağdat halkı tarafından “Sare 

Hatun” veya “Sare El-Zenkine” olarak bilinen ve Bağdat’taki Kamp Sare mahallesine 

adı verilen Sara Taytusyan ve birçok arazi vakfetmiş olan Regina Hatun yer 

almaktadır. Regina Hatun vakfettiği arazilerden birine mezhebine bağlı bir sivil kurum 

olarak türünün ilk örneği olan yaşlılar yurdu, ikincisine ise okul (orta ve lise) 

yaptırmıştır. Ancak 1974’te vakıf teamülüne aykırı olmasına rağmen bir önceki rejim 

tarafından zorla kamulaştırılmıştır (Akt. el-Eşter, 2010:4). 

Sporda, Cebrayil Kayayan, 1949’da Irak’taki ilk vücut geliştirme şampiyonasını 

kazanmış ve George Taciryan da Irak’ı bisiklet dalında (3) Olimpiyat şampiyonasında 

temsil ederek bisiklet maratonunda dünya şampiyonluğu kazanmıştır (Akt. el-Eşter, 

2010:4). 

Uluslararası Halk Stadı’nı yapanın ve Irak halkımıza armağan edenin Gülbenkyan adlı 

bir Ermeni olduğunu başta gençler olmak üzere pek çok kişi bilmeyebilir. Gülbenkyan 

Vakfı Bağdat’ta Uluslararası Halk Stadı’nı ve Halk Salonu’nu inşa etmiştir. Ayrıca 

Irak’ta ve dünyanın tüm ülkelerindeki öğrencilere din, milliyet ve mezhep ayrımı 

yapılmadan burslar verilmiş, çok sayıda Iraklı öğrenci bu burslardan yararlanmıştır. 

Gülbenkyan Vakfı, Bağdat’ta Ermeni Birleşik Millî Mektebi’nin yeni bölümünün 

inşaatına da katkıda bulunmuş, 1969’da Zaho’da bir okul ve Kerkük’te bir stad inşa 

etmiştir. Vakıf ayrıca 1954-1957 yılları arasında Bağdat’ta Tayaran Meydanı’ndaki 

Ermeni Ortodoks Kilisesi’nin ve Bağdat’ın Riyad semtinde Ermeniler için bir lisenin 

inşasına da katkı sağlamıştır. Bunların yanı sıra Irak üniversiteleri, fakülteleri, 

enstitüleri ve bilim evleri için çok sayıda kitap ve müfredat hazırlamıştır (Akt. el-Eşter, 

2010:4). 

4.11. Ortak Kader 

El-Eşter Başpiskopos Asaduryan’a yöneltilen “Irak halkının ayrılmaz bir parçası olan 

Ermeni halkının şu anki durumunu genel koşulları itibariyle nasıl 



 

144 

değerlendiriyorsunuz?” sorusuna verdiği cevabı şöyle aktarmaktadır (2010:4): 

“Ermeniler Irak halkının temel bir bileşenidir. Onlar genel Irak halkının başına 

gelenlerden etkilenirler ve Irak gövdesinin aktif bir üyesidir. Vücudu etkileyen üyeyi 

de etkiler ve bunun tersi de geçerlidir. İnanıyorum ki Irak’ın her yönden iyi niyetli 

hayırsever evlatlarının çabalarıyla bu cömert ülke gelişecek ve diğer milletler arasında 

hak ettiği yeri alacaktır.” 

4.12. 200 Aile Göç Etti 

El-Eşter Başpiskopos Asaduryan, Irak’ta yaşanan olumsuzluklar neticesinde 200 aile 

yaklaşık 1.000 Ermeni’nin göçtüğünü ancak ülkede güvenlik ve istikrar hâkim 

olduğunda bu insanların Irak’a geri döneceklerine inandığını, Iraklı Ermenilerin tüm 

Iraklı kardeşleri gibi tüm varlığı ve vicdanı ile bu cömert topraklara, Dicle ve Fırat 

topraklarına ve ebedi insan uygarlıklarına, 1915 soykırımı sonrasındaki zor günlerinde 

kendisini karşılayan ve kucaklayan toprağa bağlı olduklarını, Irak halkının yüce insani 

tavrını asla unutmayacaklarını ve minnettar olduklarını belirtmektedir (Akt. el-Eşter, 

2010:4). 

4.13. Kiliselere Destek Sınırlı 

El-Eşter Başpiskopos Asaduryan’ın “Ermeni kiliseleri devletten destek buluyor mu?” 

sorusuna verdiği cevabı şöyle aktarmaktadır (2010:4): 

 “Şu anda Hristiyanlar ve Diğer Dinler İçin Vakıflar Divanı bununla 

ilgilenmektedir. Bu Divan, Hristiyan ve diğer gruplarla devlet arasında bir bağ 

oluşturmaktadır. Şu anda kiliselere verilen destek çok sınırlıdır. Ancak 

Cumhurbaşkanı Dr. Celâl Ṭalebânî ve Başbakan Dr. Süryani Demokratik 

Hareketi, 2004 yılında açılmak üzere iken bir sabotaj eylemine maruz kalan 

Musul’daki Ermeni Ortodoks Kilisesi’nin yeniden inşasını devletin üstlenmesini 

kararlaştırmışlardır.” 

Başpiskopos Asaduryan el-Eşter’in aktarımında (2010:4) Irak halkının dinî ve millî 

unsurlarını içinde rengârenk çiçekler bulunan bir vazoya benzetmekte, Irak’a 

güzelliğini, ihtişamını ve gücünü verenin bu çiçekler olduğunu ve Irak’ın insanlığa ve 

gayretli halkına hizmet etmek üzere yaralarını iyileştirmek ve Mezopotamya’nın 

yaratıcı yolunu tamamlamak için yeniden kalkınacağını düşünmektedir. 

4.14. Ermeni Irak İlişkileri 

El-Cemil makalesinde (2010:1) Irak Ermenileri hakkında şunları söylemektedir: “Irak 

Ermenilerini toplumun diğer kesimlerinden ayıran özellikleri inkâr edilemez. 



 

145 

Geleneklerinde, ibadetlerinde, çalışmalarında, çocuklarının eğitiminde, sevinçlerinde 

ve üzüntülerinde bağımsızdırlar. Irak’ın sosyal bir yelpazesidir ve topluma hizmet 

etmedeki önemli rolleri inkâr edilemez. Irak Ermenileri dürüstlüklerine ve sağlam 

sözlerine ek olarak hünerleri, becerileri ve zekâlarıyla tanınırlar. Başkalarına bağımlı 

değillerdir. Üretkendirler ve işlerini iyi yaparlar. Özellikleri ve bağımsızlıkları ile 

onları Irak toplumunun diğer kesimleri arasında en barışçıl ve bir arada yaşayanlar 

olarak bulursunuz. Gün içinde sokakta, atölyede, klinikte, markette veya herhangi bir 

kurumda toplumla bütünleşirler. Irak topraklarıyla yakından ilişkilidirler ve Irak’ı 

severler. Dillerini, örf ve adetlerini korudukları doğrudur. Bu, dünyadaki her milletin 

meşru haklarından biridir. Ancak hizmetlerinde ve yaratıcılıklarında mükemmeldirler. 

Siyasi veya ideolojik eğilimlerden uzaktırlar. Araştırmacılar; Araplar, Kürtler, 

Türkmenler ve İranlılardan sonra 5. sırada olduklarını belirtmektedirler. Tarihçi Batatu 

1947 nüfus sayımına dayanarak Irak’taki İranlıların Ermenilerden sonra 5. sırada 

geldiğini ifade etmiştir.” 

El-Cemil, makalesinin devamında (2010:1) Irak’taki Ermenilerin çoğunluğunun 

başkent Bağdat’ta bulunduğunu, sayılarının 10 ila 12 bin arasında tahmin edildiğini ve 

Irak genelindeki Ermenilerin sayısının 20 bin kişi civarında olduğunu ifade etmektedir. 

Ayrıca Basra, Musul ve Kerkük gibi diğer büyük şehirlerde, Irak Kürt bölgesindeki 

Zaho ve Averrouk gibi küçük kasabalarda da Ermeni Kilise ve topluluklarının 

varlığından söz etmektedir. El-Cemil’e göre, çoğu, Birinci Dünya Savaşı sırasında 

işlenen katliamlardan kurtulanların torunlarıdır. Fransız Haber Ajansı tarafından 

hazırlanan bir rapora göre, Irak’taki Ermeni varlığının, Ermeni tüccarların Bağdat’a 

geçmeden önce İran’dan Basra limanına doğru uzanan bir yay içinde dolaşmaya 

başladıkları 17. yüzyıla, Bağdat’taki Tayaran Meydanı’nda bulunan kiliselerin tarihi 

ise 1636’ya kadar uzanmaktadır. Berlin’deki State Biblotek’te otuz yıl önce ortaya 

çıkan önemli tarihî belgeler, 18. yüzyılda, özellikle de sonrasında Iraklılarla Ermeniler 

arasındaki ilişkilerin güçlü olduğuna işaret etmektedir. Bu belgeler bize 1743’te 

Nadirşah liderliğindeki Musul kuşatmasının başarısız olmasından sonra Bağdat, Musul 

ve Basra’da uluslararası, bölgesel ve yerel ticari pazarların geliştiğini göstermektedir.  

El-Cemil, Irak Ermenileri hakkında şunları ifade etmektedir (2010:2): “Ermenistan’la 

ya da başka bir ülkeyle siyasi ve ideolojik bağları olmadığı için başkalarının Irak’a 

zarar vermesine alet olmadılar. Ortodoks Ermeniler ve Katolik Ermeniler olarak 

bölünmüşlerdir. Ancak bunu umursamıyorlar. Ermeniler, Irak toplumuyla barış içinde 



 

146 

bir arada yaşayan ve toplumun hizmetinde üretken olmaktan başka hiçbir şey 

gözetmeyen güzel bir yelpazedir. Genel olarak politika veya partilerle hiçbir ilgileri 

yoktur ve devlette herhangi bir pozisyon veya herhangi bir prestij peşinde değillerdir. 

Bazı Ermenilerin sol partilerle, özellikle Irak sendikal hareketinde erkekçe bir geçmişi 

olan sağlam emek savaşçısı Ara Khajador liderliğindeki Irak Komünist Partisi ile 

bağlantılı olmaları münferit vakalardır. Leys el-Hamdani bir yazısında Sarkis 

Bedrosyan’ın yurtseverliğinin derinliğini anlatan şu sözlerini aktarmaktadır: “Ben 

önce Iraklı sonra Ermeniyim.” Iraklı Ermeni kendine saygı duyar ve Irak’ta kalarak 

onurunu korumak ister. 

Tanınmış Ermeniler kendileri, etnik kökenleri, kültürleri, namus ve ahlakları ile gurur 

duyarlar. 

Kimseye sorun çıkarmak istemezler ve kendilerine de sorun çıkarılmasını istemezler. 

Ermenilerin Irak toplumuna entegrasyonları, Suriye ve Lübnan’dakine çok 

benzemektedir. Irak Ermenileri evlerinde kendi dillerini konuşmayı tercih ederek 

dillerini korumak isterler. Ayrıca çocuklarına eğiten çok değer verdikleri kültürlerini 

ve folklorlarını korumak için kendi okulları vardır. Irak Ermenileri, partileri ve 

entelektüel hareketleri aracılığıyla siyasi bir role sahip olmaları bakımından Lübnanlı 

Ermenilerden farklıdır. Buna Irak ve Lübnan arasındaki farklı sosyal ve siyasi koşullar 

yardımcı olmuştur.” 

El-Cemil Irak Ermenileri ile ilgili düşünce ve gözlemlerine şöyle devam etmiştir 

(2010:3-4): 

 “Irak Ermenileri çeşitli sanayi ve ticaret alanlarında yetenekli zanaatkârlar ve 

akıllı uzmanlar olarak Irak’ta seçkin bir konuma sahiptirler. Dürüstlük ve 

titizlikleri ile tanınırlar. Sözlerinin eridirler ve insani nitelikleri çok yüksektir. 

Ahitlerini yerine getirirler. Güvendiklerine dost olurlar ve vefalıdırlar. Irak’ın 

savunmasında, savaş ve barışta diğer Iraklılarla birlikte hareket ederler. Irak 

ekonomisinin inşasında ve Irak’a hizmette aktif rol alırlar. Irak’taki Ermeniler, 

diğer Iraklı gruplara kıyasla hem kendi kimliklerini korumuş hem de başarılı 

olmuşlardır. Kendi içlerinde bölünmemiş tek bir sosyal blok olarak Irak’ta 

varlıklarını sürdürdüklerini ve büyük şehirlerde yaşadıklarını, dolayısıyla 

hepsinin şehir vatandaşı olduklarını ve kırsalın insanı olmadıklarını 

söyleyebilirim. Asla marjinalleştirilmediler ve hor görülmediler. Ermeniler 

Irak’a vatan ve toprak olarak bağlı olmuşlar ve siyasetle ilgilenmemişlerdir. 

Kendi içlerinde bağımsız oldukları doğrudur, ancak kamu işlerine 

karışmamışlar, devletle çatışmamışlardır. Nadiren siyasi partilerle ilgilenen 

olmuş, ancak Irak’taki herhangi bir siyasi sistemle çatışmamışlardır. Yetmişli 

yıllarda Bağdat’taki Ermeni ailelerden biri, diğer Iraklı aileler gibi, gece vakti 

başkentte korkutan bir olay olan Babi Tabar saldırısına uğradı. Sebepsiz yere 



 

147 

tüm aile öldürüldü ve cesetleri parçalandı. Bu olay, özellikle Bağdat ve büyük 

şehirlerde infiale neden oldu. Önceki rejimin Ermenilerin özel okullarını 

kapatma ve devlet okullarıyla birleştirme kararından çok memnun olmadıklarını 

hatırlıyorum. Bu karar onların millî hassasiyetlerini hesaba katmamıştır. 

Oğullarının ve kızlarının kendi kimliklerini öğrenmeleri onların doğal hakkıdır 

ve devlet okullarında asla öğrenemezler. Hâlbuki onların okulları Millî Eğitim 

Bakanlığı’nın müfredatına uygun faaliyet gösterirler, kontrol ve teftiş 

organlarına tabidirler. Bu uygulama rejimin çöküşüne kadar yürürlükte 

kalmıştır. Irak Ermenileri büyük bedeller ödeyerek göçtükleri Irak topraklarını 

vatan edindiler. Araştırmalara göre büyük oranda da uyum sağladılar. Ancak 

1980-88 İran Savaşı, 1991 Çöl Fırtınası Harekâtı, 2003 kuşatma ve terör 

savaşından günümüze kadar diğer Iraklılarla birlikte nesillerini koruyabilmek 

adına sessizce büyük acılar ve göç yaşamaya devam ediyorlar.”  

4.15. Yeniden Göç 

Iraklı Ermeniler, 2003’te Iraklıları kasıp kavuran kanlı terör dalgalarının ortasında 

zulme maruz kaldılar. Oğullarının ve kızlarının birçoğu öldürüldü. Bu yüzden trajik 

göçler yeniden başladı. Böylece yeniden evlerini, arazilerini, çiftliklerini, fabrikalarını, 

dükkânlarını ve mal mülk ne varsa bırakmak zorunda kaldılar. Irak’ın bütün bölgeleri 

boşaltıldı. Kiliseleri ve okulları saldırıya uğradı. Keşişler ve rahipler taciz edildi ve 

bazıları kaçırıldı. Yaklaşık 3.000 Iraklı Ermeni Irak’ı terk ederken, yaklaşık 15.000 

kişi 2007’ye kadar Irak’ta kaldı. 2003 yılında Irak’ın işgalinden sonra Suriye’ye kaçan 

Iraklı Ermenilerin sayısının iki bin civarında olduğu tahmin edilmektedir. Ayrıca 

1.000 Ermeni Ermenistan’a, yaklaşık 500 Ermeni de Ürdün’e gitmek üzere Irak’tan 

ayrılmıştır. Ekim 2007’de Bağdat’ın el-Mesbah bölgesinde bir Avustralya şirketine 

çalışan özel güvenlik görevlileri tarafından vurularak birden fazla Ermeni kadın 

öldürülmüştür. 2003 yılında eski rejimin düşüşünden bu yana çeşitli şiddet olaylarında 

en az 45 Ermeni öldürüldü. 32 kişi fidye için kaçırıldı ve iki önemli kişiden hâlâ haber 

alınamamıştır. Ermeni kaynaklar adam kaçırma olaylarının 2008’de durduğunu 

doğrulamaktadırlar. 2004 yılının sonlarında, saldırganlar Musul şehrinde yeni inşa 

edilen ve içerisinde bir okul ve kilise mezarlığı bulunan bir Ermeni kilisesini 

açılışından günler önce ateşe vermişlerdir (Aktaran el-Cemîl 2010:4). 

Hâlâ Irak’tan hiç ayrılmamış kararlı Ermeniler var. Vâsik Gazenferî’ye göre bazıları, 

öldürülseler bile kalmakta ısrar ediyor ve vatanlarına bağlılar. Ermeni Cemaati 

Başkanına göre 2003’ten önce Musul’da yaşayan 225 Ermeni ailesi vardı. 2003’ten 

sonra ise sadece 10 aile kalmıştır. Iraktaki en önemli Ermeni kaynağına göre halen 

Musul’da fiilen bulunan Ermeni sayısı sadece 45 aile ve her aile 2 kişiden 

oluşmaktadır. Geri kalanı ise Irak dışına göç etmeyi tercih etmişler, diğer kısmı ise 



 

148 

Ninova Ovası’ndaki Hristiyan köylerine dağılmışlardır. Ermenilerin eski çağlardan 

beri kendilerine ait özel arazileri vardı. Göçten sonra bu topraklar vakıf arazisine 

dönüşmüştür. 63 yaşındaki Arşimenderit Narig Aşkanyan, son doğumları ve ölümleri 

kaydederken şunları söylemiştir: “Karşılaştığımız zorluklara rağmen kalmak için 

buradayız, burası bizim toprağımız. Şu anda kilisemizin üye sayısı 7-8 bini Bağdat’ta 

olmak üzere 12 bindir. Irak’ın nüfusu ise 29 milyondur. Kiliselerinin hamisi Ermeni 

Patriği’nden, Irak’ta kalmaları, varlıklarını ve verimli miraslarını korumaları, yirminci 

yüzyılda Irak’a ve Iraklılara sundukları hizmete devam etmeleri, özellikle babalarının 

ve dedelerinin yolunu sürdürmeleri konusunda çeşitli çağrılar gelmektedir.” (Aktaran 

el-Cemîl 2010:5). 

Iraklı gazeteci ve romancı İn’am Keçeci, Eş-Şarku’l-Evsat’ta yayımlanan bahsi geçen 

yazısında (2021:1) şunları da ifade etmiştir: 

 “Elimdeki ‘Irak Ermenilerinin Modern Tarihi’ başlığını taşıyan yeni kitap 

Iraklıların Ermeniler üzerinden tasvirini sunuyor. Irak’ın inşasına yardım eden 

yüzlerce kadın ve erkeğin fotoğrafları yer alan kitap 400 sayfadır. Araştırmacı 

ve mühendis Hampersom Agbaşyan tarafından ortaya konulan büyük bir 

çabadır. Yazarın bu kitabı Amerika Birleşik Devletleri’ndeki diasporasında 

çıkardığını ekleyebilir miyim? Bugün Kaliforniya’da muhtemelen kendi 

anavatanları Irak’ta kalandan daha fazla Ermeni olması çok üzücü. Yazar, 

Ermeni katliamlarından kurtulan bir anne babanın çocuğu olarak Bağdat’ta 

doğdu. Kitabı, Osmanlılar tarafından zeytinlikteki evini terk etmeye zorlanan 

babası Minas’a ithaf ediyor. 11 yaşındaydı. Suriye ile Irak arasındaki çölde ölüm 

yürüyüşüne götürüldü ve Musul’a ulaştı. Yolda ailesini kaybetti ve yetimhaneye 

yerleştirildi. Oğlu şöyle yazıyor: ‘Babam Irak’ın azığından yedi, Fırat suyundan 

içti ve yıllar sonra Bağdat’a yerleşerek bir aile kurdu ve tam haklarla Irak 

vatandaşı oldu. Kitabı karıştırdım ve duyduğum ya da tanıştığım düzinelerce 

ismi okudum ve yeteneklerine hayran kaldım. Ünlü doktorlar, mühendisler, 

müzisyenler, fotoğrafçılar, terziler, ayakkabıcılar, kuyumcular, tüccarlar ve iş 

adamları. Bayan Âne Setyan’ın biyografisine odaklanıyorum. Geçen yüzyılın 

ortalarından beri Bağdat’ta Dr. Âne’nin adını duymayan bir kadın var mıdır? 

1939’da Sağlık Bakanlığı tarihinde Kraliyet Hastanesi’ne atanan ilk doktor oldu. 

Kerîmât mahallesinde doğdu, Ermeni Okulu’nda okudu ve Beyrut Amerikan 

Üniversitesi Tıp Fakültesi’nde eğitimine devam etti. Kadın hastalıkları 

uzmanlığını tamamlamak için kırklı yılların ortalarında İngiltere’ye gitti ve 

Hammersmith Hastanesinde çalıştı. Âne Setyan, Tıp Fakültesi’nde profesördü. 

Uzmanlık alanında çok sayıda kitap yayımlamış ve uluslararası konferanslarda 

sunmuş olduğu araştırmaları bulunmaktadır. Amine Sabrî Murâd, Sâlim el-

Haydarî, Hâlid Naci, İhsan el-Bahrânî, Gânim Akrâvî ve Lebîb Hasû gibi bir dizi 

ünlü doktor, öğrencileri arasında olmaktan gurur duymaktadırlar. Iraklıların 

hafızasında onu hatırlatan isimler. Âne, nesiller boyu Iraklı kadınları tedavi etti 

ve onun aracılığıyla binlerce çocuk doğdu. Emekli olduğunda, Kaliforniya’ya 

taşındı ve bundan 10 yıl önce 96 yaşında orada ruhunu teslim etti. Ayrıca Yazar, 

Ermeni cemaatinin en eski simalarından biri olan merhum Levon Şahoyan’ın 



 

149 

‘Dicle Kıyısında’ adlı kitabında yer alan bir ifadesini aktarmaktadır: Allahtan 

bize kollarını açıp çocuklarını korudukları gibi bizleri de koruyan bu harika 

insanları mübarek kılmasını kalpten dilerim. Evlatlarım, torunlarım bu faziletleri 

dünyanın neresinde olurlarsa olsunlar, ne zaman Arapların adı anılsa 

hatırlasınlar ve unutmasınlar.”  

İbrahim Halil el-ʿAllâf, Irak Ermenilerinin özelliklerini özetlemeye çalıştığı 

makalesinde şunları belirtmiştir (2017:1): 

 “Her şeyden önce, Irak Ermenilerinin saf Iraklılar olduğunu söylüyorum. 

Bugün Irak Cumhuriyeti vatandaşlığına sahipler ve 1921’de modern Irak 

devletinin kuruluşundan bu yana aralarında özellikle yaşlılar, Osmanlı 

vatandaşlığına sahip diğer Iraklılar gibiydiler. Iraklılar ve Ermeniler, 16. 

yüzyılın ortalarından 1918’deki I. Dünya Savaşı’nın sonuna kadar Osmanlı 

İmparatorluğu içinde yaşıyorlardı. Geçen yüzyılın ellili ve altmışlı yıllarında, 

birçoğu eski Sovyetler Birliği’nin kontrolü altındaki Ermenistan Cumhuriyeti’ne 

gitmeye çalıştılar. Ancak uyum sorunu yaşayınca gitmekten vazgeçtiler ve Irak’ı 

kendilerine güvenli bir yuva olarak benimsediler. Diğer Arap ülkelerinde olduğu 

gibi Irak’taki Ermenilerin hikâyesi, Birinci Dünya Savaşı sırasında Ermenilerin 

başına gelen katliamlar ve Osmanlı’dan özellikle Irak, Suriye ve Mısır’a 

kaçışlarıyla bağlantılı acı bir hikâyedir. 1915-1923 yılları arasında Osmanlı 

Türkiye’sinde yaşanan zulümler hakkında çok şey okudum. Gassan el-

Cevâdî’nin yıllar önce Musul Üniversitesi’ne sunduğu “Ermeni Sorunu ve 

Osmanlı Devleti” adlı doktora tezinin danışmanlığını yaptım. Geçen yüzyılın 

yirmili yıllarında Profesör Fâyiz el-Guseyn Suriye’ye, Profesör Abdulaziz el-

Kassab ise Irak’a ve özellikle Musul şehrine kaçtıktan sonra başlarına gelenlerle 

ilgili hatıralarını yazmışlardır. Ermeni Dr. Krikor Astarciyan’ın eseri de Musul, 

Irak, Osmanlı İmparatorluğu ve öncesi tarihlerine dair önde gelen kaynaklardan 

sayılmaktadır. Irak’taki Ermeni varlığı, Birinci Dünya Savaşı, Ermenilerin göç, 

kıtlık ve zulüm gibi maruz kaldıklarının ötesinde yüzyıllar öncesine 

dayanmaktadır. Tarihî kaynaklar, asıl vatanları Ermenistan’dan İran üzerinden 

Irak’a gelen Ermeni akınlarına atıfta bulunmaktadır. Bazıları güney Irak’a 

yerleşmiş, 1222’den itibaren Basra’da Piskoposluklar kurmuşlar ve bazı 

Ermeniler de başta Bağdat, Musul ve Kerkük olmak üzere Irak’ın diğer 

şehirlerine yönelmişlerdir. Irak’ı yöneten Osmanlılar Ermenileri geri kalan 

Hristiyanlardan ayırarak bağımsız bir mezhep olarak kabul ediyorlardı. Bu 

yüzden kendi kanunları; idari, eğitim, yargı, spor ve sanat oluşumları vardı. 

1638’den beri Bağdat Meydan bölgesinde yapımı 1639 yılına dayanan Meryem 

Ana Kilisesi bulunmaktadır.” 

Birinci Dünya Savaşı esnasında bazı Ermeniler, İngiltere ve Fransa tarafında yer 

aldılar. Böylece Osmanlı yönetimine karşı bir Ermeni direnişi oluştu ve Ermeniler ile 

Osmanlı otoritesi arasında bir çatışma yaşandı. Bunun sonucunda Ermenilere karşı bir 

dizi katliam oldu. Irak, özellikle de Musul dâhil olmak üzere komşu bölgelere göç 

başladı. Irak Halkı Ermenileri iyi karşıladı, hatta Nuri el-Ermeni’nin ailesi, Arif el-

Semmak’ın ailesi, Sıddık Muhammed Abdullah’ın ailesi ve diğer bazı tanınmış Musul 



 

150 

aileleri oğullarını Ermeni kızlarıyla evlendirdiler. Musul’daki Alman konsolosu 

Wustrow, 1917’de yazdığı bir raporda şöyle diyor: 1917 baharında Musul’a giren 

Ermeni göçmenlerin sayısı, çoğu kadın ve çocuk olmak üzere yaklaşık 8000 kişiye 

ulaştı. Durumları zordu. Musul’un eski valisi el-Kassab, 1961’de Beyrut’ta 

yayımlanan “Anılarımdan” kitabında, Musul’a göç edenlerin büyük oranda Ermeniler 

olmak üzere yaklaşık 40 bin kişi olduğunu söylüyor (Akt. el-ʿAllâf, 2017:2). 

1918’deki mütarekeden sonra İngilizlerin egemenliğine giren Irak’ta İngiliz 

makamları, Iraklıların “tek bir Arap devletinin kurulması” konusundaki görüşlerini 

öğrenmek için 1919’da ilk referandumu yaptılar. Musul’un kuzey sınırlarından Basra 

Körfezi’ne kadar uzanan Britanya güdümlü bir devlet talep ediliyordu. Talep edenler 

arasında Ermeniler de vardı. 1975 yılında Bağdat Üniversitesi Edebiyat Fakültesi’ne 

sunduğum “Musul Vilayeti: 1908-1922 Siyasi Gelişmelerin İncelenmesi” başlıklı hâlâ 

yayımlanmamış yüksek lisans tezimde atıfta bulunduğum konuda bir muhtıra 

hazırladılar. Ermenilerin 6 Ocak 1919’da verdikleri muhtıra, işlerinin İngiltere’ye 

bırakılması arzusunu dile getiren şu metni içeriyordu: “Biz Musul’u vatan edinmiş 

Ermeni halkıyız. İşlerimizi İngiltere hükümetinin yönetmesini istiyoruz.” Belgenin en 

önde gelen imzacıları arasında şunlar yer almıştır: Muhterem Tavidyan, Daud 

Hakirkacyan ve Musul’un Ermeni mahallesinin Muhtarı Sarkis Çakmakçıyan. 

İngilizler, Iraklılardan 11 Temmuz 1921’de Irak Kralı olarak Prens Faysal b. Şerif 

Hüseyin’e biat etmelerini istediler. Ermeniler de bu isteği kabul ettiler (Akt. el-ʿAllâf, 

2017:2). 

Irak’taki Ermeniler Arapça konuşuyorlar ancak Batı Ermeni dilini unutmadılar ve 

Irak’taki nüfusları 37 bine ulaşmıştır. Ermeni Ortodoks Kilisesi adı verilen kendi 

kiliseleri vardır. Fakat aralarında Katolik doktrininin takipçileri olmadığı anlamına 

gelmez. Bugün Ermeniler Bağdat, Musul, Basra ve Kerkük’ün yanı sıra Zaho ve 

Dohuk’ta yoğunlaşmış durumdalar ve bu şehirlerde kiliseleri mevcuttur. Farklı dinî 

inançlara sahip halk tarafından saygı görüyorlar. Bağdat ve Musul Ermenilerinin 

büyük bir nüfusa sahip oldukları söylenebilir. Bağdat Ermenileri, Irak Ermenilerinin 

yaklaşık yarısı kadardır. Bağdat’taki Ermenilerin çeşitli kiliseleri vardır. Bunlar Kamp 

Sare’deki Ortodoks Ermenilerin Aziz Karabit Kilisesi, Doğu Kerrâde’de Katolik 

Ermenilerin Kutsal Kalp Kilisesi, Câridiye Ermeni Kilisesi, Kerrâde’de Katolik 

Ermenilerin Seyyidetu’z-Zuhur Kilisesi, meydandaki Meryem Ana Kilisesi, Bâbu’ş-

Şarkî’de Ortodoks Ermenilerin Aziz Krikor Kilisesi, Musul’daki Ermeni Kiliseleri, 



 

151 

Basra ve Kerkük’teki kiliseler (el-ʿAllâf, 2017: 2). 

Ermenilere ait Musul’da 1949 yılında kurulan Homenetmen Kulübü gibi spor 

kulüpleri ve bulundukları bölgelerde bazı okullar, tarihi 13 Mart 1927’ye dayanan 

Musul’da Ermeni Gençlik Derneği, 22 Şubat 1930’da Bağdat’ta kurulan ve 13 Haziran 

1933’te Kerkük’te şubesi açılan Ermeni Muhtaçlara Yardım Derneği, 1961’de kurulan 

Bağdat’taki Ermeni Kadınları Kültür Derneği gibi dernekler bulunmaktadır. Ayrıca 

1924’te Bağdat’ta yayımlanan ancak yayın hayatı fazla sürmeyen (Taykris) Dicle 

gazetesi gibi Ermenilerin gazeteleri de bulunmaktadır.  

Ermeniler milliyetçilikleri, dilleri ve medeni kişilikleriyle gurur duyarlar ve tarihlerini 

iyi bilirler. Bazıları sanata, mimariye, edebiyata ve dile kültürel katkıları hakkında 

yazılar yazmışlardır. Ermeniler ayrıca, Musul’da Nabi Yunus mevkiinde bulunan 

Ermeni tarzında inşa edilmiş Ermeni Dr. Krikor Astarcıyan’ın sahibi olduğu ve ne 

yazık ki seksenlerde yıkılmış olan güzel saray gibi edebiyat, siyaset, ekonomi, sanat 

ve mimari alanlarında ünlü olan bazı ürünleriyle de gurur duymaktadırlar (el-ʿAllâf, 

2017: 3). 

Onlardan bir tanesi de “Irak Araştırmaları” adlı kitap gibi birçok eseri ve araştırması 

olan büyük araştırmacı yazar Yakup Sarkis’tir. Şarkıcı Sita Hagopyan, büyük bir 

fotoğrafçı olan babası İmri Salim Lusinyan, ünlü müzisyen Beyatris Ohannesyan, 

plastik sanatçısı Vartan Melekyan, ünlü yazar Şant Kenderyan, 2006 Irak Güzeli 

Selifya Şakakyan, Musul’daki uluslararası basketbolcu Isador Ohannesyan, tarihçi 

Narsis Saiğyan, ünlü müzisyen Aram Arminak Babuhyan, vücut geliştirme şampiyonu 

Cebrayil Kayayan, zengin bir petrol iş adamı olan ve Irak Petrol Şirketi IPC’nin 

hisselerinin %5’ine sahip olan Kalust Gulbenekyan, Tüccar Naum Serkis, gazeteci 

Karabit Perusyan, işçi hareketinin liderlerinden Vara Hacador, Doktor Ohannes 

Muradyakan, Doktor Anne Sityan, yazar ve yetenekli çevirmen Profesör Yusuf 

Abdulmesih Servet, adı Bağdat’taki Kamp Sarah mahallesine verilen zengin Hatun 

Sare İskenderyan, Irak Kültür ve Enformasyon Bakanlığı’nın 1981 tarihli 

yayınlarından “Yarım Yüzyılda Irak’ın Sağlık Durumu” kitabının yazarı Dr. Mosis 

Deyr Hakobyan gibi isimler ünlü Irak Ermenileridir. Modern Irak Devleti’nin 

1921’deki ilk Sağlık Bakanı Hanna Hayyat Hakobyan’ın kitabını takdim etmiş, ilk 

baskısı 1948’de çıkmıştır. Mosis Deyr Hakobyan, Musul’da koruyucu hekim olarak 

çalışıyordu. Bu kitabı, bulaşıcı hastalıkların raporlarını ve gelişimlerini inceledikten 

ve kaynaklarını araştırdıktan sonra yazmıştır. Doktor Deko Andriyos İsfendiyar, 



 

152 

otuzlu yıllarda Süleymaniye’deki Kraliyet Hastanesi’nde çalışan Dr. Nikogos 

Alexandıryan, Kut’taki Kraliyet Hastanesi’nde çalışan Dr. Leon Papazyan, ayrıca 

Basra limanında sağlık müfettişi olan Artin Hacik, İngiltere’de Sir ünvanını kazanan 

ve İngiltere Sağlık Bakanı’nın asistanlığını yapan Ara Dürziyara Dürzi, Dr. Diham 

Muhammed el-Azav’i’nin 2012 yılına ait “Günümüzün Çilesi Geleceğin Endişesi” 

adlı kitabında değindiği 1947’de Irak parlamentosunda başkent Bağdat’taki tüm 

Hristiyanları temsil eden Ermeni milletvekili İskender Sitiban Markaryan, Beyrut 

Amerikan Üniversitesi mezunu, Komünist Parti liderlerinden Krikor Akop Bedrosyan, 

demiryolu mütevelli heyeti başkanı Dikran Ekmekciyan ve Ulaştırma Genel Müdürü 

İkar Hufhanisyan, hizmetleri ve yenilikleri nedeniyle üçüncü derece Mezopotamya 

Madalyası ile ödüllendirildi. Bağdat Su İşleri Genel Müfettişi Fahi Sifyan’ın üstün 

gayreti ve aldığı acil önlemler, başkent Bağdat’ı ve banliyölerini 1954’teki selden 

kurtarmıştır. Bağdat’ta Dr. Eric Ravitcik, Dr. Amizra Kananciyan, Dr. Artin Reisyan, 

Dr. Robin Nikosyan, Dr. Tadyus Kurdiyan ve Basra’da çalışan Dr. Stephan Keşişyan, 

Musul’da çalışan Dr. Robert Mermedicyan, diş hekimi Dr. Bedros Bedrosyan, otuzlu 

yıllarda Kerkük’te çalışmakta olan Dr. Korkin Bayazyan, otuzlu yıllarda Bağdat’ta 

tanınan avukat Hayek Sirop, aynı dönemde Basra’da tanınan avukat Agop Gabriel, 

altmışlı yıllarda Kerkük’te eczacı olan Dr. Hacik Agop Terziyan ve yetmişlerde Musul 

Gazi caddesinde muayenehanesi olan Dr. Kara Bit, Musul Taca’dan Dikran 

Ekmekciyan, Musul’daki Ermenilerin Muhtarı ve Musul’un tanınmış 

fotoğrafçılarından Sarkis Efendi Çakmakçıyan (onu uluslararası büyük fotoğrafçı 

Murad Dağıstanî’nin dayısı Agop Krikor Penguyan tanıtmıştır.), plastik sanatta ortaya 

çıkan büyük sanatçı Ardaş Kakafyan, matbaa alanında Bağdat’ta Sarkis Bedrosyan ve 

Musul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dekan Sekreteri Asadgik Tatul gibi isimler 

meşhur Ermenilerdir. Ermeniler önce Iraklı, sonra Ermeni olduklarını ısrarla 

söylemektedirler. Bu da Irak’a bağlılıklarını doğrulamaktadır (el-ʿAllâf, 2017: 3-4). 

Çok sayıda Ermeni, özellikle Bağdat, Musul ve Basra’da meslek, zanaat ve ticarette 

öne çıkmışlardır. Doğrulukları, iyi işçilikleri ve yüksek ahlâklarıyla takdir 

görmüşlerdir. Otuzlu yıllarda Basra’da ünlenen büyük Ermeni tüccarlardan Simon M. 

Karayipler, her türlü kereste ticaretinin yanı sıra demir, çimento ve metal söve 

ticaretiyle de iştigal etmiştir. Komünist Parti, Arap Sosyalist Baas Partisi, Ulusal 

Demokrat Parti veya Kürdistan Demokrat Partisi gibi Irak siyasi partilerine katılarak 

parti basamaklarında üst sıralara yükselen Ermeniler de mevcuttur. 



 

153 

Irak Ermenileri, ciddi, enerjik, Irak’a sadık, Irak toplumunda kendilerine layık bir yer 

açmak için özveriyle çalışan barışçıl insanlar olarak bilinmektedirler (el-ʿAllâf, 2017: 

4). 

5. ARAPÇA KAYNAKLARA GÖRE MISIR’DA ERMENİLER 

Mısır Ermenileri belki de Mısır’da Ermeni varlığı tarihin ilk zamanlarına kadar 

gittiğinden haklarında çokça araştırma yapılan tek Ermeni halkı kabul edilmektedir. 

Elliott Smith, Ermenilerin ilk Firavun Ailesi Döneminden itibaren Toros dağlarından 

Mısır’a gittiklerini ve Firavun devletinin kurulmasına ve medeniyetini oluşturmasına 

yardım ettiklerini belirtmektedir (el-Boyacıyan, 1960: 1’den Akt. Azazyan, 1993: 

127). Ermeniler Mısır’a firavunların Suriye’ye saldırıları neticesinde gelmişlerdir. 

Firavunlar Fırat Nehri’ni geçip Ermenistan’ın Güney bölgelerine ulaşmışlardır ve 

birçok Ermeni’yi esir olarak Mısır’a götürmüşlerdir (el-Boyacıyan, 1960: 1’den Akt. 

Azazyan, 1993: 127). Ermeni araştırmacı Nazarit M. Ağazarim, Ermenilerle Mısırlılar 

arasındaki ticari ilişkilerini açıklarkerm Ermeni isminin eski Mısır yazıtlarında 

geçtiğinden bahsetmektedir (Agazarim, 1911: 1-2’den Akt. Azazyan, 1993: 127). 

El-İmam (1999: 65) da Ermenistan ve Mısır’ın İran, Roma, Arap İslam Devleti ve 

Osmanlı İmparatorluğu gibi büyük devletlerin yönetimine girdiğini ve bu durumun 

aralarındaki hareketliliği kolaylaştırdığını belirtmekte ve ilaveten şunları 

aktarmaktadır: “Ermenistan, coğrafi olarak zor bir bölgedir. Siyasi olarak da sürekli 

çalkantılı olduğundan, geleneksel olarak tarih boyunca insanların cazibe merkezi 

kabul ettiği Yakın Doğu’ya, (Lang, 1988: 70-88) özellikle de Mısır’a (Ḥamdân, 1993: 

176) eski çağlardan beri Ermeni göçleri gözlenmiştir.”  

Mâcid İsrail, (2017: 12) eskiden yeniye Ermenilerin göç serüveni hakkında şunları 

ifade etmiştir: 

 “MÖ 6. yüzyılda Perslerin Mısır’ın kontrolünü ele geçirmesinden itibaren 

birçok Ermeni Mısır’a akın etti. Bunun en eski kanıtı, MS 3. yüzyılın sonlarına 

ait Yunanca bir yazıttır. MS 11. yüzyılda Ermenistan’ın Bizans yönetimi 

sırasında, özellikle Fatımi döneminde, Bedru’d-dîn el-Cemali’ye nispet edilen 

Cemali Ailesinin ülke yönetimde bulunması nedeniyle birçok Ermeni, 

Ermenistan ve Kudüs’ten Mısır’a göç etmişlerdir. Memlûk sultanları döneminde 

(1250-1517) özellikle Sultan el-Melik ez-Zahir Seyfu’d-dîn Barkûk (1339-1399) 

döneminde de sayıları artmıştır. Ermeniler 1517’de Osmanlı’nın Mısır’ı 

işgalinden sonra, Mısır ve Filistin’deki en büyük Hristiyan yabancı topluluk 

olmuştur. 16. yüzyılda Osmanlı devleti ve Safevî devleti aralarındaki savaşın 



 

154 

ardından Ermenistan’ı paylaştılar. Rusya, Doğu Ermenistan’ı ilhak ederken, 

Osmanlı yönetimi altındaki Ermenilere kendi bölgelerinde özerklik verdi. Ancak 

Hristiyan oldukları için ayrımcılığa maruz kaldılar. Haklarını yerel ve 

uluslararası düzeyde aradıklarında, Abdülhamid’in (1876-1909) gözetiminde ve 

İttihatçıların yönetiminde (1919-1923) gerçekleşen (1894-1896) Hamidiye 

katliamları, 20 bine yakın Ermeni’nin canına mal olan, 1909’da gerçekleşen 

‘Adana’ katliamı ve Birinci Dünya Savaşı’nda özellikle 1915-1917 yıllarında 

yaşanan soykırım da dâhil olmak üzere birçok katliama maruz kaldılar.”.  

Bazıları, Ermenilerin Mısır’a göçünün eski Mısır hanedanları dönemine kadar 

dayandığını ve daha sonra Bizans yönetimi (527-640) sırasında arttığını ifade 

etmektedirler. Ancak Ermeniler, Mısır’ın Müslümanlar tarafından fethinden itibaren 

Mısır’da görülmeye başlamışlardır. Bu İslami fetihte (639-642) İslami Mısır’ın ilk 

başkenti olan Fustat’ta “Vartan Çarşısı” olarak bilinen bir çarşı kuran komutan Vartan 

(Vardan) El-Rumi gibi Müslümanlığı kabul edenler de yer almışlardır. Halife Osman 

b. Affan onu Mısır’a emir olarak görevlendirmiştir. Aynı şekilde, İbn Tagrî Berdî’nin 

Ermeni asıllı olduğunu söylediği Emir Ali b. Yahya gibi bazı Müslüman Ermeniler, 

Abbasi yönetimi (750-1258) sırasında da Mısır emiri olarak görevlendirilmişlerdir (el-

Atâbekî, 1930, 2: 246-255’ten Akt. el-İmam, 1999: 65). 

Hunharca katledilen Ermeni şehitlere söylemiyle anne, baba, eş, kardeş ve çocuklarına 

ithaf ettiği “Mısır ve Filistin Ermenileri Siyasetten Uzak” adlı eserin yazarı Mâcid 

İzzet İsrail de İncil’de Hz. Yusuf’a rüyasında oğlu ve hanımını alarak Mısır’a gitmesi 

emrini vurgulamakta ve Mısır’daki Ermeni cemaatinin tarihsel köklerini, eski Mısır 

hanedanları dönemine kadar götürmektedir. Mâcid İsrail, Bizans döneminde 

Ermenilerin sayısında nispi bir artış olduğunu ancak bazı Anadolu Hristiyanlarının göç 

ettiği Mısır’ın Müslümanlar tarafından fethedilmesinden sonra Ermenilerin daha çok 

görülmeye başlandığını belirtmektedir. Ayrıca Abbasi Döneminde daha da arttığını ve 

özellikle Fatımî Döneminde dinî, kültürel ve ticari olarak tamamen özgür bir topluluk 

olduklarını da vurgulamıştır (İsrail, 2017: 26-27) 

Barış yıllarında Ermeni halkını oluşturan unsurlardan biri olan Medlerle Mısır 

Firavunları arasında akrabalık ilişkileri ve ticari ilişkiler oluşmuştur. Örneğin Firavun 

3. Tuhutmus (MÖ 1490- 1460) Med kralı 1. Ardadama ile barış ve dostluk antlaşması 

yapmıştır (el-Boyacıyan, 1960, 2: 3 ve Mikâilyan, 1980: 28-29’dan Akt. Azazyan, 

1993: 127). 

İki halk ve ülke arasındaki karşılıklı savaş-barış ilişkileri MÖ 559-530 yılları arasında 



 

155 

hüküm süren Ahmini Perslerin Ermenistan ve Mısır’ı işgaline kadar devam etmiştir 

(Azazyan, 1993: 128). 

Bu ilişkileri Ermeni tüccarların Mısır’a getirdiği Kahire’deki Firavunlar Müzesi’nde 

bulunan muhteşem araç gereçler ortaya koymaktadır (Mikâilyan, 1980: 33-34’ten Akt. 

Azazyan, 1993: 128). 

60’lı yıllarda Ermenistan’daki “Kırmızı Tepelerde” yapılan kazılarda Firavun İlah 

Suhmut’a ait küçük bir seramik heykele rastlanmıştır. 1966 yılında da arkeologlar 

Ermenistan’daki Urartu Arin Börd bölgesinde başka eserlere ve Mısır İlahı Bis’in çok 

küçük bir heykeline rastlamışlardır. Urartu Kralı 2. Arkişti’nin (MÖ 713-685) 

sarayındaki kazılarda rastlanan duvar resimleri Urartu ve Mısır sanatları arasındaki 

derin bağlantıları göstermektedir (Mikâilyan, 1980: 33-34’ten Akt. Azazyan, 1993: 

128). Bu bağlamda elle çizilen bu resimler Mısır duvar resimlerine oldukça 

benzemekte ve Urartu sanatçılarının Firavun sanatına son derece vakıf olduklarını 

göstermektedir (Cerîdetu Zartunk, 8 Haziran 1967’den Akt. Azazyan, 1993: 128). 

“Kırmızı Tepeler” ve “Arin Börd” Urartu Krallığı’nın doğu hudutları yakınlarında yer 

almaktadır. Urartuların başkenti Duşba veya Van-Duseb ve ülkenin batı ve güneybatı 

bölgelerinin Mısırla daha güçlü ilişkileri vardı (Azazyan, 1993: 128). 

Mısır’daki Ermeniler hakkındaki ilk yazılı bilgi MÖ 46 yılında Afrika hâkimi olan 

Romalı tarihçi Sellestiyus’a kadar gider. MÖ 40 yılında yazdığı kitabında Ermenilerin 

Afrika’da sürekli faal olduklarını belirtmektedir (el-Boyacıyan, 1960: 4 Akt. Azazyan, 

1993: 128-129). 

Mısır’daki Batalimoslar (MÖ 323-30) döneminde Mısır-Ermenistan ticari ilişkileri 

canlı idi. Çünkü Ermeniler büyük bir kültür merkezi olan İskenderiye şehri ile sürekli 

iletişim halindeydiler ve o sıralarda Ermenistan’daki Helenist medeniyetiyle birlikte 

Yunancanın yayılması sebebiyle çok sayıda Ermeni öğrenci eğitimlerini orada 

sürdürüyordu (el-Boyacıyan, 1960: 4 Akt. Azazyan, 1993: 129). O dönemde bir olay 

ön plana çıkmaktadır. Romalı Mısır Hâkimi Markos Antonyo, esir ettiği Ermeni Kral 

2. Ardavist’i (MÖ 55-34) altın zincirlerle bağlı olarak Mısır’a getirmiş ve Ermeni Kral 

Kleopatra’nın önünde eğilmeyince başını vurdurmuştur (el-Mudevver, 1982: 158). 

Aynı bilgi Azazyan’ın (1993: 129) aktarımında Ḫorinatsi (1981: 159-161) ve 

Mikâilyan’da (1980: 38-39) da mevcuttur. 



 

156 

MÖ 30 yılında Mısır Roma sancağı olmuş ve Roma hâkimiyeti miladi 395 yılına kadar 

sürmüştür. Roma İmparatoru Neron (MS 54-68) zamanında Hristiyanlık Mısır’a 

girmiştir. Miladi 2. yüzyılda (Ermeni Kilisesi gibi 451 yılında Kalgadoni konseyinin 

kararlarına boyun eymeyen) İskenderiye Kilisesi doğunun en güçlü kilisesi olmuştur. 

İki kilise ve yöneticileri arasındaki karşılıklı ilişkiler güçlü idi. Ermeniler bu döneme 

ait yazıtlarda da geçmektedir. Miladi 3. yüzyılda Tiba şehrinde Hasruf diye 

adlandırılan bir Ermeni’nin bıraktığı Yunanca yazıt onlardandır (el-Boyacıyan, 1960: 

5-6 ve Mikâilyan, 1980: 46’dan Akt. Azazyan, 1993: 129). Çoğunlukla Roma 

ordusundaki Ermeni birlikler Mısır’da konaklıyorlardı. Bütün bu deliller miladi 1. 

yüzyıldan başlayarak tüccar ve asker olarak Mısır’da küçük Ermeni grupların varlığını 

düşündürmektedir (Mikâilyan, 1980: 46’dan Akt. Azazyan, 1993: 129). 

Afrika’da 2,5 yüzyıl kadar (395-640) süren Bizans hâkimiyeti sırasında Mısır’daki 

Ermeniler geliştiler. Ermenistan’la Mısır arasında sadece ticari ve kültürel ilişkiler 

gelişmekle kalmamış, bazı yüksek makamlara da Ermeniler getirilmiştir. Miladi 5. 

asrın başlangıcından itibaren Ermeniler çeşitli gayelerle Mısır’a geldiler ve bazıları 

Sina Manastırı’na ve Mısır çöllerindeki diğer manastırlara sığındılar (Kardaşyan, 

1986, 2:5’ten Akt. Azazyan, 1993: 130). Feyyum şehrinde Yunanca öğrenmek için 

Mısır’a gelen bir Ermeni tarafından yazıldığına inanılan tarihi miladi 5, 6 veya 7. asra 

giden Yunanca ancak Ermeni harfleriyle yazılmış papirüs kâğıdından el yazmasına 

rastlanmıştır (el-Boyacıyan, 1960: 9-10’dan Akt. Azazyan, 1993: 130). Ermeni 

öğrenciler, eğitimlerinin çoğunu İskenderiye’de aldı. Önde gelen ilk tercümanlar 

onlardandır. Miladi 5 ve 6. yüzyıllarda o öğrenciler önde gelen tarihçilerin eserlerini 

Yunancadan Ermeniceye çevirdiler. Bazı Mısır ve Yunan nüshaları kaybolmuş, 

Ermenice tercümeler günümüze kadar gelmiştir (Ḫorinatsi, 1981: 427-429 ve 

Kardaşyan, 1986, 2:3’ten Akt. Azazyan, 1993: 130). 

Roma İmparatoru 1. Justinyan döneminde, Ermeni Komutan Narsis Basini, Afrika’yı 

fethetti. 545 senesinde ordusunda Ermeni birliklerin olduğu Romalı komutan 

Arsebent’i Libya’ya gönderdi. Ermeni birliklerin Ardavan Arşaguni isimli komutanı 

aynı yıl Afrika’daki Bizans ordusunun genel komutanı oldu (el-Boyacıyan, 1960: 6-

7’den Akt. Azazyan, 1993: 130). 

Ermeni kökenli Roma İmparatoru Moris (veya Moriğ) yönetimi esnasında Mısır ve 

Bizans Afrika’sının Hâkimi Ermeni Herkül’e kardeşi Krikor yardım ediyordu. 



 

157 

Herküllerin yönetimi huzur ve gelişme dönemi olan yarım yüzyıl devam etmiştir (el-

Boyacıyan, 1960: 6-7’den Akt. Azazyan, 1993: 130-131). 

Kaynaklar çok sayıda Ermeni’nin 7. asrın başlarında Mısır’a geldiği konusunda ittifak 

etmektedir. Tarihî kaynaklarda Mısır’da kilise ve diğer binalar yapan birçoklarının 

isimleri geçmektedir (Azazyan, 1993: 131). 

Mâcid İzzet İsrail’in (2017: 7-10) “Ermenu Mıṣr.. Ermenu Filisṭîn Baʿîden ʿAn es-

Siyâse” (Mısır Ermenileri, Filistin Ermenileri Siyasetten Uzak) adlı eserinin Âsim el-

Desûkî tarafından yazılan takdiminde şu bilgilere yer verilmiştir: 

 “Ermeniler, Firavun dönemlerinden itibaren Mısır’a ve Filistin’deki Kudüs’e 

gelen en eski cemaatler arasında yer almışlardır. Ermeniler inançlarını, gelenek 

ve göreneklerini koruyarak yaşam kaynakları aramak için göçler çerçevesinde 

eski zamanlardan itibaren Mısır’a, 1860’lı ve 1890’lı yıllarda Osmanlı yönetimi 

altında yoğunlaşan Müslümanlarla gayrimüslimler arasındaki zulüm ve gerilim 

ortamından ve 1915 yılında I. Dünya Savaşı şartlarında ve o zamanki uluslararası 

kutuplaşma çerçevesinde Türk yetkililerin elinde gerçekleştirilen katliamlardan 

kaçmak için kendi ülkeleri Ermenistan’dan Kudüs’e intikal etmişlerdir. 

Ortadoğu’da ya da Arap dünyasında yer alan Irak, Suriye ve Mısır gibi ülkeler 

1516-1517’den itibaren Osmanlı hâkimiyetine boyun eğmişlerdir. Orta Asya’da 

Çin’in kuzeybatısında yaşayan dünyanın herhangi bir bölgesindeki Bedeviler 

gibi yaşam kaynakları aramak için bir yerden başka bir yere taşınan Osmanlı 

Türkleri kadim bir uygarlığın (Mısır-Firavun, Suriye-Finike Irak- Babil-Asur) 

sahibi olan o ülkelerin insanlarına herhangi bir medeniyet dayatmamışlardır. 

Türk işgalciler (Osmanlılar) o ülkelerin halklarını medeniyet, gelenek ve 

göreneklerinde serbest bırakarak (etnik, dinî, zanaat, mesleki) grupları 

yönetmenin en iyi yolunu bulmuşlardır. Yeter ki bu gruplar Osmanlı 

egemenliğini korusun ve otoriteye başkaldırmasın. Osmanlı yönetimi İslami bir 

nitelik taşıdığı için, Osmanlı İmparatorluğu’ndaki Müslümanlar diğer din 

mensuplarından daha iyi bir konuma sahiptiler. Osmanlılar Sünni doktrininde 

oldukları için Şiiler de Sünnilere benzer bir statüye sahip değillerdi. Sonuç 

olarak, koşulların dayattığı örneğin devletin bir yönetim meselesinde 

gayrimüslimlerin uzmanlığına ihtiyaç duyması gibi istisnai bir durum dışında, 

gayrimüslim Yahudilerin ve Hristiyanların hükümetin siyasi yapısında yeri 

olmamıştır. Gayrimüslim ve Arap olmayan gruplar, eşit haklara sahip 

olmadıkları ve vatandaşlık haklarından yoksun “İslami” bir hükümet altında 

kendilerini sadece bir azınlık olarak hissettiklerinden, kendilerini siyaset ve 

yönetimden uzaklaştırıp ekonomik ve sosyal faaliyetlere yönelmişlerdir. Aynı 

şekilde Mısır ve Kudüs’teki Ermeniler de siyasetten ekonomik faaliyete 

yönelerek ticaret, bankacılık (para işleri), matbaacılık, sanat, özellikle 

fotoğrafçılık ve diğer bazı zanaatlarla uğraşmışlardır. Mısır, ardından Irak ve 

Filistin İngilizlerin, Suriye ve Lübnan Fransızların sömürülerine maruz kalınca, 

bu ülkelerdeki etnik ve dinî gruplar, sömürgecilerin birbirine düşürerek 

otoritelerini devam ettirmek için kullandıkları siyasi azınlıklar haline 

getirilmişlerdir. Etnik ve dinî gruplar çıkarlarını korumak için sömürgecilere 



 

158 

sempatik durmuşlardır. Ancak etnik, dinî ya da mezhepsel çatışmalar zaman 

içinde yeniden canlanmış ve sömürgeci güçlerin bu durumu kullanmaları 

neticesinde 1943’te Lübnan Devletini ve 1948’de Filistin’de Yahudi devletini 

kurmuşlardır.”. 

640 senesinde Mısır yolu, savaşların birinde ölen Krikor’un yönetimindeki Tunus’a 

uğrayan Arap komutan Amr b. As tarafından Arap Hilafet Devletine katıldı (el-

Boyacıyan, 1960: 8-9’den Akt. Azazyan, 1993: 131). 

642 senesinde Fustat şehrini Amr b. As’ın kurduğu bilinmektedir. Arap ve Ermeni 

kaynakları, yardımcısı ve silah arkadaşının Ermeni Rumu Vardan’ın olduğunu ve 

Fustat’ta “Vartan Çarşısı” veya “Verdan Çarşısı” olarak bilinen bir çarşı kurduğunu 

söylemektedir (Ermînyâ es-Sufyetiyye (Şehriyye), Kasım 1959, 11. Sayı: 38-40 ve 

Devriyyetu “İçmiyadzin” Şubat 1947: 43-46’dan Akt. Azazyan, 1993: 131). Yakut el-

Ḥamevî, “Mu’cemu’l-Buldan”da şöyle der: 

 “Mısır’ın Fustat şehri Amr b. Âs’ın Asbahandan edindiği kölesi Verdan er-

Rumi’ye nisbet edilir. Kölesinden Amr, ondan da Malik b. Zeyd en-Naşiri ve 

Uley b. Ribah’ın rivayetine göre Verdan Mısır’ın fethini görmüş, Muaviye 

günlerinde Şam’a gitmiş ve orada bir ev edinmiştir. Verdan Ermenistan 

Rumlarından bir Rum’dur ve Muaviye onu Amr’ın ölümünden sonra Mısır’ın 

Harac şehrine Vali Olarak atamıştır. Verdan Amr b. Âs’ın koruma amiri 

konumundaydı ve Amr ona danışmadan hiçbir şey yapmazdı. Verdan üstün bir 

kavrayışa sahipti. El-Ḥâfıẓ b. Asakir Amr b. Âs’ın kölesi Verdan’ın Hicri 53 

(Miladi 673) yılında İskenderiye’de öldürüldüğünü belirtmiştir.” (el-Ḥamevî, 

1957, 3: 1-284). 

Arapların hükümranlığı (540-868 Emevî-Abbasi Dönemi) esnasında Ermenilerin dinî 

ibadetlerinde hür olmaları, Ermeni Ali b. Yahya gibi bazı Ermenilerin hükümdarlık 

gibi önemli mevkilere ulaşmaları dışında kaynaklarda Ermeniler hakkında fazla bir 

bilgi bulunmamaktadır (Azazyan, 1993: 132). 

Arap tarihçiler, 9. yüzyılda Bizans ordularına karşı yapılan savaşlarda önemli rol 

oynayan önde gelen Ermeni devlet adamı ve askerî lider İbn Yahya el-Ermeni’den 

övgüyle bahsetmişlerdir. İbn Yahya Gürcistan, Harran ve Dağıstan’ı içeren 

Ermenistan’ın hükümdarı, Ermeni asıllı Hüsameddin Lu’lu donanmanın komutanı ve 

Fustat Fahram da Kahire şehrinin inşaatçılarındandır (Hofhannisyan, 2007’den Akt. 

İsrail, 2017: 27). 

Tolonilerin hükümranlığı sırasında (868-884) Emir Ahmed b. Tolon Suriye’yi Mısır’a 

katınca Suriye ile Mısır’daki iki Ermeni halkları arasındaki karşılıklı ilişkiler 

canlanmıştır. Bu durum Ahşidi Devleti (934-969) döneminde de devam etmiştir. 



 

159 

Günümüze kadar varlığını sürdürmüş olan tarihi 981 ya da 982 yılına kadar giden 

Kahire Suriyeliler mahallesindeki Aziz Meryem Ermeni Kilisesinde bulunan haç taşı 

(Kaçkar), kiliseler, binaları, ticari ve ekonomik faaliyetleri ile düzenli Ermeni 

varlığının konuşan delilleridir (el-Boyacıyan, 1960: 15ve Kuşakyan, 1927: 10-11’den 

Akt. Azazyan, 1993: 132). 

11. yüzyılın ikinci yarısında Selçukluların batıya doğru ilerleyişi önünde çok sayıda 

Ermeni’nin Mısır’a kaçması sonucunda Mısır’daki Ermeni sayısı artmıştır. Bu Filistin 

ve Suriye’nin Fatımi egemenliğine girmesi sonrasındaki aynı dönemdir (Ebu Zeyd, 

1991: 32-43’ten Akt. İsrail, 2017: 27). 

Ermenilerin Mısır’a göçü modern çağda başlamamıştır. İlk göç dalgaları Fatımî 

Dönemi’nde gerçekleşmiştir (Padrik, 1944: 3). Bu erken göç, büyük olasılıkla 

Ermenistan’ı İslami fethin pençesinden kurtarmaya çalışan Bizans saldırılarından 

kaynaklanmaktadır. Fatımiler Dönemi’nde Ermeniler devlette en yüksek mevkilere 

ulaşmışlardır. Fatımîlerin başkomutanı sonradan Müslüman olan Bedru’d-dîn el-

Cemâlî’nin Ermeni asıllı olduğu söylenmektedir. Onun oğlu el-Efdal ile Ermeni 

vezirler dönemi başlamıştır (Ḥâfıẓ, 1986: 374).  

Yaklaşık iki yüzyıl (969-1171) hüküm süren Fatımi Dönemi en önemli tarihî 

dönemlerdendir. Mısır ve Ermeniler için altın dönem olarak zikredilen büyük bir 

gelişme dönemi sayılmaktadır. Siyasi, kültürel, ekonomik ve imar alanlarında 

Ermenilerin rolü büyük olmuştur. Hatta Gaston Wiet 11. asrın ikinci yarısını “Ermeni 

Dönemi” olarak adlandırmıştır (Wiet, 1932, 2: 216’dan Akt. Azazyan, 1993: 132). 

Ermeni kaynaklarına göre 11. yüzyılda Ermeni sayısı 30000’e ulaşmış ve Mısır’ın her 

tarafına yayılmışlardır (el-Boyacıyan, 1960: 29’dan Akt. Azazyan, 1993: 132). 

El-İmam da Fatımi Dönemiyle ilgili şunları aktarmaktadır: “Ermeniler, Mısır’da 

Fatımi yönetimi sırasında (969-1171) tam bir dinî, kültürel ve ticari özgürlüğe sahip 

oldukları müreffeh bir dönem yaşamışlardır. Filistin ve Suriye’nin Fatımi yönetimine 

boyun eğdirilmesinden sonra Fatımi Mısır’da Ermenilerin sayısı artmıştır. 11. yüzyılın 

ikinci yarısında Selçukluların Batı’ya ilerlemesi birçok Ermeni’nin Mısır’a kaçışıyla 

sonuçlanmıştır.” (Ebu Zeyd, 1991: 33-49’dan Akt. el-İmam, 1999: 66). 

Tarihçiler, Ermeni Bedru’l-Cemali’nin Mısır ülkesinin işlerini devraldığı zaman, 

vezirler çağını başlattığını söylüyorlar. O andan itibaren asıl yönetim onların elindeydi 



 

160 

ve halifeler gölgede kaldılar. Bu vezirlerin çoğu, 11. yüzyılın ikinci yarısına kadar 

Fatımi devletinin yaşamında önemli bir rol oynayan Ermenilerdi. Bu dönem “Ermeni 

Dönemi” olarak adlandırılmıştır. Bedru’l-Cemali (1070-1094), oğlu el-Efdal Şahinşah 

(1130-1131), Es-Sa’id Ebu’l-Feth Yanis el-Ermeni (1132-1134), Behram el-Ermeni 

(1135-1137), Ṭalaiʿ b. Rizzîk el-Ermeni (1154-1161) ve Rizzîk b. Ṭalaiʿ el-Ermeni 

(1161-1163) bu dönem vezirleridir (el-Munâvî, 1970: 77, 91, 104’ten Akt. el-İmam, 

1999: 66). 

Ayrıca Fatımî Mısır’da siyasi, idari, savaş, bilim ve imar alanlarında birçok Ermeni 

emir güçlenmiş ve faaliyet göstermiştir. Bunlar Fatımi Mısır’da, el-Hâkim biemrillah 

(386- 411 H. / 936-1021 M.) döneminde Halep Kalesi’nin hükümdarı olan Ermeni 

Emir Azizu’d-Devle, Yüksek Divan başkanı Cafer el-Muzaffer, 1134’te Kus Valisi 

Vasak, İskenderiye Valisi Ebu Mansur Kusta ve komutan Tacu’d-Devle Ḳalmâz vb. 

meşhur kimselerdir (Ebû Zeyd, 1991: 50-185’ten Akt. el-İmam, 1999: 67). 

Fatımi Devleti’nde Halifeler, Ermenilere güçlü ordulara komuta ettirmenin yanı sıra 

devlet işlerini de Ermeni vezirlere bırakmışlardır (Azazyan, 1993: 134). 

Azazyan’a, (1993: 133) göre tarih kaynakları Halife Ebu Mansur günlerinde (975-996) 

Mısır’ın büyük bir gelişme kaydettiğini ve nüfusunu katladığını belirtmektedir. Birçok 

Ermeni maddi kazanç ve refah için Kilikya’dan Kudüs’e, oradan da Mısır’a gitmiştir. 

11. asrın ikinci yarısında barbar Selçuklu Türklerinin 1064’te Bakradoni Ermeni 

Devleti’nin başşehri Ani’yi, 1071’de Kudüs’ü ve 1076’da Şam’ı istila ve işgal 

etmesiyle Mısır’a büyük Ermeni göçleri gerçekleşmiştir. Ermeni Tarihçi Matyos 

Orhayitsi (1973: 139) 11. asrın sonunda Mısır’da 30000 Ermeni veya 10000 Ermeni 

ailesi olduğunu ortaya koymuştur. El-Mecmûʿatu el-İstişrâkiyye’nin 1964 yılı 2. sayısı 

315. sayfasında geçtiğine göre Ermeni araştırmacı H. Turşuyan 100000 Ermeni 

olduğuna inanmaktadır. Yakut el-Ḥamevî (1957, 5: 2-140) ise Mısır halkının Kıpti, 

Rum, Berberi, Kürt, Deylemi, Ermeni ve Habeş gibi farklı unsurlardan oluştuğunu 

belirtmektedir. El-Maḳrîzî’nin (1998, 2: 132) Kureyş Oğullarından Kayseriye 

hakkındaki bahsinde şöyle geçmektedir: “Bu Kayseriye Büyük Üçgen Çarşı’nın 

ortasında kitapçılar kapısın yakınındadır. Tüfekçilerden terlikçilere, terlikçilerden 

Üçgen Çarşı’ya oradan da Kayseriye’ye geçilir. Bugün bazısı Ermenilerin, bazısı da 

manifaturacıların mekânıdır.” Bazı yüzyıllarda Kahire’deki mobilya ve araç gereç 

depolarıyla ilgili en önemli şey “altın süslemeli kırmızı”dır. Yukarı Mısır’ın Usyut 



 

161 

şehrinde yapılan kırmızı mobilyalar Ermeni yapısına benziyor denmektedir (Metz, 

1957, 2: 354). 

Tarihçiler o dönemde kilise ve manastırların Mısır’ın her tarafına yayıldığından 

bahsetmişler, el-Maḳrîzî de bu konu ve Ermeni Manastırı hakkında çokça durmuştur 

(Makrîzî 1: 343, 2: 501-519, 2: 509 / Tosun, 1935: 70-79, / Mîkâilyan, 1980: 97’den 

Akt. Azazyan, 1993: 134). Beyaz Manastır ve Theodoros Kîsûnî adlı Ermeni sanatçı 

tarafından Ermeni tarzıyla yapılan çini süslemeli kilisesi günümüzde hâlâ ayakta olan 

en önemli yapılardandır (Kuşakyan, 1927: 244-245’ten Akt. Azazyan, 1993: 134). 

Buna ilaveten Ermeni Katolikos 2. Krikor Vakayasir’in (1066-1105) ve Katolikos’un 

resmini çizdiği Mısır Metropoliti Piskopos Kirikor’un isimlerinin geçtiği 3 Ermeni 

kitabından bahsedilmektedir (Orhayitsi 1973: 139’dan Akt. Azazyan, 1993: 134). 

Manastır ve kiliselerin yapılmasının resim, çini ve haç taşı (haçkar) ile süslemek üzere 

Ermeni sanatçıların varlığını zorunlu kıldığını söylemek gerekir. Ayrıca Ermeni 

geleneğine göre kilise ve manastır yakınlarında el yazmalarını çoğaltma merkezleri de 

yaygınlaşıyordu (Abrahamyan, 1964, 1: 142’den Akt. Azazyan, 1993: 134). 

Mısır’da 1171-1250 yılları arasında hüküm süren ve Suriye’yi topraklarına katarak 

sınırlarını Ermenistan’a taşıyan Eyyûbî Devleti kurulunca Ermeniler, Fatimî 

Dönemi’ndeki pozisyonunu kaybetti (Azazyan, 1993: 141). Mısır’da Fatımi 

yönetiminin sona ermesinden sonra, Selahaddin Eyyubi (1193-1171), Fatımilere sadık 

oldukları için Ermenilere zulmetti. Ayrıca Mısır’da Ermenilerin azalmasına yol açan 

Fatımi ordusunun bir kanadı olan ordularını da görevden aldı. (el-İmam, 1999: 67). 

Ermeni kaynaklara göre Ermeni Emir 2. Robin (1175-1196) 1183-1184 yıllarında 

Ermeni Katolikos 4. Kirikor Daga’nın (1173-1193) eşliğinde Ermenilerin durumunu 

iyileştirmek gayesiyle Mısır’a geldi (el-Boyacıyan, 1955, 2: 467’den Akt. Azazyan, 

1993: 141). 

Fatımi egemenliğinin Selahaddin Eyyubi (1171-1193) tarafından yıkılmasından sonra 

Ermeniler, Mısır’daki faaliyetlerini sürdürmenin imkânsızlığını anlamış ve çok sayıda 

Ermeni 1172 yılında Kudüs’e göç etmiştir. Kürtler ile Ermeniler arasındaki geleneksel 

düşmanlık artmıştır. Kürtlerin Besâtîn Manastırı Patriğini, rahiplerini ve takipçilerini 

kovmaları Mısır’daki Ermeni cemaatinin azalmasına yol açmıştır (Hevayt, 1997: 94-

96’dan Akt. İsrail, 2017: 28). Ermeniler ve Kıptiler, Ortodoksluk inancında ortak 

olduklarını, Roma’daki Katolik ve Konstantinopolis’teki Bizans Ortodoks (Kalsedon) 



 

162 

inançlarının farklı olduğunu öğrendikten sonra, Haçlıları Kudüs’ten sürmesine yardım 

etmesi için Selahaddin Eyyubi’yi ikna etmeye çalışmışlardır (Hori, 1925: 72-77’den 

Akt. İsrail, 2017: 28). Selahaddin Eyyubi, zafer kazandıktan sonra Kıptilere Sultan 

Manastırı’nı vererek onlara iyi davranmış ve bir kısmını yüksek mevkilere getirerek 

Ermenilerin nüfuzunu yeniden sağlamıştır. Eyyubi döneminde Behau’d-Din Karakuş, 

Selahaddin’in donanmasının komutanı Lulu el-Hâcib ve komutan Şerefu’d-Din 

Karakuş gibi Ermeni isimleri öne çıkmıştır (Mahmûd, 2005: 7’den Akt. İsrail, 2017: 

28).  

Selahaddin Eyyubi 1187’de Kudüs’ü fethettiğinde, sadakat ve cesaretlerinden dolayı 

Ermenilere özel ayrıcalıklar tanımış ve kutsal topraklardaki tüm haklarını korumuştur. 

Keza, mühendis Bahaeddin Karakuş, Selahaddin’in donanmasının komutanı Lulu’ el-

Hacib ve komutan Şerefu’d-Din Karkarîş gibi bazı Ermeniler de Selahaddin’in 

hizmetine girmiştir (Mîkâilyan, 1980: 136-170’ten Akt. el-İmam, 1999: 67).  

Bazı Ermeniler Eyyûbî Devleti’nde yüksek makamlara ulaştılar. Onlardan en önde 

geleni Ermeni Husâmu’d-Dîn Lu’lu’ el-Hâcib’dir. Ermeni asıllıdır ve Fatimî Halifeleri 

dönemindeki Mısır askerlerindendir. Salahu’d-Dîn Yûsuf b. Eyyûb, Mısır ülkesini 

işgal ettiğinde orduda önde gelen hizmetlerde bulundu, fetihler yaptı, zaferler kazandı 

ve ganimetler aldı. Sonra askerliği bıraktı. Dört kızını evlendirdi ve çeyizlerini 

karşıladı. İki oğluna da yeterince mal verdi, kalan servetini de düzenli olarak, 

aksatmadan, sürekli olarak bıkmadan fakirlere dağıttı (el-Maḳrîzî, 1324 H., 2: 85). 

Adil Kral Ebu Bekir Mısır’da kardeşi Sultan Selahaddin’e vekâlet etti. Kızıldeniz’de 

bir donanma oluşturdu ve Husâmu’d-Dîn Lu’lu’ el-Hâcib’i komutanı olarak Mısır’a 

gönderdi. Orada cesaretiyle muzaffer oldu. Yoluna devam ederek Eyle’yi (Beytu’l-

Makdis) muhasara edenleri tuzağa düşürdü. Onları öldürdü veya esir aldı. Allah’ın 

Haremleri olan Mekke ve Medine’ye girmeye azmetmiş askerin talebiyle yoluna 

devam etti. Lu’lu’ izlerini takip etti ve mikada ulaştı. Havra kıyılarında onları yakaladı. 

Şiddetli çarpışmalardan sonra zafer elde ettiler. Lu’lu’ çoğunu öldürdü ve kalanları 

esir aldı. Bazılarını Mina’ya öldürülmek üzere gönderdi. Kalanlarla Mısır’a döndü ve 

son esire kadar hepsini öldürdüler (el-Maḳrîzî, 1324 H., 2: 86). Azazyan, (1993: 141-

142) bu bilgilerin ebû’l-Fidâ (3: 65), 22 Kasım 1952 tarihli el-Ahrâm Gazetesinde, 

Mısırlıyan’da (1947: 111) da mevcut olduğunu belirtmektedir. 

Sultan Selahaddin’in hizmetinde Bahâu’d-Din lakaplı Ebu Said Karakuş b. Abdullah 



 

163 

el-Esdî de vardı (el-Boyacıyan, 1955, 2: 466’dan Akt. Azazyan, 1993: 142). 

Selahaddin’in hizmetçisi idi. Sultan Selahaddin’in amcası Esedu’d-Din Şirkuh’un 

hizmetçisi olduğu ve onu azad ettiği söylenmektedir. Selahaddin’in Mısır’ı alınca onu 

saray sorumlusu yaptı. Sonra Mısır bölgesi yönetimine vekâlet etti ve bölge 

ihtiyaçlarını gidermede güvenerek işleri ona devretti. Mutlu ve himmet sahibi bir 

adamdı. Kahire, Mısır çevresi ve ikisi arasındaki surları yapan kişidir. Cebel Kalesini 

yaptı. Piramitlerin yolu üzerindeki Cize’de su kemerini inşa etti. Bu eserler onun 

yüksek azminin delilidir. Naks’ta ve Kahire sırtlarındaki Han Sebil’de yer alan Bâbu’l-

Futuh üzerinde yerleşim yerleri imar etti. Harcamaları bilinmeyen birçok vakfı vardır. 

İyi niyetli birisiydi (el-Maḳrîzî, 1998, 1: 347, 379, 380 / 1324 H., 2: 95, 204). Azazyan 

(1993: 142) aynı bilgiyi İbnu Ḫalkân’dan (1: 430) da aktarmıştır. Mısır’daki son 

Eyyubi Kraliçesi Ermeni cariye olan Şeceretu’d-Durr idi (Ebû’l-Fidâ, 3: 201 / el-

Boyacıyan, 1960: 42 / Mîkâilyan, 1980: 166-167 / Lane-Pool, 1968: 237’den Akt. 

Azazyan, 1993: 142). 

1250 senesinde Mısır’da Memlûkler Dönemi başladı ve yaklaşık 600 sene sürdü. 

(1517) Mısır için önemli bir aşamadır. (Azazyan, 1993: 142). 

Azazyan (1993: 143) Ebû’l-Fidâ’dan (4: 3-5) şöyle aktarmaktadır: “Kilikya’da yer 

alan Ermeni Krallığındaki ilk savaş 1265 yılında Sultan ez-Zahir Baybars tarafından 

yapılmıştır. Sonra Ermeni Kral 1. Heysum (1226-1269) ile Sultan ez-Zahir arasında 

barış antlaşması yapılmıştır.” İbnu’l-Verdî (2: 226, 237) 1278 ve 1292 yıllarında 

gerçekleşen savaşlarla ilgi şunları zikretmiştir: “Sonra 677 (1278) yılına girildi. O yıl 

es-Sa’id Bereke Şam’a yürüdü ve askerleriyle oraya ulaştı. Asker, Seyfeddin Kalavun 

es-Sâlihî’nin arkadaşlığını ve Hama’nın sahibinin varlığını ortadan kaldırdı. Sis 

ülkesine baskın yaptılar, ganimet elde ettiler ve Şam’a geldiler.” 1292 gazvesi 

hakkında da şunları zikretmiştir: “Askerlere gelince, Halep’e doğru yürüdüler. Sultan 

Halep’e ulaştı ve oradan Romalıların Kalesi’ne yöneldi. Onlarla Cumadi’l-Âhira’nın 

ilk on gününde karşı karşıya geldi ve onları dara düşürdü. Yazar Allah ona rahmet 

etsin buna tanık oldu. Mancınıkları yerleştirdi ve muhasara Recebin on birinde 

Cumartesi günü kılıçla fethedilene kadar devam etti.”. 

Ermeni tarihçiler Memlûklerin Ermeni bölgesi olan Filistin, Suriye ve Kilikya’da 

gerçekleştirdiği savaşlarda esir düşen Ermeniler sebebiyle Mısır’daki Ermenilerin 

sayılarının arttığı konusunda ittifak etmişlerdir. Bunlar 1265, 1278, 1292, 1295, 1305, 



 

164 

1322, 1375 ve 1395 yıllarında olmuştur. Bu bilgiler Arap ve Ermeni tarihçilerin 

eserlerinde aynı şekilde zikredilmiştir (Azazyan, 1993: 142-143). 

Şeyh Kâmil el-Gazzî (3: 179) 1320-1322 yıllarındaki gazvelerden bahsetmiştir. 

Ermeni araştırmacı Nazarit Agazârim’e göre Ermeni esirlerin sayısı 20 bin 

civarındadır (Sancıyan, 1965: 19’dan Akt. Azazyan, 1993: 143). 

1323 yılında Ermeni Katolikos 4. Kostantin Lambarunatsi (1323-1326) Mısır’a geldi 

ve orada 4 ay kaldı. Bu sırada Kahire’deki Araplarla barış ve dostluk antlaşması 

imzaladı (Agazârim, 1911: 17’den Akt. Azazyan, 1993: 143). Ermeni Emir Heysum 

en-Nâgîrî Kilikya’daki Ermeni Krallığı ile Mısır arasındaki ilişkileri ve Mısır’daki 

Ermenilerin durumlarını iyileştirmek için Mısır’a geldi (Abrahamyan, 1964, 1:141-

142’den Akt. Azazyan, 1993: 144). Bu esnada Ermeni Kral 5. Livon (1320-1342) 

Katolikos 1. Muhitar Kırantsî’yi (1341-1354) Sultan en-Nâṣır Naṣru’d-Dîn Ḥasen b. 

Muhammed Ḳalavûn’a (1347-1351/1354-1361) Arap-Ermeni ilişkilerini iyileştirmek 

üzere gönderdi (Acaryan, 1946, 3: 382’den Akt. Azazyan, 1993: 144). 

El-İmam Memluklerin Kilikya’yı (Küçük Ermenistan) bir dizi akından sonra 1375 

hezimete uğrattıklarını ve oradan getirdiği esirler nedeniyle Mısır’daki Ermeni 

sayısının arttığını belirterek Azazyan’ı teyit etmiştir. Ayrıca El-İmam, esir Ermenilerin 

ziraat ve sanayi işlerinde kullanıldıklarını belirtmiştir. Zira Ermeniler Esyut’ta lüks 

halılar yapmakla ünlüydü ve kalitesinden dolayı onlara “Ermeni halıları” deniyordu. 

Ayrıca Eşmun’da kırmızı boya yapmalarıyla ünlüydüler. Yine Memlûkler, İslami 

eğitimden sonra Ermenilerden orduda da yararlanmışlardır. Memlûk Mısır’ındaki 

Hristiyan Ermeniler, dinî ayinlerini yapabilmek için Kahire’nin Kum’ul-Ermen 

mahallesinde Aziz Minas Kilisesi’ni inşa ederken Sultan’ın hoşgörüsünden istifade 

etmişlerdir. Aynı şekilde Memlûk Mısır’ında Sultan ez-Zahir Berkuk’un veziri 

Muhafiz’ud-Din Ebu’l-Ferac, oğlu vezir Tacu’d-Din Abdu’r-Razik ve kardeşi Sultan 

Zahir es-Şakmaki’nin müsteşarı Hâkim Yahya Zeynu’d-Din gibi bazı Ermeniler ön 

plana çıkmıştır (el-İmam, 1999: 67-68). 

Memlûkler döneminde (1250-1517), Yunanca (Κιλικία) (Küçük Ermenistan) olan 

Kilikya Krallığı, 1266-1375 yılları arasında savaşlara maruz kalmış ve 1375 yılında 

son düşüşüyle yıkılmıştır. Kilikya’dan getirilen binlerce küçük yaşta ve genç Ermeni 

esir, Mısır’daki Ermeni sayısının artmasına neden oldu. Genç olanlar tarım, zanaat ve 



 

165 

sanayide çalıştırıldı. Küçükler, Memlûk geleneğine göre eğitilmek üzere askerî 

kamplara götürüldü ve daha sonra orduda ve sarayda çalıştırıldılar. 14. yüzyılın 

başında Ermeni Kilisesi’nde bir bölünme meydana gelmiştir. Bunun üzerine Patrik 

“Sargis el-Makdisi”nin Memlûklerin hükmü altındaki topraklarda ikamet eden 

Ermenilerin Kudüs’teki Ermeni Patriği’nin yetkisi altına girmesi için Sultan el-Melik 

el-Nasir’den bir ferman çıkarmasını talep etmiştir. Tarihçi Ermen Karidyan’ın da 

belirttiği gibi, Mısır’a gelen muhalif Ermenilerin dinlerini özgürce yaşamalarına izin 

verilmiş ve kiliselere cömert bağışlarla hizmet edenler onlara yardım sağlamıştır. 

Böylece Patriğin Ermeni toplumu üzerindeki hâkimiyeti genişlemiştir (Aztak el-Arabî, 

2010’dan Akt. İsrail, 2017: 29). Bunların en ünlüsü, Sultan ez-Zâhir Berkuk’un veziri 

olan Muhafızu’d-Din Ebu’l-Ferac, bir emir ve vezir olan oğlu Tacu’d-Din Abdu’r-

Razik ve Tağriberdî el-Ermeni el-Haskî idi. Osmanlı döneminin başlarında (1517-

1789), Mısır’a gelen Ermenilerin sayısı azalmıştır (es-Ṣayrafî, 2002: 89 Akt. İsrail, 

2017: 29). Çünkü Osmanlı devleti onları tecrübeleri ve uzmanlık alanları için 

kullanmıştır. Bu yüzden büyük bir kısmını Rumlarla rekabet edebilmek için İstanbul’a 

göndermiştir. 15. yüzyılda Osmanlı padişahlarını tedavi eden eczacı ve Doktor Emiru 

Devlet el-Umâsî, 16. yüzyılda Mimar Sinan Paşa Kelfiyan ve 18. yüzyılın sonlarında 

İstanbul’daki İsveç büyükelçiliği tercümanı, 1791 yılında Osmanlı Padişahı III. Selim 

tarafından Osmanlı İmparatorluğu’nun gerileme nedenlerini tartışmak ve onun işlerini 

nasıl düzelteceğini danışmak üzere görevlendirdiği heyet üyelerinden biri olan Ermeni 

tarihçi ve yazar Muradcı Hasûne Osmanlı İmparatorluğu’nun hizmetinde 

tanınmışlardır (Ḥâfıẓ, 1986: 190’dan Akt. İsrail, 2017: 29-30). Osmanlı’ya yaptıkları 

hizmetlere rağmen Ermenilerin işlerinin aynı hızda ilerlemediğini tarihe not ediyoruz. 

Belki de tarihçi Evelen White’ın “Dünyada ve devlette çetin imtihanların yaşandığı bir 

dönem” dediği adaletsiz Osmanlı taarruzları Ermenilerin Mısır arenasındaki siyasi 

veya dinî geleneksel rolünü geçersiz kılmıştır (Tyros, 2011: 10. Sayı’dan Akt. İsrail, 

2017: 30). İstanbul’a gönderilmeleri nedeniyle azalan Ermenilerin sayıları kısa süre 

sonra giderek arttı ve ülke geneline yayılmadan yoğun olarak Kahire, Derb el-Ermen, 

el-Muska, Han el-Halili, el-Kal’a ve Bab el-Şa’riyya gibi belirli bölgelere yerleştiler. 

Buralarda dükkânlar ve ticari işletmeler açtılar. Ancak Fransızlar Mısır seferine (1798-

1801) başlayıp Mısır Kıptilerini Ermenilerin işlerini yapmak ve ticari işlerini yürütmek 

üzere görevlendirmeleri sonucunda sayıları azaldı ve Ermeni toplumu ağır kayıplar 

verdi (el-İmam, 1999: 69).  



 

166 

Memlûkler 1375 yılında Kilikya’daki Ermeni Krallığına son verdiler (el-Bost’anî, 

3:204 / Ḥâfıẓ, 1986: 168). Son Ermeni Kral 6. Livon (1373-1377) ve ailesi esir düştü. 

O zaman Kahire’de Ermeniler vardı. Onlar Şerefli Sultan Nasiru’d-Din Kalavun’dan 

Kahire’deki mülklerinde ikame hürriyeti talep ettiler. Sultan taleplerini kabul etti ve 

Ermeni Kral’a yakışır bir ev tahsis ettiler (el-Boyacıyan, 1955, 2: 470’ten Akt. 

Azazyan, 1993: 144). 

Ermeni Katolikos 2. Siyuturus Kîlîkî (1382-1392) 1382 yılında seçilmesinden hemen 

sonra Mısır’a geldi. Sultan el-Eşref Barsbay (1350-1438) onu nezaketle karşıladı 

(Ormanyan, 1912, 2: 1963-1964’ten Akt. Azazyan, 1993: 144). 

Bazı Ermeni kaynakları bu dönemde Kudüs Ermenileri ile Mısır Ermenileri arasındaki 

karşılıklı ilişkilerin iyi olduğunu belirtmektedir. Kudüs’teki Ermeni patrikliğinin 

koltuğuna beş kez Mısır Ermeni’si oturmuştur. Onlar Patrik Krîkor el-Mısrî (1386-

1391), Mardîrus el-Mısrî (1419-1430), Abraham el-Mısrî (1441-1454), Hufhanis el-

Mısrî (1485-1491) ve Patrik 2. Sirkîs el-Mısrî (1393-1412) (Azazyan, 1993: 144-145). 

Ermeni Katolikos 9. Krîkor Musabikyan (1439-1451) 1450 yılında Mısır’a geldi 

(Kolasiryan, 1990: 1-39’dan Akt. Azazyan, 1993: 145). 

Bütün bunlar Mısır’da Ermenilerin çok olduğunu göstermektedir. Ermeniler belirli 

bölgeleri mahalle edinmişlerdir. Tercih edilen görüşe göre onlardan birisi Ermeni 

mezarlığının üst bölümünde yer alıyordu ve “Kûmu’l-Ermen” diye adlandırılıyordu 

(el-Boyacıyan, 1955, 2: 470’ten Akt. Azazyan, 1993: 145). Ermeni kaynaklarına göre 

Ermeniler 14 ve 15. yüzyıllarda sadece varlıklarını korumamış aynı zamanda da 

gelişmişlerdir. El yazmalarını çoğaltma merkezleri her yerde yaygınlaşmıştır 

(Abrahamyan, 1964, 1: 42’den Akt. Azazyan, 1993: 145). 

Bu dönemde bazı Ermeniler ön plana çıkmışlardır. Ermeni asıllı Emir Vezir Müşir el-

Ustâdâr Fahru’d-Din Abdu’l-Gani b. Emir Vezir el-Ustâdâr Tâcu’d-Din Abdu’r-

Razzâk b. Ebi’l-Ferac (el-Maḳrîzî, 1324 H., 2: 64), Emir Ebu Zekeriyyâ, Kadı 

Zeynu’d-Din Yahyâ vb. onlardandır (22 Kasım 1952 tarihli “el-Ahrâm” Gazetesi’nden 

Akt. Azazyan, 1993: 145). 

10 ve 15. Yüzyıllarda Ermenistan’dan Mısır’a birçok Ermeni gelmiş ve oradan da 

Sudan ve Etiyopya’ya geçmiştir (Mîkâilyan, 1980: 44-45’ten Akt. Azazyan, 1993: 

145). 



 

167 

Bu yüzyıllarda ticari ilişkilerin iyi olduğundan da söz etmek gerekir. Ermeni şehri 

Dübeyl’de yapılan son kazılarda tarihi 9 ve 12. asra giden cam eşyalara rastlanmıştır. 

Bunlar İran, Bizans, Mısır ve Ermeni üretimidir. Ayrıca Dübeyl’de üzerinde Arap 

harfleri olan sikkelere rastlanmıştır (Mecmûʿatu Mine’l-Bâḥis̱în, 1951, 1: 174’ten Akt. 

Azazyan, 1993: 145). 

Buna karşın Kilikya’daki Ermeni Krallığının şehirleri de İran, Mezopotamya, Suriye 

ve Mısır’dan gelen tüccarları karşılıyorlardı (Mecmûʿatu Mine’l-Bâḥis̱în, 1951, 1: 

214-215’ten Akt. Azazyan, 1993: 145-146). 

Osmanlılar 1517’de Mısır’ı işgal ettiler ve yaklaşık 300 yıl (1517-1801) hüküm 

sürdüler. Devletin çeşitli organlarında yolsuzluğun yaygınlaştığı kaos yıllarıydı. 

Mısır’daki Ermenilerin çoğu tüccar ve zanaatkârdı. Osmanlı zulmünden kaçarak diğer 

ülkelere göç ettiler. Ermeni kaynaklarına göre 1605-1630 yılları arasında Mısır’da 

İran’ın Celfa şehrinden gelen ve dünyanın birçok bölgesine Hint malları taşımakla 

tanınan çok sayıda Ermeni tüccar yaşıyordu. (Azazyan, 1993: 146). 

Türkiye’de 16. yüzyılın sonları 17. yüzyılın başlarında cereyan eden Celali 

Devrimi’nin akabinde Ermeniler Mısır’a göç etmiştir. Yaklaşık 200 Ermeni ailesi 

olduğu belirtilmektedir (Kardaşyan, 1986: 2:12 ve Abrahamyan, 1964: 1:43’ten Akt. 

Azazyan, 1993: 146). Bu Ermeniler ticaret, serbest meslekler ve zanaatlarda ehildiler. 

Ermeniler Osmanlı döneminde de yüksek idari ve askerî mevkileri işgal etmişlerdir. 

Özellikle Mısır’ın imarında büyük rol oynamışlardır (el-Boyacıyan, 1960: 50-51’den 

Akt. Azazyan, 1993: 146). 

Osmanlı Mısır’ında (1517-1798) Ermenilerin sayısı 16. yüzyılda nispeten azalmış, 17. 

yüzyılda tedrici olarak artmıştır. İskenderiye’nin Reşid ve Dimyat şehirlerinin yanı sıra 

Kahire’nin Hanu’l-Halîlî ve Kumu’l-Ermen Mahallerinde ikamet etmişlerdir. 

Ermeniler etrafını kabristan yaptıkları Marmina Manastırı’nı ve Aziz Serkis Kilisesini 

inşa etmişlerdir. Altın ve silah alanlarında uzman Ermeni zanaatkârlar Hanu’l-

Halîlî’de yayıldılar. Ayrıca Ermeni tüccarlar Hindistan, Arap Yarımadası ve 

Habeşistan’daki piyasalarla ticari ilişkiler kurdular. Buna rağmen o dönem Mısır 

Ermenileri en fakir halktı (ʿIrâkî, 1985: 383’ten Akt. el-İmam, 1999: 68). 

Orta Çağ’da İskenderiye’de neredeyse hiç Ermeni yaşamıyordu, hatta 17. yüzyılın ilk 

çeyreğinde İskenderiye’yi ziyaret eden Ermeni gezgin kâtip Simon şehirde neredeyse 



 

168 

hiç Ermeni bulunmadığını belirtmiştir. Ancak İngiliz gezgin Brown, İskenderiye’nin 

uluslararası ticarette öneminin artması sonucu Bingazi-Basra-Halep-İstanbul yolunun 

giderek zayıflaması ve yerini Kızıldeniz yolunun almasıyla 18. yüzyılın son 

çeyreğinde şehir Ermeni varlığına tanık olmuştur. Daha sonra Avrupalı tüccarlar 

limanda bulunan Ermeniler, Rumlar ve Şamlılardan Avrupa ile Mısır pazarı arasında 

ticari aracılar olarak yararlanmaya başladılar (el-İmam, 2013: 1). 

18. yüzyılda tedrici olarak Bingazi-Basra-Halep-İstanbul yolunun yerini İsviçre ve 

Kızıl Deniz yolları alıp uluslararası ticarette Mısır şehirlerinin önemi artınca Ermeniler 

gelişmeye başladı. Bu durumda Kahire, Reşid ve Dimyat şehirlerinin önemi arttı ve 

ticaret istasyonu haline geldi. Böylece Avrupalılar Mısır’daki Ermeni, Yunan ve 

Suriyelilerden ticari aracılar olarak istifade etmeye başladılar. Bu, emirlerin bazı 

Ermeni tüccarları zenginleştirmesine yol açtı (Artin Bey, 1895, 2: 203’ten Akt. el-

İmam, 1999: 68-69). 

Ermeniler Hristiyan Ermenilerin elde etmesi çok güç olan askerî ve idari görevleri elde 

etmek için İslam’a giriyorlar, Müslüman isimleri alıyorlardı. Osmanlı Mısır’ında Emir 

Süleyman Bey, oğlu Osman Bey, Serdar ve Sancak Ebu’l-Azb Ali Bey, Mustafa el-

Cebircî veya el-Memluk el-Cebircî gibi bazı Ermeniler tanındı (Mahé, 1980: 27’den 

Akt. el-İmam, 1999: 69). 

Ermeniler diplomatik aracılık işleriyle de meşguldüler. Büyük Ali Bey Osmanlı 

Valisini kovup Osmanlıya karşı Ruslarla anlaşma yapmak istediğinde 1771 yılında 

Zülfikar Beyle Hagop isimli bir Ermeni’yi 1772 yılında iki top, cephane ve top 

teçhizatlı 6 tekne ile Kont Orlov’a gönderdi. Ermeni Murad Bey’in oluşturduğu 

donanmanın komutanı Nikogos isimli bir Ermeni idi. Ayrıca denizcilerin çoğu 

İstanbul’dan gelen Ermenilerdi (Mahé, 1980: 27’den Akt. el-İmam, 1999: 69). 

Mısır Ordu komutanlarından Ermeni Emir Süleyman Bey öne çıkanlardandır. 1691 

yılında Menufiyye ve Garbiyye şehirlerinin yönetimine tayin edildi. Büyük bir servet 

sahibi idi ve çok sayıda hizmetçisi ve kölesi vardı. Oğulları Osman Çelebi, Ali Bey el-

Ermeni, Ebu’l-Azb ve Muhammed Kehyâ el-Ermeni’dir (Kardaşyan, 1986, 2: 12-

13’ten Akt. Azazyan, 1993: 146). 

Mısır donanmasını kuran Murad Bey’in Ermeni olduğuna inanılmaktadır. Ayrıca 

Mısır Donanması’nın Genel Komutanı Nîkogos ve İstanbul’dan gelen denizcilerin 



 

169 

çoğu da Ermeni idi. Bu Ermeniler 1798’de Napolyon’un Mısır’a saldırısını önlemede 

Nîkogos’un komutasındaki Mısır Donanmasına katıldılar. Ermeniler Osmanlının 

zulmünden kurtulması konusunda özellikle de 1769 yılındaki Ali Bey devriminde 

Mısırlı kardeşlerinin yanında oldular (Azazyan, 1993: 146-147). 

Ermeni Halk Nüshalarında “Ali Bey, çocuk yaşta Kafkaslardan gelen bir Ermenidir.” 

denmektedir (Wilkinson, 1843: 504’ten Akt. Azazyan, 1993: 147). Hakop isimli 

yardımcısı da bir Ermeni idi. Ali Bey Ruslarla antlaşma yapmak istediğinde Kont 

Orlov ile görüşme yapan temsilcilerinden birisi Hakop’tu. Ali Bey 1778’de 

öldürülmüştür. Yardımcısı Ermeni Diplomat Hakop’un akıbeti bilinmemektedir (el-

Boyacıyan, 1960: 52-58 ve Abrahamyan, 1964, 1: 145’ten Akt. Azazyan, 1993: 147). 

Mısır’da Fransız hamlesi başarısız olunca (1798-1801) Osmanlı yönetimi ve onunla 

birlikte de Memlûklular Mısır’a geri döndüler. Böylece Memlûklular devletteki ana 

makamları işgal ettiler. Ülkede yolsuzluk ve kaos yayıldı (Azazyan, 1993: 147). 

Fransız hamlesi (1798-1801) Mısır Ermenilerine zarar vermiştir. Fransızlar Kıptilerle 

anlaştılar ve Ermenilerin ticari imtiyazlarına son verdiler. Öte yandan Müslümanlar 

Mısır’daki tüm Hristiyanlara Fransız müttefiki gözüyle baktılar. Böylece Mısırlılar 

Ermenilere düşmanca siyasete yöneldiler. Böylece Ermenilerin oturduğu mahalleler 

Fransızlara karşı Mısır Devrimi esnasında Mısırlıların düşmanca tavırlarından 

kaçamadılar. Fransızların tahliyesinden sonra, Osmanlı-Memlûk ihtilaflarının yönetim 

üzerindeki etkisinde hüküm süren kaos bağlamında Ermenilerin hayatı daha güvenli 

hale gelmedi (Artin Bey, 1895, 2: 203’ten Akt. el-İmam, 1999: 69-70). 

Mısırlıların Ermenilere düşman gözüyle bakmaları sebepsiz değildir. Zira Ermeniler 

göçmen ve zor durumdaki insanlarına kapılarını açan Mısırlılara vefa göstermemiş ve 

Fransızlara alkış tutmuştur. Aşağıdaki iki olay Ermenilerin Müslüman toplumlara 

karşı vefasızlığını ve ikiyüzlü davrandığını kanıtlamaktadır.  

1. İstanbullu Ermeni bir aileye mensup olan Nikola et-Türk, iyi derecede Fransızca ve 

Arapça bilmekteydi. Mısır işgali öncesinde Napolyon ordusunun Arapça ve Fransızca 

bilen çevirmenler aradığını duyunca İskenderiye’ye gelerek Fransız ordusunu 

karşıladı. Mısır Ermenileri adına Napolyon’a hitaben 30 beyitlik bir şiir okuyarak 

Mısır işgali sebebiyle Napolyon’u tebrik etti, 11 makâmesi ile şöhret buldu (et-Türk, 

1949: 344-388). Fasih Arapçayı çok iyi kullanan Nikola’nın Arapça şiirlerinden oluşan 



 

170 

bir Divan’ı da bulunmaktadır. Ayrıca Napolyon’un Mısır’ı işgalini bir zafer olarak 

görüp, Napolyon’u tebrik eden 30 beyitlik bir de şiir kaleme aldı. Arap tarihi, 

düşüncesi ve kültürü uzmanı olan Philippe de Tarrāzī, (1865-1956) onun Katolik 

Ermeni olduğunu, torunlarından birisi olan Ovidis Türkyan’ın Maraş olayları sırasında 

Türkler tarafından öldürüldüğünü söyler. Yağya Nacaryan da Tarrâzî’nin bu görüşüne 

katılır. (Nacaryan, 2005; Sarıkaya, 2021: 141). 

2. Ünlü Arap tarihî roman yazarı ve edebiyat tarihçisi Corci Zeydan’ın 1874 yılında 

Kahire’ye göç ettiğinde bir süre çalıştığı Arapça olarak yayınlanan ez-Zemân 

gazetesinin sahibi de Aleksan Sarrafyan isimli bir Ermeni’ydi. 1884 yılında İngiliz 

ordularının Kahire’yi işgal etmesinin ardından adı geçen gazete İngiliz işgalini 

alkışlayan, İngilizleri kutlayan yayınları ile dikkat çekmişti. Kahire’deki bütün gazete 

ve dergileri kapatan İngilizlerin yayın hayatına devam etmesine izin verdiği tek gazete 

Sarrafyan’ın bu ez-Zemân adlı gazetesiydi (Ahmed, 2017: 190). 

Bazen kesintiye uğrasa da 19. yüzyıldan önce Mısır’a Ermeni göçünün devam ettiği 

belirtilmektedir. Genel olarak orta yüzyıl Mısır’ındaki Ermeniler bazı zulümlere 

maruz kalsalar da uygun bir yaşam seviyesi elde ettiler. Ancak Fatımi Hükmü sırasında 

altın çağlarını yaşadılar. Sahip olabilecekleri en yüksek mevkilere yükseldiler, onları 

kendilerine hasrettiler ve 19. yüzyılda modern Mısır’da olduğu gibi tam özgürlüklerin 

tadını çıkardılar. Bu aynı zamanda Ermenilerin toplu olarak Mısır’a göç ettirilmesi ve 

en yüksek pozisyonları elde etmeleri lehine birçok gelişmeye tanık olan 19. yüzyılda 

olmuştur (el-İmam, 1999: 70). 1784 yılında Mısır’daki Ermeni adedi 50-60 aile 

kadardı (Kardaşyan, 1986, 2: 12’den Akt. Azazyan, 1993: 147). 

Böyle sıkıntılı bir durumda iken İstanbul’dan Mısır’a hasta olarak gelen ve Ermeni bir 

doktorun tedavi ettiği Arnavut bir asker ortaya çıktı. 1804’te vali vekili olarak geldi ve 

1805’te de asaleten vali oldu. (1805-1848) Zekâ ve bilincinden yararlanarak 1811’de 

Memlûklerin sonunu getirmeyi başardı. Sonra Mısır’ın hizmetine ve gelişmesine 

muktedir olan herkese gönlünü açtı. Avrupa ve Batı medeniyetini çok takdir ediyor, 

ilim ve öğretime çok önem veriyordu (Azazyan, 1993: 147). 

Ermeniler Mehmet Ali Paşa döneminde tekrar büyük bir gelişme kaydettiler ve Mısır’a 

büyük hizmetlerde bulundular (Azazyan, 1993: 147). 

Mehmet Ali Paşa’nın Osmanlı İmparatorluğu’nun valisi olarak Mısır yönetimini 



 

171 

üstlenmesiyle (1805-1848) ülke büyük ölçekli Ermeni akınına tanık olmuştur. Böylece 

Ermenilerin devlet hizmetindeki rolleri artış gösterdi ve özellikle 19. yüzyılın ilk 

yarısında Mısır’ın tanık olduğu bazı radikal değişimlerle Ermeniler ilişkilendirilmiştir 

(Meḥâfiẓu ez-Ẕevât Turkiy, 1805: 1/39’dan Akt. İsrail, 2017: 30). Bilge bir kişiliğe 

sahip olan Mehmet Ali Paşa, ülkenin güçleri eline geçene kadar yavaş yavaş tüm 

düşmanlarını ortadan kaldırmış, 1819’da Hicaz’ı, ardından 1820-1822 yılları arasında 

Sudan’ı Mısır’a ilhak etmiştir. Hatta Osmanlı Devleti’ni ortadan kaldırmanın eşiğine 

gelmiştir. Ancak Osmanlı Sultanını koruyan Rusya, İngiltere ve Fransa’nın 

baskılarıyla geri çekilmek zorunda kalmıştır. İngiltere, Mehmet Ali Paşa’yı Mısır 

pazarını Avrupa ürünlerine açan 1838 tarihli Balta Liman Antlaşmasına bağlılığını 

teyit eden 1840 Londra Antlaşması’na mecbur etmiştir (Rivlin, 1968: 252’den Akt. 

İsrail, 2017: 31). Mehmet Ali Paşa’nın nihai hedefi, Mısır’ı Osmanlı İmparatorluğu’na 

bağlılığını sona erdirerek bağımsız bir devlet haline getirmekti (Hofhannisyan, 

2007’den Akt. İsrail, 2017: 31).  

Başlangıçta, Mehmet Ali Paşa yönetimi (1805-1839) Ermenilerin Mısır’a göç 

dalgalarına şahit olmuştur. Bu durum temelde Mehmet Ali Paşa’nın şahsıyla ve 

yönetiminin koşullarıyla bağlantılıdır. Mehmet Ali Paşa’nın Mısır’a gelmeden önceki 

hayatı hakkında çok az bir bilgi olmasına rağmen, bazı Ermenilerle erken yaştaki 

ilişkilerinin onları sevmesine yol açtığına dair belirtiler bulunmaktadır. Mehmet Ali 

Paşa gençliğinde Kara Kâhya Yaramyan adında bir Ermeni tüccarın yanında tütün 

ticaretinde çalışmış ve ondan baba şefkati görmüştür (Al-Sayyid, 1984: 26’dan Akt. 

el-İmam, 1999: 70). Bu nedenle, Mısır’ın yönetimini devraldığında, Kara Kâhya 

ailesini İstanbul’daki bankacısı yaparak lütufta bulunmuştur (Dîvân Ḫidîv Turkiy, 

1235 H.: 29). Mehmet Ali Paşa’nın bu aileye olan sevgisini doğrulayan şey, Abraham 

Kahya’nın 1820’de İstanbul’daki patrikhanelerine karşı Ermeni isyanına katıldığı için 

tutuklandığında, Mehmet Ali Paşa’nın Sultan’a aracılık etmesi ve bunun sonucunda 

Abraham’ın serbest bırakılmasıdır (Meḥâfiẓ Baḥr Berâ,, 1235 H., No. 7/55/53’ten Akt. 

el-İmam, 1999: 70). 

Ayrıca Mehmet Ali Paşa, Fransızlara karşı Mısır üzerine Osmanlı harekâtının bir 

parçası olan Arnavut birliklerine katıldığında, bir askerî harekât hazırlayacak maddi 

gücü yoktu. Bunun için Ermeni tüccar Gayazar Emir Pedrosyan’dan hiçbir teminat 

olmaksızın büyük miktarda borç aldı. Mehmet Ali Paşa Mısır’ın hükümdarı 



 

172 

olduğunda, Gayazar’a olan güveninden dolayı iyiliğine karşılık olarak onu İstanbul’da 

bir sarraf yaptı (Afaf, 29-30). Sonra onu Mısır’a çağırdı ve onu hazinenin başına 

“Sarraf Başı” olarak atadı (Türk Defterleri Özet Çeviriler 1234 H: 2/3/138’den Akt. 

el-İmam, 1999: 71). 

Paşa, genel olarak yönetimde birtakım reformlar yapmıştır. Ülkenin coğrafi bölgelere 

göre yedi idari kısma ayrılması, bu kısımlara müdürlükler adı altında bir yönetici 

atanması, Batı Avrupa tarafından bilinen mali ve idari sisteme göre sağlık idaresi ve 

mali idarenin kurulması, sarraf ve hesap görevlilerinin varlığı sayesinde liman 

sektörünün canlandırılması, adli idarenin yanı sıra gelir ve harcama dairesinin 

kurulması bu reformlardandır. Böylece Paşa, valilik makamını daha sonra da Kraliyet 

Yüksek Konseyi’ni kurmuş ve onu bir yargı organı olarak değerlendirmiştir. Ayrıca 

ülkeyi ilerletmek için eğitimde ve orduda da reformlar yapmıştır. Bu reformlarla Mısır, 

19. yüzyılın ilk yarısında Osmanlı Devleti’nin en güçlü vilayeti haline gelmiş ve 

Mısır’ın İstanbul’a olan bağımlılığı azalmıştır. Mehmet Ali Paşa’nın politikası 

yalnızca Mısırlılardan değil, dilleri daha iyi bildikleri ve Avrupa pazarında 

Mısırlılardan daha büyük deneyimleri olduğu için devlet işlerinde güvendiği Ermeniler 

de dâhil olmak üzere diğer milletlerden tam destek almıştır (Hofhannisyan, 2007’den 

Akt. İsrail, 2017: 31). 

Mehmet Ali Paşa, Mısır’da özerklik kurmaya çalıştı. Bu nedenle, yönetimi sadık 

taraftarlar gerektiren bir dizi ekonomik ve idari reformlar gerçekleştirdi. Böylece 

Mehmet Ali Paşa, reform projelerini gerçekleştirmede onu desteklemek için şahsına 

sadakat ile bağlı olan unsurların güvenini sağladı. Mehmet Ali Paşa’nın çalışmalarını 

ve projelerini memnuniyetle karşılayan unsurların başında Ermeniler geliyordu. 

Mısırlı tarihçi Abdurrahman el-Cebertî (4: 384) bu gerçeği Mehmet Ali Paşa’nın 

iktidarının erken bir döneminde şu sözlerle doğrular: “...ve kim ona yakın olmak 

isterse, özellikle din düşmanları Ermeni Hristiyanlardan ve benzerlerinden ona istek 

ve amaçlarında yardımcı olmaksızın yaklaşamaz.” (Akt. el-İmam, 1999: 71). 

Aynı şekilde Mehmet Ali Paşa da Ermenilere o kadar güvendi ki onların haremde 

çalışmasına izin verdi. Örneğin, Hosrov Çırakyan, Mehmet Ali Paşa’nın hareminde 

tercüman olarak çalıştı. Esteban Kevorkyan ise saray hareminin özel doktoruydu 

(Kardaşyan, 1986: 2:231,268’den Akt. El-İmam, 1999: 71). Ermeniler, Mehmet Ali 

Paşa’nın aile üyelerinin özel servetlerini yönetmişlerdir. Örneğin, Artin ve Hosrov 



 

173 

Çırakyan kardeşlerin babası Sokyas Çırakyan, Tosun b. Mehmet Ali Paşa’nın mali 

işlerini yönetmiştir (Artin Bey, 1895, 2: 424’ten Akt. el-İmam, 1999: 71). 

Mehmet Ali Paşa’nın Mısırlı olmayanlara yönelik politikası hoşgörü ilkesine 

dayanıyordu. Paşa reformları gerçekleştirmede ve Mehmet Ali Paşa’nın emellerine 

ulaşmada etkili bir rol oynamaları için Ermeni, Yunan ve diğer milletlere kapıları 

açmıştır. Ermeni tüccarlar, politikacılar ve aydınlar, programlarını uygulamada 

Mehmet Ali Paşa’ya çok yardımcı olmuşlardır. Mısır’da danışman ve bakan olarak 

görev yapmışlardır. Zengin Ermeniler, Paşa’nın Osmanlı padişahına karşı savaşları da 

dâhil olmak üzere tüm projelerine mali destek sağlamışlardır. Mısır’da ilk bankayı 

1837’de Ermeniler kurmuşlardır (Hofhannisyan, 2007’den Akt. İsrail, 2017: 31-32). 

Mehmet Ali Paşa’nın Ermenilere karşı sürdürdüğü babacan ilişkiye rağmen, 

nihayetinde kendi çıkarlarını elde etmeye çalışmıştır. Dolayısıyla Mehmet Ali 

Paşa’nın Ermenilere duyduğu sevgi ve güvenin yanı sıra hissedilir şekilde onlara 

güvenmesinin pratik nedenleri vardı. Başlangıçta, Osmanlı Ermenileri, Mehmet Ali 

Paşa döneminde kendileri için bağımsız bir devlet kurulmasını istemiyorlardı. Sonuç 

olarak, siyasi korumaya ihtiyaçları vardı ve kısa sürede sadakatleri karşılığında 

kendilerine bu korumayı sağlayan Mehmet Ali Paşa’yı bulmuşlardı. Ayrıca Ermeniler 

sivil işlerde çalışacakları için Mehmet Ali Paşa’yı Askerî olarak tehdit etmeyecekler 

ve Hristiyan oldukları için de devleti ele geçirme hırsı içinde olmayacaklardı (Adalian, 

1980: 117’den Akt. el-İmam, 1999: 72). 

Ermeniler, Doğu’yu ve geleneklerini iyi tanıyorlar ve aynı zamanda Avrupa 

toplumlarıyla da güçlü ilişkilere sahiptiler. Böylece, Mehmet Ali Paşa ile yabancılar 

arasındaki ticari işlemlerde ve diplomatik müzakerelerde aranan çevirmenler ve 

arabulucular haline geldiler (Çelebi, 1993: 134-136’dan Akt. el-İmam, 1999: 72). 

Mehmet Ali Paşa, işlerini büyük bir dürüstlük, taahhüt, şevk ve ihtiyatla yürüttükleri 

için Ermeni memurları istihdam etmenin gerekliliğini defalarca vurgulamıştır 

(Meḥâfiẓu el-Ebḥâs̱, 1244 H.: 49/140’tan Akt. el-İmam, 1999: 72). 

Ermeniler yetenekli zanaatkârlar oldukları için Mısır ekonomisinin büyümesi için çok 

şey yaptılar. Mısır’da matbaa sanayini kurmuşlar, Avrupa dillerinden birçok kitabı 

tercüme edip Arapça olarak neşretmişlerdir. Artin Şarkiyan, Mehmet Ali Paşa’nın 

kişisel emriyle Niccolò Machiavelli’nin Prens adlı kitabını tercüme etmiştir. Mehmet 



 

174 

Ali Paşa, Ermenilerin entelektüel yeteneklerini, yeterliliklerini, becerilerini ve 

Mısır’daki çeşitli faaliyetlere katılımlarını çok takdir etmiş ve onlara tam bir güven 

vermiştir. Böylece birçok Ermeni onun hükümetinde, özellikle dışişleri, ticaret, eğitim 

ve ulaşım bakanlıklarında yüksek mevkilere gelmişlerdir. Başta Bogos Yusuf Yano 

Artin Şükri’nin bulunduğu Mısır’ın Ermeni dışişleri bakanları ön plana çıkmış ve 

Bogos Ailesi, 19. yüzyıl boyunca Mısır yönetiminde ve siyasetinde önemli bir yer işgal 

etmişlerdir. Böylece dışişleri bakanlığında bir Ermeni tekeli oluşmuştur. 

(Hofhannisyan, 2007’den Akt. İsrail, 2017: 32). 

El- İmam Mehmet Ali Paşa’nın çeşitli projeleri ile ilgili şunları aktarmıştır: “Mehmet 

Ali Paşa’nın çeşitli projeleri o dönemde Mısırlılar arasında bulunmayan uzmanlara 

ihtiyaç duyuyordu. Bu nedenle, yabancılara güvendi (Al-Sayyid, 1984: 31). Böylece, 

Mehmet Ali Paşa çivit otu ekimi (Dîvân Ḫidîv Turkiy, 1245 H.: 2/40/41 (766) ve 

işlemesi ile Mısırlılara öğretmek için kumaş nakış sanatında uzman birçok Ermeni’yi 

çağırdı (Al-Sayyid, 1984: 194). Ayrıca inşaat ve mimaride uzmanlaşmış ustaları da 

davet etti.” (el-Cebertî, 394). 

Ayrıca, bu projeler sermaye gerektiriyordu. Gerçek şu ki Mehmet Ali Paşa, Avrupa 

sermayesine güvenmenin Avrupalıların kendi içişlerine karışması için bir fırsat 

sağlayacağının da farkındaydı. Bu nedenle, saltanatı boyunca, mali işlerinde yalnızca 

Rum, Yahudi ve Ermenilerden oluşan himayesi altındaki bankacılara güvenmeye 

devam etti. Örneğin, 1832’de Şam üzerine yaptığı seferler sırasında acil para ihtiyacına 

rağmen, Rothschild ve diğer Avrupalı sarraflar tarafından önerilen teklifleri reddetti 

(Sabry, 1930: 563’ten Akt. el-İmam, 1999: 72-73). Tebaası olan sarraflarla özellikle 

de Mehmet Ali Paşa’nın egemenliği boyunca hiçbir Avrupa devletinden yasal koruma 

talep etmeyerek Rum ve Yahudilerden ayrışan Ermenilerle iş yaptı. Çünkü Ermeniler 

bu korumayı Mehmet Ali Paşa’nın şahsında bulmuşlardı (Adalian, 1980: 117’den Akt. 

el-İmam, 1999: 73). 

Mehmet Ali Paşa ayrıca gümrük, ulaşım, güvenlik, yargı ve diğer konularda Mısır’a 

yatırım yapmayı teşvik eden birkaç radikal reform gerçekleştirdi. Bunun için 

Ermeniler, vergi tahsilatından, yerel sanayiden veya ticaretten topladıkları parayı 

yatırmak üzere Anadolu’dan (Küçük Asya) Mısır’a göç ettiler. Ermenileri Mısır’a göç 

etmeye iten şey, Anadolu’da hüküm süren kırsal ekonominin kamu yatırımı niteliği, 

onların zenginleşmesine yardımcı olmamasıydı (Adalian, 1980: 117’den Akt. el-



 

175 

İmam, 1999: 73). 

El-İmam’ın aktarımında (1999: 73-74), el-Ceberti’ye (362, 398, 411) göre Mehmet 

Ali Paşa’nın yönetimi, Müslümanları defalarca etkileyen dinî hoşgörü ile karakterize 

edilmiştir. Ancak Mehmet Ali Paşa, gayrimüslimlere çok muhtaç olduğu için onları 

umursamadı, onların durumunu iyileştirmeye ve hizmetlerinden yararlanmaya devam 

etmiştir. Böylece Ermeniler, çocuklarını eğitmek için bir kitap oluşturmanın yanı sıra 

Hristiyanlığa geçmiş bazı Ermenilerin dönüşünde bu hoşgörüden yararlandmışlardır. 

Yoksulları tedavi etmek için bir hastane, komşu ülkelerden Kudüs’e giden hacılar için 

manevi bir ev, Büyük Ermeni Millî Konseyi toplantısı için bir misafirhane (Topuzyan, 

1979: 30-32), Ortodoks Ermenilerin 1839’da inşa edilen Kahire Beyne’s-Sureyn 

Çarşısında Vadzadzin Sorb Esed Kilisesi (Bakire Kilisesi) (Meinardus, 1977: 323), 

1841’de inşa edilen Katolik Ermenilerin Cenine yolundaki Sorp Krikor el-Vasafuriç 

(Işıklı) Kilisesi (Davityan, 1914: 20-24) gibi kiliselerin inşası Mehmet Ali Paşa’nın 

hoşgörüsünden kaynaklanmış, Ermenileri Mısır’a gelmeye teşvik etmiştir. 

Ermeniler, Ticaret ve Yabancı İşleri Bakanı olan Bogos Bey Yusufyan’ın (1768-1844) 

varlığından ve Mehmet Ali Paşa’nın Mısır’a göç ederken ona duyduğu güçlü güvenden 

yararlandılar. Boğos, Yusufyan, Nubaryan, Abroyan, Çırakyan, Hakikyan gibi çok 

sayıda Ermeni ailesini Mısır’a davet etmiştir (Kardaşyan, 1986: 108, 149, 187, 196, 

226’dan Akt. el-İmam, 1999: 74). Bunlar 19. yüzyılda Mısır yönetiminde hizmet 

etmeye devam eden ailelerdir. Ayrıca Bogos, Ermenilere nasihat ve rehberlik etmiş, 

bazılarına imtiyazlar bahşetmiş, Mehmet Ali Paşa’yı bazıları için başka imtiyazlar 

vermeye ikna etmiş, bir kısmına da daha fazla eğitim, iş imkânı, güvenlik ve koruma 

sağlamıştır (Dîvânu el-Maʿiyye Turkiy, 2 Cumâd Evvel 1242 H.: 1/50/7(21) ve 

Meḥâfiẓu el-Ebḥâs̱, 17 Zilhicce 1249 H.: 118/610’dan Akt. el-İmam, 1999: 74). Dikran 

Abroyan’ın babası Esteban Abroyan Boğos’un ölümünden sonra Mısır’daki Ermeniler 

için duyduğu korkuyu dile getirdiğinde Mehmet Ali Paşa’nın ona şu yanıtı vermesi 

yeterlidir: “... Ben ve oğullarım hayatta olduğu sürece benden bir şey istemeye hakkı 

olan Ermeniler özellikle de Boğos’un akraba ve tanıdıklarına hiçbir korku yoktur.” 

(Araradyan, 1844’ten Akt. el-İmam, 1999: 74). Böylece Bogos Yusufyan, Ermeni 

cemaatinin Mısır’daki varlığını ve emellerini Mehmet Ali Paşa’nın nezdindeki itibarı 

ile desteklemiştir. Dolayısıyla ona haklı olarak “Mısır’daki Ermeni cemaatinin 

kurucusu” diyebiliriz (el-İmam, 1999: 74). 



 

176 

Mehmet Ali Paşa döneminde Mısır’daki Ermenilerin sayısı artmış, çeşitli yönetim ve 

ekonomi hizmet alanlarındaki rolleri irtifa kazanmıştır. El-Ceberti (384, 398), Mehmet 

Ali Paşa’nın iktidarının erken dönemlerinden itibaren Ermenileri “fikir ve nasihat ehli” 

olarak nitelendirerek bu gerçeğe atıfta bulunmuştur. Aynı şekilde Hamon Hamont 

(1843: 425) da bu gerçeği şöyle teyit eder: “Ermeniler her yere girdiler...” (Akt. el-

İmam, 1999: 75). 

Mehmet Ali Paşa ve Ermeniler güçlü ilişkilere sahiptiler. Mehmet Ali Paşa, 

politikalarını uygulamada itaatkâr araçlar oldukları için onlara tutundu. Ermenilere 

gelince, onlara koruma sağladığı, onlara önemli mevkiler verdiği ve zenginleşme 

emellerini yerine getirdiği için Mehmet Ali Paşa’ya bağlı kaldılar. Böylece Ermeniler, 

Mehmet Ali Paşa’nın hükümranlığı boyunca konumlarında ve koşullarında güvenle 

yaşadılar. Çünkü onun mutlak otoritesi aykırı sesleri susturmuştu (el-İmam, 1999: 75). 

Ermeni halkı cömertliği ve uyumluluğu nedeniyle Mısır’ın kabul ettiği topluluklardan 

biridir. Ermeniler, birbirlerine olan etnik bağları, kuvvetli iletişimleri ve gelenek-

göreneklerini korumalarıyla ün yapmışlardır. Mülk edinme ve istikrara olan sevgileri, 

dillerine, kültürlerine, kimliklerine bağlılıkları ve ekonomik faaliyet kalıplarındaki 

farklılıkları onlara bu konuda yardımcı olmuştur. Ayrıca, 19. yüzyılda cereyan eden 

bir dizi olay Ermenilerin Mısır’da önemli bir yer tutmasına imkân sağlanmış, 

ekonomik açıdan Mısır pazarında Ermeni tüccarlar ve sarraflar boy göstermeye 

başlamış, bunların faaliyetleri ve üstünlükleri Ermeni sermayesinin Mısır’a akmasına 

neden olmuştur. Mısır arşivlerinde, Mehmet Ali Paşa’nın (805-848) Avrupa 

pazarındaki deneyimleri, perakende ticaretteki mükemmellikleri ve el becerileri 

nedeniyle Ermeni tüccarlardan ve sarraflardan yardım istediğine dair kanıtlar 

bulunmaktadır. Üstün yetenekleri, birçok devlet görevini üstlenmelerine imkân 

vermiş, çeşitli para birimlerinde büyük ölçekte finansal ve ticari faaliyetler 

yürütmelerine olanak sağlamıştır. Ermeniler en üst bankacılık görevi olan “Hazine 

Sarraf Başı” ve Mısır’ın dış ülkelerdeki “Ticaret Temsilcisi” gibi görevlere 

getirilmişlerdir (İsrail, 2017: 25). 

Mehmet Ali Paşa yönetiminde önceleri Mısır’ın hiçbir eğitim kurumunda, orduda, 

donanmada ve hükümet kadrolarında ehil kimseler yoktu. Mehmet Ali Paşa 1826 

yılından itibaren İtalya, İngiltere ve Fransa’ya burslu öğrenciler göndermeye başladı. 

Bunların ezici çoğunluğunu Ermeniler oluşturuyordu (el-Boyacıyan, 1960: 79’dan 



 

177 

Akt. Azazyan, 1993: 148). Artin Çırakyan (1800-1859) ve kardeşi Hosrov Çırakyan 

(1800-1873), İstiban Demirciyan (1802-1860), Yusuf el-Ermeni (1803-1919), Husip 

Hikikiyan (1807-1875), Nubar Nubaryan (1805-1899) vb. kimselerin dönüşü ve 

yardımıyla Mehmet Ali Paşa birçok ilkokul, lise, zanaat ve fen enstitüsü kurmuştur 

(Azazyan, 1993: 148). 

1836 yılında Paris’te Mehmet Ali Paşa’nın talimatı ile 1867 yılına kadar faaliyetini 

sürdüren “Mısır Fakültesi” açılmıştır. Yaklaşık 40 talebesinin çoğu Ermeni idi. Üstelik 

1844 yılında Müdürü İstiban Bey el-Ermeni de denilen İstiban Demirciyan idi. Diğer 

yandan Mehmet Ali Paşa ticarete düşkündü ve o alanda çalışıyordu. Bu alanda onun 

sağ kolu Bogos Bey Yusufyan idi (1768-1843) (Sabry, 1930: 121-569 / Kardaşyan, 

1986, 2: 74 / el-Boyacıyan, 1960: 65-69’dan Akt. Azazyan, 1993: 148). Bogos Bey 

Yusufyan Arap, Ermeni ve yabancı tarihçilerin kabul ettiği Mısır’ın en büyük 

şahsiyetlerindendir. Mısır’a ve Mısırlılara çok kıymetli hizmetlerde bulunmuştur 

(Azazyan, 1993: 148). 

Bogos Bey Yusufyan, İzmir-Türkiye’den geldi. Üstün yeteneklerini takdir eden 

Mehmet Ali Paşa, onu özel sekreteri yaptı. 1833’te Paşa’nın ilk mütercimi ve Mısır’ın 

maliye müdürü oldu. Çıkarlarına tamamen aykırı olmasına rağmen Mısır’ın 

gümrüklerini devlete tâbi kıldı. 1839 yılında İbrahim Paşa Avrupa ve alternatifiyle 

yürütmek zorunda kaldığı hassas ve kritik diplomatik ilişkilerden zafer elde ettikten 

sonra Paşa onu (Bogos Yusufyan) Ticaret ve dışişleri Müdürü olarak atadı. Bogos 

Yusufyan bu görüşmelerde üstün liyakat gösterdi ve Mısır Valiliğini Mehmet Ali 

Paşa’nın ailesine hasretmeyi başardı. Böylece Mısır’ın istiklaline giden yolda ilk 

tuğlayı koymuş oldu (Azazyan, 1993: 148-149). 

1841 yılında Londra Antlaşması uyarınca Mehmet Ali Paşa fiili olarak Mısır’ın hâkimi 

olur olmaz ülkenin yeniden düzenine ve geliştirilmesine koyuldu. Bir bakanlık 

oluşturdu. Ermeniler orada yer aldı. Ayrıca Devlet Meclisi mesabesinde yakın 

danışmanlardan bir meclis oluşturdu. Ermeniler orada da yer aldılar. Birçokları 

Mehmet Ali Paşa’nın şahsi hizmetinde bulunmuştur. Mesela Kudüslü Yağyazar Âmira 

1808’de Mehmet Ali Paşa’nın özel bankacısı olmuştur (Kardaşyan, 1986, 2: 33’ten 

Akt. Azazyan, 1993: 149). 

Bogos Yusufyan 1844 yılında ölünce Mısır Hükümeti 40 gün yas ilan etmiştir 



 

178 

(Azazyan, 1993: 149). Bogos’un ölümünden sonra 13 Ocak 1844’ten 14 Eylül 1850’ye 

kadar Artin Bey Çırakyan adlı başka bir Ermeni onun yerine geçti ve Mısır ile ticaret 

yapan ülkeler arasındaki ana halka rolünü oynayan güvenilir Ermeni zincirinin ikinci 

adamı oldu. Daha sonra 20 Eylül 1850’den 20 Kasım 1853’e kadar Vali I. Abbas 

Hilmi’nin (1849-1854) İskenderiye’deki Hariciye Nezareti’ni Ticaret Dairesi’nden 

ayırıp Kahire’ye nakletmesi üzerine İstafan Bey Demirciyan adlı üçüncü bir Ermeni 

bu görevi üstlendi (Ala el-Minyavî, 2014).  

Bazıları, Mehmet Ali Paşa’nın ölümünün ve 1849 ile 1854 yılları arasında I. Abbas 

saltanatının, 19. yüzyılın ikinci yarısında Ermenilerin Mısır’daki etkin rolünü 

sınırladığını iddia etmektedir. Bu, Abbas’ın Mehmet Ali Paşa’nın yönetimi sırasında 

Ermenilerin etkili roller almasının bir sonucu olarak onlara karşı nefretinden 

kaynaklanmaktadır. Ancak Mehmet Ali Paşa ile Ermeniler arasındaki yakın ilişkiye 

ve Abbas’ın Ermenilere olan nefretine rağmen, 19. yüzyılın ikinci yarısında Mehmet 

Ali Paşa’nın saltanatının sona ermesinden itibaren Mısır’a dalgalı Ermeni göçü olgusu, 

Mısır ve Osmanlı İmparatorluğu’nun içinde bulunduğu koşullar bağlamında 

gözlemlenebilir. İngiltere, Mehmet Ali Paşa’nın yönetiminin dayandığı ekonomik 

temeli dinamitleyerek onun bağımsızlık özlemlerini engellemeye çalışmıştır. Bu 

amaçla, 1838’de Osmanlı Devleti ile Osmanlı topraklarında İngilizlere ticaret hürriyeti 

getiren Balta Liman anlaşması imzalanmıştır. Bazıları İngiltere’nin bu anlaşmanın 

arkasındaki asıl amacının İngiliz ticari kazanımları elde etmekten ziyade Mehmet Ali 

Paşa’nın gelirlerini azaltmak ve Avrupa sermayesinin nüfuz etmesiyle birlikte Ermeni 

tekel sistemini ortadan kaldırmak olduğuna inanmaktadır. Tekel sisteminin 

kaldırılmasıyla, bu sistemden büyük ölçüde yararlanan Ermenilere ağır bir darbe 

indirilmiştir (el-İmam, 1999: 75-76). 

Abbas’ın yönetimi, Avrupalıların, Rumların, Şamlıların ve Ermenilerin Kahire ve 

İskenderiye’yi geçerek ülkenin içlerine girmesini engellediği için karşı göçlere tanık 

olmuştur. Aynı şekilde, Abbas yönetimi, genel olarak Hristiyanlara karşı dinî 

fanatizme tanık olmuş, onları ibadet özgürlüğünden mahrum etmiş ve vakıflarına el 

koymuştur. Şüphesiz ki bu durum, birçok Ermeni’nin anavatanına dönmesine yol 

açmıştır. Bunun üzerine Abbas, Mehmet Ali Paşa’ya sadık ve kendisinin siyasi 

sistemine uyum sağlamayan çalışanlara zulmetmiştir. Ayrıca Fransa’nın destekçisi 

sayılanları da görevden almış, Ticaret ve Dışişleri Müdürü Artin Çırakyan’a kaçmak 



 

179 

zorunda kalana kadar zulmetmiştir. Ayrıca 1850-1853 yılları arasında Dışişleri 

Müsteşarı olan İstafan Demirciyan’ı görevden almıştır (Ebu Bekr, 1982: 81-82’den 

Akt. El-İmam, 1999: 76). Seyyah Senior I. Abbas döneminde Ermenilerin başına 

gelenleri şöyle yorumlamıştır: “Abbas, büyükbabasının destekçilerinden nefret etmiş 

ve onları görevden almıştır... Neredeyse sarayında Ermeni kalmamıştır.” Ancak Said 

Paşa’nın saltanatının (1854-1863) başlangıcından itibaren Mısır’da yabancılara 

imtiyazlar tanınmaya başlamış, I. Abbas döneminde süregelen Avrupalı ve Hristiyan 

düşmanlığı azalmış ve Hristiyan misyonerlere birçok imkânlar ve izinler verilmiştir. 

Böylece Mısır’daki Ermeni cemaatinin durumu nispeten iyileşmiştir. Demiryolu İdare 

Bakanlığı pozisyonuna Nubar Nubaryan, Hartum Valisi pozisyonuna Arakel 

Nubaryan ve Dışişleri Bakanlığı pozisyonuna İstafan Demirciyan atanmak suretiyle 

görevden uzaklaştırılan Ermeniler tekrar yüksek görevlere iade edilmişlerdir (Senior, 

1882, 1: 132’den Akt. el-İmam, 1999: 76). 

Hidiv İsmail (1863-1879) ve sonrasında halefleri Mısır yönetimini devralınca 

yabancıların sayısı genel olarak artmış ve yaklaşık yüz bine ulaşmıştır. Ruslar, 

Almanlar, Amerikalılar, İngilizler, Fransızlar ve en kalabalık olarak da Ermenilerden 

oluşan bu yabancıların çoğunluğu, ticari olarak fırsatlar sunan Kahire ve İskenderiye 

şehirlerinde yoğunlaşmışlardır (Abdulhamid, 1976: 57’den Akt. İsrail, 2017: 32). 

Tekel sisteminden yararlan Ermeniler, ticaretin liberalleşmesinden ve onlara ölümcül 

bir darbe indiren Avrupa sermayesinin nüfuzundan zarar görmüşlerdir. Buna rağmen 

Osmanlı Devleti yetkililerince maruz kaldıkları katliam ve zulümlerden kurtulmak için 

göç ettikleri Mısır’dan ayrılmamışlardır. Mısır’ın ilk başbakanı olarak ünlenen Nubar 

Nubaryan Mısır’ın gerçek bağımsızlığını güçlendirmek için çok şey yapmış, 

1870’lerden 1890’lara kadar Mısır’daki en önde gelen siyasi şahsiyet olmuş, tecrübesi 

ve bilge politikası nedeniyle Mısır’ın bir dizi Hidivi tarafından defalarca başbakan 

olarak atanmıştır. Üstün gayreti, yeteneği ve gücü sayesinde Mısır, çeşitli yönlerden 

iç ve dış politikalarda büyük başarılar elde etmiştir. Britanya İmparatorluğu’nun Mısır 

ve diğer Arap ülkeleri için tehlike oluşturduğunu fark eden birkaç devlet adamından 

biri olmuştur. İngilizlerin Mısır’ı işgalini önlemek için elinden gelen her şeyi 

yapmıştır. Başarısız olması onun hatası değildir. Farklı ahlaki ve politik değerlere 

sahip tamamen farklı bir dönem yaşanmıştır. İyi gelenek, Mısır’da Ermenilerin siyasi 

hayata katılmasıyla devam etmiş ve modern zamanlarda gelişmiştir. Mısır’daki 

Ermeniler, sayıları eskisinden daha az olsa da hâlâ tüm haklarından 



 

180 

yararlanmaktadırlar (İsrail, 2017: 32-33). 

Süveyş Kanalı’nın kazılması ve Amerikan İç Savaşı (1861-1865) sırasında küresel 

pazarda Mısır pamuğu ve şekerine olan talebin artması nedeniyle Mısır’da çok sayıda 

işçi ve teknik elemana ihtiyaç hâsıl olmuştur (Deeb, 1978: 9:14-15’ten Akt. El-İmam, 

1999: 77). Ekonomik araçları olmayan Ermeni köylüler, geçimlerini sağlamak için 

mütevazı ve zor işlerde Van, Bağiş, Muş, Siirt ve Sason’dan Mısır’a göç etmişlerdir 

(Topuzyan, 1979: 37’den Akt. el-İmam, 1999: 77). Ayrıca söz konusu bölgeler o 

dönemde Kürtler ve Ermeniler arasındaki çatışmadan kaynaklanan huzursuzluklara ve 

karışıklıklara sahne olmaktaydı. Ancak Amerikan İç Savaşı’nın sona ermesi ve küresel 

pazarda Mısır’ın pamuğu ve şekerine olan talebin azalmasının ardından Mısır’da işler 

ciddi şekilde kötüleşti. Mısır’daki Ermeni Başpiskoposu Gabriel Mar’asî’nin (1830, 

1867) gazetelere verdiği bayanda, “...Mısır’a gelmeyin, çünkü Mısır’da kârlı bir iş 

bulmak için sadece İngilizce bilmek yeterli değil. Meslekte ustalaşmak ve özellikle 

Arap dilini bilmek gerekiyor.” ifadeleri kullanılmıştır (Araradyan, 1866’dan Akt. el-

İmam, 1999: 77). Mısır’daki Ermeniler Arap devrimi sırasında Tanta ve Kefer el-

Zeyat’ta yaralanıp öldürülmüşler, Kahire ve İskenderiye’de yağmalara maruz 

kalmışlardır. Bu da birçoğunun anavatanlarına dönmelerine ve Mısır’a olan göçlerinin 

durmasına yol açmıştır (Meḥâfiẓ Meclisi el-Vuzerâ, M. 1/1/A. V. 32’den Akt. El-

İmam, 1999: 77). 

Mısır’daki Ermenilerin sayısı 1882 İngilizlerin Mısır işgali ve 1895-1896 yıllarında 

Türkiye’deki Osmanlı zulümlerinin ardından hissedilir şekilde artmıştır. (Azazyan, 

1993: 155). 

20. yüzyılın başlarında 1907’de Mısır Hükümetinin yaptığı istatistiğe göre Ermenilerin 

sayısı yaklaşık 7800 kişiydi. 1909’daki korkunç Adana katliamı ile Mısır’a 2000 

Ermeni daha göçmüştür. Birinci Dünya Savaşı’nın sonuna kadar Mısır’daki 

Ermenilerin sayısı ve dağılımı ile ilgili ayrıntılı bir istatistik bulunmamaktadır. Ancak 

Ermenilerin sayısının 25000-30000 civarında olduğu ve başta Kahire ve 

İskenderiye’ye dağıldıkları belirtilmektedir (Atikyan, 1985: 41’den Akt. Azazyan, 

1993: 155-156). 

1917 yılında Ermenilerin adedi Kahire, İskenderiye, Zekazik, Cize, Tanta ve Asyut’a 

dağılmış olarak 17000 civarındaydı. Önceki Ermeni kardeşlerinin kurduğu çeşitli alan 



 

181 

ve kurumlarda çalışıyorlardı (el-Mevsûʿatu’s-Sûfyetiyyetu’l-Ermeniyyetu, 1978, 3:1-

482’den Akt. Azazyan, 1993: 156). 

1882’deki İngiliz işgalinden sonra ağır vergilerden, zulüm ve kıtlıklardan kaçmak için 

Ermenilerin Mısır da dâhil olmak üzere yakın ve uzak ülkelere göç etmek üzere 

İstanbul ve İzmir’e akın etmeleriyle Mısır’a Ermeni göçü yeniden başlamıştır. Bu 

göçler İstanbul Ermeni Patriği Korin Aşıkyan’ı (1888-1894) rahatsız etmiş ve 

gazetelerde Ermeni kiliselerinin liderlerine halkı aydınlatmalarını ve hazırlıksız göçün 

tehlikelerini açıklamalarını emreden bir bildiri yayınlamıştır (el-Ḳâhira, 26/3/1888, 

Sayı 684’ten Akt. El-İmam, 1999: 78). 

El-İmam, (1999: 78-79) Ermenilerin Mısır’a göçleri ve istihdam alanlarıyla ilgili 

şunları aktarmıştır: “Osmanlı Hükümetinin Ermenilere karşı yaptığı katliamlar, 19. 

yüzyılın son on yılında Mısır’a göç etmelerinin temel nedenidir. Ermeni mülteci 

grupları doksanlı yılların başından itibaren 1896 yılındaki büyük artışa kadar Mısır’a 

gelmeye devam etmişlerdir (el-İttiḥâd el-Mıṣriy, 4/10/1896, Sayı: 1586). Bu 

mültecilerin bir kısmı devlet ve zanaat işlerinde istihdam edilmişlerdir. Örneğin 

Osmanlı Bankası’nın on bir çalışanı Kahire ve İskenderiye bankalarına atanmıştır (el-

İttiḥâd el-Mıṣriy, 10/9/1896, Sayı: 1579). Bir kısmı da Nubar, Dikran Abroyan Paşalar 

ve Yakup Artin aracılığıyla karma mahkemelerde, demiryollarında vb. kuruluşlarda 

yazı işleri müdürü ve kâtip olarak atanmışlardır (Kardaşyan, 1986, 2: 303-313). 

Basendile Şirketi, geniş mülklerinde çalışmak üzere birkaç yüz kişiyi işe almıştır (el-

İttiḥâd el-Mıṣriy, 8/10/1896, Sayı: 1587). Ancak Mısır Hükümeti Ermeni mültecileri 

barındıran Bâbıâli ile ilişkilerini germekten çekindiği için İçişleri Bakanlığı Kahire ve 

İskenderiye valiliklerine iş bulamayan Ermenilerin İstanbul’a tehcir edilmesini (el-

İttiḥâd el-Mıṣriy, 24/1/1897, Sayı: 1618) ve anavatanlarına dönen Ermenilerin bir daha 

Mısır’a gelmemeleri şartıyla yol ücretinin yarıya indirilmesini emretmiştir (el-Aḫbâr, 

25/1/1897, Sayı: 140). Rus Vapur Şirketi, Ermenileri yarı ücretle ülkelerine nakletmek 

için hazır olduğunu bildirmiştir (Faṣlu el-Ḫiṭâb, 9/2/1897, Sayı: 11). 1897’nin 

ortalarında İstanbul ve Ermeni vilayetlerinde nispeten sükûnet sağlanınca, bazı Ermeni 

sığınmacılar geri dönmüş bazıları da dönmemiştir.”. 

El-İmam’ın aktarımına göre (1999: 79-82) Mısır’a Ermeni göçleri 19. yüzyıl boyunca 

devam etmiştir. Mehmet Ali Paşa döneminde istikrarlı bir şekilde sıçrama yapmış, 19. 

yüzyılın ikinci yarısında Mısır, Osmanlı ve Avrupa siyasi, ekonomik ve sosyal 



 

182 

ilişkileriyle bağlantılı olarak zaman zaman dalgalanmalara, tersine göçlere ve 

kesintilere maruz kalmıştır. 19. yüzyılın seksenli yıllarına kadar Mısır’a Ermeni göçü 

bireysel ya da ailevi boyutta ve gönüllülük esasına bağlı iken, son yirmi yılda 

katliamlar nedeniyle toplu ve zorunlu olmuştur. Mısır hükümeti, seksenlere kadar göçü 

teşvik ederken son yirmi yılda, Osmanlı Padişahı ile ilişkilerin bozulmasından 

çekinerek Ermeni mültecileri tehcir etmeye çalışmıştır. Ermeni ailelerin Mısır’a göç 

ettikleri birçok bölge vardır. Yusufyan, Nobaryan, Abroyan, Margosyan, Hagopyan ve 

Şirdiçyan’ın aileleri İzmir’den, Hakikyan, Rayezyan ve Rabailyan’ın aileleri 

İstanbul’dan, Pedrosyan, Kalosdiyan ve Yağyayan’ın aileleri Ecin’den, Gülbenkyan, 

Aşıkyan ve Balyan aileleri Kayseri’den, Mardirosyan ve Kevorkyan aileleri Tokat’tan, 

Çırakyan ve Demirciyan aileleri Sebastiya’dan Mısır’a göç etmiştir (Kardaşyan, 1986, 

2: 74, 78, 87, 90, 99, 107, 196, 231, 233, 241, 253, 256, 288). Tüm aileler Bogos 

Yusufyan’ın akrabalarıdır. Bogos Paşa Mehmet Ali Paşa zamanında Mısır’a 

getirmiştir. İstanbul’daki Ermeniler Padişahla gerilimden kaçınarak pozisyonlarını 

korumuş ve daha az göç etmiş, diğer illerdekiler iyi makam ve pozisyonları elde etmek 

üzere daha fazla göç etmişlerdir. Bununla birlikte, Ermeni nüfus sayımlarında 

kaydedilen doğum yerlerinin de teyit ettiği gibi, Ermeniler (Katolik), 19. yüzyılın son 

yirmi yılında, 1885 ile 1897 yılları arasında Ermeni devriminin tırmanmasının bir 

sonucu olarak siyasi huzursuzluklara ve katliamlara tanık olan bölgelerdeki İstanbul, 

Yevtogya, Galatya, Mardin, Arabkir, Kayseri, Trabzon, Adana, Berusa, Sason, 

Diyarbakır, Antep, Amasya, Tokat, Birecik, Maraş gibi şehirlerden Mısır’a göç 

etmişlerdir (Ta’dât el-Ermen el-Kâsûlîk, Hâne Maskat er-Re’s). Şu hâlde Mısır’a gelen 

göçmenler ya yerleşmek için aileleriyle ya da çalışıp para biriktirip tekrar dönmek 

üzere bireysel olarak gelmişlerdir. Bu bilgileri ana vatan ve doğum yeri bilgileri ihtiva 

eden mezar yazılarından da öğrenmek mümkün olmaktadır. Mehmet Ali Paşa’nın 

sağladığı ekonomik, idari ve dinî imkanlarla Demirciyan Ailesi 1812, Çırakyan Ailesi 

1814, Hakikyan Ailesi 1815, Gülbenkyan Ailesi 1818, Misakyan, Kalusdiyan ve 

Nubaryan Aileleri 1820, Aşıkyan ve Garabidyan Aileleri 1835’te Mısır’a 

yerleşmişlerdir (Kardaşyan, 1986, 2: 43, 86, 95, 236, 239, 241, 267, 300, 342). Göç 

eden Ermenilerin yaş aralığı 15 ile 40 civarındadır. Örneğin Artin Çırakyan ve Yusuf 

el-Ermeni 15, Nubar Nubaryan 18, Beydan Çırakyan (Doktor) ve Hagop Aşıkyan 

(Tacir) 20 ve Abraham Gülbenkyan 30 yaşlarında Mısır’a gelmiştir. Bu da Ermenilerin 

genç ve üretken oldukları fikrini teyit etmektedir (Kardaşyan, 1986, 2: 86, 107, 204, 



 

183 

226, 270). 

El-İmam’a (1999: 84-87) göre, 19. yüzyılda Mısır’daki Ermenilerin toplam sayısına 

dair tam ve doğru bir veri yoktur. Hemen hemen tüm Mısır, Avrupa ve Ermeni 

kaynakları, 1846 yılında yapılan konut sayımına göre Mehmet Ali Paşa döneminde 

Ermenilerin sayısının 2.000 kişiye, yani 4476440 kişi olan Mısır’ın toplam nüfusunun 

0,04’üne tekabül ettiği konusunda hemfikirdir (Agazarim, 1911: 75). Bu ise Fransız 

işgalinde sadece Kahire’deki Ermenilerin 2000 olarak hesaba katılması (Şabrol, 1992, 

1: 22-24, 28), bu sayıya muhtemelen geçici ikamet edenlerin katılmaması ve 1839’da 

Sorp Asdvadzadzin (Bakire) Ortodoks Kilisesi resmî kayıtlarında bağış yapan 325 

ailenin temel alınması (Kardaşyan, 1943, 1: 70), fakir Ermenilere ek olarak diğer 

Ermeni Cemaatlerin hesaba katılmaması ve Mehmet Ali Paşa döneminde Mısır’a 

giderek artan Ermeni göçü sebebiyle tutarlı gözükmemektedir. I. Abbas döneminde 

(1849-1854) Ermeni nüfus yapısı ciddi şekilde bozulmuş ve Kahire’de “114” aileden 

oluşan sadece “960”, İskenderiye’de ise sadece “252” kişi kalmıştır (Kardaşyan, 1986, 

2: 393-394). Bazıları Mısır’daki Ermeni sayısının yetmişli yılların sonunda on bine 

ulaştığını iddia ediyor olsa da bu da göç dalgalanmaları nedeniyle tutarlı 

gözükmemektedir. 1885 yılında Başpiskopos Serovpi Davityan, Mısır’daki Ermeni 

Katoliklerin ilk doğru nüfus sayımını gerçekleştirmiştir. Bu sayıma göre Mısır’daki 

Ermeni Katolik ailelerin sayısı Kahire’de 159, İskenderiye’de 26 ve diğer bölgelerde 

23 aile olmak üzere 208 aile olup 276 erkek, 227 kadın, 234 erkek çocuk ve 208 kız 

çocuk olmak üzere toplam 945 kişidir (Ta’dât el-Ermen el-Kâsûlîk, 3-15). Mısır 

Hükümetinin yaptığı nüfus sayımında da Osmanlı olarak nitelenen Ermenilerin 

Kahire’deki sayısı 101 erkek ve 35 kadın olmak üzere toplam 154’tür (Ta’dât en-

Nufûs, 1285 H.: 129). Ancak bu netice makul gelmemektedir. Mısır’daki Ermenilerin 

toplam sayısını belirlemek, bir yandan özel nüfus sayımlarının tamamlanmaması, 

diğer yandan resmî nüfus sayımlarında sayılarının belirtilmemesi nedeniyle zordur. 

Ancak 19. yüzyıl boyunca Ermeniler Mısır’daki en küçük topluluklardan biri 

olmuştur. Mısır’daki Ermenilerin coğrafi dağılımına gelince, 19. yüzyılın ortalarına 

kadar esas olarak Kahire ve İskenderiye’de yoğunlaştığı, marjinal sayılarda da Reşid, 

Dimyat ve Süveyş’te olduğu kaydedilmektedir. Ermenilerin Kahire’nin eski Mısır 

mahallelerinde, Marmina Kilisesi yakınlarındaki Kum el-Ermen bölgesi, el-Surin ve 

Derb el-Cenine arasındaki Ortodoks ve Katolik Ermeni Kiliselerinin etrafında, Şubra, 

Abbasiye, el-Ficale, es-Surin, Bab el-Şi’riye, Darb el-Mustafa, Muhammed Ali 



 

184 

Caddesi, el-Muska, el-Azbekiya ve Bulaq Mahallelerinde yerleştikleri 

gözlemlenmiştir (Topuzyan, 1979: 40). 

1922 yılında Mısır Hükümeti Mısır’daki çeşitli grup ve azınlıkların hayatını 

düzenlemekle ilgili yeni bir kanun yayınladığında Ermenilerin sayısı 25000 

civarındaydı. 1946’da Ermenilere has bir kanun düzenlendi ve 1955’te Mısır 

Hükümeti tarafından onaylandı. Bu dönemde Ermenilerin sayısının büyük bir artış 

göstermesine rağmen, 1947’de Ermeni sayısı 40000 ve 1948’de 3700 Ermeni’nin 

Ermenistan’a hicret etmesinin ardından 1950’de 35000 civarındaydı. 1977 yılında 

Ermenilerin sayısı 12000 civarındaydı (el-Mevsûʿatu’s-Sûfyetiyyetu’l-Ermeniyyetu, 

1978, 3: 1-482, 3: 2-482, 3: 3-482 ve 482’den Akt. Azazyan, 1993: 156). 

5.1. Ticari Faaliyetler 

1805-1908 yılları arasında bir yüzyıl boyunca Ermeniler Mehmet Ali Paşa’nın yaptığı 

ıslahatlardan istifade etmişlerdir. Buna karşılık da Mısır’ın istiklali ve gelişmesi için 

var güçleriyle çalışmışlardır. Ermeniler Dışişleri Bakanlığında parlamışlar, Adalet 

Bakanlığında ıslahatlar gerçekleştirmişler, Harp ve İçişleri Bakanlığı, suların ıslahı, 

Genel İşler Bakanlığı, Belediyeler, Eğitim-Öğretim Bakanlığı ve basın alanında 

hizmetlerde bulunmuşlardır. Ticaret alanında Ermeniler iletişim ve posta hizmetlerinin 

düzenlenmesi ve geliştirilmesinde ön plana çıkmışlardır. Mısır maliyesinde de parmak 

izlerini bırakmışlardır. Mısır’ın salahiyetli ilk doktorlarının çoğu Ermeni’dir 

(Azazyan, 1993: 155). 

Mâcid İsrail’e (2017: 39-41) göre Mehmet Ali Paşa’nın ülkenin yönetimini 

devralmasıyla (1805-1848), ticari faaliyetleri geliştirmeye çalışmış, böylece 

üretimdeki artışa bağlı olarak ihracat hacminin artmasını, reformlar nedeniyle ise 

ithalatın artmasını sağlamıştır. Bu aşamada, Avrupa’daki tekstil endüstrisinin artan 

talebini karşılamak için Mısır pamuğu üretimi artmıştır. Mısır’ın coğrafi konumu, 

istikrar ve güvenlik durumu ile ulaşım ve iletişim araçlarının mevcudiyeti nedeniyle 

19. yüzyılın başlarında çoğunluğu Kahire ve İskenderiye şehirlerinde ikamet eden ve 

“Toptancı” olarak bilinen yabancı tüccarların sayısı 1840’tan itibaren artarak kırka 

ulaşmıştır. En ünlüleri Mısır eyaletlerinde tebaaları olan İngiliz, Fransız, İtalyan, 

Yunan ve Ermenilerdi. Mehmet Ali Paşa 1819’da Ticaret ve Satış Dairesi’ni 

kurduğunda ticari işlerini yöneten bankacı ve tüccar ünlü Ermeni Bogos Yusufyan’ı 

bu dairenin başına getirdi ve İskenderiye’deki tacirlerle devlet arasındaki ticari 



 

185 

ilişkileri düzenlemekle görevlendirdi. Mesela Mısır pamuğunun en ünlü tüccarları olan 

Lorno, Priscus ve Bersky olan İngiliz tüccarların her biri için pamuk miktarını 

belirleyip bedelini peşin olarak tahsil etmiş ve vergilerini de Divan-ı Bahr’a ödetmiştir. 

Bogos Paşa’nın bilgisi olmadan bir miktar pamuk satmaya çalışan pamuk tüccarı Rüşti 

Bey’den bedelini tahsil ettirmiştir. Ermeni sarraflar da diğer ticari meslekler gibi, 

çıkarlarını gözeten, işlerini yürüten ve mesleğin genel ahlakını koruyan bir lidere 

bağlılığı da dâhil olmak üzere düzenlemelere tabiydi. Başkanın görevlendirilmesi 

üyelerin muvafakati ve yönetim kurulunun tasdiki ile olmaktaydı. Başkanın görevleri; 

üyelerini denetlemek için tüzükler koymak, yönetim kurulu ve kâtip seçmek, teminat 

almak, birlik mensuplarına mühürlü defterler vermek, üyelerini gözetmek, meslekte 

yürürlükte olan kuralları belirlemek ve uygulanmasını takip etmektir. Diğer ticari 

meslek gruplarına girebilmek için kişinin taşıması gereken şartlara ek olarak, 

sarrafların okuma yazma bilmeleri, aritmetik işlem kurallarını bilmeleri, para türleri 

konusunda deneyim sahibi olmaları, tedavülde olan, sahte ve orijinal paraları, 

ağırlıklarını ve ayrımlarını bilmeleri, hata yapmamak ve birlikten ihraç cezasına varan 

cezalara maruz kalmamak için bu iş hakkında yüksek bilgi sahibi olmaları 

gerekmekteydi. 

Mısır Tüccarlar Konseyi’nin Nisan 1854 sayımına göre, Ermeniler de dâhil olmak 

üzere genel olarak Kahire ve İskenderiye gibi büyük şehirlerde yoğunlaşan sarrafların 

sayısı yüz otuza ulaşmıştır. Bâbu’ş-Şaʿriye bölgesi, Derbu’l-Cemamiz, Hattı Kusun, 

Azbekiye, Eski Mısır, Urz ve Silahdar Ajansı, Bulak Gümrüğü, Sarraflar Çarşısı ve 

Salim Ajansı gibi İskenderiye’deki farklı müzayede alanlarına yayılmışlardır. 

Hükümet, piyasalarda spekülasyon veya sahte para durumlarında kapatma tehdidiyle, 

sarraf dükkânı açılmasına izin vermiştir. Paranın piyasada dolaşıma devam etmesi için 

üzerlerindeki denetim sıkılaştırılmış ve döviz işlemlerinin günlük defterlere kaydetme 

zorunluluğu getirilmiştir. Defterlerde silme, kazıma, değiştirme veya ekleme 

yasaklanmıştır. Aksi takdirde, ihlal eden kişi birlik başkanına bildirilerek 

kovulmaktaydı (İsrail, 2017: 42).  

Mısır ve Osmanlı Devleti’nde yaşanan olaylar, 19. yüzyılın ilk yarısında Ermeni tüccar 

ve sarrafların Mısır ekonomisinde önemli bir yer tutmasına olanak sağlamıştır. 

Müslüman ve Kıpti sarraflar on dokuzuncu yüzyılın başlarına kadar Mısır pazarına 

hâkim olmuşlar, ancak Mehmet Ali Paşa’nın (1805-1849) saltanatının başlamasıyla 



 

186 

birlikte Mısır pazarında Ermeni, Rum ve diğer sarraflar görünmeye başlamıştır. Daha 

sonra 1828-29 yıllarında Rus-Osmanlı savaşından kaynaklanan siyasi zulümler 

sonucunda Osmanlı İmparatorluğu’nda Ermeni sermayesinin Mısır’a akışı birçok 

yönden yoğunlaşmıştır. Öte yandan, Mısır’daki Ermeniler, mali ve ticari faaliyetlerini 

geniş çapta yürütmelerine olanak tanıyan bir dizi devlet görevine sahip olmuşlardır 

(Topuzyan, 1979: 52’den Akt. el-İmam, 1999: 107). 

El-İmam’a (1999: 184-185) göre çok sayıda Ermeni’nin çeşitli daire, büro ve 

bölgelerde sarraf olarak çalışmasına ek olarak 19. yüzyılın ilk yarısında, Ermeniler 

“sarraf başı-hazine baş sarrafı” görevine de getirildiler (Ḳamḥa, 1923: 81-83 / 

Ramażân, 1978: 137-141 / er-Râfiʿî, 1982, 1: 50). Bu görevi 1825 yılına kadar 

Yagyazar Emira Bedrosyan el-Acni (Dîvânu el-Maʿiyye Turkiy, 1235 H., S. 1/47/2(5) 

s. 38 No. 381), 1826-1830 yılları arasında Yakup el-Ermeni (Dîvân Ḫidîv Turkiy, 1241 

H., S. 2/49/6 (779) s. 130 No. 843 / Dîvân Ḫidîv Turkiy, 1244 H., S.2/40/8 (750) S. 85 

No. 189) ve 1830’da ölümünden sonra oğlu Yusuf el-Ermeni üstlenmiştir (Dîvân 

Ḫidîv Turkiy, 1246 H., S. 2/49/3 (756) s. 102 No. 454). Yusuf el-Ermeni 1832’de 

görevden alınınca yerine Kaspar el-Ermeni gelmiş (Dîvânu el-Maʿiyye Turkiy, 1248 

H., S. 1/58/2 (44) s. 88 No. 504 / Dîvânu el-Maʿiyye Turkiy, 1249 H., S. 1/55/1 (49) 

s. 55 No. 374) ve son olarak Aleksan Mısır Kumpanya Sarrafı olmuştur (Dîvânu el-

Maʿiyye ʿArabiy 1267 H., S. 1/2/2 (58 C2) s. 371 No. 382). Sadece sarraf başının 

atadığı sarraflar, hükümetin ileri sürdüğü çeşitli projeleri finanse etme, halka ve 

hükümete faizli borç verme hakkına sahip olmuş ve köylülere uygulanan vergiler de 

baş sarrafın yönetimi altında toplanmıştır. 1819 yılına kadar İstiban el- Ermeni Girga 

sarrafı (Dîvânu el-Maʿiyye Turkiy, 1235 H., S. 1/47/5 (11) s. 1 No. 1), Hovannes Bey 

1826’dan itibaren Feyyum sarrafı (Dîvân Ḫidîv Turkiy, 1242 H., S. 2/30/2 (732) s. 515 

No. 54), İbrahim el-Ermeni 1826 (Dîvân Ḫidîv Turkiy, 1242 H., S. 2/49/6 (779) s. 130 

No. 843), ardından 1836 yılına kadar Aleksan Cihadiyye sarrafı (Dîvânu el-Maʿiyye 

Turkiy, 1252 H., S. 1/55/5 (86) s. 21 No. 53), Milkon el-Diyarbekiri 1830 yılına kadar 

hazine saymanı (Dîvân Ḫidîv Turkiy, 1246 H., S. 2/49/3 (756) s. 102 No. 454), Baş 

Sarraf Yakup Bey’in seçtiği bir Ermeni 1828’den itibaren Dakahliye’nin Dimna semti 

sarrafı (Dîvân Ḫidîv Turkiy, 1244 H., S. 2/30/7 (739) s. 9 No. 47), Bedros el-Ermeni 

1828 yılına kadar Kusayr sarrafı (Dîvân Ḫidîv Turkiy, 1244 H., S. 2/40/8 (750) s. 31 

No. 65), Artin Bey, 1828 yılına kadar Damanhur sarrafı (Dîvân Ḫidîv Turkiy, 1244 

H., S. 2/40/15 (763) s. 154 No. 315), Avadik 1831 yılına kadar (Dîvân Ḫidîv Turkiy, 



 

187 

1247 H., S. 2/40/24 (784) s. 73 No. 143), ardından Garabit İsna sarrafı (Dîvân Ḫidîv 

Turkiy, 1248 H., S. 2/40/26 (785) s. 44 No. 75) ve Krikor 1831’den itibaren Cidde 

sarrafı (Dîvânu el-Maʿiyye ʿArabiy 1247 H., S. 1/5/1 (3) s. 195 No. 951) olarak görev 

yapmışlardır. Ayrıca Kevork 1835’te İskenderiye Satış Divanı Sarraflığına atanmış 

(Dîvânu el-Maʿiyye Turkiy, 1251 H., S. 1/79/1 (62) s. 89 No. 648) ve Mecrdiç Bey 

1851 yılına kadar Bafta Kumpanya Sarrafı olarak kalmıştır (Dîvânu el-Maʿiyye 

ʿArabiy 1268 H., S. 1/2/59 (81 C 5) s. 904 No. 806). Yine Evdukya’lı Kevork 1832, 

Hagop 1834, Hambartsum Kirikor Emira 1830-1840 ve Mehran Garabit 1847’de 

Darphane Baş Sarrafı olarak çalışmışlardır (Deny, 1930: 218, 259). 

Sarraflar dileyenler için para alışverişinin yanı sıra, hükümetlere ve prestij sahibi 

insanlara faizle borç para vermişlerdir. Mehmet Ali Paşa da projelerini finanse etmek 

için Movsis el-Ermeni’den 25.000 kuruş ve Mısır Kadısı Numan Efendi, Sarraf 

Krikor’dan 3000 kuruş borç almıştır. Mehmet Ali Paşa’nın veziri Hasan Ağa Osman 

Cenikan %100 faizle 35.000 kuruş borç vermiştir. Ekonomik koşulların iyileşmesi ve 

gelirler üzerinde devletin kontrolü sağlamasıyla birlikte, finansman kaynağı olarak 

Mısır’daki sarrafların rolü azalmıştır. Mehmet Ali Paşa, turistler ve tüccarlar için %1 

komisyonla döviz bozdurmalarına izin vermiştir. Devletin tek finansman kaynağı 

haline gelmesi, para birimlerini ve dolaşımını kontrol etmesi ve kalpazanlığını 

önlemesi için Mehmet Ali Paşa, kendisine kısa vadeli borç veren tüccarlar ve sarraflar 

grubundan kurtulmaya çalışmış, bu amaçla 1842’de hükümetin amaçlarına hizmet 

etmek, ticari hareketi teşvik etmek ve büyük şirketlerin ortaklık kurmaları için 

İskenderiye Bankası’nı kurmuştur. Banka iki yıl çalışmanın ardından tasfiye 

edilmiştir. Ticaretin serbestleşmesi ve şiddetli kapitalist saldırının başlaması 

sonucunda, Ermeniler de dâhil olmak üzere Avrupalılar, Mısırlı üreticilerle adil 

olmayan koşullarda kredi sunarak doğrudan bir ilişkiye girmek istemişlerdir. Bu 

nedenle sarrafların sayısı çoğalmış, dövizcilerle üreticilere finans sağlayanlar birleşip 

“dolaşanlar” olarak bilinen bazıları bölge, şehir, köy ve kasabaları dolaşarak ticaretle 

uğraşanlara faizle kredi vermişlerdir (İsrail, 2017: 42-43). 

El-İmam’a (1999: 186-194) göre, çeşitli devlet işlerinde istihdam edilen Ermeni 

sarrafların çoğu, konumlarını kötüye kullanarak çok fazla parayı zimmetlerine 

geçirmiş, Mehmet Ali Paşa, devlet sarraflarının hesaplarda yolsuzluk yaptıklarının 

farkına varınca, 1826 tarihinde onların faaliyetlerini izlemek ve durumu vaziyet etmek 



 

188 

için emir vermiştir. 1827’de, bölgelerde, merkezlerde ve gümrüklerde çalışan bütün 

sarrafların hesaplarının dökümünün yapılması, zimmete geçirilen meblağların 

kendilerinden, güçlerinin yetmediği kısmın kefillerinden tahsil edilmesi ve yerlerinin 

değiştirilmesini emretmiştir. Bu denetim Ermeni sarrafların hesaplarında önemli 

dolandırıcılık ve zimmete para geçirme olaylarını ortaya çıkarmıştır. Bunun üzerine 

Mehmet Ali Paşa, 1828 yılında, bölgelerde, memurluklarda ve diğer dairelerde çalışan 

tüm Ermeni sarrafların kovulması ve yerlerine Yahudi ve Mısırlıların getirilmesi 

yönünde bir karar vermekten çekinmemiştir (Dîvânu el-Maʿiyye Turkiy, 1244 H., 

1/57/1(36), s. 25, No: 316’dan Akt. El-İmam, 1999: 186). Ancak bu karar Yahudi ve 

Mısırlıların bankacılık işlemlerini bilmemeleri nedeniyle tam olarak uygulanamamıştır 

(Dîvân Ḫidîv Turkiy, 1244 H. S. 2/40/12(760), s.107, No: 307’den Akt. El-İmam, 

1999: 186). Mehmet Ali Paşa 1835’te Gelir İdaresi’ndeki işlerin büyüklüğü nedeniyle 

sarraf Kevork’un görevde kalması için emir vermiştir (Dîvânu el-Maʿiyye Turkiy, 

1251 H., S. 1/62/1 (68) s. 1 No. 1). El-Cihadiye Sarrafı Aleksan’ın zimmete para 

geçirdiği kanıtlanmış olmasına rağmen, Mehmet Ali Paşa, bu kurumun mali 

durumunun karmaşıklığı nedeniyle onu görevde tutmuştur (Dîvânu el-Maʿiyye Turkiy, 

1252 H., S. 1/55/5 (86) s. 21 No. 53). Ermeniler 19. yüzyılın ikinci yarısında maliye 

alanında birçok görev icra etmişlerdir. İngiliz vatandaşı da olan İngilizce, Fransızca, 

İtalyanca ve Yunanca bilen Nubar Paşa Enis kâtip, başkatip, hazine müfettişi, sicil baş 

memuru ve maliye sekreterlik bölüm başkanı olarak ölümüne kadar otuz beş yıl altı ay 

on beş gün (1875-1912) görev yapmıştır. Dikran Efendi Ebibyan Umumi Maliye 

Departmanında birinci sınıf tercüman, yazar ve yazı işleri müdürü olarak otuz yıl on 

ay on gün (1873- 1903) çalışmıştır. Yine Sarkis Arakel, 1 Şubat 1892’den itibaren 

Umumi Hesaplar Dairesi’ne kâtip olarak geçmiştir (Meḥâfiẓ Meclisi el-Vuzerâ, 

Naẓâratu el-Mâliye, Maḥfaẓa 1/5/D.). Ayrıca görevin vasıflarına haiz olmasalar da dil 

bildikleri için birçok Ermeni Maliye Gümrük İdaresi’nde tercüman, kâtip, muavin, 

bilirkişi, mahzenci vb. pozisyonlarda çalışmıştır. Mesela asıl mesleği kuyumculuk 

olan ve Arapça, Ermenice, Türkçe ve İtalyanca bilen Krikor Cevahirciyan İskenderiye 

Gümrüğü’nde mücevher ekspertizi olarak yaklaşık 35 yıl çalışmış ve 20 Aralık 

1909’da emekli olmuştur. Daha önce ticaret kâtibi olan Aleksan Efendi Garabid ise 

İskenderiye Gümrüğü’nde Arapça kâtibi olarak 30 yıl çalışmış ve 17 Haziran 1905’te 

emekli olmuştur. Bogos Efendi de İskenderiye Gümrüğü’nde 18 yıl kâtip ve muavin 

olarak çalışmıştır. Arapça, İngilizce, İtalyanca ve Fransızca bilen Aleksan Garabid bir 



 

189 

İngiliz tüccarın yanında Avrupa dilleri ve Arapça kâtibi olarak çalışırken İskenderiye 

gümrüğünde muavinliğe geçmiş, ardından Port Said gümrüğünde mahzenci olmuştur. 

En son Mısır Genel Gümrüklerinde İhracat Departmanında memur olarak toplamda 

yaklaşık 24 yıl çalışmış ve 9 Mayıs 1901’de emekli olmuştur. Rusya uyruklu kereste 

tüccarı olan ve Türkçe, Arapça ve Ermenice bilen Sarkis Efendi Krikoryan Mısır Genel 

Gümrük İdaresi’nde kereste tasnif ekspertizi olarak göreve başlamış daha sonra 

İskenderiye Gümrüğü’nde muavin olarak görev yaparak toplamda yaklaşık 27 yıl 

çalışmış ve 8 Haziran 1907’de emekli olmuştur. İtalyan uyruklu Gabriyel Efendi 

Şarbosyan ise, İskenderiye Gümrüklerinde 1893’e kadar başmahzenci olarak 

çalışmıştır. Arapça, Fransızca, İtalyanca ve Yunanca bilen Anżon Efendi Garabid 

Matariye 1890’dan 1896’ya kadar Maliye Dairesi’nde çalışmıştır. Takfur Efendi 

Melik gibi bazı Ermeniler Maliyeye bağlı Hükümet Posta Vapur İdaresinde 16 yıl 

olmak üzere Mahzencilikle birlikte toplam 21 yıl çalışmıştır. Hükümet Posta Vapur 

İdaresi İstanbul Acente Sarrafı Ardaşis Efendi Konciyan da 17 yıl çalışmıştır. Said 

Paşa’nın birinci tercümanı, Osmanlı kültürü ve dili yanı sıra Avrupa kültür ve dillerine 

tam hâkim olan Nubar Nubaryan, 1853’te kurulan Genel Trafik ve Demiryolları 

İdaresi’nin 1858’e kadar başkanlığını yapmıştır. Bazı Osmanlılar bir yabancının böyle 

bir konuma gelmesinden rahatsız olmuşlardır (Mustafa, 1990: 112). Nubar modern 

makine ve teçhizat ithal ederek demiryolu sistemini geliştirmiştir (Meḥâfiẓu el-Ebḥâs̱, 

1274 H., 45/504/80). Nubar, Said Paşa’ya danışmadan, çalışması için ihtiyaç duyduğu 

kişileri işe alıp maaşlarını tek başına artırmıştır. Said Paşa yönetiminde yabancıların 

kontrolünden rahatsız olmuş greve giden Avrupalı teknik elemanları görevden alarak 

ve onların yerine Mısırlıları (Arapları) koyarak yabancıların kontrolünden çıkmaya 

başlamıştır. Bu yüzden yabancılar “Hayatımız tehlikede” sloganını yaymışlar, 

Mısırlıların yetkinliğini tanımayan konsolosların, çeşitli posta ve nakliye şirketlerinin 

ve emiraların protestoları devam etmiştir. Ancak Nubar, Mısırlı makinistlere işlerini 

yapmalarını emretmiş, böylece demiryolları ve tren hareketleri idaresindeki hizmet 

kesintisiz bir şekilde devam etmiştir. Yalnızca insan bağımsızlığına ve özgürlüğüne 

yönelik bir saldırı olmadığı, aynı zamanda Mısır’ın zenginliği ve refahı için bir felaket 

olduğu için demiryolu işlerinde zorla çalıştırma kullanımını azaltınca (Ghali, 1983: 

169-173, 182-184) Said Paşa ile Nubar’ın arası açılmıştır. Özel bir trenle talep ettiği 

top gönderme işini Nubar normal bir trenle gönderince Said Paşa, Nubar’ın görevden 

alınmasını emretmiştir (Sâmî, 1928, 1: 318). Nubar idaresi, kısa sürmesine rağmen 



 

190 

yüksek gelir elde etmiş ve demiryolu çalışanlarının sevgisini kazanmıştır (Marlo, 

1976: 79-80). 1864’te Genel İşler Bakanlığı kurulunca Demir Yolları İdaresi oraya 

devredilmiş, böylece Nubar 1866’ya kadar Genel İşler Bakanı ve Demir Yolları ve 

Nizamname Müdürü olmuştur. İsmail Paşa Avrupa’dakilere benzer demiryolları 

yapmak için Nubar’a işçi konusunda tam yetki vermiş, (Meḥâfiẓu el-Ebḥâs̱, 1281 H., 

47/539/46 / Sâmî, 1936, 2: 552, 582-583) Almatı ve Belbis demiryolu hatlarının 

yapımını emretmiştir. Ancak Nubar, emre muhalefet etmiş ve bu iki hattın inşasını -

ülkeye faydası olmasına rağmen- acil öncelikler olduğu için ertelemiştir (Ghali, 1983: 

246). Haziran 1865’te Mısır’da bir kolera salgını patlak verince Nubar, demiryolu 

işçilerinin iyi beslenmesini ve kayıpların en aza inmesini sağlamıştır (Ghali, 1983: 

250-253). Demiryolları ve İskenderiye limanı, 18 Kasım 1876’dan itibaren bir 

İngiliz’in başkanlığında iki İngiliz, iki Mısırlı ve bir Fransız olmak üzere beş kişilik 

karma bir komite tarafından yönetilmiştir (Sikeku Hadîd Mısr Fî 125 ‘Âm (1852-

1977), 1977: 9). Nubar Paşa’nın oğlu Bogos Nubar, 21 Nisan 1879’a kadar bu 

komitede ikinci Mısırlı müdür olarak görev yapmıştır (Abdurrahmân, 87). 25 Aralık 

1879’dan itibaren Demiryolları ve İskenderiye Limanı yönetim kuruluna başkanlık 

eden bir İngiliz, bir Fransız ve bir Mısırlı olmak üzere üç müdür tarafından 

yönetilmiştir (Sikeku Hadîd Mısr Fî 125 ‘Âm (1852-1977), 1977: 9). Mısırlı müdür 

olarak Takfur Hagopyan (1886-1888) (Sikek Hadîd Mısr Fî 125 ‘Âm (1852-1977), 

1977: 24 / Meḥâfiẓ Meclisi el-Vuzerâ, 1304 H., No: 2/1/A), Yakup Artin (1888-1891) 

(Abdurrahmân, 87) ve Bogos Nubar (1891-1898) (Meḥâfiẓ Meclisi el-Vuzerâ, 

Maṣlaḥatu es-Sikke el-Ḥadîd No: 2/2/A, Belge No: 19) görev yapmıştır. Bogos Nubar, 

geniş raylar yerine dar demir raylar kullanılmasını sağlayarak ülke ekonomisine katkı 

sağlamıştır (el-İttiḥâd el-Mıṣriy, 1892, 1115.sayı / Sikeku Hadîd Mısr Fî 125 ‘Âm 

(1852-1977), 1977: 234-237). Demiryolu idaresi Avrupalıların idaresine girince 

Hristiyan oldukları ve Avrupa dillerine hâkim oldukları için Ermeniler Mısır’daki 

demiryolu idaresine en uyumlu unsur olmuşlardır. İdari işlerin yanı sıra Ermeniler, 

demiryolları idaresinde muavin, müfettiş, hat şefi, istasyon bekçisi, teknisyen, kâtip ve 

diğer pozisyonlarda da çalışmışlardır. Yusuf Bey Manuk (16 Ekim 1900’de emekli 

olmuştur.), Antimus Efendi Kolhelyan el-İzmiri (15 Mart 1904’te emekli olmuştur.), 

Nubar Paşa’nın kızkardeşi Marta’nın oğlu Asapur Şirdicyan el-İzmiri (15 Haziran 

1904’te emekli olmuştur.), Avedik Koncyan (Meleffu Avedik Koncyan, No:15609, 

mahfaza 520, Ayn 3, Dolap 41) ve Takfur Efendi Corh (Kevork) (Meleffu Takfur 



 

191 

Efendi Corc, No:14231, mahfaza 476, Ayn 4, Dolap 22) isimli Ermeniler Mısır 

Demiryolu İdaresinde çalışmışlardır. 

Pek çok Ermeni ticaret ve dışişleri alanında tercüman, kâtip (sekreter) vb. görevlerde 

bulunmuştur. Bunun pek çok dile hâkim ve Hristiyan olmalarından kaynaklandığı 

kaydedilmektedir. Hamon çalışan çok sayıda Ermeni olması nedeniyle ticaret ve 

dışişleri alanını “Ermeni Divanı” olarak adlandırmıştır (Hamont, 1843: 280’den Akt. 

El-İmam, 1999: 194). Anżon Efendi Garabid, Aristagis Altunyan, Arakel Abroyan, 

İskender Bey Bozari, Nubar Paşa’nın yeğeni Cerabid Bey Şirdicyan, Artin Efendi 

İstibyan ve Dikran Abroyan gibi çok sayıda Ermeni tercüman olarak çalışmıştır 

(Dîvânu el-Maʿiyye Turkiy, 1250 H: 59/89/291’den Akt. el-İmam, 1999: 194). 

El-İmam, (1999: 196-198) Fransa’da hukuk öğrenimi gören İstafan Haçador, Yusuf 

aziz Bozari (Tosun, 1934: 333 / Salih, 1959, 1: 135), Yusuf Çırakyan, Artin ve Garabid 

Rayezyan kardeşler (Kardaşyan, 1986, 2: 252, 266, 290, 308) gibi Ermenilerin hukuk 

alanında istihdam edildiklerini aktarmaktadır. İstafan Haçador Ticaret Komisyonu 

üyesi (1863) (“Livre d’Or les jurdictions Mixtes d ‘Egypte 1876-1926", 1926: 6) 

ardından İskenderiye Karma Temyiz Mahkemesinde danışman (1876) olarak görev 

yapmıştır. Fransızca, İtalyanca, Arapça ve Ermenice bilen Yusuf Aziz Bozari ise 

Kahire Karma Mahkemesi’nde Cumhuriyet Savcı yardımcısı (1878), ardından Mansur 

Karma Mahkemesi’nde birinci daire hâkimi (1878) ve Kahire’deki Karma Temyiz 

Mahkemesinde danışman (1896) olarak görev yapmıştır (Meleffu Yusuf Bek Azîz, 

No: 24799, Mahfaza 1031, Ayn 3, Dolap 50). Yusuf Çırakyan, İskenderiye Karma 

Mahkemesi Birinci Daire Hâkimi (1886) (Meḥâfiẓ Meclisi el-Vuzerâ, Naẓâratu el-

Ḥaḳâniye, 1886, M. 1/1/A. No. 32), Garabid Rayezyan ise İskenderiye Karma 

Mahkemesi’nde hâkim (1878), İstinaf Mahkemesi’nde danışman (1894) ve Karma 

Mahkemeler Başsavcısı (1897) olarak görev yapmışlardır (“Livre d’Or les jurdictions 

Mixtes d ‘Egypte 1876-1926", 1926: 6, 18, 23 / “Fehresetu el-Evâmir el-ʿAliyye ve 

ed-Dikrîtât es-Ṣâdira Fî Seneti 1895”, 1896: 23). Artin Rayezyan Kahire Karma 

Mahkemesi’nde savcı yardımcısı (1878) ve İskenderiye Karma Mahkemesi’nde hâkim 

(1884) olarak görev yapmıştır (Meḥâfiẓ Meclisi el-Vuzerâ, Naẓâratu el-Ḥaḳâniye, 

1884, M. 1/1/A). Bogos Hagopyan da İstinaf Mahkemesi ve Karma Mahkemelerde 

savcı yardımcısı (1892) (“Livre d’Or les jurdictions Mixtes d ‘Egypte 1876-1926", 

1926: 24) ve savcı vekili (1895) olarak görev yapmıştır (“Fehresetu el-Evâmir el-



 

192 

ʿAliyye ve ed-Dikrîtât es-Ṣâdira Fî Seneti 1895”, 1896: 16). Ayrıca Adolf Kurberyan, 

İskenderye’de mübaşir (1894) (Meleffu Adolf Kurberyan, No: 18318, mahfaza 614, 

Ayn 4, Dolap 29), Pedros Hofsib Mansura’da mübaşir (1889) (Meḥâfiẓ Meclisi el-

Vuzerâ, Naẓâratu el-Ḥaḳâniye, 1889, M. 7/2/1/A. No. 28), Fransızca, İtalyanca, 

Arapça, Türkçe, Ermenice ve İngilizce bilen Anżon Venis Şobanyan Mısır Karma 

Mahkemesinde mübaşir (1892) (Meleffu Anżon Venis Şobanyan, No: 24411, Mahfaza 

1005, Ayn 2, Dolap 49) ve Türkçe, İngilizce, Fransızca, Ermenice ve Arapça bilen 

Yakup Ağa Çırakyan Hukuk Davaları kısım Şefi (1895) (Meleffu Yakup Ağa 

Çırakyan, No: 18851, Mahfaza 1005, Ayn 2, Dolap 49) olarak çalışmışlardır. 

El-İmam’a (1999: 198-201) göre Ermeniler akademik yeterlilikleri olmasa da en az 

birkaç dil bildikleri için ve dil bilenlerin sayısının çok az olmasından dolayı hükümet 

işlerinde dışişleri, içişleri, gümrük, demiryolları, mahkemeler gibi ihtiyaç duyulan tüm 

alanlarda çalışmışlar, görevini suistimal ederek atılanlar hariç uzun yıllar hizmet 

ederek emekli olmuşlardır. Ermenilerin 19. yüzyılda Mısır devlet dairelerinin çoğunda 

istihdam edilmesinin ve yöneticilerle yakın ilişkiler kurmalarının en önemli sonucu, 

ülkenin şartlarını ve düzenini çok iyi tanımaları ve bu sayede kendilerini nitelikli hale 

getirmeleri olmuştur. Ayrıca Devlet kurumlarında kalifiye eleman olarak çalışanlar 

siyasi öneme sahip çeşitli pozisyonlara atanmışlardır. İçişleri ve Dışişlerinde de 

Ermeniler çok dil bilmeleri nedeniyle yabancı kâtip, büro ve hesap işleri memuru, 

tercüman ve sekreter olarak çalışmışlardır. Arapça, İngilizce, Fransızca, İtalyanca ve 

Ermenice bilen Yakup Efendi Garabid yabancı kâtip (1876) ve Mısır Polis Kalem 

Vekili (1895) (Meleffu Yakup Efendi Garabid, No: 27338, Mahfaza 1250, Ayn 3, 

Dolap 61), Ermenice, Türkçe, Arapça, Fransızca, İngilizce ve İtalyanca bilen Aram 

Bey Papazyan Jandarma ve Polis Genel Divanı’nda kalem kâtibi (1883-1892) ve 

1895’ten itibaren Cezaevleri Müdürlüğü’nde kâtip olarak görev yapmıştır (Meleffu 

Aram Bey Papazyan, No: 25132, Mahfaza 1059, Ayn 1, Dolap 52 / “Fehresetu el-

Evâmir el-ʿAliyye ve ed-Dikrîtât es-Ṣâdira Fî Seneti 1895”, 1896: 150). Ermenice, 

Türkçe, Yunanca, Fransızca, İngilizce, İtalyanca ve Arapça dillerini bilen Hovannis 

Bey Hagopyan Polis Genel Divanı kalemi başkan vekili (1883), içişleri muhasebe 

bölümü kalem başkanı (1895) ve 1901’den 1917 vefatına kadar Dâhiliye Kullanıcılar 

ve Sarf Malzemeleri Bölümü Müdür Vekili olarak çalışmıştır. Ayrıca Haçador Bey, 

1874’ün başından itibaren Dâhiliye Nezareti’nde teşrifatçı olarak görev yapmıştır (el-

Vakâiʿ el-Mıṣriyye, 29/2/1874, Sayı: 583). Mısır polis departmanında kâtip olan Ḥabîb 



 

193 

Efendi İskenderyan, 1898’den itibaren polisliğe geçerek dördüncü dereceye terfi 

etmiştir (el-Berîd, 12/7/1898, Sayı: 224). Nubar Paşa’nın yeğeni Kalosd Margosov 

Sulama dairesinde birinci derece mühendis (Meḥâfiẓ Meclisi el-Vuzerâ, Naẓâratu el-

Eşġâl, 1886, M. 2/2/A, No. 5), Hovsib Efendi Hanki tercüman (1886) (Meḥâfiẓ Meclisi 

el-Vuzerâ, Naẓâratu el-Eşġâl, 1885, M. 2/2/A,) ve Kalbakçıyan ressam (1888) 

(Meḥâfiẓ Meclisi el-Vuzerâ, Naẓâratu el-Eşġâl, 1888, M. 2/2/B, No. 683) olarak 

çalışmıştır. Artin Efendi Mahran, Düzenleme ve İdare Dairesi’nde ressam olarak 

görevlendirilmiş (Meḥâfiẓ Meclisi el-Vuzerâ, Naẓâratu el-Eşġâl, M. 6/4/A, No. 2) ve 

II. Abbas Hilmi tarafından 5. Derece Mecidiye Nişanıyla ödüllendirilmiştir (Fehresetu 

el-Evâmir el-ʿAliyye ve ed-Dikrîtât es-Ṣâdira Fî Seneti 1897: 29). Tatyus Motavyan 

1881’den 1887’ye kadar Mısır Antikhanesi’nde eski eserler müfettişi olarak görev 

yapmıştır (Meḥâfiẓ Meclisi el-Vuzerâ, Naẓâratu el-Eşġâl, 1887, M. 4/3/A, No. 

45/616).  

El-İmam, (1999: 107-108) Ermenilerin yurtdışında Mısır’ın “ticaret vekilleri” 

olmalarıyla da tanındıklarını ifade etmektedir. Bu bağlamda, Mehmet Ali Paşa’nın 

İstanbul’daki sarraf ve vekili olarak çalışan Kara Kâhya (Yaramyan) ailesi ön plana 

çıkmıştır (Dîvân Ḫidîv Turkiy, 1235 H.: S. 2/42/1 (728), s. 23, No: 77 / Dîvânu el-

Ma’iyye Turkiy, 1245 H.: S. 1/50/9 (40), s. 62, No: 342). Nubar Paşa’nın babası 

Mecerdiç Nubaryan ve Sarkis Kalused İzmir’de (Dîvânu el-Ma’iyye Turkiy, 1237 H.: 

S. 1/47/4 (9), s. 28, No: 257 / Meḥâfiẓu el-Ebḥâs̱, 1242 H.: No: 49, M. 3 V. 11), Artin 

Bey Kıbrıs’ta (Meḥâfiẓu el-Ebḥâs̱, 1258 H.: No: 50, M. 3) ve Abro Amsterdam’da 

(Dîvânu el-Ma’iyye Turkiy, 1239 H.: S. 1/50/5 (18), s. 37, No: 360 / Meḥâfiẓu el-

Ebḥâs̱, 1263 H.: No: 50, M. 3) Mehmet Ali Paşa’nın ticaret vekili olarak çalışmışlardır. 

Ancak bu vekillerin en ünlüsü, Bogos Bey’in kardeşi Bodros Amira Yusufyan’dır ve 

ölümüne kadar (1846) Trieste’de bu görevi sürdürmüştür. Ardından dayısının oğlu 

Abraham Abroyan onun yerine geçmiştir (Meḥâfiẓu el-Ebḥâs̱, 1236 H.: No: 49 / 1264 

H.: No: 50). Son olarak, 19. yüzyılın ilk yarısında iki Ermeni “Ticaret ve Yabancı İşler 

Bakanı” görevini üstlenmişlerdir. Bunlar 4 Nisan 1826’dan 11 Ocak 1844’e kadar bu 

görevi yürüten Bogos Yusufyan ve ardından 13 Ocak 1844’ten 14 Eylül 1850’ye kadar 

bu görevi üstlenen Artin Çırakyan’dır (Meḥâfiẓu Meclisi el-Vuzerâ, Mahfaza 3). 

19. asrın sonlarında Mısır Sanayiini Ermeniler yönetiyordu. El sanatları tamamen 

Ermenilerin elinde idi. Ayrıca nakış sanatını Mısır’a Ermeni kadınları getirmiştir 



 

194 

(Azazyan, 1993: 155). 

El-İmâm’ın (1999: 108-109) aktarımına göre Ermeniler mali ve ticari faaliyetlerini 

aksamadan icra etmişler, aynı zamanda maliyeci, tüccar ve memur olarak da 

çalışmışlardır. Geleneksel bankacılık biçimi, hükümetlere, ileri gelenlere ve bireylere 

faizli mali krediler vermektir. Bu alanda faizle borç para veren bir grup Ermeni sarraf 

ortaya çıkmıştır. Örneğin, Mehmet Ali Paşa iktidara geldiğinde Mısır hazinesinin boş 

olması nedeniyle bazı çıkarları tıkanınca ertesi yıl (1806) geri ödemek şartıyla Ermeni 

sarraf Musa’dan “250.000” kuruş kredi almıştır (Meḥâfiẓu ez-Ẕevât Turkiy, 1220 H.: 

No: 1 V. 39/1). Mısır kadısı Numan Efendi Dabbag Zade de 1811 yılında Ermeni sarraf 

Krikor’dan “3000” kuruş kredi almıştır (Terâcim Mulahhasât Defâtir Turkiy, 1225 H.: 

M.1, S. 1, V. 29) Sarkis Bey, ileri gelenlere ve bireylere bir yüzde karşılığında borç 

para vermesiyle ünlenmiştir (Meḥâfiẓ Baḥr Berâ,, 1235 H.: No:7 V. 91 V. 88). 

Bununla birlikte, Mehmet Ali Paşa’nın hazinesindeki baş sarraf olan Yagyazar Emira 

Bedrosyan, faizle borç para veren Ermeni sarrafların en ünlüsü olarak kabul edilmiştir 

(Dîvân el-Maʿiyye Turkiy, 1235H.: S. 1/47/2 (5) s. 37, No: 379). Alexander Muzyan, 

Esteban Sigbosyan, Kirovbi Tekirzade, Mikail Khaçadoryan, Kevork Rabailiyan, Al 

Abroyan, Yusuf ve Emin Kâşif Kardeşler, Garabid Kalusdiyan, Hambartsum, Ohan 

Bey ve diğerleri gibi büyük Ermeni sarrafları ve tüccarları kendi ülkelerinde, 

İstanbul’da ve Mısır şehirlerinde birbirleriyle irtibatlı ticari kuruluşlar tesis etmişlerdir 

(Meḥâfiẓu el-Ebḥâs̱, 1227-1235 H.: No: 5). Ermeniler, eski Han el-Khalili pazarına ek 

olarak, Bab en-Naṣr içindeki Huş Uti ve Khan el-Khalili yakınlarındaki Khan el-Kahve 

gibi, o dönemde yeni kurulan pazarlarda görünmek için sürekli koşuşturmuşlardır. El-

Ceberti (448-449) Ermenilerin inşaatları bitmeden yüksek fiyatlara dükkân 

kiraladıklarına dikkat çekerek, tüketicileri sömürmelerini ve az kazanma iddialarını 

şiddetle eleştirmiştir. Mağazalarının ve depolarının kürkler, kilimler, mücevherler, 

altın aksesuarlar, parfümler, ahşaplar vb. farklı türden mallarla doldurması dikkat 

çekmiştir. 

Ermeniler tekeller oluşturarak ve hükümetin imtiyazlarından yararlanarak yüksek 

gelirler elde etmişlerdir. El-İmam (1999: 109-110) Mısır’da hükümet tekellerinin 

uygulanmasının, ticari bağımlı sermaye döngüsünün gelişmesine yol açtığını 

(Mutevellî, 1974: 52-53) ve Ermenilerin, paralarını büyük ölçüde tekelciliğe 

yatırdığını ifade etmektedir. Hamont (1843, 2: 345), Ermenilerin Nil’in sularını 



 

195 

tekelleştirmekten başka çaresi olmadığını söylemiştir. 1816 yılında bir Ermeni, Yukarı 

Mısır’dan çörek otu, rezene, anason, kimyon ve diğer baharatların “500” kese 

karşılığında (el-Cebertî, 359), Aleksan Misakyan Bey, 1832 yılında yılda “3625” kese 

karşılaştırıldığında mezbahanı (Dîvân Ḫidîv Turkiy, 1248 H., S. 2/40/26 (758) s. 106, 

No:164), Yakup Yagyazar, 1834 yılında Menufiye Müdürlüğündeki balık halkasını 

(Dîvânu el-Maʿiyyeti Turkiy, 1250 H., S. 1/51/2 (54) s. 116, No: 429) ve Sarraf 

Aleksan, 1835’ten itibaren Şam’dan Mısır’a ithal edilen sabun tekelini (Dîvânu el-

Maʿiyyeti Turkiy, 1251 H., S. 1/62/1 (68) s. 25, No: 75) elde etmişlerdir. Garabid 

Rayezyan, 1851 yılına kadar saray gelirlerini tekeline almıştır (Dîvânu el-Maʿiyye 

ʿArabiy, 1268 H., S. 1/2/8 (77) s. 419, No: 336). Ermenilerin şarap imalat ve satışını 

tekelleştirmiş olmaları dikkat çekicidir. 1824 yılında Ermeni sarraf Aniçeh, Mısır’da 

şarap imalat ve satış tekelini elde etmiştir (Dîvânu el-Maʿiyye Turkiy, 1240 H.: S. 

1/50/7 (21) s. 26 No. 135). 1826-1828 yılları arasında Garabid Kalusdiyan Bey, 

Atfih’in doğusundan Asvan’a kadar uzanan bölgelerde dondurma, şarap ve kuru üzüm 

üretme tekelini elde etmiştir (Dîvân Ḫidîv Turkiy, 1242 H.: S. 2/30/4 (733) s. 20 No. 

99). Sarraf Sarkis, Mehmet Ali Paşa’nın kız kardeşinin oğlu Hüseyin Bey Yakan adına 

1829’dan itibaren Mansura ve Dimne’de şarap üretimi ve satışını devralmıştır (Dîvânu 

el-Maʿiyye Turkiy, 1245 H.: S. 1/47/15 (38) s. 53 No. 482). Ermeniler ayrıca tuz 

çıkarma ve satma işini de tekelleştirmişlerdir. Sarraf Aleksan Misakyan, 1832’den 

1837’ye kadar, yılda üç bin çuval karşılığında tuz işletme tekelini eline almıştır (Dîvân 

Ḫidîv Turkiy, 1248 H.: S. 2/40/36 (785) s. 13 No. 20). Sonrasında da Garabid 

Kalusdiyan, 1837 yılından itibaren aynı anlaşma ile devam ettirmiştir (Dîvân Ḫidîv 

Turkiy, 1253 H.: S. 2/28/5 (374) s. 45 No. 416). Krikor Bey ise, 1836 yılında 

Buhayra’da nitron (soda) ve gübre tekelini elde etmiştir (Meḥâfiẓu ez-Ẕevât Turkiy, 

1252 H.: No: 4 V. 244/1). Ancak bu tekelciler en yüksek kârları elde etmek için 

ayrıcalıklarını kullanmışlardır. Menufiye’deki balık tekelini elinde bulunduran Yakup 

Yagyazar balıkçılardan sözleşmelerde öngörülenden daha fazla balık almıştır (Dîvân 

Ḫidîv Turkiy, 1250 H.: S. 2/56/1 (806) s. 114 No. 105). Yine Aleksan, sözleşme 

şartlarına aykırı olarak tuz satarak kararlaştırılandan 700 çuval fazla kâr elde etmiştir 

(Meḥâfiẓu ez-Ẕevât Turkiy, 1253 H.: No: 7 V. 56/7).”. 

el-İmam, (1999: 110-112) Ermenilerin dış ticaret alanında da faaliyet gösterdiklerini, 

Ticaret Odası ile (1812-1819) yılları arasında Mısır dışına ihraç edilmek üzere çeşitli 

miktarlarda buğday, pirinç, arpa, mısır, tahıl, keten, fasulye, bakla, nohut ve mercimek 



 

196 

anlaşmaları yaptıklarını aktarmaktadır (Meḥâfiẓu el-Ebḥâs̱, 1227-1235, M. 2, 3, 4, 5, 

No: 50). Ayrıca, 1824’te İstanbul’da tanıtmak için numune olarak Bulak 

Mahallesindeki tezgahlarda tüccar Garabid tarafından Hint bezinden üretilen iki yüz 

elbise gibi bazı Mısır ürünlerini yurtdışında tanıtmışlardır (Dîvânu el-Maʿiyye Turkiy, 

1240 H.: S. 1/50/5 (18) s. 65 No. 645). Ticaretten sorumlu Bogos Yusufyan, 

Ermenilerin anlaşmalar yapmalarını ve nakliyatlarını kolaylaştırmıştır. Bogos’un 

akrabası olan Hagop Krikor Bey, Kıbrıs adasına ihraç edilmek üzere 1820’de bir 

buğday anlaşması imzalamıştır (Dîvânu el-Maʿiyye Turkiy, 1236 H.: S. 1/47/3 (6) s. 

81 No. 755). Yine ticaretten sorumlu Boğos Bey ve başhekim Covani Bey, (1820) 

mevsimindeki mısır mahsulünü ardeb başına kırk kuruşa satın almıştır (Dîvânu el-

Maʿiyye Turkiy, 1236 H.: S. 1/47/7 (17) s. 16 No. 108). Covani Bey, 1824 sezonundaki 

çivit mahsulünü tek başına (Meḥâfiẓu ez-Ẕevât Turkiy, 1240 H.: No: 9 V. 206/2), aynı 

doktor ve ortakları, 1826 sezonundaki mısır mahsulünün tamamını ardeb başına kırk 

kuruşluk bir fiyatla (Dîvânu el-Maʿiyye Turkiy, 1242 H.: S. 1/50/7 (21) s. 134 No. 

637) ve Bogos Bey de 1828’de yazlık mısırdan 3000 ardeb satın almıştır (Meḥâfiẓu 

ez-Ẕevât Turkiy, 1244 H.: No: 12 V. 269/5). Ayrıca Bogos Bey, nüfuzu sayesinde 

İskenderiye ile Trieste arasındaki ticaretin en büyük ve en önemli bölümünü kardeşi 

Bedros Yusufyan’ın elde etmesini sağlamıştır (Meḥâfiẓu el-Ebḥâs̱, 1243 H.: No: 50, 

M. 3, V. 127). Ayrıca Mehmet Ali Paşa’nın yurtdışındaki ticari vekilleri Mısır 

ürünlerini Avrupa’da satıyor, Mısır için askerî ve donanma teçhizatı ve malları 

alıyorlardı (Meḥâfiẓu el-Ebḥâs̱, 1263 H.: No: 50). 

El-İmam, (1999: 112) Ermenilerin paralarını büyük ölçüde gümrük idarelerine 

yatırdıklarını belirterek şu örnekleri sunmuştur: “Sarraf Garabid Tahir Paşa adına 1812 

yılında Bulak Gümrüğü’nü (Meḥâfiẓu ez-Ẕevât Turkiy, 1227 H.: No: 5 V. 106/1), 

sarraflar Sahag ve Hovannes 1815 yılı boyunca Dimyat gümrüğünü (Meḥâfiẓu ez-

Ẕevât Turkiy, 1230 H.: V. 123) ve Yusuf Yakup 1823 yılında Cidde gümrüğünü 

yönetmiştir (Dîvânu el-Maʿiyye Turkiy, 1239 H.: S. 1/50/5 (18) s. 23 No. 167). Sarraf 

Kara Kâhya, 1819-1820 yıllarında Mısır gümrük taahhüt ödeneği olan 7.500 keseyi 

İstanbul’daki darphanenin hazinesine teslim etmeyi Mehmet Ali Paşa adına 

üstlenmiştir (Meḥâfiẓ Baḥr Berâ, 1235 H.: No. 7, Vesîka 4). Garaybid Ağa Kalusdiyan, 

1829 yılında el-Kasir gümrüğünü tekeline almıştır (Dîvân Ḫidîv Turkiy, 1245 H.: S. 

2/40/14 (766) s. 165 No. 391). Sarraflar Aleksan ve Yakup Yagyazar Misakyan 

1835’ten itibaren eski Mısır gümrüğünü yıllık 1525 kese karşılığı tekellerine aldılar 



 

197 

(Dîvânu el-Maʿiyye Turkiy, 1251 H.: S. 1/62/1 (68) s. 225 No. 361 / Dîvânu el-

Maʿiyye ʿArabiy, 1267 H.: S. 1/8/15 (58) s. 229 No. 208)”. El-Cebertî (224-225) 

Ermenilerin bu gümrükleri geniş yetkilerle idare ettiklerini vurgulamış ve konuyla 

ilgili şunları ifade etmiştir: “Bulak gümrük memuru Cerabid’in insanların mallarına el 

koyan, Müslümanları tutuklayan, hapse atan ve borçlarını ödeyene kadar döven 

Ermeni ve Türk yardımcılar edinmiştir. Kendilerinden bir şey gizleyen biri olursa, onu 

hapse atar, döver, söver, eziyet eder ve para cezasına çarptırırlarmış. Ermenilerin 

idaresindeki gümrüklerde Müslümanlar mallarına %10 gümrük vergisi öderken, 

Avrupalılar, Hristiyanlar ve onların müşterileri sadece %2,5 gümrük vergisi 

ödemişlerdir.”.  

Ermenileri nehir taşımacılığı da yaptıklarını el-İmam (1999: 113) şu sözlerle 

aktarmıştır: “Ermeniler paralarını sınırlı ölçüde nehir taşımacılığı alanına da 

yatırmışlardır. Garabid Kalusdiyan (Dîvânu el-Maʿiyye ʿ Arabiy, 1266 H.: S. 1/8/8 (44) 

s. 295 No. 220), Mecerdiç ve Krikor Rayezyan kardeşler (Dîvânu el-Maʿiyye ʿArabiy, 

1267 H.: S. 1/2/5 (63) s. 804 No. 808) Nil ve kollarında mal ve yolcu taşımak için 

birkaç tekneye sahip olmuşlardır.”. Kahire’deki umumi tuvaletleri bazı Ermeniler 

devletin özel bir tekeli olarak işletmişlerdir. Örneğin 1816’da Bulak gümrük idaresinin 

muallimi Garabid tuvaletleri işletmiş ve haftalık gelirinden elde ettiği bir günlük kârı 

hizmetleri karşılığında kendisine ayırmıştır (el-Cebertî, 359). 

Sarraflar, faizi yüzde 10’a çıkarmanın yanı sıra senet ve ipoteği birlikte alarak 

müşterileri dolandırmanın yolunu bulmuşlardır. Abdurrahman Mahmud Bey, Harat el-

Yahud’daki sarraf Sarkis’ten (iki senet karşılığı) 77.977 kuruş borç almış, anapara ve 

faiz ödenene kadar ipotek olarak bir elmas ve bir de yakut yüzük vermiştir. (İsrail, 

2017: 44) 

El-İmam’a (1999: 113-114) göre Ermeni tüccar ve sarraflar, mali ve ticari faaliyetlerini 

tedavüldeki çeşitli para birimleriyle gerçekleştirmişlerdir. Birçoğu yabancı ve yerel 

para birimleri arasındaki takas ticaretinden yararlanmış ve piyasaya sahte para 

sokmuşlardır (Meḥâfiẓu el-Ebḥâs̱, 1238 H.: No: 49 / Meḥâfiẓu el-Ebḥâs̱, 1257 H.: No: 

50). Böylece Mısır parasının piyasada yok olmasına sebep olmuşlardır. Mehmet Ali 

Paşa bazı parasal reformlar yapsa da sorunu tam olarak çözememiştir. Bunların 

sonuncusu, döviz dolandırıcılığı, mevduat ve transfer kabulü, yabancı para 

birimlerinin fiyatlandırılması ve diğer bankacılık işlemleriyle mücadele etmek 



 

198 

amacıyla İskenderiye’de bir banka kurulması ve Kahire’de bir şubesinin açılması 

olmuştur (Mutevellî, 1974: 53-54 / el-Ciritlî, 1960: 200-202 / Afîfî, 1954: 471). Bu 

bankanın idaresine Aleksanyan adlı bir Ermeni getirilmiş, kredi vermede hesapsız 

davranmış, bankanın ödemelerini yapamaması ve mevduatları iade edememesine yol 

açmış ve iş bankanın 1842’de kesin tasfiyesi ile sonuçlanmıştır (Hamont, 1843, 2: 304-

305). Mehmet Ali Paşa ile Ermenilerin çıkarlarının bağlantılı olduğu ve birbirlerinden 

faydalandıkları anlaşılmaktadır. Mehmet Ali Paşa hükümetinin Avrupa ülkeleriyle 

yaptığı ticari anlaşmalar, bu ülkelerin dillerine hâkim ticari müzakerecilere ihtiyaç 

duyuyordu (Dîvânu el-Maʿiyye ʿArabiy, 1238 H.: S.1/1/22 (78) S. 12). Çoğu Ermeni 

gibi birkaç dile hâkim Abroyan ve Yusufyan aileleri ticari temsilci olarak çalışmış ve 

Avrupa’daki ticari kuruluşlarla ilişkiler kurulmuştur. Mehmet Ali Paşa, bazı Mısır 

ürünlerini Avrupa’da pazarlamak ve ihtiyacı olanı oradan ithal etmek için bu Ermeni 

ailelerinden yararlanmıştır (Meḥâfiẓu el-Ebḥâs̱, 1238 H.: No: 49 / Meḥâfiẓu el-Ebḥâs̱, 

10 Receb 1238 H. / Meḥâfiẓu el-Ebḥâs̱, 1259 H.). Bogos Bey’in kardeşi Bedros Amira 

Yusufyan, Trieste ve İzmir’de büyük ticarethaneler kurmuş ve ticari faaliyetleri 

Venedik, Viyana ve Manchester’a kadar uzanmıştır. Mehmet Ali Paşa, Avrupa’da 

Mısır mallarını satmada ve Mısır’ın ihtiyaçlarını satın almada çok şey yapan Bedros 

Amira Yusufyan’dan çok yararlanmış, o da Mehmet Ali Paşa’yle iş yaparak büyük 

çıkarlar elde etmiştir (Meḥâfiẓu el-Ebḥâs̱, 16 Rabi’u Evvel 1236 H. / Meḥâfiẓu el-

Ebḥâs̱, No: 50, 26 Cumâd Sân 1262 H. / Dîvânu el-Maʿiyye Turkiy, 1238 H.: S.1/50/4 

(14) S. 21, No: 82). 

Mehmet Ali Paşa son derece yetenekli Bogos Bey’e sonsuz güvenmiş Mısırla ilgili 

kararlar alırken mutlaka ona danışmıştır. Ermeni tüccarlar ve sarraflar, Ermenilerin 

saray ve hükümette nüfuzlu konumlarından ve tekelci bir ekonomi politikasından 

yararlanarak, Mehmet Ali Paşa döneminde eşsiz bir konuma ve büyük bir servete 

kavuştular. Ancak bazı Ermeniler, Bogos Bey’in durumundan yararlanarak zimmete 

para geçirmişlerdir. Örneğin Bogos, Ermeni tüccar Abraham’a cihat malzemesi alması 

için büyük miktarda para vermiş, Abraham parayı alıp kaçmıştır. Bunun üzerine 

Mehmet Ali Paşa, Safer 1832 sabahı onun aranması, hapsedilmesi ve Bogos’tan 

paranın tahsil edilmesi için emir vermiştir (Meḥâfiẓu ez-Ẕevât Turkiy, 1249 H.: No: 

2, V. 73/6’dan Akt. El-İmam, 1999: 116). 

1866-1870 dönemi özel bankaların altın çağı olarak kabul edilmektedir. Müşterilerine 



 

199 

ipotek yoluyla faizle kredi veren özel bankların kuruluşuna talep artmış ve böylece 

özel bankalar müşterilerine faizle borç vermeye başlamış, ithalat ve ihracat işlemlerini 

devralmışlardır. Avrupa ticaret yöntemlerine göre hareket eden özel bankalar 

nedeniyle Mısır pazarında Mısırlıların iş yapmayı tercih etmelerine rağmen sarrafların 

rolü azalmış Mısır’da ilkel bir bankacılık sistemi oluşturan özel sömürge bankaları 

sarrafların yerini almıştır (İsrail, 2017: 45). 

19. yüzyılın ikinci yarısına gelindiğinde ise, ekonomik özgürlüğün egemenliği ile 

birlikte uluslararası ticari ilişkilerde bankacılığın önemi giderek artmış ve İngiltere ile 

Fransa’nın ticaret dengesinde önemli bir yer tutmuştur. İngiltere, Mısır 

hammaddelerinin en büyük alıcısı ve Mısır’ın en büyük ticari ürün tedarikçisi haline 

gelmiştir. Dış ticaret ilişkilerinin büyümesi, Mısır pazarında eski ticari alışkanlıklar; 

sözlü anlaşma, itibar, bir kişi aracılığıyla garanti yerini bankacılık işlemleri, taraflar 

arasındaki anlaşmalar ve katı cezai şartları olan borçlanma araçlarına bırakmıştır 

(Ninet, 1866: 9’dan Akt. El-İmam, 1999: 117). Avrupa ticaret yöntemlerinin Mısır 

pazarında kök salmasıyla, sarrafların ve borç verenlerin rolü azalmış ithalat, ihracat ve 

transit ticaretin finansmanında İngiliz-Mısır, Fransız-Mısır ve diğer bankalar yerini 

almıştır (Deeb, 1978: 15-16’dan Akt. El-İmam, 1999: 117). Bu nedenle 1870 yılında 

İskenderiye’de sadece yedi sarraf kalmış, Kahire’de onlardan bahsedilmez olmuştur. 

Dahası, tek başına bir zanaat olarak sarraflıktan ticaret istatistiklerinde bahsedilmez 

olmuş (Regny, 72’den Akt. El-İmam, 1999: 117) ve bu değişiklik mali ve ticari 

faaliyetlerinin odak noktası sarraflık olan Ermeni kapitalistlere ağır bir darbe 

indirmiştir (el-İmam, 1999: 117).  

Avrupalı tacirlerin üstünlük kazanması ve Ermenilerin gerilemesi ile ilgili el-İmam 

(1999: 117-118) şu bilgileri vermiştir: “1855 yılında Avrupalı tacirler, imtiyaz 

sisteminin kendilerine sağladığı gümrük ve vergi avantajları nedeniyle Mısır pazarında 

hâkimiyeti ele geçirmişlerdir. Avrupa sermayelerine ve konsolosluk mahkemelerinin 

önyargılarına karşı koyamayan başta Ermeniler olmak üzere yerel tüccarlar geri 

çekilerek yatırım ve ticarette ikincil konuma düşmüşlerdir (Issawi, 1946: 17). 

Denizcilere kalın kumaş sağlayan Kevork Lusiyan (Meḥâfiẓ Mulaḫḫaṣât Defâtir 

Turkiy, 1272 H.: No:9, V.72), İskenderiye tuzlarını işleten Garabid Kalvayan (Dîvânu 

el-Maʿiyye Turkiy, 1275 H.: S.1/1/13 (1891) S. 58, No: 23), Hükümetin gümüş 

ihtiyacını karşılayan Garabid Arakil ve ortağı Yahudi Yakub Kattavi (Dîvânu el-



 

200 

Maʿiyye Turkiy, 1271 H.: S.1/1/2 (1881) S. 363, No: 58), İskenderiye Mezbahasının 

işletilmesini birlikte kazanan Ermeni Kevork Rangilo, Mısırlı Mehmet el-Azban ve 

Cubran Haşab eş-Şami gibi bazı şahışlar dışında ticaret yapan kalmamıştır (Dîvânu el-

Maʿiyye Turkiy, 1272 H.: S. 1/1/7 (1885) S. 70, No: 156). Ermeni tüccarlar, imtiyazlı 

sistemden yararlanmak için yabancı uyruk elde etmeye çalıştılar. Vatandaşlık onlara 

ayrıcalıklardan yararlanma fırsatı verse de Mısır’daki Ermeni ticaretinin canlanmasını 

sağlayamamıştır. Ermeni basını, 1865’te ticaretin giderek gerilemesini şöyle 

yorumlamıştır: “Bugünlerde Ermeni tüccarlarını saymaya kalktığımızda, birini 

bulursak, diğerini bulmamız uzun zaman alıyor…” (Armâvînî (en-Naḫle), 16/4/1865). 

Avrupa sermayesi ile yerel sermaye arasındaki eşitsiz mücadele, büyük Rum, Yahudi 

ve Ermeni tüccarların Avrupalılar ile Mısır pazarı arasında arabulucuya dönüşmesine 

neden olmuştur (Issawi, 1946: 17). Az miktarda ihracat, büyük ölçüde ithalat yapan 

Ermeni arabulucular, Mısır’ın en çok ihraç ettiği hammadde olan Pamukla ilgili Rum, 

Yahudi ve Şamlı simsarların oldukça gerisinde kalmışlardır. Bu nedenle 1866-1867 

yıllarında pamuğun fiyatı düştüğünde Ermeni simsarlar zarar görmemiştir (Topuzyan, 

1979: 62). 19. yüzyılın sonunda Ermeniler Fransa, Almanya, Belçika, Tayland ve diğer 

ülkelere küçük miktarlarda sigara ihraç etmişlerdir (El-Gritly, 1948: 509). Ayrıca 

Ermeni tüccar Hayig Ekizler, İngiltere ve Fransa’ya devekuşu tüyü ihracatında tekel 

olmuştur (Topuzyan, 1979: 110).”. 

Tütün ticaretiyle ilgili de el-İmam (1999: 118-120) şu bilgileri vermiştir: “Ermeniler, 

başta tütün olmak üzere ithalatta aktifleşmişler, 1888’de Portekiz uyruklu Suriyeli 

Ermeni Halil Hayyât Bey, İran tütünü ithalatında tekel olmuştur ve 1890’dan 1897 

yılına kadar, farklı bölgelerden her türlü tütün ithalatını tekel olarak yürütmüştür. 

Tütün ithalatından hem Halil Hayyât hem de devlet yüksek gelir elde etmiştir (Lehîṭa, 

1944: 479-481). 1880 yılından itibaren Mısırlı Ermeniler, Avrupa mallarını 

Habeşistan’a ithal etme sürecinde Avrupalılarla çalışmayı tercih etmeyen Habeş 

Kralı’nın Addis Ababa’da ticarethane açmalarına izin vermesi üzerine bu faaliyeti 

yürütmüşlerdir (Pankhurst, 1955: 489-507). Mısırlı-Ermeni tüccar, Habeş ticareti 

yoluyla kendilerini zenginleştirmeyi umarak gıda maddeleri, yünlü, ipekli ve pamuklu 

ürünler, inşaat malzemeleri, fotoğraf makineleri, depolama tankları, kâğıt, zinet 

eşyaları, lüks eşyalar vb. ithalatını gerçekleştirmişlerdir (el-İttiḥâd el-Mıṣriy, Sayı: 

1043, 31/5/1891 / el-Ehâlî, Sayı: 35, 17/1/1895 / el-İḫlâs, Sayı: 5, 7/6/1895). Kahire, 

İskenderiye ve diğer bölgelerde ticarethaneler açarak çok sayıda Ermeni’nin ticaretle 



 

201 

meşgul olması Mısır’daki İngiliz komiser Cromer’in Mısır’daki Ermeni cemaatinin 

çoğunlukla esnaftan oluştuğunu söylemesine yol açmıştır (Cromer, 1911: 630). Tütün 

ticareti ile ün yapmış olan Mısır’daki Ermeni tütün tüccarlarının çoğunluğunun, Tokat, 

Mardin ve Osmanlı İmparatorluğu’nda tütün ekimi ve üretimi ile tanınan bölgelerden 

geldiği belirtilmektedir. Kahire dışındaki Ermeni tüccarların çoğunluğunun tütün 

ticaretinde çalıştığı (Ta’dât el-Ermen el-Kâsûlîk 1885, 1897), ancak Ermeni 

dükkânlarının Yunan, Yahudi ve Avrupalı muadilleriyle rekabet edecek düzeyde 

olmadığı da kaydedilmektedir. Ermeni basını, Yunanlıların ticaret alanını kontrol 

altına almasından, Yahudilerin mucizeler yaratmasından, Ermenilerin geri 

kalmışlığından, dükkânlarının eski, köşelerde, isimsiz, duvarlarının tozlu ve pis 

olmasından şiddetle yakınmıştır. Müslümanların kalbinde önemli bir yer işgal eden 

Osmanlı Padişahına karşı isyan etmeleri sonucu bazı Mısır gazeteleri Ermenilere karşı 

kampanyalar başlatmış ve kitleleri padişahın düşmanları oldukları için onlarla iş 

yapmamaya çağırmıştır (el-Aḫbâr, Sayı: 141, 26/1/1897 / Sayı: 151, 6/2/1897 / el-

Berîd, Sayı: 237, 20/10/1898 / Sayı: 240, 22/11/1898 / Sayı: 241, 6/12/1898). Bu 

durum, Mısır pazarındaki Ermeni tüccarların pozisyonunda büyük bir sarsıntıya yol 

açmıştır. Böylece, Mısır’daki Ermenilerin ticarete bağlı sermaye gücünün, hükümet 

tekellerinin kaldırılması ve Avrupa nüfuzunun ticaret özgürlüğü, ayrıcalıklar, 

bankacılık, devlet borçları ve İngiliz işgali gibi nedenlerle artması karşısında 

zayıfladığı mülahaza edilmektedir. Avrupa sermayesinin akışı, Avrupa ticaretinin 

hizmetinde simsar olmaya zorlanan büyük Ermeni tüccarlar için büyük kazançların 

kapsamını ciddi şekilde kısıtlamıştır. Böylece ekonomik güçleri 1890’lara kadar 

Avrupalıların, Yunanlıların ve Yahudilerin gücüne kıyasla zayıf kalmıştır (el-İmam, 

1999: 118-120). 

Ermeniler ziraat zanaatı yapmamışlar, fakat büyük tüccarlar, tarım arazilerini 

kiralayarak kendi hesaplarına pamuk gibi nakit getiren ürünleri işleyerek Mısır’da 

istihdama katkıda bulunmuşlardır. Harat el-Yahud’da Sarkis Bey tüccar ve sarraf 

olarak Azbakya’da Karabit el-Cevahirci altın ve gümüş işlemede ön plana 

çıkmışlardır. Parakende pamuk, tuz, toptan ve perakende sigara ticareti gibi çeşitli 

işlerde tekel oluşturmuşlardır. Saat tamiri ve ticareti, boyama, dikiş, nakış, kürk vb. el 

sanatlarında yetenekleriyle ön plana çıkmışlardır (İsrail, 2017: 46). 

20. yüzyıldaki iki taraflı göçler nedeniyle nüfus dengeleri sürekli değişmiş ve 1950’de 



 

202 

Ermenistan’a hicretin ardından Ermenilerin faaliyetleri özellikle serbest meslek 

alanlarında canlılığını kaybetmiştir. Ancak onların etkisi maden işleme, dokuma, 

dericilik, mobilya, kuyumculuk, terzilik, ayakkabıcılık, tamircilik, tabelacılık ve 

boyacılık alanlarında bariz bir şekilde kalmıştır (el-Mevsûʿatu’s-Sûfyetiyyetu’l-

Ermeniyyetu, 1978, 3: 2-482’den Akt. Azazyan, 1993: 156). 

5.2. Zirai Faaliyetler 

Zirai faaliyetlerle ilgili de el-İmam (1999: 121-123) şu bilgileri vermiştir: “Ermeniler, 

özellikle çivit otu (indigo) ve haşhaş ekimi uzmanları olarak Mısır tarımına katkıda 

bulunmuşlardır. Hükümdarlığından önce de yetiştirilen çivit otu, Mehmet Ali Paşa’nın 

(1816) tekelinde tuttuğu ve büyük ilgi gösterdiği ilk mahsullerden biri olmuş, bu da 

türünün iyileştirilmesine, ekiminin genişletilmesine ve renginin iyileştirilmesine yol 

açmıştır. Mehmet Ali Paşa üretim kalitesini arttırmak için Hint ve Çin çivit otu 

tohumlarını ithal etmiştir (el-Hatte, 1950: 219-220). Çivit tohumu ve fidesi ithal eden 

elçilerin çoğu, bu alanda tecrübe ve üne sahip kendileri gibi Ermenilerden temin 

ettikleri için Mehmet Ali Paşa, Ermenilerin çivit otu yetiştirme konusundaki 

deneyimlerinden büyük ölçüde yararlanmış ve bu amaçla konunun uzmanı bazı 

Ermenileri Mısırlılara en son yöntemlerle yetiştirmeyi öğretmek üzere Mısır’a davet 

etmiştir (el-İmam, 1999: 121). Bogos Yusufyan, 1823 yılında Mehmet Ali Paşa’nın 

emriyle, Bedros adlı Ermeni çivit otu ekim uzmanını, çivit otu tohumları ve bu konuda 

uzmanlaşmış kişileri getirmesi için farklı bölgelere göndermiştir. Kıbrıs’tan 1277 okka 

mavi çivit otu ve ekimi için üç Ermeni uzman, İzmir’den aynı çeşitten elli sekiz kental 

ve ekimi için iki Ermeni uzman getirmiştir (Meḥâfiẓu el-Ebḥâs̱, Receb 1239 H.: No: 

49) Bogos, 1824 yılında, Artin adında bir Ermeni uzmanı çivit otunun en iyi çeşitlerini 

ithal etmesi için Mora ve Kayseri’ye göndermiş 3500 fidan ve Ermeni bir uzmanla geri 

dönmüştür. Mehmet Ali Paşa bu fidanlardan çok memnun kalmış, Artin’i bu güzel 

çeşidi getirdiği için elli frankla ödüllendirmiş ve ürünlerin ortaya çıkmasından sonra 

başka ödüller vaat ederek en verimli ve en iyi topraklarda ekimini emretmiştir 

(Meḥâfiẓu el-Ebḥâs̱, 1240 H.: No: 49). Aynı yıl Mehmet Ali Paşa, Hindistan’ın Bengal 

kentinden kırk Ermeni aileyi Mısırlılara en son yöntemlerle çivit otu ekimini 

öğretmeleri için çağırmıştır. 1825’te Mısır’ın tüm bölgelerinde çivit otu yetiştirmek 

için emir verilmiştir (Sâmî, 1346 H.- 1928 M.: 322). 1826’da Mehmet Ali Paşa, 

Bogos’a Ermeni Mecerdiç aracılığıyla İzmir’den yeşil çivit otu tohumları (Meḥâfiẓu 



 

203 

el-Ebḥâs̱, 1242 H.: No: 49) ve tanıdıkları aracılığıyla Kayseri’den sarı çivit otu 

fidanları (Meḥâfiẓu ez-Ẕevât Turkiy, 1242 H.: No: 9, V. 133/2) ithal etmesini 

emretmiştir. Böylece 1826’dan 1837’ye kadar yüksek kalitede bol ürün alınmış ve en 

iyi fiyatlarla Avrupa’ya ihraç edilmiştir (el-Hatte, 1950: 222-223). Ancak 1838’den 

itibaren Hindistan’dan gelen ucuz çivit otu nedeniyle ekim alanları azalmış ve 

Hindistan’dan getirilen Ermeni uzmanların dönüşü ve hasadın olgunlaşmamış 

bitkilerle karıştırılması nedeniyle ürün kalitesi de bozulmuştur. 1844’te çivit otu ekilen 

alanın Orta ve Yukarı Mısır’daki batık arazilerde 27.000 dönüm ve sulanan 30.700 

dönümlük araziden fazla olmadığı tahmin edilmektedir (Rivlin 1968: 222-223).”.  

Ermeniler, Mehmet Ali Paşa’yı sıcak para akışı sağlayan haşhaş üretimine teşvik etmiş 

ve bazı ilaçların yapımında kullanılan haşhaş ekiminde uzman olarak çalışmışlardır. 

Mehmet Ali Paşa 1823’te Bogos Bey’e, Yukarı Mısır’da 5.000 dönümlük bir alana 

ekilecek haşhaş tohumlarının ve ekimi konusunda uzman yirmi kişinin getirilmesi 

emrini vermiştir (Meḥâfiẓu el-Ebḥâs̱, 1239 H., No:49’dan Akt. el-İmam, 1999: 123). 

Nitekim ertesi yıl (1824) haşhaş ekiminde uzmanlaşmış bir dizi İzmirli Ermeni Mısır’a 

gelmiştir (Rivlin 1968: 236’dan Akt. el-İmam, 1999: 123). Yetenekli ve tecrübeli 

Ermeni uzmanlar, köylülere ekim sırasında nelere dikkat edilmesi gerektiğini 

göstermişler ve köylüler de onların tavsiyelerine uymuştur (el-Hatte, 1950: 147’den 

Akt. el-İmam, 1999: 123). Ermeni uzmanlar tarafından yetiştirilen haşhaş örnekleri 

İstanbul’da üretilenlerin kalitesini bile geride bırakmıştır (Mengin, 1839: 204’ten Akt. 

el-İmam, 1999: 123). “İyi haşhaş” olarak Avrupa pazarında ün yapmıştır (el-Hatte, 

262’den Akt. el-İmam, 1999: 123). 1831 sezonunda haşhaş mahsulü yaklaşık 14.500 

okka, 1832’de 25.000 okka, 1832’de yaklaşık 25.662 okka ve otuzlu yılların sonunda 

yıllık 15.000 ile 20.000 okka civarında olduğu tahmin edilmektedir. 1840’ların başında 

haşhaş üretimi azalmış ve 1845’te ihracat listesinden tamamen çıkarılmıştır (El-İmam, 

1999: 124). 

Ermenilerin Mısır tarımına yaptığı katkıların en ünlüsü Yusuf Efendi’nin mandalina 

ağaçlarını tanıtmasıdır. 1826’da Ermeni Yusuf Efendi, tarım biliminde 

yükseköğrenimini tamamlamak için ilk eğitim misyonunun bir parçası olarak 

Fransa’nın Roville kentine gönderilmiştir (Tosun, 1934: 44). 1832’de Mısır’a 

dönüşünde gemi Malta’da bozulmuş ve orada üç hafta kalmıştır. Uzak Doğu’dan 

içinde Mandalina meyvesi taşıyan bir gemi oraya uğramış, Yusuf Efendi de kabuğunun 



 

204 

kolay soyulduğunu ve güzel bir tada sahip olduğunu fark edince ondan sekiz fidan ve 

on kutu satın almıştır. Mısır’a vardığında onu Mehmet Ali Paşa’ya sunmuş, o da 

hayran kalıp Şubra’daki özel mülklerinde yetiştirilmesini emretmiş ve Yusuf Efendi’yi 

sorumlu yapmıştır. Mehmet Ali Paşa Mısır’a sevgi ve bağlılıkla hizmet edenlerin 

güzelliğini kabul ettiği bilinsin diye bu meyveye onu getirenin adının verilmesini 

emretmiştir. Böylece Yusuf Efendi mandalina meyvesini yurt dışından getirip 

Mısır’da dikip yetiştirmiştir. Köylüler ona o zamanlar “Yusuf Efendi’nin portakalı” 

adını vermiş, daha sonraları "Yusuf Efendi" veya “Yusufî” olarak bilinmiştir. 

İstanbul’da da mandalina “Yusufcuk” olarak adlandırılmıştır (el-Muwelhi, 1940’tan 

Akt. el-İmam, 1999: 124). Ancak Ermeni uzman ziraatçılar Mısır üretimi üzerinde 

kalıcı bir etki bırakmamış, ayrılışlarıyla birlikte Yusuf Efendi tarafından tanıtılan 

mandalina ağaçları dışında Mısır tarımına yaptıkları katkılar ortadan kalkmıştır (el-

İmam, 1999: 124). 

Devlet teşkilatında çalışan bazı büyük Ermeni toprak sahipleri, mevki ve 

zenginliklerinden, yararlanarak topraklarındaki üretim araçlarını geliştirmişlerdir. 

Amerikan İç Savaşı’nın (1861-1865) sona ermesinden sonra fiyatların düşmesi 

üzerine, Mısır’daki en büyük toprak sahiplerinden biri olarak kabul edilen Nubar Paşa 

ve diğerleri, en yüksek miktarı elde etmek için kimyevi gübreler, pulluklar ve buğday 

harmanlama ve tohumları otomatik tasnif yoluyla seçme makinelerinin kullanımına 

başvurmuşlardır (Ḥâmid, 1983: 166’dan Akt. el-İmam, 1999: 146-147). 

5.3. Sınai Faaliyetler 

Mısır’daki bazı Ermeni aileleri, bazı endüstrilerin öncülüğünü yapmıştır. Balyan ailesi 

yapı mühendisliğine, Mantaşof ailesi petrol endüstrilerine, Corcanyan ailesi maden 

endüstrisine Matosyan ailesi sigara endüstrisine öncülük etmiştir. Bütün bu aileler özel 

sektör olarak faaliyet göstermişlerdir (Ḥâfıẓ, 1986: 192). 

El-İmam’a (1999: 125-126) göre 19. yüzyılın ilk yarısında Ermeniler çeşitli sanayi 

alanlarında usta ve uzmanlar olarak faaliyet göstermişlerdir. 1818 yılında Kahire’nin 

Karanguş mahallesinde ilk ipek üretim fabrikası kurulmuş ancak beklenen üretimi 

vermemiş, ardından İstanbul’dan gönderilen kumaş işleme ve sırma (altın, gümüş ve 

değerli taşlarla işleme) konusunda uzman olan Ermenilerin yönetiminde Burket’ul-Fîl 

fabrikasında ikinci girişimde bulunulmuştur (Al-Sayyid, 1984: 179). Bu uzmanlardan 

İstanbul ve Hindistan’da üretildiği gibi üretimi organize etmesi ve ülke halkına ipek 



 

205 

endüstrisini öğretmeleri bekleniyordu (Mengin, 1839: 204). Onların önerileri 

doğrultusunda Tuleymat Vadisi ile Feyum ve Asyut bölgelerinde ipek üretimini 

geliştirmek için “10.000.000” dut ağacı dikilmiş (Al-Sayyid, 1984: 179), İstanbul ve 

Hint ürünlerinin kalitesine denk yılda 60.000 okka sarı ipek üretilmiştir. Bir yandan da 

pek çok Mısırlı Ermeni, uzmanların gözetiminde ipek endüstrisini öğrenmiştir (Tosun, 

1932: 10). Tekstilleri beyazlatmak ve farklı renklerde basmak için Şubra, Bulak, 

Şebin, Mahelletu’l-Kubra ve Mansura’da birkaç tribün inşa edilmiştir (Tosun, 1932: 

9). 1829’da bu tribünlerde çalışan Mısırlılara zanaatını (kumaş üzerine işleme) 

öğretmesi şartıyla 300 Kuruş maaşla Basmahane’de ressam olarak Garabid Bey’in 

oğlu Artin’in atama emri Şubra İşletme Müdürü Hafız Efendi’ye bildirilmiştir (Tosun, 

1932: 1’den Akt. el-İmam, 1999: 125). Artin bu mesleği tekelinde bulundurmak 

istemiş, öğrencilerin eğitimi konusunda devletle pazarlık etmeye başlamıştır. Bunun 

üzerine hükümet her öğrenciye bu mesleği öğretmesine teşvik olarak 1832’de maaşını 

“300”den “700” kuruşa çıkararak ödüllendirmiştir. Ancak o, üç kişilik çalıştığı 

gerekçesiyle buna itiraz etmiş, Hükümet de bunu kabul etmemesi halinde yerine bir 

başkasının geçeceğini bildirince teklifi kabul etmek zorunda kalmıştır (Sâmî, 1936, 2: 

410). Yazma (başörtüsü) çamaşır suyuyla yapılarak kadınların başlarını süslemek için 

kullandıkları İstanbul’dan gelen Ermeni ustalarla ilişkilendirilmektedir (Topuzyan, 

1979: 50). Ermeniler, Mehmet Ali Paşa’nın ihracata uygun boya üretmek için kurduğu 

çivit otu fabrikalarında usta ve uzman olarak çalışmışlardır. Hükümet, 1816’dan 

itibaren çivit otu üretimini tekelleştirmiş ve üretimi için Hindistan’dan getirdiği 

Ermeni uzmanlar (Rivlin, 1968: 220-221) yurt dışına ihraç edilmek üzere kutulara 

yerleştirilen ince bir boya türü üretmiştir (Meḥâfiẓu ez-Ẕevât Turkiy, 1240 H.: No: 9 

V. 202/2). Bu uzmanlardan Doğu’daki Kefer Necm ve Ebu Kebir’e 200 Kuruş maaşla 

mühendis olarak atanan Bedros Bey ün yapmıştır (Dîvân Ḫidîv Turkiy, 1245 H.: S. 

2/40/14 (766) S. 5, No: 10). Çivit otu (İndigo), ihracatta önemli bir yer işgal etmiş, 

ancak 1845’te Ermeni uzmanların Mısır’dan ayrılmasından sonra, kalitesi bozulmuş 

ve ihracatı düşmüştür. Mısır’a gönderilen Ermeni usta ve uzmanlardan ipekçiler 

zanaatlarını Mısırlılara öğretmeyi başarırken, boyacılar onlar üzerinde kalıcı bir etki 

bırakamamıştır (Rivlin, 1968: 221-223). 

Hovannis Abraham Bey, 1830 yılında Mısır’da balmumu üretmeyi taahhüt etmiş, işi 

yapması için üç yıl içinde ödemek şartıyla kendisine sermaye olarak 2000 riyal 

verilmiştir (Meḥâfiẓu el-Ebḥâs̱, 1246 H.: No: 49’dan Akt. el-İmam, 1999: 126). Bir 



 

206 

süre bu işi yaptıktan sonra iflas iddiasında bulunup Mısır’dan kaçmıştır (Meḥâfiẓu ez-

Ẕevât Turkiy, 1249 H.: No:2 V. 73/6’dan Akt. el-İmam, 1999: 126). 

19. yüzyılın seksenlerinden itibaren başta tütün olmak üzere bazı sanayilerin 

gelişmesinde Ermenilerin rolü oldukça artmıştır. Mısır’daki tütün endüstrisi, Osmanlı 

İmparatorluğu’nun Rusya’ya karşı savaşından (1877-1878) büyük borçlarla çıktıktan 

sonra izlediği ekonomi politikasından etkilenmiştir. Osmanlı Borç Ödeme Komitesi, 

ipek, tuz ve tütün endüstrilerinden elde edilen kârın onda birini tedarik ederek gerekli 

parayı sağlayacak bir sistem önermiştir. Tütün endüstrisi 1882’den itibaren Fransa’nın 

tekeli haline gelince Mısır dâhil birçok bölgedeki Ermeni, Yahudi ve Rum fabrika 

işçileri işten uzaklaştırılmıştır (Livre d’Or de la Fédération Egyptienne de l’industrie, 

1948: 201’den Akt. el-İmam, 1999: 127). Mısır’ın yıl boyu süren kuru havasının tütün 

üretimi için uygunluğu ve ham tütün ihraç bölgelerine (Yunanistan, İtalya ve Osmanlı 

İmparatorluğu) yakınlığı, gerekli işgücünün mevcudiyeti ve İslam dininin, tütün ekimi 

ve üretimini yasaklaması Ermeniler de dâhil olmak üzere gayrimüslimlerin bu alanda 

geniş çapta çalışmasının önünü açmıştır (Aryân, 1923: 96-97’den Akt. el-İmam, 1999: 

127). 

Ermeniler, Mısır’da Matosyan, Malyokonyan, Camsracan, İbikyan, Macaryan vb. 

isimli tütün işleyen birkaç fabrika kurmuşlardır. Bu fabrikalardaki işçilerin çoğunluğu 

farklı milletlerden sıradan insanlarken yöneticiler, muhasebeciler, sekreterler, 

teknisyenler vb. çalışanların hepsi Ermenilerden oluşmuştur. Bu fabrikalar, 

Avrupa’dakilere benzer şekilde, tütün, ambalaj kâğıdı ve paket hazırlama konusunda 

uzman kişilerle kurulmuştur. Farklı kaynak ve kalitedeki tütünün insan gücü yerine 

makine kullanılarak karıştırılması neticesinde büyük miktarlarda üstün kalite aromalı 

markalar üretilmiştir (Topuzyan, 1979: 96’dan Akt. el-İmam, 1999: 127-128). 

Tütün fabrikalarıyla ilgili olarak el-İmam (1999: 128-129) şu bilgileri vermiştir: 

“Hovannis ve Garabid kardeşlere ait Matosyan fabrikası Mısır’daki en önemli tütün 

endüstrisi kurumu olarak kabul edilmiştir. Matosyan kardeşler Osmanlı Devleti’nde 

Samsun ve Bafra’da tütün sanayii ve ticaretiyle iştigal etmişler, 1882’de Mısır’a 

gelmişler ve Hovannis İskenderiye’deki Fransa Caddesi’nde, 1886’da Garabid, Kahire 

el-Atabe el-Ḫadra’da tütün işlemek için birer atölye kurmuşlar ancak verim 

alamamışlardır (Kardaşyan, 1943, 1: 276). İki kardeş 1896 yılında birleşmiş 1899’da 

Matosyan ve Ortakları Fabrikası ismini almışlardır. 19. yüzyılın sonunda şirketin 



 

207 

sermayesi yaklaşık 100.000 Cüneyh’e ulaşmıştır. Yönetim kurulu, Matosyan 

kardeşler, Diran Pilibusyan, Bizant Masrafyan, Paul Hagoyyan, Anżon Zemeryan ve 

Hovannis Cadifyan’dan oluşan Şirket, Ciza, Tanta, İskenderiye, İsmailiye ve Asyut’ta 

büyük fabrikalar kurmuştur (Topuzyan, 1979: 101-102). Matosyan ailesi 19. yüzyılın 

sonlarına doğru en kaliteli tütün türlerini üretmesiyle ünlenmiş ancak bu ünlerini 

kullanarak kaliteli kalitesiz ürünleri karıştırarak kaliteli fiyatına piyasaya sürüp 

kullananların sağlığını tehlikeye atmışlardır. Basın Matosyan ürünlerini kullanmama 

konusunda halkı uyarıp Sağlık Bakanlığı ve İçişleri Bakanlığı’na müdahale çağrısında 

bulunmuştur. Nitekim Sağlık Otoritesi, Matosyan’ın ürünlerine müdahale etmiş ve bu 

müdahale birinci kaliteye geri dönmelerini sağlamıştır (el-Berîd, Sayı: 223, 5/7/1898 / 

Sayı: 224, 12/7/1898 / Sayı: 225, 19/7/1898 / Sayı: 228, 9/8/1898 / Sayı: 231, 

30/8/1898 / Sayı: 231, 30/8/1898 / Sayı: 233, 13/9/1898)”. 

Melkonyan fabrikaları Matosyan’dan sonra ikinci sırada gelmektedir. Kayseri’li 

Krikor ve Garabid Melkonyan kardeşler Romanya’da tütün imalatı ve ticaretiyle 

iştigal etmişlerdir. 1875 sonbaharında Mısır’a gelip İskenderiye Gümrüğü’nün 

yanında bir dükkân kiralayarak önce perakende sonra toptan tütün ticareti 

yapmışlardır. 1882-1884 yıllarında Zagazig’de, 1888’de Feyum’da sonra İskenderiye 

ve Asvan’da tütün fabrikaları kurmuşlardır. 19. yüzyılın sonunda Kahire’de 

Avrupa’nın en son modelleri ayarında bir fabrika kurup Feyum ve İskenderiye 

fabrikalarını oraya nakletmişlerdir. Milkonyan fabrikalarının temsilcileri, “Maden” 

markasını tanıtarak Mısır, Sudan ve Etiyopya şehirlerine yayılmışlardır (Kardaşyan, 

1943, 1: 102-103’ten Akt. el-İmam, 1999: 129). 

İstanbul’da tütün endüstrisinde uzmanlaşan ardından 1895’te katliamlardan kaçmak 

için Mısır’a gelen Erivanlı Arminac ve Dikran Camsracan kardeşler Sarkisyan 

fabrikasının sahibiyle ortak olarak “Camsracan ve Sarkisyan Kardeşler Tütün Üretim 

Şirketi”ni kurmuş, ancak 1897’de şirket iflas edince Camsracan kardeşler ayrılarak 

Zagazig’de “Camsracan Kardeşler” şirketini kurmuşlardır. Şirket Mısır ve Sudan’da 

üretilen “Ebu Necme” markası ile popüler olmuştur (Topuzyan, 1979: 102-103). 

1885’te Macaryan, Manoc Hakimyan, Nişan Arbacyan Kahire’de Prens Hasan 

Köprüsü’nün yanındaki Mansud Paşa Caddesi’nde tütün fabrikaları kurmuşlardır (ez-

Zamân, Sayı: 538, 13/1/1885). İskenderiye’deki İbikyan Fabrikası da 1889’da 

kurulmuş ve Osmanlı Devleti’nden gelen tütünün pazarlanması için bir büro olarak 



 

208 

faaliyetine başlamıştır (Topuzyan, 1979: 103). Hacityan fabrikalarına gelince, çok 

yetersiz kapasitelerle 1896’da Kahire’de kurulmuş ve daha sonra modern makineler 

kullanarak işi genişletmişlerdir. Üretimleri yerel pazarı kapsayan bu fabrikalar üretim 

fazlasını Kuzey Amerika, Avrupa ve Sudan’a ihraç etmişlerdir (Twentieth Century 

Impression of’ Egypt, 1909: 495). Sanosyan Şirketi de 1898’de Kahire’deki eski 

Dabtiye Caddesi’nde kurulmuştur (el-Berîd, Sayı: 235, 6/10/1898). Mısır’a göç 

ettirilen Ermeniler, kurdukları fabrikalarda dönemin modern teknolojilerini kullanarak 

yüksek kapasitede üretim yapmış ve ürün fazlasını da yurtdışına ihraç ederek tütün 

endüstrisinin gelişmesine katkıda bulunmuşlardır (el-İmam, 1999: 129). 

5.4. Zanaat Faaliyetleri 

Zanaat Teşkilat Sistemi 10. yüzyıldaki Fatımi döneminden (969-1171) itibaren 

Mısır’da bilinmektedir. Bu sistem, aynı zanaat mensuplarının hepsinin zorunlu bir 

birlik olarak kabul edilen genel bir birliğe tabi olmasıyla özetlenir. Teşkilat şeyh, 

kâhyalar, sonra öğretmenler (ustalar) ve öğrencilerden oluşmaktadır (en-Naḫîlî, 1963: 

20-23 / Herîdî, 1985: 14-49’dan Akt. el-İmam, 1999: 131). Bu teşkilatlar, üretim 

sürecini ve ürünlerin kalitesini denetleyerek, fiyatların belirlenmesi sürecine katılarak, 

üyelerin kendi aralarındaki ve üyelerle müşteriler arasındaki anlaşmazlıkları 

çözümleyip üyelerine teknik denetim sağlamaktadır. Coğrafi yoğunlaşma, her 

teşkilatın şehrin belirli bir bölümünü işgal etmesine, burada kendisine bir pazar 

oluşturmasına ve oturdukları sokakta güvenliğin sağlanması dâhil idari bir rol 

üstlenmelerini sağlamıştır. Ayrıca teşkilatlar, yönetim ile halk arasında aracılık rolü 

üstlenmiştir. Başkanlar -Ermeniler arasında Başi olarak adlandırılırlar.- üyelerinin 

isim listesini tutmuş ve yetkililerin gerektiğinde onlara başvurmasına olanak 

sağlamışlardır. Teşkilat Başkanları hükümetin emirlerini iletmiş, uygulanmasını 

sağlamış ve konulan vergileri toplamıştır. Devlet de ekonomik krizlerde onlara 

danışmıştır. Dolayısıyla teşkilatlar, hükümetin başkanlar aracılığıyla mahalleleri 

kuşatmasına yardımcı olan “yarı idari” birer hücre olmuşlardır (Reymon, 1992: 98-

100’den Akt. el-İmam, 1999: 131).  

Ancak, zanaat teşkilatları 19. yüzyılda maruz kaldığı darbelerle yavaş yavaş 

zayıflamış, bozulmuş ve nihayet yok olmuşlardır. Mehmet Ali Paşa, modern bir sanayi 

kurmak istemiş, bu amaçla çalışma düzenini sağlayım derken hükümet politikası 

olarak işçileri düşük ücret, kötü muamele ve haksızlık gibi cezalara maruz bırakmıştır. 



 

209 

Buna rağmen teşkilat başkanları, işçilerin fiziki ve mali cezalandırılmalarında bazı 

haklarını korumuşlardır. Said döneminde (1854-1863), hükümet teşkilat başkanlarının 

yaptırım uygulama haklarını iptal ederek otoritelerini sınırlamaya yönelmiştir. 

1876’da Mısır’da karma mahkemelerin kurulmasıyla yabancıların güveni artmış, 

sermayelerini Mısır’a akıtmışlardır. İngilizler 1882’de Mısır’ı işgal ettiklerinde, kendi 

ülkelerinden ithalatı teşvik etmeye ve genel politikalarının hilafına yerel sanayilere 

kısıtlamalar getirmeye yöneldiler. 1890’da teşkilat sistemine son veren serbest sanayi 

ve işçileri destekleyen Serbest Zanaat Vergisi Kanunu çıkarılmış, her Mısırlı veya 

yabancı işçiye sevdiği işi yapma özgürlüğü verilmiştir. Ayrıca, 19. yüzyılın son 

çeyreğinde Mısır şehirlerinde büyüme ve gelişme gözlemlenmiştir (en-Naḫîlî, 1963: 

18-19, 24-26 / Piyer, 1976: 103-213’ten Akt. el-İmam, 1999: 132 ). Ermeni 

zanaatkârlar, 19. yüzyılda Mısır’da zanaat alanında önemli bir yer tutmuşlar, Mısır 

pazarının Avrupa ürünleri tarafından işgal edilmesinden önemli ölçüde 

etkilenmelerine rağmen, modern yönelimlere hızla uyum sağlayarak kuyumculuk, 

terzilik, nakış, kürk endüstrisi ve diğer zanaatlarda zirveye ulaşmışlardır (el-İmam, 

1999: 132). 

5.4.1. Kuyumculuk 

El-İmam, (1999: 132-134) bu zanaatla ilgili şu bilgileri aktarmıştır: “Kuyumculuk, 

Mısır’daki Ermeniler tarafından icra edilen gümüş ve mücevher imalatını da içeren en 

eski ve en önemli zanaattır. Ermeni kuyumcularının çoğu, 18. yüzyılın sonlarından 

itibaren Kahire’deki Han Halîlî’de toplanmıştır (Abdulvâhid, 1963: 82). Mehmet Ali 

Paşa’nın döneminde tıp fakültesinin dekanı olan Klot Bey, Mısır’daki kuyumcuların 

çoğunluğunun İstanbul’dan gelen Ermeniler olduğundan bahisle “... ve onlar, Türk 

büyüklerinin ve ileri gelenlerinin kullandığı değerli taşları işleme konusunda 

inanılmaz bir bilgiye sahipler ve Marguş Mahallesi’nde mercan ve kehribar kullanarak 

kolyeler ve tespihler yaparlar...” şeklinde bilgiler aktarmaktadır (Klot Bey, 484). 

Osmanlı İmparatorluğu’nda genel olarak Hristiyanlar kuyumculuk alanında tekel 

oluşturmuştur. Mısır’daki kuyumculuk İstanbul’daki kuyumcular çarşısıyla yakın 

ticari ilişkiler kurarak büyümüştür (Zeynu’l-’Âbidîn, 1974: 72). Hükümdarların 

saraylarında altın ve mücevher ihtiyaçlarını karşılamak için çalıştırılan çok sayıda 

Ermeni kuyumcu bulunması, onların hünerlerine, şöhretlerine ve hükümdarların 

onlara olan güvenine işaret etmektedir. Yagya Bey 1818’den 1850’de ölümüne kadar 



 

210 

Mehmet Ali Paşa ve ailesinin baş kuyumcusu olmuştur (Meḥâfiẓu el-Ebḥâs̱, 1232 H.: 

No: 50 / Dîvânu el-Maʿiyye ʿArabiy, 1267 H.: S. 1/2/12 (98) S. 696, No: 782). 

Mecerdiç Ağa Cevahirciyan ve Garabid Bey Said Paşa’nın sarayında kuyumcu olarak 

çalışmıştır (Meḥâfiẓu ez-Ẕevât Turkiy, 1372 H.: No: 12 Vesîka 445). Hovannis Bey 

de İsmail döneminin (1863-1879) başlangıcından 19. yüzyılın sonuna kadar sarayın 

baş kuyumcusu olmuştur (Sâmî, 1936, 2: 913 / Boudjikanian, 1983: 444). Ermeni 

Kuyumcu Nikogos, 1829’da Darphane’ye gönderilen mücevherlerin düzgünlüğünü 

gözlemlemesi (Dîvân Ḫidîv Turkiy, 1245 H.: Sicil 2/40/12 (760) Sayfa 47 No. 135), 

mücevherleri denetlemesi, kayıp olanlara hükümet adına el koyması, dolandırıcıları 

tutuklaması, mücevherlerin damgasını ve kalibresini kontrol etmek için bilirkişiler 

görevlendirmesi ve damga için darphaneye gönderilen mücevherlerin her dirhemi için 

en iyi damga işçiliği karşılığında bir kuruşun üçte birini almak için görevlendirildi 

(Dîvân Ḫidîv Turkiy, 1245 H.: Sicil 2/40/12 (760) Sayfa 50 No. 143). Ancak, 

hükümetin talimatlarına uymayarak çok sayıda dolandırıcılık, sahtecilik ve mücevher 

hırsızlığı yapmıştır. Aynı yıl tutuklanarak kaleye hapsedilmiştir (Dîvân Ḫidîv Turkiy, 

1245 H.: Sicil 2/40/14 (766) Sayfa 154 No. 363). 1838’den itibaren Kuyumcu Aleksan 

Darphanede görevlendirilmiş (Meḥâfiẓu el-Ebḥâs̱, 1254 H.: No: 49), Kuyumcu 

Hovacim de cihat ihtiyaçları için altın ve gümüş tedarik etme görevlerini üstlenmiştir 

(Dîvânu el-Maʿiyye Turkiy, 1252 H.: Sicil 1/55/5 (86) Sayfa 29 No. 75). Maharetleri 

ve hizmetleriyle ünlenen çok sayıda Ermeni kuyumcu, Osmanlı ve Avrupa tarzındaki 

pek çok üslubu Mısır’a nakletmişler (Zeynu’l-’Âbidîn, 1974: 72-73), doksanlı yıllarda 

106 Müslüman kuyumcu dükkânına karşılık nüfuslarına oranla çok yüksek bir sayı 

olan sadece Kahire’de 101 kuyumcu dükkânı açmışlardır (Mubârek, 1987, 1: 100). 

Ermeni kuyumcular ince zevk sahibi insanlara süs eşyaları, bilezikler, yüzükler ve 

küpeler üretmeleriyle ün yapmışlardır. Ayrıca altın ve gümüş suyuyla metal, ahşap, 

kemik, deri ve cam boyama konusunda da başarılı olmuşlardır. Bu kuyumcuların en 

ünlü aileleri: Cevherciyan, Mumcuyan, Yercinyan, Arifyan, Kevorkyan, Benderyan, 

Hantimyan vb. (Topuzyan, 1979: 106).”. 

5.4.2. Terzilik 

El-İmam (1999: 135-136) terzilikle ilgili de şunları aktarmıştır: “Mısır’daki 

Ermenilerin faaliyet gösterdikleri ikinci zanaat terziliktir. Kahire’de sıradan insanlar 

için sıradan ve mütevazı giysiler diken birçok Mısırlı terzi bulunmaktaydı. Klot Bey 



 

211 

hem Ermeni hem de Rum terzileri, üst sınıf insanlar için modelli ve renkli giysiler 

diktikleri için yerel meslektaşlarına göre üstün olarak vasıflamıştır. Mısırlı terziler 

kadın ve erkekleri birlikte dikerken, Ermeni terziler her biri için ayrı ayrı dikim 

konusunda uzmanlaşmıştır (Klot Bey, 473’ten Akt. el-İmam, 1999: 135). Yetenekli ve 

isim yapmış bazı Ermeni terziler yükselerek saraylarda yöneticilere hizmet etmişlerdir. 

1807’den itibaren “Takvur Tagi”, Mehmet Ali Paşa’nın terzi başı olmuş ve 1808’de 

tüccarların reisi Mahmud Hasan Ağa’ya Mehmet Ali Paşa ve ailesi için yaptığı iş 

karşılığında Bulak gümrük kasasından 1.625 kuruş ödemesi emredilmiştir (Meḥâfiẓu 

ez-Ẕevât Turkiy, 1223 H.: No: 4 Vesîka 96/1). Garabid Bey İbrahim Paşa’nın 

sarayında terzi başı olmuş ve kendisine işi karşılığında 5000 irdeb (750 Ton) Dimyat 

pirinci verilmiştir (Dîvânu el-Maʿiyye Turkiy, 1234 H.: Sicil 1/47/1 (3) Sayfa 33 No. 

328). Ayrıca Bodros Bey Bulak Sarayı’nda terzi başı olmuştur (Dîvân Ḫidîv Turkiy, 

1246 H.: Sicil 2/40/17 (770) Sayfa 163 No. 243). 19. yüzyılın ikinci yarısında ucuz ve 

kaliteli Avrupa kıyafetlerinin piyasaya girmesi terzileri sert bir şekilde vurmuştur. 

Ancak Ermeni terziler modern Avrupa stillerine ayak uydurduğundan Mısır pazarında 

önemli bir yer tutmaya devam etmişlerdir (Lehîṭa, 1944: 455).”. 

5.4.3. Nakış 

Ermeniler İstanbul’da icra ettikleri nakış zanaatını Mısır’a da götürmüşler ve 19. 

yüzyılın sonlarına kadar tekellerinde tutmuşlardır (Hafâcî, 1977: 90-91 Akt. el-İmam, 

1999: 136-137). Klot Bey, maharetlerini şu sözlerle tasdik etmektedir: “... İşlerinde 

hünerliler, ipek veya altın sırmayı elbiseye işlemede, güzel işlemeli şekiller ve çok 

ince çizimlerle süslemede tam mahirdirler...”. Klot, çok az Avrupalının onları 

geçebileceğini ifade etmektedir (Klot Bey, 473-474). Bu nakışçılar ayrıca, bükülmüş 

metal ipliklerle (sırma) işlemeli havlular ve sırma saçaklı yük şilteleri yapmalarıyla da 

ün kazanmışlardır (Hafâcî, 1977: 91’den Akt. el-İmam, 1999: 136-137). Ermeni 

nakışçılar üç nedenle İstanbul’dan Mısır’a çağrılmıştır. Örneğin Serbohi Kalgayan 

Hanım, 1848-1865 yılları arasında Mısır prenseslerinin düğünlerinde gelinliği ve 

kıyafetlerini işlemek için İstanbul’dan altı kez çağrılmıştır (Boudjikanian, 1983: 444). 

19. yüzyılın ikinci yarısında nakışta makineleşme gerçekleşmiş (el-Hâdim, 1959: 14, 

35) ancak Ermeni nakışçılar, yüksek kaliteli işlemeleri nedeniyle pozisyonlarını 

korumuşlardır. Nakışçı Dikran Mecrdiç’in ünü Kahire’nin Muski Mahallesi’nden 

Habeşistan’a kadar yayılmıştır. Bu yüzden Habeş Kralı, elmaslar ve değerli 



 

212 

mücevherlerle kaplı bir kaftan yapmasını istemiştir. O da mükemmel bir şekilde 

yapmış ve arkasına 12 Havarinin resmini çizmiştir. Hidiv (Kral) Tevfik bunu 

öğrenince kaftanı görmek istemiş, Saray-ı Abidin’e getirilince orada bulunan herkes, 

onun zarif işçiliğine ve göz kamaştırıcı ihtişamına hayran kalmıştır. Hidiv Tevfik, 

Dikran’a “Ekselans Hidiv Tarzı” ünvanının verilmesini emretmiş, o andan itibaren 

Dikran ve ailesi, sadece Hidiv ailesinin kıyafetlerini işlemek konusunda 

uzmanlaşmıştır (ez-Zamân, Sayı: 448, 11/10/1884). 

5.4.4. Kürkçülük ve Ayakkabıcılık (Merkupçuluk) 

Kürkçülük zanaatı, giyimi bilginler ve büyükler olmak üzere iki sınıfla 

sınırlandırılması nedeniyle Mısır’da en az yaygın olan zanaatlardan biri olmuştur. Klot 

Bey, Mısır’daki birkaç kürkçünün Ermeni ve Rum olduğundan bahsetmiştir (Klot Bey, 

474’ten Akt. el-İmam, 1999: 137). 

Ayakkabıcılık, Ermenilerin Mısır’da iştigal ettikleri en ünlü zanaatlardan biri olmuş, 

Kahire ve İskenderiye’de yaygın olarak icra edilerek doğu tarzı yemeni, postal ve terlik 

imal edilmiştir. Dayanıklılıkları ve modelleri nedeniyle Avrupa tarzı çizme ve bot da 

Avrupa’dan ithal edilmiştir (Herîdî, 1985: 70’ten Akt. El-İmam, 1999: 137). Kantara 

Emir Hüseyin Caddesi’ndeki İstanbullu Hagop Usta gibi birçok çizmeci Ermeni 

meşhur olmuştur. Hagop Ustanın ünü iyi işçiliğinden ve mallarının kalitesinden 

kaynaklanmaktadır (ez-Zamân, Sayı: 276, 13/2/1884’ten Akt. El-İmam, 1999: 137). 

5.4.5. Ahşap ve Metal İşleme (Gravür) 

Tahta, metal ve benzeri maddeleri işleme zanaatı 19. yüzyılın sonlarından itibaren 

Mısır’daki Ermenilerin en ünlü zanaatlarındandır. Bu sanat; evlerde süs eşyası olarak 

kullanılmak üzere ahşap yüzeyin belirli bir desene göre çizilerek işlenmesi, taş üzerine 

renkli baskı yapılması, çelik resim ve ev gereçlerinin üzerine kalıp ve süslemeler 

işlenmesidir. Çinko üzerine işleme de matbaacılıkta kullanılmıştır. Bu zanaatla iştigal 

eden ünlü ailelerden bazıları şunlardır: Fendiyan, Karakaşyan, Arakilyan, Minasyan 

vb. (Topuzyan, 1979: 106’dan Akt. el-İmam, 1999: 138). 

5.4.6. Diğer Zanaatlar 

Ermeniler, sınırlı da olsa bir dizi başka zanaatlarla da iştigal etmişlerdir. Mehmet Ali 

Paşa, birçok Ermeni’yi tesisler, fabrikalar, okullar, hastaneler, depolar vb. yerlerde 



 

213 

tamirci, marangoz, demirci ve inşaatçı olarak çalıştırmak üzere davet etmiştir (el-

Cebertî, 394). Tahta silahlık yapımında usta olan marangoz Asador yeteneğiyle, askerî 

görevlerde çalışan marangozların şefi pozisyonuna terfi etmiştir (Dîvânu el-Maʿiyye 

ʿArabiy, 1268 H.: Sicil 1/8/23 (86 C 1’den Akt. el-İmam, 1999: 139) Sayfa 15 No. 5). 

İstanbul’da demirciliğin sırlarını öğrenen, ardından 1840’ta Mısır’a gelen ve kendisine 

Mehmet Ali Paşa’nın beylik bahşettiği Kevork Bey Rabanilyan demircibaşı olmuştur. 

Garabid Hovannis Usta, I. Abbas, Said ve İsmail’in ahırlarında nalbantlıkla 

ünlenmiştir (Kardaşyan, 1986, 2: 90, 309’dan Akt. el-İmam, 1999: 139). Ayrıca 

istatistikler, az sayıda Ermeni’nin saat tamiri, müzik aletleri tamiri, berberlik, nakış, 

fescilik, döşemecilik, aşçılık, değirmencilik ve şerbetçilik gibi teknik zanaatlarla 

iştigal ettiklerini göstermektedir (Katolik Ermeni İstatistikleri, 1885-1897’den Akt. el-

İmam, 1999: 139). Bütün bu zanaatkârlar düşük ücret, rekabet, nüfus artışı ve siyasi 

endişeler nedeniyle İstanbul’da ve anavatanlarında icra ettikleri ve ünlü oldukları 

zanaatlarıyla ekonomik imkânları olmadan Mısır’a gelmişlerdir. Kahire’de 

konuşlanan Ermeni zanaatkârlar Ermeni olmayan hiçbir çocuğu eğitmemişlerdir. 

Böylece Ermeniler Cevherciyan, Terzibaşyan ve Demirciyan gibi isimlerinden de 

anlaşıldığı üzere zanaatlarını tekellerinde tutmuş ve başka bir iş yapmamışlardır. 

Ermeni zanaatkârlar; halkın zevkine, bilgisine ve geleneklerine neyin uygun olduğunu 

çok iyi bildikleri için Mısır’da dikkate değer bir başarı elde etmiş ve pazarları sürekli 

canlı olmuştur (İsmail, 1977: 173’ten Akt. el-İmam, 1999: 140). Konuyla ilgili Ermeni 

basını, Ermenilerin şöhretinin usta zanaatkârların yeteneklerinden kaynaklandığını 

ifade etmiştir (Âzad Bim,1907’den Akt. el-İmam, 1999: 140). 

5.4.7. Arazi Mülkiyetleri 

Mısır’daki Ermenilerin toprak mülkiyetlerinin iki şekilde oluştuğu gözlenmektedir: 

Birincisi: Mehmet Ali Paşa ve haleflerinin maiyetlerine ve üst düzey yetkililere 

bahşettiği bağışlar. 

İkincisi: Şahıslardan veya devletten toprak satın almak. 

Her şeyden önce, Mehmet Ali Paşa, Eb’adiye arazilerinin geniş alanlarını, vergilerden 

muaf olarak, maiyyetine ve devletinin ileri gelenlerine, onları ıslah etmek ve işlemek 

amacıyla bağışlamış ve bu da Eb’adiye arazilerindeki ekili topraklarda bir artış 

sağlamıştır. Belki de bununla yönetimde güvenilecek bir grup kıdemli toprak ağası 

oluşturulmak amaçlanmıştır. Ermenilere 1837’de miras bırakma hakkı, 1842’de de 



 

214 

tamamen sahip olma hakkı verilmiştir. Mehmet Ali Paşa’nın halefleri de bu siyaseti 

devam ettirmiş, böylece Mısır’da büyük monarşilerin başlangıcı olmuştur (Berekât, 

1977: 71-72’den Akt. El-İmam, 1999: 140). 

El İmam bağışlanan ve satın alınan arazilerle ilgili şu bilgileri aktarmıştır (1999: 141-

148): Memurların ve saray mensuplarının mülklerinin çoğu hibelerden oluşurken, 

tüccar ve zanaatkârların mülkleri çoğunlukla satın alımlardan oluşmuştur. En çok hibe 

Mehmet Ali Paşa döneminde olmuş, Said ve İsmail döneminde hibeler önemli ölçüde 

azalmıştır. Ermeni mülkleri Kahire ve İskenderiye’nin kırsal alanları olan Giza, 

Minya, Menufiye, Dikheliye ve Kalyubiye’de yoğunlaşmıştır. Ermeni toprak 

sahiplerinin, Gülbenkyan ve benzeri küçük bir azınlık hariç topraklarından uzakta 

ikamet ettikleri, yönetimini ve ekimini başkalarına emanet ettikleri, pirinç ve pamuğu 

işlemek için tesisler kurdukları belirtilmektedir. Bununla birlikte işçi ve köylülerin dinî 

ayinlerini yapabilmeleri için bu topraklarda “Aziz Tatiyus ve Bartogomiyus” 

Kilisesini inşa etmişlerdir. 

Mehmet Ali Paşa’nın Bağışları: 

Bogos Bey’in Kâtibi Ermeni Anżon Efendi’ye Buhayra’da 200 dönüm arazi (1838), 

Birinci tercümanı Artin Bey’e Buhayra vilayeti Rahmaniye’de 300 dönüm arazi 

(1841), 

İkinci tercümanı Nubar Paşa’ya orta bölgelerde 494 dönüm arazi (1838), 

Özel doktoru Gaytani Bey’e Cize’de 500 dönüm arazi (1847), 

Tercümanlarından Hasrov Bey Çırakyan’a Buhayra vilayeti Furtuh’ta 500 dönüm 

balçık arazi (1847). 

I. Abbas’ın Bağışları: 

Hasrov Bey Çırakyan’a Buhayra’da 400 dönüm balçık arazi (1849), 

Mühendis Yusuf Hakikyan’ın eşi Benbe Takuha’ya Buhayra vilayeti Kefr Ebi 

Hums’ta 300 dönüm balçık arazi (1849), 

Darphane Müdürü Garabid Kalosdiyan’a Dilca’da 400 dönüm (1849) ve Cize 

Aziziye’de 60 dönüm arazi (1850), 

Nubar’ın kardeşi Arakil Bey’e Menufiye Eşmun Ceris’te 2495 dönüm balçık arazi 

(1850), 

Birinci tercümanı Nubar Paşa’ya Kevavi, Menil Arus ve Ebi Avani’de 500 dönüm 

arazi (1851). 

 



 

215 

İsmail Paşa’nın Bağışları: 

İkinci tercümanı Abram Bey’e Dikheliye’de 200 dönüm arazi (1863), 

Özel doktoru Delyu Bey’e Dikheliye’de 300 dönüm balçık arazi (1865). 

Said Paşa’nın Bağışları: 

Nubar Paşa’ya Minya ve Beni Mezar’da 800 dönüm arazi (1860). 

Bu bağışların ötesinde Ermeniler, şahıslardan ve devletten birçok arazi satın 

almışlardır. Devlet topraklarının şahıslara devri İngiliz işgaline kadar satıştan çok hibe 

yoluyla devam etmiştir. Devletin tarım ve ıslah edilebilir arazilerini satma fikri Said 

Paşa’ya aittir. Bununla birlikte, İngiliz işgali altında, devlet arazilerinin şahıslara 

satılması olgusu daha kapsamlı bir biçim almıştır. Devlete ait olan prenslik arazileri, 

nüfuz arazileri ve Sünni çevrenin arazilerinin hepsi satışa sunulmuştur. Kilise, tüccar 

ve zengin Ermeniler tarafından 19. yüzyılda gizlice toprak yatırımı yapmak için 

sömürülmüştür. Mısır’daki Ermeni Kilisesi, hayırseverler tarafından bağışlanan geniş 

toprakları ve gayrimenkulleriyle Kudüs Patrikhanesi’ne bağlıydı. Mısır Kilisesi bu 

mülkleri yönetmiş ve yüksek miktardaki gelirlerini Kudüs’e göndermiştir. Ancak 

Mısır’daki açgözlü tüccar ve zengin Ermeniler bu gelirleri kendileri kazanmak 

istemişler, bu amaçla, kendi amaçlarına uygun çalışanları seçebilmek için Mısır’da 

bağımsız idari yapıya sahip kendi başpiskoposluklarını kurmaya çalışmışlar ve 

Mehmet Ali Paşa’dan kiliseleri için muafiyet ve kolaylıklar elde etmede Boghos 

Yusufyan’dan yararlanmışlardır. Sonra Mısır Piskoposunun Kudüs’e arazi ve emlak 

gelirlerini göndermesini engellemişler ve bu gelirlerle yeni araziler satın alarak 

vergiden muaf olması ve Kudüs Patriği’nin herhangi bir talepte bulunamaması için 

yeni kurdukları kilise ve fakirler adına tescil ettirmişlerdir. Bu topraklardan elde edilen 

fahiş karlar, Ermeni cemaati ve kilisesinin işlerine yöneten tüccarları ve zenginleri 

baştan çıkarmış, toprakları satın alıp kilise ve fakirler adına kaydettirip vergi dışı 

bırakarak gelirlerini de kilise fonu yerine kendileri almışlardır. Ermeni cemaati, 

sulama sistemlerinin geliştirilmesinden sorumlu olmalarından itibaren etkili olan 

Bogos Yusufyan, Dikran Abroyan’ın babası Esteban Abroyan vb. Ermeni kamu 

görevlilerinden de yararlanmışlardır. Ayrıca ıslah edilmesi planlanan arazileri, 

müşterileri aracılığıyla kendileri satın alıp iki katına satmışlardır. Öte yandan, ıslah 

edilecek ve çoğaltılacak arazileri elde etmek için kendi insanlarına (Ermenilere) 

yardım etmişlerdir. 



 

216 

Arazi Satın Alanlar 

Asadur Acni’nin oğulları Yakup ve Aleksan Misakyan Cize’de 264 dönüm (1844), 

Kalyubiye’de Bogos Bey’den aldığı krediye karşılık 150 dönüm (1844), Menufiye’de 

100 dönüm (1846) (Bu arazilerin tamamı 1868’de Aleksan’ın eşi Takuha, Yakup’un 

eşi Tariz ve onların çocuklarına intikal etmiştir.) 

Abraham Minakyan el-Acni Behnesaviye’de 173 dönüm (1845), Cize’de 364 dönüm 

(1847) 

Bedros Bey’in kızı Safiye Behnesaviye’de 249 dönüm (1845), 

Hamzavi’deki Katolik Ermeni tacir Rabail Sabah, Orta Bölge’de 494 dönüm (1851), 

Mecrdiç el-Cevahirci, Beni Suvef ve Feyyum’da 200 dönüm (1855), 

Tacir Yusuf, es-Seb’a Kamnu’l-Arus ve Kefru’ş-Şeyh’de 132 dönüm (1866), 

Nubar Paşa Dikheliye’de 348 dönüm (1869), 

Nubar Paşa’nın eşi Vulik Hanım, Kalyubiye’de 32 dönüm (1871). 

Mısır Ermeni Ortodoks Başpiskoposu Misrob Sokyasyan, Şarkiye’de 100 dönüm 

(1872), 

Minya’da mukim İstiban Minya ve Beni Mezar’ın çeşitli mahallelerinde 327 dönüm 

(1864), 

Ohan Minas et-Terzi Cize ve Atfih’te 14 dönüm (1862-63), 

Movsis Krikor et-Terzi Bey Buhayra’da 308 dönüm (1866). 

Bogos Paşa Nubaryan ve Dikran Paşa Abroyan nüfuz arazileri ve Sünni çevrenin 

arazilerinden 1000 dönümden daha fazlasını satın almıştır. 

5.5. Eğitim Faaliyetleri 

Mehmet Ali Paşa, modern bir devlet kurmasına yardımcı olacak bir hükümet 

oluşturmak istemiş ve bu amaçla Türkler, Kürtler, Çerkezler, Arnavutlar, Ermeniler ve 

hatta güvenmediği halde Avrupalıların yardımına başvurmuştur. Daha sonra bu 

unsurların yerine Mısırlıları (Arap evladını) kullanmış, yeterli olmadığını görünce 

Mısır’ı modern ülkeler safına en hızlı şekilde dönüştürme arzusunun gerçekleşmesine 

katkıda bulunmak için seçilmiş ve sadık çalışanlardan oluşan bir yapı oluşturmak 

amacıyla belki de mümkün olan en kısa yol olan çeşitli disiplinlerde Avrupa’ya eğitim 

misyonları gönderme politikasını takip etmiştir (Silvera, 1980: 17’den Akt. El-İmam, 

1999: 171). Yusuf Hakikyan, 1817’de mühendislik okumak üzere İngiltere’ye, 

1826’da dört Katolik Ermeni Fransa’ya gönderilmiştir (er-Râfiʿî, 1982: 408-411’den 



 

217 

Akt. El-İmam, 1999: 171). Bunlar idarî alanda eğitim alan Artin-Hosrov Çırakyan 

kardeşler ile İstafan Demirciyan ve ziraat alanında eğitim alan Yusuf el-Ermeni’dir 

(Tosun, 1934: 35, 39, 44, 106’dan Akt. El-İmam, 1999: 172). 1844’te yönetim ve 

hukuk alanında ihtisas yapan İstafan-Artin Haçador kardeşler, Ohan-Yusuf İstafan 

kardeşler ve Nubar Efendi, tıp alanında ihtisas yapan Petro Efendi eğitim misyonuna 

seçilmişlerdir. 1855’te de Margosov kardeşler tıp ve mühendislik okumak üzere 

Fransa’ya gönderilmiştir (Tosun, 1934: 304-305, 328-332’den Akt. El-İmam, 1999: 

172). Eğitim amacıyla Avrupa’ya gönderilmede daha çok Mısırlıların tercih edilmeye 

başlamasıyla Ermenilerin gönderilmesi önemli ölçüde azalmıştır. Bu öğrenciler, daha 

iyi bir gelecek hayaliyle Mısır’a gelen Ermeni ailelerin çocuklarıydı. Yusuf Hakikyan 

dışında hepsi Fransa’ya gönderilmiş, bu da onların siyasi ve kültürel eğilimlerini 

etkilemiştir. Hristiyan olan Ermeniler, Batı ile uyumlu ve etkileşimli olmuşlardır. 

Ermeni öğrencilerin çoğu, idare, hukuk, mühendislik ve tıp gibi modern bir devlet 

kurmak için gerekli olan bilimlerde uzmanlaşmıştır. Eğitim amaçlı gönderilen 

Ermeniler, Mehmet Ali Paşa’nın oğulları ve torunları ile entegre oldular ve en üst idari 

görevleri garanti edecek kadar ilişkilerini güçlendirdiler. Mehmet Ali Paşa, devlet 

memurlarını yetiştirmek üzere çeşitli okullar kurmuş ve Temmuz 1825’te kurulan el- 

Kasr el-Ayni Okulu gibi okullara Ermeniler de kaydolmuştur (Abdulkerîm, 1938: 87, 

221-222’den Akt. El-İmam, 1999: 173). 19. yüzyıl boyunca hatta İngilizlerin 

işgalinden sonra bile eğitim-istihdam bağı oluşturularak Mısır yönetiminin idareci ve 

teknik elemanları bu kaynaktan sağlanmış ve bu okullardan mezun olanlar otomatik 

olarak işlere aday gösterilmiştir. 28 Ağustos 1878’de ilk sorumlu bakanlığın kurulması 

için yüksek talimatın gelmesi ve görevlendirme kurallarını ortaya koymasına kadar, 

işe alımlar yöneticilerin keyfine göre yapılmıştır. Eğitimli Ermeniler gibi yeterli 

eğitimi alamamış Ermeniler de çeşitli hükümet işlerinde çalışmıştır. Ermeniler, kamu 

hizmetindeki ekonomik rollerinin bir sonucu olarak değil, daha ziyade Ermenilerin 

hükümdarlarla olan yakın ilişkileri ve yeteneklerine duyulan ihtiyacın bir sonucu 

olarak 19. yüzyılda neredeyse Mısır devlet kurumlarının çoğunda çalışmışlardır. 

Ermeni öğrencilerin çoğu, Mehmet Ali Paşa tarafından çeşitli Avrupa ülkelerine 

gönderilmiş; idare, hukuk, mühendislik, ziraat ve tıp gibi modern bir devlet kurmak 

için gerekli olan bilimlerde uzmanlaşmıştır. Mehmet Ali Paşa’nın eğitim için 

Ermenileri göndermesi manidardır. Mehmet Ali Paşa’nın Ermenilere aşırı güvendiği 

anlaşılmaktadır. Ancak daha sonra bu güvenini kaybetmiş olmalı ki eğitim 



 

218 

misyonlarına daha çok Mısırlıları seçmiştir. Her hâlükârda kalifiye eleman 

yokluğundan Ermenilerin eğitimlisinin de eğitimsizinin de hükümet işlerinde istihdam 

edilmek zorunda kalındığı anlaşılmaktadır (el-İmam, 1999: 173). 

Tüccarların ve sarrafların çocukları, 1818’de Mısır’ın Kahire kentinde iki sur 

arasındaki bölgede kurulan daha sonra tarihçi Ḫorinatsi’ye atıfta bulunarak adı 

Khorniyan olarak değiştirilen Derb el-Cenîne’ye ardından Bulak Mahallesi’ne taşınan 

Bağazaryan Okulu, içinde bir anaokulu da olan Kalosdiyan Okulu ve 1925’te 

Heliopolis semtinde kurulan Ermeni Okulu gibi Ermeni cemaati tarafından kurulan 

okullara gitmişlerdir. İskenderiye şehrinde Bogos Yusufyan, 1890’da Ermeni 

Okulu’nu kurmayı başardı ve bu okulların mezunlarının genel ortaöğretim sınavını 

geçtikten sonra Mısır Üniversitesi’ne girmelerine izin verildi (İsrail, 2017: 47). 

El-İmam, (1999: 173-183) eğitim alanında şunları aktarmıştır: “19. yüzyılda 

Ermenilerin çalıştığı Mısır hükümetinin en önemli organı eğitimdir. Ermeniler 

Avrupa’ya gönderilen eğitim gruplarının organizasyonunda ve hükümetin 

gereksinimlerine uygun olarak Mısır’da eğitimin düzenlenmesine ve geliştirilmesine 

çok katkı sağlamışlardır. Bogos Yusufyan, Avrupa’ya gönderilen eğitim gruplarının 

organizasyonundan sorumluydu. Avrupalı arkadaşlarıyla temasları neticesinde, 

otoriter rejimi ve Müslümanlara karşı dinî fanatizmi nedeniyle İtalya yerine, 

yabancılara karşı hoşgörüsü, üst düzey eğitim kurumları ve sağlıklı iklimi ile 

karakterize olan Fransa’yı tercih etmiştir. Ancak Mehmet Ali Paşa, Bogos 

Yusufyan’ın kişisel ilişkilerinden yararlanarak 1828’de oğlu İbrahim Paşa’ya Bogos 

aracılığıyla İngiltere’deki Brigges House’a denizcilik eğitimi almak üzere 17 öğrenci 

gönderilmesi emrini vermiştir (Sâmî, 1928, 2: 345). Aynı şekilde, İstafan Demirciyan, 

Paris’teki Mısır Askerî Okulu’nun yönetimini üstlenmiş (Sâlih, 1959, 1: 49) ve o 

dönemde Mehmet Ali Paşa’nın sekreteri ve tercümanı olan Khosrov Çırakyan’dan 

yardım almıştır. Her ikisi de 1826’da Fransa’ya giden ekip mezunlarındandır 

(Heywarth, 1938: 243). 1844’te Fransa’ya gönderilen ekip, İstafan Demirciyan’ın 

gözetiminde askerî malzemeleri araştırmak üzere gönderilmiştir. Bu ekip, Avrupa’ya 

gönderilenlerin en büyüğüdür, başlangıçta yetmiş öğrenciden oluşmuştur ve Mehmet 

Ali Paşa tarafından gönderilen son büyük ekiptir (er-Râfiʿî, 1982: 417-433). 1844’te 

İstafan ve Fransız Savaş Bakanı Jomard, öğrenciler için eğitim ve idari konuları 

düzenleyen bir yönetmelik hazırlamışlardır. 1845’te Emir Halim -Mehmet Ali 



 

219 

Paşa’nın oğlu- Paris’te birkaç ay kalan Khosrov Çırakyan gözetiminde yirmi iki 

öğrenciyle Fransa’ya gelmiş, ardından Mısır’a dönmüştür (Heywarth, 1938: 243-248 

/ Kardaşyan, 1986, 2: 231). İstafan, Mayıs 1849’da I. Abbas tarafından kapatılana 

kadar Paris’teki Mısır Okulu’nun müdürü olarak kalmış, döneminde eğitim için 

gönderilen 1826 grupla kayda değer bir başarı elde etmiş (Heywarth, 1938: 262) ve bu 

yüzden kendisine en üst rütbe olan Emiralay rütbesi verilmiştir (Sâmî, 1938, 2: 362). 

Eğitim için gönderilen Ermeniler Mısır’a döndükten sonra Mehmet Ali Paşa’nın 

kurduğu yüksekokulların düzenlenmesinde görev almışlar, hatta bu okulların 

bazılarının kuruluş ve teşkilatlanmalarını Ermeni şahsiyetler yapmışlardır. Bulak’taki 

Mühendislik Okulu 1834 tarihinde yeniden açılmış ve 1835 el-Kanâtîr el-

Hayriyye’deki mühendis, Eski Mısır’daki maden okulları buna eklenmiştir 

(Abdulkerîm,  1938 : 362). Önce Artin Çırakyan Nisan 1834’e kadar (Artin Bey, 1895: 

425), ardından Yusuf Hakikyan, Eylül 1838’e kadar idaresini devralmış ve kendisine 

Kaymakam (1837) ve Emiralay rütbeleri verilmiştir (1838) (Meleffu Yûsuf Bek 

Hakikyan, No: 909 Mahfaza 619, Ayn 3 Dolap 5). Mehmet Ali Paşa, Hakikyan’a, zarar 

görmemesi için eğitimde ciddiyet, şevk ve doğruluk gerektiğini vurgulayan emirler 

vermiştir (Abdulkerîm,  1938 : 374, 425). Bu okul, Mısır’a büyük hizmetler veren çok 

sayıda mühendis yetiştirdiği için Mehmet Ali Paşa’nın kurduğu en önemli okullardan 

biri olarak kabul edilmektedir (er-Râfiʿî, 1982: 400). 1834 yılında el-Kal’a’da 

hükümetin istediği kitapları Fransızca ve İtalyanca’dan Türkçe ve Arapça’ya çevirecek 

görevli ve tercüman yetiştirmek için Artin Çırakyan ve İstafan Demirciyan 

yönetiminde Fransız dili, muhasebe bilimi, mühendislik ilkeleri, coğrafya ve sivil idare 

derslerinden oluşan müfredatla Kraliyet İdare Okulu açılmıştır (Heywarth, 1938: 149). 

Okumak istediği birçok kitabı çevirdiği için Mehmet Ali Paşa’dan özel ilgi gören okul, 

1836 yılında kapatılmış ve öğrencileri Dil Okuluna nakledilmiştir (Heywarth, 1938: 

149). Ziraat Okulu, aralarında Yusuf el-Ermeni’nin de bulunduğu Fransa’nın Rouelle 

kentinde ziraat eğitimi alan grubun dönüşünden sonra 1833’te kurulmuş ve daha sonra 

geniş alan ve deney yapma kolaylığı nedeniyle Mehmet Ali Paşa tarafından 1836’da 

Batı Müdürlüğü’ndeki Neberuh’a taşınmıştır. Mehmet Ali Paşa, modern araç ve 

gereçlere ek olarak Fransa’dan altı uzman davet etmiştir. Başlangıçta Mösyö 

Grandjean tarafından yönetilmiş, Yusuf el-Ermeni tercüman ve öğretmen olarak 

çalışmıştır (el-Hatte, 1950: 151-153). Ancak, Fransız ekibinin kullandığı yöntemler 

halkın ve yerel yetkililerin güçlü muhalefetiyle karşılaşmış, bu nedenle Grandjean 



 

220 

istifa ederek Mısır’dan ayrılmıştır. Ardından, Mehmet Ali Paşa’nın maiyetinde 

bulunan Ermenilerin aracılığı ile okulun müdürlüğüne Yusuf el-Ermeni geçmiştir. 

Ancak kötü yönetim ve üretim maliyetinin iki katına çıkması nedeniyle selefinden 

daha iyi sonuçlar elde edilememiştir (Sâmî, 1938, 2: 471, 473 / Abdulkerîm, 1938: 

352-355). 1836’da Yusuf Hakikyan, Tura’daki Topçu Okulu’nu düzenlemek için 

delege komisyonuna katılmıştır (Abdulkerîm, 1938: 409-411). 1839 yılında kurulan 

Sanat ve Zanaat Meslek Okulu’nun müdürü olmuş ve onun müdürlüğünde okul altın 

çağını yaşamıştır. Sonra Said Paşa bu okulu kapatmış ancak Nubar Paşa, İsmail’in 

hükümdarlığı sırasında yeniden açmış ve yapılandırmıştır (Heywarth, 1938: 149-150, 

357). Yusuf Hakikyan, maden, mühendislik ve dil okullarındaki kâtip, hizmetli vb. 

işçilerin kontrolü ve yönetimi gibi idari işlerin organizasyonunu da üstlenmiştir 

(Abdulkerîm, 1938: 334, 375, 380). Mehmet Ali Paşa döneminde eğitimi düzenlemek 

ve geliştirmek için hazırlanan 1836’daki Okul Düzenleme Kurulu’ndan başlayarak 

1837’de Okul Şura Meclisi, Okul Divanı ve 1841’de Eğitim Düzenleme Kurulu gibi 

komite ve kurulların çoğuna Yusuf Hakikyan, Artin Çırakyan ve İstafan Demirciyan 

katılmıştır (Burton, 1857, 1: 123 / Abdulkerîm, 1938: 93, 95, 98, 100, 128, 132). Farklı 

okullarda eğitim müfredatlarının hazırlanması için gerekli kitapların tercümesi 

sürecine de Ermeniler katkıda bulunmuştur. İstafan, Artin Hakikyan ve Yusuf el-

Ermeni’ye Avrupa dillerinden Türkçe ve Arapçaya veya tersine çeviri emri verilmiştir 

(Dîvânu el-Ma’iyye Turkiy, 1248 H. : 83, 121’den Akt. el-İmam, 1999: 178). Örneğin 

İstafan, 1834 yılında “Talimhane el-Fursan” gibi çok sayıda kitabı tek başına Türkçeye 

çevirirken, 1835 yılında Hakikyan, Artin, Yusuf el-Ermeni, Muhtar Bey ve Kani Bey 

ile birlikte “Ravdetü’l-Umran” kitabının dört bölümünü Arapçadan Fransızcaya 

tercüme etmişlerdir. Yusuf Hakikyan, 1836 yılında “Kara Barut Nasıl Yapılır” adlı 

kitabı İngilizceden Türkçeye çevirmiştir (Sâmî, 1928, 2: 406, 415, 425, 468, 471). 

1841 yılında Maʿarif-i Umumiye Nizamnamesi çerçevesinde kurulan Tercüme 

Kalemi’nin Türkçe bölümüne Mektepler Divanı Tercümanı Minas Efendi başkanlık 

etmiştir (Abdulkerîm, 1938: 132, 341-344). Ermeniler, Mehmet Ali Paşa döneminde 

eğitimin düzenlenmesinde ve gelişmesinde önemli bir rol oynamışlardır. İngiltere’de 

eğitim görmüş Yusuf Hakikyan dışında, eğitim alanında çalışan Ermenilerin tamamı 

Fransa’da Mısır hükümeti sponsorluğunda yükseköğrenim yapmışlardır. Yusuf 

Hakikyan, eğitimin aklın ve hükümet sistemlerinin ilerlemesinin araçlarından biri 

olduğuna inanmıştır. Ayrım gözetmeksizin her sınıftan insanı eğiten tek müfredatlı 



 

221 

eğitim kurumlarının kurulmasını tercih etmiş, herkesten alınan vergilerle 

bütçelendirmeyi hedeflemiş ve ahlaki ilkeleri dünya çapında birleştirmenin bir yolu 

olarak birleşik küresel bir eğitim sistemi kurmayı amaçlamıştır (Mustafâ, 1990: 82-

83). Hakikyan, Mehmet Ali Paşa’ya Mısır’da en yüksek tabakadan sıradan insanların 

kızlarına kadar kız çocuklarının eğitiminin önemini vurgulamıştır (Şukrî, 1948: 666). 

Ancak karar verici değil, sadece emirleri yerine getirdikleri için fikirlerinin hiçbirini 

hayata geçirememişlerdir. Ermeni düşmanı Hamont, Mehmet Ali Paşa döneminde 

eğitim sisteminde çalışan Ermenilerin çok aktif ve etkili olduklarını belirtmiştir 

(Hamont, 1843, 2: 280). 19. yüzyılın ikinci yarısına gelindiğinde, Nisan 1884’ten 

itibaren Umumi Maarif Bakan Müsteşarlığı görevini üstlenen, bakanlık pozisyonuna 

da talip olan, ticaret ve dışişleri eski müdürü Artin Bey Çırakyan’ın oğlu Yakup Artin 

Paşa (15/4/1842-20/1/1919) dışında Ermenilerden hiçbiri eğitim sahasına çıkmamıştır 

(Meleffu Ya’kûb Artîn Bâşâ, No 23049, Mahfaza 899, Ayn 1, Dolap 44). Yakup Artin 

Paşa, tüm enerjisiyle eğitim işlerini yeniden düzenlemeye çalışmış (Rae, 1892: 300) 

ancak uygulamaları Maarif Bakanlığı çalışanları tarafından ciddi şekilde şikâyet 

edilince çalışanların bu tutumundan dolayı Tevfik Bey’e istifasını sunmuştur. Ancak 

Tevfik Bey, birçok öğrencinin okullara elbise almak için gelip sonra geri dönmemesi 

gibi eğitim sistemindeki karmaşayı fark ettiği için Yakup Artin’in yetkinliğine binaen 

istifasını kabul etmemiştir (ez-Zamân, Sayı: 712, 12/9/1885). Yakup Artin; yerleşik 

eğitim yasalarını doğru olarak ilk uygulayan, ülkenin hükümdarına eğitim durumu 

hakkında yıllık bir rapor sunma, sertifika ve diplomalar için yönetmelikler hazırlama 

fikrini ortaya atan, müellif ve mütercimleri ilk ödüllendiren (Sâmî, 1917: 89) ve 

1897’de Maarif Bakanlığı Genel Sekreterliğini kuran kişi olmuştur (Meḥâfiẓ Meclisi 

el-Vuzerâ, Naẓâratu el-Maʿârif, Maḥfaẓa 18, No: 64). Yakup Artin, 1885-1892 yılları 

arasında bir grup uzmanla pratik konulara odaklanan bir öğretim müfredatı 

hazırlamıştır (Artîn, 1894 :71, 83, 87). Avrupa dillerine önem verdiği için İngilizce 

ilkokul müfredatı hazırlamış ancak II. Abbas Hilmi bunu reddetmiş ve 1893’te Arapça 

müfredata karar vermiştir (Şefîk, 1936, 2: 49-50, 91). Yakup Artin, Beden Eğitimi ve 

Spor Dersinin müfredatta temel derslerden olmasını sağlamıştır (Rae, 1892: 191). 

Ayrıca okul müdürleri, müfettişler ve öğretmenlerden oluşan bir heyet ile 

yüksekokullara kayıt için bir ön koşul haline gelen lise bitirme sınavları yapılmasını 

getirmiştir (Artîn, 1894: 86-89). Yakup Artin, devlet bütçesinin tüm eğitim 

masraflarını karşılayamaması nedeniyle parasız eğitimi kademeli olarak ortadan 



 

222 

kaldırmaya çalışmış ve öğretmenlerin ekonomik durumunun iyileştirilmesini teklif 

etmiştir (Artîn, 1894: 23, 35-36, 46-47, 53-54, 60-61). Ancak bazıları, İngiliz planına 

uygun olarak eğitimin Mısır halkı arasında yayılmasını kısıtlamayı amaçladığını (el-

Fakî, 1971: 110) ve Hristiyan olduğu için İslami eğitim ruhunu yaymak istemediğini 

savunmuştur (Abduh, 1979: 704). Buna rağmen o, eğitim alanındaki verimli 

organizasyonları nedeniyle “başöğretmen” olarak adlandırılmıştır (Selîm, 1937: 379). 

Birçok komisyonda görev yapan ve birçok uluslararası ödül alan Yakup Artin, Tevfik 

tarafından takdir edilse de İngiliz müttefiki olduğuna inanan II. Abbas Hilmi şiddetle 

ondan nefret etmiştir (Ramażân, 1983: 88, 90). Aslında Yakup Artin’in siyasi 

eğilimlerini tespit etmek, Mısır Hâkimi, yetkililer, İngiltere, Fransa ve Babıali ile 

dostane ilişkiler kurduğu için zordur. Nazik tavrıyla, hassas konulardaki görüşlerini 

her zaman gizlemiş, fevri ve kışkırtıcı açıklamalarda bulunmamıştır (Rae, 1892: 300-

301).”.  

5.6. Kültürel Faaliyetler 

Ermeni geleneklerine göre kilise ve manastırlarla birlikte el yazması kopyalama 

merkezleri de yayılıyordu. Ermeni dilinde 1099-1856 yılları arasında Mısır’da 

kopyalanan el yazması sayısı 17’dir (Mîkâilyan, 226-233’ten Akt. Azazyan, 1993: 

156). Mısır’ı yurt edinmiş gruplar arasında Avrupa tarzı okulları ilk kuranlar 

Ermenilerdir. 1828 yılında Ortodoks Patrikhaneye bağlı Kalusdiyan Babulak Okulunu 

kurmuşlardır (Sâmî, 1917: 13’ten Akt. Azazyan, 1993: 156). Şu hâlde Kahire’deki ilk 

Ermeni Okulu 1828’de ve ikincisi de 1854’te kurulmuştur. İskenderiye’de ise ilk 

Ermeni Okulu 1851’de kurulmuş ve günümüze kadar varlığını sürdürmüştür 

(Ambartsumyan, 1974: 3: 3-482 ve Atikyan, 1985:41’den Akt. Azazyan, 1993: 156). 

İlk dernek 1851’de kurulmuştur. Uluslararası faaliyet gösteren ve Ermeni hayır 

derneklerinin en büyüğü sayılan “Ermeni Genel Hayır Derneği” 1906’da Kahire’de 

kurulmuştur. Ayrıca uluslararası faaliyet gösteren “Hamazkayin Kültür Derneği” de 

1928’de Kahire’de kurulmuştur. İlk Ermeni matbaası 1865’te Kahire’de kurulmuş ve 

15 günlük ilk Ermeni süreli yayınını “Armafini” adıyla yayınlamıştır (el-Mevsûʿatu’s-

Sûfyetiyyetu’l-Ermeniyyetu, 1977, 3: 483’ten Akt. Azazyan, 1993: 157). 

Genelde Arap ülkelerindeki, özelde Mısır’daki Ermeniler; Ermeni varlığını, tarihini, 

dilini ve kültürünü vatandaşlığına kattığı bir zenginliğe dönüştürmeyi başarmış ve 

ikisini olumlu bir şekilde birleştirerek Mısır dokusunun ayrılmaz bir parçası haline 



 

223 

getirmiştir. Tüccarlar ve sarraflar, Mısırlılarla köy ve şehirlerde, özellikle günlük ticari 

işlemler yoluyla iletişim kurarak bunun sağlanmasında büyük rol oynamışlardır. 

Mısır’daki Ermeni Kilisesi, Mısır’daki Ermeniler ile ana vatanları arasındaki sosyal 

bağların pekiştirilmesinde, atalarının mirasının korunmasında (Süryani Manastır 

Belgeleri, 1806: 2138) ve Mısır’daki Ermenilere sosyal hizmetlerin sağlanmasında 

büyük bir role sahip olmuştur (Meḥâfiẓu el-Ebḥâs̱, 1841: 52’den Akt. İsrail, 2017: 47). 

Ermeni tüccar ve sarraflar Kahire şehir merkezinde bir grup oda içeren ve her odanın 

kendi servisi olan kendilerine ait bir sosyal kulüp kurmuşlardır. Bir oda, bir miktar 

para karşılığında üye kaydetmek ve kredi vermek içindir. Diğer bir oda, nadir bulunan 

kitaplardan oluşan bir kütüphanedir ve üyenin aylık sembolik bir ücret karşılığında 

bunları görmesine veya kitabı ödünç almasına izin verilir. Üçüncü oda ise kulüp 

yönetim kuruluna, üyelerin sorunlarını tartışmak ve çözmek için çalışmak üzere 

ayrılmıştır (Meclis el-Aḥkâm, 1864: 17’den Akt. İsrail, 2017: 46-47). 

El-Vatan gazetesine açıklamalarda bulunan Ermeni Matbaacı Jassia, Türklerin 

kendilerine karşı gerçekleştirdiği katliamlardan kaçarak Mısır topraklarına göç eden 

Ermeniler arasında matbaanın yaygınlaştığını, Mısır’da Ermenilerin kurduğu matbaa 

sayısının 55 adede ulaştığını belirtmektedir. Jassia, büyükbabasının katliamlardan 

kaçarak Kayseri’den geldiğini ve ofset baskıyı Mısır’a ilk getirenlerin Ermeniler 

olduğunu, Ermeni alfabesinde matbaa olmamasından dolayı matbaaya çok önem 

verdiklerini ifade etmiştir. Damanhour Üniversitesi’nde tarih profesörü olan Dr. 

Mehmet Rıfat El-İmam ise Mısır’daki Ermenilerin, Kahire’de 28, İskenderiye’de 13 

matbaa kurduklarını ve matbaacılıktaki öncü olduklarını söylemektedir (Mehmet el-

Lisî, 2015:1). Bu matbaaların en ünlüsü ve en eskisinin Ermeni kurucu “Derbinyan”a 

ait olan “Ararat” olduğunu “Beyne’s-Surayn” bölgesinde bulunduğunu, 

İskenderiye’de ise Ermeni “Nazarityan”a ait “Zinkugraf Nazarityan” matbaasının en 

eski matbaa olduğunu kaydetmiştir. El-İmam bu matbaaların çoğunun ömrünün uzun 

sürmediğini, on veya yirmi yıl sürdüğünü, devam eden matbaaların parmakla sayılacak 

kadar az olduğunu ifade etmiştir. El-İmam Ermenilerin bu alandaki faaliyetlerinin iki 

ana kola ayrıldığına dikkat çekmiştir. Bu tür matbaaların doğum ve ölümleri Kahire’de 

“Paros ve Arşalois”, İskenderiye’de “Arakis ve Hayley” gibi gazetelerin başlangıç ve 

bitişiyle bağlantılıdır. İkinci tür matbaalar ise, Ermenice, Fransızca, İngilizce, 

İtalyanca, Yunanca ve Arapça kitap, broşür, zarf, mektup, ticari belge ve davetiye dâhil 

tüm yayınları basan matbaalardır (Muhammed el-Lisî, 2015:1). 



 

224 

En gözde edebiyatçı ve tarihçiler; 11. yüzyılda Butrus es-Sedmenti, 12. yüzyılda Ebu 

Salih veya Ebu’s-Sulh el-Ermeni’dir. Ebu Salih için “Ebu’s-Salih es-Şeyh” 

denmektedir. 12. yüzyılda Paris Kütüphanesinde “Ermeni Ebu’s-Sulh Tarihi” adıyla 

tanınan tarih kitabı bulunmaktaydı. Bu eserinde kendi zamanındaki Mısır 

Hristiyanlarının manastırları ve ticaretleri gibi faydalı bilgileri ele almaktadır. Kitap, 

1895’te Oxford’da İngilizce çevirisiyle basılmıştır (Şeyho, 1924: 24’ten Akt. Azazyan, 

1993: 157). 

10. yüzyıldan itibaren Ermenilerin Mısır’da büyük mimari eserleri vardır. 11. yüzyılda 

Ermeni Vezir Bedru’d-Dîn el-Cemâlî tarafından gerçekleştirilen imar çalışmalarında 

Ermeni tarzının açıkça görüldüğü belirtilmektedir. Philip Fatımi döneminde kerpicin 

yerini taşın aldığını ve 1125’te inşa edilen “el-Cami’ el-Akmar”ın yüzeyinde bunun 

açıkça görüldüğünü belirtmektedir. İlaveten de şunu söylemektedir: “Belki de bu 

yüzeyin tasarımı Ermeni bir mimarı göstermektedir.” (Hitti, 1943: 630 / Şehriyyetu 

“Ermînyâ es-Sufyetiyye”, 1959, Sayı 11: 38-40’tan Akt. Azazyan, 1993: 157-158).  

Mehmet Ali Paşa döneminden itibaren parlayan mimarlar şunlardır: Kiyork 

Refâîliyyan, Zeynub Miramatciyan, Hırant Mardiniyyan, Sipo Bey, Kara Bet 

Tarabyan, Karo Balyan, Husip Aznafuryan ve mihendis Nuryan vb. Hırant 

Mardiniyyan 1923’ten itibaren Kral Sarayının mühendisi oldu. El-Münteze’deki Yeni 

Saray, Krallık Ofisi, Re’su’t-Teyme Sarayı’nın bazı bölümleri, Abidin Sarayı 

Tiyatrosu ve karşılama odaları, Kubbe Sarayı’nın girişleri ve yüzeyleri onun harika 

eserlerindendir (Atikyan, 1985: 42’den Akt. Azazyan, 1993: 158). 

Ermeniler sanat alanında da harika eserler vermişlerdir. Mısır’ın en eski Ressamı 

“Beyaz Manastır”da eser bırakan Siyotoros Kisoni’dir. 18. yüzyılda Ressam 

Hofhannis el-Ermeni el-Kutsi ön plana çıkmaktadır. Resimleri hâlâ Kahire’nin en eski 

kilisesi olan meşhur Muallaka Kilisesi’nin duvarlarını süslemektedir (el-Boyacıyan, 

1960: 210’dan Akt. Azazyan, 1993: 158). 

Mısır’daki Mehmet Ali Paşa Sarayı, Türk sanatlarına meyyaldi. İstanbul’dan Mısır’a 

birçok Ermeni müzik adamı geldi. Aleksander Tamoryan ve Nizan Zeynup 

onlardandır. Mısır’daki en büyük müzik aleti dükkânları 1895 yılında John Papazyan 

tarafından kurulmuştur (el-Boyacıyan, 1960: 214’ten Akt. Azazyan, 1993: 158). 

19. yüzyılın seksenli yıllarında kurulan tiyatro hayatı günümüzde hâlâ devam 



 

225 

etmektedir. Umulur ki bu asil halkın Ermeni Edebiyatından nasibi bol olur. 1915’teki 

büyük katliamdan sonra şair Vahan Tikiyan, ressam karikatürist Aleksander Saruhan, 

ressam Aşut Zoryan, müzisyen Yetvart Hakopyan, düşünür Vahan Nafasartyan, 

Korkin Mehitaryan ve Karkin Lazyan vb. gibi birçok Ermeni sanatçı, edebiyatçı ve 

düşünce adamı Mısır’da toplandı. (Azazyan, 1993: 158-159). 

Şüphesiz Mısır’daki Ermeniler nitelik ve nicelik olarak eskiden olduğu kadar ön 

planda gözükmemektedirler. Ancak hâlâ Ermeni diasporaları arasındaki Ermenilerin 

en önemlilerinden birisidir. (Azazyan, 1993: 159). 

5.7. Mısır Ermeni Kilisesi 

Ermeni Kilisesi; kökenleri, ayinleri ve teolojisi açısından en eski Doğu kiliseleri 

arasında sayıldığı için Mısır’da uzun bir geçmişe sahiptir. Tarih boyunca çeşitli 

nedenlerle Ermenilere kapılarını açan dünyanın en önemli ülkelerinden biri olan 

Mısır’a göç eden Ermenilerin çoğunluğu belki de Kıptiler gibi, Çocuk İsa’nın hepsini 

kutsadığı inançlarının doğası gereği Kahire’ye yerleşmiştir (Otto, 1986: 34’ten Akt. 

İsrail, 2017: 57). Mısır’a gelen çok sayıda Ermeni, diasporadaki tebaasına manevi 

yaşam sağlamak, iletişimlerini, karşılıklı bağlılıklarını, dillerini, inançlarını ve Ermeni 

geleneklerini korumak için Ermenistan’daki ana kilisenin pastoral faaliyetlerinde bir 

artışa yol açmıştır (Piskopos Aziz Tyros, 2011’den Akt. İsrail, 2017: 58). Karabağ 

piskoposlarından birinin “Hristiyan olmayan bir Ermeni Ermeni sayılmaz ...” sözü, 

Ermeniler ve kiliseleri arasındaki güçlü birlik, dayanışma ve bağı teyit etmektedir. 

Dolayısıyla Ermeni müminler, nerede olurlarsa olsunlar, mezhepsel veya siyasi 

farklılıklarına rağmen, kendilerini millî medeniyet, ortak tarih ve Hristiyan inancı 

bakımından birleştiren güçlü bir birlik hissetmektedirler (Salezyan, 2014’ten Akt. 

İsrail, 2017: 58). Bu nedenle Ermeni Kilisesi, Mısır’daki cemaati için öncelikle Ermeni 

Kilisesi ile aynı inancı paylaşan Kıpti Kilisesi’nin yardımına müracaat etmiş ve 

böylece belki de zengin Ermeniler tarafından yenilenip dekore edilecek olan Kıpti 

Kiliseleri kapılarını Ermenilerin ibadetine açmıştır. İkinci bir adım olarak Kıpti 

Kilisesi, Kıpti halkının rızasıyla bazı kilise ve manastırları Ermeni Kilisesi’ne 

devretmiştir (Piskopos Aziz Tyros, 2011’den Akt. İsrail, 2017: 58). Papa II. Kyrollos 

döneminde (1078-1092), Osmanlı Dönemi’nde özellikle de Papa 6. Markos 

döneminde (1646-1656) Ermenilere kendi dinî ayinlerini yapma fırsatı vermek için 

Kıptiler kiliselerini Ermenilere vermeye devam etmişlerdir (Afîfî 1992: 286’dan Akt. 



 

226 

İsrail, 2017: 59). Ayrıca Papa 6. Markos döneminde (1646-1656) Yuhanna el-

Ma’medân Kilisesi, Ermenilere verilmiştir (Naḫle, 2001: 109’dan Akt. İsrail, 2017: 

59). Ermeni Kilisesi, İktidar makamından yeni Ermeni kiliseleri kurmak veya Kıpti 

Patriği’ni seçkin bir konuma sahip bazı kilise ve manastırlardan vazgeçmeye zorlamak 

için kararlar alırken Mısır’da egemen konumlarda bulunan bazı mensuplarını 

suiistimal etmiştir (İsrail, 2017: 59). 

Mâcid İsrail, (2017: 62-63) Ermeni göçleri ve buna göre tesis edilen kiliselerle ilgili 

şunları aktarmıştır: “Dinî hoşgörü ile karakterize edilen Mehmet Ali Paşa’nın (1805-

1848) politikası ve vatandaşlık fikrinin ortaya çıkması Ermeni göç oranlarının 

artmasında etkili olmuş (Abdulhamîd, el-Cerîde, 1910 / el-Mecelletu et-Târîḫiyyetu 

el-Mıṣriyyetu, 1981: 255), aynı yüzyılın ortalarında sayıları yaklaşık 12854 kişiye 

ulaşmıştır. 1905’te, taifeleri Mısır hükümetinden resmî olarak tanınarak hayalleri 

gerçek olmuş, Ermeni katliamlarının başlamasıyla birlikte sayıları artarak 1927’de 

(17.188) (Cerîdetu Vaṭaniy, 15 Nisan 2015), 23 Temmuz 1952 devrimi 

gerçekleştiğinde bu sayı ikiye katlanarak 40.000 dolaylarına ulaşmıştır. Buna rağmen 

bu dönemde Ermeni kiliselerinin oranlarında Cemal ailesinin dönemine göre bir artış 

görülmemiştir. Ortodoks Ermeniler için iki kilise inşa edilmiştir (Abdulhamîd, 2014, 

Cerîdetu el-İhrâm, Sayı: 46575). İlki 1885’te İskenderiye Leban bölgesindeki Ebu 

Derda Caddesi’nde, 1840’ta, Bogos Bey Yusufyan’ın halkına bağışladığı alan 

üzerinde inşa edilen, bünyesinde bir okul ve mezarlıklarla 1965 yılında açılışı yapılan 

Ermeni katliam şehitleri için bir anıt bulunan Yusufyan Bedros Kilisesidir (Surûr, 

2015, Cerîdetu’l-Mısriyyi’l-Yevm). 1937’de İskenderiye’deki Ermenilerin sayısı 

yaklaşık 6867 kişiye ulaşmıştır. Onlara bahsi geçen kilise ve diğeri Katolik Kilisesi 

olmak üzere iki kilise hizmet vermektedir. İkinci kilise Kahire Ramses Caddesi’ndeki 

Ermeni Ortodoks Patrikhanesi’dir. Kahire’nin Zeytun bölgesinde Kıpti Kilisesi’ne 

hediye edilen ve Ermeni Ortodoks Kilisesi’nin işleri tevdi edilen başka bir kilise daha 

vardır (Abdulhamîd, 2014, Cerîdetu el-İhrâm, Sayı: 46575). Ermeni cemaati, 

Patrikhaneyi, kiliseleri, mezarlıkları, vakıfları, okulları ve diğer bazı hizmet kurumları 

dâhil olmak üzere mülklerini yönetmek için sekiz yılda bir, yedisi yönetim olmak 

üzere cemaat meclisinin 24 üyesini seçmekteydi.” (Cerîdetu Vaṭaniy, 15 Nisan 2015). 

 

 



 

227 

Tablo 8: Mısır’daki Ortodoks Ermeni Kiliseleri 

No Kilise ya da Sunak İsmi Yeri Açıklamalar 

1 El-Fahadin Kiliselerinin 

birinde Sunak 

Zahir-Kahire Papa III. Mark’ın 

hükümdarlığı sırasında, Patrik 

No.(73) (1166-1189) 

2 Meryem Ana Kilisesi Hüseyniye-Kahire  

3 Şehit Aziz Circîs 

Kilisesi 

Kahire El-Hâkim Biemrillah 

döneminde camiye çevrilmiş 

ve Nil’in selinde yıkılmıştır. 

4 Ermeni Deir el-Hendek 

Asker Kilisesi 

Abbasiye-Kahire Sarkis tarafından kurulmuş ve 

Zafiri Halifeliği döneminde 

bölgelerin koruyucusu 

olmuştur. 

5 Aziz Makaryos Kilisesi Kahire’nin Merkezi Patrik No. (67) Papa II. 

Kyrollos, Bedr el-Cemali’nin 

talebi üzerine ondan vazgeçti. 

6 Meryem Ana Sunağı Kuveysna-Menufiye  

7 Aziz Sarkis Kilisesi Ermeni Mahallesi - 

Kahire’nin Merkezi 

20. yüzyılın ellili yıllarında 

yıkıldı. 

8 Aziz Circîs ve Tanah 

Kilisesi 

Mansure’nin 

Merkezi - Dekahliye 

Vezir Tacu’d-Devle 

Behram’ın önem verdiği iki 

kilise 

9 Damoh- Sebaḫ Kilisesi  Dekernes’in 

Merkezi- Dekahliye 

 

10 Minye Şeha Kilisesi Dekahliye  

11 Baramon Kilisesi Mansure’nin 

Merkezi - Dekahliye 

 

12 Aziz Circîs Kilisesi Ölü Hristiyanlar 

Dikernes-Dekahliye 

 

13 Baho Ferik Kilisesi Eca’nın Merkezi- 

Dekahliye 

 

14 Şerenkaş Kilisesi Dekahliye  



 

228 

15 Disat Kilisesi Batı Talkha Merkezi Köydeki kiliselerin sayısı üçe 

ulaştı. 

16 Fişe Kilisesi Menuf’un Merkezi-

Menufiye 

 

17 Aziz Circîs Kilisesi Atfih’in Merkezi-

Cize 

 

18 Kalusna Kilisesi Semalut’un Merkezi-

Minya 

 

19 Şenra Köyü Kiliseleri Feşan’ın Merkezi-

Beni Süveyf 

Merkezdeki kiliselerin sayısı 

yediye ulaştı. 

20 Aziz Circîs Sunağı Meydum- Beni 

Süveyf’in Merkezi 

 

21 Aziz Minas Kilisesi Kumu’l-Ermen 

Mah.-Kahire 

 

 

Ermeni Katolik Kilisesine gelince Mısır, 5. yüzyıldan önce var olmayan Katolikliği 

tanımaya başlamıştır. Miladi 1. yüzyıldan 451 yılındaki Kalkadon dördüncü Ekümenik 

Konsey’e kadar mezhep ayrımı yokken bu tarihten itibaren hizipleşmeler başlamıştır 

(Ḥabîb ve Afîfî, 1994: 80’den Akt. İsrail, 2017: 63). Ortodoks’un Katolik inancına 

geçmesi çok zor olmasına rağmen 17. yüzyıldan itibaren Katolik doktrini Mısır’da 

yayılmaya başlamıştır (Tevfîk, 1989: 167’den Akt. İsrail, 2017: 63). Mısır’a ilk 

Katolik misyonları 18. yüzyılın başlarında gerçekleşmiştir. Misyonerler, herhangi bir 

Kıpti’yi Ortodoks doktrinine bağlı kalmaktan vazgeçiremediği için, buna aldırış 

edilmemiştir. Ancak Mısır’da ikamet eden birçok Ermeni, Süryani ve Rum’u Katolik 

inancında bir araya getirmeyi başarmışlardır (Mahmud, 2005: 217’den Akt. İsrail, 

2017: 64-66). 1731 yılında Said, Asyut, Ebu Teyc, Akhmim, Gerga ve el-Aksar’da 

birkaç merkez kurdular. Papa II. Keliman’in talimatıyla çocuklarını grup grup 

Roma’ya göndermeye başladılar. Cizvitler Kral 14. Louis’e doğuda Fransa’nın 

nüfuzunu yaymak üzere çocuklara Yunanca, Ermenice ve Süryanice öğretmek için 

Marsilya’daki Beyra Okuluna benzer bir okul kurma talebinde bulunmuşlardır. Bunun 

üzerine XIV. Louis Hristiyan misyonerlerinin çekirdeğini oluşturmak ve doğu 

limanlarında konsolos ve tüccarlara hizmet etmek üzere Ermeni, Rum ve Kıptilerden 



 

229 

12 çocuğu Les Grands Koleji’nde okutmaya karar verdi. Kısa süren Fransız İhtilali 

döneminde Katolik misyonerliği sürdürülmüş ve Katoliklerin sayısında artış 

görülmüştür. 19. yüzyılda Katoliklik yayılmaya devam etmiş, Mehmet Ali Paşa da 

projelerini gelen yabancılarla gerçekleştirdiği için Katolikliği teşvik etmiştir 

(Meḥâfiẓu ez-Ẕevât, 1809: 132/129’dan Akt. İsrail, 2017: 64).  

Mısır’daki Ermeni Katoliklerin tarihi 18. yüzyıla, özellikle yaklaşık 40 Ermeni ailenin 

Kahire’ye göç ettiği 1734 yılına kadar uzanır. Bu Ermeni aileler 1737’de küçük bir 

kilise kurmuşlardır. 1753’ten itibaren Lübnan Katolik Ermeni Patrikliği Mısır’daki 

Ermenilere manevi öncülük etmiş ve 1820’de ilk Patrik vekilini tayin etmiştir. 1926’da 

Kahire’de Ermeni Katolik Katedrali açılmıştır (Mulhik Aztâk el-’Arabiy Li eş-Şuûn 

el-Ermeniyye, 2013’ten Akt. İsrail, 2017: 64).  

İskenderiye’deki Katolik Ermeniler önce ibadetlerini Latin Kilisesi’nde ifa etmiş ve 

cenazelerini Latin Mezarlığına defnetmişlerdir. Bu, Piskopos Akşehirliyan’ın içine 

küçük bir sunak ve rahibin yatacağı bir yer yaptığı bir ev kiralayıncaya kadar devam 

etti. Burası İskenderiye’de kutsanan ilk resmî sunak olmuştur (İsrail, 2017: 65). 1899 

yılında Ermenilerin kendilerine ait bir mezarlıkları olmuştur. Ermeni Katolik 

Patrikhanesi Kahire’nin merkezindeki Sabri Ebu İlim Caddesi üzerinde yer 

almaktadır. Ayrıca İskenderiye’deki Ermeni Katolik Patrikhanesine ilaveten 

Kahire’de Münevver Aziz Gregory Apostolik Kilisesi, Aziz Gregory Lusaviriç 

Apostolik Kilisesi ve Aziz Teresa Katolik Kilisesi olmak üzere 3 kilise daha 

bulunmaktadır. Ermeni Katoliklerin sayısı yaklaşık 1600 kişidir ve 2017’de Mısır’daki 

piskopos Krikor Agustonyus’tur. İkametgâhları İskenderiye’deki Ermeni Katolik 

Kilisesi’dir (Mulhik Aztâk el-’Arabiy Li eş-Şuûn el-Ermeniyye, 2013’ten Akt. İsrail, 

2017: 64-65). 

Özellikle 18. yüzyılın başlarından itibaren artan bir özenle kiliseler çeşitli resim ve 

sembollerle süslenmiştir. Mâcid İsrail, bu sembollerle ilgili şunları aktarmaktadır 

(2017: 65-69): “Mısır’daki Ermeni Kilisesi, Mısır Kıptilerinin terk ettiği, içlerinde 

sunak bulunan kilise ve manastırları, restore edilmeleri ve sembollerle süslenmeleri 

şartıyla sahiplenmişlerdir. Sembol (ikon), kutsal bir kişinin ruhunun ortaya çıktığı 

resimdir. Sanatçının kişisel hislerine değil, Kilise’nin onayladığı kalıplara dayanır. 

Ahşap üzerine çizilmedikçe bir resim bir sembol (ikon) olarak kabul edilmez. Amacı, 

Aziz Basil’in dediği gibi “dikkat çekmek ve temsil ettiği gerçeği zihnimizde daha 



 

230 

sevimli, daha derin, daha hızlı ve ruhlarımızda daha etkili kılmaktır.” Diğer amaç ise, 

bize bazı tarihî ve teolojik gerçekleri öğretmektir (es-Suryânî, 1990: 56-77). Sanatçı 

azizlerin ve şehitlerin resimlerini yaparken, müminleri onları takip etmeye teşvik eden 

gerçekçi bir şekilde erdemlerini vurgulamaya çalışır. Semboller (ikonlar), müminin 

gökyüzünün nurunu gördüğü pencerelerdir. Semboller (ikonlar), Ortodoks inancıyla 

yakından bağlantılıdır. Çünkü bu, Ortodoks Kilisesi’nin temel doktrinidir. Semboller 

(ikonlar), ibadetin ana unsurlarından biridir. Çünkü o “renkli İncil” ve “sonsuza açılan 

bir pencere” olduğu için Allah’ın bize yardım ettiğini müjdelemektedir. Bu, bizi tasvir 

edilen kişinin önüne koyduğu ve onunla diyaloğa soktuğu anlamına gelir. Ayrıca 

kiliselerde okuma yazma bilmeyenlerin okuyamadıkları kitaplardaki sembollere 

bakarak şarkı söylemelerine vesile olmuştur (Tyros, 2016: 132). Bu alanda, Yuhanna 

el-Ermeni, George el-Ermeni ve Kıpti İbrahim en-Nasik (Sem’an) gibi isimler ön plana 

çıkmaktadır. Bu sanatçılar Muallaka Kilisesi, Hz. Meryem “Reyhan Kasrı” Kilisesi, 

eski Mısır’daki Ebu Sifin, Zuveyla Mahallesi’ndeki St. George Manastırı, Kahire’deki 

Kıpti Müzesi ve ayrıca Natrun Vadisi’ndeki Suryan Manastırı dâhil Kıpti 

manastırlarında yer alan yaklaşık 158 sembolü çizip boyamışlardır. 1760’ta 

resmedilen Muallaka Kilisesi’ndeki 10 sembol Hz. Meryem ve Çocuk İsa’nın 

hikâyesini anlatmaktadır. Araştırmacı Marilyn Michel, Ermenice yazmaların içindeki 

resim ve çizimlerin yazılı gerçekleri tıpkı yazarın sözlerle ifade ettiği gibi sanatçının 

resimlerle ifade ettiğini ve resimlerin algıya daha yakın olduğunu belirtmektedir 

(Tyros, 2016: 132). Ayrıca Marilyn Michel bu yöntemin Roma okullarında da 

istendiğini ve ilk kez 2007’te başkent Cenevre yakınlarındaki Martan Bodmer 

Vakfı’nda gösterilen birçok Ermenice elyazmasında da aynı durumun mevcut 

olduğunu vurgulamıştır. Ayrıca Ermenistan’ın Başkenti Erivan’da meşhur 

Matandaran Kütüphanesi’nde 40 elyazması bulunmaktadır. Bu elyazmalarda 1319 

yılına ait İsa’nın doğumunu temsil eden bir resim, tarihi 13. yüzyıla kadar uzanan 

elyazma İncil’de Hamsin Yortusu (Pentekost), 14. yüzyıla tarihlenen Kırım 

İncil’inden Mesih’in tapınakta sunumunu simgeleyen bir resim, 1606’ya kadar uzanan 

Konstantinopolis’ten bir İncil resmi bulunmaktadır (ed-Delîl es-Sevîsriy, 2009). 

Mısır’daki manastırların tarihi, Hristiyanlığın ülke geneline yayıldığı ve ilk başta 

kiliseden bağımsız bir dinî hareket olarak başladığı 4. yüzyılın başlarına kadar 

uzanmaktadır. Ancak kısa sürede kilise sisteminin önemli bir parçası haline gelmiş 

(‘Aşûr, 1972, 1: 172), hatta Hristiyan âleminin her yerine yayılmıştır (Ḥabîb, 1999: 



 

231 

35). Mısır manastırları, dünyanın her yerinden manastır hayatı isteyenlerin birçoğunu 

cezbetmiş, böylece Süryaniler, Habeşliler, Filistinliler, Yunanlılar, Ermeniler, Latinler 

ve kuzeybatı Afrika sakinleri Mısır’a gelmiştir. Bu gelen grupların her birinin kendi 

milliyetinden bir öğretmeni onlara sadece Mısır’da değil, tüm dünyadaki keşişlerin 

babası olan Anba Antonyus olmuştur (es-Seneksar el-Kıptiy, 1988, 1: 302). Böylece, 

Mısır manastırları Büyük Aziz Makaryos’un el yazmasında bahsettiği gibi tüm 

dünyadaki manastırların annesi olmuştur (Tyros, 2003). Birçok Ermeni keşiş, 

dördüncü ve beşinci yüzyıllarda, Ermenistan ve Kudüs’ten inerek Mısır’a, ünlü 

manastır yeri Nitriya’ya izole çöl yaşamlarında Kıpti münzevi babalarına katılmak için 

gelmişlerdir (Hevayt, 1997, 3: 56). Ermenistan’ın coğrafi yapısı ve Mısır’da manastır 

hayatını sürdürme özleminin yanı sıra, başka bir sebep daha vardır ki o da tek karakter 

inancına sahip Ermenilerin, iki karakter inancına sahip yaygın Bizans akımından 

kaçmalarıdır (Tyros, Erîk, 2011).”. 

Mâcid İsrail’e göre (2017: 70) Ermeni keşişler 4. yüzyılda Mısır’a gelmeye 

başladıklarında, kendilerine ait bir manastır veya rahip evleri yoktu (Mataus, 2000: 

341). Manastır ilkelerini, sistemlerini, yasalarını ve felsefesini öğretmek üzere Nitria, 

Celli veya Scetis’te bulunan manastır topluluklarına katıldılar. Mısır dışından gelenler 

sadece Ermeniler değildi, Süryaniler, Habeşliler, Nubyalılar, Latinler ve Yunanlılar da 

vardı. Ermeni keşişlerin Aziz Ebu Makar manastırında yaşadıkları, manastırda 

bulunan Ermenice yazılmış üç grafitiden anlaşılmaktadır (Tyros, 2016: 101). Ayrıca 

Tibe Çölündeki Beyaz Manastır’da da yaşadıkları anlaşılmaktadır. Kıpti Kilisesi ile 

Ermeni Kilisesi arasında yakın iş birliği kurulmuştur. Bedr el-Cemali’nin siyasi 

baskısıyla ve Kıptilerin arzusu olmadan Kıpti Kilisesi, birçok manastırı Ermeni 

Kilisesi’ne devretmiştir (Tyros, Erîk, 2011). 

Tablo 9: Mısır’daki Ermeni Manastırları 

 Manastırın 

Adı 

Yeri Açıklamalar 

1. Besatin Kahire’nin güneyi Ermeni Patriği ve rahiplerinin ikametgâhı ve 

Aziz Yakup’un adını taşıyan bir kilise var. 

2. Zehri Kahire 1176’da Besatin Manastırı ile birlikte 

Kıptilere iade edildi. 

3. Mar Circîs Tarra-Kutsika-Kahire  



 

232 

4. Khusus Hammam-Ebnub-Esyut  

5. Vadi Natrun Vadi Natrun-Buhayra Ermeniler tarafından inşa edilen tek 

manastır-13. yüzyılın sonunda yıkıldı. 

 

Tablo 10: Natrun Vadisi’ndeki Ermeni Manastırları 

 Manastırın Adı Alan (Dönüm Olarak) Alan Açıklamalar 

  Sehm Kırat Feddan M2  

1 Enba Yuhannes el-

Kasir Manastırı 

16 19 3 16000 İster mamur, ister tahrip 

edilmiş, isterse yok olmuş 

olsun en büyük manastırıdır. 

2 Enba Yuhannes 

Kama Manastırı  

- 16 3 15400 Yıkık 

3 Enba Bişva 

Manastırı 

14 16 3 11300 Mamur 

4 Baramus Hanım 

Manastırı 

- 13 2 10700 Mamur 

5 Enba Makar 

Manastırı 

18 21 1 8000 Mamur 

6 Suryan Hanım 

Manastırı 

- 16 1 7000 Mamur 

7 Ermeni Manastırı 

(Yapım 1088) 

14 18  3250 Yok olmuş, yeniden 

keşfedildi. 

8 Habeşli İlyas 

Manastırı 

21 18  3300 Yıkık, Büyük Rahip Evi 

9 Enba Zekeriyya 14 4  5000 Yıkık, Büyük Rahip Evi 

 

1168 yılında Selahaddin Eyyubi Dönemi’nde Kürt Memlûkler Mısır’da iktidarı ele 

geçirince Kürtler ve Ermeniler arasındaki geleneksel husumet nedeniyle Besatin 

Manastırındaki Patrik ve rahipleri kovmuşlar ve Kudüs’e tehcir edilmişlerdir. Bu 

durumdan Şihit Çölündeki Ermeni Manastırı da etkilenmiş hatta Kürtler onu 12. 

yüzyılın sonunda yok etmiş ve harabe bir vaziyette 14. yüzyılın sonuna kadar 

kalabilmiştir (Mahrûs, 2005: 145’ten Akt. İsrail, 2017: 84). Manastırların harap 

olmasında 1373 yılında yaşanan veba ve kıtlık da etkili olmuştur. Bu kıtlık ve veba 

nedeniyle manastırlara söz verilen bağışlar da aksamıştır. Yirminci yüzyılın başında 

Prens Ömer Tosun, bildiğimiz kadarıyla kuma gömülmüş dört metre yüksekliğindeki 

duvarlarından başka bir şey kalmayan Ermeni Manastırı’nın özelliklerini keşfeden ve 



 

233 

tanımlayan kişi olmuştur (Tosun, 1996: 169’dan Akt. İsrail, 2017: 85). 1991 yılında 

Kıpti Sanatının Korunması için Hollanda-Mısır İş Birliği Projesi çerçevesinde 

Hollanda Leiden Üniversitesi tarafından yürütülen ve Piskopos Samuel’in 

gözetiminde restorasyon faaliyeti başlamıştır (Samuel, 13 ve es-Suryânî, 1992: 8’den 

Akt. İsrail, 2017: 85). 

5.8. Mısır Tarihine Damga Vurmuş Ermeniler 

5.8.1. Bedru’d-din el-Cemali: 

Fatımilerin en gözde vezirlerindendir. Şam Valisi Cemalu’d-devleti b. Ammar’ın 

kölesiydi. Fatımi Halifesi el-Mustansır (1036-1094) onu 1067 yılında Şam’a vali 

olarak atadı. Bir müddet sonra istifa etmek zorunda kalmış, valiliği sırasında büyük 

bir gelişme kaydeden Akka şehrine vali olmuştur. (Azazyan, 1993: 134). 

Tarihçiler, Ermeni Bedreddin el-Cemali’nin Şam’ın komutanı olduğunu, ardından 

Akka valiliğine ve Mısır donanmasının başkomutanlığına atandığını ve Halife el-

Mustansir’in (1029-1094), hilafet devletindeki kaos ve kargaşa durumunu sona 

erdirmek için onu Kahire’ye çağırmasının ardından Mısır ülkesinin işlerini 

devraldığında “büyük vezirler” veya “kılıç vezirleri” ve “vekil vezirler” döneminin 

başladığını belirtmişlerdir. Aksiyoner vezirlik başladıktan sonra fiili otorite vezirlerin 

ellerine geçmiş, halifeler gölgede kalmıştır. Fatımi Devleti’nde önemli rol oynayan bu 

vezirlerin çoğu Ermeni’ydi. Öyle ki 11. yüzyılın ikinci yarısı “Ermeni dönemi” olarak 

adlandırmıştır. Oryantalist Filip’in şu görüşünü burada zikretmek yerinde olur: 

“Mısır’daki ilk iki halife ve iki Ermeni vezir Bedru’l-Cemali ve oğlu el-Efdal 

döneminde ülkenin tanık olduğu refah seviyesi, İskenderiye firavunları döneminde 

ülkede hüküm süren ve sanatın canlanmasına yansıyan refah düzeyine benzemektedir. 

Halife Ḥâfıẓ’ın (1130-1149) sınırsız yetkilere sahip veziri olan ve devletin tacı olarak 

anılan Ermeni prensi Fehram Behlefuni’yi (Ermeni Behram) hatırlamakta da fayda 

bulunmaktadır.” (Hofhannisyan, 2007’den Akt. İsrail, 2017: 28). 

O zamanlarda Mısır’da Türklerin yönettiği bir devrim olmuş, devletin güvenlik ve 

barışını tehdit etmiştir. Halife el-Mustansır 1074 yılında Ermeni Emir Bedru’d-din el-

Cemali’den yardım istemiş, o da kabul ederek ordusuyla Akka’dan Mısır’a gelmiştir. 

Süratle devrimi bastırmış, Mısır’da güvenlik ve barışı sağlamıştır. Onun Mısır’ın 

ilerlemesi ve gelişmesinde büyük payı vardır. Kılıç ve kalem veziri, ordular emiri, 



 

234 

Müslüman hâkimlerin kefili ve Müslümanları savunanların öncüsü gibi lakapları 

bulunmaktadır. 1094 yılında ölmüş, yerine oğlu el-Efdal Şahinşah geçmiştir (el-

Maḳrîzî, 1998, 1: 382). 

İbnu Ḫalkân, ordular emiri hakkında şunları söylemiştir: Bahsi geçen Bedr, 

Ermeni’ydi. Cemalu’d-devleti b. Ammar onu satın aldı, yanında yetiştirdi ve onun 

vesilesiyle ilerledi. Keskin görüş, cesaret ve güçlü azmiyle nadir insanlardandır. 

Mısır’ın Sahibi el-Mustansır onu Sur’a veya Aka’ya Vali yaptı. El-Mustansır zayıf 

düşüp devleti güç kaybedince o tavsiye edildi. O da onu çağırdı (İbnu Ḫalkân, 1: 221-

222’den Akt. Azazyan, 1993: 135). 

El-Maḳrîzî (1998, 1: 381-382) de şunları söylemiştir:  

“Ebu’n-Necm Bedru’l-Cemali Cemalu’d-devleti b. Ammar’ın kölesiydi. O 

yüzden el-Cemali olarak tanındı. Girişken olduğu, kararlılığıyla kendine yer 

edindiği ve hizmetteki aktifliğiyle daha köleliğinde dikkatleri üzerine çekmiş ve 

neticede el-Mustansır tarafından Şam Emirliğine atanmıştır. Mısır’da pahalılık 

fitne arttığında, medeni düzen bozulup işler değiştiğinde, asker isyan ettiğinde, 

kuralları uygulamayan sözde vezirlik oluştuğunda, refahtan ümit kesilip barışın 

sözü bile edilmediğinde, Rif ve Said’i köleler ele geçirdiğinde, kara ve deniz 

yolları güçlülerden başkasına kapatıldığında Akka vekili oldu. Belenkuş 

Hüseyin b. Hamdan’ı öldürünce, el-Mustansır ona mesaj gönderdi, ülkesinde 

düzeni sağlamak için yardım istedi ve istediği askerleri getirmesini kabul etti. 

Ona Ermeni askerlerden bir ordu kurdu ve böylece ordunun çoğunluğu 

Ermenilerden oluştu.” (el-Maḳrîzî, 1324 H., 2: 12 ve el-Munâvî, 1970: 77’den 

Akt. Azazyan, 1993: 135).  

“Hicri 487 (Miladi 1094) Nisan ayında öldü. Mayıs ayında denildi ki: Krallar gibi 

Mısır’ı yönetti ve el-Mustansır’a hiçbir iş bırakmadı. İşleri layıkıyla yürüttü. Heybetli, 

hürmetli ve kötülerin korkusu oldu.” (el-Maḳrîzî, 1998, 1: 382). Şehirleri imar ve ıslah 

etti, yıkıldığında onardı ve halkın fesatçılarını yok etti. Öldüğünde 80 yaşında idi. 

İyilik sahibi idi. Çiftçilere 3 yıllığına ücretsiz toprak verdi ve refahlarını arttırdı. Onun 

zamanında zengin oldular. Adaleti ve cömertliği nedeniyle zor günlerinde Mısır’dan 

uzak duran tüccarlar Mısır’a geldiler. Mısır’da 21 sene hüküm sürdü. Halifelere baskın 

gelen kılıç vezirlerinin ilkidir. Kahire’deki eserleri Bâb-u Zuveyle, Bâbu’l-Futûh ve 

Bâbu’n- Naṣr’dır.” (el-Maḳrîzî, 1998, 1: 382). 

Kahire’de (Fatımiler 973 senesinde kurdu) gerçekleştirdiği imar faaliyetlerinden biri 

de 2. Kahire Sur’udur. “Ordular Komutanı Bedru’l-Cemali onu Hicri 480 (Miladi 

1087) yılında yaptırmıştır. Surları kerpiçten kapıları taştan yaptırdı.” (el-Maḳrîzî, 



 

235 

1998, 1: 379). Bahsedilen üç Kahire kapısı Bâb-u Zuveyle, Bâbu’l-Futûh ve Bâbu’n-

Naṣr’dır. 485 (Miladi 1092) yılında el-Mustansır Billah’ın veziri Ordular Komutanı 

Bedru’l-Cemali, burçlarıyla birlikte günümüze kadar gelen Bab-u Zuveyle’yi yaptırdı. 

“Ülkeleri ve doğu şehirlerini gezenler hiçbir şehirde Bab-u Zuveyle büyüklüğünde bir 

kapı olmadığını söylediler.” (el-Maḳrîzî, 1998, 1: 380-381). Makrizi Bâbu’n-Naṣr 

hakkında şunları söylemiştir: “el-Mustansır zamanında Ordular Komutanı Bedru’l-

Cemâlî, Akka’dan gelip vezir olunca Kahir Sur’unu inşa ettirdi ve Komutan Cevher’in 

Bâbu’n-Naṣr’ı koyduğu yerden şu anki yerine nakletti. Böylece bayram namazgâhına 

yakınlaştı.” (el-Maḳrîzî, 1998, 1: 381 / Lane-Pool, 1968: 117, 152). “Bugün Bâbu’l-

Futuh olarak bilinen bu kapı da Ordular Komutanı’nın eseridir.” (el-Maḳrîzî, 1998, 1: 

381). Bab-u Zuveyle, Bâbu’l-Futuh ve Bâbu’n-Naṣr’ı Urfa’dan gelen üç kardeşin inşa 

ettiği söylenmektedir.” (Hitti, 1943: 630 / Lane-Pool, 1968: 152 / Mısırlıyan, 1947: 32 

/ el-Munâvî, 1970: 128’den Akt. Azazyan, 1993: 136-137). Ayrıca Kahire’nin surlar 

ve kapıları ile Bakradoni Ermeni Krallığı’nın (885-1071) başşehri Ani’nin surları 

arasında benzerlikler olduğu söylenmektedir. (Azazyan, 1993: 137).  

Makrizî’nin (1998, 1: 438) belirttiğine göre “Abdu’z-Zâhir bakanlık binasının Ordular 

Komutanı Bedru’l- Cemâlî tarafından inşa ettirildiğini söylemektedir.” Misafirhane 

hakkında da şöyle söylemektedir: “Mısır’da insanlar için ilk misafirhane yapan Osman 

b. Kays b. el-Âs es-Sühemi’dir. Sonra Ordular Komutanı Bedru’l-Cemâlî geldi, orada 

büyük bir ev yaptı ve orada oturdu.” El-Maḳrîzî (1324 H., 2: 95) Bercuvan Mahalle 

Çarşısı hakkında ise; “Bu çarşı eski bir çarşıdır. Fatımi Halifeleri zamanında Ordular 

Komutanı Çarşısı olarak biliniyordu. Ordular Komutanı Bedru’l-Cemâlî el-Mustansır 

zamanında Mısır’a gelince büyük zorluklar vardı. Muzaffer Bedru’l-Cemâlî’nin evi 

olarak bilinen Bercuvan Mahalle Evini inşa ettirdi. Bu çarşı da Bercuvan 

Mahallesi’nin girişine kuruldu.” Makrîzî (1324 H., 2: 95) Ermeni vezirin vefatı 

hakkında da şunlar söylenmektedir: “Ordular Komutanı Bedru’l-Cemali Hicri 487 

(Miladi 1094) yılında öldü ve Bâbu’n-Naṣr’ın dışında namazgahın bahçesine 

defnedildi. Kabrine günümüze kadar ulaşan görkemli bir türbe yaptırıldı.” Bu bilgiyi 

Azazyan’ın (1993: 137) aktarımında Ebu’l-Fidâ (2: 205) ve (İbnu’l-Verdî) 2:14 de 

teyit etmektedir. 

Azazyan, (1993: 137) el-Mustansır-Katolikos ilişkileri bağlamında şunları ifade 

etmiştir: “1074-1075 yıllarında Katolikos 2. Kirikor Vakayasir (1066-1105) Mısır’ı 



 

236 

ziyaret etti. el-Mustansır onu coşkulu bir törenle karşıladı ve ikramda bulundu 

(Orhayatsi, 1973: 139). Ermeni tarihçi Kirakos Kansaktisi bu Katolikosun ismini 

Mısır’daki kuraklık yıllarından sonra bol yağış mucizesiyle irtibatlandırmaktadır 

Kantsaktisi, 1982: 78-79. Bu sebeple konumu ve azameti yükselmiştir. Katolikos 

Piskopos Kirikor’u (Kirikoris) daha üst bir makam olan Mısır Patrikhanesine 

Başpiskopos olarak atamıştır.” (Alişan, 1873: 502 ve Orhayatsi, 1973: 139). 

5.8.2. Ordular Komutanı Bedru’d-Din el-Cemali’nin oğlu el-Efdal Şahinşah 

El-Maḳrîzî’ye (1324 H., 2: 461) göre iyi bir siyasetçi, cesur bir savaşçı ve adil bir 

yöneticiydi. Mısır’ı tıpkı babası gibi halife el-Mustağli (1094-1102) ve halife el-Âmir 

(1102-1130) dönemlerinde 28 yıl (1094-1121) tam bir otoriteyle yönetti. Gösterişi 

seviyordu ve büyük bir servet sahibi oldu. 1121’de Kahire’de öldürüldü ve babasının 

yanına defnedildi. Ona kardeşi Ordular Komutanı Bedr’in oğlu el Muzaffer Cafer 

yardım ediyordu. İbn Tuveyr dedi ki: “Askalan’dan yabancıların (batılıların) toplantısı 

hakkında yazışma ulaştı. El-Efdal Şahinşah oraya gitmek istedi. Ancak mal, silah, at 

ve adam olarak hiçbir şeyi kalmamıştı. Kardeşi Ordular Komutanı Bedr’in oğlu el-

Muzaffer Ebu Muhammed, Cafer’i halifenin huzurunda yerine vekil olarak atadı.”   

el-Efdal Şahinşah hakkında İbnu Ḫalkân (1: 222) şöyle demektedir: “Hicri 488 (Miladi 

1095) yılında el-Mustensir ölmüştü. el-Efdal Şahinşah el-Mustensir’in oğlu el-

Mustağli Ahmed’i onun yerine atadı ve vezirliğine devam etti. El-Efdal tedbirliydi ve 

öngörüsü güçlüydü. Babasının ölümünden sonra oğlu Âmir b. el-Mustağli’yi onun 

makamına getirdi. Ancak o eğlenceye düşkündü. Devlet işlerini yürüttü, onu hapsetti 

ve onun şehvet suçları işlemesine engel oldu. Bu durum 515 yılı (Miladi 1121) 

Ramazan ayının ilk Pazar akşamında el-Efdal’i öldürmesine yol açtı. El-Efdal ardında 

emsalsiz bir servet bıraktı.” Aynı bilgileri Ebu’l-Fidâ (2: 235 / 3: 5-6) ve İbnu’l-ʿİbrî 

(1958: 197) de teyit etmektedir (Akt. Azazyan, 1993: 138). 

Ayrıca el- Makrîzî (1324 H., 2: 461) onun hakkında uzun uzun konuşmuştur. İmarla 

ilgili “Daru’l- Vizara el-Kübra”, “Daru’z-Zeheb” ve “Daru’l- Melik” gibi eserler 

vermiştir. 

5.8.3. Ordular Komutanı el-Efdal’in Oğlu Ebu Ali Ahmed Kuteyfât 

Ebu Ali Ahmed Kuteyfât’la ilgili de el-Maḳrîzî (1324 H., 2: 17 / 1998, 1: 357) şunları 

aktarmıştır: “Asker devrim yaptı ve Kuteyfat lakaplı Ordular Komutanı el-Efdal’in 



 

237 

Oğlu Ebu Ali Ahmed’i vezir yaptı.” Bu hususu Azazyan’ın (1993: 139) aktarımında 

Ebu’l-Fidâ (3: 5-6) da teyit etmiştir. “Halife el-Ḥâfıẓ döneminde (1130-1149) Mısır’ı 

mutlak bir otorite ile yönetti. 1130’da vezir oldu ve 1132’de öldürüldü.” 

5.8.4. Yânis el-Ermenî 

Emîru’l-Cuyuş Bedru’d-Din el-Cemali’nin vezir olduğu günlerde Mısır’a göç eden 

Ermeni bir aileden gelmektedir. Onu emirler mertebesine yükselten ve 1132’de Halife 

el-Ḥâfıẓ döneminde (1130-1149) vezir yapan Vezir el-Efdal Şahinşah’ın kölesiydi. 

Emîru’l-Cuyuş, Ebu’l-Feth ve Seyfu’l-İslam lakaplarındandır. 1132’de öldürüldü. Bu 

Yânis Vezir Abbas’ın dedesi Bâdîs’in Ermeni bir kölesiydi. Onu Emîru’l-Cuyuş el-

Efdal’e hediye etti. Emirlik seviyesine kadar yükseldi. Sonra emirliğin en büyük 

rütbesi olan veliyyu’l-Bab’a yükseldi. Ebu’l-Feth künyesi ve el-Emîr es-Sa’îd lakabı 

verildi. Vezir olunca da Nâsıru’l-Cuyuş Seyfu’l-İslam ünvanı verildi. Kararlı, ileri 

görüşlü, acımasız ve heybetli idi (el-Maḳrîzî, 1324 H., 2: 17). Ebu Ali’nin hilafette 

öldürüldüğü gün Ebu’l-Feth Yanis el- Ḥâfıẓî görevden alındı. Yânis kısa bir süre daha 

yaşadı ve öldü (Ebu’l-Fidâ, 3: 6’dan Akt. Azazyan, 1993: 139). 

5.8.5. Behram el-Ermenî 

Miladî 12. yüzyılda Mısır’daki Ermeni vezir ve emirler arasında eşsiz bir konuma 

sahiptir. Neredeyse Bedru’d-Dîn el-Cemalî kadar iş yapmıştır. 1135 yılında Halife el-

Ḥâfıẓ döneminde samimiyet ve cesaretle Mısır’a hizmet ettiğinden vezir oldu. Ayrıca 

Halife ona Tacu’d-Devle lakabı bahşetti. 1137’de görevden alındı. (Ebu’l-Fidâ, 3: 

6’dan Akt. Azazyan, 1993: 139). Bu bilgileri el-Maḳrîzî, (1998, 1: 357) teyit etmiştir. 

Hayatının son günlerinde Behram el-Ermenî dünyevi ünvanlardan vazgeçti ve Beyaz 

Manastır’da rahip oldu (Mîkâilyan, 1980: 126, 249’dan Akt. Azazyan, 1993: 139). 

1141’de öldü. 3 gün yas ilan edildi. Cenazesi büyük bir katılımla Handak 

Manastırı’ndan kaldırıldı. Halife el-Ḥâfıẓ’ın bizzat kendisi kabrinin başında yüksek 

bir sesle ağlamıştır (Azazyan, 1993: 140). 

5.8.6. Ṭalaiʿ b. Rizzîk 

Elmînâ şehrinin Ermeni valisidir. 1154 yılında Halife el-Faiz döneminde (1154-1160) 

vezir oldu. 1161 yılına kadar Mısır’ı tam bir otorite ile yönetti. Zeki, cömert ve şair 

idi. Şairleri seviyor ve takdir ediyordu. Salih, Fârisu’l-Muslimîn ve Nasîru’d-Dîn gibi 



 

238 

lakaplar verildi. Fâtimî yapılarının harikalarından sayılan el-Melik es-Salih Camiî’ni 

yapan kişidir. 1161 yılında Halife el-ʿÂdid’in (1160-1171) hazırladığı tuzakla 

öldürüldü (Azazyan, 1993: 140). 

Kardeşi Bedr idi ve Fârisu’l-Muminîn diye lakabı vardı. Kızı Halife el-ʿÂdid’in 

karısıydı. “Salih Kahire’ye girdi ve el-Fâyiz’in döneminde vezir oldu. 549 (1154) 

yılının Rabiulevvel ayının 19’unda işleri ve devlet yönetimini eline aldı. Fazıl, cömert, 

sosyal, fazilet ehlini seven ve şair birisiydi. El-Faiz ölünce yerine el-ʿÂdid geçti. Salih 

vezirliğe devam etti ve saygınlığı arttı. El-ʿÂdid kızıyla evlendi. 606 (1161) senesinin 

Ramazan ayının 19’unda öldü (İbnu Ḫalkân, 1: 238-239’dan Akt. Azazyan, 1993: 

140). Bu husus el-Maḳrîzî’de de (1998, 1: 357-358 ve 1324 H., 2: 293-294) yer 

almaktadır. 

5.8.7. Rizzîk b. Ṭalaiʿ 

Fâtimî Devleti’ndeki Ermeni vezirlerin sonuncusudur. 1161 yılında Halife el-ʿÂdid 

döneminde babasının ardından vezir oldu. Lakabı Âdil idi. 1163 yılında öldürüldü (el-

Maḳrîzî, 1998, 1: 358). 

5.8.8. Lu’lu’ el-Hacib el-Ermeni 

Fâtimî Devletinde önemli makamları işgal eden Ermeniler arasında Lu’lu’ el-Hacib el-

Ermeni de vardır. Ermeni asıllıdır ve Fatimi Halifeleri dönemindeki Mısır 

askerlerindendir. Ermeni asıllı Ebu’l-Farac’ın oğlu el-Emir el-Vezir Emir el-Ustâdâr 

Abdu’r-Razzak’ın oğlu el-Müşir el-Ustâdâr Fahru’d-Din Abdu’l-Gani onlardandır (el-

Maḳrîzî, 1324 H., 2: 64, 85).  

5.8.9. Emir Abdu’l-Mansur Kusta el-Ermeni 

Emir Abdu’l-Mansur Kusta el-Ermeni İskenderiye şehrinin yöneticisidir (Kardaşyan, 

1986, 2: 11’den Akt. Azazyan, 1993: 141). Ayrıca Azazyan aynı sayfada 22 Kasım 

1952 tarihli el-Ahram gazetesinden Arap yazar Hasen Abdu’l-Vehhab’ın onu beğeni 

ve takdirle zikrettiğini aktarmaktadır. 

5.8.10. Artin Bey Çırakyan (1800-1859) 

Mehmet Ali Paşa (1805-1848), Abbas Paşa (1848-1854) ve Said Paşa (1854-1863) 

dönemlerinde Mısır’a hizmet etmiştir. Paris’te hukuk, ekonomi, siyaset ve uluslararası 

kanun okudu. Türkçe, Ermenice, Fransızca, İngilizce ve İtalyancayı çok iyi biliyordu. 



 

239 

1834’te Mısır’a döndü. Arkadaşları ile birlikte mühendislik enstitüsü ve devlet 

vakıflarında çalışanları hazırlama enstitüsünü kurdu. 1835’te siyaset okuluna ve 

1836’da da mühendislik okuluna müdür olarak tayin edildi. Aynı yıl (1836) sonrasında 

Öğretim Bakanlığı’nın çekirdeği olan Paşa’ya yakın olan danışmanların meclisine 

yardım konseyini oluşturdu. Sonra Yüksek Mir Meclisine üye olarak atandı. 1839 

yılında Mehmet Ali Paşa’nın sekreteri ve baş tercümanı oldu. 1844’te Bogos 

Yusufyan’a Ticaret ve Dışişleri Bakanı olarak halef oldu. Bu bakanlık görevlerinde 

canla başla çalıştı. Mısır ile Bâbı Âlî arasında 1850’de patlak veren anlaşmazlıkları 

sona erdirdi. Aynı yıl görevinden istifa etmek zorunda kaldı. 1854 yılında Said 

Paşa’nın müsteşarı oldu. Bu görev 1857’ye kadar sürdü. 1859’da öldü. Kendisine 

Mısır, Osmanlı, Fransız, Portekiz, Rus ve İran Hükümetleri tarafından yüksek 

madalyalar verilmiştir. Yaptıklarının en önemlisi, ticari imtiyazları kaldırması ve 

Mısır’da tek tip muhasebe sistemi oluşturmasıdır (Azazyan, 1993: 149-150). 

5.8.11. İstafan Demirciyan (1802-1860) 

 Ermeni İstiban Bey ismiyle tanınır. O da eğitimlerini Paris’te yapmak üzere seçilen 

öğrencilerdendir. Uluslararası Ekonomi ve Hukuk alanında ihtisas yapmıştır. 1836’da 

Adalet Bakan Vekili olarak atanmıştır. 1844’te Paris’teki Mısır Fakültesine Müdür 

olmuştur. 1850’de Dışişleri Bakanı olmuş ve 1853’e kadar görevini sürdürmüştür. 

1854’te yeniden Dışişleri Bakanı olmuş ve 1857’ye kadar bu makamda kalmıştır. 

Sonra Yüksek Mir Meclisine üye olarak atandı ve 1860’ta öldü (Azazyan, 1993: 150). 

5.8.12. Yusuf Bey Hekikyan (1807-1875) 

Doğumundan sonra Türkiye’den Mısır’a göç eden köklü bir Ermeni ailesinden 

gelmektedir. Mehmet Ali Paşa’nın Avrupa’ya gönderdiği öğrencilerden birisidir. 

Londra’da inşaat mühendisliği okudu ve 1835’te Kahire’ye döndü. 1836’da Kahire 

Kalesi’nde zanaatkârları hazırlama enstitüsü açtı. 1837’de Zanaat ve Sanat Enstitüsü 

Müdür oldu. Emir İbrahim Paşa’nın yönlendirmeleri ile Savunma ve Harp tesislerinin 

hizmete girmesine önderlik etti. İngilizce birçok araştırması bulunmaktadır (Azazyan, 

1993: 150-151). 

5.8.13. Nubar Paşa Nubaryan (1824-1899) 

Karabağ’dan İzmir’e, oradan da Mısır’a gelen Ermeni bir aileden gelmektedir. 

Yükseköğrenimini Paris’te yaptı. Ermenice, Türkçe, İtalyanca, Yunanca ve İngilizceyi 



 

240 

çok iyi biliyordu. 1843 yılında dayısı Bogos Bey Yusufyan’ın davetiyle Mısır’a geldi. 

1845’ten itibaren Mehmet Ali Paşa (1805-1848), Abbas Paşa (1848-1854) ve Said 

Paşa (1854-1863) dönemlerinde hatta 1865 yılına kadar önemli idari işlerde görev aldı. 

Sonra İskân ve Bayındırlık Bakanı oldu. (Azazyan, 1993: 151). Para babası İsmail 

döneminde siyasi yetenekleri ön plana çıkınca 1866-1888 yıllarında 4 kez Dışişleri 

Bakanı oldu. 1876’da da Ticaret Bakanı oldu. Aynı zamanda 3 kez de Başbakanlık 

makamını şu yıllarda işgal etmiştir: 

28 Ağustos1878-20 Eylül 1879 İsmail Paşa döneminde (1863-1879), 

10 Ocak 1884-8 Kasım 1889 Tevfik Paşa döneminde (1879-1892), 

16 Nisan 1894-12 Kasım 1895 Abbas Hilmi Paşa döneminde (1892-1914) (Azazyan, 

1993: 151-152). 

Gerçek manada Mısır’ı ıslah edenlerden sayılır. 1864-1866 yıllarında Mısır Valisi’ne 

“Hudeyvi” lakabının verilmesini sağlamıştır. 1867 yılında Mısır bağımsızlığını 

kazandı ve kayıtsız şartsız iç düzen ve kanunlarını oluşturdu. 1878’de Adalet bakanı 

olunca Mısır Mahkemelerini ıslah etti ve kadın-erkek karışık yaptı. Mısır 

Mahkemelerindeki karmaşayı azalttı. Tüm yargılama işlerini tek çatıda toplamayı 

kolaylaştırdı (Azazyan, 1993: 152). 

Çiftçilerin de durumunu iyileştirdi. Bu yüzden “Çiftçi Babası” ve “Çiftçi Dostu” gibi 

lakaplar verildi. Arazilerin ıslahı için büyük çaba harcadı ve sulama için büyük planlar 

ortaya koydu (Azazyan, 1993: 152). 

İşlerini takdir etmek için 1886’da Göl Müdürlüğündeki sulama kanalına “Nubar 

Kanalı” ismi verildi. Pamuk Fuarını düşünen ilk kişidir. Pamuk Fuarını tertiplemiş ve 

1895’te bizzat kendisi açmıştır. Yeni Pamuk Müzesini oluşturmuştur. Mısır’da Ziraat 

Bakanlığının ilk kurucularından olduğu söylenebilir. Uluslararası şöhret sahibi bu 

Ermeni için Muhammed Sabri “Mısır için büyük nimet” demiştir (Sabry, 1933: 

237’den Akt. Azazyan, 1993: 152). 

5.8.14. Yakup Artin Paşa (1842-1919) 

Mısır Eski Dışişleri Bakanı Artin Bey Çırakyan’ın oğludur. Kahire’de doğdu ve 

eğitimini Paris, Avusturya, Almanya, Fransa ve İngiltere’de tamamladı. 1873 yılında 

Hudeyvi İsmail’in çocuklarına mürebbi olarak atandı. 1878 yılında Paşa’nın birinci 



 

241 

sekreteri ve Avrupa Basın Müdürü oldu. 1881’de Mısır Üniversite Konseyine üye 

seçildi ve sonra da müdürü oldu. 1884-1906 yılları arasında Eğitim Bakan vekili oldu. 

Yakup Artin Paşa ismi siyasi, ilmî ve edebî “Mısır Enstitüsü”, “Krallık Kitabevi”, 

“Mısır Eserler Evi”, “Arap Sanat Müzesi” ve ismini taşıyan bir oda bulunan “Kıpti 

Müzesi” gibi birçok kuruluşla bağlantılıdır. Yabancı dillerde birçok telif ve araştırması 

bulunmaktadır. Mısır, Fransız, Osmanlı ve Prusya Hükümetleri tarafından üstün 

madalyalar verilmiştir. Mısır Halkı tarafından kendisine “Büyük Üstad” lakabı 

verilmiştir (Azazyan, 1993: 152-153). 

5.8.15. Dikran Paşa Dabro el-Bakradunî (1846-1904): 

İstiban Dabro el-Bakradunî’nin oğludur. 1846’da Kahire’de doğdu. Eğitimini İsviçre, 

Fransa ve İngiltere’de tamamladı. İngilizce, Fransızca, Türkçe ve Yunancayı çok iyi 

biliyordu. Kültürlü, cesur ve girişkendi. 1881 yılında Dışişleri Bakanlığına müdür 

olarak atandı. 1884-1887 yılları arasında Dışişleri Bakan vekili oldu.1891-1894 yılları 

arasında Dışişleri Bakan Makamını üstlendi. Yaptığı en önemli icraatlar Sultan 2. 

Abdülhamid’in yayınladığı, Hudeyvi Abbas Hilmi Paşa’nın yetkilerini sınırlayan 

fermana kararlılıkla karşı çıkması ve Lord Cromer’e Mısır Arap Dışişleri Bakanı 

olduğu, İngiliz Hükümeti’nin maaşlı memuru olmadığı ile ilgili verdiği meşhur 

cevaptır (Azazyan, 1993: 153). 

5.8.16. Ermeni Yusuf Efendi (1803-1849) 

Yükseköğretimini Fransa’da yapan öğrencilerdendir. Orada Ziraat okumuş ve 1834’te 

Mısır’a dönmüştür. Mısır’da mandalina ağaçlarını yetiştiren ilk kişi olarak kabul 

edilmektedir. Mısırlıların bu meyveyi “Yusuf Efendi” olarak isimlendirmelerine 

şaşmamak lazım. Mandalina fidanlarını 1834’te Fransa’dan dönerken Malta’dan 

getirmiştir (Azazyan, 1993: 153-154).  

5.8.17. Bogos Paşa Nubaryan (1851-1930) 

Genel İşler Bakanlığı güçlü bir şekilde Bogos Paşa Nubaryan (1851-1930) ile 

bağlantılıdır. Nubar Paşa Nubaryan’ın en büyük oğludur. İstanbul’da doğdu ve 

eğitimini İsviçre ve Fransa’da tamamladı. Mühendislik okudu ve 1878’de Mısır’a 

geldi. Bogos Nubar siyasete önem vermedi. Birçok zira’i projeye fiilen katıldı. İki kez 

Demir Yolları Kurumu Başkanı olduktan sonra 1880-1891 yılları arasında Buhayra 

Ziraat Şirketi’nin başkanlığını yaptı. İskenderiye Tramvay Şirketi’nin ve Konut 



 

242 

Arazileri Yatırım Şirketi’nin kurucusu sayılmaktadır. En önemli mühendislik projesi 

Baron Abnin ile yürüttüğü Mısır Çölü’ndeki “Yeni Mısır”‘ın inşasıdır. Mısır ve 

Fransız Hükümetleri tarafından üstün madalyalar verilmiştir. Birçok Fransızca eseri 

bulunmaktadır (Azazyan, 1993: 154). 

5.8.18. Aristakis Altonyan (Alton Devrî Bey) (1804-1868): 

Mısır Dışişler Bakanlığının önemli memurlarındandır. Aynı zamanda 1840 yılından 

itibaren Arapça ve Türkçe olarak yayınlanmaya başlanan Mısır Gazetesi Yazı İşleri 

Müdürlüğüne atanmıştır. Ermeniler 1805-1908 yılları arasında 64 sene Dışişleri 

Bakanlığı makamını işgal etmişler ve İstanbul, Londra ve Paris’e her elçi gerektiğinde 

bu elçi bir Ermeni olmuştur (Azazyan, 1993: 154-155). 

Ayrıca Ḥâfıẓ (1986: 191) şu isimleri ilave etmiştir: 

5.8.19. Bogos Yusufyan (1768-1844) 

Mehmet Ali Paşa döneminde Ticaret ve Dışişleri Bakanlığı yapmıştır. 

5.8.20. Arakil Nubar Bey (1826-1859) 

Nubar Paşa’nın kardeşidir. Mısır Ticaret Bakanı ve Sudan Valisi olmuştur. 

5.8.21. Ticran Dabro Paşa (1846-1904): 

Nubar Paşa’nın damadıdır. 1891-1894 tarihleri arasında Mısır Dışişleri Bakanı 

olmuştur. 

5.8.22. Doktor Hana Vartabit (1827-1908): 

Tıp ve Şarkiyat öğretiminin öncülerindendir. Bir dönem Beyrut Amerikan 

Üniversitesinde çalışmıştır. 



 

243 

6. SONUÇ 

Arapların ve Ermenilerin ortaya koyduğu çeviri ya da telif Arapça kaynaklar, Ermeni 

Halkı’nın alışılagelen bilgilerin aksine sadece tehcirden sonra değil tarihin ilk 

dönemlerinden itibaren bu çalışmaya konu olan Bilâdu’ş-Şam, Irak ve Mısır’a 

gittiklerini, oralarda yaşadıklarını ve bu ülkeleri iyi tanıdıklarını ifade etmektedir. 

Ermeniler; sürekli savaş, sosyal çalkantılar ve ekonomik nedenlerle çoğu zaman 

zorunlu göçlere maruz kalmışlar; göç ettikleri ülkelerin siyasi, ekonomik, ilmî ve 

kültürel hayatlarını etkilemişlerdir. Göçe alışık olmak ve göç edilen ülkelere ait 

bilgilere haiz olmak, Ermenilerin uyum sürecini kolaylaştırmıştır. 

MS 301 yılında Hristiyanlığı kabul eden Ermeniler, tarih boyunca “Sürgündeki Millet” 

dedirten göçler neticesinde gittikleri ülkelerde kendi manastır ve kiliselerini inşa 

etmişlerdir. Suriye, Lübnan, Filistin, Ürdün ve Mısır’a göç eden Ermenilere, kendi 

kiliseleri yanı sıra Süryânî, Mârûnî ve Kıptî Kiliseleri de destek olmuştur. Ayrıca dinî 

yaşantılarında serbest bırakılmaları sayesinde hızla Arap toplumlarına uyum 

sağlamışlardır. Kiliselerin yanı sıra elyazması kopyalama merkezleri oluşturarak 

nesilden nesile dil, kültür, bilim, sanat, zanaat, birikim ve tecrübelerini aktarmışlardır. 

Manastırların bünyesinde eğitim öğretim faaliyetlerini sürdüren Ermeniler, kiliseler 

sayesinde diğer diasporalarla daima iletişimde olmuşlardır. 

Ermeni kaynaklar aksini iddia etse de tarih boyunca nadiren kendi krallıklarını kurmuş, 

daha çok bölgeye hâkim büyük güçlerin otoritesine hizmet etmişlerdir. Bilâdu’ş-Şam, 

Irak ve Mısır Arap toplumlarında üst düzey görevlere kadar yükselmişlerdir. 

Osmanlı’da da çok önemli imtiyazlar elde etmişlerdir. Hâl böyleyken Fransa’da 

ateşlenen milliyetçilik akımının etkisiyle İngiltere, Fransa ve Rusya’nın bağımsızlık 

vaatlerine kanarak isyan etmişler ve hain konumuna düşerek her türlü imkânlarını 

kaybedip Arap ülkelerine göç etmek zorunda kalmışlardır. 

Ermeniler göç ettikleri ülkelerde siyasi bir faaliyet içerisinde, hele hele bağımsızlık 

arayışında olmamış, ülkenin asli unsuru olduklarını vurgulamış ve mevcut 

hükümetlerle daima iyi ilişkiler kurmuşlardır. Ermenilerin bu tavrı sergilemeleri, yerel 

halk ve mevcut otorite tarafından kabul görmelerini sağlamıştır. Mâcid İsrail’in telif 

ettiği kitaba “Ermenu Mıṣr.. Ermenu Filisṭîn Baʿîden ʿAn es-Siyâse” (Mısır ve Filistin 

Ermenileri Siyasetten Uzak) ismini vermesi manidardır. 



 

244 

Ortalama Arapça, İngilizce, Fransızca, Türkçe, İtalyanca, Yunanca hatta Latince ve 

İbraniceyi bilen Ermeniler, çok dilli olmaları nedeniyle gittikleri ülkelerin Avrupa ile 

bağlantılarını sağlayan vazgeçilmez aktörler olmuşlardır. Bu haslet, dil konusunda geri 

kalmış bir toplumda Ermenileri hem siyasette hem de ticarette öne geçirmiştir. 

Avrupalılar, Ermeniler sayesinde Arap ülkelerinde güvenebilecekleri Hristiyan 

elemanlarla siyasi, ekonomik, zirai ve ticari işlerini rahatça halledebilmişlerdir.  

Tehcir sonrası göç ettikleri Arap ülkelerinin yöneticileri tarafından her bakımdan 

desteklenen Ermeniler; ticaret, sanayi, ekonomi, ziraat ve hatta bankacılıkta adeta tekel 

olmuşlardır. Özellikle Mısır’da Mehmet Ali Paşa dâhil birçok üst düzey bürokrata 

faizle kredi veren Ermeniler, nüfuz ve servet elde etmişler ve bu ekonomik üstünlük 

sayesinde sonraki göçmenlere destek olup kol kanat germişlerdir. 

Ermeniler, kiliselerinin yanı sıra kendi okullarını kurarak çocuklarını kendi 

kültürlerine göre yetiştirme imkânı bulmuşlardır. Rahatlıkla iletişim kurdukları 

Hristiyan Batı ülkelerinde çocuklarına eğitim imkânları sağlamışlardır. Mısır’da 

Mehmet Ali Paşa’nın eğitim amacıyla özellikle Ermenilerden seçerek Avrupa’ya 

gönderdiği öğrenciler, vasıflı elemanlar olarak döndükleri gelişmemiş ülkeye her türlü 

yeniliği getiren, tanıtan, uygulayan ve pazarlayan topluluk olmuşlar; her türlü imkân 

ve imtiyazı elde etmişlerdir. 

Ermeniler, kendilerine has zanaatlarıyla ihtiyaçları karşılama noktasında içinde 

yaşadıkları toplumu, kendilerine mecbur etmiştir. Bu yeteneklerine çalışkanlık, 

hoşgörü ve güler yüz de eklenince toplumda kabul görmeleri kaçınılmaz olmuştur. 

Bilâdu’ş-Şam, Irak ve Mısır’a daha önceden göç eden Ermenilerin 1915 Tehcir 

Kanunu sonrasındaki Ermeni göçlerine, çok güçlü bir arka plan ve zemin 

oluşturdukları görülmektedir.  

Ermeni kaynaklardan alıntı yapan Arapça kaynaklara göre Arap-Ermeni ilişkileri MÖ 

2. yüzyılda askerî olarak başlamıştır. Araplar, Ermenistan’ı fethettikten sonra da bu 

ilişkiler ticari boyut kazanarak güçlenmiştir. Emevî Halifeliği Dönemi’nde özellikle 

de Muaviye Dönemi’nde Arap-Ermeni ilişkileri güçlü olmuştur. Halife Abdulmelik b. 

Mervan zamanında bazı Ermeni prensleri halifeye başkaldırsa da sonunda halifeye 

itaatlerini, sadakatlerini bildirerek cizye ödemeyi kabul etmek zorunda kalmışlardır. 

Bu da Araplarla Ermenilerin her zaman dost olmadıklarını, dahası otorite zayıflayınca 

Ermenilerin isyana hazır olduklarını göstermektedir. Ermeni kaynaklarına göre Halife 



 

245 

Ömer b. Abdülaziz Dönemi’nde Ermenilere dinî ibadet özgürlüğü tanınmış, manastır 

ve kilise kurma hakkı verilmiştir. Halife Hişam b. Abülmelik zamanında da Hazarlara 

karşı zafer kazanılmasını sağlayan Ermeni vezir ve şövalyelere yeniden maaş 

ödenmeye başlanmıştır. 

Abbasi Halifeliği Döneminde Ermeniler ayrıcalıklı bir konum kazanmışlar ve Halife 

tarafından atanarak Ermenistan’ı neredeyse bağımsız denilecek kadar özgürce 

yönetmişlerdir. Buna rağmen cizye ödemeyi aksatmamışlardır. Halifenin özel 

kuvvetleri neredeyse Ermenilerden oluşmaktadır. Ermeniler bu dönemde Araplara 

önemli hizmetlerde bulunmuşlardır. Üst düzey birçok İslam devleti yöneticisinin 

annesi, hanımı olarak siyasete etki eden Arap tarihine damga vurmuş Ermeni kadınlar 

da mevcuttur.  

Arap tarihçiler ve coğrafyacılar, Ermenistan’daki doğal zenginlikler, Arap 

hâkimiyetindeki Ermenistan’da uygulanan vergi türleri, Arapların Ermenistan fethi, 

Ermenistan’ın coğrafyası, siyasi, sosyal ve ekonomik koşulları, madenleri, nehirleri, 

kaleleri ve manastırları hakkında bilgiler aktarmışlardır. 

Ermeni kaynaklarından aktarım yapan Arapça kaynaklara göre miladi 5. yüzyıl 

öncesindeki Ermenicede birçok Arapça kelime kökünün ve Orta Çağ Arap-Ermeni 

felsefelerinin birçok ortak özelliğinin bulunması, Arapçadan Ermeniceye yapılan 

çeviri eserlerin varlığı ve Arapların özellikle tıp alanında Ermenice kitaplar telif 

etmesi, Arap-Ermeni ilişkilerinin tarihi derinliğini ortaya koymaktadır. 

Ermeni tüccarlar, küresel ticaret hareketine katılmış, ticari aktivitelerini Çin, 

Hindistan, Avrupa ülkeleri, Rusya, Suriye, Filistin, Mısır ve Etiyopya’ya kadar 

götürmüşlerdir. Ermeni kenti Dübeyl’de yapılan son kazılarda, MS 9 ve 12. yüzyıllar 

arasındaki döneme ait çeşitli Arap sikkeleri, İran, Bizans ve Mısır kökenli cam eşyalara 

rastlanmıştır. Hicri 4. yüzyılda Ermeni kilimleri dünyadaki en iyi kilim türlerinden biri 

olarak kabul edilmiştir. Emeviler Dönemi’nde halife ve aileleri Ermeni mobilyaları, 

kilim ve yastıkları kullanmış; evlerinin zemin ve duvarlarını Ermeni tarzı 

döşemişlerdir. Ayrıca inşaat kerestesi ve zeytinyağı ticareti yapmışlardır. 

Osmanlı idari sistemine göre gayrimüslim tebaa yarı özerk yapılarda örgütlenmiştir. 

Osmanlılar, inancı esas alarak Yunan Patriğinin yetki alanına giren diofizit düşünceye 

(Dyophysites = İnsan ve Tanrı İsa’ya inanma) sahip Rumlar ve Ermeni Patriğinin yetki 

alanına giren monofizit düşünceye (Monophysites = Tanrı İsa’ya inanma) sahip 



 

246 

Ermeniler olarak iki Hristiyan milleti tanımıştır. Caslik adı verilen Ermenilerin Ruhani 

Babası Osmanlı sınırları dışındaki İçmiyadzin’de ikamet ederken Fatih Sultan Mehmet 

İstanbul’da 1461’de bir Ermeni Patrikhanesi kurdurmuş; Ermeni Patriğini milletinin 

resmî başkanı sıfatıyla memurlardan, manevi idareden, genel eğitimden, dinî ve hayır 

kuruluşlarından sorumlu olarak “Başi” (Bachi) rütbesiyle atamış ve vergiden muaf 

geniş araziler bahşetmiştir. Böylece Ermeni Patriklik Kürsüsü papazların elde etmek 

için birbirleriyle kıyasıya rekabet ettikleri maddi ve manevi bir kazanç haline gelmiştir. 

Osmanlılar, “Emir” olarak adlandırdığı ve kendisinden istifade ettiği zengin 

Ermenilerden imtiyazlı bir zümre oluşturmuştur. Bu zengin emirlerin çoğu faizle kredi 

veren sarraflıkla iştigal etmişlerdir. Ermeni aileleri; darphane yönetimi, saray 

mücevherciliği, gümüş madeni idaresi, barut, dokuma ve kâğıt fabrikaları idaresi, 

Osmanlı maliyesi, mimarbaşılık görevi ve çeşitli sanayi projelerinde tekel olmuşlardır. 

Ekonomik ve siyasi nüfuzları sayesinde Ermeniler, merkezî yönetimde çok etkili 

olmuşlar; kendi içlerinde de otoritelerini desteklemek için eğitim, din ve hayır işlerinde 

faaliyetlerde bulunmuşlardır. İstatistikler Osmanlı Hükümetinde Ermenilerin 22 

Bakanlık, 5 Bakan Vekilliği, 4 Ayan Meclisi Üyeliği, 4 Devlet Meclisleri Üyeliği, 

1876 Meclisi Mebusan’da 10 Milletvekilliği, 10’dan fazla genel Konsolosluk, Berlin, 

Viyana, Bürüksel, Londra ve Roma Konsoloslukları, Bölge Genel Yönetim 

Vekillikleri, birçok Müsteşarlık, Sekreterlik, Tercümanlık ve Müdürlük gibi birçok 

görevi üstlendiklerini göstermektedir. Ermeniler kuyumcu, ayakkabı imalatçısı, 

tekstilci, terzi, inşaatçı, madenci, marangoz, nakkaş, fırıncı, kapıcı, sucu, tamirci, 

kasap, demirci, kilit imalatçısı, deniz taşımacılığı ve avcı olarak çalışmışlardır. Ermeni 

kadınlar da İstanbul’da yaygınlaşan kadife üzerine tezhip (simli nakış) zanaatında tekel 

olmuş ve köylü Ermeniler de zeytin, üzüm ve çivit otu ziraatında öne çıkmışlardır. 

Osmanlı Ermenileri Ermenice, Türkçe, Fransızca, İngilizce ve Almanca eğitimine 

odaklanan okullar kurmuşlar ve bu okullarda gayriresmî olarak Ermeni coğrafyası ve 

tarihi okutmuşlardır. Ermeniler gazetecilikte ilerlemiş, kendi gazete ve dergilerinin 

yanı sıra Ermeni alfabesiyle Türkçe gazete ve dergiler yayımlamışlardır. Osmanlı 

Basınında yayıncı, mütercim, matbaacı, tasarımcı ve yönetmen olarak birçok Ermeni 

çalışmıştır. Osmanlı matbaa harflerinin tasarımcısı ve yönetmeni Ermeni Hovannis 

Mühendisyan’dır. Osmanlılara tiyatroyu ilk tanıtan Ermenilerdir. İlk nizami tiyatroyu 

1870 yılında Hagop kurmuştur. Osmanlıya ilk kez müzik notasını getiren Baba 

Hambartsom Limoncuyan olmuştur. 



 

247 

Rusya Akdeniz’in sıcak sularına inme hayaliyle Ermenileri milliyetçi düşüncelerle 

etkileyerek Osmanlıyı içten parçalama yoluna giderken Ermeniler de bağımsızlık 

hedefiyle Osmanlıya karşı Rus Ordusuna yardım etmişlerdir. Ancak Ermeniler 

amaçlarına ulaşamamışlar ve kurdukları Hınçak Partisi ile barışçıl yollarla, Taşnak 

partisi ile terör eylemleriyle bağımsızlık mücadelesine devam etmişlerdir. 

Osmanlıların 19. yüzyılın sonlarında ve 20. yüzyılın başlarında gerçekleştirdiği “baskı 

eylemleri”, bu terörist faaliyetlere cevaptan başka bir şey değildir. 

Ermeni kaynaklardan alıntı yapan Arapça kaynaklara göre Osmanlı hükümeti Kürtleri 

ve Müslüman Türkleri Ermenilere karşı kışkırtmak için İslam’ı kullanmıştır. Osmanlı 

halkı, Ermenileri hükümetlerinin baskısı altında gönülsüzce öldürmüştür. Ayrıca 

birçok Osmanlı, Ermenileri evlerinde saklayarak devlet görevlilerinden korumuştur. 

Katliamlar, kontrolü altındaki halkları Türkleştirme çabasında olan Turancı eğilimin 

ürettiği ırkçı ruhun bir yansıması olarak ortaya çıkmıştır. Ermeni meselesinin Osmanlı 

İmparatorluğu için tehlikesi, Ermenilerin Anadolu’nun doğusunda kendi devletlerini 

kurma talebinde yatmaktadır. Bu nedenle Türkler, Ermenileri zorla tehcir etme yoluna 

başvurmuştur. 

Osmanlı’nın millet-i sâdıkası, bağımsızlık gibi masum bir mücadele içerisinde olan ve 

isyan etmemiş Ermeniler, maruz kaldıkları sözde katliamlar nedeniyle Arap ülkelerine 

göç etmek zorunda kalan mazlumlar olarak Arap halkı ve bağımsızlık talepleri 

nedeniyle Osmanlıyı ortak düşman kabul eden siyasi otoriteler nezdinde destek 

bulmuştur. Tarihî süreçte İslami yaklaşımla Halife Ömer İbnu’l-Ḫaṭṭâb, Muaviye b. 

Ebî Süfyan, Selahaddîn Eyyûbî ve Fatih Sultan Mehmet’ten eman (güvence) alan 

Ermeniler, 1909 Adana olaylarının akabinde yerel basından duyduklarının doğru 

olması durumuna binaen Osmanlı’yı kınayan bir fetva yayınlayan Ezher Şeyhi Selim 

el-Bişrî tarafından da desteklenmiştir. 1915 olaylarının akabinde ise siyasi yaklaşımla 

Hicaz Hâkimi Şerif Hüseyin, Irak Hâkimi Faysal b. Şerif Hüseyin ile Suriye Hâkimi 

Hafız Esad gibi siyasi otoriteler tarafından destek bulmuşlardır. Hatta 1921 yılında 

fedakâr Mısır halkına teşekkür etmek isteyen tütün ürünleri üreticisi zengin 

Ermeni’nin cömert bağışını dönemin Ezher Şeyhi reddetmemiştir. Ermeniler Arap 

ülkelerinde faaliyet gösteren yerel basın tarafından da Osmanlıya karşı destek 

görmüştür. Matbaacılık, basın ve yayın faaliyetlerini yürütenlerin genellikle Ermeniler 

olduğu hesaba katılırsa Ermenilerin Arap toplumlarını manipüle ettiğini düşünmek çok 



 

248 

uzak bir ihtimal olmayacaktır. Yerel halk ve yöneticilerden destek bulan Ermeniler, 

Müslüman Arap toplumlarında uyum konusunda zorlanmamışlardır. Arap toplumunun 

Ermenilerle bir problemi yoktur, dolayısıyla tarihî kaynaklarda ve günümüz medya 

araçlarında tehcir kanunu ile akabindeki Ermeni göçü ve Ermeni kaynaklarca iddia 

edilen soykırım iddiaları Arap toplumunun ilgisini çekmemiş ve odak noktasında 

olmamıştır. Yine de Ermeniler; Arapça telif ve çeviri kitaplar, kurdukları gazete, dergi 

ve internet siteleri aracılığıyla Ermeni soykırımı iddialarını gündemde tutma çabası 

içerisindedir. Bu konuda başarılı da olmuşlardır. Zira Arap toplumu, milliyetçilik 

akımının etkisiyle olumsuz düşünceler beslediği Osmanlıya karşı Ermeni tezlerini hiç 

düşünmeden ve araştırmadan kabul etmiş görünmektedir. Niceliksel olarak bir 

kıyaslama yapılacak olursa Osmanlı Devleti ve Türkiye’nin çok kısıtlı sayıda 

çalışmayla savunmaya çalıştığı tezlerinin haklılığını savunan yayınların sayısının bir 

elin parmaklarını geçmediği müşahede edilmektedir. 

Ermeniler, Arapça kaynaklarda “Ermeni tarihi hakkında elimizde şüpheli olan ve 

kapsamlı olmayan bilgilerden başkası bulunmamaktadır.” ifadesiyle eski dönemlerde 

bir yazı dili oluşturamayan atalarına olan kızgınlıklarını “Bizi başka milletlerin 

kaynaklarının insafına terk ettiler.” şeklindeki hayıflanmaları ile açıkça dile 

getirmektedirler.  

Ermeni kaynaklarından alıntıyla Arapların düşünce dünyasına dikte edilmek istenen 

Urartu Krallığının bir Ermeni Krallığı olduğuyla ilgili görüşün isabetli olmadığı 

anlaşılmaktadır. Bu çabanın Ermenileri güçlü ve köklü bir medeniyet gösterme amaçlı 

olduğu düşünülmektedir. Kafkasya’dan gelen göçmenlerle Hint-Avrupa aslından 

gelen Balkan göçmenlerinin Urartuların yaşadığı Ağrı Dağı ve çevresinde oluşturduğu 

topluluğa bölgeye atfen Ermeniler dendiği anlaşılmaktadır.  

Ermeni kaynaklardan alıntı yapan Arapça kaynaklara göre Ermeniler, Ermeni asıllı 30 

imparator, yüzlerce askerî komutan ve birçok askerî birlikle Bizanslıların hayatında 

önemli bir rol oynamışlardır. Bizans’a gönüllü olarak göç eden Ermeniler, Bizanslılar 

tarafından Trakya yönünde zorunlu göçlere maruz bırakılmışlardır. Böylece Ermeni 

halkı; Ermenistan dışına doğru yayılarak Suriye, Kilikya, Kapadokya, Puntland, 

Konstantinopolis, Trakya, İtalya, Sicilya, Mısır, Kuzey Afrika ve Girit’te Ermeni 

toplulukları oluşturmuşlardır. Kadim bir mirasa sahip dinî bir kurum olan Ermeni 

Kilisesi sayesinde, diasporadaki Ermeniler aralarında iletişim kurabilmiş; dillerini, 



 

249 

miraslarını, kültürlerini, gelenek ve göreneklerini koruyabilmişlerdir. 

Ermeniler; Hristiyan olmadan önce putlara tapmışlardır. 4. yüzyılın başlarında (MS 

301) Hristiyanlığı resmî din olarak ilan eden dünyanın ilk ülkesi olmuşlardır. 

Süryanice ve Yunanca okunan kutsal kitabın Ermeniceye tercüme edilebilmesi için 

406 yılında Faramşabuh, Katolikos Sahak Bartif ve Rahip Misrop Maşdutes Ermeni 

alfabesini icat etmişlerdir. Ermeniler, Hz. İsa’nın tek karakter olduğunu kabul eden 

(Monophysite) Ortodoks mezhebine tabidir. Ancak Batı’dan gelen misyonerlerin 

ekonomik desteğini de alabilmek için bazı Ermeniler Hz. İsa’nın iki karekter olduğunu 

benimseyen (Dyophysite) Katolik mezhebine girmişlerdir. Protestan olanlar ise 

oldukça azdır.  

Batı ve Ermeni kaynaklarından Arapça kaynaklara sirayet ettiği şekliyle Osmanlı 

devleti; zalim, acımasız ve gaddardır. Zulüm Osmanlı ile özdeşleşmiş bir kavramdır. 

Gözünü kırpmadan 1,5 milyon Ermeni’yi yaşlı, genç ve çocuk demeden erkeğiyle 

kadınıyla soykırıma tabi tutmuştur. Turancı İttihat ve Terakki Partisi isyankâr 

Ermenilerin sayesinde tüm Ermenileri soykırım hedefiyle tasfiye fırsatı bulmuştur. 

Bütün bunlar siyasi bir propaganda olarak kullanılmak üzere İngiliz istihbaratı 

tarafından görevlendirilen Arnold Toynbee’nin kurguladığı bazı hatıratlara 

dayandırılmaktadır. Ayrıca Ermeniler ve Batılı yazarlar Arap dünyasına hitap eden 

çeviri ya da telif Arapça kaynaklar aracılığıyla hayal sınırlarını zorlayan çok abartılı 

ve aynı zamanda çelişkili bilgilerle buldukları her fırsatta katliam, vahşet, soykırım, 

yok etme, toplu mezar, zulüm, işkence, insanlık dramı vb. ifadelerle iddialarını dikte 

etmişlerdir. Bu düşünceler Ermenilerin konuyla ilgili çevirdiği filmlere de aksetmiştir. 

Ermenilerin filmlerinde Osmanlı askeri ayık gezmeyen, tecavüzcü ve gözünü 

kırpmadan Ermeni kızların üzerine benzin döküp yakacak kadar canavar ruhludur. 

Ermeniler Batı’nın desteğiyle bu düşüncelerini kitap, yayın ve filmlerle tüm dünyanın 

özellikle de göç ettikleri Arap ülkelerindeki insanların hafızasına kazımışlardır. 

Böylece Osmanlı’nın sonunu getiren süreç yine Osmanlı’nın torunlarının ilerlemesi 

önünde siyasi bir engel olarak kullanılmaktadır.  

Ermenilerin Türk ve Müslüman katliamı yaptığıyla ilgili belki de tek Arapça kaynak 

olan Ahmed Abdulvehhâb eş-Şarkâvî’nin “Meẕâbihu’l-Ermen Żıdda’l-Etrâk” adlı 

eseri, Birinci Dünya Savaşı öncesinde, savaş sırasında ve sonrasında Ermenilerin 

Türklere karşı katliamlar gerçekleştirdiklerini, Rus, Amerikan ve Osmanlı belgeleri, 



 

250 

görgü tanıkları ve bölgeyi araştırmak üzere ziyaret eden uluslararası heyetlerin 

katliamı tescil eden raporlarıyla ortaya koymaktadır. Eş-Şarkâvî, Ermenilerin Türk ve 

Müslüman soykırımı yaptığını ve 500 bin civarında Türk ve Müslüman katlettiklerini 

ispat etmektedir. Abartılı rakamlarla 1,5 milyon Ermeni’nin katledildiği iddialarına 

karşın son araştırmalarla aslında Ermeni kaybının 300 bin olduğu düşüncesi temel 

alınırsa Türk ve Müslüman kaybı neredeyse bunun iki katıdır. Öyleyse burada mağdur 

gibi gösterilen Ermeniler değil, Osmanlı’nın Türk ve Müslüman tebaası esas 

mağdurdur. Bu durumu eş-Şarkâvî’nin şu cümleleri çok güzel özetlemektedir: “Tehcir 

ve katliam denilince Ermenilere odaklanılmakta, Müslüman katliamı ise nadiren akla 

gelmektedir. Oysa 1915 Ermeni katliamı propaganda ve medya tanıtımına 

dayanmaktadır, kanıtlanmış veya belgelenmiş bilimsel gerçeklere dayanmamaktadır.”. 

Arapça kaynaklara göre Ermeniler, ister Avrupa ve Amerika isterse Arap ülkeleri 

olsun göç ettikleri ve ikamet ettikleri her ülkede basın veya matbaacılık faaliyetlerinde 

bulunmuşlardır. Ermeniler, Mısır ve Ortadoğu’da matbaa teknolojisinin gelişmesinde 

özellikle kalıp zanaatı, hat ve gölge tarzları, pürüzsüz taş veya kabartma baskı 

konularında unutulmaz bir rol oynamıştır. Ermeniler özellikle zinkografi sanatı 

açısından zor ve ince matbaacılık işlerinde büyük başarılar elde etmişlerdir. Özellikle 

İtalya, Hollanda, Mısır ve Lübnan’da Ermenilerin somut bir matbaacılık faaliyetine 

şahit olunmuştur. Ermeniler, inanç faktöründen dolayı Türkiye ve İran’da 

Hristiyanların faaliyetlerine şüpheyle bakıldığı için önemli bir basın ve yayın başarısı 

elde edememişlerdir. Amerika Birleşik Devletleri, Kanada ve Latin Amerika 

ülkelerinde Ermeniler gazetecilik faaliyetlerinde bulunmuş ve teknik olarak basın 

yayın alanında oldukça gelişme kaydetmişlerdir. Ermenilerin kurduğu matbaalar, 

Ermenice yayınlarla sınırlı kalmayıp farklı dillerde de yayınlarla geniş bir yelpazede 

hizmet sunmuştur. Lübnan’daki Ermeni matbaacılığı, kendi halklarına hizmet 

vermenin ötesinde ticari ve kârlı bir iş olarak görülmüştür. Ayrıca Ermeniler 

fotoğrafçılık, elektronik tasarım ve gravür sanatında da ön plana çıkmışlardır. 

Arapça kaynaklara göre Suriye’deki özellikle de Halep, Şam ve Lazkiye’deki 

Ermeniler; aktif, ciddi, çalışkan bir millettir, amacına ulaşma konusunda azimlidir, 

anlaşmazlıklarda iradelidir. Doğu’nun diğer bölgelerinin baş edemediği meselelerin 

zorluklarına alışıktır. Sadece kendine güvenir ve amacına yönelik herhangi bir şey onu 

engelleyemez. Erkek ya da kadın, yaşlı ya da genç, her biri işine koyulur, beden 



 

251 

gücünün ve zihin kapasitesinin üzerinde mesleğini icra etmek için erkenden dükkânına 

koşar. Bunlar doğu ve batının her türlü malının tüccarlarıdır. Eczacı, doktor, avukat, 

mühendis, kuyumcu, hizmetçi, yazar, tamirci, terzi, dokumacı, marangoz, demirci, 

taşçı, mimar, aşçı, kaynakçı, kahvehane ve pansiyon sahibi, sebze ve bakliyat satıcısı 

vb. alt veya üst mesleklerde çok sayıda Ermeni iyi yapmak adına dikkat ve ustalıkla 

çalışır. Ermeni milletinin erkek ya da kadın her ferdi işsiz olmayı ve zanaattan emekli 

olmayı kabul etmez. Zor durumda olanların iaşelerini Ermeni hayır kurumları 

sağlamıştır. Mezkûr mesleklerin yanı sıra Halep ve varoşlarında Ermeni kadınların 

kurduğu, ürünlerini Avrupa ülkelerine ihraç eden nakış atölyeleri, Halep ve Beyrut’ta 

Ermenilerin yönettiği birçok halı atölyesi ve tekstil fabrikaları bulunduğu, ayrıca 

Halep’e fotoğrafçılığı, tabelacılığı, mobilyacılığı ve nakışı ilk getirenlerin Ermeniler 

olduğu da ifade edilmektedir. Aynı zamanda yetenekli oldukları için araba kaporta 

tamiri, araba ve zirai alet tamiri ve araç pompa tamiri gibi alanlarda faaliyet 

göstermişlerdir. Ayrıca metal mobilya, tıbbi lens, gözlük, mikroskop, dürbün ve 

teleskop imalatı da yapmışlardır. Ermeniler, özellikle Halep’te olmak üzere kilise 

süsleme sanatlarında da ün yapmışlardır. Bu konuda meşhur ressamlar 

yetiştirmişlerdir. Ayrıca Şam’daki Ermeniler, ipek üretimi ile de iştigal etmişlerdir. 

Ermeniler geleneksel elyazması kopyalama faaliyetlerini Halep’te de sürdürmüş ve 

Halep’teki Ermenilerin tarihini kayıt altına almışlardır.  

Halep ve Kırsalı; 
65654; 66%

şam ve Kırsalı; 
18432; 19%

Kamışlı; 5941; 6% Haseke; 1405; 1%

Fırat; 2741; 3%

Lazkiye; 2736; 3%

Humus Ve Kırsalı; 
850; 1%

Hama; 507; 1%

Havran; 224; 0%

Cebelu’d-Duruz; 
389; 0%

Diğer; 1970; 2%

Fransız İstatistik Dairelerine Göre Suriyedeki 
Ermenilerin Şehirlere Dağılımı (1940)

Halep ve Kırsalı şam ve Kırsalı Kamışlı Haseke Fırat

Lazkiye Humus Ve Kırsalı Hama Havran Cebelu’d-Duruz



 

252 

Ermeniler; Suriye genelinde kendilerine ait okul öncesi, ilk, orta ve lise olmak üzere 

kilise okulları dâhil hemen hemen tüm şehirlerde 73 okul ve sosyal yardım kuruluşu 

açmışlardır. Ermeniler tıp alanında da birçok doktor, diş hekimi ve eczacı yetiştirmiş; 

hatta özel hastane açmışlardır. 

 

 

Lübnan’da Ermeniler dış ülkelere ihracat yapan deri işleme fabrikaları, yapay sünger 

fabrikası ve ev araç-gereç fabrikaları kurmuşlardır. Ayrıca Ermeniler; kuyumculuk, 

tamir, terzilik, fotoğrafçılık, saat tamiri, nakış, halı ve kilim dokuma gibi çeşitli zanaat 

ve mesleklerde etkin olmuşlardır. 19. asrın ortalarında Beyrut’ta Ermeni Çarşısı olarak 

tanınan büyük çarşıyı Ermeni Hufannes Hukazyan kurmuştur. Burada Ermeniler boya, 

deri, sabun, baharat ve hububat ticareti yapmışlardır. Lübnan Ermenileri birçok önemli 

projeye imza atan mimar, mühendis ve hukuk alanında onlarca avukat yetiştirmiştir. 

Lübnan’daki Ermeni halkından profesyonel ressamlar ve heykeltıraşlar, film 

yapımcıları, erkek-bayan çalgıcılar, şarkıcılar, düşünürler, edebiyatçılar, araştırmacılar 

ve âlimler çıkmıştır.  

Ermenilerin Hristiyanlığa girmesinden sonra Ermeni rahip ve keşiş grupları kutsal 

mekânları ziyaret amacıyla Filistin’e yönelmişlerdir. 5. asrın sonları 6. asrın başlarında 

da Ermenistan ve Kilikya’dan çeşitli Ermeni hacılar mukaddes topraklara gitmeye 

başlamışlardır. Kudüs ve Filistin’in diğer bölgelerindeki manastır, kilise ve anıtların 

bu hacılar tarafından inşa edildiği sanılmaktadır. Bütün bunlar Filistin’de dinî 

karakterli bir Ermeni cemaatinin varlığına işaret etmektedir. Kudüs’teki Ermeni 

Ortodoks Patrikhanesinin merkezini Aziz Yakup Ermeni Ortodoks Manastırı 

9000018000
8000

8000

6000

5000 2000 3000 2500

Suriye ve Lübnan’daki Ermenilerin Şehirlere 
Dağılımı (1925)

Halep ve Civarı Beyrut Şam

İskenderun Lübnan'ın Çeşitli Bölgeleri Trablus ve Zagarta

Zahle ve Civarı Sur ve Sayda Cunye



 

253 

oluşturmaktadır. Bu manastırda, özellikle Latince, Arapça, Gürcüce ve Etiyopya 

dillerinden Ermeniceye ve Ermeniceden bu dillere çeviri alanında büyük çalışmaların 

yapıldığı büyük bir yazma çoğaltma okulu kurulmuştur. Kudüs’te tanınmış Rum “Aziz 

Saba” Manastırında, tercümanlık alanında çalışan çok sayıda Ermeni keşişin 

bulunduğundan bahsedilmektedir. 

Kudüs’teki Ermeni Ortodoks Patrikhanesi veya Ermeni Ortodoksları için Aziz Yakup 

Manastırı sadece prestijli bir dinî ve tarihî merkez değil, aynı zamanda bir kültür ve 

eğitim merkezi olmuştur. Filistin’deki ilk Ermeni Okulu 1843 yılında Ramla şehrinde 

kurulmuş, ertesi yıl Kudüs’teki Aziz Yakup Manastırı’na nakledilmiştir. Sonra ünlü 

İlahiyat okuluna dönüşmüştür. 26 Nisan 1928’de Aziz Yakup Manastırı’nda bugün de 

varlığını sürdüren anaokulu ile ilk Ermeni karma okulu kurulmuştur. Kudüs şehrinde 

Ermeni cemaatinin “Turkmenşats” adlı kendi okulları vardır. Bu okul 1924’te inşa 

edilmiş kapsamlı bir okuldur. Orta öğretimi sağlayan bu okullardan sonra üniversite 

eğitimleri Filistin, İsrail ya da yurtdışında gerçekleştirilmiştir. Ayrıca 1922’den 

itibaren Ermeni Cemaatinin hayatını düzenleyen kendi kültürel ve hayır dernekleri ile 

spor kulüpleri olmuştur. 

Tarihçi “Agazaryan”, Ermeni dilinin Hint, Avrupa, Kürt ve Fars dillerinin karışımı 

olduğunu, 38 harften oluşan özel bir alfabeye sahip olduğunu, 629 yılında 

kullanılmaya başladığını ve ondan önce de Ermenilerin çivi yazısı yazdıklarının 

belirtmiştir. Filistin’deki Ermenilerin çoğu, ana dilleri olan Ermenice’ye ek olarak 

Arapça, İbranice, İngilizce ve Türkçe konuşmaktadır. Ermeniler, özellikle de Kudüs 

halkı, evlerinde ve genelde kendi aralarında Ermenice konuşmayı tercih etmektedirler. 

Böylece dillerini ve kültürlerini korumayı hedeflemektedirler. 

Ermeniler, Ermeni kimliğini ve Ermeni ırkının saflığını korumak için kendi içlerinde 

evlilik yapmaktadırlar. Bu nedenle dış evlilik vakaları nadirdir veya neredeyse yoktur. 

Evlenmek isteyen ve cemaat içinde eşini bulamayan Ermeni, Ermeni cemaatinin 

yaşadığı komşu Arap ülkelerinden birine veya Ermenistan’a hayat arkadaşı aramak 

için seyahat etmektedir. Ancak bu, kendi içlerine kapandıkları anlamına gelmez. 

Aksine yerel Filistin toplumuyla geniş ve açık ilişkilere sahiptirler. 

Ermeniler zanaat ve sanayi becerileri ile ön plana çıkmaktadırlar. Filistin’de ilk 

fotoğraf atölyesini kuran onlardır. 1833’te Filistin’e matbaayı getiren ikinci kişi 

Ermeni’dir. İlk bülten “Siyon” adıyla Patrikhane’nin resmî bülteni olmuştur. 1866’da 



 

254 

çıkarılmış ve 1877’ye kadar devam etmiş, ardından 1923’te yeniden yayımlanmaya 

başlamış ve günümüze kadar da yayınlanmaya devam etmiştir. 1848 yılında Kudüs’te 

kurulan Ermeni Matbaası dinî konuları ele alan bir dizi Ermenice kitap yayınlamıştır. 

Gülbenkyan Yazma Evi yaklaşık 4.000 Ermeni el yazması, tarihî belge ve ferman 

içermektedir. İlk seramik fabrikasını İngiliz mandası döneminde Ermeniler kurmuştur. 

Seramik, fayans, dikiş ve mücevher sanatında ustalaşmışlardır. Aralarında kendi 

elleriyle ilaç yapan Filistinli eczacılar bulunmaktadır. Bugün Kudüs’teki Ermenilerin 

çoğu kuyumculukla meşgul olmakta, bakır kaplar üretip işlemektedirler. Birçoğunun 

kutsal topraklara gelen turistlere hitap eden hediyelik eşya dükkânları bulunmaktadır. 

Ermeniler geleneksel olarak ayakkabı sanayiine hâkim iken hazır ayakkabı rekabeti ve 

işgalin Kudüs şehrinin genelinde Filistin sanayi sektörünü olumsuz etkilemesi 

nedeniyle küçülmeye gitmiştir. 

Filistin’deki Ermeniler, siyasetle pek ilgilenmemektedirler. Gençler millî faaliyetlere 

katılmaktadırlar. Bazıları bir kısım Filistin grupları, örgütleri ve siyasi partilerinin 

bayrağı altına girmişlerdir. Ermeniler, Kudüs’teki Ermeni Mahallesi’nin İsrail 

egemenliği altında kalmasını kesin olarak reddetmekte, kutsal şehrin bölünmesine 

prensip olarak karşı gelmekte ve onun Filistin halkının egemenliği altında kalması 

gerektiğine inanmaktadırlar. 

Ürdün’e Büyük Dikran zamanında Ermenilerin geldiğiyle ilgili bilgiler olsa da esas 

13. yüzyıldaki Haçlı seferleriyle gelmeye başladıkları anlaşılmaktadır. 1915’teki 

tehcirle birlikte de çoğu tüccar ve zanaatkâr olan 20.000 Ermeni Amman, Ma’an, 

Petra, İrbid, Rusafa, Kark ve Zerka’ya yerleşmiştir. Ürdün’deki ilk Ermeni Okulu 

1928’de Kark şehrinde kurulmuştur. Daha sonra başkent Amman’da 1933’te Ermeni 

Ortodoksları için “Hitomyan” okulu ve bir manastır, 1960 yılında okul ve yeni kilise 

inşa edilmiştir. İlk spor kulübü ise 1933’te Amman’da kurulmuştur. Cemaatin bugün 

Kudüs’teki Ermeni Patrikhanesi’ne doğrudan bağlı olan bir kilisesi, okulu, hayatını 

düzenleyen kültür ve yardım dernekleri ile spor kulüpleri vardır. 

Arapça kaynaklar, Bağdat ve Basra’nın tarihî süreçte Yakın Doğu’da Ermenice 

elyazmalarını çoğaltmak için en önemli merkezler olduklarını belirtmektedir. Irak’taki 

Ermenilerin değerli taş ticareti yaptığından, Hint Okyanusu’nda faaliyet gösteren ticari 

gemilere sahip olduğundan, doktor, mühendis, zanaatkâr, ziraatçı ve işçi olarak 

faaliyet gösterdiklerinden bahsedilmektedir. Ermeni kaynaklarına göre 1771-1772 



 

255 

yıllarında Irak’ta yayılan veba hastalığından Basra’da 40.000 Ermeni hayatını 

kaybetmiştir. Bağdat’ta ise göçten dolayı nerdeyse hiç Ermeni kalmamıştır. Ermeni 

kaynaklarına göre 19. yüzyılın sonunda Irak halkına yönelik Osmanlı zulmünden 

sonra, Bağdat’ta 90 aile ve Basra ve Musul’da 60 aile kalmıştır. 1917 yılının Mart 

ayında İngilizler Bağdat’ı işgal ettiğinde, Irak’a yaklaşık 25.000 Ermeni geri 

dönmüştür. Irak’taki Ermeni toplumu; doktor, mühendis, çiftçi, terzi, kunduracı, 

fırıncı, esnaf, tüccar ve hemşirelerden oluşmuştur. 

Ermeni tüccarlar, 18. yüzyılın ikinci yarısından itibaren İstanbul’dan Irak’a gitmeye 

başlamışlardır. İstanbullu Ermenilerin lüksten uzak yaşadıkları, iç alım satımla 

uğraştıkları, kumaşlara baskı (basma) yaptıkları, el sanatlarıyla iştigal ettikleri, değerli 

taş, şal, kereste ve bakır ticareti yaptıkları ifade edilmektedir. Bunun yanı sıra işçiliğin 

ucuz olması maliyeti düşürdüğünden hem rekabet gücünün hem de kârlılığın arttığı da 

belirtilmektedir. Ayrıca Ermenilerin sadece Doğu ticaretinin değil Avrupa’nın en 

büyük şehirlerinin ticaretinde de büyük pay sahibi olduğu belirtilmektedir. Bunlara ek 

olarak 1917’de İngilizlerin Irak’ı işgalinden sonra Bağdat Elektrik Şirketi’nin 

mülkiyetinin devredildiği İngiliz şirketinin çalışanlarının çoğunluğunu Yahudilerle 

birlikte Ermenilerin oluşturduğu ifade edilmektedir. 

En eski mimari yapı Bağdat’taki Meryem Ana Kilisesi’dir. Bundan 600 yıl önce 

kurulduğu, ardından 1840’ta restore edildiğine inanılmaktadır. Basra’daki Meryem 

Ana Kilisesi de 1736’da temeli atılan en eski yapılardandır. 1852’de Bağdat’ta kurulan 

“Carankafurats” diğer bir rivayette “Tarkmancats” (Çevirmenler) okulu ve 1901’de 

kurulan “Zabliyan” özel kız okulu en eski Ermeni okullarıdır. 1919’da Irak’ta Ermeni 

Sifacyan Özel Okulu öğrencileri ülkedeki ilk izcilik topluluğunu kurarak gösteriler 

sunmuşlardır. Irak’taki Ermenilerin kendi sosyal, kültürel ve spor dernekleri olduğu 

müşahede edilmektedir. 1911’den itibaren Bağdat’ta Ermeni Umumi Yardım Cemiyeti 

kurulmuştur. Daha sonra kapatılmış, 1959’da bünyesinde bir Ermeni folklor şarkı 

topluluğu ile yeniden açılmıştır. Ermeni Gençlik Cemiyeti 1926’dan beri mevcuttur. 

1954’te, ellili yıllardaki harika performanslarıyla ünlü Ermeni Halk Şarkıları Korosu 

Komidas topluluğu ortaya çıkmıştır. Ardından Basra’da bir kültür derneği, Musul, 

Bağdat ve Basra’da hayır kurumları açılmıştır. Ermeni Spor Kulübü Homenetmen ise 

1949’da kurulmuştur. 1961 yılında da Ermeni Kadın Kültür Derneği kurulmuştur. Bu 

dernek ve kulüpler kültürel, sosyal gösteriler ve spor şenlikleri düzenleyerek kültürel 



 

256 

ve medeni rollerini hiçbir engel olmaksızın yerine getirme özgürlüğüne sahip 

olmuşlardır.  

En eski matbaa, Tatyosyan kardeşlerin girişimiyle 1874 yılında Bağdat’ta 

kurulmuştur. 1890 ile 1892 yılları arasında “Buket” adlı ilk Ermenice süreli yayın 

çıkartılmıştır. Daha sonra 1924’te “Dicle” (Taykris) gazetesi yayınlanmış, ancak 

birkaç sayı sonra yayından kaldırılmıştır. Daha sonra haftalık gazete “Kuyamard” (var 

olma mücadelesi) 1948-1954 döneminde çıkarılmış ve 1957-1958 döneminde de 

yeniden yayınlanmıştır. Ermeni Birleşik Ulusal Okulu, “Kaydz” (kıvılcım) adlı okul 

gazetesinin yanı sıra “Maşdots” adlı yıllığı da çıkarmıştır. Bu yıllık, tüm okul 

faaliyetlerini, altmışlı yıllardan 1974’te özel okulların millîleştirilmesine kadar 

Irak’taki Ermeni gruplarının hayatını belgelemiştir. Bugün Irak’taki Ermeni Ortodoks 

Piskoposluğu tarafından “Kantig” (denizanası) ve benzeri farklı yayınlar dışında 

kendilerini ifade eden herhangi bir gazete bulunmamaktadır.  

Arapça kaynakların aktarımına göre Irak Ermenileri, özellikle Bağdat, Musul ve 

Basra’da meslek, zanaat ve ticarette öne çıkmışlar ve Irak toplumunda birçok ilke imza 

atmışlardır. Doğrulukları, iyi işçilikleri ve yüksek ahlâklarıyla takdir görmüşlerdir. 

Ermeniler, ciddi, enerjik, Irak’a sadık, Irak toplumunda kendilerine layık bir yer açmak 

için özveriyle çalışan barışçıl insanlar olarak bilinmektedirler. 

 

 

11000

2000

100

1000 1000

968

550 160

822

Irak'taki Ermenilerin Dağılımı (1924)

Bağdat Basra Musul

Kerkük Zaho Markali

Habbaniye Hanekin Diğer(Süleymaniye, Dehul)



 

257 

Arapça kaynaklara göre Ermeniler ilk Firavun ailesi döneminden itibaren Toros 

dağlarından Mısır’a giderek Firavun devletinin kurulmasına ve medeniyetini 

oluşturmasına yardım etmişlerdir. Ermeni ismi eski Mısır yazıtlarında geçmektedir. 

Batalimoslar döneminde çok sayıda Ermeni öğrencinin Yunanca eğitimi almaları 

nedeniyle Ermeniler, büyük bir kültür merkezi olan İskenderiye şehri ile sürekli 

iletişim halinde olmuşlar ve aynı zamanda ticari ilişkileri geliştirmişlerdir. Yunanca 

öğrenmek için Mısır’a giden öğrenciler önde gelen tarihçilerin eserlerini Yunancadan 

Ermeniceye çevirmişlerdir. İslami Mısır’ın ilk başkenti olan Fustat’ta Vartan 

Çarşısı’nı kuran, Müslüman Ermeni komutan Vartan (Vardan) el-Rumi’dir. Halife 

Osman b. Affan tarafından Mısır’a emir olarak görevlendirmiştir. Abbasi yönetimi 

sırasında da Ermeni asıllı Emir Ali b. Yahya gibi bazı Müslüman Ermeniler, Mısır 

emiri olarak görevlendirilmişlerdir.  

Ermeniler en parlak dönemlerini Mısır’da Fâtımî Devleti zamanında yaşamışlar, en üst 

düzey görevler yaparak imtiyaz sahibi olmuşlardır. Fâtımî halifeleri birçok Ermeni’yi 

vezirlik görevine getirmiş ve adeta ülkeyi Ermenilere teslim etmişlerdir. Ermeniler 

idare, ekonomi, ticaret ve ziraat alanlarında birçok görev üstlenmiş ve kendi halklarını 

Mısır’a çekmişlerdir. Ermeniler, Mısır’da Fatımi yönetimi sırasında (969-1171) tam 

bir dinî, kültürel ve ticari özgürlüğe sahip oldukları “Ermeni Dönemi” olarak 

adlandırılan müreffeh bir dönem yaşamışlardır. 

Mısır’da Memlukler Dönemi’nde esir Ermeniler orduda, tarım, zanaat, ziraat ve sanayi 

işlerinde kullanılmıştır. Ermeniler Esyut’ta kalitesinden dolayı “Ermeni halıları” 

olarak tanınan lüks halılar ve Eşmun’da kırmızı boya yapmakla ünlü olmuşlardır. 

Memlûk Mısır’ındaki Hristiyan Ermeniler, dinî ayinlerini yapabilmek için Sultan’ın 

hoşgörüsüyle Kahire’nin Kum’ul-Ermen mahallesinde Aziz Minas Kilisesi’ni inşa 

etmişlerdir. 

Ermenilerin diğer bir parlak dönemi de 1805 yılında Mısır Valisi olan Mehmet Ali 

Paşa Dönemi’nde olmuştur. Mehmet Ali Paşa’nın Osmanlı İmparatorluğu’nun valisi 

olarak Mısır yönetimini üstlenmesiyle ülke büyük ölçekli Ermeni akınına tanık 

olmuştur. Mehmet Ali Paşa, Osmanlıya karşı kullanabileceğini çok iyi bildiği 

Ermenilere üst görevler vermiş; Avrupa’ya eğitime göndermek için çoğunlukla 

Ermenileri tercih etmiştir. Bunlar Mısır’a döndükten sonra Mehmet Ali Paşa’nın 

kurduğu yüksekokulların düzenlenmesinde görev almışlar, hatta bazı okulların kuruluş 



 

258 

ve teşkilatlanmalarını yapmışlardır. Ermeniler, Mehmet Ali Paşa’nın güveniyle 

Mısır’daki hayatın tüm alanlarına hâkim olmuşlardır. Böylece Mısır’daki Ermeni 

nüfusu artmış, hükumette nüfuzlu bir konuma gelmişlerdir. Mısır Hidîvlerinin 

bağışladığı geniş araziler, satın aldıkları topraklar ve ticari faaliyetler sayesinde büyük 

servet elde etmişlerdir. Gerek Fâtımî ve gerekse Mehmet Ali Paşa Dönemi’nde 

Mısır’da çok etkin bir konuma gelen, kiliseler kurup Mısır’a damga vuran Ermeniler, 

bu tarihî arka planla tehcir sonrasında Mısır’daki hayata uyum sağlamada 

zorlanmamışlardır. 

Ermeni tüccar, politikacı ve aydınlar, programlarını uygulamada Mehmet Ali Paşa’ya 

çok yardımcı olmuşlar, danışman ve bakan olarak görev yapmışlardır. Mısır’da ilk 

banka zengin Ermenilerin desteğiyle 1837’de kurulmuştur. Mısır’da sarraf olarak 

çalışan Ermeniler, toplumun her kesimine faizle krediler verip bir nevi tefecilik 

yaparak servetlerine servet katmışlardır. Avrupa toplumlarıyla güçlü ilişkilere sahip 

olan Ermeniler, Mehmet Ali Paşa ile yabancılar arasındaki ticari işlemlerde ve 

diplomatik müzakerelerde, aranan çevirmen ve arabulucular olmuşlardır. Ayrıca 

birçok Ermeni onun hükümetinde, özellikle dışişleri, ticaret, eğitim ve ulaşım 

bakanlıklarında yüksek mevkilere gelmiş; hatta Dışişleri Bakanlığında Ermeni tekeli 

oluşmuştur. Aslında ülke genelinde önemli tüm mevki ve sektörlerde Ermeni tekelleri 

oluşmuştur. Avrupa ile Mısır arasındaki ticari faaliyetleri ticari temsilci ünvanıyla 

Ermeniler yürütmüştür. Mısır’da matbaa sanayini kurmuşlar, Avrupa dillerinden 

birçok kitabı tercüme edip Arapça olarak neşretmişlerdir. Ermenilere son derece 

güvenen Mehmet Ali Paşa’nın bu tutumu zaman zaman ihanetle karşılık bulmuş ancak 

ülkede Ermenilerin yerine görevlendirilecek çok dil bilen, yetenekli, zanaatkâr, 

çalışkan, kalifiye kimseler olmadığı için Mehmet Ali Paşa istese de herhangi bir 

yaptırım uygulayamamıştır.  

Resmî istihdam alanlarının yanında serbest meslek olarak da pamuk, tuz, toptan ve 

perakende sigara ticareti, saat tamiri ve ticareti, boyama, dikiş, kürk vb. el sanatları, 

maden işleme, dokuma, dericilik, mobilya, kuyumculuk, terzilik, ayakkabıcılık, 

tamircilik, tabelacılık, marangozluk, demircilik ve inşaatçılık gibi tüm ticari alanda 

faaliyet göstermişlerdir.  

Ziraat alanında da faaliyet gösteren Ermeniler; pamuk, tütün, çivit otu, haşhaş, ipek ve 

mısır pamuğu yetiştirdikleri gibi Yusuf el-Ermeni eliyle mandalinayı Araplara 



 

259 

kazandırmışlardır.  

Mısır’da Balyan ailesi yapı mühendisliğine, Mantaşof ailesi petrol endüstrilerine, 

Corcanyan ailesi maden endüstrisine ve Matosyan ailesi sigara endüstrisine öncülük 

etmiştir. Kumaş işleme ve sırma (altın, gümüş ve değerli taşlarla işleme) konusunda 

uzman Ermenilerin yönetiminde Burket’ul-Fîl fabrikası kurulmuştur. Yine 

Ermenilerin yönetiminde yazma (başörtüsü) imalatı yapmak, tekstilleri beyazlatmak 

ve farklı renklerde basmak için Şubra, Bulak, Şebin, Mahelletu’l-Kubra ve 

Mansura’da birkaç tribün inşa edilmiştir. Ermeniler, Mehmet Ali Paşa’nın ihracata 

uygun boya üretmek için kurduğu çivit otu fabrikalarını işletmişlerdir. Ayrıca 

Matosyan, Milkonyan, İbikyan, Macaryan, Sarkisyan, Hakimyan, Arbacyan, Hacityan 

vb. isimlerle Mısır’da bazı tütün fabrikaları kurmuşlardır.  

Mısır Ermenileri otoritenin hoş görüsüyle kendi kiliselerini tesis etmiş, el yazma 

kopyalama merkezleri oluşturmuş, okullar açmış, hayır ve sosyal kuruluşlar kurmuş, 

matbaa ve basın organları açmış böylece kültürlerini korumuş ve nesilden nesile 

aktarmayı başarmışlardır. Ermeni kaynaklardan beslenen Arapça kaynaklara göre 

Mısır’daki Ermeniler; Ermeni varlığını, tarihini, dilini ve kültürünü vatandaşlığına 

kattığı bir zenginliğe dönüştürmeyi başarmış ve ikisini olumlu bir şekilde birleştirerek 

Mısır dokusunun ayrılmaz bir parçası haline getirmiştir. Tüccarlar ve sarraflar, 

Mısırlılarla ticaret yoluyla iletişim kurarak bunun sağlanmasında büyük rol 

oynamışlardır. Mısır Ermeni Kilisesi, Mısır Ermenileri ile ana vatanları arasındaki 

sosyal bağların pekiştirilmesi, ata mirasının korunması ve Mısır’daki Ermenilere 

sosyal hizmetlerin sağlanmasında büyük bir role sahip olmuştur. 

Tarihin çeşitli dönemlerinde Ermeniler isteyerek veya bir çıkar gözeterek ya da can 

güvenliğini sağlamak amacıyla Müslüman olmuşlardır. Ancak Arapça kaynaklarda 

Müslüman olan Ermeniler hakkında özellikle tehcir sonrası dönemler için hemen 

hemen hiçbir bilgiye rastlanmamıştır. 

ÖNERİLER 

Yaklaşık 400 yıl hâkimiyetimiz altında kalan Araplara bile haklı olduğumuz Ermeni 

meselesi gibi millî bir davayı anlatmada aciz kaldığımız bir gerçektir. Bunun sebepleri 

ayrıca bir araştırma konusu yapılmalıdır. Soykırım iddiaları karşısında düşündürücü 

olan Türk insanının bütün bunlar karşısında ne yaptığıdır. Ne yazık ki Osmanlı’nın 



 

260 

mirasını red politikası nedeniyle 1970’li yıllara kadar hiçbir çaba sarf edilmemiştir. 

Belki de durumun bu kadar kronik hale gelmesi bu yüzdendir. Bu yüzden, yanlış 

yönlendirilen dünya kamuoyunun gerçeklerle karşılaşması için daha somut adımlar 

atılmalı ve tekrar tekrar Türkiye’nin önüne konulan engellerin kalkması için çaba sarf 

edilmelidir. Konuyu açıklığa kavuşturan eserler Arapçaya çevrilerek, Arap dünyasına 

hitap eden seminer, kongre, konferans gibi etkinlikler düzenlenerek ve Ermeni 

meselesini objektif olarak ele alan filmler yapılarak Arap insanının zihni doğru bilgiyle 

aydınlatılmalıdır.  



 

261 

KAYNAKLAR 

Compton’s Encyclopedia. (1984). Division of Encyclopedia Britanica. Şikago/Amerika 

Birleşik 

Devletleri: Şikago Üniversitesi. 

Encyclopedia International, Vol. 2. (1981). Lexicon publications. 

Encyclopedia of Islam Vol. 1. (1960). Londra. 

(1865, 4 16). Armâvînî (en-Naḫle). 

(1874, 2 29). el-Vakâiʿ el-Mıṣriyye, Sayı: 583. 

(1884, 10 11). ez-Zamân, Sayı: 448. 

(1884, 2 13). ez-Zamân, Sayı: 276. 

(1885, 9 12). ez-Zamân, Sayı: 712. 

(1885, 1 13). ez-Zamân, Sayı: 538. 

(1888, 3 26). el-Ḳâhira, Sayı 684. 

(1891, 5 31). el-İttiḥâd'l-Mıṣriyyu, Sayı: 1043. 

(1892, 2 11). el-İttiḥâdu'l-Mıṣriyyu, 1115. sayı. 

(1895, 1 17). el-Ehâlî, Sayı: 35. 

(1895, 6 7). el-İḫlâs, Sayı: 5. 

(1896, 9 10). el-İttiḥâd'l-Mıṣriyyu, Sayı: 1579. 

(1896, 10 4). el-İttiḥâd'l-Mıṣriyyu, Sayı: 1586. 

(1896, 10 8). el-İttiḥâd'l-Mıṣriyyu, Sayı: 1587. 

(1897, 2 6). el-Aḫbâr, Sayı: 151. 

(1897, 1 26). el-Aḫbâr, Sayı: 141. 

(1897, 1 25). el-Aḫbâr, Sayı: 140. 

(1897, 1 24). el-İttiḥâd'l-Mıṣriyyu, Sayı: 1618. 

(1898, 7 12). el-Berîd, Sayı: 224. 

(1898, 10 20). el-Berîd, Sayı: 237. 

(1898, 11 22). el-Berîd, Sayı: 240. 

(1898, 12 6). el-Berîd, Sayı: 241. 

(1898, 7 5). el-Berîd, Sayı: 223. 

(1898, 7 12). el-Berîd, Sayı: 224, 12/7/1898 . 

(1898, 7 19). el-Berîd, Sayı: 225. 

(1898, 8 9). el-Berîd Sayı: 228. 

(1898, 8 30). el-Berîd, Sayı: 231. 



 

262 

(1898, 8 9). el-Berîd, Sayı: 233. 

(1925, Haziran 20). Nâḳûs Ermînyâ (Haftalık) 25. Sayı, s. 794. 

(1930, Şubat 15). Nâḳûs Ermînyâ (Haftalık) 7. Sayı, s. 202-204. 

(1943, Kasım 26). Cerîdetu Beyrût,. 

(1943, Ocak 11). Cerîdetu "Ṣavtu eş-Şaʿb". 

(1943, Aralık 11). Cerîdetu "Ṣavtu eş-Şaʿb". 

(1945, 05 31). Cerîdetu "Ṣavtu eş-Şaʿb". 

(1945, Mayıs 29). Cerîdetu en-Naṣr. 

(1946, Eylül 25). Cerîdetu en-Neẕîr,. 

(1947, Şubat). Devriyyetu “İçmiyadzin” 4. yıl, s. 43-46. 

(1948, Mayıs 29). Nâḳûs Ermînyâ (Haftalık) 22. Sayı, s. 509. 

(1948, Temmuz 3). Nâḳûs Ermînyâ (Haftalık) 27. Sayı, s. 630. 

(1952, Kasım 22). Cerîdetu "el-Ahrâm". 

(1959, Kasım). Şehriyyetu “Ermînyâ es-Sufyetiyye”, Sayı 11 , s. 38-40. 

(1967, Haziran 8). Cerîdetu Zartunk. 

(1981). el-Mecelletu et-Târîḫiyyetu el-Mıṣriyyetu, Cilt No: 27, Kahire, s. 255. 

(1990, Aralık 22). Cerîdetu Aztak el-Ermeniyye,. 

(1992). Ḥaleb Tervî, Halep Ermeni Ortodoks Başpiskoposluk Yayınları. 

(1992, Nisan 26). Ṣaḥîfetu "Tişrîn". 

ABDUH, M. (1979). el-Aʿmâl el-Ḳâmile, el-Cuz el-Evvel, el-Kitâbât es-Siyâsiyye. Beyrut: el-

Muessese el-ʿArabiyye Li ed-Dirâsât ve en-Neşr. 

ABDULHAMÎD, N. (1910, 7 7). en-Neşâṭ et-Tebşîriy el-Emrîkiy Fî el-Bilâd el-ʿArabiyyeti 

Ḥattâ ʿÂm 1923. el-Cerîde Aded 1009. 

ABDULHAMÎD, N. (1976). el-Ecânib ve Âs̱eruhum Fî Muctemaʿ el-Mıṣriy 1882-1922. 

Kahire: Aynu Şems Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi, Tarih Bölümü. 

ABDULHAMÎD, S. (2014, Haziran 13). Lesnâ Câliye ve Lâ Eḳaliyye. Cerîdetu el-İḥrâm, es-

Senetu 138, el-ʿAdedu 46575. 

ABDULKERİM, A. İ. (1938). Târîḫu et-Taʿlîm Fî 'Aṣri Muhammed Ali. Kahire: Mektebetu'n-

Nahdati'l-Mısriyyeti. 

ABDULLAH, E. M. (1954). Târîḫ Mıṣr el-İḳtiṣâdiy ve el-Mâliy Fî el-ʿÂṣr el-Ḥadîs̱. Kahire: 

Mısır Angelo Kitabevi. 

ABDULVÂHİD, E. (1963). Ḳıssatu el-Meʿâdin es-S̱emîne. Silsiletu el-Mektebeti es-

S̱eḳâfiyyeti, Aded 89. içinde Kahire: Dâru el-Ma'ârif. 

ABDURRAHMÂN, F. ʿ .-D. (tarih yok). Târîḫu el-ʿUmmâl ez-Zirâʿiyyîn Fî Mıṣr (1914-1952).  

ABEGHİAN, A. (1949). History of Armenia, An Outline”, vol. 2 No. 7. Los Angeles. 

ABRAHAMYAN, A. K. (1964 (1.Cilt), 1967 (2.Cilt)). Lemḥa Mûceze An Târîḫ el-Câliyât el-



 

263 

Ermeniyye. Erivan. 

ABRAHAMYAN, A. K. (1985). Muḫtârât Min Târîḫ el-Şaʿb el-Ermeniy Munẕu Aḳdem el-

ʿUsûr ve Ḥattâ Muntaṣaf el-Ḳarn el-Tâsiʿ 1. Cilt.  

ACARYAN, H. (1946). Ḳâmûs Li Esmâi el-Aʿlâm el-Ermeniyye 3. Cilt. Erivan. 

ADALİAN, R. (1980). The Armenian Colony of Egypt during The Reign of Mohammed Ali 

(1805-1848), Vol. 33, No. 128. Los Angeles. 

AFÎFÎ, M. (1992). el-Aḳbât Fî 'el-ʿAsr el-ʿUs̱mâniy. Kahire: Mısır Genel Kitap Kurulu. 

AGAFNONİ, R. M. (1929). er-Ruhbân ve ez-Zuvvâr Fî el-Ḳuds. Kudüs: Ortodoks Ermeni 

Aziz Yakup Manastırı Matbaası. 

AGAFNONİ, R. M. (1931). Kenâis ve Edîre Ermeniyye Ḳadîme Fî el-Bilâd el-Muḳaddese. 

Kudüs: Ortodoks Ermeni Aziz Yakup Manastırı Matbaası. 

AGAZARİM, N. M. (1911). Maʿlûmât ʿAn el-Câliyât el-Ermeniyye Fî Mıṣr. Kahire. 

AHMARANYAN, C. (1978). Men Hum el-Ermen? Kahire: Ermeni Kültür Dostları Cemiyeti. 

AKATANKİGOS, Ç. Â. (1964). Târîḫ el-Ermen. Erivan. 

ALAUX, L. (1905). The Armenian Schools in the Ottoman Empira, Vol. 1, No. 5.  

ALİŞAN, G. (1873). Şunurhâlî ve Ensibâuhû. Venedik. 

AL-SAYYİD, A. L. (1984). Egypt in the Reign of Mohammed Ali. Cambridge. 

ARARADYAN, A. (2/11/1844, 19/2/1866). Fecru Ârârâd İzmir. 

ARDAZRONİ Toma, v. A. (1978). Târîḫ Âl-Ardazroni. Erivan. 

ÂRMÎN, H. K. (1947). Dikrân el-'Aẓîm. Antalyas-Lübnan: Kilikya Evi Katolik Ermeni 

Matbaası. 

Artin bey (1800-1895), Vol.2. (1895). Revue d’Egypte. Le Caire. 

ARTÎN, Y. Ç. (1894). el-Ḳavlu et-Tâm Fî et-Taʿlîm el-ʿÂm. Kahire: Matba'a Bûlâk. 

ARTİNİAN, V. (1981). The Role of the Amiras in the Ottoman Empire. Vol. 34, No. 134. Los 

Angeles. 

ARYÂN, M. (1923). Merkezu Mıṣr el-İḳtiṣâdiy. Kahire. 

ASTARCIYAN, D. K. (1961). et-Târîḫ el-ʿArabiy eş-Şâmil ve el-Muvassaʿ (2500 K. M. -1918 

M.). Beyrut. 

ASTARCIYAN, K. L. (1951). Târîh el-Umme el-Ermeniyye. Musul. 

ASTARCIYAN, K. L. (1951). Târîḫ el-Umme el-Ermeniyye. Musul. 

ASTOYAN, A., & Çeviri: Diran Lokmagözyan. (2012 ). 2. Osmanlı idari sisteminde 

Ermeniler. II. Lübnan Ermeni yöneticileri . Batı Ermenistan ve Batı Ermeni Sorunları 

Araştırma Merkezi, s. https://akunq.net/tr/?p=14633, Erişim tarihi: 05.12.2021.   

AŞÇIYAN, A. S. (2012, 08 Monday). Şeyḫu el-Camiʿa el-Eẕher Yasduru Fetvâ Yuneddidu 

Fîhâ Bi el-Mecazir Elletî Naẓẓamehâ el-Etrâk Bi Ḥaḳḳı el-Ermen. Armanian Issues, 

s. http://ara-ashjian.blogspot.com/2012/08/al-azhar-grand-sheikhs-fatwa-

condemning.html, Erişim tarihi: 17.01.2022. 

AŞKANYAN, R. Ç. (1986). Neş'etu el-Ermen ve Târîḫuhum el-Ḳadîm. Beyrut: Kilikya Evi 



 

264 

Katolik Ermeni Matbaası. 

ʿÂŞÛR, S. ʿ.-F. (1972). Ûrubbâ el-ʿUṣûr el-Vusṭâ, 1.Cilt. Kahire: Mektebetu el-İncelû el-

Mıṣriyye. 

ATAMİAN, S. (1955). The Armenian Community. New York. 

ATİKYAN, H. (1985). el-Târîḫ el-Mûcez lil-Câliyât el-Ermeniyye. Lübnan: Kilikya Evi 

Ermeni Katolik Matbaası. 

Âzad Bim (el-Minber el-Ḥurr). (1907, 1 16). 

AZAZYAN, H. (1993). Nubẕe Târîḫiyye Mûceze el-Câliyât el-Ermeniyye Fî el-Bilâd el-

ʿÂrabiyye (Sûriyye, Lubnân, el-ʿÎrâk, Filisṭîn, el-Urdun, Mıṣr. Lazkiye: Hivar Yayın 

Dağıtım Evi. 

BARİKYAN, H. H. (1973). Târîḫ el-Meṭâbiʿ el-Ermeniyye Fî Sûriyye. Halep. 

BARSOUMİAN, H. (1979). Economic Role of the Armenian Amiras Class in the Ottoman 

Empire, Vol. 31, No, 124. Los Angeles. 

BEREKÂT, A. (1977). Taṭavvuru el-Mulkiyyeti ez-Zirâʿiyyeti Fî Mıṣr ve Es̱eruhû ʿAlâ el-

Hareketi es-Siyâsiyyeti (1813-1914). Kahire: Dâru es-Sekâfeti el-Cedîdeti. 

BHATTACHARJEE, A. (1982). A History of Europe. 2 Vols. New Delhi. 

BİZANT, B. Ç. (1947). Târîḫ el-Ermen. Erivan. 

BOUDJİKANİAN, A. K. (1983). Les Roles Socio-Economiques et Politiques des Arméniens 

d'Egypte au X IX Siècle. Colloques Internationaux du CNRS, No: 607 (s. 444). içinde 

Paris. 

BOURTNOUTİAN, G. (1993). A History of the Armenian people , 2 Vols, Vol. 1. California. 

BOUTROS-GHALİ, A. N. (1965). les Dadians. Le Caire. 

BURC, M. A. (Ocak 1990). el-Każiyye el-Ermeniyye Beyne Mu'temer Berlîn ve el-Ḥarb el-

ʿAlemiyye el-Ûlâ 1878-1914. Mecelletu el-Muerriḫ el-Mısriy, Kulliyetu'l- Âdâb el-

Kâhira, 18-20. 

BURRT, J. (1926). The people of Ararat. London. 

BURTON, F. R. (1857). Personal Narrative o f a Pilgrimage lo El-Medina and Meccah, 2 

Vols, Vol. 1. London. 

CAPRİELİAN, A. (1968). The Role of the Armenians in the Ottoman Empire, Vol. 21, No. 83. 

Los Angeles. 

CLARK, E. (1974). The Ottoman Industrial Revloution Vol 1. Londra. 

CROMER, T. E. (1911). Modern Egypt. London. 

ÇELEBI, H. A. (1993). el-Eḳaliyyât el-ʿİrkiyye Fî Mıṣr Fî el-Ḳarn et-Tâsiʿa ʿAşara. Kahire: 

Mektebetu en-Nahża el-Mıṣriyye. 

ÇOLAKYAN, H. (1978). Vaṣf Mûcez Li Târîḫ el-Ṣahâfe el-Ermeniyye Fî Ḥaleb. Halep. 

DADRİYAN, V. Ç. (1995). Silsile Ves̱âik ve Dirâsât el-Mecâzir el-Ermeniyye 2 (Devru el-

Eṭibbai el-Etrak Fî el-Meẕâbih el-Ermeniyye Esnâe el-harb el-'Âlemiyye el-Ûlâ. 

Lazkiye: Nâdî el-Şebîbe el-SûriyyeLi el-Lecne el-Sekâfiyye. 

DADRİYAN, V. Ç. (1997). Silsile Ves̱âik ve Dirâsât el-Mecâzir el-Ermeniyye 5 (el-Masâdir 



 

265 

el-Turkiyye ve el-'Ârabiyye Havle el-Nizâm el-Usmâniy ve el-İbâde el-'İrkıyye Li el-

Ermen). Helep: Nâdî el-Şebîbe el-SûriyyeLi el-Lecne el-Sekâfiyye. 

DADVİYAN, S. B. (1991). Yuḥanna el-Erzincânî "Muḳteṭafât Min Kutub el-Felsefe el-

İslâmiyye Ve Kitâbâtuhu el-Felsefiyye el-Uḫrâ Fî Żav'I el-Maṣâdir el-İslâmiyye". 

Beyrut. 

Dâiratu’l-Maʿârif el-İslâmiyye. (tarih yok). Yayına Hazırlayan İbrahim Zeki Hurşid, Ahmed 

el-Şenteşâvî, Abdulhamîd Yunus. 

DEEB, M. (1978). The Socio Economic of the Local Foreign Minorties in Modern Egypt, 

1805-1967. London: İnternational Journal of Middle East Studies. 

DEMİRCİYAN, P. V. (1980). Târîḫ Ebreşiyyât el-Ermen el-Urs̱ûẕuks Fî Sûriyye ve Lubnân 

1. cilt. Antalyas-Lübnan. 

DENY, J. (1930). Sommaire des Archives Turques du Caire. Kahire. 

Devriyetu el-Berâʿim, Sayı 1. (1977). 

Dîvân el-Ma’iyye Turkiy, Sicil 1/47/2 (5) Sayfa 37, No: 379. (1235 H., Zilka'de 27). 

Muhammed Ali'den el-Kethudâ'ya Emir. 

Dîvân Ḫidîv Turkiy. (1245 H., Cumâdî Evvel 2). Hidiv Dîvânından Memur Muhammed 

Munevvef Efendiye Yazı (K. 2/40/12 (760) S.107 No:307). 

Dîvân Ḫidîv Turkiy S.2/42/1 (728) S. 29 No. 96. (1235 H., Muharrem 18). Hidiv Divanından 

İstanbul'daki Sarraf Kara Kahya'ya yazı. Kahire. 

Dîvân Ḫidîv Turkiy, 2/40/41 (766) S. 5 No. 1. (1245 H., Şaban 28). Yüksek Meclisten Hidîv 

Dîvânına Yazı. 

Dîvân Ḫidîv Turkiy, Sicil .2/49/3 (756) Sayfa 102 No. 454. (1246 H., Rebî'u Sânî 13). Hidîv 

Dîvânından Üst Makama Yazı. 

Dîvân Ḫidîv Turkiy, Sicil 2/30/2 (732) Sayfa 515 No. 54. (1242 H., Rabi'u el-Evvel 11). Hidîv 

Dîvânından Feyyum Sistem Memuru Hüseyin Ağaya Yazı. 

Dîvân Ḫidîv Turkiy, Sicil 2/30/4 (733) Sayfa 20 No. 99. (1242 H., Şevval 14). Hidiv 

Divanı'Ndan Doğu Atfih Ve Asvan'A Kadar Olan Merkez Bölgelerin Yöneticilerine 

Yazi. 

Dîvân Ḫidîv Turkiy, Sicil 2/30/7 (739) Sayfa 9 No. 47. (1244 H., Muharrem 8). Hidîv 

Dîvânından Dimna Bölgesi Kısım Nazırı Abdurrahman Ağaya Yazı. 

Dîvân Ḫidîv Turkiy, Sicil 2/40/12 (760) Sayfa 50 No. 143. (1245 H., Rabî'u Sân 12). Hidîv 

Dîvânından Darphane Müdürü Râgıp Efendiye Yazı. 

Dîvân Ḫidîv Turkiy, Sicil 2/40/14 (766) Sayfa 154 No. 363. (1245 H., Şevval 2). Yüce 

Meclisten Hidîv Dîvânına Yazı. 

Dîvân Ḫidîv Turkiy, Sicil 2/40/14 (766) Sayfa 165 No. 391. (1245 H., Şevval 22). Üst 

Makamdan Hidîv Dîvânına Emir. 

Dîvân Ḫidîv Turkiy, Sicil 2/40/15 (763) Sayfa 154 No. 315. (1244 H., Zilhicce 5). Hidîv 

Dîvânından Nısf el-Buhayra Memuru Rüstem Efendiye Yazı. 

Dîvân Ḫidîv Turkiy, Sicil 2/40/26 (758) Sayfa 106, No:164. (1248 H., Rabî'u Sân 9). Üst 

Makamdan Hidîv Dîvânına Emir. 

Dîvân Ḫidîv Turkiy, Sicil 2/40/8 (750) Sayfa 31 No. 65. (1244 H., Ramazan 13). Hidîv 



 

266 

Dîvânından Ahmed Paşaya Yazı. 

Dîvân Ḫidîv Turkiy, Sicil 2/49/3 (756) Sayfa 102 No. 454. (1246 H., Rabî'u Sânî 13). Hidîv 

Dîvânından Üst Makama Yazı. 

Dîvân Ḫidîv Turkiy, Sicil. 2/40/8 (750) Sayfa 85 No. 189. (1244 H., Şevvâl 20). Hidîv 

DîvânındanHazine Sarrafbaşı Yakup Beye yazı. 

Dîvân Ḫidîv Turkiy, Sicil 2/28/5 (374) Sayfa 45 No. 416. (1253 H., Cumâd Sân 15). Üst 

Makamdan Hidîv Dîvânına Emir. 

Dîvân Ḫidîv Turkiy, Sicil 2/40/12 (760) Sayfa 47 No. 135. (1245 H., Rabi'u Sân 10). Hidîv 

Dîvânından Darphane Müdürü Râgıp Efendiye Yazı. 

Dîvân Ḫidîv Turkiy, Sicil 2/40/14 (766) Sayfa 5, No: 10. (1245 H., Şa'bân 28). Yüce Meclisten 

Hidîv Dîvânına Yazı. 

Dîvân Ḫidîv Turkiy, Sicil 2/40/17 (770) Sayfa 163 No. 243. (1246 H., Rabî'u Sân 1). Yüce 

Meclisten Hidîv Dîvânına Yazı. 

Dîvân Ḫidîv Turkiy, Sicil 2/40/24 (784) Sayfa 73 No. 143. (1247 H., Cumâd Sânî 3). Yüce 

Meclisten Hidîv Dîvânına Yazı. 

Dîvân Ḫidîv Turkiy, Sicil 2/40/26 (785) Sayfa 44 No. 75. (1248 H., Safer 16). Yüce Meclisten 

hidîz Dîvânına Yazı. 

Dîvân Ḫidîv Turkiy, Sicil 2/40/36 (785) Sayfa 13 No. 20. (1248 H., Muharrem 13). Yüce 

Meclisten Hidîv Dîvânına Yazı. 

Dîvân Ḫidîv Turkiy, Sicil 2/49/6 (779) Sayfa 130 No. 843. (1242 H., Safer 21). Hidîv 

Dîvânından Savaş Mühimmat Bakanı Hüseyin Beye yazı. 

Dîvân Ḫidîv Turkiy, Sicil 2/56/1 (806) Sayfa 114 No. 105. (1250 H., Şa'bân 2). Muhammed 

Ali'den Hidîv Dîvân Memuruna Emir. 

Dîvân Hidîv Turkiy, Sicil. 2/42/1 (728), Sayfa 23, No: 77. (1235 H., Muharrem 1). Hidîv 

Dîvânından Kara Yahya'ya Yazı. 

Dîvân Ḫidîv Turkiy, Sicil. 2/49/6 (779) Sayfa 130 No. 843. (1241 H., Safer 21). Hidiv 

Dîvânından Savaş Mühimmatı Bakanı Hüseyin Beye Yazı. 

Dîvânu el-Maʿiyye ʿArabiy Sicil 1/2/59 (81 C.5) Sayfa 904 No. 806. (1268 H., Şaban 29). 

Maiyyetten Bafta Kumpanya Sarrafı Mecerdiç'e Yazı. 

Dîvânu el-Maʿiyye ʿArabiy Sicil. 1/2/2 (58 C2) Sayfa. 371 No. 382. (1267H., Rabi' Evvel 17). 

Sunni Ma'iyyetten Kumpanya Tahsilat Memuruna Yazı. 

Dîvânu el-Maʿiyye ʿArabiy, Sicil 1/2/8 (77) Sayfa 419, No: 336. (1268 H., Rabî'u Sân 20). 

Kethudâ Paşa'Dan Saray Gelir Memuruna Yazı. 

Dîvânu el-Maʿiyye ʿArabiy, Sicil 1/8/15 (58) Sayfa 229 No. 208. (1267 H., Muharrem 26). 

Sunnî Ma'iyyetten Saray Daire Vekaletlerine Yazı. 

Dîvânu el-Maʿiyye ʿArabiy, S.1/1/22 (78) Sâdir el-Ma'iyyeti İlâ ed-Devâvîn ve el-Ekâlîm 

Sayfa 12. (1238 H., Zilka'de 27). Dîvândan Ticaret Dîvânı Mütercimi İstafân 

(İstîbân)'a Yazı. 

Dîvânu el-Maʿiyye ʿArabiy, Sicil 1/2/12 (98) Sayfa 696, No: 782. (1267 H., Şa'bân 18). Sünnî 

Maiyyetten Tüccar Kuruluna Emir. 

Dîvânu el-Maʿiyye ʿArabiy, Sicil 1/2/5 (63) Sayfa 804 No. 808. (1267 H., Receb 16). Sünnî 



 

267 

Maîyetten Maliye Dîvânına Yazı. 

Dîvânu el-Maʿiyye ʿArabiy, Sicil 1/5/1 (3) Sayfa 195 No. 951. (1247 H., Şaban 26). Yüce 

Makamdan Velî Ni'am Cidde Valisi Kethudâ'ya Emir. 

Dîvânu el-Maʿiyye ʿ Arabiy, Sicil 1/8/23 (86 C.1) Sayfa 15 No. 5. (1268 H., Zilhicce 27). Sadır 

Olan emir. 

Dîvânu el-Maʿiyye ʿArabiy, Sicil 1/8/8 (44) Sayfa 295 No. 220. (1266 H., Receb 16). 

Ma'iyetten Karar Meclisine Yazı. 

Dîvânu el-Maʿiyye Turkiy. (1245 H., Cumadi Sani 24). Üst Makamdan Maiyyete Emir 

(K.1/57/1 (36) S. 36 No:316). 

Dîvânu el-Maʿiyye Turkiy. (1248 H., 1250H., Cumâdî Sani, Muharrem 2, 10). Üst Makamdan 

Cihat Bakanına Emir (K.1/58/2 (44) S. 83 No:460), Üst Makamdan Ethem Beye Emir 

(K.1/55/1 (49) S. 121 No:663). 

Dîvânu el-Maʿiyye Turkiy. (1250 H., Şaban 25). Üst Makamdan İskenderiye Haznedarına 

Emir (K.1/60/2 (59) S. 89 No:291). 

Dîvânu el-Maʿiyye Turkiy, Sicil 1/55/5 (86) Sayfa 29 No. 75. (1252 H., Şa'bân 2). el-

Kethudâ'ya Yüce Emir. 

Dîvânu el-Maʿiyye Turkiy, S.1/58/2 (44) S. 88 No. 504. (1248 H., Cumâdi Evvel 9). Üst 

Makamdan Habib Efendiye Yazı. 

Dîvânu el-Maʿiyye Turkiy, S.1/62/1 (68) S.25, No: 75. (1251 H., Cumâd Evvel 3). Üst 

Makamdan Muhtâr Beye Emir. 

Dîvânu el-Maʿiyye Turkiy, Sicil 1/475 (11) Sayfa 1 No. 1. (1235 H., Muharrem 1). Maiyyetten 

Girga Mutasarrıfına. 

Dîvânu el-Maʿiyye Turkiy, Sicil 1/55/5 (86) Sayfa 21 No. 53. (1252 H., Receb 10). Baş Vekile 

Emir Âlî. 

Dîvânu el-Maʿiyye Turkiy, Sicil 1/79/1 (62) Sayfa 89 No. 648. (1251 H., Safer 19). Yüce 

Makamdan Baki Beye Emir. 

Dîvânu el-Maʿiyye Turkiy, S. 1/50/7(21) S.128 No. 604. (1242 H., Cumâd Evvel 2). Üst 

Makamdan Bogos Beye Emir. Kahire. 

Dîvânu el-Maʿiyye Turkiy, Sicil 1/1/13 (1891) Sayfa 58, No: 23. (1275 H., Rabi'u Sân 23). 

Maliye Bakanlığına Emri Kerîm. 

Dîvânu el-Maʿiyye Turkiy, Sicil 1/1/7 (1885) Sayfa 70, No: 156. (1272 H., Zilhicce 29). 

İskenderiye Valisine Emri Kerîm. 

Dîvânu el-Maʿiyye Turkiy, Sicil 1/47/1 (3) Sayfa 33 No. 328. (1234 H., Ramadân 15). 

Muhammed Ali Paşa'dan Reşîd Pirinç Müdürü Muhammed Efendiye Emir. 

Dîvânu el-Maʿiyye Turkiy, Sicil 1/47/15 (38) Sayfa 53 No. 482. (1245 H.:, Şa'bân 1). Üst 

Makamdan Mansûra ve Dimne Bölgesi Memuru Abdu'r-Razzâk Ağaya Emir. 

Dîvânu el-Maʿiyye Turkiy, Sicil 1/47/2(5) Sayfa 38 No. 381. (1235 H., Zilka'de 27). Üst 

Makamdan Kethudâ'ya Emir. 

Dîvânu el-Maʿiyye Turkiy, Sicil 1/47/3 (6) Sayfa 81 No. 755. (1236 H., Zilhicce 22). Üst 

Makamdan Emir. 

Dîvânu el-Ma'iyye Turkiy, Sicil 1/47/4 (9), Sayfa 28, No: 257 . (1237 H., Rabî'u Sân 8). Sunnî 



 

268 

Maiyyetten Gemiler Müdürü Ağa'ya Yazı. 

Dîvânu el-Maʿiyye Turkiy, Sicil 1/47/7 (17) Sayfa 16 No. 108. (1236 H., Safer 1). Üst 

Makamdan Haznedara Emir. 

Dîvânu el-Maʿiyye Turkiy, Sicil 1/50/4 (14) Sayfa 21, No: 82. (1238 H., Şa'bân 29). 

Muhammed Ali Paşa'dan Bogos Beye Emir. 

Dîvânu el-Maʿiyye Turkiy, Sicil 1/50/5 (18) Sayfa 23 No. 167. (1239 H., Ramadân 23). Cidde 

Gümrüğüne Bağli Yusuf Yakub El-Ermeni Ile Yazişma. 

Dîvânu el-Maʿiyye Turkiy, Sicil 1/50/5 (18) Sayfa 65 No. 645. (1240 H., Rabi'u Sân 28). 

Ma'iyyetten Bulak Tirubün Müdürüne. 

Dîvânu el-Ma'iyye Turkiy, Sicil 1/50/5 (18), Sayfa 37, No: 360 . (1239 H., Şevvâl 24). 

Dîvândan haznedara Yazı. 

Dîvânu el-Maʿiyye Turkiy, Sicil 1/50/7 (21) Sayfa 134 No. 637. (1242 H., Cumâd Evvel 30). 

Üst Makamdan Bogos Beye Emir. 

Dîvânu el-Maʿiyye Turkiy, Sicil 1/50/7 (21) Sayfa 26 No. 135. (1240 H., Şevval 13). 

Ma'iyyetten Bogos Beye Yazı. 

Dîvânu el-Ma'iyye Turkiy, Sicil 1/50/9 (40), Sayfa 62, No: 342. (1245 H., Şevval 1). Üst 

Makamdan İstanbul'daki Sarraf Ârâm'a Emir. 

Dîvânu el-Maʿiyye Turkiy, Sicil 1/51/2 (54) Sayfa 116, No:429. (1250 H., Zilka'de 9). Üst 

Makamdan Muhtâr Beye Emir. 

Dîvânu el-Maʿiyye Turkiy, Sicil 1/55/5 (86) Sayfa 21 No. 53. (1252 H., Receb 10). Üstten 

Kethudâ'ya Emir. 

Dîvânu el-Maʿiyye Turkiy, Sicil 1/62/1 (68) Sayfa 1 No. 1. (1251 H., Rabî'u Evvel 29). Üst 

Makamdan Burhan Beye Emir. 

Dîvânu el-Maʿiyye Turkiy, Sicil 1/62/1 (68) Sayfa 225 No. 361. (1251 H., Receb 29). Üst 

Makamdan Bogos Beye Emir. 

Dîvânu el-Maʿiyye Turkiy, Sicil. 1/55/1 (49) Sayfa 55 No. 374. (1249 H., Safer 10). Maiyetten 

İpek Bakanı Hâfız Efendiye Yazı. 

Dîvânu el-MaʿiyyeTurkiy, Sicil 1/1/2 (1881) Sayfa 363, No: 58. (1271 H., Şa'bân 25). el-

Mahrûsa Valisine Emri Kerîm. 

DONKYAN, K. (1983). Mevâd Li Târîḫ el-Ermen Fî el-Lâẕikiyye ve Żavâhîhâ. Halep: Halep 

Ermeni Ortodoks Başpiskoposluğu Yayınları. 

EBU ZEYD, S. M. (1991). Târîḫ el-Ermen Fî Mıṣr el-İslâmiy (1073-1171). Kahire: Üniversite 

Kitap Evi. 

EBU'L-FİDÂ, ʿ.-D. İ. (tarih yok). el-Muḫtaṣar Fî Aḫbâri el-Beşer 2., 3. ve 4 . Ciltler. Mısır 

Hüseyniye Matbaası. 

el-ʿALLÂF, İ. H. (2017, 02 27). el-Ermen Fî el-ʿÎrâk.. Ru'ye Târîḫiyye. Dunyâ el-Vaṭan, s. 

https://pulpit.alwatanvoice.com/articles/2017/02/27/430208.html, Erişim tarihi: 

27.05.2019. 

el-ATÂBEKÎ, C. e.-D.-M. (1930). el-Nucûm ez-Ẓâhira Fî Mulûk Mıṣr ve el-Ḳâhira 2.Cilt. 

Kahire: Kahire Mısır Kitapları Yayınevi Matbaası. 

el-BELÂZURÎ, E. e.-A. (tarih yok). Kitâb Futûḥ el-Buldân.  



 

269 

el-Berîd, Sayı: 23. (1898, 10 6). 

el-BOSTÂNÎ, B. (1876). Kitâb Dâiretu'l-Maʿârif. Tahran: İsmâ'Îliyyan Matbuat Kurumu. 

el-BOSTÂNÎ, B. (tarih yok). Kitâbu Dâiratu el-Maʿârif 3. Cilt. Tahran: İsmailyan Basım 

Kurumu. 

el-BOYACIYAN, A. (1941). Târîḫ Hicrât el-Ermen 1. Cilt (Başlangıçtan 11. Asra Kadar). 

Kahire. 

el-BOYACIYAN, A. (1955). Târîḫ Hicretu el-Ermen 2. Cilt (11. Asırdan Orta Asrın Sonuna 

kadar). Kahire. 

el-BOYACIYAN, A. (1960). el-İḳlîm el-Mıṣriy ve eṭ-Ṭâife el-Ermeniyye. Kahire. 

el-CEBERTÎ, A.-R. (tarih yok). ʿAcâibu el-Âs̱âr Fî et-Terâcim ve el-Aḫbâr 4. Cilt. Kahire: 

Matba'atu el-Envâr el-Muhammediye. 

el-CEMİL, S. (2010). el-Ermen el-ʿIrâḳiyyûn: Diyasbûrâ Vaṭan Bilâ Bedîl! Îlâf Yevmiyye 

İlîktrûniyye, s. https://elaph.com/Web/opinion/2010/10/604270.html, Erişim tarihi: 

11.05. 2020. 

el-CEMİL, S. (2020, 04 04). el-Ermen el-'Irâkiyyûn: Târîh ve Mustakbel. Cerîdetu el-Medâ 

el-Yevmiyye, s. https://almadasupplements.com/view.php?cat=860, Erişim tarihi: 

13.05. 2020. 

el-CİRİTLÎ, A. (1960). Teṭavvur en-Niẓâm el-Maṣrafiy Fî Mıṣr, el-Cemʿiyyetu el-Mıṣriyyetu 

Li el-İḳtiṣâd es-Siyâsiy ve el-İḥṣâi ve et-Teşrîʿ. Kahire: Doğu İlan Şirketi Matbaaları. 

el-Ermenu Fî Filisṭîn. (2022). Vekalet Vefâ Merkez el-Maʿlûmât el-Vaṭaniy el-Filisṭîniy, s. 

https://info.wafa.ps/ar_page.aspx?id=5049, Erişim tarihi: 04.01. 2023. 

el-Ermenu Fî Mıṣr. (1988, 12 22). Mecelletu el-Muṣavvir. 

el-Ermenu Fî Mıṣr. (2015, Nisan 15). Cerîdetu Vaṭaniy. 

el-EŞTER, A. (2010, 09 14). el-Maṭrân Dr. ÂfÂk Asâdûryân Reîs Ṭâifetu el-Ermen el-

Ars̱ûẕuks Li el-Medâ: "Ene Mutefâil ve Erâ Enne el-ʿİrâk Seyenḥażu Min Cedîd. 

Almada Paper / Aztagarabic, s. https://almadapaper.net/sub/03-613/p10.htm / 

https://aztagarabic.com/archives/1346, Erişim tarihi: 08.07. 2022. 

el-FAKÎ, H. (1971). et-Târîḫu es-S̱ekâfiyyu Li et-Taʿlîm Fî Mıṣr. Kahire: Daru el-Ma'ârif. 

el-GAZZÎ, K. b.-B.-H. (tarih yok). Nehru ez-Ẕeheb Fî Târîḫi Ḥaleb 3. Cilt.  

EL-GHOCİN, F. (1917). Les Massacres en Armenie Turque. Beyrouth. 

EL-GRİTLY, A. (1948). The Structure of Modern Industry in Egypt, Vol. 38. Le Caire: 

L’Egypte Contemporaire. 

el-ḪÂDIM, S. (1959). Târîḫu el-Eżyâi eş-Şaʿbiyyeti Fî Mıṣr. Kahire: Dâru el-Ma'ârif. 

el-ḤAMEVÎ, Y. (1957). Muʿcemu'l-Buldân 2 ve 3.Ciltler. Beyrut: Sâdır Basın Yayınevi- 

Beyrut Basın Yayınevi. 

el-ḤAMEVÎ, Y. (1977). Muʿcemu'l-Buldân el-Mucelled el-Evvel. Beyrut: Dâr Sâdir. 

el-ḤATTE, A. A. (1950). Târîḫ el-Zirâʿa el-Mıṣriyye Fî ʿAhdi Muhammed Ali el-Kebîr. 

Kahire: Maarif Yayınevi. 

el-ḤAYMÎ, V. (tarih yok). el-Ermen Fî Sûriyye / el-Ermen Fî İḳlîm Sûriyye.  



 

270 

el-Hilâl. (1893, Nisan 1). Sayı 8. 

el-İMÂM, M. R. (1999). Târîḫ el-Câliyât el-Ermeniyye Fî Mıṣr el-Ḳarn el-Tâsiʿ ʿAşar. 

Kahire: Mısır Genel Kitap Konseyi. 

el-İMAM, M. R. (2013, Mart 21). el-Ermenu ve el-Ezher eş-Şerîf. 

https://aztagarabic.com/archives/8339, Erişim tarihi: 11.06. 2023. 

el-İMAM, M. R. (2013). Ermenu el-İskenderiyye ve Devruhum Fî el-Ḥayati el-Mıṣriyyeti. 

http://www.ancme.net/studies/725, Erişim tarihi: 01.02. 2023. 

el-ḲALḲAŞENDÎ. (tarih yok). Kitâb Ṣubḥu el-Aʿşâ 4. Cilt.  

el-KÂṬIʿ, M. (2018). Hikâyetu el-Ermen.. Min Żaḥâyâ el-İstibdâd İlâ Enṣârihî. 

https://www.syria.tv/content/ أنصاره-إلى-الاستبداد-ضحايا-من-الأرمن-حكاية , Erişim 

tarihi: 19.05. 2022. 

el-ḲÂŻÎ, A. (24.04.2021). Ves̱îḳa Târîḫiyye.. Keyfe Edâne el-Eẕher Meẕâbih el-Ermen Ḳable 

100 ʿAm. https://www.lebanondebate.com/news/525838, Erişim tarihi: 23.04. 

2022. 

el-Kitâb el-Muḳaddes, el-Iṣḥâḥ 27:14. (tarih yok). 

el-Kitâb el-Muḳaddes, Sefer el-Tekvîn. (1970). Kahire: Kitab-ı Mukaddes Yayınevi. 

el-LİS̱Î, M. (2015, 04 14). Câsiyâ: "Ecdâdî Evvel Min Edḫalû "el-ûfset" İlâ Mıṣr. el-Watan 

News, s. https://www.elwatannews.com/news/details/709023, Erişim tarihi: 

19.05. 2022. 

el-MAḲRÎZÎ, T.-D. A. (1998). el-Mevâʿiz ve el-İʿtibâr Bi Ẕikri el-Hıtat ve el-Âs̱âr el-Maʿrûf 

Bi el-Hıtat el-Makrîzîyye, el-Cuzz el-Evvel. Beyrut: Mektebe Medbûlâ. 

el-Mevsûʿatu’s-Sûfyetiyyetu’l-Ermeniyyetu 1., 3., 4., 5., 6., 10. ve 11. Ciltler. (1974, 1977, 

1978, 1979, 1980, 1984 ve 1985). Erivan: Erivan Bilim Akademisi Yayınları. 

el-MİNYÂVÎ, ʿ. (2014, 03 16). “Bûġûs Bek Yûsufyân” Evvel Vezîr el-Ḫâriciyye Li Mıṣr.. 

Kâne Ṣadîḳan Li Muhammed Aliy.. Ṣadâ el-Beled, s. 

https://www.elbalad.news/855759, Erişim tarihi: 27.01. 2023. 

el-MUDEVVER, M. (1982). el-Ermen ʿAbra et-Târîḫ. Şam-Suriye: Nobel Yayınevi. 

el-MUNÂVÎ, M. H. (1970). el-Vezâratu ve el-Vuzerâ Fî el-ʿAsr el-Fâṭimî. Kahire: Maarif 

Yayınevi. 

eL-MUWELHÎ, İ. (1940, 8 13). “L’Introduction de la Mandarine en Egypte. La Bourse 

Egyptienne. 

el-VERDÎ, Z. e.-D. (tarih yok). Târîḫ İbn el-Verdî 3. Cilt.  

el-VERDÎ, Z. e.-D.-B. (tarih yok). Tetimmetu el-Muḫtaṣar Fî Aḫbâr el-Beşer (Târîḫ İbn el-

Verdî) 2. cilt. Beyrut-Lübnan. 

en-NAḪÎLÎ, S. M. (1963). Târîḫu Hareketi el-ʿUmmâliyeti Fî Mıṣr. Kahire: Daru en-Nahdati 

el-'Arabiyyeti. 

er-RÂFİʿÎ, A. (1982). Aṣr Muhammed Aliy. Kahire: Maarif Yayınevi. 

er-RÂFİʿİ, A. (1982). Aṣru İsmâʿîl, Cuzân. Kahire: Dâr el-Ma'ârif. 

er-RÂFİʿİ, A. (1982). Aṣru Muhammed Ali. Kahire: Dâru el-Maʿârif. 

er-Rûm ve el-Mevârine ve el-Ermen ve el-Lâtîn ve el-Keldân Eşheru el-Eḳaliyyât el-



 

271 

Mesîḥiyye Fî Mıṣr. (2013). Mulḥiḳ Aztâk el-ʿArabiy Li eş-Şuûn el-Ermeniyye. 

ESPAREZ. (1962). el-Yûbîl el-Ẕehebiy (1908-1958). Firesno -Kaliforniya. 

es-ṢAYRAFÎ, A. b.-C. (2002). İnbâu el-Haṣr Bi Ebnâi el-ʿAṣr. Kahire: Mısır Genel Kitap 

Heyeti. 

es-Seneksar el-Kıpṭiy: Seyru eş-Şuhedâi ve el-Ḳıddîsîn Fî el-Kenîseti el-Kıpṭiyyeti, 1. Cilt. 

(1988). Kahire: Mektebetu Mâr Circîs Şîkûlânî. 

es-SEYYİD, E. (1972). Ermeniyye Fî el-Târîḫ el-ʿArabiy.  

es-SURYÂNÎ, R. M. (1992). Târîḫu Deyri el-Enbâ Yuḥannes Kâmâ el-Ḳadîm, Deyru es-

Suryân. Vâdî en-Naṭrûn. 

es-SURYÂNÎ, Y. (1990). el-Kams: el-Fennu el-Kıpṭiyyu ve Devruhû Beyne Funûn el-ʿÂlem 

el-Mesîḥiy. Şihit Çölü - Buhayra, Şîhît Çölü: Süryânî Manastırı. 

eş-ŞANÂVÎ, A. (1983). ed-Devletu el-ʿÛs̱mâniyyetu Devle İslâmiyye Mufterâ ʿAleyhâ. 

Kahire: el-Ancelû el-Mısriyyeti. 

eş-ŞARḲÂVÎ, A. A.-V. (2015). Meẕâbih el-Ermen Żıdda el-Etrâk Fî el-Ves̱âik el-ʿUs̱mâniyye 

ve el-Rûsiyye ve el-Emrîkiyye. Dâr el-Beşîr Li el-S̱eḳâfe ve el-'Ulûm. 

et-ṬABERÎ, E. C. (1962, 4.Cilt 1963, 9.Cilt 1967). Târîḫ el-Ṭaberî, Târîḫ er-Rusul ve el-

Mulûk 3.Cilt. Mısır: Mısır Maarif Evi. 

Faṣlu el-Ḫiṭâb, Sayı: 11. (1897, 2 9). 

Fehresetu el-Evâmir el-ʿAliyye ve ed-Dikrîtât es-Ṣâdira Fî Seneti 1895. (1896). Kahire: 

Matbaatu Bûlâk. 

Fehresetu el-Evâmir el-ʿAliyye ve ed-Dikrîtât es-Ṣâdira Fî Seneti 1897 No: 29. (1897). 

FERCİDYAN, S. H. (1981). et-Tanẓîm ve el-Neşâṭ el-S̱eḳâfiy Fî Beyrût ve Muḫtelef el-

Menâṭik el-Lubnâniyye (1920-1980) 3. cilt. Beyrut. 

FERCİDYAN, S. H. (1981). Tekvîn el-Şaʿb el-Ermeniy ve Muḫtelef Muessesâtihî Ke el-Kenâis 

ve el-Medâris...(1920-1980) 2. cilt. Beyrut. 

FERCİDYAN, S. H. (1982). el-Ermen Fî Lubnân el-Cuzz el-Evvel (Min Ḳadîm el-Zamân 

Ḥattâ Nihâyet el-Ḥarb el-ʿÂlemiyye el-ûlâ) 2. baskı. Beyrut. 

FERÎD, M. (1896). Târîḫ ed-Devle el-ʿAliyye el-ʿUs̱mâniyye. Kahire: Mektebetu el-Âdâb. 

GAZARYAN, H. Ç. (1995). Silsile Ves̱âiḳ ve Dirâsât el-Mecâzir el-Ermeniyye 4 (Ves̱âiḳ 

Târîḫiyye ʿAn el-Mecâzir el-Ermeniyye ʿÂm 1915). Lazkiye / Halep: Dâr el-Ḥivâr Li 

el-Neşr ve el-Tevzi' / Nâdî el-Şebîbe el-Sûriyye Li el-Lecne el-S̱eḳâfiyye. 

GHALİ, M. B. (1983). Nubar Pacha. Mémoires, Introduction et Notes. Beyrouth: Libbrairie 

du Liban. 

GİBB Hamilton Alexander Rosskeen, H. B. (1990). el-Muctemaʿ el-İslâmiy ve el-Ġarb. 

Kahire: Mısır Genel Kitap Konseyi. 

GİVONET, Ç. Â.-G. (1982). Târîḫ. Erivan. 

GREPPİN, J. (1986). The Armenian Language. New York: Lexican Universal Encyclopedia. 

ḤABÎB Refik, A. M. (1994). Târîḫ el-Kenîse el-Mıṣriyye. Kahire: Arap Basın Yayın Evi. 

ḤABÎB, R. (1999). Târîḫu er-Rehbene ve ed-Deyriyye. Kahire: Mektebetu el-Mahabbeti. 



 

272 

ḤAFÂCÎ, N. Y. (1977). Fennu ez-Zaḫrafe Bi el-ʿAḳdi "Fennu el-Mekremiye", Silsiletu İkra' 

Rakam 429. Kahire: Maarif Yayınevi. 

ḤAFÂCÎ, N. Y. (1977). Fennu ez-Zaḫrafe Bi el-ʿAḳdi "Fennu el-Mukrimiyye". Silsiletu İkra', 

No: 429, Kahire. 

ḤÂFIẒ, F. H. (1986). Târîḫ el-Ermen Münẕu el-Bidâye Ḥattâ el-Yevm. Kahire. 

ḤÂFIẒ, F. H. (1986). Târîḫ Şaʿb el-Ermen Münẕu el-Bidâye Ḥattâ el-Yevm. Kahire. 

HALL, L. K. (1907). Egypt And Minor Asia in The Light Of Recent Discoveries. Londra. 

ḤAMDÂN, C. (1993). Silsiletu Kitâb el-Hilâl, No: 510. Kahire. 

ḤÂMID, R. '. (1983). en-Niẓâm el-İctimâʿiy Fî Mıṣr Fî Ẓilli el-Mulkiyât ez-Ziraʿiyye el-Kebîr 

1837-1914. Kahire: Daru el-Fikri el-Hadîsi. 

HAMONT, P. H. (1843). L’Egypt sous Méhémt-Ali, 2 Vols. Paris. 

HEREDOT, Ç. S. (1986). Târîḫ Min Tisʿati Kutub. Erivan. 

HERÎDÎ, S. A. (1985). el-Ḥiraf ve el-Ṣinâʿât Fî Ahdi Muhammed Aliy. Kahire: Maarif 

Yayınevi. 

HEVAYT, E. Ç.-B. (1997). Târîḫ el-Ruhbene el-Kıbṭiyye Fî el-Ṣaḥrâi el-Ġarbiyye Maʿa 

Dirâse Li el-Meʿâlim el-Es̱eriyye el-Miʿmâriyye Li Edîrati Vâdî el-Naṭrûn Munẕu el-

Ḳarn 14 İlâ el-Ḳarn 19, 3. Cilt. Vâdî el-Natrûn. 

HEYWART Dunne, J. (1938). An Introduction to the History of Education in Modern Egypt. 

London. 

HİTTİ, P. Ç.-Y. (1943). History of The Arabs ( Târîḫ el-ʿArab (Suriya, Lubnân ve Filisṭîn). 

Londra. 

HOFHANNİSYAN Nikola H. (1992). el-Mihne el-Lubnâniyye ve Mevḳıf el-Câliyât el-

Ermeniyye Fî Lubnân (1975-1984). Erivan. 

HOFHANNİSYAN Nikola H., S. H. (1975). Sûriyye Fî Nidâlihâ Min Ecli el-İstiḳlâl (1917-

1946). Erivan. 

HOFHANNİSYAN, N. (2007). el-ʿAlâḳât el-Târîḫiyye el-Ermeniyye-el-ʿArabiyye. Kahire: 

Ermeni Araştırmaları Merkezi - Kahire Üniversitesi. 

HORİ, Ş. v. (1925). Ḫulâṣatu Târîḫi Kenîseti Ûrşelîm el-Urs̱ûẕuksiyye. Kudüs: Beytu'l-

Makdes Matbaası. 

ḪORİNATSİ, M. (1981). Târîḫ el-Ermen Ev Târîḫ el-Umme el-Ermeniyye. Erivan. 

Hosaper. (tarih yok). Wikipedia.org: https://ar.wikipedia.org/wiki/هوسابير adresinden alındı 

HOSİBYAN, e.-K. K.-E. (1951). Havâşî el-Maḫṭûṭât (5. Asırdan 1250'ye kadar). Antalyas-

Lübnan: Kilikya Evi Katolik Ermeni Matbaası. 

HOVANNİSYAN, L. A. (1968). Târîḫ et-Ṭibb el-Ermeniy Munẕu el-ʿUṣûr el-Ḳadîme ve 

Ḥattâ el-Ḳarn el-Tâsiʿ ʿAşar ve er-Revâbiṭ Beyne Medresetey el-Ṭıbb el-ʿArabiy ve 

el-Ermeniy. Ermeni Genel Hayır Dernekleri Yayınları. 

İBN-ŞEDDÂD, e.-Ḳ. B.-D. (tarih yok). en-Nevâdir es-Sulṭâniyye ve e-Meḥâsin el-Yûsufiyye 

(Kitâbu Sîreti Ṣalâḥ ed-Dîn Eyyûbî).  

İBNU EBÎ EṢÎʿA, Ş. N. (1965). ʿUyûn el-Enbâi Fî Ṭabaḳât el-Eṭibbâi. Beyrut. 



 

273 

İBNU ḪALDÛN, A. (2000). Târîḫu İbni Ḫaldûn, el-Cuzu's-Sânî. Beyrut-Lübnan: Dâru'l-Fikr. 

İBNU-ḪALKÂN. (tarih yok). Vefeyât el-Aʿyân ve Enbâu Ebnâi ez-Zamân 1. Cilt.  

İBNU'L'ÎBERÎ, G. e.-M.-Y. (1958). Târîh Muhtasar ed-Duvel. Beyrut. 

İBNU'L-ʿİBRÎ, G. e.-M. (1958). Târîḫ Muḫtaṣar ed-Duvel, Vakfeden ve Haşiye Koyan Peder 

Anton Salhânî. Beyrut. 

İBNU'Ş-ŞAḤNE, B. E. (1984). el-Durru el-Munteḫab Fî Târîḫi Memleketi Ḥaleb. Halep-

Suriye. 

İMAM, İ. (1977). Fennu el-İḫrâc el-Ṣaḥafiy. Kahire: Anglo Mısır. 

ʿIRÂKÎ, Y. M. (1985). el-Vucûd el-ʿUs̱mâniy el-Memlûkiy Fî Mıṣr. Kahire: Maarif Yayınevi. 

İSMAİL, H. M. (1977). Dirâsât Fî el-Ḥâle el-İctimâʿiyye Fî Mıṣr Fî en-Niṣf el-Evvel Min el-

Ḳarn el-Tâsiʿa ʿAşara. Kahire: Kahire üniversitesi Edebiyat Fakültesi. 

İSRAİL, M. İ. (2017). Ermenu Mıṣr.. Ermenu Filisṭîn Baʿîden ʿAn es-Siyâse. Kahire: el-Arabi 

Yayın Dağıtım. 

İSRAİL, M. İ. (21 Aralık 2015). Muşkiletu Deyr es-Sulṭân 1820-1899. Cerîdetu el-Ahrâm el-

Cedîd el-Kenediy. 

ISSAWİ, C. (1946). Egypt, An Economie and Social Analysis. London. 

KAGANKDAVATSİ, M. Ç. (1969). Târîḫ Bilâd el-Aġvân. Erivan. 

ḲAMḤA Ahmed ve Abdu el-Fettâh es-Seyyid. (1923). Niẓâmu el-Ḳażâi ve el-İdârati. Kahire. 

KANTSAKTİSİ, K. Ç. (1982). Târîḫ el-Ermen. Erivan. 

KARDAŞYAN, A. H. (1943, 1986, 1987). Mevâd Litârîḫ el-Ermen Fî Mıṣr 1. Cilt, 2.Cilt ve 

3. Cilt. Kahire, Venedik, Venedik. 

KARDAŞYAN, A. H. (1985). "Mevâd Litârîḫ el-Ermen Fî Mıṣr". "Kiġaret" Yıllık Edebiyat, 

Sanat ve Araştırma Kitabı 3. Cilt. içinde Halep: Halep Ermeni Genel Hayır Derneği 

Yayınları. 

KARDAŞYAN, A. H. (1985). Kigâret, Kitâb Seneviy Li el-ÂdÂb ve el-Funûn ve el-Dirâsât 3. 

Cilt .  

KEÇECI, İ. (2021). Ermen ʿÎrâḳiyyûn S. 15678. Eş-Şarḳu’l-Evsaṭ, s. 

https://aawsat.com/home/article/3275991/ عراقيون-جي/أرمن-كجه-إنعام , Erişim 

tarihi: 20.03. 2022. 

Kiġâret, Kitâb Seneviy Li el-Âdâb ve el-Funûn ve ed-Dirâsât 1. Cilt, Hayik BARİKYAN, 

(Yazı İşleri Müdürü). (1975). N. BARTAMYAN içinde, Lemḥa ʿAlâ el-Âs̱âr Fî 

Sûriyye / el-Ḳuvvâd el-Ermen Fî Ceyş el-Sûriy. Halep: Halep Ermeni Genel Hayır 

Cemiyeti Yayınları. 

Kiġâret, Kitâb Seneviy Li el-Âdâb ve el-Funûn ve el-Dirâsât 2. Cilt, Hayik BARİKYAN, 

(Yazı İşleri Müdürü). (1976-1978). S. Ç. GABRİEL içinde, Vucûd el-Ermen ʿAlâ 

Sâhil es-Sûriy. Halep: Halep Ermeni Genel Hayır Cemiyeti Yayınları. 

Kiġâret, Kitâb Seneviy Li el-Âdâb ve el-Funûn ve el-Dirâsât 2. Cilt, Hayik BARİKYAN, 

(Yazı İşleri Müdürü). (1976-1978). A. D. YERİTSİYAN içinde, el-Yaʿkubiyye- 

Câliye Ermeniyye Ḳadîme. Halep: Halep Ermeni Genel Hayır Cemiyeti Yayınları. 

Kigâret, Kitâb Seneviy Li el-Âdâb ve el-Funûn ve el-Dirâsât 3. Cilt, Hayik BARİKYAN, 



 

274 

(Yazı İşleri Müdürü). (1985). KARDAŞYAN Ardaşis H. içinde, Mevâd Li Târîḫ el-

Câliye el-Ermeniyye Fî Sûriyye. Halep: Halep Ermeni Genel Hayır Cemiyeti 

Yayınları. 

KİRNEZ, İ. (1992). el-Mesîḥiyye ʿAbra el-ʿUs̱ûr. Kahire: Nubar Yayınevi. 

KLOT-BEY, Ç. M. (tarih yok). Lemḥa ʿÂmme İlâ Mıṣr el-Cuzz el-S̱ânî. Kahire. 

KOLASİRYAN, K. e.-M.-E. (1990). Târîḫ Cesâliḳa Kâs̱ûlîkûsiyye Beyt Kîlîkya el-Kebîr. 

Antalyas-Lübnan. 

KUŞAKYAN, P. T. (1927). Kenâis el-Ermen el-Ḳadîme ve el-Ḥadîs̱e Fî Mıṣr. Kahire. 

LANE-POOL, S. (1968). A History of Egypt In The Middle Ages. Hollanda. 

LANG, D. M. (1980). Armenia, Cradle o f Civilisatio. London. 

LANG, D. M. (1988). The Armenians, A people in exile,. London. 

LEHÎṬA, M. F. (1944). Târîḫ Mıṣr el-İḳtiṣâdî Fî el-ʿUṣûr el-Ḥadîs̱e. Kahire: Telif, Tercüme 

ve Yayın Kurulu Matbaası. 

LEHÎTA, M. F. (1944). Târîhu Mısr el-İktisâdiy Fî el-'Usûr el-Hadîse. Kahire: Matba'atu 

Lecneti et-Te'lîf ve et-Terceme ve en-Neşr. 

Livre d’Or de la Fédération Egyptienne de l’industrie . (1948). Le Caire. 

Livre d’Or les jurdictions Mixtes d ’Egypte 1876-1926. (1926). İskenderiye. 

LİYU. (1966). el-Aʿmâl el-Kâmile 1. Cilt. Erivan. 

MAHÉ, J.-P. (1980). “Les Arméniens et l’Egypt" No. 9. Le Monde Copte, Paris. 

MAHMÛD, C. K. (2005). el-Ermenu Fî Mıṣr Fî ʿ Aṣr el-ʿUs̱mâniy. Kahire: Kahire Üniversitesi 

Edebiyat Fakültesi. 

MAHRÛS, M. (2005). Berriyyetu Şîhît Bi Vâdî en-Naṭrûn. Kahire: Eret Layn. 

MANANTİYAN, H. (1977). Dirase ʿİlmiyye Li Târîḫ el-Şaʿb el-Ermeniy 1. Cilt. Erivan. 

MARLO, C. (1976). Târîḫ en-Nehbi el-İstiʿmâriy Li Mıṣr 1798-1882. Kahire: Mısır Kitap 

Genel Kurulu. 

MATAUS, P. (2000). Maṭrâniyyetu Benî Suveyf. Lecnetu et-Tahrîri ve en-Neşri. 

McCARTHY, J. (1995). Death and Exile, The Ethnic Cleaning of Ottoman Muslims (1821-

1922). The Darmin Press Inc. 

Meclis el-Aḥkâm. (1864, 06 24). S7/3/2, Mukâtebe 55. 

Mecmûʿatu Mine'l-Bâḥis̱în. (1951). Târîḫ eş-Şaʿb el-Ermeniy, el-Mucelled el-Evvel. Erivan. 

Mecmûʿatu Muellifîn, Ç. K.-C. (1995). Silsile Ves̱âiḳ ve Dirâsât el-Mecâzir el-Ermeniyye 

1(Muhtârât Min Ba'dı el-Kitâbât el-Târ'ihiyye Havle Mecâzir el-Ermen 'Âm 1915). 

Lazkiye: Nâdî el-Şebîbe el-SûriyyeLi el-Lecne el-Sekâfiyye. 

Meḥâfiẓ Baḥr Berâ, No. 7, Vesîḳa 4. (1235 H., Safer 1). Muhammed Necîb'ten Üst Makama 

Yazı Tercümesi. 

Meḥâfiẓ Baḥr Berâ, No. 7, Vesîḳa 55, Varaḳa 53. (1235 H., Zilhicce 5). Muhammed Necîb'den 

Üst Makama Yazı. Kahire. 

Mehâfiz Bahr Berâ, No:7 Vesîka 91 Varaka 88. (1235 H., Receb 30). Muhammed Necîb'den 



 

275 

Üst Makama Yazı. 

Meḥâfiẓ Meclisi el-Vuzerâ, Maṣlaḥatu es-Sikke el-Ḥadîd No: 2/1/A. (1304 H., Safer 25). 

Sûretu Emr 'Âl Sâdır. 

Meḥâfiẓ Meclisi el-Vuzerâ, Maṣlaḥatu es-Sikke el-Ḥadîd No: 2/2/A, Belge No: 19. (1897, 4 

4). Bogos Nubar'dan Başbakana Müzekkere. 

Meḥâfiẓ Meclisi el-Vuzerâ, Naẓâratu el-Eşġâl, Maṣlaḥatu el-Âsâr, Maḥfaẓa 4/3/A, Vesiḳa No. 

45, No: 616. (1887, 12 28). Genel İşler Bakanlığından Bakanlar Kuruluna Müzekkere 

Tercümesi. 

Meḥâfiẓ Meclisi el-Vuzerâ, Naẓâratu el-Eşġâl, Maṣlaḥatu er-Rey, Maḥfaẓa 2/2/A. (1885, 10 

24). Bakanlar Kurulu Kararina Göre Sulama Denetimleri Için Görevlendirilmeye 

Yetkili Hizmet Adlarının Listesi. 

Meḥâfiẓ Meclisi el-Vuzerâ, Naẓâratu el-Eşġâl, Maṣlaḥatu er-Rey, Maḥfaẓa 2/2/B. No. 683. 

(1888, 6 16). Genel İşler Bakanlığından Bakanlar Kuruluna Müzekkere. 

Meḥâfiẓ Meclisi el-Vuzerâ, Naẓâratu el-Eşġâl, Maṣlaḥatu er-Rey, Maḥfaẓa. 2/2/A. No. 5. 

(1886, 2 10). Endüstriyel binaların genel idaresindeki hizmet adlarının listesi. 

Meḥâfiẓ Meclisi el-Vuzerâ, Naẓâratu el-Eşġâl, Maṣlaḥatu et-Tanẓîm, Maḥfaẓa 6/4/A. No. 2. 

(tarih yok). Keşfu Bi Esmâi el-Mustahdemîn et-Temliyeti Bi Teftîşi Mısr. 

Meḥâfiẓ Meclisi el-Vuzerâ, Naẓâratu el-Ḥaḳâniye, Maḥfaẓa 1/1/A. Vesîḳa No. 32. (1886, 12 

13). Bakanlar Kurulu Sekreteryasından Hukuk Bakanlığına Müzekkere. 

Meḥâfiẓ Meclisi el-Vuzerâ, Naẓâratu el-Ḥaḳâniye, Maḥfaẓa 7/2/1/A. No. 28 (Muharara). 

(1889, 1 19). Hukuk Bakanlığından Bakanlar Kuruluna Müzekkere. 

Meḥâfiẓ Meclisi el-Vuzerâ, Naẓâratu el-Ḥaḳâniye, Maḥfaẓa No: 1/1/A. (1884, 1 29). Artin 

Rayezyan'In İskenderiye Mahkemesi'Nde Yargıç Olarak Atanmasina Ilişkin Hidiv 

Kararnamesi. 

Meḥâfiẓ Meclisi el-Vuzerâ, Naẓâratu el-Maʿârif, Maḥfaẓa 18, No: 64. (1897, Şubat 20). 

Maârif Vekilinden Müzekkere Tercümesi. 

Meḥâfiẓ Meclisi el-Vuzerâ, Naẓâratu el-Mâliye, Maḥfaẓa 1/1/A. Vesîka No. 32. (tarih yok). 

Eski Genelkurmay Başkanı Muhammed Sadık'In Bilgisi Dahilinde, Devrim Sırasında 

Dükkanlarinin Yağmalandiğini Iddia Eden Işverenlerin Isimlerinin Listesi. 

Meḥâfiẓ Meclisi el-Vuzerâ, Naẓâratu el-Mâliye, Maḥfaẓa 1/5/D. (1892, Şubat 10). Maliye 

Konseyinden Meclis Kuruluna Müzekkere Tercümesi. 

Meḥâfiẓ Mulaḫḫaṣât Defâtir Turkiy, No:9 Vesîḳa 72. (1272 H., Rabi'u Sân 1). Denizcilik 

Bakanı Hâfız Halîl Paşa'Dan Hidîv Dîvânı Katibine Yazı Tercümesi. 

Meḥâfiẓu el-Ebḥâs̱. (1236 H., Rabi’u Evvel 16). Muhammed Ali'den Bogos Beye Emir. 

Meḥâfiẓu el-Ebḥâs̱. (1238 H., Receb 10). Üst Makamdan Bogos Beye Yazı. 

Meḥâfiẓu el-Ebḥâs̱. (1239 H., No:49, Rebiu's-Sani 25). Üst Makamdan Bogos Beye Emir 

Tercümesi. 

Meḥâfiẓu el-Ebḥâs̱. (1259 H., Şevval 13). Üst Makamdan Abro Beye Emir. 

Meḥâfiẓu el-Ebḥâs̱, Mahfaza 2, 3, 4, 5, No: 50. (1227-1235). Türk Hazine Emirler Tercümesi. 

Mehâfizu el-Ebhâs, No: 49, Mahfaza 3 Vesîka 11. (1242 H., Cumâd Evvel 1). Üst makamdan 

Bogos Beye Emir Tercümesi. 



 

276 

Meḥâfiẓu el-Ebḥâs̱, No. 118, No. 610. (1249 H., Zilhicce 17). Bogos'un Ermenilere Aracılık 

Etmesi Hususunun Türkçeye Çevirisi. Kahire. 

Meḥâfiẓu el-Ebḥâs̱, No. 49, Evâmir et-Ticâra ve el-Mebî'ât No. 140. (1244 H., Şevval 6). Üst 

Makamdan Bogos Beye Emir. Kahire. 

Meḥâfiẓu el-Ebḥâs̱, No: 45 Sicil No: 509 Türkçe Sayfa 80. (1274 H., Zilka'de). Garra'da Sadır 

Olan İfade'nin Tercümesi. 

Mehâfizu el-Ebhâs, No: 49. (1236 H., Rabî' Evvel 16). Üst Makamdan Bogos Beye Emir 

Tercümesi. 

Meḥâfiẓu el-Ebḥâs̱, No: 49. (1238 H., Şevval 22). Üst Makamdan Bogos Beye Yüce Emir 

Tercümesi. 

Meḥâfiẓu el-Ebḥâs̱, No: 49. (1238 H., Cumâd Sân 10). Ticaret ve Satın Alma Dîvânı Emirleri, 

Dîvândan Abraham Abroyan Beye Yazı. 

Meḥâfiẓu el-Ebḥâs̱, No: 49. (1239 H., Receb). Muhammed Ali Paşa'dan Bogos Beye Emir 

Tercümesi. 

Meḥâfiẓu el-Ebḥâs̱, No: 49. (1240 H., Cumâd Sân 24). Üst Makamdan Bogos Beye Emir 

Tercümesi. 

Meḥâfiẓu el-Ebḥâs̱, No: 49. (1242 H., Cumâd Evvel 22). Üst Makamdan Bogos Beye Emir 

Tercümesi. 

Meḥâfiẓu el-Ebḥâs̱, No: 49. (1246 H., Rabî'u Evvel 11). Emir Tercümesi. 

Meḥâfiẓu el-Ebḥâs̱, No: 49. (1254 H., Safer 16). Emri Sadır Tercümesi. 

Mehâfizu el-Ebhâs, No: 5. (tarih yok). Türk Hazine Emirler Tercümesi, Mehâfiz 2, 3, 4, 5, 

1227-1235 H. Dönem Aralığı. 

Meḥâfiẓu el-Ebḥâs̱, No: 50. (1232 H., Şa'bân 21). Bogos Beye Emir Tercümesi. 

Meḥâfiẓu el-Ebḥâs̱, No: 50. (1257 H., Zilka'de 5). Üst Makamdan Bogos Beye Emir 

Tercümesi. 

Meḥâfiẓu el-Ebḥâs̱, No: 50. (1262 H., Cumâd Sân 26). Muhammed Ali Paşa'dan Artin Beye 

Emir. 

Meḥâfiẓu el-Ebḥâs̱, No: 50. (1263 H., Cumâd Sân 14). Ticaret ve Satın Alma Dîvânı Emirleri, 

Üst Makamdan Artin Beye Emir. 

Mehâfizu el-Ebhâs, No: 50. (1264 H., Receb 17). Üst Makamdan Artin Beye Emir Tercümesi. 

Mehâfizu el-Ebhâs, No: 50, Mahfaza 3. (1258 H., Şa'bân 29). Üst Makamdan Bogos Beye 

Emir tercümesi. 

Mehâfizu el-Ebhâs, No: 50, Mahfaza 3. (1263 H., Şa'bân 17). Üst Makamdan Artin Beye Emir 

Tercümesi. 

Meḥâfiẓu el-Ebḥâs̱, No: 50, Mahfaza 3, Vesîka 127. (1243 H., Rabi'u Evvel 11). Üst 

Makamdan Bogos Beye Emir. 

Meḥâfiẓu el-Ebḥâs̱, No: 52. (1841, Aralık 19). Ticaret ve Satış Dîvânı. 

Meḥâfiẓu el-Ebḥâs̱, No:47, Sicil 539 Türkçe, Sayfa 46. (1281 H., Receb 9). Sadır Olan 

İfadenin Tercümesi. 

Meḥâfiẓu ez-Ẕevât. (1809, Ocak 6). Muhammed Ali Paşa'dan Kıptî Öğretmenler Başkanına 



 

277 

132/129. 

Meḥâfiẓu ez-Ẕevât Turkiy 1/39. (1805, Haziran 10). 

Meḥâfiẓu ez-Ẕevât Turkiy, No: 12 Vesîka 269/5. (1244 H., Rabi'u Sân 8). Üst Makamdan 

İskenderiye Reisi Şeyh İsmail Efendi'ye Emir Tercümesi. 

Meḥâfiẓu ez-Ẕevât Turkiy, No: 2 Vesîka 73/6. (1249 H., Safer 1). Üst Makamdan Özel 

Mektupçu Zeki Efendiye Emir Tercümesi. 

Meḥâfiẓu ez-Ẕevât Turkiy, No: 4 V. 244/1. (1252 H., Rabi'u Evvel 18). Üst Makamdan Muhtar 

Beye Emir. 

Meḥâfiẓu ez-Ẕevât Turkiy, No: 5 Vesîka 106/1. (1227 H., Rabi'u Sân 13). Üst Makamdan 

Bolak Gümrük Memuru Karabit Beye Emir Tercümesi. 

Meḥâfiẓu ez-Ẕevât Turkiy, No: 7 Vesîka 56/7. (1253 H., Receb 14). Üst Makamdan Mısır 

Hesaplar Genel Müfettişine Emir Tercümesi. 

Mehâfizu ez-Zevât Turkiy, No: 1 Vesîka 39/1. (1220 H., Rabî'u Evvel 10). Muhammed Ali'den 

Movsis Bey'e Sarraf Mirmeran Ekrem Hasen Bâşâ. 

Meḥâfiẓu ez-Ẕevât Turkiy, No: 12 Vesîka 445. (1372 H., Zilka'de 21). İskenderiye Gümrük 

Emîni Osman İsmet'ten Haznedara yazı Tercümesi. 

Meḥâfiẓu ez-Ẕevât Turkiy, No: 2, Vesîka 73/6. (1249 H., Safer 1). Üst Makamdan Özel 

Mektupçu Zeki Efendiye Emir Tercümesi. 

Meḥâfiẓu ez-Ẕevât Turkiy, No: 4 Vesîka 96/1. (1223 H., Muharrem 16). Muhammed Ali 

Paşa'dan Tüccar Başkanı Mahmûd Hasen Ağa'ya Yüce Emir. 

Meḥâfiẓu ez-Ẕevât Turkiy, No: 9 Vesîka 202/2. (1240 H., Safer 18). Üst MakamdanÜrün Satış 

Sorumlusu Rüstem Efendi'ye Emir Tercümesi. 

Meḥâfiẓu ez-Ẕevât Turkiy, No: 9 Vesîka 206/2. (1240 H., Safer 26). Üst Makamdan Ürün 

Satış Sorumlusu Rüstem Efendi'ye Emir Tercümesi. 

Meḥâfiẓu ez-Ẕevât Turkiy, No: 9, Vesîka 133/2. (1242 H., Şevval 17). Üst Makamdan Bogos 

Beye Emir Tercümesi. 

Meḥâfiẓu ez-Ẕevât Turkiy, V. 123. (1230 H., Şevval 17). Üst Makamdan Dimyat Gümrük 

Emîni İshak Hovannis Beye Emir Tercümesi. 

Mehâfizu Meclisi el-Vuzerâ, Mahfaza 3. (tarih yok). Muhammed Ali Döneminden 1914'e 

Kadar Dışişleri Bakan Listesi. 

MEİNARDUS, O. F. (1977). Christian Egypt, Ancient and Modern . Cario. 

Meleffu Adolf Kurberyan, No: 18318, Maḥfaẓa 614, Ayn 4, Dolap 29. (tarih yok). 

Meleffu Anżon Venis Şobanyan, No: 24411, Maḥfaẓa 1005, Ayn 2, Dolap 49. (tarih yok). 

Meleffu Aram Bey Papazyan, No: 25132, Maḥfaẓa 1059, Ayn 1, Dolap 52. (tarih yok). 

Meleffu Avedik Koncyan, No:15609, Maḥfaẓa 520, Ayn 3, Dolap 41. (tarih yok). 

Meleffu Takfur Efendi Corc, No:14231, Maḥfaẓa 476, Ayn 4, Dolap 22. (tarih yok). 

Meleffu Ya’kûb Artîn Bâşâ, No 23049, Maḥfaẓa 899, Ayn 1, Dolap 44. (tarih yok). Dâru'l-

Mahfûzât el-'Umûmiyye Bi el-Kâhira, Melefâtu el-Muvazzafîn. 

Meleffu Yakup Ağa Çırakyan, No: 18851, Maḥfaẓa 1005, Ayn 2, Dolap 49. (tarih yok). 



 

278 

Meleffu Yakup Efendi Garabid, No: 27338, Maḥfaẓa 1250, Ayn 3, Dolap 61. (tarih yok). 

Meleffu Yusuf Bek ʿAzîz, No:24799, Maḥfaẓa 1031, Ayn 3, Dolap 50. (tarih yok). 

Meleffu Yûsuf Bek Hakikyan, No: 909 Maḥfaẓa 619, Ayn 3 Dolap 5. (tarih yok). 

MEMİŞ, E. (1988, Sayı 53). M.Ö. 3. Binyılda Anadolu’da Türkler. Türk Dünyası 

Araştırmaları İstanbul, s. 46. 

MEMİŞ, E. (2005, Cilt 7 Sayı 1). Ermenilerin Kökeni ve Geçmişten Günümüze Türk-Ermeni 

İlişkileri. Sosyal Bilimler Dergisi, s. 1-11. 

MENGİN, F. M. (1839). Histoire Sommaire de L'Egypte sous le Gouvernment de Mohammed 

Ali. Paris. 

METZ, Â. Ç.-H. (1957). el-Ḥażâratu el-İslâmiyyetu Fî el-Ḳarn el-Râbiʿ el-Hicriy 2.Cilt. 

Kahire. 

MÎKÂİLYAN, N. K. (1980). Târîḫ el-Ermen Fî Mıṣr Fî el-Ḳarn el-Vusṭâ. Beyrut. 

MİNASYAN Mehran, P. B. (1989, Eylül). el-Mutercemât el-ʿArabiyyeti ve el-Ermeniyyeti Fî 

el-Ḳarn el-Vusṭâ. Mecelletu "Dirâsât İştirâkiyye el-Aded 9, s. 137. 

MISIRLIYAN, K. (1947). Min Aʿlâm el-Ermen Fî Mıṣr. Kahire. 

MUBÂREK, P. A. (1987). el-Ḫuṭaṭ et-Tevfîḳiyye el-Cedîde Li Mıṣr el-Ḳâhira 20 Cilt, 1. ve 2. 

Ciltler. Kahire: el-Hey'etu el-Mıṣriyyetu el-ʿÂmmetu Li el-Kitâb. 

MUSTAFA, A. A. (1990). Aṣru Hakîkyân. Kahire: Mısır Kalkınma Silsilesi, Mısır Kitap 

Genel Kurulu. 

MUTEVELLÎ, M. (1974). el-Usûlu et-Târîḫiyyetu Li'r-Re'sumâliyyeti el-Mıṣriyyeti ve 

Teṭavvuruhâ. Kahire: Mısır Genel Kitap Kurulu. 

NAḪLE, K. S. (2001). Silsile Târîḫ Bâbâvât el-Kursiy el-İskenderiy (1409-1718). Mürâcaʿa 

Süryani Manastırı Piskopos Matâus. 

NALBANDİAN, V. (1971). The Theory of the Babylonian Origin of the Armenian people. 

Vol. 24, No. 9 5 . Los Angeles. 

NAʿLEBENDYAN, H. T. (1965). el-Maṣâdir el-ʿArabiyye ʿAn Ermînyâ ve el-Bilâd el-

Mucâvira. Erivan. 

NARKİS, B. (1979). Kunûz el-Fenni el-Ermeniyyi Fî el-Ḳuds. Madona Yayınevi. 

NİLES, E. H., & E., S. A. (1919). Report of Captain Emory H. Niles and Mr. Arthur E. 

Sutherland Jr. on trip of Investigation through Eastern Turkish Vilayets. U.S. National 

Archives 184.021/175. 

NİNET, J. (1866). Le Commerce Européen d'Importation en Egypte de la Bazar Egyptien. 

Berne. 

Nuḫbe Min el-Bâḥis̱în ve el-ʿUlemâ, Ç. M. (1995). Silsile Ves̱âiḳ ve Dirâsât el-Mecâzir el-

Ermeniyye 3 Cerîmetu el-Ṣamt (Cerîmetu İbâde el-Cins el-Ermeniy. Lazkiye/Halep-

Suriye: Dâr el-Ḥivâr Li el-Neşr ve el-Tevzîʿ. 

ORHAYATSİ, M. Ç. (1973). Ḥavleyât. Erivan. 

ORMANIAN, M. (1955). The Church of Armenia. London. 

ORMANYAN, P. M. (1912). Azkabadum (Târîḫ el-Kenîse el-Ermeniyye Munẕu el-Bidâye 

Ḥattâ el-Yevm) 1. cilt ve 2. cilt.  



 

279 

ORMANYAN, P. M. (1952). Kenîsetu el-Ermen. Antalyas-Lübnan: Kilikya Evi Katolik 

Ermeni Matbaası. 

OTTO, M. F. (1986). The Holy Family in Egypt. Cairo. 

PADRİK, A. (1944). Ermînya ʿAbra el-ʿUsûr. Kahire: Ermeni Kültür Dostları Cemiyeti. 

PANKHURST, S. (1955). Ethiopia. London. 

PASTIRMACIYAN, H. Ç. (1980). Târîḫ el-Ermen 1. Cilt. Beyrut. 

PİYER, G. Ç.-H.-H.-C. (1976). Dirâsât Fî et-Târîḫi el-İctimâʿiyyi Li Mıṣr el-Ḥadîs̱eti. Kahire: 

Mektebetu Câmiʿati ʿAyn Şems. 

POLADIAN, T. (1958). The Role of Armenia in History. Calcata. 

PROWER, J. (1972). The Latin Kingdom Of Jerusalem. London. 

RAE, W. F. (1892). Egypt To-Day. London. 

RAMAŻÂN, T. İ. (1978). Edîb İshâk ve Fikruhû es-Siyâsiy (1856-1885). Kulliyyetu et-

Terbiyeti Câmiʿatu el-Manṣûra: Mecelle Seneviyye 2. Sayı. 

RAMAŻÂN, T. İ. (1983). el-İdâretu el-Mıṣriyyetu Fî Fetreti es-Sayṭarati el-Birîṭâniyyeti. 

Kahire: Dâru el-Ma'ârif. 

REGNY, E. d. (tarih yok). Statistique de L’Egypte 1870-1873. Alexandrie. 

REYMON, E. Ç. (1992). el-Mudunu el-ʿArabiyyetu el-Kubrâ Fî ʿAṣri el-ʿUs̱maniyyeti. 

Kahire: Dâru el-Fikri ed-Dirâsât ve en-Neşri ve et-Tevzîʿi. 

RİVLİN, H. A.-H. (1968). el-İḳtiṣâd ve el-İdâre Fî Mıṣr Fî Mustehel el-Ḳarn el-Tâsiʿa ʿ Aşara. 

Kahire: Maarif Yayınevi. 

RÛFUS, C. (1664). Târîḫu el-İskender el-Maḳdûniyyi. Leiden-Elzevier. 

RUFUS, C. (tarih yok). Büyük İskender Tarihi . s. 3: 2, 6,. 

ṢÂBÂT, H. (1966). Târîḫ et-Ṭibâʿa Fî el-Şarḳ el-ʿArabiy. Kahire: Maarif Yayınevi. 

SABRY, M. (1930). L 'Empire Egyptien Sous Mohamed Ali ET La Qestion D'orient (1811-

1849). Paris. 

SABRY, M. (1933). L 'Empire Egyptien. Paris. 

SAHAROUNİ, S. (1974). On the Origins of the Armenians, Vol. 13, No. 49. Los Angeles. 

SÂLİH, E. M. (1990). Devr el-Ermen Fî et-Ṭibâ'a ve es-Ṣaḥâfe. Kahire: Vizan Yayınevi. 

SÂLİH, Z. v. (1959). el-Biʿs̱ât el-ʿİlmiyye Fî el-Ḳarn et-Tâsiʿa ʿAşara 1. Cilt. Kahire: 

Vezâratu et-Terbiye ve et-Taʿlîm. 

SÂMÎ, E. (1928). Taḳvîm en-Nîl ve ʿÂsru Muhammed Ali Bâşâ 1. Cilt. Kahire: Matbaʿa Dâr 

el-Kutub. 

SÂMÎ, E. (1936). Taḳvîm en-Nîl ve ʿÂsru İsmâʿîl Bâşâ, 2. Cilt. Kahire: Matbaʿa Dâru el-

Kutub. 

SÂMÎ, P. E. (1917). et-Taʿlîm Fî Mıṣr Fî Seneti 1914 ve 1915. Mısır. 

SAMUEL, P. (tarih yok). el-Âs̱âru el-Kıpṭiyyetu elletî Uktişifet Fî ʿAṣri el-Bâbâ Şunûde es-

S̱âlis̱ (1971-2012. Kahire. 



 

280 

SANCIYAN, E. K. (1965). el-Câliyât el-Ermeniyye Fî Sûriyye Tahte el-İḥtilâl el-ʿUs̱mâniyyi. 

Cambridge-USA. 

SARAFİAN, K. (1959). The Armenian Apostolic Church. California. 

SARIKAYA, M. (2021). Lübnan Emiri II. Beşir eş-Şihâbî’nin Ermeni ve Rum Şairleri ve 

Osmanlı-Lübnan ilişkilerine etkileri. Erciyes Akademi 35 (1), s. 137-160. 

SAVALANYANTİS, D. (1931). Târîḫ el-Ḳuds 1 ve 2. Cilt. Kudüs: Ortodoks Ermeni Aziz 

Yakup Manastırı Matbaası. 

SEKLEMİAN, A. G. (1905). The Armenian Alphabet Ermenistan Vol. 1, No. 6. U.S.A. 

Selîm, M. Ş. (1937, Nisan). Yaʿkûb Artîn Bâşâ. Mecelletu et-Terbiyeti el-Hadîseti, 5/3/1919, 

Aded 4 Sene 10, s. 379. 

SENİOR. (1882). Conversation and Journals in Egypt and Malta, 2 Vols. London. 

SERKİSYAN, K. 2. (1984). Mecmaʿ Ḫaldûniyye ve el-Kenîse el-Ermeniyye. Antalyas-

Lübnan. 

Sikeku Ḥadîd Mıṣr Fî 125 ʿÂm (1852-1977). (1977). Demir Yolları Matbaası. 

SİLVERA, A. (1980 No:2). The First Egyptian Studient Mission to France under Muhammed 

Ali. The International o f Middle Eastern Studies, s. 17. 

SONYEL, S. R. (1987). The Ottoman Armenians. London. 

SURMAYAN, e.-M. Â. (1950). Târîḫ el-Ermen Fî Ḥaleb (1355-1908) 3. Cilt. Paris. 

SURÛR, S. (2015, Nisan 24). Kenîsetu el-Ermen el-Urs̱ûẕuks. Surûr, 2015, Cerîdetu el-Mıṣriy 

el-Yevm. 

SÜSLÜ, A. (1987). Ruslara Göre Ermenilerin Türklere Yaptıkları Mezalim. Ankara. 

ŞABROL, Ç. Z.-Ş. (1992). el-Mıṣriyyûn el-Muḥdeḥûn. Vaṣfu Mıṣr Li ʿUlemâi el-Ḥamleti el-

Faransiyyeti 1. Cilt. içinde Kahire. 

ŞEFÎK, A. (1936). Muẕekkirâtî Fî Niṣfi Ḳarn, el-Kısmu el-Evvel Min el-Cuz es-Sânî. Kahire: 

Matba'atu Mısr. 

ŞEYHO, e.-Y. e.-E. (1924). Kitâb el-Maḫṭûṭât el-ʿArabiyye Li Ketbe el-Naṣrâniyye. Beyrut. 

ŞUKRÎ, M. F. (1948). Binâu Devleti Mıṣr Muhammed Ali (Taḳrîru Cûn Bâvirenc). Kahire. 

(1885, 1897). Taʿdât el-Ermen el-Kâs̱ûlîk 1885, 1897, Ḫânât el-Mihne ve Maḥallu el-Mîlâd 

ve Maḥallu el-İḳâme.  

(tarih yok). Taʿdât el-Ermen el-Kâs̱ûlîk Fî el-Ḳaṭar el-Mıṣriy Ḫilâle ʿÂmey 1885, 1897, Ḫâne 

Masḳat er-Re's.  

(1885-1897). Taʿdât el-Ermen el-Kâs̱ûlîk, Ḫânât el-Mihne ve Maḥallu el-Mîlâd ve Maḥallu 

el-İḳâme.  

Taʿdât en-Nufûs, Sicil No: 280, Sayfa: 129. (1285 H.). 

TANİLYAN, C. (1986). es-Ṣaḥâfe el-Ermeniyye Fî Lubnân Es̱nâe Senevât el-Ḥarb (1975-

1984). Beyrut. 

Târîḫ el-Ermen Fî Mıṣr. (2010, 10 17). Aztak-el-Arabî, Mulḥiḳ Li el-Şuûn el-Ermeniyye, s. 

https://aztagarabic.com/archives/1466, Erişim tarihi: 08.07. 2019. 

TER MİNASSİAN, A. (1992). A Family of Armenian Amira: The Dadians, Vol. 45, 179. Los 



 

281 

Angeles: The Armenian Review. 

(18 Safer 1234 H.). Terâcim Mulaḫḫaṣât Defâtir Turkiy, Maḥfaẓa 2, Sicl 3, Maʿiyye Turkiy, 

Ves̱îḳa Rakam 138.  

Terâcim Mulahhasât Defâtir Turkiy, Mahfaza1, Sicil 1, Vesîka 29. (1225 H., Şa'bân 5). 

Ma'iyye Turkiy. 

TEVFÎK, Â. E. (1989). el-Aḳbâṭ Fî ʿAhdi el-İḥtilâl (1882-1914). Kahire: Aynu'ş-Şems 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Tarih Bölümü. 

The New Encyclopedia Britanica 1.Cilt. (1974). Londra. 

TOPUZYAN, H. (1979). el-Câliyât el-Ermeniyye Fî Mıṣr. Erivan. 

TOPUZYAN, H. H. (1986). Târîḫ el-Câliyât el-Ermeniyye Fî Suriyye ve Lubnân (1841-1946). 

Erivan. 

TORİKYAN, Ş. (1992). el-Ḳażiyye el-Ermeniyye ve el-Ḳânûn el-Duveliy. Lazikiyye: Dâr el-

Ḥivâr Li el-Neşri ve el-Tevziʿ. 

TOSUN, Ö. (1932). es-Ṣanâiʿ ve el-Medâris el-Ḥarbiyye Fî ʿAhdi Muhammed Ali Bâşâ. 

İskenderiye. 

TOSUN, Ö. (1934). el-Biʿs̱ât el-ʿİlmiyye Fî ʿAhd Muhammed Ali S̱umme Fî ʿAhdey ʿÂbbâs el-

Evvel ve Saʿîd. İskenderiye. 

TOSUN, Ö. (1996). Vâdî en-Naṭrûn ve Edîretuhû ve Muḫtaṣaru Târîḫi el-Baṭâriketi. Kahire: 

Mektebetu Medbûlî. 

TOTAL, F. (1958). Ves̱âiḳ Târîḫiyye ʿAn Ḥaleb. Beyrut. 

Turâs̱ Ermeniy Nâdir. (2009, Ekim 13). ed-Delîl es-Sevîsriy. 

TURŞUYAN, H. (1964 Erivan). Min Târîḫi el-Câliyât el-Ermeniyye Fî Mıṣr Fî el-Ḳarneyni 
el-Ḥâdî ʿAşara ve es-S̱ânî ʿAşara Li el-Mîlâd. el-Mecmûʿatu el-İstişrâḳiyye 2. sayı, s. 315. 

Twentieth Century Impression of' Egypt. (1909). London. 

TYROS, P. A. (2003). er-Rehbenetu el-Kıpṭiyyetu el-Ummu Li Rehbâniyyât el-ʿÂlemi.  

TYROS, P. A. (2011, Mayıs). el-Ermen Fî Mıṣr Munẕu el-Ḳarn el-Ḥâdî ʿ Aşara Ḥattâ Bidâyeti 

el-ʿAsr el-ʿUs̱mâniyyi. Erik Sayı 10. 

TYROS, P. A. (2016). S̱eḳâfetu el-Fenni el-Kıpṭiyyi, Aded 304. Mecelletu es-S̱eḳâfeti el-

Cedîdeti, s. 132. 

Ves̱âik Deyr el-Suryân No:2138. (1806, Eylül 22). 

WEEMS, S. A. (2002). Armenia: The Great Deception, Secrets o f a Christian Terrorists State. 

U.S.A: ST. John Press. 

WIET, G. (1932). Deuxieme Partie , L ’Egypte Musulmane De La Conguete Arab A La 

Conguete Ottomane,Tome I I . Kahire. 

WILKINSON, S. G. (1843). Modern Egypt And Thebes Vol. 2 . Londra. 

YEGÎŞE, Ç. E. (1971). ʿAn Varṭân ve Ḥarb el-Ermen. Erivan. 

ZEHRU’D-DÎN, S. (1988). el-Ermenu Şaʿb ve Ḳażiyye. el-Muhtâra-Lübnan. 

ZEYNU'L-'ÂBİDÎN, A. (1974). el-Mesâg eş-Şaʿbiy Fî Mıṣr. Kahire: el-Hey'etu el-Mısriyyetu 

el-'Âmmetu Li-el-Kitâb. 



 

282 

  



 

283 

EKLER 

EK 1: Ünlü Ermeniler  

Alexander Saroukhan: Çizimleri birçok Arapça ve uluslararası gazete ve dergide yer 

alan Ermeni asıllı Mısırlı bir karikatürist. Arap dünyasının en iyi ve en ünlü 

karikatüristlerinden biri olarak kabul edilir. 

Dr. Âne Sityan: Sağlık Bakanlığı tarafından atanan ilk Iraklı kadın doktordur. 

Angel Aram Rabezyan: Ermeni asıllı Mısırlı sinema oyuncusu. 

Anstatis Mikoyan: Sovyet Sosyalist Cumhuriyetler Birliği 7. Başkanı. 

Anushka: Vartanoush Garbis Selim, Ermeni asıllı Mısırlı şarkıcı ve oyuncu. 

Ârâ (Arakis) Darzi (Denham Baronu Darzi): Siyasetçi, İngiliz Sağlık Bakanlığı 

yetkilisi ve İngiltere’nin en ünlü cerrahlarından birisidir. Kraliçe Elizabeth tarafından 

Sör ünvanı verilmiştir. 

Ara Kâcâdor: Irak’taki ilerici sol kanat işçi hareketinin ilk kurucularından biridir. 

Ârâm Armenak Babuhyan: Iraklı-Ermeni ünlü bir müzisyen. 

Ârâm Nircifenyan: Nakkaş. Tencere, tepsi vb. yüzeylere nakış yapan Ermeni asıllı 

Mısırlı bir nakış sanatçısı. 

Ârâm Haçaturyan: Sovyetler Birliğinde meşhur Müzisyen. 

Ardem Mıkoyan: Mig uşağının mucidi. 

Arshak Poladyan: Ermeni akademisyen, büyükelçi, bürokrat ve yazar. 

Dr. Astarciyan: Yirminci yüzyılın başında şehrin sol kıyısında Ermeni tarzında inşa 

ettirdiği sarayıyla ünlü Musullu Ermeni doktor. 

Avak Asaduryan: Irak Ermeni Başpiskoposluğu Başpiskoposu. 

Azadohi Samuel: Iraklı Ermeni aktris. 

Bagramyan: Sovyet üst düzey askerî komutanı (mareşal). 

Beatrice Ohannesyan: Ermeni asıllı Iraklı piyanist. 

Bizant Minasyan: Ünlü kalıpçı. Kral Faruk döneminde atölyesinde on kuruşluk 

https://en.wikipedia.org/wiki/Armenia
https://en.wikipedia.org/wiki/Egypt
https://en.wikipedia.org/wiki/Egypt


 

284 

madeni paranın kalıbını yapmıştır. Gazeteciler sendikasında hâlâ korunan ünlü yazar 

Yusuf el-Sabba’î için de bir kalıp yapmıştır. Ayrıca baskı harflerinin ilklerine 

benzeyen bir anahtar kalıbı yapmış ve Aḫbâr el-Yevm Vakfını ziyaret ettiğinde 

Cumhurbaşkanı Enver Sedat’a hediye etmiştir (Minasyan’ın öğrencisi Zafin 

Taşçıyanla röportajından Akt. Salih, 1990: 63).  

Bogos Yusufyan: Mehmet Ali Paşa döneminde Dışişleri ve Ticaret Nazırı ve 

Mısır’da bey rütbesini alan ilk Hristiyan olan Ermeni asıllı Mısırlı politikacı. 

Bogos Nubar Paşa: Ermeni asıllı Mısırlı iş adamı, politikacı ve Ermeni Ulusal Meclisi 

Başkanı, Mısır Başbakanı Nubar Paşa’nın oğlu. 

Calouste Gulbenkian: Ermeni asıllı Iraklı iş adamı ve hayırsever. Ellili ve altmışlı 

yılların en önemli Iraklı iş adamlarından biri olarak kabul ediliyor ve Irak’taki 

Uluslararası Halk Stadyumu’nu kuran Iraklı bir Ermeni ve aynı zamanda ülkenin en 

büyük tıbbi binası olan Bağdata’taki Medical City’nin inşasına katkısı sağlamıştır. 

Charles Dıran Tekeyan: Fransız Bahriyesinde müfettiş. 

Cebrayil Kayayan: 1949’da, Irak’ta, ilk vücut geliştirme şampiyonasını kazanan 

Iraklı sporcu.  

Daron Melkyan: Ermeni asıllı, Iraklı şarkıcı, gitarist ve System of Down üyesi. 

Dr. Diko Anderyus el-İsfendiyar: Bağdat’ta ünlü ve seçkin bir diş hekimidir. Özel 

kliniği Bağdat’ta Polis Tüneli bölgesinde bulunuyordu ve çok mükemmel bir 

doktordu. Büyük olasılıkla doksanlarda Amerika Birleşik Devletleri’ne (Michigan 

Eyaleti) göç etti. 

Dunham’lı Ara Dürzi veya Baron Dürzi: Ermeni asıllı, Iraklı politikacı ve en iyi 

cerrahlardan biri. 

Efadis Çakicyan: Mısır’da ilk kez gaz ocağını (Primus) yapan kişi. 

Fairouz   / Feyrouz: Perouz Artin Kalfayan, Ermeni asıllı, Mısırlı sinema sanatçısı.  

Garo Monciya: Ermeni asıllı, Mısırlı mücevher işleme sanatçısı. 

Henri Troyat (Tarosyan): Ermeni asıllı, Fransız roman ve hikâye yazarı. 

Henri Verneuille: Ermeni asıllı, Fransız sinema yapımcısı. 

https://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%85%D8%AD%D9%85%D8%AF_%D8%B9%D9%84%D9%8A_%D8%A8%D8%A7%D8%B4%D8%A7
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A8%D9%83
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%86%D9%88%D8%A8%D8%A7%D8%B1_%D8%A8%D8%A7%D8%B4%D8%A7


 

285 

Humberson Agbashian: Ermeni asıllı, Iraklı araştırmacı ve yazar. 

Huda (Eliz) Şems el-Din: Ermeni asıllı, Mısırlı dansçı ve sinema sanatçısı. 

Isabella Deng Zhen: Ermeni asıllı, Iraklı politikacı. 

İbrahim Han: Sudan doğumlu, Ermeni asıllı, Mısırlı sinema oyuncusu. 

İman (Liz Sarkisyan): Elizabet Turus Sarkisyan. Ermeni asıllı Lübnanlı ve Mısırlı 

sinema oyuncusu. 

Jacob Kunzler: Ermeni yetimlerin babası. 

Kalost Gülbenkyan: Ermeni asıllı Iraklı iş adamı ve hayırsever. 

Karim Mekhtigian: Ermeni asıllı, Mısırlı tasarımcı. 

Kazancıyan: Ermeni asıllı, Mısırlı elmas broş işleme sanatçısı. Ümmü Külsüm’ün 

kolleksiyonunu oluşturmuştur. 

Kevork Hovnanyan: Ermeni asıllı, Iraklı iş adamı ve mimar. 

Kevork Yakupyan: (İshak Kaçuk) Ermeni asıllı, İsrail ordusundaki Mısır casusu. 

Lebleba: Ninochka Manoug Kupelian, Ermeni asıllı, Mısırlı bir sinema oyuncusu ve 

şovmendir. Hem Mısırlı aktris Feyrouz’un hem de şovmen Nelly’nin kuzenidir.  

Mimi Gamal / Jamal: Amina Mustafa Gamal. Ermeni asıllı, Mısırlı bir sinema 

oyuncusu.  

Dr. Mosis Deyr Hakopyan: Musullu bir Ermeni doktor. 

Nelly: Nelly Artin Kalfayan, Ermeni asıllı Mısırlı aktris, şarkıcı, komedyen, dansçı, 

televizyoncu ve çok yönlü bir şovmen. 

Nubar Paşa: Ermeni asıllı, Mısırlı devlet adamı, Mısır’ın ilk başbakanı. 

Ohannis Muradyankan: Çiçek aşısını Bağdat’a ilk getiren kişi. 

Ohan Hagop Justinyan: Ermeni asıllı, Mısırlı görüntü yönetmeni, mucit, 

sinematografik kameraların, fotoğraf araçlarının yapımcısı ve tasarımcısı. 

Robin Mamulyan: Ermeni asıllı, Amerikalı sinema yapımcısı. 

Sa’d Joseph Jack Dilanyan: 2004 yılında Seyyid Muhsin Abdülhamid döneminde 

https://dhliz.com/en/artist/hoda_shams_al_din
https://tr.wikipedia.org/wiki/Ermeniler
https://tr.wikipedia.org/wiki/M%C4%B1s%C4%B1rl%C4%B1lar
https://tr.wikipedia.org/wiki/Ermeniler
https://tr.wikipedia.org/wiki/M%C4%B1s%C4%B1rl%C4%B1lar


 

286 

Divan-ı Hümayun kararı ile Gayrimüslim Tarikatlar Evkaf Dairesi’nde Müsteşar 

rütbesi ile devlet memuru olarak çalışan Ermeni Ortodoks Kilisesi’nin ilk temsilcisi. 

Safaryan: Üst düzey Sovyet askerî komutan (General). 

Sare İskenderyan: Bağdat halkı tarafından Sare Hatun olarak bilinen, hizmetiyle ön 

plana çıkmış Ermeni kadın şahsiyetlerdendir. Bu sebeple Bağdat’taki Kamp Sare 

Mahallesi’ne onun adı verilmiştir. 

Shant Kandaryan: Ermeni asıllı Iraklı bir yazar. 

Şarl Aznavour: Tanınmış şarkıcı ve aktör. 

Silfâ Şâhâkyan: 2006 Gençler Irak Güzellik Kraliçesi. Bu ünvanı taşıyan ilk Irak 

Ermenisi.  

Sîlfî Vartan: Ermeni asıllı Fransız şarkıcı. 

Sita Hakobyan: Ermeni asıllı Iraklı tanınmış bir şarkıcı. 

Şukrî Karabit Birusyan: Irak Gazeteciler Sendikası üyesi ve sol görüşlü bir aktivist. 

Torkum Manugyan: Kudüs’ün Irak Ermeni Patriği 

Vartan Malakyan: Ermeni asıllı, Irak doğumlu Amerikan ressam ve gitarist. 

Voskan Mardikyan (Oskan Efendi): Osmanlı Devleti’nde Posta ve Telgraf Nazırı. 

1920’li yıllarda Irak Hükumetinin daveti üzerine Irak Maliye Bakanlığı’nda maliye 

uzmanı oldu ve Irak’taki mali sistemi geliştirerek Türkçeden Arapçaya tercüme etti. 

William Saroyan: Romancı, tiyatro müellifi ve uluslararası yazar. 

Yakup Serkis: Iraklı yazar. En meşhur eseri Irak Araştırmalar Kitabı’dır.  

Yirado Krikoryan: Ermeni asıllı Suriyeli gazeteci, Suriye televizyonunda yapımcı ve 

sunucu. 

Yusuf Abdulmesih Serve (Saroyan): The Origins of Modernity Literature ve diğer 

birçok çeviriyi içeren kitapları olan bir edebiyatçı ve oyun yazarıdır. 

Yusuf Karş: Devlet büyüklerinin genel fotoğrafçısı. 



 

287 

EK 2: Ermenilerle İlgili Arapça Eserler 

Kitaplar 

أرمن الإسكندرية ودورهم فى الحياة المصرية بقلم د. محمد رفعت الإمام تشرين  -1

 2013الثاني/نوفمبر 

دار روزنامة للنشر،  -حميد الهاشمي  -الأرمن العراقيون: التاريخ ـ الثقافة ـ الهوية  -2

 صفحة 228 - 2016القاهرة جنيف ـ 

 سوريا - دمشق -مروان المدور  -الأرمن عبر التاريخ  -3

 2016بيروت  –نقية حنا منصور  –الأرمن والدولة العثمانية  -4

ترجمه عن  -غيفونديان -الدكتور البروفيسور آرام تير - أرمينيا والخلافات العربية -5

 الروسية الدكتور ألكسندر كشيشيان

 الفيكنت فيليب دي طرازي - 1خ لبنان أصدق ما كان عن تاري -6

 الفيكنت فيليب دي طرازي - 2أصدق ما كان عن تاريخ لبنان  -7

 1999 –نزار خليلي  –تاريخ الأرمن من البداية حتى القرن الخامس الميلادي  -8

 1999 –محمد رفعت الإمام  -القرن التاسع عشر  -تاريخ الجاليات الأرمنية في مصر  -9

 1990 - صالح، أشرف محمود -والصحافة  دور الأرمن في الطباعة -10

 ١٩١٥ الإبادة الكبرى ١٩٢٣ – ١٨٧٦القضية الأرمنية في الصحافة العربية  -11

– ١٩١٨ - 2001 

 الاتفاقيات والمعاهدات ١٩٢٣ – ١٨٧٦القضية الأرمنية في الصحافة العربية  -12

١٩٢٣ – ١٩١٨ - 2001 

الأرمن مشروع  ١٩٢٣ – ١٨٧٦القضية الأرمنية في الصحافة العربية  -13

 2001 -القسم الأول  ١٩١٤ – ١٩١٠الإصلاحات 

الأرمن مشروع  ١٩٢٣ – ١٨٧٦ة القضية الأرمنية في الصحافة العربي -14

 2001 -القسم الثاني  ١٩١٤ – ١٩١٠الإصلاحات 

الأرمن وتركيا الفتاة  ١٩٢٣ – ١٨٧٦القضية الأرمنية في الصحافة العربية  -15

١٩٠٨ – ١٨٩٧ - 2001 

التدويل والإصلاحات  ١٩٢٣ – ١٨٧٦القضية الأرمنية في الصحافة العربية  -16

١٨٩٣ – ١٨٧٦ - 2001 

 المذابح الحميدية ١٩٢٣ – ١٨٧٦ة في الصحافة العربية القضية الأرمني  -17

 2001 -   القسم الأول – ١٨٩٦ – ١٨٩٤

 المذابح الحميدية ١٩٢٣ – ١٨٧٦القضية الأرمنية في الصحافة العربية  -18

 2001 -القسم الثاني  – ١٨٩٦ – ١٨٩٤

 المذابح الحميدية ١٩٢٣ – ١٨٧٦القضية الأرمنية في الصحافة العربية  -19

   2001 -القسم الثالث  – ١٨٩٦ – ١٨٩٤

 المذابح الحميدية ١٩٢٣ – ١٨٧٦القضية الأرمنية في الصحافة العربية  -20

 2001 - القسم الرابع – ١٨٩٦ – ١٨٩٤

https://www.google.com.tr/search?hl=tr&tbo=p&tbm=bks&q=inauthor:%22%D8%B5%D8%A7%D9%84%D8%AD%D8%8C+%D8%A7%D8%B4%D8%B1%D9%81+%D9%85%D8%AD%D9%85%D9%88%D8%AF%22
https://www.google.com.tr/search?hl=tr&tbo=p&tbm=bks&q=inauthor:%22%D8%B5%D8%A7%D9%84%D8%AD%D8%8C+%D8%A7%D8%B4%D8%B1%D9%81+%D9%85%D8%AD%D9%85%D9%88%D8%AF%22


 

288 

خالد  –الترجمة  –شافارش طوريكيان  –القضية الأرمنية والقانون الدولي  -21

  2000اللاذقية  -الجبيلي 

   1917 -فائز الغصين  -المذابح في أرمينيا  -22

المسألة الأرمنية في الدولة العثمانية من عهد السلطان عبد الحميد الثاني حتى  -23

مركز عصام  -عبد الرؤوف سنوّ الجامعة اللبنانية  - 1923تأسيس الجمهورية التركية العام 

 2016أيار  21فارس، 

 1999 –نزار خليلي  –تاريخ الأرمن من البداية حتى القرن الخامس الميلادي  -24

 1999 –تاريخ الجالية الأرمنية فى مصر  -لجالية الأرمنية في مصر تاريخ ا -25

 - القاهرة -د. إبــراهـيم عـبــده  - ١٩٨١ــ  ١٧٩٨تطور الصحافة المصـريـة  -26

1982 

 - موجز تاريخ الشـعب الأرمني من العصور القديمة إلى الوقت الحـاضـر -27

  .٢٠١٢القاهرة 

د. محمد  - ١٩٢٣ــ  ١٨٧٨عـثـمـانـية الـقـضـيـة الأرمنـيـة في الـدولـة ال  -28

 .٢٠٠٢ -القاهرة  -رفعت الإمـام 

  2002 –نورا أريسيان  –غوائل الأرمن في الفكر السوري  -29

 1868 –القس أنطون خانجي  –مختصر تواريخ الأرمن  -30

  2001 –دمشق  –يوسف إبراهيم الجهماني  –تركيا والأرمن  -31

 -هوري عزازيان  -البلاد العربية  نبذة تاريخية موجزة الجاليات الأرمنية في -32

1993/2000  

نعيم اليافي / خليل الموسى  –نضال العرب والأرمن ضد الاستعمار العثماني  -33

– 1995  

 –مجدي جرجس  –يوحنا الأرمني وأيقوناته القبطية فنان في القاهرة العثمانية  -34

2008 

ي السفير الأمريكي هنر - 1916 -1913قتل أمة في تركيا بين عامي  -35

 –مورغنطاو 

ماجد  - سرائيلإماجد عزت  -أرمن مصر.. أرمن فلسطين بعيداً عن السياسة  -36

  2017 –عزت إسرائيل 

  1972 –أديب السيد  -أرمينية في التاريخ العربي  -37

 1996 -الدكتور إبراهيم رزق الله أيوب  -التاريخ الفاطمي الاجتماعي  -38

لامية وأسباب زوال الخلافة السلطان عبد الحميد الثاني وفكرة الجامعة الإس -39

 الرياض – 2012 –د. علي محمد الصلابي  –العثمانية 

    2008 –سوريا  –فارث عثمان  –الكرد والأرمن  -40

المسلمون والبيزنطيون والارمن في ضوء كتابات المؤرخ الأرمني المعاصر  -41

 .1993د. فايز نجيب إسكندر، دار الحكمة اليمانية  -سبيوس 

 د. هشام بشير –عن إبادة الأرمن  المسؤولة الدولية -42

 –هرانت دينك، ترجمة ألكسندر كشيشيان  -أمتان قريبتان.. جاران بعيدان  -43

2012  



 

289 

ـ ترجمة أورخان  2010ـ يوسف حلاج أوغلو ـ  1918-1914تهجير الأرمن  -44

 محمد علي

دكتور بهاء  -اليهود والماسون في قضية الأرمن  -ذئاب في ثياب الحملان  -45

 الأمير 

  1990 –د. أشرف محمود صالح  –الأرمن في الطباعة والصحافة دور  -46

 -دور الأطباء الأتراك في المذابح الأرمنية أثناء الحرب العالمية الأولى  -47

  1995 –ترجمة ألكسندر كشيشيان  –واهاكن ن. دادريان 

رحلات جيمس برانت إلى  -عيون ترصد الأكراد والأرمن والعثمانيين  -48

ترجمة د. أحمد عبد الوهاب الشرقاوي /  –جيمس برانت  -رمنية المناطق الكردية والأ

  2020 –محمد علي ثابت 

  2016 –نقية حنا منصور  –الأرمن والدولة العثمانية  -49

 –الرياض  -تورك قايا آتا أوف  -ماذا حدث للأرمن في الدولة العثمانية؟  -50

2009   

 2016 –وي د. أحمد عبد الوهاب الشرقا -مذابح الأرمن ضد الأتراك  -51

الإبادة الأرمنية ومسألة المسؤولية التركية، للبروفيسور التركي  :الفعل المشين -52

 .تنار آكچام. ترجمة: كيڤورك خاتون وانيس

برقيات طلعت باشا والإبادة الأرمنية، للبروفيسور التركي تنار  القتل؛أوامر  -53

 آكچام. ترجمة: كيڤورك خاتون وانيس

 .الرحيل إلى المجهول. رواية للأديب آرام كره بيت -54

 -ترجمة: كيڤورك خاتون وانيس  -فتحية جتين  –جدتي مذكرات أرمنية تركية  -55

2021 

 2012 - نبيل حنفي محمود -حكايات أسرة أرمنية  -56

 2002 - ويليام ميشاليان -عندما يموت العالم برفق )قصص أرمنية(  -57

 2008 – بيرج ترزيان -رؤي أرمنية مصرية في التاريخ والسياسة والتراث  -58

كاتب غير  - والارمنفي الاستانه تتضمن مسأله تركيا مذكرات سفير امريكا  -59

  2009 -محدد 

 – يتريانفيكين ش -الأرمن والأتراك في قرن من الإبادة  مفتوحة؛جروح  -60

2017  

تاريخ الطب الأرمني منذ العصور القديمة حتى القرن التاسع عشر والروابط  -61

 2018 -كاتب غير محدد  -بين مدرستي الطب العربية والأرمنية آ. هوانيسيان 

 2015 – علاء الشريف -عام على الإبادة الأرمنية 100 -62

المترجم بوغوص  –يگيا نجاريان  -الثقافية العربية  -النهضة القومية  -63

 2005 -ساراجيان 

 1909 –مصطفى كامل باشا  -المسألة الشرقية  -64

 1995-1915الإبادة  -65

 1965 – الذكرى الخمسون للمجزرة 1915الأرمن يتذكرون  -66

 1991 –فائز الغصين  –المذابح في أرمينيا  -67

https://www.noor-book.com/book/review/430710
https://www.noor-book.com/book/review/430710
https://www.noor-book.com/%D9%83%D8%AA%D8%A8-%D9%86%D8%A8%D9%8A%D9%84-%D8%AD%D9%86%D9%81%D9%8A-%D9%85%D8%AD%D9%85%D9%88%D8%AF-pdf
https://www.noor-book.com/%D9%83%D8%AA%D8%A8-%D9%86%D8%A8%D9%8A%D9%84-%D8%AD%D9%86%D9%81%D9%8A-%D9%85%D8%AD%D9%85%D9%88%D8%AF-pdf
https://www.noor-book.com/%D9%83%D8%AA%D8%A8-%D9%88%D9%8A%D9%84%D9%8A%D8%A7%D9%85-%D9%85%D9%8A%D8%B4%D8%A7%D9%84%D9%8A%D8%A7%D9%86-pdf
https://www.noor-book.com/%D9%83%D8%AA%D8%A8-%D9%88%D9%8A%D9%84%D9%8A%D8%A7%D9%85-%D9%85%D9%8A%D8%B4%D8%A7%D9%84%D9%8A%D8%A7%D9%86-pdf
https://www.noor-book.com/%D9%83%D8%AA%D8%A8-%D8%A8%D9%8A%D8%B1%D8%AC-%D8%AA%D8%B1%D8%B2%D9%8A%D8%A7%D9%86-pdf
https://www.noor-book.com/%D9%83%D8%AA%D8%A8-%D8%A8%D9%8A%D8%B1%D8%AC-%D8%AA%D8%B1%D8%B2%D9%8A%D8%A7%D9%86-pdf
https://www.noor-book.com/%D9%83%D8%AA%D8%A8-%D9%81%D9%8A%D9%83%D9%8A%D9%86-%D8%B4%D9%8A%D8%AA%D8%B1%D9%8A%D8%A7%D9%86-pdf
https://www.noor-book.com/%D9%83%D8%AA%D8%A8-%D8%B9%D9%84%D8%A7%D8%A1-%D8%A7%D9%84%D8%B4%D8%B1%D9%8A%D9%81-pdf
https://www.noor-book.com/%D9%83%D8%AA%D8%A8-%D8%B9%D9%84%D8%A7%D8%A1-%D8%A7%D9%84%D8%B4%D8%B1%D9%8A%D9%81-pdf


 

290 

 1983 –تركيا عاصمة الأجرام  -68

 2011 –آرا صرافيان  –تقرير طلعت باشا  -69

  1993/2000 –د. نعيم اليافي  –جمال باشا السفاح  -70

أ. د.  –دور الأطباء الأتراك في المذابح الأرمنية أثناء الحرب العالمية الأولى  -71

  1995 –واهاكن دادريان 

مختارات من بعض  – 1/2/3/4/5سلسلة دراسات ووثائق المجازر الأرمنية  -72

ترجمة خالد  –مجموعة مؤلفين  – 1915الكتابات التاريخية حول مجازر الأرمن عام 

 1995 -الجبيلي 

  1985 -يروانت بامبوكيان  –شهادة الأرمن  -73

يان ترجمة آكوب أوقج –موسى برنس  –مجازر الأرمن جرائم ضد الإنسانية  -74

1996  

 –نعيم اليافي  د. -مجازر الأمن وموقف الرأي العام العربي منها  -75

1992/2000  

 –هوري عزازيان  –نبذة تاريخية موجزة الجاليات الأرمنية في البلاد العربية  -76

1993/2000  

 2003 –جورج آرويان  ترجمة: –إدوارد هايل بريستاد  –الخيانة الكبرى  -77

   2000 -أنطوان الحكيمّ ... وآخرون  -للبناني القضية الأرمنية في الفكر ا -78

  2016 –الدكتور جمال كمال محمود  -الأرمن في مصر في العصر العثماني  -79

 2016 –الدكتور جمال كمال محمود  -مصر والقدس في العصر العثماني  -80

الترجمة:  –إيـف ترنون  - 1915مـارديـن" دراسـة تـحـلـيـلـيـة لإبـادة عـام " -81

 2008 -وق لطيفة عرن

صالح زهر  -سياسة الحكومة العثمانية في أرمينيا الغربية وموقف الدولية منها  -82

 1996 –الدين 

 -القاهرة -أحمد أحمد الحتة  -تاريخ مصر الاقتصادي في القرن التاسع عشر  -83

1957 

ترجمة  -تجار القاهرة فى العصر العثماني )سيرة أبو طاقية( شاهبندر التجار -84

 1997 –القاهرة  –حنا  نللى -رؤوف عباس 

صالح  -الجاليات الأجنبية في مصر في القرن التاسع عشر )رسالة دكتوراه(  -85

 1970 –القاهرة  -رمضان محمود 

 2005 –القاهرة  -م( )رسالة ماجستير( 1914-1840طوائف المهن التجارية ) -86

 1972 –علي الوردي  -لمحات اجتماعية من تاريخ العراق الحديث  -87

  1991 –سمير عربش  -وشعب أرمينية أرض  -88

 1986 –بيروت   -منذر الموصلي  -عرب وأكراد  -89

مراجعة وتحرير: الدكتور  -صورة أرمينية في المصادر العربية والأجنبية  -90

 2012 –محمد رفعت الإمام 

  2008 –محمد رفعت الإمام  -الأرمن والغرب والإسلام  -91



 

291 

الإبادة الأرمنية  : الطريق إلي1909أبريل  -مسـألة أضنة -مصر والأرمن -92

  2014 –الإمام  الدكتور محمد رفعت

  2002 –الدكتور محمد رفعت الإمام  - 1961-1896الأرمن في مصر  -93

 2011-نيقولاي هوفهانيسيان  -الكتابات التاريخية العربية عن الإبادة الأرمنية  -94

  ٢٠١٩ -الدكتور ماجد عزت إسرائيل  -الأرمن على ضفاف النيل  -95

 ٢٠٠٧ –الأنبا مارتيروس   -الأرمن فى مصر  -96

   1986 -فؤاد حسن حافظ  –تاريخ الشعب الأرمني من البداية حتى اليوم  -97

 1957 –أحمد أحمد الحتة  –تاريخ مصر الاقتصادي في القرن التاسع عشر  -98

نللي حنا  -تجار القاهرة في العصر العثماني )سيرة أبو طاقية( شاهبندر التجار  -99

 1997 –ترجمة رؤوف عباس  –

حلمي  – الموظفون في مصر في عصر محمد على، سلسلة تاريخ المصريين -100

 1989 –القاهرة  -أحمد شلبى 

  1982 –القاهرة   -عبد الرحمن الرافعي  -عصر محمد علي  -101

 –القاهرة  –أحمد عزت عبد الكريم   -تاريخ التعليم في عصر محمد علي  -102

1938  

طلعت إسماعيل  - 1922-1882الإدارة المصرية في فترة السيطرة البريطانية  -103

  1983 –القاهرة   -رمضان 

 -زكي صلاح ومحمود مرسي   -البعثات العلمية قي القرن التاسع عشر  -104

  1959 –القاهرة 

 1916 –القاهرة  –أمين سامي  -تقويم النيل  -105

 –القاهرة  -فؤاد حسن حافظ  –تاريخ الشعب الأرمني من البداية حتى اليوم  -106

1986 

  - هيلن آن ريفلين -ارة فى مصر فى مستهل القرن التاسع عشرة الاقتصاد والإد -107

  1968 -القاهرة  –ترجمة أحمد عبد الرحيم مصطفى، ومصطفى الحسينى 

 1902يوسف الدبس  المطران:  بيروت  -تاريخ سوريا  -108

تاريخ مصر الاقتصادي والاجتماعي في عصر محمد علي دراسة في وثائق  -109

 2018 –عبد المنعم إبراهيم الجميعي  .د – ديوان التجارة والمبيعات

جستن مكارثي  -م( 1922-1821ادة مصير المسلمين العثمانيين )بالطرد والإ -110

– 1995 

بين  المشانق العربية والمذابح الأرمنية في المحاكم التركية العسكرية الاستثنائية -111

 1992 –أوانيس بابازيان  – 1921-1919عامي 

  1992 –أليشان بايراميان  –ء الاسكندرونة كفاح الأرمن من أجل عروبة لوا -112

  1995 –تانير أكجام  –الهوية القومية التركية والقضية الأرمنية  -113

  1978 -القاهرة  –حمرانيان اجان  -من هم الأرمن ؟  -114

-القاهرة  -فؤاد حسن حافظ  -تاريخ الشعب الأرمني منذ البداية حتى اليوم  -115

1986 



 

292 

- عبد العزيز محمد الشناوى- ة مفترى عليها الدولة العثمانية : دولة اسلامي -116

 1983 –القاهرة 

 1960 –حلب  -عثمان الترك  -صفحات من تاريخ الأمة الأرمنية  -117

 1951 –الموصل  -استارجيان  ٠ك -تاريخ الأمة الأرمنية  -118

تعريب نبيه أمين فارس  -بروكلمان كارل  -الأتراك العثمانيون وحضارتهم  -119

 1949 -بيروت  –ومنير البعلبكي 

 بدون تاريخ  -بيروت  -ترجمة شكرى علاوى  -بول اميل  -تاريخ أرمينية  -120

 –جونيه  – نعمان ترجمة عبد اللّ  -فرانسوا تيرو وبيار البير  -تاريخ الصحافة  -121

1979 

جما ل الدين أو المحاسن بن تغر ى  -والقاهرة  النجوم الزاهرة في ملوك مصر -122

 -ية العامة للتأليف والترجمة والطباعة والنشرالمؤسسة المصر -خمس عشر جزء  -بردى 

 بدون تاريخ -القاهرة 

إلى  664تاريخ الأرمن في مصر الإسلامية من سنة  - زيد سهام مصطفى أبو -123

  1991 - القاهرة –ي دار الكتاب الجامع - م1171إلى  1073هـ / من  665

 -والنشر مؤسسة جمال للطباعة  -عبد الرحمن بن خلدون  -تاريخ ابن خلدون  -124

 1979 –بيروت 

دار المعارف   - محمد حمدي المناوى -الوزارة والوزراء فى العصر الفاطمي  -125

 1970 -القاهرة  –

عبد الوهاب  -الدولة العثمانية ومصر في النصف الثاني من القرن الثامن عشر  -126

 1982 -القاهرة  -دار المعارف  -بكر 

دار  -الدكتور حسين مؤ نسر  تحقيق -جرجي زيدان  -تاريخ التمدن الاسلامي  -127

 مصر -الهلال 

تحقيق محمد أبو  -ابو جعفر محمد بن جرير الطبري  -تاريخ الرسل والملوك  -128

 مصر -دار المعارف  -الفضل إبراهيم 

 1958 -الطبعة الثانية  -الدكتور حسن ابراهيم حسن  -تا ريخ الدولة الفاطمية  -129

 -ر محمد جمال الدين سرو ر تاريخ الحضارة الإسلامية في الشرق : الدكتو -130

 1965 -دار الفكر العربي 

جبرائيل  ة الدكتور ادور جرجي والدكتورمجرتاريخ العرب : فيليب حتى ، ت -131

 1949 - بيروت – جبور ، دار الكشاف

 -تب العباسي المعروف باليعقوبي ابي يعقوب الكأحمد بن أ -تا ريخ اليعقوبي  -132

 1960-يروت بدار صادر ودار 

 تحضير الدكتور -محاضرة الدكتور أ . هوانيسيان  -رمني ب الأتاريخ الط -133

 - حلب –رمنية الخيرية الأ عيةممنشورات الج -نزار خليلي  -جمة رت -ير جبه جيان برو

1968 

العامة  دارةالإ –زرق الفارقي الأ نحمد بن يوسف بن علي بأتاريخ الفارقي :  -134

  1959 - مصر –ادارة احياء التراث  -قافة لثل



 

293 

 - وليكيةثعة الكبالمط -د بن عبد الملك الهمذاني ممح -كملة تاريخ الطبري ت -135

 1961-الثانية  الطبعة –بيروت 

 مصر -نشر كتاب الشعب  -دائرة المعارف الاسلامية  -136

  1959 –بيروت  -وليكية ثة معارف البستاني : المطبعة الكردائ -137

 –طبعة ا لاتحاد الجديدة م -الدكتور ك . ل . استارجيان  -تاريخ الأمة الأرمنية  -138

 1951 –الموصل 

تحقيق الدكتور  -أحمد بن علي المقريزي  -السلوك في معرفة دول الملوك  -139

  1956 –مصر  –لجنة التأليف والترجمة والنشر  -مصطفى زيادة 

الشيخ الإمام شهاب الدين أبي عبد الله ياقوت بن عبد الله  : معجم البلدان -140

 1955 –بيروت  –دار صادر  -الحموي الرومي البغدادي 

دا ر  -الدكتور محد حمدي المناوي  -الوزارة والوزراء في العصر الفاطمي  -141

 1970مصر  -المعارف 

جمال الدين أبو المحاسن يوسف ابن  -النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة  -142

 نسخة مصورة عن طبعة دار الكتب المصرية -تغري بردى الاتابكي 

 بدون تاريخ –وجيه الخيمي  -ورية الأرمن في إقليم س -143

 –د الجديدة مطبعة الاتحا -ور ك . ل . استارجيان تالدك -رمنية مة الأريخ الأتا -144

 1951 -الموصل 

 

 

Roman ve Hikâyeler  

 

 2012 –بغداد  –جيلبرت سينويه  –يريوان  -1

 -مجموعة من الكتاب الأرمن  –عندما يموت العالم برفق  -قصص أرمنية  -2

 2002 –ي سعير ترجمة نانس

 2016 -ميلانو/إيطاليا  –ليلى قصراني  -الطيور العمياء  -3

 –خالد الجبيلي  –ترجمة  –فرانز ويرفل  –الأيام الأربعون لجبل موسى  -4

 1995/2000 –اللاذقية 

 .2010حفل المئوية، دار الياسمين للطبع والنشر والتوزيع،  -5

  .2013تشابك، دار الكتاب العربي، دار الكتاب العربي،  -6

  .2015كل هذا الصخب، دار مقام للنشر والتوزيع،  -7

 .2018زجزاج، دار النهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع،  -8

 .2018أديان وطوائف مجهولة، مؤسسة بتانة الثقافية،  -9

 .2020بالأمس كنت ميتا: حكاية عن الأرمن والكرد،  -10

يد  زابيل.. قصة حقيقية لـ نانسى كريكوريان عن مجازر الأرمن على -11

 الأتراك

 2015 –ميسون أسدي  -تراحيل الأرمن  -12

 1996 -محمد جبريل  -صيد العصاري  -13

 



 

294 

Makale ve Yazılar 

 2013-محمد رفعت الإمام  -أرمن الإسكندرية ودورهم في الحياة المصرية  -1

 https://attadorgham.ahlamontada.net/t270-topic 

                       أرمن_العراق - أرمن العراق -2

https://ar.wikipedia.org/wiki/ 

 الكويت -كيراكوس قيومجيان أرمن سوريا ما لهم وما عليهم  -3

https://www.annahar.com/arabic/article/50376أرمن-سوريا-ما-لهم-وما-عليهم 

 2013/06/24الاثنين  "حلب الجديدة"في أرمينيا توطّن السوريين الأرمن  -4

https://www.middle-east-online.com/أرمينيا-توطّن-السوريين-الأرمن-فيحلب-الجديدة 

 تأريخيأرمن سوريا يتطلعون للتمتع بالأمان في موطنهم ال -5

 http://www.bbc.com/arabic/middleeast/2015/09/150910_syria_armenians

20.060201812:07 

 2021 – كجه جي إنعام -أرمن عراقيون  -6

https://aawsat.com/home/article/3275991/إنعام-كجه-جي/أرمن-عراقيون 

 

 (: تقرير مفصل1916-1915الإبادة الجماعية للأرمن ) -7

-16-1915-genocide-armenian-https://encyclopedia.ushmm.org/content/ar/article/the

depth-in 

 سيار الجميل د. -الأرمن العراقيون: تاريخ ومستقبل  -8

 https://almadasupplements.com/view.php?cat=860 

الأرمن العراقيون.. ارتباط العشق بتراب العراق للكاتب أ.د.سيار الجميل  -9

https://www.narjesmag.com 

 2017 –أ.د.إبراهيم خليل العلاف  -الارمن في العراق.. رؤية تاريخية  -10

https://pulpit.alwatanvoice.com/articles/2017/02/27/430208.html 

 2011 –الأرمن في مصر منذ القرن الحادي عشر حتى بداية العصر العثماني  -11

https://arabic.coptic-treasures.com/deacons/iris_habib/iris_habib_books.php 

 ن بعد الحرب: سوريوّن أولاً الأرم -12

http://www.ancme.net/articles/730 21/01/2019 16:26 

 https://khabararmani.com/?p=1674 - الأرمن في دير الزور السورية -13

https://ar.wikipedia.org/wiki/
https://newspaper.annahar.com/author/919-%D9%83%D9%8A%D8%B1%D8%A7%D9%83%D9%88%D8%B3-%D9%82%D9%8A%D9%88%D9%85%D8%AC%D9%8A%D8%A7%D9%86--%D8%A7%D9%84%D9%83%D9%88%D9%8A%D8%AA
https://www.annahar.com/arabic/article/50376أرمن-سوريا-ما-لهم-وما-عليهم
https://www.middle-east-online.com/أرمينيا-توطّن-السوريين-الأرمن-فيحلب-الجديدة
http://www.bbc.com/arabic/middleeast/2015/09/150910_syria_armenians
https://aawsat.com/home/writer/inaam-kagahjee
https://pulpit.alwatanvoice.com/articles/2017/02/27/430208.html
http://www.ancme.net/articles/730%2021/01/2019%2016:26


 

295 

صفوان الأحمد  -رينت نت دير الزور خالية من الأرمن في ذكرى مجازرهم أو -14

- 2014-                        78826news.net/ar/news_show/-https://orient 

  ليـون زكـي -الأرمني سوري أولاً … الأرمن في سورية  -15

http://www.aztagarabic.com/archives/21209 

          الأرمن في قرية اليعقوبية السورية -16

http://khabararmani.com/?p=2621 

  2015 –شيرى عبد المسيح  -الأرمن في مصر  -17

https://www.wataninet.com/2015/04 /مصر-  
 
 / الأرمن-ف

يعقوب الإبراهيم  -الكويت  –الأرمن.. تأثيرهم وبصماتهم على المشرق العربي  -18

– 2015 

https://aawsat.com/home/article/375066/الأرمن-تأثيرهم-وبصماتهم-على-المشرق-العربي 

 -والعصر الحالي  19ر... مقارنة بين القرن الـالدور السياسى للأرمن في مص -19

 https://raseef22.net/article/101464  - 2017            -إسلام الكلحي 

   –الفتح العربي لأرمنيا  -20

https://www.marefa.org/الفتح_العربي_لأرمنيا 

 2015 - مسعود ضاهر -المسألة الأرمنية في زمن العولمة  -21

https://www.annahar.com/arabic/article /221080-المسألة-الأرمنية-في-زمن-العولمة 

 الفتح العربي لأرمنيا -22

https://www.marefa.org /الفتح_العربي_لأرمنيا 

فاك اسادوريان رئيس طائفة الأرمن الأرثوذكس لـ المطران الدكتور ا -23

 –الاشتر  على -أنا متفائل وأرى أن العراق سينهض من جديد  )المدى(:

 613/p10.htm-https://almadapaper.net/sub/03 

 =6219https://alyaumtv.net/?p  -شادي بكار  -تاريخ الأرمن في سوريا  -24

  –سنان ساتيك  -تقاريرأرمن سوريا.. هجرة عكسية نحو الشمال  -25

24/12/2019 22:12 

https://orient-news.net/ar/news_show/78826
http://www.aztagarabic.com/archives/21209
http://khabararmani.com/?p=2621
https://www.wataninet.com/2015/04/الأرمن-في-مصر/
https://raseef22.net/article/101464
https://www.marefa.org/الفتح_العربي_لأرمنيا
https://almadapaper.net/sub/03-613/p10.htm
https://alyaumtv.net/?p=6219


 

296 

 

 https://doc.aljazeera.net/news أرمن-سوريا-هجرة-عكسية-نحو-الشمال/ 

 الفيلم التسجيلي –حكاية الأرمن فى مصر  -26

 -د الكاطع مهن -حكاية الأرمن .. من ضحايا الاستبداد إلى أنصاره  -27

20.06.2018  12:10 

https://www.syria.tv/content/ حكاية-الأرمن-من-ضحايا-الاستبداد-إلى-أنصاره 

الليثى   محمد - جاسيا": أجدادي أول من أدخلوا "الأوفست" إلى مصر -28

https://www.elwatannews.com/news/details/709023  

صادق « تاريخ ـ الثقافة ـ الهويةالأرمن العراقيون: ال»حميد الهاشمي في كتابه  -29

 الطائي

 https://www.alquds.co.uk/%EF%BB%BF /حميد-الهاشمي-في-كتابه-الأرمن-العراق 

 لفائز الغصين” المذابح في أرمينيا“خلاصة كتاب  -30

https://www.aztagarabic.com/archives/20057 
 د سياّر الجميل - !(: دياسبورا وطن بلا بديل3/3الأرمن العراقيون ) -31

 https://elaph.com/Web/opinion/2010/10/604270.html 

 محمد ناصر السنعوسي -سنعوسيات الأرمن.. الكفاح وصناعة الفن والجمال  -32

https://www.alqabas.com/article/5804730-سنعوسياتالأرمن-الكفاح-وصناعة-الفن-والجمال 

 آرا سركيس آشجيان - 1909مذبحة أضنة عام   -33

https://aztagarabic.com/archives/16950 

 1923 – 1878فى المصادر العربية  القضية الأرمنية -34

 http://www.ancme.net/studies/407 

 –تقتحم عالم الأرمن وتحاورهم عن حياتهم ومُجتمعهم المُغلق  -35

 https://www.ancnews.info/?p=13998 

 –قائمة الأرمن العراقيين  -36
 https://ar.wikipedia.org/wiki/قائمة_الأرمن_العراقيين 

 2022 -كتاب أعده أ.د. أرشاك بولاديان سفير جمهورية أرمينيا  -37

https://aztagarabic.com/archives/15567 

https://doc.aljazeera.net/news/%D8%A3%D8%B1%D9%85%D9%86-%D8%B3%D9%88%D8%B1%D9%8A%D8%A7-%D9%87%D8%AC%D8%B1%D8%A9-%D8%B9%D9%83%D8%B3%D9%8A%D8%A9-%D9%86%D8%AD%D9%88%D8%A7%D9%84%D8%B4%D9%85%D8%A7%D9%84/
https://doc.aljazeera.net/news/%D8%A3%D8%B1%D9%85%D9%86-%D8%B3%D9%88%D8%B1%D9%8A%D8%A7-%D9%87%D8%AC%D8%B1%D8%A9-%D8%B9%D9%83%D8%B3%D9%8A%D8%A9-%D9%86%D8%AD%D9%88%D8%A7%D9%84%D8%B4%D9%85%D8%A7%D9%84/
https://doc.aljazeera.net/news/%D8%A3%D8%B1%D9%85%D9%86-%D8%B3%D9%88%D8%B1%D9%8A%D8%A7-%D9%87%D8%AC%D8%B1%D8%A9-%D8%B9%D9%83%D8%B3%D9%8A%D8%A9-%D9%86%D8%AD%D9%88%D8%A7%D9%84%D8%B4%D9%85%D8%A7%D9%84/
https://www.aztagarabic.com/archives/20057
https://www.alqabas.com/article/5804730-سنعوسياتالأرمن-الكفاح-وصناعة-الفن-والجمال
https://aztagarabic.com/archives/16950
http://www.ancme.net/studies/407
http://www.ancme.net/studies/407
https://aztagarabic.com/archives/15567


 

297 

شهود عيان عن الإبادة الأرمنية في الإمبراطورية العثمانية “إصدار كتاب  -38

 2015 –من إعداد ودراسة الدكتور البروفسور أرشاك بولاديان ” ة وثائق()مجموع

 https://aztagarabic.com/archives/14538 

  2017 –القضية الأرمنية في المصادر الغربية بقلم د. أرشاك بولاديان  -39

https://aztagarabic.com/archives/21199 

 2013 –كتاب الأرمن عبر التاريخ لمؤلفه مروان المدور  -40

https://aztagarabic.com/archives/9709 

 عبد الله حنا -وتعاملوا معها 1915كيف روى السوريون المأساة الأرمنية عام  -41

- 2018 

https://diffah.alaraby.co.uk/diffah/print//revisions/2018/3/8/-كيف-روى-السوريون-المأساة

 الأرمنية-عام-1915وتعاملوا-معها

 -"ور العمياءليلى قصراني.. استعادة لتاريخ المذبحة الأرمنية في رواية "الطي -42

 سفيان رجب

https://www.ultrasawt.com/-ليلى-قصراني-استعادة-لتاريخ-المذبحة-الأرمنية-في-رواية-الطيور

 العمياء/سفيان-رجب/أدب/ثقافة

https://www.facebook.com/almutawassit/posts/1185448531497892/ 

 - للكاتبة ليلى قصراني” الطيور العمياء“رواية  -43

://aztagarabic.com/archives/19106https 

 م(1922-1894موقف مصر من تركيا تجاه مذابح الأرمن ) -44

https://www.copts-united.com/article.php?I=1634&A=107725 

  – ميشيل سيروب -ماذا تعرف عن الأرمن في سوريا؟   -45

http://aletihadpress.com/2018/11/03 

 

  2020 –إسطنبول  –إحسان الفقيه  -مذابح الأرمن المزعومة  -46

https://www.aa.com.tr/ar/-السياسة/مذابح-الأرمن-المزعومةبين-الفرية-الحاضرة-والحقيقة-الغائبة-مرصد

 تفنيد-الأكاذيب/1819597

تراك مذابح الأرمن: حكايات "مسيرات الموت وحقول القتل" التي يتُهم الأ -47

  2021 –بارتكابها 

https://www.alaraby.co.uk/diffah/author/2017/11/26/عبد-الله-حنا
https://www.alaraby.co.uk/diffah/author/2017/11/26/عبد-الله-حنا
https://diffah.alaraby.co.uk/diffah/print/revisions/2018/3/8/كيف-روى-السوريون-المأساة-الأرمنية-عام-1915وتعاملوا-معها
https://diffah.alaraby.co.uk/diffah/print/revisions/2018/3/8/كيف-روى-السوريون-المأساة-الأرمنية-عام-1915وتعاملوا-معها
https://www.ultrasawt.com/%D9%84%D9%8A%D9%84%D9%89-%D9%82%D8%B5%D8%B1%D8%A7%D9%86%D9%8A-%D8%A7%D8%B3%D8%AA%D8%B9%D8%A7%D8%AF%D8%A9-%D9%84%D8%AA%D8%A7%D8%B1%D9%8A%D8%AE-%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%B0%D8%A8%D8%AD%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D8%A3%D8%B1%D9%85%D9%86%D9%8A%D8%A9-%D9%81%D9%8A-%D8%B1%D9%88%D8%A7%D9%8A%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D8%B7%D9%8A%D9%88%D8%B1-%D8%A7%D9%84%D8%B9%D9%85%D9%8A%D8%A7%D8%A1/%D8%B3%D9%81%D9%8A%D8%A7%D9%86-%D8%B1%D8%AC%D8%A8/%D8%A3%D8%AF%D8%A8/%D8%AB%D9%82%D8%A7%D9%81%D8%A9
https://www.ultrasawt.com/ليلى-قصراني-استعادة-لتاريخ-المذبحة-الأرمنية-في-رواية-الطيور-العمياء/سفيان-رجب/أدب/ثقافة
https://www.ultrasawt.com/ليلى-قصراني-استعادة-لتاريخ-المذبحة-الأرمنية-في-رواية-الطيور-العمياء/سفيان-رجب/أدب/ثقافة
https://www.facebook.com/almutawassit/posts/1185448531497892/
https://aztagarabic.com/archives/19106
http://aletihadpress.com/2018/11/03


 

298 

https://www.bbc.com/arabic/middleeast-56860881 

   2012 –آرا سوفاليان  -معاناة لن يفهمها أحد حول الأرمن المسلمين  -48

https://aztagarabic.com/archives/6865 

تقتحم عالم الأرمن وتحاورهم عن « أيام 7»يعيشون هنا منذ مئات السنين  -49

 =13998https://www.ancnews.info/?p  2017 – محمد فوزي -حياتهم ومُجتمعهم المُغلق 

 عام؟ 100وثيقة تاريخية... كيف أدان الأزهر مذابح الأرمن قبل  -50

https://www.lebanondebate.com/news/525838 

 2012 –جد عزت إسرائيل د ما -الطباعة الأرمنية في مدينة القدس  -51

  - الأرمن في حلب السورية.. حديث في التاريخ والحاضر -52

https://khabararmani.com/?p=1489 

مروة  – 1908-1897روسيا القيصرية والقضية الأرمنية إبان الحقبة الحميدية  -53

 2017 -فوزي شهاب 

                              - الأرمن في سوريا -54

http://khabararmani.com/?p=2256 

  تاريخ التواجد الأرمني في بلدة كسب السورية الحدودية -55

http://khabararmani.com/?p=796 

 1918 -1914كتاب تهجير الأرمن  -56

https://www.arab48.com/ -المقلوب-الرجل-قدمس-دار-جديد/2010/04/05المكتبة/-ن/جديدوفنو-ثقافة

الأرمن-وتهجير - 

 .حوار عن التابو الأرمني. آريان بونزون -57

 .لأنهم أرمن. للكاتبة التركية: بينار سيليك -58

 إيليا أبو ماضي )شعر( –عبد الحميد بعد اعلان الدستور  -59

 https://www.klmat.com أبو/-ياإيل-الدستور-اعلان-بعد-الحميد-عبد/  

  –حلب نموذجاً منذ مطلع القرن العشرين دور الأرمن في الحياة الثقافية العربية  -60
https://www.albayan.ae/paths/books/2009-04-25-1.427641 

 – القضية الأرمنية في اتحاد المؤرخين العرب بالقاهرة -61

 https://aztagarabic.com/archives/10669 

 –المنارة للبحوث والدراسات  – 1896-1894 جلادستون والمسألة الأرمنية -62

  – 2012 –الأردن 

https://aztagarabic.com/archives/6865
http://khabararmani.com/?p=2256
http://khabararmani.com/?p=796


 

299 

https://www.researchgate.net/publication/329012843_jladstwn_walmsalt_alarmnyt_189

4-1896m_Gladstone_and_the_Armenian’s_Question_1894-1896 

د.أ تور إسرائيليان  –الأرمن في الجيش المملوكي بناء على المصادر العربية  -63

–2012  

https://www.ebookmela.co.in/download/ المص-على-بناء-المملوكي-الجيش-في-الأرمن  

  – عطا درغام -ة في المصادر العربية والأجنبية صورة أرميني -64

https://aztagarabic.com/archives/13415 

 من ويكيبيديا، الموسوعة الحرة  -أرمن  -65

https://ar.wikipedia.org/wiki/أرمن 

الله ياسين / د. عماد علي د. جمعة عبد  –دور الأرمن في الحروب الصليبية  -66

  )researchgate.net(دور الأرمن في الحروب الصليبية)PDF ( -دايح الشمري 

قرن دور الأرمن في الجيش والحياة السياسية للدولة البيزنطية من بداية ال -67

       -د. هانئ عبد الهادي البشير –السابع حتى نهاية القرن العاشر 

https://archive.org/details/Book_599 

مجلة أريك  -المهندسة نايرى هامبيكيان  –الأثرية المعمارية الأرمنية المصرية  -68

 2020عدد ديسمبر 

 2020مجلة أريك عدد ديسمبر  -محمود قاسم  –في السينما المصرية الأرمن  -69

حوار مع الكاتب الأرمني العراقي المهندس هامبرسوم أغباشيان حول أرمن  -70

 2020مجلة أريك عدد ديسمبر  -الولايات المتحدة ورؤيته للقضية الأرمنية 

مي الأرمن وظهورهم المؤثر على مسرح الأحداث السياسي في العصر الإسلا -71

 2020مجلة أريك عدد ديسمبر  -أ.د. إبراهيم محمد مرجونة  –

، بقلم: خاتشيك مراديان وترجمة: سحر ”حديث في أنقرة حول العدالة والإبادة -72

 2013مجلة أريك عدد يناير  -توفيق 

 -عطا درغام  –الأرمن والفكر السياسى العربى قراءة فى فكر رزق الله حسون  -73

 2013مجلة أريك عدد يناير 

 دبلوماسياً استشهدوا جرّاء الإرهاب الأرمني 31تركياً بينهم  77 -74

 https://www.aa.com.tr/ar-التقارير/77-تركيًا-بينهم-31-دبلوماسيًا-استشهدوا-جرّاء-الإرهاب/

 الأرمني/1623295

 بسبب تقرير محايد.. أرمينيون يهددون موظفي تلفزيون فرنسي -75

https://www.aa.com.tr/ar2017251/دولي/بسبب-تقرير-محايد-أرمينيون-يهددون-موظفي-تلفزيون-فرنسي/ 

https://www.researchgate.net/publication/329012843_jladstwn_walmsalt_alarmnyt_1894-1896m_Gladstone_and_the_Armenian’s_Question_1894-1896
https://www.researchgate.net/publication/329012843_jladstwn_walmsalt_alarmnyt_1894-1896m_Gladstone_and_the_Armenian’s_Question_1894-1896
https://aztagarabic.com/archives/13415
https://www.researchgate.net/publication/343976834_dwr_alarmn_fy_alhrwb_alslybyt
https://archive.org/details/Book_599


 

300 

 أرمينيا تدفع ثمن سياساتها العدوانية )مقال تحليلي( -76

https://www.aa.com.tr/ar1998242/أخبار-تحليلية/أرمينيا-تدفع-ثمن-سياساتها-العدوانية-مقال-تحليلي/ 

 قالن: من يهاجمون تركيا بأكذوبة "الإبادة الأرمنية" واهمون -77

https://www.aa.com.tr/ar1817250/-تركيا/قالن-من-يهاجمون-تركيا-بأكذوبة-الإبادة-الأرمنية-واهمون/ 

 يعُيق كشف الحقيقة 1915الرئاسة التركية: تجاهل مبادراتنا لحل أحداث  -78

https://www.aa.com.tr/ar-تركيا/الرئاسة-التركية-تجاهل-مبادراتنا-لحل-أحداث-1915-يعُيق-كشف/

 الحقيقة/1461599

في  1980تركيا تحيي ذكرى دبلوماسي اغتاله إرهابيون أرمن مع ابنته عام  -79

 أثينا

https://www.turkeyalaan.net/2018/07/31/تركيا-تحيي-ذكرى-دبلوماسي-اغتاله-إرهاب/ 

 

 1915 مظاهرة في نيويورك رفضا لمزاعم الأرمن حول أحداث -80

https://www.aa.com.tr/ar -أحداث-حول-الأرمن-لمزاعم-رفضا-يوركنيو-في-دولي/مظاهرة/

1915/808764  

 

   1923- 1915إبادة الارمن في الصحف الغربية  -81

.ali_matrod2007@yahoo.com 

 

 –إسكندر يعقوب أعا أبكاريوس  -82

 https://www.marefa.org   إسكندر_أبكاريوس/

   أرمن -83

https://www.marefa.org أرمن/  

 –الإبادة الجماعية للأرمن  -84

 https://encyclopedia.ushmm.org/content/ar/article/the-armenian-genocide-1915-16-in-

depth 

  قة... من الفن إلى الترشيح للرئاسةالأرمن العرب نجوم متأل -85

https://www.alarabiya.net/articles/2005%2F07%2F18%2F15030 

  – الأرمن في ضيافة مصر -86

https://goldenbook.rosaelyoussef.com/23047-الأرمن-فى-ضيافة/

 =وأغلب%20أرمن%20مصر%20يتبعون%20المذهب,المطران%20»أشود%20مناتساجنيان«textمصر#:~:

       -  الطائفة الأرمينية في فلسطين -87

https://info.wafa.ps/ar_page.aspx?id=5049 

 ماذا تعرف عن الأرمن في سوريا؟ -88

mailto:ali_matrod2007@yahoo.com
https://encyclopedia.ushmm.org/content/ar/article/the-armenian-genocide-1915-16-in-depth
https://encyclopedia.ushmm.org/content/ar/article/the-armenian-genocide-1915-16-in-depth
https://encyclopedia.ushmm.org/content/ar/article/the-armenian-genocide-1915-16-in-depth
https://info.wafa.ps/ar_page.aspx?id=nDXhS0a3761327856anDXhS0


 

301 

https://aletihadpress.comماذا-تعرف-عن-الأرمن-في-سوريا؟/ 

https://www.mena-researchcenter.org/ar/ماذا-تعرف-عن-الأرمن-في-سوريا؟/ 

  – !تركيا لم تقتل يوماً أي مدني... عندما يبكي التاريخ -89

https://al-akhbar.com/Kalimat/283470 

http://www.ancme.net/press-           - الأرمن.. التاريخ الصامت -90

release/221 

printing-https://www.hisour.com/ar/armenian-        - الطباعة الأرمنية -91

/36766 

 – القصة الكاملة لمذابح الأرمن.. أفظع جرائم الإنسانية -92

https://www.alarabiya.net/last-page/2019/10/31 الانسانية-جرائم-أفظع-الأرمن-لمذابح-الكاملة-القصة/  

  

  – ية الأرمنية في اتحاد المؤرخين العرب بالقاهرةالقض -93

https://aztagarabic.com/archives/10669 

 – القمع والحرية في الرواية العربية والأجنبية -94

https://middle-east-online.com والأجنبية-العربية-الرواية-في-والحرية-القمع/  

  

 ابونا الوكيل -المتنيح القمص انطونيوس البرادعي  -95

https://www.facebook.com/414009761998044/posts/925436997521982 

 –النهضة العربية  -96

https://www.marefa.org النهضة_العربية/ 

  –تاريخ التواجد الأرمني في بلدة كسب السورية الحدودية  -97

http://khabararmani.com/?p=796 

 – 1918 -1914 الأرمن تهجير -98

 https://www.aljazeera.net/knowledgegate/2010/4/271918-1914-تهجير-الأرمن/ 

 

ً  حلب -99  الثقافية الحياة في الأرمن دور العشرين القرن مطلع منذ نموذجا

 العربية

https://www.albayan.ae/paths/books/2009-04-25-

1.427641#:~:text20%منذ%20أن%20حل%20الأرمن%20في,سلبيين%20يائسين%20أمام%20محنتهم=

 الكبرى

 الأرمني باشا داود -100

https://www.marefa.orgداود_باشا_الأرمني/ 

https://aletihadpress.com/ماذا-تعرف-عن-الأرمن-في-سوريا؟
https://al-akhbar.com/Kalimat/283470
http://www.ancme.net/press-release/221
http://www.ancme.net/press-release/221
http://www.ancme.net/press-release/221
https://www.hisour.com/ar/armenian-printing-36766/
https://www.hisour.com/ar/armenian-printing-36766/
https://www.hisour.com/ar/armenian-printing-36766/
https://www.hisour.com/ar/armenian-printing-36766/
http://khabararmani.com/?p=796
https://www.aljazeera.net/knowledgegate/2010/4/27/تهجير-الأرمن-1914-1918
https://www.aljazeera.net/knowledgegate/2010/4/27/تهجير-الأرمن-1914-1918


 

302 

 لبنان( )متصرف باشا داود -101

https://ar.wikipedia.org/wiki)داود_باشا_)متصرف_لبنان/ 

 العربية بين المترجمين أشهر خليلي.. نزار السوري المترجم رحيل -102

 والأرمنية

https://khabararmani.com/?p=15000 

 https://armenpress.am/ara/news/964780.html - الأرمن عموم شاعر -103

 الأرمنية السورية الأوبرا مغنية عن تتحدث ”ديدالج العربي“ صحيفة -104

 /14499https://aztagarabic.com/archives- شيكيجيان أراكس

 للدكتور ”السياسة عن بعيداً  فلسطين وأرمن مصر أرمن“ كتاب صدور -105

 archives/22678/https://aztagarabic.com - إسرائيل عزت ماجد

 – والأجنبية العربية المصادر في أرمينية صورة -106

https://aztagarabic.com/archives/13415 

 ماضي أبو إيليا – الدستور اعلان بعد الحميد عبد -107

https://www.klmat.comعبد-الحميد-بعد-اعلان-الدستور-إيليا-أبو/ 

 – باشا جمال حاول عندما -108

 https://www.almadasupplements.com/view.php?cat=23558 

 مجلس في الأوراسي والتكامل المستقلة الدول رابطة شؤون لجنة أعضاء -109

 - الأرمنية للإبادة التذكاري النصب أمام الروسي النواب

https://www.aztagarabic.com/archives/20831 

 ابكريكور زهر -110

https://www.marefa.org كريكور_زهراب/  

 ماذا تعرف عن "مذابح الأرمن" التي يتُهم العثمانيون بارتكابها؟ -111

https://www.bbc.com/arabic/world-50238251 

 متصرفية جبل لبنان -112

https://www.wikiwand.com/arمتصرفية_جبل_لبنان/ 

أحد مؤسسي مذكرات الشاعر الأرمني هوفانيس تومانيان عن روسدوم؛  -113

 حزب الطاشناك

https://armenpress.am/ara/news/964780.html
https://aztagarabic.com/archives/22678
https://www.aztagarabic.com/archives/20831


 

303 

https://www.aztagarabic.com/archives/26609 

 مذابح الأرمن -114

https://ahmedakgunduz.com/?p=187 

 مساهمة علم الاستشراق للإنسانية )من خلال الدراسات الأرمنية( -115

https://www.aztagarabic.com/archives/20834 

مصرع المغني الأوبرالي الأرمني اللبناني كيفورك حاجيان أثناء قتاله في  -116

 كاراباخ

http://www.checklebanon.com/arts/details/13482 

        -معاناة أسرة أرمنية: نجاة زبدة الأمة  -117

/https://www.almesbar.net/27565 

 نيسان 24معاناة لن يفهمها احد . ضحايا -118

https://www.facebook.com/473615742668829/posts/1771302539566803 

119-  ً  ملامح الترجمة من الأرمنية إلى العربية.. نزار خليلي نموذجا

https://archive.alsharekh.org/Articles/265/19165/434574/6 

من الإبادة التركية للعيش فى ظلال القاهرة.. الأرمن المصريون يروون  -120

ران الأرمن الأرثوذكس: تمتعنا بطيب حكايات الهجرة والاستقرار فى مصر.. مط

 المعاملة من المصريين شعبا وحكومة وعلينا واجبات كمواطنين

https://www.youm7.com/story/2019/11/4 -الأرمن-القاهرة-ظلال-فى-للعيش-التركية-الإبادة-من/

4487708يروون/-المصريون  

                           - 1918-1914ايزيديو شنكال والأرمن  -121

https://osf.io/9n4sr 

  –نانسي كريكوريان... حكاية الجدةّ الأرمنية  -122

https://www.alaraby.co.uk الأرمنية-الجدةّ-حكاية-كريكوريان-نانسي/  

  -هل تعرفون المصريين الأرمن؟  -123

https://www.almasryalyoum.com/news/details/1314904 

 عام؟ 100ن قبل وثيقة تاريخية.. كيف أدان الأزهر مذابح الأرم -124

https://www.aztagarabic.com/archives/26609
https://www.aztagarabic.com/archives/20834
http://www.checklebanon.com/arts/details/13482?fbclid=IwAR2s_QDOsq1JahdstfuFVrrCIVUQH2OiqaJNHfKukAK7zo2B3bt0Z72wKB8
https://www.almesbar.net/27565/
https://www.facebook.com/%D9%85%D8%B9%D8%A7%D9%86%D8%A7%D8%A9-%D9%84%D9%86-%D9%8A%D9%81%D9%87%D9%85%D9%87%D8%A7-%D8%A7%D8%AD%D8%AF-%D8%B6%D8%AD%D8%A7%D9%8A%D8%A724-%D9%86%D9%8A%D8%B3%D8%A7%D9%86-473615742668829/?__cft__%5b0%5d=AZWBGImGHFvLYYkpUXk-8VSPY-gJvyryTMkBIf5V9hZIMFy0MoOGjVuHAKIlDN-9zESUFoW_i0swEc-6Pc0jTdz6sWnMGf2j6Zz0JI0iGuWZiFUuMBQjOcNKoaMM6dpYyt-o6PrfhheKxuvq-nTTh27q&__tn__=-UC%2CP-R
https://www.facebook.com/473615742668829/posts/1771302539566803


 

304 

https://www.skynewsarabia.com/middle-east/1432377-وثيقة-تاريخية-أدان-الٔازهر-مذابح-الٔارمن-

 100-عام؟

  –إبادة جماعية أم "خيانة عصابات أرمينية  1915أحداث  -125

https://www.dailysabah.com/arabic/history/2020/04/24-أحداث-1915-إبادة-جماعية-أم-خيانة/

 عصابات-أرمينية

  – 2015آزتاك خاص -نطالب معا بالعتراف تركيا -126

  2015 –محمد رفعت الإمام  –وأخيرا اعترف الشريك بعد قرن  -127

إسراء أحمد فؤاد  -معلومات لا تعرفها عن مذابح الأرمن على يد الأتراك  10 -128

– 2017  

 https://www.youm7.com/story/2017/4/25/10-معلومات-لا-تعرفها-عن-مذابح-الأرمن-على-يد-

 الأتراك/3205308

 – 2019 –أتراك في مؤتمر عن الإبادة الأرمنية  -129

http://www.ancme.net/press-release/385 

شري" شيخ الأزهر لمذابح الأتراك ننشر نص وثيقة إدانة "الب - أخبار البلد -130

                                     -ضد الأرمن 

https://www.elbalad.news/1500698 

دقيقة(  15فيلم قصير ) -نورا جمال  -أرمنلي  -131

-        2750http://alqadiya.com/ 

كيا في تر مذابح الأرمن  -132

-                        1584http://alqadiya.com/ 

 –الإبادة الأرمنية بعيون مرشحي الرئاسة في تركيا  -133
https://www.aztagarabic.com/archives/13231 

 –الإبادة الأرمنية بعيون مصرية  -134

http://www.ahewar.org/debat/show.art.asp?aid=424578&r=0 

 –الإبادة الأرمنية في المصادرالعربية  -135

https://www.aztagarabic.com/archives/18353?fbclid=IwAR3Bm4XutPrz1uPDSLLSHH

NOPN9nIx-letVGcPcxh_Mdg4EhPDqkcBNZ9L8 

 –الإبادة الأرمنية... تغريبة شعب عظيم  -136

 https://sputnikarabic.ae/20180424.1031863798-الإبادة-الأرمنية-تغريبة-شعب-عظيم/html 

 –ة الجماعية للأرمن.. تاريخ أسود يلاحق تركيا العثمانية الإباد -137

http://www.ancme.net/press-release/385
https://www.elbalad.news/list/1
https://www.elbalad.news/1500698
https://www.aztagarabic.com/archives/13231
http://www.ahewar.org/debat/show.art.asp?aid=424578&r=0
https://www.aztagarabic.com/archives/18353?fbclid=IwAR3Bm4XutPrz1uPDSLLSHHNOPN9nIx-letVGcPcxh_Mdg4EhPDqkcBNZ9L8
https://www.aztagarabic.com/archives/18353?fbclid=IwAR3Bm4XutPrz1uPDSLLSHHNOPN9nIx-letVGcPcxh_Mdg4EhPDqkcBNZ9L8


 

305 

 https://www.alhurra.com/turkey/2019/10/30 -تركيا-يلاحق-أسود-تاريخ-للأرمن-الجماعية-الإبادة/

 العثمانية

  ننشر نص وثيقة إدانة "البشري" شيخ الأزهر لمذابح الأتراك ضد الأرمن -138

https://www.elbalad.news/1500698 

-http://www.ancme.net/press -أتراك في مؤتمر عن الإبادة الأرمنية  -139

release/385 

 – 1896المسألة الأرمنية في الدولة العثمانية وحادثة احتلال البنك العثماني  -140

  2004 –وى سعد سليمان الغالبي د. سل

 –عندما يموت العالم برفق: قصص أرمنية  -141

 https://www.goodreads.com/ar/book/show/9691779 

قصائد ”.. البابا نويل“هدية عيد رأس السنة.. شجرة الميلاد.. عيد الميلاد..لحية  -142

 -ترجمة: مهران ميناسيان … شاعر الأرمني زاهرادلل

https://www.aztagarabic.com/archives/18342#more 
  إحتفاء بعيد المترجمين لدى الأرمن حوار مع المترجم نزار خليلي -143

https://www.aztagarabic.com/archives/13760#more 

  قصيدة الشاعر الأرمني المعاصر أوانيس كريكوريان” أرمينيا -144

https://www.aztagarabic.com/archives/21694#more 

  ترجمة د. نورا أريسيان” كوميداس والموسيقى الأرمنية“إصدار كتاب  -145
https://www.aztagarabic.com/archives/17878#more 

 –لالا ميسكاريان ميناسيان   …اصمدي يا سوريا -146

https://www.aztagarabic.com/archives/17138#more 

- (1993-1914) ساهيان هامو الشاعر -الأم والأمومة في الشعر الأرمني  -147

       1971-1924) سيفاك باروير الشاعر

ttps://www.aztagarabic.com/archives/18710#moreh  

اد علي في  -148 التَّخييل أداة السّرد للتوغل في «: وردة الأنموروك»العراقي عوَّ

                                                -مروان ياسين الدليمي  - عتمة التاريخ

     diya.com/5577http://alqa   

 –رضوى الأسود كاتبة تنحاز للتاريخ الذي يكتبه المهزومون  -149

http://alqadiya.com/6473 

زابيل.. قصة حقيقية لـ نانسى كريكوريان عن مجازر الأرمن على يد  -150

  –الأتراك 

https://www.elbalad.news/1500698
http://www.ancme.net/press-release/385
http://www.ancme.net/press-release/385
https://www.goodreads.com/ar/book/show/9691779
https://www.goodreads.com/ar/book/show/9691779
https://www.aztagarabic.com/archives/18342#more
https://www.aztagarabic.com/archives/13760#more
https://www.aztagarabic.com/archives/21694#more
https://www.aztagarabic.com/archives/17878#more
https://www.aztagarabic.com/archives/17138#more
https://www.aztagarabic.com/archives/18710#more
http://alqadiya.com/5577


 

306 

http://alqadiya.com/6244 

 إليز أغازريانترجمة  –نانسي كريكوريان  -رحلة أرمنية.. رحلة صعبة   -151
 https://www.alaraby.co.uk صعبة-رحلة-أرمنية-رحلة-كريكوريان-نانسي/  

 إليز غازريانترجمة   - نانسي كريكوريان -إليك يا برج حمود  -152

 https://www.alaraby.co.ukإليك-يا-برج-حمود/ 

كتاب "الأرمن في مصر في العصر العثماني" للدكتور جمال كمال  -153

                                           2016محمود..عرض عطا درغام 

https://aztagarabic.com/archives/18669 

أول وزير خارجية لمصر.. كان صديقا لمحمد علي  بوغوص بك يوسفيان" -154

                         -باشا ..وأهم موظف في الإدارة المصرية 

https://www.elbalad.news/855759 

 - اصطلام الأرمن وممارسات العثمانيين في مصر ومسؤولية الدولة التركية -155

2021  

https://jlr.journals.ekb.eg/article_200365_6704a54eca48faa1ab88ed4fa75d49b2.pdf 

شيخ الجامع الأزهر يصدر فتوى يندد فيها بالمجازر التي نظمها الأتراك  -156

 بحق الأرمن 

  – 2014 -  هاروت ساسونيان

https://www.skynewsarabia.com/middle-east/1432377 -الٔارمن-مذابح-الٔازهر-أدان-تاريخية-وثيقة-

عام؟-100  

تقارير  -قد نجُبر على الاعتراف بـ الإبادة الأرمنية … في نهاية المطاف -157

  – Ali Birand Mehmet – Hurriyet- 2012 - مترجمة

https://www.aljarida.com/articles/1462187607399129400 

  – 0142 –ايهاب شوقي  -مذابح الأرمن التركية والإجرام العثماني  -158

https://www.facebook.com/photo/?fbid=702115296476770&set -أرمن-ومسلمون-=مُسلمات

ا-كشيشيانعضو-ألكسندر-والمسلمينالدكتور-العربية-الخلافة-خدموا  

  –د. نورا أريسيان  -نماذج من مفهوم الإبـادة لدى العرب  -159

2010 https://aztagarabic.com/archives/941 

         -د. غسان العزي  -أرنولد توينبي  -160

http://www.ancme.net/studies/31 

https://www.alaraby.co.uk/author/2015/11/12/%D8%A5%D9%84%D9%8A%D8%B2-%D8%A3%D8%BA%D8%A7%D8%B2%D8%B1%D9%8A%D8%A7%D9%86
https://www.alaraby.co.uk/author/2015/11/12/%D8%A5%D9%84%D9%8A%D8%B2-%D8%A3%D8%BA%D8%A7%D8%B2%D8%B1%D9%8A%D8%A7%D9%86
https://www.alaraby.co.uk/author/2016/2/22/%D9%86%D8%A7%D9%86%D8%B3%D9%8A-%D9%83%D8%B1%D9%8A%D9%83%D9%88%D8%B1%D9%8A%D8%A7%D9%86
https://www.alaraby.co.uk/author/2016/2/22/%D9%86%D8%A7%D9%86%D8%B3%D9%8A-%D9%83%D8%B1%D9%8A%D9%83%D9%88%D8%B1%D9%8A%D8%A7%D9%86
https://www.alaraby.co.uk/author/2015/11/12/%D8%A5%D9%84%D9%8A%D8%B2-%D8%A3%D8%BA%D8%A7%D8%B2%D8%B1%D9%8A%D8%A7%D9%86
https://www.alaraby.co.uk/author/2015/11/12/%D8%A5%D9%84%D9%8A%D8%B2-%D8%A3%D8%BA%D8%A7%D8%B2%D8%B1%D9%8A%D8%A7%D9%86
https://www.elbalad.news/855759
https://aztagarabic.com/archives/941
https://aztagarabic.com/archives/941


 

307 

محمد رفعت  -مخيم أرمن جبل موسي علي الشاطئ الآسيوي في بورسعيد  -161

 – 2014 -الإمام 

 https://www.facebook.com/photo/?fbid=704814996206800&set-مُسلمات-ومسلمون-أرمن=

 خدموا-الخلافة-العربية-والمسلمينالدكتور-ألكسندر-كشيشيانعضو-ا

 نيكولاي هوفهانيسيان  - لعربيةا –العلاقات التاريخية الأرمنية  -162

  

https://www.facebook.com/armenian.issue1915/posts/1059608767400392/?locale=ar_A

R 

 آرا خاجادور - العرب في الذاكرة الأرمنية -163

https://kanaanonline.org/2011/11/30 الأرمنية/-الذاكرة-في-العرب/  

محمد  -موقف العرب من مذبحة الأرمن ووثيقة للشريف حسين أمير مكة  -164

 – 1998 –رفعت الإمام 

https://www.facebook.com/photo/?fbid=706567096031590 

 – 2014 –عطا درغام  -  صورة أرمينية في المصادر العربية والأجنبية -165

 https://www.ahewar.org/debat/show.art.asp?aid=429247 

 2014 – عطا درغام -الكتابات التاريخية العربية عن الإبادة الأرمنية  -166

https://www.ahewar.org/debat/show.art.asp?aid=429091 

 

  2014 –عطا درغام  -الصحافة الأرمنية في مصر  -167

https://www.ahewar.org/debat/show.art.asp?aid=428952 

 2014 –ترو باليان  -مني عريق وجماهيري الفلكلور الأر -168

https://www.facebook.com/photo/?fbid=770931126261853&set-مُسلمات-ومسلمون-أرمن=

 خدموا-الخلافة-العربية-والمسلمينالدكتور-ألكسندر-كشيشيانعضو-ا 

 2014 –عطا درغام  -مذكرات جمال باشا  -169

https://www.ahewar.org/debat/show.art.asp?aid=428368 

الدكتور  -مُسلمات ومسلمون أرمن خدموا الخلافة العربية والمسلمين  -170

 2013 –ألكسندر كشيشيان 

https://www.facebook.com/armenianegypt/photos-مُسلمات-ومسلمون-أرمن-خدموا-الخلافة/

 العربية-والمسلمينالدكتور-ألكسندر-كشيشيانعضو-ا/636711659683801 

 

 2003 –الدكتور محمد رفعت الإمام  -السياسة ليست دين ) دينا (  -171

https://www.facebook.com/photo/?fbid=704814996206800&set=مُسلمات-ومسلمون-أرمن-خدموا-الخلافة-العربية-والمسلمينالدكتور-ألكسندر-كشيشيانعضو-ا
https://www.facebook.com/photo/?fbid=704814996206800&set=مُسلمات-ومسلمون-أرمن-خدموا-الخلافة-العربية-والمسلمينالدكتور-ألكسندر-كشيشيانعضو-ا
https://www.facebook.com/photo/?fbid=704814996206800&set=مُسلمات-ومسلمون-أرمن-خدموا-الخلافة-العربية-والمسلمينالدكتور-ألكسندر-كشيشيانعضو-ا
https://www.facebook.com/armenian.issue1915/posts/1059608767400392/?locale=ar_AR
https://www.facebook.com/armenian.issue1915/posts/1059608767400392/?locale=ar_AR
https://www.facebook.com/armenian.issue1915/posts/1059608767400392/?locale=ar_AR
https://www.ahewar.org/debat/show.art.asp?aid=429247
https://www.ahewar.org/debat/show.art.asp?aid=429247
https://www.ahewar.org/search/search.asp?U=1&Q=%DA%D8%C7+%CF%D1%DB%C7%E3
https://www.ahewar.org/search/search.asp?U=1&Q=%DA%D8%C7+%CF%D1%DB%C7%E3
https://www.ahewar.org/debat/show.art.asp?aid=428952
https://www.ahewar.org/debat/show.art.asp?aid=428368


 

308 

https://www.facebook.com/photo/?fbid=631743610180606&set-مُسلمات-ومسلمون-أرمن=

 خدموا-الخلافة-العربية-والمسلمينالدكتور-ألكسندر-كشيشيانعضو-ا

  2007 -جمال بدوي  -الهجرة إلى مصر  -من في مصر تاريخ طويل الأر -172

https://aztagarabic.com/archives/1466 

 الأرمن في مصر -173

https://alsaqqar.ahlamontada.com/t147-topic 

  2011 –الأرمن في فلسطين  -174

https://info.wafa.ps/ar_page.aspx?id=5049 

نورا أريسيان  -وزراء أرمن في تاريخ الحكومات السورية )لمحة تاريخية(  -175

– 2011 

https://aztagarabic.com/?s29%وزراء+أرمن+في+تاريخ+الحكومات+السورية+%28لمحة+تاريخية= 

  آرا  أشجييان –من مشاهير الأرمن  -176

https://www.facebook.com/photo/?fbid=630295476992086&set -أرمن-ومسلمون-=مُسلمات

ا-كشيشيانعضو-ألكسندر-والمسلمينالدكتور-العربية-الخلافة-خدموا  

 2007 –نيكولاي هوفهانيسيان  -العربية  –العلاقات التاريخية الأرمنية  -177

 http://www.ancme.net/studies/350 

 2015 –عطا درغام -رات المصرية في القرن التاسع عشرالأرمن في النظا -178

 https://www.ahewar.org/debat/show.art.asp?aid=456291   

 https://www.ahewar.org/debat/show.art.asp?aid=458743  

 - الجاليات الأجنبية والتعليم بمصر في القرن التاسع عشر : الأرمن نموذجا -179

https://academia-                        -  2013 –دعاء عثمان عزمي 

arabia.com/tr/reader/2/84825  

حاث الندوة الثالثة عن ضمن أب –إبراهيم الدقاق  –القدس، المدينة والمعاش  -180

  1992 –عمان  –الأردن  –يوم القدس 

 24 –البوابة الأرمنية في الشرق الأوسط  –آرا أشجيان  –ديانة الأرمن  -181

  2007سبتمبر 

كلية -مركز الدراسات الأرمنية  –حنا الحاج  –علاقات المسلمين والأرمن  -182

  2009 –جامعة القاهرة  –الآداب 

https://aztagarabic.com/archives/1466
http://www.ancme.net/studies/350
http://www.ancme.net/studies/350
https://www.ahewar.org/debat/show.art.asp?aid=456291
https://www.ahewar.org/debat/show.art.asp?aid=456291
https://www.ahewar.org/debat/show.art.asp?aid=458743
https://www.ahewar.org/debat/show.art.asp?aid=458743


 

309 

كلية -مركز الدراسات الأرمنية  -جرابيديان  روبين –الأرمن في القدس  -183

 2009 –جامعة القاهرة  –الآداب 

  2014يونيو  21 –الشرق الأوسط  –سالزيان  –الكنيسة الأرمنية  -184

 –حوار مع اونيك بلكدانيان  –سهير عبد الحميد  –لسنا جالية ولا أقلية  -185

العدد  – 138السنة  –جريدة الأهرام  –رئيس مجلس إدارة بطريكية الأرمن 

  2014يونيو  13 – 46575

 –الأرمن في مصر منذ القرن الحادي عشر حتى بداية العصر العثماني  -186

  2011مايو  –القاهلرة  –السنة الثانية  – 10عدد  –أريك  –مارتيروس الأنبا 

موسوعة من تراث  –ماجد صبح   –العصور  تاريخ العلاقات الأرمنية عبر -187

 2004 - القاهرة – 5المجلد  –القبط 

 

Filmler 

  1982 - فيلم سينمائي "الأيام الأربعون لجبل موسى" -1

 -فيلم سينمائي "ذا كت" للمخرج الألماني ذو الأصل التركي فاتح آكين  -2
2014 

 2015 -" 1915“ فيلم سينمائي -3

  2002 -آرارات" “ فيلم سينمائي -4

  2016   –فيلم وثائقي "إحنا المصريين الأرمن"  -5

 /248301320https://vimeo.com       - 2018 –ي" فيلم وثائقي "أرمنل -6

 فيلم وثائقي "العربية تروي جانبا من قصص الأرمن في مصر"  -7

https://www.youtube.com/watch?v=RkQTDHfVH9E 

  –فيلم وثائقي "بعض مشاهير الأرمن في مصر"  -8
https://www.youtube.com/watch?v=VbMQk-0Ciww 

 

Ermenilerle İlgili Yayın Yapan Web Siteleri 

https://www.wataninet.com/ 

https://noursat.tv/tv/nour-el-kodass/live 

https://www.facebook.com/NoursatNetwork/, 

https://www.youtube.com/c/NoursatNetwork/community 

https://www.aztagarabic.com 

https://arabi21.com/ 

https://info.wafa.ps/ 

https://www.elbalad.news 

https://www.wataninet.com/
https://noursat.tv/tv/nour-el-kodass/live
https://www.facebook.com/NoursatNetwork/
https://www.youtube.com/c/NoursatNetwork/community
https://www.aztagarabic.com/
https://arabi21.com/
https://info.wafa.ps/
https://www.elbalad.news/


 

310 

https://www.facebook.com/Gazirecom/ 

https://www.qenshrin.com 

https://www.alaraby.co.uk/ 

https://www.facebook.com/armenianegypt 

https://www.watanserb.com/ 

https://www.marefa.org/ 

https://www.ahewar.org/F 

https://www.inbaa.com/ 

https://st-takla.org/ 

http://www.ancme.net/ 

https://www.facebook.com/armenian.issue1915 

https://www.copts-united.com/ 

https://www.dig-doc.org/ 

https://www.agos.com.tr/ 

https://sputnikarabic.ae 

http://www.ancme.net 

https://khabararmani.com 

 

 

  

https://www.facebook.com/Gazirecom/
https://www.qenshrin.com/
https://www.alaraby.co.uk/
https://www.facebook.com/armenianegypt
https://www.watanserb.com/
https://www.marefa.org/
https://www.ahewar.org/
https://www.inbaa.com/
https://st-takla.org/
http://www.ancme.net/
https://www.facebook.com/armenian.issue1915
https://www.copts-united.com/
https://www.dig-doc.org/
https://www.agos.com.tr/
https://sputnikarabic.ae/
http://www.ancme.net/
https://khabararmani.com/


311 

ÖZGEÇMİŞ 

Kişisel Bilgiler 

Soyadı, adı 

Uyruğu 

: Işık, İrfan 

: T.C. 

 

Eğitim 

Derece Eğitim Birimi Mezuniyet tarihi 

Yüksek lisans Gazi üniversitesi Eğitim Bilimleri 

Fakültesi Arapça Anabilim Dalı 

2005 

Lisans Gazi Üniversitesi Gazi Eğitim 

Fakültesi Arapça Öğretmenliği 

1989 

Lise Ankara Merkez İmam Hatip Lisesi 1985 

İş Deneyimi 

Yıl Yer  Görev 

1996’dan beri Millî Eğitim Bakanlığı Arapça Öğretmeni 

Yabancı Dil 

İngilizce, Arapça 

Yayınlar 

İlkokul, Ortaokul ve Lise Arapça Öğretim Program ve Kitapları 

Hobiler 

Yüzme, Balık Avı, Bilgisayar ve Arapça Öğretimi 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

     



 

312 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


	Boş Sayfa
	Boş Sayfa
	Boş Sayfa
	Boş Sayfa
	Boş Sayfa
	Boş Sayfa
	Boş Sayfa
	Boş Sayfa
	Boş Sayfa
	Boş Sayfa
	Boş Sayfa
	Boş Sayfa
	Boş Sayfa
	Boş Sayfa
	Boş Sayfa
	Boş Sayfa
	Boş Sayfa
	Boş Sayfa



