
 
T.C. 

A�KARA Ü�ĐVERSĐTESĐ 
SOSYAL BĐLĐMLER E�STĐTÜSÜ 
GAZETECĐLĐK A�ABĐLĐM DALI 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

EL KAĐDE’�Đ� DÜŞÜ�SEL ARTYÖRESĐ VE ÖZ�E�Đ�  
RADĐKAL SÖYLEM ĐÇĐ�DE SABĐTLE�ME SÜRECĐ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

Yüksek Lisans Tezi 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Özgür ÖZTÜRK 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

Ankara-2008 

 
 



 2 

T.C. 
A�KARA Ü�ĐVERSĐTESĐ 

SOSYAL BĐLĐMLER E�STĐTÜSÜ 
GAZETECĐLĐK A�ABĐLĐM DALI 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

EL KAĐDE’�Đ� DÜŞÜ�SEL ARTYÖRESĐ VE ÖZ�E�Đ� 
RADĐKAL SÖYLEM ĐÇĐ�DE SABĐTLE�ME SÜRECĐ 

 
 
 
 
 
 
 
 

Yüksek Lisans Tezi 
 
 
 
 
 
 
 

Özgür ÖZTÜRK 
 
 

 

 

 

Tez Danışmanı 

Doç.Dr.Melek Ayşe ĐNAL 

 

 

 

 

 

Ankara-2008 

 



 3 

T.C. 
A�KARA Ü�ĐVERSĐTESĐ 

SOSYAL BĐLĐMLER E�STĐTÜSÜ 
GAZETECĐLĐK A�ABĐLĐM DALI 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

EL KAĐDE’�Đ� DÜŞÜ�SEL ARTYÖRESĐ VE ÖZ�E�Đ� 
 RADĐKAL SÖYLEM ĐÇĐ�DE SABĐTLE�ME SÜRECĐ 

 
 
 
 
 
 
 

Yüksek Lisans Tezi 
 
 
 
 

Tez Danışmanı : 
 
 

 

Tez Jürisi Üyeleri 

Adı ve Soyadı     İmzası 

....................................................................  ........................................ 

....................................................................  ........................................ 

....................................................................  ........................................ 

....................................................................  ......................................... 

....................................................................  ......................................... 

....................................................................  ......................................... 

 

  Tez Sınavı Tarihi .................................. 

 

 
 
 



 iii 

 
Ö�SÖZ 

 
 
Günümüz insanlarının/devletlerinin çözüm bulmak ve mücadele etmek 

zorunda kaldıkları toplumsal sorunların başında hiç şüphesiz terörizm gelmektedir. 

Terörizmle etkin mücadele edilebilmesi, öncelikli olarak terörizmin nedenlerinin 

araştırılmasına ve terör hareketlerinin beslendiği kaynakların sağlıklı bir şekilde 

analiz edilmesine bağlıdır. Yapılan bu çalışmada, din kaynaklı bir terör hareketi 

olarak El Kaide üzerinde durulmuş ve El Kaide’nin düşünsel zeminini oluşturan 

Selefi-Vahabi ideoloji çerçevesinde El Kaide üyelerinin düşün dünyalarında anlamın 

nasıl kurulduğu/sabitlendiği ortaya konmaya çalışılmıştır. 

Çalışmam esnasında yardımlarını benden esirgemeyen; 

Sevgilim eşime, 

Tez danışmanım ve değerli hocam Doç.Dr.Melek Ayşe ĐNAL’a, 

Kıymetli mesai arkadaşlarıma, 

sonsuz teşekkürlerimi ve şükranlarımı sunarım. 

 

         Özgür ÖZTÜRK 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 iv 

 
 

ĐÇĐ�DEKĐLER 

 

Ö�SÖZ.................................................................................................................. iii 

ĐÇĐ�DEKĐLER .................................................................................................... iv 

KISALTMALAR ...................................................................................................v 

GĐRĐŞ ......................................................................................................................1 

I.  ĐDEOLOJĐ, ĐKTĐDAR VE ÖZ�E: (A�LAMLA�DIRMA 

SÜREÇLERĐ�DE GERÇEKLĐĞĐ� Đ�ŞASI) .........................................13 

1.1. Toplumsal Đktidar ve Đdeoloji........................................................................16 

1.2. Đdeoloji ve Öznenin Sabitlenmesi .................................................................30  

1.3. Anlamın Toplumsal Đnşası ............................................................................41 

II.  DĐ�Đ MOTĐFLĐ BĐR TERÖR ÖRGÜTÜ OLARAK EL 

KAĐDE..........................................................................................................50 

2.1. Terör ve Terörizm ........................................................................................ 50 

2.2. Dini Motifli Terör ........................................................................................56 

2.3. El Kaide.........................................................................................................66 

2.3.1. “El Kaide” Kavramı ..........................................................................66 

2.3.2. El Kaide’nin Ortaya Çıkışı................................................................68 

2.3.3. El Kaide’nin Amacı...........................................................................73 

2.3.4.  El Kaide’nin Yapılanması .................................................................73 

 

III.  EL KAĐDE’�Đ� DÜŞÜ�SEL ARTYÖRESĐ VE ÖZ�E�Đ� 

SABĐTLE�ME SÜRECĐ ............................................................................76 

3.1.  Kavramların Tanımlanması..........................................................................81 

3.2.  Selefi-Vahabi Đdeoloji ve Đbni Teymiye.......................................................93 

3.3.  Abdullah Azzam’ın Yaklaşımı...................................................................114 

3.3.1.  Cihad'ın Retoriği .............................................................................120 

3.3.2. Đdeolojik Eğitim ..............................................................................130 

3.3.3.  Lider Modellemeleri........................................................................137 

3.3.4.  Şahadet ve Şehitlik..........................................................................142 

 

SO�UÇ VE TARTIŞMA...................................................................................148 

KAY�AKÇA ......................................................................................................156 

ÖZET...................................................................................................................163 

ABSTRACT ....................................................................................................... 164 

 



 v 

 
 

KISALTMALAR 
 
 

AFĐD   : Avrupa Federe Đslam Devleti 

Çev.   :Çeviren  

DHKP-C :Devrimci Halk Kurtuluş Partisi-Cephesi 

ĐBDA/C  : Đslami Büyük Doğu Akıncılar Cephesi  

ĐHÖ   : Đslami Hareket Örgütü  

PKK   : Kürdistan Đşci Partisi  

Vb.  : Ve benzeri 

Vd.  : Ve diğerleri  

Yay.  : Yayıncılık 



 1 

GĐRĐŞ 

  
Günümüzde siyasi, sosyal ve ekonomik alanlarda ortaya çıkan bazı sorunların 

toplumsal yaşamı tehdit eder bir nitelik kazandığı gözlenmektedir. 

Đnsanların/devletlerin çözüm bulmaya çalıştığı bu sorunlar içinde “terörizm” ayrı bir 

öneme sahiptir. Hedefine ulaşabilmek için bütün yolları meşru kabul eden terörizm; 

hukuk, ahlak, gelenek ve benzeri bütün toplumsal düzen kurallarını görmezden gelir. 

Bu bağlamda millet, din, mezhep, dil, yaş, cinsiyet ayrımı yapmaksızın tüm insanları 

hedef alabilmektedir/almaktadır. Bunun yanı sıra terörizm, “insanlığın evrensel 

değerleri” olarak kabul edilen insan temel hak ve özgürlükleri için en büyük 

tehlikedir. Günümüzde pek çok insan (tam sayı bilinmemekle birlikte), dünyanın 

değişik bölgelerinde gerçekleştirilen terör saldırıları sonucu yaralanmakta veya 

hayatını kaybetmektedir. Đnsanlığın evrensel değerlerini hedef alması nedeniyle 

terörizm, tüm dünya devletlerinin ortak sorunu haline gelmiş ve uluslar arası bir 

boyut kazanmıştır. Birleşmiş Milletler başta olmak üzere bir çok uluslar arası 

kuruluş, terörizmi tüm insanların ortak problemi ve düşmanı şeklinde kabul etmiştir 

(Çitlioğlu, 2006:207-216).  

Buna karşın terör örgütleri, savundukları ideoloji bağlamında, toplumsal 

sorunlar ve haksızlıkların temel nedeninin mevcut yönetimler/yöneticiler olduğuna 

inanırlar. Bu nedenle mevcut yönetimleri yıkarak daha mutlu ve adaletli bir 

toplumsal düzen amaçladıklarını dile getirirler. Terör örgütü üyeleri bu amaç 

doğrultusunda kendilerini, toplum tarafından değeri henüz tam bilinmeyen isimsiz 

kahramanlar olarak kabul ederler. Toplumun yeterli bir bilinç seviyesine sahip 

olmaması sebebiyle, kendilerini doğru algılayamadığını ancak zaman içerisinde 

bilinç kazanarak kendilerine destek vereceğini ileri sürerler. Bu doğrultuda azınlıkta 



 2 

olan bilinçli kitlelerin, toplum adına mücadeleyi yürütmesi, mücadeleye önderlik 

etmesi gerektiğini savunurlar. Bazı insanların amaçlarına ulaşmak için ölümü göze 

alıp, zorluklarla dolu yaşam şartlarına katlanarak silahlı şiddete başvuran bir 

hareketin içine girmeleri düşündürücüdür. Bu çerçevede terörizmle mücadelede 

başarılı olabilmek için devletler arası iş birliğinin yanı sıra akademik ve bilimsel 

çalışmalarla konunun her açıdan ele alınması bir zorunluluk olmuştur. 

11 Eylül 2001 tarihinde El Kaide tarafından Amerika Birleşik Devletleri’nin 

New York şehrinde bulunan Dünya Ticaret Merkezi ve ABD Savunma Bakanlığı’na 

(Pentagon), yolcu uçakları kaçırılarak yapılan ve binlerce sivil insanın yaşamını 

kaybettiği terör eylemleri, terörizmin ne denli önemli bir boyut kazandığını gözler 

önüne sermiştir. Zaman içerisinde bilim ve teknolojide meydana gelen gelişmeleri 

yakından takip eden terör örgütleri, bu gelişmelere paralel olarak, teknik imkanlarını 

ve eylem taktiklerini de geliştirmiştir. Bu bağlamda soğuk savaş sonrası dünya 

düzeninin tek süper gücü olarak kabul edilen ve en gelişmiş istihbarat sistemine 

sahip Amerika Birleşik Devletleri, tarihin en büyük terör saldırılarının hedefi 

olmaktan kurtulamamıştır.  

Günümüzde dünyanın değişik bölgelerinde faaliyet gösteren, isimleri, politik 

amaçları ve eylem biçimleri birbirinden farklı yüzlerce terör hareketine/örgütüne 

rastlamak mümkündür. Jeopolitik açıdan dünya siyaset dengesinde önemli bir 

coğrafyada bulunan ülkemiz de yıllardır çeşitli terör örgütleri ile (PKK, Hizbullah, 

ĐBDA-C, DHKP-C vb.) aktif olarak mücadele etmektedir. Ülkemizin aktif mücadele 

verdiği terör örgütleri listesine 15-20 Kasım 2003 tarihlerinde bir yenisi daha 

eklenmiştir. 15 Kasım 2003 tarihinde Đstanbul’da bulunan iki Musevi Sinegoguna, 20 

Kasım 2003 tarihinde ise Levent Semtinde bulunan Đngiliz HSBC Bank ile Beyoğlu 



 3 

semtinde bulunan Đngiliz Konsolosluğuna karşı, eş zamanlı olarak bomba yüklü iki 

araç ile intihar saldırıları gerçekleşmiştir. Bu terörist eylemler neticesinde; 53 

vatandaşımız hayatını kaybetmiş, yüzlercesi ise yaralanmıştır (Demirel, 2004:207-

210). Yapılan istihbari ve operasyonel çalışmalar neticesinde Đstanbul’da meydana 

gelen saldırıların radikal dinci El Kaide terör örgütünün Türkiye ayağı tarafından 

gerçekleştirildiği tespit edilmiştir.  

Đstanbul’da gerçekleştirdiği terör eylemleri ile Türkiye’yi de hedef listesine 

alan El Kaide, yapılanması ve üye profili bakımından dünya devletlerinin mücadele 

ettikleri diğer terör örgütlerinden ciddi farklılıklar gösterir. John Gray, El Kaide’yi 

ele aldığı “El Kaide-Modern Olmanın Anlamı” isimli kitabında El Kaide ile ilgili 

olarak “sabit bir merkezi ve dünyanın her yanında aktif üyeleri olmayan, küresel bir 

çok uluslu yapı” şeklinde ifadede bulunarak bu örgütün farklılığını ortaya koyar. Bu 

doğrultuda John Gray, “El Kaide bölgesel bir alanda hareket etmez - faaliyetleri gibi 

destek çevresi de küreseldir. Kuvvetleri, küreselleşmeye direnmek yerine çağdaş 

Đslamcı gruplar tarafından kullanılarak sürekli olarak dünya çapında yeni üsler ve 

yeni hedefler aramaktadır” şeklinde bilgi vererek El Kaide’nin tarihin hiçbir 

döneminde rastlanmayan bir yapılanma biçimine ve üye profiline sahip olduğunu 

belirtir (Gray, 2004:67).  

El Kaide'nin başlıca amacı, Müslüman nüfuslu bölgelerde Batı etkisini yok 

etmek, kendi görüşleriyle paralel katı (gösteren ile gösterilenin Selefi-Vahabi ideoloji 

dolayımıyla sabitlendiği) din kuralları izlemeyen rejimleri ortadan kaldırmak ve 

bütün Müslümanları birleştirerek Ortadoğu'da bir Đslam Devleti kurmaktır (Demirel, 

2004:21). El Kaide'ye göre bu amaca ulaşabilmek, Đsrail ve Batılı devletlerin 



 4 

menfaatleri doğrultusunda politika izleyen Müslüman ülke hükümetlerinin 

yıkılmasına bağlıdır. 

El-Kaide, farklı ülkelerden üyelere sahip çok uluslu bir terör örgütü olarak 

dünyanın herhangi bir ülkesinde/şehrinde terör eylemi yapabilmektedir. Bir çok 

devlet tarafından aranmakta olan El-Kaide lideri Usame Bin Ladin ise hala 

yakalanamamıştır. Bu durum El Kaide hareketini birçok ülke/devlet için tehlikeli 

hale getirmiştir. Ancak El Kaide’yi asıl tehlikeli kılan gerçekleştirdiği terör eylemleri 

değil beslendiği ideolojidir (Whelan, 2006:21). 

Radikal Müslüman grupların El Kaide'ye destek verdiği bilinen bir gerçektir. 

Bu desteğin temel nedeni El Kaide'nin beslendiği Selefi-Vahabi  ideolojidir. El Kaide 

lideri Usame Bin Ladin, bir Arap olmasına rağmen pan-Arabizm (Arap milliyetçiliği) 

yerine Panislamizm'i savunan “katı” bir din ideolojisi benimsemiş, böylece 

Ortadoğulu olsun ya da olmasın dünya genelinde radikal çizgide bulunan tüm Đslami 

oluşumlar ile rahatlıkla iletişim kurabilmiştir. Unutulmamalıdır ki, El Kaide’nin 

güçlenmesini ve yaygınlaşmasını sağlayan en önemli unsur aşırı Đslamcı dünya 

görüşüdür. Bu nedenle El kaide, dünyanın farklı bölgelerinde yaşayan ancak aşırı 

Đslam yorumlarını kabul etmeyen Müslüman grupları da kendi radikal çizgisine 

çekmek istemektedir (Burke, 2004; Faraç, 2004). 

El-Kaide’nin hedefi durumunda bulunan ABD, Đsrail, Đngiltere, Rusya 

Federasyonu, Đspanya gibi devletlerin devlet ve hükümet başkanları, El-Kaide ile 

mücadelede Müslüman ülkelerden destek alabilmek için Đslamiyet’in bir din olarak 

teröre izin vermediği, terörün herhangi bir dine mal edilemeyeceği, bu nedenle El-

Kaide’nin gerçekleştirdiği saldırılar nedeniyle Đslam dininin yaşandığı Müslüman 

ülkelerin suçlanamayacağını ifade etmektedirler. Batılı liderlerin bu açıklamalarına 



 5 

Müslüman ülke liderleri de destek vermektedir. Ancak El-Kaide’nin gerçekleştirdiği 

terör eylemleri incelendiğinde, terör eylemlerini gerçekleştirenlerin (özellikle intihar 

eylemcilerinin) neredeyse tamamının Müslüman bir ülkenin vatandaşı oldukları, 

Müslüman bir ülkede (özellikle Afganistan, Pakistan, Mısır, Yemen, Suudi 

Arabistan) terör eğitimi aldıkları, Đslamiyet’in masum insanların öldürülmesine izin 

verdiğini kabul ettikleri, terör eylemi gerçekleştirdikleri ülke devletlerini “kafir” ve 

yok edilmesi gereken devlet olarak tanımladıkları vb. hususlar dikkate alınırsa, El-

Kaide terörü ile Đslamiyet'in benimsendiği Müslüman toplumlar arasında bağlantı 

olduğu bir sosyal realite olarak ortaya çıkmaktadır.  

Đslam dininin benimsendiği Müslüman ülkeler her alanda farklılıklar 

gösterebilmektedir. Nüfuslarının çoğunluğunun dinsel tercihi dikkate alındığında 

Đran, Afganistan, Suudi Arabistan, Libya, Suriye, Irak, Pakistan, Türkiye Müslüman 

ülkelerdir. Ancak bu ülkeler arasında politik, kültürel, sosyolojik, ekonomik, tarihsel 

anlamda çok ciddi yapısal farklılıklar ve bu farklılıklar sonucu ortaya çıkmış yaşam 

biçimleri vardır. Örnek verecek olursak Türkiye bir Müslüman ülke olarak laik, 

sosyal bir hukuk devleti ile yönetilirken, Đran dünyaya kapalı bir şeriat rejimini 

benimsemiştir. Bu durum birbirinden farklı insan topluluklarından oluşan Müslüman 

toplumların inanılmaz bir çeşitliliğe sahip olduğunu gösterir. Bu noktada bilinmesi 

gereken, Müslüman toplumların tek ve homojen bir yapı oluşturmadığıdır. Đslam 

dininin farklı mezhepleri asırlardır tüm renklerini muhafaza ederek var olagelmiştir. 

Nitekim, El Kaide terör örgütü de yine Müslüman toplumlar içinden çıkmış ve 

radikal bir Đslam yorumu üzerine inşa edilmiş Selefi-Vahabi ideolojiyi kendisine 

teorik zemin kabul etmiştir.  



 6 

Günümüzde Amerika Birleşik Devletleri (ABD)’nin Afganistan ve Irak’a 

müdahalesi, Đsrail-Filistin arasında yıllardır yaşanan siyasi gerginlik ve şiddet, Bosna 

Hersek’te azınlık olan Müslüman nüfusun maruz kaldığı şiddet ve baskı, Çeçenler ile 

Rusya Federasyonu arasındaki süregelen çatışma ve savaş ortamı Müslüman 

toplumlarda rahatsızlıklar meydana getirmiştir. Dünyanın çeşitli bölgelerinde 

Müslümanların zulme uğradığını düşünen radikal kesimler, Müslümanların haklarını 

kazanmak için terör eylemleri dahil her yola başvurulabileceğini kabul etmekte ve bu 

doğrultuda faaliyet göstermektedir. Söz konusu radikal kesimler, Batı yanlısı 

olduklarını değerlendirdikleri Müslüman ülke devletleri ve yöneticilerini de hedef 

olarak kabul etmektedir (Faraç, 2004). Bu bağlamda, Türkiye’yi de hedef olarak 

kabul eden El Kaide terör örgütüyle mücadele çalışmalarında etkin ve başarılı 

politikalar üretebilmek için El Kaide üzerine yapılacak bilimsel çalışmalar hayati bir 

önem kazanmıştır. Yapılan/yapılacak bilimsel çalışmalarda, Selefi-Vahabi ideoloji 

çerçevesinde El Kaide üyelerinin nasıl radikalleştikleri tartışılmalı ve kapsamlı 

şekilde ele alınmalıdır. 

El Kaide hareketi ile Đslam'ın yorumlanma biçimleri arasında bir ilişki olduğu 

kuşkusuzdur. Bu ilişkinin çerçevesi, El Kaide üyesi bir terörist ile terör eylemlerine 

karşı çıkan ve benimsemeyen bir Müslüman arasındaki ideolojik ve kültürel 

farklılığın ortaya konabilmesi açısından önemlidir. Sadece kendilerini Müslüman 

olarak tanımlayan ve kabul eden, kendi ideolojilerini benimsemeyen hiç kimseyi 

Müslüman olarak kabul etmeyen El Kaide üyelerinin, Đslam dinini nasıl 

yorumladıklarının anlaşılabilmesi için benimsedikleri ideolojinin sağlıklı şekilde 

analiz edilmesi gerekir. 



 7 

Çalışmamızın konusunu, El Kaide üyelerinin benimsedikleri ideoloji ve bu 

çerçevede öznenin radikal söylem içinde sabitlenme süreçlerinin iletişim bilimi 

düzleminde incelenmesi oluşturmaktadır. Çalışmada temel hareket noktamız, aşırı 

dini ideolojinin özneleri olarak El Kaide üyelerinin düşün dünyalarında yaşadıkları 

sabitlenme süreçleridir. Anlamın radikal dini/siyasi yorumlar içinde sabitlenmesi 

sonucunda, El Kaide üyesi bir terörist, Đslam dinine ait terminolojiye, benimsemiş 

olduğu radikal dini ideolojinin perspektifi ile anlam yükler. Böylece özne olarak 

ideolojinin belirlediği anlam içerisinde sabitlenen örgüt üyesi, farklı Đslam yorumları 

temelinde ortaya çıkan diğer anlamlandırmaları ve tartışmaları göz ardı eder. Bu, 

gerçekleştirilen radikal faaliyetler ve şiddet eylemlerinin meşru görülmesi için 

gerekli bilişsel bir faaliyettir. Başka bir ifadeyle, radikal çizgide faaliyet gösteren 

aşırı Đslami kesimlerin terör eylemlerine ve uygulayacakları şiddet biçimlerine, dinsel 

ideoloji içinde meşruiyet kazandırmaları gerekir. Bu doğrultuda radikal Müslüman 

gruplar, Đslam dininin kutsal kitabı Kuran ve Đslam Peygamberi Hz.Muhammed’in 

sözlerini, kendi eylemlerini meşrulaştırma yönünde yorumlama ihtiyacı duyarlar.  

El Kaide üyeleri, Selefi-Vahabi ideoloji yolu ile bu ihtiyaçlarını karşılamak 

isterler. Selefi-Vahabi ideoloji tarihsel süreç içerisinde Müslümanların karşılaştıkları 

dönemsel problemler çerçevesinde Đslam'ın “katı” yorumlanması sonucu ortaya 

çıkmıştır. Dünyada ve ülkemizde sayıları giderek artan şiddet yanlısı birçok aşırı 

Đslamcı grubun, kendilerine düşünsel/teorik zemin olarak Selefi-Vahabi ideolojiyi 

kabul ettiği gözlenmektedir (Whelan, 2006).  

Selefi-Vahabi ideoloji, 13. yüzyılda Moğollara karşı savaşarak mücadele 

vermiş imam Ibni Teymiye’ye kadar geriye götürülebilir. Müslüman toplumlarda var 

olagelmiş radikal kesimler ve hareketlerde Đbni Teymiye ve Selefi-Vahabi ideolojinin 



 8 

izlerini görmek mümkündür. Selefi-Vahabi ideoloji, Đslam’ın saldırı altında olduğunu 

belirten argümanları güçlü biçimde savunarak tüm dünyada Müslümanlar tarafından 

çekilen acıları vurgular. Ayrıca Müslümanların düşman tanımlamasını ve düşmanla 

mücadele yöntem ve taktiğini geleneksel Đslami kesimlerden farklı olarak geniş bir 

dini serbesti içinde ele alır. Bir özne olarak, Selefi-Vahabi ideolojinin kendisine 

verdiği toplumsal rolü gerçekleştiren radikal dinci bir örgüt üyesinin anlam dünyası, 

ideolojinin ve içine girilen toplumsal ilişkilerin belirleyiciliği içinde sabitlenir.  

Bu çalışmada, El Kaide terör örgütünün düşünsel temelini oluşturan Selefi-

Vahabi ideoloji analiz edilerek, El Kaide üyelerinin ve genelde radikal dincilerin 

düşünsel dünyası anlaşılıp, açıklanmaya çalışılacaktır. Böylece öznenin anlam 

dünyasının, içine girdiği toplumsal ilişkiler ve benimsediği ideoloji yoluyla nasıl 

kurulduğu araştırılacaktır.  

Çalışmamızın temelini oluşturan “ideoloji”, “toplumsal yapı”, 

“anlam/anlamlandırma” ve “özne” gibi kavramlar aynı zamanda iletişim 

çalışmalarının odaklandığı kavramlardır. Bu bağlamda iletişim alanında ortaya konan 

yaklaşım ve bulgular çalışmamız için önemlidir ve bize geniş açılımlar sunar. Sosyal 

bilimlerde her disiplinin iletişim bilimi ile ortak çalışma alanları bulunmaktadır. 

Đletişim çalışmalarında sosyoloji, dilbilim, siyaset bilimi, psikoloji, psikanaliz, 

felsefe, iktisat, antropoloji, göstergebilim gibi farklı disiplinlerin yaklaşım ve 

bulgularından faydalanılır. Benzer şekilde bir çok sosyal disiplin de iletişim 

çalışmalarının kazanımlarını kullanmaya başlamış ve kendi alanlarının sorunlarını 

iletişim boyutunda ele almışlardır (Erdoğan ve Alemdar, 2002). Dolayısıyla dini 

motifli bir terör örgütü olan El Kaide’nin beslendiği ideoloji temelinde öznenin 

radikal söylem içinde kurulma/sabitlenme süreçlerinin analiz edildiği bu çalışmada, 



 9 

iletişim çalışmaları başta olmak üzere sosyoloji, dilbilim, göstergebilim, tarih, siyaset 

bilimi, psikoloji, psikanaliz gibi farklı sosyal disiplinlerin yaklaşımları, kavramları ve 

bulgularına başvurulacaktır.  

Selefi-Vahabi ideoloji ile El Kaide üyeleri arasındaki ilişki çerçevesinde, El 

Kaide üyelerinin düşün dünyalarında oluşan anlamlandırma süreçlerinin analiz 

edilebilmesi bakımından iletişim alanında ortaya konan kuramsal yaklaşımlar 

önemlidir. Bu yaklaşımlar arasında çalışmamız açısından ön plana çıkan eleştirel 

yaklaşımlar, “ideoloji”, “iktidar” ve “özne” kavramlarının tanımlanması ve 

arasındaki ilişkinin açıklanması noktasında bize önemli açılımlar sunar. Eleştirel 

yaklaşımlarda ideoloji ve toplumsal iktidar sorunlaştırılarak, anlamların üretimi ve 

değişimi üzerinde durulur. Bunun yanı sıra anlamlandırma süreçlerinde toplumsal 

yapının rolü sorgulanır ve birey, bir kültür ya da ideoloji içinde inşa edilen bir “özne” 

olarak anlamlandırma süreci içinde değerlendirilir (Fiske, 2003:17). 

Đdeoloji ve söylem çözümlemesi yapılırken eleştirel bir bakış açısından 

yaklaşılması, bizim çalışmamızda önemli bir yer tutan “ideoloji” ile “özne” 

arasındaki ilişkinin ortaya konması ve bu bağlamda anlamlandırma süreçlerinin 

doğru analiz edilmesi bakımından önem taşımaktadır. Eleştirel yaklaşımların içinden 

gelen bazı kuramsal eğilimlere göre, ideoloji bireyleri özne olarak konumlandırır. 

“Đdeolojinin görevi bireyi belli bir anlam içinde özne olarak yerine yerleştirmektir” 

(Coward ve Ellis, 1985:13). Đdeoloji tarafından belli bir anlam içine konumlandırılan 

özne, “doğruyu” sadece içine girdiği ideolojinin sorgulamasına göre değerlendirecek 

ve kendi dışındaki insanların doğrularını dışlayarak bazen bunları sapkınlık olarak 

tanımlayacaktır. Şuan dünyada faaliyet gösteren terör örgütlerinin kendi amaç ve 

eylemlerini meşru kabul etmelerinin altında yatan temel etken de budur. Nitekim 



 10 

çalışmamızda, bir El Kaide üyesinin dayanak aldığı söylem/ideoloji içinde nasıl 

radikalleştiği açıklanmaya çalışılacaktır. Böylece insan hakları ve özgürlüklerini 

tehdit eden din kaynaklı terör hareketleriyle mücadelede, terörist profillerinin 

çıkarılması, onları şiddet eylemlerine iten sürecin doğru teşhis edilmesi, terörle 

mücadele politikalarının belirlenmesi ve ceza adalet sisteminin önemli bir ayağı olan 

suçluların rehabilitasyon süreçlerine katkıda bulunmak amaçlanmaktadır. 

Çalışmamızın kuramsal bölümünde ideoloji, dil, iktidar, anlam ve söylem gibi 

kavramlara yönelik bir bakış oluşturularak nitel bir analiz yapılmaya çalışılmıştır. Bu 

yaklaşımla genelden özele doğru bir seyir izlenmesi amaçlanmıştır. 

Bu çalışmanın çerçevesini çizen sorular şunlardır; 

1- El Kaide hareketini sadece günümüze ilişkin bir olgu olarak 

değerlendirmek doğru değildir. El Kaide, çok önceden var olan ve son derece “katı” 

bir Đslam yorumu üzerine inşa edilmiş Selefi-Vahabi ideoloji’nin bir düşünce sistemi 

olarak günümüzde yeniden üretimine dayanır. 

2- El Kaide üyesi bir eylemcinin düşünsel dünyasında anlam, bu düşüncenin 

dayanağı olan Selefi-Vahabi ideoloji içinde sabitlenmiştir. 

3- El Kaide üyelerinin düşünce dünyası/ideolojisi anlamlandırma süreçlerinde 

görünür olmaktadır ve bu süreci anlamak için Đslami terminolojiye yükledikleri 

yorum/anlamlara bakmak gerekir. 

Çalışmanın birinci bölümünde öncelikle iletişim alanında etkili olan kuramsal 

yaklaşımlara ve bunların genel özelliklerine yer verilmiştir. Bu bağlamda ideolojinin 

ve toplumsal iktidarın sorunlaştırıldığı eleştirel yaklaşımların çalışmamız açısından 

önemli olduğu vurgulanmış, ayrıca eleştirel yaklaşımlar çerçevesinde “ideoloji”, 



 11 

“iktidar” ve “özne” kavramları ele alınarak anlamlandırma süreçlerinde gerçekliğin 

nasıl inşa edildiği tartışılmıştır.  

Birinci bölümde “Toplumsal Đktidar ve Đdeoloji” başlığı altında Van Dijk’in 

iktidarı ele alış biçimi ile Marks, Eagleton, Gramschi ve Althusser’in ideoloji 

okuması birlikte değerlendirilerek toplumsal yeniden üretim bakımından ideolojinin 

önemi üzerinde durulmuştur. “Đdeoloji ve Öznenin Sabitlenmesi” başlığı altında 

Althusser’in ideoloji teorisi ve Lacancı psikanaliz çerçevesinde öznenin 

sabitlenme/kurulma süreci tartışılmıştır. Son olarak “Anlamın Toplumsal Đnşası” 

başlığı altında ise Saussure’ün gösterge kavramı, Kristeva ve Foucault’un söylem 

kavramı, Voloşinov ve Bakthin’in metin çözümlemeleri çerçevesinde anlamın 

toplumsal olarak inşa edildiği açıklanmaya çalışılmıştır. 

Çalışmanın ikinci bölümünde “terör” ve “terörizm” kavramları üzerinde 

durularak “dini motifli terör” kavramı tanımlanmaya çalışılmıştır. Bu tanımlama 

bağlamında El Kaide, dini motifli bir terör hareketi olarak ele alınmış ve 

tartışılmıştır. Bunun yanı sıra El Kaide hareketi “Kavram Olarak El Kaide”, “El 

Kaide’nin Ortaya Çıkışı”, “El Kaide’nin Amacı”, ve “El Kaide’nin Yapılanması” 

başlıkları altında geniş şekilde incelenmiştir. Bu bölümde terör ve terörizm üzerine 

yapılan çalışmalara önemli katkılar sunan Đ.Ahmed, Z.Cirhinlioğlu, C.Güzel, 

B.Çınar, S.Dönmezer, M.A.Kışlalı, O.M.Öztürk, D.Ergil, A.Cevizci, E.Demirel, 

A.Çeşme, S.Dilmaç vb. yazar ve araştırmacıların yaklaşımlarından yararlanılmıştır.   

 Çalışmanın üçüncü bölümünde öncelikle, El Kaide başta olmak üzere aşırı 

Đslamcı grupların Đslami terminoloji içerisinde kilit önem taşıyan bazı kavramlara 

yüklediği anlamlar üzerinde durularak, radikal dini söylem içinde kurulan 

anlamlandırma süreçlerinin kolay anlaşılabilmesi/açıklanabilmesi hedeflenmiştir. 



 12 

Daha sonra El Kaide üyelerinin beslendiği Selefi-Vahabi ideoloji ayrıntılı olarak 

tartışılmış ve El Kaide üyelerinin düşün dünyalarında, anlamın, bu ideoloji 

dolayımıyla kurulduğu vurgulanmıştır. Bu bağlamda Selefi-Vahabi ideolojiyi 

günümüz açısından yeniden yorumlayan ve El Kaide’nin teorik babası olarak kabul 

edilen Azzam’ın yaklaşımları üzerinde de durulmuştur. Çalışmada El Kaide 

üyelerinin radikaleşme süreçleri, “katı” bir Đslam yorumu üzerine inşa edilen Selefi-

Vahabi ideolojinin, onları, belli bir anlam içinde “özne” olarak konumlandırması 

şeklinde değerlendirilmiştir. El Kaide üyelerinin özne olarak belli bir anlam içinde 

kurulma/sabitlenme süreçleri “Cihad'ın Retoriği”, “Đdeolojik Eğitim”, “Lider 

Modellemeleri” ve “Şahadet ve Şehitlik” başlıkları altında açıklanmaya çalışılmıştır. 

Bu bölümde aşırı Đslami gruplar ve El Kaide'ye yönelik çalışmaları ile ön plana çıkan 

Burke, Gray, Whelan, Demirel, Faraç, Akyol, Taslaman ve Kapitan, Khosrokhavar, 

Ebu Zehra, Đşcan, Çapan vb. yazar ve araştırmacıların bulgu ve yaklaşımlarından 

yararlanılmıştır. Bununla birlikte El Kaide üyelerinin düşün dünyalarının anlaşılması 

ve söylemlerinin analiz edilebilmesi amacıyla tutuklanan bazı El Kaide üyelerinin 

gözaltında bulundukları sürede polise verdiği ifadelerden bazı bölümlere  yer 

verilmiştir. 

Çalışmanın sonuç bölümünde genel bir değerlendirme yapılmış ve çalışma 

sonucunda ortaya çıkan görüşler açıklanmıştır. 

 



 13 

I. ĐDEOLOJĐ, ĐKTĐDAR VE ÖZ�E: 

(A�LAMLA�DIRMA SÜREÇLERĐ�DE GERÇEKLĐĞĐ� Đ�ŞASI) 

 
Bu bölümde, öncelikle iletişim çalışmalarında etkili olan kuramsal 

yaklaşımların genel özelliklerinden söz edilerek aralarındaki ayrım ortaya 

konmaktadır. Bununla çalışmanın ilerleyen bölümlerinde ele alınacak spesifik 

sorunların daha kolay anlaşılması hedeflenmiştir. Yaklaşımlar arasındaki ayrım 

ortaya konduktan sonra, eleştirel yaklaşımların, çalışmamızın konusunu oluşturan 

Selefi-Vahabi ideoloji ve El Kaide üyelerinin (bu ideolojinin özneleri olarak) radikal 

söylem içinde sabitlenme/kurulma süreçlerinin analizi bakımından önemli ve 

açıklayıcı olduğu belirtilmiştir. Bu doğrultuda “ideoloji”, “özne” ve “toplumsal 

iktidar”ın sorunlaştırıldığı eleştirel yaklaşımlar çerçevesinde anlamlandırma 

süreçlerinde gerçekliğin nasıl inşa edildiği tartışılmıştır. 

 Đletişim çalışmalarında kitle iletişimi alanında gelişen kuramsal yaklaşımların 

çoğulcu ve eleştirel olmak üzere iki farklı başlık altında toplandığı söylenebilir. 

Bunlardan birincisi ‘Liberal Çoğulcu”, “Anadamar”, “Anglo-Amerikan Kuramı” 

şeklinde isimlendirilen yaklaşım, ikincisi ise Marksist çalışmalar temelinde gelişen 

eleştirel yaklaşımlardır (Curran vd. 1989:229). Đletişim araştırmalarında zaman 

içerisinde gelişen ve geliştirilen bu iki yaklaşım arasında belirgin farklılıklar 

bulunmaktadır. Bu farklılıkların genel anlamda ortaya konması çalışmamızın 

kuramsal çerçevesinin belirlenmesi bakımından önem taşımaktadır.   

 Çoğulcu ve eleştirel yaklaşımlar arasındaki farklılıklara ilişkin olarak Fiske, 

çoğulcu yaklaşımları süreç okulu, eleştirel yaklaşımları ise göstergebilim okulu 

olarak niteler (Fiske, 2003:16). Fiske çoğulcu yaklaşımlarda iletişimin, iletilerin 

aktarılması şeklinde değerlendirildiğini, bu bağlamda gönderici ve alıcıların nasıl 



 14 

kodlama yaptığı ve aktarıcıların iletişim kanallarını ve araçlarını nasıl kullandığı 

üzerinde durulduğunu ifade eder. Fiske ayrıca, çoğulcu yaklaşımda iletişimin bir 

kişinin diğerinin davranışını ya da zihinsel durumunu etkileme süreci şeklinde ele 

alındığını belirtir. Fiske’ye göre çoğulcu yaklaşımda “eğer etki niyet edilenden farklı 

ya da daha az biçimde gerçekleşmişse, bu okul iletişimin başarısızlığa uğradığını 

söyleme ve süreçte başarısızlığın ortaya çıktığı aşamaları arayıp bulma 

eğilimindedir” (Fiske, 2003:16). 

 Fiske eleştirel yaklaşımların, iletişimi, anlamların üretimi ve değişimi olarak 

gördüğünü ifade eder. Fiske’ye göre eleştirel yaklaşımlar “anlamların üretilmesinde 

iletilerin, ya da metinlerin, insanlarla nasıl etkileştiği ile ilgilenir; yani; metinlerin 

kültürümüz içindeki rolü üzerinde durur. Anlam üretme gibi terimler kullanır ve 

yanlış anlamaları iletişim başarısızlığının mutlak bir kanıtı olarak nitelemez, yanlış 

anlamalar bu okula göre gönderici ve alıcı arasındaki kültürel farklılıklardan 

kaynaklanabilir” (Fiske, 2003:16). Bunun yanı sıra Fiske, eleştirel yaklaşımlarda 

toplumsal etkileşimin, bireyin belirli bir kültürün ya da toplumun bir üyesi olarak 

inşa edildiği bir süreç şeklinde tanımladığını belirtir (Fiske, 2003:17).  

Hall ise, her ne kadar iki yaklaşım arasında görünüşte metodolojik ve 

yordamsal farklılıklar ön plana çıksa da sorunun daha derin olduğunu ve bu iki 

yaklaşım arasında bir paradigma farklılığı bulunduğunu belirtir. Hall’a göre siyaseti 

yorumlama ve teorik bakış açıları bakımından bu iki yaklaşım arasında derin 

farklılıklar bulunmaktadır (Hall, 1999:77). Ayrıca Hall, etki araştırmalarını temel 

alan ve metodolojik anlamda davranışsal bakış açısına sahip olan çoğulcu 

yaklaşımlardan farklı olarak eleştirel yaklaşımların ideolojik yeniden üretimi öne 

çıkardıklarına dikkat çeker. Bu nedenle aynı sorunsalları ele almalarına rağmen her 



 15 

iki yaklaşım da farklı analiz biçimleri ve farklı tanımlamalar geliştirmişlerdir. Her iki 

yaklaşımda toplumsal iktidar üzerinde dururlar; ancak çoğulcu yaklaşımda iktidar 

çoğulculuk temelinde herkesin yönetim sürecine katılabildiği ideal bir yapı olarak 

değerlendirilirken eleştirel yaklaşımlarda eşitsiz toplumsal iktidar ilişkileri ve bu 

çerçevede ideoloji ve dil sorgulanır. Çoğulcu yaklaşımların aksine eleştirel 

yaklaşımlarda iktidar, çoğulculuk esasına dayalı ideal bir yapı olarak görülmez. Yine 

çoğulcu yaklaşımlarda dil, iletişimde iletileri aktaran şeffaf bir araç olarak 

görülürken eleştirel yaklaşımlarda farklı değerlendirilir. Eleştirel yaklaşımlarda 

temsil açısından dil üzerinde bir anlam mücadelesi yaşandığı kabul edilir. Bu 

açıklamalar doğrultusunda Özyiğit, eleştirel yaklaşımlarda iletişimin, toplumsal bir 

süreç olarak ele alındığını ve ideolojinin analize dahil edildiğini ifade eder; 

Eleştirel yaklaşımlar psikanaliz, antropoloji, göstergebilim gibi farklı 
perspektifleri bir araya getiren disiplinler arası bir alan olmuştur. Eleştirel 
çalışmaların en belirgin özelliği, iletişimi süreçlerden ve yapılardan 
soyutlamadan ele alması olarak görülebilir. Eleştirel yaklaşımların iletişim 
alanına katkısı en genel şekliyle, çalışmalarda ideolojik boyutu göz önünde 
bulundurmalarıdır (Özyiğit, 2001: 45). 
 
Kısaca özetleyecek olursak “çoğulcu ve eleştirel yaklaşım arasındaki fark 

yalnızca metodolojik değildir. Farklılık çok daha derinlerde düşünsel temelde 

yatmaktadır” (Özyiğit, 2001:15). Bu nedenle her iki yaklaşımın toplum, iktidar, 

ideoloji, birey, anlam gibi kavramları ele alışları arasında farklılıklar bulunur. Selefi-

Vahabi ideoloji ve öznenin sabitlenme süreçlerinin inceleneceği bu çalışmada, 

ideoloji ve söylem çözümlemesi yapılırken, ideolojinin analize dahil edildiği eleştirel 

bir bakış açısından yaklaşılması, çalışmanın daha sağlıklı olarak tartışılması ve 

ortaya konmasını sağlayacaktır. Bu doğrultuda çalışmamız açısından ön plana çıkan 

ve önem taşıyan “toplumsal iktidar”, “ideoloji”, “özne” kavramlarının eleştirel 

yaklaşım çerçevesinde detaylı olarak ele alınması gerekmektedir. 



 16 

1.1. Toplumsal Đktidar ve Đdeoloji 

Müslüman toplumlarda tarihsel süreç içerisinde Đslam'ı “katı” yorumlayan 

aşırı kesimler hep var olagelmiştir. Günümüzde de birçok ülkede/bölgede aşırı 

Đslamcı kesimlere sıklıkla rastlamak mümkündür. Aşırı Đslamcı kesimler, kendi 

aralarında bazı toplumsal ilişkiler üretmektedirler. Bu ilişkiler incelendiğinde, 

yapmış oldukları aktiviteler bağlamında birçok alanda ortak hareket ettikleri 

gözlenmektedir. Örneğin ortak dergi ve kitaplar okumakta, ortak Internet sitelerini 

takip etmekte, ortak yerlerden alış veriş yapmakta, benzer şekilde ibadet etmekte, 

ortak terminolojiyi kullanmakta ve bir araya gelerek ortak dini içerikli dersler 

yapmaktadırlar (Faraç, 2004). Bütün bu ortaklıklar söz konusu kesimlerin içine 

girdikleri toplumsal ilişkiler bağlamında ortak bir ideolojiyi benimsediklerini 

göstermektedir.  

Aşırı Đslamcı kesimlerce benimsenen ve şiddetin ön plana çıkarıldığı Đslam 

yorumları üzerine inşa edilen radikal dini ideolojiler, otoriter ve hiyerarşik bir iktidar 

biçimi üretmektedir. Örneğin Sovyetler Birliği’nin Afganistan’dan çekilmesini 

takiben Afgan toplumunda etkili olan Selefi-Vahabi ideoloji, otoriter ve hiyerarşik 

bir iktidar biçimi olarak Taliban rejimini doğurmuştur (Demirel, 2004:71-77). 

Taliban iktidarı ise kendi konumunu pekiştirmek ve sürdürmek için, radikal bir dini 

ideoloji çerçevesinde Afgan toplumunu yıllarca idare etmiştir. Bu durum 

Afganistan’ı, El Kaide başta olmak üzere bir çok radikal Đslamcı şiddet hareketlerinin 

üssü haline getirmiştir.  

Müslüman toplumlarda Đslam'ın “katı” yorumlandığı bir alt kültürde yetişen 

bir çocuk, büyüdüğünde, yetişdiği ideolojiyi yeniden üretecektir. Aynı durum El 

Kaide üyesi bir insan içinde geçerlidir. Bir El Kaide üyesi, içinde yaşadığı alt 



 17 

kültürde var olan ideoloji ve iktidar ilişkileri ile tanışacak, aidiyet duyduğu 

örgüt/hareket ile aynı terminolojiyi kullanacak, aynı kavramlara aynı anlamları 

yükleyecektir. Bu bağlamda toplumsal iktidar süreçleri ile ideoloji arasındaki 

ilişkinin sorgulanması, çalışmamızın temelini oluşturan öznenin sabitlenme (gösteren 

ile gösterilenin Selefi-Vahabi ideoloji içinde sabitlenmesi)  sürecinin incelenmesi 

bakımından önemlidir. Bir El Kaide üyesinin yaşadığı alt kültürde süre giden 

toplumsal iktidar ilişkileri ve ideoloji çerçevesinde, özne olarak düşün dünyasında 

yaşadığı süreçlerin analiz edilebilmesi için toplumsal iktidar kavramının açılması ve 

tartışılması gerekir.  

Toplumsal iktidar ile ilgili olarak Van Dijk’in konuyu ele alış biçimi 

çalışmamıza açılım kazandıracaktır. Van Dijk’in açıklamalarından yola çıkarak 

toplumsal iktidarı, bir grubun ya da üyelerinin bir başka grubun ya da üyelerinin 

üzerindeki denetimi şeklinde tanımlayabiliriz. Van Dijk toplumsal iktidarı ele alırken 

karmaşık iktidar nosyonunun tek bir tanım içinde açıklanamayacağını belirterek 

toplumsal iktidarın başlıca özelliklerini sıralar. Buna göre toplumsal iktidar; “gruplar, 

sınıflar ya da öbür toplumsal oluşumlar arasındaki veya toplumun birer mensubu 

olarak kişiler arasındaki ilişkinin bir özelliğidir” (Van Dijk, 1999:333). Van Dijk 

ayrıca toplumsal iktidarın, sayılanlar arasındaki etkileşimde kendini gösterdiğini, 

zihin yoluyla işlediğini, bir temele gereksinim duyduğunu, uygulanması ve 

korunmasının ideolojik bir çerçeveyi ya da oydaşmayı (consensus) gerektirdiğini 

belirtir (Van Dijk, 1999:333-335). 

Van Dijk’in toplumsal iktidarı tanımlama biçimini, bir grubun ya da 

üyelerinin bir başka grubun ya da üyelerinin üzerindeki denetim uygulaması 

anlamında ele alırsak, denetim altında tutulanların özgürlüklerinin kısıtlandığı ortaya 



 18 

çıkar. Böylece bir gurubun ya da üyelerinin (eylemleri, talepleri, inançları vb.) 

bilişsel durumları denetim altına alınmış olur. Van Dijk’in açıklamaları 

doğrultusunda toplumsal denetimin gerçekleşmesi için iki yol öngörülür. Toplumsal 

denetim ya fiziksel güç kullanımı yolu ile sağlanacaktır ya da iktidarı elinde 

bulunduran grup veya üyeleri ile denetim altına alınan grup veya üyeleri arasında bir 

oydaşma ile sağlanacaktır (Van Dijk, 1999:333). Oydaşma bize toplumsal iktidarın 

oluşabilmesi için, kendilerine denetim uygulananların, toplum içindeki 

konumlarını/konumlandırılışlarını kabul etmeleri gerektiğini belirtir. Bu nedenle 

oydaşma, insanların zihinlerini kontrol yoluyla sağlanır. Bir toplumda uzlaşma ile 

kabul edilen hukuksal kurallar toplumsal denetimin oydaşma yolu ile 

gerçekleşmesini sağlar. Toplumsal iktidarın oydaşma yolu ile gerçekleştirilmesi 

noktasında ideolojinin önemli işlevleri bulunmaktadır. Egemen konumdakiler farklı 

ideolojiler ardında, toplumsal yaşamda dolaşıma giren anlamlara egemen olmaya 

çalışır. Van Dijk'e göre iktidar bu anlamda ona eşlik eden söylem içinde kurulur ve 

söylemin niteliği, iktidarın da niteliğini belirler. 

Van Dijk'e göre toplumsal iktidarın bir toplumsal denetim biçimi olabilmesi 

için temellerinin toplumca benimsenmiş anlamlı kaynaklara dayanması gerekir. (Van 

Dijk, 1999:334). Bu durumda, iktidarın niteliği hangi kaynaklardan beslendiğiyle 

ilişkilidir. Burada önemli olan nokta, toplum nazarında kabul görmeyen bir kaynak 

iktidara dayanak olamaz. Tarihsel süreç içerisinde değişik toplumlarda farklı değerler 

(soy, servet vb.) anlamlı iktidar kaynağı olarak kabul görmüşlerdir.  

Toplumsal iktidarın temellerinin dayandığı anlamlı kaynaklar toplumu 

oluşturan bireylere/gruplara eşit olarak dağılmamıştır. Örneğin monarşi ile yönetilen 

bir ülkede bütün insanlar hanedanlık soyundan gelemez veya siyasal düzeni hangi 



 19 

rejim olursa olsun toplumda herkes eşit zenginliğe/servete sahip olamazlar. 

Toplumda var olan bu eşitsiz durum, insanların yaşam biçimlerini ve standartlarını 

etkileyerek kaynaklardan faydalanamayan veya az faydalanan kesimlerde 

memnuniyetsizlik meydana getirecektir. Her kesimin memnun edilemediği bir yaşam 

düzeninde toplumsal iktidarın varlığını nasıl devam ettirdiği ve nasıl yeniden ürettiği 

önemli bir sorun olarak karşımıza çıkar. Bu bağlamda Marks, kapitalist toplumlarda 

egemen sınıfın iktidar konumunu devam ettirmesinin piyasa ilişkileri içerisinde ve 

piyasa aracılığıyla sağlandığını belirtir (Dursun, 2001:25). Bu paralelde, piyasa için 

ortaya konan ilkeler ve kurallar toplumsal iktidarın çıkarları doğrultusunda 

tanımlanacaktır. Örneğin kanun önünde eşitlik ilkesi bağlamında hem zengin hem de 

fakir için 'ekmek çalmak' hırsızlık olarak tanımlanacaktır. Gerçekte ise fakir bir 

insanı ekmek çalmaya iten ekonomik ve sosyal koşullar gizlenerek zenginliği elinde 

bulunduran egemen sınıfın iktidar koşulları korunacaktır. Böyle bir toplumsal 

ilişkiler ağının içinde dünyaya gelen kişi, sosyalleşme sürecinde 'eşitlik' kavramına 

iktidar sahiplerinin çıkarları doğrultusunda bir anlam yükleyecektir. Böylece eşitsiz 

ilişkiler korunarak mevcut yapı yeniden üretilecektir.     

Van Dijk toplumsal iktidarın uygulanması ve korunması için ideolojik bir 

çerçeve gerektiği üzerinde durur. Toplumsal olarak müşterek bir grubun veya 

üyelerinin çıkarla ilişkili temel bilişlerinden oluşan bu ideolojik çerçevenin iletişim 

ve söylem yolu ile kazanıldığını, onaylandığını veya değiştirildiğini belirtir. Bu 

bağlamda söylem yolu ile toplumsal denetim uygulanmasının önemli bir koşulunun 

söylemin denetimi ve bizzat söylemin üretimi olduğunu ifade eder.  Van Dijk’e göre, 

toplumda güçlü konumda bulunan grup veya üyeleri söylemin üretim araçlarına 

erişilebilmesi ve söylem biçimleri noktasında, güçsüz konumda bulunan toplumsal 



 20 

kesimlere nazaran daha fazla imkanlara sahiptir. Đnsanlar güçlerinin büyüklüğü 

ölçüsünde çeşitli metin ya da konuşma biçimlerine erişme imkanına sahiptirler.  

Toplumda güçsüz durumda bulunanların (çocuklar, mahkumlar, davalılar, 

bazı kültürlerde kadınlar vb.) daha güçlü olanlar konuşurlarken sessiz kalmaları 

gerekir. Güçsüz olanlar güçlü olanlar ile iletişim kurarlarken daha pasif ve etkisiz bir 

rol üstlenirler ve kitle iletişim araçlarına ait söylem tipleri açısından (medya metinleri 

dahil) pasif konumda bulunurlar. Kendilerinden istenildiği veya emredildiği zaman 

konuşmaları veya enformasyon vermeleri beklenir. Güçlü gruplar veya üyeleri ise 

güçsüz konumda bulunanlar ile kurdukları ilişkilerde söylem rollerini, biçimlerini ve 

üsluplarını denetlerler veya bunlara erişme imkanına sahiptirler (Van Dijk, 

1999:336). 

Van Dijk’in açıklamaları doğrultusunda toplumda güçlü ve güçsüz konumda 

bulunan gruplar arasındaki ilişkilerin söylemde nasıl temsil edildiğini göstermek 

bakımından bir örnek vermek faydalı olacaktır. Bu bağlamda 16 Aralık 2005 tarihli 

ve 51/941 sayılı Tempo Dergisi’nin 170.sayfasında Ekonomi Bölümünde yer alan 

“2005’te Rekora Koştuk-Yalancı Değil Yabancı Sermaye” başlıklı haber sunumu 

dikkat çekicidir. Sözü edilen haberde bu konuda şu şekilde ifadeler yer almıştır; 

Her yıl yabancı sermaye girişine ilişkin dedikodular duyardık. “O geliyor, bu 
geliyor” denirdi. Ama bir türlü beklenen gelmezdi. Yabancı sermaye girişi ne 
demektir 2005 yılında öğrendik. Uzmanlar “Durmak yok” diyor. Çünkü 
Türkiye, aslında  yılda 10 milyar dolar yabancı sermaye çekebilecek 
kaynaklara sahip. “Fabrika isteriz” diye bayrak açanlar, şimdilerde köylerini 
ziyaret eden devlet erkanına, “Yabancı sermaye isteriz” diye sesleniyorlar 
(Tempo, 2005:170). 

Toplumda güçlü konumda bulunan zenginler serbest piyasa ilişkileri 

çerçevesinde daha fazla zenginleşmek için her zaman sermaye ve mal akışını 

desteklemişlerdir. Bu nedenle liberal kapitalist sistemin de bir gereği olarak para, 



 21 

sermaye ve malların ulusal sınırları aşarak küresel düzeyde serbest dolaşımı 

öngörülür. Örneğimizdeki haber sunumunda çok uluslu şirketlerin ve sermayenin 

küreselleşmesinin dünyanın bir çok ülkesinde yerel üretimi yok ederek işsizliği 

artırdığı gerçeği göz ardı edilmiştir. Böylece bu şekildeki sunumlar ile toplumda 

güçlü durumda bulunan sermaye sahiplerinin değerleri “Tempo” dergisinin 

söyleminde ideolojik olarak yeniden üretilmiştir. 

Toplumsal iktidar yapılarının kendi varlıklarını sürdürebilmeleri, var oluş 

koşullarını toplumsal olarak yeniden üretmeleri ile mümkündür. Althusser Marks'ın 

açıklamaları doğrultusunda, toplumsal bir formasyonun varlığını devam ettirebilmesi 

için kendi üretim koşullarını yeniden üretmesi gerektiğini belirtir (Althusser, 

1994:18). Bu bağlamda toplumsal yeniden üretim önemlidir. Toplumsal yeniden 

üretimin nasıl gerçekleştiğinin ortaya konması bakımından, Althusser’in kapitalizme 

yönelik analizi önemlidir. Althusser’e göre kapitalizm üretken bir sistem olarak 

üretim koşullarını genişletilmiş ölçüde yeniden üretir. Bu yeniden üretim iş gücünün 

ücretleri, yetenekleri ve uygun düşüncelerini içerir. Yeniden üretim iş gücünün 

kurulu düzenin kurallarına uymasının sürdürülmesidir. Bu ise işgücünün belli 

ideoloji biçimlerine tabi olması ile sağlanabilir (Althusser, 1971:128). Hall ise 

Althusser’in “toplumsal yeniden üretim” nosyonunun görünüşte üretimle bağıntılı 

olmayan tüm aygıtların eylemliliğini gerektirdiğini belirterek şu şekilde açıklamada 

bulunur;  

Emek gücünün ücret aracılığı ile yeniden üretilmesi aileyi gerektirir; ileri 
beceri ve tekniklerin yeniden üretimi eğitim sistemini gerektirir. Yönetici 
ideolojiye boyun eğmenin yeniden üretilmesi kültürel kurumları, kiliseyi, 
kitle iletişim araçlarını, siyasal aygıtları ve ileri kapitalizmde tüm öbür üretici 
olamayan aygıtları ve nihayet tüm bunları kendi bölgesine kaydıran bütün bir 
devlet yönetimini gerektirir (Hall, 1999:226). 
 



 22 

Bütün bu açıklamalarla birlikte yapısalcı yaklaşımın birey ile yapı arasındaki 

ilişkiye getirdiği perspektif, mevcut toplumsal yapıda aynı tarz ilişkilerin tarihsel 

süreç içerisinde nasıl korunduğunun açıklanabilmesi bakımından önemlidir. 

Yapısalcılığa göre; “insan simgeciliğin köken noktası olarak değil, simge tarafından 

inşa edilmiş olarak anlaşılmalıdır. Birey doğumundan bile önce ‘her zaman / zaten’ 

doğduğu yapıya tabi kılınmıştır. Yapı, içerdiği öznenin yaşantısını da önceden 

belirler” (Coward ve Ellis, 1985:13). Đnsan toplumsal ilişkiler açısından tamamen 

özerk bir konumda bulunmaz. Bu durumu Coward ve Ellis “ideolojinin görevi bireyi 

belli bir anlam içinde özne olarak yerine yerleştirmektir” şeklinde ifade eder 

(Coward ve Ellis, 1985:13). Bu bakış açısı insanın içine doğduğu yapıda var olan 

toplumsal ilişkilerin taşıyıcısı olduğunu ortaya koyar.  

Bireyin içine girdiği toplumsal ilişkiler ve uyması beklenen değerler ve 

normlar, ideoloji dolayımıyla yaşam için gerekli ve herkese yarar sağlayacakmış 

şeklinde sunulur. Bu noktada iletişim süreçleri önemli bir işlev görür ve bireyin var 

olan değerler ve normları içselleştirmesini sağlar.  

Marksist çözümleme yoluyla toplumsal yeniden üretimin analizine ilişkin 

olarak Özyiğit, toplumda etkin olan ya da egemen olan güç ve iktidar oluşumlarının 

da kendilerine özgü birer yapı olarak ele alınabileceğini ve kapitalizmin analizinin 

yapıldığı Marksist çözümlemenin toplumsal güç/iktidar ilişkilerinde de açıklayıcı 

olduğunu belirtir.  

Toplumsal iktidar oluşumları yapısal özellikler gösterirler ve çıkarlarının 
peşindedirler. Olanaklarını toplumsal ilişkiler içinde çıkarları doğrultusunda 
kullanırlar ve bir ideolojiden beslenirler. Bu nedenle Marksist çözümlemenin, 
artık değer sömürüsüyle ilgili burjuva ve proleterya sınıf mücadelelerine 
ilişkin ortaya koyduğu açıklamalarını toplumsal güç/iktidar ilişkilerinde de 
açıklayıcı bulmaktayız. Benzer bir analiz herhangi bir muhalif örgüt için 
geçerli olduğu gibi sistem içinde meşru görünüm sağlamış ya da egemen 



 23 

oldukları için meşru kabul edilen düşünceler ve yapılar için de geçerlidir  
(Özyiğit, 2001: 56). 

 

 Görüldüğü üzere toplumsal iktidar ve toplumsal yeniden üretim açısından 

ideoloji önemli bir kavram olarak ön plana çıkmaktadır. Toplumsal iktidar süreçleri 

ile ideoloji arasında karşılıklı bir etkileşim ve yakın bir ilişki olduğu görülür. Bu 

nedenle çalışmamızın bütünlüğü bakımından da büyük önem taşıyan ideoloji 

kavramının ayrıntılı şekilde ele alınması ve kuramsal olarak tartışılması 

gerekmektedir. 

 Kuramsal alanda, ideoloji teorisi olarak ifade edilen bir alan mevcut olmakla 

birlikte kapsamı dolayısıyla ideoloji teorisi oldukça tartışmalı ve zorlu bir alandır. 

Đdeolojinin tanımlanması, tarihsel gelişim sürecinde ifade ettiği anlam ve toplumsal 

işlevleri hep bu zorlu alanın konu başlıkları olmuştur.  

Đdeoloji bir kavram ve yaklaşım biçimi olarak Marks ile birlikte önem 

kazanmış ve gelişme göstermiştir. Marks'a göre metaların üretiminden dolaşımına 

kadar tüm maddi süreçler ideolojinin temelini oluşturur. Đdeoloji, bireylerden 

bağımsız olarak, sistemin kendini meşrulaştırma aracı olarak dolaşıma girer. Böylece 

Marks ideolojiyi bireylerin bilincindeki gerçekliğe dair bir bilgi durumu olarak kabul 

eder. Bununla birlikte Marks ideolojiyi altyapıya bağlı fakat aynı zamanda altyapı ile 

etkileşim içinde olan bir oluşum olarak görür (Marks ve Engels, 1977:40). Bu 

noktada Marks ideolojiyi şu şekilde ele alır; 

Đdeoloji gerçeğin bir parçasını, insani zayıflığı; ölümü, acıyı, güçsüzlüğü 
içinde taşır. Böylece yorumlanmış ve aktarılmış bir gerçekle bir bağıntısı 
olduğundan bu gerçeğe geri dönebilir ve gerçekten canlı olan insanlara 
kurallar ve sınırlar koyabilir. Đdeoloji dünyayı nasıl görmek gerektiğini 
bildirir ve yaşam biçiminin yorumlanmasını sağlar. Yani belirli bir noktaya 
kadar 'praksis'e izin verir. Đdeoloji kendilerini haklı görmek isteyen, 



 24 

göstermek isteyen egemen oluşuma yardım eder. O, bir dünya görüşüdür ya 
da dünya görüşünü temsil eder (Lefevbre 1964; Aktaran Kazancı, 2006:71).   

 

Đdeoloji çalışmalarında Marksist düşünürler önemli bir yere sahiptir. Đdeoloji 

ile ilgili olarak Marksizmin gelişimi içinde Marks, Gramsci, Frankfurt Okulu, 

Althusser, Eagleton gibi bilim adamları farklı okumalarla önemli çalışmalar ortaya 

koymuşlardır. Marksist gelenek dışında farklı sosyal bilimciler de Marksizmle 

etkileşimli olarak ideoloji kavramını ele almışlardır.  

 Marks’tan sonra ideolojiyi konu edinen birçok çalışma yapılmış ve bu 

çalışmalar ışığında ideoloji farklı biçimlerde tanımlanmıştır. Đdeolojinin 

tanımlanması ve  toplumsal işlevinin açıklanması alanlarında 'Đdeoloji' isimli kitabı 

ile önemli bir çalışma ortaya koyan Eagleton, bir kavram olarak ideolojinin kullanışlı 

olduğunu ifade etmekle birlikte aralarında uyum olmayan bir çok anlama sahip 

olması nedeniyle doyurucu ve tek bir tanımının yapılamadığını belirtir (Eagleton, 

1996:17). Eagleton ideolojinin onaltı tanımı yapıldığı bildirerek bu tanımları 

vermektedir (Eagleton, 1991:15). Eagleton'ın çalışmalarında ön plana çıkan bazı 

ideoloji tanımlamaları şu şekildedir;  

Đdeoloji, toplumsal çıkarlar tarafından güdülenen düşünme biçimleridir, 
toplumsal yaşamdaki anlam, gösterge ve değerlerin üretim sürecidir, 
toplumsal yaşamın doğal gerçekliğe dönüştürüldüğü süreçtir, eylem-amaçlı 
inançlar kümesidir, dilsel ve olgusal gerçekliğin karıştırılmasıdır, anlamsal 
kapanımdır (Eagleton, 1996:18). 

 

Gramsci de kapitalizm üzerine yapmış olduğu çalışmalarda ideolojinin 

önemine ve işlevine dikkat çeker. Gramsci'nin yaklaşımında kapitalizm sadece şiddet 

ve zor yoluyla değil aynı zamanda ideolojik olarak burjuva değerlerinin herkesin 

ortak düşüncesi haline geldiği kültür yoluyla gerçekleşir. Gramsci'ye göre; bir 

toplumsal formasyon kurumlar, sosyal ilişkiler ve düşünceler bağı yoluyla 



 25 

hegemonyasını yeniden üretir. Böylece Gramsci, hegemonyanın “zor” ve “rıza”nın 

bir birleşimi yoluyla gerçekleştirildiğini belirtir (Gramsci, 1986:14). Gramsci ortaya 

koyduğu yaklaşım ile toplumsal yapıların ve ilişkilerin üretilmesinde ideolojinin 

etkinliğini vurgular. Gramsci'nin yaklaşımları daha sonraları Althusser tarafından 

geliştirilmiştir. 

 Đdeolojinin toplumsal işlevleri bağlamında ortaya koyduğu çalışmalar ile 

Fransız düşünür Louis Althusser ayrı bir öneme sahiptir. Althusser ideolojiye 

“bireylerin gerçek varoluş koşullarıyla aralarındaki hayali ilişkilerin bir tasarımı” 

(Althusser 1994:51) şeklinde bir tanım getirmiştir. Metin Kazancı, “Althusser, 

Đdeoloji ve Đdeoloji ile Đlgili Son Söz” isimli çalışmasında Althusser’in ideoloji 

teorisine göre ideolojinin tüm varoluş nedenini yaşam pratiğinden aldığı ve bu 

anlamda yaşamın bir aynası olduğu, ideolojinin maddenin bir ayrılmazı olarak madde 

ile birlikte varlığını sürdürdüğü,  toplumun maddi bir pratiği olması nedeniyle her 

şeyi ve herkesi kavradığını ifade eder (Kazancı, 2006:67). Althusser, ideolojinin 

maddi temelden “görece özerk” olduğunu ifade ederek “bir ideolojinin daima bir 

aygıtta ve o aygıtın pratiği ya da pratiklerinde var olması” anlamında ideolojinin 

“maddi bir varoluş”a sahip olduğunu iddia eder (Althusser, 1971:166). 

Althusser’in ideoloji okumasında bir toplumsal formasyonda “ekonomik 

yapı”, “siyasal pratik” ve “ideolojik düzey” olmak üzere üç ayrı yapı vardır. 

Toplumsal formasyonun var olması ve devamı bakımından bu üç ayrı yapının farklı 

işlevleri ve amaçları bulunur. Ekonomik yapı içerisinde maddi bir olay olan üretim 

gerçekleştirilir. Althusser ekonomik yapının toplumsal formasyon içinde tek başına 

belirleyici olmadığını vurgular. Toplumsal formasyonda belirleyici olan, tüm 

yapıların etkilerinin yapısıdır. Her yaşamsal pratik sadece altyapısal aktivitelerce 



 26 

açıklanamayacağı gibi sadece ideolojik gelişmeler olarak da değerlendirilemez. 

Siyasal pratik yoluyla ise ekonomik faaliyet sonucu elde edilen ürünün nasıl 

paylaşılacağının normları belirlenir. Bu anlamda bir ülkenin siyasal sistemi, 

parlamentosu, siyasi partileri, kolluk gücü, hukuk sistemi siyasal yapı içerisinde 

sorumluluklar üstlenir. Toplumsal formasyonun üçüncü yapısını ise ideolojik düzey 

oluşturur. Ekonomik yapı ve siyasal pratik ile toplumsal formasyonun maddi 

gereksinimleri karşılanarak bu temelde kurulan düzen denetlenir. Ancak kurulan 

düzenin bir dönemden diğerine geçişi yani sistemin sürekliliği ideolojik yapı ile 

sağlanır (Kazancı, 2006:80-81). 

Althusser’in ideoloji teorisinde bir toplumsal formasyonu meydana getiren üç 

saç ayağından biri olan “ideolojik düzey” çalışmamız açısından önemlidir. Đdeolojik 

düzey, bir toplumsal formasyonunun varlığını bugünden yarına aktarmasını ve 

böylece tarihsel sürekliliğini üretmesini sağlamaktadır. Đdeoloji üzerine yaptığı 

çalışmalarda Althusser bazı noktalarda Gramsci’yi izlediğini ifade eder. Althusser, 

Gramsci’nin fikirlerin belli bir takım kurumlar aracılığıyla aktarıldığını belirten 

savunusu daha da geliştirmeye çalışmıştır. Gramsci hegemonyanın “zor” ve “rıza”nın 

bir birleşimi yoluyla başarıldığını belirtmişti. Bu fikre bir katkı olarak, Althusser, 

modern kapitalist toplumlarda “zor” kullanma işlevinin düzenli ordu, polis, jandarma 

gibi “Devletin Baskı Aygıtları” tarafından; “rıza”yı kazanma işlevinin ise “Devletin 

Đdeolojik Aygıtları” tarafından yerine getirildiğini savunur (Loomba, 2000:52). Bu 

doğrultuda devlet Althusser’in ideoloji teorisinde önemli bir ideoloji üretim aracı ve 

toplumsal yeniden üretimin de önemli bir düzeyini oluşturur.  

Althusser devletin ideolojik aygıtlarının neler oldukları, nasıl çalıştıkları ve 

en önemlisi bir toplumsal formasyonun ve var olan ideolojinin yeniden üretilmesi 



 27 

noktasında toplumsal işlevlerine ilişkin önemli açıklamalarda bulunur. Devletin 

Đdeolojik Aygıtları Okul, Kilise, Basın, Radyo, Televizyon, Aile, Hukuki, Siyasal, 

Sendikal, Kültürel ve benzeri kurumlardır. Althusser çalışmalarında hukuku hem 

devletin baskı aygıtı hem de ideolojik aygıtı olarak kabul eder. Althusser devletin 

baskı ve ideolojik aygıtlarının nasıl işlediği üzerinde de durur. Bu noktada ideoloji 

aygıtlarının ideoloji yolu ile baskı aygıtlarının da büyük ölçüde zor kullanarak 

işlediğini belirtir (Althusser, 1994:34-35). Althusser’e göre aslında tümüyle baskıya 

dayalı bir aygıt yoktur. Bütün maddi pratikler bir ideolojik oluşumla ilgilidir. 

Böylece Althusser baskı aygıtlarının da ideolojik güçleri olduğunu ifade eder. 

Althusser’ e göre devletin ideolojik aygıtları sistemin değerlerini benimsemek üzere 

ideolojik olarak koşullanmış özneler yaratarak, başat sistemin yeniden üretilmesine 

yardımcı olur. Đdeoloji insanı “özne” olarak toplumsal iktidar ilişkileri çerçevesinde 

çağırır ve konumlandırır. Özneler var olan toplumsal yapının ve ideolojinin geleceğe 

taşınmasında taşıyıcı konumundadırlar. Đdeoloji ile özne arasındaki ilişki, anlamın 

oluşumu ve anlamlandırma süreçlerinin açıklanması bakımından çalışmamızın ileri 

bölümlerinde ayrıntılı olarak ele alınacaktır. 

Kısaca özetlersek, bir toplumsal formasyonda iktidar toplumsal ilişkiler 

içinde gerçekleştirilir ve ideolojik olarak söylemde ve hayatın tüm pratiklerinde 

temsil edilir. Đdeoloji toplumsal formasyonun yeniden üretilmesinde ve gelecek 

kuşaklara aktarılmasında bir harç işlevi görür ve yaşamın tüm pratiklerini kapsar. 

Böylece, ideoloji dolayımıyla toplumsal yeniden üretim gerçekleşir ve iktidar 

sahiplerinin toplumsal konumları ve çıkarları korunmuş olur. Bu yaklaşım, 

çalışmamızın temelini oluşturan El Kaide hareketinin dayandığı Selefi-Vahabi 



 28 

ideoloji ile bazı iktidar biçimleri arasındaki etkileşimin ortaya konması bakımından 

da önemlidir.  

Đslam tarihi içinde farklı dönemlerde, “katı” din ideolojilerinin devletin resmi 

ideolojisi olarak kabul edildiği ve uygulandığı (Hariciler, Haşhaşinler, (Đran) 

Humeyni Rejimi, Taliban iktidarı vb.) otoriter ve hiyararşik iktidar biçimlerine 

rastlamak mümkündür (Ebu Zehra, 2006). Ancak Selefi-Vahabi ideoloji ile Taliban 

iktidarı arasındaki etkileşim/ilişki, çalışmamızın örneklemini oluşturan El Kaide 

hareketi açısından önemlidir. Demirel, Taliban iktidarının/yöneticilerinin 

Afganistan’da yönetimi ele almalarını takiben ülkeyi Selefi-Vahabi ideoloji 

doğrultusunda yönettiklerini belirterek şu açıklamalarda bulunur; 

Taliban, ülkenin yönetimini ele geçirdikten sonra katı ve zorlayıcı şeriat 
kurallarını da zorla uygulatmaya başlamıştı. Bilgisayarlar, televizyonlar, 
filmler ve radyolar, insanları Đslam inancından uzaklaştırdıkları gerekçesiyle 
yasaklanırken, fotoğraf, resim ve heykel de yasaklar arasında yer aldı. 
Erkekler çenelerinin en az bir yumruk boyu altında olması gereken sakal 
bırakmak, kadınlar ve kızlar ise çarşaf giyinmek zorunda bırakılmıştı. 
Kadınlar ve kızların okula gitmeleri de, çalışmaları da yasaklanmıştı. Taliban 
yönetiminde yasakları çiğneminin cezası, “Erdemi Teşvik Etme ve 
Ahlaksızlığı Önleme Dairesi” tarafından belirleniyordu. Sakalın kısa olması 
gibi kural ihlallerinin cezası halkın içinde dövülmek olurken, hırsızlık ya da 
Allah’a karşı gelme gibi davranışlar bir organının kesilmesine ya da idama 
neden olabiliyordu (Demirel, 2004:76-77).   

 

Taliban iktidarının Afganistan’da uyguladığı kurallar, El Kaide’nin düşünsel 

artyöresini oluşturan Selefi-Vahabi ideolojinin öğretileridir. Taliban yönetimi, Selefi-

Vahabi ideoloji dolayımıyla iktidarını meşrulaştırmaya çalışmakta ve iktidar 

ilişkilerini/konumlarını pekiştirerek devam ettirmek istemektedir. Bir Afganlı’nın 

düşün dünyasında doğru ve yanlış tanımlamaları Selefi-Vahabi ideoloji 

doğrultusunda oluşmakta ve söylemde inşa edilmektedir. Bunun yanı sıra Selefi-

Vahabi ideoloji, özneler (bu ideolojiyi benimsemiş bireyler) tarafından sonraki 



 29 

kuşaklara taşınmaktadır. Bu durum ise Taliban yöneticilerinin iktidar konumlarını 

güçlendirmekte ve iktidar ilişkilerinin sürdürülmesi açısından toplumsal yeniden 

üretimi sağlamaktadır. Aynı durum El Kaide yöneticileri içinde de geçerlidir. Selefi-

Vahabi ideolojinin özneleri olarak el Kaide üyeleri, yöneticilerinin her talimatını 

yerine getirilmesi gereken dini bir emir olarak algılamaktadır (Burke, 2004). Bu 

doğrultuda El Kaide üyeleri, yöneticilerini ve emirlerini kesinlikle sorgulamazlar. 

Yönetimi ve yöneticileri eleştirmek dinden sapma olarak kabul edilir ve büyük bir 

cezayı gerektirir (Yılmazer, 2006). Bu bakımdan Selefi-Vahabi ideoloji, örgütsel 

hareket açısından, El Kaide yöneticilerinin konumlarını koruyucu ve pekiştirici bir 

işlev görür.  

Taliban iktidarı ve El Kaide hareketinin aynı ideolojiden beslenen iki farklı 

oluşum olduğu söylenebilir. Bu nedenle Tabilan iktidarı, El Kaide hareketi ve 

üyelerini kendi varlığı açısından bir tehdit olarak değerlendirmez. Taliban lideri 

Molla Muhammed Ömer ile El Kaide Lideri Usame bin Laden’in söylemlerindeki 

benzerlik her iki oluşumun da aynı ideolojiden beslendiğini ortaya koyar (Demirel, 

2004:71). Nitekim Taliban iktidarı yıllarca El Kaide hareketine destek vermiş ve 11 

Eylül saldırılarından sonra ABD’nin kendisinden istediği Usame bin Laden’i teslim 

etmemiştir.  

El Kaide hareketinin beslendiği ideoloji ile bazı otoriter ve hiyerarşik iktidar 

biçimleri arasındaki etkileşimin/ilişkinin açıklanabilmesi bakımından, toplumsal 

yeniden üretimin nasıl gerçekleştiğinin sorunlaştırıldığı bu bölümde, toplumsal 

iktidar ve ideoloji kavramları ele alınmıştır. Bir sonraki bölümde ise El Kaide üyeleri 

ile Selefi-Vahabi ideoloji arasındaki ilişkinin ortaya konması bakımından “ideoloji” 

ve “özne” kavramları tartışılacaktır.  



 30 

1.2. Đdeoloji ve Öznenin Sabitlenmesi 

El Kaide’ hareketini, sadece “uluslar arası bir terör hareketi” ya da “şiddet 

kullanan illegal bir örgüt” şeklinde ele almak, El Kaide’nin sağlıklı olarak 

değerlendirilmesi açısından önemli eksiklikler içerir. El Kaide, Müslüman 

toplumlarda tarihsel süreç içerisinde ortaya çıkmış ve radikal bir Đslam yorumu 

üzerine inşa edilen Selefi-Vahabi ideolojinin bir düşünce sistemi olarak günümüz 

yeniden üretimine dayanır. Ünlü terörizm uzmanı Bruce Hoffman, “El Kaide bir 

ordudan ziyade bir ideolojidir” diyerek buna işaret eder (Hoffman 2003; Aktaran 

Whelan, 2006:22). Hoffman’ın açıklamaları doğrultusunda Jenkis, El Kaide 

hareketinin bir “örgüt” olarak değil, bir “ideoloji” şeklinde değerlendirilmesi 

gerektiğini belirtir. 

El Kaide bir örgütten daha fazladır. Bir idolojidir, aşırıların bir arada olduğu 
bir topluluktur ve cihad adı altında, Đslam dışındakileri teslim alma girişmidir 
(Jenkis 2003; Aktaran Whelan, 2006:24). 
 
El Kaide üyeleri Selefi-Vahabi ideoloji yoluyla Đslam’ı yorumlar ve 

yaşamaya çalışır. Selefi-Vahabi ideolojinin, El Kaide üyelerinin söylemlerinde ve 

yaşam pratiklerinde temsil edildiği rahatlıkla görülebilmektedir (Burke, 2004:30-52). 

Nitekim güvenlik kuvvetleri tarafından yakalanan El Kaide üyelerinin tamamına 

yakını Selefi-Vahabi ideolojiyi benimsediklerini açıkça ifade etmişlerdir (Faraç, 

2004; Demirel, 2004; Yılmazer, 2006). Bu doğrultuda, El Kaide tarafından 15-20 

Kasım 2003 tarihinde Đstanbul’da gerçekleştirilen eş zamanlı intihar saldırılarının 

planlayıcıları arasında olduğu gerekçesiyle tutuklanan Adnan Ersöz, saldırıyı 

gerçekleştiren El Kaide üyelerinin Selefi-Vahabi ideolojiyi benimsediklerini açık 

şekilde ifade etmiştir. 

Selef önde ilk gelenler anlamına gelir. Bunların (Sahabe, Tabiin, Tebei Tabiin 
salih zatların) bulundukları zamandaki yaşantıları örnek alınır. Selefi ise 



 31 

bunlara tabi olanlar demektir. Ben elimden geldiği kadarı ile bu büyük zatları 
örnek alıyor ve Selefilik akidesini yerine getirmeye çalışıyorum…Đlimizde 
(Đstanbul’da) meydana gelen eylemleri organize eden, El Kaide örgütü ile 
bağlantıları sağlayan ve bilhassa El Kaide örgütünün lideri Usame bin Laden 
ile görüştüğünü söyleyen, El Kaide örgütünün Đlimizdeki eylemleri için 
finans sağlayan, ilimizde bir çok yerde bu örgütün görüş ve fikirlerini anlatan 
ders grupları hazırlayarak intihar eylemcileri yetiştiren Hüseyin kod adlı 
Habib AKDAŞ ve Ömer kod adlı Gürcan BAÇ isimli şahıslar, El Kaide terör 
örgütünün fikir ve görüşlerini benimser, örgütün yapmış olduğu eylemleri de 
ülkemizde yapmak için, ders grupları oluşturdukları ve bu ders gruplarındaki 
şahıslara El Kaide terör örgütünün fikir ve görüşlerini aşılyarak, ilimizde 
meydana gelen eylemleri bu şahıslar vasıtasıyla gerçekleştirdiklerini 
biliyorum (Demirel, 2004:275-276). 
 
Görüldüğü üzere El Kaide üyeleri ile Selefi-Vahabi ideoloji arasında sıkı bir 

etkileşim vardır. El Kaide’ye göre Selefi-Vahabi ideoloji, Đslam düşmanları ile 

yapılan mücadelede bir direniş ideolojisi olarak ön plana çıkar. El Kaide üyeleri, 

gerçekleştirdikleri eylemleri Selefi-Vahabi ideolojinin perpektifiyle değerlendirir. 

Buna göre, Selefi-Vahabi ideolojiyi benimsemeyenler “dinden çıkmış” ve “Đslam 

düşmanı” kimselerdir ve dolayısıyla öldürülmelerinde dinen bir sakınca yoktur. Bu 

durum, El Kaide üyelerinin Selefi-Vahabi ideolojinin özneleri olduğunu ve bu 

ideolojinin çerçevesiyle düşün/anlam dünyalarını sınırladıklarını göstermektedir. 

Selefi-Vahabi ideoloji El Kaide üyelerini belli bir anlam içinde özne olarak inşa 

etmektedir. Bu bağlamda ideoloji ve özne arasındaki ilişkinin çerçevesi çalışmamız 

açısından önemlidir.  

 Đdeoloji ve özne arasındaki ilişkinin sağlıklı şekilde ele alınabilmesi için 

Althusser'in ideoloji teorisinin ayrıntılı bir okuması gerekir. Đdeoloji üzerine yapılan 

çalışmalarda Althuser’in önemli bir yeri vardır. Altuhuser’e göre ideoloji, “tüm 

varoluş nedenini, yaşam pratiğinden almaktadır ve yaşananın bir kopyası daha 

doğrusu aynasıdır” (Kazancı, 2006:67). Althuser' göre ideoloji bireylerin gerçek var 

oluş koşullarıyla kurdukları imgesel ilişkiyi gösterir. “Đdeoloji, bireylerin gerçek var 



 32 

oluş koşullarıyla kurdukları imgesel ilişkinin imgesel bir tasarımlanmasıdır” 

(Althusser, 2003:89). Bu doğrultuda Althusser şunları ifade eder;  

Her ideoloji, yarattığı ve imgesel olması zorunlu çarpıtmasında, var olan 
üretim ilişkilerini (ve de bu ilişkilerden türeyen öteki ilişkileri) değil, ama her 
şeyden önce, bireylerin üretim ilişkileri ve bu ilişkilerden türeyen ilişkilerle 
kurdukları (imgesel) ilişkiyi tasarımlar. Demek ki, ideolojide tasarımlanan, 
bireylerin var oluşunu yöneten gerçek ilişkiler sistemi değil, bu bireylerin 
boyun eğerek yaşadıkları gerçek ilişkilerle kurdukları imgesel ilişkidir 
(Althusser, 2003:92)  

 

Althusser’e göre ideoloji gerçeklik ile ilgili çarpıtılmış düşüncelere değil 

gerçek ilişkilere gönderme yapar. “Bir çarpıtılma varsa, çarpıtılan gerçeklik değil 

insanın gerçek varoluş koşullarıyla olan ilişkisi, bağıntısıdır.” (Kazancı, 2006:77). 

Bununla birlikte insan kendi dünyasında bu ilişkiyi hem hayali hem de gerçek olarak 

yaşar. Althusser'in tezinde bireyin öznelliği ön planda olup ideolojide temsil edilen 

içerik ikinci derecede imgesel bir ilişkidir. Bunu şu şekilde ifade etmekte 

mümkündür. Đnsanlar ideoloji yoluyla kendi varlık koşullarına ilişkin gerçeklikleri 

değil, bu gerçekliklerin ideolojik yansıma biçimlerini algılarlar. Bu ise gerçek ilişkiyi 

ve yaşanan hayali ilişkiyi birlikte içerir. Bu bağlamda ideoloji bireyin kendi dünyası 

ile olan ilişkilerinin anlatımıdır. 

 Althuser ideolojinin tarihi olmadığını kabul eder. Bu bağlamda, ideoloji ve 

ideolojiler arasında bir ayrım yapar ve ideolojilerin kendilerine ait bir tarihleri 

olduğunu, ancak ideolojinin tarihi olmadığını vurgular. Althusser'e göre ideolojinin 

tarihi ideolojinin dışındadır ve var olan biricik tarihin var olduğu yerdedir. Bu 

bağlamda Althusser ideolojiye benzer şekilde ahlak ya da estetiğin de tarihi 

olmadığını ifade eder. Althusser Marks'ın da Alman Đdeolojisi içinde aynı ahlak 

kadar metafiziğin de tarihi yoktur dediğini vurgular. Ayrıca “ideolojinin tarihi 



 33 

yoktur” önermesinin Freud'un “bilinçdışı öncesiz ve sonrasızdır”, yani tarihi yoktur 

yolundaki önermesiyle ilindirilmesi gerektiğini belirtir (Althusser, 2003:79-81). 

 Althusser' göre ideoloji bireylere özne diye seslenir. Althusser “Her ideoloji 

ancak bir özne aracılığı ile ve özneler için var olabilir” şeklinde bir önermede 

bulunur. Buna göre “ideoloji ancak somut özneler için vardır ve ideolojinin bu hedefi 

de ancak özne sayesinde, başka deyişle, özne kategorisi ve işleyişi sayesinde imkan 

kazanabilir” (Althusser, 2003:99). Althusser'e göre özne ideolojinin kurucu 

kategorisidir. Bununla birlikte özne kategorisi, her tür ideoloji somut özneler 

“kurma” işlevine sahip oldukça ideolojinin kurucusu olmaktadır. Her tür ideolojinin 

işleyişi belirtilen çifte kuruluş içinde var olabilir, çünkü ideoloji, bu işleyişin maddi 

var oluş biçimlerinden başka bir şey değildir. Bu doğrultuda ideoloji bireyleri 

adlandırma yoluyla onları bir özne haline dönüştürmektedir. Althusser ideolojinin 

bireylere hep özne olarak seslendiğini, bu nedenle bireylerin zaten hep özne 

olduğunu belirtir. Her birey doğumundan bile önce ideoloji tarafından hep özne 

olarak şekillendirilir. Althusser bunu Freud'dan bir örnek vererek şu şekilde açıklar; 

Bireylerin zaten-hep oldukları öznelere göre hep “soyut” olduklarını Freud, 
bir “doğumun” nasıl bir ideolojik kurallar bütünü ile çevrelendiğini belirterek 
çok güzel biçimde göstermişti. Doğacak bir çocuğun nasıl ve ne kadar 
beklendiğini herkes bilir. Başka deyişle, “duyguları“, yani doğacak çocuğu 
bekleyen aile, çocuğun babasının soyadını taşıyacağını, bir kimliğinin 
olacağını ve yeri doldurulamaz olacağını önceden bilir. Doğumunun 
tasarlanmasından, yani annenin hamile kalmasından itibaren, dolayısıyla daha 
doğmadan önce bile çocuk, kendisini “bekleyen“ özgül aile ideolojisinin 
biçimlenişi içinde ve bu ideoloji tarafından olması beklenilen öznedir zaten 
hep (Althusser, 2003:106). 

 

Kazancı, Althusser'in çalışmalarında önemli bir yer tutan “çağırma” ya da 

“adlandırma”nın başlı başına bir süreci ifade ettiğini belirterek şu açıklamalarda 

bulunur; 



 34 

Çağırma ile toplum nesnelere özellik kazandırmaktadır. Bu özellik ideolojik 
ortam içerisinde nesneleri, şeyleri özne olarak belirli bir yere oturtmakta, 
somutlaştırmaktadır. Çağırma ile bireyin ideolojik olarak adı konmuş 
olmaktadır. Yani ideolojik etki ve oluşum çağırma ile başlayıp daha sonra da 
yeni çağırmaların etkisiyle bir toplumsal bileşke olarak sürüp gidecektir. 
Bundan sonra tüm ilişkiler bu isimlendirmenin etkisi ve onun verdiği görüş 
açısından özne tarafından değerlendirilecektir (Kazancı, 2006:77).  

 

Đdeolojinin çağırması ile bireylerin özne haline gelmesi aynı zamanda 

sürekliliği sağlayan bir pratiktir. Çağırma aracılığı ile ideolojik açıdan süreklilik 

gerçekleşmektedir. Bu bağlamda bireyler özne olarak kendilerinden beklenen 

toplumsal rolü gerçekleştirirler. Öznelerin gerçekleştirdiği toplumsal roller arasında 

ideoloji taşıma da yer alır. Bu yolla var olan toplumsal sistem bir sonraki kuşağa 

taşınır. Burada süreklilik sadece ideolojinin işlemesinde değil, öznenin oluşumunda 

yani çağırmada gizlidir. Bireylerin ideoloji tarafından özne haline getirilmesi bir 

pratik olarak toplumsal yaşam içinde tekrarlanır. Bu şekilde özneler devletin baskı 

aygıtlarına ihtiyaç bırakmayacak şekilde yani ideolojinin belirleyiciliği içinde sürekli 

var olurlar. Đdeolojik oluşum sürecinin sona ermemesi ise pratik ile ilgilidir. 

Althusser'e göre bir pratik bir ideolojinin aracılığıyla ve ideolojinin içinde oluşur 

(Althusser, 1995:202). Toplumsal pratik ile ideoloji iç içedir. Bu bağlamda toplumsal 

pratikler yoluyla ideoloji, bir toplumsal formasyonda yaşamın her alanında kendini 

hissettirir. Đdeoloji toplumsal pratikler içinde somut bireylere somut özneler olarak 

seslenir. Althusser buna örnek olarak gündelik hayat içerisinde polisin sokaktaki 

insana seslenişini şu şekilde ifade eder: 

Kesin kurallara uygun gündelik bir pratik olan seslenme, polis seslendiğinde 
harika bir biçim alır: “Hey, sen oradaki!” Ancak polisin seslenmesi, bütün 
öteki seslenmelerden farklı olarak baskıcıdır. “Belgelerin!”. Belgeler ise en 
başta, kimlik belgeleridir, yani vesikalık fotoğraf, isim, soyadı, doğum tarihi, 
ikametgah adresi, meslek uyruk, vb. gibi ögelerdir. Soyadı artı isimler, vb. 
içinde yoğunlaşmış durumdaki kimlik sayesinde öznenin (polisin seslenmesi 



 35 

nedeniyle şu ya da bu ölçüde şüpheli, yani peşinen kötü biri sayılan öznenin) 
kim olduğu saptanabilir (Althusser, 2003:103). 

 

Althusser’in örneğinde sokakta yürüyen bir birey, bir polis düdüğü ya da 

başka bir ikaz sesini duyması üzerine durur ve sesin geldiği tarafa yönelir. Birey 

yapmış olduğu bu kısa hareketle bir özneye dönüşür. Sokakta yürüme eyleminde 

hiçbir şüpheli durum bulunmamasına rağmen, bireyin seslenilenin kendisi olduğunu 

düşünmesi bireyin çoktan ideolojinin bir öznesi olduğunu gösterir. Hatta polisin 

“belgelerin” şeklinde seslenmesi üzerine bireyin kimliğini veya ehliyetini göstermesi 

de bireyin özneye dönüştüğünün bir ifadesidir. “Belgelerin” seslenmesinden 

kastedilenin kimlik veya ehliyet olduğu toplumsal yapıda var olan ideoloji tarafından 

belirlenir ve birey bu seslenmeyi ideolojinin belirlediği çerçevede anlamlandırır.  

Đdeoloji’nin toplumsal pratikler içinde somut bireylere somut özneler olarak 

seslendiğine çalışmamız açısından şöyle bir örnek verebiliriz. El Kaide lideri Usame 

Bin Ladin’in 1996 yılında yayınladığı “Kutsal Toprakları Đşgal Eden Amerikalılara 

Karşı Savaş Đlanı” başlıklı bildiride bir çok defa “Müslüman kardeşlerim” şeklinde 

ifadede bulunduğu, sonrasında ise Amerikan mallarının boykot edilmesini ve 

Amerikalılar ile savaşılmasını istediği dikkat çekmektedir (Burke, 2004). Usame bin 

Ladin’in yayınladığı bildiride yer alan “Müslüman kardeşlerim” şeklindeki ifade, 

Đslam din ideolojisi yoluyla bireylere seslenildiğini gösterir. Çünkü Đslam din 

ideolojisi kendini benimsemiş özneleri “Müslüman” olarak isimlendirmektedir. 

Ancak dünyada yaşayan pek çok Müslüman’ın Amerikan malı kullanılmasında dinen 

bir sakınca görmediği bilinen bir gerçektir. Bu nedenle Usame bin Laden’in radikal 

söylemi doğrultusunda hereket edenlerin (Amerikan mallarını boykot edenlerin veya 

Amerikalılara saldıranların), Đslam din ideolojisi içinde değil Đslamiyet’in radikal bir 



 36 

yorumu olan Selefi-Vahabi Đdeoloji içinde özneleştiği söylenebilir. Selefi-Vahabi 

ideoloji bireyleri belli bir Đslam yorumunda buluşturur ve anlamı belli bir vurguda 

inşa eder. Böylece öznenin düşün dünyasında anlam, Selefi-Vahabi ideoloji 

dolayımıyla radikal bir Đslam vurgusuna sabitlenmiş olur. 

Althusser’in ideoloji teorisinde soyut kavramların soyutluktan 

kurtulabilmeleri ve toplumsal yaşam içinde kullanılabilmeleri için insanın 

gerçekleştireceği bir işleme ihtiyaç duyulur. Bu ise soyut kavramın dış dünyadan bir 

olgu, bir obje ya da bir nesne ile ilişkilendirilmesini gerektirir. Konuya ilişkin 

Kazancı şunları ifade eder; 

Đnsan beyni örneksiz olgu ve kişileri soyut bir bilgi olarak depolar ama 
anlamlı hale getiremez. Bilişsel süreçler olmaksızın anlam oluşmaz. Yani 
onların başka nesne ve öznelerle bağıntısını açıklayamaz. Çünkü böyle bir 
bağıntı gerçekte yoktur. Đnsan, obje ve kavramları başka kavramlara bağlı 
olarak ve kimi kez de onlara gönderme yaparak anlamlı hale getirir. Bunun 
için yaşam pratiğinden örnekler çıkması gerekir (Kazancı, 2006:78).  

 

Althusser’e göre soyut kavramlar ideoloji dolayımıyla bireyin bilişsel 

süreçleri neticesinde örneklendirilerek ve başka olgu, nesne ve öznelerle 

ilişkilendirilerek anlam kazanır (Althusser, 2003:73-127). Çalışmamız bakımından 

bu hususun sağlıklı şekilde anlaşılabilmesi için Altuhesser’in yaklaşımı 

doğrultusunda şöyle bir örnek verilebilir. “Cihad” kavramı Đslam dini açısından soyut 

bir kavramdır. Bu yönüyle Müslümanlar tarafından çok farklı biçimlerde 

yorumlanabilmektedir. Müslüman toplumlarda var olan farklı alt kültürlerce “cihad” 

kavramına farklı anlamlar yüklenir (Yılmazer, 2006).  Đslam dünyasında genel kabul 

gören bir yoruma göre “cihad”, bir Müslüman’ın ahlaki ve manevi gelişimi için dince 

yasaklanan bireysel arzu ve isteklerine karşı gösterdiği kişisel çaba olarak tarif edilir 

(Burke, 2004:41). Ancak El Kaide’nin teorik zeminini oluşturan Selefi-Vahabi 



 37 

ideolojiye göre “cihad”, Đslam düşmanlarına karşı Müslümanlar tarafından yapılan 

şiddet içerikli faaliyetlerdir (Whelan, 2006:95-97). El Kaide üyelerinin bilişsel 

süreçlerinde cihad, şiddet içerikli eylem biçimleri (intihar eylemleri, silahlı saldırı, 

vb.) ile örneklendirilir. Bu bağlamda “cihad”, Selefi-Vahabi ideoloji dolayımıyla 

şiddet içerikli faaliyetler ile ilişkilendirilerek anlam kazanır. Böylece öznenin düşün 

dünyasında “cihad” kavramına yüklenen anlam, “şiddet içerikli eylem biçimleri” 

olarak sabitlenir. 

Öznenin ideoloji dolayımıyla kurulma sürecini sağlıklı olarak analiz 

edebilmek için, özne ile dil arasındaki ilişkinin/etkileşimin ele alınması gerekir. 

Marksist yaklaşımın öznenin nasıl oluştuğunu açıklamak için ortaya koyduğu 

çalışmalar psikanalizin bu analize dahil edilmesiyle yeni bir boyut kazanmıştır. Buna 

göre toplumsal olarak konumlandırılan özne, toplumsal süreç içerisinde dil yoluyla 

yeniden üretilir. “Bir toplumsal bütünlüğü meydana getiren bütün pratikler dil içinde 

varolduğu için, dili toplumsal bireyin inşa edildiği yer olarak düşünmek 

mümkündür” (Coward ve Ellis, 1985:10). Bu bakış açısı insanın “özne” olarak ele 

alınışına yol açmıştır. “Özne toplumsal ve tarihi bir varlık olarak bir topluluğun dili 

kullanan bireyidir” (Coward ve Ellis, 1985:10). Öznenin oluşumunda dilin belirleyici 

etkisi ilk kez Lacan tarafından ifade edilmiştir. Althusser ideolojinin nasıl işlediğini 

ortaya koymak için, Lacancı psikanalizden ve onun öznenin dil aracılığıyla 

kurulduğunu bildiren açıklamasından bolca yararlanmıştır (Loomba, 2000:52). Bu 

bağlamda Althusser’in ideoloji teorisindeki öznenin, dil ve söylem içinde oluştuğu 

ifade edilebilir. “Bireyin söylemler içinde özneye dönüşmesi süreci, Althusser’in 

örtük olarak Lacan’ın kuramına dayandığının bir göstergesidir”(Đnal, 1996:60).  



 38 

Lacan, bilinçdışının dil gibi yapılandığını ve dile benzer şekilde simgesel 

düzeyde işlediğini ifade eder (Marshall, 1999:451). Bu yaklaşım Lacan’ın kuramsal 

çalışmasının ve yapısalcı dilbilim ile psikanaliz arasında kurduğu köprünün kısa bir 

özeti durumundadır. Yapısalcı yaklaşıma göre dil, anlamları ayrımlaştırarak 

belirleyen bir sistemdir. Dil dizgesi bir göstergeler sistemidir ve anlam göstergeler 

arasındaki farklılıktan doğar. Lacan dilsel yapıyı psikanalize uyguladığında 

bilinçdışının dilsel yapıya benzediğini ve kendine özgü bir sistem olduğunu belirtir. 

Lacan’a göre bilinçdışının dış dünya ile özsel bir bağlantısı bulunmaz, dilde olduğu 

gibi bilinçdışında da bir çeşit göstergeler dizgesi bulunur ve anlam bunlar arasındaki 

ayrımda belirlenir.  

Althusser Lacan’ın dilsel gösterge ile psikanalizin simgesi’ni aynı 

değerlendirdiğini belirtir. Dil içinde dilin kullanıldığı toplumun kültür ve ideolojik 

değerleri vardır. Bu doğrultuda dil yoluyla yani simgesel sistem aracılığıyla topluma 

dahil olan bebek, toplumsal yapıda var olan simgesel düzen tarafından 

şekillendirilecek ve değer yargıları bu çerçevede oluşacaktır. Dolayısıyla bebeğin 

dilin simgesel sistemine geçmesi toplumsal formasyonda var olan kültürel ve 

ideolojik düzene geçmesi ve özne olması anlamı taşır (Coward ve Ellis, 1985:165-

210).  

Özne, dil yoluyla kendini simgesel düzen tarafından işaretlenmiş bir gösteren 

olarak bulur ve böylece öznelliğini kazanır. Dolayısıyla özne bir simge olarak 

simgesel düzenin bir parçası haline gelir. Lacan’a göre hayali, simgesel ve gerçek 

hepsi öznede kesişir (Coward ve Ellis, 1985:200). Lacan simgesel düzeni, farklı 

ögelerinin gösteren olarak işlediği bir düzen olarak ifade eder.  “Simgesel düzende 



 39 

gösterenler öznenin herhangi bir biçimlenişinden önce insanın ilk ilişkilerini 

örgütlediği için, bilinçdışının düzenini sağlayan da bu yapıdır. Simgesel ilişkilerde 

özneyi üreten süreçler, aynı anda bilinçdışını da meydana getirirler” (Coward ve 

Ellis, 1985:201). Đnal, Lacan’ın yaklaşımı çerçevesinde öznenin oluşumunu şu 

şekilde açıklar; 

Freud, rüyaların, bilinç altının, psişik enerjilerin harekete geçişinin diline 
öncelik vermiş ve günlük yaşam içinde konuşmalarımızı ikincil süreçler 
olarak ele almıştır. Bilinç altının önemine değinmesi Lacan’ı da etkilemiş ve 
düşünürün “Bilinç altı da dil gibi yapılanmıştır” diyerek bu yapılanmanın 
kökenine yönelmesine neden olmuştur. Lacan gelişmenin ilk evrelerinde 
egonun oluşum süreci ile ilgilenmiş ve bu süreçte altıncı ve onsekizinci aylar 
arasında gördüğü ayna dönemini bu oluşumun ön aşaması olarak 
isimlendirmiştir. Çocuk, dili ötekinin konumundan öğrenir. Dil ve simgesel 
düzene girme ise öznede bir parçalanma ile birlikte gelişir. Dili öğrenme ve 
kullanmanın bedeli bilinçdışıdır ve bu aşamadan sonra bebeklik döneminin 
bütünlüklü ihtiyaçlarının yerine talepler geçer (Đnal, 1996:60). 

 

Lacan’ın özneyi ele alış biçiminde aile önemli bir yer tutar. Doğum ile 

birlikte toplumsal yaşama dahil olan bebeğin dilin simgesel sistemine geçmesi aile 

içerisinde gerçekleşmektedir. Başka bir ifadeyle bireyin kültürel/ideolojik düzene 

geçişi aile içinde ve dil dolayımıyla gerçekleşir. Bu doğrultuda aile, bireyin biyolojik 

olarak yakın çevresini oluşturmaktan öte bir anlam ifade eder. Aile, bireyin doğum 

ile içine girdiği toplumsal yapıda var olan ideolojik değerlerin taşıyıcısı 

konumundadır. Kısaca bireyin aile içinde ve dil dolayımıyla özne olarak inşa edildiği 

söylenebilir (Coward ve Ellis, 1985:10). Konunun sağlıklı şekilde anlaşılabilmesi 

için şöyle bir örnek verilebilir; Selefi-Vahabi ideolojinin benimsendiği bir alt 

kültürde doğan bebekler düşünelim. Bunlar doğum ile birlikte aileleri tarafından 

yetiştirilecekler ve öğrendikleri dil dolayımıyla yaşamı ve gerçekliği 

tanımlayacaklardır. Bu süreçte kendilerine, Selefi-Vahabi ideolojinin değer yargıları 



 40 

aileleri tarafından ve dil içinde aktarılacaktır. Dolayısıyla düşün dünyaları, Selefi-

Vahabi ideoloji dolayımıyla oluşacak ve belli bir şekil alacaktır. Bu şekilde yetişen 

bir çoçuğun düşün dünyasında “El Kaide”, bir terör hareketi olarak değil, haklı bir 

Đslam mücadelesi şeklinde anlamlandırılır. Aynı bebeklerin El Kaide’nin hedefi 

durumunda bulunan Đsrail veya Amerikan toplumunda doğduklarını varsayalım. Bu 

durumda, büyüdüklerinde El Kaide’yi bir terör hareketi olarak kabul edeceklerdir. Đki 

örnek arasında ortaya çıkan farklı tablo, bireyin ideoloji tarafından özne olarak inşa 

edildiğini ortaya koymaktadır.  

Kısaca özetleyecek olursak, ideoloji bireyi belli bir anlam içinde özne olarak 

konumlandırır ve öznenin düşün dünyası, ideolojinin temsil edildiği dil ve söylem 

içinde oluşur. “Öznenin süreci dil ve söylem içinde bir süreçtir. Đdeoloji de bu 

süreçten ayrılamaz” (Đnal, 1996:60). Buradan hareketle, anlamın, ideolojinin 

belirleyiciliği içinde inşa edildiği söylenebilir. Bu açıklamalar çalışmamızın 

konusunu oluşturan El Kaide üyeleri ile Selefi-Vahabi ideoloji arasındaki ilişkinin 

ortaya konması bakımından önemlidir. El Kaide üyelerinin yaşadıkları alt kültürde, 

Selefi-Vahabi ideoloji dil ve söylem içinde temsil edilir (Faraç, 2004; Demirel, 2004; 

Burke, 2004; Gray, 2004; Whelan, 2006). Bu doğrultuda düşün dünyaları, Selefi-

Vahabi ideoloji dolayımıyla belli bir anlam içinde kurulur/sabitlenir. Başka bir 

ifadeyle El Kaide üyeleri ideolojik bir kapanım yaşarlar ve bu nedenle Müslüman 

toplumlarda ortaya çıkan farklı yaklaşım ve yorumları Đslam’ın 

yozlaştırılması/saptırılması olarak kabul ederler. Bu durum Selefi-Vahabi ideolojinin 

El Kaide üyelerini, belli bir anlam içinde özne olarak konumlandırdığını 

göstermektedir. Bununla birlikte “ideoloji”, “özne” ve “anlam” arasındaki ilişkinin 

açıklanabilmesi bakımından anlamın toplumsal olarak nasıl inşa edildiği üzerinde 



 41 

durulması gerekir. Sonraki bölümde anlamın toplumsal inşası ele alınacak ve bazı 

kuramsal yaklaşımlar temelinde bir tartışma yapılacaktır. 

1.3. Anlamın Toplumsal Đnşası 

El Kaide üyeleri ile Selefi-Vahabi ideoloji arasındaki ilişki çerçevesinde, El 

Kaide üyelerinin düşün dünyalarında yaşadıkları anlamlandırma süreçlerinin ortaya 

konması açısından,  “ideoloji”, “toplumsal iktidar” ve “özne” kavramları ile bunlar 

arasındaki ilişkiye önceki bölümlerde yer verildi. Ancak konunun daha iyi 

anlaşılabilmesi için eleştirel yaklaşımlar ve dil çalışmaları temelinde anlamın nasıl 

oluştuğunun açılması ve tartışılması gerekir.    

Eleştirel yaklaşımlar bağlamında, yapısalcı yaklaşımın anlamın oluşumu ile 

dilsel yapı arasındaki ilişkiye getirdiği perspektif bizim için önemlidir. Yapısalcı 

yaklaşımda “anlam vermenin merkezinde insan değil dilsel yapı vardır. Anlamı 

üreten bireyin kendisi değil yapıdır. Özellikle dil anlamın merkezidir. Bireyin kimliği 

bir dilsel sistemin ürünüdür” (Erdoğan ve Alemdar, 2002:370). Bu çerçevede 

yapısalcı yaklaşımda insan simgenin köken noktası olarak değil, simge tarafından 

inşa edilen birey olarak değerlendirilir (Coward ve Ellis, 1985:13). Böylece birey 

üzerinde dilin belirleyiciliğinin olduğuna dikkat çekilir. Bireyin toplumsal bir özne 

olarak oluşumunda dil etkili bir araçtır. Bu nedenle dilin önemine ilişkin çalışmalar 

üzerinde durulması araştırmamız açısından faydalıdır.  

Yapısalcı yaklaşımlarda toplumsal gerçekliğin temsili üzerinde durulur. 

Yapısalcılığa göre toplumsal gerçeklik metinlerde dil dolayımıyla temsil edilir. Bu 

nedenle toplumsal gerçekliğin birebir temsili mümkün değildir. Toplumsal 

gerçekliğin dil dolayımıyla metinlerde anlatımı teorik olarak sınırsızdır. Bununla 

birlikte pratikte konuşmayı ve anlaşmayı mümkün kılan unsur dil içinde anlamın 



 42 

sınırlanması ve sabitlenmesidir. Aslında dil üzerine girişilen tartışmaların temeli 

“anlamın sabitlenmesi” sorunudur. Bu noktada dile ve anlamlandırmaya ilişkin her 

sorunun iktidara ilişkin bir sorun olduğu ortaya çıkmaktadır. 

 Yapısalcı dilbilim çalışmalarında bütün toplumsal pratiklerin dil dolayımıyla 

analiz edilebilmesi imkanı “işaret”in incelenmesi (ses (gösteren) ve kavram 

(gösterilen) arasındaki ilişki) ile birlikte ortaya çıkmıştır (Coward ve Ellis, 1985:12). 

Bu çerçevede modern yapısal dilbilimin kurucusu sayılan ve “yapısalcılığın 

büyükbabası” olarak kabul edilen Đsviçreli dilbilimci Ferdinand de Saussure’ün 

gösterge kavramı (teorisi) hayati bir önem taşır. Saussure’ün yapısal dilbilim 

çalışmaları ile birlikte dilin yapısının incelenmesi kültürü ve sosyal yapıyı anlamada 

önemli bir mercek olmuştur. Saussure dilsel yapıları sosyal gelişmenin ürünü 

şeklinde değerlendirmiştir (Erdoğan ve Alemdar, 2002:370). Saussure dili, 

“kavramları belirten göstergeler dizgesi” olarak ele alır (Saussure, 1998:46). 

Marshall, Saussure’ün gösterge kavramına ilişkin olarak şu değerlendirmelerde 

bulunur; 

Saussure iki karşıtlık kümesi ortaya koyar: dile (langue) karşı söz (parole) ve 
eşzamanlılığa (synchronic) karşı artzamanlılık (diachronic). Buna göre, dilin 
devamlılığını ve buna bağlı olarak bir iletişim aracı işlevi görmesini sağlayan, 
parole’ün (kullanımdaki dil) artzamanlılıkları (tarihsel değişim ya da 
dinamikler) değil, langue’ın –ya da dilin toplumsal olarak yerleştirilmiş, 
yapısal somut boyutlarının- eşzamanlılıklarıdır (ilişkiler sistemi). Saussure, 
neyin ve nasıl devam ettiğini belirlemek ve açıklamak için iki karşıtlık 
kümesine daha başvurmaktadır: gösterilene (signified) karşı gösteren 
(signifier) ve sentegmatiğe (syntagmatic) karşı ilişkisel. “Gösteren”, 
farklılaşmış bir yazılı ya da sesli imgedir. “Gösterilen” ise farklılaşmış bir 
düşünce ya da zihinsel imge parçasıdır. (Gösterilenin imgenin ilgili olduğu 
şey ya da oluşun kendisi olmadığına, bunun genellikle “gönderge” (referent) 
olarak adlandırıldığına dikkat etmek gerekir.) Gösteren ve gösterilen, birlikte 
bir “gösterge” (sign) yaratırlar (Marshall, 1999:642). 
 
Saussure’e göre, gösterge ses (gösteren) ve kavramın (gösterilen) tesadüfi bir 

araya gelmesinden oluşmaktadır ve gösterge ile gönderge arasında hiçbir bağ 



 43 

bulunmamaktadır. Gösterge ile gönderge arasındaki tek bağ içinde bulunulan yapıdır. 

Bu noktada Saussure dil dizgesi içerisinde gösteren ile gösterilenin sabitlendiğini 

varsayar. Saussure’e göre, dil dizgesi bir göstergeler dizgesidir. Her göstergenin 

diğerinden farkı onun değerini ortaya çıkarır. Örneğin her dil dizgesi içerisinde 

renklerin bir skalası vardır. Bir renk olarak “bordo” tarif edilirken “mavi değildir”, 

“sarı değildir” şeklinde tarif edilir. Böylece anlam göstergeler arasındaki farktan 

doğmaktadır. 

Saussure’ün yapısal dilbilim çalışmalarında dil dizgesinin toplumsal ve tarihi 

bir süreç sonucu meydana geldiği ortaya çıkmaktadır. Bu durum anlamın da 

toplumsal süreçler içinde oluştuğunun kabulünü gerektirir. Buna göre, “bireyin 

dışında var olan gerçekten” kaynaklanan bir anlam söz konusu değildir. Anlam 

kültürün yapısı içinde belirlenen bir değerdir. Bu bağlamda, anlamı mevcut kültürel 

yapı belirler. Saussure böylece anlamın nesneden değil yapıdan geldiğini belirtir. 

“Bireyin, son derece toplumsal bir fenomen olan dilin analizinde merkezi ilgi noktası 

olma niteliğine bu şekilde son verilmesi, yapısalcı devrime ön ayak alan hamledir” 

(Marshall, 1999:642). Saussure’ün gösterge kavramında dilin toplumsallığına ilişkin 

olarak Đnal, dil dizgesini toplumsal olgunun oluşturduğunu, böylece dildeki 

değerlerin toplumsal olgu içinde ortaya çıktığını, bu nedenle her toplumda ve her dil 

dizgesinde sözcüklerin taşıdığı değerlerin özgün olduğunu ifade eder (Đnal, 1996:48). 

Đnal, Saussure’ün bir toplumsal olgu olarak dilin toplumsal ve psikolojik 

boyutları üzerinde durduğunu, bu yönüyle dil temelinde yeni bir özne kuramı 

oluşturmaya çalışan Lacan’ı etkilemeyi başardığını belirtir. Bu bağlamda, Đnal'a göre 

Ellis ve Coward, Saussure’ün dilbilim çalışmalarında anlamlandırmanın sürekli 

oluşum halindeki öznenin süreci olduğunu vurgulamışlardır. (Đnal,1996:48-49). Bu 



 44 

açıklamalar doğrultusunda Đnal, Kristeva’nın söylem tanımına dikkat çekerek özneyi 

söylemler ve dil içinde oluşan bir süreç şeklinde değerlendirir;  

Kristeva söylemi (discourse), dil’in bireysel kullanımlarda dışa vurumu 
olarak tanımlamakta. Kristeva’nın dışa vurumdan kastettiği şey ise sadece söz 
edimleri değil. Düşünce dilden, dil de düşünceden ayrı 
düşünülemeyeceğinden, özne, söylemler ve dil içinde oluşan bir süreç olarak 
karşımıza çıkıyor. Yazarın araçcı bir dil anlayışına karşı kesin tavrı, dili 
önceden var olan anlamların bir taşıyıcısı olarak görmemek gerektiğine 
ilişkin net vurgusu, düşünsel süreçleri de anlamlandırma zincirinin içinde el 
alması ile örtüşmekte (Đnal, 1996:49). 
 
Bazı Marsist kuramcılar, dili, insanları yanlış düşüncelere inanmaya zorlayan 

basit bir araç olarak değerlendirme eğilimi göstermişlerdir. Ancak söylem kuramında 

dil, basit bir araç olarak değil mücadelelerin gerçekleştiği yer olarak kabul edilir. 

Foucault “tarihin bize sürekli öğrettiği gibi, söylem basit bir şekilde hükmetme 

sistemlerini veya mücadelelerini tercüme eden bir şey değildir, fakat onun için ve 

onun aracılığı ile mücadelenin olduğu yerdir” diyerek bunu belirtir (Foucault 1981; 

Aktaran Çoban ve Özarslan, 2003:126). Foucault, iktidar ve öylem arasındaki ilişkiyi 

açıklarken, söylem içinde bir mücadele yaşandığına dikkat çeker.  

Söylemler temelli olarak iktidara boyun eğmezler, ortaya çıkmazlar, 
sessizliğin olduğundan daha fazla bir şey değillerdir. Söylemin hem iktidarın 
bir aracı hem de bir etkisi olabildiği, fakat ayrıca bir engel bir güçlük, bir 
direniş noktası ve muhalif bir strateji için başlangıç noktası olabildiği 
karmaşık ve değişken süreçleri göz önünde bulundurmalıyız. Söylem iktidarı 
iletir ve üretir; onu güçlendirir, ama ayrıca onu ağır ağır yok eder ve onu 
açığa çıkarır, kırılgan hale getirir ve ona engel olmaya olanaklı kılar 
(Foucault 1981; Aktaran Çoban ve Özarslan, 2003:128). 
 
Söylem ve ideoloji arasında belirgin bir fark görmeyen kuramcılar 

bulunmaktadır. Bunlardan bazıları söylemi çeşitli ideolojileri kapsayan geniş bir 

kavram olarak ele alırken bazıları ise ideolojilerin çeşitli söylemler aracılığı ile açığa 

çıktığına vurgu yaparlar (Çoban ve Özarslan, 2003:126-130). Ancak durum ne olursa 



 45 

olsun Lacan'ın öznenin söylemler ve dil içinde oluşan bir süreç olduğu savı bizim 

için önemlidir. 

Yapısalcı dilbilim çalışmalarına geri dönecek olursak, Saussure gibi yapısalcı 

yaklaşımı benimsemiş bir çok bilim adamının çalışmaları, dilin ve onu kullanan 

insanın tamamen özerk ve rasyonel olmadığını ortaya koymuştur. Dil ve 

anlam/anlamlandırma süreçleri üzerinde, içinde yaşanan toplumsal yapının etkisi ve 

izleri vardır. Đnsan doğumu ile birlikte kendisini bir dilsel iletişim akışının içinde 

bulur ve bu akış içerisine girerek bilinci gelişir. Bireyin anlam dünyası, toplumsal 

yapıda kendisinden önce var olan ve devam ede gelen dilsel iletişim dolayımıyla 

oluşur. Volosinov dil ve bireyin anlam dünyasının oluşumu arasındaki ilişkiyi şu 

şekilde açıklar; 

Bireyler hazır bir dili miras almayıp, daha ziyade dilsel iletişim akışına dahil 
olurlar. Aslına bakılırsa bireylerin bilinçliliği ilk olarak bu akış içerisinde 
işlemeye başlar. Tamamen hazır bir bilinç –kişinin anadili sayesinde 
tamamen hazır hale gelmiş bir bilinç- yalnızca yabancı bir dili öğrenirken 
tamamen hazır bir dille karşılaşılır (bilincin ihtiyaç duyduğu şey yalnızca bu 
hazır dili kabul etmektir). Đnsanlar anadillerini ‘kabul etmezler’, ilk olarak ana 
dillerinde bilince varırlar (Voloşinov, 2001:140). 
 
Volosinov’un bakış açısına göre dil nesiller arasında aktarılmaktadır ve 

bireyler toplumsal yapıda var olan bilinci kendilerine önceki nesillerden aktarılan ve 

sosyalleşme sürecinde öğrendikleri dil dolayımıyla tanırlar. Volosinov bireyin 

bilincinin ilk olarak ana dilinde oluştuğunu belirtir. Her birey doğumu ile birlikte 

içine girdiği toplumsal yapıda kullanılan dili öğrenmeye başlar. Böylece ilk olarak 

kendi ana dilinde dünyayı kavrar. Bu süreçte birey, öğrenmeye ve kullanmaya 

başladığı dil dolayımıyla içinde bulunduğu toplumsal formasyonda var olan 

ideolojiyi öğrenir ve bilinci bu ideoloji çerçevesinde bir şekil alır.  



 46 

Dil ve anlam/anlamlandırma süreçleri ile ilgili olarak Bakthin ve 

Volosinov'un sözün çok vurgulu olduğunu belirtmesi araştırmamız bakımından 

önemlidir. Bakthin’e göre dil her zaman çoğuldur. Bunu göstergenin çok 

vurgululuğunda gözlemlemekteyiz. Bir gösteren birden çok gösterileni yansıtır. Bir 

toplumsal formasyonda süre giden iktidar ilişkileri dilde temsil edilir ve bu nedenle 

kullanılan sözcükler üzerinde bir anlam mücadelesi yaşanır. Bir sözcüğün çeşitli 

kullanım anlamlarına sahip olması zaman içerisinde girdiği bağlamların ve sahne 

olduğu anlam mücadelelerinin bir sonucudur. Sözcük bir bağlamdan öbürüne 

geçerek farklı bir anlam kazanabilir. Sözcük yolculuğu sırasında girdiği bağlamların 

etkisinden asla tamamen kurtulamaz. Volosinov’a göre bir sözcüğün ne kadar 

bağlamı varsa o kadar da anlamı vardır (Volosinov, 2001:138). Bu yaklaşım, 

toplumsal yapı ve dil arasında sıkı bir etkileşim bulunduğunun ortaya konması 

açısından da önem taşımaktadır. 

Volosinov işaretin çok vurgulu olduğu üzerinde durmuş ve vurgu yolu ile bir 

sözcüğün farklı anlamlar kazandığını belirtmiştir. Buna göre sözcüğün sözlükteki ilk 

anlamı egemen anlamı olarak kabul edilir. Ancak sözcüğün kullanılırken kazandığı 

anlamı vurgu ile ilgilidir. Bu doğrultuda farklı vurgular soncu tek sözcük bir çok 

farklı anlam kazanabilir. Bazı durumlarda ise bir sözcük ile pek çok farklı anlam 

vurgulanmış olabilir. Voloşinov'a göre, bağlam veya vurgu farklılığı nedeniyle aynı 

sözcükler farklı anlamlar kazanabilmektedir (Hall 1984; Fiske 1987; Aktaran Đnal, 

1996:53-54). 

Volosinov'un dil çalışmalarında ideolojinin sorunsallaştırıldığı gözlenir.  

“Đdeolojinin alanı, işaretlerin alanı ile çakışır. Nerede bir işaret varsa orada ideoloji 



 47 

de vardır”  (Volosinov, 2001:65). Volosinov'un göstergeyi ele alma biçimi ile 

ideoloji arasında kurduğu ilişkiyi Özyiğit şu şekilde açıklar; 

Volosinov, bireyler arasında bir yaratım olan, başka bir gerçeği yansıtan ya 
da saptıran göstergeler dünyasından söz eder. Ona göre nerede bir gösterge 
varsa orada bir ideoloji vardır. Voloşinov’a göre farklı eğilimleri olan 
toplumsal çıkarlar aynı gösterge topluluğunu kullanır ve gösterge tek vurgulu 
hale getirilmek için sınıf mücadelesinin alanına dönüşür. Toplumsal yaşamda 
egemen sınıfların ya da düşüncelerin göstergeyi kendi çıkarları doğrultusunda 
tek vurgulu hale getirme çabası karşısında alternatif ya da karşı düşüncelerde 
bu amaca tepki gösterirler. Bu çabalar sonucu anlam üzerine girişilen bir 
mücadelenin varlığından söz edilebilir (Özyiğit, 2001:73-74). 
 
Anlaşılacağı üzere Volosinov, bir toplumsal formasyonda egemen sınıfların 

ya da düşüncelerin kendi çıkarları doğrultusunda göstergeyi tek vurgulu hale 

getirmek istediklerini, ancak toplumsal yapıda alternatif veya karşı görüşte olanların 

buna direnç gösterdiğini, böylece gösterge üzerinde bir anlam mücadelesi 

yaşandığını vurgular. Volosinov'un açıklamaları doğrultusunda Đnal, her sözcüğün bir 

çıkarı temsil ettiği ve bir söylemsel topluluğun vurgusunu taşıdığını belirtir. Đnal, 

sözcüklerin vurgusunun söylem içinde oluştuğunu ifade ederek şu açıklamalarda 

bulunur; 

Her sözcük bir çıkarı temsil eder. Her sözcük bir söylemsel topluluğun 
vurgusunu taşır. Her sözcük kullanıldığı anda bir söyleme eklemlenir. Aynı 
sözcük farklı söylemler içinde farklı vurgular taşır. Dil içinde süren mücadele 
sözcüklerin vurgusunu değiştirmeye yönelik bir çabanın sonucudur. Kültürel 
ve siyasal dönüşüm içinde sözcüklerin vurguları da değişmektedir (Đnal, 
1996:123). 
 
Volosinov'un dil çalışmalarına getirdiği perspektif araştırmamız açısından 

önemlidir. Tarihsel süreçte Müslüman toplumlarda yaşanan siyasal ve kültürel 

dönüşümler sonucu, Đslam'ın yorumlanması ve toplumsal yaşam ile ilişkilendirilmesi 

açısından kilit önem taşıyan pek çok sözcüğün, içine girdiği bağlamlar neticesinde 

farklı anlamlar kazandığı ve vurgularının değiştiği bilinmektedir (Ebu Zehra, 2006; 

Yılmazer, 2006; Akyol, 2000). Bunun en görünür örneklerinden biri Müslüman 



 48 

toplumlarda farklı alt kültürlerin söylemi içinde “cihad” sözcüğünün farklı vurgular 

ve anlamlar kazanmış olmasıdır. Bu doğrultuda Đslam tarihi ve günümüz açısından, 

“cihad” sözcüğünün, değişik alt kültürlerin söylemi içinde farklı vurgular taşıdığı 

söylenebilir.  

 Bu açıklamalar ışığında çalışmamız açısından şöyle bir örnek verilebilir. 

Müslüman iki ülke olmalarına karşın Đran ve Türkiye toplumlarında “cihad” sözcüğü 

egemen söylemler içinde farklı vurgular taşır. Bu nedenle bu iki Müslüman toplumun 

başat söyleminde “cihad” sözcüğüne farklı anlamlar yüklenir. 1979 yılında yapılan 

Đslam devrimi sonucu Đran’da Ayetullah Humeyni liderliğinde bir iktidar yönetime 

gelmiş ve bu iktidar radikal bir Đslam yorumu olan Şia din ideolojisini esas almıştır. 

Đslam devrimi sonrası Đran’da, iktidar sahibi kişi ve kuruluşların söylemi içinde 

“cihad” sözcüğüne öyle bir anlam yüklenmiştir ki, Müslüman olduklarını ifade 

etmelerine rağmen devrime karşı çıkanların öldürülmesi “cihad” olarak kabul 

edilmiştir. Bunun yanısıra Đran, Ortadoğu'da faaliyet gösteren Hizbullah gibi bir çok 

dini motifli terör örgütünün şiddet içeren eylemlerini “cihad” olarak anlamlandırmış 

ve bu örgütlere destek varmiştir (Moin, 2005:215-259). Buna karşın laik ve sosyal 

bir hukuk devlet biçimine sahip olan Türk toplumunda, şiddet temelli olmayan 

geleneksel bir Đslam yorumu hakimdir. Bu bağlamda toplumun genel söyleminde 

“cihad” sözcüğü şiddet içermeyen bir vurgu taşır ve “manevi gelişim” temelinde 

anlamlandırılır. Bununla birlikte Đslam'da şiddet içeren “cihad” ın varlığı kabul edilir 

ancak çok sıkı dini şartlara bağlı olduğu ve bu şartların Türkiye'de olmadığı ifade 

edilir. Bunun yanısıra “cihad” sözcüğü hiç bir zaman terör eylemlerini destekleyici 

bir vurgu ile kullanılmamıştır. Yine Volosinov ve Bakthin’in açıklamaları 

doğrultusunda Müslüman toplumlar açısından “cihad” sözcüğünün içine girdiği 



 49 

bağlamlar önemlidir. Tarihsel süreç içerisinde Müslümanların saldırı veya işgale 

uğradığı toplumsal ve siyasi kriz dönemlerinde (Moğol saldırısı, Đran devrimi vb.) 

“cihad” sözcüğü farklı bağlamlar içinde farklı anlamlar kazanmış, siyasal mücadele 

içinde vurguları değiştirilmeye çalışılmıştır. Benzer şekilde El Kaide'nin söyleminde 

“cihad” sözcüğünün, belirlenen siyasi hedefler çerçevesinde şiddet kullanmayı 

zorunlu kılan bir vurgu kazandığı gözlenir (Whelan, 2006; Gray, 2004; Burke, 2004). 

Bu bölümde, eleştirel yaklaşımların içinden gelen bazı kuramsal eğilimler ve 

dil çalışmaları çerçevesinde “anlamın” toplumsal olarak nasıl inşa edildiği 

tartışılmıştır. Bu bağlamda öncelikle Saussure’ün dil bilim çalışmaları üzerinde 

durulmuş ve dilin toplumsal/tarihi bir süreç içinde meydana geldiği belirtilmiştir. 

Saussure’ün yaklaşımının bir sonucu olarak anlamın toplumsal süreçler içinde 

oluştuğu vurgulanmıştır. Bunun yanı sıra Kristeva’nın, dil ve söylemi “özne”nin 

oluştuğu bir süreç olarak tanımladığı, Foucault'un ise söylem içinde bir anlam 

mücadelesi yaşandığını belirttiği üzerinde durulmuştur. Bu açıklamalar 

doğrultusunda Volosinov ve Bakthin’in, farklı söylemler içinde sözcüğün farklı 

vurgular taşıdığı ve sözcüğün girdiği bağlamlar sonucu değişik anlamlar kazandığı 

yönündeki yaklaşımları tartışılmıştır. Bununla El Kaide üyelerinin düşün 

dünyalarında “anlamın” kurulma/sabitlenme süreçlerinin iletişim çalışmaları 

çerçevesinde ortaya konması amaçlanmıştır.  

Bir soraki bölümde araştırmamızın örneklemini oluşturan El Kaide üyelerinin 

sağlıklı analiz edilebilmesi açısından, “dini motifli bir terör örgütü” olarak ele 

aldığımız “El Kaide” hareketi, ayrınıtlı olarak incelenecek ve tartışılacaktır.  

 

 



 50 

II. DĐ�Đ MOTĐFLĐ BĐR TERÖR ÖRGÜTÜ OLARAK EL KAĐDE 

 
 Selefi-Vahabi ideoloji ile El Kaide üyeleri arasındaki ilişkinin ortaya konması 

bakımından öncelikle “dini motifli bir terör örgütü” olarak El Kaide’nin ele alınması 

ve tartışılması gerikir. Bu bölümde öncelikle “terör” ve “terörizm” kavramları ele 

alınmış ve bu çerçevede “dini motifli terör” kavramı tartışılmıştır. Bu tartışma 

doğrultusunda “El Kaide”, dini motifli bir terör hareketi olarak değerlendirilmiştir. 

Bunun yanı sıra El Kaide hareketi “Kavram Olarak El Kaide”, “El Kaide’nin Ortaya 

Çıkışı”, “El Kaide’nin Amacı” ve “El Kaide’nin Yapılanması” başlıkları altında 

geniş şekilde incelenmektedir. 

 

2.1.Terör ve Terörizm 

 Terör günümüzde çok sık kullanılan bir kavram olmasına rağmen, her 

devletin bakış açısında yer alan farklılıklar, yapılan tanımların temelinde farklı siyasi 

anlamlar barındırması, kavramın zengin ve karmaşık bir içeriğe sahip olması vb. 

nedenlerle ortak evrensel bir tanıma kavuşamamıştır. Bu doğrultuda uluslararası 

toplum tarafından ortak kabul görecek tutarlı bir tanım yapılamamıştır (Ahmed, 

2002:216). Terörün ortak tanımının yapılamamasında temel neden ortaya konan terör 

tanımlamalarının farklı siyasi anlamlar içermesidir (Cirhinlioğlu, 2004:34). Siyasi 

anlam/anlamlandırmalar ise zamana, mekana ve topluma göre değişiklikler gösterir. 

Terörizmin şiddet unsuru içerdiği noktasında ortak bir kabul vardır ancak terörizmin 

sebepleri ve unsurları ile ilgili olarak çok farklı tespitler ve yaklaşımlar olduğu dikkat 

çekmektedir. 

 Terör, Fransızca “terreur”, Latince “terrere” kelimesinden türetilmiş ve 

dilimize geçmiş bir kavram olup, bir gücü veya bir iktidarı zorla kabul ettirmek 



 51 

amacıyla sistemli bir biçimde şiddet kullanma ve tedhiş anlamına gelmektedir 

(Büyük Larousse, Cilt:22:s.11444-11445). Bu bağlamda terör, korkutmak, 

caydırmak, yıldırmak, dehşete düşürmek gibi anlamlar içerir. Terörün içerdiği bu 

anlamların başına genel olarak “politik bir amaç için” gerçekleştirildiği eklenir 

(Güzel, 2002:15). Terör dilimizde “dehşet, tedhiş” anlamına geldiği gibi “siyasal 

nitelikli şiddet” anlamı da taşımaktadır (Çınar, 1997:198) Dönmezer'in tanımında 

terör, devlet ile savaşarak devlet güçlerini bertaraf ve tahrip etmeyi amaçlar 

(Dönmezer, 2005:217). Kışlalı ise terörü, şiddetin esas olarak devletin kolluk 

güçlerini veya kamu ve özel kesimleri hedef almayıp, savaşçı olmayan gruplar ve 

genellikle silahsız sivillere yöneltilmesi olarak tanımlar (Kışlalı, 1996:37). 

 Terörizm (tedhişçilik) ise politik, dini, ideolojik, etnik ve diğer çeşitli hedefler 

bağlamında sonuç almak amacıyla devlet, toplum veya grup üzerinde ya da kişiler ve 

mülklere yönelik zorlayıcı, şiddet ve tehdit temelli fiillerin tümünü kapsar (Öztürk, 

2000:137). Ergil şiddet ve dehşet olgularının birleştikleri eylem biçimini genel 

anlamda terörizm olarak kabul eder (Ergil, 1980:39). Genel kabul gören bir tanıma 

göre ise terörizm; belirli bir siyasal hedefe ulaşmak veya siyasal bir davayı 

yüceltmek amacıyla ve genelde kurulu düzeni değiştirmeye veya söz konusu siyasal 

davaya boyun eğmeye mecbur etmek şeklinde tanımlanmaktadır (Çitlioğlu, 

2006:70). Terörizm, siyasi amaçlara ulaşmak için, şiddeti sistemli bir biçimde 

kullanma tavrı ve yöntemi ve bunun gerisinde yatan teoridir. Bu bağlamda Cevizci 

terörizmi, bir hükümet, yönetim veya toplumu radikal bir siyasi ya da sosyal 

değişmeyi kabul etmeye zorlamanın bir aracı olarak şiddeti kullanma tavrı şeklinde 

tanımlar (Cevizci, 2002:1025). Terör, yıldırma, korkutma ve tedhiş kavramlarıyla 

izah edilirken; terörizm, tedhişçilik olarak tarif edilmektedir. Bu çerçevede terörist 



 52 

(tedhişçi) ise benimsediği ideoloji ve siyasi amacını gerçekleştirebilmek için terör 

hareketlerinde bulunan kimse olarak tanımlanabilir. Bununla birlikte terörist siyasi 

amacını gerçekleştirebilmek için karşı tarafa korku verecek hareketlerde bulunma 

amacı taşır (Demirel, 2004:27). 

 Günlük dilde terör ve terörizm kavramları çoğu zaman birbirlerinin yerine 

kullanılsalar da iki kavram arasında anlamsal farklılıklar bulunmaktadır. Terörün, 

terörizm anlamı kazanabilmesi için bir siyasi amaç doğrultusunda bilinçli ve planlı 

bir şekilde gerçekleştirilmesi gerekir (Çeşme, 2005:41). Bu bağlamda terörizm, bir 

siyasi amaç güdülerek bilinçli bir şekilde ve belirli bir sistematik içerisinde 

gerçekleştirilen şiddet hareketlerinin doğurduğu terör ortamı olarak tanımlanabilir. 

Bir kavram olarak terör olayı, terörizm kavramı ise olguyu ifade eder (Cirhinlioğlu, 

2004:25). Toplumsal yaşam içerisinde zaman zaman aniden ortaya çıkan kaos, savaş 

ve benzeri kriz durumlarında kontrol ve irade dışı bir eylem şeklinde terör meydana 

gelebilir. Buna karşın terörizm bir siyasi amacı gerçekleştirmek için bilinçli ve 

sistemli terör üretmektir. Terörizm bir ideoloji değildir ancak bir felsefe, bir teori 

veya bir ideolojiden beslenir (Altuğ, 1995:18). Bu anlatılanlar çerçevesinde Dilmaç 

terörizmi şu şekilde tanımlar; 

Siyasal veya ekonomik bir etki meydana getirmek için, ideolojik motif 
kullanarak, belirli hedeflere ve amaçlara yöneltilmiş, dar veya geniş 
kapsamlı, şiddeti esas alan yıkıcı hareketler veya bir ülkede mevcut sosyal 
(kişilerin toplum içerisinde saygın bir yer edinememelerinin getirdiği sosyal 
uyumsuzluklar veya psikolojik nedenler gibi.), ekonomik (gelir dağılımındaki 
dengesizlik ve fakirlik) ve politik (siyasal katılım yollarının kapalı veya 
yetersiz oluşu gibi) eksikliklere dayalı olarak ortaya çıkan, sistem karşıtı 
hoşnutsuz kitlelerden bazılarının, ideolojik bir temel etrafında, gizlice 
örgütlenerek, istek ve arzularını, şiddete dayalı olarak ortaya konması 
(Dilmaç, 1997:35). 
 

Pozitif hukuk açısından “terör” kavramı ve tanımlanması her ülkenin kendi yasa 

koyucusuna göre değişebilmektedir. Türk pozitif hukuk siteminde ‘terör’ kavramının 



 53 

3713 sayılı Terörle Mücadele Kanunu’nda nasıl tanımlandığına bakmakta 

çalışmamız açısından yarar vardır. Türk Terörle Mücadele Kanunu’nda terör şu 

şekilde tanımlanmıştır; 

Terör; cebir ve şiddet kullanarak, baskı, korkutma, yıldırma, sindirme veya 
tehdit yöntemlerinden biriyle, Anayasa’da belirtilen Cumhuriyetin 
niteliklerini, siyasi, hukuki, sosyal, laik, ekonomik düzeni değiştirmek, 
Devletin ülkesi ve milleti ile bölünmez bütünlüğünü bozmak, Türk Devletinin 
ve Cumhuriyetin varlığını tehlikeye düşürmek, Devlet otoritesini zaafa 
uğratmak ve yıkmak veya ele geçirmek, temel hak ve hürriyetleri yok etmek, 
Devletin iç ve dış güvenliğini, kamu düzenini veya genel sağlığı bozmak 
amacıyla, bir örgüte mensup kişi veya kişiler tarafından girişilecek her türlü 
suç teşkil eden eylemlerdir.  
 

 Mevzuatta yer alan terör tanımının, kapsamlı olduğu ve “siyasal amaç”, 

“örgütsel yapı” ve “şiddet” gibi unsurların varlığını temel aldığı dikkat çekmektedir. 

Ayrıca aynı kanunun 3. maddesinde; terör kavramının özel kanunlarda geçen 

teşekkül, cemiyet, silâhlı cemiyet, çete ve silâhlı çete tanımlarını da kapsayacağı 

belirtilmektedir. 

 Terörizm daima toplumları ve ülkeleri tehdit etmiş ve etmeye devam 

etmektedir. Birey normal ve yasal yollardan hedefine ulaşamadığı zaman hep yasa 

dışı davranışlarda bulunma eğilimi göstermiş ve bu davranış çoğu zaman cebir ve 

şiddet içermiştir. Zor kullanmanın boyutu kişilerin hayatına son vermeye kadar 

uzanmıştır. Yasa dışı bu davranışın, siyasi bir amaç taşıyan kişilerce bir araya 

gelinerek, belirli bir plan ve program çerçevesinde, bir örgüt çatısı altında icra 

edilmesiyle birlikte terörist faaliyetler ortaya çıkmış ve terörizm kavramı doğmuştur 

(Kaya, 1993:4). Değişen dengeler ve uluslararası ilişkilerdeki farklılaşmalar 

neticesinde, sıcak savaşların yerini soğuk savaş yöntemlerinin almasıyla terörizm 

daha da yaygınlaşmıştır. 



 54 

 Terörizme tarihin her döneminde ve bütün ülkelerde rastlamak 

mümkündür. M.Ö. 430-355 yılları arasında yaşamış olan Yunanlı yazar 

Ksenophon yapılarında düşman topluluklara karşı psikolojik savaşın etkisinden söz 

ederek bu konuya değinir. Antik Yunan filozoflarından Platon ve Aristo, baskı ve zora   

dayalı yönetimleri bir sapıklık olarak değerlendirmişler ve en kötü hükümet şekli 

olarak kabul etmişlerdir. Antik Yunanda zorbaların öldürülmesi bir milli kahramanlık 

olarak görülüyordu. Roma'nın siyasal tarihinde Konsül sıfatıyla büyük rol oynayan 

Cicero, Romalıların zorbaları işkence ile yok edenleri alkışladıklarını belirtir. Tiberius 

ve Caligua gibi Roma Đmparatorları, yönetime karşı çıkanları yıldırmak için sürgün, 

mal ve mülkten yoksun bırakma, idam gibi yollarla terörizmin en koyu örneklerini 

vermişlerdir. Yine bu dönemde farklı din yorumlarının etkisiyle “Hükümdarın görevi 

adaleti tesis etmektir, aksini yapıyorsa öldürülmelidir” anlayışı kabul görmeye 

başlamıştır (Altuğ, 1995:55-59). Bu anlayış doğrultusunda Brütüs ve 

beraberindekiler dönemin Roma Đmparatoru Sezar'ı öldürmüştür.  

Yine benzer şekilde Đslam tarihinde dört büyük halifeler arasında yer alan 

Hz.Ömer, Hz.Osman ve Hz.Ali gerçekleştirilen terör eylemleri ile hayatlarını 

kaybetmişlerdir. Đslam tarihinde yaşanan bu cinayetler Đslam dünyasını deriden 

etkilemiş ve Sünni, Şii ve Harici şeklinde çeşitli mezheplerin ortaya çıkmasına yol 

açmıştır (Kongar, 2002:78). Đspanyol engizisyonu heretiklik (sapkınlık) ile suçladığı 

kişileri keyfi tutuklama işkence gibi uygulamalara tabi tutmuştur (Tan ve Saçıkara, 

2002: 621). 

 Bir kavram olarak terör, Fransız ihtilali sonrası (1792-1794 yılları arasında) 

Fransa toplumunda yaşanan siyasi ve sosyal gelişmeler çerçevesinde bugünkü 

anlamıyla literatüre girmiş ve yaygın kullanılır hale gelmiştir (Bal, 2003:50). Đhtilal 



 55 

Meclisi'nde Jirondenler'in 31 Mayıs 1793 tarihinde iktidardan düşürülerek 

Jakobenler'in iktidarı ele geçirmesiyle Halk Selamet Komiteleri kurulmuş ve 

Şüpheliler Kanunu çıkarılmıştır. Đhtilal terörün egemenliği olarak 5 Eylül 1793 

yılında formüle edilmiş ve terör günün emri, düzeni olarak ilan edilmiştir. Đhtilalin 

düşmanları bu gruba dahil edilerek 300.000 kişi tutuklanmış ve yaklaşık 17, 000 kişi 

idam edilmiştir. Bu çerçevede sadece Kralcılar değil, aralarında bazı ihtilal 

liderlerinin de bulunduğu birçok insan, yeniden düzenlenen ihtilal mahkemeleri 

tarafından giyotine gönderilmişlerdir. 27 Temmuz 1794 tarihinde Robespierre'in 

iktidardan düşürülerek yapılan yargılama sonucu öldürülmesiyle ihtilalin bu dönemi 

terör dönemi olarak ifade edilmiştir. Jakobenler on üç ay süren iktidarları boyunca, 

devamlı terör ve korku içeren politikalarıyla toplumun tamamını bir dehşet içine 

sokarak ihtilali kendi anlayışları doğrultusunda bir zemine oturtmak istemişlerdir 

(Şehirli, 2000:93).  

 Fransızların kullandığı bu terim, herkes tarafından kabul edilen bir kavram 

olmamıştır. ABD’nin kurulduğu yıllarda zencilere karşı eylemlerde bulunan ve beyazların 

üstünlüğünü savunan “Klu Klax Klan” isimli ırkçı örgüt gerçekleştirdiği eylemlerle 

bugünkü terör kavramına en yakın “şiddet” hareketidir. ABD’de 1960'lara kadar süren 

bu hareket, zencilere tanınması zorunlu olan haklara politik yolla engel olmaya 

çalışmakla kalmamış, şiddet eylemleri ile de onları korkutup sindirme yoluna gitmiştir 

(Kaya, 1993: 13). Bu anlatılanlar çerçevesinde tarihin her döneminde terör ve 

terörizmin farklı biçimlerde var olageldiği söylenebilir. 

Terör üzerine yapılan çalışmalar incelendiğinde, terör hareketlerinin farklı 

kriterler temel alınarak çeşitli şekillerde sınıflandırıldığı gözlenir (Çınar, 

1997:234). Bunlar içinde ideolojinin belirleyici olduğu sınıflandırmalar yaygın 



 56 

olarak kullanılmaktadır. Đdeoloji temel alınarak yapılan sınıflandırmaları, 

“Marksist-Leninist-Maoist”, “Milliyetçi (Etnik)” ve “Dini Motifli/Din kaynaklı” 

olmak üzere üç grupta toplamak mümkündür (Dilmaç, 1997:73). Çalışmamızda 

radikal dinci El Kaide hareketi incelendiğinden dini motifli/din kaynaklı terörizmin 

ayrıntılı olarak ele alınması ve tartışılması gerekmektedir. 

 

 2.2.Dini Motifli Terör/Dini Kaynaklı Terörizm  

 Din insanlık tarihi kadar eski bir kavram olup, sadece bireyi ilgilendiren ve 

onun inanç dünyasını ifade eden bir olgu olarak değerlendirilmesi son derece 

yanlıştır. Din toplumsal süreç içerisinde sosyal, politik ve ekonomik yaşamda önemli 

etkiler ve izler bırakmıştır. Bu doğrultuda toplumsal bir olgu olarak dinin, tarihin 

başlangıcından itibaren gündemde kalan konuların başında geldiği söylenebilir 

(Sezal, 2002:495). Nitekim tarihsel süreç incelendiğinde terör hareketlerinin 

beslendiği ideolojik kaynaklardan birisinin de “dini ideoloji” olduğu gözlenmektedir. 

Bu bağlamda din, günümüz dünyasında siyasi gelişmeler ve terör hareketlerinin 

araştırılması ve analizi açısından da önem taşımaktadır.  

 Disiplinler arası yaklaşım farklılıkları ve kapsamı nedeniyle din, tarif 

edilmesi en güç kavramlardan bir tanesidir. Din üzerine yapılan araştırmalarda dinin 

bir toplumsal gerçeklik olarak genel kabul görmesine karşın, dinin kaynağının ne 

olduğu konusunda sosyal bilimciler farklı yaklaşımlar sergilemiştir. Bu çerçevede 

sistematik din sosyolojisinin öncü ismi olarak kabul edilen Auguste Comte, dini 

bütünüyle sosyal kaynaklı fonksiyonel bir kurum olarak toplumun kollektif 

bilincinde organize olmuş kutsal bir olgu şeklinde ele alır. Din sosyolojisinin 

kurucusu olarak kabul edilen Emile Durkheim’e göre ise din sosyal koşulların bir 



 57 

neticesidir (Günay, 2000; Aktaran Sezal, 2002:141). Bu bağlamda “din, sosyal bir 

fenomen olduğu sürece toplumda dini bir fenomendir. Onun kutsal kategorisi, 

insanların inanç- ibadet yönünü gösterirken, kutsal dışı kategorisi ise tamamen 

seküler bir dünyaya aittir; kutsallığını yitiren her şey yavan kalmaya mahkumdur” 

(Türkdoğan 1998; Aktaran Sezal, 2002:495). Marshall dini; kutsal fikrine dayalı olan 

ve inanları bir sosyo-dinsel topluluk içinde birleştiren bir inançlar, semboller ve 

pratikler (örneğin, ritüeller) kümesi şeklinde ele alır;  

Kutsal, din dışıyla tam bir karşıtlık içindedir; çünkü kutsalda huşu duygusu 
hakimdir. Sosyologlar dini, bir Tanrı ya da Tanrılara olan inançla değil, 
kutsala gönderme yaparak tanımlamışlardır ve buna neden olarak, böylesi bir 
tanımın toplumsal karşılaştırma yapmayı olanaklı kıldığına işaret ederler. 
Örneğin, Budizm'in bazı versiyonlarında Tanrı inancı yoktur (Marshall, 
1999:156).  
 

 Müller dini, sonsuzlukla ilişkilendirir ve zihni bir yetenek temelinde tanımlar. 

Müller’e göre insan din yoluyla sonsuzluğu kavramaya çalışır. Bu durum insanın 

davranışlarını da etkileyebilecek bir potansiyel taşır. Gandi ise dini insanı yaratıcı ile 

karşı karşıya getiren ve tüm dinlerinde temelini oluşturan hakikat ve aşk olarak ifade 

eder (Öz, 2001:8). Bir teolog olan Tylor dini, ruhi varlıklara inanç şeklinde tanımlar 

Tyloch ise dini, insanın bir kutsala inanması ve kutsal ile ilişki kurmak amacıyla 

yaptığı davranışlar olarak ifade eder. Burada kutsal, insanda saygı uyandıran yüce 

bir varlığı ifade eder (Önder, 2002:20). 

 Din üzerine yapılan çalışmalarda birbirine benzer birçok tanım 

gözlenmektedir. Ancak ortaya konan tanımlamaların neredeyse tamamında dikkat 

çeken nokta dinin kutsal ile ilişkilendirilmesidir. Kutsalla kurulan bu ilişki ideolojik 

açıdan önemli sonuçlar doğurmaktadır. Đnsan, akıl yoluyla kendini, toplumu ve 

gerçekliği sürekli sorgular. Ancak kutsal olarak kabul gören bir alan aklın sorgusuna 

kapalıdır ya da belli bir yere kadar açıktır. Kutsal, inanç üzerine kurulmuş bir 



 58 

değerdir ve her insanın inancına göre farklı anlamlar taşıyabilir. Bununla birlikte 

bütün insanlar kendi kutsalına/kutsal değerlerine saygı gösterilmesini isterler. Dinin 

bu bağlamda toplumsal düzlemde ifade ettiği anlam önemlidir. Tüm dinler tıpkı 

siyasal ideolojiler gibi kendi içinde tutarlı bir düşünce sistemidir. Bu nedenle insana 

yaşam içerisinde kendine ve topluma karşı uyması gereken kurallar sunar. Din 

sunduğu kurallar bağlamında kendisine tabi olan insanlarda bir bağlılık oluşturur ve 

kurallara uyulmaması durumunda bir müeyyide sistemi vardır. Bu yönüyle dinler 

inananları arasında sosyal ve psikolojik düzeyde bir yakınlaşma ve ilişki ağı 

oluşturur (Nebati, 2002:6). Aynı dine inanan insanlar arasında ortak sosyal ve 

psikolojik duyarlılıklar oluştuğu gözlenmiştir. Bu durum dinlerin insanlar üzerinde 

önemli bir etki ve yaptırım gücü olduğunu ortaya koyar. Din “kutsal” temelinde 

değerlendirildiği için kendisine tabi olanlar açısından ortaya koyduğu kurallar, 

kurallara uyulmaması durumunda getirdiği müeyyide sistemi, bu sistemin etkisi ve 

yaptırım gücü aklın sorgulamasına kapalıdır. Din kutsal olduğu için toplumsal 

pratiklerde temsili de kutsaldır. Kutsal ise inanç temelinde bir değer olup, akıl, ancak 

hikmet boyutunu anlamak için sorgu yapabilir. Kutsalı yıkmak için yapılan bir 

sorguyu, din, sapkınlık olarak değerlendirebilir. Bu ise sorgulamayı yapan insan için 

dışlanmayı/aforozu hatta bazen ölümü beraberinde getirebilir. Bunun tarihte bir çok 

örneğini görmek mümkündür. Aydınlanma çağının bir çok ünlü düşünürü Engizisyon 

mahkemeleri tarafından sapkınlıkla suçlanarak akıl almaz işkencelerle idam 

edilmişlerdir . 

 Toplumsal yaşamda şiddet ve terör hareketlerinin farklı şekillerde 

gerçekleştirilebildiği gözlenmektedir. Bu çerçevede bazen insana kaba kuvvet 

kullanılarak fiziksel zararlar verilebileceği gibi bazen de insan psikolojik şiddet ile 



 59 

karşı karşıya gelebilmektedir. Bununla birlikte her şiddet hareketi (hangi biçimde 

yapılırsa yapılsın) kendisini bir metne dayandırarak meşruluk kazanmak ister. 

Burada referans alınan metin, bir dini yorum, bir gelenek, bir söylem, bir ideoloji 

temelinde olabilir. Şiddete dayanak teşkil eden metin hangi kaynaktan beslenirse 

beslensin önemli olan şiddet uygulayanlar açısından hareketlerine meşru bir nitelik 

kazandırma yeteneğidir. Siyaset psikoloji alanında uzman bir isim olan Dr.Rafael 

Moses insanların planlanmış bir şiddet eylemini haklı görmeye çalıştıklarını ve 

bunun için vicdanlarını rahatlatmak zorunda olduklarını belirtir. Bu nedenle şiddet 

hareketine başvurulmadan önce gerçekleştirilecek şiddet hareketinin meşruluk 

kazanması için bir metin oluşturulmak istenir. Metin, sosyal, siyasal, kültürel vb. 

çeşitli gerekçeler yoluyla oluşturulabileceği gibi dinsel bir argüman yoluyla da 

oluşturulabilir. Böylece oluşturulan yorum, şiddet uygulayıcılarının zihin 

dünyasında, yapılan eylemi bir şiddet hareketi olmaktan çıkarır. Gerçekleştirilen 

eylem artık haklı, meşru ve gerekli bir faaliyettir. Gerçekleştirdikleri eylemi 

savunmak durumunda kalan şiddet uygulayıcıları, eylemlerine meşruluk 

kazandırdıklarına inandıkları metni diğer insanlara anlatarak onların desteklerini 

almaya çalışırlar (Gündüz, 2002:35).  

Tüm dinler insanın ahlaki ve ruhsal gelişimine büyük önem verirler. Bu 

bağlamda din bir düşünce sistemi olarak insanın yaşamında uyması gereken kurallar 

ortaya koyar. Đnsan bu kurallara uyarak ahlaki gelişimini tamamlar ve manevi 

ihtiyaçlarını giderebilir. Bu yönüyle tüm dinlerin öncelikle bireyi ilgilendirdiği 

yönünde bir genel kabul olduğu ifade edilebilir. Bununla birlikte bazı dinlerin 

toplumsal yaşamı ilgilendiren boyutu dini bireysel temelden uzaklaştırmaktadır. Bu 

durum ise söz konusu din mensuplarının toplumsal yapıyla ilişkili olarak bir din 



 60 

anlayışı geliştirmesine yol açmıştır. Bu doğrultuda dinlerin toplumsal yapı ile 

ilişkilendirilerek yorumlanması, dinin içerdiği kurallar ile birlikte toplumsal yaşamda 

uygulanmasını zorunlu kılan bir anlayışı ortaya çıkarmıştır. Bu noktada din şiddet 

yanlısı bir yapıya dönüşmektedir. Dinin emir ve yasaklarını içinde bulunduğu 

toplumsal yapıya göre yorumlayan bazı kimseler, toplumsal yaşamda dinin 

gereklerinin hayata geçirilmesi gerektiğini belirtmekte ve bunu bir dini görev olarak 

nitelendirmektedir. Dini kuralların temel alınmadığı siyasi rejimlerde böyle bir 

anlayış çoğu zaman kendisini şiddet ve terör eylemleri yoluyla gerçekleştirmektedir. 

Ghandi dinin toplumsal yapı ile ilişkilendirilerek topluma zorla uygulanmasının ne 

denli tehlikeli bir durum olduğunu şu şekilde ifade eder: “Tarihte en nefret dolu ve 

gaddar suçlar din ya da asalet adına yapılmıştır ” (Mutioğlu, 2000:257). Bu bağlamda 

şiddet hareketlerine dayanak teşkil eden metinlerde dinin referans gösterilmesine 

ilişkin olarak Gündüz'ün açıklamaları önem taşımaktadır; 

Dinsel inançların şiddete referans olarak kullanılmasında; şiddete 
başvuranların, dinsel metinlerle şiddet eylemleri arasında kurdukları ilişki 
gerçekten dikkat çekicidir. Hemen hemen bütün dinsel metinlerde, farklı 
tonlarda da olsa şiddete yol açabilecek çeşitli ifadelere rastlanılır. Örneğin; Eski 
Ahit'te; “zaman zaman Đsrailoğulları, düşmanlarını öldürmeye, mallarını 
yağmalamaya, yıkıp yakmaya davet edilir (Çıkış, 32:27-28; Samuel, 15:2-3). 
Yeni Ahit metinlerinde de; birçok yerde kılıç ve kandan bahsedilmekte; Mesih 
düşmanlarının yok edilmesi ve onlara yönelik öfke ve nefret temaları 
işlenmektedir. (Matta, 10:34-35, 23:33; Luka, 19:27, 22:36-38; Vahiy, 2:27-28) 
Kur'an'da da yer yer bazı şiddet çağrıştıran ifadeler bulunur; (Nisa, 89-91; 
Tevbe, 12, 29,36) Allah yolunda yapılacak olan cihadın önemi vurgulanır ve 
düşmanların öldürülmelerine dair hususlara değinilir (Gündüz, 2005:170). 
 
Din ile şiddet arasındaki ilişkinin çerçevesi sosyal bilimlerde önemli bir 

araştırma alanı olmuştur. Konu ile ilgili olarak sosyolojik alanda ortaya konan 

tartışmalar içerisinde Durkheim'in yaklaşımı çalışmamız açısından dikkat çekicidir. 

Durkheim dinin, inananların pratikleriyle ilgili olduğunu belirtir. Durkheim'e göre 

din toplumun kutsallaştırılmasıdır. Seküler bir düzenin egemen olduğu toplumsal 



 61 

formasyonlarda sapkınlık/dinden uzaklaşma ortaya çıkar. Bu nedenle dini alanın 

korunması kutsallaştırma süreci ile sağlanır. Din uğruna savaşmak ve bu yolda 

öldürülmek kutsal bir görev şeklinde değerlendirilir. Buna Đslam dünyası dahil olmak 

üzere bir çok kültürde rastlamak mümkündür. Şiddet kutsallaştırılarak dinin içine 

dahil edilmiş olur. Böylece din, hukuk düzenine aykırılık teşkil eden şiddet ve terör 

hareketlerine meşru bir nitelik kazandırma noktasında işlevsel bir nitelik taşımaktadır 

(Kirman, 2004:328). 

Tarihsel süreç içerisinde toplumsal yapıda iktidarı elinde bulunduran kesimler, 

iktidarlarının devamını sağlamak ve güçlerine/yetkilerine meşruiyet kazandırmak 

için dini kullanmışlar ve bir çok alanda dini istismar etmişlerdir. Bu bağlamda tarihin 

her döneminde dini referans alan şiddet ve terör hareketlerine rastlamak mümkündür. 

Burada şunu da göz önünde bulundurmak gerekir. Kutsal kitaplar dahil olmak üzere 

dinlerin beslendiği kaynaklar incelendiğinde hiç bir dinin şiddet ve terörü doğrudan 

desteklediğine dair bir argüman bulmak mümkün değildir. Her din tabilerine savaş 

yapmak, insan öldürmek gibi izinler vermektedir ancak bunlar çok sıkı koşullara 

bağlanmıştır. Bununla birlikte pek çok dinde gözlenen “cihat”, “şehitlik” gibi şiddet 

içeren ve insanın kendi hayatını feda etmesi anlamı taşıyan kavramlar nedeniyle 

dinin şiddet ile birlikte ifade edilmesi kolaylaşmıştır (Onat, 2004:26). 

Tüm dinler hem duygusal hem de bilişsel boyutları olan bir inanç ve düşünce 

sitemidir. Bu yönüyle etnosantrik bir nitelik taşırlar, yani her din en mükemmeli 

temsil ettiği düşüncesinden hareket ettiği için diğer dinleri değerlendirme biçiminde 

az ya da çok olumsuz bir algı barındırırlar. Bu bağlamda etnosantrizm, mensup 

olunan grubun üstünlüğüne inanma şeklinde tanımlanabilir (Yapıcı ve Albayrak, 

2002:37). Etnosantrizmin farklı boyutlarda olmak üzere hemen hemen tüm 



 62 

insanlarda olduğu rahatlıkla gözlenmektedir. Bununla birlikte etnosantrizmin bir 

insanda aşırı ve yoğun şekilde bulunması, o insanın kendi mensup olduğu gruba bir 

yücelik ve kutsiyet atfetmesine ve diğer gruplara karşı olumsuz duygular 

beslemesine yol açtığı gözlenmiştir. Bunun temel nedenlerinden bir tanesi, insanların 

inandıkları dini tartışılmaz olarak benimsemeleri ve gerçekliği algılama ve 

yorumlama biçiminde inançlarından taviz vermeleri halinde yaşama nedenlerini 

kaybedeceklerini düşünmeleridir.  

Đnsanların din algılamaları ve inanç dünyalarına ilişkin olarak farklı din 

mensuplarının haklı olduğunu/olabileceğini kabul etmeleri oldukça zordur. Đnancına 

sıkı sıkıya bağlı olan bir insanın böyle bir kabullenmede bulunması neredeyse 

imkansızdır. Dini kimliğini ön plana çıkaran bütün sosyal gruplar, sürekli olarak 

kendi dinlerinin en mükemmel, en doğru ve en güzel din olduğunu 

vurgularlar/vurgulama ihtiyacı hissederler. Bu durum ise farklı din mensuplarının 

hatta aynı din içerisinde farklı inanç ve mezheplerin olumsuz değerlendirilmesine yol 

açmakta ve bu gruplara karşı olumsuz ve sert söylemlerde bulunulmasına sebebiyet 

vermektedir (Yapıcı ve Albayrak, 2002:37). Farklı din mensupları arasında kendi 

inançlarının haklılığını vurgulamak için yapılan bu hareketler, tarihsel süreç 

içerisinde toplumsal rahatsızlıklar meydana getirmiş ve bu bağlamda farklı din 

mensupları arasında tartışmalar, çatışmalar yaşanmasına yol açmış, bu doğrultuda din 

kaynaklı/dini motifli terör hareketleri ortaya çıkmıştır. 

Kirman'a göre din kaynaklı/dini motifli terörizmi, bir din sistemi içerisinde uç 

noktalarda yer alan marjinal düşünceler veya inançlar çerçevesinde, saldırganlık 

başta olmak üzere bazı davranış biçimlerinin kutsanarak yüceltilmesi neticesinde 

meydana gelen şiddet ve terör eylemleri şeklinde tanımlamak mümkündür (Kirman, 



 63 

2004:320). Bu çerçevede şiddet ve terör içerikli örgütlenmeler tarafından bir dinin 

esasından ve ana felsefesinden uzaklaştırılarak örgütsel amaçlar doğrultusunda 

şekillendirilmiş dini ideolojileri, dini motifli terör hareketlerinin temel referans 

kaynakları olarak kabul edebiliriz.  

Dini motifli terör hareketleri ile diğer terör hareketleri karşılaştırıldığında, dinci 

teröristlerin/eylemcilerin düşman tanımlaması ve algılamasının oldukça geniş bir 

çerçevede yapıldığı dikkat çekmektedir. Dinci teröristlerin anlam dünyalarında kabul 

ettikleri tek doğru mensubu bulunduğu terör örgütünün kabul ettiği/tespit ettiği 

doğrudur. Bu bağlamda farklı düşünenler veya farklı doğru tanımlamaları yapanlar 

bir sapıklık içinde olarak görülürler. Dolayısıyla örgütün görüşlerini benimseyenler, 

diğer bir deyişle “doğru yolda” olanlar dost, benimsemeyenler ise düşman olarak 

kabul edilir. Bu doğrultuda dini motifli terör örgütleri, geniş insan topluluklarına 

terör eylemi yapmaktan kaçınmamaktadırlar. Dinci teröristlerin anlam dünyalarında, 

yapılan eylem kutsal bir nitelik taşır ve bu nedenle eylemin yöneltildiği hedefin 

dışında meydana gelen ölümler, yaralanmalar veya zararlar  örgütün amacına 

ulaşması uğrunda gözden çıkarılabilir (Crenshaw, 1990:173). Hedef dışında diğer 

insanlara verilen her türlü zarar “Tanrı” tarafından ölümden sonra diğer dünyada 

bağışlanacaktır. Bu çerçevede dini motifli terör örgütleri gerçekleştirdikleri terör 

eylemleri ile diğer insanlara ve topululuklara zarar vermekten çekinmezler.  

Bu duruma dini motifli olmayan terör örgütlerinde çok az rastlanır. Dini 

kaynaklı olmayan terör hareketlerinde terör örgütleri belirlenen hedef dışındakilere 

zarar vermekten kaçınırlar. Böylece diğer insanların, ülkelerin, devletlerin desteğini 

almak isterler. Ancak dini kaynaklı terörizmde sadece örgütün amacı ve kazanımları 

temel alınır, ne kadar inanın zarar gördüğü ile ilgilenilmez. Buna örnek olarak 15-20 



 64 

Kasım 2003 tarihlerinde El Kaide tarafından Đstanbul'da Musevi sinegoglarına 

yönelik gerçekleştirilen terör eylemlerini verebiliriz. Đstanbul'da gerçekleştirilen 

eylemlerde hedef olarak Musevi sinegogları seçilmiş olmasına karşın patlamaların 

etkisiyle çevrede bulunan 53 vatandaşımız hayatını kaybetmiştir (Demirel, 2004:207-

210). Başka örnek olaylarda da gözlendiği gibi dini motifli terörizm, dini motifli 

olmayan terörizme kıyasla daha yıkıcı, hedef açısından daha az seçici ve daha 

acımasızdır. Dinci terörist, bir insan olmanın gereğinden ve saygınlığından uzak 

olarak dogmatik bir yaklaşımla gerçekleştirdiği terör eylemlerinden herhangi bir 

üzüntü ve pişmanlık duymayacak, tersine örgütün amacına hizmet ettiği düşüncesiyle 

kendisiyle gurur duyacaktır (Clutterbuk, 1994:76). 

Tarihin her döneminde dini motifli terör hareketlerine rastlamak mümkündür. 

Filistin'de M.S. 66-73 yılları arasında fanatik din adamları tarafından organize 

edilmiş bir terör hareketi olan “Sicarii” tarihte bilinen en eski terör hareketleri 

arasında yer alır. “Sicarii” hareketi çoğunlukla eylemlerini Kudüs'te gerçekleştirmiş 

ve düşmanlarına elbiselerinde gizledikleri “Sica” ismi verilen küçük bir kılıç ile 

saldırmışlardır (Tüzen, 1995:61). Haçlı seferleri esnasında Hıristiyanlık adına 

binlerce insan öldürülmüş, bir çok yerleşim yeri yağmalanmıştır. Đslam tarihinde 

Hz.Ali'nin halife seçilmesi sonrasında yaşanan gerginlik sürecinde Hariciler, Đslam 

adına bir çok terör eylemi gerçekleştirmişlerdir. Hariciler Đslam tarihinde ortaya 

çıkan ilk din kaynaklı şiddet hareketidir. Bununla birlikte içinde bulundukları 

dönemde Đslamiyet'in kutsal kitabı Kur'anı zahiri ve yüzeysel bir şekilde yorumlayıp 

kendilerinden farklı düşünenleri dinden çıkmakla suçlamışlardır. Bu doğrultuda 

Đslam halifesi seçilen Hz.Ali'yi bile dinden çıktığı gerekçesiyle öldürmekten 

çekinmemişlerdir (Akyol, 2000:7). 1948 yılında Ortadoğu'da Đsrail'in kurulması ile 



 65 

birlikte Filistin ve Đsrail arasında yaşanan siyasi gerginlik nedeniyle din adına 

(Đslamiyet ve Musevilik) bir çok insan öldürülmüştür. Görüldüğü gibi din kaynaklı 

şiddet hareketlerine tarihsel süreçte ve günümüzde bir çok örnek vermek 

mümkündür. 

Türkiye'de dini motifli terör hareketlerinin 1980'den sonra yükselişe geçtiği 

gözlenmektedir. Ayetullah Humeyni liderliğinde 1979 yılında Đran'da gerçekleştirilen 

Đslam devrimi bir çok Đslam ülkesindeki radikal kesimleri önemli ölçüde etkilemiştir. 

Bunda Đran'da yeni kurulan Đslam devletinin kendi rejimini diğer Müslüman ülkelere 

ihraç etmek istemesi de önemli rol oynamıştır. Bu çerçevede Đran devrimi 

bağlamında dinin bir yönetim biçimi/siyasi rejim olarak devrim yoluyla 

gerçekleştirilebileceği düşüncesi radikal kesimlerde yaygınlaşmış ve dini motifli 

terör örgütlerine düşünsel dayanak olmuştur (Dilmaç, 1997:189). Türkiye'de, 

Hizbullah, Đslami Hareket Örgütü ve Đslami Büyük Doğu Akıncılar Cephesi 

(ĐBDA/C) gibi dini kaynaklı terör örgütleri, ülkede var olan mevcut siyasi rejimi 

yıkarak bir din devleti kurmak amacıyla çeşitli terör eylemleri gerçekleştirmişlerdir. 

Son olarak bu örgütlere 2003 Kasım ayında Đstanbul'da Musevi sinegoglarına  

yönelik gerçekleştirdiği eylemlerle El Kaide terör örgütü eklenmiştir. 

Günümüzde dini motifli terör hareketlerine verilebilecek en iyi örnek El 

Kaide'nin eylemleridir. El Kaide dünya kamuoyuna yaptığı açıklamalarda ve 

yayınladığı bildirilerde terör eylemlerini Đslamiyet adına ve Đslam düşmanlarını 

etkisiz hale getirmek için yaptığını ileri sürmektedir. El Kaide incelendiğinde, 

Đslam'ın radikal ve sert bir yorumu olan Selefi-Vahabi ideolojiyi referans aldığı 

gözlenmektedir. Vahabilerin dini yorumlama biçimi Hariciler ile birçok ortak 

özellikler gösterir. Đslam dünyasında bu tür radikal hareketlerin temel ortak noktaları 



 66 

damgalama, hoşgörüsüzlük, bağnazlık ve dışlayıcılıktır (Akyol, 2000:24). Sahip 

oldukları radikal Đslam yorumu (ki biz bunu “ideoloji” kavramıyla inceleyeceğiz) 

çerçevesinde terör eylemi yaparak yeni bir düzen/sistem kurmak isteyen radikal  

kesimler, toplumsal süreç içerisinde hep olagelmiştir ve gelecekte de olacaktır. Đslam 

toplumu içerisinde yer alan bu yapıların son bulması ancak sahip oldukları 

ideolojinin ortadan kalkması ile mümkündür. Radikal din yorumları temelinde oluşan 

bu ideolojiler varlığını ve etkinliğini devam ettirdiği sürece Hariciler, Vahabiler ve 

bunları örnek alan El Kaide gibi terör örgütleri her zaman yeni bir biçimde ve isimle 

kendilerini yeniden üretecektir. Bu nedenle El Kaide ve benzeri dini motifli terör 

hareketlerinin sadece güvenlik boyutu ekseninde değerlendirilmesi terörle mücadele 

stratejilerinin oluşturulmasında önemli eksiklikler ortaya çıkaracaktır. 

Araştırmamızda El Kaide incelendiği için El Kaide hareketinin tüm yönleri ile 

detaylı olarak ele alınması gerekmektedir. 

 

2.3. El Kaide 

 2.3.1. “El Kaide” Kavramı 

Dini motifli bir terör örgütü olarak El Kaide’yi ele almadan önce bir kavram 

olarak “El Kaide”nin ne anlama/anlamlara geldiği üzerinde durmak, örgütün 

ideolojisinin daha net biçimde ortaya konmasını kolaylaştıracaktır. “El Kaide” 

Arapça “kaf-ayn-dal” kökünden gelen bir kelime olup “kamp ya da ev gibi merkez 

alınan bir mekan, bir üs anlamına gelebileceği gibi, evin altındaki temel anlamına da 

gelebilir. Bir sütunu destekleyen tabanı da anlatabilir, kural, ilke, akide, formül, 

yöntem, örnek ya da izlek anlamına da gelebilir” (Burke, 2004:10). El Kaide 

kelimesi ilk defa 1980’lerin ortalarında Afganistan’da  Sovyetler Birliği işgal 



 67 

kuvvetlerine karşı çarpışan ve dünyanın değişik ülkelerinden gelen Müslüman 

mücahitler tarafından kullanılmıştır (Demirel, 2004:57).  

 El Kaide lideri Usame bin Laden, Cidde Üniversitesi’nde tanışıp kendisine 

lider/önder kabul ettiği Abdullah Azzam (Ürdün asıllı bir Filistinli) Đle Sovyetler 

Birliği’nin Afganistan’ı işgali sırasında Mektep el-Hidamet (Hizmet Bürosu) adlı 

kuruluşta birlikte çalışmıştır. Usame bin Laden Mektep el-Hidamet’te çalıştığı 

yıllarda örgüte kayıt olan gönüllüler için bilgisayar ortamında bir veri tabanı 

oluşturmuştur. Usame bin Laden kamplara gelen gönüllülerin listesini El Kaide (veri 

tabanı) adını verdiği bir bilgisayar dosyası etrafında toplamıştır. El-Kaide’nin ismi de 

böyle ortaya çıkmıştır (Demirel, 2004:57).  

El Kaide’nin kavram olarak ilk defa bir terör örgütünü anlatmak için 

kullanılması, 1998’de Afrika’nın doğusunda bulunan ABD Büyükelçiliklerine 

yapılan terör saldırılarının hemen sonrasına rastlamaktadır. Dönemin ABD Başkanı 

Bill Clinton, ABD Büyükelçiliklerine yönelik gerçekleştirilen terör eylemlerine 

misilleme olarak Amerikan ordusuna füze saldırısı emri vermiş ve füzelerin hedefini 

“Usame bin Laden’e bağlı ya da onun desteklediği köktenci gruplar ağı” şeklinde 

tanımlamıştır. Başkan Clinton’ın yaptığı açıklamalarda bir örgütsel yapı olarak El 

Kaide’den söz edilmemiş olsa da “El Kaide terimi ilk kez (Amerika Birleşik 

Devletleri Federal Araştırma Bürosu) FBI’ın bu saldırılarla ilgili olarak başlattığı 

soruşturmalarda, geleneksel yapıdaki bir terör örgütünü anlatmak için kullanılmıştır” 

(Burke, 2004:14).   

 



 68 

2.3.2. El Kaide’nin Ortaya Çıkışı 

El Kaide’nin ortaya çıkmasında ve bir örgüt olarak oluşumunda Sovyetler 

Birliği’nin Afganistan’ı işgali ve bu işgale karşı gösterilen sert direniş önemli bir rol 

oynamıştır. Sovyetler Birliği’nin 1979 Aralık ayı sonundan itibaren Müslüman bir 

ülke olan Afganistan’ı işgal etmesi Đslam dünyasında tepki ile karşılanmıştır. Bu 

bağlamda farklı bir çok ülkeden binlerce Müslüman’ın cihat yapmak ve direnişe aktif 

destek vermek amacıyla Afganistan’a gittiği bilinmektedir. Afganistan’a dışarıdan 

gelen Müslüman direnişçiler ile yerli Afgan halkı, savaş şartlarının egemen olduğu 

bir süreç içerisinde aynı kamplarda birlikte kalmışlar, birlikte eğitim görmüşler, 

birlikte savaşmışlar ve yaşanan bu süreçte karşılıklı olarak birbirlerini 

etkilemişlerdir. El Kaide’nin bir terör örgütü olarak ortaya çıkması da bu döneme 

rastlamaktadır. Bu doğrultuda El Kaide’nin örgütsel bir kimlik kazanması ve kuruluş 

temellerine ilişkin olarak Raşid’in  tespitleri dikkat çekicidir: 

1982 ile 1992 yılları arasında, Ortadoğu, Kuzey ve Doğu Afrika, Orta Asya 
ve Uzakdoğu’daki 43 Müslüman ülkeden yaklaşık 35 bin radikal Müslüman 
törenlerle Afgan mücahitlerine katılmıştır. Sayıları 100 bini aşan Müslüman 
radikaller, Ziya-ül Hak’ın askeri yönetiminin Pakistan’da ve Afgan sınırı 
yakınında kurduğu yüzlerce yeni medresede eğitim almış ve cihada 
katılmıştır. Bu radikaller kamplarda ilk kez birbirleriyle karşılaşmışlar, 
birlikte eğitim görmüşler, çalışmışlar ve savaşmışlardır. Çeşitli ülkelerden 
gelen bu insanlar, diğer ülkelerdeki Đslami hareketler hakkında ilk kez bir 
şeyler duymuşlar ve kendi aralarında gelecekte çok işlerine yarayacak olan 
ideolojik ve taktik bağlantılar kurmuşlardır. Bu kamplar bir nevi gelecekteki 
Đslam radikalizmin okulları haline gelmiştir (Raşid, 2001:216). 
 
Raşid’in açıklamalarından anlaşılacağı üzere El Kaide’nin ortaya çıkış 

sürecinde Afganistan örgüt için bir zemin oluşturmuştur. Farklı ülkelerden binlerce 

Müslüman’ın ağır savaş şartlarında birlikte mücadele etmesi ideolojik bir yakınlaşma 

meydana getirmiş ve sonraki yıllarda kurulacak El Kaide’nin uluslar arası bir örgüt 

niteliği kazanmasını sağlamıştır. Bununla birlikte Afganistan’da yaşanan savaş 



 69 

ortamında, savaşan gönüllülerin ihtiyaçlarının karşılanması, aileleri ile irtibatlarının 

sağlanması, hayatını kaybedenlerin ailelerine yardım ulaştırılması, Afganistan’a 

gönderilen para ve silah yardımlarının organize edilebilmesi için 1980 yılında 

Abdullah Azam tarafından Mektep el-Hidamet (Hizmet Bürosu) adı altında bir örgüt 

kurulmuştur. El Kaide lideri ve kurucusu Usame bin Laden de Mektep el-Hidamet 

(MAK) içerisinde Abdullah Azzam ile birlikte çalışmıştır (Demirel, 2004:57). 

Mektep el-Hidamet dünya çapında bir Đslami yardım örgütü olarak görev yapmış ve 

kabul görmüştür. Mektep el-Hidamet isimli kuruluş El Kaide’nin ortaya çıkış 

sürecinde önemli bir rol oynamıştır.  

Usame bin Laden, 1980 yılı ortalarında Pakistan’ın Peşaver kentinde Afgan 
direnişinde yer alan mücahitlere mali destek ve silah yardımı sağlanması 
amacıyla, Filistin Müslüman Kardeşler Örgütü lideri Abdullah Azzam ile 
birlikte Mektep el-Hidamet (MAK) isimli organizasyonu kurmuştur. MAK 
isimli oluşumun, aralarında ABD, Mısır, Suudi Arabistan ve Pakistan’ın da 
bulunduğu yaklaşık 50 ülkedeki temsilcilikleri ile Afganistan’da savaşmak 
üzere gönüllüleri topladığı ve Afganistan’a gönderdiği, ayrıca Afganistan ve 
Pakistan’da askeri eğitim kampları açarak finanse ettiği, Afganistan’da yol ve 
tünel açmak, hastane ve depo inşa etmek üzere ağır sanayi teçhizatları ithal 
ettiği, Bin Laden’in MAK’ı desteklemek için ailesinin zenginliği yanında 
Körfez Bölgesi’nin varlıklı ailelerinden toplanan bağışları da kullandığı 
bilinmektedir (Demirel, 2004:21-22).  
 
Uzun zaman Abdullah Azzam ile birlikte hareket eden Usame Bin Laden 

halen tam olarak anlaşılmayan bazı nedenlerden dolayı 1988 yılında Abdullah 

Azzam’dan ayrılarak El Kaide örgütünü kurmuştur. Kesin olmamakla birlikte 

Laden’in ayrılma nedeninin ayrı bir örgüt kurmak istemesi olduğu yönünde iddialar 

vardır. Abdullah Azzam’ın 24 Kasım 1989'da bombalı bir suikast sonucu 

öldürülmesi neticesinde, Mektep el-Hidamet bütün unsurlarıyla El Kaide’ye 

katılmıştır. Sovyetler Birliği’nin Afganistan’dan çekilmesinden sonra ailesinin 

yaşadığı Suudi Arabistan’a dönen Usame bin Laden’in bir müddet ailesine ait inşaat 

şirketinde çalıştığı ve yine bu dönem içerisinde Afgan savaşı gazilerine yardım 



 70 

edebilmek amacıyla bir yardım organizasyonu kurduğu bilinmektedir. Usame Bin 

Laden’in yardımcı olmaya çalıştığı “bu savaşçılar daha sonra Bosna, Çeçenistan gibi 

çeşitli yerlere tekrar Müslümanlar adına savaşmaya gitmişlerdir” (Demirel, 2004:22).  

El Kaide’in örgütsel yapısının zamanla güçlenmesi ile tüm Müslüman 

toplumların birlikte yaşayabilecekleri tek bir Đslam devleti kurulabileceği inancı 

güçlenmiş ve yaygınlaşmıştır. Bu doğrultuda Usame bin Laden’in yeni hedefler 

belirleyerek “Müslüman alimleri, liderleri, gençleri ve askerleri ABD şeytanının 

ordularına ve şeytanın işbirlikçilerine saldırılar düzenlemeye; bunların arkalarındaki 

güçleri ortaya çıkarmaya ve onlara unutamayacakları bir ders vermeye çağırıyoruz.” 

şeklinde bütün Müslümanlara cihat çağrısında bulunması, bazı El Kaide üyeleri 

tarafından ABD ve Đsrail hedeflerine yönelik terör eylemleri gerçekleştirilmesine 

neden olmuştur. Böylece 1988 yılında Afgan savaşına katılan Müslüman 

direnişçilerin faaliyetlerine süreklilik kazandırılması ve dünyanın farklı bölgelerinde 

Müslümanlar tarafından yürütülen silahlı mücadelelere cihat yoluyla eleman temin 

edilmesi amacıyla kurulan El Kaide, Usame Bin Laden liderliğinde ve radikal bir din 

ideolojisi temelinde uluslararası bir terör örgütüne dönüşmüştür. Bu bağlamda “El 

Kaide; Afganistan’da, Bosna’da, Çeçenistan’da, Irak’ta, Tacikistan’da, Somali’de ve 

Filistin’de savaşan Đslami grupları desteklemektedir. Ayrıca Endonezya, Mısır, 

Sudan, Filipinler, Cezayir ve Eritre gibi çeşitli ülkelerde faaliyet gösteren terör 

örgütü mensuplarının da eğitimini sağlamaktadır” (Demirel, 2004:21).  

El Kaide, dünyanın farklı bölgelerinde gerçekleştirilen aşağıdaki terör 

eylemlerinden sorumlu tutulmaktadır:  

29 Aralık 1992 : Yemen’in Aden şehrinde Somali’ye gitmekte olan 
Amerikalı askerlere yönelik gerçekleştirilen ve (2) 
Avustralyalı turistin öldüğü bombalama olayları (El 
Kaide’nin ilk eylemi olduğu sanılmaktadır) 



 71 

23 Şubat 1993 : New York’ta Dünya Ticaret Merkezi’nin bodrum katında 
patlayan ve (8) kişinin ölümüne, (1000) den fazla insanın 
yaralanmasına neden olan bombalama olayı, 

3-4 Ekim 1993 : Somali’de Batılı güçlere karşı Aidid’e destek veren 
Mogadişu’da (18) Amerikalının öldürülmesi, 

Ocak 1995 : Filipinler de Papa’ya suikast girişimi, 

1995 : Cezayir Đslam Grubu’ndan (GIA) Fransa’ya karşı 
yürüttüğü eylemsel faaliyetler, 

26 Haziran 1995 : Etiyopya’nın başkenti Adis Ababa’da Mısır Devlet 
Başkanı Hüsnü Mübarek’e yönelik suikast girişimi 

13 Kasım 1995 : Suudi Arabistan-Riyad’da bulunan Amerikan 
yönetimindeki Ulusal Arap Koruma Eğitim Merkezi’nin 
önünde bir arabaya yerleştirilen ve (5) Amerikalı ve (2) 
Hintlinin ölümüne neden olan bombalama olayı, 

Kasım 1995 : (17) kişinin öldüğü Pakistan’daki Mısır Büyükelçiliği’nin 
bombalanması 

25 Haziran 1996 : Suudi Arabistan, Dahran’da bulunan Birleşik Devletler 
Hava Kuvvetleri’nin bir yerleşim merkezi olan Khobar 
Kuleleri’nin önündeki bir kamyonda meydana gelen ve 
(19) Amerikan askerinin ölümüne, (500) askerin de 
yaralanmasına neden olan patlamalar, 

7 Ağustos 1998 : ABD askerlerinin Körfez bölgesinde düzenledikleri “Çöl 
Fırtınası” harekatının yıldönümünde Nairobi, Kenya ve 
Tanzanya Dar el Selam’daki Birleşik Devletler 
Elçilikleri’nin önünde, birkaç dakika arayla patlayan ve 
(257) kişinin ölümüne, (5500) kişinin de yaralanmasına 
sebep olan ABD Büyükelçiliklerinin havaya uçurulması 

12 Ekim 2000 : Yemen’in Aden Limanında ABD savaş gemisi USS 
Cole’a, bir botla düzenlenen bombalı saldırı sonucu, (17) 
Amerikalı deniz piyadesinin ölümü ve (30)’unun da 
yaralanması eylemi, 

11 Eylül 2001 : ABD’nin New York ve Washington şehirlerinde, yolcu 
uçakları kullanılarak, intihar saldırısı şeklinde 
gerçekleştirilen ve binlerce insanın hayatını kaybettiği 
terörist eylemler, 

06 Ekim 2002 : Fransa’ya ait bir petrol tankerine Yemen açıklarında 
düzenlenen saldırı, 

08 Ekim 2002 : Kuveyt’in doğusundaki Faylaka Adası’nda tatbikat yapan 
Amerikan askerlerine düzenlenen saldırı, 

12 Ekim 2002 : Endonezya’nın Bali Adası’nda bomba yüklü bir aracın 
infilak etmesi ile (190) kişinin ölümü, (252) kişinin 
kaybolması ve (300) kişinin de yaralanması ile sonuçlanan 
bombalı saldırılar, 



 72 

29 Kasım 2002 : Kenya’da Đsrailli’lere yönelik uçak ve otele yapılan 
eylemler, 

21 Ocak 2003  :Kuveyt’te bir ABD’linin öldürülmesi, 

10 Mayıs 2003 : Çeçenistan’da Rus gizli servisi karargahına yönelik, (20) 
kişinin ölümüne neden olan intihar eylemi, 

12 Mayıs 2003 : Ruyad’da (12)’si Amerikalı (34) kişinin ölümüne, (200) 
kişinin yaralanmasına neden olan intihar saldırıs, 

16 Mayıs 2003 : Fas’ın Kazablanka kentinde Museviler’e yönelik, (20) 
kişinin ölümüne neden olan intihar saldırısı, 

18 Mayıs 2003 : Bombacı ile birlikte (5) kişinin öldüğü bir başka saldırı, 

14 Ağustos 2003: Başta New York olmak üzere ABD’nin Kuzey 
bölgesindeki kentlerde elektrik kesintisi meydana geldi. Bu 
kesinti ile ilgili ABD, Kanada’da bulunan nükleer elektrik 
santrallerinde arıza meydana geldiğini açıklayarak 
Kanada’yı suçladı. Kanada yetkilileri ise konuya bir 
açıklık getirmedi. Sadece “arızanın nedenini 
bilmediklerini” bildirdi. Gerçekte ise, bazı santrallere karşı 
sabotaj eylemi düzenlendiği öne sürüldü. 

08 Kasım 2003 : Riyad’da (17) kişinin ölümüne (100)’den fazla kişinin 
yaralanmasına neden olan intihar eylemi, 

15 Kasım 2003 : Đstanbul’da Beth Đsrail ve Neva Şalom Sinagoglarına 
düzenlenen intihar saldırıları, 

20 Kasım 2003 : Đstanbul’da Đngiltere Konsolosluğu ve HSBC Bankası’na 
düzenlenen intihar saldırıları, 

11 Aralık 2003 : Đtalya’nın Modena kentinde bir sinagoga yönelik intihar 
saldırısı, 

14 -15 Aralık 2003 : Pakistan Devlet Başkanı Pervez Müşürref’e yönelik 
suikast girişimi, 

6 Şubat 2004 : Moskova metrosunda meydana gelen patlama sonucu (40) 
kişinin hayatını kaybettiği ve (100)’lerce kişinin 
yaralandığı terör eylemlerini Çeçenistan’da faaliyet 
gösteren El Kaide unsurlarının veya onlarla bağlantılı 
Çeçenlerin gerçekleştirdiği sanılıyor, Afganistan’da 
mevcut yönetim ve işgal kuvvetlerine karşı düzenlenen çok 
sayıdaki saldırılar El Kaide tarafından gerçekleştiriliyor. 
Irak işgalinden sonra başlayan özellikle “ölüm 
arabalarının” kullanıldığı eylemlerin büyük bölümü El 
Kaide tarafından organize ediliyor” (Demirel, 2004:59-62). 

 
 
 
 
 



 73 

 
2.3.3. El Kaide’nin Amacı 

El Kaide’nin öncelikli amacı; dünyadaki tüm Müslümanların katılımı ile 

silahlı mücadele yöntemini kullanarak, şer’i hükümlerle yönetilen bir devlet 

kurmaktır. Nihai olarak ise; Batı güdümündeki tüm Müslüman hükümetleri yıkmayı, 

sınırları kaldırmayı ve böylelikle bir halife yönetiminde Panislamizm doğrultusunda 

kendisine yakın aşırı Đslamcı gruplarla işbirliği yaparak, batılı güçleri Đslam 

ülkelerinden özellikle de Suudi Arabistan topraklarından çıkartmak ve Ortadoğu'da 

bir Đslam Devleti kurmaktır  (Demirel, 2004:21). 

 

2.3.4. El Kaide’nin Yapılanması 

El Kaide diğer bütün terör örgütlerinden farklı bir yapılanmaya sahiptir. Burke, 

El Kaide’nin örgütsel yapısına ilişkin olarak “El Kaide'yi bütünlüklü, sıkı dokunmuş, 

“her yerle bağlantılı” olan, tanımlı bir ideolojiye ve personele sahip, ilk olarak 

1980'lerin sonlarında ortaya çıkmış bir örgüt olarak görmek, onun gerçek doğasının 

yanı sıra, o dönemdeki ve bugünkü radikal Đslamcılığın doğasını da yanlış anlamak 

olur” diyerek geniş kapsamlı bir terör hareketi olarak değerlendirdiği El Kaide’nin 

örgütsel yapılanması içerisinde dinamik ve yerel unsurların gözden kaçırılmaması 

gerektiğini belirtir (Burke, 2004:16). Diğer terör örgütlerinin aksine El Kaide, birleşik, 

bütünlüklü bir yapılanmaya sahip değildir. El kaide merkezden bağımsız yerel 

dinamikler üzerine kurulu ve küresel/küreselleşen bir çok uluslu yapıdır. John Gray’in 

“El Kaide Modern Olmanın Anlamı” isimli kitabında konuya ilişkin şu ifadeler dikkat 

çekicidir: 

El Kaide, Latin Amerika’dan Japonya’ya kadar ve bu ikisi arasındaki 
kıtalarda faaliyet gösterebilen, ilk çok uluslu terör örgütüdür. 1970’lerle 
1980’lerin teröristlerinin aksine, El Kaide bölgesel bir alanda hareket etmez. 



 74 

Faaliyetleri gibi destek çevresi de küreseldir. Kuvvetleri küreselleşmeye 
direnmek yerine çağdaş Đslamcı gruplar tarafından kullanılarak sürekli olarak 
dünya çapında yeni üsler ve yeni hedefler aramaktadır (Gray, 2004:67). 
 
El Kaide’nin örgütsel yapılanması incelendiğinde Usame Bin Laden’in 

yapılanmanın en tepesindeki isim olarak örgütün lideri olduğu bilinmektedir. 

Bununla birlikte Usame Bin Laden’in başkanlığını yaptığı ve Ayman El-Zewahiri ile 

Süleyman Ebu Geyt gibi isimlerin de katıldığı bir danışma kurulunun (üst şura) 

bulunduğu ifade edilmektedir. Danışma kurulu kapsamlı tartışmalar sonunda terör 

eylemi yapılması ve fetva verilmesi gibi örgüt açısından önemli konular hakkında 

hüküm vermektedir. Ayrıca danışma kuruluna bağlı olarak askeri konuların 

onaylandığı bir askeri komite, örgütün para ve mali işleriyle ilgilenen ticari komite, 

dini kuralların görüşülerek karara bağlandığı dini komite (fetva komitesi), bilgilerin 

basılması için oluşturulan medya komitesi ve bir seyahat bürosunun bulunduğu 

değerlendirilmektedir (Demirel, 2004:39-40). Đfade edilen üst yönetimin dışında 

olarak El Kaide örgütünün şu şekilde bir yapılanmaya sahip olduğu düşünülmektedir:  

*Hücreler 

*Mücahitler-Mücahit Gruplar 

*Bölgesel-Yerel Örgütlenmeler 

 Bir bütün halinde El Kaide’nin örgütsel yapılanmasını oluşturan bu üç 

yapının esnek bir nitelik taşıdığı ve birbirlerinin içine girebildikleri bilinmektedir. 

Günümüzde El Kaide, dünyanın dört bir tarafında terör eylemi yapabilen örgütsel bir 

ağ kurmuş durumdadır. “Terör uzmanları tarafından en iyi yapılanmaya sahip örgüt 

olarak adlandırılan El Kaide, çok gevşek bir ilişkiler sistemi içinde, birbirini 

tanımayan insanlardan” oluşmaktadır (Demirel, 2004:41). El Kaide’nin istihbarat ve 

güvenlik kurumlarının tüm çalışmalarına rağmen, halen farklı ülkelerde terör eylemi 



 75 

yapabilmesi ve etkinliğini muhafaza etmesi diğer terör örgütlerinden farklı bir yapısı 

ve sistemi olduğunu doğrulamaktadır. Böyle bir örgütsel yapının, lider dahil olmak 

üzere sorumlu düzeyde faaliyet gösteren birkaç örgüt üyesinin yakalanmasıyla 

çökertilmesi neredeyse imkansızdır (Gray, 2004). 

 Bununla birlikte, El Kaide hareketini asıl tehlikeli kılan dayandığı ideolojidir. 

Örgütün yapılanma biçimi de bu tezi doğrulamaktadır. Yapılanma biçimi olarak, El 

Kaide hücreleri/üyeleri birbirlerini tanımamalarına karşın, Selefi-Vahabi ideoloji 

dolayımıyla ortak bir aidiyet duygusu/duyarlılığı kazanırlar. Ayrıca örgüte sürekli 

yeni katılımlar olmasının temelinde yine bu ideoloji bulunmaktadır. Bu bağlamda 

“Selefi-Vahabi Đdeoloji”nin farklı ülkelerde/bölgelerde faaliyet gösteren El Kaide 

üyeleri açısından küresel bir çatı oluşturduğu söylenebilir (Whelan, 2006; Burke, 

2004; Faraç, 2004).  

 Selefi-Vahabi ideoloji El Kaide üyelerini radikal bir Đslam yorumu içinde 

“özne” olarak konumlandırır.  Bunun bir sonucu olarak El Kaide üyelerinin düşün 

dünyalarında anlam, Selefi-Vahabi ideoloji dolayımıyla örgütsel amaçlar 

doğrultusunda kurulur. Böylece örgüt üyeleri ideolojik bir kapanım yaşarlar ve bu 

ideoloji onların anlamlandırma süreçlerinde görünür olmaktadır. Bu çerçevede, 

“öznenin Đslam'ın belli anlamlandırma biçimleri” içinde sabitlendiğinin ortaya 

konması bakımından Selefi-Vahabi ideolojinin açılması ve tartışılması gerekir. 

 

 

 

 

 



 76 

III. EL KAĐDE’�Đ� DÜŞÜ�SEL ARTYÖRESĐ VE ÖZ�E�Đ� 
SABĐTLE�ME SÜRECĐ 

 
Đslam tarihinin her döneminde Müslüman toplumlar içinde Đslamiyet’in “katı” 

yorumlandığı değişik alt kültürlere rastlamak mümkündür. Bunun temelinde Đslam 

Peygamberi Hz.Muhammed’in ölümünü takip eden süreçte, dini ve siyasi alanda 

ortaya çıkan sorunlar ve ihtiyaçlara, farklı toplumsal kesimlerin farklı bakış açıları ve 

çözüm önerileri getirmesi yatar. Toplumsal, dini ve siyasi sorunların farklı 

biçimlerde değerlendirilerek ele alınması, Müslüman toplumlarda, farklı Đslam 

yorumlarının ön plana çıktığı alt kültürlerin doğmasına yol açmıştır (Ebu Zehra, 

2006).  

Müslüman toplumlarda tarihsel süreçte yaşanan siyasi gerginlikler, bazı 

iktidarlar ve toplumsal kesimler tarafından şiddet kullanılarak çözülmeye 

çalışılmıştır. Bunun sonucu olarak, iktidarın siyasi amaçları doğrultusunda, şiddeti 

meşrulaştıran Đslam yorumları ortaya konmuştur (Ebu Zehra, 2006). Đslam’ın 

toplumsal yaşam ile ilişkilendirilmesi noktasında ileri sürülen bu yorum biçimleri, 

Müslümanların şiddet kullanarak karşılaştıkları dönemsel problemlerin üstesinden 

gelinebileceğini savunan ideolojiler üretmiştir. Đslam tarihinde Müslüman 

toplumlarda rastlanan bazı iktidar biçimlerinin, aşırı/radikal Đslam yorumları üzerine 

inşa edilen ideolojiler ile iç içe geçtiği görülmektedir (Đşcan, 2006). Bunlara örnek 

olarak Hariciler, Vahabiler, Taliban vb. iktidar biçimlerini göstermek mümkündür. 

Bu iktidar biçimlerine günümüz açısından verilebilecek en güzel örnek Taliban 

iktidarıdır. Taliban iktidarı Afganistan’da yönetimi ele geçirince, Selefi-Vahabi 

ideoloji yoluyla toplumu “katı” şeriat kurallarıyla yönetmeye başlamıştır. Taliban 

iktidarı tarafından “bilgisayarlar, televizyonlar, resimler, heykeller, filmler ve 

radyolar, insanları Đslam inancından uzaklaştırdıkları gerekçesiyle” yasaklanmıştır 



 77 

(Demirel, 2004:76). Taliban iktidarı yıllarca El Kaide hareketine de destek vermiştir. 

Amerika Birleşik Devletleri 11 Eylül saldırılarından sonra Taliban iktidarından 

Usame bin Ladin’i iade etmesini istemiş, ancak Taliban iktidarı kendilerine somut 

bilgi ve belgeler gösterilmedikçe bin Laden’i iade etmeyeceğini bildirmiştir. Bunun 

üzerine Amerika, 7 Ekim 2001 tarihinde Afganistan’a askeri operasyon başlatmıştır 

(Demirel, 2004:71).       

 Taliban iktidarı ve El Kaide hareketinde, radikal bir dini söylemin ön plana 

çıktığı gözlenir. Örneğin Taliban lideri Molla Muhammed Ömer ile El Kaide lideri 

Usame bin Laden’in söylemlerinde, Selefi-Vahabi ideolojinin etkisini/izlerini/gücünü 

görmek mümkündür. Her ikisi de Đslami terminolojiye aynı anlamları yüklemektedir. 

El Kaide üyeleri ve Talibanlar, Selefi-Vahabi ideolojinin özneleri olmuşlar ve bu 

ideolojinin yaklaşımı ile Đslam’ı yorumlamışlardır (Faraç, 20004). Đslam tarihi içinde, 

şiddet kullanmayı Müslüman hayatının bir kaçınılmazı olarak kabul eden Hariciler, 

yine şiddet temelinde ortaya çıkan ve radikal bir Şii Đslam anlayışı olan Haşhaşinler, 

Đbni Teymiye ile sistemleşen Selefilik, Muhammed Bin Abdülvehhab tarafından 

hayata geçirilen Vahabilik hep bu tür “katı” din yorumlarının bir sonucudur (Akyol, 

2000).  

Görüldüğü üzere şiddet kullanmanın ön plana çıkarıldığı radikal Đslam 

yorumları hemen hemen her devirde olagelmiştir. Bu bağlamda El Kaide hareketini 

sadece günümüze ilişkin şiddet içerikli bir örgütsel faaliyet biçiminde 

değerlendirmek doğru değildir. El Kaide, Đslam tarihinde çok önceden var olan ve 

şiddet kullanmayı dini hayatın/dini yaşamanın bir parçası şeklinde kabul eden Selefi-

Vahabi ideolojinin, günümüz koşullarında yeniden okunması ve yorumlanmasıdır. 

Burke, El Kaide’ye ilişkin olarak “Bir örgütten ziyade bir ideoloji” diyerek bunu dile 



 78 

getirir (Burke 2004; Aktaran Whelan, 2006:21). Rosenau da Burke’e benzer şekilde 

El Kaide’nin bir terör örgütü olarak değil bir ideoloji olarak değerlendirilmesi 

gerektiği üzerinde durur; 

El Kaide bir dünya görüşüdür, örgüt değil. 11 Eylül’den önce, ABD istihbarat 
topluluğunun bir kısmı El Kaide’yi (Usame) bin Laden’in merkezde olduğu, 
alandaki “birliklerine” emirler gönderen ve dünyada, orada burada saldırılar 
tertip eden, hiyerarşik, hücresel, terörist bir grup diye tanımladı. Bu hatalı 
algılama Japon Kızıl Ordu’su, Kızıl Ordu fraksiyonu, Action Directe gibi sıkı 
hücreler şeklinde örgütlenmiş, liderlerinden emirler alan grupların içinde 
olduğu, terörizm hakkında Soğuk Savaş dönemi düşüncesinin bir eseridir. 
Daha önce Usame bin Laden’in etrafında strateji, finans ve güvenlik ile 
meşgul belirli bir “esas çekirdek” olduğundan bahsetmiş olmama rağmen El 
Kaide bunların hiç birine benzemez. El Kaide küreselleşme karşıtı hareket 
gibi, siyasi, milli ve etnik olarak farklı, her hususta fikir birliği içinde 
olmayan fakat genel anlamda bir ideolojiye bağlı militan gruplardan 
oluşmuştur. Usame bin Laden’in dehası, Müslüman dünyada bazı kesimler 
arasında büyük kabul gören ve yerel mücadelelere giren militanların 
davalarının Haçlılara, Hıristiyanlığa, Yahudilere vb. karşı daha büyük küresel 
mücadelenin bir parçası olarak yeniden kavramsallaştırmalarına olanak 
sağlayan bir ideolojiyi derleyip toparlamak ve teşvik etmektir (Whelan, 
2006:23). 
 
Sovyetler Birliği’nin Afganistan’ı işgali ile birlikte, Afgan direnişine destek 

vermek ve farklı ülkelerden gelen Müslümanlar arasında koordinasyonu sağlamak 

amacıyla, 1988 yılında kurulan El Kaide, yaygın bir terörist ağ oluşturmaktan ziyade 

Müslüman toplumlarda bulunan aşırı Đslamcı toplumsal kesimlere teknik, finansal ve 

ideolojik destek sağlayan bir uluslar arası platform görevi görmüştür. Günümüzde 

Afganistan merkezli kurulan bu yapı yıkılmış, El Kaide’nin bir çok üyesi 

öldürülmüş, tutuklanmış ya da örgütten ayrılmıştır. Bununla birlikte “El Kaide dünya 

görüşü veya “El Kaidecilik”  her geçen gün güçlenmektedir. El Kaide, IRA veya 

ETA gibi sıkı kontrollü (sıkı biçimde örgütlenmiş bir hiyerarşik kontrole dayanan) 

bir terörist grubundan ziyade bir ideolojidir” (Whelan, 2006: 21-22). 

El Kaide’nin gücü ve tehlikesi örgütsel yapısından değil, beslendiği 

ideolojiden kaynaklanır. El Kaide, Đslam’ı ruhani bir din olmaktan öte siyasal bir 



 79 

yöntem olarak görmekte ve siyasi amaçları doğrultusunda yorumlamaktadır (Laçiner, 

2005:1). Yakın dönemde El Kaide hareketini askeri/polisiye tedbirler ve 

operasyonlar ile sona erdirmek mümkün gözükmemektedir. Bununla birlikte, El 

Kaide'nin beslendiği ideolojinin analiz edilmesi ve El Kaide üyelerinin radikalleşme 

süreçleri üzerinde durulması, El Kaide hareketinin etkisizleştirilmesi ve şiddet 

eylemlerinin engellenmesi bakımından önemli faydalar sağlayacaktır.  

Selefi-Vahabi ideoloji incelenirken, Müslüman toplumlarda var olan radikal 

alt kültürler dikkate alınmalıdır. Đslami terminoloji içinde “cihad”, “kafir”, “dar’ül 

harp”, “tebliğ”, “haram”, “şehit” gibi kilit önem taşıyan kavramlar, Müslüman 

toplumlar içindeki farklı alt kültürler tarafından farklı şekillerde anlamlandırılmıştır.  

Söz konusu kavramlar, konuşma dilinde aynı gösteren olmalarına rağmen farklı 

gösterilenleri işaret etmektedir. Bu bağlamda Saussure’ün gösterge teorisi, Đslam 

dünyası içerisinde ortaya çıkan farklı anlamlandırma süreçlerinin açıklanabilmesi 

bakımından da yol gösterici bir nitelik taşır. Hatırlanacağı üzere Saussure, 

göstergenin ses (gösteren) ve kavramın (gösterilen) tesadüfi bir araya gelmesinden 

oluştuğunu, bu çerçevede gösterge ile gönderge arasında hiçbir bağ bulunmadığını 

belirtir. Saussure’e göre, gösterge ile gönderge arasındaki tek bağ içinde bulunulan 

(kültürel/toplumsal) yapıdır. Saussure böylece dil dizgesi içerisinde gösteren ile 

gösterilenin sabitlendiğini varsaymıştır (Marshall, 1999:642). Saussure’ün yapısal 

dilbilim çalışmaları ve gösterge kavramının temelini oluşturan bu yaklaşım, ses ve 

kavram arasındaki ilişkinin oluşmasında yapının ne denli belirleyici olduğunu 

gösterir.  

Saussure’ün yaklaşımı, Müslüman toplumlar içinde farklı alt kültürlerde, 

Đslam'i terminolojiye ait aynı gösterenlerin farklı gösterilenleri işaret etmesi 



 80 

bakımından bize önemli bir perspektif sunmaktadır. Örneğin hemen hemen bütün 

Müslüman toplumlarda, “cihad”, bir sözcük olarak aynı gösteren ile ifade edilmesine 

rağmen farklı gösterilenleri işaret edebilmektedir. Bu doğrultuda Usame bin Laden 

için “cihad” bir gösteren olarak “silah, bomba, kan” vb. gösterilenleri işaret edebilir. 

Ancak şiddet hareketlerini benimsemeyen bir Müslüman için “cihad” bir gösteren 

olarak, “manevi gelişim, dini yasaklara karşı kendi ile savaşma” vb. gösterilenlere 

gönderme yapabilir. Bu farklılığın temelinde sosyalleşme süreci içinde öğrenilen 

kültürel ve ideolojik değerler bulunur. 

El Kaide üyelerinin radikalleşme süreçleri, benimsemiş oldukları Selefi-

Vahabi ideolojiden bağımsız olarak değerlendirilemez. El Kaide üyelerinin 

söylemlerinde ve toplumsal ilişkilerinde Selefi-Vahabi ideolojinin izlerini/etkilerini 

görmek mümkündür. El Kaide üyelerinin anlam dünyası, kendilerini özne olarak 

konumlandıran Selefi-Vahabi ideoloji içinde sabitlenir. Althusser’in “Her ideoloji 

ancak bir özne aracılığı ile ve özneler için var olabilir“ şeklindeki önermesi Selefi-

Vahabi ideoloji ile El Kaide üyeleri arasındaki ilişkinin açıklanması bakamından da 

önemlidir. Althusser’in ideoloji teorisindeki “çağırma” ya da “adlandırma” başlı 

başına bir süreci ifade eder. Bu sürece ilişkin olarak Kazancı şu açıklamalarda 

bulunur; 

Çağırma ile bireyin ideolojik olarak adı konmuş olmaktadır. Yani ideolojik 
etki ve oluşum çağırma ile başlayıp daha sonra da yeni çağırmaların etkisiyle 
bir toplumsal bileşke olarak sürüp gidecektir. Bundan sonra tüm ilişkiler bu 
isimlendirmenin etkisi ve onun verdiği görüş açısından özne tarafından 
değerlendirilecektir (Kazancı, 2006:77).  
 
Selefi-Vahabi ideoloji, El Kaide üyelerine “Müslüman”, “Mücahit”, “Şehit” 

vb. kavramları kullanarak seslenir. Tarihsel süreç içerisinde Müslüman toplumlarda 



 81 

var olagelmiş radikal kesimlerin bu kavramlara yüklediği anlamlar, yine bu anlamları 

geçmişten günümüze taşıyan Selefi-Vahabi ideoloji yoluyla öznelere kazandırılır.  

Bu bölümde, buraya kadar yapılan açıklamalar çerçevesinde, El Kaide 

üyelerinin düşün dünyalarında “anlamın” Selefi-Vahabi ideoloji dolayımıyla nasıl 

kurulduğu tartışılmaktadır. El Kaide üyelerinin radikal söylem içinde 

kurulma/sabitlenme süreçleri, Đslam'ın radikal bir yorumu üzerine inşa edilen Selefi-

Vahabi ideolojinin, onları, belli bir anlam içinde “özne” olarak konumlandırması 

şeklinde ele alınmaktadır. “Öznenin belli Đslam anlamlandırmaları içinde” 

kurulma/sabitlenme süreçleri “Cihad'ın Retoriği”, “Đdeolojik Eğitim”, “Lider 

Modellemeleri” ve “Şahadet ve Şehitlik” başlıkları altında tartışılmaktadır. Bu 

doğrultuda dini motifli şiddet hareketleri üzerine yaptıkları çalışmaları ile tanınan 

Burke, Gray, Whelan, Demirel, Faraç, Akyol, Taslaman ve Kapitan, Khosrokhavar, 

Ebu Zehra, Đşcan, Çapan vb. yazar ve araştırmacıların açıklamalarına 

başvurulmaktadır. Bunun yanı sıra konunun daha net anlaşılması amacıyla 

tutuklanan bazı El Kaide üyelerinin polise verdiği ifadeler de analize dahil edilmiştir. 

 Araştırmamızda radikal dini söylem içinde oluşan anlamlandırma süreçlerinin 

kolay anlaşılabilmesi/açıklanabilmesi amacıyla, öncelikle El Kaide başta olmak 

üzere dini motifli şiddet hareketlerinin, Đslami terminoloji içerisinde kilit önem 

taşıyan bazı kavramlara yüklediği anlamların açıklanması ve tartışılması 

gerekmektedir.  

 
3.1. Kavramların Tanımlanması 
 
Müslüman toplumlarda, El Kaide'nin söyleminde sık kullanılan ve ön plana 

çıkan bazı Đslami kavramlar/sözcükler üzerinde, siyasi bir anlam mücadelesi 

yaşanagelmiştir (Ebu Zehra, 2006). Yaşanan bu süreç, belirtilen 



 82 

kavramların/sözcüklerin değişik alt kültürler içinde farklı vurgular taşımasına ve 

farklı anlamlarda kullanılmasına yol açmıştır. Volosinov’a göre bir sözcüğün çeşitli 

vurgulara sahip olması zaman içerisinde girdiği bağlamların ve sahne olduğu iktidar 

mücadelelerinin bir sonucudur. Sözcük bir bağlamdan öbürüne geçerken farklı bir 

anlam kazanabilir. Sözcük yolculuğu sırasında girdiği bağlamların izini taşır. Bir 

sözcüğün ne kadar bağlamı varsa o kadar da anlamı vardır (Volosinov, 2001:138). 

Volosinov'un açıklamaları çerçevesinde, Burke, Müslüman toplumlarda 

“cihad” başta olmak üzere birçok Đslami kavramın içine girdiği siyasi bağlamlar 

sonucu farklı anlamlar kazandığını vurgular (Burke, 2004:44). Đslam tarihinde 

Müslüman toplumlarda yaşanan bazı bunalımlı dönemlerde (Halife Hz.Ömer, 

Hz.Osman ve Hz.Ali’nin şehit edilmeleri, Peygamberin torunları Hz.Hasan ve 

Hz.Hüseyin’in şehit edilmeleri, Abbasiler döneminde yaşanan Moğol saldırıları, vb.) 

ortaya çıkan siyasi ve ideolojik gelişmeler, dinin yorumlanması bağlamında bazı 

önemli Đslami kavramlara yeni anlamlar yüklenmesine yol açmıştır. Örneğin Selefi-

Vahabi ideolojinin özneleri konumunda bulunan Usame bin Laden, Hasan el-Benna, 

Seyid Kutub’un söyleminde “cihad”, şiddet içeren bir anlam kazanabilirken, 

Mevlana, Đmam Gazali gibi Đslam düşünürlerinin söyleminde şiddet içermeyen bir 

anlam taşır (Çapan, 2004; Whelan, 2006; Burke, 2004; Akyol, 2000; Đşcan, 2006).  

Volosinov, “bireyin bilinci toplumsal ve ideolojik bir olgudur” (Voloşinov, 

1973:12) diyerek  işaretin çok vurgulu olduğu üzerinde durur. Voloşinov’a göre 

“işaret çok vurguludur ancak yönetici sınıf ise işareti tek vurgulu yapmaya çalışır” 

(Đnal, 1996:53). Volosinov, bir sözcüğün sözlükte yer alan karşılığının, o sözcüğün 

anlamını oluşturduğunu, ancak vurgunun sözcüğün kullanımı ile ilgili olduğunu 

belirtir. “Sözcük birden çok sayıda ve hatta sınırsız vurgu taşıyabilir” (Đnal, 1996:53). 



 83 

Bakhtin de Volosinov’un açıklamalarına destek vermektedir. Voloşinov ve 

Bakhtin'in yaklaşımları, Müslüman toplumlarda Đslami terminoloji içinde yer alan 

sözcükler üzerinde siyasi bir anlam mücadelesi yaşandığının açıklanabilmesi 

bakımından önemlidir.  

Müslüman toplumlarda Đslam'ı şiddet temelli yorumlayan radikal toplumsal 

kesimlerin söyleminde, Đslami terminolojiye ait bazı sözcükler, kullanıldığı 

söylemsel topluluğun vurgusunu taşır. Bu vurgu ise benimsenen radikal dini ideoloji 

dolayımıyla oluşturulur ve şiddeti/şiddet kullanmayı meşrulaştıran bir anlam taşır. 

Radikal Đslamcı kesimlerde, Đslami terminolojiye yüklenen anlamı benimsemeyen 

veya karşı çıkanlar “dini sapkınlık” veya “din düşmanlığı” ile suçlanır (Yılmazer, 

2006). Örneğin bir El Kaide üyesi, Đslam dinine ait terminolojiyi Selefi-Vahabi 

ideoloji dolayımıyla anlamlandırır. Bu nedenle farklı Đslam yorumları bağlamında 

yapılan anlamlandırmaları dinin yozlaştırılması olarak değerlendirir (Demirel, 2004). 

Bu, gerçekleştirilmiş/gerçekleştirilen şiddet eylemlerinin meşru bir temele 

oturtulması bakımınan önemlidir.  

Araştırmamızda ele alınacak konuların sağlıklı olarak anlaşılabilmesi için, El 

Kaide üyeleri tarafından yoğun şekilde kullanılan bazı dini kavramlara, “Đslami 

literatür  içinde ve El Kaide üyelerinin söyleminde” ne anlamlar yüklendiği, aşağıda 

karşılaştırmalı şekilde açıklanmaktadır; 

Kitap: Müslümanların kutsal kitabı “Kuran-ı Kerim”i ifade etmek için 

kullanılır. Kitap, hem Đslam literatüründe hem de El Kaide üyelerinin söyleminde 

Kuran’ı işaret eder (Yılmazer, 2006). 

Kuran: Kuran, “Allah tarafından Cebrail vasıtasıyla Arapça olarak Đslam 

Peygamberi Hz.Muhammed’e indirilen ve günümüze kadar tevatür yoluyla 



 84 

nakledilmiş, Mushaflarda yazılı kelamdır” (Şentürk ve Yazıcı, 2007:20). Hem Đslam 

literatüründe hem de El Kaide üyelerinin söyleminde Müslümanların kutsal kitabı 

olarak kabul edilir. 

Kelam: “Söylemek demektir. Allah, harf ve sese muhtaç olmadan söyler. 

Kuran-ı Kerim ve diğer semavi kitaplar Allah’ın sözüdür”. Allah peygamberlere ve 

meleklere istediğini söylemiş ve duyurmuştur (Şentürk ve Yazıcı, 2007:232). Hem 

Đslam literatüründe hem de El Kaide üyelerinin söyleminde bu anlamı ifade eder.  

Hadis: Đslam Peygamberi Hz.Muhammed’in sözleridir. Hem Đslam 

literatüründe hem de El Kaide üyelerinin söyleminde bu anlamı ifade eder. 

Sünnet: Kelime anlamı “yol ve adet” olarak tanımlanan sünnet, Đslam 

literatüründe Hz.Muhammed’in Kuran dışındaki söz ve davranışlarını ifade eder 

(Şentürk ve Yazıcı, 2007:21). Bu yönüyle sünnet, hadis kavramını kapsayan bir 

terimdir. Hem Đslam literatüründe hem de El Kaide üyelerinin söyleminde bu anlamı 

ifade eder. 

Şeriat: Đslam literatüründe Müslüman toplumlarda bireysel ve toplumsal 

yaşamı düzenleyen dini kurallar şeklinde tanımlanır. Bu yönüyle şeriat, bir kavram 

olarak “Đslam Hukuku” anlamına da gelmektedir. Dini motifli terör örgütleri, 

benimsedikleri ideolojiye göre şeriat kavramına farklı anlamlar yükleyebilmektedir 

(Yılmazer, 2006). 

Amel: Đslam literatüründe, bir Müslüman’ın inancını yaşayarak dinin 

emirlerini yerine getirmesi ve dinin yasaklarından kaçınması anlamına gelir. Amel ile 

iman arasında yakın bir ilişki vardır. Ancak iman ile amel bir tutulmaz, bu bağlamda 

iman, amelden önce gelir (Dikmen, 2004:25). El Kaide üyelerinin söyleminde amel 



 85 

ile iman arasında çoğu kez bir ayrım yapılmaz. Bir insanın iman etmiş sayılması için 

bunu amelde göstermesi gerekir (Demirel, 2004).     

Laiklik: Geleneksel Đslami kesimlerde “laiklik” bir yönetim biçimi olarak 

kabul edilir ve bir Müslümanın inancına zarar vermediği kabul edilir. Đslam’ı “katı” 

yorumlayan dini motifli terör örgütleri “laiklik” kavramını dinsizlik olarak kabul 

ederler. Bu bağlamda Đslam ile laiklik birlikte var olamazlar (Yılmazer, 2006:43).  

Helal: Đslam literatüründe, “dince yapılması ve yenmesi-içilmesi 

yasaklanmayan” anlamına gelmektedir (Şentürk ve Yazıcı, 2007:355). Dini motifli 

terör örgütleri bakımından ise örgütün benimsediği ideoloji tarafından 

yasaklanmayan anlamındadır. 

Haram: Đslam literatüründe, dine göre “yapılması ve yenmesi-içilmesi kesin 

olarak yasaklanan her şeydir. Buna göre bir şey helal ise haram değildir, haram ise 

helal olmaz” (Şentürk ve Yazıcı, 2007:355). Dini motifli terör örgütleri (El Kaide 

dahil) bakımından ise örgütün benimsediği ideoloji tarafından yasaklanan her şeyi 

kapsamaktadır (Yılmazer, 2006). 

 Mekke Dönemi: Peygamber Hz.Muhammed’in Peygamberliğini ilan ettiği ve 

Đslamiyet’in yayılmaya başladığı hicret öncesi dönemi ifade eder. Hem Đslam 

literatüründe hem de El Kaide üyelerinin söyleminde bu anlamı ifade eder. 

Medine Dönemi: Peygamber Hz.Muhammed’in 622 yılında Medine’ye hicret 

etmesiyle başlayan dönemdir. Medine döneminde Müslümanlar güçlenerek dünyaya 

açılma imkanı bulmuştur. Hem Đslam literatüründe hem de El Kaide üyelerinin 

söyleminde bu anlamı ifade eder. 



 86 

Asr-ı Saadet: Peygamber Hz.Muhammed’in Đslam’ı tebliğ ettiği dönem 

anlamında kullanılmaktadır (Çapan, 2004). Hem Đslam literatüründe hem de El Kaide 

üyelerinin söyleminde bu anlamı ifade eder. 

Tebliğ: Kelime olarak duyurmak anlamına gelen tebliğ, Đslam literatüründe 

peygamberlerin Allah tarafından kendilerine bildirilen her şeyi eksiksiz biçimde 

insanlara duyurması şeklinde tanımlanır. (Şentürk ve Yazıcı, 2007:47). El Kaide 

başta olmak üzere dini motifli terör örgütleri açısından ise tebliğ, yeni üyeler 

kazanma temelinde değerlendirilir. Bu bağlamda tebliğ, “açık tebliğ” ve “gizli 

tebliğ” olmak üzere iki aşamada gerçekleşir. Gizli tebliğ döneminde, örgütün 

ideolojisini insanlara anlatacak kadro yetiştirilir. Yetişen örgütsel kadrolar, açık 

tebliğ döneminde insanlara açılarak örgütün toplumda taban bulması için çalışırlar 

(Yılmazer, 2006). 

Đman: Đslam literatüründe, “Allah tarafından (Peygamber'e haber verildiği) 

kesin olarak bilinen hususların doğru olduğuna içten ve yürekten” inanmak demektir 

(Şentürk ve Yazıcı, 2007:25). Dini motifli terör örgütleri bakımından ise örgütün 

benimsediği ideolojiye inanmak ve benimsemek anlamına gelir. Đman, El Kaide 

açısından Selefi-Vahabi ideolojiye inanmak demektir (Burke, 2004; Whelan, 2006). 

Mü’min: Đslam literatüründe, “Allah’a ve peygamberine inanan, 

peygamberin, Allah tarafından haber verdiği her şeyin doğru olduğunu yürekten 

tasdik eden ve bu imanını dili ile de söyleyen kimsedir” (Şentürk ve Yazıcı, 

2007:27). Dini motifli terör örgütleri bakımından ise örgütün benimsediği ideolojiye 

inanan ve benimseyen kimsedir (Demirel, 2004). 

Kafir: Đslam literatüründe, “Đslam’ın iman esaslarını kabul etmeyen, yani 

Allah’a ve peygamberine inanmayan kimsedir” (Şentürk ve Yazıcı, 2007:27). Dini 



 87 

motifli terör örgütleri bakımından ise örgütün benimsediği ideolojiyi kabul etmeyen 

kimsedir (Faraç, 2004; Akyol, 2000). Bu bağlamda kendini Müslüman olarak ifade 

eden bir kimse örgüt tarafından kafir şeklinde tanımlanabilir. 

Tağut: El Kaide başta olmak üzere dini motifli terör örgütlerinin söyleminde  

“tağut”, Đslam dışı uygulamaları zor kullanarak insanlara benimsetmeye çalışan, dini 

kurallar yerine kendileri kural/kanun koyan devlet ve devlet görevlilerini ifade eder 

(Yılmazer, 2006) Bu anlamda tağut olan bir devlet düzeni ile mücadele edilmesi 

gerekir (Demirel, 2004; Yılmazer, 2006).  

Münafık: Đslam literatüründe, “Allah’a ve peygamberine, inandığını söyleyip 

mü’min olarak göründüğü halde kalbiyle inanmayan, içi dışına uymayan kimsedir” 

(Şentürk ve Yazıcı, 2007:27). Dini motifli terör örgütleri açısından ise örgütün 

ideolojisi dışında faaliyet gösteren ancak Müslüman olduğunu ifade eden kişilerdir 

(Whelan, 2006, Burke, 2004). 

Batıl: Đslam literatüründe, dini geçerliliği olmayan, sahte, yalan anlamlarına 

gelmektedir (Şentürk ve Yazıcı, 2007). El Kaide açısından Selefi-Vahabi ideolojiye 

göre geçerliliği olamayan anlamı taşır (Whelan, 2006, Burke, 2004). 

Biat: Bir kimsenin hükümdarlığını (hakimiyetini) ya da hakemliğini kabul 

ederek o kimseye bağlılığını bildirmek anlamı taşır. Đslam tarihinde ilk dönem 

Müslümanlarının Peygambere bağlılıklarını ifade ettikleri “Akabe Biat”ları olmuştur. 

Đslam hukukuna göre “biat”ın, Müslümanlar tarafından devlet başkanlarına yapılması 

ön görülmüştür. Pratikte halkın tamamının devlet başkanına biat etmesi mümkün 

olmadığı için önemli görevlerde bulunan yetkililerin biat etmeleri yeterli kabul 

edilmiştir. Biat kavramı, Đslam’ı “katı” yorumlayan dini motifli terör örgütü üyeleri 

açısından örgüte/örgüt yönetimine bağlılık anlamında kullanılır (Yılmazer, 2006). 



 88 

Şirk: Đslam literatüründe “şirk”, Allah’tan başka tanrı olduğuna inanmak ve 

Allah’a başka tanrıları ortak koşmak anlamına gelir. Şirk Đslam dininde hem büyük 

bir günah, hem de küfür kabul edilmiştir (Şentürk ve Yazıcı, 2007:417). Kavram, 

dini motifli şiddet hareketleri tarafından da aynı anlamda kullanılmakla beraber, aşırı 

geniş yorumlanmaktadır (Ebu Zehra, 2006; Đşcan, 2006).    

Tevhid: Đslam literatüründe “tevhid”, Allah’ın bir olduğunun ve Allah’tan 

başka tanrı olmadığının kabul edilmesidir. Bu yönüyle tevhid, şirk kavramına tezat 

teşkil eder (Yılmazer, 2006). Dini motifli terör örgütlerinin söyleminde ön plana 

çıkan bir kavramdır.  

Farz: Đslam literatüründe, “dinen yapılması kesin delillerle emredilen” 

anlamına gelmektedir. Farzı yerine getiren “sevap kazanır, özürsüz olarak yapmayan 

azabı hak eder. Đnkar eden ise dinden çıkmış olur” (Şentürk ve Yazıcı, 2007:72). Dini 

motifli terör örgütlerinin söyleminde ise, örgüt /örgütün ideolojisi tarafından verilen 

emirlerin yerine getirilmesini ifade eder (Yılmazer, 2006). 

Đmam: Dini motifli terör örgütü üyeleri, örgüt liderini “imam” olarak kabul 

ederler. Bu doğrultuda, El Kaide lideri Usame Bin Laden’in El Kaide’nin imamı 

olduğu söylenebilir. 

Mücahid: Đslam literatüründe, Allah yolunda savaşan Müslüman demektir. 

Dini motifli terör örgütlerinin değerlendirmesine göre, örgütün ideolojisi ve amacı 

doğrultusunda savaşan Müslümanlardır (Burke, 2004).  

Cahiliyye: (Đslam öncesi) Arabistan’da yaşanan putperest dönemi ifade eden 

bu kavram, dini motifli terör örgütleri bakımından örgütsel hedeflere uygun herhangi 

bir grup, ülke veya zaman anlama gelir. “Böylece, esas olarak Peygamber 

Hz.Muhammed’in Arabistan’daki asıl cahiliyeyi öldürdüğü ve onun harabeleri 



 89 

üzerine muhteşem bir Đslam devleti inşa ettiği gibi “barbar” olarak düşünülebilecek 

her grup, halk, ülke veya kültürle ilgili insanların gerçek Müslümanlar olmadığını ve 

bu yüzden öldürülebileceğini” ifade eder (Whelan, 2006:93). 

Küfür ve Tekfir: Bu iki sözcük, dini motifli şiddet hareketleri açısından çok 

önemlidir. Đslam literatüründe ve El Kaide'nin söyleminde, bu sözcüklere hangi 

anlamların yüklendiğine ilişkin olarak Whelan şu açıklamalarda bulunur; 

Bu kelimelerin kullanımı Đslam öğretisinde olağanüstü ciddi bir suçlamadır. 
Tekfir kelimesi “kutsala saygısızlık” anlamına gelen “küfür” kelimesinden 
türemiştir. Tekfir, Müslüman olduğunu iddia eden fakat “kirli” ilan edilen ve 
inananlar topluluğunun gözünde dinden çıkarılan kişi anlamına gelmektedir. 
Đslam hukuku harfiyen yorumlandığında böyle bir kişi Đslam hukukun 
korumasından artık yararlanamaz ve buna dayanarak “onun kanı ceza olarak 
dökülebilir” ve idama mahkum edilebilir. Tekfir her zaman en son başvurulan 
cezadır ve tekfir ilan etmeye tek yetkili olan ulema önceden belirlenmiş 
hukuki önlemleri aldıktan sonra bu yola başvurmaya genellikle isteksizdir” 
(Whelan, 2006:93).  
Seyid Kutub tarafından “cahiliyye” ve “tekfir” kavramlarının kullanımı 

belirsiz bırakılmış ve bu yüzden yanlış kullanılmaya ve istismara açık bir alan 

oluşmuştur. Bu durumu El Kaide, örgütsel amaçları doğrultusunda 

kullanmıştır/kullanmaktadır (Whelan, 2006:93-95). 

Bidat: Đslam literatüründe, “dinin aslında bulunmadığı halde, inananların 

ibadet olduğu ve Allah’a yaklaştırdığı gerekçesiyle yaptıkları işlere denir” (Ebu 

Zehra, 2006:223). Dini motifli terör örgütleri “bidat” kavramını çok geniş bir şekilde 

ele almakta, ibadet ile ilgisi bulunmayan hareketleri dahi bidat olarak 

değerlendirmektedir. 

Şura: Dini motifli terör örgütlerinin söyleminde, örgütsel yapılanma açısından 

liderin altında yer alan ve üst düzey üyelerden oluşan kurul anlamına gelir. Örneğin 

El Kaide’nin örgütsel yapılanmasında, Usame Bin Laden’in altında, Ayman El-



 90 

Zewahiri, Süleyman Ebu Geyt gibi üst düzey örgüt üyelerinden oluşan bir danışma 

kurulu (üst şura) bulunduğu bilinmektedir (Demirel, 2004:39-40).  

Cihad: Dini motifli terör örgütleri tarafından dini literatür içerisinde en çok 

kullanılan kavramlar arasında “cihad” ön plana çıkmaktadır. Cihad genel anlamda 

zulme karşı verilen mücadele şeklinde tanımlanır. Bununla birlikte “iyi bilinen bir 

hadise göre Muhammed, iki ayrı cihad bulunduğu söyler: Büyüğü insanın kendine 

karşı, küçüğü bir başkasına karşı verdiği cihaddır. Cihad genelde söylendiği gibi 

mutlaka “kutsal savaş” anlamı taşımaz. Hatta insan kalple, kalemle, dille, kılıçla vs. 

cihad yürütebilir” (Burke, 2004:41). Bu bağlamda “cihad” kavramını sadece “şiddet 

içeren eylem” şeklinde değerlendirmek son derece yanlıştır. Đslam şiddet içeren 

cihada izin vermiştir ancak bunu birçok şarta bağlamıştır. Bu nedenle dini motifli 

terör örgütleri şiddet içeren cihad için Đslam’ın gerekli kıldığı koşulların zaten hep 

var olduğunu gösterme çabası içerisindedir. Ancak geleneksel Đslami anlayışta, 

cihad; bir Müslüman’ın günahlara karşı manevi gelişimini korumak için verdiği 

mücadele şeklinde düşünülür.  

El Kaide lideri Usame Bin Laden, cihad ile ilgili olarak “Đlimle uğraşan 

insanlardan biri olan Đbni Teymiye şöyle belirtti: dini ve imanı savunmak için 

savaşmak ortak bir görevdir. Đmandan sonra hayatı ve dini bozan düşmanla 

savaşmaktan başka görev yoktur” diyerek cihadın dinde imandan sonra gelen en 

öncelikli görev olduğunu vurgular (Swetnam ve Alexander, 2001:107). Usame Bin 

Laden’in “cihad” kavramını ele alırken Selefi ideolojinin kurucusu kabul edilen Đbni 

Teymiye’ye gönderme yapması, onun aşırı/radikal bir Đslam yorumu olan Selefi-

Vahabi ideolojinin yaklaşımını benimsediğini gösterir. Bin Laden’in açıklamaları 

bağlamında, El Kaide’nin “cihad” kavramını, Selefi-Vahabi ideolojinin 



 91 

perspektifiyle şiddet temelinde öncelikli bir dini görev olarak değerlendirdiği 

anlaşılmaktadır. 

Dar’ül Đslam, Dar’ül Küfr, Dar’ül Harp: Dini motifli terör örgütlerinin 

söylemlerinde sık karşılaşılan kavramlardır. Burke bu kavramların Đslam’ın kilit 

kavramları arasında yer aldığını ve günümüzde de güçlü bir etkiye sahip olduğunu 

belirtir (Burke, 2004:39). Dar’ül Đslam Müslüman idareciler tarafından yönetilen ve 

Đslam hukukun uygulandığı bölgelerdir. Dar’ül Harp ise savaşın yaşandığı ve bu 

nedenle Đslam hukukun tam olarak uygulanamadığı yerleri ifade eder. Dini motifli 

terör örgütleri Dar’ül Harp olan bölgelerde Đslam’ın normal şartlar altında izin 

vermediği (hırsızlık vb.) hareketlerin yapılabileceğini kabul eder. “Dünyanın Dar’ül 

Đslam (Đslam ülkesi) ve Dar’ül Küfr (Küfür ülkesi) veya Dar’ül Harb (savaş ülkesi) 

olmak üzere ikiye bölünmesi, El Kaideciliğin sürekli tekrar ettiği, Batı’nın Đslam’ı 

yıkmak için faal olarak komplo kurduğu ve bu yüzden sadece küfür ülkesi veya 

toprağı değil, aslında Đslam’a karşı olan bir savaş diyarı olduğu propagandasına güçlü 

bir destek sağlamaktadır” (Whelan, 2006:97). Bu bağlamda, El Kaide ve benzeri dini 

motifli terör örgütleri dünya genelinde faaliyet gösterdikleri birçok ülkeyi/bölgeyi 

“Dar’ül Harp” ilan ederek Müslümanların saldırı altında olduğu şeklinde bir resim 

ortaya koyarlar. Böylece kendilerinin gerçekleştirdikleri terör eylemleri ile Đslam’ı ve 

Müslümanları koruduklarını savunurlar. 

Hicret: Kelime anlamı olarak, bir memleketten başka bir memlekete göç 

etmek anlamına gelen hicret, Đslam literatüründe Hz.Muhammed’in Peygamberliğini 

ilan ettiği Mekke’den ayrılarak Medine’ye göç etmesini ifade eder. Hicret Đslam 

tarihi açısından kilit bir öneme sahiptir. Malise Ruthven, “Muhammed’in 

paradigması” şeklinde ortaya koyduğu görüşünü “Hicret” temelinde açıklar. Burke, 



 92 

Ruthven’in “Muhammed’in paradigması” temelinde El Kaide ile hicret arasındaki 

ilişkiyi şu şekilde açıklar: 

Muhammed, onun kendi otoritelerini inkar edip Allah’ınkini tanımasından da, 
verimli bir haç endüstrisinin merkezindeki kentin (Mekke) ana tapınağı olan 
Kabe’deki putlara tapınılmasına yönelik saldırılarından da hoşlanmayan 
Mekke’nin zengin yöneticileri tarafından şehri terk etmeye zorlandı. Dinini 
icra edemeyen Muhammed, bir grup takipçisiyle birlikte gizlice, o zamanlar 
Yasrib diye anılan Medine şehrine kaçtı. Onun MS 622’deki bu göçü hicret 
olarak bilinir; bu olaya öyle bir önem atfedilir ki, Đslam takvimi, 
Muhammed’in doğumu ya da ilk vahyi almasıyla değil, bu olayla başlatılır. 
Baskı karşısında böyle bir göç, açıkça Kuran tarafından tavsiye edilmiştir. 
Sonraki yıllar zordur, Muhammed Medine’de birçok insanın şüpheci 
yaklaşımıyla, Mekke’nin askeri gücü arasında sıkışıp kalır. Ama, MS 624’te, 
Mekkelileri Bedir savaşında yenen Muhammed galip çıkar; bu zaferin 
ardından Medine halkını da kazanır. Memleketi Mekke’ye zaferle 
döndüğünde sene MS 630’dur. Đki yıl sonra da ölür. Haricilerden, 
Haşhaşinlere ve Bin Laden’e dek Müslüman reformcular, bilinçli olarak 
hicreti tercih etmişler, “gerçek Müslümanlar olarak yaşamak ve sonunda 
Muhammed’inki gibi başarılı olacağına inandıkları bir seferberlik başlatmak 
için, kendilerine ters düşen toplumlardan uzaklaşmışlardır. “Muhammed’in 
Paradigması” çerçevesinde, baskı ve zorluk dönemleri ile sınanacaklarını, 
ama Allah’ın iradesini ve Muhammed’in emirlerini izleyerek kendilerinin ya 
da kendilerinden sonraki kuşakların sonunda galabe çalacağını düşünür. Bin 
Laden ve yakın çevresi açısından, bu göç (hicret) ve mücadele (cihad) modeli 
çok etkilidir, açıklamalarında sıklıkla tekrarlanan temalardan biridir (Burke, 
2004:39-40). 
 
Görüldüğü üzere El Kaide ve benzeri dini motifli terör hareketleri “Hicret” 

kavramını örgütsel faaliyetin amacına ulaşabilmesi için zorunlu bir yöntem şeklinde 

değerlendirmektedir. Bu durum Usame Bin Laden’in Suudi Arabistan’da rahat bir 

hayat yaşamasına ve zengin bir ailesi bulunmasına rağmen hayat şartlarının çok zor 

olduğu Afganistan’a gitmesine de bir yönüyle açıklık getirmektedir. 

Şehit: Đslam’a göre ”Allah yolunda öldürülen Müslüman” şehit olarak ifade 

edilir (Şentürk ve Yazıcı, 2007:221). Đslam dini, “şehit” kavramını yücelterek bir 

Müslüman’ın dini anlamda elde edebileceği en yüksek makam olduğunu belirtir. 

Dini motifli terör örgütleri, örgütün belirlediği amaç doğrultusunda ölen/öldürülen 

kimseyi şehit olarak tanımlar. Bu bağlamda, gerçekleştirdiği terör eylemi ile birçok 



 93 

masum ve sivil insanın ölümüne neden olan örgüt üyesi bir intihar eylemcisi şehit 

olarak kabul edilir. 

Đcma: “Sözlükte birleştirmek, bir konuda fikir birliği etmek ve azmetmek gibi 

anlamlara gelen” gelen icma, Đslam literatüründe “Đslam bilginlerinin Peygamber’den 

sonraki her hangi bir devirde dini bir meselenin hükmü üzerinde fikir birliği 

etmeleri” şeklinde tanımlanır (Şentürk ve Yazıcı, 2007:23).    

Kıyas: ”Sözlükte, bir şeyi başka bir şeyle ölçmek ve iki şey arasındaki 

benzerlikleri belirlemek” anlamına gelen kıyas, Đslam literatüründe “Kitap, sünnet 

veya icma’da hükmü bulunmayan herhangi bir meseleye, aralarındaki illet birliği 

sebebiyle bu kaynaklardan birinde yer alan konunun hükmünü vermek” şeklinde 

tanımlanır (Şentürk ve Yazıcı, 2007:23-24). Dini motifli terör örgütleri tarafından 

benimsenen “katı” Đslam yorumlarında, din açısından Kuran ve sünnet dışında hiçbir 

referans kaynağı kabul edilmediği için icma ve kıyas kavramlarına başvurulmaz. 

 

3.2. Selefi-Vahabi  Đdeoloji ve Đbni Teymiye  

El Kaide hareketinin düşünsel temelini, radikal bir Đslam yorumu üzerine inşa 

edilen Selefi-Vahabi ideoloji oluşturmaktadır. El Kaide, benimsediği Selefi-Vahabi 

ideolojinin perspektifiyle gerçekleştirdiği/gerçekleştireceği terör eylemlerini meşru 

kabul etmekte ve böylece üyelerine Đslam adına mücadele ettikleri duygusunu 

vermektedir. Daha önce ifade edildiği üzere, bir özne olarak Selefi-Vahabi 

ideolojinin kendisine verdiği toplumsal rolü gerçekleştiren radikal dinci bir 

eylemcinin düşün dünyası, ideoloji dolayımıyla belli anlamlar içinde 

sabitlenmektedir. Bu nedenle Selefi-Vahabi ideolojinin ayrıntılı olarak ele alınması 

çalışmamız açısından önemlidir. 



 94 

Đslam tarihi içinde belli dönemlerde, toplumu bir bütün olarak derinden 

etkileyen önemli toplumsal ve siyasi gelişmeler yaşanmıştır. Bu gelişmeler 

çerçevesinde Müslüman toplumlarda birçok muhalif görüş ve hareketin ortaya 

çıktığı, toplum içinde bölünme dalgaları yaşandığı ve bunun bir sonucu olarak farklı 

toplumsal kesimlerin oluştuğu bilinmektedir. Hz.Muhammed’in ölümünü izleyen 

yüzyıl içinde Đslam toplumunda “Sünni” ve “Şii” adı altında farklı iki mezhep ortaya 

çıkmıştır. Bu iki farklı mezhebin ortaya çıkışının temelinde, siyasi ve askeri otorite 

bakımından tüm Müslümanların lideri olarak kabul gören Halifelik makamına, 

toplum içinde liyakat bakımından öne çıkan bir ismin mi, yoksa doğrundan 

Peygamber Hz.Muhammed’in soyundan gelen bir ismin mi getirilmesinin doğru 

olacağı tartışması yer alır. Bu bağlamda Şiiler Halifelik makamına Peygamber’in 

soyundan gelen bir isimin getirilmemesi halinde dinin yozlaştırılacağını 

düşünmüşlerdir.  

Đslam toplumu içinde ortaya çıkan başka bir tehlikeli ve muhalif örnek de 

Peygamber’den sonra gelen idarecilerin Peygamberin gerçek mesajının önüne 

geçtiğini iddia eden ve radikal bir eşitlikçiliği savunan “Harici” ideolojidir. Yine Şii 

mezhebi içerisinde ortaya çıkan ve radikal bir çizgide yer alan “Haşhaşinler” bir 

diğer örnektir. Bu yönüyle Đslam toplumu ve dünyası çok çeşitli mezhepleri ve dini 

akımları bünyesinde barındıran inanç yönünden kendi içinde heterojen bir yapıya 

sahiptir. Müslümanların karşılaştıkları sorunların çözülebilmesi için “Kuran’a ve 

Peygamber’in sünnetine dönüşü temel alan reformcu hareketler, Đslam tarihinde 

tekrarlanan bir izlektir” (Burke, 2004:38).  

“Selefilik” de Müslümanların karşılaştıkları sorunların çözülebilmesi için 

Kuran’a ve Peygamber’in sünnetine dönüşü temel alan bir ideoloji olarak Suudi 



 95 

Arabistan-Yemen bölgesinde ortaya çıkmıştır. Đslamiyet’in en radikal yorumu olarak 

ön plana çkan Selefi-Vehhabi ideoloji, günümüzde El-Kaide ve Hizbullah başta 

olmak üzere Đslam adına mücadele verdiğini ifade eden pek çok dini motifli şiddet 

hareketinin teorik zeminini oluşturmaktadır. Yapılan araştırmalar dünya 

Müslümanlarının %12’sinin Selefi-Vehhabi ideolojiyi benimsediğini ortaya 

koymuştur (Faraç, 2004:99). 

Selef kelime anlamı itibariyle “öncekiler, eskiler, ilkler” manasına 

gelmektedir. Đlk olarak Hicri 4. asırda ortaya çıkan bu anlayış, tevhid  bakımından 

yoruma açık ayetler üzerinde durarak kabirlerle olan ilişkiyi ele almıştır. Zaman 

içerisinde selefiler, görüşlerinin Đslam dininde dört büyük mezhepten biri olarak 

kabul edilen Hanbeli mezhebinin kurucusu Đmam Ahmed Bin Hanbel’e dayandığını 

iddia etmişlerdir. Ancak bu iddia Hanbeli mezhebinin büyük imamları tarafından 

tartışılmıştır (Demirel, 2004:45). Ahmed Bin Hanbel dinin yaşanmasında ve 

yorumlanmasında Kuran ve hadislere büyük önem vermiştir. Hayatının büyük 

kısmını zor şartlar altında hadis toplamakla geçiren Ahmed Bin Hanbel, 28 bin’den 

fazla hadisin bulunduğu “el-Müsned” isimli bir eser ortaya koymuştur. Bu bağlamda 

Ahmed Bin Hanbel sünnet, hadis ve rivayet ilmini fıkıh ilmiyle birleştirmiştir. Prof. 

Dr. Muhammed Ebu Zehra “Đslamda Siyasi, Đtikadi ve Fıkhi Mezhepler Tarihi” isimli 

kitabında Ahmed Bin Hanbel’in din yorumuna ilişkin şunları ifade eder: 

Đmam Ahmed’e göre, dini ilimler arasında Kitap ve sünnetten başka hiçbir 
ilim, yazılmak suretiyle gelecek nesillere aktarılamazdı. Çünkü ilim 
adamlarının görüşleri, kendi çağlarına ait sorunların çözümü değerindedir. 
Bunların, yazılarak sonraki nesillere aktarılmasına gerek yoktur. Đnsanlara 
nakledilmesi gereken yalnızca Kuran bilgisi, Hz.Peygamber’in ilmi, O’nun 
ashabının ve onlara güzellikle tabi olanların ilimleridir. Bu ilimler, öyle bir 
netlikte nakledilmelidir ki, alimler ve kişiler isimlerine göre taklit 
edilmemelidir...Đmam Ahmed, Selefin uğraşmadığı bir şeyle uğraşmamıştır. 
Selef, yalnızca kitap, sünnet ve fetva ilmiyle uğraşır...Akide ve diğer tüm 
Đslami ilimlerin kaynağı yalnızca Kuran ve sünnettir. Soyut akli nazarla 



 96 

akideden bahsedilemez. Akide konusunda, yalnızca nakle başvurulur ve onun 
dışında bir yola itibar edilmez (Ebu Zehra, 2006: 479). 
 
 Bizim görüşümüze göre Ahmed Bin Hanbel, Selefi (Peygamber ve 

sahabeleri) örnek almıştır ancak günümüzde ifade ettiği anlamda Selefi ideolojiyi 

savunmamıştır. Ahmed Bin Hanbel dinin yorumlanması konusunda Kuran ve sünneti 

referans kabul eder ve bu temelde fetva verilmesinde sakınca görmez. Ahmed bin 

Hanbel, irşad ve fetva alanında gördüğü boşluğu doldurmak üzere bizzat kendisi 

fetva vermiştir. Fetva vermek bir yönüyle yorum yapmak demektir. Bu bağlamda 

Ahmed Bin Hanbel dinin yorumlanmasına karşı değildir. Bununla birlikte verdiği 

fetvaların yazılmasını ve nakledilmesini yasaklamıştır. Ona göre sadece Kitap ve 

sünnet bilgisi yazılabilir. Dini yorumlayan din bilginlerinin görüşleri kendi çağlarına 

ait sorunları gidermeye yönelik olduğundan, bu görüşlerin nakledilmesi sonraki 

kuşakları yanlış yönlendirebilir. Ancak Ahmed Bin Hanbel’e göre gelecek her 

dönemin din bilginleri temel referans kaynakları olan Kuran ve sünnet temelinde 

içinde bulunulan dönemin ihtiyaçlarına ve şartlarına göre dini yorumlayabilirler (Ebu 

Zehra, 2006:478-479). Bu nokta Ahmed Bin Hanbel’i günümüz Selefilerinden 

ayırmaktadır.  

Günümüz Selefi ideolojisinde inanç ile ilgili meselelerde Kuran ve Sünnette 

yer alan hususların yoruma başvurulmadan olduğu gibi kabul edilmesi savunulur. Bu 

bağlamda, Selefi-Vahabi ideolojinin mimarları ve destekçileri, akıl ve bilimle ilgili 

yorumlara şiddetle karşı çıkmakta ve yüzyıllar boyunca her türlü modernleşmeyi 

dinden sapma olarak kabul etmektedir (Faraç, 2004:99). Günümüz selefi anlayışında, 

Ahmed Bin Hanbel’in görüşlerinin aksine dönemin şartlarına ve koşullarına göre 

dinin yorumlanması ve bu doğrultuda fetva verilmesi dinden uzaklaşma olarak 

algılanmaktadır. Ayrıca Selefi-Vahabi ideoloji, dinin farklı yorumlanması nedeniyle 



 97 

zaman içerisinde Müslüman toplumlarda ortaya çıkan mezhepleri kabul 

etmemektedir. Bu ideolojide bir mezhebi kabul etmenin günah olduğu düşünülür. 

Oysa ki Ahmed Bin Hanbel Đslam dünyasında kabul gören dört büyük mezhepten 

Hanbeli mezhebinin kurucusu olarak bilinmektedir. Bununla birlikte, Đslamiyet’i ilk 

kabul eden Sahabelere dönüşü temel alan Selefi ideolojinin oluşumunda, Ahmed Bin 

Hanbel’in etkisi olduğu ve günümüz Selefileri tarafından yanlış biçimde örnek 

alındığını belirtmemiz gerekmektedir.   

Selefiliğin tarihsel süreç içerisinde ikinci kez ortaya çıkışı 13. yüzyılda Đbn-i 

Teymiye ile olmuştur. Đbni Teymiye o dönemde var olan selefi görüşlere yenilerini 

de ekleyerek Selefiliği sistemleştirmiştir. Đbn-i Teymiye'nin görüşleri Seyyid Kutub, 

Muhammed el-Farac, Mevdudi gibi ünlü Đslam düşünürlerini ve radikal bir Đslam 

yorumu olan Vahabi ideolojiyi etkilemiştir. El Kaide lideri Usame Bin Laden, 

fikirsel ve teorik anlamda Đbn-i Teymiye’den çok fazla etkilenmiştir. Bu yönüyle Đbni 

Teymiye “birçokları tarafından devrimci Sünni Đslam’ın manevi babası ve El-

Kaideciliğin kaynağı olarak görülmektedir” (Whelan, 2006:59). Usame Bin Laden, 

dünya kamuoyuna yaptığı birçok açıklamada Đbn-i Teymiye’ye gönderme yaparak 

referans kaynakları arasında Đbn-i Teymiye’nin ne kadar önemli bir yer tuttuğunu 

ortaya koymuştur. Laden tarafından 1996 yılında yayınlanan ve uzman çevrelerce El 

Kaide’nin manifestosu sayılan bildiride; ABD’nin hedef alınması konusunda da Đbn-i 

Teymiye’ye gönderme yapmıştır:  

Đmandan sonra Amerikalı düşmanı kutsal topraktan atmaktan daha önemli bir 
görev yoktur. Hiçbir öncelik, imandan başka, bunun önüne koyulamaz. Đbn-i 
Teymiye şöyle dedi: ‘Dini ve imanı savunmak için savaşmak ortak bir 
görevdir. Đmandan sonra hayatı ve dini bozan düşmanla savaşmaktan başka 
görev yoktur. Bu görevden daha öncelikli başka bir durum yoktur ve 
düşmana en iyi imkanlarla karşı konulmalıdır’…Bu şartlar altında birincil 
düşman olan kafirleri ülkeden atmak ilk görevdir, imandan sonra bundan 
daha önemli bir görev yoktur (Swetnam ve Alexander, 2001:107). 



 98 

 
Đslam tarihinde 12. yüzyıl, Müslümanların parlak bir medeniyet kurdukları 

görkemli bir dönem olarak kabul edilir. Bununla birlikte 13. yüzyıl, Moğol istilasının 

ağır tahribatının yaşandığı ve önceki yüzyılda kurulan gelişmiş medeniyetin ciddi 

zarar gördüğü bir dönem olmuştur. Đslam dünyasının Moğol saldırılarına hedef 

olduğu gergin bir dönemde yaşayan Đbni Teymiye (1268-1328) ailesi ile birlikte 

Suriye'ye göç etmek zorunda kalmıştır (Whelan, 2006:59). Đbni Teymiye, dönemin 

medeniyet merkezi Bağdat'ı ele geçiren ve bir çok Müslüman'ı öldüren Moğollara 

karşı cihad ilan etmiş ve Moğolların Şam'ı ele geçirmek için yaptıkları saldırıda kılıcı 

ile savaşarak bizzat mücadele vermiştir. Đbni Teymiye bu yönüyle hem savaşan bir 

asker hem de döneminin önemli bir din bilginidir.  

Bir Đslam düşünürü olarak Đbni Teymiye, Sünni Đslam anlayışı içerisinde en 

muhafazakar fıkıh ekolü olarak kabul edilen Hanbeli fıkhı alanında derin bir 

uzmanlık kazanmıştır. Bu bağlamda Burke, Đbni Teymiye’nin, El Kaide lideri Usame 

Bin Laden’in de aralarında bulunduğu dinci militanlar ve çağdaş radikal düşünürler 

bakımından kilit önem taşıyan muhafazakar bir Đslam alimi olduğunu belirtir. Burke, 

Đbni Teymiye ve yaşadığı döneme ilişkin olarak şunları aktarır: 

Đbni Teymiye, modern radikal devrimci Sünni Đslamcı eylemciliğin babası 
olarak görülür. 1258’de Bağdat’ın Moğollar karşısında düşüşü devrin dindar 
Müslümanları için sarsıcı bir gelişme olmuştu. Müslümanların çoğu, yüzyıllar 
süren askeri yayılma, siyasi ve kültürel üstünlüğün ardından halifeliğin ve 
Đslam’ın kafirler tarafından fethedilmesini imkansız olarak görüyordu. Benzer 
bir şok, yaklaşık beş yüz yılı aşkın bir süre sonra Napolyon’un Mısır’ı işgal 
etmesiyle yaşanacaktı. Đbni Teymiye Moğollar karşısında yenilgiye yol açan 
zafiyetin, Müslüman cemaatin ya da ümmetin ilk kutsal metinlerdeki emirleri 
gereğince yerine getirmemesinin bir sonucu olduğunu düşünüyordu. Şam’a 
sürgüne gönderilen Đbni Teymiye, düşüncelerini burada da yaymayı sürdürdü 
ve sonuçta hayatının büyük bir bölümünü hapiste geçirdi (Burke, 2004:39). 
 
Đbni Teymiye, yaşadığı dönemin muhafazakar bir din bilgini olarak Đslam 

dünyasında gözlemlemiş olduğu toplumsal ve siyasi rahatsızlıkların/sıkıntıların 



 99 

nedenini, dinin emir ve yasaklarına gerektiği gibi dikkat edilmemesine bağlamıştır. 

Bu doğrultuda Đslam dünyasında yaşanan gerilemenin ancak Selef’in yaşamının 

örnek alınması ile aşılabileceğini belirtir. Đbni Teymiye’ye göre Selef’in örnek 

alınması Kuran ve sünnetin Selef’in anladığı şekliyle yaşanması demektir. Đbni 

Teymiye “Selefilerin nazarında”, felsefeciler, Mu’tezililer (Kuran'ın yaratılmış 

olduğunu kabul edenler) ve bazı tasavvufçuların doğru yoldan çıkmış kimseler 

olduğunu ileri sürer. Bu bağlamda Đbni Teymiye “Selef’in mezhebini, Kuran ve 

sünnette yer alan tüm sıfatları, isimleri, tüm haberleri ve halleri olduğu gibi kabul 

etmek olarak tespit eder” (Ebu Zehra, 2006:201). Dini yorumlama biçiminde 

“Vahdaniyet”i (Allah'ın bir olması) ön plana çıkaran Đbni Teymiye, dönemin 

koşulları içerisinde görüşlerini üç ana esas üzerine kurar. Đbni Teymiye’ye göre “din 

bilginleri” veya “dindar insanlar” aracılığı ile Allah’a yaklaşma düşüncesi dinen 

yanlıştır ve yasaklanmalıdır. Bu paralelde (ölü veya diri) kişilerden yardım isteme ve 

onları aracı yapma düşüncesine de izin verilmemelidir. Ayrıca teberrük ve takdis 

(kutsamak) amacıyla Peygamberlerin ve Salih kişilerin kabirlerini ziyaret etmek de 

dinen sakıncalı olup engellenmelidir. Đbni Teymiye ölmüş veya ölmemiş bir insana 

dua eden kimsenin dinde biat yaptığını ve Allah’a ortak koştuğunu, Allah’a dua 

ederken başka bir varlığı aracı eden kimsenin ise başlı başına bir biat uydurmuş 

olacağını ifade eder (Ebu Zehra, 2006:213). Bu görüşler Đbni Teymiye’nin dini 

metinleri yorumlama ve değerlendirme şeklini de etkilemiştir.  

Đbni Teymiye’nin sistemleştirdiği Selefi ideolojiyi 

anlayabilmek/açıklayabilmek için, Đslam'da dini metinlerin nasıl yorumlandığı 

üzerinde durulması gerekir. Dini metinlerin (Kuran, Hadis, vb.)  yorumlanma biçimi 

metinlerin ne anlama geldiği veya hangi anlamları işaret ettiği bakımından son 



 100 

derece önemli bir konudur. Đslam’da dini metinlerin yorumlanmasına ilişkin olarak 

Burke, “Kuran ve hadislerin ana metinleri, değiştirilemez olmaları anlamında 

“kapalı”dır; ama sonsuz derecede esnek olmaları, prensipte bütün zamanlarda nasıl 

davranmak gerektiğiyle ilgili sorunların hepsine bir yanıt sunmaları anlamında 

“açık”tır. “Kapalı” olmaları, belli bir yerel ve siyasi bağlamda kısa vadeli kazançlar 

elde etmeyi umanların yönlendirmelerini engelleyecek bir özerkliğe sahip oldukları 

anlamına gelir; “açıklık” niteliği ise, bu metinlerin her durumda herkes için uygun 

kılınabileceği anlamına gelir“ diyerek tarihsel süreç içerisinde Đslam toplumlarında 

gözlemlenen siyasi hareketlerin, dini metinleri kendi siyasi amaçları doğrultusunda 

farklı biçimlerde yorumlayarak bir dini meşruiyet arayışı içinde olduklarını belirtir 

(Burke, 2004:37). Bu bağlamda Burke, Đslam dinin her zaman siyaseten angaje 

edilmeye açık olduğunu vurgular. Burke, Đslam’ın Tanrı ile insan arasında bir aracı 

kurum bulunmasına izin vermediğini, ancak gerçek hayat ile din arasındaki iletişimin 

bir sonucu olarak dini metinleri yorumlayan bir “Ulema” (din bilginleri) sınıfının 

çıktığını belirtir. Burke, konuya ilişkin olarak şunları ifade eder:  

Gerçek dünyayla ilgilerinin sürekliliğini sağlamak için, Kuran ve hadislerin 
yorumlanması gerekir. Mesajlardan bazıları açık olsa da, bir çok şeyin, 
özellikle yedinci yüzyılın Arabistan’ında var olmayan unsurlara aranan 
yanıtların, bir tefsir sürecinden sonra oluşturulması gerekir. Muhammed, bu 
tür meselelere ilişkin olarak görüş birliğine dayalı bir yönetimi beraberinde 
getiren akılcı tartışmaya açıkça göz yumarak bu gerekliliği tanımıştır. 
Kuran’da doğrudan geçmeyen bir meseleyle ilgili olarak rehberlik oluşturmak 
için metinleri yorumlama süreci “içtihad” olarak bilinir. Đslam, aracılık 
yetkilerine sahip bir din adamları kurumuna yer vermese de, bu tür bir akıl 
yürütmeye ve onunla ilgili ilimlere yoğunlaşan bir uzmanlar ordusu ortaya 
çıkmıştır. Bunlar ulema (tekili alim), “bilenler” olarak bilinir (Burke, 
2004:37-38). 
 
  Burke’ün tespitleri ve yaklaşımı, Đslam dünyasında politik bir amaç 

doğrultusunda faaliyet gösteren radikal örgütlerin/oluşumların ideolojilerinin  analiz 

edilebilmesi bakımından değerli ve anlamlıdır. Đbni Teymiye, Burke’ün dini 



 101 

metinleri yorumlayan Ulema sınıfı olarak ifade ettiği din bilginleri arasında, dini 

motifli terör örgütleri ve radikal düşünürlerin en çok göndermede bulunduğu isimdir. 

Bu nedenle Đbni Teymiye’nin dini metinleri nasıl yorumladığı bizim için önemlidir. 

Đbni Teymiye’ye göre metinlerin yorumlanmasında “esas olan din ve nakildir. Akıl 

sadece idrak ve tasdik edicidir. Akıllar türlü türlüdür ve bugünkü akıl ile yarınki akıl 

birbirine uymaz. Nakil ise daima birleştiricidir” (Đşcan, 2006:30). Đbni Teymiye’nin 

açıklamalarında “sahih nakil” ve “sahih akıl” kavramlarından söz ettiği görülse de 

dinin yorumlanmasında akla kıymet verdiğini söylemek zordur. Bu yönüyle Đbni 

Teymiye dini metinlerin olduğu gibi bırakılması veya “dini metinleri oluşturan 

sözcüklerin gerçek anlamları” ile kabul edilmesi taraftarıdır. Ebu Zehra Đbni 

Teymiye’nin yorum metodolojisini şu şekilde açıklar: 

Đbni Teymiye’ye göre, metinler konusunda en güvenceli yol, onları olduğu 
gibi bırakmaktır. Đbni Teymiye bu görüşünün “Selef-i Salih”e dayandığını 
iddia etmektedir. Bu nedenle, kelimeleri zahirlerine göre (gerçek anlamlarına 
göre) değerlendirmekte ve bunların ifade ettiği temel zahiri manalara itibar 
etmektedir. Diğer yandan Đbni Teymiye, bunların “yaratıklarda olana” 
benzemediğini ifade etmekte ve ötesine karışmamaktadır. Ötesi için herhangi 
bir tefsir yapmayan Đbni Teymiye, bunu tefsir etmeye kalkışmanın sapıklık 
olduğunu da, iddia etmektedir…Đbni Teymiye, bu tutumuyla “yorumlama” ve 
“olduğu gibi bırakma” nın arasını bulduğuna inanmaktadır. Çünkü, bir 
yandan bu tür ayetleri zahiri manaları ile tefsir edip, Allah’ı yaratıklara 
benzemekten tenzih ederken, diğer yandan da “Keyfiyet” ve gerçek niteliğe 
dokunmamaktadır. Đbni Teymiye, sahabelerin, içinde “el”, “ayak”, “yüz”, 
“oturmak”, “inmek” ve benzeri tabirler bulunan müteşabih ayetlerin manasını 
bildiklerini, bu bilgilerini ayetlerin zahiri manalarından aldıklarını ve Allah’ın 
zatının mahiyetini öğrenmeye kalkışmadıkları gibi, bu sıfatların da mahiyetini 
öğrenmeye yeltenmediklerini iddia etmektedir. Đşte, Đbni Teymiye’nin “Selef 
Mezhebi” olarak öne sürdüğü anlayış budur (Ebu Zehra, 2006:205-206).  
 
Görüldüğü gibi Đbni Teymiye Kuran başta olmak üzere dini metinlerin 

yorumlanmasında, ya metinlerin olduğu gibi bırakılmasını (ki bu yorumlamama 

demektir) ya da metinlerin zahirine göre değerlendirilmesini benimsemiştir. Bu 

noktada Đbni Teymiye ile Đmam Gazali gibi büyük Đslam düşünürleri arasında görüş 



 102 

farklılıkları ortaya çıkmıştır. Dini metinlerin yorumlanma biçimi ile ilgili olarak 

Đmam Gazali, Đbni Teymiye’ye karşı çıkar. Đmam Gazali’ye göre Kuran ayetlerinde 

ve Peygamber hadislerinde yer alan müteşabih (mecazi veya benzer anlamlı) 

sözcüklerin insanlar tarafından görülebilen ve duygusal olarak hissedilebilen bir 

zahiri anlamları vardır. Ancak Đmam Gazali, metinlerin bu anlamlarını Allah için 

düşünmenin mümkün olmadığını belirtir. Bununla birlikte dini metinlerin zahiri 

anlamlarının haricinde herhangi bir insanın tefsirine dahi ihtiyaç kalmadan rahatlıkla 

anlaşılabilecek mecazi anlamları bulunmaktadır. Konuya ilişkin olarak Gazali şu 

açıklamalarda bulunur:  

Takdis (Allah’ı zatına yakışmayan sıfatlardan tenzih etme)’nin manası şudur: 
“El”, “parmak”, gibi ifadeler veya Hz.Peygamber’in “Allah, Adem’i kendi 
eliyle yoğurdu”, “Müminin kalbi Rahman’ın iki parmağı arasındadır” gibi 
hadisleri işitildiği zaman, bu lafızların iki anlama geldiği bilinmelidir. Birinci 
anlam, kelimenin ifade ettiği asli anlamdır. Bu ise, et, kemik ve sinirden 
oluşan bir organ demektir. Et, kemik ve sinir özel cisim ve sıfatları ifade eder. 
Burada, cisim demekle, boyu, eni ve yüksekliği olan ve orada bulunduğu 
sürece başka bir şeyi o mekandan alıkoyan (hacim sahibi) maddeyi 
kastediyorum. Đkinci olarak, bazen bu kelimeler, müstear manalarda 
kullanılırlar. Yani “el”, kelimesi, bazen asla cisim ifade etmeyen anlamlar 
içinde kullanılır. Örneğin, “Memleket, hükümdarın elindedir” dendiği zaman, 
mesela hükümdarın eli kesik de aynı manada anlaşılır. Đster halk 
tabakasından, ister okumuş olsun, herkes kesinlikle bilmelidir ki, (bu sözleri 
getiren) elçi, bunlarla et, kan, ve kemikten oluşan bir organı kastetmemiştir. 
Bu, Allah için mümkün değildir. Allah, bundan münezzehtir. Kimin aklına, 
Allah’ın organlardan oluştuğu geliyorsa, o kimse putperest durumuna düşmüş 
demektir. (Ebu Zehra, 2006:206-207).  
 
Yukarıdaki açıklamalardan anlaşılacağı üzere, Đslam tarihinde önemli iki din 

bilgini olarak kabul edilen Đmam Gazali ve Đbni Teymiye arasında, dini metinlerin 

yorumlanmasına ilişkin olarak önemli yaklaşım farklılıkları bulunmaktadır. Bununla 

birlikte Maturidi, Đbnu’l-Cevzi gibi Đslam düşünürlerinin de Gazali ile aynı görüşü 

benimsedikleri ve Sünni Đslam anlayışında Gazalinin yaklaşımının genel kabul 

gördüğü gözlenmektedir (Ebu Zehra, 2006:207).  



 103 

Önceki bölümlerde vurgulandığı üzere Đslam dininin toplumsal yaşam 

bakımından bazı kilit kavramları çalışmamız açısından önemlidir. “Cihad” bu 

kavramların başında gelmektedir. “Cihad”’ın tanımlanması Đslam tarihinde sorunlu 

bir alan olmuştur. Đbni Teymiye’nin dini metinleri yorumlama biçimi Cihad’ın 

tanımlanması alanında ortaya çıkan sorunları daha da ağırlaştırmıştır. Peygamber’in 

açıklamalarına göre “cihad-ı ekber” (büyük cihad) ve “cihad-ı asgar” (küçük cihad) 

olmak üzere Đslam’da iki ayrı cihad vardır. Kavramların tartışıldığı bölümde 

belirtildiği gibi “büyük cihad” insanın kendisine karşı, “küçük cihad” ise başkalarına 

karşı verdiği cihaddır. ”Cihad genelde söylendiği gibi, mutlaka “kutsal savaş” anlamı 

taşımaz. Hatta insan kalple, kalemle, dille, kılıçla vs. cihad yürütebilir” (Burke, 

2004:41). Şiddet içeren ve başkalarına karşı yapılan cihad “küçük cihad”dır ve Đslam 

hukukunda sıkı şartlara bağlanmıştır. Đslam tarihinde şiddet içeren cihada izin veren 

ayet gelinceye kadar Müslümanlar kendilerine yapılan haksız saldırılara bile karşılık 

vermemişlerdir. Bu dönemde Müslümanlar pasif bir direniş göstermişler ve saldıran 

değil sürekli saldırılan ve mağdur olan taraf olmuşlardır. Bu nedenle Peygamber 

Muhammed’in Medine’ye göç etmesinden (hicretinden) sonra Müslümanların şiddet 

içeren cihad yapmalarına Kuran’ın şu ayetiyle izin verilmiştir: 

Kendileriyle savaşılanlara (müminlere) zulme uğramış olmaları sebebiyle 
(savaş konusunda) izin verildi. Şüphe yok ki Allah, onlara yardım etmeye 
mutlak surette kadirdir. Onlar, başka değil, sırf “Rabbimiz Allah’tır” 
dedikleri için haksız yere yurtlarından çıkarılmış kimselerdir. Eğer Allah, bir 
kısım insanları diğer bir kısmı ile defetmeseydi, mutlak surette, içlerinde 
Allah’ın ismi bol bol anılan manastırlar, kiliseler, havralar ve mescidler 
yıkılır giderdi. Allah kendisine (kendi dinine) yardım edenlere muhakkak 
surette yardım eder. Hiç şüphesiz Allah güçlüdür.Azizdir (Hac, 39-40). 
 

 Đbni Teymiye’nin dini metinleri yorumlama biçimi açısından şiddet içerikli 

cihada izin veren bu ayet ele alındığında, Đbni Teymiye’nin yaşadığı dönemde Đslam 

toplumlarının uğradığı Moğol saldırılarına karşı Müslümanların cihad yapmaları 



 104 

doğal bir hak olarak değerlendirilir. Belirtilen dönemde Müslümanlar kendi 

ülkelerinde şiddetli bir saldırıya uğramışlar ve can-mal güvenlikleri tehlike altına 

girmiştir. Dönemin Đslam devleti ile Moğollar arasında bir savaş başlamıştır. 

Belirtilen dönemde Đbni Teymiye, Moğollara karşı cihad yapılabileceğini/yapılması 

gerektiğini belirten bir cihad ilanı yayınlar. Bu yönüyle Đbni Teymiye saldırgan bir 

tutum içinde bulunmamıştır. Dünya tarihinde var olmuş ve günümüzde var olan 

bütün hukuk sistemleri, bir saldırı karşısında saldırıya uğrayanlara şiddet içeren karşı 

koyma ve müdafaa hakkı tanımaktadır. Bununla birlikte El Kaide’nin kuruluş 

aşamasında önemli bir rol oynayan Abdullah Azzam, Đbni Teymiye’nin Tatarlarla 

savaşmak istemeyen Müslümanları cihad konusunda cesaretlendirmek istediğini, bu 

nedenle şeriat dışında bir yönetime rıza gösterenlerin (namaz kılsalar ve oruç tutsalar 

bile) öldürülmeleri gerektiği yönünde fetva verdiğini ileri sürer (Azzam, 1996:199).  

Đbni Teymiye’nin ifade edilen cihad yorumu radikal dinci örgütlerce terörizmi 

meşrulaştırmak için bugün bile kullanılmaktadır.  

 Günümüzde farklı Đslam yorumlamaları temelinde terör hareketleri 

bakımından yaşanan sorun, Đslamiyet’i istismar eden dini motifli terör örgütleri ve 

radikal düşünürlerin, toplumsal gelişmeleri ve hareketleri değerlendirirken kendi 

politik amaçlarını destekleyecek şekilde Đbni Teymiye’nin dini metinleri yorumlama 

biçimini uygulamalarından kaynaklanmaktadır. Konunun sağlıklı anlaşılabilmesi için 

şu örnek verilebilir. Hac süresinde Müslümanların şiddet içeren cihad yapmalarına 

izin veren ayette yer alan “Kendileriyle savaşılanlara (müminlere) zulme uğramış 

olmaları sebebiyle (savaş konusunda) izin verildi” ifadesi Đbni Teymiyeci bir 

yorumla ele alınırsa metin ya olduğu gibi kabul edilecek ya da kelimelerin zahiri 

manalarına göre hüküm verilecektir. Dolayısıyla El Kaide ve benzeri dini motifli bir 



 105 

terör örgütü, haksızlığa veya zulme uğradığını değerlendirdiği Müslüman bir 

topluluğu gerekçe göstererek bu ayeti terör eylemlerine referans yapabilmektedir. 

Halbuki Kuran ayetleri birçok Đslam düşünürü tarafından toplumsal hayat ile 

ilişkilendirilirken, din, bir bütünlük içerisinde ve hadisler dikkate alınarak akıl 

yoluyla yorumlanmıştır. Müslüman din bilginlerinin büyük çoğunluğuna göre, 

Kuran’ın terör eylemlerine referans gösterilmesi büyük bir yanılgıdır (Çapan, 2004; 

Ebu Zehra, 2006). Kuran’a göre bir kimsenin haksız yere öldürülmesi insanlık suçu 

niteliğindedir (Şentürk ve Yazıcı, 2007:422). Đnsan hayatına haksız yere son 

verilmesini, Kuran'ın, şu ayetler ile yasakladığı ifade edilir; 

 

“Haklı bir sebep olmadıkça Allah’ın haram kıldığı cana kıymayın” (Đsra:33). 
 
“De ki: Geliniz Rabbinizin size neleri haram kıldığını okuyayım. O’na hiçbir 
şeyi ortak koşmayın, anaya-babaya iyilik eden, fakirlik korkusuyla 
çocuklarınızı öldürmeyin, sizin de onların da rızkını biz veririz. Kötülüklerin 
açığına da gizlisine de yaklaşmayın ve haksız yere, Allah’ın yasakladığı cana 
kıymayın. Đşte şu size anlatılanları Allah tavsiye etti, umulur ki düşünür 
anlarsınız” (En’am: 51). 
 
“Đşte bundan dolayı Đsrail oğullarına kitapta şunu bildirdik: Kim katil 
olmayan ve yeryüzünde fesat çıkarmayan bir kişiyi öldürürse sanki bütün 
insanları öldürmüş gibi olur. Kim de bir adamın hayatını kurtarırsa sanki 
bütün insanların hayatını kurtarmış olur. Resullerimiz onlara açık ayetler ve 
deliller getirmişlerdi. Ne var ki, onların çoğu bütün bunlardan sonra, hala 
yeryüzünde fesat ve cinayette aşırı gitmektedirler” (Maide:32). 
 
Taslaman ve Kapitan, Müslümanların şiddet içeren cihad yapabilmelerine izin 

veren ayet/ayetlerin, Kuran’ın insan yaşamına son vermeyi yasaklayan ayetleri ile 

birlikte değerlendirilmesi durumunda, cihad ile ilgili ayetlerin, terör eylemlerine izin 

verdiği yönünde yorumlanamayacağını ve böyle bir anlam taşımadıklarını vurgular 

(Taslaman ve Kapitan, 2007). Taslaman ve Kapitan'a göre, Kuran, açık şekilde 

haksız yere bir insanın öldürülmesini tüm insanlığın öldürülmesiyle eş değer 



 106 

tutmakta ve yasaklamaktadır. Halbuki kadın, yaşlı, çocuk, yetişkin tüm masum 

insanlar bir terör eyleminin hedefi olabilmektedir. Bununla birlikte, günümüzde 

Đslamiyet’i istismar eden dini motifli şiddet hareketleri siyasi amaçları 

doğrultusunda, Đbni Teymiye’nin yorum metodolojisini kullanarak eylemlerine dini 

metinler açısından meşruluk kazandırma arayışı içerisine girmişlerdir. Bu durum, bir 

Müslüman açısından dini önem taşıyan “cihad” sözcüğünün, Müslüman toplumlarda 

farklı alt kültürlerin söylemi içinde farklı vurgular taşıdığını ve toplumsal/tarihi 

süreçte siyasi bir anlam mücadelesine sahne olduğunu göstermektedir.   

Đbni Teymiye’den sonra Selefilik, Muhammed Bin Abdülvahhab (1703-1787) 

ile tekrar gündeme gelmiş ve tarihsel süreç içerisinde Vahabiler ismiyle anılan 

gruplar tarafından günümüze taşınmıştır. “Selefiliğin tarihsel gelişimi Vahabilik için 

de geçerlidir. Çünkü Vahabilik Selefilik üzerine inşa edilmiş ve aynı görüşler 

paralelinde Selefiliğin daha da katı olarak uygulamaya konulmuş şeklidir” (Demirel, 

2004:46). Vahabilik ilk kez 18. yüzyılda bugünkü Suudi Arabistan Krallığı’nın 

sınırları içerisinde yer alan Necid bölgesinde ortaya çıkmıştır. Adını kurucusu olan 

Muhammed bin Abdulvehhab’dan alan Vahabilik, ilk olarak dini bir akım olarak 

ortaya çıkmış; daha sonra yine dini içerikli ancak aynı zamanda bir devlet geleneği 

haline gelerek siyasi bir kimliğe bürünmüştür. Kurulduğu 1921 yılından itibaren 

Suudi Arabistan Krallığı’nın resmi mezhebi olan Vahabilik, günümüzde Türkiye 

dahil olmak üzere halkı Müslüman olan birçok ülkede varlığını sürdürmektedir. 

 Söz konusu ülkelerde mevcut olan siyasal Đslamcı akımların -ki birçoğu 

radikal Đslami hareketlerdir- temel kaynağı olan Vahabilik, ortaya çıktığı ve yayıldığı 

18. yüzyıldan itibaren Osmanlı Đmparatorluğu içinde büyük sorunlara yol açmıştır. 

Özellikle Hicaz ve çevresinde etkili olan Vahabilik zaten dağılma sürecinde olan 



 107 

Osmanlı Đmparatorluğu'nu bu bölgede oldukça meşgul etmiştir. Tarihte “Vahabi 

Đsyanları” olarak geçen olaylar, hem dini hem de siyasi olarak Hicaz bölgesinde 

Osmanlı egemenliğine bir başkaldırı niteliği taşımaktadır. Osmanlı Đmparatorluğu’nu 

172 yıl gibi uzun bir süre uğraştıran ve sonunda siyasal konjonktürün de yardımı ile 

bağımsızlığını ilan eden Vahabiler, Suud ailesi ile yaptıkları ittifakla bugün de 

varlığını sürdüren Suudi Arabistan Krallığı’nın temellerini atmışlardır (Demirel, 

2004:44). Vahabilik günümüzde "Suudi Arabistan'da hakim dini güçtür ve Suudi 

Arabistan tarafından birçok Đslam ülkesine ihraç edilmiştir" (Whelan, 2006:60).  

Esposito, Vahabi ideolojinin temelde Suudi Arabistan ile ilişkili olduğunu 

ancak zaman içerisinde “Đslami fundamentalizm”, “dini aşırılık” ve “radikalizm” 

kavramları bakımından yanlış bir şekilde kapsayıcı bir nitelik kazandığını belirtir. 

Esposito'ya göre Vahabilik ve Selefilik kavramları, günümüzde modern veya modern 

olmayan, şiddet içeren veya içermeyen farklı ideoloji ve hareketleri kapsayan bir ana 

terim olmuştur. 

20. yüzyılın sonlarından beri "Vahabilik" kavramı mevcut hükümetlere karşı 
silahlanan militan hareketler için kullanılmaktadır. Bu özel isimlendirme 
tamamen yeni değildir. 19. yüzyıl sömürge Hindistan'ında Đngiltere yerli, 
anti-emperyalist Đslami uyanış hareketlerini "Vahabi" diye damgalamıştır. 
Son yıllarda, Vahabi Đslam sadece Taliban ve Usame Bin Laden'in El 
Kaide'sini belirtmek için değil, başka bölgelerde, özellikle Rusya, Kafkaslar, 
Çeçenistan, Dağıstan ve Orta Asya'da Đslami muhalefet hareketlerini 
belirtmek için de kullanılmaktadır. Vahabi görüşü, Arap milliyetçiliği ve 
sosyalizminin ortaya çıkardığı tehdide karşılık olarak 1960'larda 
uluslararasılaşmıştır. Petro-dolarlar ile özellikle 1973 petrol ambargosundan 
sonra fırlayan gelirlerden oluşan zenginlikten beslenmiştir. Suudi Arabistan 
ve diğer monarşiler, özellikle Nasırizm tarafından, genellikle muhafazakar 
Arap monarşilerini knayarak ve kitlelere sosyal devrim vaad ederek iktidara 
gelen radikal Arap sosyalist hükümetleri tarafından tehdit edilmekteydi. Prens 
Faysal'ın (daha sonra kral oldu) liderliğinde Suudiler, Nasır'ın Sovyetler 
Birliği ve Doğu Avrupa'daki "ateist komünizm" ile bağları ve "seküler, 
sosyalist" pan-Arapçılığına karşı pan-Đslamcı siyasetin liderliğini yapmıştır. 
Suudi Arabistan, Đslam'ın en kutsal iki yerinin koruyucusu olarak küresel 
Đslami liderlik iddiasında bulunmuş, Nasır ve onun destekçisi Libya'da 



 108 

Muammer Kaddafi'ye karşı diğer Müslüman hükümetlerle birlikte hareket 
etmiştir (Esposito 2003; Aktaran Whelan, 2006:61).     
 
Yakın tarihte Suudi Arabistan, Selefi-Vahabi ideoloji temelinde hareket eden 

örgütsel yapılanmaları ve hareketleri destekleyerek dünya geneline yaygınlaşmasına 

neden olmuştur. Bununla birlikte Vahabi ideoloji genel olarak ahlaki/siyasi 

yozlaşmanın yaygın olduğu ve ekonomik açıdan geri kalmış kültürlerde/toplumlarda 

destek bulmaktadır. Selefi-Vahabi ideolojinin “temele, hukuku ve düzeni (ve Đslam'ın 

geçmiş ihtişamını) yeniden onaracak daha ahlaki yaşam tarzına dönüş iddiası fakir ve 

siyasi baskı altındaki insanlara çok çekici gelebilmektedir” (Whelan, 2006:63).  

Günümüzde sık sık gündeme gelen “radikal/siyasal Đslamcı” akımların 

sağlıklı şekilde anlaşılabilmesi için Vahabi ideolojinin doğru şekilde analiz edilmesi 

gerekmektedir. Đslam dünyasında yetişen birçok düşünür, lider ve ideolog bu 

ideolojiden çeşitli şekillerde etkilenmiştir. El Kaide, Hizbullah ve benzeri dini motifli 

terör örgütlerinin teorik zeminini yine bu ideoloji oluşturmaktadır. Ayrıca 

“Mısır’daki Müslüman Kardeşler ile Đslami Cihad’ın yanı sıra; Türkiye’deki 

Hizbullah, Hizbut-Tahrir ve ĐBDA-C gibi örgütler” de Vahabi ideolojiden dolaylı 

veya dolaysız olarak etkilenmiştir (Demirel, 2004:52). Đslam’a getirilen farklı 

anlayışlar içerisinde en katı kurallara sahip anlayış olan Vahabilik, Peygamber 

döneminde olmayan her şeyi sapkınlık ilan edip, Kuran ayetlerini akılla yorumlamayı 

yasaklamıştır. Müritlerinin kendilerine “tevhid yanlısı” ismini verdiği Vahabiliğin 

doktrini Selefiyeci anlayışıyla bilinen Đbni Teymiye’nin görüşleri ile Haricilik, 

Hanbelilik ve Zahiriye mezheplerine dayanmaktadır. Vahabi ideoloji, toplum içinde 

dini alanda ön plana çıkan insanların aşırı derecede yüceltilmesi, onlardan yardım 

beklenmesi, Allah'a yakınlaşmak için onlara ziyaret yapılmak istenmesi, dine aykırı 



 109 

şekilde bidatların çoğalarak toplumsal yaşamda yoğun olarak hissedilmesi 

neticesinde Arap yarımadasında ortaya çıkmıştır.  

Vahabiliğin ortaya çıkmasıyla Đbni Teymiye'nin görüşleri tekrar gündeme 

gelmiştir. Vahabi ideolojinin kurucusu Muhammed Bin Abdulvehhab, Đbni 

Teymiye'nin eserlerini derinlemesine inceleyerek Selefilik alanında yeni bir yaklaşım 

ortaya koymuştur. Sonraları Vahabilik ismini alacak olan bu yaklaşım, Đbni 

Teymiye'nin Selefilik anlayışını teoriden pratiğe geçirmiştir. Bu yönüyle Đbni 

Teymiye'nin takipçileri olan Vahabiler, inanca ait hususlarda Selefi anlayışa yeni bir 

katkı sağlamamışlardır. Bununla birlikte Đbni Teymiye'nin fikirleri temelinde yeni 

bazı pratik açılımlar yapmışlardır. Bu yeni açılımlar Đbni Teymiye döneminde 

tartışma konusu yapılmamış alanlarda olmuştur (Ebu Zehra, 2006:220). Vahabi 

ideolojinin Selefi anlayışa eklemlediği bu yeni pratik açılımlar radikal bir sürecin 

doğmasına yol açmıştır. 

 Vahabiler, Kuran ve sünnete yer alan (Đbni Teymiye tarafından da ifade 

edilen) bir "akide anlayışı" ile yetinmemişlerdir. Bu bağlamda Vahabiler, inanç 

paralelinde adetlerin de Đslami çerçevede yaşanması gerektiğini savunmuşlardır. 

Vahabilere göre her Müslüman’ın üzerine düşen dini yükümlülükleri yerine 

getirmesi bir zorunluluktur. Vahabiler bu nedenle sigara içmeyi haram kabul etmişler 

ve içenlere karşı katı yaptırımlar uygulamışlardır. Bazı Vahabilerin sigara içenleri 

müşrik olarak değerlendirdikleri gözlenmiştir. Vahabiliğin ilk dönemlerinde kahve 

ve benzeri bazı içecekler de dinen yasaklanmıştır. Bu yönüyle Vahabiler günah 

işleyeni “kafir” olarak gören Hariciler’e benzemişlerdir. Vahabiler putçuluğa yol 

açabileceği için fotoğraf çektirmeyi/çekilmesini yasaklamışlardır. Vahabiler “Bidat” 

kavramını çok geniş bir şekilde yorumlamışlardır. Bu doğrultuda “bazı Vahabilerin, 



 110 

bir Müslüman’ın “Peygamber Efendimiz” demesini dahi bidat” kabul ettikleri 

görülmüştür (Ebu Zehra, 2006:223). Vahabi din bilginleri ortaya koydukları görüşleri 

tartışılamaz doğrular şeklinde değerlendirmişler, farklı görüşleri ise kesinlikle yanlış 

kabul etmişlerdir. Bununla birlikte, Vahabilerin bazı görüşlerinde zaman içerisinde 

belli ölçüde bir esneme olduğu bilinmektedir. Vahabilerin en tehlikeli yönü 

uyguladıkları şiddete dini bir meşruiyet kazandırmak için ortaya koydukları Đslam 

yorumudur. Bu konuda Ebu Zehra şunları ifade eder: 

Vahabiler, sadece görüşlerine çağırmakla yetinmemişler, muhaliflerine karşı 
kılıç da kullanmışlardır. Muhaliflerine karşı savaşmayı, bidatlarla savaşmak 
olarak gören Vahabiler; bidatın savaşılması gereken bir "münker" olduğunu, 
"iyiliği emretme-kötülükten sakındırma" ilkesiyle hareket etmenin de vacip 
olduğunu iddia etmişlerdir. Vahabilere göre, şu ayette geçen hüküm, ancak bu 
şekilde yerine getirilebilir: "Siz, insanlar için çıkarılmış en hayırlı bir ümmet 
oldunuz. Đyiliği emreder, kötülükten sakındırır ve Allah'a inanırsınız. Eğer 
Kitap ehli inanmış olsaydı, onlar için de hayırlı olurdu..." (Al-i Đmran:110). 
Savaş ve çatışma alanında Vahabilik düşüncesine öncülük eden Muhammed 
Bin Suud olmuştur. Arap Yarımadasına hakim olan ailenin dedesi olan bu 
adam, Şeyh Muhammed Bin Abdülvahhab'ın eniştesi idi. Onun mezhebini 
benimsedi ve ona sıkı sıkıya bağlandı. Derken bu düşünceyi kılıç zoruyla 
yaymaya girişti. Bunu yaparken, sünneti diriltip bidatı öldürmeyi 
amaçladığını söylüyordu (Ebu Zehra, 2006:221-222). 
 
Vahabi ideolojinin şiddet içerikli uygulamalara/hareketlere izin veren din 

yorumunda; Vahabilik ile geleneksel Đslami yaklaşımlar arasındaki en önemli 

farklılık “Cihad” kavramına yüklenen anlamdan kaynaklanmaktadır. Đslam’da Cihad, 

Yaratıcı tarafından inananlara doğrudan ve apaçık bir şekilde emredilen bir görevdir 

(Kuran 9/5, Kuran 49/15, Kuran 25/52). Geleneksel Đslami yaklaşımlara göre cihad 

kavramı, geniş anlamıyla ele alınmalıdır. Bu görüşe göre Allah yolunda gösterilen 

her türlü çaba ve gayret “cihad” olarak adlandırılmaktadır (Yeğin, 1992: 85).  

El-Kaide, Ensar-el Đslam gibi Selefi–Vahabi çizgideki (Đslamcı) radikal 

hareketler ise ‘cihad’ kavramını, yalın olarak Allah için savaş yapmak (silahlı 

mücadele) anlamında kullanmaktadır. Bu bağlamda Vahabiliğin en katı kuralı da 



 111 

kuşkusuz ibadet etmedikleri ya da eksik ettikleri gerekçesi ile “kâfir” saydıkları 

kişilerin canlarını ve mallarını helal ilan etmeleridir. Bunun tarihteki en acı örneği 20 

Nisan 1802 tarihinde Kerbela’da Hz. Hüseyin’in öldürülmesini anmak için toplanan 

10 bin Şii’nin Vahabiler tarafından öldürülmesidir. Bu olayda ayrıca, Hz. Hüseyin’in 

türbesi yağmalanmış ve Kerbela harabeye dönmüştür (Demirel, 2004:47).  

Görüldüğü üzere oldukça katı kuralları olan Vahabilik, Đslam dinine getirilen 

diğer anlayışların birçoğundan kesin çizgilerle ayrılmaktadır. Bu nedenle 

Muhammed Bin Abdulvahhab’ın Vahabi anlayışı birçok Đslam düşünürü tarafından 

çok sert bir şekilde eleştirilmiştir. Vahabi ideolojinin şiddet kullanmayı meşru 

gösteren din yorumuna ilişkin olarak Demirel ise şunları aktarır: 

Đman ile küfrü ayırt eden ameli tevhiddir ve Vahabilere göre bu tevhidi yerine 
getirmeyen kafir ve bu gibilerin malları ve canları muvahhidlere helaldir. 
Bazı yazarlarca, Muhammed Bin Abdülvahhab’ın Haricileri taklit ettiği 
söylenir. Haricilerde de Vahabilerde de namazı, orucu, haccı ve buna benzer 
Tanrı emirlerini yerine getirmemek küfürdür. Yani amel imana dahildir. 
Vahabiler amelin imanın bir parçası olduğu konusunda Đbni Teymiye’ye 
uyarlar ve onlara göre farz olanları tembellikle veya inkar için terk eden 
kimse kafirdir, mal ve kanları helaldir… Namazı terk eden kimse kafirdir ve 
onlar için dinden çıkmış hükmü verilir…Đbni Teymiye’den itibaren Hanbeli 
çizgisi daha da katılaşmış ve kabalaşmış denebilir. Muhammed Bin 
Abdülvahhab ise çizgiyi daha da katılaştırmış ve kabalaştırmıştır. 
Günümüzde Hasirüddin Elbani gibiler ise durumu Haşaviliğe kadar 
vardırmışlardır. Başka bir gerçek de şudur ki, günümüzdeki Đslami 
hareketlerde görünen birçok hastalığın menşei de, bu görüş ve anlayışta 
yatmaktadır (Demirel, 2004:49-50).          
 
Vahabilerin şiddet içerikli eylemlerine türbeleri yıkmaları ve mezarları 

yakmaları da örnek verilebilir. “Tarihi süreç içerisinde ellerine geçen her köy ve 

kentteki türbeleri yıkıp harap eden Vahabiler’e, bazı Avrupalı yazarlarca “mabed 

yıkıcıları” ya da “mezhepsizler” ismi de verilmiştir” (Demirel, 2004:49). Vahabiler 

sahabe mezarlarının bulunduğu Hicaz bölgesinin yönetimini ele geçirdiklerinde tüm 



 112 

sahabe mezarlarını yıkmışlardır. Vahabiler kabir inşası ve ziyaretini yasaklamışlar 

ancak kabirde yatana selam verilebileceğini kabul etmişlerdir.  

Selefi-Vahabi ideolojinin ortaya çıktığı ve güçlendiği dönemler, Müslüman 

ülkelerin saldırı ve istilaya uğradığı dönemler ile paralellik göstermektedir. Bu 

bağlamda; Moğol istilası, Haçlı Seferleri, sanayi devrimi sonrası Batılı ülkelerin 

sömürge arayışları ile Müslüman ülkelere/toplumlara yönelmesi, özgürlüklerini 

tehdit altında hisseden Đslam dünyasında (radikal bir ideoloji de olsa) Selefilik ve 

Vahabilik akımını güçlendirmiştir. Bu dönemlerde Müslümanların maruz kaldıkları 

problemlerin, toplumda dini yaşantının bozulmasından ve din dışı uygulamaların 

yaygınlaşmasından kaynaklandığı iddia edilmiş, Đslam’ın temel kaynakları olan 

Kuran ile Sünnet’e dönülmesi ve Peygamber döneminin esas alınması 

savunulmuştur. Bu yönüyle tarihsel süreçte Müslüman toplumların karşılaştıkları 

sosyal ve politik problemlerin çözülebilmesi için Đslam dininin aslına dönülmesi ve 

Peygamber dönemindeki uygulamaların esas alınması fikri ile ortaya çıkan Selefi 

düşünce yapısı; zaman içerisinde radikal ve katı bir yorum biçimi kazanmış, Đbni 

Teymiye ve Muhammed Bin Abdulvahhab’la birlikte sistemleşerek uygulama alanı 

bulmuş ve adeta günümüz terör örgütlerine referans kaynağı haline gelmiştir (Faraç, 

2004:103). Selefi-Vahabi ideolojinin ortaya koyduğu radikal Đslam yorumunu 

Demirel şu şekilde özetlemektedir: 

Allah’ın zatı, sıfatı ve fiili aynıdır. Ayrı olamaz. Đman; dil ile ikrar, kalp ile 
tasdik, organlar ile ameldir. Kısaca amel imana dahildir. (Bundan dolayı 
namaz kılmayanı vb. rahatlıkla kafir ilan edilebilmektedir.) Tevhid’e 
inanmayanın malı, canı helaldir. Amel insan içinde gizlidir. Amelsiz iman 
olamaz. Ameli yerine getirmeyene harp açılır. Kestiği yenmez. Ayetleri 
yorumlamak küfürdür. Hüküm zahire göredir. Allah’a aracısız ibadet şarttır. 
Mürşid, şeyh, veli, aracı küfürdür. Kesin delil Kuran’dır. Şia, kelam, 
tasavvuf, tarikat uydurmadır. Kuran ve hadisten başka her şey bid’attir. 
Mezar, türbe yapmak, adak adamak ve kabir ziyareti küfürdür. Allah’tan 
başka kimseden yardım beklemek küfürdür. Tarikat-Tasavvuf küfürdür, 



 113 

sömürü aracıdır, Yunus, Mevlana, Abdülkadir Geylani gibi şahsiyetler din 
düşmanıdır. Namazı cemaatle kılmak şarttır. Namaza gelmeyen ceza alır. 
Sigara, nargile, içki ve kahve içene ceza verilir. (Bu görüşlerinden bazılarını 
günümüzde esnetmişlerdir) Vakıf batıldır. Vakıf kuranlar servetini 
kaçıranlardır. Muska, tespih, zikir, nafile namazı batıldır. El öpmek, boyun 
kırmak, evliya kabri ve Hırka-i Şerif ve Sakalı Şerif  ziyareti, mevlüt ve 
kaside okumak, çalgı dinlemek,  eğlenmek şirktir. Ehli Beyt sevgisi taşımak, 
Ali evladını masum saymak şirktir. Peygamber, melek ve velilerin ruhundan 
istimdat etmek küfürdür (Demirel, 2004:50-51). 

 
Anlaşılacağı üzere Selefi-Vahabi ideoloji, hazzı yasaklayan ve şiddeti ön 

plana çıkaran bir Đslam yorumu üzerine inşa edilmiştir. Đdeoloji tarafından hazzın bu 

denli yasaklanması “özne” açısından önemli sonuçlar doğrur. Hazzın/zevkin aşırı 

derecede yasaklanması ile “özne”, yaşamdan/yaşamak arzusundan uzaklaşır ve 

ölüme özlem duymaya başlar. Zaman içerisinde “özne” aşırı ölümsever bir nitelik 

kazanır ve bu durum onun söyleminde, hareketlerinde ve yaşam pratiklerinde 

görülmeye başlar. Aşırı ölümsever kişiliklerde örgütsel düzene ve ölüme karşı bir 

hayranlık oluşur. Konuya ilişkin Fromm, Nazi Almanyasında subay olarak görev 

yapan Adolf Eichmann'ı örnek vererek şu açıklamalarda bulunur; 

Aşırı ölümsever kişiler görünüşlerinden, hareketlerinden anlaşılabilir. Böyle 
kişiler soğukturlar; benizleri ölü gibidir; yüzlerinde pis bir koku duyuyormuş 
gibi bir ifade vardır.(Bu ifade Hitler'in yüzünde açıkça görülebilir.) Düzenli, 
saplantılı ve bilgiçtirler. Ölümsever kişilerin bu yönü Eichmann'ın kişiliğiyle 
bütün dünyanın gözleri önüne serilmiştir. Eichmann örgütsel düzene ve 
ölüme hayrandı. Onun benimsediği en yüce değerler, verilen buyruklara 
boyuneğmek, örgütün düzenli bir biçimde işlemesini sağlamaktı. Kömür 
sevkediyormuş gibi sevketti Yahudileri. Onların insan olduklarını 
göremiyordu; bu nedenle kurbanlarından nefret edip etmediği sorusu onun 
için söz konusu bile değildi (Fromm, 1990:40). 
 

   Fromm'un açıklamaları El Kaide üyelerinin Selefi-Vahabi ideolojinin  

“özneleri” olarak hazzdan uzaklaşmaları ve şiddete dayalı örgütsel düzen içinde 

“ölüme hayranlık hissetmeleri”nin ortaya konması/anlaşılabilmesi bakımından yol 

göstericidir. El Kaide yöneticilerinden El Zevahiri, Eylül 2002’de bir söyleşide bunu 

açıkça şu sözlerle ortaya koymuştur: “Bu şeytani Amerikan Đmparatorluğu’nu 



 114 

Allah’ın izniyle yok etmemizi sağlayacak silah, Allah yolunda ölüm sevgisidir” 

(Burke, 2004:45). Yine Afganistan’da Taliban iktidarını yıkmak üzere koalisyon 

güçleri tarafından başlatılan savaşın ilk günlerinde (El Kaide üyesi) bir Afgan 

savaşçının gazetelere yansıyan “Amerikalılar Pepsi-Cola sever; fakat biz ölümü 

seviyoruz” şeklindeki sözleri buna örnek gösterilebilir (Whelan, 2006:114).  

Buraya kadar anlatılanlar çerçevesinde, Selefi-Vahabi ideolojiyi, Muhammed 

bin Abdulvehhab tarafından, Selefilik akımının üzerine inşa edilmiş, ancak Selefilik 

akımına göre daha “katı” bir uygulama imkan ve alanı bulmuş, radikal bir dini 

düşünce sistematiği şeklinde tanımlamak mümkündür (Demirel, 2004:46). Bununla 

birlikte Selefi-Vahabi ideolojiyi günümüz açısından yeniden yorumlayan ve El Kaide 

hareketinin teorik babası olarak kabul edilen Azzam'ın yaklaşımları araştırmamız 

açısından önemlidir. Bu nedenle sonraki bölümde Azzam'ın yaklaşımı ele alınacak 

ve tartışılacaktır. 

 

3.3. Abdullah Azzam’ın Yaklaşımı 

Günümüzde global güvenliği tehdit edici bir nitelik kazanan radikal Đslami 

hareketler ve Đslam’ın katı yorumlarından beslenen dini motifli teör örgütleri 

açısından Dr.Abdullah Azzam, önemli bir ideolog ve ruhani lider olmuştur. 

Dr.Abdullah Azzam Mısır merkezli olarak faaliyet gösteren ve izlediği radikal 

Đslamcı çizgi ile dikkat çeken Müslüman Kardeşler örgütüne üye olmuş ve bir dönem 

Filistin Müslüman Kardeşler Örgütü’nün liderliğini yapmıştır. Bununla birlikte, 

Filistin asıllı Abdullah Azzam’ın, 1948 yılında Đsrail Devleti’nin kurulmasını 

müteakip Đsrail’e karşı gösterdiği silahlı direniş ile ismini duyuran Hamas örgütünün 

kurucuları arasında bulunduğu da iddia edilmektedir (Whelan, 2006:75).  



 115 

 Dr.Abdullah Azam, El Kaide’nin kuruluş aşamasında ve ideolojik 

altyapısının oluşmasında önemli bir rol oynamıştır. Azzam, Sovyetler Birliği’nin 

Afganistan’ı işgal etmesi üzerine, direnişin koordinasyonunu sağlamak ve 

direnişçilere yapılan silah, gıda ve para yardımlarını organize edebilmek amacıyla 

1980 yılında Mektep el-Hidamet (Hizmet Bürosu) isimli bir yardım örgütü 

kurmuştur. Sonraki yıllarda El Kaide örgütünü kuracak olan Usame Bin Laden, 

Mektep el-Hidamet (MAK) içerisinde Azzam ile birlikte çalışmıştır (Demirel, 

2004:57). Usame Bin Laden, El Kaide’nin temellerini Mektep el-Hidamet içerisinde 

Azzam ile birlikte faaliyet gösterdiği dönemde atmıştır. Bu yönüyle Azzam 

tarafından kurulan Mektep el-Hidamet’in, El Kaide’nin ortaya çıktığı süreçte bir ön 

aşama/hazırlık aşaması olduğu ifade edilebilir. “Azzam, Usame Bin Ladin üzerinde 

önemli bir nüfuza sahiptir; bu nüfuz oldukça totaliterdir. Onlar, Afganistan için 

eleman toplamada, sermaye temininde, gönüllülerin eğitiminde ve tıbbi-mühendislik 

destek yapılarının kurulmasında” birkaç yıl yakın şekilde birlikte çalışmışlardır 

(Whelan, 2006:80). Bununla birlikte Usame Bin Laden, 1988 yılında Azzam ile 

yollarını ayırmış ve El Kaide örgütünü kurmuştur. El Kaide’nin kurulmasından yakın 

bir zaman sonra Azzam,  Pakistan’ın Peşaver şehrinde (24 Kasım 1989 tarihinde) 

arabasının bombalanması sonucu iki oğlu ile birlikte öldürülmüştür. Azzam’ın 

öldürülmesini müteakip Usame Bin Laden’in liderlik nüfuzu daha fazla güçlenmiş, 

Azzam’ın kontrolündeki Mektep el-Hidamet ise üyeleri ve tüm lojistik varlığı ile 

birlikte El Kaide’nin idaresine geçmiştir.  

Abdullah Azzam’ın El Kaide üzerindeki en büyük fonksiyonu örgütün 

kurulmasından öte fikirsel/teorik alt yapısının oluşumunda kendini 

göstermiştir/göstermektedir. Günümüzde “El Kaide” denilince “Usame bin Laden” 



 116 

ismi bilinse ve ön plana çıksa da, El Kaide’nin ideolojik ve teorik lideri Abdullah 

Azzam olmuştur. Azzam’ın hayatta iken vermiş olduğu dersler ve kaleme aldığı 

konular halen radikal kesimler ve El Kaide gibi dini motifli terör örgütleri açısından 

sorgulanamaz referans kaynaklarıdır. Bu bağlamda Abdullah Azam, henüz El Kaide 

kurulmadan önce (1987’de) El Kaide gibi örgütsel bir yapının gerekliliğini 

vurgulayan bazı tespitler yapmıştır: 

Her ilkenin, kendisini ileriye taşıyacak, ağır görevler üstlenip büyük 
fedakarlıklara katlanacak bir muhafıza gereksinimi vardır. Dünyevi ya da 
ilahi bir tek ideoloji yoktur ki, zafere ulaşmak için sahip olduklarının 
hepsinden vazgeçecek bir muhafıza gereksinim duymasın. O, bu sarp, sonu 
gelmez, zorlu yolda bayrağı en önde taşır, ta ki gerçek hayatta amacına 
ulaşana dek. Allah onun bunu başarmasını ve kendini göstermesini 
buyurmuştur. Bu muhafız, beklenen, özlenen toplumun güçlü temelini (el 
kaide el sulbah) oluşturur (Burke, 2004:10-11). 

 
Azzam açık bir şekilde sahip olunan ideolojinin bir muhafıza ihtiyaç 

duyduğunu ve bu muhafızın özlenen toplumun güçlü temelini oluşturacağını işaret 

etmiştir. Azzam’ın işareti doğrultusunda 1988 yılında Usame  bin Laden liderliğinde 

El Kaide örgütü kurulmuştur. Burada dikkat çeken ve üzerinde durulması gereken 

nokta, Azam’ın El Kaide ile ideoloji arasında bir ilişki kurması ve El Kaide’yi söz 

konusu ideolojinin koruyucusu olarak göstermesidir.  

Azzam derin bir Đslam eğitimi almış ve “Đslam Hukuku” olarak ifade edilen 

“Fıkıh” alanında doktora yapmıştır. Bir dönem Ürdün’ün başkenti Amman’da 

bulanan Şeriat Fakültesi’nde ders verdiği bilinmektedir. Azzam’ın Đslami konularda 

akademik bir tecrübesinin olması, dini metinlerin yorumlanmasında fikirlerinin 

destek bulmasına yardımcı olmuştur. Azzam, Đslam tarihi boyunca geleneksel çizgide 

yer alan din bilginlerinin üzerinde çok titiz oldukları ve hüküm vermekte dikkatli 

davrandıkları alanlarda Selefi-Vahabi ideoloji bağlamında sert yorumlar üretmiştir. 

Bu nedenle El Kaide ve benzeri dini motifli terör örgütleri ve radikal Đslamcı 



 117 

toplumsal gruplar/alt kültürler tarafından referans kabul edilen Azzam’a ait katı din 

yorumunun, sağlıklı şekilde anlaşılabilmesi için Azzam tarafından ortaya konan bazı 

yorumlara bakmakta fayda vardır: 

Yeryüzünde ilahlık taslayan tağutlara sadece zürriyetlerinin öldürülmesi, 
ağaçların kesilmesi, binaların yıkılmasıyla ulaşabilmek mümkünse bunda beis 
yoktur, çünkü bu, bizim için hedef olmayan ve istenmeyen bir şeye zorunlu 
bırakılmamızdandır (Azzam, 1997:9-30). 
 
Müşriklere ya da müşriklerin dışındaki kafirlere faydası dokunan herkes –
yaşlı da olsa, rahip de olsa veya savaşa katılmaya muktedir olmasa da 
öldürülür (Azzam, 1997:30). 

 
Savaşa iştirak etmedikleri müddetçe, güçsüz olduklarından dolayı ne 
kadınların ne çocukların ne de ruhbanların kastî olarak öldürülmelerine gerek 
vardır. Ancak, müşriklere karışırlarsa öldürülürler, çünkü onları müşrik 
savaşçıların arasında tek tek ayırt etmek mümkün değildir, bundan dolayı 
zayıfları vurmak kast edilmeksizin müşriklere ateş açılır (Azzam, 1997:15). 
 
Hıristiyan ve Yahudilerle tokalaşmak caiz değildir… Bir Amerikalının yüzüne 
gülümseyerek bakmak caiz değildir (Azzam,1996:484).  

 
Görüldüğü üzere Azzam, El Kaide hareketi açısından şiddet/terör eylemlerini 

meşrulaştıran bir yorum ortaya koymaktadır. Đslam bilginleri ve düşünürlerinin büyük 

çoğunluğunun aksine Azzam, düşmana faydası dokunan veya bir çatışma/savaş 

ortamında mücadele edebilme yeteneği olmayan (yaşlı, din adamı, çocuk vb.) 

kişilerin hedef alınabileceğini ve din adına öldürülebileceğini savunmaktadır. 

Azzam'ın bu yorumu özellikle El Kaide hareketi içinde şiddet eyleminde bulunanlar 

(bilhassa intihar eylemcileri) açısından önemli bir motive unsurudur. Bu bağlamda El 

Kaide adına terör yapan bir eylemci, gerçekleştirdiği eylemin neticesinde masum ve 

sivil insanların öleceğini/ölebileceğini/yaralanabileceğini önemsemez. Selefi-Vahabi 

ideoloji perspektifiyle, Đslam'ın, amaca ulaşabilmek için masum ve sivillerin 

öldürülmesine izin verdiğini kabul eder. Bununla birlikte Đslam üzerine önemli 

çalışmalar ortaya koyan ilahiyatçılar ve akademisyenler, Azzam'ın ortaya koyduğu 



 118 

yorumların, Đslami açıdan doğru olmadığını vurgulayan açıklamalarda bulunurlar 

(Çapan, 2004; Taslaman ve Kapitan, 2007). Bunlardan biri olan Güneş, konuya 

ilişkin şu açıklamalarda bulunur; 

Hukuken, inancı ne olursa olsun, (Đslam'a göre) bir kişiyi öldürmeye cevaz 
vermek için, sıcak savaş anında muharip vasfını haiz bir kişinin fiili bir zarar 
verme azminin bulunması şarttır. Bu şartlara haiz olmayan kişiler, can 
güvenliği bakımından masum kabul edilir. Dolayısıyla savaş şartlarında bile 
sivil hedeflere yönelik -intihar saldırıları- dahil herhangi bir saldırı, Đslam'ın 
bu düstüruyla asla bağdaşmaz (Güneş, 2004:152).      

 
Dr.Abdullah Azzam’ın akademik anlamda kazandığı bilgi birikimi ve 

yeteneğini, neredeyse tamamen cihad ve ilişkili kavramları açıklamak üzere 

kullandığı söylenebilir. Azzam’ın uzun bir süre Sovyetler Birliği’ne karşı Afgan 

direnişi organize ettiği düşünülürse, teori ile pratiği birleştirme imkanı bulduğu 

anlaşılmaktadır. Bu yönüyle Azzam, savaşçı bir din bilgini olarak karşımıza çıkar. 

Bu bağlamda ‘Cihad Kervanı’ isimli kitapta Azzam’a ilişkin olarak verilen bilgiler, 

Azzam’ın akademik anlamda kendini yetiştiren direnişçi bir karaktere sahip 

olduğunu ortaya koymaktadır:  

Abdullah Azzam, 1941’de Filistin’in Cenin kasabası yakınlarındaki Seyletül 
köyünde doğmuş ve Suriye/Şam’da yüksek öğrenimini tamamlayarak, 
Dimaşk Üniversitesi Şeriat Fakültesinden 1966 yılında mezun olmuştur. 1967 
yılında Filistin’in Batı Yakası ve Mescid-i Aksa’nın Đsrail tarafından işgal 
edilmesinden sonra 1969’da Đhvan-ı Müslimin (Müslüman Kardeşler) 
teşkilatına katılmıştır. 1969’da Usul-i Fıkıh konusunda master diploması 
almış, akabinde Amman’da Şeriat Fakültesinde okutman olarak görev 
yapmıştır. 1973 yılında Kahire Üniversitesinde Usul-i Fıkıh dalında 
doktorasını tamamlamış, 1973-1980 yılları arasında ise Ürdün Üniversitesi 
Şeriat Fakültesinde öğretim üyeliği yapmıştır.1981 yılında Suudi Arabistan 
Cidde’de bulunan Melik Abdülaziz Üniversitesinde öğretim görevlisi olarak 
çalışmış, aynı yıl Pakistan’ın Đslamabad şehrinde bulunan Uluslararası Đslam 
Üniversitesinde görev almak için yaptığı müracaatı kabul edilmiştir. 1984’de 
Abdülaziz Üniversitesinden ayrılarak Afgan mücahitleri için Mekteb ül-
Hadimat’ı (MAK) kurmuş ve 1989 yılında bombalı bir suikast sonucu 
öldürülmüştür (Azzam, 1997:7) 

 



 119 

Abdullah Azzam Đslami çerçevede akademik bir din eğitimi almış ve elde 

ettiği akademik birikim ile katı bir Đslam yorumu ortaya koymuştur. Bu doğrultuda 

Azzam, “ateşli ve cezbedici konuşmaları ve  özellikle küresel cihad ve militan 

çatışmalara desteğinden kaynaklanan” kötü bir şöhret kazanmıştır (Whelan, 

2006:75). Azzam, Đslam Devletleri tarafından tarih içinde elde edilen ihtişamlı 

zaferlere derin bir özlem duymuş ve Müslüman toplumların zaman içerisinde 

kaybettiği toprakları tekrar kazanabilmeleri için küresel cihad ideolojisini 

savunmuştur. Azzam için “Cihat Emiri” veya “Küresel Cihadın Babası” gibi sıfatlar 

da kullanılmıştır. Azzam’ın kötü şöhret kazanmasına yol açan en büyük faktör ortaya 

koyduğu cihad yorumudur. Whelan, Azzam’ın cihad yorumunu şu şekilde özetler: 

“Yalnızca cihat ve silah: Ne müzakere, ne konferans, ne de diyalog” (Kepel; Aktaran 

Whelan, 2006:75). Bunun yanı sıra Azzam’ın şu ifadeleri cihadı ne kadar katı 

yorumladığının bir göstergesidir: 

Müslüman ümmetin hayatı yalnızca alimlerinin mürekkebine ve şehitlerinin 
kanına bağlıdır…ki onun için Đslam tarihi haritası iki çizgiyle; birisi alimin 
kaleminin mürekkebi ile siyah; diğeri şehidin kanıyla kırmızı ile 
renklenmiştir. Đkisi birde birleştiği zaman çok daha güzeldir. Alimin kalem 
kullanan ve mürekkep harcayan eliyle kanını harcayan ve ümmeti harekete 
geçiren el aynıdır. Şehit alimlerin sayısı arttığı ölçüde milletler 
mahmurluğunu atacak, düşüşten kurtulacak ve uykularından uyanacaktır. 
Tarih satırlarını kan dışında bir şeyle yazmaz. Đhtişam, kelleler dışında bir 
şeyle heybetli yapılar inşa etmez. Şeref ve haysiyet, sakatlar ve cesetler 
dışında bir şey üzerine kurulmaz. Đmparatorluklar, seçkin halklar, devletler ve 
toplumlar bu tür şehadet örnekleri olmadan kurulamaz. Bu şehitlerin istekleri 
ile milletler kurulur, inançlar hayata geçirilir ve ideolojiler muzaffer olur. 
Aslında, gerçeği veya toplumları değiştireceğini düşünenler, kanları feda 
etmeden ve yaralanmadan, saf ve masum ruhlar olmadan dinimizin esasını 
anlamazlar. Peygamberlerin en iyisinin (Allah rahmet etsin ve huzur bulsun) 
yöntemini anlamazlar (Ruthven; Aktaran Whelan, 2006:77). 

 
Görüldüğü üzere Azzam, Đslam tarafından övgü ve kutsiyet atfedilen “Alimin 

Mürekkebi” ile “Şehitlerin Kanı”  arasında bir ilişki kurmakta ve katı cihad 

yorumunu bu ilişki üzerine inşa etmektedir. Azzam Müslüman toplumların 



 120 

gelişmişliğini şehit alimlerinin sayısındaki artış ile ilişkilendirmektedir. Azzam’a 

göre Müslüman toplumların gelişmiş devletler, ihtişamlı imparatorluklar ve 

medeniyetler kurabilmeleri (düşman olarak tanımlanan) ötekilerin ölümüne bağlıdır. 

Şeref ve haysiyet gibi insana saygınlık kazandıran erdemler ancak din yolunda 

gerçekleştirilen mücadele sürecinde ölerek ya da sakatlanarak elde edilebilir. Bütün 

bunların gerçekleşmesi ve hayat bulması ancak cihad ile mümkündür. Cihad ise 

Peygamberlerin en iyisi olan Đslam Peygamberi’nin yöntemidir. Peygamberin 

yönteminin benimsetilmesi ve Đslam’ın esasısın anlaşılabilmesi için, din uğrunda 

Müslümanların kanlarını feda etmeleri, yaralanmaları ve şehit olmaları gereklidir. 

Şehitler yoluyla inanç sistemi güçlenir ve ideolojiler zafer kazanır. 

Kısaca özetlersek, Azzam’ın eserlerinde ve yaklaşımında, Đbni Teymiye’nin 

Selefi anlayışının izlerini görmek mümkündür. Özellikle ortaya koyduğu cihad 

yorumu Đbni Teymiye ve Vahabiliğin kurucusu Muhammed Bin Abdülvahhab’dan 

etkilendiğini göstermektedir (Burke, 2004:42). Dolayısıyla, Azzam’ın geliştirdiği 

Đslam yorumunun, Selefi-Vahabi ideolojinin günümüz okumasına dayandığı 

söylenebilir. Nitekim günümüzde El Kaide başta olmak üzere bir çok dini motifli 

şiddet hareketinin söyleminde Azzam’ın ortaya koyduğu yaklaşımın 

izlerini/etkilerini görmek mümkündür.  

 

3.3.1. Cihad’ın Retoriği  

Müslüman toplumlarda, “cihad” sözcüğü, farklı toplumsal kesimlerin/alt 

kültürlerin söylemi içinde farklı vurgular içerir. Daha önce ifade edildiği üzere “her 

sözcük bir söylemsel topluluğun vurgusunu taşır” (Đnal, 1996:123). Bu doğrultuda, 

Đslam’ı katı yorumlayan toplumsal kesimler ve dini motifli şiddet hareketlerinin 



 121 

söyleminde, “cihad” sözcüğünün, şiddet içeren bir vurgu kazandığı görülmektedir. 

Tarihsel süreçte “cihad” sözcüğü üzerinde siyasi bir anlam mücadelesi yaşanmıştır. 

Bu mücadele bugün de devam etmektedir. Günümüzde El  El Kaide başta olmak 

üzere pek çok radikal Đslamcı terör örgütü, gerçekleştirdiği şiddet eylemlerini “cihad” 

olarak anlamlandırmaktadır (Yılmazer, 2006; Faraç,2004; Demirel, 2004). “Cihad” 

sözcüğü üzerinde yaşanan anlam mücadelesinin ortaya konması açısından, “cihad”ın 

retoriği üzerinde durulması gerekir.  

Kuran’da yer alan Đslami terminolojiye Müslümanlar tarafından ayrı bir önem 

ve değer verilir. “Müslümanlara göre Kurani kavramların ontolojik statüleri ile 

insanlar tarafından üretilmiş kavramların ontolojik konumları arasında önemli bir 

fark vardır” (Taslaman ve Kapitan, 2007:18). Đslam’a göre Kuran, Tanrının insanlarla 

ilişki kurduğu metindir ve Hz.Muhammed’in en temel görevi de bu mesajı insanlara 

iletmektir (Dikmen, 2004). Kuran, kaynağı Tanrı olduğu için insan üstüdür; ancak 

dili, harfleri ve cümleleri ile insanlar içindir. Kuran’ın bu insan üstü boyutu, dini 

terimlerin “gerçek anlamları” için Müslümanlar tarafından bir güvence olarak kabul 

edilir. Bu nedenle Kuranın gerçek anlamlarının açıklanabilmesi için tutarlı bir 

yaklaşım geliştirilmesi gerekir. Müslüman toplumlarda gözlenen sorunların 

temelinde Kuranın (genel anlamda Đslam’ın) farklı yorumlanması yatar. Đnsani 

menfaatler, eski geleneklerin tesiri ve politik ihtiyaçlar, Kuran ayetlerinin farklı 

şekillerde anlamlandırılmasına/anlaşılmasına neden olmuştur. Bu çerçevede cihad 

başta olmak üzere Đslami terminolojiye ait kilit önem taşıyan kavramların retorik 

olarak kullanıldığı söylenebilir. Bu durum, Đslam'ın siyasi açıdan her zaman angaje 

edilmeye açık olduğunu da gösterir (Burke, 2004:37). Taslaman ve Kapitan, tarihsel 

süreç içerisinde Đslami terminolojiye ait birçok kavramın retorik olarak 



 122 

kullanıldığını, bunların başında ise “cihad” kavramının geldiğini belirtir. (Taslaman 

ve Kapitan, 2007:18). Taslaman ve Kapitan, Đslami terminolojiye ait kavramların 

retorik olarak kullanılmasına ilişkin olarak şu açıklamalrda bulunur; 

Hasan Sabbah ve Haşhaşiler (12.-13.yüzyıllar) dini terminolojinin siyasal 
çıkarlar için retorikleşmesinin ünlü bir örneğidirler. Yakın dönemde de dinsel 
kavramların retorikleşmesinin birçok örneği görüldü. 1991’deki Körfez 
savaşı sırasında Saddam Hüseyin’e karşı Amerika’nın başını çektiği 
koalisyona katılan Müslüman ülkelerin liderleri, bu davranışlarını 
meşrulaştırmak için din adamlarından fetva almışlardır. Diğer yandan, Usame 
bin Laden, Müslüman din adamlarının fetvaları ile yapılan Körfez Savaşı’nı, 
Amerika’ya karşı verdiği mücadelenin (cihadın) gerekçelerinden biri olarak 
göstermiştir. Bu olaylar, “cihad”ın ve diğer Đslami kavramların retorik olarak 
kullanıldığı sayısız örnekten sadece birkaçıdır. Aslında Ortadoğu’da Đslami 
meşrulaştırmalar kullanılmadan bir savaşın açılması, bir mücadelenin 
verilmesi çok zordur. Bunun sebebi, kabulünden günümüze kadar Đslam 
dininin, kesintisiz olarak bu bölge kültürünün en önemli unsuru olmasıdır 
(Taslaman ve Kapitan, 2007:20-21). 
 
“Cihad” kavram olarak ele alındığında; çaba, cehd, gayret, sınama, yıpranma 

gibi vurgular taşır. Bunun yanı sıra düşman ile savaşılırken/mücadele edilirken, var 

olan gücün kullanılması ve çabanın harcanması nedeniyle savaş anlamına da 

gelmektedir (Karlığa, 2004:65). “Cihad” kavram olarak Kuran’da, “çabalamak, 

uğraşmak” anlamları ile kullanılmıştır (Taslaman ve Kapitan, 2007:21). Bu yönüyle 

psikolojik, entelektüel ve sosyal boyutlara da sahiptir. Bunun yanı sıra Allah adına 

yapılan savaşlar da “cihad” olarak adlandırılır; çünkü bu savaşlar düşmana karşı 

gösterilen çabayı içerir. Taslaman ve Kapitan “cihad”ın bu anlamda kullanıldığına 

dayanak olarak Kuran’ın şu ayetini gösterirler; 

“Hafif ve ağır savaşa kuşanıp çıkın ve Allah yolunda mallarınızla ve 
canlarınızla cihad edin. Eğer bilirseniz, bu sizin için daha hayırlıdır” 
(Tevbe:41). 
 
Đslam düşünürleri arasında Müslümanların yalnızca Allah adına yapılan 

savaşlarda mücadeleye katılabileceği ve kendi menfaatleri için savaşamayacakları 

konusunda ortak bir kabul vardır. Bununla birlikte “cihad”ın Müslümanlar tarafından 



 123 

uygulanan bir savunma savaşı mı, yoksa diğer dinlerin üyelerine (sırf o dinden 

olmaları nedeniyle) karşı girişilen bir savaş mı olduğu noktasında yorum farklılıkları 

çıkmıştır. Ortaya çıkan farklı yorumların temelinde, Kuran ayetlerinin birbirinden 

bağımsız olarak mı yoksa Kuran’ın bir bütün olarak mı ele alınması gerektiği 

tartışması bulunur. Birçok Đslam düşünürü “cihad” ve “savaş” ile ilgili ayetlerin 

Kuran’ın bütünlüğü içinde değerlendirilmesi gerektiğini belirtir. Bu bağlamda 

“cihad”ın Müslümanlara savaş açanlarla ilgili olduğu ifade edilmiştir (Taslaman ve 

Kapitan, 2007; Çapan, 2004; Burke, 2004, Whelan, 2006). Buna delil olarak şu iki 

ayet gösterilir; 

“Fitne kalmayıncaya kadar onlarla savaşın. Eğer vazgeçerlerse, artık zulüm 
yapanlardan başkasına karşı düşmanlık yoktur” (Bakara:193). 
 
“Kendilerine zulmedilmesi dolayısıyla, onlara karşı savaş açılanlara savaşma 
izni verildi. Şüphesiz Allah, onlara yardım etmeye güç yetirendir” (Hac:39). 
 
Görüldüğü üzere Kuran’da yalnızca Müslümanlara saldırıda bulunanlara karşı 

savaş yapmaya izin verilmiştir. Ancak Selefi-Vahabi ideolojiden beslenen El Kaide 

üyeleri, eylemlerine dini meşruiyet kazandırmak amacıyla, Ibni Teyimiye ve 

Abdullah Azzam’ın yorum metodunu kullanırlar ve Kuran ayetlerini birbirinden 

bağımsız olarak ve zahiri anlamları (sözcüğün mecaz olmayan gerçek anlamı) ile ele 

alırlar (Azzam, 1997; Whelan, 2006). Burke'e göre, El Kaide üyelerince 

gerçekleştirilen şiddet eylemlerinin, “cihad” olarak değerlendirilmesinin temelinde 

şu ayet vardır; 

“Haram aylar (süre tanınmış dört ay) çıkınca müşrikleri bulduğunuz yerde 
öldürün, onları tutuklayın, kuşatın ve onların bütün geçit yerlerini tutun” 
(Tevbe:5). 
 
Bu ayet (Kılıç ayetleri olarak da ifade edilir) Kuranın diğer ayetlerinden 

bağımsız olarak ve zahiri anlamıyla yorumlanırsa, “Müşrik” olmak başlı başına bir 



 124 

savaş nedenidir ve bu bağlamda Müslümanların karşılaştıkları yerde Müşrik (Allah’a 

ortak koşan) olan kimseler ile savaşmaları gerekir (Burke, 2004). Ancak bu ayet, ait 

olduğu surenin bütünlüğü içerisinde okunursa; Müslümanlarla savaşan ve 

aralarındaki antlaşmanın şartlarına uymayanlara yönelik olduğu kolayca anlaşılabilir 

(Taslaman ve Kapitan, 2007). Tevbe Suresi’nin ilk ayeti, bu suredeki savaş izninin, 

Đslam dinini kabul etmeyen herkese yönelik olmayıp, Peygamber ve arkadaşlarına 

karşı mücadele eden belli bir kesime karşı olduğunu gösterir. Ayrıca Tevbe 

Suresi’nin sonraki ayetlerinden, ifade edilen düşmanın ilk saldırıyı gerçekleştirenler 

olduğu açıkça görülmektedir; 

“Bu, müşriklerden kendileri ile antlaşma imzaladıklarınıza Allah’tan ve 
resulünden kesin bir uyarıdır” (Tevbe:1). 
 
“Ve eğer antlaşmalardan sonra, yine yeminlerini bozarlarsa ve dininize hınç 
besleyip saldırırlarsa, bu durumda küfrün önderleri ile çarpışın. Çünkü onlar, 
yeminleri olmayan kimselerdir; belki cayarlar” (Tevbe:12). 
 
“Yeminlerini bozan, elçiyi yurdundan sürmeye çabalayn ve sizinle ilk defa 
savaşa başlayan bir topluluk ile savaşmaz mısınız? Korkuyor musunuz 
onlardan? Eğer inanıyorsanız, kendisinden korkmanıza Allah daha layıktır” 
(Tevbe:13). 
 
Selefi-Vahabi ideoloji, Kuran’da bulunan bazı ayetlerin, Müslümanların 

savaşabilmelerini “saldırıya uğramaları” şartına bağlayan diğer ayetlerin hükümlerini 

iptal ettiğini (nesh ettiğini) vurgular (Taslaman ve Kapitan, 2007:25). Selefi-Vahabi 

ideoloji bağlamında, El Kaide lideri Usame bin Laden ve Abdullah Azzam’ın 

Kuran’da yer alan cihad ile ilgili ayetleri nasıl yorumladığına ilişkin olarak Burke 

şunları ifade eder; 

Hz.Muhammed’in cihad ile ilgili değişik açıklamaları vardır; bunlar birlikte 
ele alındığında siyasi ve angaje Đslam’ın nasıl olageldiğini açıkça gösterir… 
Hz.Muhammed’e MS 610 ile 623 yılları arasında, henüz küçük sevilmeyen 
ve büyük güçlerce pek hoş görülmeyen bir cemaate sahipken indirilen ilk 
Kuran ayetlerinde, sabır telkin edilir ve Đslam’ın kelamının yalnızca şiddet 
içermeyen yollarla yayılması emredilir. Kuran’da “Din de zorlama yoktur, 



 125 

çünkü doğru ve güzel olan, çirkinlik ve sapıklıktan açık bir biçimde 
ayrılmıştır” (Bakara:256) denir. Hicret döneminden sonra, Allah’ın 
Müslümanlara savunma amaçlı savaşlara girişme izni verdiği görülmektedir. 
Hz.Muhammed’in gücünün doruğundayken aldığı sonraki ayetler 
inanmayanlara karşı saldırıdan dem vurur; “..müşrikleri bulduğunuz yerde 
öldürün, onları tutuklayın, kuşatın ve onların bütün geçit yerlerini tutun” 
(Tevbe:5). (Kılıç ayetleri) olarak bilinen bu ayetler güçlü, yayılmacı Emevi 
ve Abbasi hanedanlıkları tarafından Kuran’ın önceki daha barışçı ayetlerinin 
rafa kaldırılması için kullanıldı. Bu yorum, kendinin güvenini yeni kazanmış 
hakim yönetici grubun silahlı yayılması için dini bir meşrulaştırma 
sunuyordu. Modern ılımlılar, ilk ayetlere atıfta bulunmaya tercih etseler de, 
bin Laden gibi çağdaş radikaller, Emevi ve Abbasi ideologlarının izinden 
giderek bu ilk ayetlerin sonraki daha saldırgan ayetlerce askıya alındığını 
savunur. Abdullah Azzam bu noktayı açıkça ortaya koymuştur. Azzam, 
1986’da kılıç ayetlerinin, daha önce vahyedilen, cihad ile ilgili 140 ayeti 
askıya aldığını ifade etmiştir (Burke, 2004:41-42). 
  
Anlaşılacağı üzere Abdullah Azzam, “cihad” ile ilgili kılıç ayetleri olarak 

bilinen bazı ayetlerin, konuyla ilgili diğer ayetlerin hükmünü geçersiz kıldığını 

belirtmiştir. Özel, cihad ile ilgili ayetlerin birbirlerinin hükümlerini geçersiz 

kıldıkları yönündeki açıklamanın, Đslami açıdan doğru olmadığını ifade eder (Özel, 

1993:529). Benzer şekilde Esed, Kuran’ın bir kısmının diğer kısmını yürürlükten 

kaldırdığı iddiasının hiçbir Đslami kaynağı olmadığını ve Peygamberin bu anlama 

gelebilecek bir söz söylemediğini belirtir (Esed, 1996:30-31). Esed’e göre 

Kuran’daki birtakım ayetlerin diğerlerini iptal edebilmesi için Kuran ayetleri 

arasında çelişki olması gerekir. Ancak bu görüş Kuran’da çelişki olmadığını ifade 

eden ayetlere ters düşmektedir; 

“Onlar hala Kuran’ı iyice düşünmüyorlar mı? Eğer o, Allah’tan başkasının 
katından olsaydı, kuşkusuz içinde birçok ayrılıklar (çelişkiler, ihtilaflar) 
bulacaklardı” (Nisa:82). 
 
Müslüman toplumlarda Kuran ayetlerini ve hadisleri kendi siyasi amaçları 

doğrultusunda katı yorumlayan bir çok alt kültür var olagelmiştir. Bu alt kültürlerin 

etkisi ile en güvenilir hadis kitaplarına bile uydurma pek çok hadis eklenmiştir 

(Taslaman ve Kapitan, 2007:27). Bu bağlamda kendi görüşlerine aykırı olan 



 126 

ayetlerin “iptal edildiğini” söyleyen ve çeşitli siyasi amaçlar doğrultusunda 

uydurulmuş olan hadisleri referans kabul eden Abdullah Azzam gibi bazı 

ideologların otoritesi pratikte Kuran’ın önüne geçmiştir. Azzam, kendi yaklaşımını 

destekleyen hadislerin doğruluğunu (gerçekte Peygamber tarafından söylenip 

söylenmediğini) sorgulamazken, kendi yaklaşımını desteklemeyen hadislerin 

uydurma olduğunu belirtir. 

(Savaşı kastederek) Küçük cihattan büyük cihada (nefisle cihada) dönüyoruz” 
diye söylenen söze gelince; bunu hadis diye söylerler. Oysa bu söz batıl ve 
uydurulmuştur. Hadis değildir. Aslı yoktur. Bu söz cihad konusunda gelmiş 
olan ayet ve hadislere de muhaliftir (Azzam, 1997:45-46). 
 
Selefi-Vahabi ideolojiden beslenen Ibni Teymiye, Abdullah Azzam gibi 

Đslami düşünürlerin yorumlarında, içinde bulunulan dönemin siyasi bunalımlarının 

etkisi ve izleri vardır. Ayrıca Đslam’ın ilk dönemlerinde “siyasetçiler”, kabile 

kavgaları yüzünden birbirine düşen grupları, dış düşman ile savaştırmak ve yeni 

fetihler kazanmak için bu insanların potansiyellerinden yararlanmak istemişlerdir. 

Günümüz El Kaide hareketi de benzer bir strateji izlemektedir. El Kaide, Müslüman 

toplumlarda, farklı nedenlerle birbirleriyle mücadele eden toplumsal kesimleri 

(Irak’taki Şiiler ve Sünniler gibi) ortak düşman karşısında (ABD, Đsrail, vb.) 

birleştirmeye çalışmaktadır. Bunu başarabilmek için ise yine Selefi-Vahabi 

ideolojiden faydalanır (Faraç, 2004). 

Müslüman toplumlarda “cihad” kavramının yorumlanmasında ortaya çıkan 

sorunların bir kısmı ise inanç özgürlüğü ile ilgilidir. Selefi-Vahabi ideolojiye göre; 

“din değiştiren Müslümanların ve namaz kılmayı reddedenlerin öldürülmesi”, “oruç 

vb. ibadetleri yerine getirmeyenlere sopa atılması”, “cihad” olarak 

değerlendirilebilmektedir (Azzam, 1997). Selefi-Vahabi ideolojinin ortaya koyduğu 



 127 

yaklaşımın aksine, Kuran’da inanç özgürlüğüne işaret eden ayetler, insanların 

inançları üzerinde zor ve baskı olamayacağını ortaya koymaktadır. 

 “Dinde zorlama yoktur” (Bakara:256). 
 
“Artık sen (Hz.Muhammed) , öğüt verip-hatırlat. Sen yalnızca bir öğüt verici, 
bir hatırlatıcısın. Onlara zor ve baskı kullanacak değilsin” (Ğaşiye:21-22). 
 
Bu iki ayet, Đslam’da zorlama olmadığı noktasından hareketle başka inançlara 

mensup olmanın bir savaş nedeni sayılamayacağını ortaya koymaktadır. Selefi-

Vahabi ideolojinin ileri sürdüğü farklı dinlerin mensuplarıyla savaşma mecburiyeti, 

sürekli savaş durumunda olmak anlamına gelir ki, böyle bir yorumun kabul edilmesi 

durumunda toplumlar, kültürler, ülkeler arası iletişim imkansızlaşır (Taslaman ve 

Kapitan, 2007:28). Nitekim El Kaide başta olmak üzere, birçok dini motifli terör 

hareketinin içinde bulunan insanlar, kendilerini sürekli savaş yaşanan bir ortamda 

mücadele veren kahraman askerler olarak görürler. Konuya ilişkin olarak Burke şu 

değerlendirmelerde bulunur; 

Teröristlerin neredeyse tamamı, kendilerini “savaşta” olan askerler olarak 
görürler. Amerikalı sağıcılar, “racial holy war” (ırkçı kutsal savaş) anlamına 
gelen RAHOWA nidasıyla selamlaşırlar. Broşürlerinde “bugün karanlığın 
çocuklarıyla (artık Yahudiler olarak biliniyorlar) aydınlığın çocukları, aryan 
ırkı arasında bir savaş yaşandığına inandıklarını” duyururlar. Birçok dinci 
terörist gibi, onlar da etraflarında “kozmik bir savaş”ın sürdüğünü düşünürler. 
Filistinli Đslamcı aşırılık yanlısı terör grubu Hamas da, “savaşta” olduğunu 
söylüyor. Meir Kahane’nin Yahudi aşırılıkçıları da Yahudiler ve Araplar 
arasında bir savaştan bahsediyorlar. Bin Ladin, 1998’deki fetvasında 
Amerika’nın Ortadoğu’daki eylemlerinin “Allah’a, O’nun peygamberine ve 
Müslümanlara karşı açık bir savaş ilanı” olduğunu duyurmuştur (Burke, 
2004:34). 
 
Kuran ayetleri bir bütünlük içinde değerlendirildiğinde, Đslam’ın “makul bir 

sebebin varlığı” durumunda savaşa izin verdiği anlaşılır. Birçok Đslam düşünürüne 

göre savaş için gerekli makul sebep, Müslümanların bir saldırıya uğramalarıdır 



 128 

(Çapan, 2004). Bu görüşü paylaşan Đslam düşünürleri ve hukukçuları, görüşlerine 

dayanak olarak şu ayeti gösterirler; 

“Sizinle savaşanlara karşı Allah yolunda savaşın, ancak aşırı gitmeyin. 
Elbette Allah aşırı gidenleri sevmez” (Bakara:190). 
 
Görüldüğü üzere Kuran ancak savaş başlatanlara karşı savaşma izni 

vermektedir. Başka bir ifadeyle savaşın nedeni Müslüman olmayanların dine dahil 

edilmesi değildir. “Eğer öyle olsaydı, kadın erkek, yaşlı çocuk, din adamı sivil ayrımı 

gözetilmeden, Müslüman olmayan herkesin öldürülmesi gerekirdi ki, bu, “aşırıya 

gitmek” olurdu. Oysa düşmanla savaş durumu ortaya çıkmış olsa bile, kesin olarak 

Müslümanlar kadınları, çocukları, yaşlıları, özürlüleri, din adamlarını ve hatta 

savaşta aktif görev almayan sivil erkekleri öldüremezler” (Bulaç, 2004:94). 

Dolayısıyla Kuran savaş başladıktan sonra bile her yolun meşru olmadığına dikkat 

çekerek, savaş sırasında aşırıya gidilmemesini belirtir. “Kuran’da savaşın 

başlatılması ve sürdürülmesi ile ilgili prensipler olduğu gibi, karşı tarafın barış 

istemesi durumunda savaşın devam ettirilmemesi de istenir” (Taslaman ve Kapitan, 

2007:36). Bu bağlamda Kuran, savaş esnasında düşmanın barış istemesi durumunda 

Müslümanların da barışa eğilim göstermesini ve savaşın sonlandırılmasını öğütler.    

“Eğer onlar barışa eğilim gösterirlerse, sen de ona eğilim göster ve Allah’a 
güven” (Enfal: 61). 
 
“Allah sizinle din konusunda savaşmayan, sizi yurtlarınızdan sürüp-
çıkarmayanlara iyilik yapmanızdan ve onlara adaletli davranmanızdan sizi 
sakındırmaz. Çünkü Allah adaletli davrananları sever” (Mümtehine: 8). 
 
Buraya kadar yapılan açıklamar çerçevesinde Taslaman, Đslami açıdan 

“cihad”, “savaş” gibi kavramlar değerlendirilirken Đslam dini ile 

Müslümanlar/Müslüman toplumlar arasında ayrım yapılması gerektiğini vurgular. 

Taslaman’a göre “Müslümanlar her ne kadar Đslam dininin takipçileri olsalar da 



 129 

sonuçta onların da (birçok zaman birçoğunun dini vazifelerinin önüne geçen) 

rasyonel çıkarları vardır; aslında toplumu çoğu zaman mobilize eden, siyasal elitin 

çıkarları olmuştur” (Taslaman ve Kapitan, 2007:37). Müslüman toplumların 

tarihinde din dışı nedenler için savaş yapılan birçok durumlarda, savaşların dini 

nedenler için gerekli olduğunu bildiren fetvalar verildiği bilinmektedir. Bu fetvalar 

aracılığı ile toplumun gözünde savaş meşrulaştırılmak istenmiş ve savaşanlar Đslami 

kavramlar kullanılarak motive edilmeye çalışılmıştır. Günümüz açısından bunun en 

görülür örneği El Kaide hareketidir. El Kaide, Selefi-Vahabi ideoloji yoluyla 

üyelerini motive etmektedir (Demirel, 2004). El Kaide üyelerinin anlam dünyaları 

Selefi-Vahabi ideoloji içinde sabitlenmektedir.  

Kısaca özetleyecek olursak, “cihad” retoriğinin oluşması, gelişen siyasal 

sorunlar bağlamında ortaya çıkan katı Đslam yorumları ile yakından ilgilidir. “Bu 

retorik sadece Müslüman olmayanlara karşı kullanılmamıştır; birçok durumda 

Müslümanlar birbirlerini de kafir ilan ederek, “cihad” retoriğinden, kitleleri 

hasımlarına karşı savaştırabilmek için faydalanmışlardır” (Taslaman ve Kapitan, 

2007:27). Bu retorik çerçevesinde Selefi-Vahabi ideoloji, “cihad”ın yalnızca 

saldırana karşı değil, “kafirlere” karşı savaşmak olduğunu savunur. Bu yaklaşımın 

temeline ise, “kafirlerin” Müslümanlara sürekli saldırı düzenlediği ve bu nedenle 

Müslümanların zaten hep bir saldırı ile karşı karşıya olduğu görüşü vardır. “Bu 

Đslam’ın saldırı altında olduğu anlamına gelir ve böylece cihat” savunma için yapılan 

meşru bir mücadeleye dönüşür (Whelan, 2006:96). Bu açıklamalar doğrultusunda 

çalışmamız açısından şu sonuca varmak mümkündür. Đslam tarihinde Müslüman 

toplumlarda “cihad” sözcüğü üzerinde siyasi bir anlam mücadelesi yaşanagelmiştir.  

Zaman içinde Müslüman toplumlarda ortaya çıkan farklı alt kültürler, bu sözcüğe, 



 130 

kendi siyasi amaçları doğrultusunda bir vurgu kazandırmıştır. Bunun bir sonucu 

olarak “cihad” sözcüğü farklı toplumsal kesimlerin söyleminde farklı anlamlar 

taşımıştır/taşımaktadır. Araştırmamızın konusunu oluşturan El Kaide'nin söyleminde 

ise, Selefi-Vahabi ideolojinin vurgusunu taşımakta ve bu ideoloji dolayımıyla 

anlamlandırılmaktadır (Demirel, 2004).  

 

3.3.2. Đdeolojik Eğitim 

El Kaide üyelerinin düşün dünyalarının oluşumunda ve anlamlandırma 

süreçlerinde, örgüt içinde aldıkları ideolojik eğitim önemli bir yer tutar. Aldıkları bu 

eğitim nedeniyle/sonucunda El Kaide üyeleri, Đslam'ı, Selefi-Vahabi ideolojinin 

dolayımıyla yorumlar (çoğu zaman Đslam=Selefi-Vahabi ideoloji olarak kabul 

ederler). El Kaide hareketi içinde alınan ideolojik eğitim değişik aşamalar içerir. 

Genel olarak harekete yeni katılanlar, belirlenen sorumlular gözetiminde ders 

halkalarına katılırlar. Ders halkalarında ön plana çıkanlar ise kamp eğitimine 

alınırlar/gönderilirler. Özellikle Afganistan ve Pakistan’da El Kaide’ye bağlı bulunan 

eğitim kampları, El Kaide üyeleri bakımından Selefi-Vahabi ideolojinin öğretildiği 

bir okul görevi görmektedir. Eğitim kamplarında ön plana çıkanlara belli 

sorumluluklar verilir. Bunun yanısıra intihar eylemcisi olarak belirlenenler veya 

intihar eylemi gerçekleştirmek isteyenler farklı bir eğitim daha alırlar (Demirel, 

2004:127-156). 

15-20 Kasım 2003 tarihlerinde Đstanbul’da gerçekleştirilen terör eylemlerini 

organize eden El Kaide Türkiye Grubu, El Kaide üyelerinin nasıl bir ideolojik eğitim 

aldıklarının açıklanabilmesi bakımından güzel bir örnektir. “15-20 Kasım eylemlerini 

gerçekleştiren grubun tamamına yakınının, 1996-2001 yılları arasında, El Kaide 



 131 

örgütünün Afganistan’daki kamplarında siyasi ve askeri eğitimden geçtikleri ve bu 

eğitim sürecinde cihatçı anlayışları (terör eylemleri öngören) ağır basan katı bir 

Selefilik anlayışını benimsedikleri, yakalanan örgüt mensuplarının ifadelerinden 

anlaşılmaktadır” (Yılmazer, 2006:89-90). Örgüt mensuplarının ifadeleri 

incelendiğinde, El Kaide Türkiye grubu üyelerinin eğitim amaçlı olarak ders 

halkaları oluşturdukları ve bu ders halkalarında El Kaide hareketinin 

propagandasının yanı sıra Selefi-Vahabi ideolojinin anlatıldığı gözlenmektedir. 

Demirel, ders halkalarına ilişkin olarak şunları ifade eder; 

Ders halkaları El Kaide’nin amacını yaymada etkili oluyor. Böylelikle örgüte 
kazanılan sempatizanların sayısı gün geçtikçe artıyor. “Akide Dersi” adı 
verilen sohbetlerde de bir araya geliniyor. “Selefi Salihin” adlı kitaptan Akide 
dersi yapılıyor. Bu sohbetlerde sadece Selefi Salihin akidesi isimli kitaptan 
paragraflar okunuyor. Yani üniversite dışında da ders halkaları bir şekilde 
devam ettiriliyor ve El Kaide’nin Đslami hayatı hakim kılınmaya çalışılıyor… 
Ders halkalarında, katılanlara El Kaide’yi tanıtıcı CD’ler de izlettiriliyor. 
Merkezi Kandar’da bulunan örgüt tarafından hazırlatılan CD’leri dünyaya 
yayma ağı da militanlar tarafından gerçekleştiriliyor. Örgütün Türkiye’deki 
sorumlularının evlerinde düzenlenen bu derslerde, daha çok Usame bin 
Laden’in görüntülerinin yer aldığı CD’ler izlettiriliyor. Cihat edilen Filistin, 
Çeçenistan, Afganistan görüntüleri ve cihat eden komutanların hayatları ile 
ilgili bilgilerin yer aldığı bu CD’lerde örgüt propagandası daha etkili 
yapılıyor (Demirel, 2004:138-139). 
 
El Kaide Türkiye Grubu üyelerinin ifadeleri bir bütün olarak 

değerlendirildiğinde, grup üyelerinin neredeyse tamamının ders halkalarına katıldığı 

ve belli bir süre bu derslere devam ettikleri anlaşılmaktadır. Derslerin genellikle El 

Kaide Türkiye grubu içerisinde sorumlu düzeyde bulunan örgüt üyelerinin evlerinde 

yapıldığı, zaman zaman ise sorumlular gözetiminde piknik toplantıları şeklinde    

gerçekleştirildiği dikkat çekmektedir. Bunun yanı sıra örgüt tarafından farklı ders 

halkaları oluşturulduğu ve her halkanın birbirinden habersiz olduğu görülmektedir. 

“Bu nedenle çoğu kez kimlerin hangi ders grubunda kimler ile ders yaptığı” 

bilinmemektedir. (Demirel, 2004:138). El Kaide Türkiye grubu içerisinde sorumlu 



 132 

düzeyde faaliyet gösteren ancak 15-20 Kasım 2003 tarihinde Đstanbul’da 

gerçekleştirilen terör eylemleri sonrasında yakalanan Murat Đdrak, El Kaide Türkiye 

grubunun ders halkasına nasıl katıldığına ilişkin olarak ifadesinde şunları belirtir; 

…Bu sırada şubenizde yapmış olduğum fotoğraf teşhisinden Abdurrahman 
kod adlı Suat Şarman olduğunu öğrendiğim şahıs ticari taksi ile yanımızda 
durdu. Yusuf beni Suat ile tanıştırdı. Yusuf, “seni sonra arayacağım, birlikte 
ders yapacağız” dedi. 3-4 gün kadar sonra cumartesi günü Yusuf aradı, 
buluştuk ve evine gittik. Bir müddet muhabbet ettikten sonra bana “Selefi 
Salihin Akidesi” ve “Namaz” isimli kitapları verdi ve her cumartesi günleri 
buluşup iş çıkışında ders yapacağımızı söyledi. Yaklaşık iki buçuk ay kadar 
Yusuf ile onun evinde genellikle cumartesi günleri ancak bazen diğer 
günlerde de iş çıkışı dersler yaptık. Ders bitiminden sonra, Usame bin 
Laden’in konuşması geçen ve Afganistan’da El Kaide mensuplarının 
eğitimlerini gösteren CD seyrettik. Yusuf ile bu derslerimin haricinde başka 
bir ilişkim olmamıştır (Faraç, 2004:140). 
 
El Kaide Türkiye Grubu üyeleri tarafından organize edilen ders halkalarında, 

özellikle “cihad”  kavramı üzerinde durulduğu gözlenmiştir. Ders halkaları ve piknik 

toplantılarında katılımcılara, dünya genelinde yaşayan Müslümanların 

zulme/haksızlığa uğradıkları, Đslam dünyasının büyük sorunlar yaşadığı, tüm 

Müslümanların bulundukları ülkede/şehirde yerine getirmeleri gereken dini 

görevlerinin bulunduğu, bu doğrultuda Müslümanların öncelikle “cihad” yapmaları 

gerektiği ve “cihad”ın her yerde yapılabileceği anlatılır (Demirel, 2004; Faraç, 2004). 

El Kaide Türkiye Grubu üyelerinden Ahmet DEMĐR, ders halkalarında/piknik 

toplantılarında “cihad” amacıyla şiddet/terör eylemlerin düzenlenebileceği 

görüşünün ön plana çıktığını belirtir. Ahmet DEMĐR, 15-20 Kasım 2003 tarihinde 

Đstanbul’da gerçekleştirilen terör eylemlerini organize eden ve El Kaide Türkiye 

Grubu’nun liderliğini yapan Habib AKDAŞ’ın sorumluluğunda katılmış olduğu bir 

piknik toplantısına ilişkin olarak ifadesinde şunları belirtir; 

Kango tipi bir araçla sabah saatlerinde gittik, birlikte kahvaltıyı yaptıktan 
sonra Hüseyin (kod adlı) Habib AKDAŞ bize hitaben Müslümanların dünya 
üzerinde ezildiklerini, Alemi Đslamiyenin perişan bir durumda olduğunu, biz 



 133 

Müslümanların bulunduğumuz yerde, neresi olursa olsun üzerimize düşen 
görevleri yapmamızın farz olduğunu ahlattı. Bu görevi yapmak için mutlaka 
yurtdışına gitmek gerekmediğini, burada da cihad edilebileceğini, Cihad ayet 
ve hadislerinden örnekler vererek anlattı. Daha sonra piknikte bulunan herkes 
sıra ile söz alarak konu ile ilgili fikirlerini beyan etti. Ben de konu ile ilgili 
olarak Müslümanların tüm dünyada güçlü devletler tarafından eziyet ve 
işkencelere tabi tutulduğunu, Müslümanların bu konulara duyarlı olması 
gerektiğini ve bu şer güçlere karşı “cihad” yapılması gerektiği fikrimi beyan 
ettim. Benden daha önceden benim tanıştırmış olduğum Murat ĐDAK’ı da 
pikniğe davet etmem istenmişti. Ben de Hüseyin (kod adlı) Habib AKDAŞ’ın 
vermiş olduğu talimat üzerine Murat ĐDRAK’ı da pikniğe davet ettim 
(Demirel, 2004:140). 
  
Ahmet DEMĐR’in ifadesinde görüldüğü üzere, ders halkalarında özellikle 

“cihad” üzerinde durulur ve “cihad” ile ilgili olarak Kuran’da yer alan ayetler ve 

Peygamber’e ait sözler, Selefi-Vahabi ideolojinin perspektifiyle yorumlanır. Böylece 

katılımcıların düşün dünyasında “cihad” sözcüğüne yüklenen anlam, Selefi-Vahabi 

ideoloji içinde/dolayımıyla kurulur. Bunun sonucu olarak Müslüman toplumlarda 

değişik alt kültürlerde “cihad” sözcüğüne yüklenen farklı vurgu ve anlamlar, Đslam'a 

aykırı kabul edilir ve dikkate alınmaz. Katılımcıların düşün dünyalarında “cihad”, 

Müslümanlara yapılan haksız uygulamalara karşı terör/şiddet eylemi yapılmasını 

gerektiren bir anlam kazanır.  

“Ders halkalarında alınan eğitimden sonra katılımcılarda Müslümanlarla 

savaşan kafirlere karşı cihat etme fikri” oluştuğu söylenebilir (Demirel, 2004:141). 

Bu nedenle dünyanın birçok ülkesinde ders halkalarında yer almış insanların, El 

Kaide’nin Afganistan ve Pakistan’da bulunan eğitim kamplarına giderek askeri ve 

siyasi eğitim aldığı bilinmektedir. El Kaide Türkiye Grubu’nun düzenlediği ders 

halkalarına katılanların da çeşitli organizasyonlar yardımıyla El Kaide kamplarına 

gittiği görülür. Örneğin ders halkasında aldığı eğitim sonucu cihat etmek isteyen 

Ahmet DEMĐR, izlediği stratejiyi ifadesinde şu şekilde anlatır; 



 134 

Ben de bu cihad fikri oluştuktan sonra daha önceden Tevhit vakfından 
tanıdığım ve Pakistan’a gidip geldiğini bildiğim bir kişiye 2000 yılının yaz 
aylarında cihad etmek için Çeçenistan’a gitmek istediğimi söyledim. O da 
bana cihad etmem için silah eğitimi almam gerektiğini söyledi. Ben de 
kendisine eğitim alabileceğim bir yer var mı diye sordum. Biz zaten bu işleri 
organize ediyoruz dedi. Senin gibi eğitim almak isteyen başka arkadaşlarda 
var, hep birlikte  gideriz dedi ve beklememi söyledi (Demirel, 2004:142). 
 
El Kaide hareketi bakımında eğitim kampları, ders halkalarından sonra 

ideolojik ve örgütsel eğitim için ikinci aşamayı oluşturur. Eğitim kamplarında 

ideolojik eğitimin yanı sıra askeri eğitim de verilmektedir. Đdeolojik eğitim 

kapsamında, Kuran ve Đslam fıkhı (Đslam hukuku) çerçevesinde Selefi-Vahabi 

düşünce sistemi ve “cihad” üzerine dersler yapılmaktadır. Đdeolojik eğitim “genelde 

cihat ve şehadet üzerine yapılan dini sohbetler ve ezilen Müslüman ülkeler üzerinde 

yoğunlaşıyor” (Faraç, 2004:153). Askeri eğitim kapsamında ise patlayıcı ve silah 

kullanma eğitimi verilmektedir. Askeri eğitim genel çerçevede birinci devre, 

elektronik devresi, harita devresi ve patlayıcı imali ile ilgili devre olmak üzere dört 

aşamadan oluşur. Birinci devrede kondisyon ve hafif silah kullanabilme eğitimi, 

elektronik devresinde uzaktan kumandalı ve zamanlamalı patlayıcı düzenek 

hazırlayabilme eğitimi, harita devresinde harita kullanabilme eğitimi, patlayıcı imali 

devresinde ise çeşitli kimyasal maddelerden bomba hazırlayabilme eğitimi 

verilmektedir. Bu dört aşamadan sonra “kurmaylık” olarak ifade edilen bir eğitim 

aşaması daha bulunmaktadır. Kurmaylık aşamasını bitirenler El Kaide hareketi 

içerisinde komutan olmaya hak kazanır. Afganistan’da bulunan kamplarda, eğitimin 

Araplar tarafından verildiği gözlenir. Bununla birlikte iyi derecede Arapça bilenlerin 

bilmeyenlere tercümanlık yaptığı belirtilmektedir. Eğitim kamplarında başarılı 

olanlar, El Kaide tarafından cihat bölgesi olarak kabul edilen ve sıcak savaşın 

yaşandığı (Çeçenistan, Bosna, Filistin, Irak, Eritre vb.) bölgelere gönderiliyor 

(Demirel, 146-148). 



 135 

Eğitim kampları, El Kaide hareketi açısından katılımcıların yeterliliklerinin 

ve samimiyetlerinin ölçüldüğü bir sınav dönemi olarak da ifade edilebilir. Eğitim 

kamplarında başarılı olanlar, ilgili sorumlular tarafından artık bir El Kaide üyesi 

olarak görülür. Demirel, bu durumu şu şekilde açıklar; 

Kamplara katılan militanlara aldıkları eğitimin sonunda hep aynı soru 
soruluyor. Örgüte katılıp katılmayacakları. Bu soruyu soranlar, Türkiye’de 
onları ders halkalarına dahil edip daha sonra El Kaide’nin kamplarına 
gidişlerini sağlayan kişiler. Aslında izlenen yol hep aynı. Örgütü militan 
kazanmak için önce Türkiye’deki ders halkaları, daha sonra Afganistan’daki 
kamplar. Türkiye’de örgütle nasıl ilişki kuracakları konusunda kesin kararlar 
almayan militanlara, bu kamplarda görecekleri eğitimin kendileri için deneme 
niteliğinde olacağı söyleniyor. Eğitim bittikten sonra tekrar oturup 
konuşulacakları belirtiliyor. Ve mensubu oldukları örgütle çalışıp 
çalışmayacakları soruluyor. Kabul edenler El Kaide’nin eylemlerinde yer 
alıyor (Demirel, 2004:153-154). 
 
El Kaide hareketi bakımından ideolojik eğitimin son aşamasını intihar 

eylemlerine hazırlık eğitimi oluşturur. Bilindiği üzere bir insanın alabileceği en zor 

kararların başında intihar gelir. Đntihar eylemi yaparak, hem kendi hayatına hem de 

başka insanların hayatlarına son vermek ise belki de bir insanın alabileceği en zor 

karardır. Bu nedenle intihar eylemi yapacak insanların bu eyleme meşru anlamlar 

yüklemeleri gerekir. Đntihar eylemcilerinin ihtiyaç duydukları bu meşru anlamlar El 

Kaide hareketi açısından Selefi-Vahabi ideoloji ile sağlanır. El Kaide’nin eğitim 

kamplarında intihar eylemi gerçekleştireceklere özel bir eğitim verildiği 

bilinmektedir. El Kaide’nin intihar eylemcilerine yönelik izlediği stratejiyi Demirel 

şu şekilde ifade eder; 

Kamplarda, örgüt adına gerçekleştirilecek intihar saldırıları için militan 
yetiştirilirken katı bir disiplin uygulanıyor. Đntihar eylemine gidecek olan 
örgüt mensupları kamplarda daha çok “cihad” ve “şehadet” konularında 
beyinleri yıkanarak tereddütsüz bir şekilde eyleme hazır hale getiriliyor. Bu 
hazırlık safhaları El Kaide’nin intihar eylemlerini gerçekleştirecek 
militanlara, kamplarda özel olarak veriliyor (Demirel, 2004:156). 
 



 136 

Eğitim kamplarında intihar eylemcilerine yönelik olarak verilen özel eğitimde 

“cihad” yolunda elde edilen şehitliğin bir Müslüman’ın elde edebileceği en büyük 

mükafat olduğu vurgulanır. Hayatını feda eden şehitleri ölüm sonrası hayatta büyük 

ödüller beklemektedir. Đstanbul’da 20 Kasım 2003 tarihinde Đngiltere 

Başkonsolosluğu’na yapılan intihar saldırısını gerçekleştiren Feridun UĞURLU, 15 

Kasım 2003 tarihinde Musevi sinagoglarına yönelik intihar eyleminde bulunan 

arkadaşları hakkında “bu şahıslardan birisi bir ay sonra evlenecekti, şimdi meleklerle 

evlendi” diyerek bir yönüyle intihar eylemi için nasıl motive olduklarını anlatır 

(Faraç, 2004:202).  Anlaşıldığı üzere El Kaide hareketi içerisinde bulunan intihar 

eylemcileri, gerçekleştirdikleri eylemlere Đslami açıdan doğru ve övgüye değer bir 

anlam yüklemişlerdir. Ancak Đslam düşünürlerinin ve hukukçularının büyük 

çoğunluğu, Đslam’ın intihar eylemlerine izin verdiği görüşünü kesin olarak 

reddetmektedir (Çapan, 2004). Çapan Đslami açıdan intihar eylemlerini şu şekilde 

değerlendirir; 

Müslüman, gerek barış ortamında ve gerekse savaş halinde dininin 
kriterlerine riayet etmek durumundadır. Ne kadar zor şartlara, sıkıntılara 
maruz kalırsa kalsın hislerini dinin getirdiği esaslar çerçevesinde kontrol 
altına almalı, dininin onaylamadığı bir hareket içinde olmamalıdır. Barış 
ortamında hangi şekilde olursa olsun intihar eylemleri yapmak çok büyük bir 
cinayettir. Ve böyle hunharca bir cinayete Đslam’ın onay vermesi mümkün 
değildir. Savaş ortamında iken sivil hedeflere yönelik yapılan intihar 
eylemleri ise; savaşta öldürülmesi yasaklanan kadın, çocuk, yaşlı vs.leri 
(muharip olmayanları) hedef almasından, masum, suçsuz insanları 
katletmesinden, teröre sebebiyet vermesinden, Đslam’ın imajına gölge 
düşürmesinden ve bütün Müslümanlara zarar vermesinden dolayı kesinlikle 
kabul edilemez. (Çapan, 2004:137).    
 
Özetlemek gerekirse, El Kaide hareketi açısından eylemcilere verilen 

ideolojik eğitim, belirlenen siyasi amaçlara ulaşılması noktasında büyük önem taşır. 

El Kaide üyeleri, örgüt içerisinde aldıkları ideolojik eğitim ile Selefi-Vahabi ideoloji 

tarafından, (örgütün siyasi hedefleri doğrultusunda) “belli Đslam anlamlandırmaları” 



 137 

içinde “özne” olarak konumlandırılırlar. Artık bir “özne” olan eylemci, benimsediği 

ideolojiyi, Đslam'ın kendisi olarak algılar. Bu bağlamda örgüt tarafından kendisine 

verilen her görevi dini bir yükümlülük/zorunluluk olarak kabul eder. Bu yönüyle, 

gerçekleştirilen intihar/terör/şiddet eylemleri, Đslam adına yapılan “cihad” olarak 

görülür. Buradan hareketle, Đslami açıdan, eylem sonucu sivil/masum insanların zarar 

görmelerinde bir sakınca yoktur. Kısaca, verilen örgüt içi ideolojik eğitim yoluyla, 

örgüt adına gerçekleştirilen/gerçekleştirilecek şiddet eylemleri “cihad” olarak 

anlamlandırılır. 

 

3.3.3. Lider Modellemeleri 

El Kaide üyelerinin düşün dünyalarının oluşumunda, aşırı Đslamcı bazı lider 

modellemelerinin önemli bir rol oynadığı gözlenmiştir. Dökmeciyan, “Arap 

Dünyasında Köktencilik” isimli kitabında model alınan liderleri tanımlamak için 

“karizmatik liderlik” ifadesini kullanır (Dökmeciyan, 1992:16-17). El Kaide hareketi 

açısından, model alınan liderlerin Đslam’ı algılama ve yorumlama biçimleri 

sorgulanamaz derecede güvenlidir. Bu liderlerin birçoğu Selefi-Vahabi ideolojinin 

sözcüleri konumundadır. Model olarak kabul edilen liderlerin nasıl yaşadıkları ve 

öldükleri, El Kaide üyelerinin “cihad” ve benzeri kavramları şiddet temelinde 

yorumlamalarına dini meşruiyet kazandırır. Lider modellemeleri, aynı zamanda 

Selefi-Vahabi ideolojinin güncel yeniden üretimine de önemli katkılarda bulunur. El 

Kaide üyelerinin Kuran ve hadisleri yorumlama çabalarında, model alınan liderlerin 

söylemleri ön plana çıkar. Onların söylemlerinde “cihad”, “şehit”, “cennet” ve 

benzeri kavramların ne anlama geldiği, El Kaide üyeleri açısından bir referans 

kaynağıdır. Model alınan liderler Đslam için hayatlarını feda ederek şehit olmuşlar ve 



 138 

böylece Müslüman mücahitler açısından kutsal bir isim olmuşlardır. Onların kutsal 

kabul edilmesi, söylemlerine de kutsal bir anlam kazandırmıştır. Kutsal ise rasyonel 

bir sorgulamayla anlaşılamaz. Kutsal övgüye layıktır ve ancak örnek alınabilir. 

Azzam, lider modellemelerine ilişkin olarak şu değerlendirmede bulunur; 

Ümmet yoldan çıktığında… Tanrı onu helak etmekten kurtarmak ve doğruluk 
yoluna döndürmek için bir birey ya da küçük bir insanlar grubu gönderir. Bu 
küçük elit grup, kanaatleri ve hevesleri taşıyanlardır. Bu gruptan daha küçük 
bir grubu da bu hevesleri yaymak, onları hayata geçirmek için dünyevi hayatı 
terk edenler oluşturur. Bu seçkinler grubundan daha küçük bir grubu da bu 
hevesleri ve ilkeleri zafere ulaştırmak için ruhlarını ve kanlarını feda edenler 
oluşturur  (Burke, 200448). 
 
El Kaide hareketinin model aldığı lider isimlerin birçoğu ya ölmüş, ya da 

öldürülmüş kişilerdir. El Kaide üyelerinin katıldıkları ders halkalarında ve eğitim 

kamplarında bu liderlerin hayatları, Müslümanlar için örnek yaşam biçimleri olarak 

sunulur (Faraç, 2004). Liderlerin hayatta iken Đslami meselelere getirdikleri bakış 

açıları ve söylemleri, takipçileri bakımından Đslam’ın nasıl yaşanması gerektiğini 

ortaya koyar. Bu doğrultuda, El Kaide üyelerinin anlam dünyaları, model alınan 

liderlerin radikal dini söylemleri içinde kurulur. 

El Kaide’nin teorik babası olarak da kabul edilen Dr.Abdullah Azzam’ın lider 

modellemeleri içinde ayrı bir yeri vardır. Azzam’ın 1989 yılında uğradığı saldırıda 

öldürülmeden önce hazırlamış olduğu vasiyet, el Kaide üyeleri açısından yol 

gösterici bir rehber niteliğindedir. Azzam, vasiyetinde şunları ifade eder; 

Allah yolunda savaşa çıkmamak konusunda nefse gerekçeler bulmak, nefsin 
kendisini uyuşturacak bir takım gerekçeler bularak Allah yolunda 
savaşmayıp, evinde oturmaya razı olması, bir oyun, bir oyuncak edinmektir. 
Daha doğrusu Allah’ın dini ile oynamak, onu oyuncak edinmek demektir. 
Bizler Kuran nassıyla bu kimi kimselerden de yüz çevirmekle emrolunmuş 
bulunuyoruz. Dinlerini oyun ve eğlence edinmiş, dünya hayatının kendilerini 
aldattığı kimseleri bir kenara bırakın. Cihad için gerekli hazırlıkları 
yapmaksızın geleceğe dair umutları gerekçe göstermek, zirvelere ulaşmayı ve 
oralara yükselmeyi arzulayan küçük nefislerin yapacağı işlerdendir. Nefisler 
büyük olduğu takdirde cesetler o muradı gerçekleştirmek için yorulur.Yani 



 139 

ben Allah-u Alem bugün için, Allah yolunda savaşmayı terk eden kimseyle, 
namazı, orucu ve zekatı terk eden kimse arasında hiçbir fark görmüyorum. 
Ben şu kanaatteyim cihadı terk etmeleri nedeniyle Allah huzurunda 
bağışlanabilecekler, Allah-u Alem  şunlardır: Kör, topal, hasta…Erkek, kadın 
ve çocuklar arasında mustazaf olup cihad için bir çare bulamayan, yani 
savaşın fiilen cereyan ettiği yere gidemeyen ve buraya giden yolları 
bilemeyen kimselerdir. Ey Đslam davetçileri. Ölüm tutkunu olunuz ki size 
hayat bağışlansın.Sakın ameller sizleri aldatmasın, aldatıcılar Allah ile sizleri 
aldatmasın. Okuduğunuz kitaplar, devam ettiğiniz nafileler sakın sizi 
aldatmasın (Öztürk, 1998:19-20). 
 
Lider modellemeleri içinde Müslüman Kardeşler hareketinin kurucusu Hasan 

El-Benna da önemli bir isimdir. El-Benna geleneksel Sünni Đslam anlayışı çizgisinde 

yetişmiş dindar bir öğretmendi. “El-Benna ciddi bir krizden geçen bir Đslam 

toplumunu sağlamlaştırmak amacıyla” 1928 yılında Müslüman Kardeşler hareketini 

başlatmıştır (Whelan, 2006:63). El-Benna birçok Đslam düşünürü tarafından 

savunulan şiddet içermeyen (manevi) cihadın, askeri cihada üstün olduğu 

düşüncesini reddeder. Bunun yanı sıra Müslüman toplumlarda Đslami bir idarenin 

kurulmasını engelleyen yöneticilere karşı çıkmanın dini bir yükümlülük olduğunu 

savunur. El-Benna’ya göre Müslüman ülkeler işgal edilmiştir ve bu nedenle bütün 

Müslümanlar işgalcilerle mücadele etmelidir (Whelan, 2006:64). Burke, Hasan El-

Banna’ya ilişkin olarak şu değerlendirmelerde bulunur; 

1906’da doğan El-Benna, Mısır’da Suveyş kanalı üzerindeki Đsmailiye 
Kasabası’nda yaşayan bir öğretmendi. Đslam’ı Müminin toplumsal, siyasi, 
kişisel ve dini hayatının bütün kısımlarını düzenleyen mükemmel, bütünlüklü 
ve her şeyi kapsayan bir sistem olarak görüyordu. Kendisinden önceki bir çok 
reformcu gibi, o da Kuran, hadisler ve Müslüman toplumun ilk dönemlerinin, 
bütün Müslümanların bütün eylemleri için bir örnek oluşturduğuna, 
Müslümanların inançlarını icra etmelerinin tamamı olarak gördüğü şeriatın 
modern bir Đslam toplumu için ideal bir kılavuz olduğuna inanıyordu. Đbni 
Teymiye ve diğerleri gibi, o da bugün Đslam’ın karşısındaki sorunların “doğru 
yol”u izlemekteki başarısızlıklarının bir sonucu olduğu kanısındaydı. 
Çevresinde, hemen her yerde var olan toplumsal eşitsizliği gören El-Benna, 
ulemanın ilk görevi olan adil bir toplum için, geçici iktidarın icrasını 
düzenleme işinde başarısız olduğu, artık başkalarının mücadeleye girişmesi 
gerektiği sonucuna varmıştı. Bu mücadele elbetteki “cihaddı…1928’de 
Müslüman kardeşleri kurdu. “Bu bir Selefilik mesajıdır, bir Sünnilik yoludur, 



 140 

bir Sufilik hakikatidir, bir siyasi örgüttür, bir atletizm grubudur, bilimsel ve 
kültürel bir birliktir, ekonomik bir girişim ve toplumsal bir düşüncedir” 
diyordu (Burke, 2004:60-61). 
 
Görüldüğü üzere Hasan El–Benna’nın söyleminde Selefi-Vahabi ideolojinin 

vurgusu ön plana çıkmaktadır. El Kaide lideri Usame bin Laden ve Azzam gibi 

Hasan El-Benna da, Đslam ile toplumsal yaşamı ilişkilendiriken, Selefiliğin kurucusu 

Đbni Teymiye'ye gönderme yapmaktadır. Bu yönüyle Hasan El–Benna’nın liderliğini 

yaptığı Müslüman Kardeşler hareketi, El Kaide hareketinin kurucuları ve üyeleri 

üzerinde önemli bir rol oynamıştır. Đbni Teymiye’yi örnek alan Hasan El-Benna’nın 

radikal Đslamcı söylemi, onu model bir lider olarak kabul eden El Kaide üyelerinin 

düşün dünyalarında önemli izler/etkiler bırakmıştır. Özellikle El Kaide üyelerinin 

“cihad” kavramına yüklediği anlamın temellerini, Hasan El-Benna’nın radikal 

söyleminde bulmak mümkündür. Bugün Afganistan, Pakistan, Türkiye ve benzer bir 

çok Müslüman ülkede gerçekleştirilen terör eylemlerinin El Kaide üyelerince meşru 

kabul edilmesinin arka planında, El-Benna’nın Đslami bir idarenin kurulmasını 

engelleyen yöneticilerle cihat edilmesi gerektiğini vurgulayan radikal söylemi 

bulunur. 

Lider modellemeleri içinde ön plana çıkan bir diğer isim ise Seyyid 

Kutub’dur. El Kaide hareketi açısından Seyyid Kutub, militan cihadın manevi babası 

olarak kabul edilir. “Bazı El Kaide üyeleri onun bir din alimi olmadığını düşndükleri 

için Kuran yorumlarına itibar etmese de Kutub’un militan Sünni Đslamcılar 

üzerindeki etkisi sabittir. Bu farklılıklara karşın onun etkisi çarpıcıdır; el-

Kaideciliğin Đslam ve dünya için en tehlikeli ideolojik özelliklerine doğrudan yol 

açmıştır” (Whelan, 2006.69). Kutub, 1949 yılında ilk ve orta öğretimde Amerikan 

eğitim ve müfredatını araştırmak için Mısır hükümetinden burs alarak Amerika 



 141 

Birleşik Devletleri’ne gider. Amerika’da bulunduğu süre içinde edindiği izlenimler 

ondaki Batı karşıtlığını artırır. Kutub, Mısır’a geri döndüğünde Hasan El-Benna 

tarafından kurulan Müslüman kardeşler hareketine katılır. Mısır hükümeti tarafından 

kapatılıncaya kadar Müslüman Kardeşlerin gazetesini yayına hazırlar. Müslüman 

kardeşler hareketi ile dönemin Mısır Devlet Başkanı Nasır’ın arasının açılması 

sonucu, 1954 yılında Nasır tarafından hapsedilir. Đlk hapsedilmesinden kısa bir süre 

sonra serbest bırakılır ancak hayatının geri kalanının büyük kısmını işkence görerek 

cezaevinde geçirir. 1966 yılında ise dönemin Mısır hükümeti tarafından idam  edilir. 

Kutub’un özellikle hapishane döneminde yazdıkları, aşırı Đslamcı hareketler 

bakımından son derece önemli bulunur (Whelan, 2006:69-70). Ruthven, Kutub’un 

Đslam yorumuna ilişkin şu açıklamalarda bulunur; 

(Kutub ile) Kuran’daki herhangi bir ifadenin diğer ifadeler ile kıyaslanmasını 
gerektiren geleneksel izahatların yapısı tamamen yıkılmıştır. Dindar 
Müslümanlar tarafından metinsel ve estetik mükemmellik iddiasının kendisini 
doğruladığı düşünülen Kuran, sık sık bir fetiş muamelesine tabi 
tutulmaktadır. Bu, birçok pre-modern toplumlarda görülen, kitaba sihirli güç 
havası verilmesi ve bir dilek nesnesi haline getirilmesidir. Fakat şuurlu 
Kutub’un kutsal metne bu ilim dışı yaklaşımı onayladığını görmek tuhaftır. 
Gördüğümüz gibi o cahil değildi; onun Amerikalıları hor görmesinin nedeni 
onun Amerikalılarda algıladığı cehalettir. Bununla birlikte, kitap, onun 
şuursuz izleyicilerinin, “savaş alanındaki askerleri”nin elinde bir operasyon 
kılavuzu, yedinci-yüzyıl zamanı bombası haline gelmiştir.  
 
Kutub, cihadın tamamen savunmaya dönük olduğunu iddia eden yazarları 
özür dileyici ve yenilgiyi kabullenici olmak ve Đslami cihad kavramını 
çarpıtan “oryantalistlerin kurnaz ataklarına” teslim olmakla suçlar. Bu 
insanlar iki meseleyi karıştırmaktadır: “Dinde zorlama yoktur” (Bakara:256) 
ifadesi ve Đslam’ın halk ve Đslam arasında duran, onların Allah’ın 
egemenliğini kabul etmesini önleyen engellerin kaldırılarak genişlediği tarihi 
gerçeği. Bu iki ilke Kutub’a göre, birbiriyle alakalı değildir. Đslami cihadın 
nedenleri Đslam’ın kendi doğasında ve dünyadaki rolünde, Allah tarafından 
verilen yüce ilkelerinde aranmalıdır. Bu ilkelerin uygulanması için Allah, 
bütün nebilerin ve peygamberlerin sonuncusu olduğunu belirterek 
Hz.Muhammed’i atamıştır. Đslam’ı anlayan birisi bilir ki “cihad”, teknik 
olarak “savunma savaşı denilen”, dar anlamda “savunmacı bir hareket” 
değildir. Kutub’un ifadesiyle cihad, tiranlığı yıkma, belirli bir durumda eldeki 



 142 

tüm imkanları kullanarak insanlığa gerçek özgürlüğü getirme hareketidir 
(Ruthven 2000; Aktaran Whelan, 2006:71-72).               
 
Görüldüğü üzere Kutub’un söylemi, dini metinlerin yorumlanmasında radikal 

bir bakış açısını yansıtır. Bu nedenle yakın tarih ve günümüz aşırı Đslamcı hareketleri 

bakımından önemli bir referans  kaynağıdır. Kutub’un söyleminde Selefi-Vahabi 

ideoloji yeniden üretilir. Bu bağlamda Kutub’un Müslümanlar için kilit önem taşıyan 

bir çok kavrama yüklediği anlam, katı Đslam yorumlarına dayanır. Böylece El Kaide 

üyeleri açısından “intihar eylemi ve/veya ümitsiz siyasal terörizm eylemi olarak 

görünen şehadet eylemlerinin temeli hazırlanmış olur” (Binder; Aktaran Whelan, 

2006:74-75). 

Kısaca özetlersek, verdikleri siyasi mücadele ile ön plana çıkan bazı liderlerin 

radikal dini söylemleri, içinde bulunulan dönemsel koşullar temelinde, Selef-Vahabi 

ideolojinin yeniden üretimine dayanmaktadır. Bu liderlerin söylemleri, El Kaide 

üyelerinin düşün dünyalarını etkilemiş olup, eylemcilerin anlamlandırma 

süreçlerinde görünür olmaktadır.  

 

3.3.4. Şahadet ve Şehitlik 

Đslam’a göre şahadet, “Allah’tan başka kulluk edilecek ilah bulunmadığına, 

Hz.Muhammed’in Allah’ın peygamberi olduğuna” şahitlik etmek anlamına gelir 

(Şentürk ve Yazıcı, 2007:69-70). Bu bağlamda şahadet Đslam’ın en temel ve birinci 

şartıdır. Şahadet imanın dil ile ifadesi olarak kabul edilir. Đslam’da şahadetin 

önemine ilişkin olarak Peygamber’in şu ifadeleri önemlidir; 

“Đslam beş temel üzerine kurulmuştur: Allah’tan başka hiçbir tanrı 
olmadığına, Muhammed (aleyhi’s-selam)’ın Allah’ın peygamberi olduğuna 
şahidlik etmek, namazı kılmak, zekatı vermek, haccetmek ve Ramazan 
orucunu tutmaktır” (Şentürk ve Yazıcı, 2007:69).  
  



 143 

Đslam dini açısından şehitlik ise, bir Müslüman’ın Allah’a yakınlaşmak 

bağlamında elde edebileceği en büyük başarıdır. “Allah yolunda canını feda eden bir 

Müslüman’a şehit denir” (Dikmen, 2004:352). Kuran’da Đslam’ın şehitlere verdiği 

değer/önem, şu ayetler ile ifade edilir; 

“Sakın Allah yolunda öldürülenleri ölüler sanma! Doğrusu onlar Rableri 
katında diridirler ve Cennet meyvelerinden rızıklandırılırlar. Onlar Allah’ın 
kendilerine verdiği nimetten (şehitlik rütbesinden) dolayı neşeli haldedirler” 
(Ali Đmran: 169-170). 
 
Peygamber ise, şehitliğin önemini şu şekilde ifade eder;     

“Cennete giren hiçbir kimse, dünyadaki her şeyin kendisinin olması 
karşılığında dünyaya dönmek istemez. Yalnız şehit olan, kavuştuğu şehitlik 
rütbe ve nimetlerinden dolayı dünyaya dönüp 10 kere daha öldürülmeyi ister” 
(Dikmen, 2004:352). 
 
Đslam dini bakımından “şahadet” ve “şehitlik”, Müslümanların teşvik edildiği 

ve her zaman duyarlı olmalarının istendiği iki önemli kavramdır. Şehitler, Allah 

yolunda canlarını feda ederek Đslam’ı saldırılardan korurlar. Bunun karşılığı olarak 

ise cenneti kazanırlar. Cennet, Müslümanlar için ölüm sonrası hayatlarında mükafat 

yeri olarak kabul edilir. Đslam inancına göre Allah cennete “kendisini tanıyan, 

emirlerine uyup yasaklarından sakınanları koyacaktır. Cennete giren, orada istediği 

her nimeti bulacaktır” (Şentürk ve Yazıcı, 2007:57).  Müslümanlar, cennette Allah’ı 

göreceklerine ve ebedi kalacaklarına inanırlar. Müslümanlar bu nedenle hem şehit 

olan kimselere karşı saygı ve sevgi beslerler, hem de şehit olmak isterler. Bununla 

birlikte bir Müslüman’ın şehit olabilmesi için Đslam'a uygun cihad etmesi gerekir. 

Đslam düşünürlerinin/bilginlerinin büyük çoğunluğuna göre, sivil ve masum 

insanların zarar gördükleri terör/şiddet eylemleri “cihad” olarak kabul edilmez 

(Çapan, 2004; Taslaman ve Kapitan, 2007). Dolayısıyla terör eylemi yaparak 

hayatını kaybedenler Đslam’a göre şehit kabul edilmezler. El Kaide hareketi açısından 



 144 

Selefi-Vahabi ideoloji burada devreye girer. Selefi-Vahabi ideoloji El Kaide 

eylemcilerinin cihad yaptığını ve bu yolda ölenlerin/öldürülenlerin şehit olduklarını 

savunur (Demirel, 2004). El Kaide hareketine benzer şekilde, Selefi-Vahabi 

ideolojinin ideologlarından Hasan El-Benna'nın, Müslüman Kardeşler hareketi 

açısından “şehitliğin” nasıl değerlendirildiğini gösteren şu sözleri dikkat çekicidir;   

En büyük emelimiz Allah yolunda şehit olmaktır. Biz, ölümün tehlikelerle 
dolu bir hayatın ebedi nimet ve saadetlerle dolu gerçek bir hayata geçiş 
köprüsü olduğunu biliyoruz…O halde ölümden nasıl korkarız? (Öztürk, 
1998:144-146). 
 
Khosrokhavar, “şahadet” ve “şehitlik” kavramlarının “cihad” kavramı ile 

yakından ilgili olduğunu belirtir. “Şehitlik” cihadın bir sonucu, “cihad” ise 

“şahadet”in bir gösterim biçimidir (Khosrokhavar, 2006:46-61). Burke’e göre ise 

şahadet, köklü bir kişisel inancın ifadesi olmasının yanı sıra başkalarına karşı bir 

ilandır. Bu yönüyle şahadet tanık olma anlamına gelir. Tanık olma ise her şeyi bilen 

ve gören Tanrı’nın dışında bir izleyiciyi gerektirir. Bir başka ifadeyle şahadet, “bir 

müminin yakınlarına yöneliktir; Muhammed’in din değiştirtme isteği dikkate 

alındığında bu gayet anlaşılır” bir durumu ifade eder (Burke, 2004:44). Bu bağlamda 

cihad da bir tür nihai iman tazeleme biçimi olarak şahadetin bu gösteri niteliğinin bir 

parçası kabul edilir. Bunun yanı sıra Kuran Arapça’sında yer alan şehit sözcüğü, aynı 

zamanda “tanık” anlamında da kullanılır. Arapça’da şehit ve şahadet sözcükleri aynı 

kökten gelir. Burke’ün anlatımları doğrultusunda, Yüceoğlu şahadet ve şehit 

kavramları arasındaki ilişkiyi şu şekilde değerlendirir; 

Şahadette esas unsur, hali ve yaşayışıyla gerçeğe şahit olmadır. Hatta bunun 
da ötesinde, gaybi gerçekleri, normal insanların fizik alemi idrak ettiği gibi 
adeta idrak, yani iç duyularıyla müşahede etmedir. Kuran, şahid ve şahadet 
kavramlarını bu manada kullanır. Allah yolunda canını verenlere şehit 
denmesi, bu bakımdan mecazidir. Yani, böyle bir insan inandığı gerçeğe 
hayatıyla, canıyla şahitlikte bulunduğu için ona şehit denir (Yüceoğlu, 
2004:106-107). 



 145 

 
Selefi-Vahabi ideoloji tarafından “şahadet”, “şehit” ve “cihad” kavramlarına 

yüklenen anlamlar, bir El Kaide üyesinin yaşama nedenidir (Faraç, 2004). 11 Eylül 

saldırılarını organize eden Muhammed Atta’nın, saldırı öncesi hava korsanlarına 

verdiği son talimatlar, El Kaide üyelerince bu kavramlara yüklenen anlamların 

birbirleriyle ne kadar içe içe olduklarını gösterir. Muhammed Atta, hava korsanlarına 

“son sözleriniz, Allah’tan başka Tanrı yoktur ve Muhammed onun peygamberidir 

olsun” şeklinde talimat vererek şahadette bulunmalarını istemiştir (Burke, 2004:45). 

11 Eylül saldırılarını gerçekleştiren hava korsanları, kaçırdıkları uçak ile intihar 

eylemi gerçekleştirmeyi “cihad” kabul etmişler ve eylem sonucu “şehit” olacaklarına 

inanmışlardır. Ancak şahadetlerine uçakta bulunan yolcuların tanık olmaları onlar 

için önemliydi. Bu tanıklık sayesinde şehit olmaları anlam kazanacaktı. Onlar, 

şahadetleri ile yolculara, “biz inancımız için hayatımızı veriyoruz ve bir insanın 

yapabileceği en büyük fedakarlıkta bulunuyoruz, hayatımızı dahi feda ettiğimize 

göre bizim inancımız kesinlikle doğru ve haklıdır” mesajı vermek istemişlerdi. Bu 

doğdultuda Burke, Selefi-Vahabi ideoloji temelinde El Kaide hareketinin “şahadet”, 

“şehit” ve “cihad” kavramlarına yüklediği anlamı şu şekilde açıklar; 

Şehitlik, bir ahit olarak nihai bir cihat gösterisidir. Đlk ve öncelikli izleyici 
Tanrı’dır, ama şehitlik buna ek olarak çeşitli amaçlarla, çeşitli izleyicilere 
yönelik bir inanç gösterisidir. Öncelikle şehit olanın imanını, cesaretini ve 
cemaatine ait olma hakkını teyit eder. (Bu cemaatin dışında kalanlar için bu 
eylemin korkaklığı ve fanatikliği gösterdiği anlaşılır bir olgudur.) Đnancın 
düşmanlarına da, maddi güç bakımından bariz bir farklılık olsa da, “kozmik 
mücadele” içindeki tarafların aslında eşitlerin savaşı içinde olduğunu gösterir. 
Ancak her iki tarafın da intihar bombacısı kullandıkları bir çatışma 
olmamıştır. Bir intihar saldırısı, bir tarafın inançtan yoksun, diğerininse 
inançlı olduğunu göstermek, böylece şehidin eyleminden haberdar olan 
herkese (bütün tanıklara), güçlerdeki bariz dengesizliğe karşın, en önemli 
nitelik “uzun vadede, zafer için gerekli olan inanç” dikkate alındığında, buna 
derinden sahip olan kişinin intihar bombacısı olduğunu düşündürmek üzere 
tasarlanır (Burke, 2004:45). 
 



 146 

Kısaca özetleyecek olursak, Đslam’a göre “şahadet” ve “şehitlik” kavramları 

bir Müslüman’ın yaşamı boyunca elde edebileceği en büyük dini 

kazanımdır/başarıdır. Şehitler, Đslam uğruna canlarını feda ederek cenneti ve Allah’ın 

memnuniyetini kazanırlar. Bunun yanı sıra onların Đslam uğruna canlarını feda 

etmeleri, kendileri ve geride kalanlar (izleyiciler) bakımından Đslam’ın gerçek ve 

doğru din olduğuna şahitlik etmek anlamına gelir. Bu ise şahadet olarak ifade edilir. 

Ancak Müslümanların bu yolda dine uygun hareket etmeleri gerekir. “Şehitlik, ancak 

dini prensipler gözetilerek çıkılacak bir makamdır; kin ve nefretle elde edilemez” 

(Yüceoğlu, 2004:116). Bu bağlamda terör eylemleri/intihar eylemleri 

gerçekleştirilerek ve masum insanlar öldürülerek cihad yapılamaz ve şehitlik elde 

edilemez (Çapan, 2004; Dikmen, 2004; Taslaman ve Kapitan, 2007; Khosrokhavar, 

2006; Akyol, 2000). Bununla birlikte El Kaide'nin düşünsel artyöresini oluşturan 

Selefi-Vahabi ideoloji, cihad yapılırken sivil masum insanların öldürülebileceğini ve 

böylece şehit olunabileceğini ileri sürer. Selefi-Vahabi ideolojinin bu argümanı, 

cennet elde etmek isteyen El Kaide üyeleri için ayrıcalıklı bir fırsat ve motivasyon 

unsurudur (Demirel, 2004; Ebu Zehra, 2006; Akyol, 2000; Faraç, 2004; Burke, 2004; 

Whelan, 2006).  

Đslam'ı farklı yorumlayan toplumsal kesimler/alt kültürler, “şahadet” ve 

“şehit” sözcüklerine kendi siyasi amaçları doğrultusunda bir vurgu kazandırmıştır. 

Günümüzde El Kaide, bir Đslam devleti kurmak için dünyanın farklı ülkelerinde 

siyasi ve silahlı mücadele yürüten çok uluslu bir örgüttür. El Kaide üyelerinin 

söyleminde “şahadet” ve “şehit” sözcüklerinin vurguları, yürütülen siyasal mücadele 

içinde Selefi-Vahabi ideoloji dolayımıyla değiştirilmiştir. Bunun sonucu olarak El 

Kaide üyelerinin düşün dünyalarında bu sözcüklere yüklenen anlam, şiddet/terör 



 147 

eylemleri temelinde ve örgütün siyasi çıkarlarına hizmet eder biçimde 

kurulmuştur/kurulmaktadır. Bu durum, bir çok Đslami sözcükte olduğu gibi bu 

sözcükler üzerinde de Müslüman toplumlarda bir anlam mücadelesi yaşandığını 

ortaya koymaktadır.  

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 148 

SO�UÇ VE TARTIŞMA 

Bu çalışmada, El Kaide hareketinin düşünsel artyöresini oluşturan Selefi-

Vahabi ideoloji analiz edilerek, El Kaide üyelerinin/eylemcilerinin düşün 

dünyalarında, anlamın, radikal söylem içinde “kurulma süreçleri/nasıl kurulduğu” 

incelenmiştir.  

Çalışma sırasında, El Kaide hareketi üzerine yapılan yerli ve yabancı 

araştırmalar/makaleler ayrıntılı şekilde incelenmiştir. Yapılan araştırmaların hemen 

hemen tamamında, El Kaide hareketinin temelinde Selefi-Vahabi ideolojinin 

bulunduğu belirtilmektedir. Bununla birlikte El Kaide üyeleri ile Selefi-Vahabi 

ideoloji arasındaki etkileşim çerçevesinde, El Kaide üyelerinin düşün dünyalarında, 

(radikal dini söylem içinde) “anlamın nasıl kurulduğu”nun sağlıklı olarak ortaya 

konmadığı görülmüştür. Bunun sonucu olarak El Kaide eylemcilerinin 

anlamlandırma süreçlerinde ortaya çıkan radikalleşme net olarak anlaşılamamaktadır. 

Bu eksiklik, El Kaide hareketinin tüm yönleriyle bütünsel açıdan ele alınmasını 

güçleştirmekte ve El Kaide hareketi ile mücadele çalışmalarında etkin 

stratejiler/politikalar ve tedbirler geliştirilmesini engellemektedir. Yapılan bu çalışma 

ile belirtilen eksikliğin giderilmesine çalışılmış ve El Kaide başta olmak üzere dini 

motifli şiddet hareketleriyle mücadeleye bilimsel katlı sağlanması amaçlanmıştır. Bu 

amaç doğrultusunda, çalışmanın giriş bölümünde belirtilen aşağıdaki sorulara 

cevaplar aranarak kavramsal bir tartışma yapılmıştır;  

1- El Kaide hareketini sadece günümüze ilişkin bir olgu olarak 

değerlendirmek doğru değildir. El Kaide, çok önceden var olan ve son derece katı bir 

Đslam yorumu üzerine inşa edilmiş Selefi-Vahabi ideoloji’nin bir düşünce sistemi 

olarak günümüzde yeniden üretimine dayanır. 



 149 

 2- El Kaide üyesi bir eylemcinin düşünsel dünyasında anlam, bu düşüncenin 

dayanağı olan Selefi-Vahabi ideoloji içinde sabitlenmiştir. 

3- El Kaide üyelerinin düşünce dünyası/ideolojisi anlamlandırma süreçlerinde 

görünür olmaktadır ve bu süreci anlamak için Đslami terminolojiye yükledikleri 

yorum/anlamlara bakmak gerekir. 

Çalışmanın ilk bölümünde, El Kaide üyelerinin anlamlandırma süreçlerinin 

ortaya konması amacıyla, (iletişim çalışmalarında ideolojinin sorunlaştırıldığı) 

eleştirel yaklaşımlar içinden gelen bazı kuramsal eğilimler çerçevesinde,  “ideoloji”, 

“iktidar” ve “özne” kavramları arasındaki ilişki ele alınarak “anlamlandırma 

süreçlerinde gerçekliğin inşası” üzerinde durulmuştur. Bir sonraki bölümde ise 

“terör/terörizm” ve “dini motifli terör” kavramları tartışılarak, “dini motifli bir terör 

örgütü olarak El Kaide” incelenmiştir. Bu doğrultuda El Kaide hareketi, “Kavram 

Olarak “El Kaide”, “El Kaide’nin Ortaya Çıkışı”, “El Kaide’nin Amacı” ve “El 

Kaide’nin Yapılanması” başlıkları altında ayrıntılı olarak ele alınmıştır. Çalışmanın 

sonunda El Kaide üyeleri tarafından benimsenen Selefi-Vahabi ideoloji analiz 

edilerek El Kaide üyelerinin bir özne olarak “belli Đslam anlamlandırmaları içinde” 

kurulma/sabitlenme süreçleri ortaya konulmuştur. Selefi-Vahabi ideoloji 

çerçevesinde, öznenin radikal dini söylem içinde kurulma sürçleri, “Cihad'ın 

Retoriği”, “Đdeolojik Eğitim”, “Lider Modellemeleri”, “Şahadet ve Şehitlik” 

başlıkları altında incelenmiştir.     

Çalışmada yararlanılan kaynaklar arasında, Türkiye'de El Kaide üzerine 

yapılan iki önemli inceleme olarak dikkat çeken, Gazeteci-Yazar Emin DEMĐREL'in 

“Ölüm Arabaları” ve Gazeteci-Yazar Mehmet FARAÇ'ın “Đkiz Kuleler'den Galata'ya 

El Kaide Turka” isimli çalışmalarının, araştırma açısından önemli bilgiler içerdiği 



 150 

görülmüştür. Her iki yazarın ortaya koyduğu çalışmada, son yıllarda Türkiye'de 

gerçekleştirilen bazı terör eylemleri sonrasında yakalanan El Kaide üyelerinin polise 

verdiği ifadeler yer almaktadır. Bu ifadeler, El Kaide üyelerinin Đslam'ı nasıl 

yorumladıklarının ortaya konması ve düşün dünyalarının incelenmesi açısından 

önemli kaynaklardır. Bu nedenle araştırma esnasında, yakalanan El Kaide üyelerinin 

ifadeleri analize dahil edilmiştir. Bunun yanı sıra Londra Observer Gazatesi'nin 

başmuhabiri olarak görev yapan Jason Burke'ün “El Kaide Terörün Gölgesi” ve 

uluslararası politika ve stratejik araştırmalar alanında uzman bir isim olan Richard F. 

Whelan'ın “El Kaidecilik Đslam'a Tehdit, Dünya'ya Tehdit” isimli çalışmalarından da 

önemli ölçüde faydalanılmıştır. Her iki yazarın çalışması, ünlü terör uzmanlarının 

tespitlerine yer vermekte ve El Kaide hareketini ayrıtılı olarak ele almaktadır.  

Yapılan araştırmada şu sonuç ve değerlendirmelere ulaşılmıştır; 

1-) Günümüzde dini motifli şiddet/terör hareketlerinin sayısında önemli bir 

artış gözlenmektedir. Bu hareketler içinde El Kaide, son dönemde 11 Eylül saldırıları 

başta olmak üzere gerçekleştirdiği terör eylemleri ile dikkatleri üzerine çekmiştir. El 

Kaide hareketinin en dikkat çeken yönü, radikal Đslamcı bir söylem içinde (Đslam 

adına) şiddet/terör eylemleri yoluyla masum/sivil insanların öldürülmesini kabul 

etmesidir (Burke, 2004; Whelan, 2006). Bu bağlamda El Kaide üyeleri kendilerini 

Đslam adına savaşan kahramanlar olarak kabul etmektedir. Bunun yanı sıra El 

Kaide'nin yaptığı açıklamalarda sürekli Đslam'a gönderme yapılması dünya 

kamuoyunda küresel güvenlik açısından şu soruyu gündeme getirmiştir; 

“Problem Đslam'ın kendisinden mi kaynaklanıyor?” 

Araştırmada, El Kaide hareketinin doğrudan Đslam'dan değil, Đslam'ın radikal 

bir yorumu üzerine inşa edilen Selefi-Vahabi ideolojiden beslendiği anlaşılmıştır. El 



 151 

Kaide hareketi her ne kadar Usume bin Laden tarafından 1988 yılında kurulmuşsa 

da, düşünsel temelini, tarihsel geçmişi çok eskilere dayanan Selefi-Vahabi ideoloji 

oluşturmaktadır (Whelan, 2006:22). Bu yönüyle El Kaide'nin, Selefi-Vahabi 

ideolojinin bir düşünce sistemi olarak günümüzde yeniden üretemine dayandığı 

söylenebilir. Nitekim El Kaide hareketi üzerine önemli araştırmalar ortaya koymuş 

Burke, Hoffman, Whelan, Rosenau, Jenkis, Treverton, Demirel ve Faraç gibi 

araştırmacılar El Kaide'nin bir örgüt olarak değil, bir ideoloji şeklinde 

değerlendirilmesi gerektiğini vurgular (Burke, 2004; Demirel, 2004; Faraç, 2004; 

Whelan, 2006).    

Bunun sonucu olarak günümüz dünyasında Đslam adına mücadele verdiklerini 

savunan dini motifli şiddet/terör hareketlerinin ortaya çıkardığı (küresel boyutlu) 

güvenlik probleminin, doğrudan Đslam'dan değil, Đslam'ın yorumlanma biçimlerinden 

kaynaklandığı düşünülmektedir. Türkoğlu'nun açıklamaları da bu tespiti doğrular 

niteliktedir. Türkoğlu, şiddet ve terör eylemlerini ortaya çıkaran pek çok neden 

bulunduğuna dikkat eçerek, dini motifli şiddet hareketlerinin analizinde dinin esası 

ile yorumlanma biçimleri arasındaki farklılığın gözetilmesi gerektiğini vurgular; 

Başta siyasal ve ekonomik olmak üzere pek çok sebepten kaynaklanan şiddet 
ve terör eylemlerinin belli bir dinin mensuplarına has olmadığı açık bir 
gerçektir. Özellikle semavi dinler ile bu dinlerin yorum biçimlerinin 
birbirinden ayrı değerlendirilmesi gerekir. Kutsal kitaplarda yazılı olan 
metinler 'ilahî' iken cemaat, tarikat ve grupların yorumları 'beşeri' bir özellik 
taşımaktadır. Özellikle Đslamiyet, Hz. Muhammed’in ölümünün ertesinde, 
Haricilerle siyasallaşmaya ve sert şekilde yorumlanmaya başlamış ve 
günümüze kadar bu tür gruplar artarak mevcudiyetlerini devam 
ettirmişlerdir. Aynı şekilde, günümüzde ve geçmişte beşerî yorumların din 
gibi değerlendirilerek hem Hıristiyanlık hem de Yahudilik dininde suiistimal 
edildiği görülmektedir. Bu sorun, günümüzde sadece semavi dinlerin kendi 
içerisinde sınırlı kalmayıp diğer dinler içinde tehdit oluşturmaya başlamıştır 
(Türkoğlu, 2006:119). 

 

   



 152 

2-) Günümüz dünyasında gelir dağılımında yaşanan eşitsizlikler, siyasi ve 

sosyal gerginlikler, gelişmiş zengin devletlerin gelişmekte olan ve az gelişmiş ülkeler 

üzerindeki politik, ekonomik ve askeri baskısı, yaşanan çatışmalar/savaşlar ve 

benzeri faktörler, Müslüman toplumlarda ezilen ve haksızlığa uğradığını düşünen 

toplumsal kesimlerde/alt kültürlerde radikal dini söylemi egemen kılmakta ve 

yaygınlaştırmaktadır (Demirel, 2004). Bunun sonucu olarak, günümüzde Đslamiyet'i 

katı yorumlayan aşırı Đslamcıların sayısında bir artış gözlenmekte ve El Kaide başta 

olmak üzere dini motifli terör örgütlerinin yeni üyeler bulması kolaylaşmaktadır.  

Araştırmada, Selefi-Vahabi ideolojinin tüm dünyada Müslümanların saldırı 

altında olduğunu ileri süren bir resim çizdiği görülmüştür. Bunun sonucu olarak El 

Kaide üyelerinin, Đslam'ı, “Batı düşmanlığı” ve “terörizm” temelinde yorumladıkları 

ve Selefi-Vahabi ideolojinin dolayımıyla şiddet/terör eylemleri gerçekleştirmeyi 

(Đslami açıdan savunma amaçlı bir eylem olarak) meşru kabul ettikleri anlaşılmıştır.  

3-) Yapılan araştırmada çıkan diğer bir sonuç, Đslami terminoloji üzerinde 

tarihsel süreçte ve günümüzde, siyasi bir anlam mücadelesi yaşandığı şeklindedir. 

Tarihsel süreç içerisinde Đslam'ın bir çok farklı yorumu ortaya çıkmıştır. Bu yorumlar 

sonucu Müslüman toplumlar içinde Đslam'ın farklı biçimlerde yaşandığı/algılandığı 

değişik alt kültürler oluşmuştur. Selefi-Vahabi ideolojinin benimsendiği radikal alt 

kültürlerde, geleneksel Đslami kesimlerin aksine olarak, Đslami terminoloji içinde kilit 

önem taşıyan pek çok kavrama, şiddet eylemlerini meşrulaştıran bir anlam 

yüklenmiştir. Bu alt kültürler içinden çıkan dini motifli terör örgütlerinin söyleminde 

“Cihad”, “Şehit”, “Şahadet”, “Kafir”, “Amel”, “Đman”, “Şeriat”, “Biat”, “Küfür”, 

“Amel”, “Dar’ül Đslam”, “Dar’ül Küfr”, “Dar’ül Harp” gibi önemli Đslami 

sözcüklerin/kavramların vurguları, örgütün yürüttüğü siyasal mücadele 



 153 

doğrultusunda değiştirilmiştir. El Kaide eylemcilerinin düşün dünyalarında  bu 

kavramlara yüklenen anlamlar, radikal dini söylem içinde, Selefi-Vahabi ideoloji 

dolayımıyla kurulmaktadır.   

4-) Araştırmada, Selefi-Vahabi ideolojinin El Kaide üyelerini belli Đslam 

anlamlandırmaları içinde özne olarak konumlandırdığı görülmüştür. Bu bağlamda El 

Kaide üyelerinin düşün dünyalarında “gerçeklik”, Selefi-Vahabi ideoloji içinde 

kurulan belli anlamlandırma biçimleri içinde inşa edilmektedir. El Kaide üyelerine 

göre, Selefi-Vahabi ideolojinin doğru kabul etmediği bir yorum/düşünce, Đslam'dan 

uzaklaşma ve sapma olarak algılanır. Bu noktada El Kaide'nin söyleminde öne çıkan 

“cihad”, “şehit”, “kafir”, “dar'ül harp” vb. kilit önem taşıyan kavramlar, Đslam'a göre 

değil Selefi-Vahabi ideolojiye göre anlamlandırılır. El Kaide liderlerinin/üyelerinin 

söylemlerindeki her sözcük Selefi-Vahabi ideolojinin vurgusunu taşır ve El Kaide 

hareketinin siyasi amaçlarını temsil eder. Bu doğrultuda El Kaide üyeleri Đslami 

terminolojiye ait sözcüklerin vurgusunu değiştirmek isterler. Nitekim 

gerçekleştirdikleri eylem sonrası yakalanan/tutuklanan El Kaide eylemcilerinin 

ifadeleri bu görüşü doğrular niteliktedir (Demirel, 2004; Faraç, 2004).  

Bu açıklamalar çerçevesinde El Kaide üyelerinin, kendilerini özne olarak 

konumlandıran Selefi-Vahabi ideoloji dolayımıyla ideolojik bir kapanım/sabitlenme 

yaşadığı söylenebilir. Bu çalışmada El Kadie üyelerinin yaşadığı bu süreç, “öznenin 

radikal söylem içinde sabitlenme süreci” olarak ele alınmış ve iletişim çalışmalarında 

etkili olan bazı kuramsal yaklaşımlar çerçevesinde tartışılmıştır. 

5-) Araştırmada, El Kaide'nin sadece Batı ülkeleri için değil, aynı zamanda 

Müslüman ülkeler içinde bir tehdit oluşturduğu görülmüştür. El Kaide üyeleri 

kendileri gibi düşünmeyen bütün insanları “kafir” (düşman) olarak tanımlamaktadır. 



 154 

Bunun sonucu olarak Selefi-Vahabi ideolojiyi benimsemeyen hiç bir insan (kendisini 

Müslüman olarak ifade etse bile) El Kaide'nin hedefi olabilir. Nitekim 2003 yılında 

Đstanbul'da Musevi sinegoglarına yönelik saldırıyı gerçekleştiren El Kaide üyelerinin, 

saldırı sonucu olay yerinde hayatını kaybeden (Türkiye Cumhuriyeti vatandaşı) 

Müslüman insanları, “kafir” olarak kabul ettikleri anlaşılmıştır (Demirel, 2004; 

Faraç, 2004). Bu açıklamalar doğrultusunda Whelan, El Kaide'nin hem dünyaya, 

hem de Đslam'ın kendisine karşı bir tehdit olduğunu belirtir. Whelan konuya ilişkin 

olarak 11 Eylül saldırılarını örnek vererek şu değerlendirmelerde bulunur; 

Dünya Ticaret Merkezi'nde birçok Amerikan olmayanı, bir kısmı Müslüman 
ülkelerden gelen Müslümanları içeren binlerce insanın duyarsızca kıyımı 
Đslam öğretisinde ve hukukunda hiç bir meşruiyete sahip değildir ve Đslam 
tarihinde örneği yoktur. Aslında insanlık tarihinde bununla karşılaştırılabilir, 
az sayıda planlanmış veya gelişigüzel gerçekleştirilmiş kötü niyetli eylem 
vardır. Bunlar sadece insanlığa ve medeniyete karşı suçlar değildir; bu tür 
suçları işleyenler bunu Allah, O'nun peygamberi ve O'nun kutsal kitabı adına 
yaptıklarını iddia ettikleri için bu suçlar, “bir Müslümanın bakış açısıyla” 
aynı zamanda küfürdür (Whelan, 2006:150). 
 
 
6-) Araştırmada sonucunda, din kaynaklı şiddet hareketleri ile mücadele 

çalışmalarında, sadece güvenlik boyutlu politikalar geliştirilmesinin sorunu 

çözmeyeceği değerlendirilmiştir. Çalışmamızın konusunu oluşturan El Kaide 

hareketi bunun en güzel örneğidir. Bir çok devlet tarafından uygulamaya konulan 

güvenlik boyutlu tedbirler El Kaide eylemlerinin sonunu getirmediği gibi artmasına 

yol açmıştır (Burke, 2004:6). El Kaide hareketine yönelik geliştirilecek mücadele 

stratejisinde El Kaide'nin dayandığı Selefi-Vahabi ideoloji mutlaka göz önünde 

bulundurulmalıdır. Yılmazer bu duruma dikkat çekerek şu açıklamalarda bulunur; 

El Kaide’nin bir terör örgütü olmaktan çıkarak bir ideoloji halini aldığı 
günümüzde, El Kaide'nin ya da karşı karşıya olduğumuz tehdidin doğasını 
anlamak atılması gereken ilk adımlardandır. Artık daha kapsamlı, farklı unsur 
ve motifleri bünyesinde birleştirmeyi başarmış şiddet eğilimli bir radikalizmle 
karşı karşıyayız. Bu gruplar devamlı değişiyor, her eylemi ile dünyanın çeşitli 



 155 

kesimlerinden ilgi görüyor ve yeni katılımcıları bünyesine dahil edebiliyor. Bu 
katılımlar, çoğu zaman bilinen tarzda örgütsel bağlılık göstermiyor ve bu 
açıdan da güvenlik birimlerinin operasyonel çalışmaları her geçen gün daha da 
zorlaşıyor, kimin nasıl kontrol edileceği konusunda açmazlar yaşanıyor, her 
gidenin yerini, belki de hiç tahmin edilmeyecek kesimlerden yenileri alıyor 
(Yılmazer, 2006: 95). 
 
Anlaşılacağı üzere günümüz açısından polisiye tedbirler ile El Kaide 

hareketinin etkisini yok etmek ve yaygınlaşmasını engellemek oldukça zor 

görünmektedir. El Kaide hareketi ile mücedele edebilmek için öncelikle Selefi-

Vahabi ideolojiyle El Kaide üyeleri arasındaki ilişki/etkileşim ortaya konmalıdır. 

Yaptığımız bu çalışmada bu ilişki incelenmiş ve tartışılmıştır.   

Günümüz devletlerinin/insanlarının El Kaide hareketi ile mücadalede başarılı 

olabilmesi için, şiddet eylemlerini doğru bulmayan bir Müslüman ile intihar eylemi 

gerçekleştirerek cennete gideceğinine inanan bir El Kaide eylemcisinin düşün 

dünyaları arasındaki farkı, sağlıklı şekilde anlaması ve anlatması gerekir. Bu 

çerçevede Müslüman toplumlarda Đslam'ın çeşitli yorumlarına dayanan yaşam 

biçimleri bulunduğu belirtilmeli ve Selefi-Vahabi ideolojinin Đslam'ı aslını/esasını 

temsil etmediği vurgulanmalıdır. Bu yönde yapılacak çalışmalar aynı zamanda (son 

yıllarda) Batı ülkelerinde bazı çevrelerde gözlemlenen “Đslam=Terör” algısının 

yanlışlığını ortaya koymak açısından da önem taşımaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 



 156 

KAY�AKÇA 

AHMED Đ., “Terörizm, Bizimki ve Onlarınki”, Der.:Y.Demirer ve S.Özbudun, 

“Đsyanın Adı: Filistin-Đntifada Kazanacak”, Ütopya Yayınevi, Ankara, 

2002 

AKYOL T., “Hariciler ve Hizbullah: Đslam Toplumunda Terörün Kökenleri”, Doğan 

Kitap, Đstanbul, 2000 

ALEMDAR K., ve ERDOĞAN Đ., “Öteki Kuram: Kitle Đletişimine Yaklaşımların 

Tarihsel ve Eleştirel Bir Değerlendirmesi”, Erk Yay., Ankara, 2002 

ALEXANDER Y., ve SWETNAM M.S., “Bir Terörist Ağının Profili Usame Bin 

Laden”, Çev. D. Engin, Güncel Yay., Đstanbul, 2001 

ALTHUSSER L., “Lenin and Philosophy and Other Essays”, trans. B. Brewster. 

Monthly Review Press, New York, 1971 

ALTHUSSER L., “Đdeoloji ve Devletin Đdeolojik Aygıtları”, Çev. Y., Alp ve M. 

Özışık, Đletişim Yay., Đstanbul, 1994 

ALTHUSSER L.,  “Sur La Reproduction”, PUF, Paris, 1995 

ALTHUSSER L., “Đdeoloji ve Devletin Đdeolojik Aygıtları”, Çev.A.Tümertekin, 

Đthaki Yayınları, Đstanbul, 2003 

ALTUĞ Y., “Terörün Anatomisi”, Altın Kitaplar, Đstanbul, 1995 

AZZAM A., “Tevbe Suresinin Gölgesinde Cihat Dersleri”, 2.Cilt, Buruç Yayınları, 

1996 

AZZAM A, “Cihad Kervanı”, Çev.Z. Eryılmaz, Vural Yay., Đstanbul, 1997 

BAL M.A., “Savaş Stratejilerinde Terör”, IQ Kültür Sanat Yay.,Đstanbul, 2003 

BULAÇ A., “Cihad”, “Đslam'a Göre Terör ve Đntihar Saldırıları”, Der.E.Çapan, 

Işık.Yay., Đstanbul, 2004 



 157 

BURKE J., “El Kaide Terörün Gölgesi”, Çeviren:E.Kılıç,.Everest Yay., Đstanbul, 

2004 

Büyük Larousse Sözlük ve Ansiklopedisi, Milliyet Yayınları, Cilt:22, Đstanbul, 1992 

CEVĐZCĐ A, “Felsefe Sözlüğü”, Paradigma Yay., Đstanbul, 2002 

CĐRHĐNLĐOĞLU Z., “Terör ve Toplum”, Gündoğan Yayınları, Đstanbul, 2004 

CLUTTERBUK R., “Terrorism in an Unstable World”, Routledge Press, London, 

1994  

COWARD R., ve JOHN E., “Dil ve Maddecilik: Semiyolojideki Gelişmeler ve Özne 

Teorisi”, Çev. E. Tarım, Đletişim Yay., Đstanbul, 1985 

CRENSHAW M., “Is International Terrorism Primarily State-Sponsored?, 

International Terrorism”, Macmillan Education Ltd., London, 1990 

CURRAN, J., GUREVĐTCH, M., ve WOOLLACOTT, J., “Đletişim Araçları Üzerine 

Çalışma: Kuramsal Yaklaşımlar”, A.Ü. BYYO Yıllık, Çev. M Özbek, 

1989 

ÇAPAN E., “Đslam'a Göre Terör ve Đntihar Saldırıları”, Der.E.Çapan, Işık.Yay., 

Đstanbul, 2004  

ÇEŞME A., “Psikolojik Hareket ve PKK”, IQ Kültür Sanat Yay.,Đstanbul, 2005 

ÇINAR B., “Devlet Güvenliği, Đstihbarat ve Terör”, Sam Yay., Ankara, 1997 

ÇĐTLĐOĞLU E., “Gri Tehdit Terörizm”, Ümit Yay., Ankara, 2006 

ÇOBAN B., ve ÖZARSLAN Z., “Söylem ve Đdeoloji”, Su Yay., Đstanbul, 2003 

DEMĐREL E., “Ölüm Arabaları”, IQ Kültür Sanat Yay., Đstanbul, 2004 

DE SAUSSURE F., “Genel Dilbilim Dersleri”, (Çev. Berke Vardar), Multılıngual, 

Đstanbul, 1998 

DĐKMEN M., “Đslam Đlmihali”, Cihan Yay., Đstanbul, 2004 



 158 

DĐLMAÇ S., “Terörizm Sorunu ve Türkiye”, EGMĐDB Yayınları, Ankara, 1997 

DÖKMECĐYAN R.H., “Arap Dünyasında Köktencilik”, Đlke Yay., Đstanbul, 1992 

DÖNMEZER S., “Çağdaş Toplumda Şiddet ve Mafya Suçları”, Umut Vakfı Yay., 

Đstanbul, 2005 

DURSUN Ç., “TV Haberlerinde Đdeoloji” Đmge Yayınları, Ankara, 2001 

EAGLETON T., “Ideology:An Introduction”, Verso, London, 1991 

EAGLETON T., “Đdeoloji”, Ayrıntı Yay., Đstanbul, 1996 

EBU ZEHRA M., “Đslamda Siyasi, Đtikadi ve Fıkhi Mezhepler Tarihi”,  Harf Yay., 

Đstanbul, 2006 

ERGĐL D., “Türkiye’de Terör ve Şiddet” Turhan Kitabevi, Ankara, 1980 

ESED M., “Kuran Mesajı”, Çev.:Cahit Koytak ve Ahmet Ertürk, Đşaret Yay., 1996 

FARAÇ M., “El Kaide Turka”, Günizi Yay., Đstanbul, 2004 

FĐSKE J. “Đletişim Çalışmalarına Giriş”, Çeviren:S.Đrvan, Bilim ve Sanat Yay., 

Ankara, 2003 

FOUCAULT M., “The Order of Discourse”in Young, R. (ed), Untying the Text: A 

Poststructuralist Reader. RKP”, Çev.T.Ilgaz, Đstanbul, 1981 

FROMM E., “Sevginin ve Şiddetin Kaynağı” (Çev.Yurdanur Salman, Nalan Đçten) 

Payel Yay., Đstanbul, 1990 

GRAMSCĐ A., “Hapishane Defterleri”, Çev. Kenan Somer, Onur Yay., Đstanbul, 

1986 

GRAY J., “El Kaide Modern Olmanın Anlamı”, Çev. Z.Savan, Everest Yay., 

Đstanbul, 2004   

GÜNDÜZ Ş., “Dinsel Şiddet, Sevgi Söyleminden Şiddet Realitesine Hıristiyanlık”, 

Etüt Yay., Samsun, 2002 



 159 

GÜNDÜZ Ş., “Din, Terör ve Şiddet”, Diyanet Aylık Dergi, Sayı 170, Ankara, 2005, 

GÜNEŞ A., “Đslam Hukuku'nda Savaş Ahkamına Dair Bazı Mülahazalar”, 

Der.E.Çapan, Işık.Yay., Đstanbul, 2004 

GÜZEL C., “Korkunun Korkusu: Terörizm”, Ayraç Yayınevi, Ankara, 2002, 

HALL S., “Kültür, Medya, Đdeolojik Etki”, Medya, Đktidar, Đdeoloji, Çev. ve Der. M. 

Küçük, Ark Yay., Ankara, 1999  

ĐNAL A., “Haberi Okumak”, Temuçin Yayınları, Đstanbul, 1996 

ĐŞCAN M.Z., “Selefilik Đslami Köktenciliğin Tarihi Temelleri”, Kitap Yayınevi, 

Đstanbul, 2006 

KARLIĞA B., “Din, Terör, Savaş ve Global Etik Đhtiyacı”, “Đslam'a Göre Terör ve 

Đntihar Saldırıları”, Der.E.Çapan, Işık.Yay., Đstanbul, 2004 

KAYA A.K., “Terör ve Türkiye Üzerindeki Yansımalar”, Yüksek lisans Tezi, 

Đstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yayınları, Đstanbul, 

1993 

KAZANCI M., “Althusser, Đdeoloji ve Đdeoloji ile Đlgili Son Söz”, Ankara 

Üniversitesi Đletişim Araştırmaları Dergisi,  2006 

KHOSROKHAVAR F., “Đntihar Bombacıları Allah'ın Yeni Şehitleri”, Versus Yay., 

Đstanbul, 2006  

KIŞLALI M.A., “Güneydoğuda Düşük Yoğunluklu Çatışma”, Ümit Yay., Ankara, 

1996 

KĐRMAN M.A., “Din Sosyolojisi Terimler Sözlüğü”, Rağbet Yay., Đstanbul, 2004 

KONGAR E., “Küresel Terör ve Türkiye”, Remzi Kitapevi, Đstanbul, 2002 

LAÇĐNER S., “Üsame Bin Laden Đdeolojisi”, www.usak.org.uk, 2005 



 160 

LOOMBA A., “Kolonyalizm Postkolonyalizm”, Çev.M.Küçük, Ayrıntı Yayınları, 

Đstanbul, 2000 

MARKS K., ve ENGELS F., “Devlet ve Hukuk Üzerine”, Çev.R.Serozan, May 

Yayınları, Đstanbul, 1977 

MARSHALL G., “Sosyoloji Sözlüğü”, Çev.O.Akınhay ve D.Kömürcü, Bilim ve 

Sanat Yay., Ankara,1999 

MOĐN B., “Son Devrimci Ayetullah Humeyni”, Çev.O.C.Önertoy, Kesit Yayınları, 

Ankara, 2005 

MUTĐOĞLU H., “Yeni Dünya Düzensizliğinde Terör ve Türkiye”, I. 

Milletlerarası Doğu ve Güneydoğu Anadolu’da Güvenlik ve 

Huzur Sempozyumu, Elazığ, 2000  

NEBATĐ N., “Türkiye’de Đslami Siyasal Hareket”, Yüksek Lisans Tezi, Đstanbul 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yayınları, Đstanbul, 2002 

ONAT H., “Küresel Şiddet ve Terör: Đnsan Olma Onuruna Vurulan Darbe”, 

Dini Araştırmalar Dergisi, 2004 

ÖNDER A.T., “Türkiye’nin Etnik Yapısı”, Pozitif Yay., Đstanbul, 2002 

ÖZ B., “Din Eğitiminin Psikolojik Temelleri”, Yüksek Lisans Tezi, Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yayınları, Ankara, 2001 

ÖZEL A., “Türkiye Diyanet Vakfı Đslam Ansiklopedisi”, Cilt:7, Türkiye Diyanet 

Vakfı Yay., 1993 

ÖZTÜRK E., “Şehitler Albümü 1”, Adım Yay., Đstanbul, 1998 

ÖZTÜRK O.M., “Avrupa ve Ortadoğu Ülkelerinin Terör Karşısındaki Konumları”, 

Asam Yayınları, Ankara, 2000 



 161 

ÖZYĐĞĐT E., “Toplumsal Đktidar Ve Haber Medyası:Gazi Mahallesi Olaylarının 

Yazılı Basında Sunumu”, Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 

Ankara, 2001 

RAŞĐD A., “Taliban, Đslamiyet, Petrol ve Orta Asya’da Yeni Büyük Oyun”, Everest 

ve Mozaik Yay., Đstanbul, 2001 

SEZAL Đ., “Sosyoljiye Giriş”, Martı Yay., Ankara, 2002 

ŞEHĐRLĐ A., “Türkiye’de Bölücü Terör Hareketleri”, Burak Yay., Đstanbul, 2000 

ŞENTÜRK L., ve YAZICI S., “Đslam Đlmihali”, Diyanet Đşleri Başkanlığı Yay., 

Ankara, 2007 

TAN M., ve SAÇIKARA H., ”Gelir ve Eğitim Düzeyinin Şiddet-Terör 

Üzerindeki Etkileri”, Türkiye’nin Güvenliği Sempozyumu, 

Elazığ, 2002  

TASLAMAN C., ve KAPĐTAN T., “Terör'ün ve Cihad'ın Retoriği”, Sidre Yay., 

Đstanbul, 2007 

TÜRKOĞLU M.E., “Türkiye'de Dini Motifli Terörün Arka Planındaki Nedenler”, 

Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Kahramanmaraş, 2006  

TÜZEN H., “Türkiye’de Anarşi, Terör ve Anomi”, Doktora Tezi, Hacettepe 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yayınları, Ankara, 1995 

VAN DĐJK T. A., “Söylemin Yapıları ve Đktidarın Yapıları” Medya, Đktidar, Đdeoloji, 

Çev. ve Der. M. Küçük, Ark Yay., Ankara, 1999 

VOLOSĐNOV V., N., “Marksizm ve Dil Felsefesi”, Ayrıntı yay., Çev. M. Küçük, 

Đstanbul, 2001 

WHELAN R., “El-Kaidecilik Đslam’a Tehdit, Dünya’ya Tehdit”, Çev.H.Bağcı, 

B.Sinkaya, P.Arıkan, Ankara, 2006 



 162 

YAPICI A., ve ALBAYRAK K., “Öteki"ni Algılama Bağlamında Dinî Gruplar Arası 

Đlişkiler”, Dini Araştırmalar Dergisi, Đstanbul, 2002  

YEĞĐN A., “Yeni Lügat”, Cihan Neşriyat ve Matbaacılık, Đstanbul, 1992 

YILDIRIM S., “Kur'an-ı Hakim ve Açıklamalı Meali”, Işık Yay., Đstanbul, 2005    

YILMAZER A.F., “Dini Kaynaklı Terörün Sosyolojik Nedenleri ve El Kaide Örneği 

(Türkiye Örneklemi)”, Harran Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Şanlıurfa, 2006 (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi) 

YÜCEOĞLU H., “Terör Kıskacında Şehitlik Anlayışı”, “Đslam'a Göre Terör ve 

Đntihar Saldırıları”, Der.E.Çapan, Işık.Yay., Đstanbul, 2004 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 



 163 

ÖZET 

EL KAĐDE’�Đ� DÜŞÜ�SEL ARTYÖRESĐ VE ÖZ�E�Đ� RADĐKAL 

SÖYLEM ĐÇĐ�DE SABĐTLE�ME SÜRECĐ 

Bu çalışmanın amacı, El Kaide’nin düşünsel zeminini oluşturan ve Đslam’ın 

katı bir yorumu üzerine inşa edilmiş Selefi-Vahabi ideoloji çerçevesinde, El Kaide 

üyelerinin anlam dünyalarında yaşadıkları kurulma/sabitlenme süreçlerinin sağlıklı 

bir şekilde ortaya konmasıdır. Tezin ilk bölümünde, ideoloji, iktidar ve özne 

arasındaki ilişki ele alınarak anlamlandırma süreçlerinde gerçekliğin inşası üzerinde 

durulmuştur. Bir sonraki bölümde ise dini motifli bir terör örgütü olarak El Kaide 

incelenmiştir. Çalışmanın sonunda El Kaide üyeleri tarafından benimsenen Selefi-

Vahabi ideoloji analiz edilerek El Kaide üyelerinin bir özne olarak anlamlandırma 

süreçlerinde yaşadıkları sabitlenme ortaya konulmuştur. Bu nedenle çalışma 

esnasında, yakalanan bazı El Kaide üyelerinin ifadeleri ve söylemleri de 

incelenmiştir.  

Anahtar Kelimeler:  Đdeoloji, özne, din, terör, dini motifli terör 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 164 

ABSTRACT 

THE THEORETICAL BACKGROU�D OF AL QAEDA A�D THE 

STEREOTYPED BECOMI�G PROCESS OF THE SUBJECT I� RADICAL 

DISCOURSE 

The aim of this study is to reveal properly the stereotyped becoming process 

(forming/being fixed into a stereotype) of Al Qaeda members which they live in their 

meaning/perception worlds in the framework of Salafi-Wahhabi ideology, 

constituting the theoretical base for Al Qaeda and built on hard-core interpretation of 

Islam. In the first part of this thesis, by examinig the relations among ideology, the 

ruler and the subject, how the percepted reality built during their meaning process 

will be emphasised. In the following part Al Qaeda will be analysed as a religiously-

appeared terrorist organisation. In the end part of the study, by analysing Salafi-

Wahhabi ideology adopted by the Al Qaeda members, the formation of Al Qaeda 

members as a subject into a stereotype in their  meaning/perception process will be 

explained. To this end, while working on this study the statements and the discourse 

of  some Al Qaeda members in custody were also examined. 

Keywords: Ideology, Subject, Religion, Terror, Religiously Appeared Terror 
 
 

 

 

 


