
 

T.C 

İSTANBUL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

ULUSLARARASI İLİŞKİLER ANABİLİM DALI 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

TÜRKİYE’DE KADINLARIN SİYASAL HAKLARINI 

KAZANMA SÜRECİ ve 1930 BELEDİYE SEÇİMLERİ 

 

 

 

Cemile Burcu Kartal 

2501020747 

 

TEZ DANIŞMANI: Yard. Doç. Mehmet Ö. Alkan 

 

İstanbul 2005 

 

 



 iii 

ÖZ 

Bu çalışmada, milliyetçi teorinin kadına bakışı ve Batı Avrupa’da yaşanan feminist 

hareketler ışığında; Türkiye’de kadın hakları politikalarının ve kadın hareketinin 

gelişimini ve bu gelişim sürecindeki kesintileri incelemek ve kadınların seçme ve 

seçilme haklarını kullandıkları ilk seçim dönemiyle ilgili  bir değerlendirme yapılmak 

istenmiştir. Bu çalışmada özellikle Cumhuriyet döneminde milliyetçi ideolojiyle 

birlikte şekillenen kadın politikaları ve kadın hareketinde önemli bir yer tutan Türk 

Kadınlar Birliği’nin faaliyetleri ve 1930 Belediye seçimleri birincil kaynaklardan 

yaralanılarak ele alınmıştır.  

Çalışmada konu ile ilgili literatürün ele alınmamış olduğu birincil kaynaklara 

ulaşılmaya çalışılmış ve araştırma çoğunlukla dönemin süreli yayınlarından derlenen 

çok sayıda görsel malzemeyle desteklenmiştir.     

 

ABSTRACT 

In this study, it is required to analyze the evolution and interruptions of women’s 

rights policies and women’s movement.In addition it is important to evaluate the first 

election term that women had the right to vote and to be elected in Turkey, with 

respect to nationalist theory and the feminist actions in West Europe. Particularly, 

women’s policies formed with nationalist theories during the republic period and The 

Turkish Women Union  which occupied a significant place in the women’s 

movement and 1930 municipal elections are handled practising upon primary 

resources.  

It attempts to which were to obtain primary resources that the relevant literature 

hadn’t handled before, and the study is sustained  with numerous visual materials 

taken from the periodic publications of the day. 

 

 

 



 iv 

ÖNSÖZ 

Tezimizin konusu, Türkiye’de kadın hakları politikalarının ve kadın hareketinin 

gelişimini ve bu gelişim sürecindeki kesintileri incelemek ve kadınların seçme ve 

seçilme haklarını kullandıkları ilk seçim dönemini ele almaktır. Bu süreçleri 

incelerken milliyetçi teorinin kadına bakışı ve Batı Avrupa’da yaşanan feminist 

hareketler ışığında bir değerlendirme yapılmak istenmiştir. 

Bu nedenle tezimizde, Cumhuriyet dönemiyle resmi ideoloji haline gelen milliyetçi 

politikaların, iktidar tarafından yürütülen kadın politikalarındaki ve kadın 

hareketindeki etkisi incelenmiştir.  Bu amaç doğrultusunda, ilk olarak tezde 

kullanılacak kavramlar açıklanmıştır. Ardından, tezimiz açısından önemli olan, 

Cumhuriyet döneminde uygulanan politikaları daha net bir şekilde açıklayabilmek ve 

neden-sonuç ilişkisini kurabilmek amacıyla gerek Osmanlı dönemi gerekse 

Cumhuriyet dönemi siyasal hayatı incelenmiştir. Siyasal ortamdaki gelişmelerle 

birlikte, Osmanlı’nın son dönemlerinden itibaren hızlanan kadın hareketinin 

Cumhuriyet’e devam ettiğinin açık bir göstergesi olan Türk Kadınlar Birliği’nin 

faaliyetleri ele alınmıştır. Son olarak ise,  tezimizin esas konusu olan kadınların ilk 

kez siyasal haklarını kullandıkları 1930 Belediye seçimleri dönemi; gerek 

Cumhuriyet’in ilk çok partili seçimi olması gerekse kadınların siyasal hayatta ilk defa 

aktif bir şekilde yer almaları dolayısıyla dönemin siyasal ortamı esas alınarak 

incelenmiştir.  

Tezimizin kaynakları, öncelikle literatürde bu konu ile ilgili yapılan çalışmalarla, 

dönemin gazete ve dergileridir. Gazetelerden ve dergilerden toplanan görsel 

malzemeler, hem tezin ilgili bölümlerinde hem de ekler kısmında yer almaktadır. 

Ancak tezin bütününde tutarlılık sağlamak amacıyla görsel malzemenin tümüne yer 

verilmemiştir. 

Son olarak, hocam Sayın Serpil Çakır’a, tezin hazırlanması sırasında eleştirileri ve 

çok değerli önerileri için; tezimin danışmanlığını üstlenme nezaketini gösteren 

hocam Sayın Mehmet Ö. Alkan’a, çalışmam süresince bana gösterdiği sabır ve 

harcadığı emek için teşekkürlerimi sunarım.  

 

 



 v 

İÇİNDEKİLER 

ÖZ...............................................................................................................................iii 

ÖNSÖZ.......................................................................................................................iv 

İÇİNDEKİLER.............................................................................................................v 

TABLOLAR………………………………………………………...………………...........viii 

KISALTMALAR........................................................................................................ ..ix 

GİRİŞ..........................................................................................................................1 

I.BÖLÜM ....................................................................................................................7 

19.YÜZYILDA YAŞANAN SİYASAL ve EKONOMİK DEĞİŞİMLER ...……...............7 

A) SANAYİLEŞME….............……………………………………….......…..………7 

B) MİLLİYETÇİLİK…………………….…………….…..........................................10 

1) Popüler Halk Dili……………………………………….………........13 

2) Geniş Kitlelerin Kucaklanması…..……………...……….....................15 

3) Milliyetçi Projelerde Kadın……………...……………..........................16 

C) FEMİNİZM……………………….….................................................................24 

1) 19-20. yüzyıl Feminist Hareketin Kurumsal Alt Yapısı ….……….....24 

2) Batı Avrupa’da Kadın Hareketinin Başlaması ve İlk Örgütlü       

Mücadeleler……………...……….......................................................26 

3) Batı Avrupa’da Toplumsal Hayatta Kadın...…...................................32 

II.BÖLÜM…………………………………………………........................................39 

TANZİMAT’TAN CUMHURİYET’E KADIN..........................................................39 

A) Tanzimat ve II. Abdülhamit Dönemlerinde Kadın..........................................45 

1) Hukuki Yapıda Yaşanan Değişimlerde Kadın…………….………...45 

2) Eğitim Alanında Yaşanan Değişimlerde Kadın…..............................46 

3) Toplumsal Hayatta Yaşanan Değişimlerde Kadın ............................49 

B) II. Meşrutiyet ve Kadın..................................................................................52 

1) İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin Siyasal Politikalarında Kadın.............52 

2) II. Meşrutiyet Dönemi Toplumsal Değişimlerinde Kadın 

…...……….........................................................................................57 

III. BÖLÜM……………………………......................................................................62 

CUMHURİYET DÖNEMİNDE UYGULANAN KADIN POLİTİKALARI ve TÜRK 

KADINLAR BİRLİĞİ............................................................................................62 



 vi 

A) Türkiye Cumhuriyeti’nin Kurulması………….…………..……………..............64 

B) Siyasal İktidarın Pekiştirilmesi …………….……….……………….................65 

C) Reformlar......................................................................................................72 

D) Cumhuriyet’in İlk Yıllarında Kadın Politikaları……………..……..……….......77 

1) Kurtuluş Savaşı ve Kadın..................................................................88 

2) Kadınlar Halk Fırkası’ndan Kadınlar Birliği’ne.………….….………...91 

a) Kadınlar Halk Fırkası…………...………..…….…................91 

b) Türk Ocağında İlk Kadın Toplantısı …………….…............95 

c) Türk Kadınlar Birliği............................................................98 

d) Kadınların “Meb’us Adayı”................................................100 

e) Kadınlar Birliği’nin Cumhuriyet Halk Fırkası’na Üyelik 

Başvurusu.........................................................................103 

f) Kadınlar Birliği’nin Değişimi, Nezihe Muhittin Hanım’ın 

Tasfiyesi.............................................................................104 

(1) Kadınlar Birliği’nde “Kat’i Bir Tasfiye”...........115 

(2) Nezihe Muhittin Hanım’ın Davası ................119 

 

IV.BÖLÜM……………………….........……………………………..........…................123 

1930 BELEDİYE SEÇİMLERİ ve TÜRK KADINLAR BİRLİĞİ...........................123 

A)1929-1930 Dönemi Kadınlar Birliği’nin Faaliyetleri ve Belediye Kanunun 

Kabulü ……..….………...…...............................................................................124 

1) Belediye Kanunu’nun Kabulü Sırasında Mecliste Yapılan Görüşmeler 

ve Afet İnan’ın Kanunun Kabulüne Dair Bir Hatırası........................135 



 vii 

B) Serbest Cumhuriyet Fırkası’nın Kuruluşu…...……….……..….....................138 

C) 1930 Belediye Seçimleri...............................................................................149 

1)Anadolu’daki Seçimler ve Seçimlerde Yolsuzluk İddiaları……….......150 

3) İstanbul ve İzmir Seçimleri ............................................…………...153 

D) Seçim Döneminde Karikatürlerde Kadın......................................................162 

E) 1930 Sonrası Dönem: Uluslararası Kadın Kongresi ve Türk Kadınlar  

Birliği’nin Kapanışı............................................................................................170 

SONUÇ……………………………………………………………..…………….………172 

KAYNAKÇA………………………………………………………...………………….…183 

EKLER…...………………………………………………………………………………..196 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 viii 

TABLOLAR 

Tablo I…………………………………………………………………….…………83 

Tablo II…………………………………………………………………...….………83 

Tablo III…………………………………………………………...…………………84 

Tablo IV………………………………………………………………………..........84 

Tablo V…………………………………………………………………….………...85 

Tablo VI…………………………………………………………………...….…….160 

Tablo VII…………………………………………………………...……………… 161 

Tablo VIII……………………………………………………………………….......161 

 

RESİMLER 

Resim I…………………………………………………………………….…………95 

Resim II…………………………………………………………………...….………98 

Resim III…………………………………………………………...………………..109 

Resim IV………………………………………………………………………........111 

Resim V…………………………………………………………………….……….114 

Resim VI…………………………………………………………...……...….…… 115 

Resim VII…………………………………………………………..……………….120 

Resim VIII…………………………………………………………...………….......121 

Resim IX…………………………………………………………………….………131 

Resim X…………………………………………………………………...….……..132 

Resim XI…………………………………………………………...………………..145 

Resim XII………………………………………………………………………........158 

Resim XIII…………………………………………………………………....……...163 

Resim XIV…………………………………………………………………..….……163 

Resim XV…………………………………………………………...……...………  164 

Resim XVI………………………………………………………………...……...... 165 

Resim XVII……………………………………………………………...………......166 

Resim XVIII……………………………………………………………..…….……..166 

Resim XIX……………………………………………………………..…...….…….167 

Resim XX………………………………………………………….....……………  .168 

Resim XXI…………………………………………………………..…………........169 

 

 



 ix 

KISALTMALAR 

 

ABD: Amerika Birleşik Devletleri 

A-RMHC: Anadolu ve Rumeli Müdafaa-i Hukuk Cemiyeti 

CHF: Cumhuriyet Halk Fırkası 

KB: Kadınlar Birliği  

İTC: İttihat ve Terakki Cemiyeti 

KHF: Kadınlar Halk Fırkası 

SCF: Serbest Cumhuriyet Fırkası 

TBMM: Türkiye Büyük Millet Meclisi 

TCF: Terakkiperver Cumhuriyet Fırkası 

TKB: Türk Kadınlar Birliği  

A.e.: Aynı eser 

a.g.e: Adı geçen eser 

a.g.m.: Adı geçen makale 

A.y.: Aynı yayın 



 1 

GİRİŞ 

Tezimizde, Türkiye’de kadınların siyasal haklarını kazanma süreci incelenerek 

kadınların seçme ve seçilme haklarını kullandıkları ilk seçim olan 1930 Belediye 

seçimleri dönemi ele alınacaktır. 

Türkiye’de kadınların siyasal haklarını kazanmaları Cumhuriyet dönemiyle birlikte 

gerçekleşmiştir. Kadınlar siyasal haklarına  1930’da Belediye seçimlerine, 1932’de 

Muhtarlık seçimlerine ve 1934’te ise Genel seçimlere katılma haklarının 

verilmesiyle kavuşmuşlardır.  Bu haklar, iktidardaki kadrolar tarafından, Batılılaşma 

ve medenileşme hedeflerini gerçekleştirme amacıyla tanınmıştır.1 Türkiye’de kadın 

haklarının iktidar tarafından verilmesi farklı yorumları da beraberinde getirmiştir. 

Kemalist kadınlar ve Cumhuriyetin ilk kuşak kadınları, bu reformların demokratik bir 

toplumun gelişmesinde kaçınılmaz olduğunu ve yapılan reformların Türk kadınının 

kurtuluşunu sağladığını savunmuşlardır.2 Son dönem kadın yazarları ve 

akademisyenler ise bu durumu farklı yorumlar yaparak açıklamışlardır. Kadınlara 

siyasal haklarının tanınmasının cumhuriyet döneminde yürütülen modernleşme 

politikaları içinde büyük “simgesel ve stratejik” öneme sahip olduğu vurgulanmış3, 

Cumhuriyet dönemiyle birlikte, laik-ulus devletin kurulma sürecinde  İslami kurum 

ve değerlere açılan savaşta, kadınların önemli bir hareket noktası olduğu 

belirtilmiştir.4 

                                                 
1 Nermin Abadan Unat, “Toplumsal Değişme ve Türk Kadını”, Türk Toplumunda Kadın, der: 
Nermin Abadan Unat, Türk Sosyal Bilimler Derneği, Ankara, 1979;   Deniz Kandiyoti, 
“Kurtulmuş Ama Özgürleşmemiş mi? Türkiye Örneği Üzerine Bazı Düşünceler”, Cariyeler, 
Bacılar, Yurttaşlar: Kimlikler ve Toplumsal Dönüşümler, İstanbul, Metis Kadın 
Araştırmaları, 1997, s. 67-70. 
2 Afet İnan, Atatürk ve Türk Kadın Haklarının Kazanılması, İstanbul, Milli Eğitim 
Basımevi,  1968, s. 122; Tezer Taşkıran, Cumhuriyet’in 50. yılında Türk Kadın Hakları, 
Ankara,  Başbakanlık Basımevi, 1973, s. 67; Emel Doğramacı, Türkiye’de Kadın Hakları, 
Ankara, Ayın Kitapları, 1982, s. 80 
3 Denzi Kandiyoti, “Ataerkil Örüntüler: Türk Toplumunda Erkek Egemenliğinin Çözülmesine 
Yönelik Notlar”, Kadın Bakış Açısından 1980’ler Türkiyesi’nde Kadın, der: Şirin Tekeli, 
İletişim Yayınları, İstanbul, 1990, s. 301-302, Deniz Kandiyoti, “Women and the Turkish 
State: Political Actors or Symbolic Powns?”, ed: Nira-Yuval Davis ve Floya Anthias, 
Women-Nation-State, Londre, The Macmillan Pres, 1988, s. 92 
4 Şirin Tekeli, “Türkiye’de Kadının Siyasal Hayattaki Yeri” , Türk  Toplumunda Kadın, der: 
N. Abadan Unat, Türk Sosyal Bilimler Derneği, 1979,  s. 376-381  



 2 

Ancak kadınlara siyasal hakları, iktidar tarafından tanınmış olsa da; özellikle yakın 

tarihlerde yapılan çalışmalar, kadınların Osmanlı’nın son dönemlerinde kamusal 

hayata örgütlü bir şekilde katılmaya başladıklarını vurgulamıştır.5 18. yüzyıldan 

başlayarak; Tanzimat, II. Abdülhamit ve II.Meşrutiyet dönemlerindeki siyasal, 

ekonomik ve toplumsal değişimler, kadınların kamusal hayattaki örgütlenmelerinde 

de etkili olmuştur. 6 Yine bu dönemlerde “kadın sorunu ve kadının kurtuluşunu 

misyon edinen ilerici erkek geleneği” kavramları ortaya çıkmaya başlamıştır. 7 

Kadın hareketinin ve iktidarın kadınlara yönelik politikalarının söz konusu 

dönemlerdeki gelişme eğilimleri Cumhuriyet döneminde de devam etmiştir. 

Cumhuriyet ideolojisi, reformlarında ‘cinsiyetsizleştirme’ ve ’yeniden 

cinsiyetleştirme’ projesini yürütmüştür. Yeni erkeklik ve kadınlık tarzlarıyla 

geleneksel cinsiyet kimliklerinden bazıları “geri” sayılarak kötülenmiş, bazıları ise 

yeni bir bağlamda değerli kılınıp, yüceltilmiştir.8 

I.Dünya Savaşı’nın Batı Avrupa’da kadın örgütlenmelerine kazandırdığı ve aşağıda 

değinilecek olan ivme Türkiye’de Kurtuluş Savaşıyla başlamış ve kadınların 

örgütlenmelerinde nicel bir sıçrama yaşanmıştır. Ancak kadın örgütlenmeleri ve 

mücadelelerinde yaşanan bu artış Cumhuriyet’in kuruluşuyla sona ermiştir. 

Cumhuriyet döneminde kadın örgütlenmesi açısından yaşanan en önemli gelişme 

                                                 
5 Mehmet Ö. Alkan,”Tanzimat’tan Sonra Kadının Hukuksal Statüsü”, Toplum ve Bilim, 
sayı: 50, 1990, s. 94  
6 Serpil Çakır, Osmanlı Kadın Hareketi, İstanbul, Metis Yayınları, 1996, s.22;’Mehmet Ö . 
Alkan “İstanbul’da Sivil Toplum Kurumları”, Tanzimat’tan Günümüze İstanbul’da STK’lar, 
A.N.Yücekök, İ. Turan, M.Ö. Alkan, İstanbul, Tarih Vakfı, 1998, s. 88 
7 Zafer Toprak, “The Family, Feminism and The State During The Young Turk Period 1908-
1918 ”, Varia Turcica, 13(199), s. 443.;Fatmagül Berktay, “Osmanlı’dan Cumhuriyet’e 
Feminizm”, Tarihin Cinsiyeti, İstanbul, Metis, 2003, s.98. (Aynı makale ayrıca:  Berktay,  
“Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Feminizm”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce: 
Cumhuriyet’e Devreden Düşünce Mirası, Tanzimat ve Meşrutiyet’in Birikimi, İstanbul, 
İletişim, 2001, s.350 yayınlanmıştır.)  
8 Ayşe Kadıoğlu,   “Cinselliğin İnkarı: Büyük Toplumsal Projelerin Nesnesi Olarak Türk 
Kadını”, 75 Yılda Kadınlar ve Erkekler,der: Ayşe B. Hacımirzaoğlu, İstanbul, Tarih Vakfı 
Yayınları, 1998, s. 93, s. 94; Ayşe Durakbaşı, “Cumhuriyet Döneminde Kemalist Kadın 
Kimliğinin Oluşumu”, Tarih ve Toplum, 1988, sayı: 51, s. 42; Ayşe Durakbaşı, Halide 
Edip-Türk Modernleşmesi ve Feminizm, İstanbul, İletişim Yayınları, 2002, s.119 ve125.  



 3 

Kadınlar Halk Fırkası’nın (KHF) kurulması olmuştur.9 Cumhuriyet döneminde 

kadınların siyasal mücadelelerinin ilk örgütlü ifadesi sayılabilecek olan KHF 

sonradan Kadınlar Birliği (KB) adını almıştır.  Zafer Toprak kadınların o dönemdeki 

etkinliklerinin her ne kadar siyasi haklar talebi içermediğini savunsa da,10 özellikle 

KB’nin 1924-1927 yılları arasında siyasal haklar konusunda bir gündem yaratmayı 

başarabildiği görülmektedir.11 

*** 

Yukarıda ana hatlarıyla anlatılanlar ışığında tezimizde, Osmanlı’nın son dönemini 

de kapsayacak şekilde Türkiye’de kadın hakları politikalarının ve kadın hareketinin 

gelişim süreci incelenecek ve kadınların seçme ve seçilme haklarını kullandıkları ilk 

seçim dönemi ele alınacaktır. Bu süreçler incelenirken, milliyetçi teorilerin kadına 

bakış açısında ve Batı Avrupa’da yaşanan feminist hareketler ışığında bir 

değerlendirme yapılacaktır.  

Bu amaç doğrultusunda birinci bölümde, gerek Osmanlı İmparatorluğu’nun son 

dönemi gerekse Türkiye Cumhuriyeti dönemi incelenmeden önce, ilk olarak Batı 

Avrupa merkezli başlayan feminist hareket ve milliyetçi literarür ele alınacaktır. 18. 

ve 19. yüzyılda Avrupa’da başlayan değişim hareketiyle birlikte ekonomik, 

toplumsal ve siyasal alanda yaşanan farklılıklar incelenecektir. Özellikle 19. yüzyıl, 

toplumsal mücadelelerin yaşandığı, sınıf bilincinin yükseldiği, feminist hareketlerin 

düşünsel temellerinin atıldığı bir dönem olmuştur.12 19. yüzyılla birlikte Avrupa’da 

esen değişim rüzgarları, kadınların da toplumsal ve ekonomik hayattaki yerini 

farklılaştırmıştır.13  

                                                 
9 Zafer Toprak, “Halk Fırkasında Önce Kurulan Parti: Kadınlar Halk Fırkası”, Tarih ve 
Toplum, Mart 1988, sayı: 51, s. 30-31 
 
10 Toprak, “Halk Fırkasında Önce Kurulan Parti: Kadınlar Halk Fırkası”,  s. 30-31.  
11 Yaprak Zihnioğlu, Kadınsız İnkılap, İstanbul, Metis Yayınları, 2003. 
12, Eric Hobsbawm, Devrim Çağı 1789-1848,çev:Bahadır Sina Şener, Ankara, Dost 
Kitabevi, 2000, s.16-37. 
13 Joan W. Scott, ” Women Worker,” A History of Women: Emerging Feminism from 
Revulation to World, ed: Georges Duby and Michelle Perrot, c: 4, 1995, Harvard Uni. 
Pres, s. 368. 



 4 

Yine 19.yüzyılda yaşanan önemli değişimlerden biri de ulus devletlerin ortaya 

çıkışıdır. Ulus devletlerin ortaya çıkışıyla, toplumsal talepler ve devletlerin 

uluslaşmada kullandıkları “ulusal projeler” kimi zaman birbirine paralel, kimi zaman 

da çatışmalar doğuran bir yapıya sahiptir.14 İşte bu dönemde kadın, değişen 

sistemle birlikte farklılaşmış, kimi zaman da ‘farklılaştırılmıştır’. Bu nedenle değişim 

sürecini etkileyen en önemli unsur olan milliyetçi projelere, toplumun farklı sınıflara, 

sosyo-ekonomik ve kültürel açılardan farklı katmanlarına mensup grupların eşit 

olmayan ağırlıklarla katılmalarının önemi üzerinde durulacaktır.15 Özellikle milliyetçi 

projelerle yeniden inşa sürecine giren Üçüncü Dünya ülkelerinde kadın kimliği 

milliyetçi ideolojinin tasarladığı “toplumsal yarar” ölçütüne uygun olarak “ulusal 

kalkınma” hedefine paralel bir şekilde biçimlendirilmiştir.16 Bu bağlamda da 19. 

yüzyılın sonu ve 20. yüzyılın başlarında Üçüncü Dünya ülkelerinde gelişen 

milliyetçi hareketlerin kadının üzerine etkileri ilgili literatür ele alınarak 

incelenecektir.17   

 Yine birinci bölümde, Avrupa’da başlayan feminist hareketlerin ülkelere göre 

tarihsel süreçleri ele alınacaktır. Bu bağlamda özellikle Batı Avrupa ülkeleri ve 

Amerika’da yaşanan kadın hareketlerinin ve mücadelelerinin tarihsel dönemleri, 

tezimizde aktarılacaktır. 19. ve 20. yüzyılda başlayan bu hareket, Birinci Dünya 

Savaşı dönemi ve sonrasında büyük değişimler geçirmiştir. Ele alınacak 

ülkelerdeki kadın hareketi süreci, temel olarak Birinci Dünya Savaşı dönemine 

kadar anlatılacak, kadınların hakları için verdikleri mücadeleler ve haklarını 

kazandıkları tarihlere yer verilecektir. Savaş döneminde yaşanan değişim ise ayrı 

bir başlık altında toplanacaktır. Bu alt başlık, Osmanlı’nın son döneminde 

başlayarak; Cumhuriyet döneminde devam eden kadın hareketinin, diğer Avrupa 

ülkeleri ile karşılaştırılması açısından kullanılmıştır.                                                                                                                                                                                      

                                                 
14 Hobsbawm, Devrim Çağı 1789-1848, s.16-37. 
15 Sylvia Walby, “Kadın ve Ulus”, Vatan, Millet, Kadınlar,  der: Ayşe Gül Altınay, İstanbul, 
İletişim Yayınları, 2000, s. 29. 
16 F. Anthias ve Yuval-Davis, “Introduction”, Woman-Nation-State, Macmillan, London, 
1989, s. 8- 9; Nilüfer Çağatay ve Yasemin Soysal Nuhoğlu, “Uluslaşma Süreci ve Feminizm 
Üzerine Karşılaştırmalı Düşünceler”, 1980’ler Türkiye’sinde Kadın Bakış Açısından 
Kadınlar, İletişim, İstanbul, 1995, s.330.  



 5 

Tezimizin ikinci bölümünde ise ilk olarak, Tanzimat’la başlayan ve II. Meşrutiyet’le 

şekillenen kadın politikaları incelenecek; ikinci olarak da, Osmanlı kadın 

hareketinin Cumhuriyet’e taşıdığı ‘miras’ ele alınacaktır. Yine bu bölümde 

Avrupa’da yaşanan kadın hareketlerinin ve Osmanlı kadın hareketinin, başlangıç 

dönemleri ve benzerlikleri karşılaştırılmak istenmiştir. Bu amaçla ana hatlarıyla 18. 

yüzyıldan başlayarak; Tanzimat, II. Abdülhamit ve II.Meşrutiyet dönemlerindeki 

siyasal, ekonomik ve toplumsal değişimler açıklanacaktır. Tanzimat’tan itibaren 

başlayan modernleşme hareketlerindeki kadına yönelik politikalar ve kadınların da 

özellikle II.Meşrutiyet dönemiyle hız kazanan örgütlenmeleri ele alınacaktır.18  

Üçüncü bölümde ise, gerek kadın politikaları gerekse kadın hareketinde büyük bir 

değişimin yaşandığı Cumhuriyet dönemi anlatılacaktır. Bu amaçla Cumhuriyet 

döneminin klasik modernleşme dönemi ele alınacak, bu dönemde uygulanan kadın 

politikaları ve oluşturulmaya çalışılan ‘yeni kadın kimliği’ açıklanacaktır. 

Tanzimat’tan itibaren başlayan ve II. Meşrutiyet dönemiyle devam eden kadın 

örgütlenmeleri, Cumhuriyet döneminde iki alt başlık ile ele alınacaktır. İlk olarak 

Kurtuluş savaşı dönemi kadın hareketleri incelenecek; ikici olarak ise, KB’nin 

faaliyetleri araştırılacaktır. KB’nin faaliyetleri, dönemin basınında yer alan haberler 

esas alınarak anlatılacaktır. Bu bağlamda daha önce Yaprak Zihnioğlu’nun 

yayınladığı Kadınsız İnkılap kitabında kullanılan gazete ve dergilerin bütün sayıları 

incelenmiştir.19 Zihnioğlu’nun kullandığı kaynakların yanı sıra, dönemin basınında 

yer alan Hareket gazetesi, Akbaba ve Köroğlu dergileri taranmıştır. Ancak 

Köroğlu dergisinin kütüphanelerdeki sayılarının eksik oluşu yeterli değerlendirme 

yapılmasını engellemiştir.  

KB’nin faaliyetlerinin incelenmesinde iki amaç güdülmüştür. İlki KB’nin faaliyetleri, 

diğeri ise dönemin iktidar kadrosu ve basının kadına bakış açısının incelenmesidir. 

Ayrıca bu bölümde, Cumhuriyet döneminde yaşanan siyasal gelişmelerin KB’nin 

faaliyetleri üzerindeki etkileri ele alınmıştır.  

                                                                                                                                        
17 Kumari Jayawardena, Feminist and Nationalism in the Third World, Londan, Zed 
Books, 1994, s. 2 ve 3. 
18 Çakır, a.g.e, s.22. 
19 Zihnioğlu, a.g.e, 203. 



 6 

Son bölümde ise kadınların siyasal haklarını ilk kez kullandığı 1930 Belediye 

Seçimleri incelenecektir. Seçim dönemi ele alınmadan önce KB’nin 1929 yılındaki 

faaliyetleri, KB’nin ve diğer kadınların siyasal haklarını algılayış biçimleri ve 

dönemin basınıyla iktidar kadrosunun kadına bakışı birinci el literatür kullanılarak 

ele alınacaktır. Ayrıca bu bölümde, Cumhuriyet döneminde önemli bir dönüm 

noktası sayılan ve konumuz açısından da ayrıca öneme sahip olan Serbest 

Cumhuriyet Fırkası’nın kuruluşu ve dönemin siyasal ortamı incelenecektir.  

1930 Belediye seçimlerinin Cumhuriyet tarihindeki ilk çok partili seçim olması 

dolayısıyla, iki siyasal parti arasında yaşanan seçim mücadelesine ayrıntılı bir 

şekilde yer verilecektir. Bu dönemin tezimiz açısından ele alınması gereken bir 

özelliği de kadın hareketinin, iki farklı parti çatısı altında verdiği siyasal mücadeleyi 

gözler önüne sermesidir. Bu farklılaşma, dönemin kadınlarının siyasal haklarını 

algılayış biçimindeki farklılığı da ortaya çıkarmıştır. Ayrıca bu bölümde, kadınlara 

siyasal haklarının verilmesi sırasında mecliste yapılan görüşmelere de yer 

verilmiştir. Çünkü tartışmaların mahiyeti, dönemin meclisinin kadın haklarına 

yaklaşımını ortaya koyması açısından önemli bir yere sahiptir. Nitekim bu tavır, 

ilerleyen dönemlerde iktidarın kadın haklarını ele alış tarzının anlaşılmasına 

yardımcı olmaktadır. 

Genel olarak bir toplumun siyasal gelişmelerinin basına yansıması ve çeşitli 

görüşlerin doğru değerlendirilmesi, dönemin yazılı basınındaki karikatürlerden 

anlaşılabilmektedir. Böylelikle dönem basınında ciddi  olarak eleştirilme 

olanağından yoksun bulunan konular, karikatürler aracılığıyla dile getirilmesi 

dolayısıyla söz konusu dönemi incelerken dönemin basınında yer alan 

karikatürlere ayrıca yer verilmiştir.     

 

 

 



 7 

I) 19. YÜZYILDA YAŞANAN SİYASAL ve EKONOMİK 

DEĞİŞİMLER:  

19. yüzyıla gelindiğinde dünya sisteminin merkezinde, Aydınlanma Çağıyla düşünce 

yapısını kuran, İngiliz Sanayi Devrimiyle ekonomik temellerini oluşturan ve Fransız 

Devrimiyle de toplumsal değişimini tamamlayan, “Yeni Avrupa” vardır. Yeni Avrupa, 

ulus devletler şeklinde biçimlenmektedir. Bu yüzyılda toplum katmanları, demokratik 

yapının oluşmasıyla da birlikte, yeni sisteme siyasal, ekonomik ve sosyal alanlarda 

hızla katılmaya başlamışlardır. Toplumsal talepler ve devletlerin uluslaşmada 

kullandıkları “ulusal projeler”, kimi zaman birbirine paralel; kimi zaman da çatışmalar 

doğuran bir yapıda oluşmuştur.1 İşte bu dönemde kadın, değişen sistemle birlikte 

farklılaşmış, kimi zaman da ‘farklılaştırılmıştır’. Kadınların değişen toplumsal hayat 

içindeki konumlarını anlayabilmemiz için ilk önce toplumsal yapıyı değiştiren 

süreçleri ve değişen bu yapıyı incelememiz gerekmektedir.                                                                                   

A) Sanayileşme 

Avrupa’da ticaretin canlanması, özellikle şehirde yaşayan ve ticaretle uğraşan yeni 

bir sınıfın ortaya çıkışını da beraberinde getirdi. Zenginliğin tek ölçüsü olan toprak, 

yerini parasal servete bırakmaktaydı. Bununla birlikte 16. ve 17. yüzyıllarda, 

Amerika’nın keşfi ile birlikte, ticaretten büyük servetler kazanılması ve değerli 

madenlerin Avrupa’ya getirilmesi fiyatların yükselmesine ve paranın değerinin 

azalmasına, masrafların artmasına neden oldu. Halkın gelir düzeyi düştü ve 

hükümetlerin mali durumu kötüleşti. Bu sorunlar iktidarları, yükselen orta sınıfa 

bağımlı hale getirdi; paranın sahibi olan bu sınıf ise, karşılığında iktidardan siyasal 

tavizler koparmaya başladı.2 Ticaretin gelişmesi ise, pazarı genişletmiş böylelikle 

talep artmış ve daha fazla işçiye ihtiyaç ortaya çıkmıştı. Bu durum, üretimi artıracak 

fabrika sisteminin oluşumunu sağlamıştı. Üretimin sürekli artışı ve maliyetleri 

düşürme çabası, en az ücretle işçi kullanımını doğurmuş; kadınlar ve çocuklar daha 

ucuz emek gücü sağladığından, fabrikalarda yoğun olarak çalıştırılmaya 

başlanmışlardı. 17 ve 18. yüzyılda güçlenmeye başlayan ticari sınıflar, şehirleri 

                                                
1 Eric Hobsbawm, Devrim Çağı 1789-1848, çev: Bahadır Sina Şener, Ankara, Dost 
Kitabevi, 2000, s.16-37. 
2Leo Huberman, Feodal Toplumdan Yirminci Yüzyıla, çev: Murat Belge, İstanbul, İletişim 
Yayınları, 2003, s.19- 54 ve 113-126; Hobsbawm, Devrim Çağı 1789-1848, s.16-37. 



 8 

zengin ve önemli yapan ilkeleri, giderek ulusal alana aktarmaya çalışıyorlardı. 

Hükümetler, bütün ulusa servet ve güç getireceğine inanılan yasalar çıkartıyorlardı. 

Bu amaçla da gündelik hayatın her yanına ulaşılıyor, toplumun etkinlikleri 

değiştiriliyor ve düzenleniyordu. Bu dönemin iktisadi kuramı “merkantilist sistem” 

olarak adlandırılıyordu. Merkantilizm, devletin servet ve kuvvet kazanma çabasıyla 

uyguladığı ekonomik düzenlemeler bütünüydü. Merkantilist sistemde altın ve gümüş 

ülkenin zenginliğinin ve gücünün simgesiydi. Sistem, dış ticaret yoluyla maden 

stoklarını attırmayı hedefliyordu. Ana amaç, hükümetlerin endüstriyi teşvik edecek 

yasal düzenlemeler yapması ve gümrük duvarlarıyla yeni oluşan ekonomik sistemin 

teşvik edilmesiydi. Merkantilizm teorileri uygulamaya koyulduktan bir süre sonra, 

endüstrinin devlet tarafından denetlenmesi, en yüksek noktasına Fransa’da vardığı 

için merkantilist kısıtlama ve düzenlemelere karşı ilk tepki bu ülkeden geldi. 

Fransa’da endüstrinin, katı yönetmeliklerle çok fazla denetlenmesi, “endüstrinin hiç 

denetlenmemesi” talebini doğurdu. Bu talepler büyük tüccarlardan değil, yeni kuşak 

orta sınıflardan ve tarım ekonomisinin gelişmesini isteyen sınıflardan gelmişti. 

Burjuvazi, siyasi alanda eşitlikçi bir sistemin kurulması ve devlet örgütlenmesinin 

değişmesini istiyordu. Özellikle Fizyokratlar tarafından desteklenen bu görüşler, 

“bırakınız yapsınlar” sloganı ve özel mülkiyetin kutsallığı ile özgürlük talebiyle 

birleşiyordu.3 

Yaşanan değişim, köylü sınıfının da ekonomik yapısında değişikler yaratmıştı. 

Fransa’da 18. yüzyıla kadar köylü çeşitli tasarruflarda bulunmuş, toprak almıştı. 

Feodal yükümlülükler, devlet ve kiliseye verilen vergiler, köylünün gelirini büyük 

oranda düşürüyordu. Bu sınıflar da, burjuva sınıfında olduğu gibi devlet ve 

ayrıcalıklı sınıfların baskısından, feodal ödeme ve kısıtlamalardan kurtulmak 

istiyorlardı.4 

Fransa’da yaşanan mali sıkıntılar ve çözüm amaçlı girişilen 1774-1776 reform 

hareketlerinin başarısızlığı ve Fransa’nın İngiltere’ye karşı mali iflası göze alarak 

katıldığı Amerikan Bağımsızlık Savaşı, hükümete karşı olan sınıfların 

hareketlenmesinde son nokta oldu. Bu baskıdan kurtulmak isteyen orta sınıf da, 

köylülerle birlikte hareket etti. Devrim 1789 yılında yaşandı. Devrim sonrasında, kim 

                                                
3 Yine de loncalar Fransa’da devrime kadar, İngiltere’de ise 19.yüzyılın başlarına kadar 
etkinliğini sınırlıda olsa sürdürdü. Maurice Dobb, Kapitalizmin Gelişim Üzerine 
İncelemeler, çev: F.Akar, İstanbul, Belge Yayınları, 1992, s.129-199.; Huberman, a.g.e, 
s.126-201. 



 9 

olursa olsun doğuştan bütün vatandaşların birbirleriyle eşit olduğu ilan edildi. 

“Eyaletlerin, prensliklerin, memleketlerin, şehirlerin ve insan topluluklarının özel 

imtiyazları” bir daha geri verilmemek üzere kaldırıldı. Aslında Fransız Devrimi’ni 

yapan da, devrimden sonra yükselen de yeni orta sınıf oldu. Burjuvazi, ticaret ve 

endüstride yapılan kısıtlamalardan, kendilerine söz hakkı tanınmadan çıkarılan 

yasaların baskı ve düzenlemelerinden kurtulmak ve kapitalist bir sistem kurmak 

istiyordu. Kısacası, burjuvazi politik gücünün, iktisadi gücüyle orantılı olmasını 

istiyordu. Devrim bitince Fransa’da politik iktidarı kazanan burjuvazi oldu. Soyluluk 

ayrıcalığı ortadan kaldırıldı, ancak “iş ayrıcalığı” onun yerine geçti. 5  

Devlet yapısında yapılan değişim ve yetkilerin sınırlandırılması, bireyi esas alarak 

“milli egemenlik” ilkesi çerçevesinde gerçekleştirildi. Ancak, milli egemenlik yalnız 

belirli miktarda vergi vererek seçim hakkını kazanan kimselere tanındığından devlet, 

burjuva sınıfının “malı” haline geldi. Napoleon dönemiyle birlikte tüm Avrupa’da, 

feodal yapı tamamen ortadan kaldırıldı.6 Napoleon devrimi milliyetçilik ilkesini, 

Fransa başta olmak üzere Avrupa’nın geneline yaydı. Yeni siyasal kurumlar, hem 

idari hem de iktisadi bakımdan birleşik bir devlet yapısını ortaya çıkardı. Milli bilinç 

güçlenmeye başladı. Milli birliği kuvvetlendiren ise yeni iktisadi yapı oldu: ”Milli 

pazar” oluşmaya başladı.7  

19. yüzyılda, endüstri, teknoloji ve bilgi alanında sağlanan büyük ilerlemeler, 

1880’ler de dünyayı “gelişmiş” ve “geri kalmış” ülkeler olarak ikiye ayırdı. Özellikle 

Batı Avrupa merkezli gelişmiş ülkeler, kapitalist ilerlemenin ve kültürel gelişmenin 

lideri olma sıfatını taşırken; geri kalmış ülkeler, ekonomik ve kültürel alanda bağımlı 

konumdaydı. Ekonomik ve siyasal sınırların kesin çizgilerle çizildiği bu dönem, 

ulusal devletlerin ve buna bağlı olarak da ulusal ekonomilerin güçlenmeye başladığı 

bir dönem oldu.8  

 

                                                                                                                                    
4  Hobsbawm, Devrim Çağı 1789-1848, s.67. 
5 Hobsbawm, Devrim Çağı 1789-1848, s.68; Charles Tılly, Avrupa’da Devrimler 1492-
1999, çev: Özden Arıkan, İstanbul, Afa Yayıncılık, 1995, s.229. Albert Sobuol, 1789 Fransız 
İnkılabı Tarihi, çev. Şerif Hulusi, İstanbul, Cem Yayınları, 1969, s.658 
6 Sobuol, a.g.e, s.641 ve 658. 
7 Sobuol, a.g.e, s.673; Stephen j. Lee, Avrupa Tarihinden Kesitler (1789-1980),çev: Şafak 
Aktur, Ankara, Dost Kitabevi, 2002, s336-337. 
8 Eric Hobsbawm, İmparatorluk Çağı (1875-1914), çev: Vedat Aslan, Ankara, Dost 
Yayınları, 1999, s.21-43. 



 10 

B) Milliyetçilik: 

19. yüzyılda toplumsal, siyasal ve ekonomik alanda yaşanan değişimler, ideolojilere 

de farklı boyutlar kazandırmıştır. Milliyetçilik, birçok araştırmaya göre bu yüzyılda 

şekillenmeye başlamıştır. Milliyetçilik, Fransız Devrimi ve Sanayi Devrimi’nden 

sonra dünyada yaşanan politik ve ekonomik değişimler etrafında şekillenmeye 

başlamıştır. Özellikle millet, etnik köken, gelenekler ve dile yeni anlamlar 

yüklenmesi ve ulusal piyasa ekonomisinin ve güçlü bir ulusal burjuva sınıfının 

yaratılmaya çalışılmasıyla önemi artmıştır. 19. ve 20. yüzyılda dünya sistemi 

milliyetçilikler ve ulus-devletlerden oluşan bir uluslararası sistem haline 

dönüşmüştür. Milliyetçiliğin kökenleri, literatürde farklı tanımlarla açıklansa da yeni 

ve modern bir kavram olarak ortaya çıkmıştır.9  

Milliyetçilik kuramları, iki farklı yapıda sınıflandırılmıştır. Bunlardan İlkçi yaklaşım, 

milletlerin doğal yapılar olduğunu savunmakta ve etnik kimliği ve bu kimliği 

oluşturan bağları incelemektedir. İlkçi yaklaşımı benimseyen araştırmacılar üç ayrı 

bakış açısıyla hareket ederler: ‘Doğalcı’, ‘biyolojik’ ve ‘kültürel’. Doğalcı yaklaşımda, 

etnik kökenlerin duyularımız kadar doğal olduğu kabul edilir. Biyolojik yaklaşımda 

ise etnik köken, genetik özelliklerde aranır. Son olarak kültürel yaklaşımda ise 

toplumu bir arada tutan bağlar, her şeyden önce var olan, toplumsal ilişkilerden 

bağımsız, güçlü ve bağlayıcı kavramlar olarak savunulmaktadır. İkinci sınıflandırma  

Modernist yaklaşımdır. Bu yaklaşımda, milletler ve milliyetçiliğin modern çağa ait 

yapılar olduğu savunulmaktadır. Milletler ve milliyetçiliğin, kapitalizm, sanayileşme, 

merkezi devletlerin kurulması, kentleşme, laikleşme gibi modern olgularla ortaya 

çıktığı ifade edilir. Eski çağlarda milliyetçiliğin ortaya çıkışını sağlayacak toplumsal, 

siyasal ve ekonomik koşullar olmadığı için, milletler ve milliyetçiliğin modern çağla 

birlikte ortaya çıkan yapılar olduğu savunulmuştur. Bu yaklaşım özellikle Hobsbawm 

ve Gellner tarafından sistemleştirilmiştir. 10 

Hobsbawm milliyetçilik terimini, “politik birim ile milli birlik” uyumunu kabul eden bir 

ilke anlamında kullanmaktadır. Millet ne eskiden beri var olan ne de değişmez olan 

                                                
9  Hobsbawm, İmparatorluk Çağı (1875-1914), s.159-161 
10 Milliyetçi Kuramların sınıflandırılması için bkz Umut Özkırımlı, Milliyetçilik Kuramları: 
Eleştirel Bir Bakış, İstanbul, Sarmal Yayınevi,1999, s. 75-96 ve 97-193.; Christophe 
Jaffrelot, “ Bazı Ulus Teorileri”, Uluslar ve Milliyetçilik, der: Jean Leca, İstanbul, Metis 
Yayınları, 1998, s.59; Antony D. Smith, Milli Kimlik, çev: Bahadır Sina Şener, İstanbul, 
İletişim Yayınları, s.76. 



 11 

bir toplumsal birimdir. Millet tarihsel bakımdan yakın bir döneme aittir ve yalnızca 

belli bir modern “teritoryal” devletle, yani belirli bir toprak parçası üzerinde ve milli 

devletle ilişkilendirildiği kadarıyla toplumsal birimdir. Kısacası, milliyetçilik 

milletlerden önce gelir. Milletler, devletleri ve milliyetçiliği yaratmazlar; doğru olan 

milliyetçiliğin milletleri yarattığıdır. Hobsbawm, buna bağlı olarak milletlerin 

“tepeden” oluşturulmuş olduklarını savunur. Yazar, 19. yüzyılda Avrupa’da yaşanan 

ekonomik ve siyasal değişimlerin “milliyet ilkesi”, liberal burjuvazi tarafından 

yürütüldüğünü belirtir. Liberal burjuvazinin “millet” kuramını oluşturmaya başladığı 

dönemi ise merkantilizmin geliştiği dönem olarak belirler. Bunun da en büyük 

sebebini Hobsbawm, bu dönemde devlet sınırlarıyla belirlenmiş ekonomilerin 

önemli olmasına bağlamış ve 16 ve 18. yüzyıllardaki ekonomik gelişimin de, 

merkantilist politikalar izleyen “teritoryal” devletler tarafından oluşturulduğunu ifade 

etmiştir. 19. yüzyıla gelindiğinde ise ekonomik yapının değiştiğini, milletlerarası bir 

nitelik kazandığını belirtir. Hobsbawm buna bağlı olarak, burjuva ideologlarının 

1830-1880 yılları arasında millet ve milli devlet anlayışlarında da değişiklik olduğunu 

ifade eder. Bu dönem halkın, burjuvazi tarafından belirlenmiş bir millet olarak 

sınırlandırılmasını sağlayan üç önemli kriterin ortaya çıktığı dönemdir ki; bu üç kriter 

milli devletlerin şekillenmesinde temel alınan kriterler olmuştur. Bu kriterlerden 

birincisi milletin, devletle tarihsel bağı oldukça eskiye dayanan ve yakın döneme 

uzanan bir geçmişinin olduğunun savunulmaya başlanmasıdır. İkinci kriter ise milli 

kimliğin, milli dille kuvvetli bağlarının olduğunun savunulmasıdır. Son kriter ise 

milletlerin tarihinde “kanıtlanmış bir fetih yeteneği”nin var olduğunun ifade 

edilmesidir.11  

Hobsbawm iki savaş arası dönemini ise, savaş ekonomisi ve sonrasındaki  siyasal 

ortam nedeniyle milli ekonomik yapıların oluşmaya başladığı dönem olarak belirler. 

1913’te “kapitalist ekonomi” artık hükümetlerin desteği ve koruması altına girmiştir. 

Savaş ekonomisi, devletin yönettiği ve devletin planladığı kapitalizmi büyük oranda 

hızlandırmıştır. İki savaş arasındaki dönemde yaşanan ekonomik krizler de milli 

ekonomiyi daha da güçlendirmiştir. Dünya kapitalizmini, artık milli ekonomiler 

yönlendirmeye başlamıştır. Yani bu dönem, milliyetçiliğin milli devletlerle sınırlandığı 

bir dönem olmuştur. Hobsbawm, milletler ve milliyetçiliklerin bu dönemlerde 

                                                
11 Eric Hobsbawm, 1870’den Günümüze: Milletler ve Milliyetçilik, ”Program, Mit, 
Gerçeklilik”, çev: Osman Akınhay,  İstanbul, Ayrıntı Yayınları,1995,s23-56. 



 12 

şekillenmeye başladığını ve burjuva ekonomisinin niteliğindeki değişimlerle yeni 

boyutlar kazandığını ifade eder.12 

Gellner de, milliyetçilik kavramını modernleşme ve sanayileşme süreçleriyle ilişkili 

bir kavram olarak ele almıştır. Bu bakışın en önemli yanı tarihi bir milli kimliğin, bir 

dizi sosyo-ekonomik, kültürel ve siyasi etkenle şekillendirilmiş olduğunun 

savunulmasıdır. Kısacası Gellner milliyetçiliği, “insanlık tarihinin sanayileşme 

aşamasında şekillenen” bir olgu olarak ele alır. Gellner, milletleri meydana getiren 

şeyin, uluslaşmanın kendisi olduğunu belirtmektedir. Millet, uluslaşmanın bir nedeni 

değil sonucudur. Uluslaşma, sanayi toplumuna geçişin nedenlerinden ve 

toplumların yapısal özelliklerinden kaynaklanan bir süreçtir. Gellner, her etnik 

topluluğun ulus olmadığını; millet olgusunun  tarihin eski dönemlerinden bugüne 

miras kalmadığını, modern dünyanın oluşturduğu koşullar içinde geliştiğini savunur.  

Yani ulusçuluk, devlet olmadan ortaya çıkmamaktadır. Bir milletin üyesi olmak, 

insanlığın doğuştan sahip olduğu bir özellik değildir. Çünkü, milletler de devletler 

gibi belli koşullara bağlı olarak oluşurlar ve bir zorunluluktan doğmazlar. Millet, 

kavram olarak iki insanın ancak aynı kültürü paylaşıyorlarsa aynı milletten 

sayılmasıdır. Kültür burada bir düşünceler, işaretler ve çağrışımlar, davranış ve 

iletişim biçimleri sistemi anlamına gelmektedir ve iki insan birbirlerini aynı milletin 

üyesi olarak tanıyorlarsa, aynı millete mensup sayılırlar.13 

Gellner, sanayi toplumuyla birlikte uluslaşmanın ortaya çıkışını, tarım toplumu ve 

sanayi toplumu arasında karşılaştırma yaparak açıklar. İnsanlığın çoğunun sanayi 

toplumuna tarım toplumundan geçtiğini belirtir. Tarım toplumlarının toplumsal 

yapısının, milliyetçi bir toplumsal örgütlenme yapısına elverişli bir yapıda olmadığını 

savunur. Yani sanayileşmeye geçiş, beraberinde “milliyetçilik çağını” da getirmiştir. 

Ancak milliyetçilik, sanayi toplumunun örgütlenmesinin yol açtığı bir gelişme 

olmakla beraber, bu örgütlenme yapısının tek sonucu değildir. Milletler, ancak 

“milliyetçilik çağı” bağlamında tanımlanabilirler. Yani milliyetçilik milletlerin bir ürünü 

değil; tam tersine milletleri meydana getiren milliyetçiliğin kendisidir. Ölü dillerin 

yeniden canlandırılması, geleneklerin “icat” edilmesi, oldukça eskiye dayanan 

“hayali “olduğu sanılan bir takım saf özelliklerin  gündeme getirilmesi de bunun 

                                                
12Hobsbawm, 1870’den Günümüze: Milletler ve Milliyetçilik, ”Program, Mit, 
Gerçeklilik”s.158-159.  
13 Ernest Gellner, Uluslar ve Ulusçuluk, çev: B.E.Bahar,G.G. Özdoğan,  İstanbul, İnsan 
Yayınları, 1992, s.7-9ve26-27. 



 13 

sonucudur. Sanayi toplumunda devlet artık, bir dinin değil bir kültürün koruyucusu 

ve standartlaşmış bir eğitimin kurucusudur. Milliyetçilik ilk dönemlerde, halka 

devletin resmi ideolojisinin dayatılması, yani alt kültürlerin hakim olduğu bir 

toplumda, üst kültürün benimsetilmeye çalışılmasıdır. Standartlaştırılmış bir dilin 

topluma yayılması, yerel toplulukların karmaşık kültürel yapısı yerine, yeniden 

üretilen ortak kültürün yaygınlaştırılmasıdır.14 

Milliyetçilik kuramının yukarıda anlatılan iki yaklaşımının haricinde, genellikle İlkçi 

yaklaşıma dahil edilmekle birlikte, ulusların mitler ve semboller yoluyla ortaya çıkan 

ve onlara bir kimlik sağlayan etnik yapılardan türediklerini savunan Etno-sembolcü 

yaklaşımlar da yer alır. Bu yaklaşıma göre milletlerin oluşması geniş bir zaman 

dilimini kapsar. Modern devletlerin doğuşu, etnik gelişmeler dikkate alınmadan 

açıklanamaz. Çünkü, bugünün milletleri modern öncesi dönemin etnik 

topluluklarının devamıdır. Bu görüş, özellikle Antony Smith tarafından 

savunulmaktadır. Smith, modern milliyetçiliklerin, geçmiş etnik topluluklar ve bunları 

birbirine bağlayan yapıların incelenmeden anlaşılamayacağını savunur. Smith 

milletlerin kim olduğu sorusunun, ancak etnik temellere bakılarak anlaşılacağını 

belirtmektedir.15 

Milliyetçi kuramların yanında, özellikle Modernist yaklaşım çerçevesinde, milli 

kimliğin oluşturulması sürecinde ele alınması gereken bazı önemli noktalar vardır. 

Bunlar milli dillerin oluşturulması ve ulus-devletin milli dil politikaları ile devletin 

resmi kuruluşlarıyla halk üzerinde etkinliğini arttırmak için kullandığı yöntemlerdir.  

Bu bağlamda da, toplumun her katmanında olduğu gibi milliyetçi kimliklerde 

kadınlara verilen yeni kimlikler ele alınacaktır.  

1) Popüler Halk Dili  

Modernleşme ve milliyetçi projelerde yer alan hedeflerden biri, halkın bu projelere 

katılımını sağlayarak, ülke üzerinde standart bir yapı oluşturmaktır. Dil, toplumsal 

haberleşmenin en önemli aracı olması sebebiyle devletin halka ulaşmasını 

sağlayan bir yol olmuştur. Dil birliğinin faydaları, özellikle modernleşmiş toplumlarda 

çoktur. Dil toplumsal haberleşmenin ana aracı olması dolayısıyla, topluluğun ortak 

bağlarla birbirine bağlanmasını kolaylaştırır. Ortak bir dil kavramının ortaya çıkışının 

                                                
14Gellner, a.g.e., s. 79-81 ve 104-108 ve 186.  



 14 

en önemli nedeni, belli toplumsal ve ekonomik etkilerle ortaya çıkan orta sınıf ve 

büyük halk yığınlarının standart bir dil aracılığıyla iletişim kurma talepleridir. Dil 

birliği ile ulusların ortaya çıkışı arasında güçlü bir bağ vardır.16 Dilin toplumsal 

ilişkilerdeki önemi ve modern devletlerin halkla olan iletişimini sağlamak için 

standart bir dilden hareket etme zorunluluğu,  devletin denetiminde, standart ulusal 

dillerin doğuşunu da beraberinde getirmiştir. Devlet tarafından oluşturulacak bir dil, 

doğal bir şekilde ortaya çıkmayıp yaratılmış olması nedeniyle de daha kalıcı bir 

niteliğe sahiptir. Devlet, yazılı bir “milli dil” ile, o devlette yaşayanların 

homojenleştirilmesi ve standartlaştırılmasını sağlar. Dil, bir devlette yaşayan 

topluluğun, siyasal denetimini sağlayacak en önemli araçtır.17  

Dil, ulusal devletlerin halkla olan ilişkisinde çok önemli bir yere sahiptir. Modern 

devletler, teknik ve ekonomik nedenlerle yurttaşlarını doğrudan yönetebilmelerini 

sağlayacak kurumsal yapılara ihtiyaç duymaktadır. Bu sebeple de eğitimi zorunlu bir 

hale getirmekte ve eğitimin kontrolünü kendi tekelinde tutmaktadır. Halkın 

standartlaşması ve “milli dil”in önemi, eğitim sistemini devletin vazgeçilmez bir 

parçası haline getirir; çünkü kültürel “ortak zeminin” korunmasında eğitimin rolü 

büyüktür. İki büyük kitlesel eğitim kurumu olan ilkokullar ve ordu ile resmi dilin halka 

ulaşması sağlanmaktadır. Kalıcı ve standartlaşmış bir yazının varlığı, kültürel 

birikime ve bunun merkezileşmesine olanak sağlamaktadır.18 Fransız Devrimi’nden 

sonra Fransız dilinin oluşturulması buna örnektir. 1789 yılında Fransızların çoğu 

ayrı ayrı lehçelerle konuşuyorlardı. Bu yapı, toplumun düşünce ve siyasal alanda 

birlik olmasını önlüyordu. Devrimden sonra Fransız hükümeti, Fransızca’yı “milli dil” 

haline getirmişti. Artık düşünceyi Fransızca olarak ifade etmek, “vatanseverlik” delili 

sayılıyordu. Devlet okulları Fransızca eğitim vermeye başladı.19 Kısacası, modern-

milliyetçi devletlerin ortaya çıkışıyla birlikte milli diller, devletlerin resmi politikasında 

vazgeçilmez bir öneme sahip olmuştur.  

 

 

                                                                                                                                    
15 Smith, a.g.e, s.13-74 
16 Rubert Emerson, Sömürgelerin Uluslaşması, Ankara, Ayyıldız Matbaası, 1965, s.133. 
17 Hobsbawm, İmparatorluk Çağı 1875-1914, s.163-164. 
18 Gellner, a.g.e, s.32.ve 118; Hobsbawm, 1870’den Günümüze: Milletler ve Milliyetçilik, 
”Program, Mit, Gerçeklilik”, s.117 ve 140 . 



 15 

2) Geniş Kitlenin Kucaklanması 

Milliyetçilik çağında artık devletler, yönettiği herkesi kucaklayan bir toprak parçası 

olarak tanımlamakta, kendisi gibi diğer toprak parçalarından belirgin sınır çizgileriyle 

ayrılmaktadır. Bu bağlamda da modern devletin, politik alanda kendi halkı üzerinde 

doğrudan bir yönetimi ve egemenliği söz konusu olmaktadır. Siyasi yapının bu şekli, 

halka aynı kurumsal ve idari düzenlemelere ulaşılmasını gerektirmektedir. 19. 

yüzyılda yaşanan ulaşım ve iletişim devrimleri artık merkezi otoritenin kontrol 

noktalarını en uzak noktalara kadar ulaştırabilmekteydi. Yani devletler kendi 

toprakları üzerinde “en yüce milli yönetim temsilcisi” olarak, kendi halkını 

yönetiyordu. Devlet, düzenli nüfus sayımı, zorunlu ilk öğretim, ve askere alma 

aracılığıyla yurttaşlarının kaydını tutmaktaydı. Artık hükümet ile yurttaşlar 

geleneksel yapıdan farklı olarak, birbirlerine gündelik bağlarla bağlıydı.20 

Bu değişikliklerin, iki tür politik problemi ortaya çıkardığı söylenebilir. Birincisi, devlet 

yönetimiyle doğrudan bağlantılı yeni yönetim biçimini uygulamaya geçirmenin 

yarattığı teknik ve idari sorunlar, ikincisi ise devletin yurttaşlarının, devletin resmi 

ideolojisine bağlılığını sağlayacak kurumların oluşturulmasıdır. Yani politikanın 

demokratikleşmesi, oy hakkının giderek genişlemesi, modern yurttaşların 

oluşturulması ve devlete bağlı tutacak kurumların oluşturulması, hem “millet” 

sorununu hem de yurttaşların kendilerini bir “millet olarak kabul etme” sorununu 

gündeme getirmiştir. Demokratikleşme, eski geleneksel yapıda topluluğun üst 

iradeye olan bağlılığını sağlayan yapıları kaldırmıştır. Bu bağlamda da devletin 

yurttaşlarını, iç muhalefet ve dış güçlere karşı bir araya getirecek bir bağla kendine 

bağlaması gerekmiştir. Milliyetçilik, bu dönemde halkın ulus devlete bağlılığını 

sağlayacak yapıların oluşmasına olanak sunmuştur. Devletin halka ulaşmasını ve 

halkla olan bağını kuvvetlendirmesini sağlayan en önemli araç eğitim kurumları 

olmuştur. “Milli kimlik” eğitim kurumlarıyla halka aktarılmaya başlanmıştır. Devletler, 

“millet” kavramını yaymak ve ”millete” bağlılık duygusunu aşılamak ve herkesi 

ülkeye ve bayrağa bağlamak üzere kendi halklarıyla iletişim kurmanın en önemli 

aracından, “milli dil” ile eğitim yapan ilkokullardan yararlanmıştır. Bu amaçla 1870-

1914 arası dönemde Avrupa’da çok sayıda eğitim kurumları açılmıştır. Böylece 

                                                                                                                                    
19 Sobuol, a.g.e, s.676; Emerson, a.g.e, s.133. 
20 Hobsbawm, 1870’den Günümüze: Milletler ve Milliyetçilik, ”Program, Mit, 
Gerçeklilik”, s.102-104. 



 16 

devletler, “ulusal vatanseverlik” niteliğine sahip, dil ve idari alanda standart 

yurttaşlar yaratacak alt yapıları oluşturmuşlardır.21  

3) Milliyetçi Projelerde Kadın 

Milliyetçi projelerde, ulusun inşası sürecinde toplumsal katmandaki farklı gruplar eşit 

olmayan dağılımlarla milliyetçi projelere dahil edilmektedirler. Grupların ulusal 

projelere dahil edilmesinde sınıf yapısı, sosyo-ekonomik farlılıklar ve kültürel 

değişkenler önemlidir ki; bu pek çok analizde de kullanılmaktadır.22  Diğer yandan 

dikkate alınması gereken önemli bir husus da kadınların ve erkeklerin  ulus inşasına 

katılım özellikleridir. Milliyetçi projelerde toplumsal cinsiyet farklılıkları, kadın ve 

erkeğe “yeni kimlik”ler verilerek yeniden inşa edilmiştir. Özellikle milliyetçi projelerle 

yeniden inşa sürecine giren Üçüncü Dünya ülkelerinde kadın kimliği milliyetçi 

ideolojinin tasarladığı “toplumsal yarar” ölçütüne uygun olarak “ulusal kalkınma” 

hedefine paralel bir şekilde biçimlendirilmiştir. Dolayısıyla milliyetçi proje, toplumsal 

cinsiyet ayrımlarını irdelemeden, ortadan kaldırmadan kadını, uluslaşma sürecinin 

ve gelişimin bir parçası olarak ele alır.23    

Toplumsal cinsiyet ile etnisite ve ulus arasındaki ilişki literatürde farklı şekillerde ele 

alınmıştır. S. Walby bu konuda literatürde mevcut olan beş yaklaşımdan 

bahsetmektedir. Bunlardan birincisine göre, toplumsal cinsiyetin varlığı kabul 

edilmektedir. Fakat toplum içindeki farklı kadınlık ve erkeklik algılamalarının, etnik 

ya da ulusal inşa sürecine etki etmeyeceği düşünülmektedir. İkinci yaklaşım, 

toplumsal cinsiyet eşitsizliğinin ve erkek egemenliğinin hemen hemen her toplumda 

ve her devirde var olduğunu dolayısıyla uluslaşma sürecinde yaşananların, cinsiyet 

rollerini derinden etkilemediğini savunmaktadır. Üçüncü yaklaşım, toplumsal ilişki 

sistemlerinin bir bütün olarak ele alınması gerektiğini iddia eden görüştür. 

Dördüncü yaklaşım da, etnik ya da ulusal farklılıkların ifade ettiği, beyaz kadınların 

toplumsal olarak ezilmelerinde merkezi konumda olan kurumların diğer etnik 

grupların kadınları açısından merkezi olmaması aktarılmaktadır. Beşinci yaklaşım 

                                                
21 Hobsbawm, İmparatorluk Çağı 1875-1914, s.166-168,116-110; Hobsbawm, 1870’den 
Günümüze: Milletler ve Milliyetçilik, ”Program, Mit, Gerçeklilik”, s. 104 -116 ve 115 
22 Sylvia Walby, “Kadın ve Ulus”, Vatan, Millet, Kadınlar, der: Ayşe Gül Altınay, İstanbul, 
İletişim Yayınları, 2000, s. 29 
23 Nilüfer Çağatay ve Yasemin Soysal Nuhoğlu, “Uluslaşma Süreci ve Feminizm Üzerine 
Karşılaştırmalı Düşünceler”, 1980’ler Türkiye’sinde Kadın Bakış Açısından Kadınlar, der. 
Şirin Tekeli,  İstanbul, İletişim Yayınları,  1995, s.330   



 17 

ise toplumsal cinsiyet ile etnisite ve ulus kavramlarının birbirlerini sürekli değişen bir 

dinamizm içinde etkilediğini savunan görüştür.24        

Walby’in ele aldığı bakış açılarından özellikle beşinci yaklaşımın ana çerçevesi 

içinde ve “Ulus” sürecinde toplumsal cinsiyet konusuna önemli katkıda bulunmuş üç 

ana çalışmanın incelenmesi gerekir. Bunlardan ilki Anthias ile Yuval Davis’in 

editörlüklerini yaptıkları “Women-Nation-State” adlı eserin giriş bölümünde ele 

alınan ve  kadınların milliyetçi projelere dahil edilmesinde beş ana yolun varlığını 

tespit eden çalışmadır.  Çalışma esas olarak milliyetçiliğin kadınları nasıl etkilediği 

sorusu üzerinde odaklanmıştır. Millet ve toplumsal cinsiyet ilişkilerine bakarken, 

öncelikle millet ve devlet arasında kurulan benzerliğin sorgulanması gerektiği ileri 

sürülmüştür. Onlara göre milletle devletin örtüşmesinde, sınıfsal, etnik ya da 

cinsiyetle tanımlanan bazı toplumsal kategoriler devletten dışlanmakta ya da devlet 

tanımı içine girmelerine bazı sınırlamalar getirilmektedir. Derleme, devletin farklı 

konumlardaki toplumsal gruplara ilişkin farklı projeler geliştirdiğini vurgulamaktadır. 

Bu bağlamda  kadınlar da bu gruplardan birini oluşturmaktadır. Kadınların ulus-

devletle ilişkisi beş ayrı biçimde ele alınmıştır.  

1-  Etnik toplulukların üyelerinin biyolojik üreticileri olarak, 

2-  Etnik ve ulusal grupların sınırlarını yeniden üreten olarak, 

3- Topluluğun kültürünün aktarılmasında ve ideolojisinin yeniden üretilmesinde 
merkezi bir rol alarak, 

4- Milliyetçi unsurların yeniden üretiminde ve inşasında etnik ve ulusal farklılıkları 
işaret eden bir sembol olarak 

5- Ulusal, iktisadi, siyasi ve askeri mücadelelere dahil olarak 25 

Anthias ve Yuval-Davis’in vurguladıkları bu beş nokta kadınlara, ulusal projelere 

dahil olma sürecinde birbirinden farklı ama aynı zamanda  birbiri içine giren çok 

yönlü rollerin verildiğini göstermektedir. Kadınlar, birinci rollerinde ırkın devamını 

sağlayanlardır. Milliyetçi projede, milletin biyolojik olarak yeniden üretimi, kadının 

“doğal” vazifesine en uygun olandır. Zaten bir topluluğa doğarak katılmanın en 

geçerli yol olduğu ve “ortak köken” mitinin canlı tutulduğu bir ortamda kadınların 

                                                
24 Walby, a.g.m, s. 30-31. 
25 F. Anthias ve Yuval-Davis, “Introduction”, Woman-Nation-State, Macmillan, London, 
1989, s. 8- 9. 



 18 

doğurganlığı birincil öneme sahiptir.26 Kadınlar ikinci rollerinde ise, etnik ve ulusal 

grupların sınırlarının belirlenmesinde rol oynarlar ki bu rol aslında milliyetçi projeyi 

ürüten grubun, diğer etnik gruplara karşı sayısal üstünlüğünün oluşturulmasında 

önemli bir üstünlük sağlamasının aracı olduğu söylenebilir. Çünkü milliyetçi 

projelerle çocuk doğurma yeteneğine sahip kadınlar, doğum yapmaları yönünde 

teşvik edilir. Ancak bunu yapacak olan kadın yalnızca biyolojik olarak değil aynı 

zamanda sembolik olarak da toplumun sınırları içinde olması gerekmektedir. Bu 

noktada kontrollü evlilik ve boşanmalarla bu sağlanmaya çalışılır.27 Kadınlara çocuk 

sahibi olup olamama yönünde yapılan baskılar, genellikle kadının birey, işçi ve eş 

olmalarıyla ilgili olmayıp belirli bir milli topluluğun ferdi olmalarıyla ilgilidir. Milliyetçi 

projelerde, kadınların vatandaşlığının, genellikle ikili yapısı vardır: Bir yandan 

kadınlar genel vatandaşlık haklarına sahiptir; diğer yandan da kadınlara yönelik 

düzenlemeler ve politikalar oluşturulmuştur. Kadınlar kendi toplumlarında “milletin 

biyolojik yeniden üretimini sağlayanlar olması” dolayısıyla bu ayrı düzenlemelere 

tabi tutulmuşlardır. “Ortak köken” kavramının birçok etnik ve milli topluluğun 

kurulmasındaki etkisi ve topluluğa doğumla katılımın belirleyici olması, etnik ve milli 

projelerde kadının önemini ortaya çıkarmaktadır.28 Burada şu ikilemi de belirtmekte 

fayda vardır, kadına milliyetçi projelerde böylesi bir önem atfedilirken, sadece 

biyolojik olarak değil; sembolik olarak da ideoloji içi tanımlanan kadınlar bile; sınıfsal 

pozisyonlarına, yaşlarına, medeni durumlarına ve cinselliklerine göre çeşitli grup içi 

ayrımlara tutulmuşlardır.29 Bu ayrım özellikle, ulus-devletin hakim etnik grup ile etnik 

azınlıklar arasında kurmaya çalıştığı ilişkide karşımıza çıkar. Yuval-Davis ve 

Anthias, devletin etnik azınlıklar karşısında sayısal üstünlüğünü korumak için 

uygulamaya koyduğu politikaların doğrudan kadın bedeni ve doğurganlığının hedef 

alındığını belirtir. Onlara göre ulus-devlet, bir yandan devlete egemen olan etnik 

grubun çoğalmasını teşvik ederken bir yandan da etnik azınlığa mensup kadınları, 

kısırlaştırma, doğum kontrolü kampanyaları gibi önlemlerle doğum oranlarını sınırlı 

tutmaya çalışır.30  

                                                
26 Nira Yuval-Davis, Cinsiyet ve Millet, çev: Ayşin Bektaş, İstanbul, İletişim Yayınları, 2003, 
s. 61-62. 
27 Nira Yuval-Davis,”İdentity Politics and Women’s Ethnicity”, İdentity Politics and Women: 
Cultural Reassertions and Feminism in İnternational Perspective, ed: Valentina M. 
Mogindam, Boulder, Westview Pres, 1994, s. 413.  
28 Yuval-Davis, a.g.e, s.54- 80. 
29 Yuval-Davis, a.g.m, s.413. 
30  Anthias ve Yuval-Davis, a.g.m, s. 8- 9. 



 19 

Kadınlara çocuk sahibi olmayı teşvik etmeleri veya bundan vazgeçirmeleri milliyetçi 

projelerin nüfus kontrol programlarına dayanmaktadır. Milliyetçi projelerde nüfus 

kontrol programları da farklılık göstermektedir. Bunlardan “İktidar olarak halk 

projesinde”, milletin geleceği onun sürekli büyümesine bağlı tutulmuştur. Büyüme 

kimi zaman dışardan göç alarak, kimi zamansa kadınların üremesini arttırmaya 

bağlıdır. Öjenisizim projesinde ise, milletin büyüklüğü ile değil kalitesiyle 

ilgilenilmektedir. Öjenist proje, çocukların daha iyi beslenmesiyle ilgilenmemekte, 

seçici üretim biçiminde, milletin kalitesini arttırmak istemektedir. Öjenist üremenin 

hedefi, “ulusal stok” ve kültürel özelliklerin biyolojikleştirilmesidir. Son olarak 

Malthusçu projede ise daha çok toplumun aşırı nüfus artışıyla ilgilenilmekte ve bu 

artışın kontrol altında tutulması hedeflenmektedir. Kadınların üçüncü ve dördüncü 

rolü “milli ruhun” temsilcisi olmalarıdır. Bu rollerle kadın homojen toplum idealinin, 

belirlenen cinsiyet rollerinin ve inşa edilen kültürün taşıyıcısıdır. Kültürel yapı 

topluluğun kimliğinin oluşturulmasında ve ulusal projelerde temel araçlarındandır. 

Bu projeler, siyasi, ekonomik, geleneksel yapılar ve dille ilişkili olan kültürel yapıları 

kapsamaktadır. Kadınlar bu yapılandırmalar içinde topluluğun ‘kimlik’ ve ‘şerefi’nin 

sembolik taşıyıcıları olmaları dolayısıyla önemli bir yere sahiptirler. Kadınların bu 

konumları topluluk şerefinin taşıyıcıları olmalarını da beraberinde getirir. Kadınlar 

“uygun” davranışları ve “uygun” kıyafetleriyle topluluğun içinde hareket 

etmelidirler.31 Ayrıca kadınlar ulusun anneleri olarak sembolik bir görev altına 

sokulurlar. O yüzden namusları lekesiz olmalı ve toplumsal davranışlarına dikkat 

etmeleri gerekmektedir. Milliyetçi projelerde kadınların cinselliğine ve cinsel 

davranışlarına özel bir önem verilmektedir. Kadınların son olarak ifade edilen 

beşinci rollerinde ise ulusal projeye katılımlarında gönüllü askerler ve üreticiler 

olmalarıdır. Özellikle modern ulus-devleti kuran savaşlar, milliyetçi tarih yazımında 

kadın kahramanlıklarının başlangıcı olarak kabul edilir. Kadınların savaştaki 

varlıkları daha sonra kadınları konu alan reformların dayanağı olarak gösterilir.32 

Anthias ve Yuval-Davis’in ulusal projelere dahil olma sürecinde kadınlara verilen bu 

rollerle birlikte, milliyetçi projelerin, özellikle aile kurumu ve bu kurum içinde kadına 

tanınan rollerin daha ayrıntılı biçimde incelenmesinde fayda vardır. Milliyetçi 

ideolojiler topluluğu,  “ulus” çatısı altında bir arada bulunmalarını devletin kurumları 

                                                
31 Yuval-Davis, a.g.e, s. 66-73 ve 85-95 ve178-179 
32 Joane Nagel, “Erkek ve Milliyetçilik: Ulusun İnşasında Toplumsal Cinsiyet ve Cinsellik”, 
Vatan, Millet ve Kadınlar, der:Ayşe Gül Altınay, İstanbul, İletişim Yayınları, 2000, s.77 



 20 

aracılığıyla sağlarken, aile kurumuna özel bir önem vermişlerdir. Milliyetçi 

düşüncede ulus, kendisine mensup olan kadınların ve erkeklerin “doğal” rollerini 

oynadıkları ve reisinin erkek olduğu bir ailedir ve iktidar için bir hükmetme alanıdır.33 

Milliyetçilik, aile “metaforu” ile vatandaşları arasında sembolik alanda bir akrabalık 

bağı kurar. Milliyetçilere göre ulusun da aile gibi belirli sınırları vardır; aileye dahil 

olmak için kan bağı ya da evlilik yoluyla oluşturulan yasal bir bağ şart olduğu gibi 

ulusa mensubiyet de benzer şartlara bağlıdır. Aile içindeki iktidar ilişkisi ve işbölümü 

düşüncesi ile topluma verilmek istenen hiyerarşiye ve toplumsal cinsiyete dayalı 

işbölümü arasında benzerlik kurulur.34     

 Anthias ve Yuval-Davis’in yanında “uluslaşma” sürecinde toplumsal cinsiyet ilişkisi 

konusunda önemli bir çalışma yapmış diğer bir isim de Jayawardena’dir. 

Jayawardena milliyetçi taleplerin şekillenmesinde, feminist taleplerin önemini 

incelemiştir. Yazar, 19. yüzyılın sonu ve 20. yüzyılın başlarında Üçüncü Dünya 

ülkelerinde gelişen milliyetçi hareketlerin kadının üzerine etkilerini ele almıştır. 

Milliyetçi hareketin ve buna bağlı olarak gelişen feminist hareketin, hem birbirleri ile 

hem de emperyalizm ve ulusal kapitalizm ile ilişkili oluğunu savunan yazar, Türkiye, 

Mısır, İran, Afganistan, Hindistan, Sri Lanka, Endonezya, Filipinler, Çin, Vietnam, 

Kore ve Japonya’dan verdiği örneklerle Üçüncü Dünya milliyetçiliklerinin içinde 

feminist unsurların önemli bir yer tuttuğunu iddia etmiştir. Ele alınan ülkelerin ortak 

yanı emperyalist politikalara maruz kalmış olmalarıdır. Jayawardena, 19. yüzyılın 

sonu ve 20. yüzyılın başında anti-emperyalist milliyetçi hareketlere katılan 

feministlerin, kadınların özgürleşmesi için mücadele ettiklerini ve bunun sonucunda 

bazı hakları elde ettiklerini savunmuştur. Ancak milliyetçi mücadele ile iç içe geçen 

feminist mücadele, bu süreç içinde hiç de kolay olmamıştır. Çünkü feminizm 

kavramı Üçüncü Dünya ülkelerinde uzun bir süre şüphe ile karşılanmıştır. 

Gelenekçiler, muhafazakarlar ve solcular,  feminizmin kapitalist Batının bir ürünü 

olduğunu savunmuşlar; feminist hareketin Üçüncü Dünya kadınları ve sorunlarıyla 

ilgisi olmadığını söylemişlerdir. Bir çok Üçüncü Dünya milliyetçi düşünürü, 

feminizmin kadınları, kendi kültüründen, dininden, aile sorumluluklarından 

uzaklaştırdığını düşünmüştür. Milliyetçi düşünürlerin diğer bir bölümü içinse 

feminizm, ulusal bağımsızlığa ve özgürlüğe ya da sosyalizme giden devrimci yol için 

                                                
33 Nagel, a.g.m., s. 77  
34 Selda Şerifsoy, “Aile ve Kemalist Modernizasyon Projesi, 1928-1950”, Vatan, Millet, 
Kadınlar, der: Ayşe Gül Altınay,  İstanbul, İletişim Yayınları, 2000, s. 159-160 



 21 

bir engeldir. Yazar ayrıca aynı dönemde Batı ülkelerinde kadınların 

özgürleştirilmesini amaçlayan hareketin temelde Batı Avrupa ve Kuzey Amerika’ya 

ait olduğu ve Üçüncü Dünyadaki feminist hareketlenmelerin batılı modelin 

taklidinden ibaret olduğunun savunulduğunu belirtir. Bu bağlamda  Jayawardena  

kitabında ele aldığı ülkelerdeki feminist hareketlerin her ne kadar  Batıda meydana 

gelen bazı toplumsal hareketlerden dolaylı olarak etkilendiğini kabul etse de 

buralarda meydana gelen feminist hareketlerin Batı tarafından empoze edilmiş 

fikirler olmadığını savunmuştur. Jayawardena Üçüncü Dünya ülkelerine 

bakıldığında feminist hareketin, sadece Batı tarafından empoze edilen bir hareket 

olmadığını daha 18.yy sonları ve 19.yy başlarından itibaren Üçüncü Dünya 

ülkelerinde de kadının eğitimi ve sosyal özgürlüğü hakkında tartışmaların var 

olduğunu ifade ederek örneklendirmiştir.35 

Ancak Jayawardena, dikkat edilmesi gereken noktanın 3. dünya ülkelerinde 

meydana çıkan kadın hareketlerinin tanımlanması ve bu hareketlerin analizinde 3. 

dünya ülkelerinde o dönemde yaşanan, sosyal modernizasyon hareketleri, politik ve 

ekonomik bağımsızlığı sağlama arzusu ve ulusçu hareketlerin göz önünde tutulması 

gerekliliğini ifade eder. Tüm bu ülkeler emperyalizmden kurtulmak amacıyla farklı 

mücadeleler vermiş olsalar da, bu hareketlerin ortak özellikleri olmuştur.  İlk olarak 

yapılan mücadelelerin tümünde, emperyalizme karşı başarılı olabilmek için, 

toplumlarını modernize edecek ulusal reform hareketlerini başarma arzusunun 

hakim olmasıdır. İkinci benzerlik ise, geleneksel yapıları ulusal reformların 

yardımıyla kaldırarak ve toplumun emperyalizme karşı modernizasyonunu 

sağlayabilecek temeldeki ulusal kimliklerini inşa etmek hedefinin var olmasıdır. Son 

olarak tüm bu yapısal değişim ve reform hareketlerinin Üçüncü Dünya ülkelerindeki 

cinsiyet kimliklerine, Batının tersine, güçlü ulusçu ve anti-emperyalist fikirlerin 

yerleşmiş olmasıdır.36  Yine Jayawardena, anti-emperyalist milliyetçi hareketlerin, 

bir çok Üçüncü Dünya ülkesinde kadınlar için eğitim ve özgürlük taleplerini de 

beraberinde getirdiğini belirtmiştir. Bu noktada Jayawardena, milliyetçi hareketlerle 

etkileşim içindeki feminizmin Batılılaşmaya indirgenemeyeceğini fakat 

Batılılaşmadan da ayrı düşünülemeyeceğini savunur. Yazara göre, Kapitalizmin 

yayılması tek faktör olmasa da feminist bilincin oluşmasına yardımcı olmuştur. 

                                                
35 Kumari Jayawardena, Feminist and Nationalism in the Third World, Londan, Zed 
Books, 1994, s. 2 ve 3. 
36 A.e., s. 3-20. 



 22 

Milliyetçiler, ilk önce kendi eşlerini ve kızlarını “yeni kadın” idealinin temsilcisi 

yaparak siyasi ve idari düzlemde ortaya koydukları iradenin toplumsal yapıdaki 

somut örneklerini yaratmışlardır. Milliyetçi zihniyet, kendi amaçları doğrultusunda bir 

kadın profili oluşturulmuştur. Çocuklarının annesi olacak bu “yeni kadın” modern 

eğitim almış, ev ve çocuk bakımı konularında yeni teknik bilgi ile donanmış aynı 

zamanda da kamusal ortamda erkeğine uygun belirli davranış kalıplarını 

sergilemeye hazır olan kadınıdır. Jayawardena, ele aldığı ülkelerdeki kadınların 

eğitiminin ilerici ve muhafazakar yanları olan ikili bir işlev taşıdığını söyler. “Yeni 

kadının” bir yandan modern olması arzulanırken; bir yandan da geleneksel rollerini 

sürdürmesi beklenmiş, ulusal eğitimde bu hedefe hizmet edecek şekilde 

tasarlanmıştır.37        

Jayawardena’nın yanı sıra Üçüncü Dünyadaki milliyetçi hareketlerin kadına bakışını 

ele alan bir diğer yazar da Partha Chatterjee’dir. Chatterjee, Jayawardena’nin 

aksine sömürge milliyetçiliklerinin, kadını “kısmen” özgürleştirdiği tezine karşı çıkar. 

Chatterjee, Hindistan’da milliyetçi ideolojinin doğuşu ve  milliyetçiliğin merkezinden 

kadına nasıl bakıldığını ele almıştır. İlk olarak Chatterjee milliyetçiliğin tamamıyla 

Avrupa tarihinin bir ürünü olduğunu ifade eder. Milliyetçilik, Hindistan’da 19. yüzyıla 

birlikte şekillenmeye başlamıştır. Bu dönem milliyetçilik ile birlikte kadın konusunun 

da gündemde olduğu bir dönemdir. Milliyetçiliğin Hindistan’da şekillenmesiyle 

birlikte, özellikle orta sınıfta aile alanı ve kadınların konumunda önemli değişimler 

yaşanmaya başlanmıştır. Chatterjee bu değişimin aslında yeni bir ataerkil düzen 

olduğunu savunmuştur. Geleneksel düzenden farklı ama “Batılı” aileden de farklı 

olduğunu öne süren yeni bir ataerkil yapı oluşmaya başlamıştır. ”Yeni kadın”ın 

modern olması gerekmektedir. Fakat milli geleneğin simgelerini de sergilemek 

zorundadır. Böylece Batılı kadından özü itibariyle farklı olacaktır. Yazar yeni kadını, 

Hindistan’da 19. yüzyılda şekillenmeye başlayan milliyetçi ideolojinin, kültür 

sahasını maddi ve manevi iki alana ayırmayı hedeflediğini savunur. Bu ayrıma göre, 

Batı medeniyeti taleplerinin en güçlü olduğu yer maddi alandır. Ancak bu taleplerin, 

hayatın her alanında olamayacağı savunulur. Çünkü Batı medeniyetinin manevi 

alana da nüfuz etmesi Batı ile Doğu arasındaki temel ayrımı ortadan kaldıracaktır 

ve ulusal kültür yok olacaktır. Chatterjee kültürel alanda yapılan bu ayrımın, 

kadınların batılılaşması ile erkeğin batılılaşması arasında oluşan farkın temelinde 

yer aldığını ifade eder. Milliyetçilik kadın sorununu kendi tarihsel projesi bağlamında 

                                                
37

 Jayawardena , a.g.e, s. 12 ve 19 



 23 

bu temel ilke vasıtasıyla çözmüştür. Bu şekilde tanımlanan kadın, “yeni” bir ataerkil 

düzene boyun eğdirilmiştir.38 Chatterjee milliyetçiliğin kadın sorununu kendi tarihsel 

projesi ile uyumlu olacak şekilde çözmeye çalışırken izlediği yolun bir diğer önemli 

özelliğinin de, kadın sorununun devlet ve milliyetçilik arasındaki ilişkiyle ilgili 

olduğunu savunmuştur. Milliyetçiliğin temelini, Batı’dan üstün olunduğu görüşü 

oluşturur.  Bu yüzden de kadını, bağımsız ve egemen olduğunu düşündüğü kültürün 

manevi alanına yerleştirmiştir. Kadınların hayatının yenilenmesi söz konusu 

olduğunda milliyetçi görüş, bu alanda kendi başına hareket etmekte ve sömürgeci 

devletin müdahalesi ve etkisine  bu alanda izin vermemektedir.39 

 Kadının ulus ile ilişkisini ele alan Jayawardena, Chatterjee, Anthias ve Yuval-

Davis’den farklı olarak, toplumsal cinsiyetin uluslararası ilişkilerdeki önemi üzerine 

yoğunlaşan kişi Enloe’dir. Enloe, hem uluslararası düzeni hem de uluslararası 

kurumları inceleyerek bunların toplumsal cinsiyet ilişkileri ele alınmadan 

anlaşılamayacağını savunmuştur. Bu bağlamda Enloe, uluslararası düzende yer 

alan kurumların cinsiyetçi kimliklerini analiz etmektedir. Enloe ayrıca, kadınlık ve 

erkeklik olgularının nasıl emperyal bir mesele haline geldiği konusunda açıklamalar 

yapar. Enloe’ya göre Batı, Doğu ile farkını ortaya koymak için farklılığı 

cinsiyetleştirmiştir. Batılı emperyalistle, genellikle sömürge ülkelerini “dişileştirerek” 

ataerkil kurguya uygun bir “cinsiyet rejimi” kurmuşlardır. Buna ilaveten “medeniyet 

getirmek” adı altında yapılan emperyalist faaliyetler, sömürgeleştirilen ülkelerin 

kadınlarına da çeşitli anlamlar yüklemiştir. Sömürgeci güçler, idareyi ele geçirdiği 

ülkelerde kadının yoğun bir baskı ve zulüm altında olduğunu iddia etmişlerdir. 

“Korunmaya muhtaç” doğulu kadını, bu zulümden kurtaracak ise emperyalistler 

güçler olacaktır. Avrupalı erkek, doğulu kadını özgürleştirmek iddiası ile çıktığı yolda 

onu hem erotikleştirmiş; hem de egzotikleştirmiştir. Enloe’nun ele aldığı bir diğer 

konu da sömürgeci devletlerden kolonilere giden Batılı kadınların konumu ve 

üstlendiği veya üstlendirildiği rollerdir. Sömürgeye giden Batılı kadın oraya sadece 

okuma-yazma öğretmek için gitmemektedir. O aynı zamanda koloniye namus 

kavramını da taşımaktadır. Sömürgedeki kadının sorunu ile ilgilenip kendini ondan 

üstün ve talihli gören Batılı kadın, bu şekilde kendi ülkesinde rahatsız olduğu kimi 

cinsiyetçi uygulamaları unutabilmektedir. Emperyalizme karşı gelişen milliyetçi 

                                                
38 Partha Chatterjee, Ulus ve Parçaları, çev: İsmail Çekem, İstanbul, İletişim Yayınları, 
2002, s. 27 ve s. 201-211. 
39 A.e., s.219 



 24 

hareketlerde ise kadınlara yönelik hakim söylem, onları ezen ve kısıtlayan güçlerin 

sömürgecilikten kaynaklandığı ve sömürge öncesi topluma dönüldüğünde 

özgürlüklerin tekrar elde edileceğidir. Enloe, sömürgecilik karşıtı milliyetçi 

hareketlerde kadının uluslararası bir aktör konumuna geldiğini ve kamusal alana 

dahil olduğunu belirtir. Ancak Enloe’ya göre milliyetçi mücadele esnasında kadınlar, 

erkeklerle aralarındaki ilişkiyi eşitlemek için girişimlerde bulunsa da bu haklar sürekli 

olarak ertelenmiştir. Bunun yanında kadınlar, çoğu zaman erkek korumasını 

reddetmenin, avantajlı konumlarını tehlikeye düşüreceğine inanmışlardır. Enloe, bir 

çok kadının hor görülmek yerine, çok sayıda ulus-evladı doğurup yetiştiren ve 

bundan dolayı saygı gören anne modelini benimsediklerini ifade eder.40   

 Tüm bu görüşlerin çerçevesinde, ele alınan analizler farklı gibi görünse de; önemli 

bir ortak noktaya sahiptirler. Bu ortak nokta da, kadınların modern ulusluk 

kavramına dahil edilmelerinde ve vatandaş olarak temsil edilmelerinde, 

erkeklerinkinden farklı bir yol izlendiğinin kabul edilmesidir.41 

C) Feminizm 

1) 19 - 20.Yüzyıl Feminizminin Kuramsal Alt Yapısı  

Feminizm kavramı 19. yüzyılın sonlarından itibaren Fransa’da ortaya çıkmış 

olmasına rağmen, kavramın içerdiği anlam 19.yüzyılın başlarından beri 

bilinmektedir. Feminizmin anlamı, kadınların toplumdaki yerlerinin kendileri 

tarafından belirlenmesi, kişiliklerini istedikleri gibi geliştirmeleridir. Feminist hareket, 

1776-1848 yılları arasında Kuzey Amerika ve Avrupa’da başlayan ve “Devrimler 

Çağı” olarak nitelendirilen dönemde karşımıza çıkar. Devrimlerle yalnızca siyasal 

alan değil; cinsiyet düzeni de sarsılmıştır. Devrimlerle yaşanan değişimler erkeklerin 

siyasal ve ekonomik hayattaki konumlarını geliştirdikçe kadınların da siyasal ve 

ekonomik alanda talepleri değişmiştir.42  

                                                
40 Cynthia Enloe, Muzlar, Plajlar ve Askeri Üsler: Feminist Bakış Açısından Uluslararası 
Siyaset,çev: B. Kurt -E.  Aydın,  İstanbul, Çitlenbik Yayınları, 2003, s. 76-103; Walby, a.g.m, 
s. 38-40 
41 Deniz Kandiyoti, “Kimlik Kavramı ve Yetersizlikler: Kadınlar ve Ulus”, Cariyeler, Bacılar, 
Yurttaşlar Kimlik ve Toplumsal Dönüşümler, İstanbul, Metis Yayınları, 1997, s. 149 
42 Giselaa Bock, Avrupa Tarihinde Kadınlar, çev: Zehra Aksu Yılmazer, İstanbul, Literatür 
Yayınları, 2004, s. 41 



 25 

 Devrimlerin etkisiyle başlayan ilk kadın hareketi, Klasik Feminist Hareket veya 

Liberal (Aydınlanmacı) Feminist Hareket olarak adlandırılır. 18.yüzyılın sonlarında 

başlayan bu hareketin en belirgin özelliği, o dönemde oluşturulan doğal haklar 

doktrininden etkilenilmiş olmasıdır. Doğal haklar doktrini, erkekler için bu dönemde 

hayata geçirilmeye başlanmıştır. Feministler de, erkeklerin sahip olduğu doğal 

hakların aynısına sahip olmak istemekteydiler. Fakat doğal haklar doktrininin 

geliştirilmesine rağmen, bu hakların kadınlara da tanınmasına dair hiçbir adım 

atılmamıştı. 17. ve 18. yüzyıl boyunca kadının eş ve anne olarak evine ait olduğu 

görüşü evrenseldi. 18. ve 19. yüzyıl boyunca yaşanan değişimler ve özellikle de 

sanayi devrimi, kadını özel alanda sınırlandırarak, iş yeri ile ev mekanını birbirinden 

kesin çizgilerle ayırdı. Bu ayrımın temeli, ‘akılıcılığı’ kamusal alanla, ‘akıl-dışılığı’ ise 

özel alanla ve kadınla özdeşleştiren aydınlanma düşüncesiyle oluştu.43  

Doğal haklar geleneğinden gelen feministler, kadınların birer vatandaş olarak 

erkekler ile aynı temel haklara sahip ‘insan’ olduklarını savunmaya başlamışlardır. 

Doğal haklar doktrinine uygun olarak kadınlara yönelik ilk çalışma, Elisabeth Cady 

Stanton tarafından kaleme alınan ve 19-20 Temmuz 1848 tarihinde, New York’da 

Seneca Falls Kongresi’nde yayınlanan Declaration of Sentiments’dir. (Duygular 

Bildirisi). Bildiri, 100 kadın ve erkek tarafından imzalanmıştır. Doğal haklar 

kuramından kaynaklanan bu belge, bağımsızlık bildirisi ile temellendirilmiştir. 

Bildiride, kadınların 15 maddeden oluşan şikayetleri yer almaktaydı. Bu 

şikayetlerden ilk ikisi, oy verme hakkının kadınlardan esirgenmesi ve evlilik 

sözleşmesinin adaletsizliği ile ilgiliydi. Son birkaç şikayet de, toplumsal ön yargıları 

içermekteydi. Bildiri, 19. yüzyıl Amerikan Kadın Hakları hareketinin temel liberal 

doktrini olarak kabul edilmiştir. Dönemin aydınlanmacı liberal feministlerinin temel 

düşünceleri genel olarak şunlardan oluşmaktadır:  

1) Akla inanç. 

2) Kadının ve erkeğin  ruhları ile akılcı yeteneklerinin aynı olduğuna inanç. 

3) Toplumsal değişim ve toplumun dönüşümüne etki etmenin en iyi yolunun  

eğitim olduğuna inanç.  

                                                
43 Josephine Donovan, Femisint Teori, çev: A.Bora, M. Gevrek, F. Sayılan, İstanbul, 
İletişim Yayınları, 2001, s.16; Bock, a.g.e, s. 99 



 26 

4) Bireyin diğer bireylerden ayrı olarak gerçeği arayan, akıllı ve bağımsız bir 

aktör olarak hareket eden ve şerefi, bağımsızlığına bağlı olan yalnız bir 

varlık olduğuna inanç.44 

Bu görüşlerin yanı sıra, 19. yüzyıl feminist teorisi içinde farklı eğilimler ve 

gruplaşmalar da yer almaktadır. ‘Kültürel feminizm’ adı altında gruplaşan bu 

feministler, siyasal değişime odaklanmaktansa daha geniş bir kültürel dönüşüme 

yönelmekteydiler. Kültürel feministler, kadınların farklı olduklarını ve ayrı bir kültürün 

ve ahlakın mirasçısı olduklarını savunmuşlar; ve 20. yüzyılın ilk on yılında önemli 

etkinlikleri olmuştur.  Amerika’nın üniversite eğitimi almış ilk kadın kuşağı olan bu 

feministler, kadınların dünyaya daha iyi bir düzen getirme sorumlulukları olduğuna 

inanmışlardır. Yeteneklerinden fayda sağlamak için yollar aramışlar ve kadınlık 

değerlerinin korunmasını, kamu sektöründe reform yapmakta aramışlardır.45 

Kısacası 19. yüzyıldan başlayarak, 20. yüzyılın ortalarına kadar yürütülen klasik 

kadın hareketi, “kadınlar tarafından, kadınlar için yürütülen bir hareketti.“ Kadın 

hareketinde amaç kadınların, ekonomik toplumsal, siyasi ve kültürel koşullarının 

düzeltilerek; cinsiyetler ilişkisinin değişimini hedeflemekteydi. Bu hedef ise,  

cinsiyete bağlı hiyerarşinin ortadan kaldırılmasını amaçlamaktaydı.  Kadın hareketi 

aynı zamanda toplumsal bir hareketti.46 

2) Batı Avrupa’da Kadın Hareketinin Başlaması ve İlk Örgütlü 

Mücadeleler  

Kadınların siyasal haklarıyla ilgili olarak katıldıkları mücadeleler, her ülkede 

birbirinden farklı özellikler göstermektedir. 18.yy da Kuzey Amerika’da kadınların 

aile içindeki ve toplumdaki konumları Avrupalı kadınlardan çok farklı bir yapıda 

olmuştur.47 Bu nedenle ilk feminist hareketler, 19. yüzyılın ilk yarısından başlayarak; 

başta Amerika Birleşik Devletleri olmak üzere, özellikle İngiltere, Kanada ve 

Fransa’da kadınlar için oy hakkı ve eğitim hakkı için mücadelelerle başlamıştır.48 

Kadınlara oy hakkının verilmesi, yirmi bir Avrupa ülkesinde 20. yüzyılın başında 

                                                
44 Donovan, a.g.e, s.23-28 
45 A.e, s.69-128 
46 Bock, a.g.e, s. 136 
47 Süheyla Kadıoğlu, Bitmeyen Savaşım, İstanbul, Sel Yayıncılık, 2001, s.129. 
48 Ney Bensadon, Başlangıcından Günümüze Kadın Hakları, çev. Şirin Tekeli, stanbul, 
İletişim Yayınları, 1990, s.50. 



 27 

özellikle I.Dünya Savaşından sonra gerçekleşmiştir. Kadınlara oy hakkını, ilk kez 

Finlandiya ve Norveç tanımıştır (1906, 1907). Bunları 1915-1922 yılları arasında on 

yediden fazla ülke, ardından İspanya ve Portekiz izlemiştir (1931). Kadınlara oy 

hakkını en son tanıyan ülkeler ise Fransa, İtalya, Yunanistan ve İsviçre olmuştur. 

(1944, 1945, 1952, 1971). Burada dikkat çeken nokta, kadın haklarını geç tanıyan, 

bu dört ülkenin –antik ya da modern- demokrasinin beşiği olarak görülüyor 

olmasıdır. Kadın hareketinin, çeşitli ülkelerdeki başlangıç zamanlarının büyük 

farklılık taşımasına rağmen, kadın hareketinin gelişimi çeşitli açılardan birbirine 

benzemektedir: 

1) Kadınlar oy haklarını, ancak bunu elde etme şansları olduğu zaman, yani 

erkeklere yönelik bir demokratikleşmenin gündemde olduğu dönemde 

talep etmişlerdir. Kadınların oy hakkını kazanmaları, kadın hareketindeki 

farklılıklardan değil; erkek hareketi ve anayasa tarihindeki farklılıklarla ve 

ülkelerin siyasi ve kültürel konjonktürüyle açıklanabilir. 

2) 19. ve 20. yüzyılda siyasi katılım, açıkça erkeklerin  tekelinde olmuştur. 

Kadınlar siyasetten eskiden beri dışlanmışlardır ancak bu dönemde farklı 

olan, kadın hareketinin başlamasıyla birlikte yaşanan tartışmalarda 

bunun açıkça ifade ediliyor olması ve kadınların taleplerini duyurduğu 

oranda dışlanmalarının da artmış olmasıdır.  

3) Oy hakkının daima ulusal bağlam içinde görülmesine ve Fransız 

devriminde olduğu gibi öncelikle ulusal kimliği simgelemesine rağmen, 

kadınların oy hakkı hareketi, erkeklerin demokratikleşme sürecinde 

olduğu gibi, zamanla uluslararası bir harekete dönüşmüştür.49   

 

Bu bağlamda özellikle Batı Avrupa ülkeleri ve Amerika’da yaşanan kadın hareketleri 

ve mücadeleleri aşağıda ele alınacaktır. 19. ve 20. yüzyılda başlayan bu hareket, 

Birinci Dünya Savaşı dönemi ve sonrasında büyük değişimler geçirmiştir. Ele 

alınacak ülkelerdeki kadın hareketi süreci, temel olarak Birinci Dünya Savaşı 

dönemine kadar anlatılacak, kadınların hakları için verdikleri mücadeleler ve 

                                                
49 Bock, a.g.e, s. 150-159. 



 28 

haklarını kazandıkları tarihler verilecektir. Savaş döneminde yaşanan değişim ise 

ayrı bir başlık altında toplanacaktır.   

İlk olarak ele alacağımız ülke, 18. yüzyıl sonunda tüm dünyayı, toplumsal-siyasal ve 

ekonomik açıdan etkileyen, Fransız İhtilalinin yaşandığı ülkedir. Fransa’da, devrimle 

birlikte yaşanan siyasal ve toplumsal değişimler, Fransız kadınlarının konumlarında 

da büyük değişiklikler meydana getirmiştir. Fransız Devrimini kadın hareketi içinde 

önemli yapan, kadın sorununu artık siyasal bir sorun olarak ortaya çıkarması 

olmuştur.50  

Kadınlar, 18.yüzyılda birçok ülkede devrim hareketleri içinde yer almışlardır. Ancak  

Fransız Devrimi sırasında kadınlar çok yoğun bir mücadele içine girmişlerdir. Genel 

yoksulluk ve Fransız halkının Bourbon’ların yönetimine duydukları hoşnutsuzluk, 

öncelikle kadınlar üzerinde kötü etkiler yapmıştı. Buna, 1789 yaşanan kıtlık da 

eklenince, Fransız kadınlarını Ekim’de Versailles üzerine saldırmasını beraberinde 

getirmişti. Ancak kadınlar ayaklanmalarda rol oynadıkları halde, devrimci 

örgütlenmeler kontrolü ele geçirir geçirmez, siyasal alandan dışlanmışlardır. Yine de 

kadınlar, siyasal organlarda yer almasalar da, kendi siyasal klüplerini kurarak 

örgütlenmeye başlamışlardır. Bu derneklerde kadınlar, yasaları ve gazeteleri 

değerlendirmiş, yerel ve ulusal siyaset hakkında konuşmuş ve yardım 

faaliyetlerinde bulunmuşlardır.51 Kadınların siyasal alandan dışlanmış olmalarına 

rağmen, devrim sırasında gösterdikleri mücadeleler dolayısıyla çeşitli haklar elde 

etmişlerdir. 1789 Devrimi, her bireyin ‘özgürlük, özel mülk ve ezilişe karşı koyma’ 

gibi prensiplere ait dokunulmaz haklara sahip olmasını sağlamıştır. Bu prensiplere 

bağlı olarak da kadınlar, her erkek gibi düşüncelerini özgürce ifade edebilme, 

kararlarını özgürce verebilme, şahıs ve mal güvenliğine sahip olabilme gibi haklara 

kavuşmuştur. Malların paylaşılmasında kız ve erkek çocuklar eşit hale gelmiştir.  

Fransız kadınları için esas değişim, 1791 Anayasası ile geldi. Anayasa’da erkek ve 

kadınların olgunluk yaşı aynı terimlerle tanımlandı. Kişiliklerinin ve mallarının 

dokunulmazlığı garanti altına alındı. Kız çocukları, miras paylaşımında erkek 

                                                
50 Elisabeth G. Sledziewski, “The French Revolution as the Turning Point”,A History of 
Women: Emerging Feminism from Revulation to World, ed: Georges Duby and Michelle 
Perrot, c: 4, 1995, London,Harvard Uni. Press, s. 33 
51 Dominique Godineau, “Daughters of Liberty and Revolutionary Cıtızens”, A History of 
Women: Emerging Feminism from Revulation to World, ed: Georges Duby and Michelle 
Perrot, c: 4, 1995, London, Harvard Uni. Press, s. 17-23 



 29 

çocuklarla eşit haklara sahip oldu. 1791 Anayasası bunlara ek olarak kadınlara, 

evlilik işlemlerinde tanıklık etme ve kendi istekleriyle sözleşmeli yükümlülükler 

üstlenebilme haklarını verdi. Ancak esas olarak, kadınların 1792 yılında kadınların 

vatandaş kimliğine sahip olmalarıyla ve boşanmalarda eşlerin, yasalar önünde eşit 

haklara sahip olmalarıyla değişim başladı. Fransız kadını bu yasalarla, bağımsız ve 

reşit birer vatandaş oldu. Fakat vatandaşlık hakkı, Fransız kadınlarına politik 

haklarının elde edilmesini sağlamamıştı. Yine de kadınlar siyasal etkinliklerine 

devam ediyor, örneğin politik ve resmi oturumlarda, oturumlara katılma haklarına 

sahip olmasalar da kitleler halinde, izleyici olarak katılıyorlardı. Kadınlar bu 

toplantılarda, politik katılım isteklerini belirtiyor hatta tartışmaların gidişatını ve 

içeriğini değiştiriyorlardı. Kendi aralarında bir çok politik tartışmalar yapıyorlardı. 

Ancak pek çok kadın, bu ikincil konumla yetinmek istemiyordu. Özellikle, 1792’den 

sonra kadınlar örgütlenmeye hız verdiler. Paris’in dışında 30 ayrı kentte kadın 

kulüpleri açıldı. Bu  kulüplerden bazıları yoksul kadınların ve genç kızların eğitimleri 

konusunda çalışmaktaydı. Diğer kulüplerse özellikle terzi, satıcı ve fabrika işçisi 

olarak çalışan kadınlardan oluşmaktaydı. Bu kulüplerde kadınlar yoğun olarak 

politik çalışmalar yapıyor, yeni oluşan politik kutuplaşmalara ve sokak çatışmalarına 

katılıyordu.52 Ancak 1793 yılında mecliste “Erkeklerin Hakları” ilan edildiği zaman 

kadınlar bu hakların sadece erkeklere özgü olduğunu gördüler. Rose Lacombe, 

Olympe de Gouges gibi devrimci kadınlar, 1793 yılında 17 maddelik “Kadın 

Haklarını” yazdılar. Meclisten tepki kısa sürede ve sert bir şekilde geldi. Tüm kadın 

klüpleri kapatıldı, kadınların meclise ve genel toplantı yerlerine girmeleri yasaklandı 

ve buna karşı çıkan tüm devrimci kadınlar “anarşist” sayıldı.53 

Fransa’da kadınların politik haklar isteği 1848 yılına gelindiğinde daha da hızlandı. 

19 Temmuz 1848 Seneca Falls Bildirisine, Fransız kadınları da katıldı. Ancak 

kadınların seçimlere katılma talepleri,  1879’da Cumhuriyetin kuruluşuyla birlikte 

reddedildi. Fransız kadınlarının politik haklara sahip olma talepleri 1914 yılındaki 

gelişmelerle yeniden hız kazandı. Kadın hareketinden çeşitli gruplar, birleşerek, 

parlamento da 300 milletvekilliği sözü aldı ancak parlamentoda bu konu geri plana 

itildi. Kadınların siyasal haklarını kazanma mücadelesi, Birinci Dünya Savaşı’nın 

çıkışıyla birlikte gündemden tamamen kalktı. Savaş sonrası dönem, kadınların 

                                                
52 Kadıoğlu, a.g.e , s.154-159 
53 Necla Arat, Kadın Sorunu, İstanbul,İ.Ü. Edebiyat Fakültesi Matbaası, 1980, s.32 



 30 

sosyal ve ekonomik alanda kazandıkları hakların ellerinden alındığı bir dönemdi. 

Fransa’da kadınlar, seçme ve seçilme hakkına ancak 1946 yılında kavuşabildiler.54  

İngiltere’de ise kadınların oy hakkı mücadelesi, Victoria ideolojisinin  kamusal ve 

özel alanı kesin çizgilerle ayırması, erkeği kamusal alana ve kadını ise özel alana 

dahil etmesi  ve cinsiyetin ikili standardına karşı güçlü bir feminist hareketin 

örgütlenmesiyle başlamıştı. Mücadelenin başlarındaki feminist hareketin arkasında, 

orta sınıf kadınları yer alıyordu. Böylece İngiltere’de feminist hareketin temelleri, işçi 

sınıfı kadınları arasında değil; ”hallerinden memnun olmayan” orta sınıf kadınları 

arasında atıldı.55 Birinci Dünya Savaşı’ndan kısa bir süre önce kadın sorunu,  politik 

alanda ön sırayı almıştı. İngiltere’de örgütlü kadın mücadelesi, sosyalist strateji ve 

propaganda tekniklerini kullanarak oy hakkına odaklanan ‘The Women’s Social and 

Political Union’ ( WSPU: Kadınların Siyasal ve Sosyal Birliği) adlı örgütle başladı. 

Bu örgüt, ilk olarak 1903 Lancoshire’da organize olmuştu. Emmeline Goulden 

Pankhurst tarafından kurulan örgüt, oy hakkı için mücadeleye başlamış ve 

eylemlerinin sonucunu alabilmek için  sert politikalar izlenmesi gerektiğini 

savunmuştu.56 Örgütün mücadelesi, “Suffragette” ismiyle, dünya tarihine kadınların 

gerçekleştirdiği ilk güçlü direniş hareketi olarak geçti. “Suffragette” ismi, oy hakkını 

kazanabilmek için etkin bir şekilde örgütlenmiş İngiliz kadınlarına Daily Mail 

gazetesinin taktığı bir isimdi. Bu direniş  boyunca yürüyüşler, mitingler, konuşmalar 

açlık grevleri zaman zaman polisle çatışmalar yapmışlar ve kendi savaşlarının 

haklılığını inandırmaya çalışmışlardı.57 Tüm bu faaliyetlere rağmen, 1913’te Avam 

Kamarası kadınlara oy hakkını tanımayı reddetti. Hemen ardından 1914 yılında 

Mrs. Fawcett tarafından National Union of Women’s Suffrage Societies (NUWSS- 

Kadınlara Oy Hakkı Denekleri Ulusal Birliği) kuruldu. Birlikte, 480 grup ve 53.000 

üye yer almaktaydı. Bu örgütün kuruluşundan birkaç yıl sonra  ve Birinci Dünya 

Savaşı’nın sonuçlanmasından kısa bir süre önce, 6 Şubat 1918’de çıkarılan bir 

yasa, kadınlara 30 yaşından itibaren oy verme hakkını tanındı. On yıl sonra da 

                                                
54 Luce Sirkis, “Özerk Kadın Hareketi ve Kurumlar-Son On Yıl İçinde Fransa’daki Karşılıklı 
Etkileşim”, Kadın Hareketinin Kurumsallaşması, Fırsatlar ve Rizikolar, çev: Meral 
Akkent, İstanbul, Metis Yayınları, 1994, s. 45 
55 “Kadınlara Oy Hakkının Öncüleri”, Çağdaş Liderler Ansiklopedisi, c: 4, İstanbul, İletişim 
Yayınları, s.1620 
56 Françoise Thebaud, “The Great War and the Triumph of Sexual Division”, A History of 
Women in the West, v:5, ed: Françoise Thebaud, 1996, London,  Harvard Uni. Press, s.33 
57  Arat,a.g.e, s.36-37 



 31 

Avam Kamarası, kadın ve erkekleri yurttaşlık hakları bakımından eşit konuma 

getiren yasayı kabul etti. 58  

Almanya’da kadın hareketi, özellikle İngiltere ve Fransa gibi diğer Avrupa 

ülkelerinden farklı bir karakter taşır. Kadınların seçme ve seçilme hakkı için ilk 

mücadeleler 1890 yılında,  Avrupa’nın birçok ülkesinden farklı olarak geç bir 

dönemde başlamıştır.  Almanya’daki kadın hareketinin en belirgin özelliği, kadın 

hareketinin işçi ve orta sınıf kadınları arasında derin uçurumlar taşıyor olmasıdır.  

Kadın hareketinde etkin olan grup daha çok işçi kadınları olmuştur. Almanya’da 

kadınların seçme ve seçilme hakkı, 1890’lı yıllardan itibaren kamu oyunda 

tartışılmaya başlanır. Ancak Alman kamu oyunda kadınların oy hakkına bakış 

oldukça serttir. Kadınlara oy hakkı verilmesini, ilk olarak 1891 yılında Alman 

Sosyalist Demokrat Parti (SDP) programına almıştır. Ancak sosyalist kadınlar ve 

orta sınıf kadınları arasındaki uçurum, oy hakkı gibi genel bir konuda bile birlikte 

hareket etmelerine olanak tanımamıştır. Bu girişimin ardından, sosyalist kadınlar  

tarafından 1902 yılında Alman Kadınları Oy Hakkı Birliği kurulur. Aynı yıl birlik, bir 

kongre düzenleyerek, kadınlara oy hakkı verilmesini içeren bir bildiri yayınlamış, 

hemen ardından da Berlin’de büyük bir miting düzenlemişlerdir. Yine de Almanya’da 

yürütülen kadın hareketi, İngiltere’de kadınların ulaştıkları başarıyı 

yakalayamadıkları ileri sürülmektedir. Alman kadınları feminist propaganda 

konusunda daha zayıf kalmışlardır.59 İşçi partileri ekseninde, ‘pasif’ feminist 

hareketlerle yürütülen kadınlara oy hakkının verilmesi mücadelesi sonucunda, ilk 

olarak kadınların siyasi partilere üye olma hakkı 1908’de tanınmış; 1918 yılına 

kadar da kadınların oy hakkına yönelik herhangi bir hareket olmamıştır.60  Savaşın 

ardından özellikle işçi devrimini önlemek ve demokrasiyi istikrara kavuşturmak için 

30 Kasım 1918 yılında da kadınlara oy hakkı tanınmıştır.61  

İtalya’daki kadın hareketi, Almanya ile benzer özelikler taşır. İtalya’da feminist 

hareketin, diğer Avrupa ülkelerindeki gibi yaygın bir başarıya ve kitle tabanına 

ulaşamamasının en önemli sebebi, İtalyan kadınlarının Katolik geleneklere sıkı 

sıkıya bağlı olmalarıdır. 20. yüzyılla birlikte, ufakta olsa çeşitli örgütlenmeler 

başlamıştır. Oy Hakkı İçin Birliği ve İtalyan Ulusal Kadınlar Konseyi bu 

                                                
58 Bensadon, a.g.e,  s.51. 
59 Kadıoğlu, a.g.e, s.250. 
60 Bensadon, a.g.e., s.54. 
61 Thebaud, a.g.e, s.65. 



 32 

örgütlenmelerden bazılarıdır. Yine de bu örgütler oy hakkı için kitlesel bir hareketi 

organize edememiştir. Ancak faşizm, kadın kollarının bu hareketlerini de dağıttı.62   

Avrupa’da yaşanan kadın  hareketlerinin yanında ele alınması gereken diğer önemli 

bir ülke de Amerika Birleşik Devletleridir. ABD’nin kuruluşundan itibaren, Amerikalı 

kadınlar siyasal hayatta rol almak ve seçim hakkını elde etmek için taleplerde 

bulunmuşlardır. Burada feminist hareketler, Avrupa’da olduğundan daha etkili 

olmuştur. 19.yüzyıl sonlarında kadınlar, kendi sorunlarını tartışmak amacıyla, kadın 

klüpleri, kadın dernekleri altında örgütlenmişlerdi. Ancak 1808’e kadar kadınların 

seçim hakkı talepleri dikkate alınmamıştı. Amerikalı kadınlar, siyah kadınlarla 

birlikte “kadınlara oy hakkı” hareketlerini ilk kez, 1833 yılında New York’ta 

başlattılar. Amerikan İç Savaşı’ndan sonra siyahlara devlet vatandaşlığı hakkı 

tanınması için, siyahlarla beraber mücadele ettiler. Ancak çalışan kadınlar, 

mücadelelerin ardından siyahlara verilen bu hakkı elde edemediler.63 1870’lerden 

itibaren federal devlet oturumlarına ve konferanslarına katılma hakkı olan kadınlar, 

bunu yeterli bulmayarak, politik haklarını elde etmek için savaşlarını hiç ara 

vermeden sürdürdüler. 64 1888’da Uluslararası Kadınlar Konseyi’ni  (The 

İnternational Council OF Women-ICW) kurdular. Hemen ardından 1890’da kurulan 

Ulusal Amerikan Kadını Oy Hakkı (National American Women Suffage Association-

NAWSA) ile ülkedeki tüm yerel örgütler bir araya getirildi. Bu derneklerin 

uluslararası alanda etkisi büyüktü. Yaptıkları mücadelelerle Amerikalı kadınlar, 

Birinci Dünya Savaşı’nın  hemen öncesinde bir çok federal devlette, özellikle kıtanın 

Batı bölgesinde politik haklar elde etmeyi başardılar. Sağlanan güç biriliği ve etkin 

mücadeleler sonunda Amerikalı kadınlar, 1914’ten itibaren birkaç batı eyaletinde, 

1920’de de bütün ülkede oy kullanma haklarını kazandılar.65 

3) Batı Avrupa’da Toplumsal Yaşamda Kadın 

19. yüzyılla birlikte Avrupa’da yaşanan değişim rüzgarları, kadınların da toplumsal 

ve ekonomik hayattaki yerini farklılaştırmıştı. Kadın, sanayi devriminden önce de 

çeşitli mesleklerde çalışıp para kazanmaktaydı. Ancak kadının işçi olarak o 

dönemde dikkat çekmesi, daha önce var olmayan işlerde çalıştığı için değil; sanayi 

                                                
62 Bensadon, a.g.e, s.76. 
63 Arat, a.g.e, s.39 
64 Kadıoğlu, a.g.e, s.267-268. 
65 Bensadon, a.g.e, s.53-54; Thebaud, a.g.m, s.61 



 33 

devriminin seyri içinde sorun yaratan ve göze çarpan bir figür haline geldiği için 

sanayi devriminin bir ürünü olmasındandır.66 Sanayi Devrimi ve hemen ardından 

yaşanan Fransız Devrimi ile birlikte kurulan yeni dünya düzeninde kadın, farklı 

toplumsal katmanlarda rol almaya başlıyordu.67 Ekonomik yapının değişimiyle 

birlikte, yaşam tarzları da değişmiş, çok sayıda emekçi kadın ortaya çıkmıştı. Bu 

değişimin ilk dönemi, geniş pazarlara yönelik satış amaçlı üretim yapılan ‘eve iş 

verme’ sistemiyle başladı. Bu sistem, parasal açıdan kadının ekonomik yaşamına 

fazla bir değişim getirmese de, ev endüstrisi, kadın ve erkek arasında ki geleneksel 

yapının farklılaşmasında etkili oldu. 19. yüzyılın sonuna gelindiğinde ise “eve iş 

verme” sistemi, yerini fabrika sistemine bırakmaya başladı. Endüstrileşmenin 

kadınlar üzerindeki başlıca etkisi, evi iş yerinden ayırması oldu ki; bu olay, kadınları 

ücret ödenen ekonomiden dışlamaya başladı. Kadınların, erkeklerden geleneksel 

yapıdan gelen “aşağı” konumları, ekonomik alanda da güçlendi. Bunun en önemli 

sebebi, ücretli çalışan kadınların, erkeklere oranla daha az ücretle çalıştırılmasıydı. 

Kısacası sanayi geliştikçe, kadınların çalıştığı iş alanları da artmış ancak, kadının iş 

hayatındaki etkinliği, toplumsal koşullarında iyileştirici hiçbir etki yapmamıştı.68 

Ekonomik hayata katılan işçi kadınlar, yeni toplumsal olgular olarak kamuoyunun, 

özellikle politikacıların ve düşünürlerin ilgi alanının odak noktalarından biriydi. “İşçi 

kadın”, sanayi devriminin bir ürünüydü ve tüm kadın sorunlarını kimliğinde 

toplamaktaydı. O dönemin toplumsal yapısında, kadın olmak ve ücretli işlerde 

çalışmak, birbirleriyle bağdaşmayan karşıt olgular olarak görülüyordu. Sanayi 

öncesi bir sorun olarak algılanmayan bu olay, birdenbire toplumsal bir sorun haline 

gelmişti. Kadınların annelik, çocuk yetiştirme, eşlik ve ev idaresindeki konumlarının 

sanayinin gelişimiyle birlikte tamamen değişmiş olduğu düşünülmeye başlanmıştı. 

Artık kadınlar kamusal alanda, geleneksel yapının aksine daha büyük bir serbesti 

içinde dolaşıyorlar ve yeni roller ediniyorlardı.69  

19. yüzyılla birlikte giderek yükselen sermaye sınıfı, gelişmenin en büyük 

savunucusuydu. Sanayinin gelişmesine engel olan tüm hareketler bu sınıfın da 

                                                
66 Joan W. Scott, ” Women Worker”,  A History of Women: Emerging Feminism from 
Revulation to World, ed: Georges Duby and Michelle Perrot, c: 4, 1995, London, Harvard 
Uni. Press, s. 368 
67 August Bebel, Kadın ve Sosyalizm, Ankara,Toplum Yayınları, T.y, s.61. 
68 Hobsbawm, İmparatorluk Çağı (1875-1914), s.216; Bebel, a.g.e, s.99;. Scott, a.g.m, s. 
368. 
69 Bock, a.g.e, s. 119; Kadıoğlu, a.g.e, s.212-213.  



 34 

önderliğinde engellenmeye çalışılıyordu. 1870’lerden sonra burjuva sınıfının da 

benimsediği siyasi bir birlik kurulmuştu. Burjuva kimliği, kadın hakları lehine gelişen 

her türlü olguya karşı çıkıyordu. Bir yandan kadının eşitliği ve zekası üzerine 

tartışmalar devam ederken, bir yandan da burjuvazi, toplumlara “ataerkil” yapıyı 

yerleştirmeye çalışıyordu. Ancak gelişmeler kadınların toplumsal hayatta söz sahibi 

olabilmek için mücadeleye başladığını gösteriyordu. Nitekim, 19. yüzyılda işçi 

hareketlerinde ve siyasal alanda kadınların büyük payı olmuştu. Kadınlar da, 

özellikle devletlerin siyasal yaşamında demokratikleşmeye başlamasıyla birlikte 

artık siyaset sahnesine çıkmak istiyorlardı.70  

19. yüzyılda endüstrileşme ile birlikte kadınlar, ekonomik hayattan dışlanmıştı. 

Ekonomik alandaki bu yapı, siyasal yaşamda da aynıydı. Kadın ve çocuklar ucuz 

emek olarak kullanılabildiklerinden kapitalizm ekonomisi, mümkün olan her yerde 

kadın ve çocukları çalıştırıyordu. Özellikle Fransa’da 1892 yılındaki yasa ile cinsler 

arasında geçerli olan ayrım, bütün Batı iş dünyasını etkisi altına alıyordu.71 

Kadınların endüstride yaptıkları işler daha çok tekstil ve gıda alanındaydı. 1880-

1890 yılları arasında İngiltere’de kadınların %34’ü, Almanya’da %18’i, Fransa’da ise 

%31 endüstri alanında çalışmaktaydı. 72 

Demokratikleşme ilerledikçe ve 1870’lerden itibaren oy hakkı yaygınlaştıkça 

kadınlar sistemli bir biçimde siyasal hayattan dışlandılar. Bu süreçler, en çok 19. 

yüzyılın yeni sınıflarından biri olan çalışan kadınları etkilemekteydi. Çalışan orta 

sınıf kadınlar, ekonomik nedenlerle durumlarında önemli değişimler yaşamaya 

başlamıştı. Endüstrileşme ve teknolojik gelişimler, kadınların ücretli olarak çalışma 

oranlarını arttırdı. Daha önce hizmetçilik sektöründe çalışan kadınlar, “kadınlara 

özgü işlerde” çalışmaya başladılar. Bunların başında mağaza, daire, postane ve 

sigorta işlerinde memurluk, sekreterlik, hemşirelik ve öğretmenlik geliyordu.  

Almanya’da kadın tezgahtarların sayısı 1882’de 32.000’den 1907’de 174.000’e 

yükseldi. İngiltere’de merkezi ve yerel  hükümette çalışan kadınların sayısı 1881’de 

7000 iken, 1911’de 76.000’e yükseldi. Ticaret ve iş dünyasında sekreterlerin sayısı 

da 6000’den 146.000’e çıktı. Temel eğitimin gelişmesi ABD ve İngiltere’de 

öğretmenlik mesleğini yaygınlaştırdı. Kadınların özgürleşmesi daha çok orta 

                                                
70 Hobsbawm, İmparatorluk Çağı (1875-1914), s.219-220; Bock, a.g.e s. 117; Bebel, a.g.e, 
s.62. 
71 Bock, a.g.e s. 119; Kadıoğlu, a.g.e, s.200.  
72 Hobsbawm, İmparatorluk Çağı (1875-1914), s.218.  



 35 

sınıflarda olmakla birlikte, yüzyılın sonlarında kadınların toplumsal konumlarında ki 

değişiklikleri de beraberinde getirdi.73 

19. yüzyıl başlarında, Paris’te kadınların 1/5 ücretli işlerde çalışmaktaydı. Bu 

dönemlerde sanayi henüz tam olarak fabrikalara geçmediği için kadınların büyük bir 

bölümü evlerinde çalışıyordu. Sanayi öncesi çalışan kadınların büyük bir 

çoğunluğunu genç ve bekar kadınlar oluşturuyordu. Durum sanayi devriminden 

sonra da değişmedi. Yine de ev işlerinden sonra çiftliklerde, dükkan ve 

mağazalarda, atölye ve yine hizmet sektöründe çalışan pek çok evli kadın vardı. 

Çalışan kadınlar, özellikle iki sektörde yoğunlaşmışlardı. Bunlardan birincisi hizmet 

diğeri ise tekstil sektörü idi. Kadınların yoğun olarak çalıştıkları iş alanları “kadın 

işleri” olarak nitelendiriliyordu. Bu işler kadının bedensel yeteneğine ve doğal 

yapısına uygun işler olarak nitelendiriliyor ve beslenme, tekstil, temizlik, hizmet ve 

çocuk bakımı gibi iş sektörlerinden oluşuyordu. 19.yüzyılda zengin burjuva 

kızlarından orta sınıf kızlarına kadar çalışmak isteyen birçok kadın vardı. Burjuva 

ailelerinin kızları özellikle öğretmenlik yapmaktaydı. Kadınlara çalışma alanı 

tanınmayan alanlar genellikle tıp ve hukuk alanıydı. Avrupa ülkelerinde devlet, 

kadınlara iş veren kurumların başında geliyordu. Devlet kadın memurlara evlenme 

izni vermediği için, postane, hastane ve okullarda çalışan kadınların bütünü 

bekardı.74 

1780 ile 1880 yılları arasında kadınların eğitiminde ciddi gelişmeler yaşanmıştır. 

Özellikle ilk ve orta dereceyi bitiren kadınların oranı bütün Avrupa’da oldukça 

yüksekti. Okuma ve yazma kadınların modern dünyaya uyum sağlamalarında yeni 

kapılar açıyordu. 19. yüzyılda kız çocuklarının eğitim alanındaki reform hareketleri 

başladı. Fransız Devrimi’nin ardından devlet ve kilisenin eğitim kurumlarının 

birbirinden ayrılması üzerine tartışmalar yapılıyordu. Bu yüzyılda devlet okullarına 

giden kız çocukları yüksek orandaydı. Fransa’da 1850 yasaları ve 1867 yasaları ile 

her 500 kişilik bir toplulukta kız çocukları için bir ilkokul açılması kararı 

uygulanmıştır. 1863’te de yüksek okullar oluşturulmaya başlanmış, 1881’den 

itibaren de kız çocukları için orta ve lise dengi okullar kurulmuştur. 1883 yılında lise 

öğretmenlerini yetiştirmek için yüksek okular açılmaya başlanır. Ancak kız ve erkek 

                                                
73 Hobsbawm, İmparatorluk Çağı (1875-1914), s.219-220; Kadıoğlu, a.g.e, s.221. 
74  Scott, a.g.m, s. 368; Kadıoğlu, a.g.e, s.214-231. 



 36 

çocuklarının eşit eğitimini sağlayan yasalar 1925 yılında uygulanmaya 

başlanmıştır.75 

20. yüzyılın başlarından itibaren orta sınıf kadınlarının konumunda belirgin bir 

değişim yaşanmaya başlamasını en önemli göstergesi orta öğrenim gören kızların 

sayısındaki artıştır. 1880’de  laik bir kız eğitim sistemi  yalnızca  Fransa’da vardı. 76 

Bu kurumlardaki kızların sayısı erkeklerin sayısının üçte birine çıkmıştı. 1902’de 

ulusal ortaöğretim sisteminin bulunmadığı İngiltere’de 1904-5 yıllarında kız 

okullarının sayısı 349’a yükseldi. İngiltere’de aynı dönemde öğretmen olarak görev 

yapan kadınların sayısında da artış yaşandı. 1851 yılında 70.000 olan bu sayı, 1901 

yılında 172.000’e yükseldi. 1910 yılında Almanya’da çeyrek milyon kız ortaöğrenim 

görmekteydi, Rusya bu rakama 1900’de ulaşmıştı. Hollanda, Belçika ve İsveç’te ise 

kızların eğitim oranlarında artış yok denecek kadar azdı. İtalya’da ise bu sayı 7500 

civarındaydı. Üniversite eğitimi gören kadınların durumu ise Amerika dışında çok 

düşük bir orandaydı. 1914’te Almanya, Fransa ve İtalya’da bu rakam 4500- 5000 

civarında idi. Avusturya’da ise 2700 civarındaydı. Kadınların üniversiteye eğitim için 

kabulü, Rusya, ABD ve İsviçre’de 1860’lardan itibaren, Avusturya’da 1897 ve 

Almanya’da 1908 yıllarında başlamıştı.77  

Bütün bu gelişmelerle birlikte, I.Dünya Savaşı’nın başlamasıyla, hem toplumsal hem 

de siyasal alanda kadınların konumunda büyük değişimler yaşandı. Kadınlar,  

savaşın ilk yıllarında barış teşebbüslerinde ciddi rol oynadılar. Özellikle Hollanda, 

İskandinav ülkeleri ve Amerika’da kadınlar büyük gruplarla savaş karşıtı 

teşebbüslerde bulundular. Kadınların Barış Partisi (WPP- The Women’s Peace 

Party) 1915 yılında Jane Addams tarafından kuruldu. 25.000 üyeden oluşan parti, 

her şeyden önce, kadın topluluğunun savaşa karşı birliğini koruduğu düşüncesini 

temsil etti. WPP radikal feministlerin önderliğinde Hague’de organize edilen 

Gelecekte Barış için Uluslararası Kongre’ye (İnternational Congress for the Future 

Peace) vekil gönderdi. Bu kongre”de kurulan İnternational Women’s Commitee for 

the Permanent Peace (Kalıcı Barış için Uluslararası Kadın Komitesi), 1919 yılında 

ismini değiştirerek İnternational Women’s League for Peace and Freedom (Barış ve 

                                                
75  Kadıoğlu, a.g.e, s.315. 
76 Fransa’da kız çocukları için laik eğitim sistemi için bkz:. Françoise Mayeur, “Secular 
Education”, A History of Women: Emerging Feminism from Revulation to World, ed: 
Georges Duby and Michelle Perrot, c: 4, 1995, London, Harvard Uni. Press, s. 203 
77 Hobsbawm, İmparatorluk Çağı (1875-1914),  s.223 



 37 

Özgürlük için Uluslararası Kadın Birliği) aldı. Bu grup her tarafa delegelerini 

göndererek diğer feminist gruplarla görüştü78  

Savaşın başlamasının, kadınların konumunun değişmesindeki en büyük etkisi, iş 

imkanlarındaki artışla oldu. Savaşın ilk yarısında Fransa’da 8 milyon erkek ki 

onların %60’dan fazlası işgücünü oluşturuyordu, Almanya’da 13 milyon, İngiltere’de 

5.7 milyon erkek askere alındı. Erkeklerin cepheye sevk edilmesi ve savaş  

gereçlerine duyulan ihtiyaç, kadınların iş istihdamını arttırdı. Çalışan kadın sayısı en 

hızlı  İngiltere’de arttı, bu artışı Fransa ve Almanya takip etti. Birçok çalışan kadın, 

savaş ekonomisiyle birlikte, gerek daha iyi ücretler ve daha önce erkek işi olarak 

sayılan sektörlerde çalışmaya başladı. Savaş dönemine kadar daha çok sosyal 

hizmetlerde gönüllü olarak çalışan üst sınıf kadınları, bu dönemde ekonomik 

zorunluluk yüzünden çeşitli iş kollarında çalışarak para kazanmaya başlamışlardır. 

Üst sınıf kadınlarının savaş ekonomisi içinde çalışmaya başlaması, sosyal engeller 

ve sert burjuva formlarının yıkılmasına da katkıda bulundu.79 

Fransa’da 1914’den önce yaklaşık 7.7 milyon (3.5 milyonu paysanne∗) çalışan 

kadın vardı. 1915 yılında endüstri sektöründe pratikte az sayıda yer almalarına 

rağmen, genel olarak yönetim, banka, ulaşım sektörü ve hükümet acentelerinde 

çalışıyorlardı. 1915 yılı sonlarından itibaren kadınlar, hükümet aracılığıyla endüstri 

sektöründe istihdam edilmeye başlandı. 1918 yılında 40,000 kadın, savaş 

endüstrisinde istihdam ediliyordu. Bu oranlar sadece kadınların savaştaki çabalarını 

sembolize etmek için değil, ayrıca endüstri alanında geleneksel erkek işi olarak 

görülen olanlara dahil olmaya başladıklarının da bir göstergesiydi. Çalışma 

bakanlığı istatistiklerine göre 1916 yılına kadar ticari ve endüstri işlerinde kadınların 

sayısı savaştan önceki halinde bir değişiklik olmamıştı. 1917 yılının sonlarında 

kadınların yüksek oranda istihdamı başlayınca savaş öncesi dönemdeki bu 

sektörlerdeki çalışma oranı % 20’nin üstündeydi. Kısacası çalışma oranı savaş 

öncesi dönemde %32 iken, savaş döneminde bu oran %40’a yükselmişti.  

Almanya’da kadınlar, kaybolan erkek iş gücünü karşılamak için kullanılmasına 

rağmen, Fransa’da hiçbir sektörde büyük bir felç yaşanmamıştı.  

                                                
78 Thebaud, a.g.m, s.61 
79 Bock, a.g.e, s. 204; Bensadon, a.g.e, s.76;  Thebaud, a.g.m, s.30. 
∗ Paysanne: Köylü Kadın 



 38 

Almanya’da ise kadınlar daha çok savaş endüstrisi içinde seferber edilmişti. 

Kadınlar en fazla, ağır metal sektörü, kimyasal ve elektrik sektörlerinde ve özellikle 

büyük şirketlerde istihdam edilmişti. Savaş sonrası bu sektörde 110.000 işgücünün 

30.000den fazlasını kadınlar oluşturmaktaydı. İngiltere’de, Fransa ve diğer Avrupa 

ülkelerine göre kadınların çalışma oranı Temmuz 1914-Kasım 1918 arasında %50 

arttı. 3.3. milyondan sayı 4.9 milyona çıktı. İşgücünün 1914 öncesi %24 kadınlar 

oluştururken, bu sayı %38’e çıktı.  Bu yükseliş belirli sektörlerde daha fazla olmuştu.  

Ve genel olarak Fransa ile aynı idi. Savaş gereçleri endüstrisi, (1918’de 1 milyon 

kadın bu sektörde çalışıyordu) bundan daha düşük ölçüde, bankacılık, kamu 

hizmetleri, nakliye sektöründe çalışıyorlardı. İngiltere’de savaş döneminde göze 

çarpan diğer bir özellik, ilk kez bir ülkede Kadınların Destek Kolordusu (Women’s 

Army Auxiliary Corps -WAAC) oluşturuldu. WAAC Kasım 1918 yılına kadar 40.000 

kadın eğitildi, bunların 8500 orduya gönderildi. 80  

Amerika savaşa geç girdiği için (Nisan 1917 ) ve karışık bir nüfus yapısına sahip 

olduğu için özellikle dikkati hak eder Burada, kadınlar savaştan önce iş gücüde 

zaten yer almaktaydılar. Ancak savaşın başlaması, Avrupa’dan gelen göçü 

durdurmuş ve ihracatı arttırmıştı.  Bu da savaşa katılmadan önce, kadın işçi sayısını 

artırmak için önemli bir sebep oluşturdu. Yine de savaşı boyunca, çalışan kadınların 

sayısı, Amerika’da önemli derecede artmamıştı. Bununla birlikte ırk, cinsiyet ve 

coğrafi alanlarda işgücü örneğinde değişiklik yaşandı. Ağır endüstride, ofislerde ve 

ulaşım sektöründe beyaz erkeklerin yerini beyaz kadınlar aldı. Daha önce daha çok 

tarım ve iç alan işlerinde çalışan siyah kadınlar, ücretin düşük ve işin zor olduğu 

geleneksel kadın sektörlerinde beyaz kadınların ve siyah erkeklerin yerini aldılar.  81 

Genel olarak, I. Dünya Savaşıyla birilikte savaşan ülkelerdeki kadın hareketlerine 

bakıldığında, milliyetçi kimliğin doruk noktasına ulaştığı görülür. Savaş dönemi, 

feminist hareketin ulusçu bir kimlik taşımasını da beraberinde getirmiştir.Toplumsal 

cinsiyet savaş zamanı, anahtar bir rol oynamış ve savaş, sonraki yılların toplumsal 

cinsiyetleri üzerinde muhafazakar bir etki yaratmıştır.  Savaşın muhafazakar etkisi 

bu nedenle, 1960’lara kadar kadın erkek arasındaki ilişkide gerçek bir 

ayaklanmanın ortaya çıkmamasının anlaşılmasına yardım etmiştir. 82  

                                                
80 Thebaud, a.g.m, s.33 
81  A.m, s.44 
82

  A.m,s.64 ve75. 



 39 

II) TANZİMAT’TAN CUMHURİYET’E KADIN 

Osmanlı İmparatorluğu’nda Batı eksenli modernleşme hareketleri, 18. yüzyılın 

sonlarında başlamıştır. Bu yüzyılın başlarından itibaren Osmanlı İmparatorluğunda 

yaşanan zayıflama süreci, İmparatorluğu eski gücüne kavuşturmak isteyen 

yöneticilerde Batı’ya yönelme fikrini güçlendirmiş ve III. Selim ve II.Mahmut 

döneminde ordunun askeri teknoloji ve eğitim alanlarında modernizasyonuyla da 

başlamıştır.1 Batı ile giderek artan ilişkiler, yalnız askeri teknoloji ve eğitim alanlarında 

değil; sosyal ve politik örgütlenmeler açısından da Batı’nın üstünlüğünün farkına 

varılmasına neden olmuştur.2  

18. yüzyılda başlayan modernleşme hareketlerinde esas dönüm noktası, 1839 yılında 

Tanzimat Fermanı’nın ilanıyla yaşanmıştır. Fermanın ilanıyla, Tanzimat dönemi 

olarak adlandırılan ve ‘batılılaşma’ düşüncesini Cumhuriyet’e kadar taşıyan yeni bir 

dönem de başlamıştır.3 Tanzimat döneminde, diğer reform hareketlerinin yapıldığı 

dönemden farklı olarak  askeri ve bürokrasi alanlarının haricinde, toplumsal ve 

siyasal alanlarda da reform hareketleri yaşanmıştır. Özellikle idari alanda 

merkezileşme çabaları, laikleştirme hareketi, eğitimin devletleştirilmesi ve modern 

okulların kurulmasına hız verilmesi ve kanunlaştırma hareketleri, reformların en 

önemli özelliği olmuştur.4 Tanzimat döneminin ideolojik yapısı ise Osmanlıcılık 

düşüncesiyle temellendirilmiştir.5   

Tanzimat dönemi, Osmanlı toplumunda değişimleri de beraberinde getirmiştir. Bu 

değişimlerden en önemlisi, sınırlı da olsa kadınların toplumsal hayata katılmaya 

başlamasıdır. Tanzimat Fermanında kadınlar için yeni hükümler olmamasına rağmen, 

özelikle eğitim alanında yapılan reform hareketleri, bu dönemden itibaren kadınların 

kamusal alanda yer almalarını sağlamıştır. Yine bu dönemde bazı kanunlarda 

kadınlar lehine değişiklikler yapılmış, eski yasaklar geniş ölçüde yumuşatılmış; fikir ve 

                                                 
1 Bernard Lewis, Modern Türkiye’nin Doğuşu, çev: Metin Kıratlı, Ankara, Türk Tarih Kurumu 
Yayınları, 2000, s.75-129. 
2 Niyazi Berkes, Türkiye’de Çağdaşlaşma, İstanbul, Yapı Kredi Yayınları, 2002, s.41-213.  
3 Mehmet Ali Kılıçbay, “Osmanlı Batılılaşması”, Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türkiye 
Ansiklopedisi, c:1, İstanbul, İletişim Yayınları, 1985, s.148-150. 
4 Berkes, a.g.e., s.214-220 
5 Selçuk Akşin Somel,”Osmanlı Reform Çağında Osmanlıcılık Düşüncesi (1839-1913)”, 
Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce-Cumhuriyet’e Devreden Düşünce Mirası Tanzimat 
ve Meşrutiyet’in Birikimi,  c:1, İstanbul, İletişim Yayınları, 2001, s.89.  



 40 

edebiyat alanında kadınlara yeni haklar tanınması doğrultusunda yazılar yazılmaya 

başlanmıştır.6 

 Ancak, Osmanlı İmparatorluğu’nda batılılaşmanın önemli bir evresi sayılan Tanzimat 

döneminde yapılan reform hareketlerinde belirli eksiklikler de olmuştur. Özellikle 

kanunlaştırma hareketlerinde, eski kanunların tam olarak ortadan kaldırılamaması 

dolayısıyla ikili hukuk sistemi doğmuştur.7 Bu yapı sadece kanunlarda değil, 

modernleşmeye başlayan toplumsal hayatta da kendini göstermiştir. Bu süreç 

cumhuriyetin kuruluşuna kadar da devam etmiştir. Tüm konularda olduğu gibi, kadın 

meselesinde de iki görüş, yani İslami ve modernleşme eksenli fikirler daima kendisini 

göstermiştir. Kadınlar için alınan bütün yeni ve olumlu kararlarda ‘haremlik ve 

selamlık’ zihniyeti korunmuş; yeni açılan okullarda, ebelik öğreniminde, hastanelerde 

kadınlar için ayrılan muayene saatlerinde ve benzeri bütün yeni hareketlerde, kadın 

ve erkeğin karşılaşmamasına büyük bir dikkat gösterilmiştir. 8 

Tanzimat döneminde yaşanan, ekonomik sorunlar ve sosyal başarısızlıklar ve buna 

bağlı olarak oluşan siyasal istikrasızlıklar, dış baskılar ve 1870’lerden itibaren oluşan 

baskıcı yönetim, anayasacı bir akımın doğuşunu da beraberinde getirmiştir. 

Tanzimat’la hızlanan modernleşme hareketleri, batının demokratik ve liberal 

fikirlerinin de ülkeye girişini hızlandırmıştır. Özellikle 1860’lardan itibaren canlanan 

basın, yeni fikirlerin yayılmasında önemli bir etki yapmıştır. Şinasi, Namık Kemal, Ziya 

Paşa, Ali Suavi gibi aydınlar 1865 yılında Genç Osmanlı hareketini başlatmışladır. 

Hareket, Mithat Paşa’nın öncülüğünde Kanun-i Esasi’nin oluşmasında ve I. 

Meşrutiyet’in ilanında etkin bir rol oynamıştır.9 1876 yılında Kanun-i Esasi’nin ilanıyla 

da, Osmanlı tarihine I. Meşrutiyet dönemi olarak geçen yeni bir dönem başlamıştır. 

Ancak bu dönem kısa sürmüş, 1877-78 Osmanlı-Rus Savaşının ardından Kanun-i 

Esasi, II.Abdülhamit tarafından yürürlükten kaldırılmış, Meclis-i Mebusan 

kapatılmıştır. Osmanlı İmparatorluğu 3O yıl sürecek “İstibdat” dönemine girmiştir.10  

                                                 
6 Tezer Taşkıran, Cumhuriyet’in 50. Yılında Türk Kadın Hakları, Ankara, Başbakanlık 
Basımevi, 1973, s.24. 
7 İlber Ortaylı, İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı, İstanbul, İletişim Yayınları, 2002, s. 243. 
8 Taşkıran,a.g.e., s.24-25.   
9 Cemil Koçak, “Yeni Osmanlılar ve I. Meşrutiyet”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce-
Cumhuriyet’e Devreden Düşünce Mirası Tanzimat ve Meşrutiyet’in Birikimi,  c:1, 
İstanbul, İletişim Yayınları, 2001, s.72-83. 
10 Lewis, a.g.e., s 158,180. (Kanun-i Esasi için bkz, Tarık Zafer Tunaya, “1876 Kanun-i Esasi 
Ve Türkiye’de Anayasa Geleneği”, Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türkiye Ansiklopedisi, c:1, 
İstanbul, İletişim Yayınları, 1985, s.37.) 



 41 

II. Abdülhamit dönemi, bir yandan siyasal baskı ve yasakların yaşandığı; diğer 

yandan da bir çok alanda modernleşmenin artarak sürdüğü bir dönem olmuştur. 

İletişim, ulaşım, eğitim, sanayi, ordu, bürokrasi alanlarındaki modernleşme 

hareketleri, siyasal baskının ve yasakların kalktığı II. Meşrutiyet dönemindeki, 

toplumsal hareketlere katkıda bulunmuştur. II.Abdülhamit dönemindeki 

modernleşmenin göstergelerinden biri eğitimdir. Özellikle tıp ve mühendislik 

eğitiminde yapılan bilimsel eğitimler, yeni kuşak modernistlerin de yetişmesini 

sağlamıştır. Yine  bu dönemde eğitim alanında yapılan reformlar ve eğitimde yaşanan 

hızlı artış, II. Meşrutiyet’in ilanından hemen sonra kadın derneklerinin kurulması ve 

kadınların kamusal alana katılmalarının da temeli olmuştur. Hemşirelik, ebelik, 

öğretmenlik ve yazarlıkla başlayan toplumsal ve iktisadi yaşama dahil olma süreci, 

II.Meşrutiyet döneminden başlamak üzere kadın derneklerinin kurulmasına kaynaklık 

etmiştir. Bu nedenle II. Meşrutiyet yıllarındaki feminist hareket ve örgütlenmenin 

kaynaklarından biri, II. Abdülhamit dönemindeki eğitim alanında meydana gelen  

“nicel” artışın ortaya çıkmasıdır.11  

Yine bu dönemde kadınların toplumsal hayata dahil olma süreci, imparatorluk içinde 

yaşayan Müslüman olmayan uyruklar için de söz konusu olmuş ve ilk kadın 

örgütlenmeleri bu grup içinde görülmüştür.  Müslüman Türk kadınlar arasında da 

özellikle var olan hayır cemiyetlerine katılımlar başlamış; ancak asıl örgütlenmeler 

II.Meşrutiye dönemiyle hızlanmıştır.12 

II. Abdülhamit döneminde modernleşme alanında yapılan hareketler, yeni kuşak 

modernistlerin  yetişmesini beraberinde getirmiştir. Nitekim, II. Abdülhamit’e karşı 

muhalif örgütlenmeleri de bu grup içinde başlamıştır. 1889 yılından itibaren II. 

Abdülhamit’in istibdat yönetimine karşı meşrutiyet yönetiminin yeniden kurulmasını 

sağlamak amacıyla yapılan mücadele, tarihimize Jön Türk hareketi olarak geçmiştir. 

1889 yılında Askeri Tıbbiye’de başlayan hareket, 1895 yılında İttihat ve Terakki 

Cemiyeti’nin (İTC) kurulmasıyla örgütlü faaliyetini hızlandırmıştır. İTC’nin Abdülhamit 

                                                 
11 Tanzimat döneminin başlarında yüzde 2 civarında olan okuryazarlık oranı dönemin 
ortalarında yüzde 4 , dönemin sonlarında yüzde 5 oranlarındadır.Mehmet Ö. Alkan 
“İstanbul’da Sivil Toplum Kurumları”, Tanzimat’tan Günümüze İstanbul’da STK’lar, 
A.N.Yücekök, İ. Turan, M.Ö. Alkan, İstanbul, Tarih Vakfı, 1998, s. 88. 
12 Mehmet Ö. Alkan “İstanbul’da Sivil Toplum Kurumları”, Tanzimat’tan Günümüze 
İstanbul’da STK’lar, A.N.Yücek,ök, İ. Turan, M.Ö. Alkan, İstanbul, Tarih Vakfı, 1998, s. 135. 



 42 

iktidarına karşı yürüttüğü faaliyetler, 1908 yılında II. Meşrutiyet’in ilanıyla 

sonuçlanmıştır.13  

II. Meşrutiyet’in ilanı ve bunun yarattığı özgürlük ortamı, artık kadının da toplumsal 

hayatta daha etkin bir konum almaya başlamasıyla sonuçlanmıştır. II. Meşrutiyetin 

yarattığı ‘hürriyet’ ortamında kadınlar,  hem birey olarak hem dernek kurarak Osmanlı 

Devleti’nin ekonomik ve askeri alanda da yer almak istediklerini açıkça ifade etmeye 

başlamışlardır. Bu amaçlar doğrultusunda kurulan derneklerde yapılan faaliyetlerle ve 

basın aracılığıyla, Osmanlı kadınları taleplerini örgütlü bir biçimde ortaya koymaya 

başlamışlardır.14 Tanzimat döneminde kadınların derneklere üye oldukları ve 

Müslüman olmayan cemaat üyesi kadınların dernek kurdukları görülmekte ise de asıl 

örgütlü mücadeleleri 1908 yılı ve sonrasında başlamıştır. Bu örgütlenmelerin dört 

temel özellik etrafında şekillendiği görülmektedir. Bunlardan birincisi, kurucuları kadın 

olan ve kadın haklarını geliştirme amacına yönelik örgütlenmelerdir (Müdafaa-i 

Hukuk-u Nisvan Cemiyeti gibi). İkincisi, yine kadınların kurdukları ama toplumsal 

yardım amaçlayan örgütlenmelerdir. (Asker Ailelerine Yardımcı Hanımlar Cemiyeti 

gibi). Üçüncüsü var olan örgütlenmeler içinde “kadın kolu” veya “hanımlar heyeti” 

adları ile oluşturulan örgütlenmelerdir (Osmanlı Hilal-i Ahmer Hanımlar Heyeti gibi). 

Dördüncüsü ise çeşitli amaçların gerçekleştirilmesine yönelik olarak kurulan örgütlere 

üye olmaları ile örgütlü yaşamın içine dahil olmalarıdır (İlkokullarda okuyan çocuklara 

yardım dernekleri, Türk Ocakları vb).15  

Yine kadının bu dönemde farklı toplumsal katmanlarda gözükmesinde İTC iktidarı 

tarafından kadınlara yönelik yürütülen  çalışmalar da etken olmuştur. Özellikle Balkan 

Savaşı ve Birinci Dünya Savaş’ı dönemlerinde yükselen Türk milliyetçiliği, parti 

tarafından siyasi, hukuki, ekonomik ve toplumsal hayatta belirgin bir ideoloji olarak 

kullanılmaya başlanmıştır.16 Kadın da bu ideolojik değişimde yeniden tanımlanmıştır. 

Tanzimat’la başlayan ve II. Meşrutiyet’le hız kazanan modernleşme hareketi kadının, 

aile ve nüfus politikalarında bir “araç” olarak kullanılmasına yol açmıştır. Bu 

                                                 
13 Sina Akşin, “Jön Türkler”, Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türkiye Ansiklopedisi, c:3, 
İstanbul, İletişim Yayınları, 1985, s.832-843. 
14 Serpil Çakır, Osmanlı Kadın Hareketi, İstanbul, Metis Yayınları, 1996, s.22. 
15 Alkan, “İstanbul’da Sivil Toplum Kurumları”, s. 111. 
16 Kerem Ünüvar, “İttihatçılıktan Kemalizme, İhya’dan İnşa’ya,”, Modern Türkiye’de Siyasi 
Düşünce-Cumhuriyet’e Devreden Düşünce Mirası Tanzimat ve Meşrutiyet’in Birikimi,  
c:1, İstanbul, İletişim Yayınları, 2001, s.129-143.; Mehmet Ö. Alkan, “Resmi İdeolojinin 
Doğuşu ve Evrimi Üzerine Bir Deneme”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce-Cumhuriyet’e 



 43 

politikalar, özellikle II. Meşrutiyet döneminde devletin topluma nüfuz etme ve toplumu 

biçimlendirme politikasının bir ürünü olmuştur.17 

İTC’nin kadına yönelik politikalarının yanı sıra kadın örgütlenmeleri, 1913-1914 

Balkan Savaşı ve I. Dünya Savaşı ile de hızlı bir gelişme göstermiştir. Kadınlar, savaş 

nedeniyle kamusal alana hızlı bir şekilde girmeye; savaş döneminde de ev içinde ve 

sanayide ücretli işçilik yapmaya başlamışlardır. Ancak Osmanlı kadınlarının statüsü, 

1919-1923 yıllarında ki Kurtuluş Savaşı döneminde daha da yükselmiştir. Savaşla 

beraber kadınlar bir yandan askere alınan erkeklerin görevlerini devralarak, bir 

yandan da erkeklerle birlikte savaşarak bu değişime neden olmuşlardır. İstanbul’un 

işgali sırasında kadınlar, halkı işgalci güçlere karşı harekete geçirmek amacıyla 

direniş gösterileri düzenlemişler; Anadolu’da, Milli Müdafaa için Anadolu Kadın 

Cemiyetini kurmuşlar (9 Aralık 1919), kimi zamanda fiili olarak savaşa katılmışlardır. 

Kurtuluş Savaşı’nın ardından, “Kemalist milliyetçi kadroların” önderliğinde Türkiye 

Cumhuriyet’i kurulmuştur. Bu savaş, kadınların erkeklerin görevlerini başarıyla 

üstlenebildiklerini kanıtlamış olsa da birçok Avrupa ülkesinde olduğu gibi kadınların 

geleneksel rollerinde köklü bir değişiklik yaratmamış; aksine 1920’lerin sonları ve 

1930’ların başlarında kadınlara toplumsal ve siyasal hakların hangi koşullarda 

sağlanacağını belirleyenler, Cumhuriyet Türkiyesi’nin kurucuları ve önderleri olan 

erkekler olmuştur. Kadınların statüsünde yapılmak istenen düzenlemeler, 

Kemalistlerin mücadele ettikleri geleneksel değerlerin değişmesi için bir “amaç” haline 

gelmiştir.18 Kemalizm ve Cumhuriyet’e geçiş, geçmişle önemli bir kopuşu da 

beraberinde getirmiştir. Kadın da, geleneksel toplumdan kopuşun simgesi olarak 

Türkiye Cumhuriyeti’nde bir “sembol” haline gelmiştir. 19  

Tüm bu süreç ana hatlarıyla ele alındığında, Osmanlı imparatorluğunda başlayan 

eğitim hareketi ile feminizmin gelişmesi arasında bağlantı olduğu görülmektedir.  

Osmanlı kadınlarının eğitimlerinin artışı kadınların, dergi ve gazeteler  çıkarmaları, bu 

                                                                                                                                            
Devreden Düşünce Mirası Tanzimat ve Meşrutiyet’in Birikimi,  c:1, İstanbul, İletişim 
Yayınarı, 2001, s.397. 
17 Fatmagül Berktay, “Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Feminizm”, Tarihin Cinsiyeti, İstanbul, 
Metis, 2003, s.98. (Aynı makale ayrıca:  Berktay,  “Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Feminizm”, 
Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce: Cumhuriyet’e Devreden Düşünce Mirası, Tanzimat 
ve Meşrutiyet’in Birikimi, İstanbul, İletişim, 2001, s.350 yayınlanmıştır.)  
18 Fatmagül Berktay, “Türkiye’de Kadın Hareketi: Tarihsel Bir Deneyim”, Kadın Hareketinin 
Kurumsallaşması, Fırsatlar ve Rizikolar, çev: Meral Akkent, İstanbul, Metis Yayınları, 1994, 
s. 22. 
19 Ayşe Durakbaşı, Halide Edip-Türk Modernleşmesi ve Feminizm, İstanbul, İletişim 
Yayınları, 2002, s.23. 



 44 

yayın organlarında tartışmalar yapmaları ve hayır derneklerinde faaliyetler 

yürütmeleriyle sonuçlanmıştır. Bu faaliyetler bir  “kamusal alan” yaratılmasına ve 

genişletilmesine katkıda bulunmuştur. Ancak dikkat edilmesi gereken nokta, kadın 

hareketinde II. Meşrutiyet döneminin önemli bir dönüm noktası olmasıdır. Bu 

bağlamda, Osmanlı feminist hareketi ele alınırken 19 yüzyıl ortalarından itibaren bir 

toplumsal harekete dönüşmeye başlayan ABD ve İngiltere’deki feminist hareketler ile 

değil; Batı’da feminist düşüncenin temellerini oluşturan hayır örgütleri, özel kadın 

toplantıları ve iletişim aracılığıyla gelişen hareketler ile karşılaştırmak gerekmektedir. 

Yine dikkat edilmesi gereken önemli bir nokta da kadınlar için oy hakkı talebinin, 

Batı’da da 19. yüzyıl ortalarından itibaren güçlenmiş olmasıdır. Kadınların oy hakkının 

birçok Avrupa ülkesinde I. Dünya Savaşı’ndan sonra elde edilmiş olmasında, savaşın 

niteliği dolayısıyla kadınların rollerinin artmasıyla kendilerini  “kanıtlamaları” arasında 

yakın bir ilişki vardır. Türkiye’de de kadınların Balkan Savaşı, I. Dünya Savaşı ve 

Kurtuluş Savaşı’ndaki etkinlikleri ve cumhuriyet döneminde kadınlara siyasal 

haklarının verilmesi, birçok Avrupa ülkesi ile benzer nitelikler taşımıştır. Yine dikkat 

edilmesi gereken diğer bir nokta da, Osmanlı devletinin bir şeriat devleti olması ve 

dolayısıyla İslam’ın yalnızca dinsel alanda değil; kültürel alanda da güçlü bir etkisinin 

var olduğudur. İslam’ın bu etkisi, hem devletin kadına yönelik politikalarında hem de 

Osmanlı feminizmi üzerinde baskın bir rol oynamıştır.20 

Yine bu dönem için öne sürülen  Müslüman kadın ve erkeklerin bu dönem boyunca 

yaptıkları faaliyetleri “müsavat-ı tammeyi savunan bir feminizm” olmadığı21  

iddialarının da doğru olmadığı öne sürülebilir. Nitekim Berktay’ın da belirttiği gibi 

Osmanlı’daki Müslüman kadın hareketinde, kadının bireysel haklarından çok 

toplumsal çıkarına önem verilmiştir. Ancak bu özelliğinde, sadece Osmanlı’ya ya da 

Ortadoğu devletlerine özgü olmaktan çok, kadın sorununa özgü olduğu söylenilir. 

Kadınların “topluluğun ruhu”nu simgelemeleri de hem Batı, hem de Doğu ataerkil 

düşüncesinin genel bir özelliğidir.22 

Osmanlı İmparatorluğu’ndan Cumhuriyet’e kadarki dönemde ana hatlarıyla anlatılan  

                                                 
20 Berktay, “Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Feminizm”, s.98. 
21 Nicole A.N.M Van Os, “Osmanlı Müslümanlarında Feminizm”, Modern Türkiye’de Siyasi 
Düşünce: Cumhuriyet’e Devreden Düşünce Mirası, Tanzimat ve Meşrutiyet’in Birikimi, 
İstanbul, İletişim Yayınları, 2001, s.336. 
22 Berktay, “Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Feminizm”, s.98. 



 45 

kadının toplumsal statüsünde yaşanan değişimleri iki başlık altında incelenebilir. İlk 

olarak kadınların Tanzimat’la başlayan ve II. Abdülhamit ile hızlanan reform 

hareketlerinde özellikle eğitim kanalı ile toplumsallaşmaya başlamaları ele alınacak, 

ikinci olarak da II. Meşrutiyet döneminde yaşanan özgürlük ortamı ile ilk feminist 

hareketler ve iktidar tarafından kadın kimliğine yönelik politikalar incelenecektir. 

Cumhuriyet döneminde yaşanan kadın politikaları ve kadın hareketi ise ayrı bir 

bölümde ele alınacaktır.  

A) Tanzimat ve II. Abdülhamit Dönemlerinde Kadın 

Tanzimat döneminde hız kazanan batılılaşma hareketi, yapılan reformlarla sınırlı da 

olsa kadının statüsünde önemli değişiklikler yapmıştır. Özellikle II. Abdülhamit 

dönemiyle yaşanan eğitim oranlarındaki artış, kadınların kamusal alandaki 

etkinliklerini arttırmıştır.  Kadının bu yeni konumu, özelikle hukuki, eğitim ve toplumsal 

hayatta kendini göstermiştir.  

1) Hukuki Yapıda Yaşanan Değişimlerde Kadın  

Tanzimat ve Cumhuriyet öncesinde Osmanlı toplum yapısı, örfi-sultani hukukuyla 

tamamlanan şeriat hukuku ile yönetiliyordu. Şeriat hukukuna göre de, kadınların 

erkeklere göre ‘doğal ’ olarak “ikincil” konumda oldukları kabul ediliyordu. Evlilik ve 

aileye ilişkin yasalar, erkeklerin çokeşliliğine izin veriyor; ayrıca boşanma da, erkekler 

lehine kolaylaştırılıyordu. Çocukların velayet hakkı da babalara verilmişti. Cariyelik 

sistemi de yürürlükteydi. Osmanlı kadınları mülkiyet ve miras hakkına sahiptiler ancak 

erkeklerin yarısı kadar pay alabiliyorlardı.23 

Yönetimde yeni düzenlemelerin yapılmasıyla yurttaşların arasında eşit haklar ve 

görevler tanınmasının amaçlandığı bu dönemde, kadınların hukuki ve toplumsal 

alandaki konumları da değişmeye başladı. Kadınlara bu dönemde yeni haklar 

tanınıyor, kadınların toplumdaki yerleri de tartışılmaya başlanıyordu.24 Tanzimat 

sonrasında ortaya çıkan kadın sorunu, geleneksel toplum yapısından modern 

toplumsal yapıya geçişte yaşanan idari yapılandırmanın sonucuydu.25 Tanzimat ile 

kadının  hukuki  konumunda  yaşanan  en  büyük  değişim Arazi Kanunu ile olmuştur.  

                                                 
23 Berktay, “Türkiye’de Kadın Hareketi: Tarihsel Bir Deneyim”, s. 19. 
24 Taşkıran, a.g.e., s.24-25.   
25 Ekrem Işın, “Tanzimat, Kadın ve Gündelik Hayat”, Tarih ve Toplum, s.51, Mart 1998, s.22. 



 46 

1858 Arazi Kanunu, kız evlatların babalarından kalan topraklar üzerinde erkek 

evlatlar gibi veraset hakkına sahip olmalarını öngörmüştür. Arazi Kanunu ile beraber, 

daha önceki dönemlerde Osmanlı kanunlarına göre evlenen kızlardan alınan Gelinlik 

Vergisi de kaldırılmıştır.26 Yine bu dönemde yaşanan önemli bir gelişme de, kölelik ve 

cariyeliğin kaldırılması olmuştur. Köle ticareti, beyazlar için 1854, siyahlar için ise 

1857 yılında kaldırılmıştır. Kılık kıyafet ve sokağa çıkma konusunda daha hoşgörülü 

davranılmaya başlanmıştır. Bunun yanında, eşitlikten söz eden ama tümüyle ele 

alındığında “cinsel ayrımcılık” temeli üzerine kurulan hukuksal düzenleme, 1858 

yılında çıkarılan Ceza Kanunu olmuştur. Yasanın 54. maddesinde ceza görme 

konusunda erkeklerle kadınların farklı olmadığı yazılıdır. Ancak diğer maddelerde bu 

hükme aykırı hukuki düzenlemeler vardır. Ayrıca Ahmed Cevdet Paşa’nın hazırladığı 

Mecelle’nin bütününde de bu eşitsizlik hakimdir.27 

Yine bu dönemde, evliliği kolaylaştırıcı politikalar da izlenmiştir. Özellikle geleneksel 

toplum yapısından gelen, evlilik sürecinin ağır koşulları ve nüfus artışı sağlama 

politikası dolayısıyla yeni düzenlemeler yapılmıştır. Tanzimat dönemiyle kurulan yerel 

yönetimlere, evlilik konusunda verdiği görevlerde, evlilik kayıtlarının düzenli tutulması 

bildirilmiş; bu kural, II. Abdülhamit döneminde de devam etmiştir. Yine evlilikle ilgili 

geleneksel kuralları yasaklayıcı düzenlemeler de yapılmıştır. Ancak bu 

düzenlemelerin en önemli özelliği evliliğin, dinsel-geleneksel yapıdan çıkarılarak; 

“dünyevi” bir anlam kazanmaya başlaması olmuştur.28  

2) Eğitim Alanında Yaşanan Değişimlerde Kadın  

Osmanlı İmparatorluğu’nun kuruluşundan itibaren eğitime özel bir önem verilmiştir. 

Ancak İmparatorluğun ilk yüzyıllarında, eğitim kurumlarının hemen hepsi, erkek 

öğrencilere yönelik eğitim vermekteydi. Sarayda, Harem bölümünde cariyelerin 

kalfalar tarafından eğitildikleri; terbiye, nezaket, gibi genel görgü kurallarının yanında, 

okuma-yazma, İslami bilgiler ve Kuran okutulması öğretilmekteydi. Yine padişah 

kızlarına sınırlı da olsa eğitim verilmekteydi.29 Mahalli eğitimse, Tanzimat dönemi 

öncesinde, sıbyan mekteplerinde verilen bir ilk öğretim ile, bu amaçla  özel olarak 

kurulan medreselerde verilen bir yüksek öğretimden oluşuyordu. Kızlar yalnızca din 

                                                 
26 Taşkıran, a.g.e., s.24-26.   
27 Mehmet Ö. Alkan, “Tanzimat’tan Sonra ‘Kadın’ın Hukuksal Statüsü” Toplum ve Bilim, s.50, 
yaz, 1990, s.87. 
28 A.m., s.89-91. 
29 Emel Doğramacı, Türkiye’de Kadın Hakları, Ankara, Ayın Kitapları, 1982,  s 16. 



 47 

eğitimi veren sıbyan mektebine devam edebilmekle birlikte, yüksek öğrenim 

medreselerine girmelerini sağlayan düzenlemeler yoktu.30   

Tanzimat Fermanı ile yaşanan modernleşme hareketleriyle kadının toplumsal hayata 

katılımında yaşanan en büyük gelişme, eğitim alanında olmuştur. 19. yüzyılın eğitim 

gören kadınları, resmi ya da özel eğitim kurumlarının yanında bu kurumlara göre 

daha yaygın ve geleneksel kültürün izlerini taşıyan bir eğitim sisteminden de 

geçmişlerdir. Bu eğitim kurumlarının amacı becerikli ev kadını yetiştirmek olsa da 

giderek kalifiye işçi kadınlar sınıfının oluşumunu sağlamıştır. Mahalle mektebini 

bitirip, rüşdiyelere devam etmeyen kızlar, “ehl-i namus” olarak tanınan kadın 

komşuya eğitim almak üzere çırak olarak verilirdi. İş eğitimi ilkesiyle hareket edilen bu 

eğitim yöntemiyle, dinsel kültürün dışında sınırlı da olsa gündelik hayatın pratik 

yapısını göstermesiyle kadının toplumsal hayata katılımında etkili olmuştur. Osmanlı 

kadınını gündelik hayata kazandıran diğer bir eğitim sistemi de konak eğitimidir. 

Yöntem bakımından mahalle mektebine benzemekle birlikte, bu eğitim daha çok 

“entelektüel kadın” tipini yaratmıştır. Osmanlı klasik harem eğitiminin, Tanzimat 

modernleşmesine uyumlu hale getirilmiş bir şeklidir. Bu eğitim yöntemiyle üst tabaka 

kadın, artık el becerisi yerine akıl yürütmeyi; duygu yerine de pozitif düşünceyi 

benimseyen bir insan haline gelmiştir.31   

Osmanlı kadınını gündelik hayata kazandıran diğer bir eğitim yöntemi de temelleri 

Tanzimat’la atılan modern okullardır. Resmi ya da özel okulların verdiği bu eğitim 

sistemi, ”meslek kadını” tipini ortaya çıkarmıştır. 1842 yılında Mekteb-i Tıbbiye’de 

ebelik dersleri verilmeye başlamıştır. Bu tarihten iki yıl sonra 10 Müslüman ve 26 

Hıristiyan ebeye diplomaları verilmiştir.32 Kızlar için ilk rüşdiye mektepleri (ortaokul) 

açılmaya başlanmıştır. Bunlardan ilki, 1859 yılında İstanbul’da açılan Cevri Kalfa İnas 

Rüştiyesidir. Daha sonra kız meslek okulları da kurulmuştur. İlk kez 1864 yılında, 

Rusçuk’ta Mithat Paşa tarafından öksüz kızlar için ordu ihtiyaçlarını karşılamak üzere 

dikimevi niteliğinde bir ‘Islahhane’ açılmıştır. 1869 yılında Tuna Valisi Mithat Paşa  

önderliğinde İstanbul’da ilk kız sanayi okulu, Yedikule’de Dikimhane adıyla eğitime 

başlamıştır. 33  

                                                 
30 Bernard Caporol, Kemalizm’de ve Kemalizm Sonrasında Türk Kadını(1919-1970), 
Ankara,  Türkiye İş Bankası Yayınları, 1982, s.101-102. 
31 Işın, a.g.m., s.22. 
32 Osman Ergin, İstanbul Mektepleri ve İlim, Terbiye Sanat Müesseseleri Dolayısıyla 
Türkiye Maarif Tarihi, İstanbul, Eser Matbaası, 1977, c:1-2, s: 557-558. 
33

A.e., s: 572-573; Ortaylı, a.g.e., s.186. 



 48 

Kızların eğitimi konusunda başlayan modernleşme hareketi, ancak 1869 yılından 

itibaren resmi bir görünüm kazanabilmiştir. 1869 yılında Maarif-i Umumi 

Nizamnamesi çıkarılmıştır. Bu nizamnameyle, kız çocuklarının 6-11 yaş arasında 

sıbyan mekteplerine devam zorunluluğu getirilmiş; büyük şehirlerde de kız rüşdiyeleri 

açılması kararlaştırılmıştır. Kız çocukları da dahil, Osmanlı İmparatorluğu’nda 

herkesin ilköğretimi alma zorunluluğu, 1876 Kanun-i Esasi’nin 114. maddesinde  de 

yer almıştır.34  

1884 yılından itibaren de İstanbul’da Kız Sanat Okulları açılmaya başlamıştır. 

1887’den itibaren tarih, hukuk, ticaret, sanayi-i nefise okulları ile İstanbul Kız Sanayi 

Mektebi Maarif Nezaretine bağlandı. İstanbul’da 1878’de Üsküdar, 1879’da Aksaray 

ve Cağaloğlu’nda üç kız sanayi mektebi açıldı.35 Kız ortaokullarının açılmasının 

önemli bir sonucu, kadınlar arasında meslekleşme yolunda ilk adımların atılmış 

olmasıdır. İlk kadın öğretmen tayini 1873’te olmuş ve 1881’de ilk kez mezuniyet 

töreninde bir kadın söylev vermiştir. Kadınların okul yönetimi işlerine tayinine 1883’te 

başlanmış ve bu tarihten sonra vilayetlerde de bu yol açılmıştır ki bu dönem 

Abdülhamit dönemine rastlamaktadır.36 

Gerek kız sıbyan mekteplerinde, gerekse kız rüştiyelerinde öğretmenlerin de kadın 

olması öngörülmüştür. Bu amaçla da öğretmen yetiştirmek için, İstanbul’da kız 

öğretmen okulu Darü’l Muallimat açılması planlanmış; okul 1870 yılında açılmıştır. Bu 

okul, 1914 yılında İstanbul’da İnas Darü’l-Fünun açılıncaya kadar kızlar için tek 

yüksek öğrenim kurulu niteliğini korumuştur. Askeri amaçlar için 1878’de Üsküdar’da 

ve 1879’da Aksaray ve Cağaloğlu’nda toplam 3 kız sanayi mektebi daha açılmıştır. 

Başlangıçta kız rüşdiyeleri yalnızca İstanbul’da kurulmuştur ve 1872’de sayıları 8’e 

çıkmıştır. 1873’de 8 kız rüşdiyesinde 180, 1874’te ise 224 kız öğrenci okumaktadır. 

1875 yılında Darü’l Muallimat ve 9 rüştiyede, toplam 286 kız öğrenci bulunmaktadır. 

İpitdai düzeyi gibi, Rüştiye düzeyinde de erkekler ve kızlar için iki ayrı program ve 

amaç göze çarpmaktadır. Genel olarak erkeklere “ev dışı” toplumsal ve iktisadi 

yaşama; pazara dönük bir eğitim verildiği görülmektedir. Kızların eğitimi ise genel 

bilgilerin yanı sıra “ev içi” yaşama  dönük bilgilerin ve becerilerin aktarıldığı, iyi bir 

anne ve eş olmalarını sağlamaya yönelik bir ders programı uygulanmaktadır. 

                                                 
34 Doğramacı, a.g.e., s.20. 
35 Ergin, a.g.e., s: 557-558; Nafi Atuf, Türkiye Maarif Tarihi Hakkında Bir Deneme, İstanbul, 
Muallim Ahmet Halit Kitaphanesi, 1930, s. 78. 
36 Berkes, a.g.e., s.231. 



 49 

İstanbul’da 21 erkek, 10 kız ve taşrada 366 erkek ve 3 kız olmak üzere toplam 400 

rüşdiye bulunmaktadır.37      

Ancak kadınlar için yeni eğitim kurumlarının oluşturulması ve eğitim alanlarına 

katılımındaki artış, II. Abdülhamit döneminde yaşanmıştır. Tanzimat döneminin 

sonunda, 10 tanesi İstanbul’da, 3 tanesi taşrada olmak üzere toplam 13 kız rüşdiyesi 

varken; 1893 yılında 12’si İstanbul’da 22’si taşrada olmak üzere 34 rüşdiye 

bulunmaktadır.  II. Abdülhamit döneminin sonuna gelindiğinde 15’i İstanbul’da olmak 

üzere, toplam 77 kız rüştiyesi bulunmaktadır. Bir tane de karma rüştiye 

bulunmaktadır. Kız rüşdiye sayısı 1893’ten 1901 yılına kadar 11 ve dönemin sonuna 

doğru 62’ye çıkmıştır. II. Abdülhamit yönetiminin başlarında, kız iptidai okulu sayısı 

95 iken, sonlarında 349’a yükselmiştir. Kız iptidai ve rüşdiye mektepleri, özel okul 

olarak da açılmışlardır. Yalnızca kızların devam ettikleri ilk iptidai okul 1880 yılında 

İstanbul’da açılmıştır. II.Abdülhamit dönemindeki kızların daha yaygın eğitim 

olanağına kavuşmalarının bir sonucu olarak, II. Meşrutiyet dönemindeki feminist 

hareket gelişmiş, kadınlar dernek ve yayın faaliyetlerinde bulunmuşlardır. Bu 

dönemde, kızlara ait idadi ve sultanilerin yanı sıra, bir de üniversite açılmıştır. 

Kadınların öğretmenlik dışında kamusal alanda yer almalarını simgeleyen (postahane 

ve maliyede) devlet memurluğuna, bu dönemde kabul edilmeye başlanmışlardır.38 

3) Toplumsal Hayatta Yaşanan Değişimlerde Kadın 

Tanzimat döneminde kadınların örgütlenmesi, özellikle savaşta yaralananlara yardım 

amacıyla kurdukları komitelerle oluşmuştur. Bu örgütler daha çok İstanbul’un 

tanınmış aileleri hanımlarının yardımsever ve yurtsever niyetlerle kurdukları hayır 

dernekleridir. Bu örgütler para yardımı toplamakta ve bizzat para yardımı da 

yapmaktadırlar. Bu tür faaliyetler kadınların toplumsal yaşamda etkin olmalarına belli 

ölçülerde yardımcı olmuştur.39  

Osmanlı basınında kadın ve aileye yönelik yazılar da, Tanzimat dönemiyle karşımıza 

çıkmaktadır. Özellikle Terakki Gazetesi, ileride Tanzimat edebiyatında konu edilecek 

                                                 
37, Mehmet Ö. Alkan, “İmparatorluk’tan Cumhuriyete Modernleşme ve Ulusçuluk Sürecinde 
Eğitim”, Osmanlı Geçmişi ve Bugünün Türkiye’si, der: Kemal H. Karpat, İstanbul, Bilgi Üni. 
Yayınları, 2004, s. 101. 
38 A.e., s. 204. 
39 Şehmus Güzel, “Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Toplumsal Değişim ve Kadın”, Tanzimat’tan 
Cumhuriyet’e Türkiye Ansiklopedisi, c:3, İstanbul, İletişim Yayınları, 1985, s.859. 



 50 

olan kadın haklarını, gündeme getiren ilk yayın organıdır.40 1868 yılında çıkan 

Terakki gazetesi kimliklerini açıkça belirtmese de kadın mektuplarına yer vermiştir. 

Yayım tarihi açısından ilk kadın dergisi ise Terakki-i Muhadderat, Terakki gazetesi 

tarafından 1869 yılında verilmeye başlanan ektir.41 

Türk kadınının, kendi toplumu ve batılı kadın karşısındaki konumunu tartışan bu 

gazeteyi diğer dergi ve gazeteler izlemiştir. Özellikle II.Abdülhamit dönemiyle kadınlar 

için çıkarılan gazete ve dergilerde artışlar yaşanmıştır: Ayine(1875), Vakit yahud 

Mürebb-i Muhadderat (1875), Aile (1880) İnsaniyet, (1882), Hanımlar (1883), 

Mürevvvet, (1887), Parça Bohçası (1889), Şükufezar (1886) bu dönemde çıkarılan 

yayınlara birer örnektir. Şükufezar dergisi, sahibi kadın olan ve yazı kadrosunu 

tümüyle kadınların oluşturduğu ilk kadın dergisidir.42 Bu dönemde kadınların ısrarla 

savunduğu ilkeler, evlilik kurumunun düzenlenmesi, tekeşlilik, eğitimde kadına olanak 

tanınması ve toplumsal hayatta rahat hareket edebilmektir. Yine bu dönemde 

özellikle kentte yaşayan kadınlar, yavaş da olsa ev ve konak dışına çıkmaya 

başlamış ve sınırlı bir özgürleşme süreci başlamıştır.43 

1895 yılında başyazarı ve yazı kadrosunun tamamına yakını kadın olan Hanımlara 

Mahsus Gazete yayın hayatına girmiştir. Derginin yayın amacının açıklandığı ilk 

sayıda, özellikle “nesil yetiştiriciliği” rolünden ötürü kadınların da geliştirilmesi, 

yükseltilmesi gerektiği vurgulanmış; kadının içinde bulunduğu durumla toplum 

arasında bağlantı kurulmuştur. Dergide sadece iyi anne, iyi eş rolünü benimsetmeye 

çalışılmasının yanında, kadınlar bu kimliklerini reddetmemekle beraber, toplumsal 

konumlarını sorgulayarak, erkeklerle karşılaştırmışlardır. Dergide kadınların sorunları, 

aile, toplum ve iş yaşamları, eğitim, sağlık, moda, giyim konuları ağırlıktadır. Yurtiçi 

ve yurtdışından verilen örneklerle de kadınların her işi başarabileceğine olan inanç 

yerleştirilmeye,  pekiştirilmeye çalışılmıştır.44 

Tanzimat ve Abdülhamit dönemlerinde Müslüman olmayan cemaatler içinde kadın 

dernekleri de kurulmaya başlanmıştır. Kadın derneklerinin başlıca amacı kızların 

eğitim görmelerini sağlamaya yöneliktir. Örneğin, 1879 yılında Üsküdar’da Matmazel 

Zabel Hanciyan ile diğer Ermeni kadınları tarafından kurulan Azkaniver Hayuhcıyan 

                                                 
40 Taşkıran, a.g.e., s.30.  
41 Çakır, a.g.e., s.23. 
42 A.e., s.24-27. 
43 Güzel, a.g.m., s.859. 
44 Çakır, a.g.e.. s.27-32. 



 51 

İngerutyan Derneği bunlara örnektir. Bu derneğin amacı kızların devam edebileceği 

okullar açmak ve Anadolu’da yaşayan Ermeni kadınların eğitimine yardım etmektir. 

Bir başka dernek de 1879 yılında Ortaköy’de kurulan Tibraçaser Dignanç  İngerutyan 

Derneği’dir. Dernek bir okul açarak Anadolu’daki okullara gönderilmek üzere 

öğretmenler yetiştirmeyi amaçlamaktadır.45 Ermeni kadınlar tarafından kurulan diğer 

dernekler ise; İstanbul’da Peralı Ermeni Kadınlar Cemiyeti (1861), Katolik Ermeni 

kadınlar tarafından kurulmuş olan Ağkadaser Dignandz  İngerutyan Derneği (Fakir 

Kadınlar Cemiyeti- 1875)’dir. Rumlar  kadınları tarafından da  1860’ların başlarından 

itibaren dernekler kurulmaya başlanmıştır. Filopthodos Adelfotis ton Kirion Peran 

(Pera Hanımlarının Fukaraperver Cemiyeti-1861), Filoptohos Adelfotis ton Kirion en 

Halki (Halki’de Hanımlar Fukaraperver Cemiyeti-1862), İ en Edirne-kapu Filopthodos 

Adelfotis ton Kirion Agia Varvara (Edirnekapı’da Agia Varvara Hanımlarının 

Fukaraperver Cemiyeti- 1896) bu dernekler arasında sayılabilir. Yahudi kadınlar 

tarafından da çeşitli dernekler kurulmuştur. İstanbul’da kurulan “Süt Damlası Bayanlar 

Kolu”(1907) derneği buna örnektir.46 

Tanzimat’la başlayan değişim sürecinde, Osmanlı basınında kadının toplum içindeki 

yeri ve görevleri de tartışılmaya başlanmıştır. Kadının toplumdaki konumu Tanzimat 

dönemi roman ve tiyatrolarında ele alınmış ve kadının modernleşmesinin sınırları 

üzerine eserler yazılmıştır. Eserlerde; esaret, görücü usulü evlilik, kadının eğitimi, ele 

alınan başlıca konulardır. Ahlaken düşük kadınlar ve bunların baştan çıkardığı 

erkekler de dönemin eserlerinde sıkça konu edilmiştir.47 Bu dönemin önde gelen 

düşünürlerden olan Şinasi, Namık Kemal, Abdülhak Hamid, Şemseddin Sami ve 

Ahmed Mithad çok kadınla evliliğe karşı çıkmışlardır. Bu yazarlar kadının aşağı 

durumunun nedenleri arasında toplumsal konumundan kaynaklanan cahilliği 

olduğunu savunmuşlar ve kadının eğitilmesi gerektiğini de vurgulamışlardır.48   

Şemsettin Sami kadın haklarının önemli savunucularındandır. Bunun yanında 

modernleşmenin kadına sağlayacağı yeni hakların aslında İslamiyet’in ilk 

dönemlerinde uygulanan haklar olduğu tezini ileri süren Namık Kemal’dir.49 Öğretimin 

bu doğrultuda yeniden düzenlenmesini, kızların okula devam edip çağdaş değerlerle 

                                                 
45 Alkan “İstanbul’da Sivil Toplum Kurumları”, s. 88.  
46 Mehmet Ö. Alkan, “Osmanlı’da Cemiyetler Çağı”, Tarih ve Toplum, sayı: 238, 2003, s. 7. 
47 Mehmet Törenek, “Kadın Dergiciliği ve Mehmet Rauf”, Toplumsal Tarih, sayı: 51, Mart 
1998, s.26-30. 
48 Güzel, a.g.m., s.858. 
49 Işın, a.g.m., s.24. 



 52 

uyum içinde bir eğitim görmelerini savunmuştur. Romanlarında kadınların 

eğitimsizliğini eleştirmekte ve kadınların cahilliğinin, ailenin ve giderek ulusun 

çöküşünü de beraberinde getirdiğini ifade etmektedir.50  Ahmed Mithat Efendinin 

eserlerinde  ise daha çok ahlakçı bir tutum hakimdir. Kadına saygıyı ve kadının iffetini 

en büyük değer sayar. Batılı akımların ise eşitlik, aşk ve feminizm gibi kavramlar ile 

kadını bir menfaat aracı konumuna getirdiğini savunur.51 

B) II. Meşrutiyet ve Kadın 

1) İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin Siyasal Politikalarında Kadın 

1908’de yaşanan Jön Türk hareketi, Osmanlı Devlet yapısında liberal dönüşümler 

hedefleyen bir devrimdi. Devrimin ardından Kanun-i Esasi yürürlüğe konulmuş, 

Meclis-i Mebusan açılmıştı. Çok partili siyasal hayata geçilmiş, 10’a yakın siyasal 

parti kurulmuş, birçok dernek faaliyete geçmiş, basılan gazete ve dergi sayısında da 

artış olmuştur. Ekonomik hayatta da liberal düzenlemelere gidilmiş, “Batılılaşmak için 

liberalleşmek gerekli görülmüştür.” Yine bu devrimin ardından kurulmak istenen 

liberal toplumsal hayatın da ideolojik yapısı, Osmanlıcılık çerçevesinde oluşturulmaya 

çalışılmış, Müslim ve Gayr-i Müslimlerin “Osmanlı Milletini” oluşturdukları 

savunulmuştur. 52 

Ancak farklı milletlerden oluşan Osmanlı İmparatorluğu’nda ulusçuluk akımlarının 

hızla artmaya başlamasıyla, Osmanlıcılık ideolojisinin artık imparatorluğu bir arada 

tutacak alt yapıdan yoksun olduğu görülmeye başlanmıştı.53 Özellikle Balkan 

Savaşı’nın ardından Osmanlıcılık fikri sorgulanmaya başlamış, liberal ekonomi 

politikalarının, daha çok gayr-i müslim ve yabancı kesime faydalar sağladığının 

anlaşılması, giderek “Türk Ulusçuluğu” fikrinin güç kazanmasına zemin hazırlamıştı. 

Türk ulusçuluğunun şekillenmesinde Alman romantizminin etkisi olmuş, iktisadi yapıyı 

da “milli iktisat” planında şekillendirme fikri artmıştı.54  

                                                 
50 Caporol, a.g.e., s.59. 
51 Törenek, a.g.m., s.26-30. 
52 Zafer Toprak, Türkiye’de Milli İktisat, Ankara, Yurt Yayınları, 1982, s.18-19. 
53 Somel,a.g.m., s.109. 
54 Toprak, Türkiye’de Milli İktisat, s.18-19; Sina Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, 
İstanbul, İmge Yayınevi, 2001, s.417. (Birinci Dünya Savaşı döneminde uygulanan iktisadi 
politikalar için bkz, Zafer Toprak, İttihad-Terakki ve Cihan Harbi, Savaş Ekonomisi ve 
Türkiye’de Devletçilik (1914-1918), İstanbul, Homer Kitabevi, 2003) 



 53 

II.Meşrutiyet döneminde İTC’nin siyasi politikaları, kadının toplumsal konumunda 

büyük etkiler yapmıştı. İlk dönemin etkin olan liberal fikirleri yerini Türk ulusçuluğuna 

bıraktıkça, kadının toplumsal konumu da bu zeminde tanımlanmaya başlamıştı. 

İTC’nin ilk dönem liberal politikalarında, Avrupa tarzı bir burjuva hareketi yaratma 

çabasında, kadınların durumu ve toplum içindeki yeri üzerinde önemle durulmuş, 

kadının geleneksel yaşam biçiminden çıkarak toplumsallaşması ve özgürlüğü 

kazanması fikri hakim olmaya başlamıştı.55 

Bu dönemde  İTC’nin kadınlarla ilgili en önemli politikası aile kurumuna yönelik olarak 

gelişmişti. Özelikle Ziya Gökalp’in  İTC’nin siyasi ve ekonomik politikalarda olan etkin 

görüşleri, kadın politikasında da belirleyici olmuştu. Türk Feminizminin doğuşunda 

önemli bir etkisi olan Gökalp, İslamiyet öncesi eski Türk boylarındaki kadının 

konumunu “idealize” etmiş, kadının bu dönemlerde erkeklerle eşit olduğunu, ancak 

İslam medeniyetine geçişle bu sosyal ve hukuki durumun gerilediğini savunmuştu. 

Milli kültürün yeniden canlanışıyla bu eski eşitlik ilkesinin yeniden benimsenmesiyle 

mümkün olacağını ileri sürmüştü. Bu bağlamda da İTC tarafından aile, politik bir konu 

olarak hükümetin kontrolüne alınmaya çalışıldı. ‘Yeni aile’ ya da ‘Milli aile’ ittihatçıların 

önderliğinde çekirdek ailenin “müşterek özü” oldu. Bu dönem boyunca evlilik sadece 

dinsel bir olay olmaktan çıkarıldı. ”Milli Aile”nin, batıdaki modern ya da Avrupa  

ailesinin bir kopyası olmadığına işaret edildi. İttihatçılar tarafından uluslararası 

bağlamda medeniyetin gerekliliği ve yerli kültürün arasında farkı önemle vurgulandı. 

Onların görüşüne göre aileyi biçimlendirmek insanların kültürünün bir bölümü ve yerli 

kültürün yükselmesi için bir zorunluluktu. Bu nedenle ‘Milli aile’ diğer ulusların aile 

tiplerinden taklit edilemezdi. Gökalp’in mimarı olduğu ‘Milli aile’ fikri, İttihatçılar için 

temel nokta olmuştu. Çünkü ulusal kimliği sunan İttihatçılara göre devimin başarısı,  

sosyal devrimler eşliğinde yeni hayatın temel dayanağı olan aile ile olacaktı. Kadının 

statüsünün açıklamasını, milli aile ile sağlaması, genç Türk ideolojisinin sloganı oldu. 

İttihatçılar tarafından yürütülen aileye ve kadına yönelik bu politikalar da Osmanlı 

feminizminin hazırlığını sağlayacaktı.56 

 Bu görüşler ışığında kadın meselesi, milli bir iktisat ve kültür meselesi olarak ele 

alınmaya başlanmış ve kadın dernekleri kurulmuştu. Eğitim ve hukuk alanlarında 

                                                 
55 Zafer Toprak, “Osmanlı Kadınları Çalıştırma Cemiyeti: Kadın Askerler ve Milli Aile”, Tarih 
ve Toplum, s.51, Mart 1998, s.34; Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s.139. 
56Zafer Toprak, “The Family, Feminism and The State During The Young Turk Period 1908-
1918 ”, Varia Turcica, 13(199), s. 443;  Durakbaşı, a.g.e., s.119-121. 



 54 

kadınlar lehine reformlar yapılmış, Türk Ocakları’nda düzenlenen konferanslarda 

kadınları yetiştirmek, onlara bir yandan yeni kadın kimliğini öğretmek, toplumsal 

hayata geniş ölçüde katılmalarını sağlamak istemişlerdi.57 Özellikle bu dönemde 

milliyetçiler için kadın, “batılılaşmanın simgesel bir göstergesi” haline gelmeye 

başlamıştı.58 

Bu politikalarla birlikte II. Meşrutiyet’in ilk dönemlerinde evliliği kolaylaştırıcı 

girişimlere de başlanmıştır. Çeyiz ve başlık adetlerinin evlenmek isteyenlere mali bir 

yük getirmesi, buna bağlı olarak kız kaçırma olaylarının artması, Dahiliye Nezaretini 

harekete geçirmiş; illere gönderilen genelgelerle, evlenmeyi kolaylaştırıcı derneklerin 

kurulması teşvik edilmiştir.59 Aile, savaş döneminde de politik bir mesele halindeydi. 

Nüfus kaybı ve erkek iş gücünün ordu da bulunmasından dolayı kadınları istihdam 

etme ihtiyacı, ailedeki manevi çürüme ve çözülme gibi sorunlar karşısında İTC 

yönetimi, aile ile ilgili politikalara bu dönemde daha da hız verdi.60 Osmanlı Kadınları 

Çalıştırma Cemiyet-i İslamiyyesi, devletin bu dönemde ilk kez gündeme aldığı 

“özendirici” nüfuz politikasının yürütülmesini de üstlenmiştir.  Aile hayatının çöküşünü 

önlemek amacıyla dernekte çalışan memur ve işçileri için zorunlu evlilik ilkesi 

getirmiş; erkeklerden en geç 25, kadınlardan ise 21 yaşına kadar evlenmeleri 

beklenmiştir. Evlenecek olanlara maddi yardımlar da sağlanmıştır.61 

Kadınlara yönelik olarak yürütülen bu politikaların ışığında, eğitim reformunda 

kadınlara yönelik eğitim kurumlarının açılmasına hız verilmişti. Kadının  bu konumu, 

Maarif Nazırı Şükrü Bey, 1913 yılında, İstanbul Darülfünunu’nda kadınlara özel 

kursların açılışında yaptığı konuşma ile de ifade edilmişti. Şükrü Bey’e göre kadınlara 

verilen eğitim, onların aydın ve aydınlatan bir anne, becerikli bir yönetici ve iyi bir eş 

olmalarını sağlayacaktı. Kadınlar, anne olarak milletin devamını sağlıyordu. Anne 

olarak sadece çocuk doğurup büyütmekle kalmıyor aynı zamanda çocukların ilk 

öğretmeni oluyorlardı.62 

Bu amaçlarla, İTC’nin 1911’deki IV. Kongresinde kabul edilen siyasal programın 18. 

maddesi, ilköğretimin zorunlu ve parasız olması gerektiği, orta ve yüksek öğretimin 

                                                 
57 Güzel, a.g.m., s.860. 
58 Durakbaşı, a.g.e., s.29. 
59 Murat Koraltürk, ““Mili Aile”ye İlişkin Bir Belge”, Toplumsal Tarih, s.46, Ekim 1997, s.23 
60 Toprak, “The Family, Feminism and The State During The Young Turk Period 1908-1918”, 
s. 444; Durakbaşı, a.g.e., s.101. 
61 Toprak, “Osmanlı Kadınları çalıştırma Cemiyeti: Kadın Askerler ve Milli Aile”, s.34. 
62 Van Os, a.g.m., s.341 



 55 

genelleştirilmesini öngörülmüştü. Kadının eğitimine önem verilmiş; programa göre 

devlet olanakları ölçüsünde kız okullarının iyileştirilmesi ve sayısının arttırılması 

hedeflenmişti.63 Programın ardından, kız ve erkek çocukların ilk öğretimi iyileştirilmiş, 

yeni okullar açılmıştı. 1913 yılında kızlar için ilk kız lisesi olan İstanbul İnas Sultanisi 

(İstanbul Kız Lisesi) açıldı. Daha sonra da Erenköy, Çamlıca ve Kandilli Kız Liseleri 

açıldı. Yine 1917 yılında kızlar için Güzel Sanatlar Okulu ve Konservatuar, terzilik 

okulları, hemşirelik ve ticari dersler veren okullar açıldı. Kız öğrenciler için ilk 

üniversite 12 Eylül 1914 yılında İnas Darülfünunu adı altında açıldı. Üç yıllık bir 

öğretim süresi ile İstanbul Kız Öğretmen okuluna bağlanan bu üniversite, matematik, 

edebiyat ve tabii bilimler şubelerine ayrılıyordu. Amaç aynı zamanda kız öğretmen 

okullarına da öğretmen yetiştirmekti. İstanbul Kız İdadisi ve Dar’ül-muallimat’ı bitirince 

kız öğrenciler bu okullara girebileceklerdi. Üniversite ilk mezunlarını 1917’de verdi. 

Ancak üniversite 1920 yılında kapatılarak İstanbul Darülfünunu ile birleşti.64  

İTC tarafından da partinin kadın kolları açılmıştır. Bu şubelerde kadınlar için çeşitli 

konferanslar düzenlenmiş ve etkinlikler yapılmıştı. İTC’nin kadınlara yönelik olarak 

kurduğu dernekler arasında, İttihat ve Terakki Kadınlar Şubesi, Teali-i Vatan Osmanlı 

Hanımlar Cemiyeti, Osmanlı Kadınları Terakkiperver Cemiyeti yer almaktadır.65   

Yine bu dönemde sanayide yaşanan canlanmalar ve  I. Dünya Savaşı’na girilmesiyle 

yaşanan savaş ekonomisi, kadınların çalışma hayatındaki önemini de arttırmıştır. 

Osmanlı İmparatorluğu’nda eskiden beri kimi işlerde kadınlar da çalışmıştır. Özellikle 

dokuma ve gıda iş kollarındaki birçok işin büyük çoğunluğu kadınlar tarafından yerine 

getirilmekteydi. Sanayinin gelişmesi üzerine kadının tütün, sigara, tekel  ve kimya 

işlerindeki çalışma oranları da yükseldi. 19. yüzyılın ikinci yarısından itibaren 

sanayide çalışan kadın sayısı gittikçe artmakta, dokuma gibi geleneksel iş kolları 

yanında başka iş kollarında bile kadın çalıştırılmaktaydı. Örneğin 1897 yılında 

İstanbul’daki Kibrit Fabrikasında 121 kadın işçi çalıştırılmaktaydı. 1908’den itibaren 

çalışan kadın sayısı artmıştır. II.Meşrutiyet’in ilanıyla ekonomideki canlanma üzerine 

kadın işçiye ihtiyaç duyulmuş ve yeni birtakım işkollarında kadın işçi alınmıştır.  

Birinci Dünya Savaşı öncesinde kadın ve çocuk işçiler, dokuma sanayinde %50’den 

fazla, tarım ve hayvan ürünleri sanayinde, %50’den fazla oranda çalışmaktadır.  

                                                 
63 Caporol, a.g.e., s.137. 
64 Afet İnan, Atatürk ve Türk Kadın Haklarının Kazanılması, Milli Eğitim Basımevi, İstanbul 
1968, s. 21; Doğramacı, a.g.e.,  s.20. 
65 Çakır, a.g.e., s.52. 



 56 

Savaşla birlikte silah altına alınan erkeklerin yerlerini doldurmak ve özellikle savaş 

sanayinde artan ihtiyaçları karşılayabilmek için kadın ve çocukların sanayide çalışma 

oranları artmıştır. I. Dünya Savaşı’yla birlikte kadın işçiler fabrika ve atölyeler yanında 

yol yapımı ve sokak temizliği gibi işlerle, madenlerde de çalıştırılmaya başlanmıştır. 

Kadınlar ayrıca idari kadrolarda ve bürokraside de görev almaya başlamışlardır. 

Postane ve telgrafhanelerde çalışan kadın sayısı çoğalmıştır.66  

Savaş yıllarında  Harbiye Nazırı ve Başkumandan Vekili Enver Paşa’nın girişimiyle, 

kadınlara iş imkanı sağlamak amacıyla, Osmanlı Kadınları Çalıştırma Cemiyet-i 

İslamiyyesi kurulmuştur. Yine Cemiyet aracılığıyla kadınlar, gönüllü olarak askere 

alınmaya başlanmış; İstanbul’da Birinci Ordu tarafından Birinci Kadın İşçi Taburu 

(Birinci Ordu-i Hümayun’a Merbut Birinci Kadın İşçi Taburu) geri hizmette kadınlara 

istihdam alanı açmıştır67. Tarım sektöründe, Cemal Paşa’nın öncülüğünde, Dördüncü 

Ordu’nun derlediği “Kadın Amele Taburları” Çukurova yöresine hizmet vermiştir. 68  

Eğitimde yapılan reformların yanında, II. Meşrutiyet döneminde kadınların hukuki 

statüsünü reformize edecek yeni düzenlemeler de yapılmıştır. 1911’de yapılan bu 

reformların ilki, daha önceki mevzuatlarda erkeklerin lehine olan zina suçuna 

uygulanan cezalarla ilgilidir. Yapılan düzenleme ile, zina suçundan kadını ve erkeği 

aynı ceza ile yani, iki aydan iki yıla kadar hapis cezası ile cezalandırılacağı hükmü 

getirilmiştir. Ancak zina diye nitelendirilen suçun hükmü, kadın ve erkeğe ayrı 

uygulanacağı kuralı saklı tutulmuştur. Bu ceza, kadına her durumda uygulanırken; 

kocanın cezalandırılması için evlilik konutunda bir başka kadınla sürekli bir ilişkinin 

varlığı hükmü yer almıştır. Kadının hukuki durumunu iyileştirme yönünde yapılan 

diğer bir düzenleme de, 1917 yılında çıkartılan Hukuk-i Aile Kararnamesi olmuştur. 

Yasa, aileye uygulanan mevcut hükümleri yasal bir düzenleme içine oturtmuş ve 

yürürlükte olan Hanefi hukukuna değişiklikler de getirmiştir. Yasada, kadın haklarını 

güvence altına almak amacıyla “kamu otoritesinin aile işlerine karışacağı” hükmü de 

yer almıştır. Kız çocukların küçük yaşta evlenmelerine izin verilmemiş, kız 

çocuklarının  evlenebilmesi için 17 yaş sınırı belirlenmiştir. Çokeşliliğin de kadının 

evlenmeden önce rızasının alınmasıyla mümkün olabileceği şartı getirilmiştir. Ancak, 

bu yasa iki yıl yürürlükte kalmış, etkin bir başarı sağlayamamıştır.69 

                                                 
66 Güzel, a.g.m., s. 868-871. 
67 Toprak, “Osmanlı Kadınları Çalıştırma Cemiyeti: Kadın Askerler ve Milli Aile”, s.34. 
68 Toprak, Türkiye’de “Milli İktisat”(1908-1918), s.316. 
69 Caporol, a.g.e., s.119-125. 



 57 

     2) II. Meşrutiyet Dönemi Toplumsal Hareketlerinde Kadın 

1908 yılının özgürlük ortamı kadınların toplumsal hayata katılmalarında, ev içinde 

anne ve eş statülerinden sıyrılmalarında etkili olmuştu. Bu dönemde kadınlar özellikle 

basın aracılığıyla seslerini duyurmuşlar, konferanslar düzenleyip, dernekler kurarak 

kamusal alana katılmışlardır. İlk olarak kadın dergilerinde büyük patlama yaşanmıştır. 

1908’de ilk olarak Demet, Mehasin, Kadın dergileri yayınlamıştır. Dönem 

gazetelerinde de kadın yazılarına yer verilmiştir. İkdam, Tanin, Servet-i Fünun, 

Sabah, Millet gibi İstanbul’da çıkan gazetelerde, kadın imzaları vardır. Dergilerde 

kadınlık konusu eğitim ve toplumsal yaşama katılım gibi çeşitli yönleriyle ele 

alınmıştır. Kadınların uğradıkları haksızlıklar anlatılmış, özellikle Batılı kadınların elde 

ettikleri haklar açıklanarak, çeşitli ülke kadınlarının durumları hakkında bilgi 

verilmiştir.  Musavver Kadın, Kadın, Kadınlar Dünyası, Erkekler Dünyası, Güzel 

Prenses, Kadınlık, Siyanet, Seyyale, Hanımlar Alemi, Kadınlar Alemi, Kadınlık 

Hayatı, Bilgi Yurdu Işığı, Türk Kadını, Genç Kadın, Kadın Duygusu, İnci, Diyane, 

Kadınlar Saltanatı, Hanım, Ev Hocası,  Süs, Firuze bu dönemde yayınlanan diğer 

kadın dergileridir.70 

Bu dergiler içinde Kadınlar Dünyası tüm dergilerden farklı bir içeriğe sahiptir. Dergi, 

Osmanlı kadınlarının “hak mücadelesini” üstlenen “Osmanlı Müdaafa-i Hukuk-ı 

Nisvan Cemiyeti”nin yayın organıdır. Kadınlar Dünyası’nda özellikle kadının özgür 

olması gerektiği ve eğitimden yararlanmasının önemi vurgulanmıştır. Özgür ve 

eğitimli kadınların toplumsal hayata katılmalarının, ilerlemenin ön koşulu olduğu 

belirtilmiş; kadının çeşitli haklarla donatılmasının insanlığın mutlu olması için gerekli 

olduğu vurgulanmıştır. Toplumsal ve ekonomik yaşamın gelişimi ile kadının konumu 

arasında ilişki kurulmuştur.  71  

Kadın dergileri, kadınların kendilerini birey olarak ifade etmelerini sağlarken, kurulan 

dernekler de, bu bireysel talepleri örgütlü hale dönüştürmüştür.72 Özellikle Balkan 

Savaşı ve Birinci Dünya Savaşı sırasında kadın sosyal ve ekonomik hayata daha 

                                                 
70 Çakır, a.g.e., s.32-37. 
71 A.e., s.156. 
72 Çakır, a.g.e., s.43. 



 58 

etkili bir şekilde katılmaya başlamış, kadın derneklerinin sayısında büyük bir artış 

yaşanmıştır.73  

Bu dönemde  kurulan kadın dernekleri, ülkenin savaş ortamında olması dolayısıyla 

daha çok yardım dernekleri niteliğinde olmuştur. Fatma Aliye’nin başkanı olduğu ve 

Rumeli sınırında görev yapan askerlere kışlık giyecek yardımı sağlamaya hizmet için 

1908’de kurulmuş Cemiyet-i İmdadiye bu dönemin ilk kadın kuruluşu olmuştur. 1908 

Osmanlı Kadınları Şefkat Cemiyet-i Hayriyesi de diğer bir hayır derneğidir. Balkan 

Savaşı sırasında 1912 yılında Besim Ömer Paşa’nın öncülüğünde Hilal-i Ahmer 

(Kızılay) Hanımlar Merkezi kurulmuştur. 1912 yılında Nezihe Muhittin tarafından 

Donanma Cemiyeti Hanımlar Şubesi kurulmuştur. Yine Balkan Savaşı sırasında, 

savaşın dul ve yetimlerine eğitim vermek amacıyla Esirgeme Derneği kurulmuştur.  

Topkapı Fukaraperver Cemiyet-i Hayriyesi, Kadıköy Fukarasever Hanımlar Cemiyeti, 

Himaye-i Etfal Cemiyeti, Asker Ailelerine Yardımcı Hanımlar Cemiyeti, Müslüman 

Kadın Birliği de savaş dönemi kurulan kadın dernekleri arasındadır. Bu dönemde 

Osmanlı toplumunda gayri-i Müslim kadınlar tarafından da dernekler kurulmuştur. Bu 

derneklere Beyoğlu Rum Cemiyet-i Hayriyesi, Türk ve Ermeni Kadınlar İttihad 

Cemiyet-i Hayriyesi örnek olarak  gösterilebilir.74 

Bu  yardım dernekleri yanında, 1909 yılında Halide Edip (Adıvar)’ın kurduğu Teali-i 

Nisvan Derneği, kadının bilgisini, kültürünü arttırmak amacıyla yayınlar yapmıştı. 

1913 yılında Nuriye Ulviye tarafından kurulan Osmanlı Kadınları Müdaafa-i Hukuk-u 

Nisvan Derneği,  kadınların dış kıyafeti,  kadınlara iş alanları açılması, kadınların bilgi 

ve seviyesinin yükseltilmesi için çalışmalar yapmıştı. Bu derneklerden başka, İstihlak-

i Milli Kadınlar Cemiyet-i Hayriyesi, 1914’de Şişli Cemiyet-i Hayriye-i Nisvaniyesi ve 

Biçki Yurdu, 1915 yılında Bikes Aileler Yardımcı Hanımlar Cemiyeti, 1916’da Türk 

Ocağı ve Bilgi Yurdu, 1917’de Kadıköy Fakirperver Hanımlar Cemiyeti, 1917 ‘de 

İslam Kadınları Çalıştırma Cemiyeti, 1918’de Himaye-i Eftal Cemiyeti ve Muallimler  

                                                 
73 1908 yılında 9 tane kadın derneği kurulurken, 1909 yılında 6, 1913 yılında 7, 1914 yılında 4, 
1917 yılında 4, 1918 yılında 18, 1919 yılında 4, 1920 yılında 14 kadın derneği kurulmuştur. 
Toplam 103 kadın derneğinin 77 tanesi Müslüman / Türk, 20 tanesi Müslüman olamayan 
cemaatlere ve 6 tanesi de yabancılara aittir.  İstanbul’da kadın dernekleri en çok Beyoğlu ve 
Fatih bölgesinde yoğunlaşmıştır. Ayrıntılı bilgi için bkz: Alkan “İstanbul’da Sivil Toplum 
Kurumları”, s. 135. 
74 Çakır, a.g.e., s.43-46; Taşkıran, a.g.e., s.37-39. 



 59 

Cemiyeti, Üsküdar Biçki Yurdu, Musiki Muhibbi, Asri Kadın Cemiyeti Amerikan Koleji 

Talebeleri Türk Mezunları Cemiyeti gibi dernekler kurulmuştur.75 

Bunun birlikte eğitim amaçlı dernekler de açılmıştır. Cemiyet-i Hayriye-i Nisvaniye, bir 

yardım derneği olmasına karşın, eğitimi temel araç olarak kabul etmiş ve bu amaçla 

çalışmalar yapmıştır. 1913’te kurulan Osmanlı Türk Hanımları Esirgeme  Derneği, 

savaş sonrası yoksul ve kimsesiz kalan kadın ve çocukların sorunlarına eğilmiştir. 

Eğitim konusunda kadın dergileri de faaliyette bulunmuşlardır. Bilgi Yurdu Işığı 

Dergisi, 1917 yılında Bilgi Yurdu Müessesesi adıyla özel bir dershane açmıştı. Türk  

Kadını Dergisi  de aynı amaçla Türk Kadını Dersanesi adıyla bir dersane açılmıştır. 

Eğitim sorunu ile ilgili dernekler yanında özellikle kimsesiz adına meslek  öğreten, 

mesleki uygulamasını sağlayan, bu amaçla dikiş evleri, fabrikalar açan dernekler de 

kurulmuştur. Bu tür dernekler İstanbul’da ve Anadolu’nun çeşitli yerlerinde faaliyet 

göstermişleridir. Kadınları her alanda, özellikle kültürel açıdan bilgilendirmek, 

geliştirmek amacıyla çeşitli dernekler de kurulmuştur. Musiki Muhibbi Hanımlar 

Cemiyeti, Osmanlı Kadınları Terakkiperver Cemiyeti, Osmanlı Kadınlar Cemiyeti, 

Osmanlı İttihad-ı Nisvan Cemiyeti, Çerkes İttihat ve Teavün Cemiyeti, Teali-i Nisvan 

Cemiyeti, Kırmızı-Beyaz Kulübü dernekleri kültürel alanda faaliyet gösteren 

derneklerdendir.76 Bu derneklerin yanında daha milliyetçi nitelik taşıyan dernekler de 

kurulmuştur. İhtiyacı olan kadınlara gelir sağlamak yanında, Osmanlı ekonomisine 

katkıda bulunmak ve ulusal, geleneksel el işleri yapımını yeniden canlandırmak gibi 

amaçları vardı. Mamulat-ı Dahiliye İstihlaki Kadınlar Cemiyeti (Yerli Malların Tüketimi 

için Kadın Derneği) ve Osmanlı ve Türk Kadınları Esirgeme Derneği bunlara 

örnektir.77 

Yine bu dönemde kadınların siyasi partilere katıldıkları da görülmektedir. Fatma Aliye 

Hanım’ın kız kardeşi Emine Semiye Hanım, Osmanlı Demokrat fırkasında ve İTC’nin 

faal bir üyesi olarak çalışmıştır. Islahat-ı Esasiye-i Osmaniye Fırkası’ndaysa başkan 

Şerif Paşa’nın eşi Prens Semine yer almaktadır. Bu katılımlar sınırlı olmakla birlikte, 

kadınların siyasal hayatla olan ilgisinin bir göstergesi sayılabilir.78 

 

                                                 
75Taşkıran, a.g.e., s.37-39. 
76 Çakır, a.g.e., s 46.56. 
77 Van Os,a.g.m., s.346. 
78 Güzel, a.g.m., s.861. 



 60 

II.Meşrutiyet döneminde, özellikle İTC tarafından yürütülen kadın politikaları ve 

kadınların da hem bireysel; hem de örgütlü olarak toplumsal hayatta katılmalarının 

yanında, dönemin önde gelen aydınları da kadınların toplumsal ve hukuksal 

konumlarıyla yakından ilgilenmişleridir. Bu dönemde kadınlarla ilgili konular, dönemin 

üç düşünce akımında farklı şekilde ele alınmıştır. İslamcılar, Osmanlı 

İmparatorluğu’nun kurtuluşunun şeriat kurallarına geri dönülerek sağlanabileceğini 

savunmuşlar, kadının da özellikle devrimden itibaren ortaya çıkan tüm kötü ve 

olumsuz etkilere karşı korunması gerektiğini belirtmişlerdir. Şeriat hükümlerine 

uyulmamasını da, aileyi bozan tüm kötülüklerin nedeni olarak kabul etmişlerdir. 

Kadınların yalnızca ev işleriyle uğraşması gerektiğini ve kadın-erkek eşitsizliğini 

erkeğin lehine savunmuşlardır. Yine bu dönemde kadın konusunu ele alan diğer bir 

grup ise Batı düşüncesini savunanlardır. Bunlar için Osmanlı İmparatorluğu’nun 

çöküşündeki neden, Batı uygarlığını tam olarak benimsenememesidir. Ancak bu grup 

içinde de kadınlara yönelik farklı bakış açıları yer almıştır. Bunlardan Selahattin Asım, 

Türk kadınlarının dinsel baskılar dolayısıyla ezildiğini, bu yüzden doğal özelliklerini 

yitirdiğini, yozlaştığını savunmuştur. Yine Asım’a göre bu kuralların hepsinin 

kaldırılması gereklidir. Abdullah Cevdet ise, din konusunu bu kadar eleştirmemekle 

beraber çokeşlilik ve evlenme-boşanma ile ilgili kuralların kaldırılıp; kadınların daha 

fazla eğitim alabilmelerine olanak tanınması gerektiğini savunmuştur. Ziya Gökalp, 

Hamdullah Suphi, Halim Sabit, Mehmet Emin, Celal Sahir, Ahmet Hikmet, Halide 

Edip gibi milliyetçi düşünürler de, Türklerin eski dönemlerden beri kadın–erkek 

eşitliğine sahip bir toplum yapısına sahip olduğunu belirtmişleridir. Bu eşitlik, İslam’ın 

kabulü ile bozulmuş, toplumsal hayatta bu eşitliği tekrar canlandıracak hukuki ve 

toplumsal reformların yapılması gerektiğini savunmuşlardır. Bu akımdan özellikle Ziya 

Gökalp, hem İttihat Terakki Cemiyeti’nin kadın politikalarında; hem de Cumhuriyet 

dönemi kadın politikalarında etkili bir isim olmuştur.79 

Bu çerçevede gerek feminist harekette gerekse devletin kadın politikasında 

Osmanlı’dan Cumhuriyet’e süreklilik ve kopuşu sağlayan noktaların meydana çıktığı 

söylenebilir. Süreklilik, II.Meşrutiyet döneminde hız kazanan kadın hareketinin 

özellikle Osmanlı’nın son döneminden itibaren hızlanan uluslaşma sürecinde 

milliyetçi ideolojinin etkisinde kalışıyla kadın hareketinin de bu ideoloji etrafında 

şekillenmesi ve devletin kadına “yeni kimlik” tanımasıyla devam etmiştir. Kopuş ise; 

Tanzimat’tan beri devam eden kadının İslami kimliğinin Cumhuriyet döneminde 

                                                 
79 Caporol, a.g.e., s.78-101;Durakbaşı, a.g.e., s.119. 



 61 

kaldırılışıyla medeniyetin göstergesi olarak net bir biçimde ortaya çıkışı ve II. 

Meşrutiyetten itibaren devam eden kadın örgütlenmelerinin,  Cumhuriyet iktidarının 

güçlenmesiyle etkinliklerinin sona erdirilmesinde yaşanmıştır. 80 

                                                 
80 Berktay, “Türkiye’de Kadın Hareketi: Tarihsel Bir Deneyim”, s. 22. 



 62 

III) CUMHURİYET DÖNEMİNDE UYGULANAN KADIN 

POLİTİKALARI ve TÜRK KADINLAR BİRLİĞİ 

20. yüzyılın başlarıyla birlikte tüm dünyada hakim olmaya başlayan milliyetçi 

düşünce ve ulus devletler, diğer ülkelerde Batı Avrupa milliyetçiliğinden çok farklı 

koşullarda ortaya çıkmıştır. Genel olarak, Batı Avrupa dışındaki ülkelerdeki milliyetçi 

hareketlerin ortaya çıkışı dış dinamiğe bağlı olarak gelişmiştir. Bu ülkelerde, Batının 

tersine birleştirici nitelikte sağlam bir merkezi otoritenin yokluğu ve çoğu ülkenin 

yabancı yönetim altında oluşu ulusal bilincin güçlenmesine olanak tanımamıştır. Yine 

bu ülkelerde ortaya çıkan milliyetçiliklerin ana hedefi, ulusal bağımsızlığı sağlamak 

olmuştur. Bu güç de dış dinamiklere bağlı olarak ortaya çıkmıştır.  Avrupa 

milliyetçiliğinin şekil değiştirerek emperyalizmi destekleyen bir ideoloji olmaya 

başlamasıyla birlikte, Avrupa’da milliyetçiliğini ortaya çıkaran koşulların hiçbirine 

sahip olmayan azgelişmiş ülkelerde, Avrupa emperyalizmine karşı çıkacak olan 

milliyetçilik türü doğmuştur.  Genel olarak bütün azgelişmiş ülkelerde daha çok 

aydınların ortaya attığı milliyetçilik ideolojisi Avrupa’da rastladığımızın tersine, bir 

değil; üç işlev birden üstlenmiştir. Bunlardan birincisi bağımsızlığın kazanılmasıdır. 

İkincisi ise, Batı benzeri modellerle, modernleşme programları uygulayarak ‘ulus’u 

yaratmaktır. Batı modernleşmesini hedef alan ikinci değişimin temeli, siyasal ve 

ekonomik alanda Batı modelinin uygulanmasıdır. Burada azgelişmiş ülke 

milliyetçiliğinin birinci ve ikinci işlevleri arasında belirgin bir çelişki ortaya çıkar. İlk 

hedef, Batıdan kurtulmak olmasına rağmen; ikinci hedefte ise, Batıya benzemek için 

kurumsal değişikliklerin yapılması gerekliliğinin orta çıkıyor olması bu çelişkinin 

temeli olmuştur.  İki hedef  arasında ortaya çıkan bu çelişki Azgelişmiş ülke 

milliyetçiliğine üçüncü bir işlev verilmesini doğurmuştur: “özgün benliklerini 

kanıtlama”1 

Ulusal kurtuluş hareketlerinin ilk örneği olarak ortaya çıkan, Kemalist ulusçuluk 

hareketi de, yukarıda ana hatları ile bahsedilen azgelişmiş ülke milliyetçiliklerine 

benzer bir şekilde, ama onlardan çok daha önce ortaya çıkmıştır. Kemalist milliyetçi 

hareket, klasik modernleşme teorisine uygun olan bir gelişme seyri göstermiştir. İlk 

olarak ulusal topluluğa dayalı bir siyasi çerçeve oluşturulup, siyasi sınırlar 

                                                 
1 Baskın Oran, Atatürk Milliyetçiliği: Resmi İdeoloji Dışı Bir İnceleme, Ankara, Bilgi 
Yayınları, 1999, S. 35-39 



 63 

tanımlanmış, sonra siyasi liderlik “kurumsal” olarak pekiştirilmiş ve ardından 

sosyokültürel ve ekonomik reformlara geçilmiştir.2  

Osmanlı’da 19.yüzyılın sonlarıyla birlikte başlayan ve Cumhuriyet’in kurulmasıyla 

resmi politika haline dönüşen milliyetçi hareket, Türkiye’de feminizmin de, Batı 

Avrupa’dakinden farklı bir seyir göstermesini beraberinde getirmiştir. Feminist 

hareket, diğer Azgelişmiş ülkelerdekine benzer bir şekilde, uluslaşma sürecinin 

parçası olarak ortaya çıkmıştır. Kadınlar için yapılan sosyal reformlar ve yasal 

düzenlemeler, ulusun ilerlemesi ve modernleşmesiyle eş tutulmuştur. Kadınlara, 

emperyalizme ve sömürgeciliğe karşı yürütülen milli mücadele içinde önemli  roller 

verilmiştir.  Kadınların “özgürleşmesi”, ulusal direniş hareketlerinin ayrılmaz bir 

parçası sayılmış ve yeni bir ulusal kültürel kimlik geliştiren milliyetçi ideolojilerde 

merkezi bir yer tutmuştur. Bu ideolojiler için ‘yeni kadın’ imgesi, yalnız kültürel bir 

özellik değil, aynı zamanda bir ulus olarak medeniliğin göstergesi sayılmıştır. Kadın 

hakları, milliyetçi-modern erkekler tarafından savunulmuş ve şekillendirilmiştir. Bu 

haklar da ulusal çıkarlara uygun olarak hazırlanmıştır. 3  

Bu açıklamalarla birlikte dikkat edilmesi gereken önemli bir nokta, özellikle II. 

Meşrutiyetle başlayan kadın örgütlenmelerinin, Cumhuriyet döneminde de devam 

ettiğidir. Her ne kadar bu örgütlü kadın hareketi, kitlesel düzeye ulaşamamışsa da, 

milliyetçi kadroların kadınlara yeni bir kimlik yarattığı dönemde, gündem oluşturmayı 

başarabilmiştir.  

Bu bağlamda ilk olarak Cumhuriyet döneminin klasik modernleşme dönemi ele 

alınacak, bu dönemde uygulanan kadın politikaları ve yeni kadın kimliği 

açıklanacaktır.  Kadın hareketinde bir süreklilik oluşturması bağlamında da 

Cumhuriyet dönenimde faaliyet göstermiş, Türk Kadınlar Birliği incelenecektir.  

                                                 
2 Ahmet Yıldız, “Ne Mutlu Türküm Diyebilene”: Türk Ulusal Kimliğinin Etno-Seküler 
Sınırları (1919-1938), İstanbul, İletişim Yayınları, 2004, s. 117; Oran, a.g.e., s. 40. 
3 Deniz Kandiyoti, “Kimlik Kavramı ve Yetersizlikler”, Cariyeler, Bacılar, Yurttaşlar: 
Kimlikler ve Toplumsal Dönüşümler, İstanbul, Metis Kadın Araştırmaları, 1997, s.157-165, 
Kumari Jayawardena, Feminist and Nationalism in the Third World, Londan, Zed Books, 
1994, s. 3-20. 
 



 64 

A) Türkiye Cumhuriyeti’nin Kuruluşu  

Osmanlı İmparatorluğu’nun I. Dünya Savaşında yenilmesi ve 30 Ekim 1918’de 

Mondros Mütarekesi’nin imzalanmasının ardından, İtilaf devletleri kısa bir süre sonra 

Trakya ve Anadolu topraklarının işgaline başlamıştır. Yaşadıkları bölgenin işgal 

edilmesi üzerine, Anadolu ve Trakya’da yaşayan halk, kısa bir süre sonra çeşitli 

örgütler kurmuş, ayrıca işgalcilere karşı koymak için Kuvay-i Milliye adı altında, 

gerilla savaşı yürütecek küçük askeri birimler de oluşturmuşlardır. İşgallerden kısa bir 

süre sonra 19 Mayıs 1919’da Mustafa Kemal Üçüncü Kolordu müfettişi olarak 

Samsun’da Anadolu topraklarına ayak basmıştır. Mustafa Kemal’in Samsun’a çıkışı, 

Türkiye tarihinde yeni bir devrin açılmasının ve ülkenin ikiye bölünmesinin 

başlangıcının işareti olmuştur. İstanbul’da padişah ve hükümeti, Müttefiklerle işbirliği 

yaparak padişahlık idaresinin devamını sağlamaya çalışacaklar, Anadolu’da ise 

Mustafa Kemal ve arkadaşları, ülkenin toprak bütünlüğü ve milli bağımsızlığı uğruna 

mücadeleye başlayacaklardır.  

Mustafa Kemal’in Anadolu’ya çıkışının ardından işgallere karşı örgütlenen önderlerle 

birlikte, hem İstanbul hükümetine hem de işgal kuvvetlerine karşı ulusal bir direniş 

hareketi organize edilmeye başlanmıştır. Bu amaçla Amasya (19 Haziran 1919), 

Erzurum (23 Temmuz 1919), Sivas’ta (4 Eylül 1919), çeşitli toplantı ve kongreler 

yapılmıştır. Bu toplantılarda, daha sonra “Misak-i Milli” belgesiyle ifadesini bulan, 

mücadelenin esasları belirlenmiştir. Amasya  Genelgesi ve Erzurum ve Sivas 

Kongrelerinde benimsenen hükümleri esas alan Misak-ı Milli, ülkenin tam 

bağımsızlığının temelini oluşturmuştur. Misak, çoğunluğunu Müslümanların 

oluşturduğu, “dinde ve kültürde müttehit” yeni Türkiye’nin sınırlarını belirliyor ve 

Osmanlı Devleti’nin sultan-halifesi ve anayasasıyla birlikte korunmasını da 

öngörüyordu. Misak-ı Milli’nin ilanının ardından, İtilaf Devletlerince İstanbul’un işgali 

ve son Osmanlı Mebusan Meclisinin kapatılmasıyla birlikte, 23 Nisan 1920’de 

Ankara’da milli mücadele önderleri tarafından Büyük Millet Meclisi kurularak; 

mücadelenin meşruiyet zemini de oluşturulmuştur. Ankara’da kurulan Meclis 

hükümetinin programında, sultan-halifeye bağlılık ve onun işgal güçlerinin 

esaretinden kurtarılması hedef olarak kabul edildiği bildirilmiştir.  

Milli mücadele, iki temel ilke etrafında yürütülmüştür.  “İstiklal-i tam ve bilakayd ü şart 

hakimiyet-i milliye”. Birinci ilke Misak-i Milli’nin ilanıyla gerçekleşmiştir. İkinci ilke ise 

20 Ocak 1921 tarihli Teşkilat-ı Esasiye Kanununun ilanı ile gerçekleşmiştir. Milli 



 65 

Mücadelenin meşruiyet temelini ise, ‘milli egemenlik’ ilkesi oluşturmuştur. Yani 

işgallere karşı yürütülen mücadelenin tek meşruiyet zemini bizzat halkın kendisi 

olmuştur. Bu dönem, özellikle Kemalist önderler tarafından Türk milliyetçiliğinin 

kullanılmadığı bir dönem oldu. Bizzat Mustafa Kemal’in kendisi etnik kimlikler 

açısından ittifakı zedeleme ihtimali olan “Türk Milleti” deyimi yerine, “Türkiye milleti” 

deyimini kullanmıştır. Bunun en  önemli sebebi, o dönem savaş yorgunu olan halkın 

geleneksel bağlarla sultan ve halifeye olan bağlılığıdır. Özellikle etnik gurupların 

varlığı da, Türk milliyetçiliğinin bu dönemde geri plana atılmasını beraberinde 

getirmişti. Bu yüzden Milli mücadele döneminde hakim olan siyasi söylemde Türklük 

ve Türk kimliği açıkça telaffuz edilmemiştir. Bu dönemin Amasya Genelgesi, Erzurum 

ve Sivas Kongreleri ile Misak-i Milli gibi resmi belgelerde, milli topluluk “Osmanlı ve 

Müslüman” olma kriterlerine göre tanımlanmıştır. Hatta bu topluluk tek bir etnik 

kimlikle değil, çeşitli etnik gruplardan oluşan bir topluluk olarak düşünülmüştür.” Milli 

mücadelenin bitimi, bu dönem politikasının oluşturduğu Müslüman-etnik koalisyonun 

varlık sebebini ortadan kaldırmış; siyasi söylemde bu açıdan radikal değişiklikler 

olmuştur. 4 

B) Siyasal İktidarın Pekiştirilmesi: 

Türk Ordusunun 9 Eylül 1922’de İzmir’e girişi ve 15 Ekim 1922’de İtilaf devletleri ile 

imzalanan Mudanya Müterakesiyle Türk ve Yunan orduları arasındaki savaşın sona 

erdiği resmen ilan edilmişti. Artık askeri zafer kazanılmıştı. Askeri zaferin ardından ilk 

çıkan problem siyasi iktidar sorunu oldu. Savaşın bitmesinin ardından, siyasi iktidar 

olabilme gücüne sahip iki merkez vardı. İstanbul’da, İstanbul Hükümeti ve Ankara’da 

kurulmuş olan TBMM. İki merkez arasındaki ilk siyasal iktidar sorunu, savaşın 

ardından toplanacak olan barış konferansı sırasında yaşandı. İstanbul Hükümeti, 

milli mücadele sırasında iki hükümetin birlikte hareket ettiğini ve her iki hükümetin de 

barış görüşmelerinde birlikte hareket etmesi gerektiğine inanıyordu. TBMM 

meclisinin 29 Ekim’de barış görüşmelerine katılacağını kabul etmesi ve İstanbul 

Hükümetinin konferansa birlikte katılma ısrarı, TBMM’nin siyasal iktidarı pekiştirme 

alnında önemli bir adımıyla noktalandı. 1 Kasım 1922 yılında Saltanat ve Hilafet 

                                                 
4 Tarık Zafer Tunaya, Türkiye’de Siyasal Gelişmeler (1876-1938): Mütareke, Cumhuriyet ve 
Atatürk, İstanbul, Bilgi Üni. Yayınları, 2003, s. 57-80; Mete Tunçay, Türkiye 
Cumhuriyeti’nde Tek-Parti Yönetiminin Kurulması (1923-1931), İstanbul, Tarih Vakfı Yurt 
Yayınları, 1999, s. 19-34, Taner Timur, Türk Devrimi ve Sonrası, İstanbul, İmge Yayınları, 
2001, s. 9-59; Oran, a.g.e,  s. 142 ; Yıldız, a.g.e., s. 88-100, Eric Jan Zürcher, Modernleşen 
Türkiye’nin Tarihi, çev:Y. Saner Gönen, İstanbul, İletişim Yayınları, 2002, s. 215-234.  



 66 

ayrıldı ve Saltanat kaldırıldı. Saltanatın kaldırılmasının ardından, İstanbul hükümeti 

istifa etti. Artık TBMM İstanbul’da da yönetimi ele geçirmiş oluyordu. Son Osmanlı 

Hükümetinin istifasıyla İstanbul’un siyasi gücü tamamen sona erdi. Ancak Ankara 

için merkezi otorite tamamen sağlanamamıştı. Her ne kadar İstanbul Hükümeti istifa 

etmiş ise de Saray ve Halifelik makamı belirli bir güce sahipti. Bu durum, Ankara 

Hükümeti’nin merkezi iktidarını güçlendirmesinde bir sorun olarak devam ediyordu.  

 Halifeliğin yanında, TBMM içinde de siyasi tartışmalar söz konusu idi. Mecliste iki 

hakim grup yer almaktaydı: Anadolu ve Rumeli Müdafaa-i Hukuk Cemiyeti (A-RMHC) 

olarak Mustafa Kemal’in önderliğinde kurulan I. Grup ve muhalif olarak daha 

muhafazakar milletvekillerinden oluşan 2. Grup. I. Grup, genel olarak mecliste siyasi 

gücü elinde bulunduran gruptu. 2. Grup ise özellikle Mustafa Kemal’in, askeri zaferin 

kazanılmasıyla siyasal alanda yükselen prestijinin, iktidarı tek elde toplamasına ve 

kişisel bir yönetim kurulmasına yol açmasından korkuyordu. Mustafa Kemal ve grubu 

tarafından meclisteki muhalefete karşı yürütülen ilk hareket, seçimlerin yenilenmesi 

kararı olacaktı.  

Meclis içindeki muhalefet Lozan görüşmeleri nedeniyle iyice artmış, Meclis karar 

alamaz hale gelmişti. Seçimlerin yenilenmesi kararından önce Mustafa Kemal,  Halk 

Fırkası adıyla bir parti kuracağını açıkladı. (6 Aralık 1922) Yeni kurulacak parti, 

halkçılık esası üzerine temellendirilecekti. Bu gelişmenin ardından Şubat ayında 

Lozan görüşmeleri kesintiye uğradı. Meclisteki istikrarı sağlamak amacıyla Mustafa 

Kemal’in girişimiyle önce I. Grupta, sonra da BMM’nin 1 Nisan 1923 tarihli 

oturumunda seçimlerin yenilenmesi kararı alındı. Böylece I.Meclis’in “tarihi” görevi 

sona erdi.  Yeni meclis 11 Ağustos 1923’te çalışmalarına başladı. Meclisin ilk işi 23 

Ağustos 1923’te Lozan antlaşmasını imzalamak oldu. 9 Ağustos’ta da yeni kurulması 

düşünülen partinin nizamnamesi yapıldı. Parti 11 Eylül ayında kuruldu.  Yeni  partinin 

henüz bir programı yoktu. Ancak kabul edilen nizamnamenin “umumi esaslar” 

kısmında partinin amaçları belirtiliyordu. Buna göre Halk Fırkası, ulusal egemenliğin 

halk tarafından ve halk için uygulanmasına yol gösterecek, Türkiye’yi 

çağdaşlaştıracak ve hukuk devletini egemen kılacaktı. Parti, halk tanımını herhangi 

bir sınıfa mal etmiyor, aksine ‘sınıflar üstü’ bir halk tanımından yola çıkarak, her cins 

ayrıcalığa karşı olduğunu açıklıyordu.5  Bu dönemde yaşanan diğer bir gelişme de, 

13 Ekim 1923 tarihli kararıyla Ankara’nın başkent ilan edilmesi oldu. Kentin başkent 



 67 

ilan edilmesinin özel bir anlamı vardı. Bu seçim halifeliğin, dünya İslamı’nın ve 

dinselliğin önemli merkezi olan İstanbul’a karşı bir tavırdı. Ancak II. Meclisin asıl 

önemli icraatı, Cumhuriyetin ilanı ve halifeliğin kaldırılması oldu.  

1922’de saltanat kaldırılırken  halifeliğin korunmasının başlıca iki nedeni vardı: 

1) İç politika dengeleri henüz hilafetsiz bir düzene elverişli değildi. 

2) Dış politika alanında da barış konferansı tedirginlikleri  yaşanıyor, öbür yanda 

da İslam ülkelerini kollama niyeti ağır basıyordu. 6 

Yeni meclis, 29 Ekim 1923 tarihinde Cumhuriyeti ilan etti. Cumhuriyet’in ilanı her ne 

kadar siyasi bunalımı çözmüş olsa da; yeni rejim siyasal alanda yeni bunalımları da 

beraberinde getirdi. Cumhuriyet’in ilanı “ümmet” toplumundan, ulus devlete geçişte 

ilk adım oldu. Halifelik makamı açık bir şekilde rejim sorunu haline geldi. Halifelik 

özellikle muhafazakar kesim tarafından kullanabilecek bir konumdaydı. Meclis, dinsel 

otoritenin de tek elde toplanmasından yana idi. Bu sebeple 3 Mart 1924 tarihinde 

TBMM, Hilafetin kaldırılmasına karar verdi. Aynı gece Halife Abdülmecit yurt dışına 

çıkarıldı. Yine aynı gün kabul edilen diğer yasalarla da, Şer’iye ve Evkaf Vekaleti ve 

Erkan-ı Harbiye-i Umumumiye Vekaleti kaldırıldı ve yerlerine Başvekalete bağlı 

Diyanet İşleri Bakanlığı ve Genelkurmay Başkanlığı kuruldu. Cumhuriyet tarihi 

açısından 3 Mart gününün iki önemli sonucu olmuştur. Birincisi, her ne kadar artık 

hiçbir siyasal gücü kalmamış olsa da halkın gözünde belirli bir saygınlığa sahip olan, 

saray mensupları ülke dışına çıkarılmışlardı. İkinci olarak, Cumhuriyet rejimine  karşı 

siyasal bir seçenek olan Halifelik makamı ortadan kaldırılmış,  halife de yurttan 

çıkarılmıştı. Artık dinsel otorite kalmamıştı. Din müessesesini temsil eden iki 

vekaletin hükümetten çıkarılmasıyla da önemli bir adım atılmıştı. Dini konularla 

ilgilenmek üzere yeni bir örgüt oluşturuldu:  Diyanet İşleri Başkanlığı. Bu örgüt 

bağımsız ya da özerk değildi. Böylece dini kurum tamamen hükümetin denetimine 

geçmiş oldu.7 

                                                                                                                                           
5 Cemil Koçak, “Siyasal Tarih (1923-1950)”, Türkiye Tarihi 4, Çağdaş Türkiye 1908 – 1980, 
der. Sina Akşin, İstanbul, Cem Yayınları, 1995, s.91 
6 Bülent Tanör, Osmanlı-Türk Anayasal Gelişmeleri, İstanbul, Yapı Kredi Yayınları, 2004, s. 
226-227 ve 283 
7 Kemal Karpat, Türk Demokrasi Tarihi: Sosyal, Ekonomik ve Kültürel Temeller, İstanbul, 
Afa Yayınları, 1996, s. 54-59; Koçak, a.g.m, s.95,  



 68 

Cumhuriyet ilan edilmesi  devletin yeni bir anayasaya olan ihtiyacını da beraberinde 

getirirdi. TBMM'nde çalışmalar ve müzakereler sonunda, 20 Nisan 1924'te 105 

maddeden oluşan yeni Anayasa kabul edildi. Siyasal otoritenin tek merkezi olan 

TBMM’de üyelerin tamamı Halk Fırkası üyesi olsalar bile bu, henüz Meclis’in ve 

partinin “türdeş” bir siyasal topluluk olduğunu göstermiyordu. Tam aksine, gerek 

Meclis’te ve gerekse partide önemli anlaşmazlıklar vardı. Cumhuriyet’in ilanı ve 

Hilafetin kaldırılmasında görülen muhalefet, 1924 Anayasası’nın  görüşülmesi ve 

kabulü sırasında da sürmüştü. Yeni anayasanın görüşmeleri sırasında Meclis 

içindeki muhalefet, özellikle cumhurbaşkanına verilen yetkilerin genişliği konusunda 

arttı. Muhaliflerin etkisiyle taslaktaki bazı maddeler değiştirilerek anayasa kabul 

edildi. 1924 Anayasası, egemenliğin yalnızca millete ait olduğu ve ancak TBMM 

tarafından kullanılacağı esasına uygun olarak hazırlanmıştır. Egemenliğin kayıtsız 

şartsız millete ait olması, ona, diğer bir ilahi veya beşeri otorite ve makamın ortak 

olamayacağını kabul etmek demektir. Bu ilkeyle egemenliğin “milli” niteliği, 1924 

Anayasasında daha belirli bir şekilde ortaya çıkmıştır. Klasik hak ve özgürlüklere de 

kısaca yer veren yeni anayasa da devletin dini İslam olarak belirlenmişti. 21 

Anayasası ile kabul edilmiş olan kuvvetler birliği prensibi yerine kuvvetler ayrılığı 

ilkesi kabul edilmiştir. 8 

1923 yılında yapılan milletvekili seçimlerinde, seçim öncesinde adayların Mustafa 

Kemal tarafın bizzat belirlenmiş olmasına rağmen, Meclis’in açılışından beri devam 

etmekte olan muhalefet, Hilafetin kaldırılması ve yeni anayasanın kabulü sırasında 

daha da belirginleşti. Özellikle yeni Anayasaya göre milletvekilliği ile devlet 

memurluğunun bir arada yürütülemeyeceği kararı, ordu mensubu olan 

milletvekillerinin istifasını da beraberinde getirdi. 1 Kasım’da TBMM’nin açılışıyla 

birlikte meclis içindeki muhalefet daha da güçlendi. Özellikle meclis içinde Mustafa 

Kemal’in giderek “tek adam” olacağına ve Cumhuriyetin ilanı ile  siyasal, sosyal ve 

ekonomik alanda kökten reformların yapılacağına dair duyulan endişe yeni bir 

muhalif partinin kurulmasıyla sonuçlandı.  Meclis içindeki muhalif kanat tarafından 17 

Kasım 1924’te Terakkiperver Cumhuriyet Fırkası (TCF) kuruldu. Parti, programında 

liberalizm ve demokrasi esaslarını kabul etmişti. Yeni kurulan partide, Kazım 

Karabekir Genel Başkan, Adnan Adıvar ve Rauf Orbay Başkan Vekili, Ali Fuat 

Cebesoy’da Genel Sekreter seçilmişti. Parti özellikle İstanbul basınından büyük 

destek görmekteydi. Partinin kurulmasından kısa bir süre önce yeni parti için 

                                                 
8  Tanör, a.g.e, s. 226-227 ve 283; Tunçay, a.g.e, s.87-90 . 



 69 

düşünülen farklı isimlerin gazetelerde yer alması ile muhalefet partisinin ‘Cumhuriyet’ 

ismini kullanılacağının anlaşılması ile Halk Fırkası,  Cumhuriyet Halk Fırkası (CHF) 

olarak değiştirildi. Partinin kurulmasından 3 gün sonra İsmet Paşa hükümeti istifa etti. 

Yeni hükümet,  muhalefete karşı daha ılımlı olarak bilinen Fethi Bey tarafından 

kuruldu. Mustafa Kemal de, TCF’nın kurulmasının ardından daha yumuşak bir 

siyaset  izlemeye başladı.9 

Ancak Türkiye Cumhuriyeti’nde çok partili siyasal hayata geçiş ve muhalefetin varlığı, 

1925 yılının Şubat ayında Diyarbakır’da Şeyh Sait İsyanı’nın başlaması ile 1930 

yılına dek kesintiye uğradı. İsyanın ortaya çıkmasına neden olan faktörler, savaş 

yıllarına dayanmaktadır. Bölgeye Kurtuluş Savaşı sırasında vaat edilmiş olan özerklik 

ya da benzeri bir konumun Lozan Antlaşması’nda ele alınmayışı bölgede Ankara’ya 

karşı olan muhalefeti  arttırmıştır. Hilafetin de kaldırılması ile iki toplumu bir arada 

tutan dinsel bağ da yok olmuştu. Yeni cumhuriyetin ulusçu söylemleri ve Kürt 

kimliğini yok sayma yönünde geliştirdikleri siyaset ve nüfuzlu aşiret reislerinin batıya 

göçe zorlanması ortamı iyice gerginleştirmişti. İsyan, Şeyh Sait ve Azadi adlı Kürt 

milis subaylarınca kurulmuş olan örgüt tarafından, 8 Şubat’ta Elazığ, Diyarbakır ve 

Tunceli illerini kapsayan bölgelerde başladı. Başlangıçta isyancılara karşı yerel 

askeri birlikler kullanılmış olsa da; isyanın bastırılamaması, kısa bir süre sonra diğer 

bölgelerden askeri birliklerin de bölgeye gönderilmesini zorunlu hale getirdi. 25 

Şubat’ta da hükümetin sunduğu sıkıyönetim önergesi mecliste oybirliği ile kabul 

edildi10  

Sıkıyönetim ilanın hemen ardından Takrir-i Sükun Yasası’nda bir değişiklik yapılmış 

ve dinin siyasete alet edilmesini engelleyici bir hüküm konulmuştur. Fethi Bey’in 

gerek askeri, gerekse siyasi ve hukuki yollardan muhalefetin desteğini de alarak 

isyanı bastırma çabalarına rağmen, CHF içinde bir grup, daha sert tedbirler alınması 

gerektiğine inanmış ve Fethi Bey’i de, bu tedbirleri almamakla suçlamaya 

başlamışlardı. Fethi Bey’e yöneltilen eleştirin yanında CHP içindeki sert politika 

taraftarları, TCF’yi de ayaklanmayı desteklemekte suçlamaktaydılar.  Parti içindeki 

bu muhalefet neticesinde Başbakan, 2 Mart’ta istifa etti ve yerini İsmet İnönü aldı. 

İnönü, göreve başlamasıyla birlikte ilk olarak TBMM’de Takrir-i Sükun Kanununda 

                                                 
9 Koçak, a.g.m,  s.99;  Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, s. 246; Eric Jan Zürcher, 
Terakkiperver Cumhuriyet Fırkası, çev:G. Çağalı Güven, İstanbul, İletişim Yayınları, 2003, 
s. 79-102. 



 70 

yapılan değişiklikle çıkartıldı ve ardından isyanı bastırmak amacıyla Ankara ve Şark 

İstiklal Mahkemeleri kuruldu. Kanun kabulünün ardından, hükümete muhalif olan 

basın organları kapatıldı.  Şark İstiklal mahkemesi tarafından ise, ayaklanmada rol 

oynadıkları ileri sürülen TCF’nın isyan bölgesindeki şubeleri kapatıldı. Ankara İstiklal 

Mahkemesinin, TCF’nın İstanbul şubesinde yaptığı aramalarda, partinin “efkar ve 

itikadat-ı diniyeye hürmetkar” olduğu maddesinin, ayaklanmayı teşvik edici nitelik 

taşıdığı belirtildi. Hükümet de, Takrir-i Sükun Kanunu’nun hükümete verdiği “kamu 

düzeninin bozulmasına yol açtığına hükmettiği bütün örgüt veya yayınları yasaklama 

yetkisi” ne dayanarak TCF’nı, 3 Haziran 1925’de kapattı. 27 Nisan’da da Şeyh Sait’in 

yakalanması ile isyan bastırılmış oldu.11 

Şeyh Sait isyanı Türkiye Cumhuriyeti tarihinde yeni bir devrenin başlangıcı olarak 

karşımıza çıkar.12 Takrir-i Sükun Kanunu ve İstiklal Mahkemeleri sadece isyanın 

bastırılmasında kullanılmamış, muhalefetin tasfiyesi için de önemli bir adım olmuştur. 

İsyan, siyasal sonuçları bakımından “tek-parti döneminin” kurulma sürecinde önemli 

bir dönüm noktası oldu.  Ayaklanmadan sonra, ülkede daha yeni başlamış olan çok-

partili hayat sona erdi. Takrir-i Sükun Kanunu ile hükümet, tüm ülkede otoriter bir 

yönetim kurmaya başlamıştı.13  

Ancak 1925’te çıkarılan Takrir-i Sükun kanunu ile muhalif basının ve siyasal 

muhalefetin bir kısmının bastırılması mümkün olmuşsa da, iktidarın karşısında 

oldukça güçlü bir grup muhalif daha vardı. Bu grup gerek geçmişlerindeki siyasi 

kimlikleri, gerekse de bağımsızlık mücadelesi sırasındaki kahramanlıkları ile 

kamuoyunda oldukça itibarlıydılar. Söz konusu itibarları nedeniyle de, iktidar 

tarafından diğer muhaliflere uygulanan politikalar ile güçlerinin kırılması mümkün 

değildi. Bu grubun tamamen tasfiyesi, Mustafa Kemal’e yurt gezisine çıktığı sırada 

İzmir’de yapılması planlanan suikastın ortaya çıkarılması ile mümkün olmuştur. 

Mustafa Kemal Paşa’ya 1926 yılının haziran ayında İzmir’de suikast düzenlendiği 

yolunda alınan bir ihbar üzerine yapılan soruşturma sonucunda, I. Dönem TBMM 

üyelerinden olan ve kapatılan TCF’na mensup bazı milletvekilleri tutuklandı. 

Tutuklanmaların ardından, hemen yargılama süreci başlatıldı. Tunçay, suikast 

olayından sonra yargılanan sanıkları üç grup olarak incelemiştir: Suikasti 

                                                                                                                                           
10 Zürcher, Terakkiperver Cumhuriyet Fırkası, s.78 ve  107-108; Zürcher, Modernleşen 
Türkiye’nin Tarihi, s.247-249 
11 Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, s. 250;  Tunçay, a.g.e, s.136-139 
12 Karpat, a.g.e, s. 61 



 71 

düzenleyenler, onlarla ilişkili ya da ilişkisiz eski TCF mensupları ve daha eski 

İttihatçılar. İzmir suikastı davasının siyasal sonuçları çok önemlidir. Takrir-i Sükun 

Kanunundan sonra hükümet her ne kadar tüm muhalif basın organlarını ve 

kuruluşları yasaklayıp kapatmışsa da muhalefet, dağınık bir biçimde de olsa varlığını 

sürdürüyordu. İzmir suikastı davası ve İstiklal Mahkemeleri kanalı ile, mecliste 

TCF’nın arta kalan milletvekili grubuyla, meclis dışında ve içinde toparlanmaya 

çabalayan eski İttihatçılar tasfiye edildi. Mustafa Kemal paşanın iktidarına karşı olan 

son muhalefet de böylelikle siyaset sahnesinden silindi. 14  

1927 yılına gelindiğinde ise Tunçay tarafından, “yakın geçmişle hesaplaşma” olarak 

nitelendirilen Nutuk okundu.15 Nutuk, 1927 yılında II. Meclis’in görev süresinin 

dolması ve seçimlerin yenilenmesinin ardından, CHF’nın ilk büyük kongresinde 

Mustafa Kemal tarafından okundu. Mustafa Kemal tarafından, 1919’dan 1927’e 

kadarki dönemin tarihi olarak nitelendirilmişti. Nutuk, bir yandan bağımsızlık savaşını, 

anlatırken bir yandan da Mustafa Kemal ve ona muhalif olanlar arasındaki 

çatışmaları anlatmaktadır. Metin incelendiğinde, dönemin tarihini anlatan bir kaynak 

olmaktan çok; Mustafa Kemal’in, Samsun’a çıkışından sonra izlediği siyasetin 

gerekçeli bir dökümü olarak nitelendirilebilir. Muhalif olarak adlandırılan grubun 

siyasal hayattan tasfiyesinin nedenleri gösterilerek, bu kişilere karşı uygulanan 

yaptırımları meşru gösterme çabası vardır. Tunaya Nutuk’u, ilki 23 Nisan 1920’de 

BMM’nin açılışı sırasında, ikincisi de 1927’de olmak üzere, Atatürk’ün olağanüstü 

saydığı dönemlerde başvurduğu bir hesap verme belgesi olarak nitelendirmiştir. 16 

Milli Mücadele’nin ve bu mücadele sırasında yaşanan hesaplaşmaların bir dökümü 

olmasının yanı sıra; Nutuk’ta Mustafa Kemal’in kendini, ülkeyi kurtaran ve yeni rejimi 

kuran tek isim olarak ön plana çıkarmış olması da oldukça önemlidir. Siyasal 

yaşamda rakipsiz olan CHF’nin Genel Başkanı ve Türkiye Cumhuriyeti’nin 

Cumhurbaşkanı olan Mustafa Kemal, bu sayede otoritesini pekiştirmiştir. Türkiye’de, 

bu dönemden itibaren, Serbest Cumhuriyet Fırkası denemesi sayılmazsa, 1940’lı 

yılların ortalarına kadar sürecek olan tek parti yönetiminin temellerinin 

sağlamlaştırıldığı bir dönem olmuştur.  

                                                                                                                                           
13 Koçak, a.g.m,  s.102;  Timur, a.g.e,  s. 79-80 
14 Tunçay, a.g.e, s.168-170;  Koçak, a.g.m, s.102 ve 104 
15 Tunçay, a.g.e, s.168-170 
16 Tarık Zafer Tunaya, Devrim Hareketleri İçinde Atatürk ve Atatürkçülük, İstanbul,  
İstanbul Bilgi Üni. Yayınları, 2002, s. 135 



 72 

C) Reformlar 

1922’de Saltanatın kaldırılmasıyla başlayan köklü reformlar, toplumsal, siyasal ve 

ekonomik yaşamda kökten değişiklikleri de beraberinde getirmiştir. Reformlar, 

yapıldığı dönem dikkate alınırsa, özellikle muhalefetin tasfiye edildiği ve  otoriter 

siyasal rejim koşullarının sağlamlaştırıldığı zamanlarda karşımıza çıkar. Reformlar 

her ne kadar demokratik koşullarda gerçekleştirilmemiş olsa da; hukuki kurum ve 

usuller büyük çapta gözetilerek yasalaştırılmış ve yeni bir toplum ve devlet kurma 

projesi olarak karşımıza çıkmıştır. Tanör, Türk Devrimin ana amacını 3 noktada 

toplar:  

1) Uluslaşma : Ulusal toplum ve ulusal devleti oluşturma 

2) Laikleşme : Devletin ve toplumun, dinsel ideoloji ve baskıdan kurtarılması 

3) Demokratikleşme: Ulusal laik devlet ve toplum sınırları içinde millet 

egemenliği rejimini kurma 17 

Bu köklü reformlar, Tanzimat’tan beri hukuk alanında süregelen “kültür ikileşmesini” 

ortadan kaldırmış, laik ve modern bir ulus devletin siyasi ve hukuki temellerini 

atmıştır. Toplum ve devlet yapılandırılmasındaki değişmeler, Osmanlı tipi yüzeysel 

reformculuk denemelerinden de kesin bir kopuş niteliği taşıyan bir “çağdaşlaşma 

modeli” olmuştur.18 

Reformların niteliği ve dönemleri dikkate alındığında, ilk köklü reformun Cumhuriyetin 

ilanı ile gerçekleştiği söylenebilir. Cumhuriyetin ilanı gerek siyasal meşruiyet zeminini 

halka indirmesi, gerekse ulus devletin oluşturulmasında önemli bir adım olmuştur. 

Ancak Cumhuriyetin ilanından sonra, devrimlerin ulusal niteliğini oluşturan en önemli 

devrim, Kemalist devrimlerin esas niteliğini ve tabanını oluşturan hilafetin ortadan 

kaldırılması olmuştur. Hilafetin kaldırılması, modern rejimin ulusal bağımsızlığa, halk 

egemenliğine, cumhuriyet hükümet türüne, din-devlet ayrımına dayanması 

prensibinin temel taşı olmuştur.19 Hilafetin kaldırılmasının anayasal açıdan iki önemli 

noktası vardır:  

                                                 
17 Tanör, a.g.e,  s. 326 
18 Niyazi Berkes, Türkiye’de Çağdaşlaşma, İstanbul, Yapı Kredi Yayınları, 2002, s. 90; 
Tanör, a.g.e, s. 322 
19  Berkes, a.g.e, s. 89 



 73 

1) Ulus devlet düzeninin temelleri kurulurken, hilafet gibi ulus öncesi (ümmet) ve 

uluslar üstü (İslam enternasyoneli) bir kurumun ortadan kaldırılmasının 

gerekliliği; 

2) Devletin ve toplumun, dinsel-siyasal bir kurumdan arındırılmasıdır. Bu, laiklik 

yolunda önemli bir ilerleme olmuştur. Bu yasa ile aynı günde çıkarılan iki 

kanun, bunun tamamlayıcısı olmuştur. Şeriye  ve Evkaf, Tevhid-i Tedrisat 

kanunu. Fakat 1924 Anayasasında, 1928 Nisanında yapılan değişikliklere 

kadar, “Türkiye devletinin dini, din-i İslamdır” hükmü korunmuştur.20 

 Hilafetin kaldırılmasının ardından yapılan reformlar, ulus devlet oluşturma sürecine 

uymayan bütün eski örgütlenmelerin “kökten davranışlarla” ortadan kaldırılması işidir. 

Amaç toplumsal değişme ile kalkınma işlerine engel olan geleneksel örgütleri, 

adetleri, alışkanlıkları, kanunları kaldırmaktır.21 Tüm bu reformların temelinde dört 

önemli özellik yatar, bunlardan birincisi uluslaşmadır. Uluslaşma ve ulus devlet 

kurma misyonu ulusal bağımsızlık, egemenlik, eğitim, dil, tarih alanında yapılan 

reformlarla şekillenmiştir.  İkinci önemli özellik ise, evrensel değerlere yönelme, 

bilimde, hukukta, toplumsal yaşamla ilgili kalıplarda (kılık-kıyafet, soyadı, takvim, 

saat, ay, tatil günleri) Batı modeline uygun olarak standartlaştırılmasıdır. Evrensel 

değerlere yönelme ve Batı modelinin bu sistem içinde kullanılmasının temel nedeni, 

Atatürkçülüğün temel ilkesinin medeniyetçilik tezine dayanmasında yatar. Batılılaşma 

ise, bu tezin en doğal sonucu olarak ortay çıkmıştır. Ulus devletin inşası sürecinde 

Batı uygarlığına yöneliş, ulusçu kadrolar için bir araç değil bir amaç olmuştur.22  

Üçüncü özellik ise Laikleştirme politikasıdır ki Berkes, laikleştirme politikasını 

çağdaşlaşma kavramı olarak ele alır.23 Bu alanda yapılan değişiklikler bir yandan 

devletin laikleştirilmesi politikasını içermiş (halifeliğin kaldırılması, laik devlet ilkesinin 

kabulü, eğitim-hukuk sisteminin laikleştirilmesi),  öbür yandan toplumu ve bireyi dinci-

ümmetçi ideoloji ve kurallardan uzaklaştırma anlamına gelmiştir (laik eğitim, tarikat, 

şeyh, tekke, zaviye gibi kurumların kaldırılması). Ulusçuluk da, Tanör’ün deyimiyle bu 

eylemlerin “düşünsel motoru” olmuştur. Çünkü milliyetçi ideoloji, yaratmak istediği 

yeni toplum olan ulus toplumunu din temelinden kurtarmak için laiklik ilkesini 

kullanırken; ulus toplumuna yeni bir temel bulmak  gerekmiştir. Bunun için de 

                                                 
20 Tanör, a.g.e, s. 285 
21 Berkes, .a.g.e, s. 89-90 
22 Tunaya, Devrim Hareketleri İçinde Atatürk ve Atatürkçülük, s. 125 



 74 

özellikle dil ve tarih alanlarında uluslaşma hareketi başlatılmıştır. Bu reformlarda 

çeşitli amaçlar güdülmüştür. İlk olarak Latin alfabesine geçişle, din adamlarının 

tekelinin kırılması hedeflenmiştir. Yeni harflerin getirilmesi, eski ile ilişkinin 

kesilmesini ve yeni ile ilişkinin artmasını kolaylaştıracağı düşünülmüş; diğer 

batılılaşma girişimlerine de bir temel oluşturulmak istenmiştir. Diğer bir hedef ise 

okuma-yazma tekelinin kırılması, halk kitleleri ile seçkinler arasındaki uçurumun 

azaltılmasıdır. Böylece yeni ideolojinin, rejimi güçlendirmek ve ulusu oluşturmak için 

yapacağı propaganda çalışmaları kitlelere daha kolay ulaştırabilecektir.24 Tunçay bu 

reformu, en köktenci kültür değiştirme biçimi olarak nitelendirmişti.25 Diğer bir reform 

hareketi de tarih yazımında yapılmıştır. Türk kavramını bir aşağılama olarak kullanan 

ve Osmanlı kavramına dayanan tarih anlayışı yerine, ulusal ölçülere uyacak bir tarih 

anlayışına geçilmek istenmiştir. İlk olarak Türklerin İslam öncesi “muhteşem” 

geçmişleri oluşturulmuştur. Böylece Türk ulusuna övünç duyacağı bir geçmiş 

sağlanacağı düşünülmüştür. Yeni geleceğin imajı, yeni rejimin ideolojik tercihlerine 

uygun şekilde tasarlanmış; geçmişinden türetilmiştir. Yeni tarih tezi ise Kemalistler 

için, Orta Asya’daki yurtlarından göç etmek zorunda kalan Türklerin, medeniyeti tüm 

dünyada taşıdığı tezine bilimsel destek sunmuştur. Batılılaşmanın gerçekte milli 

değerlere dönüş süreci olduğunu ve “unutulan ulusal benliğin yeniden keşfedilmesini” 

temsil ettiğini öne süren tarih tezi oluşturulmuştur.26 Yine laikleştirme politikası 

altında yaşanan önemli bir gelişme hukuk alanında yaşanmıştır. Hukuk devrimleriyle 

artık hukukun dinsel niteliği tamamen kaldırılmıştır. Toplumun bütün hukuksal sistemi 

“tutarlı bir hukuk sistemi” içinde bütünleştirilmiştir.27 Son özellik ise demokratikleşme 

politikasıdır ki; Saltanat-hilafetin kaldırılması ve cumhuriyetin ilanı, parlamentolu 

rejime bağlılık  bu politikanın devamıdır. 28 

Tüm bu reformlara ve reformların dönemlerine tarihsel oluşumlarına bakacak olursak 

ulus devletin ve ulus kimliğinin oluşturulmasında ilk toplu reform hareketi, Hilafetin 

kaldırıldığı gün  yapılmıştır. 1925’te doğu isyanı ile başlayan Takrir-i Sükun dönemi 

de, (1925-1929) otoriter rejim sayesinde diğer köklü reformların yapıldığı dönem 

olmuştur. Özellikle bu dönemdeki reformlar, daha çok topluluğun standartlaşması 

                                                                                                                                           
23 Berkes, a.g.e, s. 18 
24 Oran, a.g.e, s. 203 
25 Mete Tunçay, “İkna (İnandırma) Yerine Tecebbür (Zorlama)”, Modern Türkiye’de Siyasi 
Düşünce: Kemalizm, c. 2,  İstanbul, İletişim Yayınları, 2002, s. 92; Oran, a.g.e, s191- 200 
26 Yıldız, a.g.e, s. 111 
27 Berkes, a.g.e, s. 528 
28 Tanör, a.g.e, s. 322; Oran, a.g.e, s. 202-203 



 75 

hedef alınarak yapılmıştır  Diğer köklü reformlar hareketi ise, 1930 yılında itibaren 

başlayan tek parti döneminde gerçekleşmiştir. 29 

Ulusun oluşturulması için yapılan reformlarda amaç “birlik ve uyum”  olmuştur. Gerek 

etnik, gerekse sınıfsal açıdan türdeş toplum yaratma arzusu tüm reform politikasında 

hakimdir. Amaç, sınıflar arası farklılığın yadsınmadığı, fakat bunların çıkarlarının 

birbiriyle çatışmadığı, uyum halinde bulunduğu bir topluluk oluşturmaktır.30 

Milliyetçilik, ana politika ilan edilmiştir. Bu milliyetçilik, milli devletle ifadesini bulan, 

etnik bir milliyetçilik değil; hukuki-kültürel milliyetçiliktir. 31 

Milliyetçi ideolojinin, bağımsızlığı sağladıktan sonra girişilen reform hareketlerinde, 

ekonomik alanda da bağımsızlığın sağlanılması hedef alınmıştır. Bunun en önemli 

                                                 
29 3 Mart 1924 tarihinde TBMM’nde Tevhidi-i Tedrisat Kanununu kabul edildi. Yasaya göre, 
öğretim birliği kabul edilerek; bütün okular Maarif Vekaletine bağlandı. 8 Nisan’da da dinsel 
mahkemeler kaldırılarak, yargı organlarının birliği sağlandı. Şeyh Sait Ayaklanmasından 
sonra Şark İstiklal Mahkemesi, görev alanına giren yörelerde tüm tekke ve zaviyelerin 
kapatılmasına karar vermişti.2 Eylül 1925 tarihinde hükümet tekke, zaviye ve türbelerin 
kapatılmasına, din görevlilerinin kıyafetlerine ve memurların şapka giymelerine ilişkin bir karar 
aldı. 30 Kasım’da da, TBMM tekke, zaviye ve türbelerin kapatılmasına, türbedarlıklar ile bir 
takım unvanların kaldırılmasına karar verdi. 25 Kasım 1925 yılında da memurlara şapka 
giyinme zorunluluğu getirildi. 26 Aralık 1925 tarihinde uluslararası saat ve takvim kabul edildi. 
17 Şubat 1926 tarihinde Medeni Kanun, 1 Mart 1926’da Türk Ceza Kanunu, 29 mayıs 
1926’da Türk Ticaret Kanunu, 28 Mayıs 1928’de Türk Vatandaşlık Kanunu, 24 Mayıs  
1928’de uluslararası rakamlar kabul edildi. 18 Haziran 1927’de Hukuk Usulü Mahkemeleri 
Kanunu TBMM’nde kabul edildi. 24 Anayasasında yer alan “devletin dini İslam”dır hükmü, 10 
Nisan 1928 tarihinde kabul edilen bir yasa ile kaldırıldı. Bu amaçla Anayasa’da gereken 
değişiklikler yapıldı. Milletvekilleri ve Cumhurbaşkanının ant içme metinlerindeki dini yemin 
kaldırıldı ve TBMM’nin dinsel hükümleri yerine getireceği yolundaki hüküm de metinden 
çıkarıldı. 3 Kasım 1928 tarihinde yayınlanan bir yasa ile Latin harfleri kabul edildi. Harf 
devriminden sonra yeni yazının öğrenilmesini kolaylaştırmak amacıyla Millet Mektepleri 
açıldı. 9 Nisan 1929 tarihinde Ceza Muhakemeleri Usulü kanunu, 24 Nisan’da İcra  ve İflas 
Kanunu, 15 Mayıs’ta da Deniz Ticaret  Kanunu kabul edildi. 3 Nisan 1930 tarihinde Türk 
kadınlarına belediye seçimlerinde seçme ve seçilme hakkı tanıyan yasa kabul edildi. 26 Ekim 
1933’te ise Türk kadınlarına muhtar, köy ihtiyar heyetleri seçiminde seçme ve seçilme hakkı 
tanındı. 5 Aralık 1934’de kadınlara milletvekili seçme ve seçilme hakkı tanındı. 26 Mart 
1931’de ölçüler kanunu kabul edildi ve uluslararası ağırlık ve uzunluk ölçüleri benimsendi. 21 
Haziran 1934 tarihinde Soyadı kanunu kabul edildi. Uluslararası bayramlar ve tatil günleri 
hakkındaki yasa ise, 27 Mayıs 1935 tarihinde TBMM tarafından kabul edildi. 26 Kasım 
1934’te efendi, bey, paşa gibi lakaplar kaldırıldı.  Koçak, a.g.m, s.111-113 
30 Oran, a.g.e, s.  227-228 
31 Tunaya, Devrim Hareketleri İçinde Atatürk ve Atatürkçülük, s. 40. (1923 CHP tüzüğü 2. 
ve 3. maddeler “halkçılığı” tanımlamıştır. Halk kavramı sınıflar-üstü, ayrıcalıklara izin 
vermeyen, kanun önünde eşitliği öngören bir kavramdır. Bunu böyle kabul eden herkes 
halktan sayılmıştır. Halkın iç egemenliği ve dışa karşı bağımsızlığı esas olarak kabul 
edilmiştir. Halk Partisi’ne her (etnik) Türk ve “Hariçten gelip Türk uyruğunu ve ulusal kültürünü 
kabul eden her birey” girebilir hükmü koyulmuştur. Bu da etnik milliyetçilik yerine hukuki 
kültürel milliyetçiliğinin benimsenmiş olduğunu göstermektedir. “Halkçılık”, parti programında 
19312den sonra daha açık bir şekilde açıklanacak,tır. Yine de bu programda korporatist 



 76 

gerekçesi ise, tam bağımsızlığın ancak ekonomik alanda da başarılı olmakla elde 

edilebileceği inancına dayanmasıdır. Sosyal ve siyasal alandaki reformlarda temel 

alınan batılılaşma modeli, ekonomik alanda da devam etmiştir. 32 

Ancak cumhuriyetin ilk yıllarında, ekonomik alanda Osmanlı sisteminden kesin kopuş 

ve batı ekonomik sistemine geçiş mümkün olmamıştır. 1923 yılı sonrasında, 

meşrutiyetle başlayan ve “milli iktisat” görüşü olarak nitelendirilen, savaş yıllarında da 

kısmen uygulanan iktisadi görüşün büyük ölçüde egemen olduğu görülür. Ancak 

“milli İktisat” okulunun korumacı ve dolayısıyla sanayileşmeci yönelimleri, bu 

dönemde Lozan antlaşması ile gümrük politikasına konan engeller yüzünden 

uygulanamamıştır. Yine de aynı okulun, devlet desteğiyle yerli ve milli bir burjuvazi 

yetiştirilmesini, kalkınma ve modernleşmenin temel mekanizması olarak gören 

yaklaşım 1923 sonrasının iktisat politikalarına hakim olmuştur.33 

1923-1929 döneminin iktisadi gelişmesinin en belirgin özelliği, Lozan Antlaşması ile 

dönemin son yılında patlak veren ve kapitalist dünya ekonomisini sarsan büyük 

bunalımdır. Lozan antlaşmasının hükümlerine göre, uygulanan ekonomik 

sınırlamaların kalkacağı yıl ile Osmanlı borçlarından Türkiye Cumhuriyeti’ne düşen 

borç taksitlerinin ödenmeye başlayacağı yıl, büyük buhranın başlangıç yılı olan 1929 

olacaktır. Bu iki unsur, bir sonraki dönemin iktisat politikasını belirlemiştir. İstiklal 

Savaşından sonra yeni Türkiye devletinde, milli ve bağımsız bir ekonominin 

kurulması için bütün engellerin ortadan kaldırılması gerekmiştir. Bu da, her şeyden 

önce kapitülasyonların kaldırılmasına bağlıdır. Bu nedenle Lozan Konferansı 

sırasında, yeni Türk Devleti’nin ekonomik politikasının belirleneceği bir iktisat 

kongresi toplanmıştır. Mustafa Kemal’in açılış konuşmasını yaptığı kongrede, 

kapitüler ayrıcalıklar tanınmamak kaydıyla, yabancı sermayeye “davetkar” bir 

yaklaşım ortaya konulmuş, yeni rejimin karşılaşabileceği tüm iktisadi ve mali sorunlar 

çiftçi, tüccar, işçi ve sanayicilerin oluşturduğu bloklar arasında görüşülmüştür. 

Kongrede oluşan çizginin ana hatları, 1929’a kadar egemen iktisadi politikalar olarak 

kalacaktır. Lozan antlaşmasında, kapitülasyonların kaldırılması gibi bir başarı 

sağlamasına rağmen; diğer iktisadi hükümler içinde emperyalizme verilen çeşitli 

ödünler de yer almıştır. Bunlar Cumhuriyetin ilk yıllarındaki iktisat politikalarını 

                                                                                                                                           
Kemalist halkçılığın hakim olmaya başladığı görülmektedir.  Taha Parla, Türkiye’de Siyasal 
Kültürün Resmi Kaynakları, c: 3, İstanbul, İletişim Yayınları, 1995, s.31) 
32 Oran, a.g.e, s. 235 



 77 

olumsuz yönde etkilemiştir. Bunlardan biri Osmanlı borçları, diğeri de antlaşmaya ek 

olarak imzalanan Ticaret Sözleşmesidir. Ticaret Sözleşmesi, 5 yıl süre ile Türkiye’nin 

dışarıya karşı uygulayabileceği  iktisat politikalarını dondurmakta ve bazı istisnalar 

dışında ithalat ve ihracat yasaklarının kaldırılmasını ve yenilerinin konumlamamasını, 

gümrük tarifelerinin ise 5 yıl süre ile değiştirilmeyeceği öngörülmüştür.  

Bu dönemde tarıma, endüstriye ve ticarete ilişkin birçok yeni düzenleme yapılarak, 

ülkenin refah seviyesinin yükseltilmesine çalışılmıştır. Köylüden alınan ağır aşar 

vergisinin kaldırılması (17 Şubat 1925), köye para ve kredi sağlamak amacıyla Ziraat 

Bankası’nın kurulması, ziraat okullarının açılması, toprağı olmayan çiftçilere toprak 

dağıtılması, Orman Kanunu’nun çıkartılması, hayvancılığın ehlileştirilmesi olarak 

sayabileceğimiz tarım politikalarını; mevcut endüstri kuruluşlarını korumak ve teşvik 

etmek, ülkenin ihtiyacı olan kuruluşları devlet eliyle kurmak, özel şirketlere yardımda 

bulunmak, 1927 yılında Teşviki Sanayi Kanunu’nu çıkartmak olarak sayabileceğimiz 

endüstri ve ticaret alanındaki düzenlemeler izlemiştir.34 

D) Cumhuriyet’in İlk Yıllarında Kadın Politikaları  

Cumhuriyet’in kurulmasıyla birlikte başlayan reform hareketleri, kadınların 

konumunda da önemli değişikleri beraberinde getirmiştir. Cumhuriyet döneminde 

kadın konusunda yapılan en önemli reform, Türk kadınlarının yasal eşitliğinin 

sağlanması olmuştur. Kadınların Medeni hakları 1926 yılında, siyasal hakları ise 

1930 Belediye seçimleri ve 1934’te genel seçimlere katılma haklarının verilmesiyle 

kazanılmıştır. Kadınlara verilen haklar Batı Avrupa’da olduğu gibi eşit oy hakkı için 

mücadele eden kadın hareketine benzer bir hareketle kazanılmamıştır. İktidardaki 

kadroların, Batılılaşma ve Medeniyetleşme hedeflerini gerçekleştirme amacıyla onlar 

tarafından tanınmıştır.35 Türkiye’de iktidar tarafından kadın haklarının verilmesi farklı 

yorumları da beraberinde getirmiştir. Kemalist kadınlar ve cumhuriyetin ilk kuşak 

                                                                                                                                           
33 Seyfettin Gürsel,”Cumhuriyet Döneminde Türkiye Ekonomisi”, 75 Yılda Düşünceler, 
Tartışmalar, ed: Mete Tunçay, İstanbul, Tarih Vakfı, s. 138 
34 Korkut Boratav, “İktisat Tarihi (1908-1980), Türkiye Tarihi 4, Çağdaş Türkiye 1908 – 
1980, der. Sina Akşin, İstanbul, Cem, 1995, s. 279-291; Korkut Boratav, ”Kemalist Economic 
Policies and Etatism ”, In Atatürk: Founder at a Modern State, ed: Ali Kazancıgil and Ergun 
Özbudun, London: C. Hurst: Company, 1981, s. 165-173; Timur, a.g.e, s. 44 ve 108; Berkes, 
a.g.e, s. 101. 
35 Deniz Kandiyoti, “Kurtulmuş Ama Özgürleşmemiş mi? Türkiye Örneği Üzerine Bazı 
Düşünceler”, Cariyeler, Bacılar, Yurttaşlar: Kimlikler ve Toplumsal Dönüşümler, İstanbul, 
Metis Kadın Araştırmaları, 1997, s. 67-70; Nermin Abadan Unat, “Toplumsal Değişme ve 



 78 

kadınları, bu reformların demokratik bir toplumun gelişmesinde kaçınılmaz olduğunu 

ve yapılan reformların Türk kadınının kurtuluşunu sağladığını savunmuşlardır36 

 Son dönem kadın yazarları ve akademisyenlere göre ise bu durum farklı yorumlarla 

açıklanmıştır. Kandiyoti, cumhuriyet döneminde yürütülen kadın politikalarının büyük 

bir simgesel ve stratejik öneme sahip olduğunu savunur. Kemalist devrimin, diğer 

bütün reformların temelini oluşturan, en önemli reformunun laiklik projesi olduğunu 

belirtir.  Projenin,  İslam’la kopuşu ve Cumhuriyet’in kamusal kurumlarında dinin 

etkisinin kaldırılmasını beraberinde getirdiğini savunan Kandiyoti, kadının bu süreçte,  

Osmanlı Devleti’nin teokratik kalıntılarını ortadan kaldırmaya yönelik Kemalist 

mücadelenin “piyonlarından” biri haline geldiğini belirttir. Yine Kandiyoti, kadınların 

sosyo-ekonomik alanda gelişmesini hedefleyen bu reformları “devlet destekli 

feminizm” olarak nitelendirmiştir.37 Berktay Kemalist önder kadrolar tarafından, kadın 

haklarını tanınmasını, “belli bir amaç için araç” olduğunu ifade eder. Bu Cumhuriyet 

Türkiyesi’nin yeni  ulusal karakterinin  ortaya çıkmasının aracıdır. Kadınların tecridi, 

kamusal alandan dışlanmaları şeriat döneminin göstergesi,  yasal olarak eşit yurttaş 

olmalarının ise  Cumhuriyet’in ayırt edici göstergesi olduğunu belirtmiştir.38 Tekeli, 

kadınların Osmanlı döneminde itibaren Batılılaşmanın simgesi olarak kullanıldıklarını 

ifade etmiştir. Cumhuriyet dönemiyle birlikte, laik-ulus devletin kurulma sürecinde  

İslami kurum ve değerlere açılan savaşta, kadınların önemli bir hareket noktası 

olduğunu belirtmiştir.  Yine Tekeli, 1930’larda kadınlara eşit oy hakkının tanınmasını, 

Atatürk’ün kendi tek parti rejimini dönemin Avrupa diktatörlüklerinden ayırmak için 

yaptığı önemli bir girişim olarak yorumlamıştır.39 

                                                                                                                                           
Türk Kadını”, Türk Toplumunda Kadın, der: Nermin Abadan Unat, Türk Sosyal Bilimler 
Derneği, Ankara, 1979.   
36 Afet İnan, Atatürk ve Türk Kadın Haklarının Kazanılması, İstanbul, Milli Eğitim Basımevi,  
1968, s. 122; Tezer Taşkıran, Cumhuriyet’in 50. yılında Türk Kadın Hakları, Ankara,  
Başbakanlık Basımevi, 1973, s. 67; Emel Doğramacı, Türkiye’de Kadın Hakları, Ankara, 
Ayın Kitapları, 1982, s. 80 
37 Denzi Kandiyoti, “Ataerkil Örüntüler: Türk Toplumunda Erkek Egemenliğinin Çözülmesine 
Yönelik Notlar”, Kadın Bakış Açısından 1980’ler Türkiyesi’nde Kadın, der: Şirin Tekeli, 
İletişim Yayınları, İstanbul, 1990, s. 301-302, Deniz Kandiyoti, “Women and the Turkish State: 
Political Actors or Symbolic Powns?”, ed: Nira-Yuval Davis ve Floya Anthias, Women-
Nation-State, Londre, The Macmillan Pres, 1988, s. 92 
38 Fatmagül Berktary, “Cumhuriyet’in 75 Yıllık Serüvenine Kadınlar açısından Bakmak”, 75 
Yılda Kadınlar ve Erkekler,der: Ayşe B. Hacımirazoğlu, İstanbul, Tarih Vakfı Yayınları, 
1998, s. 4 
39 Şirin Tekeli, “Türkiye’de Kadının Siyasal Hayattaki Yeri” , Türk  Toplumunda Kadın, der: 
N. Abadan Unat, Türk Sosyal Bilimler Derneği, 1979,  s. 376-381  



 79 

Arat ise Kemalist kadroların Türk kadınlarına bazı haklar vermesini ve onlar için bazı 

fırsatlar yaratan reformların yapılmasını, ekonomik kalkınma ve batı tipi 

modernleşme için araç olarak kullanıldıklarını savunmuştur.  Kemalist reformlarla 

İslam ataerkilliğinin yerine, laik “Batı” ataerkilliği ile yaşamın yeniden düzenlenmesine 

girişildiğini belirtir.  Böylece Batıyı örnek alan Kemalizm’in Türk kadınlarının yaşamını 

iyileştirme çabasının, kadının hala “ikinci cins” olarak görüldüğü batı toplumları 

düzeyine ulaşma çabası olarak kaldığını savunmuştur. Arat ayrıca, Kemalist 

reformların, kadını özgürleştirmeyi ya da kadın bilincinin ve kadın kimliğinin 

geliştirilmesine katkıda bulunmayı değil, Türk kadınlarını, onları daha iyi eş ve anne 

yapacak eğitim ve becerilerle donatarak, cumhuriyetçi ataerkil düzene katkılarını 

arttırmayı amaçladığını belirtir. Bu bağlamda da iktidardaki kadroların, kadının rolünü 

algılama biçimleri ve kadınlığı tanımlamaları göz önüne alındığında, reformların 

“devlet destekli feminizm “olarak nitelendirilemeyeceğini savunmuştur. Kemalizm 

tıpkı sınıf çelişkilerini reddettiği gibi, cinsiyet egemenliği kavramını da göz ardı 

edildiğini ifade eder. Bu kapsamda da, kadınların eğitimi ve katılımının, ulusal 

gelişmeyi sağlamanın bir yönetimi olarak kullanıldığını savunmuştur. 40 

 Nitekim Kemalist dönem incelendiğinde, 19. yüzyılda Osmanlı döneminde başlayan, 

kadın meseleleri tartışmalarını ve kadın kurtuluşunu misyon edinen “ilerici” erkek 

geleneğinin  devam etmiş olduğunu görmekteyiz. Bu reformlarda “ilerici” erkeklerin 

önemli rolü, devleti kurtarmak olmuştur. Bu bağlamda da kadın, Türk aydınları için 

devletin kültürel modelinin önemli unsurlarından biri haline gelmiştir. Cumhuriyet 

reformlarından önce, kadınlara ilişkin konular üzerindeki tartışmalarda, kadınların 

birey değil büyük toplumsal projelerin nesnesi ve aile biriminin üyesi olarak kabul 

eden yaklaşım hakim olmuştur. Bu özellikler cumhuriyet döneminde de devam 

etmiştir.41 Bu amaçla da Cumhuriyet ideolojisi reformlarına bir ‘cinsiyetsizleştirme’ ve 

’yeniden cinsiyetleştirme’ projesini de katmıştır. Yeni erkeklik ve kadınlık tarzlarıyla 

geleneksel cinsiyet kimliklerinden bazıları “geri” sayılarak kötülenmiş, bazıları ise 

yeni bir bağlamda değerli kılınıp, yüceltilmiştir. En önemlisi yeni kadınlar, medeni bir 

millet olarak yeni Türk milletinin simgeleri haline gelmişlerdir. Kadınların, Türk 

                                                 
40  Zehra Arat, “Turkish Women and The Republican Reconstruction of Tradition”, 
Reconstruction Gender in the Middle East: Tradution, İdentity and Power, ed: F. Müge 
Göçek and Shiva Balaghi, Colombia University Press, New York, 1994, s. 58-59. Türkçe’si 
için bkz: Zehra Arat, , “Kemalizm ve Türk Kadını”, 75 Yılda Kadınlar ve Erkekler, der: Ayşe 
B. Hacımirazoğlu,İstanbul, Tarih Vakfı Yayınları, 1998, s. 52-53 



 80 

milletinin simgeleri haline gelişi, onların milli idealin yayıcısı olarak, toplumsal-siyasal 

ve ekonomik alandaki değişime katımlarının sağlanmasını da beraberinde getirmiştir. 

Özellikle kadınlar, “ulusu eğitmek”, yani öğretmen olmakla görevlendirilmiş “yurtsever 

yurttaşlar” olarak konumlandırılmışlardır. Kısacası kadınların hem modernliğin 

simgeleri, hem de eski toplumsal dokunun hızla çözülmesini frenleme sorumluluğunu 

yüklenmiş  “gelenek bekçileri” olmaları hedeflenmiştir. 42  

Cumhuriyet’in ilk dönemlerinde ‘yeni kadının’ şekillendirilmesinde,  Atatürk’ün kadın 

konusundaki görüşleri çok önemli bir yer tutar.  Atatürk gerek reformların oluşturulma 

sürecinde ve gerekse yaptığı konuşmalarla, kadınların geleneksel bağlardan 

kurtulmasını teşvik etmiş ve milli ideallere ve ahlaka sahip yeni kadınların  öne 

çıkarılmasını sağlamıştır. Kemalist-milliyetçi görüş içinde, erkek-kadın eşitliği, yeni 

doğan Türk milletinin, millet olma sürecinde aynı ideal ve sorumlulukları benimseyen 

erkek ve kadın “evlatlarının” eşitliği olarak ortaya atılmıştır.43 Kadınların 

yetiştirilmesinde en önemli olan nokta eğitim olmuştur. Atatürk kadınların eğitim 

görmesinin önemini vurgularken iki gerekçe sunmuştur. Bunlardan birincisi,  kadınlar 

sosyal hayatın bütün alanlarında erkeklerle yan yana görev almalarının toplumsal 

ilerleme açısından önemidir. İkinci ise çocukları ilk eğiten kişi olmaları dolayısıyla 

gelecek kuşakları yetiştirilmesinde önemli bir misyona sahip olmalarıdır. Atatürk 

kadınların toplumsal hayatta erkeklerle eşit konuma getirilmelerinin önemini şu 

şeklide açıklamıştır:  

“Kudreti fatıra insanları iki cins olarak yaratmıştır. Bunlar yekdiğerlerine lazım ve 
melzumdur ... Şuna kani olmak lazımdır ki, dünya yüzünde gördüğümüz her şey 
kadının eseridir…Bir heyeti içtimaiye, cinsinden yalnız birinin icabatı asriyeyi 
iktisap etmesiyle  iktifa ederse o heyeti içtimaiye yarıdan fazla zaaf içinde kalır… 
Kadının en büyük vazifesi analıktır. İlk terbiye verilen yerin ana kucağı olduğu 
düşünülürse bu vazifenin ehemmiyeti layıkıyla anlaşılır. Milletimiz kuvvetli bir 
millet olmaya azmetmiştir. Bugünün levazımından biri de kadınlarımızın her 
hususta yükselmelerini temindir. Binaenaleyh kadınlarımız da alim ve 
mütefennin olacaklar ve erkeklerin geçtikleri bütün derecatı tahsilden 

                                                                                                                                           
41 Ayşe Kadıoğlu,  “Cinselliğin İnkarı: Büyük Toplumsal Projelerin Nesnesi Olarak Türk 
Kadını”, 75 Yılda Kadınlar ve Erkekler, der: Ayşe B. Hacımirazoğlu,İstanbul, Tarih Vakfı 
Yayınları, 1998, s. 93 
42 Ayşe Kadıoğlu, a.g.m, s. 94; Fatmagül Berktay, “Türkiye’de Kadın Hareketi: Tarihsel Bir 
Deneyim”, s. 23; Ayşe Durakbaşı, “Cumhuriyet Döneminde Kemalist Kadın Kimliğinin 
Oluşumu”, Tarih ve Toplum, 1988, sayı: 51, s. 42; Ayşe Durakbaşı, Halide Edip-Türk 
Modernleşmesi ve Feminizm, İstanbul, İletişim Yayınları, 2002, s.119 ve125.  
43 Durakbaşı, a.g.e,  s.24-25; Leyla Kırpınar, “Türkiye’de Toplumsal Değişme Sürecinde 
Kadın”, 75 Yılda Kadınlar ve Erkekler, der: Ayşe B. Hacımirazoğlu, İstanbul, Tarih Vakfı 
Yayınları, 1998, s. 16-17 



 81 

geçeceklerdir. Sonra kadınlar hayatı içtimaiyede erkeklerle beraber yürüyerek 
birbirinin muin ve müzahiri olacaklardır.”44 

 

Atatürk Türk kadınlarını yüceltirken,  Anadolu kadını modeli üzerinden hareket 

etmiştir. Özellikle 21 Mart 1923’te Konya’da Kızılay Kadın Kolu’na yaptığı 

konuşmada,  bu modelin, medeni tarzla nasıl bağdaştığını göstermiş, aynı zamanda 

Avrupa’ya ve diğer batı ülkelerine Türk toplumunun modern, medeni bir toplum 

olduğunu sunmaya çalışmıştır. Aynı konuşmada Atatürk, “yeni modern kadın”ın, 

yenilenmiş görüntüsünde de batılı kadının hoppalığını taklit etmemesi ve iffetini 

koruması için  uyarmıştır.  Kadının kamu yaşamında erkeğin yanında yer alması için 

Atatürk Türk kadınlarını “şeriatın tavsiyesi, dinin emri mucibince” giyinmeye ve 

“içtimaiyemizin ahlak ve adabına mugayir”  olmaması gerektiğini belirtmiştir. Ancak 

kadınların görünümüne, özellikle aşırı örtünmeye yönelik eleştirilere rağmen, buna 

yönelik herhangi bir politika yürütülmemiştir. 1925 yılında yapılan Kıyafet Kanununda 

erkeklerin geleneksel kıyafetleri yasaklanırken, kadınlara dair her hangi bir 

düzenleme yapılmamıştır. 45 

Atatürk toplumsal yaşantısı ve kadınlarla ilgili reformları  uygulanırken eşi Latife 

Hanımı yanında bulundurmuştur. Latife Hanım, çağdaş Türk kadınının ve modern 

toplumun simgesi haline getirilmiştir. Cumhuriyet kadınının yaşadığı değişiklikler, 

Latife Hanım’ın şahsında Türk ve dünya kamuoyuna yansıtılmıştı. Bir süre sonra da 

Atatürk’ün  kültür alanında giriştiği reformlar için yeni sembolü Afet İnan olmuştur. 

Kısacası bu kadınlar, “yeni kadın” yaratılırken kamu oyunda bir sembol olarak 

kullanılmışlardır.46  

Atatürk’ün kadınların toplumsal statüleri hakkındaki görüşleri reformlarla da belirgin 

olarak ortaya çıkarmıştır. Ancak Atatürk’ün kadın haklarına verdiği ‘öneme’ rağmen,  

ulusal bağımsızlık savaşına önderlik eden I. Meclis’te kadınlara eşit yurttaşlık hakları 

tanıma girişimlerini sistemli bir biçimde engelleyen tutucu bir çoğunluk hakim 

olmuştur. Kadın hakları konusu, gerçekten de, dinci güçler ile Kemalistler arasındaki 

mücadelenin açığa çıktığı alan olmuştur. 1923 seçimlerinde Mustafa Kemal’in 

                                                 
44 “İzmir’de Halk ile Konuşma (31-1-1923)”, Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri (1906-1938), 
c.II, Türk İnkılap Tarihi Enstitüsü Yayınları, 1989, s. 89   
45 “Konya Kadınları İle Konuşma (21-3-1923)”, Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri (1906-
1938), c.II, Türk İnkılap Tarihi Enstitüsü Yayınları, 1989, s. 150-157, Zehra Arat, a.g.m, s. 58-
59; Durakbaşı, a.g.e, s.123. 



 82 

muhalifleri önemli ölçüde yenilgiye uğratılmış ve böylece II. Meclis esas olarak 

Kemalist milletvekillerince oluşturulmuştur. Gene de kadın hakları konusuna 

muhalefet eden önemli bir kesim yerini korumuştur.47 Buna rağmen, 1923-1930 yılları 

arasında yaşanan reform hareketlerinde toplumsal hayatta en belirgin şekilde 

değişime uğrayan kadınların statüsü olmuştur. Milliyetçi kadrolar tarafından, kadının 

eğitim, aile ve toplumsal hayattaki konumlarında belirleyici düzenlemeler yapılmıştır. 

Bu reformlarla kadınlar, cinsiyet kimlikleriyle değil, profesyonel kimlikleriyle öne 

çıkardılar ve “devletin saygın temsilcileri” olarak sunulmuşlardır. Reformlar, her ne 

kadar modernist bir ideolojiye dayalı olarak yapılsa da, kadınlar için temel geleneksel 

ahlak normlarında önemli bir değişiklik yaşanmamıştır.48 Kısacası, ataerkil ideoloji, 

“değişen toplumun değişmeyen temeli” olarak kalmıştır.49 

Kadınların toplumsal statülerinde yaşanan ilk gelişme eğitim alanında olmuştur. 

Eğitimin yalnızca kalkınma açsından değil, politik sosyalizasyon aracı olması, 

cumhuriyet döneminde eğitime büyük önem verilmesini beraberinde getirmiştir. 

Atatürk’ün söylevleri ve yapılan eğitim reformları Kemalist rejimin kadınların eğitimine 

büyük önem verdiğini göstermektedir. Nitekim cumhuriyetin ilk yıllarından itibaren kız 

çocuklarının eğitimini iyileştirecek yasal düzenlemelere gidilmiştir. 1923 yılında kız 

çocukları için ücretsiz temel eğitim zorunluluğu getirilmiştir. Kız çocukları için okul 

sayısı arttırılmıştır.   Yine de eğitim düzeyleri açısından sayıları erkeklere oranla 

azınlıkta kalmıştır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                                                                                           
46 Kırpınar, a.g.m, s. 19 
47 Berktay, “Türkiye’de Kadın Hareketi: Tarihsel Bir Deneyim”,  s. 23 
48

 Durakbaşı, a.g.e, s.26-27. 
49 Berktay, “Doğu ile Batı’nın Birleştiği Yer: Kadın İmgesinin Kurgulanışı”, s. 275 



 83 

TABLO I: 

 İlköğretim okullarında; okul ve cinsiyetlerine göre öğretmen ve öğrenci sayısı 

Öğretim Yılı Okul Öğretmen Öğrenci 

1923/24 4894 1217 9021 62 954 273 107 

1924/25 5987 3342 10 480 88 987 301 381 

1925/26 5975 3864 10 445 92 895 313 893 

1926/27 5995 3367 10 864 86 585 348 978 

1927/28 6043 4246 10 948 133 969 325 695 

1928/29 6600 4565 11 153 154 309 323 260 

1929/30 6562 4410 10 898 161 043 308 028 

Kaynak: TC. Devlet İstatistik Enstitüsü  İstatistik Göstergeler 1923-2002,Ankara, DİE Matbaası , s. 
57-67 

TABLO II: 

 Genel ortaokullarda; okul ve cinsiyetlerine göre öğretmen ve öğrenci sayısı 

Öğretim Yılı Okul Öğretmen Öğrenci 

1923/24 72  (1) - - - - 

1924/25 64 111 609 2076 7976 

1925/26 68 - - 2705 8917 

1926/27 135 293 1099 3796 11848 

1927/28 78 - - 3763 15674 

1928/29 78 135 680 6229 16996 

1929/30 82 206 776 6736 18662 

(1)Öğretmen ve öğrencilerde erkek kadın ayrımı yapılmamıştır. Toplam: 796 öğretmen, toplam: 5905 

öğrenci (1923-24), toplam: 791 öğretmen (1927/28)  

Kaynak: TC. Devlet İstatistik Enstitüsü  İstatistik Göstergeler 1923-2002,Ankara, DİE Matbaası , s. 

57-67 

                                               

                          

                                                

                             

 



 84 

TABLO III: 

Genel liselerde; okul ve cinsiyetlerine göre öğretmen ve öğrenci sayısı 

Öğretim Yılı Okul Öğretmen Öğrenci 

1923/24  (1) 23 - - - - 

1924/25 19 135 420 612 1622 

1925/26 21 81 590 825 1923 

1926/27 52 148 709 800 2359 

1927/28 42 - - 1071 2748 

1928/29 49 69 441 1057 3111 

1929/30 51 92 486 1172 3574 

 (1) Öğretmen ve öğrencilerde erkek kadın ayrımı yapılmamıştır. Toplam: 513 öğretmen, toplam: 1241 

öğrenci (1923-24), toplam: 594 öğretmen (1927/28) 

Kaynak: TC. Devlet İstatistik Enstitüsü  İstatistik Göstergeler 1923-2002,Ankara, DİE Matbaası , s. 

57-67 

 

TABLO IV: 

Mesleki ve teknik okullarda; okul ve cinsiyetlerine göre öğretmen ve öğrenci sayısı 

Öğretim Yılı Okul Öğretmen Öğrenci 

1923/24  (1) 64 81 177 1375 5172 

1924/25 70 237 737 2001 5146 

1925/26 59 140 789 2015 4820 

1926/27 38 81 492 2153 4428 

1927/28 44 - - 2822 4896 

1928/29 47 145 570 3203 5302 

1929/30 48 171 618 3197 4953 

 (1)1923-24 yılında erkek-kadın ayrımı yapılmayan 325 öğretmen daha görev almıştır. 1927-28 öğretim 

yılında erkek-kadın ayrımı yapılmamıştır. 

Kaynak: TC. Devlet İstatistik Enstitüsü  İstatistik Göstergeler 1923-2002,Ankara, DİE Matbaası , s. 

57-67 

 

 

 



 85 

TABLO V: 

Yükseköğretim kurumlarında; okul ve cinsiyetlerine göre öğretim elemanı ve öğrenci sayısı 

Öğretim Yılı Okul Öğretmen Öğrenci 

1923/24 9 - 307 285 2629 

1924/25 9 - 349 618 2865 

1925/26 11 - 420 674 3256 

1926/27 17 - 357 587 2964 

1927/28 18 - 451 441 3477 

1928/29 18 - 515 366 3461 

1929/30 17 - 502 292 3390 

 Kaynak: TC. Devlet İstatistik Enstitüsü  İstatistik Göstergeler 1923-2002,Ankara, DİE Matbaası , s. 
57-67 

Yukarıda da belirtildiği şekilde genel olarak kadın öğretmen ve öğrenci sayısında 

1923-1930 yılları arasında bir artış göze çarpsa da, bu artış erkek öğretmen ve 

öğrenci sayısına kıyasla düşük oranda kalmıştır.  

Cumhuriyet’in ilk yıllarlarında eğitim alanında yapılan bu reformlarda, dikkat edilmesi 

gereken nokta, 1924’te çıkarılan Tevhid-i Tedrisat Kanunu ile okullarda 

standartlaşma öngörülmesine rağmen, eğitim politikasında  tam eşitliğin 

sağlanmadığı ve geleneksel cinsiyet rollerinin devam ettiği görülmektedir. Eşitsizlik 

ilk olarak okul sisteminde kız-erkek ayrımında ortaya çıkmıştır. Cumhuriyet’in ilk 

yıllarında karma eğitim ancak ilk okul ve üniversite düzeyinde gerçekleştirilmiştir. 

Ortaokul ve liselerde kız-erkek ayrımı sürmüştür. Dönemde kız okulları sayısı erkek 

okullarına oranla daha hızlı artmasına rağmen oranı düşük kalmıştır. 1923-1924 

yılları arasında 72 erkek ortaokulu olmasına karşın, kız ortaokulu yoktur. 1924-25 

yılları arasında ise erkek ortaokulu sayısı 56, kız ortaokulu sayısı ise 8 olarak 

kalmıştır. 1925-26 yılında bu rakamlar erkekler için 54,  kızlar için 14 ortaokul olarak 

değişmiştir. Ortaokullarda karma eğitim 1927-28 ders yılında başlatılmıştır. 

Liselerdeki karma eğitime ise 1934-35 yılında başlanmıştır. Buna da ancak tek liseli 

olan şehirlerde izin verilmiştir. Ortaokul ve  liseler giderek karma hale getirilirken, 

meslek okulları, öğretmen okulları ve teknik okullarda   ayrımcı bir tutum izlenmiştir. 

Meslek okulların ders programlarında, cinsiyete dayanan farklılıklar hakim olmuştur. 

Özellikle kız enstitülerinde ev idaresi, çocuk bakımı, yemek ve dikiş konuları ders 



 86 

programlarında hakimdir. Resmi açıklamalara göre bu okulların ders programları 

kızlara, evlerini sağlıklı, düzenli, ekonomik ve zevk kurallarına uygun olarak çekip 

çevirme yollarını gösteren teorik ve pratik bilgiler vermek, ileride neşeli, mesut bir 

yuva kurmalarını sağlamak ve dolayısıyla onları memleketin sosyal kalkınmasına 

yardımcı hale getirmek amacıyla hazırlanmıştır. “Kadın işleri” eğitiminde 

uzmanlaşan, öğrencilerinin entelektüel gelişimini, bağımsız düşünebilmesini 

desteklemeyen meslek okulları onları çalışma hayatına hazırlamaktan uzak kalmıştır. 

Bunun sonucu olarak, meslek okullarındaki uzmanlaşma ve öğrenci alma yöntemi 

geleneksel cinsiyet rollerini sürdüren bir eğitim sistemine yol açmıştır. Cinslere karşı 

farklı tutumlar, diğer ortaöğretim kurumlarında da olmuştur. 1924’de çıkarılan Tevhid-

i Tedrisat Kanunu aynı düzeyde eğitim sunan ve aynı tip diploma veren okullarda 

laikleşmeyi, merkezileşmeyi ve ders programlarının standartlaşmasını 

öngörmektedir. Ancak okullardaki ders programlarındaki bazı dersler, cinsler 

arasındaki ayrımın göstergesi olmuştur. Beden eğitimi ve askerlik gibi dersler sadece 

erkek öğrencilere öğretilirken, kızlar için dikiş, ev idaresi, çocuk bakımı gibi dersler 

okutulmuştur.50  

Kadınların toplumsal statülerinde yaşanan diğer önemli değişim Medeni Kanunun 

kabulü ile yaşanmıştır. Medeni Kanun ile ilgili ilk çalışmalar, 1923 seçimlerinin 

ardından, yeni yurttaşlar yasası düzenlemekle görevli bir komisyon kurulmasıyla 

başlamıştır. Komisyon, Osmanlı Aile Hukuku ve Mecelle’ye dayalı eski hukuk 

sistemini, bazı değişiklikler ve yenileştirmelerle de olsa, olduğu gibi korumuştur. 

Taslağın getirdiği reformlar, esas olarak evlenmeye ve boşanmaya ilişkindir.  

Tasarının, hem laik hem de ulusun örflerine dayalı olacağı ileri sürülmüş olsa da 

gerçekte içeriği ile  şeriat hükümleri daha ağırlıkta yer almıştır. 1925 yılında Takrir-i 

Sükun kanunun çıkışı ve sıkıyönetimin ilanıyla birlikte tasarı gündemden kalkmıştır. 

Komisyonun hazırladığı tasarı daha sonra Atatürk tarafından iptal edilerek, İsviçre 

Medeni Kanunu temel alan Türk Medeni Kanunu hazırlatılmıştır. Yasa 17 Şubat 1926 

günü kabul edilmiş, 4 Ekim 1926’da yürürlüğe girmiştir. Medeni Kanun’un en büyük 

başarısı aile kurumu üzerinde devlet kontrolünü kurması olmuştur. Yasa çokeşliliği 

yasaklamış, çekirdek aileyi hukuken düzenlenip korunacak bir kurum haline 

getirmiştir.51 

                                                 
50 Arat, a.g.m, s. 67-71  
51 Kırpınar, a.g.m, s. 19; Arat, a.g.m, s. 63.  



 87 

Kadınların sosyal koşullarını iyileştirmek için yapılan reformların yanında, çalışma 

hayatlarıyla ilgili düzenlemelere de gidilmiştir. Kadınların çalışma hayatını 

düzenleyen ilk düzenleme, 1926 yılında çıkarılan 788 sayılı “Memurin Kanunu”nun 6. 

maddesidir. Maddede  “Kadınların memur ve müstahdem olmaları caizdir. Ne gibi 

memuriyetlerde istihdam edilecekleri her vekaletin memurlarına ait kanunlarda tespit 

olunur” hükmü yer almaktadır. Bu yasa ile kamu yönetiminde kadın görevlilerin 

çalışması yasal dayanağa kavuşmaktadır. Ancak kadın kocası izin verirse, yönetimin 

uygun gördüğü alanlarda çalışabilecektir. Kadınların her alan ve konumda eşit bir 

biçimde çalışmalarına   olanak tanınmamıştır.52 Kadınların çalışma hayatı ile ilgili 

yapılan diğer bir düzenleme de 1936 yılında çıkarılan İş Kanunu ile oluşturulmuştur. 

Bu yasa ile erkek, kadın ve çocukların çalışma koşulları yeniden düzenlenmiştir. 53 

Cumhuriyet ilk yıllarında kadınlara yönelik olarak yapılan sosyal ve kültürel alanda 

yeni düzenlemelerle birlikte, özellikle kadınların batıdaki hemcinslerine benzemeleri 

için büyük çaba gösterilmiştir. Dünya kadın etkinliklerinde Türk kadınlarının da yer 

alması desteklenmiştir. Günlük yaşam içinde kadının etkinliğinin attırılması, özellikle 

toplum yaşamında kadın kimliğinin ve rolünün güçlendirilmesi için gerekli olarak 

görülmüştür. İlk kez 1929 yılında güzellik yarışması düzenlenmiştir.  Türkiye’de 

Uluslararası Kadın Birliği’nin 12. Kongresi, 18-24 Nisan 1935 tarihleri arasında  

İstanbul’daki toplantısı iktidardaki kadrolar tarafından da desteklenmiştir.54 

Modernleşme projesinde yeni kadın, toplumsal ve ekonomik hayata katılması 

sağlansa da yukarıda ele alınan çizgide belirli sınırlara tabii tutuldukları görülmüştür. 

Kandiyoti, reformları toplumsal ilerleme aracı olarak kullanan milliyetçi hareketlerde, 

kadınları etkileyen reformların, hedefinin kadınların özerkliğini arttırmak değil, onları 

ulusal kalkınma hedeflerine daha etkin bir biçimde katmak olduğunu ifade eder. 

Kadınların siyasal örgütlerdeki bağımsız girişimlerinin ise aktif olarak engellendiğini 

belirtir.55 Nitekim, modernleşmeci politikalar,  Tanzimat’tan itibaren başlayan ve  

Cumhuriyet döneminde de devam eden kadın hareketini modernleşmeci devletin 

kendi çıkarları ile çeliştiği anda engellendiğine dikkati çeker. Dönemde faaliyet 

göstermiş Kadınlar Biriliği’nin kimi faaliyetleri de ulus devletin çıkarlarına aykırı 

                                                 
52 Oya Çiftçi, “Türk Kamu Yönetiminde Kadın Görevliler”, Türk Toplumunda Kadın, der: 
Nermin A. Unat, Ankara, Türk Sosyal Bilimler Derneği, 1982, s. 222 
53 Kırpınar, a.g.m, s. 24 
54 A.m, s. 21 
55 Deniz Kandiyoti, “Kimlik Kavramı ve Yetersizlikler”, Cariyeler, Bacılar, Yurttaşlar: 
Kimlikler ve Toplumsal Dönüşümler, İstanbul, Metis Kadın Araştırmaları, 1997, s. 163 



 88 

düştüğü noktalarda engellenmiştir.  Toska bu dönemde Osmanlı hareketinin içinden 

gelmiş öncü kadınların çoğunun, Cumhuriyeti benimsediğini ve desteklediğini belirtir. 

Buna rağmen bu kadınlar Cumhuriyet’in “öz evlatları” arasına girememelerini onların 

Osmanlı’dan gelen kadın hareketinin kesintisiz bir devamı olarak görülmeleri ve Milli 

mücadele sonrasında da, eylemlerini bıraktıkları  yerden sürdürmek istemelerine 

bağlamıştır.56 Zafer Toprak kadınların o dönemde ki etkinliklerinin her ne kadar siyasi 

haklar talebi içermediğini savunsa da,57 özellikle KB 1924-1927 yılları arasında 

siyasal haklar konusunda önemli bir gündem yaratmayı başarabilmişlerdir. Ancak, 

kadınların gösterdiği faaliyetler hayır cemiyetleri ya da halkevleri bünyesinde 

toplumsal seferberliğe katılmaları ve resmi ideolojinin sözcüleri oldukları sürece 

desteklenmiş, bağımsız kadın örgütlenmesi boyutuna geldiğinde ise  kesintiye 

uğratılmıştır.  Geçmişle bütün bağları koparma ve Cumhuriyet ilkeleri doğrultusunda 

“kendi insanın yetiştirme” amacında olan yeni rejim, Türkiye Cumhuriyeti’nin “asıl 

kadın” olarak yücelttiği Anadolu kadını karşısında, özellikle İstanbul’da örgütlenen  

kadınları dışlayan bir tutum izlemiştir. Bu dönemde onlar geçmişi simgeleyen bir 

anlatımla “İstanbul kadınları” olarak anılmışlardır. 58  

Tanzimat’tan itibaren başlayan ve II. Meşrutiyet dönemiyle devam eden kadın 

örgütlenmeleri, cumhuriyet döneminde iki alt başlık ile ele alınacaktır. İlk olarak 

Kurtuluş savaşı dönemi kadın hareketleri incelenecek, ikinci olarak ise  KB’nin 

faaliyetleri ele alınacaktır. 

1) Kurtuluş Savaşı ve Kadın 

Ülkenin işgaliyle, başta İstanbul olmak üzere, Anadolu’da işgale karşı protesto 

mitingleri düzenlenmeye başlamıştı. Kadınlar da bu gösterilerde yer almaktaydı.   

Başta Asri Kadınlar Cemiyeti ve Türk Ocakları gibi cemiyetler olmak üzere birçok 

cemiyetler tarafından düzenlenen mitinglerde işgal kuvvetleri protesto edildi. İzmir’in 

işgali İstanbul’daki mitingleri hızlandırdı.  9 Mart 1919 tarihinde İnas Darülfünun Asri 

Kadınlar Cemiyeti üyeleri, Fatih türbesinde toplanarak işgal kuvvetlerini protesto etti. 

Ayrıca İzmir’in işgalinden iki gün sonra İstanbul’da Üsküdar Kız Koleji’nde bir 

                                                 
56 Zehra Toska,  “Cumhuriyet’in Kadın İdeali: Eşiği Aşanlar ve Aşmayanlar”, 75 Yılda 
Kadınlar ve Erkekler, der: Ayşe B. Hacımirazoğlu, İstanbul, Tarih Vakfı Yayınları, 1998, s. 
78 
57 Zafer Toprak, “Halk Fırkasında Önce Kurulan Parti: Kadınlar Halk Fırkası”, Tarih ve 
Toplum, Mart 1988, sayı: 51, s. 30-31 
58  Toska, a.g.m, s. 78 



 89 

protesto toplantısı düzenlendi. Burada toplanan kadınlar ve konuşmacılar meydana 

gelen olayları şiddetle kınadılar. 18 Mayıs 1919 tarihinde İstanbul Darülfünunu’nda 

ders boykot edilerek  öğretmen ve öğrencilerin yaptığı bir toplantı düzenlendi. 19 

Mayıs 1919’da “Türk Ocaklı” gençlerin öncülüğünde Fatih’te bir miting düzenlendi. 

Bu mitinge kadınlar büyük oranda katılmış ve konuşmalar yapmışladır. Halide Edip 

ve Meliha Hanım, bu mitingde konuşmalar yapmış ve halkı mücadele etmeye 

çağırmıştı. Fatih’te düzenlenen mitingin ardından Üsküdar’da da büyük bir miting 

düzenlendi. 20 Mayıs 1919’da yapılan mitinge büyük oranda kadın katılmış, burada 

da konuşmalar yaparak işgale karşı mücadele talebinde bulunmuşlardır.   22 Mayıs 

1919’da Tıbbiyeli öğrenciler ile Kadıköy Fukara Cemiyeti  hanımları öncülüğünde 

birçok cemiyetin katılmasıyla düzenlenen bu mitinge kadın konuşmacılar da yer aldı. 

İşgalleri protesto için yapılan diğer bir miting de Sultanahmet mitingidir. 23 Mayıs 

1919 tarihinde yapılan miting, İtilaf Devletlerini hükümet çevrelerini rahatsız etmiş, bu 

yüzden 25 Mayıs 1919’da Beyazıt Meydanı ve Beşiktaş’ta yapılan  mitingler İstanbul 

polisince engellenmiştir. Yasaklara rağmen 30 Mayıs 1919 tarihinde Sultanahmet’te 

ikinci bir mitin düzenlenmiştir. İstanbul’un işgalinin ardından da 13 Mayıs 1920 

yılında Sultanahmet’te üçüncü bir miting düzenlenmiştir.59  

İstanbul’un yanında Anadolu’nun çeşitli yerlerinde de işgallere karşı protesto 

mitingleri düzenlenmiştir.   Bunlardan ilki İzmir’de, işgalden bir gün önce yapılan 

Maşatlık Mitingidir. İzmir’in işgalinin ardından, 19 Mayıs 1919’da  Siirt, Edirne, 

Alaşehir, Kızılcahamam, Erzurum, Bursa, Kastamonu, Denizli, Trabzon, Zonguldak, 

Giresun’da çeşitli toplantı ve mitingler yapılmıştır. Kadınlar da mitinglerde işgalleri 

protesto etmişlerdir. İşgallere karşı yapılan bu eylemlerde Türk Ocakları, Hilal-i 

Ahmer, Asri Kadınlar Cemiyeti, Muallimler Cemiyeti önemli roller oynamışlardır. Bu 

dönemde en önemli kadın cemiyeti olan “Anadolu Kadınları Müdafaa-i Vatan 

Cemiyeti” kurulmadan önce, “İslam Kadınları Cemiyeti” İzmir’in işgaline karşı bir 

bildiri yayınlamıştır. Anadolu’da İzmir’in işgaline karşı ilk toplu kadın hareketi 

Erzurum’da “İslam Kadınları ” tarafından gösterilmiştir. Temmuz 1919 yılında yapılan 

Erzurum Kongresinin ardından Doğu Anadolu Müdafaa-i Hukuk Cemiyeti’nin 

önderliğinde Erzurum’da kadınların bir araya gelmesiyle bir toplantı yapılmıştır. 

Toplantı sonunda önemli bazı kararlar alan kadınlar, bu kararlarını kamuoyuna 

açıklamışlardır. Toplantıda alınan  kararlar şunlardır: “İzmir ve Anadolu’da işgale 

                                                 
59 Kemal Arıburnu, Milli Mücadele’de İstanbul Mitingleri, Ankara, Yeni Desen Matbaası, 
1975, s. 5-72 



 90 

uğrayan Maraş, Antep, Urfa, Adana ve Antalya’nın işgallerini kınamak, buralarda 

halka yapılan zulme karşı çıkmaya İtilaf devletleri temsilcilerine protesto telgrafları 

çekmek, İstanbul’daki İçişleri ve Dışişleri Bakanlığı’na, Hükümet’e telgraflar 

göndermek, Milli Mücadele taraftarlarına yardım etmek,  Milli   Kuvvetlere giyecek ve 

içecek sağlamak, işgale uğrayan yerlerden kaçan muhacirlere, kimsesizlere yardım 

toplamak”.  Erzurum’lu kadınlar toplantı sırasında aldıkları bu kararları hemen 

uygulayarak Hükümet’e, İçişleri ve Dışişleri Bakanlıklarına telgraflar göndererek 

işgalleri protesto etmişlerdir. Erzurum’lu kadınlar, ayrıca İstanbul’daki itilaf devletleri 

temsilcilerine gönderdikleri telgraflarla, bu devletlerin taraflı tutumlarını kınamışlar ve 

yapılan haksızlıkların ve işkencelerin durdurulmasını istemişlerdir. Protesto 

gösterilerin yanında, kadınlar tarafından  çeşitli cemiyetler de kurulmuştur. Müdafaa-i 

Hukuk, Müdafaa-i Vatan Cemiyeti, Gazi Kadınlar Cemiyeti gibi adlar taşıyan kadın 

cemiyetleri düşman işgalleri karşısında cephede ve cephe gerisinde faaliyet 

göstermişlerdir.  Geniş halk kitlelerini Milli Mücadele’ye çağırmak, milli orduya para 

ve mal yardımı toplamak, bağış kampanyaları açmak, muhacirlere yardım etmek, 

toplantılar düzenlemek, İtilaf Devletleri ve İstanbul Hükümetini işgali ve zulmü 

protesto eden telgraflar göndermek faaliyetlerinde bulunan bu kadın cemiyetlerinin 

merkezi Sivas’ta kurulan Anadolu Kadınları Müdafaa-i Vatan Cemiyetidir. Sivas 

Kongresi’nin (4-12 Eylül 1919) ardından, Vali Reşat Bey’in hanımı Melek Reşit 

Hanım’ın başkanlığında Sivas’ın ileri gelen ailelerinin  kadınları ile 5 Kasım 1919 

günü düzenlenen toplantının ardından Sivas’lı kadınlar vatanın kurtuluşu için 

mücadele edecek bir kadın cemiyeti kurma kararı almış, 9 Aralık 1919 tarihinde 

Valiliğin cemiyetin kuruluşunu  onaylamasının ardından, faaliyete başlamıştır. 

Anadolu Kadınları Müdafaa-i Hukuk Cemiyeti, Anadolu’da çeşitli şubelerle faaliyet 

göstermişleridir.60 Bu şubeler aracılığıyla cemiyet Milli Mücadele döneminde, kitlesel 

kadın hareketini yönlendiren bir cemiyet olmuştur. Savaşın sona ermesiyle birlikte, 

                                                 
60 Anadolu Kadınları Müdafaa-i Hukuk Cemiyetinin Şubeleri: Kastamonu Müdafaa-i Vatan 
Cemiyeti, Amasya Anadolu Kadınları Müdafaa-i Vatan Cemiyeti, Kayseri Anadolu Kadınları 
Müdafaa-i Vatan Cemiyeti, Kangal Müdafaa-i Vatan Cemiyeti, Pınarhisar Müdafaa-i Vatan 
Cemiyeti, Niğde Anadolu Kadınları Müdafaa-i Vatan Cemiyeti, Viranşehir Anadolu Kadınları 
Müdafaa-i Vatan Cemiyeti, Eskişehir Anadolu Kadınları Müdafaa-i Vatan Cemiyeti , Burdur 
Anadolu Kadınları Müdafaa-i Vatan Cemiyeti, Erzincan  Kadınları Müdafaa-i Vatan Cemiyeti, 
Yozgat Anadolu Kadınları Müdafaa-i Vatan Cemiyeti, Konya Müdafaa-i Vatan Cemiyeti, Bolu 
Kadınları Müdafaa-i Vatan Cemiyeti. Şubelerin haricinde Cemiyet, Ankara, Denizli, Bursa, 
Isparta, Karahisar, Aydın şehirlerinde kadınların faaliyetlerini organize etmişlerdir. Leyla 
Kaplan, Cemiyetlerde ve Siyasi Teşkilatlarda Türk Kadını (1908-1960), Ankara, Atatürk 
Araştırma Merkezi, 1998, s. 113-134 



 91 

cemiyet dağılmışsa da, ilerleyen dönemlerde cemiyet üyeleri yeni faaliyetler içinde 

yer almışlardır.61 

2) Kadınlar Halk Fırkası’ndan Kadınlar Birliği’ne 

a) Kadınlar Halk Fırkası 

Cumhuriyet döneminde kadınların siyasal anlamda örgütlü ilk mücadelesi, Nezihe 

Muhittin ve arkadaşlarından oluşan bir grubun  Kadınlar Halk Fırkasını (KHF) 

kurmalarıyla başlar.62 Ancak KHF’nın kurulma girişimlerinden önce, yeni seçim 

yasasının görüşülmesi sırasında mecliste kadınlarla ilgili ilk tartışma yaşanır. 

Meclisin 1 Nisan 1923 yılında seçimleri yenileme kararıyla birlikte, seçim yasasında 

bazı değişikliklere gidilmiştir. Kanunun ikinci maddesine göre 18 yaşını geçen her 

erkek seçme hakkına sahiptir. Tasarı, mebus seçiminde erkek nüfusa düşen 

milletvekili oranını arttırmayı hedefliyordu. Seçim yasasında her 50 bin erkek için bir 

milletvekili seçilmesi yerine, her 20 bin erkek için bir milletvekili seçilmesini 

öngörüyordu. Kanunun görüşülmesi sırasında söz alan Hüseyin Avni Bey, teklif 

edilen kanunun kadınların durumunu da dikkate alarak, bu oranın belirlendiğini ifade 

etmiştir. Kadınlar, siyasal haklarını elde edinceye kadar, aileleri içinde aile reislerine 

oy vermiş gibi sayıldığından, 20 bin erkek sayısının esas olarak kabul edildiğini 

belirtmiştir. Bu gerekçeye Tunalı Hilmi Bey itiraz etmiştir. Hilmi Bey, seçme ve 

seçilme hakkının şeriata uygun olmadığını kabul etmekle birlikte, kadınların 

sayılmamalarına itiraz etmişti. Ancak mecliste Hilmi Bey’in konuşmalarına büyük 

itirazlar olmuştur.63  

Mecliste kadınlar ile ilgili yaşanan tartışmalara rağmen, basında kadınların siyasi 

hakları konusu ele alınmaya başlanmıştır. 18 Nisan günü Vakit gazetesinde 

                                                 
61 Milli Mücadele dönemi kadınların faaliyetleri ve Anadolu Kadınları Müdafaa-i Vatan 
Cemiyeti için bkz: Kaplan, a.g.e, s. 87-137; Taşkıran, a.g.e,s. 72-82,  Bernard Caparol, 
Kemalizm’de ve Kemalizm Sonrasında Türk Kadını (1919-1970), T. İş Bankası Yayınları, 
Ankara, 1982, s. 165-181, Şehmus Güzel, “Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Toplumsal Değişim ve 
Kadın”, Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türkiye Ansiklopedisi, c:3, İstanbul, İletişim Yayınları, 
1985, s.872 
62 Toprak, “Halk Fırkasında Önce Kurulan Parti: Kadınlar Halk Fırkası”,  s. 30-31; Yaprak 
Zihnioğlu, Kadınsız İnkılap, İstanbul, Metis Yayınları, 2003.  Bu bölüm kitapta yer alan 1339-
1927 yıllarındaki KHF ve KB faaliyetlerinin; Vakit, İkdam, Tanin, Cumhuriyet, Milliyet, Süs, 
Son Telgraf, Kadın Yolu’nda yer alan  bütün haberleri ve bütün gazeteler incelenmiştir.  
KB’nin 1923-1930 dönemi Yaprak Zihnioğl’undan farklı olarak Akbaba ve Köroğlu dergileri 
ile  Hareket gazetesinde yer alan haberlere de yer verilmiştir.  
63 TBMM Zabıt Ceridesi, 3.4.1339 (1923), Devre I, İçtima IV, XXVIII: 326 



 92 

“Kadınları İntihab” başlıklı bir anket başlatıldı. Ankete katılanların büyük bir 

çoğunluğu kadınlara seçme ve seçilme hakkının verilmesini istiyordu.  Kısa bir süre 

sonra ankete “Kadınların Mebus Namzedi Kim Olabilir?” sorusu eklendi.64 Basında 

yapılan bu tartışma, kadınların siyasi hak talepleri için hareket etmeye başlamalarını 

da beraberinde getirdi. Nezihe Muhittin, KHF’nın kurulduğunu açıkladığı basın 

toplantısında, Vakit’te yapılan anketin kadınların buluşmasında etkili olduğunu 

belirtmişti.65 30 Mayıs 1923 günü Nezihe Muhittin Hanım’ın başında olduğu 13 kadın, 

siyasal hakları için bir kadınlar kongresi toplamaya karar verdiler. Hareketin başını 

çeken grupta, Nezihe Muhittin, Latife Bekir,Naciye, Saniyye,  Nimet Rumeyde,  

Nesime İbrahim, Matlube, Naciye Naim, Faize, Atıf ve Zeliha Hanımlar yer alıyordu.66 

KHF kurucuları arasında yer alan birkaç kadın İkdam gazetesine verdikleri demeçte, 

Türk kadınlarının siyasal haklarını kazanmaya kararlı olduklarını ve 

kazanacaklarından şüphe etmediklerini ifade ediyorlardı. Bu hedefe de, iki sene 

sonra (1925 yılı) yapılacak milletvekili seçimlerinde ulaşacaklarını düşünüyorlardı. 

Girişimci heyetin, henüz faaliyete geçmekte olduklarından, bir isim ve nizamnameleri 

yoktu. Kadın kongresine İstanbul’daki kadın cemiyetlerinden ikişer delege ile 

yüksekokul ve lise mezunu bütün kadınlar çağırılacaktı. Bu kongrede alınan kararlar 

Anadolu’daki münevver kadınlara da duyurulacaktı. Kadınlar, siyasi haklarını 

istemelerini ise şu şeklide açıklıyorlardı: 

 

“Biz başka memleketlerde de kadınlar siyasi haklarını istiyorlarmış diye 
memleketimizde de bu vadide bir hareket uyandırmak fikrinde değiliz. Belki 
memleketimizde, kadınların erkeklerimizle teşrik-i mesailer  ihtiyacını 
tamamiyle hissettiğimizden dolayı teşebbüsat icrasına kalkışıyoruz.”67 

 

Onlar, savaş dönemi ve sonrasında, Halk hükümeti döneminde mecliste kadın 

delegelerinin bulunmasının daha faydalı sonuçlar doğuracağına inanıyorlardı. 

Kadınlar esas hedeflerinin ise kadınlara ilişkin maddelerin, 9 umdeye dahil edilmesi 

                                                 
64 Vakit’in Anketi: Kadınları İntihab, Vakit, 18 Nisan-1 Mayıs 1339 (1923)sayı: 1923-26,  
65 “İstanbul’da Yeni Bir Hareket: Kadınlarımız Hukuk-i Siyasiye İstiyorlar”, Vakit, 31 Mayıs 
1339 (1923), sayı: 1963,  s. 1 
66 “Memleketimizde Kadınlık Hareketinin Pişadarları (öncüleri) Arasında”, İkdam, 7 Haziran 
1339 (1923),  Sayı: 9419,  s.3 
67 A.y,  s.3 



 93 

olduğunu belirtiyorlardı. Ancak kadınlar, hareketlerinde aceleci davranmadıklarını 

belirterek hedeflerini şu şekilde özetliyorlardı: 

 

Biz kadınların çocuk terbiyesi, ev idaresi gibi vezaif-i asliyesini hiçbir zaman 
ihmal edilmiş görmek istemediğimizden ancak milletimiz için müsmir ve nafi bir 
netice verecek surette ve derecede erkeklerimizle bir teşrik-i mesai programı 
takip ediyoruz… 68 

 

Hareket basında ilgi ile karşılanmıştı. Özellikle Tanin ve İkdam gazetelerinde, 

hareketin öncüleri hakkında övgü dolu sözler ve başarı temennileri yer alıyordu.69 15 

Haziran’da Darülfünun’da toplanan grup,  KHF kurmaktaki maksatlarının, Milli 

mücadele döneminde başlayan Türk kadınlığındaki uyanışı, belirli bir program ve 

düzenli bir çalışma ile bütünsel bir harekete dönüştürmek olduğunu belirtmişlerdi. 

Toplantının ardından heyetin programıyla heyet-i idari belirlendi ve KHF heyet-i idare 

teşkilatı tarafından, fırkanın nizamnamesi ve beyannamesi vilayete gönderildi. 

Partinin amaçları nizamnamenin ilk on maddesinde aktarılıyordu. Nizamnamenin 

birinci maddesi, KHF’nın kadınları 9 ilke etrafında yalnız fikren değil;   bilfiil 

toplayarak örgütleyeceğini belirtiyordu. İkinci madde siyasal haklar maddesiydi. 

Siyasal haklar, hak etme ve layık olma gerektirdiği için, kadınlar memleketin siyasal, 

toplumsal, iktisadi meselelerinde etkin olarak kendilerini kanıtladıktan sonra, bu 

haklar için nizamnameye bir ilke eklenecek deniyordu. Üçüncü madde de kadınların 

belediye seçimlerine iştiraki için çalışılacağı belirtiliyordu. Dördüncü madde, 

kadınların iktisadi hayatta bilinçlendirilmesine ilişkindi. Beşinci madde, yetim ve şehit 

aile çocuklarının ihtiyaçlarını karşılayacak şartların oluşturulmasıyla ilgiliydi. Altıncı 

madde, kız çocuklarının eğitimlerinin toplumsal koşullara uygun olarak 

düzenlenmesini, ilköğretimin mümkün mertebe kadın öğretmenlere bırakılmasını; 

yedinci madde de, dul ve kimsesiz kadınların, iş bulmalarının kolaylaştırılması ve 

durumlarının iyileştirilmesi hedefleniyordu. Sekizinci madde, savaş durumunda 

kadınların askerlik yapabilmesi için gerekli tedbirlerin alınacağı; dokuzuncu madde 

de ise aile ve evlilik kanunlarının yeniden düzenlenmesinin gerekliliği savunuluyordu.  

                                                 
68 Memleketimizde Kadınlık Hareketinin Pişadarları (öncüleri) Arasında”, İkdam ,7 Haziran 
1339 (1923), Sayı: 9419,  s.3 
69

A.y,  s.3 



 94 

Programın onuncu maddesinde ise Türk kadınlarının yukarıda sayılan hedeflere 

ulaşabilmesi için eğitilmesi gerekliliği ve hedefinden bahsediliyordu. 70 

 KHF kurucuları ve idare heyetinde şu isimler yer alıyordu:  

İdare Heyeti: Başkan Nezihe Muhittin, ikinci başkan Nimet Rumeyde, genel sekreter 

Şükufe Nihal, sayman Latife Bekir, muhasebeci Saniye İzzettin, sekreter Muhsine 

Salih, veznedar Matlube Ömer. Kurucu üyeleri: Nesime İbrahim, Tuğrul Bedri, Zeliha 

Ziya, Faize Emrullah71 

KHF’nın hükümete verdikleri beyanname ise şu şekildeydi: 

        “Memleketin her noktasında siyasi, içtimai ve iktisadi bütün mesaide kadının 
dolayısıyla veya doğrudan doğruya duhul  ve tesirinden azade kalmış bir keyfiyet 
bulunmamasına rağmen  bu mesainin gözle görülür derecede bariz olmadığından 
bahsederek yer yer tecelli eden kadın mevcudiyet ve şahsiyetinin kitlevi bir şekle 
ifraı askari bir sa’i azami kazanç teminini mucib olacağından memleketimizin 
hukuki saadet ve necatının   kafil bulunduğu muhakkak olan umdeler etrafında bilfiil 
içtima ederek kadın aleminde bir muvakkar olurken memleketin en mukaddes 
veka’inde hassalarının ifası umdelerin  tesri-i tatbikini temin eyleyeceğine kanaat 
ettikleri “Kadınlar Halk Fırkası ” namıyla bir cemiyet teşkil ettiklerini bildirmişlerdir.”72 

KHF’nın kuruluşunun ardından, fırka ikinci başkanı Nimet Rumeyde Hanım, fırkanın 

kurulma amacı ve çalışma planı hakkında şu açıklamada bulundu:  

“Biz ne mebus olmak istiyoruz ne de siyasi cereyanlar peşinde koşmak 
niyetindeyiz. Bizim en birinci emelimiz içtimai ve iktisadi gayelerin tahakkukunu 
görmektir. Çalışacağız ve ispat edeceğiz ki kadın bir memleket için na kabil-i ihmal 
bir kemiyettir. Bunu ispat ettikten sonra da hakkımızı isteyeceğiz. Daha doğrusu 
“veriniz ” diyeceğiz. Alıncaya kadar çalışacağız. Memleket için fedakarane bir 
surette çalışıp muvaffak olduktan sonra erkeler de bizim hakkımızı tasdik 
etmeyecekler mi?    Elbette evet… Zaten bunu da biz hiç hatırımıza bile 
getirmedik.” 73 

 

 

 

                                                 
70 Nizamnamenin orijinal metnine ulaşılamamıştır. Bilgiler Vakit gazetesinden aktarılmıştır. 
Ek I’de gazetede yayınlanan maddelerin orijinali yer almaktadır.   “Şehrimizde Kadın Hareketi 
ilerliyor. Kadınlar halk Fırkası Bugün Resmen Teşekkül ediyor “, Vakit, sayı. 1979, 16 
Haziran 1339(1923), s. 1 
71 “Kadınlar Halk Fırkası”, İkdam, 16 Haziran 1339(1923), sayı: 9428, s. 2.  
72“ Kadınlık Alemi” , Süs,  23 Haziran 1339 (1923), sayı. 2, s. 3 
73 “Kadınlar Halk Fırkası: Maksadı, tarz mesaisi, gayesi hakkında ikinci reis Nimet 
Hanımefendinin beyanatı”, Tanin, 19 Haziran 1339 (1923), sayı. 246, s. 3  



 95 

 

 

 

 

 

 

 

Resim I: KHF idare heyeti ve kurucuları: 

Oturanlar sağdan: Nesime İbrahim, Nimet Rumeyde, Zeliha, Feyza 
Emrullah  
Ayakta duranlar sağdan: Fırkanın müşaviri Fethi Bey, Saniye Hanım, 
Latife Bekir, Nezihe Muhittin, Şukufe Nihal, Muhsine Salih, Matlube Ömer 
hanımefendiler.  
Süs, 23 haziran 1339 (1923), sayı: 246, s. 3 

 

Fırkanın faaliyete başlamak için hükümetten izin beklediği dönemde, yeni fırkayla 

ilgili olarak basında yazılar yer almaya  başladı. Süs dergisinde, yeni kurulan fırkanın 

isminden de anlaşılacağı gibi, siyasi faaliyetler peşinde koşmayacağı, ilk önce 

kadınların toplumsal ve iktisadi hayattaki konumlarının iyileştirilmesinin hedeflendiği 

belirtiliyordu. 74 Aynı dergiye bir açıklama yapan KHF üyesi Şükufe Nihal de yeni 

kurulan fırkanın, kadınların toplumsal, iktisadi ve siyasi alanlarda yükselişini temin 

etmek için çalışacağını açıkladı.75 

b) Türk Ocağında İlk Kadın Toplantısında  

 KHF üyelerinin kuruluş izni için bekledikleri dönemde, 1924 yılının Ocak ayında, 

Hükümet tarafından yeni medeni kanun için ilk çalışmalar başlatıldı. Bu çalışmalar, 

Adalet Bakanı Seyit Bey’in, Hukuk-i Aile Kararnamesi’nin yeniden gözden geçirilmesi 

talebi ile hızlandı. Şerriye ve Adliye komisyonları, Hukuk-i Aile yasa tasarısı üzerinde 

                                                 
74 “Kadınlık Alemi” , Süs 23 Haziran 1339 (1923), , sayı. 2, s. 3 
75 Şükufe Nihal, “Fırkamızın Mefkursi”, Süs 30 Haziran 1339 (1923) sayı: 3, s. 3-4  



 96 

çalışmalara başladı.76 KHF heyeti de kuruluş iznini beklerken, Hukuk-i Aile 

Kararnamesinin kadınlar lehine düzenlenebilmesi için harekete geçerek; yeni çıkacak 

yasa üzerinde tartışmak üzere bir kadın konferansı düzenlenmesi için çalışmalara 

başladı. Konferansa, bütün kadınlığı ilgilendiren Hukuk-i Aile Kararnamesi ve yeni 

çıkacak yasa üzerinde fikirlerini beyan etmeleri amacıyla bütün kadınlar davet edildi. 

Konferans, 17 Kanun-i Sani 1340(1924) günü Türk Ocağında yapıldı. Konferansa 

Halide Edip Hanımın da yer aldığı 300 kadar kadın katıldı. Toplantıda özellikle ‘talak 

ve  taaddüd-i zevat’ (çok eşlilik) tartışıldı.77  

Toplantı, Nezihe Muhittin Hanım’ın konuşmasıyla başladı. Nezihe Muhittin, 

meselenin kadın-erkek meselesinin haricinde memleket meselesi olduğunu belirterek 

konuşmasına şu şekilde devam etti: 

“…Aile hukuku, kadın ve erkeği aynı derecede ilgilendirecek bir durum olduğundan 
bu taraf ve cins hudutlarını aşarak genel bir ülke sorunu oluyor ... Siz sayın 
uzmanlarımız, seçkin doktorlarımız.! Kadın ve erkeğin fizyolojik ihtiyaçlarını, erkek 
ve kadın için evlilik çağlarını olumlu veya olumsuz koşullarıyla meydana gelecek 
kuşağın felaket veya sağlıklı kurtuluşunu, siz sayın toplum bilimciler ve 
düşünürlerimiz...hukukçularımız verilecek kararlarda ülkenin çıkarlarını, bunların 
sınırını çizmek konusunda değerli görüşlerinizi bekliyoruz. “78 

Nezihe Muhittin’in konuşmasının ardından konferans salonunda tartışmalar başladı. 

Nezihe Muhittin hanımın ardından konuşma yapan Hikmet Arif Hanım, kadınların 

bugünkü hayatından tek sorumlunun erkekler olduğunu söylemesi tartışmaları daha 

da alevlendirdi. Bu tartışmalar yaşanırken İstiklal Mahkemesi Savcısı Vasif bey 

kürsüye gelerek konu hakkındaki fikirlerini söyledi: 

“Burada söz söylerken kendime mühim bir vazife tertip ettiğimi hissettim. Kadın 
meselesini doğrudan doğruya vatan ve memleket meselesi telakki edenlerdenim. 
Asırlardan beri devam eden dertlerimiz, marazlarımız arasında aile meselesi de 
vardır. Türk kadınlığının layık olduğu inkişaf ve tekamüle mahzar olması için 
gençler çalışmıştır ve çalışıyorlar. Erkek ve kadın meselesi yoktur. 20. asırda 
insani bir hayata girmek isteyen şuurlu kitle hep beraber ve hep aynı yol üzerinde 
yürüyecektir. Memleketimizde bir kadın meselesi varsa bunun kanuni eşkalden 
ziyade batıl fikirlerin, gülünç itikatların adetlerin devam etmesinde aramalıdır. 
Kadın ve erkek münasebetini tespit eden asri bir kanun yoktur.  

                                                 
76 Zihnioğlu,a.g.e, s.142 
77 “Türk Ocağında Kadınlarımızın Bir İçtimaı” , İkdam,18 Haziran 1340 (1924), sayı: 9625, s. 
1-2. (Nezihe Muhittin’in  Türk Kadını isimli kitabında Türk Ocağındaki toplantının 1926 yılında 
gerçekleştiğini belirtmiştir. Nezihe Muhittin ve Türk Kadını 1931, Yayına hazırlayan: 
Ayşegül Baykan ve Belma Ötüş-Başbuğ , İstanbul, İletişim Yayınları, 1999, s. 152, Yaprak 
Zihnioğlu ise bu durumu “özsansür” olarak nitelendirmektedir. Zihnioğlu,a.g.e, s. 292) 
78 ”Türk Hanımlarında Mühim Bir İçtima ”, Tanin,  18 Kanun-i Sani, 1340(1924), sayı: 456, s. 
3 



 97 

Kadının kanuni vaziyeti böyle garip bir şekilde devam ederken içtimai vaziyeti de 
fena olmaktan kurtulamamıştır…”79 

 

Bu açıklamalarının ardından Vasıf Bey, bu meselenin kadınların düşüncelerini 

belirten  bir heyet tarafından yürütülmesini önerdi ve öneri kabul edildi. Ardından 

heyetin seçimi yapıldı. Kadınlardan oluşan bu heyet  konuyu izlemek üzere 

görevlendirildi. Heyete seçilen kadınlar şunlardı:  

Yürütme kurulunda: Halide Edip, Selma Rıza, Sabiha Zekeriya, Nakiye Hanım,  

Nezihe Muhittin, Azize, Aliye Esat, Nigar şevki, Naciye Fehman, Rezzan Emin, 

Safiye Ali. Ayrıca beş erkekten oluşan bir danışman kurulu da seçildi. Danışman 

kurulunda,  Doktor Rıfkı Bekir, Ahmet Emin (Yalman), Avukat Ali Haydar, Necmettin 

Sadık Beyler yer alıyordu80 

Türk ocağında yapılan konferansa basın büyük ilgi göstermişti. Tanin ve İkdam 

gazetelerinde kadınların düzenlediği bu konferansla ilgili haber ve yorumlara yer 

verilmiş,81 Süs dergisi de konuyla ilgili özel bir sayı yayınlamıştı.82 

Yazılarda özellikle kadınların kendi haklarıyla ilgili olan bu konuda fikirlerini beyan 

etmişlerdi. Tanin gazetesine bir yazı yazan Efzayiş Yusuf hanım, kongrenin aceleye 

geldiğini belirtikten sonra böyle önemli bir konuda daha dikkatli ve özenli çalışılması 

gerektiğini savunmuştu.83 Nebihe Necmettin Hanım da, bu toplantıyı değerlendirmiş; 

Nezihe Muhittin hanıma teşekkürlerini sunmuş, taaddüd-ü zevatın(çok eşlilik) talak-ı 

selase, hülle gibi köhne ve zararlı adetlerin tamamıyla kaldırılması gerektiğini 

söylemişti. Nebihe Hanım,  esas olarak sorunların tespit edilmesi gerektiğini ve 

kadınlar heyetinin bu konudaki önemli  esasları içeren noktaları ve görüşlerini bir 

layiha şeklinde, TBMM’ne ve Gazi Paşa Hz’ne  sunulması ve medeni kanunun 

uygulanması gerektiğini savunmuştur.  84 

 

                                                 
79 ”Türk Hanımlarında Mühim Bir İçtima ”, Tanin, 18 Kanun-i Sani, 1340(1924), sayı: 456, s. 
3. 
80 Türk Hanımlarında Mühim Bir İçtima ”, Tanin, 18 Kanun-i Sani, 1340(1924), sayı: 456, s. 3. 
81“ Türk Ocağında Kadınlarımızın Bir İçtimaı” , İkdam, 18 Haziran 1340 (1924), sayı: 9625, s. 
1-2. 
82 “Hukuk-i Aile Nüsha-i Mahsusası”, Süs, 26 Kanun-i Sani 1340 (1924), sayı: 33, s. 1. 
83 “Türk Ocağında, Türk Hanımlarının içtimai münasebetiyle”, Tanin,20 Kanun-İ sani 1340, 
sayı: 458,s.3, 
84 “Türk Ocağında Konferans”, Tanin, 21 Kanun-i Sani 1340 (1924),  sayı: 459, s.3. 



 98 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Resim II: Hukuk Aile Nüsha-i Mahsusası;  

Nezihe Muhittin Hanımefendi oğluyla: “Hukuk-i Aile Nüsha-i Mahsusası”, 
Süs, 26 Kanun-i Sani 1340 (1924), sayı: 33, s.1 

 

c) Türk Kadınlar Birliği 

KHF’nın faaliyetine, hükümet tarafından izin verilmemesinin ardından; KHF’nı 

oluşturan heyet, özellikle nizamnamesinin 2. maddesinde yer alan kadınlara hak ve 

hukuk taleplerini programından tamamen çıkarak  KB (KB) adı altında yeni bir 

programla valiliğe başvurdular. 85  

Türk ocağında bir araya gelen Birlik üyeleri, bir heyet oluşturarak, birliğin programını 

oluşturacaklarını ve programın kabul edilmesinin ardından da ilk genel kongrelerini 

yapacaklarını duyurdular. Ayrıca Birlik, programının bir an önce kabul edilmesi için 

Ankara’ya, kadınlardan oluşan bir heyet gönderileceğini duyurdu.86 Ardından Birliğin 

heyet-i idarei seçildi. Birliğin heyet-i idareine,  Reis Nezihe Muhittin, Katib-i umumi 

(genel sekreter) Muzaffer, Murahhas Mesul (sorumlu delege), Nimet Hanımlar. 

Azalar (üyeler), Sabiha Zekeriya, Halet Şükrü, Latife Bekir, Safiye Afif, İffet İhsan, 

Aliye Esad ve Güzide Osman hanımlar ile müşavir(danışman) Doktor Fethi Bey 

                                                 
85 “Hanımlar Birliği Yeni Bir Program  İle Saha-i Faaliyete Atılıyor”, Tanin, 16 Şubat 
1340(1924), sayı: 485, s.3. 
86 A.y,  s. 3 



 99 

seçildi.87 Birlik ilk iş olarak, İstanbul’da 580 mahalleye bir tezkere göndererek her 

mahallede bulunan yetim ve şehit çocuklarının durumu hakkında bilgi alarak, bu 

çocukların tahsil ve terbiyelerini temin etmeyi benimsemiştir.88 

Birliğin kuruluşunun ardından İkdam gazetesinden bir yazar ile görüşen Nezihe 

Muhittin, KHF’nın samimi bir amaçla ortaya çıktığını, teşkilata verilen isimde, siyasal 

bir amaçtan ziyade samimi duygularla hareket etmek istediklerini belirtmiş ve 

programdaki siyasi hak kelimelerinin yanlış anlaşıldığını bunun bir ideal olduğunu 

ifade etmişti. Ayrıca Nezihe Muhittin,  yeni kurulan KB  çatısı altında, aynı maksat ile 

hareket edeceklerini ancak yanlış anlaşılmaya sebebiyet vermemek için eski 

programda yer alan siyasal hak ve talep içerikli kelimelerin çıkarıldığını belirtmiştir.89 

KB ilk iş olarak savaşta ölen askerlerin çocuklarına yardım amacıyla, İstanbul’ un 

580 mahallesinde, 200 yetim çocuk tespit etti. Birlik, bir yetimhane açılabilmesi 

amacıyla, “millete devredilen saray ve köşklerden” birinin verilmesi için Mustafa 

Kemal’in eşi Latife Hanım’a başvurdu. Latife Hanım’ın  Maarif vekaletiyle KB adına 

görüşmesinin ardından, Maarif vekaletinin isteği üzerine KB, “Eytamhane 

Darüssınaisi” projesini vekalete sundu.90 

Daha sonra KB,  kamuya yararlı cemiyetlere dahil olmak için bir rapor verdi. Raporda 

KB ne amaçla kurulduğu ve çalışmaları hakkında kısa bir bilgi yer alıyordu: 

“Kadın Birliği hükümet-i aliyeyi cumhuriyetimizin dünün esir ve bedbaht 
kadınının önüne açtığı terakki hakkında kadını doğru ve müfit  yollardan 
icralsiz  şekilde sevk etmek çareleri araştırmak üzere tesis etmiştir. “91 

 

Raporda ayrıca,  KB’nin “memleketin hayrını ve saadetini isteyen münevver kadınları 

etrafında toplayıp memlekete faideli bir teşkilat oluşturmaya çalıştığı” belirtilmiş, 

KB’nin kimsesiz çocuklara iş bulmak, dul kadınları ve genç kızları şirketlere 

                                                 
87 “Hanımlar Birliği Yeni Bir Program  İle Saha-i Faaliyete Atılıyor”, Tanin, 16 Şubat 
1340(1924), sayı: 485, s. 3 
88 A.y., s. 3 
89 “Memleketimizde Kadınlık Cereyanları” İkdam 18 Şubat 1340, s. 1-2, 9656, , 
90“Kadın Birliği”, Cumhuriyet 8 Mayıs 1340(1924) , sayı: 2, s. 3 
91 “Kadın Birliği Faaliyeti Hakkında Taraflı Malumat”, İkdam, 30 Mayıs 1340(1924), sayı: 
9755, s. 2 



 100 

yerleştirmeyi hedeflediği bildirilmişti. Üye sayısı ise 400 olarak ifade edilmiş, bu 

üyelerin 20 tanesinin erkek olduğu belirtilmişti.92 

d) Kadınların İlk “Meb’us Adayı” 

Şubat 1925’te KB, İstanbul’da boşalan bir milletvekili seçimi sırasında, “kadın mebus 

adayı” göstermek için harekete geçti. Bu atılım propaganda niteliği taşıyordu. Amaç 

konuyu gündeme getirerek kamuoyunu ve TBMM’yi kadınlara oy hakkı vermek için 

etkilemek, kadın haklarını mecliste savunacak öncü kadınların seçilmesini 

sağlamaktı.93 Ancak aynı dönemde başlayan Şeyh Sait isyanı, kadınların bu 

hareketine büyük tepkilerin gelmesine neden oldu. İkdam gazetesi 24 Şubat 1925’te,  

KB’nin Halide Edip ve Nezihe Muhitttin Hanımı İstanbul mebusu adayı gösterdiğini 

duyuruldu. Şehremanetine Birlik tarafından verilen yazıda, KB ‘nin kadın aday 

gösterme gerekçesi şu şekilde ifade ediliyordu:  

“Hali hazırda kadınlarımızı mahrum eden kanuna rağmen memlekete hakiki bir 
vatandaş sıfatıyla ciddi ve aziz hizmetleri sebkat eden  ve temekte olan bu iki 
mümtaz kadınımızın intihab-ı ahir münasebetiyle namzetliklerini vaz ediyoruz. ”94 

Ancak Halide Edip Hanım, dönem gazetelerinden Son Telgraf muhabirine bu işten 

haberi olmadığını, Birliğe dahil bulunmadığını, bugün için  kadınların mebuslukları 

mevzuu bahis olmamakla beraber, olsa bile mebusluğu kabul etmeyeceğini 

söylemişti.95 

Kadınların mebus göstermelerine ilk tepki Cumhuriyet gazetesinden geldi. 

Türkiye’nin hayatında çok mühim meseleler mevcut olduğu bir zamanda kadınların 

mebusluk propagandası ve reklamı ile meşgul olmalarına dikkat çekiliyordu.96  

İstanbul kadınlarının bu teşebbüsü alaycı bir dille eleştiriliyor, siyasal hakların 

İstanbul kadınlarından çok Anadolu kadınlarının hakkı olduğu savunuluyordu.  

“Can sıkıcı bir takım vukuat arasında bazen insana şöyle her günkü hadiseler 
arasında düşünmek ve konuşmak imkanı veren fırsatlar da oluyor.  Mesela “KB 
”nin şehremanetine müracaatı gibi.  Havva kızlarına karşı bu sütunlarda 
borcumuz yalnız nezaket ve zarafetten ibaret olacağına  göre galanlık hududu 
haricine  çıkmak haiz değilse de madem ki hanımlarımız durup dururken ortaya 

                                                 
92 “Kadınlar Birliği Faaliyeti Hakkında Taraflı Malumat”, İkdam,  30 Mayıs 1340(1924), sayı: 
9755, s. 2 
93 Zihnioğlu, a.g.e, s.157 
94 “Kadın Birliği, Halide Edip ve Nezihe Muhittin Hanımların Namzetliğini Vaz Etti”, İkdam,24 
Şubat 1341 (1925), sayı: 10024., s.1 
95“Kadınlar ve Mebusluk”, Cumhuriyet, 25 Şubat 1341 (1925), sayı: 290, s. 1-2 
96“Hanımlar Faaliyette”, Cumhuriyet 28 Şubat 1341 (1925), ,sayı: 293, s. 2 



 101 

siyasi hayatta hukuk müsavatı  iddiasıyla çıkıyorlar bu taktirde biz de aramızda 
kendileriyle müsavi hukuk sahibi insanlar gibi konuşabiliriz. 
Mesele şudur: İstanbul’da bir mebusluk münhal, herkes bu mebusluğa bir namzet 
düşünüyor. KB bu iş için  reis Nezihe Muhittin Hanım’la Halide edip hanımı 
münasip görüyor. Ve şehir emanetine bir beyanname veriyor… Demek oluyor ki: 
KB reisi Nezihe Muhittin Hanım KB uzvu Nezihe Muhittin Hanımın mebusluk 
namzetliğini ilan ederken bunun nihayet bir propagandadan öteye geçmeyeceğini 
biliyordu. “memlekete hukuki birer vatandaş sıfatıyla ciddi ve aziz hizmetleri 
sebkat” ettiğini ve etmekte olduğunu Kadın Birliği’nin beyannamesinden 
öğrendiğimiz Nezihe Muhittin Hanım’ın Birlik reisi Nezihe Muhittin Hanım 
tarafından namzetliğinin konulması şüphesiz memlekete karşı yeni ve büyük ve 
aziz bir hizmettir. Hiç olmazsa bize Kadın Birliği’nde hanımların nelerle meşgul 
olduğunu gösteriyor. ”97 

 

Nezihe Muhittin Hanım’ın, faaliyetlerini “asabi” bir propaganda olduğu iddiasıyla 

eleştiriliyordu:  

“Bizim fikrimizce hanımlarımızın asabi olmaktan daima zarar gördüklerine yeni bir 
delil teşkil eden bu propaganda belki bir gün semere verebilir. Fakat bu asabi 
propagandaların semere verdiği zaman mebusluk hakkını kazanacak olanların  
İstanbul’da asabi propaganda hizmetleri yapan hanımlar olacakları çok 
şüphelidir. Evvela zannediyoruz ki Türkiye’de siyasi hukuki elde edecek olan 
cins-i latif sınıfı İstanbul’un hanımlarından evvel Anadolu’nun kadınları olmak 
ihtimali daha kuvvetlidir.” 98 

 

Cumhuriyet gazetesinde yayınlanan bu habere ertesi gün İkdam gazetesinden, bir 

cevap geldi. KB’nin,  kadınların intihabını savunan bir cemiyet olduğu, “Anadolu veya 

İstanbul kadınlığı yoktur, Türk kadınlığı vardır” görüşüyle açıklanıyor,  kadınlara 

siyasal hakları verilene kadar çalışacağı ifade ediliyordu.99 

Cumhuriyet gazetesinin KB’ne karşı  takındığı alaycı  tavır ise devam etmekteydi. 

Gazetede, İkdam gazetesindeki KB yazısına verilen cevap şu şekildeydi:  

“…Hukuk-i siyasiye iddialarına kalkışan hanımlara karşı referans yapılmasını, el 
öpmesini, zarifane söz söyleyerek kırmızı boyalı dudaklarda tatlı ve şuh 
tebessümleri seyretmesini biz de hoş eğlence bulanlarla beraberiz. Lakin 
karşımızda hukuk siyasiye iddiasına kalkışmış, mebusluk, vekillik ve hatta kim 
bilir belki de kumandanlık iddiasına kalkışmış hanımlarla başka türlü konuşmaya 
cevaz vardır. Onun için dünkü İkdam’da bize mukabele  eden hanımlara haber 
verelim ki iş onların zannettikleri gibi değildir… Kadın cemiyet içinde cemiyet için 
doğrudan doğruya faydalı olmayı bilmedikçe ve onu ispat etmedikçe hak sahibi 
olamaz. Bize karşı siyasi hukuka iştirak iddiasında fiilen bulunan hanımların 

                                                 
97 “Kadınlar ve Mebusluk”, Cumhuriyet, 25 Şubat 1341 (1925)” sayı: 290, s. 1-2 
98  A.y, s: 2 
99 “Anadolu ve İstanbul Kadınlığı Yoktur, Türk Kadınlığı Vardır”, İkdam, 26 Şubat 1341(1925), 
sayı: 10023, s. 3 



 102 

ekseriyeti şimdiye kadar ancak başlarından geçen veyahut geçmesini tahayyül 
ettikleri sergüzeştleri roman ve hikaye diye ortaya atmış olmaktan başka ciddi bir 
iş görmüş değillerdir. Siyasi hukuku bu hanımlara mı vereceğiz?”100 

 

 Aynı yazıda, iş sahibi kadınların, işleriyle meşgul olmaları dolayısıyla İstanbul 

seçimleri için reklam ve propaganda yapacak vakitlerinin dahi olmadığının KB’nin 

daha faydalı işlerle uğraşmaları gerektiği savunuluyordu.101  

Basında yaşanan bu gelişmeler,  Şeyh Sait ayaklanmasının ardından çıkarılan  

Takrir-i Sükun Kanunuyla tüm ülkede yaşanan ‘suskunluk’ döneminde Birlik 

tarafından  Temmuz ayında Kadın Yolu adı altında bir dergi yayınlanmaya 

başlandı.102 Derginin ilk sayısında “Kadın Yolunun Şiarı” adını taşıyan Nezihe 

Muhittin’in makalesi yayınlandı103. Makalede Nezihe Muhittin cumhuriyet rejiminin 

kısa bir süre içinde Türk Kadınına bütün haklarını tanıyacağını ümit ettiğini belirterek, 

kadınların siyasal hakları meselesinin, diğer ülkelerden örnekler vererek çağdaş  bir 

mesele olduğunu vurguladı. Yine derginin 4. sayısında “İntihaba İştirake Müteakıb 

Türk Kadını(nın) Programı” yayınlandı.  Program iki alt başlıktan oluşmaktaydı. 

Birincisi, “İntihaba İştirakten Evvel Yapılması Zaruri Olan İhzarat”, ikincisi ise 

“İntihaba İştirakten Sonra  Takip Edilmesi Kararlaştırılan Program” idi.104 Kadın Yolu 

dergisi, 4. sayıdan itibaren Türk Kadın Yolu ismiyle yayınlanmaya başladı. Dergide 

KB’nin faaliyetlerinin yanında diğer “Dünya Kadın Postası” adlı bölümde dünya 

kadınları hakkında haberlere de yer verilmişti.    

                                                 
100 “Hanımlar Faaliyette”,  Cumhuriyet,28 Şubat 1341 (1925), sayı: 293, s. 2 
101

 A.y, s. 2 
102 Dergi 1 Ağustos  1927 yılına kadar yayınlandı. İlk sayılarında haftalık olarak çıkan dergi 
daha sonra aylık yayına döndü. Derginin bütün saylarına ulaşılamamıştır. Bilgi için bkz: 
Zihnioğlu, a.g.e, s. 169. Derginin ulaşılan sayıları kütüphanelerde şu şekilde yer almaktadır.: 
Beyazıt Devlet Kütüphanesinde derginin 1, 2, 4, 5, 6, 7, 19, 22, 26, sayıları, Atatürk 
Kütüphanesinde: 21. sayısı, Erzurum Atatürk Üniversite Kütüphanesinde derginin 2. sayısı 
bulunmaktadır. (Kadın dergilerinin İstanbul kütüphanelerindeki sayıları için bkz:Kadın 
Dergileri Bibliyografyası (1899-1927)İstanbul Kütüphanelerindeki Eski Harfli,  yayına 
haz:Serpil Çakır, Zehra Toksa, Tülay Gençtürk, Sevim Yılmaz, Semlin Kurt, Gökçen Art 
Demirbilek, İstanbul, Metis Yayınları, 1993)   
103 “Kadın Yolu’nun Şiarı”, Kadın Yolu, 16 Temmuz 1341 (1925), sayı: 1, s. 2 
104 Programın orijinal metni ve çevrisi Ek II’de yer almaktadır. “İntihaba İştirake Müteakıb Türk 
Kadının Programı ”Türk Kadın Yolu, 16 Temmuz 1341 (1925), sayı: 1, s. 8-9.  



 103 

e) Kadınlar Birliği’nin,  Cumhuriyet Halk Fırkası’na Üyelik  

Başvurusu: 

Şeyh Sait ayaklanmasının ardından çıkarılan  Takrir-i Sükun Kanunuyla tüm ülkede 

ve basında yaşanan “suskunluk” döneminin ardından KB, 1926 yılında CHF’na üyelik 

için başvuruda bulundu.105 

Başvurunun basında yer almasından sonra, Nezihe Muhittin bir açıklama yaparak, 

başvuru sebebini açıkladı:  

“Evet böyle bir müracaat vaki oldu hem de doğrudan doğruya Fırkanın Ankara’daki 
merkezine müracaat ettik fakat daha henüz bir cevap alınmadı müracaatımızın 
sebeplerine gelince mademki kadınlar inkılaptan sonra her sahada çalışmaya 
başladılar memleketin münevverlerini sinesine cem etmiş olan Halk Fırkasına 
girerek siyasi sahada da çalışmaları en sarih bir haklarıdır burada da kadınların rey 
ve efkarından istifade edilecek bir çok cihetler vardır” 
Erkekler hukuk-i siyasiyeden istifade ediyorlar da kadın niçin etmesinler bazı 
cihetlerde kadınlar erkeklerden daha mı düşük mertebededir. Saka Mehmet Ağa ile 
çamaşırcı Fatma Hanım arasında  hukuk-i siyasiye nokta-i nazarında ne gibi bir 
hakk-ı rüchan  aranmalıdır? Türk kadınında hiçbir meziyet görmüyor muyuz? 
…Bu hususta gayemiz birdir bu gayede sırf memleket gayesidir. Erkeklerle 
kadınların burada ayrıldıkları cihet yoktur. Fırkada da kadınların çalışabilecekleri 
sahalar mevcuttur. Sonra arz ettiğim gibi tedricen siyasi hukukta kadınlara 
verilebilir.”106 

 

Daha sonra konu hakkında açıklama yapan Halk fırkası 13. mıntıka müfettişi Refik 

İsmail Bey, başvuru hakkında fırkaya bir müracaatın olmadığını ifade ettikten sonra 

konu hakkındaki görüşlerini dile getirmişti: 

“… Mamafih şahsi kanaatimi soruyorsanız bunu da söyleyeyim. Ben şahsen 
kadınların fırka işiyle uğraşmasını hiç temenni etmem. Fakat herhalde kadınlar da 
erkekler kadar hukuka maliktirler. Fırkada bazı kısım ve zaif vardır ki aralarında 
kadınların rey’i ve efkarından istifade etmek kabildir.  Mesela tayyare işlerinde 
himaye-i etfal işlerinde, hilal-i ahmer işlerinde… Nitekim bunlardan bazılarında 
kadınlar çalışmaktadırlar. Sonra propaganda hususunda da  kadınlardan istifade 
etmek  kabildir. Fırkamız malum olduğu üzere siyasi olduğu kadar içtimai gayeler 
içinde çalışmaktadır. içtimai sahada yapacak daha bir çok işlerimiz vardır. 
 Fakat kadınlar aynı zamanda siyaset yapmak için fırkaya dahil olmak istiyorlar. 
siyasi sahaya daha henüz değil. Evvela içtimai  sahada lazım gelen muvaffakiyet 
elde edilsin. O meseleler sonra…Sonradan o da gürültüsüz patırtısız olur. Siyasi 
hak her yerde böyle ceff el kalem verilmiş bir şey değildir. Kadınların evlerinde 
meşgul edecek işleri kalmaz da böyle umumi meselelerle uğraşacak vakit tasavvuf 

                                                 
105 “Kadın Birliği Siyasi Hayata Karışmaya Karar Verdi”, Cumhuriyet, 6 Kanun-i Sani 1926, 
s.1  
106 “Türk Kadınları Siyasi Hayata Atılmalı mıdır?”, Cumhuriyet,  10 Kanun-i Sani, 1926, sayı: 
602, s. 1-2  



 104 

ederlerse  tabii bu sahada da çalışmaları müfit ? olabilir…Binaenaleyh erkek gibi 
çalışan hanımlar yavaş yavaş erkeğin haiz bulunduğu hukuku isteyebilir.”107

 

Nitekim KB’nin CHF üyelik için yaptığı başvurudan bir sonuç alınamadı. Aynı yıl 

kadınlar cephesinde büyük bir gelişme yaşandı; yeni Medeni Kanun, 17 Şubat günü 

TBMM’de kabul edildi.  

f) Kadınlar Birliği’nin 1927 yılı Faaliyetleri ve Nezihe Muhittin 

Hanım’ın Tasfiyesi  

KB açısından esas dönüm noktası 1927 yılında yaşandı. Bu dönem’de KB’nin 

etkinlikleri doruğa çıktı.  1927 seçimlerinde KB tarafından milletvekili adayı 

gösterileceği haberi basında büyük bir yankı uyandırdı. Ancak bu gelişmeler KB 

açısından olumsuz etkileri de beraberinde getirdi.  KB’nin bu dönemdeki etkinliklerine  

idari makamlar tarafından müdahaleler yapıldı. Sonuçta Birlik bünyesinde,  özellikle 

Nezihe Muhittin tarafından yürütülen siyasal mücadelelere karşı büyük tepki oluştu. 

Süreç Nezihe Muhittin’in KB’nden tasfiyesi ile sonuçlandı.  

KB, 1927 yılının Mart ayında senelik genel kongresini yapmak üzere hazırlıklara 

başladı. Kongre tarihi olarak 18 Mart günü düşünüldü ancak, aynı gün kongrede 

çoğunluğun sağlanamaması üzerine, kongre 25 Mart gününe ertelendi. Yine de 

kongrede bulunan üyelere Nezihe Muhittin, Birliğin faaliyetleri hakkında çeşitli 

açıklamalarda bulundu. Nezihe Hanım, Birlik heyet-i idaresinin bir seneden beri 

ahlaksız çocuklar hakkında yürüttüğü çalışmalardan, fakir kadınlara yapılan 

yardımlardan bahsederek, kadının hayattaki rolünü izah etti. Ayrıca,  Nezihe Muhittin  

Hanım seçimlere katılma meselesini ele alarak, kadının erkekle tam olarak eşit 

sayılabilmesi için “fikri, hukuki hayatta” olduğu gibi siyasi hayata da rol alması 

gerektiğini savundu:  

 

“Eğer siyasi içtimai hayata kadın karışmazsa ve bunda iştirak temin edilmezse 
kadının erkekle müsavatı biraz dar manada demektir. Binaenaleyh bunun temini 
behemehal lazımdır.”108 

 

                                                 
107 “Türk Kadınları Siyasi Hayata Atılmalı mıdır?”, Cumhuriyet, 10 Kanun-i Sani, 1926, sayı: 
602, s. 1-2 
108 “Erkek mi Kadına Kadın mı Erkeğe Tabii?”, Cumhuriyet, 19 Mart 1927, sayı: 1029, s. 1 



 105 

Bundan sonra Nezihe Muhittin, Birliğin masraf ve bütçesini izah etti ve Birliğin daha 

faal çalışabilmesi için yeni komisyonlar kurulması gerektiğini savundu. Nitekim 

toplantıda yeni kurulacak komisyonlar ve komisyonda çalışacak kadınlar 

kararlaştırıldı. Bu komisyonlar sırasıyla:  

1) Cemiyet-i Akvamda kadının vaziyetini tespit ve teminine çalışacak 

komisyonuna: Başkan, Kıbrıslı Azize Hanım 

      2) Erkek ve kadın arasında müsavi kazanç şeraitinin temini komisyonuna: İffet ve 

Nezihe Hanım 

3) Türkiye’de kadının tabiyat mesaisinin ne şekilde olması, yani erkeğine tabii 

bulunup bulunmaması meselesi hakkında çalışacak komisyona: Efzayiş 

Yusuf Hanım  

4)  Ahlakı müsavat ve fuhuşla mücadele komisyonuna: Esma Hanım  

5) Evlenmemiş kadınlar ve gayr-i meşru çocuklar komisyonuna Dr.Safiye Ali 

seçildi.109 

 

KB  kongresi, 25 Mart günü, Birliğin merkezinde yapıldı. Geçici reisliğe Reşide 

Hanım, katipliğe Şadan Hikmet Hanım ve Vedat Bey, Kongre başkanlığına da 

Nezihe Muhittin Hanım seçildi.110 

Seçimin ardından Nezihe Muhittin, KB’nin 1340 (1924) senesinde teşekkül etmesine 

rağmen; ancak bu sene (1927) ilk kongresini topladığını belirtti,  ardından da  Birliğin 

üç senelik çalışması hakkında heyet idare raporunu okudu. Raporun kabulünün 

ardından da, Birlik nizamnamesine ilave edilecek maddeler heyete sunuldu. 

Nizamnamede değişikliği istenen maddeler üzerinde heyette yoğun tartışmalar 

yaşanmaya başlandı. Özellikle Nezihe Muhittin, KB’nin bir “Cemiyeti Hayriye 

olmadığını kadın siyasi içtimai haklara malik olması hususunda teşekkül etmiş bir 

cemiyet olduğunu” söylemesi kongre salonundaki tartışmayı daha da arttırdı. Birlik 

üyelerinden Emin Ali Bey bu sözlere, kadınların siyasi haklara sahip olmaları için de 

                                                 
109 “Erkek mi Kadına Kadın mı Erkeğe Tabii?”, Cumhuriyet, 19 Mart 1927, sayı: 1029, s. 1 
110 “Kadın Birliği’nde: Dün Mutad Münakaşalar Yapıldıktan Sonra Heyet-i İdare İntihap 
Edildi.”, Cumhuriyet,  26 Mart 1927, sayı: 1036, s. 3 



 106 

erken olduğunu belirterek karşı çıktı. Nezihe Muhittin ise buna karşılık, bu hakkı 

istemediklerini esas gayelerinin “kadını siyasi ve iktisadi bir seviyeye çıkarmak” 

olduğunu belirtti.111 

Kongrede ki diğer bir tartışma ise, Birlik nizamnamesinde değiştirilecek olan 7. 

madde oldu. 7. madde, erkeklerin heyet-i idareye rey verme meselesi idi. Efzayiş 

Yusuf Hanım erkeklerin idare heyeti seçimlerine katılmalarına karşı çıkmış; Safiye Ali 

hanım ise, erkeklerin oy kullanmalarına destek vermişti. Sonuçta, Nezihe Muhittin 

Hanım’ın teklifi kabul edildi ve erkek üyelerin, idare heyeti seçimlerinde oy 

kullanmalarına izin verildi. Ancak, idare heyetine üye olma hakkı tanınmadı.112 

Tartışmaların ardından, Birlik nizamnamesinin 2. ve 7. maddelerinde  değişiklik 

yapıldı ve kongrede kabul edildi.  

“Madde 2: KB, Türk kadınının içtimai ve siyasi hakları karşısında her türlü 
mesuliyet ve alaka-i vataniyyesini ispat edecek bir seviyeye erişmesine 
çalışacaktır.  
Madde 7: Aynı mefkureye merbut  olan erkekler Birliğe aza-i müzahire iştirak 
edecekler ve içtimada rey sahibi olup bilakis hanımları intihap edeceklerdir. 
Ayrıca aidat vermeğe mecburdurlar.” 113 

 

Nizamnamedeki değişikliğin kabulünün ardından  yeni heyet-i idare seçildi:  

Nezihe Muhittin, Efzayiş Yusuf, Doktor Safiye Ali, Matlube Ömer, Naile Vahab, 

Kerime Hami, Mediha İhsan, Bedia Tevfik, Muhsine Salih, Güzin Fehman, Fahriye 

Salime Kemal, Aliye Şinasi, Hikmet, Seniha Rauf Hanımlar.114 

Nizamnamede yapılan değişikliğin ardından, Cumhuriyet gazetesine açıklama 

yapan Nezihe Muhittin, kadınların siyasi haklarını elde etmelerinin bir ideal olduğunu 

belirterek, sözlerine şöyle devam etmişti: 

“Nizamnamedeki hukuk-i siyasiye istihdaf eden madde hiç kimsenin taarruzuna 
hedef olacak şekilde değildir. Bu ideal şeklidir. Her vatandaş için hakk-ı tamdır. 
Yarım hak olmaz. Kadının da haklarının tamam olmasını istemek en tabii bir 
haktır. ”115 

                                                 
111 “Kadın Birliği’’nde: Dün Mutad Münakaşalar Yapıldıktan sonra Heyet-i İdare İntihap Edildi”, 
Cumhuriyet, 26 Mart 1927, sayı: 1036, s. 3. 
112 A.y. s. 3. 
113 A.y. s. 3. 
114

 A.y. s. 3. 
115 “Kadınların Siyasi Hukuku Nezihe Hanıma Göre Bir İdealdir”, Cumhuriyet, 19 Nisan1927, 
sayı: 1058, s. 3 



 107 

 

Kongrenin ardından,  KB’nin yeni  heyet-i idare  çalışmalara başladı. Heyet-i idare ilk 

olarak kongrenin ardından, kongrenin usulsüz olduğuna dair  çıkan dedikoduları ele 

aldı ve yeni bir kongre yapılmayacağını; ancak yeni bir “tedkik-i hesabat” 

komisyonunun oluşturulacağını duyurdu. Yine heyet, bu tarz dedikodulardan çok 

“müteessir” olduklarını da ifade etti. Bunun ardından yeni komisyonlar için 

çalışmalara başlandı ve 1 Nisan günü heyet-i idarein “tedkik-i  hesabat” 

komisyonunun çalışmalarını tespit edildikten  sonra, 8 nisan günü yeni oluşturulacak 

terbiyevi, hukuki, saha, çocuk edebiyatı komisyonlarının seçimi için Birlik merkezinde 

bir toplantı yapılacağı duyuruldu.116  

 Kongrenin ardından vilayet tarafından,  Birlik genel kongresinde yolsuzluk yapıldığı 

iddiasının değerlendirildiği ve yolsuzluk yapılmadığının anlaşıldığı bildirildi. Vilayet, 

nizamnamede yapılan değişiklikleri de, “teşebbüs mahiyetinde” olduğu gerekçesiyle 

tasdik etti.117 

Basında, birkaç ay boyunca KB’nin komisyon çalışmalarıyla ilgili haberleri yer aldı.  

Haziran ayı başlarında ise, kadınların gelecek seçimlerde kadın aday gösterecekleri 

basında duyuldu. Haziran ayında, KB’nin merkez heyet toplantısında gelecek 

seçimlerde kadınların da seçimlere katılmaları yönünde tartışmalar yaşanmıştı. 

Üyelerin bir bölümü, Halk Fırkası adına kadın aday gösterilmesi gerektiğini; diğer bir 

bölümü ise, kadınlara seçilme hakkı tanınmadığı müddetçe aday gösterilmesinin 

doğru olmayacağını savundu. Sonuçta, üyelerin büyük bir çoğunluğu Halk Fırkası 

adına kadın aday gösterilmesini kabul etti. Nezihe Muhittin Hanım, bu toplantıda 

konuyla ilgili olarak şunları söyledi: 

 

”İnkılapları doğuran hamlelerdir. Bu hamlelerimize her intihabda devam edeceğiz 
ve nihayet bu hakka bizler de her vatandaş gibi iştirak edeceğiz. Kanunlar içtimai 
hayatın ihtiyaçlarına intibak ederler” 118 

 

                                                 
116 “Kadın Birliği’nde İçtima,” Cumhuriyet,  29 Mart 1927, sayı, 1036, s. 3 
117 “Kadınlarda Hukuki Siyasiye Vilayet Nizamnameyi Tasdik Etti”, Cumhuriyet, 15 Mayıs 
1927,  sayı: 1084, s. 2  
118 “Kadın Birliği ve Mebusluk”, Cumhuriyet,  6 Haziran 1927, sayı. 1106, s. 2 



 108 

Sonuçta böyle bir hareketin yapılmasının “faydalı” olacağına karar verildi ve merkezi 

heyet ve hukuk encümeni, seçimler başlamadan adayları belirlemek için 

çalışmalarına başladı.119  

Kadınların,  Halk Fırkası adına seçimlerde kadın aday  gösterme kararına ilk cevap 

Sivas milletvekili Şemsettin Bey’den geldi. Şemsettin Bey, kadınların seçimlere 

katılma hakkı olup olmadığının Teşkilatı Esasiye Kanununda açık olarak belirtildiğini 

ve mebusların Türk ve erkek olma şartının yer aldığını ifade etti.120 

Dönemin BMM başkanı Kazım Karabekir’de kadınların milletvekili adaylığıyla ilgili 

olarak, kadınların çalışmalarını desteklediğini ancak milletvekili olabilmeleri için 

henüz Anayasal bir izin olmadığını beyan etti. Kazım Karabekir’e göre kadınlar, 

seçilme hakkından ziyade seçme hakkı için çalışmalıydılar.121 Kazım Karabekir’in 

açıklamaları, Birlikte memnunlukla karşılandı. 122 

Kadınların aday olmasına kanunen engel bulunması üzerine KB tarafından,  kısa bir 

süre sonra Birlik adına “feminist” erkek aday gösterilmesine karar verildi.123 Birlik, 

milletvekili adayı göstermek için kanunun her hangi bir engel tanımadığını, bu 

yüzden mecliste kadın haklarını savunacak erkek bir aday göstereceklerini duyurdu. 

Ayrıca Birlik idaresi, kanunda bazı değişiklikler yapılarak kadınlarında milletvekili 

adayı olabileceklerini ve bir arz-ı ta’zimat (saygı sunma) heyeti oluşturup; Ankara’ya 

cumhurbaşkanına gidilmesine karar verildi. Heyet, Birliğin gaye ve amaçlarını 

cumhurbaşkanına sunacak ve siyasal haklar konusunda bazı isteklerini 

bildireceklerdi.124 Birlik, erkek aday olarak da eğer kabul ederlerse İstanbul Umur 

Hukukiye Müdür Kenan Bey’i, Maarif Vekili Şükrü Naili ve Pertev paşaları milletvekili 

adayı olarak göstereceklerini duyurdu. Ayrıca Birlik, Sultanahmet meydanında 

düzenlenecek bir mitingle, kadınları toplayarak Birliğin faaliyeti hakkında bilgi 

verilmesini de kararlaştırdı.125 

                                                 
119  “Kadın Birliği ve Mebusluk”, Cumhuriyet,  6 Haziran 1927, sayı. 1106, s. 2  
120 “Kadınlar da İstiyor”, Milliyet,  7 Haziran 1927, sayı: 474, s.1-2 
121 “Kadınların Mebusluğu”, Milliyet 14 Haziran 1927,  sayı: 478, s. 1-4 
122 “Kadınlar Mutlaka İntihabata İştirak Etmek İstiyor”, Milliyet, 15 Haziran 1927, sayı: 479, s. 
1-4 
123 “Kadınlar ve İntihabat”, Cumhuriyet, 10 Haziran 1927, sayı: 1110, s. 3 
124 “Kadınlar Mutlaka İntihabata İştirak Etmek İstiyor”, Milliyet, 15 Haziran 1927, sayı: 479, s. 
1-4 
125 “Kadınlar Yahud da Nezihe Hanım Kararında Ciddi Görünüyorlar”, Milliyet, 16 Haziran 
1927, sayı: 480,s.1-4 



 109 

Basında bu haberlerin yer almasının ardından 19 Haziranda, Birlik idare heyeti ve 

merkez idare kurulu toplantısı yapıldı. Toplantıya KB’nin  bütün üyeleri katıldı. 

Kongrede kadın aday gösterilmeyeceği bir kez daha belirtilerek; kadın hakları 

savunucusu erkek aday gösterileceği fikri kararlaştırıldı.126  

 

Resim III:KB Hukuk Encümeninin Dünkü İçtimaına Ait Bir nazar:  
“Kadınlar Bugün Namzetlerini Tespit Ediyorlar”, Cumhuriyet ,  19 Haziran 1927, sayı. 116, s. 
1-2 

 

Birlik, seçim işleri başladığı zaman adaylarının kabulü için Halk fırkasına müracaat 

edeceklerini ve şu an için milletvekili adayların kesin olarak belirlenmediğini beyan 

etti. Ayrıca gelecek Belediye seçimlerine katılabilmek için hukuk encümeni tarafından 

program hazırlanacağını ve programın bir iki güne kadar Birlik adına BMM 

başkanlığına takdim edileceği duyuruldu. Yine bu toplantıda, Cumhurbaşkanına 

gidecek olan arz-ı ta’zimat (saygı sunma) heyetinin seçimleri yapıldı. Ankara’ya 

gidecek olan heyete Nezihe Muhittin, Matlube Ömer, İffet İhsan, Naile Vahab, Safiye 

Ali, Lamia Refik, Muhsine Salih seçildi. Birliğin Ankara’ya gidiş tarihinin belirlenmesi 

bir sonraki toplantıya ertelendi. 127 

                                                 
126 “Kadınlar Namzet Göstermekten Vazgeçtiler, Kadınlar Birliği Efkar-i Umumiyenin Nabzını 
Yoklamış”, Cumhuriyet, 20 Haziran 1927, sayı: 1120, s, 3 
127 “Kadın Birliği Arz Ta’zimat Heyetini İntihap Etti: Birlik Namzet Göstermekten 
Vazgeçmiyor”, Milliyet,20 Haziran 1927,  sayı. 484, s. 1-4 



 110 

Toplantıda, ayrıca KB’nin seçim beyannamesi hazırlandı ve ertesi gün gazetelerde 

yayınlandı:   

“Kadınlar Birliği’nin dünkü içtimada neşrine karar verdiği beyanname aynen: 

İntihap hakkına haiz olan erkeklerle intihap hakkına malik olmayan kadınları 
TC’nin mukaddes inkılabının tevlid ettiği içtimai semerat meyanında kanun-i 
medeni ile hukuk şahsiye ve medeniyelerine sahip oldular. Bu hususta erkeklere 
nazaran hiçbir tefrik yapılmayan kadınların  hukuk idare ve siyasiye sahasında da 
aynı hakka malik olmaları lazım gelmektedir. Çünkü bu idari siyasiye haklara 
malikiyet  için lazım olan şartlar şüphe-i irfan ve içtimai ise bu seviye hiç şüphesiz 
kadınlarda da vardır…Anadolu köylü kadını tarlasından başka bir malumu hal 
etmemiş olan cahil ve basit dimağı bu siyasi hakka mani oluyorsa köyünün 
hududundan harice çıkmamış ve sapanı ile öküzünden başka bir şey 
öğrenmemiş olan erkeğin basit ihata-i akliyesi buna mani değil midir? Erkeğin 
dimağı askerlik etmiş ve bu sebeple diyar diyar gezmiş olması dolayısıyla inkişaf 
etmişse, son badire-i harbde bilfiil cephelerde çalışmış, kağnısıyla orduya 
cephane taşımış olan Türk kadınının dimağı münkeşif   değil midir? Türk kadını 
vazifesinin en çetini olan harp cephesinde bile erkekle yan yana yürümüş, 
mevkurevi mücadelemizde irade-i milliyesini, imanını, istiklalini erkekle beraber 
izhar etmiştir. Kadın, hatta bir sene evveline gelinceye kadar belki bu kadar fazla 
hukuka malik değildi. Fakat bugün kadın hayat sahasında pek büyük 
hatvelerle(adımlarla) yürümeğe başlamıştır ve bütün bu haklarına sahip olması 
lazım gelen an gelmiştir… Türkiye’de binlerce muallim hanım, yüz binlerce 
münevver kadın yetiştirmekte bilhassa İstanbul’da kadın işçiler erkek işçi adedine 
yaklaşmaktadır. Kadın niçin siyasi haklara malik olmasın? Teşkilatı 
Esasiye’mizde mebus olmak için Türkçe okuyup yazmak kafidir.  
Halbuki memlekette kadın nüfusunun laakal sülüsü (1/3) okuyup yazmayı bilir… 
Biz kadınların bugünkü hareketimizde umum Türk kadınlarına hitap ediyoruz. 
Bununla beraber mebusluk için namzet gösteriyoruz. Teşkilatı esasiye 
kanunumuz bugün bu muazzez emele nailiyeti bahşetmiyor. Fakat gayemize 
yürümekten de bizi men edemeyecektir. Her tekamül bir teşebbüsün bir cehdin 
mahsulüdür.  
Bu sefer mebus almazsak bile gelecek devre-i  intihabiyede ümidimiz çoktur.  
Bu gün Türkiye’de mebus olabilmek liyakatına haiz yüzlerce kadın vardır. Haliyle 
kanaat eden tekamüle varmaz. Fakat hakkını bilen ve izhar eden layık olduğu 
hakka malik olur. Bunun için bütün münevver Türk kadınlığından bu 
hareketimizle alakadar olmalarını rica ediyoruz…. Bu sene mebus namzedi 
göstermekle belki bir netice alamayacağız. Bilakis şu kadar var ki bununla kadın 
sesinin yükselmiş olduğu Türk kadınının her türlü hukuka layık olduğu ta’ricen 
(sabit) olacaktır. Kadınlığın bu yüksek inkılap hareketini her sene devriyesinde 
tes’it edeceğiz ve bu bize her sene mefkuremize, gayemize yaklaştığımızı 
hissettirecektir.”128 

 

Toplantının ardından Cumhuriyet gazetesine bir açıklama yapan Nezihe Muhittin, 

kadın aday göstermekten neden vazgeçildiğini açıkladı: 

“Esasen bizim maksadımız efkarı umumiyeyi konsülte etmekti.Ve muvaffakda 
olduk…Zaten Teşkilatı Esasiye kanunu sarahaten kadınların hakk-ı intihaba 

                                                 
128 Beyannamenin orijinal metni Ek IV’de yer almaktadır. “Kadın Birliği Arz Ta’zimat heyetini 
İntihap Etti: Birlik namzet Göstermekten Vazgeçmiyor”, Milliyet, 20 Haziran 1927, sayı. 484, 
s. 1-4 



 111 

malik olmadığını zikir etmektedir.Biz bu şeraiti bildiğimiz halde bir hamle yaptık 
ve efkarı umumiyenin feminist cereyanıyla alakadar olduğunu anladık. 
Binaenalleyh gazetecilerin allayıp pullayıp süslediği hadiseler bizim içim faydalı 
olmuştur.”129 

KB’nde yapılan bu çalışmalar ve dönemin basın organlarında çıkan yazılar dikkat 

çekiciydi. Özellikle Cumhuriyet gazetesinde kadınların aday göstermelerini alaya 

alan yazılara ve karikatürlere yer veriliyordu. 21 Haziran’da Cumhuriyet gazetesinde 

yayınlanan bir köşe yazısında KB’nin son dönemde Birlik adına erkek aday 

göstermeleri eleştiriliyordu: 

 “Bizim KB hakikaten yamandır. Ne yapar eder kendinden bahsettirmenin 
çaresini bulur. Hiçbir iş kalmazsa hanımlara üniforma yapmaya kalkışır ve 
günlerce kendinden bahsettirir. Eğer bu ince reklam fikirleri Nezihe Muhittin 
Hanım’dan çıkıyorsa kendilerini bir gazeteci sıfatıyla tebrik ediyoruz. Hanımların 
mebusluğu bahsine gelince işin ciddiyet kısmı ve eşgali kanuniyesini erbabına 
bırakarak diyoruz ki, hanımların mebusluğu hiç de fena olmaz. Mecliste sık sık 
moda etrafında münakaşalar cereyan eder. (Krep döşin) ile (Krep demir) den 
hangisinin daha iyi olduğuna dair hararetli münakaşalar vuku olur. Hanımların 
balolarda mı yoksa tuvalet mi giyecekleri daha muvafık olacağına dair mesela 
İstanbul mebusası ile İzmir mebusası arasındaki hararetli münakaşayı bütün 
erkek mebusanların merak ve tebessümle dinleyeceklerine şüphe yoktur… 
Hulasa işin şaka tarafından taktik edince KB’nden hanımların mebusluğunu 
istemekte hakkı vardır. Fakat feminist erkek mebus intihabı istemeleri tamamen 
manasızdır. Ya hep, ya hiç.!”130 

 

                                                        

Resim IV:Kadınlar Mebus Olursa 

Mecliste krepdöşin, krep demur münakaşalarının hayli hararetli olacağına şüphe yoktur                                       
 - Muhterem mebus hemşiremin iddialarına rağmen, krep döşin en zarif kumaştır.! 
 - Katiyen kabul etmem (krep demur) daha güzeldir!131 

                                                 
129 “Kadınlar Namzet Göstermekten Vazgeçtiler, Kadın Birliği Efkar-i Umumiyenin Nabzını 
Yoklamış”, Cumhuriyet, 20 Haziran 1927, sayı: 1120,s, 3 
130 “Kadınlar Mebus Olursa”, Cumhuriyet,21 Haziran 1927, sayı:1121, s.1 
131 A.y s.1 



 112 

“Kadınlar Mebus Olursa”, Cumhuriyet, 21 Haziran 1927,  sayı: , s.1 

 

Yine dönemin karikatür dergilerinden Akbaba’da, kadınların aday olmaları hakkında 

ilginç bir yaz yazılmıştı: 

.”Maşallah son aylarda bir kısım hanımlarımız öyle aşıp taştılar, öyle coşup koştular 
ki arkalarından yetişebilene aşk olsun...! 
Saç kestirmekle başlayan bu erkekleşme merakı, balolara smokinle gelmek 
suretiyle bir adım daha ilerledikten sonra nihayet haber aldık ki mebusluğa kadar 
dayanmış. Gazetelerin ilk sayfaları artık makam validemiz Nezihe Muhittin Hanım 
efendinin laakal on sene evvelki tasvirleri ve kadınlığın hukuki siyasiye, hukuki 
içtimaiye ve hukuk-İ umumiyesine ait temcid pilavlarıyla dolu.  Daha birkaç sene 
evveline kadar ispinoz gibi kafes içinde düşünüp oturan hanımlarımız böyle birden 
şahin kesilip Millet Meclisine kadar havalanmak istemelerini ben onların hesabında, 
fakat bilhassa bizim hesabımıza, biraz tehlikeli görüyorum...KB genç kızlara hukuk-
İ siyasiye dersi yerine, ev işleri, çocuk bakımı hakkında konferanslar verse  
bayramda –bilmem ne hakla sıfatla-erkeklerin yakasına zorla rozet takarak 
müstakbel intihabat propagandaları için iane toplayacağına halkın hamiyetinden 
istifade hakkını hilal-i ahmer, himaye-i etfal, tAyyare cemiyeti gibi hayır 
müesseselerine bıraksa daha iyi, daha güzel, daha hanım hanımcık bir iş yapmış 
olurdu 

Uzun lafın kısası: Henüz hanımlarımızı tırnaklarının manikürüyle   -tam manasıyla 
erler meclisi olan – Millet Meclisine sokmaya niyetimiz yok . 132 

 

KB üyelerinin bir kısmı, basının kadınlara olan tavrını kınamıştı. KB, hukuk 

encümenlerinden Hatice Ahmet, Cumhuriyet gazetesine bir mektup göndererek, 

basın aracılığıyla KB’ne yöneltilen eleştirilere  hücum etti: 

  “Anlamıyorum...Neden hala Türk kadınını kendinize esir görmek istiyorsunuz. 
Gözlerinizin önünde gittikçe açılan birçok cihatlarda erkeklerle.giden Türk 
kadınının hakkını neden tanımak istemiyorsunuz. Türk kadınını ışığıyla 
sürükleyecek KB gibi bir cemiyeti neden taktir etmiyorsunuz da ona hücum 
ediyorsunuz. 
  Kadın zayıftır, kadın iradesizdir, kadın erkekle bir olamaz, kadının siyasisi 
henüz yükselmemiştir diye sayıklarken yavaş yavaş zincirlerini kıran kadının 
bütün varlığıyla karşınızda yükseldiği gün hodbin telakkilerle ne vaziyette 
kalacağınızı düşünüyorum da…”133 

 

KB’nin yürüttüğü mücadele, meclise de yansıdı. 21 Haziran 1927 günü “Mükellefiyet-i 

Askeriye” kanunun görüşüldüğü sırada söz alan milletvekillerinden Hakkı Tarık Bey, 

kadınların seçimlere katılma çabalarından bahsederek, kadınlara da seçme ve 

seçilme hakkı verilmesinden yana olduğunu açıkladı. Milletvekili olmanın, vatan 

                                                 
132 “Hanımlar Mebusluk İstiyorlar”, Akbaba, 16 Haziran 1927, sayı 471, s. 1 



 113 

müdafaası gibi bir öneme sahip olduğunu söyleyen Hakkı Tarık Bey, kadınların da 

askerlik yapabileceğini savundu. Diğer taraftan, söz alan Recep Peker ise kadınların 

vatan müdafaası için Türk evlatları yetiştirerek zaten vatani görevlerini yerine 

getirdiklerini belirterek, “kadınlığı siyaseten temsil vaziyet ve iddiasında bulunan bir 

heyetin aktüalite olarak mevzuu bahis ettiği Meclis intihabı” sözleriyle KB’nin son 

dönemdeki faaliyetlerini eleştirdi. Peker’e göre kadınlar, Türk vatanıyla bu kadar 

ilgileniyorlarsa; öncelikle askerlik yapmaları  gerekirdi. Yunus Nadi Bey’de, Recep 

Beyin bu konuşmasına karşılık olarak, kadınların milletvekili olması için askerlik 

yapmalarına gerek olmadığını ve  kadınların bir gün bu hakkı mutlaka alacaklarını 

söyledi. 134 

Mecliste yaşanan bu tartışma, KB’nde büyük bir heyecan yarattı. Konuyla ilgili bir 

açıklama yapan Nezihe Muhittin Hanım, mecliste yaşanan bu gelişmenin devamının 

gelmesini ümit ettiğini belirtti. Recep Bey’in askerlik konusu hakkındaki fikirlerine de 

şöyle yanıt verdi: 

“Askerlikten kaçacak kadar da korkak insanlar değiliz… Fakat hiçbir sebep mücbir 
yokken kadının hizmeti askeriyeye sevkine hacet yoktur. Kadının cesur, memleket 
için istikrar hayat edecek kabiliyet ve seciyede gürbüz vücutlu evlat yetiştirmesi 
memleket namına elbette daha hayırlıdır. En mühim nokta hakk-ı intihabın yalnız 
askerlik vazifesine tekabül etmemesidir. Bu her ferd-i içtimainın bir hakkıdır. “ 135 

 

İstanbul’da bu tartışmalar sürerken, Haziran ayı sonlarında Cumhurbaşkanı Mustafa 

Kemal’in İstanbul’a geleceği duyuldu. Cumhurbaşkanı, 1919 yılından beri ilk defa 

İstanbul’a geliyordu.136 

 

                                                                                                                                           
133“Kadınlar Bugün Namzetlerini Tespit Ediyor,” Cumhuriyet, 19 Haziran 1927,  sayı:1116, s. 
1-2  
134 TBMM Zabıt Ceridesi, Devre: 2,İçtima: 4, Ankara, TBMM Matbaası, c. 33, s. 218  
135 “Kadınların Gazi Paşa Hz Arz-ı Ta’zimatı. Heyetin hareketi bugün tespit edilecek,Kadınlar 
dün birbirlerini tebrik ediyordu, meclisteki münakaşa pek ziyade hoşlarına gitti”, Milliyet, 23 
Haziran 1927, sayı: 487, s.1-4   
136 2 Temmuz 1927,Cumhuriyet, sayı: 1129, s. 1 



 114 

 

Resim V: Gazi Paşamız Dolmabahçe Sayrının merdivenlerinden çıkarken.137 2 Temmuz 
1927, Cumhuriyet, sayı: 1129, s. 1  

  

Bu haberin ardından, KB arz-ı  ta’zimat heyetinin Ankara’ya gönderilmesi iptal edildi. 

Heyet, İstanbul’da cumhurbaşkanı ile görüşmeye çalışacaktı ki; bu amacına, 3 

Temmuz’da Dolmabahçe sarayında ulaştı. Cumhurbaşkanı ile görüşmeden evvel, 

heyet seçimi için KB sabah toplandı ve heyete Naile Vahab, Zahide Lütfi, Lamia 

Refik seçildi. Heyet  cumhurbaşkanına, KB adına azr-ı taz’imatta bulundu.138 

Cumhurbaşkanının İstanbul’a gelişi ile KB’nin seçim çalışmaları basının 

gündeminden düştü. Bir süre sonra KB’nin erkek adayı Kenan Bey, Birlikten istifa 

ettiğini bildirdi.139 Kısa bir sessizlik döneminden sonra, Birlik başkanı Nezihe Muhittin 

Hanım aday göstermekten vazgeçtiklerini açıkladı. Nezihe Muhittin, nabız yoklamak 

için bu işe kalkıştıklarını beyan etti : 

 

 “Bizim yaptığımız şey efkar-ı umumiyenin nabzını yoklamak ve efkarı umumiyenin 
kadınlık hakkındaki telakkisini anlamaktır. Bu teşebbüsümüz muvaffakiyetle  
neticelendi, efkar-ı umumiyeyi lehimizde gördük. Bu işimiz bitmiştir. Binaenaleyh 
namzet falan göstermeyeceğiz.“140 

 

                                                 
137 Resimde Mustafa Kemal’in elini öpen, manevi kız Afet İnan’dır.   
138 “Kadın Birliği Dün Gazi Hz Arz-ı Ta’zimat etti”, Milliyet ,4 Temmuz 1927, sayı: 498, s. 1 
139 “Kenan Bey sade namzetlikten değil, birlikten de istifa etti “, Milliyet, 9 Temmuz 1927,  
sayı: 503, s. 3 
140 “Kadın Birliği’nde, Artık namzet göstermeyecekler, Cumhuriyet, 20 Temmuz 1927, sayı: 
1147,s. 2 



 115 

Temmuz ayı sonlarında basında, KB’nin kadınların Avrupa’da olduğu gibi Türkiye’de 

de polislik yapabileceklerini iddia ettiği yazıldı.141 Daha sonra bir açıklama yapan 

Nezihe Muhittin, bu iddianın asılsız olduğunu fakat bu münasebetle KB’nden 

bahsedilmiş olmasından memnun olduğunu belirtti. Nezihe Muhittin Hanım, kadınlar 

arasında polis olmaya hevesli kimsenin olmadığını tahmin ediyor; Birliğin amacının, 

Türk kadınlığına siyasal ve toplumsal haklarını temin etmek olduğunu söylüyordu. 

Birliğin bu amaca ulaşmak için elinden gelen bütün fedakarlığı yapacağını ifade 

etti.142 

    Resim VI: Erkek: Teslimim…!25 Temmuz 1927, Akbaba, 

sayı: 472, s. 1 

(1) Kadınlar Birliği’nde “Kat’i Bir Tasfiye”143 

 1927 yılının yaz aylarında, Birlik 20 Ağustos’ta Heybeli adada kadınlar ve genç 

kızlar için eğitim ve dinlenme amaçlı bir kadın kampı açılması için çalışmalara 

başladı. Nezihe Muhittin Hanım kadınların mahrum olduğu, erkeklere özel kabul 

edilen eğlence ve dinlenme hayatından, kadınlarında yararlanması amacıyla böyle 

bir etkinliği düzenlediklerini belirtti. Kampın yapılacağının duyurulmasının ardından,  

birçok genç kız ve kadın Birliğe müracaat etmeye başladı.144  

                                                 
141 “Kadınlar Polis Olacaklar”, Cumhuriyet, 22 Temmuz 1927, ,sayı: 1149, s.1  
142 “Kadın Birliği”, Cumhuriyet, 30 Temmuz 1927, sayı:1157,s.1 ,1157, 
143 “Kadın Birliği’nde Kat’i Bir Tasfiye Yapılıyor”, Cumhuriyet, 12 Eylül 1927,sayı: 1201,s. 3 
144 “Kadınlara Kamp,” Milliyet, 16 Ağustos 1927, sayı: 541, s. 3 



 116 

Ayrıca KB, Birliğe bağış toplamak amacıyla Değirmendere’ye 30 Ağustos günü bir 

gezi yapılacağını da duyurdu. Fakat KB’nin, bu girişimleri valilik tarafından 

engellendi. İlk olarak, 25 Ağustosta kampın açılışı sırasında emniyet kuvvetleri 

kampın izinsiz olduğunu ileri sürerek açılışı durdurdu.145 Kampın kapatılmasından 

birkaç gün sonra da, 30 Ağustosta Değirmendere’ye yapılacak gezi, Vali Süleyman 

Sami Bey’in emriyle iptal edildi.146 

Kampın kapatılma gerekçesi olarak emniyet müdürü Şerif Bey, kampın valilik 

tarafından izin alınmadan yapıldığını beyan etti.147 Vali Süleyman Sami Bey ise, 

Değirmendere gezinin iptal kararına dair hiçbir açıklamada bulunmadı. Ancak 

basında Vali’nin bu tavrının, Nezihe Muhittin ile geçmişten gelen kişisel bir sorundan 

kaynaklandığı söyleniyordu.148 

Cumhuriyet gazetesi kampın kapatılma sebebine dair ilginç bir haber yayınlamıştı: 

Gazetede kampın kapatılmasına sebep olan nedenin araştırıldığını ve şu bilginin 

alındığı ifade ediliyordu: 

“Kamp ya genç kızlar kampıdır yahut kadınlar kampıdır.Genç mektepli kızlar kampı 
ise bu kamp için maariften müsaade alınması lazımdır. Hanım efendiler kampı ise 
polisten müsaade istihsali icap eder. Kızlarla kadınların bir arada bulunması doğru 
değildir.” 149 

 

Bu gelişmelerin ardından  Nezihe Muhittin, yapılan uygulamaları durdurmak için Vali 

Süleyman Sami Bey’den kampın açılmasını istemiş; ancak girişiminin sonuç 

vermemesi üzerine, CHF reisi İbrahim Tali bey ile görüşmüş, ardından Maarif vekilİ 

Mustafa Necati Bey ile görüşmek istemişse de bir netice alamamıştı. 150 

                                                 
145“ Kadın Birliği Yarın Değrmendere’de Tenezzühü Yapamayacak”, Milliyet, 29 Ağustos 
1927, sayı: 554, s. 3 
146“ A.y., s. 3 
147 “Kadın  Birliği Yarın Değrmendere’de Tenezzühü Yapamayacak”, Milliyet 29 Ağustos 
1927,, sayı: 554, s. 3 
148 “Nezihe Muhittin Hanım kız Hayat Mektebi Müdürü iken vali beyle aralarında bir yanlış 
anlama olmuş, ve bunun üzerine Nezihe Muhittin Hanım müdürlükten çıkarılmıştır.” Nezihe 
Muhittin Hanım İle Vali Süleyman Sami Bey Arasında Kare Kedi”, Cumhuriyet 29 Ağustos 
1927,  ,sayı, 1187s.1-2 
149 “Nezihe Muhittin Hanım İle Vali Süleyman Sami Bey Arasında Kare Kedi”, Cumhuriyet 29 
Ağustos 1927,  sayı, 1187s.1-2 
150“ Nezihe Muhittin Hanım Her Tarafa Başvuruyor, Ne Tenezzüh, Ne Kamp. Şimdi ne 
Olacak?”, Milliyet 30 Ağustos 1927 ,sayı 555, s. 4 



 117 

Nezihe Muhittin bu çalışmaları yürütürken, Birliğin kapatılacağına dair söylentiler 

başladı. Konuyla ilgili bir açıklama yapan Nezihe Muhittin,  bu söylentileri yalanlamış; 

Birlik kapatılsa dahi mücadelelerini sürdüreceğini ifade etmişti.151 

Bu gelişmeler yaşanırken birlikte, Nezihe Muhittin hanıma muhalif olan grup Mart 

ayında hesaplarda ve idare heyeti seçiminde yolsuzluk yapıldığı iddialarını yeniden 

gündeme getirerek, Birliğin teftişi için valiliğe şikayette bulundu.152 

10 Eylül 1927 günü KB’nin resmen aranmasına kararı verildi ve emniyet müdürlüğü 

Birlikte arama başlattı.153 Teftişten sonra Nezihe Muhittin’in, Birlik kasasından 

Cemiyetler Kanununa aykırı olarak,  500 lira alıp kendisi için harcadığı ve Birlik 

binasını da yine bu kanunun hükümlerine aykırı bir şekilde kendisinin ve ailesinin 

ikametgahı olarak kullandığı ileri sürüldü. 154 

Nezihe Muhittin Hanım kendisine yapılan suçlamaların ardından bir açıklama yaptı. 

Birliğin teftişi sırasında, Birlikte bulunmadığını ve teftişin yazılı bir belge olmadan ve 

yetkili kişilerce yapılmadığını savundu.155 

Birlikte teftişin ardından huzursuzluk da artmaya başladı. Basında, istifaların 

başladığı bildiriyordu.156 Nitekim Safiye Ali Hanım, teftişten birkaç gün sonra Birlikten 

istifa ettiğini bildirdi. Safiye Hanım istifa sebebini şu şeklide açıkladı: 

 

“Kadın Birliği’nden istifa ettim. Çünkü evvela ahval-i sıhhiyyem faaliyete ihtiyaç 
gösteren bu kabil işlerle uğraşmaya müsait değildir. Saniyen de Türk Kadınlığının 
daha yüksek bir surette temsil imkanı mevcut olduğuna kaniyim. Şahsına hürmet 
etmekle beraber, Nezihe Muhittin Hanım Türk kadınlığının temsili selahiyetini 
kendinde görmemelidir. KB bugünkü dedikodulu muhitten uzaklaştırılmalıdır.“157 

 

                                                 
151 “Kadın Birliğinde Reklam”, Cumhuriyet 1 Eylül 1927, sayı: 1190, s. 3 
152 “Kadın Birliği’nde Kat’i Bir Tasfiye Yapılıyor”, Cumhuriyet, 12 Eylül 1927,sayı: 1201,s. 3 
153 “Kadın Birliğinin Teftişi”, Milliyet, 11 Eylül 1927,  sayı: 567, s. 2 
154 “Nezihe Hanım Cemiyet Kasasından Usulsüz Para Almış, Vali Muamelatta Yolsuzluk 
Olduğunu Söylüyor”, Milliyet, 12 Eylül 1927, ,sayı 568, s. 1-2 
155 “Kadın Birliği’nde Kat’i Bir Tasfiye Yapılıyor”, Cumhuriyet,,12 Eylül 1927, sayı: 1201, s. 3 
156 “Kadın Birliği’nde İstifalar Arttı”, Milliyet 12 Eylül 1927, sayı 568,s.1, 2 
157 “Kadın Birliği, Türk Kadınlığı Bihakkın Temsil Edilemiyor”, Milliyet 13 Eylül 1927, sayı: 
569, s. 1-2 



 118 

Safiye Ali’nin istifasıyla birlikte, Nezihe Muhittin‘ın Birlikten ayrılması gerektiği fikri 

arttı. Nezihe Muhittin, bu gelişmelerden sonra bir açıklama yaparak, Birlikten 

ayrılması için oyunlar yapıldığını, ancak istifa etmeyeceğini söyledi. 

KB’inde bu parçalanmalar yaşanırken, 19 Eylül 1927 günü, Birliğin faaliyeti geçici 

olarak durduruldu ve Birlik defteri, kasası ve diğer evraklara el konuldu. KB’nin 

nizamnamesi de feshedildi. Birliğin faaliyetinin durdurulmasının ardından, Nezihe 

Muhittin Hanım Birlik üyelerini 23 Eylül günü olağanüstü kongreye çağırdı.158 

Kongrenin düzenlenebilmesi için de emniyet müdürlüğünden, Birliğin defterlerinin ve 

belgelerinin geri verilmesini istedi. Ancak polis müdüriyeti defter ve evrakın teslim 

edilmeyeceğini duyurarak, kongreyi men etti ve  Nezihe Muhittin ve heyet-i idarei 

hakkındaki evrakı mahkemeye verdi.159 

Birliğin toplanmasına müsaade edilmemesi üzerine, heyet-i idare Nezihe Muhittin’in 

Cihangir’deki evinde toplandı. Bu toplantıda savcılığa hitaben, Birlik evrakının iadesi 

ve tekrar faaliyette bulunulmasına izin verilmesini talep eden bir dilekçe yazıldı. 160 

Birliğin muhalif grubu ise Türk Ocağına üye bazı hanımlarla birlikte, bir toplantı 

düzenlendi. Toplantıda Nezihe Muhittin Hanım’ın, birliği kötü bir vaziyete düşürdüğü 

ve bu sebeple de yeni bir heyet-i idare seçimi için  Türk Ocağında kongre yapılması 

kararı alındı.161 Toplantının ardından 57 üyenin imzaladığı dilekçe ile valilikten 

olağanüstü kongre için  izin istendi.162 Ayrıca Nezihe Muhittin Hanım ve heyet-i 

idarein evrakları mahkemede olduğu için, kongreye katılamayacakları duyuruldu.163 

Nezihe Muhittin ise toplantıdan önce istifa etmeyeceğini açıkladı ve yapılacak olan 

toplantının, zaten heyet-i idarenin varolduğu gerekçesiyle yasal olmadığını 

savundu.164 

                                                 
158 “Kadınlar Birliği Faaliyetten Men edildi ve Defterler Mühürlendi”, Milliyet 20 Eylül 1927, 
Milliyet, sayı: 579, s. 1-2 
159 “Kadın Birliği, Nezihe Muhittin Hakkındaki Evrak Mahkemeye Verildi”, Milliyet, 23 Eylül 
1927, sayı: 579, s. 2 
160 “Hususi İçtima”, Milliyet, 24 Eylül 1927, sayı: 580, s. 2  
161 “Kadın Birliği Heyeti: Türk Ocağında toplanan Hanımlar Yeni Bir Heyet Teşkiline Karar 
Verdi”, Cumhuriyet, 20 Eylül 1927, sayı: 1209, s. 2,  
162 “Birlikte Dirliksizlik, Nezihe Hanım Aleydarları Türk Ocağında Ayrı Bir Kongre Akit 
Ediyorlar”, Milliyet, 21 Eylül 1927,  sayı: 577, s. 3 
163 “Nezihe Muhittin Hanım ve Arkadaşları Kongreye İştirak Etmeyecek”, Cumhuriyet, 25 
Eylül 1927,  sayı: 1214, s. 3 
164 “Türk Kadınları: Bugün Türk Ocağında Toplanarak Yeni Bir Reis ve Heyet-i İdare İntihap 
Edecekler”, Cumhuriyet, 26 Eylül 1927,  sayı: 1215, s. 3 



 119 

Muhalif grubun toplantısı, 26 Eylül (1927) günü Türk Ocağında saat 14:00 de 

başladı. Başkanlığa Latife Bekir, kongre katipliğine Aliye Esad ve Saime Hanım 

getirildi. Kongrenin, yeni idare heyeti seçimi için toplandığı açıklandıktan sonra 

salonda tartışmalar da başladı. Nezihe Muhittin lehdarı olan bir grup, önceki heyet-i 

idarenin kongre toplamaya yetkisi olduğunu söyleyerek, bu kongrenin hukuken 

usulsüz olduğunu savundu. Üyelerden Emrullah Bey, Cemiyetler Kanunun 21. 

maddesine göre Birliğin fesih edilmesi için mahkeme kararı olması gerektiğini, bu 

sebepten de kongrenin yeni heyet-i idare seçemeyeceğini savundu. Özellikle Saime 

Hanım, Emrullah Bey’in açıklamalarına sert bir şekilde cevap vererek, kendisini 

Nezihe Muhittin’in gönderdiğini iddia etti ve Nezihe Muhittin’in yaptığı yolsuzluklardan 

bahsetti. İki grup arasındaki tartışmanın alevlendiği sırada kongre başkanı Latife 

Bekir Hanım, söz alarak Birliğin mühürlü olduğunu, heyet-i idarein olmadığını ve yeni 

heyet-i idare seçmek üzere bu kongrenin Vali Bey’in emriyle toplandığını söyledi. 

Nezihe Muhittin taraftarı olan grubun tüm mücadelesine rağmen yeni heyet-i idarein 

ve merkez heyetin seçimleri yapıldı. Heyetlere seçilen yeni üyeler şu şekildeydi: 

Heyet-i idare: Latife Bekir, Saime, Sadiye, Faize, Reşide, Safiye Ali, Aliye Esad, 

Rana Saniyaver, Pakize, Kıymet, Mediha Fazlı 

Merkezi heyet: Efzayiş Yusuf, Mediha, Nigar, Sadiye,   Sabiha Zekeriye, Samiha 

Kemal, (…),Hamiyet, Dürdane, Hüsniye Muhtar, Lamia Refik, Zeynep, Hüsniye, 

Bedia, Seniha, Hayriye Salim, Şukufe Abdurrahman, Saymiye İbrahim165 

(2) Nezihe Muhittin Hanım’ın Davası 

Eylül ayında Nezihe Muhittin hanım, valiliğin KB’ne müdahalesinin yasal olmadığı 

gerekçesiyle Vilayet aleyhine dava açtı. Davanın gerekçesi ise, KB’ne yapılan 

müdahalenin Cemiyetler kanununa aykırı olmasıydı. Dava 1 Ekim günü 4. hukuk 

mahkemesinde başladı. Mahkeme başkanı Nezihe Muhittin Hanım’ın Birliğin başkanı 

olduğuna dair bir belgenin olup olmadığını sordu. Nezihe Muhittin’in avukatı İrfan 

Emin Bey, belgenin mevcut olduğunu ve katipte bulunduğunu, ayrıca  ibrazına imkân 

olmadığı, nizamnameyi ibraz edebileceğini söyledi. Bunun üzerine vilayet vekili, 

“Heyet-i idareler mensup oldukları cemiyeti temsil ederler. Bugün Nezihe Hanım 

Efendi’nin ne heyet-i idare azası ne de reise olduğuna dair vesikası mevcut 

                                                 
165 “Kadınlar Gürültülü Bir Kongre Akit Ettiler”,Cumhuriyet, 27 Eylül 1927, sayı: 1216, s. 2, 
“Kadınlar Nihayet Nezihe Hanımdan Ayrıldı”, Milliyet,  27 Eylül 1927,  sayı: 584, s. 1 



 120 

olmadığından hakk-ı davası da yoktur. Çünkü asıl olan hakkı haiz değildir. Evvel  bu 

sıfatın kendi üzerlerinde olduğunu ispat etmelidirler.” dedi. Bunun üzerine mahkeme, 

gerekli evrakın getirilmesi kararıyla bir ay sonraya ertelendi.166 

 

 

 

 

Resim VII:Nezihe Muhittin Hanım Vali 
Beyi şikayet etmek üzere Dahiliye Vekiline 
gittiği zaman gazetecilerle konuşurken 
alınmıştır. Yanındaki hanım da, Birlik 
azasından Muhsin Salih Hanım’dır. 
Cumhuriyet, 2 Teşrin-i Evvel, 1927, sayı. 
1221, s. 1 

 

 

 

İstanbul Vilayeti tarafından da, Nezihe Muhittin aleyhinde Cemiyetler Kanununa 

muhalif hareketten bir dava açıldı. Dava Nezihe Muhittin’in Cemiyetler kanununa 

aykırı olarak Birliğin kasasından şahsi kullanım için 500 lira aldığı ve Birlik binasını 

kendi ikametgahı olarak kullandığı gerekçesiyle açılmıştı.  Nezihe Muhittin, aleyhinde 

açılan davayı ve suçlamaları iğrenç olarak nitelendiriyordu. 167 Dava, bir buçuk yıl 

sürmüştü. Ancak dava, Nezihe Muhittin’e yapılan suçlanmaların 1929 yılında çıkan 

yeni af kanunun kapsamında yer alması dolayısıyla  kapandı168 

Bu gelişmeler yaşanırken yeni KB heyet idaresi, 2 Ekim 1927 günü toplandı.  Birliğin 

yeni başkanlığına, Selçuk Hatun Kız Orta Mektebi Müdürü Sadiye Hanım seçildi. 

                                                 
166 Nezihe Muhittin Hanım’ın  Vilayet Aleyhine Açtığı Dava”, Cumhuriyet 2 Teşrin-i Evvel 
1927, sayı: 1221, s. 1 
167 “Nezihe Hanım Davası”, Cumhuriyet 7 Teşrin-i Evvel 1927, , sayı: 1226, s. 3 
168 “Nezihe Muhittin Hanım’ın Davası”, Cumhuriyet, 30 Mayıs 1929,  s: 2, sayı: 1815 



 121 

Bundan kısa bir süre sonra açıklama yapan yeni KB başkanı Birliğin “Hayır 

Müessesesi” olduğunu ifade etti. 169 

 

Resim VIII: Selçuk Hatun Mektebi 
Müdür Sadiye Hanım 

Sadiye Hanım başkanlığındaki yeni idare heyeti, ilk iş olarak Nezihe Muhittin Hanım’ı 

cemiyetler nizamnamesine muhalif olmasından ve gayr-i kanuni hareketlerinden 

dolayı, Birlik nizamnamesinin 10. maddesine dayanarak, Birlikten ihracına karar 

verdi. Birliğin 10. maddesi şu şekildedir: 

“Kadınlar Birliği nizamnamesinin 10. mad 

Azalık hakkı istifa etmek suretiyle zail olacağı gibi icap eden şeraiti ifada kusur 
eden veya şeraiti lazımesire  halal gelen aza dahi heyet idare kararıyla azalıktan 
ihraç edilir”170 

İhracın ardından  Nezihe Muhittin,  vilayete gönderdiği bir dilekçe ile yeni yapılan 

seçimin  gayri kanuni olduğunu ve yeni idare heyeti üyelerinin Birliğe uygun 

olmadığını savundu.171  

Ancak Nezihe Muhittin Hanımın vilayete başvurusu ileri de görüleceği gibi, sonuçsuz 

kalmıştır. Birlik 1928 yılına kadar Sadiye Hanım’ın başkanlığında yönetilecektir. 

Nezihe Muhittin’in Birlikten tasfiyesi, KB’nin 1929 yılının ortalarına kadar sessizliğe 

sokacaktır. Birlikle ilgili haberlere çok az rastlanacaktır. Aslında valiliğin Ağustos 

ayından itibaren Nezihe Muhittin şahsında birliğe karşı başlattığı mücadelenin ve 

hemen ardından da Birlik içinde Nezihe Muhittin aleyhtarları tarafından yapılan 

tasfiyenin sebebinin, 1927 yılı boyunca Nezihe Muhittin ve Birlik üyelerinden bir 

                                                 
169 “Kadın Birliği’nde Reis İzahat Veriyor”, Milliyet,10 Teşrin-i Evvel 1927, sayı: 592, s. 3  
170 “Kadın Birliği’nde, Nezihe Muhittin Hanımın Birlikten İhracına Karar Verildi”, Cumhuriyet, 4 
Teşrin-i Evvel 1927, sayı: 1223, s. 4 
171 “Nezihe Muhittin Hanım Protesto Ediyor”, Cumhuriyet, 6 Teşrin-i Evvel 1927, sayı: 1225, s. 
3  



 122 

bölümü tarafından yürütülen etkin siyasal hak mücadelesi yüzünden olduğu 

söylenebilir. Birliğin ve Nezihe Muhittin’in basında tekrar etkin bir şekilde yer 

almaları,  1929 yılında yeni Belediye Kanunu’nda kadınlara oy hakkının tanınması ile 

başlayacaktır.  Yine bu dönemde yaşanan Nezihe Muhittin ve ona muhalif olan Birlik 

üyeleri arasındaki görüş farklılıkları;  bir sonraki bölümde ele alınacak Serbest 

Cumhuriyet Fırkası’nın kuruluşunun ardından, farklı partilere üye olmalarını da 

beraberinde getirecektir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 



 123 

4) 1930 BELEDİYE SEÇİMLERİ ve TÜRK KADINLAR BİRLİĞİ 

Kadınlar Birliği’nden (KB) Nezihe Muhittin’in ayrılışıyla birlikte, yeni bir dönem de 

başlamış oldu. Özellikle 1925 ve 1927 yılları arası KB’nde yaşanan hareketlilik, 

1928-1929 döneminde tamamen durdu. KB’nin basında tekrar yer alması; 1929 

yılının başlarında yeni Belediye Kanunda yapılan değişiklikle, kadınlara belediye 

meclislerinde seçme ve seçilme hakkının verilmesiyle başladı. Bu dönemde uzun 

süredir sessizliğini koruyan Nezihe Muhittin Hanım da, KB’ne muhalif bir şekilde 

yeniden basında yer aldı.  Bu süreçte dikkat edilmesi gereken en önemli nokta 

KB’nin kadınlara tanınan  hakkı algılayış biçimi ile özelikle Nezihe Muhittin ve eski 

KB üyelerinin kadınlara tanınan hakkı algılayış biçimlerindeki farklıktır. Nezihe 

Muhittin ve eski KB üyeleri bu hakkı Türk kadınlığının bağımsızlık mücadelesi ve 

uluslararası kadın hareketi bağlamında ele alırken, KB üyeleri ve basında konu 

hakkında açıklama yapan bazı kadınlar durumu “kadınlık fonksiyonlarının” yeni bir 

boyutu olarak nitelendirmişlerdir.1 Nitekim bu süreç de belediye seçimlerine giden 

dönemde  iki grup arasında basında yoğun tartışmalar yaşanmasını beraberinde 

getirmiştir.  

Kadınlar arasında yaşanan bu farklılık 1930 yılının Ağustos ayında yeni bir muhalif 

partinin kuruluşuyla daha da belirgin hale gelmiştir. Serbest Cumhuriyet Fırkası’nın 

(SCF) kuruluşu gerek CHF’nda gerekse ülkede olumlu tepkilerle karşılanmıştır. Yeni 

fırkanın kuruluşuyla tüm ülkede CHF’na muhalif olan gruplar yeni partinin çatısı 

altında toplanmaya başlayacaktır. KB’nin eski ve yeni üyeleri arasındaki farklılık da 

iki parti çatısı altında belirginleşir. Nezihe Muhittin ve Suat Derviş gibi eski KB üyesi 

hanımlar yeni fırkaya üye olurken, Latife Bekir ve yeni KB üyeleri de CHF’na üye 

olarak katılmışlardır. SCF’nın programında kadınlara siyasal haklarının verilmesi için 

çalışacağı maddesinin yer alması, kadınların yoğun bir şekilde yeni fırkaya üye 

olmasını beraberinde getirmiştir.2 

Ancak hem Türkiye’nin siyasal hayatında hem de kadınların örgütlenmelerindeki en 

büyük değişim 1930 Belediye Seçimleri ve seçim sonrası dönem olmuştur. Yeni 

                                                
1 Füsun Üstel, “1930 Belediye Seçimlerinde Kadın Faktörü”, Argos, Mart 1990, sayı: 19 , s. 
72 

2 Cumhuriyet, 18 Mayıs 1930, sayı: 2256, s. 4 



 124 

fırkanın kuruluşunda yaşanan ılımlı havanın değişmeye başlaması ve seçim 

sürecinde ülkede yaşanan gerginlik, Türkiye’de ikinci çok partili siyasal hayat 

girişimini sona erdirmiştir. SCF etrafında örgütlenen Nezihe Muhittin ve arkadaşları 

da bu dönemden itibaren basının gündeminden kalkacaktır.   

A) 1929-1930 Dönemi Kadınlar Birliği’nin Faaliyetleri ve Belediye 

Kanunun Kabulü 

KB’nden Nezihe Muhittin Hanım’ın 1927 yılında ayrılmasının ardından, basında KB 

hakkındaki haberlere çok az rastlanmaktadır. Dönemin basınında da KB’nin sakin 

bir dönem geçirdiği vurgulanmıştır.31928 yılı boyunca KB hakkındaki en önemli 

haber KB başkanı Sadiye Hanım’ın istifasıyla ilgilidir. Sadiye Hanım’ın istifa edişiyle 

idare heyeti tarafından Latife Bekir Hanım, yeni KB başkanı olarak seçilmiştir.   

Seçimin ardından Cumhuriyet gazetesi muhabirine açıklama yapan Latife Hanım, 

KB son dönemdeki suskunluğunun sorumlusunun Nezihe Muhittin Hanım olduğunu 

ifade ederek, Nezihe Hanım döneminde yapılan masrafların ve KB kasasının boş 

oluşunun, bu dönemdeki faaliyetleri  engellediğini belirtmiştir. Ayrıca Latife Hanım, 

Nezihe Muhittin Hanım’ın icraatlarına baştan beri aleyhtar olduğunu ifade ederek, 

artık KB kadınların siyasi hakları için çalışmayacağını daha çok hayır işleri ve 

iktisadi konularla ilgili çalışacaklarını da beyan etmiş ve sözlerine şu şekilde devam 

etmiştir:  

“…biz Nezihe Hanım gibi boş hayaller peşinde koşacak değiliz. Belki bunun da 
zamanı gelir. Fakat bizim bundan evvel yapacağımız işler vardır. Mesela KB 
iktisadi kısmına daha fazla ehemmiyet vereceğiz. Yerli malların revacına ve 
memlekette muhtac-ı himaye kadın ve çocuklara iş bulmaya çalışacağız” 4  

1929 Nisan ayından itibaren Dahiliye Müfettişi Hilmi Bey tarafından kadınlara 

belediye seçimlerine katılma haklarının verileceğinin açıklanmasıyla birlikte, hem 

KB’nde hem de kadınlar arasında hareketlenmeler yaşanmaya başlanmıştır.Bu olay, 

basında da büyük bir yankı uyandırmıştır. Yunus Nadi, “Kadınların İntihap Hakkı” 

başlıklı makalesinde, Cumhuriyet dönemiyle birlikte kadınların yüzlerce yıldır süren 

esaretlerinden kurtarıldığını ve artık Türk Kadını’nın da seçkin bir birey haline 

geldiğini savunmuştur.5 Yine gazetelerde dönemin önde gelen kadınlarının, kadın 

belediyeciliği hakkındaki görüşleri yayınlanmış, kadınların bu hakkı en iyi şekilde 

                                                
3 “Reis İstifa Etti”, Cumhuriyet, 21 Kanun-i Sani 1928, sayı 1331, s. 1 
4 A.y., s. 2 



 125 

kullanmaları temenni edilmiştir.6 Milliyet gazetesinde de kadınların son dönemlerde 

“en güçlü erkek işinden en yüksek ilim ve teknik meselelerine kadar her sahada 

kadınların mühim vazifeler”  üstlendiklerini, bu sebeple de belediye azalığını hak 

ettikleri belirtilmiştir.7  

Ancak KB’nde, kadınların belediye seçimlerine katılma hakkının tanınmasına ilişkin 

yapılan açıklamalar oldukça etkisiz kalmıştır. Bu dönemde KB’le ilgili basında yer 

alan haberlerde daha çok yardım faaliyetleri hakkında bilgiler verilmiştir.8 Kadınların 

belediye seçimlerine katılmalarıyla ilgili tek faaliyet, KB’nde düzenlenen bir 

konferanstır. Konferansta konuşma yapan Nebahat Hanım, kadınların belediye 

meclislerine geçer geçmez yapacakları ilk işin “…süt meselesini halletmek ve 

ekmeği ucuzlatmak” olacağını açıklamıştır. 9 

1929 yılında meydana gelen diğer bir olay da, Berlin’de toplanan Uluslararası Kadın 

Kongresine Efzayiş Suat Hanım’ın katılması olmuştur. Kongreye katılmadan önce 

gazetelere açıklama yapan Efzayiş Suat, kongrede görüşülecek konular hakkında 

bazı açıklamalar yapmış ve diğer ülkelerin belediye üyesi olan kadınlarıyla, 

belediyecilik hakkında görüşmeler yapacağını açıklamıştı.10 Ancak Nezihe Muhittin 

Hanım, kongreye Efzayiş Hanım’ın katılmasına büyük bir tepki göstermişti. Nezihe 

Muhittin Hanım, Türk kadınını kongrede temsil edecek kişinin “Kadın Birliği”  

tarafından seçilemeyeceğini, çünkü İstanbul’da bir Kadın Birliği’nin olmadığını 

savunmuştu.11  

Efzayiş Suat Hanım’ın Berlin’den dönmesinin ardından, basında kadınlarla ilgili yeni 

bir tartışma konusu başlamıştı. Daha önce 1927 yılının Temmuz ayında yaşanan 

‘kadın polis’ konusu bir kez daha gündeme geldi. 12 Efzayiş Hanım, kongrede ele 

alınmış olan konuları açıklamak için Darü’lfünun salonunda verdiği konferansta, 

                                                                                                                                     
5 Yunus Nadi, “Kadınların İntihap Hakkı”, Cumhuriyet, 4 Nisan 1930, sayı: 2123, s. 1  
6
Cumhuriyet, 22 Mart 1930, sayı: 2110, s. 1; Vakit, 25 Mart 1930, sayı:4384 ,s.1 

7 Milliyet, 5 Mayıs 1929, sayı: 1160, s. 1. Gazetede verilen rakamlara göre: kadınlar, resmi 
dairelerden vilayet ve defterdarlıkta:20, Emanette: 20, Adliyede: 20, Evkafta: 6, Ticaret oda 
ve müdüriyetinde 352’ten fazla, Fabrikalarda 10.000’den fazla, ve diğer sektörlerde de 
(avukat-tüccar-ticarethanelerde…vb) yüksek oranlarda iş gücü olarak çalıştırılmaktadırlar. 
8 “Kadın Birliği: Darülaczadeki Çocuklara Hediyeler Dağıttı”, Cumhuriyet, 25 Nisan 1930, 
sayı: 1783, s. 1 
9 “O Halde Mesele Kalmadı!” , Milliyet, 3 Mayıs 1929, sayı. 1158, s. 1, “Kadınlar Birliği’nde 
Konferans” Cumhuriyet, 3 Mayıs 1929, sayı: 1791, s. 2 
10 Milliyet, 6 Haziran 1929, sayı: 1180, s. 1. 
11 “Murahhasımız Kim Olacak?”, Hareket, 8 Haziran 1929, sayı. 8, s. 3 
12 “Kadınlar Polis Olacaklar”, Cumhuriyet, 22 Temmuz 1927,sayı: 1149, s.1 



 126 

genel olarak kongreyle ilgili konuları açıkladıktan sonra, kadınların polislik 

yapabilmesi için, İstanbul vilayetine müracaata bulunduklarını ve henüz bir cevap 

alamadıklarını açıklamıştı. Efzayiş Hanım artık polislik anlayışının değişmiş 

olduğunu ve sadece kadınların işlediği suçlarla ilgilenmek üzere kadın polis 

teşkilatının açılması gerekliliğini savunmuştu.13 Basında bu müracaatta ilişkin 

haberler geniş bir yankı uyandırdı.  Milliyet gazetesinde, kadınların polisliğine ilişkin 

olarak kadınlarla görüşülerek, fikirleri yayınlandı. İstanbul Kız Lisesi Müdürü Nakiye 

Hanım ve Selçuk Hatun Mektebi müdürü Seniha Hanım, polisliğin kadınların 

yapabileceği bir meslek olmadığını belirtmişlerdi. Ayrıca Nakiye Hanım kadınların, ilk 

önce ailevi işlerde yer alması gerektiğini, vakti gelince nispeten kadınların 

yapabilecekleri işlerde çalışabileceklerini savunmuştu.14 Nezihe Muhittin Hanım da, 

KB esas hedefinden sapmış olduğunu ve gereksiz işlerle uğraştığını belirttikten 

sonra, polisliğin kadınlar için uygun bir meslek olamayacağını ifade etmişti. Konuya 

ilişkin olarak Nezihe Muhittin Hanım Hareket gazetesinde yayınladığı bir makalede 

şu açıklamayı yapmıştı: 

“…İtiraf edelim, bizim mütevazı idrakimiz böyle harikaları pek kavrayamıyor. 
Kadın tabip, kadın avukat, kadın mebus nihayet kadın vekil bunlar akla ve imkana 
sığan şeyler…Fakat kadın asker, kumandan, kadın jandarma, kadın polis.. 
Hayır!..Niçin mi? Çünkü her işin bir çak cephesi var. Fikir ve dimağ işlerinde 
seviyesi yükselmiş bir kadın, bir erkek derecesinde çalışabilir. Lakin askerlik, 
polislik bir bazu kuvveti, bir seciye işidir. Yalnız memleket müdafaasında 
yüreklerden coşan ve hiçbir hisse kıyas edilmeyecek o taşkın yurt aşkı ile silaha 
sarılan kadın hamlesi cesaretin fevkında bir kelime ile ifade edilebilir. Bundan 
gayri zamanlarda kadın asker olmaz polis de olmaz. Dimasında da bir faide 
yoktur. Bu hususta müsavat erkeğin bıyıklarını tıraş ederek, kadının saçlarını 
keserek birbirine yaklaşmasına hiç benzemez.! Kadın karanlık gecelerde bir katil 
bir hırsız kovalayamaz…Kadınlığın seviyesine sığmaz. Zabıta-i ahlakiyyede de 
kadın kullanmak hiç doğru değildir…Avrupa’da kadın polis teşkilatı varmış, varsın 
olsun. Orada kadın her yerde boşluğu doldurmuştur. Hatta Avrupa’daki kadın 
polis teşkilatı bana biraz da feminizmin eksantirisite ciheti gibi geliyor. Öyle ya bu 
işte de eksik olmayalım gibi…   15  

 

Bu açıklamadan kısa bir süre sonra, yine Nezihe Muhittin Hanım, “KB’nin dudakları 

boyalı hanımları polislik yapamaz” diyerek KB üyelerine ağır eleştirilerde 

bulunmuştu.16 Nezihe Muhittin Hanım’ın bu açıklamalarına karşı, KB katibi Efzayiş 

                                                
13 “Kadın Polis: Hanımlar Birliği Vilayete Müracaat Etti.”, Milliyet, 16 Temmuz 1929, sayı: 
1229, s. 1 
14 “Kadınlar Polis Olabilir mi?”, Milliyet, 25 Temmuz 1929, sayı: 1238, s. 3 
15 “Kadın Polis: Gülünç Olmayalım”, Hareket, 24 Temmuz 1929, sayı:21, s. 3 
16  “Kadın Polisler”, Milliyet, 2 Eylül 1929, sayı: 1277, s. 1. 



 127 

Suat Hanım, esasen kadın polis fikrinin ilk defa Nezihe Muhittin döneminde ortaya 

atıldığını belirtmişti.17 KB başkanı Latife Bekir Hanım ise, kadınların polislik 

mesleğinde çalışmalarının ülke için faydalı olacağı fikrinde olduğunu beyan etmişti.18  

Kadınlara Belediye seçimlerine katılma hakkının tanınacağı ve kadınların polisliği ile 

ilgili konuların gündemde yer aldığı bu dönemde, çok ilginç bir tartışma konusu daha 

yaşanmıştı. Eski KB başkanı Nezihe Muhittin Hanım, kadınların belediye seçimlerine 

katılma hakkının o dönemdeki KB üyelerinin bir başarısı olmadığını belirtmişti. 

Nezihe Muhittin Hanım, bu fikrin ilk defa kendisi tarafından öne sürüldüğünü ve onun 

tarafından idare edilmiş ve kuvvetlenmiş olduğunu savunmuştu. Buna bağlı olarak 

da bu katılma hakkının aslında, KB bir başarısı olmayıp, hükümetin bir ‘lütfu’ 

olduğunu ifade etmişti. Nezihe Hanım’ın açıklaması şu şekildeydi: 

“Ben Kadın Birliği reisi iken bu kabil ideal şeyler arkasında koşuyordum.  Ben 
KB’nden ayrıldıktan sonra kendilerini KB azası ve reisi addedenler, kadının 
belediye intihabına, meb’us intihabına iştirakini manasız bulduklarını 
söylemişlerdi. Şimdi aynı kadınlar belediye intihap hakkını aldıklarını maaliftihar 
ilan ediyorlar. Dünkü perhizleri ne idi, bugün ki lahana turşusu ne? Mevcut 
hanımlar intihap hakkını almak için hiçbir faaliyet sarf etmemişlerdir. Hükümeti 
cumhuriyetimiz bu ihtiyacı hissetmiş ve kadınlara bu hakkı vermiştir. Bu hak 
alınmamış, verilmiştir. Allah verse de hüsnü istimal etseler!. ”19 

Bu iddialar KB’nde büyük tepkilere yol açtı. KB üyelerinden Saime Sezer Hanım, 

Nezihe Muhittin Hanım’ın ayrıldığı günden itibaren, KB hakkında olumsuz 

açıklamalar yaptığına dikkat çekmişti. Saime Hanım, Nezihe Muhitin Hanım’ın 

ayrılışıyla KB’nin daha salim bir yolda olduğunu belirtiyordu. Ayrıca Salime Hanım, 

Nezihe Muhitin Hanım’ın “Belediye intihabatına iştirak hakkının, KB idare heyeti 

tarafından temin edilmediği” iddiasının zaten geçersiz olduğunu, çünkü KB 

üyelerinden hiç birinin böyle bir iddiada bulunmadığını belirtiyordu. Yine Saime 

Hanım, eski reisin Birliği, “boyalı ve ondüleli” kadınlardan oluştuğu suçlamalarına da 

karşı çıkıyordu.20 İstanbul Kız Lisesi Müdürü Nakiye Hanım da, kadınların belediye 

seçimlerine katılma şerefinde ne Nezihe Muhitin Hanım’ın ne de KB hakkı 

olmadığını belirtiyordu. Nakiye Hanım, aslında bu hakkın mücadele ile alınmış bir 

hak olmadığını savunarak konu hakkında şu açıklamayı yapmıştı: 

                                                
17 “Üç Nokta: Hanımlarımız Arsında”, Milliyet, 28 Teşrin-i Sani 1929, sayı.1363,  s. 3. 
18 “Kadın Polisler”, Milliyet, 2 Eylül 1929, sayı: 1277, s. 1.  
19 “Nezihe Muhittin Hanım: Kadın Birliği’nin Dudakları Boyalı Hanımları Polislik Yapamaz 
Diyor” Cumhuriyet , 25 Teşrin-i Sani 1929, sayı: 1993, s: 3. 
20 “Kimler Asri Kadın Sayılabilir?”, Milliyet, 26 Teşrin-i Sani 1929, sayı: 1359, s. 3. 



 128 

“Esasen hükümetimizin gösterdiği bu cemileyi “mücadele ile alınmış bir hak” 
şeklinde göstermek, bu hakkı kazandırmış olmaktan mütevellit şerefi 
benimsemek kadar manasız bir harekettir. Belediye intihabadına iştirak hakkı 
bir mücadele mahsulü değildir…”21 

Nezihe Muhittin Hanım’ın beyanatı üzerine bir açıklama yapan Latife Bekir Hanım 

da kadınlara belediye seçimlerine katılma hakkına ilişkin olarak şu açıklamayı 

yapmıştı: 

“Belediye İntihabadına kadınların da iştirak etmesi hakkının temini şerefini 
benimsemek isteyenler var. KB senelerden beri muhtelif sahalarda tesirini 
gösteren bu vadideki mesaisinden sarfı nazar ederek  kat’iyetle söyleyebilirim ki 
bu hak kadının liyakatini taktir eden Cumhuriyet hükümetinin bir eseri 
lütfudur.”22 

Bu gelişmelerin ardından açıklama yapan Nezihe Muhittin Hanım söylediklerinin 

abartıldığını ve araya birkaç cümle eklendiğini iddia etmişti. Nezihe Muhittin 

Hanım’ın açıklaması şu şeklide idi: “Söylediklerim mübalağalı bir ifade ile 

kaydedilmiş ve araya sarf etmediğim birkaç cümle sıkıştırılmıştır. Bütün gürültü 

bundan çıkıyor.”23 

Basında yaşanan bu tartışmaların ardından 1929 yılının son aylarından itibaren, 

KB’nde seçimler için çalışmalar başladı. Tasarıda kadınların seçimlere katılmalarının 

yanında, belediye meclisleri için seçilebilme haklarının da tanınacağının belli 

olmasıyla; KB’nde hareketlenmeler hızlandı. Basında belediye meclisi için 

adaylarının kimler olacağına ilişkin tahminler yürütülüyordu. KB içinde belediye üyesi 

olmak için seçileceği tahmin edilen  kişiler şunlardı: Latife Bekir, Efzayiş Suat, 

Mediha Fazlı, Semha Rauf, Saime Faik, Lamia Refik, Aliye Halit Fahri, Güzide, 

Beyhan Hanımlar idi.24 

Bu gelişmelerden birkaç gün sonra KB idari heyeti toplanarak, KB belediye 

seçimlerine kadar yapacakları faaliyetler belirlenmişti. İdare heyeti toplantıda en 

fazla şu konular üzerinde durmuştu: KB ilk olarak Anadolu ve İstanbul’da 

konferanslar vererek, kadınların erkeklerle aynı haklara sahip olabilmesi için 

kadınlar bilinçlendirilecek, Aralık ayı içinde yapılacak mahalle seçimlerine 

katılabilmek için çalışmalar yapılacak ve KB hayır işlerinde daha başarılı olabilmesi 

                                                
21 “Kadınlar Arasında Dedikodu Alevlendi”, Milliyet, 27 Teşrin-i Sani, 1929, sayı: 1362, s. 3 
22 “Üç Nokta: Hanımlarımız Arsında”, Milliyet, 28 Teşrin-i Sani 1929, sayı.1363,  s. 3 
23 A.y.  s. 3 
24 “Hanımlar Gayrete Geldiler”, Milliyet, 29 Teşrin-i Sani 1929, sayı 1364, s. 1 



 129 

için programda bazı düzenlemelere gidilecek.25 Toplantının ardından KB, muhtarlık 

seçimlerine katılmak için CHF’na başvurdu. Ancak, CHF tarafından belediye kanunu 

çıkmadan,  kadınların mahalle seçimlerine katılamayacakları açıklandı.26 

20 Mart 1930• yılında Belediye Kanununun mecliste görüşülmeye başlanmasıyla 

birlikte, gerek basında gerekse KB içinde hareketlenmeler daha da hızlandı.27 

Nezihe Muhittin Hanım, Belediye Kanunun mecliste görüşüldüğü dönemde CHF’ye 

üye kaydedilmek amacıyla partinin Beyoğlu şubesine başvurdu. 28  KB de Belediye 

Kanunun mecliste görüşülmeye başlanmasını “Türk kadınlığının bir zaferi” olarak 

açıklıyordu. Ancak Nezihe Muhittin Hanım, bunun kendi zaferi olduğunu ve aslında 

KB şu anki üyelerinin, daha birkaç yıl evvel kadınların henüz oy hakkına sahip 

olmayacaklarına inandıklarını  iddia ediyordu.29  Yine, KB’nde 15 günde bir, kadın 

belediyeciliği hakkında çeşitli konferanslar verilmesi kararı alındı.30 İlk konferansı da 

KB üyelerinden Efzayiş Saut Hanım tarafından verildi. Efzayiş Hanım, kadınların 

yeni elde ettikleri bu hakkı en iyi şekilde kullanacaklarını belirtmiş ve kadınlara bu 

hakkı tanıyan Cumhurbaşkanına, teşekkürlerini sunmuştu.31  

-Kadınlar İlk Defa Siyasal Bir Partiye Üye Oluyor 

Belediye kanununun mecliste görüşüldüğü bu dönemde kadınların siyasal hakları 

açısından çok önemli bir gelişme daha yaşandı. CHF’na kadın üye alınmaya 

başlanacağının açıklanmasıyla, ilk kez kadınların partiye üye olabilme imkanı 

doğdu. CHF nizamnamesinin “Her Türk Fırkaya aza olabilir” maddesi dolayısıyla bu 

konuda nizamnamede bir düzeltmenin yapılmayacağı ve yakında Türk kadınlarının 

fırkaya üye alınacağının beyan edileceği bildirildi.32 Haberin ardından KB idare 

heyetinden fırkaya üye olmak için başvuru yapıldı. Ancak fırkadan olumlu bir yanıt 

gelmedi.33  

                                                
25 “Kadın Birliği’nin Dün Verdiği Kararlar”, Milliyet, 2 Kanun-i Evvel 1929, sayı: 1367, s. 3 
26 “Kadınlar Muhtar Olacaklar mı?”, Milliyet, 3 Kanun-i Evvel 1929, sayı: 1368, s. 3 
• Kadınlara Belediye seçimlerinde seçme ve seçilme hakkının tanınmasına dair meclis 
tutanaklarındaki görüşmeler alt başlık halinde bu bölümüm sonunda anlatılacaktır.  
27 Cumhuriyet, 21 Mart 1930, sayı: 2109, s. 1 
28 Milliyet, 26 Mart 1930, sayı: 1481, s. 1 
29 “Kadınların Mebusluğu”, Cumhuriyet, 24 Mart 1930, sayı: 2112, s. 3 
30 “Kadınlar Birliği Bir Seri Konferans Verecek”, Cumhuriyet, 27 Mart 1930, sayı: 2115, s. 
1;Vakit, 31 Mart 1930, sayı: 4392, s. 2 
31 Vakit, 1Nisan 1930, sayı: 4393, s. 1 
32 Cumhuriyet, 25 Mart 1930, sayı: 2113, s. 1 
33 “Kadın Birliği Azasının Fırkaya Müracaatı”, Cumhuriyet, 30 Mart 1930, sayı: 2118, s. 1 



 130 

Dönemde KB tarafından, yeni Belediye Kanununun Cumhurbaşkanı tarafından 

onaylandığı gün, Taksim’de, Türk Kadınlarının Cumhurbaşkanına teşekkürlerini 

sunması için bir gösteri yapılması kararı alındı. Aynı gün İzmir ve Ankara’daki 

kadınların da tezahüratta bulunacakları belirtiliyordu.34 Bu haberin ardından 4 Nisan 

1930’da Belediye Kanunun BMM’de kabul edildiği bildirildi.35 Aynı gün “Kadınların 

İntihap Hakkı” makalesinde Yunus Nadi, “Türk kadınının da artık yüzü açık ve alnı 

yüksek pek mümtaz bir mahluk” olduğunu belirterek; kadınların bu vazifelerini 

başarıyla yapacaklarını temenni ediyordu.36  

Belediye Kanunun kabulünün ardından da Afet İnan Hanım’ın, Halk Fırkasının ilk 

kadın üyesi olarak kaydı yapıldı.37 Afet İnan Hanım’ın fırkaya kaydından sonra, 

kadınlar da kayıt işlemleri için fırkaya müracaat etmeye başlamışlardı.38  İstanbul’da 

da kadınların fırkaya kayıtlarının 7 Nisan’dan itibaren başlayacağı bildiriliyordu.39 

İstanbul’da ilk kadın üye olarak Resmiye Hakkı Şinasi Hanım’ın kaydı yapıldı.40 Bu 

arada Nezihe Nezihe Muhittin Hanım’dan Birliği suçlayan bir açıklama daha geldi. 

Nezihe Hanım, CHF’nın kadınların üyelik kayıtlarına başlamasına rağmen KB hiç bir 

çalışmada bulunmadığı için KB üyelerini tembellikle suçluyordu.41 

                                                
34 Vakit, 3 Nisan 1930, sayı: 4395, s. 1; Milliyet, 3 Nisan 1930, sayı: 1489, s. 1; 
Cumhuriyet, 3 Nisan 1930, sayı: 2122, s. 1 
35 Cumhuriyet, 4 Nisan 1930, sayı: 2123, s. 1 
36 “Yunus Nadi, “Kadınların İntihap Hakkı”, Cumhuriyet, 4 Nisan 1930, sayı: 2123, s. 1 
37 Vakit, 3 Nisan 1930, sayı: 4395, s. 1.  
38 Vakit, 4 Nisan 1930, sayı: 4396, s. 1 
39 Cumhuriyet, 6 Nisan 1930, sayı: 2125, s. 1 
40 Cumhuriyet, 7 Nisan 1930, sayı: 2126, s. 1 
41 “Nezihe Hanım Kadın Birliği’ne Çatıyor”, Cumhuriyet, 5 Nisan 1930, sayı 2124, s. 3 



 131 

 

Resim IX:Kadınlar Halk Fırkasına aza olmaya başladılar 
İhtiyar - Kızım düğün mü var burada? 
Akbaba, 17 Nisan 1930, sayı: 761, s. 1 

Kadınların CHF’na üye olmalarının heyecanı yaşlanırken, KB tarafından 

Sultanahmet’te miting düzenlenmesi için çalışmalara başlandı. Mitinge bütün 

kadınların davetli olduğu açıklandı. KB tarafından  tüm kadınları mitinge davet için 

şu beyanat verildi:   

Cumhuriyet Hükümetimizin inkişaf ettirdiği kadınlık bugün bir zafer kazanmıştır. 
Şimdiye kadar yurdunun bütün felaket ve acı zamanlarında erkeğine yardım 
eden, tarlalarda güneş karşısında kavrulan, harp cephesinde sırtına yaralar 
açarak siperden sipere koşan bu fedakar Türk kadını dünkü ihmal ve nisyan 
felaketinden kurtulmaya ve siyasi haklara da tam bir vatandaş gibi iştirake hak 
kazandığını göstermek fırsatını bulmuştur. Türk Kadın Birliği bu kanaatle siz 
hemşerilerinden cesaret ve ilham alarak mücadelesinde devam etmiş ve ilk 
muvaffakiyeti olan belediyede intihap etmek ve edilmek hakkını almıştır. Kadın 
zaferinin ve kadın hakkının tarihe seçtiği bu ilk nümayiş ve tes’itte her Türk 
kadınının bulunmak hakkıdır. Bu nümayişi tes’it için bütün Türk kadınlığının ve 
kız mekteplerinin iştirakiyle büyük bir alay tertip edilecektir…memleketini seven 
ve hakkına hürmet etmeği bilen her Türk kadını Cuma günü saat 9’da 
Sultanahmet meydanına gelmelidir.  

Türk Kadını;  

            Bu hak senin, bu şeref senin, bu zafer senindir. 42 

                                                
42 “İstanbul Kadınları Cuma Günü Bir Miting Yapacak”, Milliyet, 7 Nisan 1930, sayı: 1403, s. 
1 



 132 

KB’nin miting için çalışmalarının devam ettiği günlerde Nezihe Muhittin Hanım, 

mitingin olduğu gün Sultanahmet’e gelerek, eski KB taraftarları ile bir konferans 

vereceğini açıkladı. Nezihe Muhittin Hanım ayrıca KB üyelerini “cahil ve pis süt 

ninelere” benzeterek, “benim öz çocuğumu elimden aldılar” suçlamasında 

bulunuyordu. Nezihe Muhittin Hanım’ın açıklaması şu şekilde idi:  

“Hükümetimiz kadınlara bu hakkı verdi. Fakat mevcut Kadın Birliği azasının bu 
hakkı hüsnü istimal edeceğine kat’iyyen itimadım yoktur. Mevcut Kadın KBdeki 
hanımlar cahil ve pis süt ninelere benziyor. Hani bazı süt nineler vardır, bir 
çocuğu doğmuş olarak alırlar ona bir parça bakarlar, ondan sonra çocuğu 
benimserler. Çocuğun asıl anası çocuğa ait bir işe kalkıştı mı yüzlerini ekşitirler 
adeta kendi çocuklarıymış gibi asıl anaya çıkışırlar. İşte bu cahil süt nineler bana 
çıkışmak istiyorlar. O kadın Birliği ki benim zamanımda doğdu benim zamanımda 
büyüdü. Bu süt nineler asıl anaya, bana yılışıyorlar.   ”43  

Bu açıklama KB’nde büyük tepki yarattı. KB başkanı Latife Bekir, idare heyeti 

tarafından Nezihe Muhitin Hanımın bu tür suçlamalarına cevap verilmeyeceği 

kararını aldıklarını ifade etti. Ayrıca Latife Hanım ve Efzayiş Suat Hanım, 

mitingde kimlerin konuşma yapacağının belli olduğunu ve bu sebepten de 

Nezihe Hanıma konuşma yapması için de müsaade edilemeyeceğini 

açıkladı.44  

 Resim X: Kadın – (Kocasına) iyi dinliyor 

musun dediklerimi? Kadınların erkeklerle müsavi hukuku olmaları için yapacağımız 

mitinge gidiyorum. Ben gelinceye kadar kapıdan dışarı çıkayım dersen alimallah 

gözünü patlatırım!!...Cumhuriyet,11 Nisan 1930, sayı: 2130, s. 1 

                                                
43 “Nezihe Muhittin Hanım Mukabil Taarruza Geçti”, Cumhuriyet, 8 Nisan 1930, sayı, 2127, 
s. 3. 
44 “Kadınların Fırkaya Müracaatları Devam Ediyor”, Milliyet, 9 Nisan 1930, sayı: 1405, s. 3; 
”Hanımlar Arasında”, Milliyet, 10 Nisan 1930, sayı: 1496, s. 1. 



 133 

 

Miting 11 Nisan 1930’da yapıldı. Ancak mitingin başladığı saatlerde kadınlardan çok 

erkek dinleyiciler çoğunluktaydı. Öğlen saatlerinde az miktarda da olsa kadınların 

katılımıyla mitingde hareketlenmeler başladı. KB başkanı Latife Bekir tarafından, 

kadınlara verilen seçme ve seçilme hakkına dair bir teşekkür konuşması yapıldı.  

Konuşma şu şekilde idi:  

Türk kadınları memuriyet ve meslek hayatına atıldılar ve muvaffak oldular. 
Bu sahada gösterdikleri liyakat hükümetimize itimat telkin etti. Bugün kadına 
belediyede intihap etmek ve edilmek hakkı verildi. Bu vatanın her devrinde 
erkeğiyle beraber ağlamış, erkeğiyle beraber çalışmış, tarlasından 
siperlerine karda memleketini karış karış müdafaa etmiş torağının her 
karışını çocuğunun kanıyla yoğurmuş olan kadın bugüne kadar memleketin 
işlerine bizzat karıştırılmadı. Ondan tarlada, evde siperde  fedakarlık 
beklenir, fedakarlık görülür. Fakat memleketin idari işlerine hakkı iştirak 
verilmezdi.Cumhuriyet hükümetimiz bugün bu hakkı verdi. 45 

Gösteriye basının yoğun ilgisi olmuştu. Mitinge kadından fazla erkeğin katılması 

ertesi gün gazetelerde, özelikle KB hakkında yoğun eleştirileri beraberinde getirdi.46 

Gazetelerde KB’nin,  Türk kadınlarının tümünü temsil edecek bir hareket olmadığı 

belirtiliyordu. Cumhuriyet gazetesindeki bir köşe yazısı, kadınların mitinge 

katılmayışını, kadınlara verilen bu hakkın, onlar arasında ne kadar “layiki” ile 

karşılandığının bir göstergesi olduğunu söyleyerek kadınlara ağır eleştiriler 

yapılmıştı.47 İstanbul Kız Lisesi Müdürü Nakiye Hanım ise mitingin başarısızlığının 

sorumlusunun Türk kadınları değil, KB olduğunu söylemişti. 48  Ayrıca Nakiye 

Hanım, Kadın Birliği’nin siyasetle meşgul olmasını doğru bulmadığını savunmuştu. 

KB siyasal haklar için mücadele eden bir hareketmiş gibi davranmasının yanlış 

olduğunu, çünkü hakların bir mücadele içinde alınmayıp, erkekler tarafından 

“bahşedildiğini” belirtmişti. Nakiye Hanım’ın sözleri şu şekilde idi: 

“Kadınlar Birliği’nin siyasetle uğraşması doğru değildir. Halbuki heyet idare 
azaları şimdiye kadar siyasi hak meselesi üzerinde mücadele eder gibi hareket 
etti. Ben KB yalnız kadınlara yardım işleriyle meşgul olmasın taraftarım. Esasen 
kadınlara verilen intihap hakkının mücadele neticesinde alındığına kani 
olanlardan değilim. Erkekler, kadınlığımızın kemalini taktir ederek bu hakkı 
bahşetmişlerdir…” 49 

                                                
45 “İstanbul Hanımlarının Mitingi”, Milliyet, 12 Nisan 1930, sayı: 1498, s. 1. 
46 Cumhuriyet, 19 Nisan 1930, sayı: 2138, s. 1. 
47 “Hanımların Mitingi”, Cumhuriyet, 13 Nisan 1930, sayı: 1498, s. 1. 
48 “Kabahat Tamamıyla Kadın Birliği’nin ”, Cumhuriyet, 19 Nisan 1930, sayı: 2138,s. 1. 
49 “Kadın Birliği Fırkaya Müracaat Etti”, Milliyet, 20 Nisan 1930, sayı: 1506, s. 4. 



 134 

Mitingin ardından bir açıklama yapan Nezihe Muhittin Hanım da “bugün artık Kadın 

Birliği yoktur, millet birliği vardır” diyerek, KB artık yardım birliği haline döndüğünü 

savunmuştu.50 Mitinge karşı bir eleştiri de Ankaralı kadınlardan geldi. Ankaralı 

kadınlar tarafından İstanbul’daki mitingin başarısızlığı kınanmış, Ankara’da kadınlar 

belediye kanunun kabulü için yeni bir miting düzenleme kararı alınmıştı.51 

Mitinge yapılan eleştirilere karşı Milliyet gazetesi muhabirine açıklama yapan KB 

üyeleri ve başkanı Latife Hanım, mitingin başarıya ulaştığından bahsetmiş, 

kadınların az sayıdaki katılımının da doğru olmadığını ifade etmişlerdi. Ancak 

muhabir KB’nde gergin bir havanın var olduğunu belirtmişti.52 Yine KB üyeleri 

tarafından Nezihe Muhittin Hanım’ın açıklamalarına da sert eleştiriler getirilmiş ve 

KB’nin görevlerinin henüz bitmediği açıklaması yapılmıştı.53 

- Kadınlar Birliği’nin Cumhuriyet Halk Fırkasına Müracaatı 

Bu eleştirilerin ardından, KB üyelerinin CHF müracaatları gerçekleşti. Ancak fırka 

tarafından KB toplu olarak fırkaya kaydının yapılamayacağı, üyelerin ikametgah 

adresine göre ayrı ayrı kayıt yaptırabilecekleri açıklandı. Yine müracaatın olduğu 

gün KB üyeleri tarafından artık CHF için çalışacaklarını belirtikten sonra özellikle, 

son dönemde meydana gelen dedikodular dolayısıyla bundan sonra sadece hayır 

işleri ile meşgul olacakları açıklaması yapıldı. Yine bu müracaatta KB üyeleri son 

dönemde Nezihe Muhittin tarafından KB yapılan eleştiriler hakkında da şikayete 

bulunmuşlardı.54 Kadınların fırkaya müracaatlarının ardından son dönemde yaşanan  

olaylar sonucunda KB idare heyetinin istifa edeceği üzerine söylentiler başladı. 

Ancak bu dedikodular hakkında açıklamada bulunan KB başkanı Latife Hanım, 

istifanın söz konusu olmadığını idari heyetin görevini tam manasıyla yerine 

getirdiğini belirtmişti.55 KB’nde tüm bu gelişmelerin ardından, belediye seçimleri için 

çalışmalara hız verilmeye başlanıldı. Üyeler belediye seçimlerinde, KB adına aday 

göstermek için fırkaya müracaat etti. Ancak  fırka,  seçimlerde kadın aday 

gösterileceğini, fakat KB adına fırkada bir aday gösterilmesinin mümkün 

                                                
50 “Kadın Birliği’ne Artık Lüzum Var mı?”, Milliyet, 14 Nisan 1930, sayı: 1500, s. 1. 
51 “Hanımlar Arasında”, Milliyet, 15 Nisan 1930, sayı: 1501, s. 1. 
52 “Kadın Birliği’nde: Asabi Bir hava Esiyor”, Milliyet, 17 Nisan 1930, sayı: 1503, s. 1. 
53 “Kadınlar”, Milliyet, 18 Nisan 1930, sayı: 1504, s. 1. 
54 “Kadın Birliği Fırkaya Müracaat Etti”, Milliyet, 20 Nisan 1930, sayı: 1506, s. 1-4, “Kadınlar 
Birliği İdare Heyetinde”, Cumhuriyet,20 Nisan 1930, sayı 2139, s. 2. 
55 “İstifa Edecekler mi?”, Milliyet, 20 Nisan 1930, sayı: 1506,s. 1. 



 135 

olamayacağını belirterek, müracaatı geri çevirdi.56 Müracaatın ardından Kadın 

Birliği’nin senelik kongresi toplandı.57 

Kadınlar bu faaliyetleri yürütürken, gazetelerde kadınların faaliyetlerini eleştiren 

yazılara ve karikatürlere de yer verilmişti. Bu eleştirilerden biri Vatan gazetesinde 

“Seyyah” köşesini hazırlayan Fuat Bey’den gelmişti. Fuat Bey, kadınların boş 

hayaller peşinde koştuklarını, siyasi hakların yanında başka görevlerin de onların 

önüne yığılacağını ve kadınların  en tabii hakkı olan annelikten uzaklaşacağını 

savunmuştu.58 Yine Cumhuriyet gazetesinde yayınlanan bir köşe yazısında 

kadınların siyasal haklarından önce, insani görevlerini düşünmeleri gerektiği 

belirtiliyordu.59 Türk Ocağında “Kadınlarımız ve İntihabat”ı hakkında düzenlenen bir 

konferansta da dönemin doktorlarından Kadri Raşit Paşa, kadınların siyasi alanda 

kazandıkları bu hakka karşı çıkmış ve kadının yerinin siyaset sahası değil; aile ocağı 

olduğunu ifade etmişti.60 Kadınlara, belediye meclisi seçimlerinde seçme ve seçilme 

hakkının verilmesine karşı çıkanlar sadece erkekler  olmamıştı. Türk KB üyelerinden 

Fitnet Mümtaz Hanım da, “adam akıllı bir anne olmanın, basit bir meclis üyesi 

olmaktan daha iyi olduğunu” savunmuştu.61  

Ancak belediye seçimlerine 2 ay kala gündemde çok önemli bir değişim yaşandı. 

Ağustos ayı başlarında yeni bir fırkanın kurulacağı haberi, kadınların bir anda 

basının gündeminden uzaklaşmasını beraberinde getirdi   

1. Belediye Kanunun Kabulü Sırasında Mecliste Yapılan 

Görüşmeler ve Afet İnan’ın Kanunun Kabulüne Dair Bir Hatırası 

 20 Mart 1930 günü, yeni Belediye Kanununun mecliste görüşülmesine 

başlanmıştır.62 Kanun, 20 Mart 1930, 22 Mart 1930, 24 Mart 1930, 29 Mart 1930 ve 

31 Mart 1930 günlerinde mecliste görüşülmüş, 4 Nisan 1930 günü 164 maddeyle 

226 oy ile kabul edilmiştir. Kanunun kadınlara ilk defa siyasal haklarının verilmesi 

dolayısıyla mecliste yapılan konuşmaların niteliği oldukça önemlidir. Daha önce 

meclisin kadınların siyasal hakları konusundaki tavrı bu kanunun görüşülmesi 

                                                
56 “Hanımlarımız İntihabata Hazırlanıyor”, Milliyet, sayı:1537,  
57 “Kadın Birliği”, Cumhuriyet, 9 Haziran 1930, sayı: 2186, s. 1 
58 Seyyah, Vakit, 1 Nisan 1930, sayı: 4393 
59 “Doğru Değil mi?”,Cumhuriyet, 4 Kanun-i Evvel 1929, sayı 2002, s. 2 
60 Vakit, 18 Nisan 1930, sayı 4410, s. 3 
61 Vakit, 25 Mart 1930, 4384, s.2 



 136 

sırasında tamamen farklı bir nitelik taşımaktadır. Konunun ele alınış biçimi ve 

kadınlara seçimlere katılması hakkında meclis içinde her hangi bir muhalefetin 

olmayışı dikkat çekicidir. Aslında kadınların yeni haklarını almaları Afet İnan’ın 

hatıratlarında çok net bir biçimde aktarılmıştır. Afet İnan’ın hatıratı, mecliste 

kadınlara yeni haklarının verilmesinde takınılan olumlu havada  Mustafa Kemal’in 

büyük bir etkisinin olduğunu göstermektedir.  İnan, kadınlara yeni haklarının 

tanınmasını şu şekilde anlatmaktadır:  

 

 “1929/30 ders yılında ilk öğretmenlik hayatıma Musiki Muallim (şimdiki 
konservatuar) mektebinde tarih ve yurt bilgisi dersleriyle başlamıştım. Erkek 
ve kızların beraber olduğu bu derslerde, yurt bilgisi konusu içine giren kadın 
hak ve vazifelerine de temas etmekte idim. O zamanki kanunlar karşısında, 
erkek öğrencilerin seçim hakları bakımından kız arkadaşlarına üstün durumda 
olmaları bir öğretmen olarak beni üzüyordu.  
Bir ders tatbikli olarak, bütün ders verdiğim sınıflarda Belediye kanununa göre 
seçim denemesi yaptık (mart 1930).öğrenciler heyecanla bu işte çalıştılar, rey 
kutuları hazırladılar. O zaman yürürlükte olan Belediye Kanunu tam manasıyla 
tatbik edildi ve belediye başkanı olarak da bir kız arkadaşlarını seçtiler. Bunun 
üzerine bir erkek öğrencinin itirazı ile karşılaştım. Diyordu ki: “Mevcut kanunun 
bize öğrettiğine göre kadınların rey verme hakkı olmadığı gibi seçilemezler 
de”. Öğrenci itirazında haklı idi, ama ben öğretmen olarak şu telkinde 
bulunmayı münasip gördüm. “Bu öğrendikleriniz ilerisi için sizlere lüzumlu 
olacaktır.” dedim.   Fakat bu sözlerimin erkek öğrenci karşısında öğretmenlik 
otoritesinin ötesine geçmeyeceği muhakkaktır.  
İşte böylece öğrencilerimden birinin bu itirazı ve soruları beni kadın hakları 
üzerinde çalışmaya teşvik etti.  
Aynı gün Gazi Orman çiftliğindeki Marmara köşkünde Atatürk ile İçişleri 
Bakanı Şükür Kaya’ya bu olayı çok müteessir olduğumu saklamadan anlattım.  
Atatürk bana bu konuda çalışmamı ve başka memleketlerde bu meselelerin 
nasıl hal edilmiş olduğunu tetkik etmemi tavsiye etti.   İtiraf edeyim ki o 
sıralarda ben de bu hususta hemen hiçbir bilgi sahibi değildim. Fakat kız ve 
erkek öğrencilerimin karşısına bu haklardan mahrum olan bir öğretmen olarak 
da çıkmak istemiyordum. Çok severek başladığım öğretmenlik hayatından ve 
vazifesinden ayrılmak da bana ağır gelecekti. Bununla beraber Atatürk’e şunu 
söylemekten de kendimi alamadım: “Hiç olmazsa erkek öğrencim kadar bir 
hak sahibi olmadan o sınıfa ders veremeyeceğim” dedim.  Bu sırada iç işleri 
bakanı Şükür Kaya, BMM Meclisinde bir yıldan beri müzakere edilmekte olan  
Belediye kanununda bu işin ele alınabileceğini ifade etti. Atatürk düşünüyordu. 
Birden “Başvekile konuşuruz, fakat bu meselede hazırlıklı olmak ve münakaşa 
etmek lazımdır” dedi. Kendisi o akşam Çankaya köşküne devlet 
adamlarından, Hukuk mektebi (o zaman henüz fakülte değildi) hocalarından 
ve daha başka bu meseleleri konuşabilecek kimseleri davet ettirdi. Kanun 
açıldığı vakit, kadınların rey hakkına taraftar olanlar bulunduğu gibi, buna karşı 
olanların fikirleri de tartışılmağa başlandı. Ben heyecanlı idim ama tam 
inandırıcı deliller bulamıyorvdum. Fakat o günden sonra birçok kitap okumaya 

                                                                                                                                     
62 Cumhuriyet, 21 Mart 1930, sayı: 2109, s. 1 



 137 

başladım. Diğer memleketlerdeki durum hakkında bilgi sahibi oldukça bu 
münakaşalar benim için daha istifadeli oluyordu... ”63 

 

 

Mecliste, kadınlara yeni haklarının tanınacağına dair ilk açıklama 20 Mart 1930 

günü, kanunun ilk oturumunda görüşülmüştür.  Mecliste kanun maddeleri üzerinde 

oylamaya geçilmeden önce kadınlara tanınan yeni hak sadece iki kişi tarafından ele 

alınmıştır. Yapılan bu açıklamalarda, kadınların yeni hakkı ‘olumlu’  nitelikte 

karşılanmıştır. İlk olarak Dahiliye vekili Şükür Kaya, yeni belediye kanunun reformcu 

niteliklerini belirttikten sonra, kadınlara siyasal haklarının tanınmasında ilk aşama 

olan belediye seçimlerine katılma hakkının verilmesini  şu şekilde açıklamıştır: 

.....Muhterem efendiler! Bu layihanın açık vasıflarından ve inkılapçı hükümlerinden 
biri de  Türk kadının Türk erkeği ile zaten müsavi olan şerefli hakkını belediye 
işlerinde de tamamiyle tayin etmesidir.  
Türk tarihinin her safhasında   erkeğiyle yan yana her fedakarlığı yapan millet ve 
vatan işlerinde büyük feragatla  her mahrumiyete, her cefaya ve her acıya katlanan 
milletin, vatanın felaket ve saadetlerine aynı hisle iştirak eden büyük kalpli ve 
yüksek faziletli   Türk kadını müşterek eseri olan bu cumhuriyete elbette ve elbette, 
kendi evinin ilerinde olduğu gibi belediye işlerinde de temiz ve ciddi mevkiini 
alacaktır. (Bravo sesleri, Alkışlar) İstibdat ve cehalet devirlerinde arta kalan kötü ve 
sakat zihniyetlerin sakil ve sakim mülahazaların Cumhuriyet ve inkılabın temiz ve 
faziletli muhitinde yeri yoktur. (Alkışlar). Kadınlarımızın yakın senelerde teşrii 
meclislerde de faziletkar mevkilerini ihraz edeceklerine şüphe yoktur  

(Alkışlar)...  “64 

Yine kadınlara belediye seçimlerine katılma haklarına ilişkin olarak konuşma yapan 

diğer bir kişi de Ahmet Ağaoğlu olmuştur. Ağaoğlu konuşmasında, belediyecilik 

işlerinde kadınların da önemli katkılarda bulunacağını belirtmiştir. Konuşma şu 

şekildedir:  

“...Efendiler; demin Dahiliye Vekili Beyefendi bize; kadınlarımıza belediye 
intihabına iştirak salahiyetinin verildiğini tebşir buyurdular. Ben bunu kanundan da 
anlamıştım. Ben, öteden beri kadınlarımızın serbest hür ve müterakki Türk anası 
olmaları taraftarıyım. Bu kanunla bu maksadın da hasıl olduğunu görmekle 

                                                
63 Afet İnan, Atatürk ve Türk Kadın Haklarının Kazanılması, İstanbul, Milli Eğitim 
Basımevi,  1968, 128-129. (Afet İnan aynı kitapta kadınların milletvekili seçme ve seçilme 
haklarının tanındığı 1934 yılına dair de ilginç bir anı daha aktarmıştır: “1930-1934 yılları 
arasında Atatürk’ün etrafında bulunanlar zaman zaman kadınların seçim hakları üzerinde 
durmuşlardır. Fakat o yılların siyasi olayları bunu geciktirmekte idi. 1934 yılında bir gece 
Atatürk kendi hususi kütüphanesinde Başvekil İsmet Paşa ile çalışıyordu. Sabaha karşı 
hizmetçi beni uyandırdı ve bana ait olan hususi kütüphane odasına Atatürk ve İsmet İnönü 
gelmişlerdi. Atatürk bana :“İnönü’nün elini öp ve teşekkür et” dedi. Şaşırmıştım, sebebini 
sordum. “Kadınlara mebus seçimi için rey hakkını hükümet TBMM’ne teklif edecek dedi “, 
Afet İnan, a.g.e, s. 139 )  
64 TBMM Zabıt Ceridesi, 20, Mart 1930, devre: 3, c: 17, İçtima: 3,  s. 24 



 138 

bahtiyarım. Kendilerini büyük bir hürmetle selamlar ve tebrik ederim. 
Kadınlarımızın bu müesseselere iştirakinden, alelumum müesseselere 
iştiraklerinden yine erkekler önünde terbiyetkar birer uzuv olacaklarına hiç şüphe 
yoktur (Alkışlar). Efendiler, belediyenin istinat ettiği esas, temsil noktai nazarından 
meclisin istinat ettiği esastan daha vasi olacaktır. Çünkü mecliste yalnız erkekler 
müntahiptir. Belediyelerde ise hem erkekler, hem de kadınlar tarafından intihabat 
yapılacaktır. Demek temsil salahiyetleri daha vasi olacaktır. Binaenaleyh 
kendilerini bir defa daha selamlarım. 
Cumhuriyet mefhumu bunu iktiza ederdi. Bir gün gelecek kadınlar da meb’us 
intihabatına iştirak edecekler... ”65 

 

Aslında Ağaoğlu’nun bu açıklaması oldukça ilginçtir. Daha sonra hatıratında Ahmet 

Ağaoğlu kadınlara yeni haklarının tanınmasını şu şekilde değerlendirmiştir.  

“…Nasıl ki tam bu sırada kadınlara seçme ve seçilme salahiyetinin verilmesi de 
böyle oldu ve derhal etrafta kasideler, medihnameler, şarkılar yazıldı. Hakikatta 
ve memleketin şartlarına göre bu hareket veren ve alan için sadece bir 
gösterişten ibaret sayılabilir. Nasıl ki birisi verilmiş olan hakların hepsinin hava 
olduğunu biliyor, diğeri halk denilen şeyin sabun köpüğünden başka bir şey 
olmadığını pekala biliyor! Birisi nasıl veriyorsa, öteki de öyle alıyor. Her ikisi de 
içinden gülüyorlar ve fakat görünüşte güya hakikaten bir şeyler oluyormuş gibi 
duruyorlar ve her iki taraf da memnundur.  ”66 

Ağaoğlu’nun bu değerlendirmesinin dönemde ve daha sonra literatürde kadınlara 

verilen hakkın niteliği hakkında yapılan tartışmalarda önemli ip uçlarını taşıdığı 

söylenebilir. 

Kadınlara belediye seçimlerinde seçme ve seçilme hakları, kanunun 23 ve 24. 

maddelerinin a fıkrasında yer alan “Türk olmak ” hükmüne bağlı olarak tanınmıştır. 

Yine kadınlara verilen hak, teşkilat-ı esasiye kanunun 10 ve 11 maddelerindeki 

“müntehipler mebus intihabına münhasır olmakla beraber Türk hukuku ammesi 

faslındaki 59. madde mucibince Türkler arasındaki musavatsızlık sınıfı aile ve fert 

imtiyazları mülga ve memnudur” ibaresiyle, tanınan hakkın anayasaya aykırılığının 

iddia edilemeyeceği belirtilmiştir. 67 

B) Serbest Cumhuriyet Fırkası’nın Kuruluşu  

Takrir-i Sükun Kanunu 1927 yılında iki yıl süreyle uzatılmıştır. 4 Mart 1929 yılına 

gelindiğinde ise uzatılmamıştır. Takriri-i Sükun döneminin sona ermesiyle siyasal 

hayatta yaşanan ılımlı hava yeni bir muhalefet partisinin kurulmasıyla daha da 

                                                
65 TBMM Zabıt Ceridesi, 20, Mart 1930, devre: 3, c: 17, İçtima: 3, s. 26 
66 Ahmet Ağaoğlu, Serbest Fırka Hatıraları, İstanbul, İletişim Yayınları, 1994, s. 46-47  
67 TBMM Zabıt Ceridesi, 20, Mart 1930, devre: 3, c: 17, İçtima: 3,  s. 26 



 139 

yükselmiştir.  Tunçay’ın deyimiyle “güdümlü” bir demokrasi denemesi, 3.5 ay gibi 

kısa bir süre devam etmesine rağmen  Türk siyasal  hayatında önemeli bir dönüm 

noktası olmuştur.  68 

Yeni bir parti kurulmasına ihtiyaç duyulmasının temel sebebi, ekonomik alanda 

yaşanan olumsuz gelişmeler olmuştur. 1929 Dünya ekonomik bunalımı Türkiye’nin 

ekonomik ve sosyal yapısında önemli etkiler yaratmıştır. Yeni cumhuriyetin zaten 

zayıf olan ekonomik  alt yapısı, bu krizle birlikte daha da sarsılmıştır. Ayrıca 

cumhuriyetin ilanından itibaren yapılan devrimlerin halk katında yarattığı tepkiler, bu 

tepkileri bastırmak için kullanılan baskı mekanizmaları ve hükümetin ekonomik 

alandaki başarısızlığı ülkede iktidara karşı var olan hoşnutsuzluğu daha da 

arttırmıştır.  Mustafa Kemal, ülkenin içinde bulunduğu ekonomik ve sosyal sorunları, 

mecliste hükümeti denetleyecek bir mekanizmanın eksikliğine bağlamıştır. Bu 

sebeple de Takrir-i Sükun dönemi öncesi başbakanlıktan ayrılan Fethi (Okyar) 

Bey’in Paris elçiliğinden izinli olarak yurda dönmesiyle Mustafa Kemal’in talep ve 

talimatı üzerine bir muhalefet partisi kurmak üzere girişimlerde bulunmaya 

başlamıştır. 69 

Yeni bir parti kurulacağına ilişkin ilk haber Vakit gazetesinin ikinci baskısı ile 

yayınlandı. Gazetenin başyazarı Mehmet Asım (Us), Yalova’da verilen bir balo 

sırasında, Fethi (Okyar) Bey’in bir parti kuracağını öğrenmiş ve bu önemli gelişme 

ikinci baskı yapılarak okuyuculara duyurulmuştu. “Siyasi hayatımızda çok mühim ve 

yeni bir safha manşetiyle” verilen habere göre, kurulacak parti cumhuriyetçilik ve 

                                                
68 Mete Tunçay, Türkiye Cumhuriyeti’nde Tek-Parti Yönetiminin Kurulması (1923-1931), 
İstanbul, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 1999, s. 347;Kemal Karpat, Türk Demokrasi Tarihi: 
Sosyal, Ekonomik ve Kültürel Temeller, İstanbul, Afa, 1996, s. 73; Tevfik Çavdar, 
Türkiye’nin Demokrasi Tarihi 1839-1950, İstanbul, İmge Yayınları, 1995, s.  294; Cemil 
Koçak, “Siyasal Tarih (1923-1950)”, Türkiye Tarihi 4, Çağdaş Türkiye 1908 – 1980, der. 
Sina Akşin, İstanbul, Cem, 1995, s.95;   Taner Timur, Türk Devrimi ve Sonrası, İstanbul, 
İmge, 2001, s. 59, 
69 Karpat, a.g.e, s. 73; Çavdar, a.g.e, s.  294; Tevfik Çavdar “Cumhuriyet Döneninin İlk Çok 
Partili Belediye Seçimleri”, Mülkiyeliler Birliği Dergisi, 1989, sayı:105, s. 3; Koçak, a.g.m, 
s.95; Ağaoğlu, a.g.e, s. 28. Ağaoğlu Hatıratında, Fethi (Okyar) Bey’in Mustafa Kemal 
tarafından yeni partiyi kurmakla görevlendirilmesinin sebebini, özellikle balo sırasında Fethi 
(Okyar) Bey’in İsmet Paşa’nın ekonomi politikasını yaptığı liberal nitelikli eleştirilerin etken 
olduğunu aktarmıştır. Yine aynı hatıratta Mustafa Kemal’in yeni bir parti kurulmasının 
istemesindeki ana etkenin “memlekette ihtiyatlı bir hürriyet havasını estirmek ve memleketi 
yavaş yavaş hürriyete kavuşturmak” olduğu aktarılır.  



 140 

laiklikle CHF ile aynı, idari, ekonomik ve siyasal alanlarda farklı bir programa sahip 

olacağı belirtiliyordu.70  

Girişimin basında olumlu karşılanmasının ardından, önce Fethi (Okyar) Bey 

tarafından yeni bir parti kuracağına dair arzu ve düşüncesini içeren bir mektup 

basında yayınlanarak Mustafa Kemal’e bildirilmişti. Fethi (Okyar) Bey bu mektupta 

özellikle hükümetin iktisadi politikasını eleştirmekte ve ülkede yaşanan ekonomik 

sıkıntıların kaldırılması için yeni bir parti kurmak istediğini belirtmekteydi.71 Mektubun 

yayınlanmasından bir gün sonra da Mustafa Kemal tarafından bu arzunun kabul 

edildiğine ilişkin cevabı basında yayınlandı. 72 

Serbest  Fırkanın kuruluşuna ilişkin dilekçe, 12 Ağustos 1930 tarihinde Yalova’dan 

İstanbul’a gönderilerek İstanbul valiliğinden partinin tescili istendi.73 Ertesi gün 

işlemler tamamlanarak Fethi (Okyar) Bey’e iletildi. Böylece Cumhuriyet döneminin 

ikinci önemli partisi, Serbest Cumhuriyet Fırkası adıyla kurulmuş oldu. Parti için 

gerekli olan para da Mustafa Kemal tarafından sağlandı.74 Partinin idari heyeti ise 

Cumhuriyet gazetesinde şu şekilde açıklanıyordu: Fethi (Okyar) Bey (lider), Katib-i 

Umumi Nuri (Kütahya), Reşit Galip (Aydın), Tahsin (Erzurum), Ağaoğlu Ahmet 

(Kars), Talat (Ankara), Haydar (İstanbul) ve Makbule Hanımefendi. 75  

Ayrıca Mustafa Kemal SCF’nı kurması için  Fethi  Bey’in öneride bulunduğunda 70 

kişilik bir liste hazırlamasını istemiş, Fethi (Okyar) Bey de bu 70 kişilik listeyi 

                                                
70 Kütüphanelerde dönemin Vakit gazetesi yer almasına rağmen, ikinci baskı 
bulunmamaktadır.Bilgiler için bkz: Mete Tunçay, a.g.e, s.250. Aynı baloda Fethi (Okyar) Bey 
ve Mustafa Kemal arasında yapılan görüşmelerin ardından, partinin siyasal karakteri de 
belirlenmişti. Parti’nin CHF ile esasta bir fark olmayacaktı. Her iki partinin yüksek idare ve 
nezareti Mustafa Kemal’in elinde olacak, ayrıca CHF’dan ayrılmamakla birlikte, SCF 
seçimlerde taraftar olacaktı. Seçimlerde her iki partinin adaylarını Mustafa Kemal 
belirleyecekti. Ancak kuruluş döneminde yapılan bu çalışmalarda partinin sağ mı sol mu 
olacağı belirtilmemişti. Ahmet Ağaoğlu, Serbest Fırka Hatıraları, İstanbul, İletişim Yayınları, 
1994, s. 28  
71 Cumhuriyet, 11 Ağustos 1930, sayı: 2249, s. 1, Mektubun orijinali Ek VII’de yer 
almaktadır.  
72 Cumhuriyet, 12 Ağustos 1930, sayı: 2250s. 1, Mektubun orijinali Ek VIII’de yer 
almaktadır. 
73 Cumhuriyet, 13 Ağustos 1930, sayı: 2251, s. 1; Hakimiyet-i Milliye,  13 Ağustos 1930, 
sayı: 3263, s. 1 
74 Serbest Fırka kurucuları, tıpkı partinin kurulmasında olduğu gibi, adının belirlenmesinde de 
hiçbir rolleri olmamıştır, partiye Serbest Cumhuriyet adı Mustafa Kemal tarafından verilmiştir. 
Ayrıca partinin kurulması için gerekli para da onun tarafından sağlanmıştır. Ali Fethi Okyar, 
Serbest Cumhuriyet Fırkası Nasıl Doğdu Nasıl Fesh Edildi, İstanbul,y.y, , s. 17, Ancak 
Ahmet Ağaoğlu hatıratında, fırkanın isminin serbest olmasında Recep Peker tarafından 
Mustafa Kemal’e önerilen fikirlerin hakim olduğunu söylemiştir: Ağaoğlu, a.g.e, s. 41 



 141 

sunmuştu. Daha sonra bu 70 milletvekilinin CHF’dan istifa ederek, SCF’na 

geçmelerinin sağlanması konusunda Mustafa Kemal, Fethi (Okyar) Bey ve İsmet 

Paşa arasında bir uzlaşmaya varılmıştı.  Ancak SCF’na  katılan millet meclisi 

üyelerinin sayısı 14’ü geçmemiştir.  Mustafa Kemal’in emriyle yeni fırkaya katılanlar, 

Erzurum Milletvekili Tahsin (Uzer), Ankara Milletvekili Talat (Sönmez), Aydın 

Milletvekili Dr. Reşit Galip, Şebinkarahisar Milletvekili Mehmet Emin (Yurdakul). 

Bunların yanında meclise kendi istekleri ile katılanlar, İstanbul Milletvekilleri Ali 

Haydar (Yuluğ) ve Süreyya (İlmen) Paşa. Bilecik Milletvekili Rasim (Öztekin), Elazığ 

Milletvekili Nakiyettin (Yücekök), Sinop Milletvekili Refik İsmail (Kakmacı), Niğde 

Milletvekili Ali Galip, Bursa Milletvekili Senih (Hızıroğlu), Kocaeli Milletvekili İbrahim 

Süreyya (Yiğit)  76 Bu milletvekilleri dışında SCF’na siyasal olmaktan çok “simgesel” 

önem taşıyan Makbule Hanım Mustafa Kemal tarafından fırkaya katılmış, parti idare 

heyetinde yer almıştır. 77” 

SCF’nın kuruluş günlerinde basında partinin kurulma amacına dair bazı görüşler ileri 

sürülmüştü. İktidar yanlısı gazetelerde ve özellikle Cumhuriyet gazetesinin 

başyazarı Yunus Nadi tarafından, SCF’nın “Türkiye’nin hayat şartı” olarak ortaya 

çıktığını ve her şeyden önce partinin ülkede gerçek demokrasinin kurulması ve 

gelişmesine yarayacağını ifade etmiştir.78 Hakimiyet-i Milliye gazetesinde siyasi bir 

grup başlıklı yazının altında, “memleketimizde iktisadi, mali ve içtimai birçok 

yapılacak işler vardır. Yeni grubun gayesi bu işleri daha mazbut bir şekilde 

murakabe etmek olacaktır.” diyerek partinin kuruluş amacının denetim olduğu beyan 

edilmişti. Aynı gazetede Siirt Milletvekili Mahmut Bey ve Falih Rıfkı, yeni fırkanın 

kurulmasının cumhuriyetin icaplarından başka bir şey olmadığını belirtmişlerdir.79 

                                                                                                                                     
75 Cumhuriyet, 17 Ağustos 1930, sayı: 2255, s. 1 
76 “Mustafa Kemal SCF’nın kurucularını seçerken onlarda iki önemli özelliğin bulunmasına 
dikkat ettiği görülür: kendisine yakın ama şu ya da bu şekilde İsmet paşa hükümetine karşı 
kimseler olmaları. Yeni fırkaya geçen milletvekillerinin hemen hepsi M. Kemal’e bağlı 
kişilerdir. Böylece yeni partinin rejim karşıtı bir harekete önderlik etmesi ve kışkırtmalarda 
bulunmasının engelleneceği düşünülmüştür. Ancak, kurucuların özellikle İsmet Paşa’ya karşı 
olan kimseler olmasına da dikkat edilmiştir.” Abdülhamit Avşar, Bir Fırkanın Kapamasında 
Basının Rolü: Serbest Cumhuriyet Fırkası, İstanbul, Yayıncılık, 1998, s. 62-63, 
77 Avşar, a.g.e, s. 62-63 
78 Yunus Nadi, “Cumhuriyet Halk Fırkasına Gelince”,  Cumhuriyet, 11 Ağustos 1930, sayı: 
2249, s. 1; “Yeni Fırkanın Umumi Telakkisi”, Cumhuriyet, 17 Ağustos 1930, sayı: 2255, s. 1; 
“Fırkacılık Münakaşaları, Cumhuriyet, 20 Ağustos 1930,sayı: 2258, s. 1 
79 Hakimiyet-i Milliye, 9 Ağustos 1930, sayı: 3259; Falih Rıfkı, “Yeni Fırka Doğarken”, 
Hakimiyet-i Milliye, 17 Ağustos 1930, sayı. 3267, s. 1; Siirt Mebusu Mahmut, “Bir Hakikat”, 
Hakimiyet-i Milliye, 22 Ağustos 1930, sayı: 3272, s. 1,  



 142 

CHF’na muhalif basında ise yeni fırkanın, ülkedeki denetim eksikliğini tamamlamak 

için kurulduğu öne sürülüyordu. Özellikle, Arif Oruç halkın hükümetin uyguladığı 

yanlış politikalardan dolayı son dönemlerde büyük sıkıntılara yaşadığını belirtmişti. 

Bunun sebebini ise, meclisteki milletvekillilerinin bilgisizliklerine değil, hükümetin her 

yaptığı politikanın fırka meselesi sayılarak olduğu gibi kabul edilmesi ve 

milletvekillilerinin bir fırkaya bağlı kalmasından kaynaklandığını belirtiyordu.  80 

Serbest Fırka kurucuları da partinin kuruluş sürecinde yaptıkları beyanatlarda, yeni 

fırkanın meclisteki denetim eksikliklerini gidereceği hedefinden bahsediyorlardı.81 

Ahmet Ağaoğlu da partinin asıl kurulma amacının, hükümeti denetlemek olduğunu 

ileri sürüyordu. 82 

Partinin valilik tarafından tescilinin ardından, parti programı da yayınlandı. Partinin 

programı ilan edilmeden önce Fethi (Okyar) Bey ilan edilecek program hakkında şu 

beyanatı vermişti: “Neşredeceğim program, şimdiye kadar emsali çok görülen ve 

fakat tatbiki hiçbir kıymetleri olmayan uzun vaatler ve nazariyelerle dolu değildir”83 

Serbest Fırka’nın programı Ahmet Ağaoğlu’nun o dönmede İstanbul’da bulunduğu 

için Fethi Bay tarafından hazırlanmıştı. Genel sekreter Nuri Bey İle D. Reşit Galip ve 

Tahsin Beyler programın “tertip, tanzim ve tahririnde” kendisine yardımcı olmuşlardı.  

Program tamamlandıktan sonra Mustafa Kemal’e sunulmuş, onun önerisi ile 

programa “Cumhuriyetin menfaatleri için girişilmesi icap eden iktisadi işlerde fertlerin 

kuvveti gayr-i kafi görüldükçe, devlet doğrudan doğruya teşebbüs alır” (madde 5) ile 

“Fırka bir dereceli intihap usulünün tesisini ve siyasi hukukun Türk Kadınlığına da 

teşmilini müdafaa edecektir” (madde 11) maddeleri programa alındıktan sonra 

Mustafa Kemal tarafından onaylamıştı.  Program 13 Ağustos’ ta  gazetelerde 

yayınlandı 84  

                                                
80. İstanbul Kütüphanelerinde dönemin Yarın gazetesine ulaşılamamıştır. Arif Oruç, 
“Muhalefet Fırkası Teşekkül Ederken Biz Ne Düşünüyoruz”, Yarın, 9 Ağustos 1930, sayı: 
231, s. 2. Aktaran:  Avşar, a.g.e, s. 62-63 (Yarın gazetesi, 1929 yılından itibaren özelikle 
hükümete muhalif bir yayın organı olmuş, partinin yayın organı gibi hareket etmiştir. Mete 
Tunçay, Arif Oruç’un Yarın’ı(1933), İstanbul, İletişim Yayınları, 1991,s.8. Ancak SCF ileri 
gelenleri, parti için  herhangi bir yayın organı kurmamıştır. Bernard Lewis, Modern 
Türkiye’nin Doğuşu,Ankara, Türk Tarih Kurumu Yayınları s. 278) 
81 Cumhuriyet, 10 Ağustos 1930, sayı: 2248, s. 1 
82 Cumhuriyet, 11 Ağustos 1930, sayı: 2249, s. 1 
83 Yarın, 10 Ağustos 1930. Aktaran: Avşar, a.g.e, s. 62-63.  
84 Ali Fethi Okyar, a.g.e, s. 56-57; Ağaoğlu, a.g.e, s. 33  



 143 

SCF programı 11 maddeden oluşmaktadır. Programda altı maddede partinin 

ekonomi politikaları ele alınmış ve ekonomik hedefler liberal bir görüşle şekillenmişti. 

Diğer maddelerde ise iç ve dış siyaset, seçim ve adalet sistemleri ve siyasal 

hedefler ele alınmıştı.  Ekonomik hedeflerin programda ağırlıkta olmasına Fethi 

(Okyar) Bey Cumhuriyet gazetesinde şöyle bir açıklama getiriyordu,  “En çok önem 

vererek tatbikine çalışacağımız umdeler iktisadi ve mali vaziyeti ıslaha müteveccih 

olanlardır”.85  Fethi (Okyar) Bey gazetecilere verdiği demeçte, SCF’nın laiklik 

konusunda duyarlı olduğunu ve laikliğe karşı olabilecek bir davranış karşısında CHF 

ile işbirliği yapmaktan kaçınmayacaklarını da  açıklamıştı.86    

Programın açıklanmasının ardından, basında programa çeşitli eleştiriler geldi. 

Programın yayınlanmasında bir gün sonra Cumhuriyet gazetesindeki bir haberde 

Mustafa Kemal’in programı, CHF programından farklı görmeyerek Fethi (Okyar) 

Bey’den açıklama istediğini belirtiyordu. Buna karşılık Fethi (Okyar) Bey’in 

savunması ise farkın faaliyete geçtikten sonra ortaya çıkacağı olmuştu.87 Yine 

Yunus Nadi Bey de programın hazırlanmasında acele edilmiş olduğunu, ayrıca bu 

metne bir program yerine “ileride fırkanın herhangi bir heyet-i umumiyesinde  tetkik 

ve münakaşa olunarak hakiki şekillerini alacak umumi hatlar” demenin daha uygun 

olacağını belirtiyordu.88   

Yeni bir partinin kurulma yolunda Fethi (Okyar) Bey’e öneri geldiğinde partinin hangi 

siyasal kanatta yer alacağı henüz belli değildi. Bu durumu Fethi (Okyar) Bey Ahmet 

Ağaoğlu’na şu şekilde açıklamıştı: “Benim fırkam Cumhuriyet Halk Fırkasının bir 

yanı olacaktır. Sağ mı Sol mu olacağını zaman gösterecektir. ” açıklamasını 

yapmıştı.89 Fırkanın tescil etmesinden hemen önce ise Cumhuriyet gazetesinde 

katıldığı bir mülakatta da Fethi (Okyar) Bey, yeni fırkanın siyasal kimliği hakkında bir 

açıklamada bulunmuştu. Fethi (Okyar) Bey, fırkanın CHP’nin prensiplerinden daha 

ileri giderek, daha sol bir hareket olacağını belirtiyordu. Ayrıca yeni fırkanın kadın 

aza kabul edeceğini ve kadınlara da intihap etmek ve edilmek hakkını vereceğini 

ifade ediyordu. 90   

                                                
85 Cumhuriyet, 15 Ağustos 1930, sayı: 2253, s. 1 
86 Cumhuriyet, 11 Ağustos 1930, sayı: 2249, s. 1; Parti programı Ek IX’dA yer almaktadır. 
87 Cumhuriyet, 13 Ağustos 1930, sayı: 2251, s. 1 
88 Yunus Nadi, “Yeni Fırkanın Umumi Telakkisi”, Cumhuriyet, 17 Ağustos 1930, sayı: 2255, 
s. 1 
89  Ağaoğlu, a.g.e, s. 29 
90 Cumhuriyet, 12 Ağustos 1930, sayı: 2250,s. 1-3 



 144 

Yeni fırkanın kuruluş işlemlerinin yapıldığı günlerde, KB’nden yeni fırka kurulduktan 

sonra KB ne gibi faaliyetlerde bulunacağına dair bir açıklama yapıldı.  KB yeni 

fırkanın kurulmasının ardından, konumlarında herhangi bir değişiklik olmayacağını 

belirtti. Kişisel olarak, KB içinde SCF katılmak isteyenler olsa da, daha önce KB 

üyelerinin bir çoğunun CHF’na girmiş olduğu açıklandı. Ayrıca KB toplu olarak SCF 

katılmasının ise düşünülmediği ifade edildi. Aynı dönemde Nezihe Muhittin Hanım’ın 

SCF’na gireceğine dair söylentiler yapılmaktaydı.91  

SCF üye kayıtlarının başlamasıyla birlikte,   basında yeni fırkaya üye olmak için 

müracaat edenlerin büyük bir kısmını kadınların oluşturduğu belirtiliyordu.92 25 

Ağustosta 30, 27 Ağustosta ise 300 kadının İstanbul’da SCF’na yazıldığı 

bildiriliyordu. CHF’na kaydedilmek için ise 200 kadın başvuruda bulunmuştu. 93 

SCF’na üye olmak için başvuran kadınlar arasında Suat Derviş ve Nezihe Muhittin 

Hanım da yer alıyordu. Nezihe Muhittin Hanım konu ile ilgili olarak şu açıklamayı 

yaptı:  

“Halk fırkası da samimidir. Fakat bu yeni fırka tamimiyle bir yeni bir hareket 
vesilesidir. Prensipleri daha iyi ve ciddidir. Vaitlerini tatbikat itibarıyla çok 
ehemmiyetli buluyorum 94”   

 

Nezihe Muhittin ve Suat Derviş’in partiye katılımıyla, KB ile olan gerginlik daha da 

arttı. Suat Derviş, CHF’na yazılan KB’ni “seçkin” olmamakla suçluyordu. Kısa bir 

süre sonra KB idare heyetinden Aliye Esat Hanım’dan sert bir cevap geldi. Aliye 

Hanım “Belediye Meclisi manikür ve boya salonu değildir” diyerek , Suat Derviş’e 

yanıt veriyordu. 95 

                                                
91 Cumhuriyet, 14 Ağustos 1930, sayı: 2252, s. 3 
92 Cumhuriyet,, 18 Ağustos 1930, sayı :2256, s. 4 
93 Cumhuriyet, 26 Ağustos 1930, sayı: 2265, s.3; Cumhuriyet, 28 Ağustos 1930, sayı: 
2267, s. 1  
94 Cumhuriyet, 22 Ağustos 1930, sayı: 2260, s. 4 
95 Yarın, 16 Ağustos 1930, sayı: 238, s. 5. Aktaran: Füsun Üstel, a.g.m, s. 72 



 145 

Resim XI: Cumhuriyet,  21 Ağustos 1930, sayı: 2260, s. 1 

Yine yeni fırkanın kuruluşundan birkaç gün sonra SCF’nın ilk kadın üyesi olan 

Makbule Hanım ilk beyanatında bulundu. Makbule Hanım’ın beyanatı şu şekilde idi: 

 “Yüksek maksatlarla ve millete, memlekete büyük hizmetler emeliyle SCF 
teşekkül etti. Bu fırkanın milletin memleketin bütün ihtiyaçlarını düşüneceği ve 
refaha ulaştıracağı kanaatiyle ve Ali Fethi (Okyar) Beyefendiye olan büyük 
itimadım dolayısıyla intisap ettim. İki fırka yekdiğerinin düşmanı değil 
kardeşidir. Birbirlerinin hatalarını görürler ve tashih ederlerse hedefe daha 
çabuk vasıl oluruz. Bugün kadınlık erkeklik meselesi yoktur, vatan meselesi 
vardır. Bugün için bu kafidir.”96 

 

Makbule Hanım’ın beyanatından birkaç gün önce,  yeni fırkaya katılan ikinci kadın, 

Makbule Hanım’ın arkadaşlarından Adile Hanım oldu. 97 Şehir meclisine yeni fırka 

tarafından aday gösterilecek olan Adile Hanım, yeni fırkaya katılma sebebini ise şu 

şeklide açıklamıştı: 

“Halk Fırkası bize sulh zamanında refah vaat etti, fakat gelmedi. Yeni fırkanın 
önünde büyük sözler gördüm ve girdim…Büyük bir kitle olan kadınlığın evde, 
mesaide, mecliste, komisyonda politikada bulunması tabii hakkıdır. İşte ben 
bunu müdafaa edeceğim”98 

 

Dönemin basınına baktığımızda, SCF’nın cumhuriyet rejiminin bir gereği olarak 

kurulduğunu düşünen CHF yanlısı basın, Mustafa Kemal’in başlangıçtaki tavrının da 

etkisiyle  ilk günlerde SCF’na ılımlı bir tavır izliyordu. Yine partinin başında Fethi 

(Okyar) Bey’in bulunması da bu ılımlı tavırda etkili idi.   Yunus Nadi, “Fethi (Okyar) 

Bey’in ciddiyeti ve vatanperverliği azizi Türkiye’mizin bu hayat şartının nihayet 

                                                
96 Cumhuriyet,  21 Ağustos 1930, sayı: 2260, s. 1 
97 Cumhuriyet, 19 Ağustos 1930, sayı: 2257, s. 1 
98 Cumhuriyet, 21 Ağustos 1930, sayı: 2260, s. 4 



 146 

muvaffakiyetle tatbik edileceği anların geldiğine inandıracak kuvvette” olduğunu 

belirtiyordu.99   

Yine kuruluşun ilk günlerinde CHF yanlısı basının Fethi (Okyar) Bey’e karşı izlediği 

politikada İsmet Paşa hükümetinin izlediği hoşgörülü ve ılımlı politikaların da büyük 

etkisi olmuştu. Nitekim İsmet Paşa, yeni fırkanın kuruluşuna “Yeni fırkayı pek tabii 

olarak telakki ettim… Fethi (Okyar) Bey’in teşebbüsünü sevinçle karşıladım” 

açıklamasını yapmıştı. 100  

Yeni fırkanın kuruluşunda yaşanan bu ılımlı hava kısa bir süre sonra değişmeye 

başladı.  İsmet Paşa’nın iktidara gelme konusunda yaptığı açıklamaya, Fethi (Okyar) 

Bey’in verdiği cevap değişimin başlangıç noktası oldu. Basına bir açıklama yapan 

İsmet Paşa, yapılacak ilk genel seçimlerde CHF’nın kesin olarak kazanacağını ve bu 

nedenle daha beş yıl iktidarda kalacaklarını açıkladı.101 SCF tarafından bu 

açıklamaya ilk tepki   Ahmet Ağaoğlu tarafından geldi. Ağaoğlu, bu konuşmayı 

“muayyen bir zihniyetin eseri” olarak değerlendiriyordu. Ağaoğlu ayrıca halka 

dayanan bir devlet adamının böyle konuşamayacağını iddia ediyordu.102 Ancak 

basının SCF karşı olumsuz tavır takınmasında ki en büyük etken Fethi (Okyar) 

Bey’in konuşması oldu. Fethi (Okyar) Bey, İsmet paşa iktidarının 7 yıl içinde ülkeyi 

ekonomik sıkıntıya soktuğunu iddia ettikten sonra sözlerine şöyle devam ediyordu:  

“Memleketin her tarafında, geniş halk kitleleri arasında kök salacağız. Fırka 
her gün biraz daha kuvvetlenecek ve temel sağlamlaşacaktır...ve elbette ki 
mevki-i iktidara geleceğiz. İlk fırsatta ve en kısa zamanda  ”103  

 

Fethi (Okyar) Bey’in açıklamalarına Yunus Nadi tarafından sert bir tepki geldi. 

Nadi’ye göre “fırka demek memleket dahilinde teşkilat” demekti. Bunun yanında bir 

fırkanın fırka olduğunun anlaşılması için makul esaslar dahilinde bir programının 

olması gerekti. Bu sebeple de CHF sadece bir programla değil, bir tarihle ortaya 

çıkacak düzeydeydi. Oysa SCF’nın  programı henüz düzenlenmiş  sayılmazdı. Bu 

sebeple de “…fırka olmaktan hükümete çıkmağa kadar mesafenin hayli uzun ve pek 

fazla çalışmaya mütevakkıf olduğunu kabul etmek ve bunu herkesten ziyade yeni 

                                                
99 Yunus Nadi, “Cumhuriyet Halk Fırkasına Gelince”,  Cumhuriyet, 11 Ağustos 1930, sayı: 
2249, s. 1 
100 Cumhuriyet, 12 Ağustos 1930, sayı: 2250, s.1 
101 Cumhuriyet, 18 Ağustos 1930, sayı: 2256, s.1 
102 Cumhuriyet, 19 Ağustos 1930, sayı: 2257, s.3 



 147 

fırkanın taktir etmesi lazımdı.” sözleriyle eleştirilirine dile getirmişti. 104 CHF İstanbul 

il yönetim kurulundan Cevdet Kerim (İncedayı) da SCF’nı yıkıcı yayınlara yol 

açmakla suçlamıştı. 105 

İki fırka arasındaki gerginliğin artmasındaki esas olay İsmet Paşa’nın Sivas 

konuşması oldu. 30 Ağustos 1930 Büyük Taarruzun yıldönümünde İsmet Paşa, 

Sivas demiryolunun açılışı dolayısıyla bu kente gitmişti. Burada yaptığı konuşmada 

İsmet Paşa, kendisine karşı yapılan suçlamalar karşısında ilk kez suskunluğunu 

bozdu. İsmet Paşa konuşmasında SCF’nın özelikle CHF’nın demiryolu politikasını 

eleştirmesi dolayısıyla, demiryollarının önemi üzerinde durduktan sonra, SCF’nın 

yaptığı muhalefeti “yalnız kendilerini aldatan hayaller“ olarak nitelendiriyordu.   İsmet 

Paşa’nın konuşmasındaki en önemli nokta, CHF’nın iktisat politikasının devletçi 

olduğunu açıklaması oldu. İnönü’nün açıklaması şu şekildeydi: “Biz iktisatta... 

mutedil devletçiyiz. Bizi bu istikamete sevk eden bu memleketin ihtiyacı ve bu   

memleketin fikri temayülüdür”106   

SCF liberal iktisat politikalarını ise, ülkenin bütün ekonomik kaynaklarını 

sermayedarların eline geçmesinin yanlış bir politika olduğunu açıklayarak 

eleştiriyordu. Bunun dışında, iktidar konusunda yaşanan tartışmalara da İsmet Paşa 

şöyle bir açıklamada bulundu:  

 “İktidar mevkiinin teşnesi değilim. İktidar mevkiinde yaptıklarımıza dayanarak, 
milletvekillerimizin itimatlarıyla duruyoruz. İktidar mevkiinde bizi tutan maziden 
aldığımız kuvvet değil, istikbale ait fikirlerimizin sağlamlığıdır. Bizi düşürmek için 
hiçbir şey yapmamış olduğumuzu iddia etmek kısır bir yoldur. “107 

İki parti arasında gerginliği arttıran diğer bir olay da Fethi (Okyar) Bey ve parti ileri 

gelenlerinin katıldığı İzmir gezisi oldu. İzmir’de bu gezi sırasında yaşanan olaylar, 

SCF ve  Türkiye’de ki çok partili siyasal yaşam için dönüm noktası olmuştur. Yine bu 

gezi 1930 yılının siyasal ortamını da ortaya koymuştur. 108 İsmet Paşa’nın 

konuşmasından birkaç gün sonra Fethi (Okyar) Bey ve bazı SCF üyeleri, İzmir’den 

                                                                                                                                     
103 Cumhuriyet, 24 Ağustos 1930, sayı: 2262, s.1 
104 Yunus Nadi, “İktidar Meselesi”, Cumhuriyet, 24 Ağustos 1930, sayı: 2262, s.1 
105 Cumhuriyet, 29 Ağustos 1930, sayı: 2267, s.1 
106 Cumhuriyet, 31 Ağustos 1930, sayı: 2269, s.1 
107 Cumhuriyet, 31 Ağustos 1930, sayı: 2269, s.1. Ahmet Ağaoğlu hatıratında Samsun 
(Sivas) konuşmasından önce CHF’nın devletçi olduğunu kimsenin bilmediğini vurgular. Bu 
nutuktan sonra fırka devletçi olmuştur. Ayrıca bu konuşmanın  yeni fırkanın kuruluşunun 
ardından söylenmiş olmasının da, daha önceden serbestçi olarak yeni fırkayı niteleyenlerin, 
CHF’na devletçi sıfatı ilave etmeye karar vermiş olduklarını iddia eder. Ağaoğlu, a.g.e, s. 42   



 148 

başlayarak diğer birkaç ilinde dahil olduğu bir gezi yapmaya karar vermişlerdi. Gezi 

için Mustafa Kemal tarafından izin alınmasının ardından, 4 Eylül 1930 tarihinde SCF 

ileri gelenleri İzmir’e gitti. Ancak parti ileri gelenleri İzmir gezisinde özelikle halkın 

yeni partiye sert bir tepki vereceğinden kuşkulanmaktaydılar. Bizzat Mustafa Kemal 

tarafından da parti ileri gelenleri limana yaklaşmadan önce bir gerginlik sezerlerse 

gemiden çıkmayıp kendisine bilgi verilmesini istemişti. Ancak limanda yaşananlar 

beklenildiği gibi olmadı. Halk büyük bir kalabalık halinde yeni parti başkanının şehre 

gelişini beklemekteydi. Bu sırada bazı CHF taraftarlarının karşı gösteri ve eylemleri 

sonucunda olaylar çıkmıştı.109 Ancak esas olay, parti ileri gelenlerinin otele 

varmasının ardından yaşandı. Otelde parti örgütünün kimlerden oluşturulacağı 

konuşulurken, İzmir Valisi Kazım Bey tarafından Fethi (Okyar) Bey’e bir yazı 

gönderilerek, güvenliği sağlamakta güçlük çekildiğini ve bu sebeple de konuşmadan 

vazgeçmesi gerektiği belirtilmişti. Fethi (Okyar) Bey’in Mustafa Kemal ile 

telgraflaşmanın ardından konuşmanın bir gün sonraya yapılması kararlaştırılmıştı. 

Yine ertesi gün Denizli milletvekili Haydar Rüştü Bey’in Anadolu isimli gazetesinde 

Serbest Fırka aleyhine yazdığı yazı, CHF taraftarları ile Serbest Cumhuriyet fırkası 

taraftarları arasında yaşanan gerginliği doruk noktasın çıkardı. Büyük bir kalabalık, 

CHF binasının ve Anadolu gazetesinin matbaasının önünde toplanmak istedi. 

Polisin kalabalığa müdahalesi sonucunda, silahların patlamasına ve iki parti 

taraftarları arasında şiddetli tartışmaların yaşanmasına sebep oldu. Bu olayların 

ardından Fethi (Okyar) Bey İzmir söylevini ancak 7 Eylül günü yaklaşık  elli bin 

kişiden oluşan bir topluluk önünde yaptı. 110 

İzmir olayları, SCF’na karşı, CHF liderleri ve Mustafa Kemal’in ılımlı olan 

politikalarının da değişmesinin nedeni olduğu söylenebilir. Ancak iki parti arasında  

yaşanan esas gerginlik ve Türk siyasal hayatının dönüm noktalarından biri olan olay 

ise, SCF’nın Belediye Seçimlerine katılmasıyla, siyasal alan yaşanan mücadeleler 

olmuştur.111     

                                                                                                                                     
108 Çetin Yekin, Serbest Cumhuriyet Fırkası Olayı,Karacan Yayınları, 1982, s.166  
109 Ağaoğlu hatıratında, kendilerini karşılamağa gelenlerin sabrını tüketmek için geminin 
gelişinin 3 sat geciktirildiğini ve polis memurları tarafından da halka müdahaleler yapıldığını 
anlatmıştır. Ağaoğlu, a.g.e, s. 57 
110 Cumhuriyet, 8 Eylül 1030, sayı: 2277, s. 1 
111 Çavdar, a.g.e, s.  296 



 149 

C) 1930 Belediye Seçimleri 

SCF ile CHF arasında yaşanan gerginlik, 1930 Belediye Seçimlerinde doruğa ulaştı. 

Bu dönemde yaşanan siyasal olaylar SCF’nın kapanmasını da beraberinde getirdi. 

SCF’nın seçimlere katılacağına dair açıklama Fethi (Okyar) Bey tarafından yapıldı. 

Ancak bu açıklamadan önce Fethi (Okyar) Bey gazetelere partinin seçimlere 

katılacağına dair kesin bir kararın olmadığını beyan etmişti.112 Fethi (Okyar) Bey 

hatıratında bu seçimlere neden girdiklerini şöyle açıklamaktaydı:  

“… Neden teşkilatımız tamamlanmadan seçimlere girdik? Bunun muhtelif 
sebepleri vardır: Ruhi ve Fiili.. Ruhi sebepler fırkamızın felsefe ve prensipleri ile 
alakalıdır. Biz re’y-i amm tek dereceli seçimi ve buna kadınların katılmasını 
istiyorduk. Bu iki temel talebimiz fırkamızın kurulmasından sonra  ilk defa 1930 
belediye seçimlerine tatbik ediliyordu. Teşkilatımız noksan diye bu tatbikatın 
dışında kalamazdık. ..Gazi seçimler dolayısıyla “İşte… hem tek dereceli seçim 
ve hem de kadınların iştirak ettiği bir seçim meydanı..kendiniz gösterin” 
demişti.”  113 

 

Ağaoğlu da hatıratında Mustafa Kemal’in böyle bir istekte bulunmasının “pek 

muhtemel” olduğunu belirtmişti.114 Mustafa Kemal’in partinin seçimlere katılmasını 

“büyük bir olasılıkla” desteklediğinin anlaşılmasının  ardından SCF,  Türkiye’nin ilk 

çok partili rejimine muhalif partisi olarak 18 Ağustos 1930 tarihinde katılacağı 

açıklandı. 115 

 3 Nisan 1930 tarihinde kabul edilen yeni Belediye Kanunu ilk kez bu seçimlerde 

uygulanacaktı. Yasaya göre seçimler ülkenin değişik yerlerinde değişik tarihlerde 

başlayacak, Eylül başından Ekim ayının 20’sine kadar yaklaşık bir buçuk ay 

sürecekti (madde 31).  Bir seçim bölgesinde  seçimlerin kaç gün süreceği ve seçilen 

olacak üyenin miktarı ise, en büyük mülki amirin onayını almak kaydıyla, o yerin 

belediye meclisinin inisiyatifine bırakılıyordu. Yine yasa nüfusu 500’den az olmayan 

yerlerin seçim bölgesi olacağını öngörüyordu.  (madde 33-38) Sandık başkanlarının 

da ya o yerin belediye başkanı ya da belediye meclis üyelerinden biri olacağı 

belirtiliyordu. (madde 33) 116Yasanın bu hükümleri seçimler sırasında çeşitli 

                                                
112 Cumhuriyet, 18 Ağustos 1930,sayı: 2287, s. 1 
113 Okyar, a.g.e, s. 56-57 
114 Ağaoğlu,a.g.e, s. 49 
115 Cumhuriyet, 19 Ağustos 1930, sayı:2288., s. 1 
116 TBMM Zabıt Ceridesi, 20, Mart 1930, devre: 3, c: 17, İçtima: 3,  s. 72-82 



 150 

yolsuzluk ve baskı iddialarına yol açmış, taraflar arasında gerginlik ve çatışmaların 

çıkmasında önemli bir etken olmuştur.   

Yine seçimlere katılmaya hakkı olanların ve belediye üyesi olmaya yetkisi 

bulunanların isimleri belediyelerce ayrı ayrı defterleri hazırlandıktan sonra seçim 

cetvelleri halinde, hükümet ve belediye dairelerinin kapıları ve halkın görebileceği 

diğer yerlerde tatil günleri hariç olmak üzere altı gün müddetçe asılı 

kalacaklardı(madde 34). Defterlerin asılı kaldığı müddet boyunca seçmenler, 

kendileri hakkında yanlış bilgiler aktarılmışsa altı gün içinde itiraz edebileceklerdi 

(madde 36). Seçimler devam ettiği müddetçe, oy hakkına sahip olanların listesi 

salon duvarında aslı kalacaktı (madde 39).   Seçim süresinde de her seçmenin 

seçim pusulasında ismi, adresi, imzası veya mühür bulunmak zorundaydı. Yine her 

seçmen elinde nüfus cüzdanı ile “musaddak intihap” defterine ismi hizasında 

imzalaması veya okuma yazma bilmiyorsa parmak basması ve ondan sonra oy 

pusulası alarak orada seçilecek üye miktarının iki misli isim yazıp veya Türkçe 

okuyup yazma bilmiyorsa emniyet ettiği kimseye yine orada yazdırıp sandık 

encümeni huzurunda bizzat koyması gerekmekteydi.  Seçim sandıklarının 

açılabilmesi için, seçmenlerden en az yarısından fazlasının seçime iştirak etmiş 

olması öngörülmüştü. Seçimin son günü,  seçmenlerden yarısından fazlası seçime 

katılmamışsa seçim encümenin kararı ile seçimler bir hafta uzatılacaktı. (madde 41). 

Bu sürenin sonunda intihap encümeni üyelerinden en az yedisinin huzurunda seçim 

sandıkları açılacaktı. (madde 42). 117 

Yine bu seçim, o zamana kadar yapılan seçimlerden farklı olan önemli özellikler de 

taşımaktadır. İlk defa, bir seçim tek dereceli olarak yapılacaktır. Kadınlar ilk defa bir 

seçimde oy kullanacaklardı. Yine ilk kez iki parti Cumhuriyet tarihinde genel 

nitelikteki bir seçimde karşı karşıya gelecekti. Bu özelliklerden başka  CHF’nın ilk 

çok partili seçimi olması dolayısıyla reformların halk tarafından kabul edinilirliğini 

ölçmek açısından da çok önemli bir yere sahipti. 118 

1. Anadolu’daki  Seçimler ve Seçimlerde Yolsuzluk İddiaları: 

Seçimlerle ilgili ilk haberler Eylül ortasından itibaren basına yansımaya başlamıştır. 

İki fırkanın ilk defa karşı karşıya geliyor olması, ülke genelinde sonuçların büyük bir 

                                                
117 TBMM Zabıt Ceridesi, 20, Mart 1930, devre: 3, c: 17, İçtima: 3,  s. 72-82 



 151 

merakla beklenmesine yol açtı.119 İlk sonuçların alınmaya başlamasıyla, iktidar 

yanlısı gazetelerde, CHF adayların kazandıkları ve diğer seçim bölgelerinde de 

CHF’nın kazanacağının “çok muhtemel olduğu” belirtiliyordu. 120 SCF yanlısı basına 

göre ise bu haberler gerçeği yansıtmıyordu. Çünkü, iktidar partisinin kazandığını 

iddia ettiği yerlerde yeni partinin adayı bulunmuyordu.121 

Serbest Fırka’nın aday gösterdiği bölgelerde seçimlerin başlamasıyla SCF’lıların 

seçimlere müdahale edildiği iddiaları gelmeye başladı. Çorlu seçimlerinde SCF oy 

vermek isteyen seçmenlerin “tahkir” edildiği iddia edilmişti. Yine Gebze seçimlerinde 

de seçimler devam ederken Kocaeli vilayet mutemedi ve ilçe kaymakamının SCF 

mensuplarını salondan çıkartılarak, ellerindeki oy kağıtlarını yırtarak, halkı CHF’na 

oy vermeleri için baskı yaptıkları belirtilmişti. Bu gelişmelerin üzerine SCF’nın 

Gebze’de seçimlerden çekildiği açıklandı.122 İlginç bir gelişme de Çatalca ve 

Büyükada seçimlerinde yaşanmıştı. İki seçim bölgesinde seçim defterleri çalınmış, 

seçimler buralarda bir hafta uzatılmıştı.123 Adana’da seçmen listelerinde yer 

alanların sayısından fazla oy kullanıldığı ortaya çıktığı ama fazlalığın, valilik 

tarafından geçerli sayıldığı iddia ediliyordu. Mersin’de seçimin ilk günü oyların büyük 

bölümünü SCF’nın aldığı görülünce, daha sonraki günlere bu partiye oy verebilecek 

seçmenlerim sandık başına gitmeleri engellendiği, gerilimin artması üzerine SCF il 

örgütü tarafından partilerinin geleceği adına seçimlerden çekilme kararı aldığı 

açıklandı.124 Antalya’da da oylarını kullanmak için bekleyenlere izin verilmemesi 

üzerine halk protestolara başlamış, bunun üzerine askerin devreye girmesiyle birçok 

kişi yaralandı. Olaylar sonrasında Serbest Fırka Antalya Ocak Başkanı Dr. 

Burhanettin ile KBte 200 kişi tutuklandı. Konya’da da vali ve jandarma halkı CHF’na 

oy vermek için zorlamış, hatta seçim sadığında görevli SCF’lıları oradan 

uzaklaştırarak bu partiye oy verme olanağını ortadan kaldırdığı iddia edilmişti. İktidar 

                                                                                                                                     
118 Yekin, a.g.e, s.166; Avşar, a.g.e, s. 146; Çavdar, a.g.m, , s. 3 
119 “Belediye İntihabadı”, Cumhuriyet, 22 Eylül 1930, sayı:2291,  s. 3 
120 Belediye İntihabadı”, Cumhuriyet, 19 Eylül 1930, sayı:2288,  s. 3; İlk yapılan Haymana 
ve Orhaneli intihabatını CHF namzetleri kazandılar. Diyarbakır Belediye Namzetleri: 
Diyarbakır seçimlerine ayın 20’sinde başlanacaktır. 7 si kadın olmak üzere 40 aday 
gösterilmiştir. Aydın’ da belediye seçimlerine başlanmış, seçmenlerin CHF’na oylarını 
verecekleri anlaşılmaktadır.      
121 Yarın, 20 Eylül 193O. Aktaran: Avşar, a.g.e, s. 146 
122 “Belediye İntihabadı”, Cumhuriyet, 23 Eylül 1930,sayı:2292,  s. 3 
123 Cumhuriyet, 28 Eylül 1930,sayı:2297,  s. 2; Yarın, 22 Eylül 1930. Aktaran: Avşar, a.g.e, 
s. 146 
124 Cumhuriyet, 10 Teşrin-i Evvel 1930, sayı: 2309, s.3 



 152 

yanlısı gazeteler, bu olayların Serbest Fırka taraftarları tarafından ortaya çıkarıldığı 

öne sürülüyordu. 125  

SCF’da seçimlerde usulsüz yapıldı iddiaları, iktidar yanlısı basın tarafından 

yalanlanmış ve büyük tepkilere yol açmıştı. Gazeteler, özellikle usulsüzlük yapıldığı 

iddia edilen bölgelerin mülki amirlerinin açıklamalarıyla, bu iddiaların asılsızlığını 

ispatlamaya çalışmaktaydı.126 Yine iktidar yanlısı basın, seçim bölgelerinde SCF 

taraftarları tarafından seçim propagandaları yapılmasına rağmen, CHF 

taraftarlarının böyle bir propaganda içinde bulunmayışlarını ise, fırkanın 

kazanacağına duyulan güvene bağlıyordu. 127 

Ancak ilk gelen sonuçlara bakıldığında,  CHF kazandığı yerlerin büyük bir 

çoğunluğunun, henüz yeni fırkanın örgütünün olmadığı ya da yeni örgütlenmeye 

başladığı yerlerden geldiği görülmekteydi.128 SCF’nın seçim bölgesinde 

örgütlenmesiyle oyların bu fırkaya kaydığı görülmektedir. Örneğin Maydos belediye 

seçiminde, SCF’nın örgütlenmeye başlamasıyla KBte, 13 CHF adayının 11’inin yeni 

fırkanın aday listesine geçtiği açıklanmıştı. 129   

Seçimlere müdahale iddiaları, SCF ileri gelenleri tarafından da gündeme getirilmişti. 

Fethi (Okyar) Bey memurların tarafsızlığı için, iktidardan önlem alınmasını istemiş, 

ancak İsmet Paşa  Meclis’te, kendi partileri adına çalışan hiçbir memurun 

bulunmadığını beyan etmişti. 130 Seçimlerde usulsüzlük iddiası, TBMM’nin 2 Ekim 

1930 günlü birleşiminde de ele alınmıştı. Fethi (Okyar) Bey, İsmet Paşa’nın yeni 

hükümetin programını açıklamasının ardından, ilk eleştiriyi seçimlere yönelik olarak 

yaptı.  Fethi (Okyar) Bey özellikle memurların, polislerin belediye seçimlerine 

yaptıkları müdahaleleri “facia” olarak nitelendiriyordu   Fethi (Okyar) Bey’in ardından 

kürüye çıkan Dahiliye Vekili Şükrü Bey ise seçimlerle ilgili usulsüzlük iddialarına 

SCF’nı ağır eleştirile yaparak cevap vermişti. SCF’nı, gericiler, saltanatçılar, adi 

                                                
125 Hakimiyet-i Milliye, 12 Teşrini Evvel 1930, sayı: 3323, s. 3 
126 Belediye İntihabadı”, Cumhuriyet, 23 Eylül 1930,sayı:2292,  s. 3, Cumhuriyet, 24 Eylül 
1930, sayı: 2293, s. 2, Hakimiyet-İ Milliye, 24 Eylül 1930, sayı: s. 1” Cumhuriyet, 26 Eylül 
1930,sayı:2295,  s. 3 
127 Cumhuriyet, 25 Eylül 1930,sayı:2294,  s. 3 
128 Avşar, a.g.e, s. 146 
129 “Belediye İntihabadı”, Cumhuriyet, 23 Eylül 1930,sayı:2292,  s. 3 
130 Cumhuriyet, 23 Eylül 1930,sayı:2292,s. 1.   



 153 

suçlular tarafından dolmuş olduğunu savunmuştu.  Şükür Bey ayrıca, 31 Mart vakası 

varken, Dahiliye vekaletinin sesiz kalamayacağını ifade etmişti. 131  

Anadolu’daki seçimlerde yaşanan diğer bir gelişme de gayrimüslimlerin özellikle 

SCF lehine oy  kullanmaları oldu. Edirne’de Museviler, Musevi namzet 

göstermemeleri dolayısıyla CHF’na oy vermemişti. 132 Diğer bölgelerde de Musevi 

seçmenler oylarını SCF lehine kullanmışlardı.133  

2. İstanbul ve İzmir Seçimleri  

1930 seçimlerinde yoğun mücadelelinin yaşandığı iller İzmir ve İstanbul oldu. 

Ankara’daki seçimlere; SCF’sı Ankara milletvekili Talat Bey’in önceden çalışmalara 

başladığı halde, büyük bir olasılıkla Mustafa Kemal’in seçim bölgesi olduğu ve ona 

karşı mücadele etmiş olmamak için katılmamıştı. Yeni fırkanın kuruluşundan sonra, 

fırkayı destekleyen en önemli kentler İstanbul ve İzmir olmuştu. İzmir ve İstanbul 

gerek oy potansiyeli ve gerekse tarihsel önemleri dolayısıyla seçimlerde çok önemli 

bölgeler olmuşlardı. Bu yüzden iki ilin seçim dönmeleri basında büyük bir ilgili ile 

izlendi. Partiler de bu illere özel önem vermiş ve sonuçları kendi lehlerine çevirmek 

için yoğun çalışmalar yapmışlardı. 134   

İzmir’de  seçimlere 1 Ekim 1930 günü  başlandı.135 İzmir’de seçimlere iki parti 

tarafından da büyük önem verildi. Seçimlerin başladığı gün her iki partide halkın 

oylarını kendi partisini vermesini konu alan beyannameleri yayınladı. Seçimlerden 

birkaç gün önce de Cumhuriyet gazetesinde SCF’nın 68 kişiden oluşan İzmir 

adaylarının isimleri yayınlandı.  SCF’nın adayların mesleki dağılımın bakıldığında,  

ağırlıklı olarak ticaretle uğraşan kişilerin yer aldığı görülmektedir. SCF’nın aday 

listesin  üç kadın (Ahenk gazetesi sahibi Cevriye İsmail, Hasan Nalan, Rabia Arif 

Hanımlar), ve üç de Musevi yer almaktaydı. 136  İzmir’de seçimlere başlanmasının 

                                                
131 TBMM Zabıt Ceridesi,, c. XX-XXI, Devre 3, İçtima 3, celse 1, s. 39  
132 Cumhuriyet, 4 Teşrin-i Evvel 1930, sayı: 2303, s. 4 
133 Cumhuriyet, 15 Teşrin-i Evvel 1930, sayı: 2314, s. 3 
134 Yetkin, a.g.e, s. 184; Avşar, a.g.e, s. 150; Çavdar, a.g.m., s. 3 
135 Cumhuriyet, 1 Teşrin-i Evvel 1930, sayı: 2300, s. 3  
136 Cumhuriyet, 28 Eylül 1930,sayı:2297,  s. 2; Cumhuriyet, 29 Eylül 1930, sayı: 2298, s. 2: 
SCF’nın İzmir Adayları: Ahenk Sahibi Cevriye İsmail, Hasan Nalan, Rabia Arif Hanımlar, 
Tüccardanhocazade Ahmet, Emrilerzade İbrahim, Hacı Süleyman Zade Rahmi, Kavalalı 
Sait, Zehinalı Sait, Avukat Nuri Sıtkı, Simsar Fehmi, Tüccardan Şerbetçizade Galip, Moda 
mağazası sahibi Kahraman, Tüccardan İzak Muhis, Vapur Acentası Celal, Malzemelinşaiye 
Tüccarı Kavalalı Hasan Nuri, Doyçe Oryant Bank İkinci Müdür Selahattin, İkbal Manifatura 



 154 

hemen ardından iki parti arasında gerginlik de artmaya başladı. İzmir’de seçimler,  

ilk günlerde SCF lehine gelişmişti. Seçimlerin devam ettiği günlerde, oy vermek 

isteyen seçmenlerin listelerde adlarını bulamamalarına dair şikayetler başladı. Hatta 

seçmenler şikayetlerini Mustafa Kemal’e iletmeye karar verdikleri bildiriliyordu.137 Bu 

gelişmelerin ardından, CHF taraftarlarının seçimlere ‘çoklukla’ katılmaları 

neticesinde, sonuçlar CHF lehine değişmeye başladı.138 Nitekim seçimler CHF 

lehine sonuçlandı. İzmir’de toplam 23.124 oy kullanılmış, oyların   14.624 CHF’na , 

6.600 SCF’ya verilmişti.  CHF’nın İzmir adayların iki kadın, Hasane Nalan ve Benal 

Nevzat, İzmir Şehir Meclisine üye seçildi. 139 

5 Teşrin-i Evvel günü de, İstanbul seçimlerine başlandı. Seçimlerin başladığı gün 

CHF tarafından bir beyanname yayınlandı. Beyanname şu şekildeydi: 

 
                                “Aziz ve Sevgili Vatandaşlarım 

Büyük intihabın, binlerce şehit kanı ile sulanan yurdun samimi hadimi olan 
Cumhuriyet Halk Fırkası, İstanbul Belediye intihabında sana şu candan 
tavsiyede bulunuyor: 
Yurdunu seven vatandaş! Karanlık günlerin hicranını, dünkü mazinin seni esir 
eden sefaletini düşün ve sana ancak büyük Gazi’nin izinde yürüyen öz fırkanın 
yar olacağını unutma 
Onun mücerrep ve temiz namzetlerini tereddütsüz intihap et. Çünkü senin için, 
yurdun için, inkılabın selameti için doğru yol budur.”140 

 

                                                                                                                                     
mağazası sahibi Aksekili Hüseyin Hüsnü, Doktor Bahtiyar, Doktor Esat, Doktor Manastır’lı 
Hakkı, Doktor Faik Muhittin, Doktor Kayyum Zade Suat, Avukat Abdülhazım Feriti Menahim 
Adato, Mustafa Sıtkı, Mühendis Tahsin Sermet, İsmail Hakkı, Halil Rıfat, Eshabı Emlakten 
Tahir Efendi Zade Ahmet, Tüccardan Hacı Şakir Ağazade Ömer, Maden Tüccarı Naimi, 
sabık Maarif Müdürü Rahmi, yeni Asır başmuharriri İsma (...), Baytar Sami, Tüccardan 
Ahmet Muhtar, Tüccardan Ali Rıza mahdumlarından Halil, Üzüm simsarı Hafız Tevfik, Kerste 
Taciri Karagüllü Zade Ziya, Tüccardan Abdurrahman Zade İbrahim, Derviş, Manifaturacı 
Saffet, Menemenli Hıfzı, İzak Gabay, Doktor Yunus, Avukat Ahmet, Diş Doktoru Fahir Rüştü, 
Avukat Tahir, Kahraman, Hasan Pertev, Mustafa Enver, Makarna Fabrikası Sahibi Hasan 
Tahsin Piyale, Tüccardanbaşlızade Hakkı, otelci Basri, eshabı emlakten Haci Süleyman, 
Bekirzade Sadık, Tüccardansarızade Ahmet, Mısırcı Hulusi, Debağ Hacı Ahmet Efendi zade 
Hakkı, Avukat Ömer Fuat, Halit Tevfik, Jozef İstrogo, Mezerret mağazası sahibi Ahmet Ali, 
doktor Nevzat Eşref ve Lale sineması sahibi Tevfik Beyler 
137 Cumhuriyet, 20 Eylül 1930, sayı: 2289, s. 2 
138 Cumhuriyet, 15 Teşrin-i Evvel 1930, sayı: 2314, s. 3 
139 Hakimiyet-i Milliye, 21 Teşrin-i Evvel 1930, sayı: 3332, s. 1;  Cumhuriyet, 21 Teşrin-i 
Evvel 1930, sayı: 2320, s.3 
140 Cumhuriyet, 5 Teşrin-i Evvel 1930, sayı: 2303, s. 1, Hakimiyet-i Milliye, 5 Teşrini Evvel 
1930 sayı: 3316s. 1-3 



 155 

Yine CHF tarafından seçimlerin başladığı gün Vakit gazetesinde kadınların oylarını 

CHF’na vermesi için bir propaganda beyannamesi yayınlandı. Beyanname şu 

şeklide idi:  

“Hanımlar! 
Belediye intihabına iştirak ediniz 

Reylerinizi Halk Fırkasına veriniz! Çünkü Halk Fırkası, kadınlara hürriyet ve 
insan gibi yaşamak hakkını vermiştir Halk Fırkası  kadınlara: 
1- Mirasta  musavatını temin etti. Halbuki eskiden kadınlar erkeğin mirasta 
aldığının yarısını alırlardı.  
2- Belediye intihabatına iştirak hakkını verdi. Kadın eskiden vatandaş değildi. 
Halk Fırkası kadını esaretten kurtardı vatandaş mevkiine isat etti.  
3- Eskiden kadın hakim olamazdı. Kadın kocanın esiri ve cemiyetin tıfiylisi idi. 

Halbuki Halk Fırkası cemiyetin en yüksek fayıklar isteyen hakimlik mevkiine 
çıkardı.  

“Saçı uzun, aklı kısa” sözünü fiilen tekzip eden odur. 
4- Eskiden kadın avukat olamazdı. Halk Fırkası kadının hak ve adalet 

sahasında erkekten farklı olmadığını ispat etti. Kadının avukat olmasına 
müsaade eden Halk Fırkasıdır.  

5- Kadın evde koca denen imparatorun emir tebaasıydı. Ailede hüküm,      
kumanda kocanın idi. Mukaveleler kocanın vefatı ile bozulurdu. Talak hakkı 
kocanın elinde idi. Halk Fırkası ailede de müfrasiyi ilan etti. Karıyı kocayı 
müsavi haklarla birbirine bağlayan Halk Fırkasıdır.  
6- Eski ailede koca dörde kadar koca alırdı. Bu kocalar namına zorbalıktı. Bir 

kadına bir koca veren Halk Fırkasıdır.  
7- Anneler… yavrularınız 3 sene sizden uzak silah altında kalırlardı. Halk 
Fırkası sizin çocuklarınızın askerlik müddetini 18 aya indirdi. Bununla sulhu ne 
kadar sevdiğini ispat eti 

Sulh demek kadın demektir. Sulhu seven Halk Fırkası senin Fırkandır. 
Reylerinizi Halk Fırkasın Veriniz!  ”141 

Aynı gün gazetelerde her iki fırkanın da aday listesi yayınlandı. SCF’nın İstanbul 

adaylarının sayısı 117 idi.142  Listeler ilan edilmeden önce, SCF’nın ilan edeceği 

                                                
141 Vakit, 5 Teşrin-i Evvel 1930, sayı: 4577, s. 2 
142 Adalar: CHF: Emin Ali (sabık Cemiyet-i Belediye Azası), Hamit Naci (sabık Ticareti 
Bahriye Mektebi Müdürü);SCF: Ali Rıza (Mahkeme-i Temyiz sabık reisi), Avni (Rum Mektebi 
Muallimlerinden )Bakırköy : CHF: Galip Bahtiyar, Ali Rıza (mütekait Erkan-ı Harp 
Kaymakamı ve sabık Şark Demiryolu komiseri), Hayri Sait (esbak Cemiyet-i Belediye Azası), 
Vasfi bey (Avrenos zade)SCF:Galip Kemali (Moskova sefir-i sabıkı), Ali (Lokantacı), Baha 
(sabık Adliye müsteşarı), Fethi (mülga Dahiliye Nezareti Heyet-i teftişiye reisi), Beykoz : 
CHF: Mehmet Ali sabık (Cemiyet-i Belediye Azası ),Salih Arif (sabık GS lisesi müdürü), Sadi 
(sabık Cemiyet-i Belediye Azası), Seniye İsmail Cenani Hanım, Hulki (kimyager), Selahattin 
(sabık Cemiyet-i Belediye Azası); SCF: Asaf (Şirket-i Hayriye Başkanı), Mütercimzade İsmail 
Hakkı, Hulusi (Hisar’da zahire taciri), Nuri (Çengelköy İmar Başmühendis-i  esbakı), Osman 
(avukat), Ahmet (Çiftçi), Beyoğlu: CHF: Nakiye Hanım, Cevdet Kerim (Türk Maarif Cemiyeti 
İstanbul Mümessili), Nemlizade Mithat (Ticaret Odası Reisi), Sadettin Ferit (sabık Cemiyet-i 
Belediye Azası), Cafer (esbak Cemiyet-i Belediye Azası), Muammer (İş Bankası Müdürü ), 
Forunzade Murat (Zahire Borsası Reisi), Hamdi (Sigortacı ve Ticaret Odası Reisi), Necip 
(sabık Cemiyet-i Belediye Azası), Karamustafa Ahmet (Tüccar ve sabık Vilayet Meclisi 
azası), Tevfik (esbak Şehremini ve sabık Cemiyet-i Belediye Azası), Abdülkadir Ziya (avukat 
ve sabık Cemiyet-i Belediye Azası) , Nazım Nuri (avukat ve İstanbul Sanayi Birliği katip-i 
umumisi ), vfik Amir (esbak Şehremini muavinlerinden ve sabık Cemiyet-i Belediye Azası),  
Raif ( esbak şehremini muavinlerinden ve sabık Cemiyet-i Belediye Azası), Mehmet Ali 



 156 

                                                                                                                                     
(sabık Ankara şehremini muavini ve sabık Cemiyet-i Belediye Azası), Mustafa (esbak Maarif 
Müdürü ve sabık Vilayet Meclisi azası), Şükür Ali (sabık Vilayet Meclisi azası), Kamil (sabık 
Vilayet Meclisi azası), Etem  İzzet (Milliyet gazetesi yazı işleri müdürü), Haşim (Elektrik 
Şirketi Başmühendisi), Ayşe Remzi Hanım, Rıfkı (sigortacı ve sabık Cemiyet-i Belediye 
Azası), Hikmet Paşa  (sabık Cemiyet-i Belediye Azası), Yusuf Ziya (sabık Cemiyet-i Belediye 
Azası), Ömer Faruk (avukat), Rıfat Müeyyet (sabık Cemiyet-i Belediye Azası), Nail (eczacı), 
Mühürdarzade Nuri (tüccar), Dr. Emin Şükrü , Karaosmanzade Suat (tüccar), Abdullah 
(Lokantacı), İhsan Namık (sabık Vilayet Meclisi azası), Nazim (Bahriye miralay mütekaidi ), 
Senihi (tüccar), Abdülrezzak Şükrü (Beyoğlu Hilal-i Ahmar reisi), Mithat Cemal (noter), Halim 
(tüccar ve sabık Vilayet Meclisi azası), Kadri (sabık Vilayet Meclisi Azası), Ali Rıza (eczacı), 
Nail (Bahriye Kaymakam mütekaidi), Dr. Feyzi Ahmet, SCF: Makbule Hanım , Nezihe 
Nezihe Muhittin Hanım , Mehmet Ali (sabık şehremini), Ziya Molla (avukat), Mimar Vedat , 
Ebubekir Hazım (sabık Niğde mebusu), Dr. Selahattin Talak, Kadri (esbak Şehremini Heyet-i 
Fenniye müdürü), Nuri (esbak Osmanlı Belediye Meclis-i İdare azası), Yusuf Ziya (Hukuk 
müderrisi), Orhan Mithat (avukat), Ahmet Rüstem (esbak Washington sefiri), Sadi Rıza 
(avukat), Orhanidis (esbak mebus), Panciri (esbak Osmanlı Bankası Müdür), Marko Naum 
(avukat), Avram Naum (avukat), Cemal Oğuz (Vilayet Meclisi azası ), İsmet (sabık Düyun-ı 
umumiye müfettişlerinden), Esat Nuri (mütelkaidin-i askeriyeden), Sabri (Tekirdağ Ticaret 
Odası reisi), Hilmi (Fabrikatör), Vegleri (sabık Sisam Beyi), Pandazidis (Rum spor klüpleri 
reisi), Hikmet (Avukat), Dr. Necmettin, Vahit (esbak Ticaret müsteşarı), Cemal (Tüccar), 
Arpacıoğlu Nikolaki, Hırant (esbak Sefaret Başkanı), Dr. Küçük Rifat, Kadri (sabık Rüsumat 
müfettişlerinden), Ziya Paşa (muharrir), Moralızade Nail, Siyavuş (Tüccar), Kazancıyan, 
Bezzazzade Tevfik, Şemsettin (Bahr,ye kaymakam mütekaidi), Hüseyin (çiftçi), Bereketzade 
Ekrem (Avukat), Aşirefendizade Kamil, Sadık (Avukat); Eminönü :CHF: Rana Sani Yaver 
Hanım , Dr. Tevfik Salim Paşa, H. Adil ( sabık Vilayet Meclisi azası), H. Recep (sabık Vilayet 
Meclisi Azası), Sadi (sabık Vilayet Meclisi Azası), Dr. İhsan Sami, Kemal / Cemal (sabık 
Vilayet Meclisi Azası), Sadettin Rıza (zahire tüccarı), Kemal Salih (Cumhuriyet yazı işleri 
müdürü ), Talat (Miralay mütekaidi ve sabık Belediye azası), Refika Hulusi Behçet Hanım, 
Reşat (fabrikatör ve sabık Vilayet meclisi azası), Esat (avukat, eski hakimlerden), Eczacı 
Ferit (sabık Vilayet Meclisi Azası), Hilmi (sabık Vilayet Meclisi Azası), Hasan Remzi /  Rıza 
(sabık Vilayet Meclisi Azası), Avukat İbrahim (sabık Vilayet Meclisi Azası), Muhittin Paşa 
(sabık Vilayet Meclisi Azası), Burhanettin (tüccar), Nihat (Şoförler ), SCF : Suat Derviş 
Hanım, Halil (Müzeler Müdürü), Şerif Alizade Murat (sabık Antalya Mebusu), Dervişzade 
Hasan Fehmi, Nuri (Borsa acentası), Urfalı Mahmut Kamil (Avukat), Tahsin Rıza (esbak 
Tokat mebusu), Metozade Hasan (keresteci), Berç Keresteciyan (sabık Osmanlı Bankası 
Müdürü), Kurşuncuzade Edip, Haydar (Yorgancı, Mobilyacı, Döşemeci Cemiyet reisi), Suat 
(Noter muavini), Halil  (nakliyat şirket sahibi), Hayri ( esbak Meclis-i Umumi azasından), 
Sedat (bankacı), İzzet, Fazıl Hakkı, Kasım,  Haleplioğlu Yuvan, Hantalzade Hasan CHF: 
Fatih:Latife Bekir Hanım, Dr. Hikmet (sabık Vilayet Meclisi azası), Ahmet Bican (sabık 
Cemiyet-i Belediye azası), Topkapılı Hakimzade Mehmet (tüccar), İsmail Sıtkı / Suat (sabık 
Cemiyet-i Belediye azası), Dr. İzzet Kamil (sabık Cemiyet-i Belediye azası), Vasfi Raşit 
(sabık Cemiyet-i Belediye azası), Dr. Galip Hakkı / Vasfi , Refik Ahmet (Vakit gazetesi yazı 
işleri müdürü), Avni (avukat ve sabık Cemiyet-i Belediye azası), Manyasizade Feridun 
(esbak Cemiyet-i Belediye azası), Sadi (esbak Polis Müdürü ve sabık Vilayet Meclisi azası), 
Ali Seydi (sabık Vilayet Meclisi azası), Dr. Musa Kazım (sabık Vilayet Meclisi azası), Fırıncı 
Şakir / Sahir (sabık Vilayet Meclisi azası), Dr. Ali Mazhar / Muzaffer, Nurettin Münşi (esbak 
Cemiyet-i Belediye azası), Dr. İhsan Arif (sabık Vilayet Meclisi azası, Hulusi Ertuğrul (sabık 
Cemiyet-i Belediye azası), Ali Kami (Darülşafaka Müdürü), Celal Feyyaz (Avukat), Nüzhet 
(Avukat), Tevfik (Ticaret Odası muh.  ), Emin (tüccar ve sabık Cemiyet-i Belediye 
azası)SCF:, Lütfü Simavi, Nuri Ahmet (esbak Şehremaneti muhasebecisi), Hüsnü (esbak 
Konya valisi), Mustafa Hayri (Avukat), Arif Oruç (Yarın gazetesi başmuharriri), İbrahim 
(Şehremaneti Hey. Fenniye Md), Mehmet Bahri (kunduracılar mümessili), Hüsamettin 
(Manvacılar Müessili), Osman (kömür tüccarı) ,Asım (mülga Meclis-i Mebusan başkatibi), 
Yaşarzade Hasan, İbrahim Halil (eczacı),Hayri (Ankara Şeyremaneti Müdir-i sabıkı), İbrahim 
İzzet (sabık İstanbul Varidat Müdürü), Hüsnü (sabık Maliye Tahakkuk Müfettişi), Dr. Edip 
Kamil, Sami (Balat’ta fabrikatör), İdris (celep taciri), Hilmi (sabık posta-telgraf müdürü), 



 157 

beyannamede gayrimüslim ve işçilerin yanı sıra kadın adayların diğer adaylarla 

yarıya yakın olacağı söylentileri üzerine CHF’da bazı kadınların üyelikleri kabul 

edilmişti.  KB başkanı Latife Bekir Hanım da kabul edilenler arasındaydı. 143 Ancak 

bu söylentilere rağmen aday listeleri açıklandığında CHF kadın adayları, SCF göre 

daha fazlaydı. Nezihe Muhittin ve Makbule Hanım (Beyoğlu), Suat Derviş (Eminönü) 

SCF’sı tarafından, İstanbul için gösterilen aday listesi içindeydi. Aynı listede 13 tane 

de azınlıklardan aday yer almaktaydı. Bunların altısı Rum, dördü Ermeni, üçü 

Yahudi idi.  CHF’nın kadın adayları ise şu isimlerden oluşuyordu: Seniye İsmail 

Cenani Hanım (Beykoz), Nakiye (Beyoğlu), Ayşe Remzi (Beyoğlu), Latife Bekir 

(Fatih), Safiye Hüseyin (Kadıköy), Refika Hulusi Behçet Hanım (Eminönü), Rana 

Sani Yaver (Eminönü) CHF azınlıklardan hiçbir aday göstermemişti. 144 

 Fırkaların kadın adaylarından başka İstanbul’da Sabiha Zekeriya Hanım da 

bağımsız aday olarak belediye üyeliğine adaylığını koymuştu. 145 Adaylığının 

ardından bir  propaganda broşürü yayınlayan Sabiha Hanım, adaylığını İstanbul 

şehrinin çoğunluğunu oluşturan  işçi, fakir köylü, küçük esnaf, küçük memuru temsil 

eden halk adına koyduğunu açıklamıştı.  Seçildiği taktirde gerçekleştirmeye 

                                                                                                                                     
Muhittin (Ayvansaray Değirmeni Müdür Muavini), Haydar (mütelkaidin-i askeriyeden), Yani 
Volos (fabrikatör), Aziz Avni (ziraatçı), Kamil (tüccar)Kadıköy:CHP, Safiye Hüseyin Hanım, 
Salah Cimcoz , Kemal (esbak Cemiyet-i Belediye Azası ve Bah. Bnb .mütekaidi) , Methi, 
Reşat (sabık Cemiyet-i Belediye Azası, Aziz (sabık Cemiyet-i Belediye Azası), Emin (sabık 
Cemiyet-i Belediye Azası), Azmi (sabık Cemiyet-i Belediye Azası), Ziya Alim (tüccar), 
Asımzade Nuri (tüccar),  SCF,, Operatör Cemil Paşa, Hasan Tosun (mütekaid miralay), 
Cemal (esbak Divan-ı muhasebat müdde-i umumisi), Dr Nazif Duhani (tüccar), Nazmi 
Duhani (tüccar), Muhammer Salih (avukat), Sami (eshabı emlakten),  Kami (eshabı 
emlakten), Nuri (tüccar), Levon Zirver (avukat)Sarıyer: CHF Hüsamettin (sabık Cemiyet-i 
Belediye Azası), Sezai (esbak Şehremini muavini ve sabık Cemiyet-i Belediye Azası), Amca 
tEvfik (sabık Cemiyet-i Belediye Azası), Aziz (eshabı emlakten), Ali (avukat), Selahattin 
(sabık Cemiyet-i Belediye Azası), SCF:, Saffet (Hilal-i Ahmer sabık başkatibi), Tavilzade 
Hafız Hüseyin (Tüccar), Soysallıoğlu Suphi (Burdur Mebusu sabık), Cemil (Halkalı Ziraat 
Mektebi sabık muallimi), Tahir Celal (tüccar), Hamamızade Nuri (tüccar), Üsküdar: CHF: 
Celal  (sabık Cemiyet-i Belediye Azası), Avukat İsm. Şevket(sabık Cemiyet-i Belediye 
Azası), Vehbi (sabık Cemiyet-i Belediye Azası), Hasip (Anadolu Hisari sabık Belediye 
Müdürü), Dr. Hazım Paşa (sabık Cemiyet-i Belediye Azası), Cemil (sabık Cemiyet-i Belediye 
Azası), Muharrem Nail  (avukat), Yusuf Nuri (avukat), SCF:Ali Naki (sabık Jandarma Alay 
Kumandanı); Nazım (mütekaidin-i askeriyeden);Kazım (sabık Cemiyet-i Belediye 
Azası);Kenan ((sabık Meclis-i Umumi Azası);Besim (avukat);Ali Nazif; Emin (tüccar); Ali 
Nutku 
143 Cumhuriyet, 7 Eylül 1930, sayı: no: 2276, s. 2.  
144 Hakimiyet-i Milliye, 6 Teşrin-i Evvel 1930, sayı: 3317, s. 1 
145 Cumhuriyet, 4 Eylül 1930, sayı: s.3  



 158 

çalışacağı ilk uygulamanın “fakir halkın reyini, otoritesini, iktisadi ve içtimai haklarını 

savunmak” olduğunu belirtmişti.146 

Seçimlerin başlamasına birkaç gün kala ve seçim döneminde iki partinin kadın 

adayları arasında seçim yarışı da başladı.  Nezihe Muhittin Hanım, Suat Derviş, 

Nakiye ve Ayşe Şevki Hanımlar, İstanbul’un çeşitli yerlerinde seçim propagandası 

yapmaktaydılar. 147 

 Resim XII:Kuledibinde Nezihe Muhittin Hanım Nutuk Söylerken148 

İstanbul seçimlerinin başlamasından bir gün sonra Cumhuriyet gazetesinde Nezihe 

Muhittin Hanım’ın yeni bir KB kuracağına dair haber yayınlandı. Konuyla ilgili bir 

açıklama yapan Nezihe Muhittin Hanım, KB’nin bugünkü durumundan çok müteessir 

olduğunu belirterek, KB kadın erkek arasındaki eşit hak iddialarının da eskimiş 

olduğunu savunmuştu. Hatta KB gayesi ve faaliyetlerinin de bugün anlaşılamadığını 

iddia etmişti. Nezihe Muhittin Hanım bu durum karşısında ülke kadınlığının varlığını 

göstermek ve kadınlık mevzuu hakkında çalışmalar yapmak için “Kadın Varlığı” adı 

altında yeni bir KB kuracağını ve bu KB nizamnamesi için de çalışmalara başladığını 

açıklamıştı.149 Suat Derviş de derneğin esas alacağı ilkeleri saptamak ve Alman  

kadınlarının  siyasi faaliyetlerini ne şekilde yaptıklarını incelemek amacıyla Berlin’e 

gideceğini açıkladı.150  

İstanbul seçimleri boyunca çeşitli seçim bölgelerinde iki fırka taraftarları arasında 

yoğun mücadeleler yaşanmıştı. Fatih seçim bölgesinde SCF taraftarları, rey vermek 

                                                
146 Cemil Koçak, “1930 Belediye Seçimlerinde Sabiha Sertel’in Adaylığı”, Tarih ve Toplum, 
Mart 1988, sayı: 21, s. 28” 
147 Cumhuriyet, 27 Eylül 1930, sayı: 2276, s. 3; Cumhuriyet, 3 Teşrini Evvel 1930, sayı: 
2304, s. 4, , Cumhuriyet, 4 Teşrin-i Evvel 1930, sayı: 2303, s. 1;Cumhuriyet, 6 Teşrini 
Evvel 1930, sayı: 2307, s. 1 
148 Cumhuriyet, 6 Teşrini Evvel 1930, sayı: 2307, s. 1 
149 “Nezihe Hanım Yeni Bir Cemiyet Yapıyor”, Cumhuriyet, 6 Teşrin-i Evvel 1930, sayı: 
2304, s. 12 
150 Yarın, 10 Terini evvel 1930, sayı: 323, s. 2. Aktaran: Üstel, a.g.m, s. 76 



 159 

istedikleri adayların listelerde yer alması dolayısıyla itirazlarda bulunmuşlardır.151 

Kasımpaşa ve Kumkapı’da da seçim günü iki parti taraftarları arasında kavga 

yaşanmıştı. SCF taraftarları seçim sandığının başına ‘yeşil bayrakla’ gelmesi 

basında büyük tepki yarattı. SCF taraftarları bayrağın Vefa spor klüpüne ait olduğu 

iddia etmişlerdi. Ancak klüp başkanı gelenlerin klüp mensubu olmadıklarını açıkladı. 

‘Yeşil bayrak’ olayı basında yeni fırkanın irtica güçleri tarafından desteklendiği 

şeklinde yorumlanmaya başlandı. 152 Hasköy seçimlerinde de bir Musevi’nin seçim 

sandığı başında “Halkçılar Yahudileri kesecek, onlara rey vermeyin” sözleri ve bazı 

Serbest Fırka taraftarlarının seçim yerine bıçaklı geldikleri iddiaları üzerine SCF 

taraftarları göz altına alınmıştı.153 Seçimlerde yaşanan bu gerginlikler ve SCF 

taraftarlarının ortaya attıkları yolsuzluk iddiaları, CHF taraftarı basın tarafından, 

kaybetmekte olan SCf’lıların “teranesi” olarak değerlendirmekteydi.  154 

İstanbul seçimlerinde yaşanan ilginç bir olay da Fethi (Okyar) Bey’in oy kullanma 

olayı oldu. Yeniköy’de oy kullanmak isteyen Fethi (Okyar) Bey’in, ikametgah tarihi 

altı aydan az olması dolayısıyla engellendi. Fethi (Okyar) Bey oy kullanamaması 

dolayısıyla sinirlendiği belirtilmişti. Fethi (Okyar) Bey’in tavrı, iktidar yanlısı basında 

yoğun eleştirilere uğradı. Bir fırka reisinin, bir kanun hükmünü bilmemesi “elem” 

verici olarak nitelendirilmişti.155  

- İki Parti Arasında Azınlık Aday Tartışması 

Seçim döneminde İki parti arasında yaşanan ilginç bir tartışmada gayrimüslim 

adaylar konusunda oldu. SCF’nın azınlıklardan aday göstermesi, iki parti arasında 

gerginliğe sebep oldu. Özellikle Fethi (Okyar) Bey’in azınlık adaylarıyla görüşmeler 

yapması tepki doğurdu.156  CHF taraftarları evlere dağıttıkları bildirilerde ” daha on 

sene önce yurdundan seni zehirlemek için her türlü melaneti yapan, namusuna, 

şerefine, her zaman taarruz edenleri iş başına getirmek isteyen bir fırkaya nasıl oy 

verirsin” ibaresin koyarak, halk CHF oy vermeye çağırılıyordu.157 CHF 

milletvekillerinden Mahmut Bey de, SCF’nı Osmanlı Islahatçılarına benzeterek 

CHF’nın politikasını açıklıyordu:  

                                                
151 Cumhuriyet, 15 Teşrin-i Evvel 1930, sayı: 2314, s. 1 
152 Cumhuriyet, 11 Teşrin-i Evvel 1930, sayı: 2310, s. 1 
153 Cumhuriyet, 9 Teşrin-i Evvel 1930, sayı: 2308, s. 4 
154 Hakimiyet-i Milliye, 11 Teşrin-i evvel 1930, sayı: 3322 
155 “Fethi  Bey’in Reyi”,Cumhuriyet, 10 Teşrin-i Evvel 1930, sayı: 2309, s. 1 
156 Cumhuriyet, 31 Ağustos 1930, sayı:2269,  s: 3 



 160 

“Bizim bu meselede tek bir cephemiz vardır: Gayr-i müslim Türk vatandaşları 
lisanımız ve harsımızı aldıkları gün, kanunlarımızla teyit edilen haklarını, 
reylerimizle de tespit etmemize hiçbir mani kalmaz.” 158 

Kısacası, seçim döneminde iki parti arasında gayr-i müslim aday konusu gerginlik 

yaratmıştır. Gayr-i müslim aday konusu iktidar yanlısı basın tarafından, milli bir 

mesele olarak ele alınmıştır.  

- İstanbul Bölgesi Seçim Sonuçları: 

İstanbul seçimleri 18 Ekim günü sona erdi.159 İstanbul bölgesinde 300.000 seçmenin 

oy kullanması gerekirken, seçimlere katılma oranı düşük kaldı.    İstanbul’da toplam 

49.204 oy kullanılmış, oyların dörtte üçünü CHF almıştı.  Oyların seçim bölgelerin 

göre dağılımı ise şu şekildeydi: 

Tablo VI 

İlçeler    CHF SCF Toplam Toplama 
göre 

CHF’nin oy 
dağılımı 

Toplama 
göre 

SCF’nin oy  

Dağılımı 

Adalar 1906 16 1922 0,991675 0,008325 

Beykoz 2955 1430 4154 0,711363 0,344247 

Beyoğlu 6298 2374 8735 0,721007 0,27178 

Eminönü 5010 923 6014 0,833056 0,153475 

Fatih 9764 2720 12787 0,763588 0,212716 

Kadıköy 2956 1503 4466 0,66189 0,336543 

Sarıyer 1595 1276 2889 0,552094 0,441675 

Üsküdar 3387 1491 4878 0,694342 0,305658 

Bakırköy 2061 1080 3141 0,65616 0,34384 

İki partinin, Cumhuriyet gazetesinde 20 Teşrin-i Evvel 1930, sayı: 2319, s. 1’de ve 
Hakimiyet-i Milliye gazetesinde 20 Teşrin-i Evvel 1930, sayı: 3331, s. 1’de verilen seçim 
sonuçlarına göre İstanbul ilçelerindeki oy dağılımı. (Gazetede sadece, iki partinin aldığı oylar 
ve toplam oy miktarı verilmiştir. ) 

                                                                                                                                     
157 Cumhuriyet, 9 Teşrini evvel 1930, sayı: 2308, s. 1 
158 Siirt Mebusu Mahmut, “Gayri Müslim Türkler”, Hakimiyet-i Milliye, 14 Teşrini evvel 1930, 
sayı: 3325, s. 1 
159 Cumhuriyet, 16 Teşrin-i Evvel 1930, sayı: 2315, s. 1 



 161 

Tablo VII 

İlçeler    CHF SCF Toplam Toplama 
göre 

CHF’nin oy 
dağılımı 

Toplama 
göre 

SCF’nin oy  

Dağılımı 

Beykoz 4514 1430 5955 0,758018 0,240134 

Beyoğlu 6298 2374 8734 0,72109 0,271811 

Fatih 9764 2720 12784 0,763767 0,212766 

Kadıköy 2956 1503 4466 0,66189 0,336543 

Sarıyer 1597 1276 2889 0,552786 0,441675 

İki partinin, Vakit gazetesinde 20 Teşrin-i Evvel 1930, sayı: 2319, s.1’de verilen seçim 
sonuçlarına göre İstanbul ilçelerindeki oy dağılımı. (Gazetede sadece, iki partinin aldığı oylar 
ve toplam oy miktarı verilmiştir.) 

İstanbul bölgesinde seçimleri kazanan kadınların bölgelerinde ve İstanbul genelinde 

aldıkları oy oranları ise şöyledir:  

Tablo VIII 

CHF Kazanan 
Kadın Üyeler  

Aldıkları Oy Miktarı Seçim bölgelerine 
göre oy oranları 

İstanbul Geneli 
Aldıkları Oy 

Oranları 

Seniye İsmail Hanım 
(Beykoz) 

2050 %34 %16 

Latife Bekir H. 
(Beyoğlu) 

8445 %66 %17 

Nakiye H. (Beyoğlu) 6283 %72 %49 

Ayşe Remzi  H. 
(Beyoğlu) 

5967 %68 %47 

Bilgiler Vakit gazetesinde 20 Teşrin-i Evvel 1930, sayı: 2319, s.7’de verilen seçim 
sonuçlarına göre hesaplanmıştır. Refika Hulusi Behçet Hanım (Eminönü), Rana Sani 
Yaver(Eminönü) seçimleri kazanmalarına rağmen, gazetede bu bölgenin oy oranları 
belirtilmediği için, tabloda yer almamışlardır. 

İstanbul geneline bakıldığında SCF’sı en fazla oy oranını Sarıyer bölgesinde, en az 

oy oranını ise Adalar bölgesinde almıştır. Yine kadın adayların sayısı, tüm adaylara 

göre çok az olsa da genel olarak oy oranlarının yüksek olduğu söylenebilir.   



 162 

Tüm ülke geneline bakıldığında ise bir il ve 19 ilçenin belediye meclisi seçimlerini de 

SCF kazanmıştır. SCF’nın kazandığı bölgeler şunlardır:   Samsun, Keşan, Biga, 

Seferihisar, Kuşadası, Armutlu, Buca, Şirince, Görüş, İçil, Ladik, Vize, Pınarhisar, 

Üsküp, Bergama, Merzifon, Bozdoğan, Menemen, Kınık, Yenipazar. Burgaz seçim 

sonuçlarına göre CHF:7, SCF:8, Bağımsızlardan:2; Urla seçim sonuçlarına göre  

CHF: 7,  SCF:12  kişi belediye meclislerine üye olarak girmiştir. Kalan 500 şehir ve 

ilçede de CHF’sı  seçimleri kazanmıştır. 160 

Kısacası, SCF katıldığı ilk ve son seçimde büyük bir  yenilgiye uğramıştır. Partinin 

seçimlerde aldığı yenilgi,  gösterdiği kadın adaylar arasında yer alan Nezihe 

Muhittin, Suat Derviş gibi isimlerin, belediye azası olamamalarını beraberinde 

getirmiştir. CHF aday listesinde yer alan Rana Sani Yaver(Eminönü), Refika Hulusi 

Behçet (Eminönü), Seniye İsmail Hanım(Beykoz), Ayşe Remzi Hanım (Beyoğlu)  

Nakiye (Beyoğlu), Latife Bekir (Beyoğlu) Hanımlar İstanbul Şehir Meclisine 

seçilmişlerdir.161 İzmir Şehri Meclisine de yine CHF aday listesinden Hasene Nalan 

ve Benal Nevzat Hanımlar üye seçilmiştir. 162Kısacası KB ve CHF adına adaylığını 

koyan kadınlar, iktidar partisi ile iş birliğine girmenin karşılığını almışlardır. 163 

D) Seçim Döneminde Karikatürlerde Kadın 

Kadınlara Belediye seçimlerine katılma haklarının tanınmasıyla birlikte, basında 

çeşitli karikatürlerle konu ele alınmıştı. Dönemin basınında yayınlanan karikatürlere 

bakıldığında, kadınlara tanınan yeni hakkın, nasıl algılandığı da anlaşılmaktadır. 

Gazetelerde  yayınlanan karikatürlerde, kadınlara yönelik cinsiyet ayrımcılığı belirgin 

bir şekilde ortaya çıkmaktaydı. Karikatürlerde özellikle kadınların cinsiyet özellikleri 

ön plana çıkartılıyor ve bu özelliklerle kadınların siyasal ortamda yer almaları 

irdeleniyordu. Yine karikatürlerde kadınlar cumhuriyet modernleşmesini temsil 

edecek şekilde, batı tarzı kıyafetlerle resmediliyordu.  (bkz. Resim XIII ve Resim 

XIV)   

                                                
160 Cumhuriyet, 19 Teşrin-i Evvel 1930, sayı: 2318, s.1 
161 Cumhuriyet, 29 Teşrin-i Evvel 1930, sayı: 2328, s.1, Vakit, 20 Teşrin-i Evvel 1930, sayı: 
2319, s.1’ 
162 Cumhuriyet, 21 Teşrin-i Evvel 1930, sayı: 2320, s.3 
163 Üstel, a.g.m,  s. 72 
 



 163 

                                 

Meb’uslar – Söz isteriz, söz isteriz! 
Reis Vekili Hanım – Müsaade buyurun şu dudaklarıma (…) süreyim 
Resim XIII:             
Cumhuriyet, 31 Mart 1930, sayı: 2119, s. 1 

 

 

 

 
- Yarınki içtimada söyleyeceğim, bu nasıl sokak böyle, köşe başlarında bir ayna bile yok 
Resim XIV: Vakit, 25 Mart 1920, sayı: 4386, s. 1 
 

Özellikle Cumhuriyet gazetesinde kadınlara tanınan yeni hakkı konu alan birçok 

karikatür yayınlanmıştı. Gazetede kuruluş gününden itibaren kadınlara yönelik olara 



 164 

devam eden cinsiyetçi tutum seçim öncesi ve sonrasında yayınlanan karikatürlerde 

de devam etti.  Gazetede yayınlanan bir karikatürde kadınlardan sonra çocukların 

da siyasal haklarına kavuşacağı anlatılmaktaydı. Bu yaklaşım kadınların hala siyasal 

hayatta önemli bir aktör olarak görülmediğini göstermesi açısından önemli bir 

örnektir.  (bkz Resim XV) 

 

Resim XV: Cumhuriyet, 1 Nisan 1930, sayı: 2120, s. 1 

Yine karikatürlerde seçim konusu altında kadın ve erkek arasında yaşanan 

çekişmeler de ele alınmıştı. Cumhuriyet gazetesinde yayınlanan karikatürde 

belediyede çalışan evli bir adamın arkadaşına, karısının belediyede çalışmasının  

“başına bela” olacağı vurgulanıyordu.   (bkz: Resim XVI) 



 165 

 

- Karın belediye meclisine aza olmuş, tebrik ederim. 
- Tebrik değil taziyet et birader.. Evdeki gibi orada da başıma bela kesilecek. Malum 

ya ben şehremanetinde memurum 
Resim XVI: Cumhuriyet, 22 Mart 1930, sayı: 2110, s. 1 
 

Karikatürlerde yer alan diğer bir konu ise kadınların SCF’na daha fazla katılımları 

oldu. Özellikle iktidar yanlısı haber politikası izleyen Cumhuriyet gazetesinde 

kadınların yeni fırkaya katılmaları karikatürlerle eleştirilmekteydi. Gazetede, yeni 

fırkanın tabanına yönelik eleştiri amaçlı yayınlanan karikatür dikkat çekici idi. 

Karikatürde esas amaç SCF’nın tabana yönelik bir eleştiri olsa da, kadınların yeni 

fırka içinde yer almaları seçimlerde kadınların konumu hakkındaki bakış açısını 

yansıttın bir nitelik taşımaktaydı. (bkz: Resim XVII)  



 166 

 

Resim XVII: Cumhuriyet, 5 Eylül 1930, sayı: 2274, s. 1 

Yine seçim döneminde kadınların SCF lehine oy kullanmaları da aynı gazetede bir 

karikatürle ele alınmıştı. Yeni fırkaya kadınların katılımının altında yatan sebep,  

kocalarının CHF’lı olmasına bağlanıyordu. Karikatürde kadınların siyasal 

tercihlerinde  duygusallığın ağır bastığının vurgulanması,  kadınların siyasal 

hayattaki konumunun dönemdeki algılanışının bir göstergesi olduğu öne sürülebilir.    

(bkz: Resim XVIII)  

 

- Reyini kime vereceksin?. 
- Yeni fırkaya!.. 
- Sebep?. 
- Kocam eski fırkaya verdi de ondan!.. 

Resim XVIII: Cumhuriyet, 7 Teşrin-i Evvel, 1930, sayı: 2306, s. 1 



 167 

Seçim döneminde Vakit gazetesinde yayınlanan bir karikatür de, kadınların siyasal 

kararlarındaki yetersizlikler yönünde bir eleştiri niteliği taşımaktaydı. Karikatürde oy 

kullanmaya giden köylü bir  kadının henüz hangi partiye oy vereceğine karar 

vermediği konu ediliyordu. ( bkz. Resim: XIX) 

Resim XIX: Vakit, 15 Teşrin-i Evvel 1930, sayı: 4587, s. 1 

Büyük Hanım rey vermeye giderken 
- Hanım (…) kime vereceksin?! 
- Bakalım kime kısmet olursa… 

Akbaba dergisinde de kadınların yeni hakkı hakkında çeşitli karikatür ve yazılar 

yayınlanmıştı.  Dergide yayınlanan karikatürlerde kadının siyasal hayata katılım 

biçimine yönelik eleştiriler Cumhuriyet gazetesiyle benzer özellikler taşımaktaydı. 

Karikatürde, kadınlar milletvekili olursa, mecliste görüşülecek konular hakkında 

çalışmaktan ziyade süsleriyle ilgilenecekleri anlatılıyordu (bkz: Resim XX).  



 168 

 Resim XX: Akbaba, 24 Mart 

1930, sayı: 757, s. 1 

- Aman karıcığım, bu ne şıklık!.. Bu ne güzellik? Böyle nereye gidiyorsun?.. 
- Meclise kocacığım. Celsei hafiye var da  

 

Yine aynı dergide yayınlanan diğer bir  karikatürde de, kadınların seçimlere 

hazırlanışında, seçim çalışmaları yerine süslenmeleri bir kez daha ön plana 

çıkartılmıştı. Bu karikatürde ilginç olan nokta seçim mücadelesine katılan karısını 

destekleyen kocanın niteliğidir. Seçim mücadelesine süslenerek giren karısına, 

kocasından olumlu destek verildiği resmedilmiştir. Karikatürün seçim mücadelesine 

giren kadınları eleştirmesinin yanında, onları destekleyen eşlerinin de aynı zihniyeti 

taşıdığı vurgulanmıştır.  (Resim XXI) 



 169 

Resim XXI: Akbaba, 26 Haziran 1930, 

sayı: 771, s. 1 

- Aman karıcığım gayret..İyi giyin, iyi boyan, iyi süslen..Ne yap yap, kendini beğendir..sen 
meb’us karısı olmadın, bari ben meb’us kocası olayım!...  

 

Dergide Yusuf Ziya “İntihabatta Kadınlar” isimli yazı da kadınların seçim hakkına 

yönelik dönemin cinsiyetçi tutumunu sergilemekteydi. Yusuf Ziya kadınların 

seçimlere katılmasıyla ilgili olarak şu yorumları yapmıştı:  

“Daha birkaç sene evvel koca intihabına hakkı olmayan Türk Kadını, yarın 
belediye azsı ve mebus intihap etmeye başlayacak.  
Filhakika bir mebusun tam manası ile milletvekili olabilmesi için kadınlar 
tarafından da beğenilmesi lazım! 
Kadının intihabata karışması bir çok kimselerin gönüllerinde uyuyan 
aslanları yeniden uyandıracak.  
Bir zamanlar, Bolu’dan namzetliğini deneyen İzzet Melih Bey’in bu seferde 
Şişli’de tecrübeye kalkmasını bekliyebiliriz! 
Acaba kumaş seçmekte, koca seçmekten daha titiz olan hanımlarımız 
mebus seçmekte nasıl hareket edecekler?...Bunu yakında 
göreceğiz…Mamafi, meşrutiyet dercinin intihabat aleti olan sopa ve 
tabanca yerine lavanta ve podranın mühim roller oynayacağına şüphe 
yok!164 

 

                                                
164 Yusuf Ziya, “İntihabatta Kadınlar”, Akbaba, 24 Mart 1930, sayı757, s. 1 



 170 

Cumhuriyet döneminde kadınların siyasal haklarını ilk defa kazandıkları dönemde 

gazetelerde ve dergilerde yer alan bu karikatürlerde, kadınların Belediye seçimlerine 

katılma hakkının belirli bir ciddiyetle ele alınmadığı söylenebilir. Karikatürlerde 

özellikle kadınların, siyasal konularda ‘yetersizlikleri’ vurgulanmış, siyasal ortamlarda 

daha çok güzellik ve bakım konularını ele alacakları betimlenmiştir.  Yine iktidar 

yanlısı gazetelerde SCF’nın kadın tabanının güçlü oluşu da hem parti tabanına hem 

de kadınlara yönelik eleştirileri ortaya çıkarmıştır.   

E) 1930 Sonrası Dönem: Uluslararası Kadın Kongresi ve Türk 

Kadınlar Birliği’nin Kapanışı 

Belediye seçimlerinde yaşanan olayların ardından SCF başkanı Fethi (Okyar) Bey 

ve parti ileri gelenleri tarafından fırkanın feshine karar verildi. 165 SCF’nın kapanışı 

Türk siyasal hayatında 1945 yılına kadar sürecek olan ikinci tek parti döneminin de 

başlangıcı oldu. Bu dönem hem KB’nin hem de Nezihe Nezihe Muhittin Hanım için 

de faaliyetlerin tamamen -Uluslararası Kadın Kongresi sayılmazsa - silindikleri bir 

dönemdi. Uluslararası Kadın Kongresine kadar basında KB’le ilgili çok az habere 

rastlandı.  Nisan 1935 yılında Uluslararası Kadın Birliği’nin  12. Uluslararası Kadın 

kongresinin İstanbul’da toplanması ile KB yeniden gündeme geldi. Kongreye 32 

ülkeden beş yüz kadar kadın katıldı. Almanya ve İtalya’dan kongreye katılan 

olmamıştı.  Kongre 18 Nisan 1935 günü Latife Bekir’in açılış konuşmasıyla başladı. 

18-24 Nisan tarihleri arası süren kongrede esas tema yaklaşan savaş dolayısıyla 

barış oldu. Kongredeki açılış konuşmasında Latife Bekir, Atatürk’ün Türk kadınlığına 

medeni ve siyasal bütün haklarını vermesinden dolayı Türkiye’de artık feminizm 

sorunun olmadığını, kadın ve erkek herkesin tek bir şefin idaresi altında çalıştığını 

belirtmişti.166 

Kongrenin bitişinin ardından da basında KB’nin fesh haberi duyuldu. KB başkanı 

Latife Bekir gazetecilere yaptığı konuşmada “birliği sevinç içinde kapatıyoruz “ 

açıklamasını yaptı. Bekir ayrıca “Türk Kadınlığına Türk erkeği kadar verildiği için” 

kadınlar KB’nin etkinliğine devam etmesinin gereği kalmadığını açıkladı.167 Toprak  

                                                
165 Hakimiyet-i Milliye, 29 Teşrin-i Sani 1930, sayı: 3359, s. 1 
166 Kurun (Vakit),3-28 Nisan 1935, sayı:128-155  
167“ Kadın Birliği Kapanıyor” Kurun (Vakit),30, Nisan 1935, sayı:157, s. 1, “Kadınlar 
Birliklerini Kapattılar”, Kurun (Vakit), 11 mayıs 1935, sayı:166, s. 1 



 171 

kapatılma kararının  CHF’nın yoğun baskıları altında yapılmış olduğunu belirtir.168 

Kapatılmayla birlikte  KB’nin ilk dönemi sona erdi.  KB 1949 yılında yeniden kuruldu 

ve başkalığına da Latife Bekir (Çeyrekbaşı) getirildi. 169 

   

 

 

 

 

 

  

                                                
168 Zafer Torak “1935 İstanbul Uluslar arası Feminizm Kongresi ve Barış”, Düşün, 1986, sayı 
24, s. 24-29 
169 Zihnioğlu, a.g.m, Kadınsız İnkılap, İstanbul, Metis Yayınları, s. 258 



 172 

SONUÇ 

Tezimizin konusu, Türkiye’de kadın hakları politikalarının ve kadın hareketinin 

Osmanlı’dan itibaren süreklilik ve kopuş noktalarını tespit etmek ve kadınların 

katıldığı ilk seçim dönemini ele almaktır. Bu süreçleri incelerken milliyetçi teorinin 

kadına bakışı ve Batı Avrupa’da yaşanan feminist hareketler ışığında bir 

değerlendirme yapılmak istenmiştir.  

19. yüzyılda Batı Avrupa’da siyasal, toplumsal ve ekonomik alanlarda yaşanan hızlı 

değişim, Avrupa kadınlarının kendilerini ifade etmelerini sağlayan bir dönemi de 

başlatmıştır. Devrimlerle yalnızca siyasal alan değil, cinsiyet düzeni de sarsılmıştır. 

Devrimlerle yaşanan değişimler erkeklerin siyasal ve ekonomik hayattaki 

konumlarını geliştirdikçe kadınların da siyasal ve ekonomik alanda talepleri 

değişmiştir.  İlk feminist hareketlerin düşünsel alt yapısı da bu dönemde 

şekillenmeye başlamıştır. Feministler, kadınların birer vatandaş olarak, erkekler ile 

aynı temel haklara sahip ‘insan’ olduklarını savunmaya başlamışlardır. Kısacası, 

19. yüzyıldan başlayarak, 20. yüzyılın ortalarına kadar yürütülen klasik kadın 

hareketi, “kadınlar tarafından, kadınlar için yürütülen bir hareket” olmuştur. 

Kadınların siyasal haklarıyla ilgili olarak katıldıkları mücadeleler ise her ülkede 

birbirinden farklı özellikler göstermiştir. İlk  feminist hareketler, 19. yüzyılın ilk 

yarısından başlayarak; başta Amerika Birleşik Devletleri olmak üzere, özellikle 

İngiltere, Kanada ve Fransa’da kadınlar için oy hakkı ve eğitim hakkı için 

mücadelelerle başlamıştır. Kadınlara oy hakkının verilmesi, yirmi bir Avrupa 

ülkesinde 20. yüzyılın başında, özellikle I.Dünya Savaşından sonra 

gerçekleşmiştir.1  

I.Dünya Savaşı, Avrupa feminist hareketi açısından olduğu kadar Türkiye’deki 

feminist hareket açısından da önemli bir dönüm noktası olmuştur. Genel olarak, I. 

Dünya Savaşıyla birlikte savaşan ülkelerdeki kadın hareketlerine bakıldığında, 

milliyetçi kimliğin doruk noktasına ulaştığı görülür. Savaş dönemi, feminist hareketin 

ulusçu bir kimlik taşımasını da beraberinde getirmiştir.Toplumsal cinsiyet savaş 

zamanı, anahtar bir rol oynamış ve savaş, sonraki yılların toplumsal cinsiyetleri 

üzerinde muhafazakar bir etki yaratmıştır.  Savaşın muhafazakar etkisi bu nedenle, 

                                                 
1 Giselaa Bock, Avrupa Tarihinde Kadınlar, çev: Z.Aksu Yılmazer İstanbul, Literatür 
Yayınları, 2004, s. 41 



 173 

1960’lara kadar kadın erkek arasındaki ilişkide gerçek bir ayaklanmanın ortaya 

çıkmamasının anlaşılmasına yardım etmiştir. 2 

Yine Batı Avrupa’da sanayileşmenin başlaması, ulus devletlerin oluşmasını da 

beraberinde getirmiştir. Milliyetçilik, Fransız Devrimi ve Sanayi Devrimi’nden sonra 

dünyada yaşanan politik ve ekonomik değişimler etrafında şekillenmeye başlamış, 

özellikle millet, etnik köken, gelenekler ve dile yeni anlamlar yüklenmesi ve ulusal 

piyasa ekonomisinin ve güçlü bir ulusal burjuva sınıfının yaratılmaya çalışılmasında 

kavramsal olarak önemi artmıştır. 19. ve 20. yüzyılda dünya sistemi milliyetçilikler 

ve ulus-devletlerden oluşan bir uluslararası sistem haline dönüşmüştür. 

Milliyetçiliğin kökenleri literatürde farklı tanımlarla açıklansa da yeni ve modern bir 

kavram olarak ortaya çıkmıştır.3 Yine milliyetçi projelerle toplumsal cinsiyet 

farklılıkları, kadın ve erkeğe “yeni kimlik” ler verilerek yeniden inşa edilmiştir.    

Özellikle milliyetçi projelerle yeniden inşa sürecine giren Üçüncü Dünya ülkelerinde 

kadın kimliği milliyetçi ideolojinin tasarladığı “toplumsal yarar” ölçütüne uygun 

olarak “ulusal kalkınma” hedefine paralel bir şekilde biçimlendirilmiştir. Dolayısıyla 

milliyetçi proje, toplumsal cinsiyet ayrımlarını irdelemeden, ortadan kaldırmadan 

kadını, uluslaşma sürecinin ve gelişimin bir parçası olarak ele almıştır.4 Nitekim bu 

yapı II. Meşrutiyetin son dönemlerinden itibaren yükselmeye başlayan Türk 

Milliyetçiliğinin, Cumhuriyet’in ilanıyla birlikte resmi ideoloji oluşuyla kadınlara 

yönelik politikalarında belirleyici olduğu söylenebilir.   

Osmanlı İmparatorluğu’nda kadınların toplumsal ve siyasal alandaki konumlarındaki 

değişim Batı eksenli modernleşme hareketleriyle başlamıştır.  İlk Batı endeksli 

modernleşme hareketleri 18. yüzyılın sonlarında askeri ve eğitim alanlarında 

yapılan reformlarla başlamıştır. 18. yüzyılda başlayan modernleşme hareketlerinde 

esas dönüm noktası  1839 yılında Tanzimat Fermanı’nın ilanıyla yaşanmıştır. 

Fermanın ilanıyla, Tanzimat dönemi olarak adlandırılan ve ‘batılılaşma’ düşüncesini 

Cumhuriyet’e kadar taşıyan yeni bir dönem de başlamıştır. Tanzimat döneminde, 

diğer reform hareketlerinin yapıldığı dönemden farklı olarak  askeri ve bürokrasi 

                                                 
2 Françoise Thebaud, “The Great War and the Triumph of Sexual Division”, A History of 
Women in the West, v:5, ed: Françoise Thebaud, 1996, Londan, Harvard Uni. Press, s.64 
ve75 
3 Eric Hobsbawm, İmparatorluk Çağı (1875-1914), çev: Vedat Aslan, Ankara, Dost 
Yayınları,1999, s.159-161 
4 Nilüfer Çağatay ve Yasemin Soysal Nuhoğlu, “Uluslaşma Süreci ve Feminizm Üzerine 
Karşılaştırmalı Düşünceler”, 1980’ler Türkiye’sinde Kadın Bakış Açısından Kadınlar, der: 
Şirin Tekeli, İstanbul,İletişim Yayınları, 1995, s.330   



 174 

alanlarının haricinde toplumsal ve siyasal alanlarda da reform hareketleri 

yaşanmıştır. Özellikle idari alanda merkezileşme çabaları, laikleştirme hareketi, 

eğitimin devletleştirilmesi ve modern okulların kurulmasına hız verilmesi  ve 

kanunlaştırma hareketleri reformların en önemli özelliği olmuştur.5 Tanzimat dönemi 

Osmanlı toplumunda değişimleri de beraberinde getirmiştir. Bu değişimlerden en 

önemlisi,  sınırlı da olsa kadınların toplumsal hayata katılmaya başlamasıdır. 

Tanzimat Fermanında kadınlar için yeni hükümler olmamasına rağmen, özelikle 

eğitim alanında yapılan reform hareketleri, bu dönemden itibaren kadınların 

kamusal alanda yer almalarını sağlamıştır. Yine bu dönemde bazı kanunlarda 

kadınlar lehine değişiklikler yapılmış, eski yasaklar geniş ölçüde yumuşatılmış, fikir 

ve edebiyat alanında kadınlara yeni haklar tanınması doğrultusunda yazılar 

yazılmaya başlanmıştır.6 

Tanzimat’la başlayan modernleşme hareketleri II. Abdülhamit döneminde artarak 

devam etmiştir. İletişim, ulaşım, eğitim, sanayi, ordu, bürokrasi alanlarındaki 

modernleşme hareketleri, siyasal baskının ve yasakların kalktığı II. Meşrutiyet 

dönemindeki, toplumsal hareketlere katkıda bulunmuştur. II.Abdülhamit 

dönemindeki modernleşmenin göstergelerinden biri  eğitimdir. Özellikle  tıp ve 

mühendislik bölümlerinde yapılan bilimsel eğitimler, yeni kuşak modernistlerin de 

yetişmesini sağlamıştır. Yine  bu dönemde eğitim alanında yapılan reformlar ve 

eğitimde yaşanan hızlı artış, II. Meşrutiyet’in ilanından hemen sonra kadın 

derneklerinin kurulması ve kadınların kamusal alana katılmalarının da temeli 

olmuştur.   Hemşirelik,  ebelik, öğretmenlik ve yazarlıkla başlayan toplumsal ve 

iktisadi yaşama dahil olma süreci II.Meşrutiyet döneminden başlamak üzere kadın 

derneklerinin kurulmasına kaynaklık etmiştir. Bu nedenle II. Meşrutiyet yıllarındaki 

feminist hareket ve örgütlenmenin kaynaklarından biri, II. Abdülhamit dönemindeki 

eğitim alanında meydana gelen  “nicel” artıştır. 7 Yine bu dönemde kadınların 

toplumsal hayata dahil olma süreci, imparatorluk içinde yaşayan Müslüman 

olmayan uyruklar için de söz konusu olmuş ve ilk kadın örgütlenmeleri bu grup 

içinde görülmüştür.  Müslüman Türk kadınlar arasında da özellikle var olan hayır 

                                                 
5 Niyazi Berkes, Türkiye’de Çağdaşlaşma, İstanbul, Yapı Kredi Yayınları, 2002, s.214-220 
6 Tezer Taşkıran, Cumhuriyet’in 50. Yılında Türk Kadın Hakları, Ankara, Başbakanlık 
Basımevi, 1973, s.24 
7 Mehmet Ö. Alkan “İstanbul’da Sivil Toplum Kurumları”, Tanzimat’tan Günümüze 
İstanbul’da STK’ları, A.N.Yücekök, İ. Turan, M.Ö. Alkan, İstanbul, Tarih Vakfı, 1998, s. 88  



 175 

cemiyetlerine katılımlar başlamış ancak asıl örgütlenmeler II.Meşrutiyet dönemiyle 

hızlanmıştır.8 

Yine kadının bu dönemde farklı toplumsal katmanlarda gözükmesinde İTC iktidarı 

tarafından kadınlara yönelik yürütülen  çalışmalar da etkili olmuştur. Özellikle 

Balkan Savaşı ve I.Dünya Savaşı dönemlerinde yükselen Türk milliyetçiliği, parti 

tarafından siyasi, hukuki, ekonomik ve toplumsal hayatta belirgin bir ideoloji olarak 

kullanılmaya başlanmıştır.9 Kadın da bu ideolojik değişimde yeniden tanımlanmıştır. 

Tanzimat’la başlayan ve II. Meşrutiyet’le hız kazanan modernleşme hareketi 

kadının, aile ve nüfus politikalarında  bir “araç” olarak  kullanılmasına yol açmıştır. 

Bu politikalar, özellikle II. Meşrutiyet döneminde devletin topluma nüfuz etme ve 

toplumu biçimlendirme politikasının bir ürünü olmuştur. 10 

İTC’nin kadına yönelik politikalarının yanı sıra, kadın örgütlenmeleri, 1913-1914 

Balkan Savaşı ve I. Dünya Savaşı ile de hızlı bir gelişme göstermiştir. Kadınlar 

savaş nedeniyle kamusal alana hızlı bir şekilde girmeye başlamışlardır. Kadınlar 

savaş dönenimde ev içinde ve sanayide ücretli işçilik yapmaya başlamışlardır.  

Ancak, Osmanlı kadınlarının statüsü, 1919-1922 yıllarında Kurtuluş Savaşı 

döneminde, daha da yükselmiştir. Savaşla beraber kadınlar bir yandan askere 

alınan erkeklerin görevlerini devralarak, bir yandan da erkeklerle birlikte savaşarak 

bu değişime neden olmuşlardır. İstanbul’un işgali sırasında kadınlar, halkı işgalci 

güçlere karşı harekete geçirmek amacıyla direniş gösterileri düzenlemişler, 

Anadolu’da, Milli Müdafaa için Anadolu Kadın Cemiyetini kurmuşlar (9 Aralık 1919), 

kimi zamanda fiili olarak savaşa katılmışlardır.11  

Tüm bu süreç ana hatlarıyla ele alındığında, Osmanlı imparatorluğunda başlayan 

eğitim hareketi  ile feminizmin gelişmesi arasında bağlantı olduğu görülmektedir.  

Osmanlı kadınlarının eğitimlerinin artışı kadınların, dergi ve gazeteler  çıkarmaları, 

                                                 
8. Alkan “İstanbul’da Sivil Toplum Kurumları”, s. 135 
9 Kerem Ünüvar, “İttihatçılıktan Kemalizme, İhya’dan İnşa’ya,”, Modern Türkiye’de Siyasi 
Düşünce-Cumhuriyet’e Devreden Düşünce Mirası Tanzimat ve Meşrutiyet’in Birikimi,  
c:1, İstanbul, İletişim Yayınları, 2001, s.129-143., Mehmet Ö. Alkan, “Resmi İdeolojinin 
Doğuşu ve Evrimi Üzerine Bir Deneme”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce-
Cumhuriyet’e Devreden Düşünce Mirası Tanzimat ve Meşrutiyet’in Birikimi,  c:1, 
İstanbul, İletişim Yayınları, 2001, s.397. 
10 Fatmagül Berktay, “Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Feminizm”, Tarihin Cinsiyeti, İstanbul, 
Metis, 2003, s.98. 
11 Zafer Toprak, “Halk Fırkasında Önce Kurulan Parti: Kadınlar Halk Fırkası”, Tarih ve 
Toplum, Mart 1988, sayı: 51, s. 30-31. 
 



 176 

bu yayın organlarında tartışmalar yapmaları, konaklar ve hayır derneklerinde 

faaliyetler yürütmeleriyle sonuçlanmıştır. Bu faaliyetler bir  “kamusal alan” 

yaratılmasına ve genişletilmesine katkıda bulunmuştur. Ancak dikkat edilmesi 

gereken nokta kadın hareketinde II. Meşrutiyet döneminin önemli bir dönüm noktası 

olmasıdır. Bu bağlamda, Osmanlı feminist hareketi ele alınırken 19. yüzyıl 

ortalarından itibaren bir toplumsal harekete dönüşmeye başlayan ABD ve 

İngiltere’deki   feminist hareketler ile değil,  Batı’da  feminist düşüncenin temellerini 

oluşturan  kiliseler, hayır örgütleri, özel kadın çevreleri ve iletişim ağlarıyla gelişen 

hareket ile karşılaştırmak gerekmektedir. Yine dikkat edilmesi gereken önemli bir 

nokta da kadınlar için oy hakkı talebinin, Batı’da da 19. yüzyıl ortalarından itibaren 

güçlenmiş olmasıdır.  Kadınların oy hakkının da  birçok Avrupa ülkesinde I. Dünya 

Savaşı’ndan sonra elde edilmiş olmasında savaşın niteliği dolayısıyla kadınların 

rollerinin artmasıyla, kendilerini  “kanıtlamaları” arasında yakın bir ilişki vardır. 

Türkiye’de de kadınların Balkan Savaşı, I. Dünya Savaşı ve Kurtuluş Savaşı’ndaki 

etkinlikleri ve Cumhuriyet döneminde kadınlara siyasal haklarının verilmesi birçok 

Avrupa ülkesi ile benzer nitelikler taşımıştır. Yine dikkat edilmesi gereken diğer bir 

nokta da Osmanlı devletinin bir şeriat devleti olması ve dolayısıyla İslam’ın yalnızca 

dinsel alanda değil, kültürel alanda da güçlü bir etkisinin var olduğudur. İslam’ın bu 

etkisi hem devletin kadına yönelik politikalarında hem de Osmanlı feminizmi 

üzerinde baskın bir rol oynamıştır.12 

Yine bu dönem için öne sürülen  Müslüman kadın ve erkeklerin bu dönem boyunca 

yaptıkları faaliyetleri “müsavat-ı tammeyi savunan bir feminizm” olmadığı13  

iddialarının da doğru olmadığı öne sürülebilir. Nitekim Berktay’ın da belirttiği gibi 

Osmanlı’daki Müslüman kadın hareketinde; kadının bireysel haklarından çok 

toplumsal çıkarına önem verilmiştir. Ancak bu özelliğin de  sadece Osmanlı’ya ya 

da Ortadoğu devletlerine özgü olmaktan çok, kadın sorununa özgü olduğu 

söylenilir. Kadınların “topluluğun ruhu”nu simgelemeleri hem Batı, hem de Doğu 

ataerkil düşüncesinin genel bir özelliğidir. 14 

Bu çerçevede gerek feminist harekette gerekse devletin kadın politikasında 

Osmanlı’dan Cumhuriyet’e süreklilik ve kopuşu sağlayan  noktaların meydana 

                                                 
12 Berktay, “Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Feminizm”, s.98 
13 Nicole A.N.M Van Os, “Osmanlı Müslümanlarında Feminizm”, Modern Türkiye’de Siyasi 
Düşünce: Cumhuriyet’e Devreden Düşünce Mirası, Tanzimat ve Meşrutiyet’in Birikimi, 
İstanbul, İletişim Yayınları, 2001, s.336 



 177 

çıktığı söylenebilir. Süreklilik, II.Meşrutiyet döneminde hız kazanan kadın 

hareketinin özellikle Osmanlı’nın son döneminden itibaren hızlanan uluslaşma 

sürecinde milliyetçi ideolojinin etkisinde kalışıyla kadın hareketinin de bu ideoloji 

etrafında şekillenmesi ve devletin kadına “yeni kimlik” tanımasıyla devam etmiştir. 

Kopuş ise; Tanzimat’tan beri devam eden kadının İslami kimlikle tanımlanmasının, 

Cumhuriyet döneminde kaldırılmasıyla medeniyetin göstergesi olarak net bir 

biçimde ortaya çıkışı ve II. Meşrutiyetten itibaren devam eden kadın 

örgütlenmelerinin,  Cumhuriyet iktidarının güçlenmesiyle etkinliklerinin sona 

erdirilmesinde yaşanmıştır. 15 

Kurtuluş Savaşı’nın ardından, “Kemalist milliyetçi kadroların” önderliğinde Türkiye 

Cumhuriyet’i kurulmuştur. Bu savaş, kadınların erkeklerin görevlerini başarıyla 

üstlenebildiklerini kanıtlamış olsa da birçok Avrupa ülkesinde olduğu gibi kadınların 

geleneksel rollerinde köklü bir değişiklik yaratmamış, aksine 1920’lerin sonları ve 

1930’ların başlarında kadınlara toplumsal ve siyasal hakların hangi koşullarda 

sağlanacağını belirleyenler, Cumhuriyet Türkiyesi’nin kurucuları ve önderleri olan 

erkekler olmuştur. Kadınların statüsünde yapılmak istenen düzenlemeler, 

Kemalistlerin mücadele ettikleri geleneksel değerlerin değişmesi için bir  “amaç” 

haline gelmiştir.  Kemalizm ve Cumhuriyet’e geçiş, geçmişle önemli bir kopuşu da 

beraberinde getirmiştir. Kadın da geleneksel toplumdan kopuşun simgesi olarak,  

Türkiye Cumhuriyeti’nde, bir “sembol” haline gelmiştir. 16  

Modernleşme projesinde ‘yeni kadın’ın, toplumsal ve ekonomik hayata katılması 

sağlansa da belirli sınırlara tabii tutulduğu görülmüştür. Reformları toplumsal 

ilerleme aracı olarak kullanan milliyetçi hareketlerde, kadınları etkileyen reformların, 

hedefinin kadınların özerkliğini arttırmak değil, onları ulusal kalkınma hedeflerine 

daha etkin bir biçimde katmak olduğunu ifade edilmiştir. Kadınların siyasal 

örgütlerdeki bağımsız girişimlerinin ise aktif olarak engellendiğini görülmüştür.17 

Nitekim, modernleşmeci politikalar,  Tazimattan itibaren başlayan ve  Cumhuriyet 

döneminde de devam eden kadın hareketini modernleşmeci devletin kendi çıkarları 

ile çeliştiği anda engellenmiştir. Kadınlar Biriliği’nin kimi faaliyetleri de ulus devletin 

                                                                                                                                         
14 Berktay, “Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Feminizm”, s.98 
15 Fatmagül Berktay, “Türkiye’de Kadın Hareketi: Tarihsel Bir Deneyim”, Kadın Hareketinin 
Kurumsallaşması, Fırsatlar ve Rizikolar, İstanbul, Metis Yayınları, 1994, s. 22 
16 Ayşe Durakbaşı, Halide Edip-Türk Modernleşmesi ve Feminizm, İstanbul, İletişim 
Yayınları, 2002, s.23. 



 178 

çıkarlarına aykırı düştüğü noktalarda engellenmiştir. Bu dönemde Osmanlı 

hareketinin içinden gelmiş öncü kadınların çoğunun, Cumhuriyeti benimsediği ve 

desteklediği görülmüştür. Buna rağmen bu kadınlar Cumhuriyet’in “öz evlatları” 

arasına girememelerini onların Osmanlı’dan gelen kadın hareketinin kesintisiz bir 

devamı olarak görülmeleri ve Milli mücadele sonrasında, eylemlerini bıraktıkları  

yerden sürdürmek istemelerine bağlamıştır.18 Zafer Toprak kadınların o dönemde ki 

etkinliklerinin her ne kadar siyasi haklar talebi içermediğini savunsa da,19 özellikle 

KB 1924-1927 yılları arasında siyasal haklar konusunda önemli bir gündem 

yaratmayı başarabilmiştir. Ancak, kadınların gösterdiği faaliyetler hayır cemiyetleri 

ya da halkevleri bünyesinde toplumsal seferberliğe katılmaları ve resmi ideolojinin 

sözcüleri oldukları sürece desteklenmiş, bağımsız kadın örgütlenmesi boyutuna 

geldiğinde ise  kesintiye uğratılmıştır. Geçmişle bütün bağları koparma ve 

Cumhuriyet ilkeleri doğrultusunda kendi insanını yetiştirme amacında olan yeni 

rejim, Türkiye Cumhuriyeti’nin “asıl kadın” olarak yücelttiği Anadolu kadını 

karşısında, özellikle İstanbul’da örgütlenen  kadınları dışlayan bir tutum izlemiştir. 

Bu dönemde onlar geçmişi simgeleyen bir anlatımla “İstanbul kadınları” olarak 

anılmışlardır. 20  

Nitekim, Kadınlar Birliği (KB) 1924-1927 yılları arasında basında büyük bir gündem 

yaratmıştır. Özellikle KB başkanı Nezihe Muhittin,  KB’ne yönelik olarak oluşan 

muhalefette baş rolü oynamıştır. KB, Kadınlar Halk Fırkası (KHF-1923) olarak 

kurulduğu ilk döneminde basında kadınlara karşı ılımlı ve övgü dolu yazıların 

yazıldığı dikkat çekici olmuştur. Muhalif basının bu tavrı, KHF’na hükümet 

tarafından kuruluş izninin verilmemesinin ardından, Nezihe Muhittin ve arkadaşları 

tarafından kurulan KB’ne (1924) yönelik olarak da devam etmiştir. Ancak KB 

kuruluşunun hemen ardından Cumhuriyet gazetesinin yayın hayatına 

başlamasıyla,  Nezihe Muhittin ve KB hakkındaki yazılarda daha muhalif bir yapı 

gözükmüştür. İktidara yakın olarak yayın yaptığı bilinen Cumhuriyet gazetesinin bu 

politikası, dönemin iktidarının kadına bakışını değerlendirme açısından önemli ip 

uçları taşımaktadır. Aslında 1923-1930 dönem gazeteleri incelendiğinde çok ilginç 

bir sonucun elde edildiği söylenebilir. Özellikle iktidara daha muhalif kanatta olan 

                                                                                                                                         
17 Deniz Kandiyoti, “Kimlik Kavramı ve Yetersizlikler”, Cariyeler, Bacılar, Yurttaşlar: 
Kimlikler ve Toplumsal Dönüşümler, İstanbul, Metis Kadın Araştırmaları, 1997, s. 163 
18 Zehra Toska,  “Cumhuriyet’in Kadın İdeali: Eşiği Aşanlar ve Aşmayanlar”, 75 Yılda 
Kadınlar ve Erkekler, İstanbul, Tarih Vakfı Yayınları, 1998, s. 78 
19 Toprak, a.g.m s. 30-31 



 179 

gazeteler, KB’ne karşı daha ılımlı bir politika izlerken, iktidara yakın gazetelerde 

daha muhalif ve sert  politikaların izlendiği söylenebilir.   

Yine KB 1924-1927 yılları arasındaki  faaliyetlerinde iktidarın politikalarıyla paralellik 

gösteren değişimlerin olduğu ileri sürülebilir. Özellikle 1925 yılında başlayan Takrir-i 

Sükun dönemi, KB’nin basında daha az yer almasını beraberinde getirmiştir. Yine 

1927 yılında Nezihe Muhittin tarafından basında büyük bir yer eden seçimlerde 

aday gösterme girişimleri KB açısından önemli bir dönüm noktası olmuştur. 

KB’nden 1927 yılında Nezihe Muhittin’in tasfiye edilmesiyle başlayan değişimin, 

dönemin siyasal olayları incelendiğinde çok da şaşırtıcı olmadığı söylenebilir.  

Çünkü 1927 yılı Mustafa Kemal’e karşı muhalif örgütlenmelerin tasfiye edildiği bir 

dönem olmuştur.  Aslında 1927 yılından itibaren, 1930 yılında “güdümlü” bir 

muhalefet partisi olan Serbest Cumhuriyet Fırkası (SCF) dönemi sayılmazsa, 1945 

yılına kadar sürecek olan tek parti döneminin temellerinin sağlamlaştırıldığı bir yıl 

olmuştur. Bununla birlikte21, KB seçimlerde milletvekili adayı göstermek için yoğun 

çalışmaların yapıldığı dönemde Mustafa Kemal’in İstanbul’a 1919 yılından beri ilk 

defa gelişi de dikkat edilmesi gereken bir nokta olduğu söylenebilir. Ankara 

hükümetinin kuruluşuyla birlikte, muhalif basının ve örgütlenmelerin yer aldığı 

İstanbul’a Mustafa Kemal’in gelişi, KB 1927 yılındaki değişiminde önemli bir etken 

olduğu düşünülebilir. Özellikle sınıfsal farklılıkların olmadığı bir devlet şeklinin 

kurulması açısından, KB faaliyetlerinin 1927 yılındaki Nezihe Muhittin ve KB 

üyelerinden bir bölümü tarafından yürütülen etkin siyasal hak mücadelesi yüzünden 

kesintiye uğratıldığı iddia edilebilir.       

Yine bu dönemde Nezihe Muhittin’in tasfiyesine kadar giden, Nezihe Muhittin ve 

ona muhalif olan KB üyeleri arasındaki görüş farklılıkları;  Serbest Cumhuriyet 

Fırkası’nın kuruluşu ve seçim mücadelesi döneminde, farklı partilere üye olmalarını 

da beraberinde getirecektir.  

Nitekim Nezihe Muhittin’in KB’nden tasfiyesiyle yeni bir dönem de başlamıştır. 

Özellikle 1925 ve 1927 yılları arası KB’nde yaşanan hareketlilik, 1928 yılında 

tamamen durmuştur. KB’nin basında tekrar yer alması; 1929 yılının başlarında yeni 

Belediye Kanununda yapılan değişiklikle, kadınlara belediye meclislerinde seçme 

                                                                                                                                         
20 Toska,  a.g.m, s. 78 
21 Mete Tunçay, Türkiye Cumhuriyeti’nde Tek-Parti Yönetiminin Kurulması  (1923-
1931), İstanbul, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 1999, s. 347 



 180 

ve seçilme hakkının verilmesiyle başlamıştır. Bu dönemde uzun süredir sessizliğini 

koruyan Nezihe Muhittin Hanım’ın da özellikle, KB’ne muhalif bir şekilde yeniden 

ortaya çıktığı görülmüştür.  Ancak dikkat edilmesi gereken en önemli nokta KB’nin 

kadınlara tanınan bu hakkı algılayış biçimi ile özelikle Nezihe Muhittin ve eski KB 

üyelerinin kadınlara tanınan hakkı algılayış biçimlerindeki farklılıktır. Nezihe Muhittin 

ve eski KB üyeleri bu hakkı Türk kadınlığının bağımsızlık mücadelesi ve 

uluslararası kadın hareketi bağlamında ele alırken, KB üyeleri ve basında bu konu 

hakkında açıklama yapan bazı kadınlar konuyu “kadınlık fonksiyonlarının” yeni bir 

boyutu olarak nitelendirmişlerdir.22  

Nitekim bu farklılık da Belediye Seçimlerine giden dönemde  iki grup arasında 

basında yoğun tartışmalar yaşanmasını beraberinde getirmiştir. Kadınlar arasında 

yaşanan farklılaşma 1930 yılının Ağustos ayında yeni bir muhalif partinin 

kuruluşuyla daha da belirgin hale gelmiştir. SCF’nın kuruluşu gerek Cumhuriyet 

Halk Fırkası’nda (CHF) gerekse muhalif gruplar arasında olumlu tepkilerle 

karşılanmıştır. Yeni fırkanın kuruluşuyla tüm ülkede CHF’na muhalif olan gruplar 

yeni partinin çatısı altında örgütlenmeye başlamıştır. KB’nin eski ve yeni üyeleri 

arasındaki farklılık da iki parti çatısı altında belirginleşir. Nezihe Muhittin ve Suat 

Derviş gibi eski KB üyesi hanımlar yeni fırkaya üye olurken, Latife Bekir ve yeni KB 

üyeleri CHF’na üye olarak katılmışlardır. SCF’nın programında kadınlara siyasal 

haklarının verilmesi için çalışacağı hükmünün yer alması, kadınların yoğun bir 

şekilde yeni fırkaya üye olmasını beraberinde getirmiştir. 1924-1927 dönemi KB ve 

onlara yönelik olarak gelişen muhalefet bu dönemde büyük bir değişime uğramıştır. 

Latife Bekir ve yeni KB üyelerinin CHF’na üye oluşları KB ve iktidar partisi 

arasındaki ilişkinin güçlenmesine neden olmuştur. Dikkat çeken bir nokta, bu 

dönemde KB üyelerinin toplu olarak fırkaya kaydının yapılamamış ve  belediye 

seçimlerinde, KB adına aday gösterilmesine müsaade edilmemiş olmasıdır.23 Yine 

fırkadan, kadın ve erkek ayrımının kalmadığı bu sebeple de kadınlar için artık ayrı 

bir KB olması gerekmediği de belirtilmiştir.24 

Yine tespit edilen diğer bir nokta da kadınların seçim haklarını kazanmalarıyla 

birlikte basında ve mecliste yaşanan gelişmelerdir. Özellikle Cumhuriyet 

                                                 
22 Füsun Üstel, “1930 Belediye Seçimlerinde Kadın Faktörü”, Argos, mart 1990, sayı: 19 , s. 
72 
23 “Hanımlarımız İntihabata Hazırlanıyor”, Milliyet, sayı:1537,  
24 “Kadınlar Birliği”, Cumhuriyet, 9 Haziran 1930, sayı: 2186, s. 1 



 181 

gazetesinin 1924-1927 yıllarında Birliğe yönelik olarak yaptığı muhalefet, iktidarın 

kadınlara seçim haklarını tanımasıyla birlikte değişmiştir. Kadınlara seçim hakkının 

tanınmasıyla gazetede Türk kadınının bu hakka başından beri layık olduğuna dair 

ifadeler yer almıştır.    Ancak yine de aynı gazetede ve dönemin farklı gazetelerinde 

kadınlara siyasal haklarının verildiği dönemle seçim döneminde  yayınlanan 

karikatürlerden yola çıkarak,  kadınların Belediye seçimlerine katılma hakkının 

belirli bir ciddiyetle ele alınmadığı söylenebilir. Karikatürlerde özellikle kadınların, 

siyasal konularda ‘yetersizlikleri’ vurgulanmış, siyasal ortamlarda daha çok güzellik 

ve bakım konularını ele alacakları betimlenmiştir.  Yine iktidar yanlısı gazetelerde 

SCF’nın kadın tabanının güçlü oluşu da hem parti tabanına hem de kadınlara 

yönelik eleştirileri ortaya çıkarmıştır. 

Mecliste ise konu hakkında yapılan konuşmaların niteliği oldukça önemlidir. 

Meclisin bu görüşmelerde kadınların siyasal hakları konusundaki tavrı tamamen 

değişmiş, konunun ele alınış biçimi ve kadınlara seçimlere katılması hakkında 

meclis içinde her hangi bir muhalefet olmamıştır. Afet İnan’ın hatıratı, mecliste 

kadınlara yeni haklarının verilmesinde takınılan olumlu havada  Mustafa Kemal’in 

büyük bir etkisinin olduğunu göstermektedir.25 

Seçim döneminde dikkat edilmesi gereken diğer bir nokta da SCF’nın belediye 

seçimlerine katılmasıyla Türkiye’de çok önemli bir dönemin yaşanmasıdır. 

Cumhuriyet döneminde bu seçim ilk çok partili seçim olması ve kadınların da ilk 

defa seçimlere katılması dolayısıyla önemli bir dönüm noktasıdır. Seçim döneminde 

basında iki parti arasındaki seçim mücadelesi ve seçimlerde yolsuzluk yapıldığı 

iddiaları çok geniş bir şekilde yer almıştır. Serbest Cumhuriyet Fırkası’nın kadınların 

siyasal haklarına yönelik olan maddesi kadınların büyük bir kısmının bu partiye oy 

vermesiyle sonuçlanmıştır. Yine bu madde dolayısıyla kadın adayların en fazla bu 

partide yer alacağı beklense de aday listelerinde CHF’sina göre daha az kadın 

adaya yer verilmiştir.  SCF’ndan Beyoğlu adayı olarak gösterilen Nezihe Muhittin ve 

arkadaşları, seçimlerde çeşitli toplantı ve konuşmalar düzenlemişlerdir. Ancak 

seçim sonuçlarının iktidar partisi lehine sonuçlanması,  SCF etrafında örgütlenen 

Nezihe Muhittin ve arkadaşlarının da bu dönemden itibaren basının gündeminden 

düşmesini de beraberinde getirmiştir.   

                                                 
25 TBMM Zabıt Ceridesi, 20, Mart 1930, devre: 3, c: 17, İçtima: 3,  s. 24; Afet İnan, Atatürk 
ve Türk Kadın Haklarının Kazanılması, İstanbul, Milli Eğitim Basımevi,  1968, s. 128-129 



 182 

1930 Belediye seçimlerinin sona ermesiyle, SCF kapanmış ve Türkiye’de 1945 

yılına kadar süren tek parti dönemi başlamıştır. 26 Bu dönem hem KB’nin hem de 

Nezihe Muhittin Hanım için  faaliyetlerin tamamen -Uluslararası Kadın Kongresi 

sayılmazsa - silindikleri bir dönem oldu. Nisan 1935 yılında Uluslararası KB’nin  12. 

Uluslararası Kadın kongresinin bitişinin ardından basında KB’nin fesih haberi 

duyulmuştur. KB başkanı Latife Bekir gazetecilere yaptığı konuşmada “birliği sevinç 

içinde kapatıyoruz “ açıklamasını yapmıştır. Bekir ayrıca “Türk Kadınlığına Türk 

erkeği kadar verildiği için” KB’nin etkinliğine devam etmesinin gereği kalmadığını 

açıklamıştır.27 Kapatılmayla birlikte TKB’nin ilk dönemi sona ermiştir.  TKB 1949 

yılında yeniden kuruldu ve başkalığına da Latife Bekir (Çeyrekbaşı) getirilmiştir. 28 

   

 

 

 

                                                 
26 Hakimiyet-i Milliye, 29 Teşrin-i Sani 1930, sayı: 3359, s. 1 
27 “Kadınlar Birliği Kapanıyor” Kurun (Vakit),30, Nisan 1935, sayı:157, s. 1, “Kadınlar 
Birliklerini Kapattılar” , Kurun (Vakit), 11 mayıs 1935, sayı:166, s. 1 
28 Yaprak Zihnioğlu, Kadınsız İnkılap, İstanbul, Metis Yayınları, 2003, s. 258 



 183 

KAYNAKÇA 

KİTAPLAR  

AĞAOĞLU, Ahmet: 

 

Serbest Fırka Hatıraları, İstanbul, İletişim 
Yayınları, 1994. 

  
AKŞİN, Sina: 

 

Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, İstanbul, İmge 
Yayınları, 2001. 

  
ARAT, Necla:  Kadın Sorunu, İstanbul,İ.Ü. Edebiyat Fakültesi 

Matbaası, 1980. 
  
ARIBIRNU, Kemal: 

 

Milli Mücadele’de İstanbul Mitingleri, Ankara, 
Yeni Desen Matbaası, 1975. 

  
 Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri (1906-1938), c.II, 

Türk İnkılap Tarihi Enstitüsü Yayınları, 1989. 
 

ATUF: Nafi:  
 

Türkiye Maarif Tarihi Hakkında Bir Deneme,  
İstanbul, Muallim Ahmet Halit Kitaphanesi, 1930 

 

AVŞAR, Abdülhamit: 

 

 
Bir Fırkanın Kapamasında Basının Rolü: Serbest 
Cumhuriyet Fırkası, İstanbul, Yayıncılık, 1998. 

  
BEBEL, August: 

 

Kadın ve Sosyalizm, Ankara,Toplum Yayınları, 
Yayın Tarihi Yok. 

  
BENSADON, Ney: 

 

Başlangıcından Günümüze Kadın Hakları, çev: 
Şirin Tekeli, İstanbul, İletişim Yayınları, 1990. 

  
BERKES,  Niyazi: 

 

Türkiye’de Çağdaşlaşma, İstanbul, Yapı Kredi 
Yayınları, 2003. 

  
BERKTAY, Fatmagül: 

 

Tarihin Cinsiyeti, İstanbul, Metis Yayınları,2003. 

  
BOCK, Gisela: Avrupa Tarihinde Kadınlar, çev: Zehra Aksu 

Yılmazer, İstanbul, Literatür Yayınları, 2004 
  
CAPOROL, Bernard: 

 

Kemalizm’de ve Kemalizm Sonrasında Türk 
Kadını(1919-1970), Ankara,  Türkiye İş Bankası 
Yayınları, 1982. 



 184 

  
 
CHARTERJEE, Partha: 

 
Ulus ve Parçaları, çev:İsmail Çeken,   İstanbul, 
İletişim Yayınları, 2002. 

  
ÇAKIR, Serpil: Osmanlı Kadın Hareketi, İstanbul, Metis Yayınları, 

1996. 
  
ÇAVDAR, Tevfik: 

 

Türkiye’nin Demokrasi Tarihi 1839-1950, İstanbul, 
İmge Yayınları, 1995. 

  
DOBB, Maurice: 

 

Kapitalizmin Gelişim Üzerine İncelemeler, çev. 
F.Akar, İstanbul, Belge Yayınları, 1992. 

  
DOĞRAMACI, Emel: 

 

Türkiye’de Kadın Hakları, Ankara, Ayın Kitapları, 
1982. 

  
DONOVAN, Josephine: Femisint Teori, çev: A.Bora, M.A.Gevrek, F. 

Sayılan, İstanbul, İletişim Yayınları, 2001. 
  
DURAKBAŞI, Ayşe: 

 

Halide Edip-Türk Modernleşmesi ve Feminizm, 
İstanbul, İletişim Yayınları, 2002. 

  
EMERSON, Rubert: 

 

Sömürgelerin Uluslaşması, Ankara, Ayyıldız 
Matbaası, 1965. 

  
ENLOE, Cynthia: 

 

Muzlar, Plajlar ve Askeri Üsler: Feminist Bakış 
Açısından Uluslararası Siyaset,çev: İ B. Kurt -E.  
Aydın,  stanbul, Çitlenbik Yayınları, 2003. 
 

 
ERGİN, Osman 

 
İstanbul Mektepleri ve İlim, Terbiye Sanat 
Müesseseleri Dolayısıyla Türkiye Maarif Tarihi, 
İstanbul, Eser Matbaası, 1977, c:1-2, 
 

GELLNER, Ernest: 

 

Uluslar ve Ulusçuluk, çev: B.E.Bahar,G.G. 
Özdoğan, İstanbul, İnsan Yayınları, 1992. 

  
HOBSBAWM, Eric: 

 

Devrim Çağı 1789-1848, çev: Bahadır Sina 
Şener, Ankara, Dost Kitabevi,, 2000.  

  
HOBSBAWM, Eric:  

 

İmparatorluk Çağı 1875-1914, çev: Vedat Aslan, 
Ankara, Dost Yayınları, 1999. 

  
  



 185 

HOBSBAWM, Eric:  
1870’den Günümüze: Milletler ve Milliyetçilik, 
”Program, Mit, Gerçeklilik”, çev: Osman 
Akınhay,   İstanbul, Ayrıntı Yayınları,1995.  

  
HUBERMAN, Leo: 

Feodal Toplumdan Yirminci Yüzyıla, çev: Murat 
Belge, İstanbul, İletişim Yayınları, 2003 

  
İNAN, Afet: 

 

Atatürk ve Türk Kadın Haklarının Kazanılması, 
İstanbul, Milli Eğitim Basımevi, 1968. 

  
J. LEE, Stephen: 

 
 Avrupa Tarihinden Kesitler (1789-1980), çev: 
Şafak Aktur,Ankara, Dost Kitabevi,2002.   

  
JAWARDENA, Kumari: 

 

Feminist and Nationalism in the Third World, 
Londan, Zed Books, 1994. 

  

KADIOĞLU, Ayşe: 

 

Cumhuriyet İdeolojisi Demokrasi Muhakemesi, 
İstanbul, Metis Yayınevi, 1999 

  
KADIOĞLU, Süheyla: Bitmeyen Savaşım, İstanbul, Sel Yayıncılık, 2001. 
  
KAPLAN, Leyla: 

 

Cemiyetlerde ve Siyasi Teşkilatlarda Türk Kadını 
(1908-1960), Ankara, Atatürk Araştırma Merkezi, 
1998. 

  
KARPAT, Kemal: 

 

Türk Demokrasi Tarihi: Sosyal, Ekonomik ve 
Kültürel Temeller, İstanbul, Afa, 1996. 

  
LEWİS, Bernard: 

 

Modern Türkiye’nin Doğuşu, Ankara, Türk Tarih 
Kurumu, 2000. 

  
MARX, Karl: 

 

Louis Bonaparte’ın 18 Brumaire’i, Ankara, Sol 
Yayınları, 1990. 

  
 

 

MOORE Jr Barrington: 

 

 
 
 
Diktatörlüğün ve Demokrasinin Toplumsal 
Kökenleri- Çağdaş Dünyanın Yaratılmasında 
Soylunun ve Köylünün Rolü, Ankara, V 
Yayınları1989, 



 186 

 
OKYAR, Ali Fethi: 

 
Serbest Cumhuriyet Fırkası Nasıl Doğdu Nasıl 
Fesh Edildi,y.y., İstanbul, 1987 

 

ORAN, Baskın: 

 

 
Atatürk Milliyetçiliği: Resmi İdeoloji Dışı Bir 
İnceleme, Ankara, Bilgi Yayınları, 1999. 

  
ORTAYLI, İlber: 

 

İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı, İstanbul, İletişim 
Yayınları, 2002. 

  
ÖZKIRIMLI, Umut: Milliyetçilik Kuramları: Eleştirel Bir Bakış, 

İstanbul, Sarmal Yayınevi,1999. 
  
PARLA, Taha: 

 

Türkiye’de Siyasal Kültürün Resmi Kaynakları, c: 
3, İstanbul, İletişim Yayınları, 1995. 

  
SMİTH, Antony D.: 

 

 Milli Kimlik, çev: Bahadır Sina Şener, İstanbul, 
İletişim Yayınları,1999 

  
SOBUOL, Albert: 

 

1789 Fransız İnkılabı Tarihi, çev. Şerif Hulusi, 
İstanbul, Cem Yayınları, 1969. 

  
TANÖR, Bülent: Osmanlı-Türk Anayasal Gelişmeleri, İstanbul, 

Yapı Kredi Yayınları, 2004. 
  
TAŞKIRAN, Tezer: 

 

Cumhuriyet’in 50. Yılında Türk Kadın Hakları, 
Ankara, Başbakanlık Basımevi, 1973.  

  
. 

 

TC. Devlet İstatistik Enstitüsü  İstatistik 
Göstergeler 1923-2002,Ankara, DİE Matbaası , 
2003 

  
TİLLY, Charles: Avrupa’da Devrimler 1492-1999, çev: Özden 

Arıkan, İstanbul, Afa Yayıncılık, 1995 
  
TİMUR, Taner:  

 

Türk Devrimi ve Sonrası, İstanbul, İmge Yayınları, 
2001. 

  
TOPRAK, Zafer: 

 

İttihad-Terakki ve Cihan Harbi, Savaş Ekonomisi 
ve Türkiye’de Devletçilik (1914-1918), İstanbul, 
Homer Kitabevi, 2003. 

  
TOPRAK, Zafer: 

 

Türkiye’de “Milli İktisat”(1908-1918), Ankara, Yurt 
Yayınları, 1982. 

  



 187 

TUNAYA,   Tarık Zafer: 

 

Devrim Hareketleri İçinde Atatürk ve 
Atatürkçülük, İstanbul, Bilgi Üni. Yayınları, 2002. 

  

TUNAYA, Tarık Zafer: 

 

Türkiye’de Siyasal Gelişmeler (1876-1938): 
Mütareke, Cumhuriyet ve Atatürk, İstanbul, Bilgi 
Üni. Yayınları, 2003. 

  

TUNÇAY, Mete: 

 

Türkiye Cumhuriyeti’nde Tek-Parti Yönetiminin 
Kurulması (1923-1931), İstanbul, Tarih Vakfı Yurt 
Yayınları, 1999. 

 

TUNÇAY, Mete: 

 

 
Arif Oruç’un Yarın’ı(1933), İstanbul, İletişim 
Yayınları, 1991. 

 
YETKİN, Çetin: 

 
Serbest Cumhuriyet Fırkası Olayı,Karacan 
Yayınları, 1982. 

  

YILDIZ, Ahmet: 

 
 

“Ne Mutlu Türküm Diyebilene”: Türk Ulusal 
Kimliğinin Etno-Seküler Sınırları (1919-1938), 
İstanbul, İletişim Yayınları, 2004. 

  

YUVAL-DAVİS, Nira Yuval: Cinsiyet ve Millet, çev: Ayşin Bektaş, İletişim, 
İstanbul, 2003, s. 61, 62 

  

ZİHNİOĞLU, Yaprak: 

 

Kadınsız İnkılap, İstanbul, Metis Yayınları, 2003. 

  

ZÜRCHER, Eric Jan: Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, çev:Y. Saner 
Gönen, İstanbul, İletişim Yayınları, 2002 

  

ZÜRCHER, Eric Jan: Terakkiperver Cumhuriyet Fırkası, çev:G. Çağalı 
Güven, İstanbul, İletişim Yayınları, 2003. 

  

MAKALELER  

  

AKŞİN, Sina: “Jön Türkler”, Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türkiye 
Ansiklopedisi, c:3, İstanbul, İletişim, 1985, s.832-
843 

  

ALKAN, Mehmet Ö.: “Tanzimat’tan Sonra ‘Kadın’ın Hukuksal Statüsü” 
Toplum ve Bilim, s.50, yaz, 1990, s.82-96 

  

ALKAN, Mehmet Ö.: 

 

“Resmi İdeolojinin Doğuşu ve Evrimi Üzerine Bir 
Deneme”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce-
Cumhuriyet’e Devreden Düşünce Mirası 
Tanzimat ve Meşrutiyet’in Birikimi,  c:1, İstanbul, 
İletişim, 2001, s.390-397 



 188 

  

ALKAN, Mehmet Ö.: “İstanbul’da Sivil Toplum Kurumları”, Tanzimat’tan 
Günümüze İstanbul’da STK’lar, A.N.Yücek,ök, İ. 
Turan, M.Ö. Alkan, İstanbul, Tarih Vakfı, 1998, s. 
68-93 

  

ALKAN, Mehmet Ö.:  

 

“İmparatorluk’tan Cumhuriyete Modernleşme ve 
Ulusçuluk Sürecinde Eğitim”, Osmanlı Geçmişi ve 
Bugünün Türkiye’si, der: Kemal H. Karpat, 
İstanbul,  Bilgi Üni. Yayınları, 2004, s. 89-141 

  

ARAT,  Zehra: 

 

“Turkish Women and The Republican 
Reconstruction of Tradition”, Reconstruction 
Gender in the Middle East: Tradution, İdentity 
and Power, ed: F. Müge Göçek and Shiva Balaghi, 
Colombia University Press, New York, 1994, s. 58-
63 

  

ARAT, Yeşim: “Türkiye’de Modernleşme Projesi ve Kadınlar”, 
Türkiye’de Modernleşme ve Ulusal Kimlik, ed. 
Ayşen Anadol, İstanbul, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 
1999, s. 82-98 

  

ARAT, Zehra: “Kemalizm ve Türk Kadını”, 75 Yılda Kadınlar ve 
Erkekler, der: Ayşe B. Hacımirazoğlu, İstanbul, 
Tarih Vakfı Yayınları, 1998, s. 45-53 

  

ARAT,  Yesim:  "Women's Studies in Turkey: From Kemalism to 
Feminism." New Perspectives on Turkey, no. 9 
(Fall 1993).s. 122-136 

  

ARİF, Oruç:   “Muhalefet Fırkası Teşekkül Ederken Biz Ne 
Düşünüyoruz”, Yarın, 9 Ağustos 1930, sayı: 231, s. 
2 

  

BERKTAY, Fatmagül:  

 

“Cumhuriyet’in 75 Yıllık Serüvenine Kadınlar 
açısından Bakmak”, 75 Yılda Kadınlar ve Erkekler, 
der: Ayşe B. Hacımirazoğlu, İstanbul, Tarih Vakfı 
Yayınları, 1998, s. 21-30.  

  

BERKTAY, Fatmagül: 

 

“Doğu ile Batı’nın Birleştiği Yer: Kadın İmgesinin 
Kurgulanışı”, Modern Türkiye’de Siyasl Düşünce: 
Modernleşme ve Batıcılık, c:3, İstanbul, İletişim 
Yayınları, 2002, s. 263-278 

  

BERKTAY, Fatmagül: 

 

“Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Feminizm”, Tarihin 
Cinsiyeti, İstanbul, Metis Yayınları, 2003, s.98-111 

  



 189 

BERKTAY, Fatmagül: “Türkiye’de Kadın Hareketi: Tarihsel Bir Deneyim”, 
Kadın Hareketinin Kurumsallaşması, Fırsatlar ve 
Rizikolar, İstanbul, Metis Yayınları, 1994, s. 23-43 

  

BORAVTAV, Korkut: “İktisat Tarihi (1908-1980)”, Türkiye Tarihi 4, 
Çağdaş Türkiye 1908 – 1980, der. Sina Akşin, 
İstanbul, Cem Yayınları, 1995, s. 279-291, 

  

BORAVTAV, Korkut: ”Kemalist Economic Policies and Etatism ”, In 
Atatürk: Founder at a Modern State, ed: Ali 
Kazancıgil and Ergun Özbudun, London: C. Hurst: 
Company, 1981, s. 165-173 

  

ÇAĞATAY, Nilüfer; 
NUHOĞLU, Yasemin Soysal: 

“Uluslaşma Süreci ve Feminizm Üzerine 
Karşılaştırmalı Düşünceler”, 1980’ler Türkiye’sinde 
Kadın Bakış Açısından Kadınlar, der: Şirin Tekeli, 
İstanbul, İletişim Yayınları,  1995, s.330-348 

  

ÇAKIR, Serpil: “Kadın tarihinden İki İsim: Ulviye Mevlan, Nezihe 
Muhittin”, Toplumsal Tarih, 1997, sayı: 8, s. 6-12 

  

ÇAKIR, Serpil: “Bir’in Nostaljisinden Kurtulmak: Siyaset Teorisine 
ve Pratiğine Cinsiyet Açısından Bakış”, Yerli 
Feminizme Doğru, der: Aynur İlyasoğlu-Necla 
Akgökçe, İstanbul, Sel Yayıncılık, 2001, s.385-422. 

  

ÇAKIR, Serpil: “Osmanlı Kadın Dernekleri”, Toplum ve Bilim 
sayı:53:,1991, s.139-159. 

  

ÇAVDAR, Tevfik: ”Cumhuriyet Döneminin İlk Çok Partili Belediye 
Seçimi”, Mülkiyeliler Birliği Dergisi, Ankara, 13, 
(105), 1989, s.3-5. 

  

ÇİFTÇİ, Oya: “Türk Kamu Yönetiminde Kadın Görevliler”, Türk 
Toplumunda Kadın, der: Nermin A. Unat, Ankara, 
Türk Sosyal Bilimler Derneği, 1982, s. 222-234 

 
DAVİS, Nira,-Yuval:  
 
 

 
”İdentity Politics and Women’s Ethnicity”, İdentity 
Politics and Women: Cultural Reassertions and 
Feminism in İnternational Perspective, ed: 
Valentina M. Mogindam, Boulder, Westview Pres, 
1994, s. 413.  
 

ENLOE, Cynthia: “Feminizm, Milliyetçilik ve Militarizm”, Vatan, Millet 
ve Kadınlar, der: Ayşe Gül Altınay, İstanbul, İletişim 
Yayınevi, 2000, s.189-213. 

  

F. Anthias; DAVİS, Nira Yuval: “Introduction”, Woman-Nation-State, Macmillan, 
London, 1989, s. 8- 9 



 190 

  

FALİH, Rıfkı: “Yeni Fırka Doğarken”, Hakimiyet-i Milliye, 17 
Ağustos 1930, sayı. 3267, s. 1; 

  

GODİNEAU, Dominique: “Daughters of Liberty and Revolutionary Cıtızens”, 
A History of Women: Emerging Feminism from 
Revulation to World, ed: Georges Duby and 
Michelle Perrot, c: 4, 1995, London, Harvard Uni. 
Press, s. 17-23 

  

GÜRSEL, Seyfettin Gürsel: “Cumhuriyet Döneminde Türkiye Ekonomisi”, 75 
Yılda Düşünceler, Tartışmalar, der: Mete Tunçay, 
İstanbul, Tarih Vakfı Yayınları, s. 138-167 

  

GÜZEL, Şehmus Güzel: “Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Toplumsal Değişim ve 
Kadın”, Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türkiye 
Ansiklopedisi, c:3, İstanbul, İletişim Yayınları, 
1985, s.858-874 

  

IŞIN, Ekrem: 

 

“Tanzimat, Kadın ve Gündelik Hayat”, Tarih ve 
Toplum, s.51, Mart 1998, s.22  

  

JAFFRELOT, Christophe: 

 

“ Bazı Ulus Teorileri”, Uluslar ve Milliyetçilik, der: 
Jean Leca, İstanbul, Metis Yayınları, 1998, s.59-67 

  

JUAN, Cole, R.I.: 

 
“Gender, Tradition and History”, Reconstructing 
Gender in the Middle East: Tradition, İdentity 
and a Power, (ed. By Fatma M. Görçek and Shiva 
Belaghi, Colombia Uni. Press. New York, 1994, s. 
24-30 

  

KADIOĞLU, Ayşe: 

 

“Cinselliğin İnkarı: Büyük Toplumsal Projelerin 
Nesnesi Olarak Türk Kadını”, 75 Yılda Kadınlar ve 
Erkekler, der: Ayşe B. Hacımirazoğlu, İstanbul, 
Tarih Vakfı Yayınları, 1998, s. 93-110 

  

KANDİYOTİ, Deniz: 

 

“Kimlik Kavramı ve Yetersizlikler: Kadınlar ve Ulus”, 
Cariyeler, Bacılar, Yurttaşla. Kimlik ve 
Toplumsal Dönüşümler, İstanbul, Metis Yayınları, 
1997, s. 149-165 

  

KANDİYOTİ, Deniz: “Kimlik Kavramı ve Yetersizlikler”, Cariyeler, 
Bacılar, Yurttaşlar: Kimlikler ve Toplumsal 
Dönüşümler, İstanbul, Metis Yayınları, 1997, 
s.157-165, 

  

KANDİYOTİ, Denzi: “Ataerkil Örüntüler: Türk Toplumunda Erkek 



 191 

Egemenliğinin Çözülmesine Yönelik Notlar”, Kadın 
Bakış Açısından 1980’ler Türkiyesi’nde Kadın, 
der: Şirin Tekeli, İletişim Yayınları, İstanbul, 1990, s. 
301-312 

  

KILIÇBAY, Mehmet Ali: “Osmanlı Batılılaşması”, Tanzimat’tan 
Cumhuriyet’e Türkiye Ansiklopedisi, c:1, 
İstanbul, İletişim Yayınları, 1985, s.148-150 

  

KIRPINAR, Leyla: “Türkiye’de Toplumsal Değişme Sürecinde Kadın”, 
75 Yılda Kadınlar ve Erkekler, der: Ayşe B. 
Hacımirazoğlu, İstanbul, Tarih Vakfı Yayınları, 1998, 
s. 16-23 

  

KOÇAK, Cemil:  “1930 Belediye Seçimlerinde Sabiha Sertel’in 
Adaylığı”, Tarih ve Toplum, Mart 1988, sayı: 21, s. 
27-28” 

  

KOÇAK, Cemil: “Siyasal Tarih (1923-1950)”, Türkiye Tarihi 4, 
Çağdaş Türkiye 1908 – 1980, der. Sina Akşin, 
İstanbul, Cem Yayınları, 1995, s.88-110 

  

KOÇAK, Cemil: 

 

“Yeni Osmanlılar ve I. Meşrutiyet”, Modern 
Türkiye’de Siyasi Düşünce-Cumhuriyet’e 
Devreden Düşünce Mirası Tanzimat ve 
Meşrutiyet’in Birikimi,  c:1, İstanbul, İletişim 
Yayınları, 2001, s.72-83 

  

KORALTÜRK, Murat: ““Mili Aile”ye İlişkin Bir Belge”, Toplumsal Tarih, 
s.46, Ekim 1997, s.23-24 

  

MAYEUR, Françoise: “Secular Education”, A History of Women: 
Emerging Feminism from Revulation to World, 
ed: Georges Duby and Michelle Perrot, c: 4, 1995, 
London, Harvard Uni. Press, s. 203-234 

  

NAGEL, Joane: 

 

“Erkeklik ve Milliyetçilik: Ulus İnşasında Toplumsal 
Cinsiyet ve Cinsellik”, Vatan, Millet, Kadınlar,der: 
Ayşe gül Altınay, İstanbul, İletişim Yayınları,2000, s. 
77 

  

NEZİHE MUHİTTİN: 

 
“Kadın Polis: Gülünç Olmayalım”, Hareket, 24 
Temmuz 1929, sayı:21, s.1 

  

NEZİHE MUHİTTİN: 

 

“Murahhasımız Kim Olacak?”, Hareket, 8 Haziran 
1929, sayı. 8, s. 3 

  

Seyyah: Vakit, 1 Nisan 1930, sayı: 4393 



 192 

  

SİİRT MEBUSU Mahmut:  

 

“Gayri Müslim Türkler”, Hakimiyet-i Milliye, 14 
Teşrini evvel 1930, sayı: 3325, s. 1 

  

SİİRT MEBUSU Mahmut:  
 

“Bir Hakikat”, Hakimiyet-i Milliye, 22 Ağustos 1930, 
sayı: 3272, s. 

  

SİRKİS, Luce: 

 

“Özerk Kadın Hareketi ve Kurumlar-Son On Yıl 
İçinde Fransa’daki Karşılıklı Etkileşim”, Kadın 
Hareketinin Kurumsallaşması, Fırsatlar ve 
Rizikolar, İstanbul, Metis Yayınları, 1994, s. 45 

  

SİRMAN, Nükhet: “Feminism in Turkey: A Short Story”, New 
Perspektives on Türkey III: 1, s. 1-34 

  

SLEDZİEWSKİ, Elisabeth G.: 

 

“The French Revolution as the Turning Point”,A 
History of Women: Emerging Feminism from 
Revulation to World, ed: Georges Duby and 
Michelle Perrot, c: 4, 1995, London, Harvard Uni. 
Press, s. 33-56 

  

SOMEL, Selçuk Akşin: “Osmanlı reform Çağında Osmanlıcılık Düşüncesi 
(1839-1913)”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce 
-Cumhuriyet’e Devreden Düşünce Mirası 
Tanzimat ve Meşrutiyet’in Birikimi,  c:1, İstanbul, 
İletişim Yayınları, 2001, s.89-98 

  

ŞERİFSOY, Selda: “Aile ve Kemalist Modernizasyon Projesi, 1928-
1950”, Vatan, Millet, Kadınlar,der: Ayşe Gül 
Altınay, İstanbul, İletişim Yayınları, 2000, s. 159, 
160 

  

ŞÜKUFE, Nihal: “Fırkamızın Mefkursi”, Süs 30 Haziran 1339 (1923) 
sayı: 3, s. 3-4 

  

TEKELİ, Şirin: “Türkiye’de Kadının Siyasal Hayattaki Yeri” , Türk  
Toplumunda Kadın, der: N. Abadan Unat, Türk 
Sosyal Bilimler Derneği, 1979,  s. 376-381 

  

THEBAUD, Françoise: 

 

“The Great War and the Triumph of Sexual 
Division”, A History of Women in the West, v:5, 
ed: Françoise Thebaud, 1996, London,  Harvard 
Uni. Press, s.33 

  

TOPRAK, Zafer: “1935 İstanbul Uluslar arası Feminizm Kongresi ve 
Barış”, Düşün, 1986, sayı 24, s. 24-29 

  

TOPRAK, Zafer: “Halk Fırkasında Önce Kurulan Parti: Kadınlar Halk 
Fırkası”, Tarih ve Toplum, Mart 1988, sayı: 51, s. 



 193 

30-31 

  

  
 
TOPRAK, Zafer: 

 
“Osmanlı Kadınları Çalıştırma Cemiyeti: Kadın 
Askerler ve Milli Aile”, Tarih ve Toplum, s.51, Mart 
1998, s.34 

  
  

TOPRAK, Zafer: 

 

“Türkiye’de Siyaset ve Kadın: Kadınlar Halk 
Fırkasından Arsıulusal Kadın Birliği Kongresine”( 
1923-1935), Kadın Araştırmaları Dergisi, 1994, 
sayı:2, s. 5-12 

  

TOPRAK, Zafer:   "The Family, Feminism and the State During the 
Young Turk Period, 1908-1918." Varia Turcica 
,sayı.:13 ,1991.56-76 

  

TOSKA, Zehra: “Cumhuriyet’in Kadın İdeali: Eşiği Aşanlar ve 
Aşmayanlar”, 75 Yılda Kadınlar ve Erkekler, der: 
Ayşe B. Hacımirazoğlu, İstanbul, Tarih Vakfı 
Yayınları, 1998, s. 78-98 

  

TÖRENEK, Mehmet: “Kadın Dergiciliği ve Mehmet Rauf”, Toplumsal 
Tarih, s.51, Mart 1998, s.26-30 

  

TUNAYA, Tarık Zafer: “1876 Kanun-i Esasi Ve Türkiye’de Anayasa 
Geleneği”, Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türkiye 
Ansiklopedisi, c:1, İstanbul, İletişim Yayınları, 
1985, s.37-45 

  

TUNÇAY, Mete: “İkna (İnandırma) Yerine Tecebbür (Zorlama)”, 
Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce: Kemalizm, 
c. 2, İstanbul, iletişim Yayınları, , 2002, s. 92-101 

  

UNAT, Nermin Abadan: “Toplumsal Değişme ve Türk Kadını”, Türk 
Toplumunda Kadın, der: Nermin Abaan Unat, 
Ankara, Türk Sosyal Bilimler Derneği Yayınları,  
1979,s. 23-45 

  

UNAT, Nermin Abadan: 

 

“ Söylemden Protestoya: Türkiye’de Kadın 
Hareketlerinin Dönüşümü”, 75 Yılda Kadınlar ve 
Erkekler, der: Ayşe B. Hacımirazoğlu, İstanbul, 
Tarih Vakfı Yayınları, 1998, s.98-112 

  

ÜNÜVAR,  Kerem: “İttihatçılıktan Kemalizme, İhya’dan İnşa’ya,”, 
Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce-
Cumhuriyet’e Devreden Düşünce Mirası 
Tanzimat ve Meşrutiyet’in Birikimi,  c:1, İstanbul, 
İletişim Yayınları, 2001, s.129-143., 



 194 

  

ÜSTEL, Füsun: 

 

“1930 Belediye Seçimlerinde Kadın Faktörü”, 
Argos, Mart 1990, sayı: 19 , s. 72-87 

  

Van OS. Nicole A.N.M: “Osmanlı Müslümanlarında Feminizm”, Modern 
Türkiye’de Siyasi Düşünce: Cumhuriyet’e 
Devreden Düşünce Mirası, Tanzimat ve 
Meşrutiyet’in Birikimi, İstanbul, İletişim Yayınları, 
2001, s.336-346 

  

W. SCOTT, Joan:  ” Women Worker” A Hiatory of Women: 
Emerging Feminism from Revulation to World, 
ed: Georges Duby and Michelle Perrot, c: 4, 
1995,London,  Harvard Uni. Press, s. 368-402 

  

WALBY, Sylvia: 

 

“Kadın ve Ulus”, Vatan, Millet, Kadınlar, der: Ayşe 
Gül Altınay, İstanbul, İletişim Yayınları, 2000, s. 11-
29 

  

YARAMAN, Ayşegül: 

 

 “Özel Alandan Kamusal Alana: Siyasal Temsil ve 
Kadınlar”, der:K.Lordoğlu,” İnsan, Toplum, Bilim, 
İstanbul, Kavram Yayınları, 1996.s. 33-45 

  

YUNUS, Nadi: “Kadınların İntihap Hakkı”, Cumhuriyet, 4 Nisan 
1930, sayı: 2123, s. 1 

  

YUNUS, Nadi:  

 

“Cumhuriyet Halk Fırkasına Gelince”,  Cumhuriyet, 
11 Ağustos 1930, sayı: 2249, s. 1 

  

YUNUS Nadi: “Yeni Fırkanın Umumi Telakkisi”, Cumhuriyet, 17 
Ağustos 1930, sayı: 2255, s. 1 

  

YUNUS Nadi: “Cumhuriyet Halk Fırkasına Gelince”,  Cumhuriyet, 
11 Ağustos 1930, sayı: 2249, s. 1 

  

YUNUS Nadi: “Yeni Fırkanın Umumi Telakkisi”, Cumhuriyet, 17 
Ağustos 1930, sayı: 2255, s. 1 

  

YUNUS Nadi: “Fırkacılık Münakaşaları, Cumhuriyet, 20 Ağustos 
1930,sayı: 2258, s. 1 

  
YUNUS Nadi: “İktidar Meselesi”, Cumhuriyet, 24 Ağustos 1930, 

sayı: 2262, s.1 
  
ZİHNİOĞLU, Yaprak: “Bir Osmanlı Türk Kadın Hakları Savunucusu 

Nezihe Muhittin Tepedengil”, Tarih ve Toplum, 
İstanbul, 31, 1999, a. 132-139 



 195 

  

SÜRELİ YAYINLAR: 

AKBABA (1227-1930) 

CUMHURİYET (1924-1933) 

HAKİMİYET-İ MİLLİYE (1930) 

HARAKET (1929) 

İKDAM (1339-1340) 

KÖROĞLU (1931) 

KURUN (1935) 

MİLLİYET (1927-1930) 

SÜS (1339-13340) 

TANİN (1339-1334) 

TBMM Zabıt Ceridesi (1339(1923), 1927,1930 ) 

VAKİT (1339-1930) 

 

 

 

 



 196 

EKLER 

EK I: 

Şehrimizdeki Kadın Hareketi İlerliyor: Vakit, 16 Haziran 1339(1923), sayı. 1979, s. 

1 

 

 

 
 
 
Kadınlar Halk Fırkası’nın, Vakit gazetesinde ilk 10 maddesi yayınlanan 

nizamnamesi:  

1) Kadınlar Halk Fırkası, kadınlarımızın memlekette nafi olan (dokuz umde) 

etrafında yalnız hasben, fikren değil bilfiil toplayarak onları, kadınlığa temas 

eden noktalarında müşarik, dolayısıyla alakadar eden aksamında bilvasıta 

mü’essir, muavin ve mütemmim olarak tatbik edecektir.   

2) Hukuk-i siyasiyemizin istihsali ancak istihkak ve liyakata münevvit 

bulunduğu cihetle Türk kadının memleketin siyasi, içtimai, iktisadi en mühim 

mesail-i hayatiyesinde mütebariz bir şahsiyet, kabiliyet ve faaliyet isbatına 

muvaffak olunca bütün bu safahat-ı tekamüliyenin muhassalası olan hakk-ı 

siyasiyesini temin edecek bir umde ilavesine hak kazanacaktır. 

3) Memleketimizin sekeniyesinden olan kadınların da belediye intihabatına 

iştirak etmeleri 



 197 

4)  Kadınlar Halk Fırkası “salah-ı iktisadımızın temininde” mühim bir amil 

olacaktır. Fırka gayesine vusul için: Kadınlarımızın hayatı-i dahiliye ve 

beytiyede semarat-ı mesaiyi tasarruf ve tevzi’ine nazım, hayat-ı hariciye ve 

umuiyede müstahsil olmasına sai olacaktır. Dahili mamulatın 

istihlakine..Mevad-ı ibtidaiyesi memleketimizde bulunan mamulat ve 

masnuat vücuda getirmeye..mevcut mensucat fabrikalarının memulatını 

yirminci asrın zevkiye telif etmeye..mensucatın harc-ı alem bir şekle 

ifrağına..Gayr-i mütedavil zinet-i altını ve mücevherat gibi sevetin sermaye 

haline gelmesine.. Şahsi sermayenin umumileştirilmesine. Bunlarla tezyinat-

ı libasiyesine, hisse senedatı ihracına ve velhasıl atıl kadın ellerinden ameli 

istifadeler teminine çalışılacaktır.  

5) Eytamın terbiye ve terfihi hususunda yalnız hükümetin himaye-i 

pederanesine intizar etmeyecek manevi ve musaddık bir iane cem edip 

eyrtamhaneler ve ırzahanelr vücuda getirmeye, sevgili şehit yavrularımızın 

yarının ihtiyacına muvafık yeni, zinde ameli bir unsur-ı kıymetdar meydana 

getimeye.  

6) Maarif hususunda: Tedrisat ve terbiye-i ibtidaiyede analık mürebbilik 

devreleri arasındaki hatt-ı fasıla yaklaştırmaya mekteb-i ibtidaiyenin 

mümkün mertebe kadın muallimlere tedvine, şerait-i içtimaiyemizin 

icabatına nazar-ı ehemmiyete alarak kızlarımızın tahsil ve terbiyesinin sevk-i 

idaresinde nazım olmak üzere Maarif vekaletinde bir kadın maarif müşaviri 

bulunması   

7) Dul ve bikes kadınların ahlak ve maişetini temin ve iş bulumunu teshil ve her 

işte mütehassıs yetiştirmek için taksim-i amal kaidesine muvafık 

müesseseler vücuda getirmeye 

8) Harb vukuunda alelumum kadınların hidamatda muavenet etmeleri hususu 

nazar-ı itibara alınarak icab eden tedabire tevessül olunacaktır.  

9) Aile ve izdivac kanunlarının bir şekl-i mükemmele ifrağına 

10) Türk kadınlarının bu mesailde tenviri için halkın seviyesiyle mütenasib 

tedris-i hitabeleri, risalecikler ve asar-ı müfide vücuda getirmeye  

 
 
 
 
 
 



 198 

EK II:  
 
“İntihaba İştirake Müteakıb Türk Kadı(nı)n Programı ”Türk Kadın Yolu, 16 Temmuz 

1341 (1925), sayı: 1, s. 8-9.  

 
 

 
 
DÜNYA KADIN POSTASI 

İntihabata İştiraki Müteakip Türk Kadı(nı)n Programı 

Kadın Birliği’nde bu hafta fevkalade bir içtima akit edilerek intihabata iştirakten 

sonra    Türk kadınının tatbik edeceği program hakkında görüşülmüş ve bazı 

kararlar alınmıştır:  

İntihabata İştirakten Evvel Yapılması Zaruri Olan İhzarat: 

1) Her mahallede meskun kadınların ayda 5 kuruş teberruda bulunarak kendi 

mahallesindeki fakir ve muhtaç yeni doğan çocuklarına süt ve sair ve mevad-ı 

gıdaiye ile yeni doğmuş çocuklara muvafık hıfzısıhha   ve giyecek tedariki. ve 

bunların suret-i istimali hakkında rehberlik edecek mahallenin okumuş ve dirayetli 

hanımlarından mürekkeb küçük bir teşkilat 

2) Hemcivar olan her on mahallede ikamet eden hanımların iştiraki ile müntehip bir 

heyet tarafından belediyenin yapacağı çocuk bahçelerine nezaret ve noksanlarının 

,itmamı, ihtiyarlara ve malüllere muavenet  



 199 

3) Evlerde, hıfzısıhha kavaidine ve nezafete ihtimam. Müstevli hastalık devrelerinde 

ve hastalara tecrit ve dikkat 

4) Sokakların temizliği ve civarda müzahrefatın terakümünden mütevellit belediyeye 

acil şikayet  

5) Çocukların sigara ve sokak kumarları oynamamasına mümanaat 

6) Genç kızlara nezaret-i tamme  

7) Küçük işhaneleri tesisi: terzihane, çamaşır, ütü ve kola işhaneleri, tezgahlar. Ve 

masnuatın o mahallelerde istihlakini temin. İşhanelerde mahallelerin muhtaç ve 

fakir kız ve dul kadınlarını istihdam. Bütün hasılatın mecburi masariften gayri 

amalelere müsaveten tevzi’i 

İntihabata İştirakten Sonra Tatbik Edilmesi Karalaştırılan Program 

1) İzdivacın teksir ve teshili. Bunu temin için şerait:  

a- Fakir olduğu tebeyyün eden genç  zevc ve zevceye iş bulmak suretiyle himaye  

b- İlk çocuk için münasip bir tahsisat, ikinci ve üçüncü çocuklar için tezyid-i 

tahsisat 

c- Genç aileler için muvafık-ı sıhhat meskenler inşaasıyla mahalleler vücuda 

getirmek ve iskan edeceklerden kazançlarına göre münasip kira alarak 

meskenleri meskunlarına mal etmek  

2) Talak vukuunda    erkek mücrim ise kadına çocukların adedine göre zevcden 

tahsisat temini. Çocuklar 19 yaşından sonra tahsisattan mahrumdurlar. Zevce fuhşi 

irtikap ettiği halde münasip bir ceza ve çocukların pederin yanında muhafazası 

3) Talakta müsavat 

4) Mirasta müsavat 

5) Alkol, morfin, eter vesair müsekkiratın külliyen men’i 

6) Mensucat fabrikalarında kadınların istihdamı 

7) Mensucat ve müzeyyinat fabrikalarının tesisi, oyuncak, şeker, un fabrikaları 

8) Fuhşun men’i –esbab-ı mucibenin izalesi:  

a) Fuhşun saiklerinden en mühimmi fakr ve zaruret ki bir takım müessesat 

meydana getirip zaruretin önünü almakla kabil-i ictinabtır 

b) İkincisi tereddiye uğramış bir hezal? ahlakı neticesi bir maraziyettir ki belki 

ıslahhanelerle izalesi bir dereceye kadar mümkündür.  

9) Belediye işlerinde bilhassa gıdanın tarz ve füruhtunda, nezafete takayyüdde 

sokakların ve dükkanların temizliğinde kadın müfettişler istihdamı. Darü’l 

acizede kadınların tavzifi. Darü’l eytamların kadınların idaresine tevdi’i 



 200 

10) Tedafi-i bir hal vukuunda  bütün ve bilhassa çocuksuz kadınların, askerin 

çamaşırı, yemeği, hasta bakıcılığı, cephane nakliyatçılığı, icabında silah 

arkadaşlığı 

11)  Gayr-i meşru etfalin terfih ve tahsili ve doğumhaneler tesisi 

12)  Kumarhanelerin hadmi. Ve müsekkirat fabrikalarının hadmi ile yerlerine faideli 

müessesat ikamesi  

13)  Hapishanelerin yanına birer ıslahhane inşaası. Kadın taayyüşü  

14) Milli mensucat ve masluatın, istihlak ve istihmali  

15) Cumhuriyetin feyz ve inkişafına her noktada hadim olmak  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 



 201 

EK III: 
 
Kadın Yolu, 13 Ağustos 1341 (1925) sayı: 5 

Kadınlar Birliği Heyet-i İdare Azası:  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 202 

 
EK IV:  
 
Kadın Birliği’nin Neşredeceği Beyanname:  

Milliyet, 20 Haziran 1927, sayı: 484, s. 4 

 
 

 
 
 
 
 



 203 

EK V: 
 
Cumhuriyet, 10 Nisan 1930, sayı:2126,  s. 1 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 



 204 

EK VI: 

Milliyet, 12 Nisan 1930, sayı: 1498, s. 1 

 
 
 
 
 
 
 

 



 205 

EK VII: 

Cumhuriyet, 11 Ağustos 1930, sayı: 2249, s. 1 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 206 

EK VIII: 

Cumhuriyet, 12 Ağustos 1930, sayı: 2250, s. 1 

 
 

 
 
 



 207 

EK IX: 

Cumhuriyet, 13 Ağustos, sayı: 2251, s. 1 

 

 


	cemile_burcu_kartal_kapak
	cemile_burcu_kartal_icindekiler
	cemile_burcu_kartal_giris
	cemile_burcu_kartal_1.bolum
	cemile_burcu_kartal_2.bolum
	cemile_burcu_kartal_3.bolum
	cemile_burcu_kartal_4.bolum
	cemile_burcu_kartal_sonuc
	cemile_burcu_kartal_kaynakca
	cemile_burcu_kartal_ekler

