
TE
M

M
U

Z 
20

19
 

SE
VD

A 
TU

Ğ
Ç

E 
KA

H
R

İM
AN

YÜKSEK

LİSANS

TEZİ

TÜRK HALK BİLİMİ ANABİLİM DALI 

TEMMUZ 2019 

SEVDA TUĞÇE KAHRİMAN

EMİRGAZİ VE KARAPINAR’DA KOYUNCULUK VE 
ÇOBANLIK

TÜ
RK

 H
AL

K 
Bİ

Lİ
M

İ A
NA

Bİ
Lİ

M
 D

AL
I 

T.C.

GAZİ ÜNİVERSİTESİ
SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

EMİRGAZİ VE KARAPINAR’DA KOYUNCULUK VE ÇOBANLIK 

 

  

 

 

Sevda Tuğçe KAHRİMAN 

 

 

YÜKSEK LİSANS 

TÜRK HALK BİLİMİ ANABİLİM DALI 

TÜRK HALK BİLİMİ BİLİM DALI 

 

 

 

GAZİ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

 

 

TEMMUZ-2019 







iv 
 

Emirgazi ve Karapınar’da Koyunculuk ve Çobanlık 

 (Yüksek Lisans) 

Sevda Tuğçe KAHRİMAN 

GAZİ ÜNİVERSİTESİ  

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

Temmuz 2019 

ÖZET 

Asya’nın iklimine ve coğrafyasına göre yaşam tarzı belirlenen Türklerin geçim kaynağını 
büyük hayvan sürüleri oluşturmuştur. Ekonomiyi şekillendiren bu hayvanlar içinde koyun 
ise mühim yer tutmaktadır. Koyun ve koç;  beslenme, giyim, barınma gibi temel ihtiyaçların 
ham maddesi olmuştur. Halk takvimi, sözlü edebiyat ürünleri, mezar taşları, dini törenlerde 
de bu hayvanların izler bıraktığı görülür. Sosyal, ekonomik, kültürel hayatın şekillenmesinde 
koyunun etkisi açıkça görülür. Etinden, sütünden, yününden, derisinden, gübresinden hatta 
kemiğinden faydalanılan hayvana kutsallık da verilmiştir. İslam öncesinde başlayan bu 
inanç; İslam’ın kabulünden sonraki yaşamda da devam etmiştir. Eti, sütü kullanılmış bunları 
saklama yöntemleri geliştirilmiştir. Mutfak kültürü içinde koyun eti, yağı belirleyici bir rol 
oynamaktadır. Deri, yün; giyim ve barınma eşyalarının biricik yapı malzemeleri olmuştur. 
Yün, ip haline getirilmiş ve bundan dokunan dokumalar hem ihtiyaçları karşılamış hem de 
büyük bir sanat kolu oluşturmuştur. Tecrübe, beceri ve idare yeteneği gerektiren sürülerle 
koyun çobanları ilgilenmiştir. Büyük ovalarda büyük koyun sürülerine bakabilmesi için 
çobanın cesur, güçlü, korkusuz olması gerekir. Bu vb. özellikleri bünyesinde barındıran 
çobana da kutsallık verilmiştir.  Koyunların doğumunda, beslenmesinde, hastalığında, 
koyunla ilgili ürünlerinin üretim dönemlerinde zaman içinde tecrübeler elde edilmiştir. Bu 
tecrübe Emirgazi ve Karapınar’da kendisini göstermektedir. Gelenekten alınan çoğu bilgi 
modern çağın imkânlarıyla birleşmiştir. Bu birleşimle koyunculuk ve çobanlık icra 
edilmektedir. Bu çalışmada koyunculuk ve çobanlık, Konya’nın Emirgazi ve Karapınar 
ilçelerinde geleneksel meslek olarak incelenmiştir. 

 
 
 
 
 
 

Bilim Kodu                : 31003 

Anahtar Kelimeler    : Emirgazi, Karapınar, Geleneksel meslek, koyunculuk, 
çobanlık 

Sayfa Adedi               : 286 

Tez Danışmanı : Doç. Dr. Pervin ERGUN 
 



v 
 

 

                     Sheep Breeding and Sheepherding in Emirgazi and Karapınar 

(M.S.) 

Sevda Tuğçe KAHRİMAN 

GAZİ UNIVERSITY 

GRADUATE SCHOOL OF SOCIAL SCIENCES 

July 2019 

ABSTRACT 

The livelihood of the Turks, whose lifestyle was determined according to the climate and 
geography of Assia, was composed of large herds of animals. Sheep occupies an important 
place among these animals that shape the economy. Sheep and ram; become staff 
material’s of the things such as nutrition, clothing and sheltering. In addition to these basic 
requiements, it is seen that these animals leave traces in folk calendar, oral literature 
products, gravestones and religious ceremonies. The influence of sheep in the shaping of 
social, economic and cultural life is clearly visible. It is also given holiness to the animal 
benefited from its flesh, wool, leather, manure an deven its bone. This belief began before 
Islam; continued in life the adoption of İslam. Its meat, Milk used and storage methods 
developed. Mutton, sheep fat play a decisive role in culinary culture. Leather, wool; 
become the unique materials of clothing and sheltering objects. The wool was made into 
rope and the weavings that weaved both met the needs and formed a great art branch. 
Sheep shepherds took care of the flocks that required experience, skills and adminisrative 
ability. The shepherds must be brave, strong, fearless to look after large flocks of sheep in 
large plains. Holiness is given to the shepherd who embody This and etc. features. 
Experience has been gained over time,in the birth, nutrition, disease and production 
periods of sheep related products. This expreience manifests itself in Emirgazi and 
Karapınar. Most of the information received from tradition is combined with the 
possibilities of the modern age. With this combination sheep breeding and sheepherding 
practiced. In this study, sheep breeding and sheepherding were examined as traditional 
profession in Emirgazi and Karapınar districts of Konya. 
 

 
 
Science Code                : 31003 

Key Words    : Emirgazi, Karapınar, Traditional, Occupation, sheep breeding 

Page Number               : 286 
 Supervisor : Assoc. Prof. Dr. Pervin Ergun 
  

 

 



vi 
 

                                                                 TEŞEKKÜR 

 

Eğitim hayatım boyunca benden hiçbir desteğini esirgemeyen, derlemelerde benimle 

köyleri gezen babama, her zaman yanımda olan annem ve kardeşlerime, bilgisiyle, 

nezaketiyle bu yolda bana ışık olan saygıdeğer danışman hocam Doç. Dr. Pervin Ergun’a, 

yardımlarını, irfanını benden esirgemeyen, derleme sırasında yardımcı olan, evini, gönlünü 

açan Emirgazi ve Karapınar halkına, Emirgazi Belediye Başkanı Nurişen Koçak Bey’e teşekkür 

ederim. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
                                                                         

 
 
 
 
 
 
 
 



vii 
 

 
                                                                 
                                                                         İÇİNDEKİLER 

                
  Sayfa  

 
ÖZET ................................................................................................................................       iv  
 
ABSTRACT  .......................................................................................................................       v 
 
TEŞEKKÜR ........................................................................................................................      vi 
 
İÇİNDEKİLER  ....................................................................................................................      vii  
 
KISALTMALAR ..................................................................................................................     xv 
 

1. GİRİŞ ..........................................................................................................................      1 

 

2. TÜRK KÜLTÜRÜNDE KOYUNCULUK VE ÇOBANLIK ........................................       9 

 

3. EMİRGAZİ VE KARAPINAR BÖLGESİ KOYUN YETİŞTİRİCİLİĞİ ......................      43 

 
     3.1. Bölgede Yetiştirilen Koyun Irkı ............................................................................      44 
 
     3.2. Sürüdeki Hayvanların Yaşları ve Hayvanlara Verilen İsimler   .............................      46 
  
             3.2.1. Yaşına Göre Sınıflandırma  ........................................................................      46 
       
             3.2.2. Hayvanlara Verilen İsimler  .......................................................................      48 
       
      3.3. Sürünün Adlandırılması  .....................................................................................      50 
 
      3.4. Koyunların Beslenmesi .......................................................................................      51 
   
             3.4.1. Kös(Yaban) Otları .......................................................................................      51 
 
              3.4.2. Ziraî Yemler ..............................................................................................      56                                                                                                                                   
 
        3.5. Koyunların Bakım Yerleri         ...........................................................................       56 
              
              3.5.1. Ağıl          ....................................................................................................      56 
 
              3.5.2. İn           ......................................................................................................      59 
 
              3.5.3. Çardak .......................................................................................................      59 
                                                                                                                                                      
                                                                                                                                                         



viii 
 

                                                                                                                                                        Sayfa        
 
            3.5.4. Belen(Yaban) ..............................................................................................      59 
       
    3.6. Sulama ve Besleme Yerleri ....................................................................................       60 
 
            3.6.1. Su ve Yem Oluğu ........................................................................................      60 
      

4. KOYUNDAN ELDE EDİLEN ÜRÜNLER .................................................................       63 
  
    4.1. Sağım ....................................................................................................................       63 
 
            4.1.1. Süt Sağım Tekniği: Koşan\Goşan ................................................................       65 
 
    4.2. Mayalar .................................................................................................................       69  
 
            4.2.1. Peynir Mayası: Sarkanak Mayası\ Kursak ..................................................      70 
       
            4.2.2. Yoğurt Mayası ............................................................................................       71 
       
    4.3. Süt Ürünleri ..........................................................................................................       72 
 
            4.3.1. Peynir .........................................................................................................      72 
       
            4.3.2. Yaş Peynir-Salamura  ..................................................................................      76 
              
            4.3.3. Çökelek .......................................................................................................      77 
       
            4.3.4. Öz(Kaymak)  ...............................................................................................      77 
 
            4.3.5. Tereyağ(Sadeyağ)  ......................................................................................      78 
       
            4.3.6. Kaymak .......................................................................................................      80 
              
            4.3.7. Yoğurt .........................................................................................................      81 
       
    4.4. Et Ürünleri ............................................................................................................      83 
 
            4.4.1. Et ve Kemik Kurutması ...............................................................................       84 
       
            4.4.2. Kıyma/Kavurma ..........................................................................................       85 
              
            4.4.3. Kakaç/Kakırdak ...........................................................................................       87 
 
    4.5. Deri Ürünleri .........................................................................................................       87 
                                                                                                                                                         
 



ix 
 

                                                                                                                                                        Sayfa 
    
    4.6. Yün Ürünleri .........................................................................................................       91 
                                                                                                                                                         
            4.6.1. Koyun Harmanı: Yün Kırkımı  .....................................................................       91 
       
            4.6.2. Kök Boya ile Yün Boyama ...........................................................................       95 
              
            4.6.3. Dokumada Kullanılan Eşyalar .....................................................................       97 
       
            4.6.4. Dokuma Ürünler .........................................................................................       98 
 
    4.7. Yakacak Olarak Koyun Gübresi .............................................................................    101 
 
    4.8. Üretim Sırasında Kullanılan Malzemeler ..............................................................    103 
  

5. EMİRGAZİ VE KARAPINAR’DA ÇOBAN ...................................................     105 
  
    5.1. Çoban Piri .............................................................................................................    107 
 
    5.2. Seçim ....................................................................................................................    107 
     
    5.3. Çobanın Yetişmesi ................................................................................................    109 
 
    5.4. Çoban Hakkı ..........................................................................................................    110 
 
    5.5. Çobanın Yardımcılar .............................................................................................    111 
     
            5.5.1. Yardımcı Çoban ..........................................................................................    111 
       
            5.5.2. Çoban Köpeği .............................................................................................    113 
              
            5.5.3. Eşek ............................................................................................................    116 
       
            5.5.4. ‘’Çobanın Kilidi’’ Bağcak(Bağırcak) .............................................................    117 
            
            5.5.5. Keçi .............................................................................................................    119 
 
    5.6. Çobanın Kullandığı Araç-Gereçler ........................................................................    120 
     
            5.6.1. Kepenek ......................................................................................................    120 
       
            5.6.2. Çoban Değneği ...........................................................................................    122 
              
            5.6.3. Heybe .........................................................................................................    123 
                                                                                                                                                       
 



x 
 

                                                                                                                                                      Sayfa 
             
            5.6.4. Çobanın Yoldaşı: Çan ve Çeşitleri ...............................................................    125 
     
    5.7. Çobanın Görevleri ve Çobanda Olması Gereken Özellikler  .................................    127 
                                                                                                                                                         
            5.7.1. Gütme  ........................................................................................................    133 
 
                5.7.1.1. Gündüz gütmesi…….............................................................................   133 
       
                5.7.1.2. Gece gütmesi .......................................................................................    135    
    
    5.8. Kuzuların Beslenmesi ve Almaz Koyun  ................................................................    140 
     
    5.9. Koyunların Kış Aylarında Bakımı ...........................................................................    143 
      
    5.10. Sulama   ..............................................................................................................    144 
     
    5.11. Tuzlama  .............................................................................................................    144 
      
    5.12. Halk Takvimi ve Çobanlık ....................................................................................    145 
 

 6. MERASİMLER VE UYGULAMALAR ........................................................    149 
  
    6.1. Çobanlıkla İlgili Merasimler ..................................................................................    149 
 
            6.1.1. Seçim ..........................................................................................................    149 
       
            6.1.2. Saya ............................................................................................................    150 
  
            6.1.3. Koç Katımı...................................................................................................    154 
         
    6.2. Uygulamalar .........................................................................................................   159 
 
            6.2.1. Kurtağzı Bağlama ........................................................................................    159 
 
            6.2.2. Kadınlar Arasında Bir Yardımlaşma Uygulaması: Öncüt-Keşşik(Kişşik) ......    164 
   
            6.2.3. Süt Ürünlerinde Bereket Uygulamaları: Ebelik Türesi Yahut Üre-Türe ......    166 
 
            6.2.4. Nazar Uygulamaları) ...................................................................................    177 
                                                                                                                                                     
    6.3. Hayvan Hastalıkları ve Tedavileri .........................................................................    184 
 
        6.3.1. Kısırlaştırma Uygulamaları: Burma-Bükme-İğdiş ...........................................    189 
                                                                                                                                                    
 



xi 
 

                                                                                                                                                        Sayfa 
     
    6.4. Damgalama/Eneme  .............................................................................................    190 
      

7. SONUÇ ......................................................................................................................   195 

 
KAYNAKLAR .....................................................................................................................    203 
                                                                                                                                                          
EKLER ...............................................................................................................................    215 
 
EK-1. Koyunlarda isimlendirme .......................................................................................    216 
 
EK-2. Koyunları sulama alanları .......................................................................................    217 
 
EK-3. Çardak içinde koyunlar ..........................................................................................    218 
 
EK-4. Kuzu ve çoban köpeği ............................................................................................    219 
 
EK-5.Çardağın içi .............................................................................................................    220 
 
EK-6. Koyun bakım yeri-in ...............................................................................................    221 
 
EK-7. Ağıl .........................................................................................................................    222 
 
EK-8. Çardak avlusu .........................................................................................................    223 
 
EK-9. Çoban evi; çoban sekisi ..........................................................................................    224 
 
EK-10. Çoban sekisi .........................................................................................................    225 
 
EK-11. Çardak ..................................................................................................................    226 
 
EK-12. Çardak içinde koyun sulama ................................................................................    227 
 
EK-13. Koyun bakımı- kuyu ile sulama ............................................................................    228 
 
EK-14. Çıngıraklı kuyu ile sulama ....................................................................................    229 
 
EK-15. Sulama- kuyu  .......................................................................................................    230 
 
EK-16. Sulama- oluk ........................................................................................................    231 
                                                                                                                                                      
EK-17. Çobansalık ............................................................................................................    232 
 
EK-18. Çoban ocağı..........................................................................................................    233 
                                                                                                                                                    
 



xii 
 

                                                                                                                                                       Sayfa 
 

EK-19. Kış döneminde bastırık ........................................................................................    234 
 
EK-20. Bahar ve yaz döneminde bastırık ........................................................................    235 
 
EK-21. Örkenle koşan ......................................................................................................    236 

 
EK-22. Örkenle bağlama tekniği ......................................................................................    237 
 
EK-23. Goşanda sağım .....................................................................................................    238 
 
EK-24. Süt sağımında çocuk ............................................................................................    239 
 
EK-25. Goşanın faklı açıdan görüntüsü ...........................................................................    240 
 
EK-26. Hazır goşanda koyunlar .......................................................................................    241 
 
EK-27. Hazır goşan...........................................................................................................    242 
 
EK-28. Çan-taka ...............................................................................................................    243 
 
EK-29. En\in çeşidi ...........................................................................................................    244 
 
EK-30. Kesik en ................................................................................................................    245 
 
EK-31. Ucu kesik en .........................................................................................................    246 
 
EK-32. Kırkımda koyun bağlama tekniği..........................................................................    247 
 
EK-33. Kırkımcı ................................................................................................................    248 
 
EK-34. Kırkımcılar ............................................................................................................    249 
 
EK-35. Kırkımda iş bölümü ..............................................................................................    250 
 
EK-36. Gülemek ...............................................................................................................    251 
 
EK-37. Yapağılar ..............................................................................................................    252 
 
EK-38. Makas(kırkım) ......................................................................................................    253 
 
EK-39. Kırkımda mola ......................................................................................................    254 
                                                                                                                                                         
EK-40. Çoban köpeği .......................................................................................................    255 
                                                                                                                                                       
 



xiii 
 

                                                                                                                                                        Sayfa 
 
EK-41. Kuzuların güdülmesi ............................................................................................    256 
 
EK-42. Merada koyunlar .................................................................................................    257 
 
EK-43. Koyunlarda çeşitli isimlenirme .............................................................................    258 
 
EK-44. Meraya alıştırılan kuzu .........................................................................................    259 
      
EK-45. Yaylaya dönen sürü ..............................................................................................    260 

 
EK-46. Yakacak olarak hazırlanan kermeler ....................................................................    261 
 
EK-47. Kesilmiş kerme .....................................................................................................    262 
 
EK-48. Yoz sürüsü ve çoban  ...........................................................................................    263 
 
EK-49. Çoban ve sürü ......................................................................................................    264 
 
EK-50. Eski bir çoban .......................................................................................................    265 
 
EK-51. Çoban ...................................................................................................................    266 
 
EK-52. Çoban ve beslediği köpek ....................................................................................    267 
 
EK-53. Önü çeken keçi .....................................................................................................    268 
 
EK-54. Tuzla .....................................................................................................................    269 
 
EK-55. Nazarlık- boncuk ..................................................................................................    270 
 
EK-56. Çoban ve sürüsü ..................................................................................................    271 
 
EK-57. Kepenek ...............................................................................................................    272 
 
EK-58. İkindi gütmesi.......................................................................................................    273 
 
EK-59. Küçük çoban .........................................................................................................    274 
 
EK-60. Çoban eşeği ..........................................................................................................    275 
 
EK-61. Koç katımı için boyanan koçlar ............................................................................    276 
 
EK-62. Nazarlık- iskelet ....................................................................................................    277 
 
 



xiv 
 

                                                                                                                                                        Sayfa 
 
EK-63. Çoban çayı ............................................................................................................    278 
 
EK-64. Çoban pilavı .........................................................................................................    279 
        
EK-65. Dokumalardan örnek- halı yastık .........................................................................    280 
 
EK-66. Dokuma kaşıklık ...................................................................................................    281 
                                                                                                                                                       
EK-67. Tuzla .....................................................................................................................    282 
       
EK-68. Çet ........................................................................................................................    283 
 
EK-69. Yoz ve sağmal sürü boyaması ..............................................................................    284 
 
EK-70. Ağa konağı............................................................................................................    285 
 
ÖZGEÇMİŞ .......................................................................................................................   286 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



xv 
 

KISALTMALAR 
 
Bu çalışmada kullanılmış kısaltmalar, açıklamaları ile birlikte aşağıda sunulmuştur.  
 

 

Kısaltmalar    Açıklamalar 

 

DT Doğum tarihi 

DY Doğum yeri  

KK      Kaynak kişi 

TDK Türk Dil Kurumu 

TTK Türk Tarih Kurum



1 

 

1. GİRİŞ 

‘’Emirgazi ve Karapınar’da Koyunculuk ve Çobanlık’’ adlı tezin amacı Türklerin kadim 

mesleklerinden koyunculuk ve çobanlığın geleneksel yönlerinin halk bilimsel olarak 

incelenmesidir. Koyunculuk yüzyıllar boyunca yapılmış; sosyal, ekonomik ve kültürel olarak 

hayatın birçok alanına nüfuz etmiştir. Mesleklerin maddi kısmını oluşturan materyaller ve 

manevi yönünü oluşturan bilgi, beceri, tecrübe, inanç, uygulama ve törenler yıllar içinde 

değişime uğrayarak bugüne gelmiştir. Bugün geleneksel dokusunu barındırmakla birlikte 

modern çağın getirileriyle yol atmaktadır. Koyunculuk ve çobanlık, kişinin tek başına 

öğrenebileceği meslekler değildir. Tecrübe aktarımı ve usta-çırak ilişkisi ön plandadır yani 

insan ilişkileri belirleyici roldedir. Bu insan ilişkileri, koyunculuğun ve çobanlığın devamını 

sağlayan etkenlerdendir. Bilgi alışverişi ve çeşitli uygulamalarla bugüne kadar gelmiştir. Türk 

kültürünün yaşadığı coğrafyalarda yapılan koyunculuğun ve çobanlığın izlerini, Konya’nın 

Emirgazi ve Karapınar ilçelerinde de görürüz. Bu sebeple ilçeler, çalışma alanı olarak 

seçilmiştir. Oğuz boylarının yerleşim yeri olan iki ilçe, mesleklerin icrasında, koyundan elde 

ettiği ürünlerde, bunların yapımı ve saklanmasında kendine has yöntem, becerilerini 

gösterirler. Halk bilimin çatısı altında incelendiğinde bu bölgenin, geleneksel küçükbaş hayvan 

yetiştiriciliğindeki bilgisi kendini gösterir. Bu alandaki uygulamalardan, malzemelerden bazıları 

yok olmuş, bazıları ise yavaş yavaş kullanımdan çıkmaktadır. Halk kültürüne ait bu zenginliğin 

derlenmesi, kayıt altına alınması ve yok olmaması için verilecek olan öneriler, çalışmanın 

amaçlarından birini oluşturmaktadır.  

Emirgazi ve Karapınar’ın coğrafi özellikleri koyun yetiştirmek için uygun bir yapıdadır. Düz 

arazilerin olduğu bölgenin kısa boylu ot topluluğu, belli yerlerde açılmış kuyular, tarlalar 

yerleşim yerlerinin şekillenmesine de yol açmıştır. Bu yayla ve kışla düzeni, koyunculuktaki 

mevsimsel işleri ve işbölümlerindeki görev dağılımını da ayarlar.  

İkinci bölümde Türk kültürü içinde koyunculuk ve çobanlık incelenmiştir. Yazılı kaynaklar 

taranmış ve ekonomiye, sosyal, siyasi hayata, edebiyata, uygulamalara, törenlere verdiği 

etkiye, değinilmeye çalışılmıştır. 

Diğer bölümler, saha çalışmasından elde edilen bilgilerden hareketle oluşturulmuştur. Koyun 

yetiştiriciliği kapsamında koyunların bakımı, beslenmesi, barınması, sürü kavramı ve koyunu 



2 

 

gütme, tuzlama, eneme, sağma gibi koyunculuk faaliyetleri kaynak kişilerden alınan bilgiler 

ışığında incelenmiştir. Koyundan elde edilen süt, et, deri, yün ürünlerinin üretim süreci, dünü, 

bugünü tartışılmıştır. Bunlara bağlı uygulamalar, halk inançları ve çoban merasimlerinin 

durumuna değinilmiştir.  

Çalışma sırasında Emirgazi ve Karapınar ilçe merkezleri de dahil bu ilçelerin köyleri gezilmiştir. 

Yayla sayısının fazlalığı hepsine gitmenin önünü kapatmıştır fakat gidilebilecek yaylara da 

gidilmiştir. Ses kaydına alınan bilgiler, tezin temeli oluşturmuştur. Yaylalarda ve köylerde bazı 

faaliyetlerde gözlemci katılımcı olarak bulunulmuştur. Sağım, süt ürünlerinin yapımı, kırkım, 

gütme, kuzu eneme, kemire kesimi gibi faaliyetlere katılma imkânı olmuştur. Maddi ögelerin 

kullanımı devam ediyorsa bu malzemeler, işlem sırasında ya da bulunduğu şekilde 

kaydedilmiştir. Bunlar, fotoğraflanarak belgelenmiştir. Gidilen yerlerde kadınlara, çobanlık 

mesleğini yapan ve koyunculukla ilgilenen kişilere önceden belirlenen soruların sorulmasıyla 

bilgi edinilmiştir. Bölgede iyi çoban olarak bilinen kişilerin yanına gidilmeye de çalışılmıştır. 

Emirgazi Belediyesi, Karapınar kaymakamlığı ve muhtarlar, derleme için verdikleri belgeler ve 

kaynak kişi isimleriyle yardımcı olmuşlardır.  

Emirgazi ve Karapınar hakkında ayrı bir bölüm oluşturulmayıp ilçeler hakkındaki bilgiler genel 

olarak bu bölümde verilecektir. 

Karapınar hakkında birçok çalışma yapılmıştır. Emirgazi hakkında bu sayı yok denecek kadar 

azdır. Karapınar hakkında ilk ve en kapsamlı eser, İbrahim Gündüz’ün ‘’Bütün Yönleriyle 

Karapınar’’ adlı çalışmasıdır. Bu kitap içinde Karapınar, ayrıntısıyla incelenmiştir. Emirgazi, 

zamanında Karapınar’a bağlı köy olduğu için bu kitap içinde Emirgazi’de incelenmiştir.  

Emirgazi 

Emirgazi, Karapınar ilçesi ve Aksaray yolu üzerindedir. ‘’İlçe; kuzeyde Aksaray’ın merkez ve 

Eskil ilçesiyle, güneyde Ereğli ve batıda ise Karapınar ilçeleriyle çevrilidir.’’(Konya Ansiklopedisi, 

2012:187) Karacadağ ve Kötü Dağ olarak bilinen Arısama Dağı arasında kurulmuş küçük bir 

ilçedir. 22010 yılı TUIK ADNKS verilerine göre 9.689 kişinin yaşar. Emirgazi, Konya’nın nüfus 

olarak 24. ilçesidir.(Konya Ansiklopedisi, 2012:188) 



3 

 

Emirgazi’yi ilk olarak yurt edinenlerin Eski Kışla denilen yere gelip yerleştiği zaman içinde 

bugünkü yere geçtikleri söylenir. Eski kışla bölgesinin asıl ismi Dikili Taş’tır. İstanbul’daki Eski 

Şark Eserleri Müzesinde bulunan 4. Tuthalija dönemine tarihlenen sunaklar bu bölgeden 

çıkarılmıştır. Çanak ve çömlek büyük bir alandadır fakat arazi sürekli sürüldüğü için yer 

değiştirmiş olabilir. (Maner, 2015) Tarihi bir değeri olan ilçede çeşitli yerlerde örenler vardır. 

‘’Emirgazi ve çevresinin, Aksaray Aşıklı, Güvercinkaya ve Musalar gibi önemli Neolitik dönem 

yerleşimlerinin izlerine rastlanıldığı bölgelere komşu olduğu için, en erken dönemlerden 

itibaren yerleşim gördüğü sanılmaktadır. Bölgede bulunan Maltepe, Bağırsı, Şamlar, Tepesi 

Delik ve Kültü Tepe gibi birtakım höyüklerle diğer arkeolojik buluntular, Emirgazi’nin İlk Çağ 

tarihi hakkında bilgi vermektedirler.’’(Konya Ansiklopedisi, 2012:189) Bu höyüklerle ilgili 

efsaneler Emirgazi’de anlatılmaktadır. Hazine, heykel, sunak, yazıt gibi tarihi eserlerin 

bulunduğu yerlere ‘’gömü’’ ya da ‘’maşat’’ denilmektedir.  Altından yapılmış değerli eşyaların, 

hazinelerin bulunduğu düşünülen bu yerlerin özel güçler tarafından korunduğuna 

inanılmaktadır. Bu anlatılar sözlü bir kültür oluşturmuştur. Özellikle geçmişte bir yayla için 

anlatılan efsaneye göre; çoban orada koyununu güdemezmiş. Bu efsanelerin yaşamın içine 

girdiği görülür. 

Emirgazi ismi için iki genel görüş vardır: Bunlardan ilkinde ilçe, ismini Emrul Gazi’den almıştır. 

Bölgedeki anlatıma göre savaşta gazi olan Emrul Gazi, son savaşında kabrinin olduğu yerde 

şehit düşer. Başka bir rivayete göre Kötü Dağ’da bulunan kalede savaşmaya başlar. Bu sırada 

başı kopan Emrul Gazi kafasını kolunun altına alarak savaşır. Türbesinin olduğu yere gelince 

kötü bir kadınla karşılaşır ve orada şehit düşer. İkinci görüşe göre ise Şam’dan gelen Eymir-

Gazilu oymağından almıştır. (Gündüz, 1980: 531). Faruk Sümer, Oğuzlar adlı çalışmasında 

Şamdaki Türkmen boyları hakkında şu bilgiyi verir: ‘’Tarablus-Şam: Bu yörede yaşayan 

Türkmen topluluğu da başlıca: Salur, Eymir-Gazilu, Boğayırlu, Süleymanlu ve sair oymaklardan 

müteşekkildi.’’(Sümer, 1972: 177) Bölgede Suriye’den gelen Türkmenlerin varlığı, Salur isimli 

yerleşim yerlerinin olması ilçenin isminin, boydan gelebileceğinin kuvvetini artırır.  Eymir-

Gazilu isminin zaman içinde Emirgazi’ye dönüşmüş olması muhtemeldir. İbrahim Gündüz’ün 

kitabında yer verdiği diğer bilgiye göre: Emirgazi’nin yaşlıları, ilçenin eski isminin Farsak 

olduğunu söyler. (Gündüz, 1980: 530) Farsak Türkmen oymaklarından birisinin ismidir. (Sümer, 

1972: 179) Yine yerleşim yerlerine verilen boy isimlerinin örneklerini yaylalarda görmek 



4 

 

mümkündür. ‘’Ginik’’ yaylasının ismini Kınık boyundan alma ihtimali vardır. Şamlar yaylasında 

yayla sakinleri, kendilerinin Şam’dan gelen Türkmenler olduğunu bildirmişlerdir. Emirgazi’nin 

yaylalarından birinin ismi Recepli’dir. Faruk Sümer, aynı kitabında XVII. yüzyılda Avşarların 

Receblü Afşarı olarak anıldığını aktarır.(Sümer, 1972:274) Bu Avşar oymağı da Halep’ten 

Anadolu’ya gelmiştir.(Sümer, 1972:279)  

Bu yayla isimlerine bakıldığında, bölgenin Oğuz boylarının yerleştiği saha olduğu 

görülmektedir. Yaylalara isim veren boylar incelendiğinde Suriye’den gelen Türkmen boyları 

olduğu görülür. Bölgenin gelenek ve inançlarında da Eski Türk inancının izlerini görmek 

mümkündür. İslam’a ters düşen birçok inanç, zaman içinde terkedilmiştir. Atın kuyruğu 

bağlamak, mezarın yanında ilk gece ateş yakmak, uçuğu korkutmak için ateşi kullanmak, ateşe 

tükürmemek, su dökerken dua okumak, albastı için yapılan ritüeller, albastıya Karakuş 

denmesi ve ondan korunmak için bacaya karaçalı asılması, at, köpek, koyun, kuzu başı 

iskeletlerinin kullanılması, eski gelin başlıklarının ihtişamı, nazar-bereket vb. birçok 

uygulamada, eski Türk inancını görmek mümkündür. 

Emirgazi on altı mahalleden oluşmuştur mahalleler şunlardır: Akmescit Mahallesi, Besci 

Mahallesi, Camikebir Mahallesi, Cumhuriyet Mahallesi, Demirci Mahallesi, Ekizli Mahallesi, 

Fatih Mahallesi, Göleren Mahallesi, Işıklar Mahallesi, Kale Mahallesi, Karaören Mahallesi, 

Meşeli Mahallesi, Öbektaş Mahallesi Türbe Mahallesi, Yamaç Mahallesi, Yeni Mahallesi. 

(http://www.emirgazi.bel.tr/sayfa/21/emirgazi-nufusu) Emirgazi’ye bağlı yaklaşık 60 da yayla 

vardır.  

Karapınar 

‘’Karapınar, M.Ö. 2000-3000’li klasik devirlerin “Hyde” adlı tanınmış bir kasabası üzerinde 

kurulmuş 1 Hitit, Truva Krallığı, Frigler, Asurlular, Lidyalılar, Bizanslılar, Selçuklular ve 

Osmanlılar hâkimiyetine girmiş bir yerleşim merkezidir.’’(Yaman, 2009:4) 

Karapınar ve çevresi, 1071 Malazgirt Savaşından sonra 1076–1077 yıllarında Selçukluların eline 

geçmiştir. Karapınar, 1308’de Selçuklu Devletinin yıkılmasıyla Karamanoğulları’na daha sonra 

ise Osmanlı topraklarına kesin olarak katılmıştır (Aydın:2006’dan Bozaklı, 2016: 7)  

http://www.emirgazi.bel.tr/sayfa/21/emirgazi-nufusu


5 

 

Osmanlı devrinde Sultaniye olan ismi 1934 senesinde değiştirilerek Karapınar ismini alır. 

(Yaman, 2009:6) Rivayete göre ilçe ismini bir pınardan almaktadır. Çetmi Mahallesinde akan 

ve kadınların çamaşır yıkadığı bu pınar, zaman içinde kurur ve Yeşilpınar olan isim değişmiş, 

Karapınar olmuştur. 

Karapınar, Hititlerden itibaren önemli yerleşim yerlerinden biri olmuştur. Tarih öncesi 

devirlerden itibaren ulaşım yolu üzerinde olduğu için jeopolitik bir öneme sahiptir. (Konya 

Ansiklopedisi, 2013:88) Anadolu’nun Türkler tarafından alınmasından sonra Karapınar, 

Selçuklu hâkimiyetine girmiştir. Selçuklu Devleti’nin yıkılmasından sonra Karamanoğullarının 

hâkimiyetinde yaşamıştır. Bu devletin Fatih Sultan Mehmet tarafından yıkılmasından sonra ise 

Osmanlı toprağı olmuştur. Karapınar, Osmanlı Devleti döneminde derbent köyü görevi görmüş 

daha sonra külliyenin açılması ve vakıf destekleriyle gerçek bir yerleşim yeri haline gelmiştir. 

Evliya Çelebi, Seyahatnamesinde Karapınar için şunları söyler: 

‘’Konya toprağında ve Karası hududunda hâkimliktir. Havası ve suyu hoştur. Bağ ve bahçeleri 

şirin bir kasabadır. Çarşı içinde Süleymanhan Camii vardır. Kurşunlu büyük bir camiidir ki 

Mimar Sinan tarafından yapılmıştır. Bundan başka mescidleri, üç tekkesi, sıbyan mektebi ve 

bedestanı vardır.’’ (Çelebi, 1986: 16) 

Oğuz boylarının yerleştiği ilçede, Türk kültürünün köklü izlerini görmek mümkündür. Karapınar 

köylerinden olan Hotamış ve çevresine, ‘’Türkmen köyleri’’ denilmektedir. Sazlıpınar Köyü’nün 

ismi Ecevit dönemine kadar ‘’Rakka’’ olarak kullanılmış, bu dönemden sonra köyde bulunan 

pınar sebebiyle köye ‘’Sazlıpınar’’ ismi verilmiştir. 

Emirgazi ve Karapınar arası yaklaşık 40 kilometredir. Volkanik olan Karacadağ, iki ilçenin 

güzergâhının üzerindedir. Bölgedeki en yüksek yükselti Karacadağ’dır. Bu dağda Emirgazi ve 

Karapınar’a bağlı olan köyler vardır. İlçelerde karasal iklim özellikleri görülür.  İklime uygun 

olarak kısa boylu bitki örtüsü yetişir. Bahar aylarında çıkıp sıcaklığın artmasıyla kuruyan bu 

otlar temel geçim kaynaklarından olan koyunculuk için uygundur. İlçe etrafındaki ağaç sayısı 

merkeze göre oldukça azdır. Karacadağ bölgesinde ise meşe ağacı sayısı fazladır. Hem coğrafya 

hem bitki örtüsüne bağlı olarak Karacadağ köylerinde keçi sayısının daha fazla olduğu göze 

çarpar.  İlçelerde arpa, buğday, çavdar, çemen vb.leri ekilirken sulu tarıma geçilmesiyle mısır, 

yonca gibi ürünleri ekmenin de önünü açmıştır. Bu ürünlerin maddi getirisi arpa, buğdaya göre 



6 

 

daha fazladır. Bölge coğrafyasına uygun olmayan bu ürünlerin fazla sulanmasıyla susuzluk 

sorunu baş göstermeye başlamıştır. Karapınar’da da büyük obruklar oluşmuş, Meke Krater 

Gölü’nün suyu tamamen çekilmiştir.  

Yayla; hayvancılığın ve tarımın temelini oluşturan yerlerdir. Yayla evleri genelde tarlaların 

yanında ya da yakınıdadır. Karapınar ve Emirgazi düzlük bir alanda olduğu için yaylalarda düz 

alanlar içindedir. Bu alandaki meralar koyun beslemek için uygun mekânlardır. Kısa boylu otlar 

yaylada kalındığı sürece sürüye faydalı olan ve yararlanılan bitkilerdir. Bölge halkının 

adlandırdığı bu otlarda çeşidin fazla olduğu görülür. 

Bahar ayları geldiğinde özellikle Karapınar’da yoğun bir göç hareketi yaşanır. İlçe ve köy 

merkezlerinden tarım ve hayvancılık yapmak üzere yaylalara gidilir. Yaz boyunca burada 

kalınıp harman ve hayvan işleri bitince ilçe merkezindeki evlere gelinir. İki ev vardır. Geçmişte 

tüm eşyalar iki ev arasında taşınırken günümüzde gerekli eşyalar götürülmektedir. İmkânların 

artmasıyla yayla evinde de ilçe merkezindeki evler gibi düzen kurulmuştur.  

Emirgazi ve Karapınar’da İnsanların ve Hayvanların Barındığı Yerlerin Özellikleri 

Emirgazi’nin geçmişten kalma evleri taş ve kerpiçten yapılmış tek katlı yapılardır, Karapınar’da 

iki katlı kapılarında tahta oymalı süslerin olduğu kerpiç evler de mevcuttur. Evler genellikle iki 

oda, bu odalar arasındaki aralık ismi verilen ara kısımdan oluşmaktadır. Oda ‘’dam’’ olarak 

adlandırılır. Tavan kısmında ağaç ve kamış kullanılır. Her odada en az bir pencere vardır. Bu 

pencereler ‘’baca’’ olarak adlandırılır. Evin duvarı yaklaşık yarım metre kalınlığındadır ve 

bundan kaynaklı pencerenin önünde boşluk vardır. Sürahi, bardak gibi eşyalar bu kısımda 

durur. Pencere dışında evin çeşitli yerlerinde, duvar içinde bu bacalardan bulunmaktadır.  Bir 

nevi dolap görevi gören bu bacalara bulunduğu yere göre eşya konmaktadır. Çay şekeri, çay, 

kahve gibi yiyecekler eskiden bu bacalarda korunmuştur. Kullanımı az olan eşyalar, kıyafetler 

de bu bacalara konmaktadır. Önüne ise düzgün bir bez parçası ya da perde kasılmaktadır. 

Işıklar kasabasında ise bu bacalar perdelere ek olarak dolap kapaklarıyla gizlenmektedir. Asbab 

bacası adlandırılması da yapılmaktadır. Odaların girişinde, duvar boyunca yerden 30-40 cm 

yükseklikte duvar boyunca bir metre eninde seki adı verilen yüksek kısım vardır. Bu kısım da 

genelde kerpiçten yapılmaktadır. Yüklük denilen bu yükseltilere evdeki yatak, yorgan, döşek 

ve yastık gibi eşyalar üst üste getirilmek suretiyle koyulur. Üst üste koymaya ‘’kayma’’, 



7 

 

eşyaların kayılmasına ise ‘’yük kayma’’ denir. Üzeri çeşitli örtülerle kapatılan yüklüğün önüne 

genelde perde asılır. Eğer toprak seki yoksa tahta vb. eşyalardan yapılmış yükseklikler konur. 

Karapınar evlerinde ‘’guşurgu’’ ismi verilen hafif ışık alan odalar vardır. Kiler sayılabilecek bu 

odalarda çeyizlik dokuma ürünlerin bakımı ve koruması yapılmıştır.  Emirgazi’de odanın aşağı 

tarafında sekinin en ucunda ‘’banyoluk, hamam’’ vardır. Sekinin en ucunda küçük havuz 

diyebileceğimiz kısımlar banyo ihtiyacını karşılamak için ayrılmıştır. Köşesine konulan delikle 

su dışarıya akar. İş bitten sonra üzerinin kapatılmasına önem verilir. 

 Emirgazi’de evler bir, iki, nadir olmakla birlikte fazla katlı olmaktadır. TOKİ’nin Emirgazi’ye 

yaptığı toplu konutlar, ilçenin en yüksek binalarıdır. Karapınar ise inşaat sektöründe oldukça 

gelişmiştir. Lüks sayılacak apartmanlar, ilçenin her yerine yapılmaktadır. Geleneksel evlerin 

dışında; mutfak, yem damı, ahır, çardak, yakacaklık, tuvalet gibi kısımlar vardır. Karapınar’da 

ekmek yapılan dışarıdaki mutfağa aşhane anlamına gelen ‘’Aşene, ayşene’’, denilmektedir. 

Günümüzde oda sayısında değişimler olmuştur. Ev sahibi kendi isteğine göre oda sayısını 

belirleyip mutfak, banyo, tuvalet gibi kısımları içeriye aldırmıştır. Yayladaki ev de iki dam bir 

aralık şeklindedir. Yaylalardaki evler de zaman içinde değişime uğramıştır. ‘’Takım’’ olarak 

adlandırılan evler de yaylalara yapılır. Takım evlerde, mutfak, tuvalet evin içindedir.  Ağıl, ahır, 

ekmek yapılan mutfağın yayla evlerinde olması gerekir. Traktör, motosiklet, araba ve bu 

araçlarla ilgili eşyaların konduğu garaj evin hemen bitişiğinde bulunur. Kerpiçten yapılan 

garajlar da evlerde olduğu gibi tavanında tahta ve kamışlar vardır. Bastırak isimli sekiler de 

yayla hayatının vazgeçilmez alanlarındandır. Süt ürünlerinin korunduğu ve olgunlaştığı 

bastırağın zeminini oluşturan sekiler, gölge olan bir yer seçilerek kurulur. Hem yayla hem 

köydeki kerpiç evlerinin boyası hem kireç hem de boyayla yapılmaktadır. Evlerin orijinal 

yapısında tuvalet dışarıdadır. Evden 20-30 m uzaklıkta yine kerpiçten yapılmış küçük yapılardır. 

Evin dışında bir çeşme bulunur. Ahır ya da ağıl yanında da hayvanların sulanması için dinamo 

ya da çeşme bulunur.  

Işıklar kasabasında ‘’ağa konağı’’ denilen evler vardır.(EK-70) Ağa konakları taştan yapılmıştır. 

Kasaba içinde bulunan ağa konaklarından bazısı kullanırken bazıları ise sit alanı içinde koruma 

altına alınmıştır. Oymalı ahşap dolaplar, kapılar ve dolap kapakları evin odalarında mevcuttur. 

Mutfağın olduğu kısımda ocak da bulunur. Derleme için gittiğimiz ağa konağı, kaderine 

terkedilmiş bir halde durmaktadır. Aralık kısmın tavanı çökmüş, ev bakımsız bir halde 



8 

 

durmaktaydı. Karacadağ eski evlerinin tamamı taş ile yapılmıştır. Günümüzde yeni yapılan 

evlerin yanında bu evlerden kullanılanlar da vardır. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 

 

2. TÜRK KÜLTÜRÜNDE KOYUNCULUK VE ÇOBANLIK 

Asya’nın geniş bozkırlarında yaşayan Türkler için temel geçim kaynaklarından birisi de 

koyunculuk olmuştur. At ve koyunun Türk hayatının içinde olması hayatı sadece ekonomik 

açıdan etkilememiştir. Koyun ve onunla gelen kültürel faaliyetler hayatın her alanına işlemiş 

hem de çevre kültürleri etkilemiştir Giyim, barınma, beslenme, mitoloji, edebiyat gibi birçok 

alanda koyunculuğun etkileriyle karşılaşılır. Büyük sürülerin idaresi çobana verilmiştir. 

Sürülerin bakıcısı olan çoban da aynı önemi ve değeri üzerinde toplar. Et, süt, yün, deriden 

elde edilen yiyecekler kıyafetler Türklerin ‘’Bozkır’’1 kültüründe büyük tecrübeler elde 

etmelerini sağlamıştır.  

Bu bilgi ve tecrübelerin izlerini Anadolu’nun koyunculuğunda da görmek mümkündür. Sosyal, 

iktisadi ve siyasi olaylarda da koyun ve çobanın etkisi vardır. Dini günlerde, ritüellerde, 

ibadetlerde koyunun varlığı görülür. Yüzyılların tecrübesi, kültür birikimi koyunculuk 

yapanların omuzlarında günümüze kadar gelmiştir. Koyunla iç içe bir hayat sürmenin ve onun 

peşinde ot aramanın karşılığında ‘’koyun’’ kültürel hayatın içine girmiştir. Maddi ve manevi 

kültür unsurları olarak da karşımıza çıkar. Türk kültür hayatını derinden etkileyen bu 

unsurlardan bazıları da dünya medeniyetleri açısından önemlidir. Koyun başlı başına bir 

kültürdür. Bölgenin coğrafya ve iklimine uyum sağlayan bu hayvandan büyük şekilde istifade 

edilmiştir. Ondan her şeyiyle faydalanmak hayvana karşı olan sevgiyi artırmıştır.  

Koyunun, Türkler ile bütünleştiğini ve çok sayıda hayvana sahip oldukları farklı zamanlarda 

yaşamış seyyahlar, araştırıcılar ve tarihçiler tarafından belirtilmiştir. Eberhard Tueciler için 

şunları söyler. Fuad Köprülü: Milattan önce üçüncü asırda siyasi birliğini tamamlayamamış 

Çinlilerin şimal yönünde iki rakibinden birisinin Çinlilerin Hiyong-nu dedikleri ‘’Kon: Koyun’’ 

Türkleri olduğunu aktarır. (Köprülü, 2005:18) Büyük hayvan sürüleri araştırmacıların dikkatini 

çekmiştir. Bunu da eserlerinde belirtmişlerdir. Bir yerden bir yere hayvanlarını önlerine 

katarak göçerler ve atlarında, koyunlarında ve sığırlarındaki sayı belirsizdir. Ayrıca at, eşek ve 

katırı da bilirler. (Lıgeti, 1986:46) Lıgeti aynı eserinde Hunların atçı bir millet olduklarını, ona 

binen ilk kavmin Hunlar olduğunu, çocuklarını da ata alıştırmak için koyun ve kuzu üzerine 

                                                           
1 İbrahim Kafesoğlu’nun Türk Millî Kültür eserindeki tabiri. (1997: 50) 



10 

 

bindirilerek talim yaptırdıklarını aktarır(Lıgeti, 1986:46-47). Koyunun ve beraberindeki 

kültürünün her alana işlediğinin göstergelerinden biri Hun beyi ile evlenen Çin prensesinin 

mısralarıdır. Bu mısralarda koyunun etinin yemek olarak yendiği, sütünün içildiği, yününün 

kıyafet olarak kullanıldığı, ip yapımı, yünden yapılmış keçenin varlığı göze çarpar. Şiirde 

bunların küçümsenerek anlatılması da Çin’in bu kültürden uzak olduğunu göz önüne serer: 

    ‘’Yurdumdan ağladım kara bağlarım, 

Şimdi de Hunların çadırı yerim. 

Ocağım kül oldu ona ağlarım 

Dünyaya gelmemiş olmak isterim 

Yapağı eğirir, keçe giyerler 

Gözüme bet gelir, gönlüme kötü 

Koyunun o kokmuş etini yerler 

İçemem bakırla sunulan sütü 

…’’(Lıgeti, 1986:45) 

Hayvan beslemek, diğer kavimlerle ticari ilişkilerde de rol oynamıştır. Ehlileştirilen hayvanlar 

ve zaman içinde bu hayvanlardan elde edilen çeşitli ürünler pazara sunulmuştur. Tarımla 

uğraşılsa da ekonominin temelini hayvancılık üzerine dayalı ticaret oluşturmuştur. ‘’Türkler 

yalnız avcılıkla, ziraatla, hayvan beslemekle iktifa etmeyerek ticaretle dahi meşgul olurlardı. 

Sürülerinin ve avlarının mahsullerini hububat mukabilinde Çinlilere verirler, Hint, İran ve 

Bizans ile de ticari münasebette bulunurlardı.’’(Köprülü, 2005:44) İç Asya’daki hayvancı 

toplulukların kuvvetli bir iktisadî hayatları vardır. Göçebe toplumlar yiyecek, içecek, barınak, 

göç vasıtasını kendileri temin etmişlerdir, buna karşılık yerleşik olanlardan hububat, baharat, 

pirinç gibi ürünler alınmıştır. (Diyarbekirli, 1972:33) 

Seyahatnamelerde de koyunun fazla oluşu, et ikramının sıkça yapıldığı, süt ürünleriyle yapılan 

yiyeceklerin varlığı, halıların önemi seyyahlar tarafından bizlere aktarılmıştır. İbn Fadlan 

Oğuzların içinde 100.000 baş koyuna sahip olan kişileri gördüğünü eserinde yazmıştır. (Şeşen, 

2016:18) Bu sayıda abartı olma ihtimali olsa da hayvan sayısının çokluğunu göstermesi 

açısından önemlidir. Türklerdeki koyunlarla ilgili de şunları bildirir:  



11 

 

‘’Derler ki, Türklerde koyun dört yavrudan az doğurmaz. Çok defa köpek gibi beş ya da altı 

yavru doğurur… Bu koyunlar çok büyüktür. Kuyruklarını yerde sürürler.’’(Şeşen 2016:49)  

Peçenekler üzerine seyahat düzenleyen İbn Fadlan Peçeneklerin servet, hayvan, koyun, eşya, 

altın, gümüş, silah, buyruk, sancak sahibi olduğunu bildirir.(Şeşen, 2016:72) İbn Fadlan 

seyahatnamesinde Çiğiller denilen kabileye ziyaret sırasında gördüklerini şöyle bildirir: 

‘’Arpa, börülce, koyun eti yerler. Deve kesmezler, sığır öldürmezler. Ülkelerinde sığır yoktur. 

Elbiseleri yün ve kürktendir. Başka çeşit elbise giymezler.’’(Şeşen, 2016:64) Seyyah, 

Buğraçlara2 ziyaretinde de benzer manzarayla karşılaşır. Keçe elbise giyip, ülkelerinde sığır ve 

keçi bulunmayan bu kabile de koyun eti yer. (Şeşen, 2016:64-65)  

Beylikler dönemi Anadolu’sunda da hayvancılık, hayvancılık içinde de koyunculuk mühim bir 

yer tutmaktadır. 

‘’Rum diyarı diye bilinen bu ülke, dünyanın belki en güzel memleketi. Allah Teâlâ güzellikleri 

öbür ülkelere ayrı ayrı dağıtırken burada hepsini bir araya toplamış. Dünyanın en güzel 

insanları, en temiz kıyafetli halkı burada yaşar ve en leziz yemekler de burada pişer.’’ (Aykut, 

2017:273) dediği Anadolu’da, İbn Battuta birçok şehri gezmiş leziz yemekler, tatlılar yemiş, 

şerbetler içmiş, derin bir hürmet görerek ağırlanmıştır ve buraları da seyahatnamesine 

almıştır. Bizans’a yolculuk ederken yanında Türkler de bulunur. Kış ayına denk gelen yolculuk, 

suya olan ihtiyacı azaltır. Türkler ise yanlarında taşıdıkları yoğurdu, pişirilmiş dûkî ile karıştırıp 

içtiklerinden susuzluğu hiç çekmezler.(Aykut, 2017:331) Yemek isimlerinin bolca geçtiği 

Seyahatnâme’de İbn Battuta; Sibirya’da yemeğinin haşlanmış at ya da koyun eti olduğunu da 

yazar.(Aykut, 2017:327)  

Asya’da başlayan koyunculuk serüveni ve onların bakıcıları çobanlar, Türk tarihi ve kültürü 

açısından önemli roller üstlenmişlerdir. Türk hayatının kendisi olan koyunculuk ve çobanlık 

yüzyıllardır yapılagelmiştir. Hayvanla ilgilenen ve onun dinamik yapısıyla güç bulan insanların 

hayatlarında hayvanları merkeze oturur. Bu sebeple de ilk sanat eserlerinden itibaren koyunun 

izleri buralarda da görülmeye başlar. Destanlar, hikâyeler, masallar, atasözleri, deyimler gibi 

sözlü kültürümüz de günlük hayatın ta kendisi olan koyundan izler taşır. Günümüzde 

                                                           
2 Araştırmacının notuna göre Karahanlılar olduğu düşünülüyor. 



12 

 

çobanlığın gerilemesi, statü olarak düşük görülmesi de göz ardı edilmemelidir. Modern 

eşyaların kullanılması bazı uygulamaların gerilemesine ve yok olmasına da neden olmuştur. 

Meraların tahrip edilmesi, tarıma açılması, köylerin mahalle olarak büyükşehir belediyelerine 

bağlanması da mera kullanımını kısıtlamıştır. Bu sebeple periyodik olarak yapılan bazı 

işlemlerin gerilemesine, sekteye uğramasına hatta yok olmasına neden olmuştur. Hayatın her 

alanında olduğu gibi dini boyutunda da geçim kaynağının izleri görülür. 

Tanrıya ibadetlerden birisi de ona kurban sunmaktır. ‘’Şamanistlerde kurbansız ayin yapılmaz. 

Her ayin için kanlı veya kansız kurban bulunması gerekir.’’(İnan, 2015:97)Kanlı ve kansız 

kurbanlarda amaç kendilerini kötülüklerden korumak ve bereketi artırmaktır. Şamanistlerde 

en önemli kurban, at ve ondan sonra gelen ise koyundur. (İnan 2015: 100)  Türklerde, İslam 

öncesinde ve sonrasında koyunun, özellikle koçun kesildiği dikkat çeker. ‘’Koyun ve özelikle 

beyaz koç, eski Türklerde Gök Tanrı’ya sunulan kurbanlar arasındaydı. Çin kaynaklarının 

aktardığına göre, Tabgaçlar, Gök Tanrı ayini olarak anılan törende, ak buzağı, koç ve at kurban 

ediyorlardı.’’ (Çoruhlu, 2011:174) Hunlara ait kurganlardan elde edilen bilgilere göre, Gök 

Tanrı gibi yer tanrısına da kurbanlar sunulurdu. Yer tanrısı ve onun sınırları içinde yaşayan kötü 

ruhlardan çok korkuyorlardı. Ülgen, iyilik sembolü olduğundan ona sunulan kurban at 

oluyordu ve bu atların sayısı azdı fakat kötü ruhlardan korunmak gerekiyordu. Bu sebeple bol 

miktarda koç ve dağ koyunu, aşağı dünya için kurban edilmiştir. Ayrıca birçok eşyalarına da 

tılsım, muska ve nazar amaçlı koç boynuzları çizilmiş, koç heykelcikleri yapılmaya çalışılmıştır. 

Hun kurganlarından çıkan örnekler bunun destekleyicisidir. (Diyarbekirli, 1972:92-93) Yine 

Asya Hunları, mayıs ortalarında yer-sulara kurban sunmuşlardır. Tabgaçlar da ilkbahar ve 

sonbaharda atalara kurban kesmişler ve bu kurbanları taş evler içinde sunmuşlardır. 

(Kafesoğlu, 1980:27) Emel Esin de kurban merasimi için şu bilgileri aktarır: ‘’Türk boylarında 

da ak donlu at, göğe kurban edilirdi, koyun veya koç ise gömülürdü, yani belki toprağa verilen 

bir kurban idi. Kök-Türk atalar tapınağındaki kurban çukurunda at, koyun ve kuş kemikleri 

bulunmuştur (Esin, 1978:101). Beltir Türklerinde de kabile bayramlarında aileler birleşip belli 

sayıda kurbanlık koyun hazırlamışlardır. Bu koyun, beyaz tüylü ve siyah başlı olmalıdır.(İnan, 

1998b:215) Kuzey Çin’de devlet kuran ve Türk oldukları tahmin edilen Chou sülâlesinde, 

sadakat timsali olarak hükümdarlar, atalarına koyun kurban ederler ve beyler de 



13 

 

hükümdarlarına koyun hediye ederler. Türkler, ölülerine öbür dünyada kullanmaları için atlar 

ve koyunlar da kurban etmişlerdir. (Esin, 1978:13)  

Kanlı kurbanların yanında kansız kurbanların varlığıyla da karşılaşılır. Kansız kurbanların en 

önemlisi, ıdık\ıduk kurbanlardır.(İnan 2015:98) Kuzuların sağlam ve bereketli olması için ıdık 

olarak koyun bırakılır.(İnan 2015:108) 

Kurban, çoğu kavimde olduğu gibi Türklerde de önemli ve derin bir yer tutar. Atın yanında 

kurban olarak koyunun seçilmesi, koyuna dinî bir boyut da vermiştir. Koyun, birçok törende, 

toplu kutlanan merasimlerde kurbanlık olarak seçilmiştir. Aynı zamanda dualarda, efsunlarda 

da sözlü olarak da bu durum ifade edilmiştir. Beltir Türklerinde kurban merasiminde şu dua 

okunur ve duada yapılan eylem sözlü olarak da ifade edilir: 

 ‘’Mavi görünen Gök Tanrı, sâk 

 Bizi taşıyan karayer, sâk 

 ‘’Üldürbe halik’’ kayrakan sâk 

 Aklı, görklü(mukaddes) paçavralarını 

 Ak kuzu kurbanını  

 Sana takdim ediyoruz, sâk 

 Yağmur, çamur kayraka 

 Yumuşağından veriver 

 … 

 Kurbanlığımız ak kuzuyu 

 Kanını dökmeden sana takdim ediyoruz 

 … 

 Sen beyaz tavşana binen 

 Ak kuzuyu kurban isteyen kişisin…’’(İnan, 1998b:219-220) 

Kurban dışında birçok ritüelde koyun, kendini gösterir. Yağmur yağdığı sırada çocuklar 

tarafından sevinçle söylenen sözlerle, Allah’tan yağmurla birlikte hayatları için önemli olan 



14 

 

kuzulu bir koyun ve harman istenir. Yağacak yağmurla, bereket artacak ve üretim dönemine 

bolluk içinde girilecektir. Konya’da derlenen dua şu şekildedir: 

 Yağ yağ yağmur 

 Tarlada çamur 

 Teknede hamur 

 Gök kuzulu kurban 

 Göbeklice harman 

 Ver Allah’ım ver 

Konya’da yağmur dualarında toplu şekilde yenen ana yemek, yağmur duasında kesilen 

koyundur. Yağmur duasının yapıldığı yerlere insanlar, koyun ve kuzu sürülerini getirir. 

Konya’da derlenen Hıdırellez etkinliklerinde koyun ve kuzular, bir gün boyunca süre sınırı 

olmaksızın emişir. Hızır ve İlyas Peygamberlerin kavuştuğuna inanılan bu günde, bereketin 

gelmesi de istenir. Derleme yapılan ilçelerden birisi olan Emirgazi’de kaynak kişinin başından 

geçen olayda; iki çocuğu şeytandan koruyan yanlarındaki kuzu olmuştur. Çünkü ‘’kuzu melek 

soyundan gelir inancı’’ diridir. Sürünün gidişi, gelişi, çanı, su içişi hepsi insanlar tarafından çok 

sevilmiştir.  

Yüzyıllardır yapılagelen koyunculuk, yemek alışkanlıklarını da şekillendirmiştir. Yemek 

kültürünün temelini de et, süt ürünleri ve yapılan ziraatla gelen buğday oluşturmaktadır. 

Koyun; şenlik, şölen, doğum, düğün, yağmur duası vb. toplu yemeğin olduğu törenlerde kesilip 

etiyle, sütüyle kullanılır. İnsanlara ikram edildiği gibi fakirlere de dağıtılır. Bugün yaşayan toplu 

yemek kültürünün geçmişinin, eski olduğunu görülür. Türklerde akrabalık ilişkileri kuvvetli, 

komşuluk kültürü gelişmiş, yapılacak işin yardımlaşarak bitirildiği imecenin yaygın olduğu 

bilinen bir gerçektir. Bu sebeple hem özel hem dinî günlerde bir araya gelindiğinde toplu 

şekilde yemekler yenmiş ve toplu şekilde dua etmeye de dikkat edilmiştir. Türklerin savaş 

gücünü diri tutan av törenlerinde, beylerin düzenlediği şölenlerde ve cenaze törenleri olan 

yuğlarda yemek en önemli birleşim noktasıdır. ‘’Birbirini tanıyan insanların ortaklaşa 



15 

 

paylaşımlarının yaşandığı sofralar bir toplumun sosyal yaşantısı, gelenek ve görenekleri 

hakkında bilgi veren kamusal mekânlardır. Bu kamusal mekânlarda verilen ziyafetler, 

toplumsal yapının sağlamlaştırılması, devletin gücünün güvence altına alınmasının önemli 

unsurudur.’’ (Çetinkaya, 2015) Ortak bir paydada acı paylaşmak, sevince ortak olmak ve bu 

duyguların olduğu bir yerde bulunmak insanlarda güven duygusunu artırmıştır. Aynı sofraya 

oturup aynı yemekten yemek, insanlar arasındaki bağı kuvvetlendirmiştir.  

Et ve süt ürünleri göçer mutfağın temelini oluşturur. Bunun için hayvan sürüleri her zaman 

yararlanabilecekleri kaynaklardandır. (Kutlu, 1992) Yararlanabildikleri bu kaynaklar, toplu 

merasimlerde cömertçe kullanılmıştır. Büyük hayvan sürülerine sahip olma durumu, yenilecek 

yemeğin et türünü de belirler. Süt ürünlerinden ayran, kımız ve yoğurt da törenlere eşlik eden 

hayvansal gıdalardandır. Türk hayatının bir parçası olan bu kültürün izleri, edebiyata da yansır. 

Destanlarda, Dede Korkut Hikâyelerinde toplu yemek sahnelerinin varlığı dikkat çekicidir. 

Oğuz Destanı’nda; Oğuz yurda varınca bir toy tertipler. Bu şölende doksan bin koç ve dokuz 

yüz kısrak kesilmesini emreder.(Togan, 1982:47) Yine Oğuz Destanı’nda, yuğ töreninde 

yapılanlar şöyle anlatılır:  

‘’Kayı İnal Han vefat edince, yuğ töreni için babasının naibi bulunan Bayındır 
Dönker’in oğlu Erki büyük bir aş tertiplemişti.  İki göl(navur) yapıp birisini 
yoğurt(ayran) birini kımızla doldurmuş; öylesine çok at, sığır ve koyun eti 
toplanmıştı ki bunlardan birkaç dağ olmuştu. Ne kadar memleket varsa oralardan 
insanlar yuğa gelmiş; hepsine aş vermişler; onlar beraberlerinde götürmüş lakin 
yine de artmıştı.’’(Togan 1982:55) 

Bu yemek sahnesinde, yemeklerin bol şekilde ikram edildiği görülür. İkram edilen etin ve sütün 

çokluğu aynı zamanda gurur kaynağıdır.  

Ölünün arkasından yemek yedirildiği gibi sevinçli anlarda da yedirilme işi aynen tekrarlanır. Bu 

durumda da kişinin şanının artmasında yedirdiği yemek, büyük katkı sağlar. Dede Korkut 

Hikâyelerinde oğlu kızı olamayan Dirse Han’ı toplum yargılarına göre kara çadıra götürüp kara 

keçeye oturtup kara koyun yahnisi önüne getirirler. Buna sinirlenen Dirse Han: ‘’Bayındır Han, 

benim ne eksikliğimi gördü? Kılıcımdan mı gördü? Soframdan mı?’’ (Ergin, 2011a:78-79) 

diyerek yemeğin önemini ve ikram etmemenin kötü nam getirdiğini gösterir. Dirse Han, eşinin 

tavsiyesi üzerine attan aygır, deveden buğra koyundan koç kestirip İç Oğuz ve Dış oğuz beyleri 



16 

 

üzerine yığnak eder, aç görse doyurur, çıplak görse giydirir. Tepe gibi et yığdırır, göl gibi kımız 

sağdırır. Bu iyiliklerin neticesinde el kaldırıp dua ederler ve Allah onlara bir oğlan çocuğu verir. 

Yığdırılan et, sağılan kımız ve diğer yardımların hürmetine Allah onlara bir çocuk verir.  

Yemeğin toplum içinde belirleyici bir unsur olduğunu yine Oğuz Destanında görürüz. Oğuz 

Destanında, Tuman Han büyüyünceye kadar yerine kimin geçeceği konuşulur. Bu konuşmanın 

sonunda, Korkut açıklar:  

‘’Padişahımız öldüğü zaman herkes bilir ki, Erki onun hizmetinde idi ve çok iyi bir ad 
bıraktı. Ölçüye sığmayacak değerli hizmetler gördü; iki göl yapıp her ikisini ayran ve 
kımızla doldurdu. Her çeşit eti öylesine çok topladı ki, hiçbir yaratık onun gibisini 
yapmamıştır. Onun böylesine çok hakkı geçtiğine göre zamanın ve durumun gereği 
şöyledir: Tuman Han gayet küçük olduğundan padişahlık görevlerini yerine 
getiremez. Padişahlık bu çocuğun adına kararlaşsın. Ancak o ergin oluncaya kadar 
onun adına bizleri idare edip hükmetmesi için, ona naib olarak, şimdi ye kadar bu 
hususta çok hakkı geçen Erki’yi tayin edelim.’’ Korkut bu sözü söyledikten sonra 
herkes bu hususta anlaştı ve bu çocuğu Padişahlığa getirip, Erki’yi de ona naib olarak 
seçtiler. Ayran ve kımız dolu iki ‘’köl’’ yaptığı için adına Köl Erki Han dediler ve onu 
padişahlık tahtına oturttular.’’(Togan 1982:56) 

 Yuğ töreninde çeşitli hayvanların etlerini yediren, süt ve kımızı bol şekilde dağıtan Erki, bu 

cömertliğinden dolayı isim alır. Köl Erki’nin yedirdiği etler ve ikram ettiği kımız, ayran ona olan 

bakış açısını, olumlu bir yöne çekmiştir. Padişah naipliğine Korkut gibi bir büyük kişi ve diğer 

insanlar tarafından layık görülmüştür. Bu yemeklerde koçun kesilmesine önem verilir. Koçun, 

kültürde özel bir yeri vardır. Dede Korkut Hikâyelerinde görülen şölenlerde, koç etinin 

kullanıldığı dikkat çeker. Bayındır Han’ın düzenlediği toylarda kesilen hayvanlar arasında koç 

vardır. (Ergin 2011a:77-78) Sadece şölenlerde değil hikâyelerde koyunun, koçun varlığı çeşitli 

olaylarda görülür: 

‘’A big baba işidürem 

Amma ‘Arafatda irkek kuzı kurban içün 

Baba oğul kazanur ad içün  

Oğul-da kılıç kuşanur baba gayret-y-içün 

             Menüm de başum kurban olsun senün içün’’(Ergin 2011a:160) 



17 

 

 Uruz, babası Kazan’a kurban ibadeti için erkek kuzu kesildiğini işittiğini söyler. Koçun, 

‘’kurban’’ ibadetinde de tercih edilmesinin Oğuzlar arasında duyulduğunu gösterir. Oğuzların 

yaşayışının göstergesi olan bu hikâyelerden, Dirse Han oğlu Boğaç hikâyesinde Boğaç, 

meydanda boğayı devirip öldürdükten sonra ad almayı hak etmiştir. Dedem Korkut gelip 

oğlana ad vermeden önce Boğaç’ı överek babasına öğüt verir. Onun kahramanlığı karşısında 

beylik vermesini, taht vermesini, bedevi at vermesini söyler. Erdemli olan oğlana ağılından bir 

tümen koyun vermesini, bu koyunun da şişlik olmasını söyler. (Ergin, 2011a:82-83)  Burada 

oğlanın yaptığı kahramanlığın bir ödülü de koyun sürüsü sahibi olmasıdır. Şişlik koyun olması 

gerektiğinin belirtilmesi ise yemek kültüründe koyun etinin önemini gösterir. Aynı hikâyenin 

başında, Dirse Han’a kara koyun yahnisi ikram edilmesi yine koyun etinin Oğuzların mutfağında 

olduğunun göstergesidir. Beyrek, kâfir eline düşüp kurtulduktan sonra Oğuz iline geri döner. 

Burada kız kardeşine giden Beyrek, açlığını gidermek için yoğurdun varlığını sorar. Derviş 

kılığında şölen yemeğine oturan Beyrek, yahni etini sağ ve sol tarafa döker. Kazılık Oğlu 

Yeğenek, kese kese yemek için yahninin güzel olduğunu söyler. Salur Kazan’ın Evinin 

Yağmalandığı Hikâye’de, Salur Kazan ve çobanın geceden pişmiş bir kuzuyu yedikleri görülür. 

Ayrıca kâfir, Karacuk çobanı şöyle över: 

 ‘’Karanku akşam olunca kaygulu çoban 

 Kar ile yağmur yağınca çakmaklu çoban 

 Sütü peyniri bol kaymaklu çoban’’ (Ergin, 2011a:97) 

Süt ve peynirin Oğuzların gıdalarından olduğunu, çobanın peynir yapma yeteneğini ve sütünün 

kaymaklı olmasının övüldüğü görülür. Bu sözlerde yağın varlığı da dikkat çeker. Türk 

mitolojisinde yağ büyük yer tutar. Yağ, Türkler için ana sermayedir. (Ögel, 1991:17) Türk 

kültüründe yağa verilen bu önem, Dede Korkut Kikâyelerinde de görülür. Yigenek, Bayındır 

Han’ın yanına gider. Ona hitap ederken şu cümleyi kullanır: ‘’Yaykanduğında yağ tökilen bol 

nimetlü’’(Ergin, 2011a: 200) Yağ, bereketle bir tutulmuştur. Şenliklerde yenen hayvanlar 

düşünüldüğünde bu yağlar, hayvansal olmalıdır.  

Boğaç’a kahramanlığının ödülü olarak verilen koyunun sayısı aynı zamanda gücün de 

göstergesidir. Kahramanların aileleri kadar hayvanlarını düşündükleri de görülür. Salur 



18 

 

Kazan’ın Evinin Yağmalandığı Boyda; kafir, Salur Kazan’ın tavla tavla şahbaz atlarını, kırk yiğidi 

ile oğlu Uruz’u, kırk ince belli kız ile eşini,  altın akçalarını, katar katar develerini alır. Fakat 

zulmün tamamlanması için Kapulu Derbentinde bulunan on bin koyunun alınması gereklidir. 

Bu şekilde Salur Kazan’a büyük acı verilecektir. Koyuna verilen önemi ve sevgiyi, kafir elinde 

tutsak olan Kazılık Koca’nın, Oğuzdan gelen akıncılara merak ettiği şeyleri sormasında da 

görürüz: 

 ‘’…Kara ilüm koyunını yüklü kodum  

 Koç mıdur koyun mıdur anı bilsem 

 Ala gözlü görklü halalum yüklü kodum  

 İrkek midür kız mıdur anı bilsem 

Mire big yiğitler haber mana Yaradanın ‘işkına’’ (Ergin, 2011a:205) 

Basat’ın Tepegöz’ü Öldürdüğü Hikâyede Oğuz’un başına dert açan Tepegöz ve Dede Korkut 

arasında bir anlaşma yapılır. Tepegöz’ün yemeğini yapması için Oğuz içinden Yunlu Koca ve 

Yapağulu Koca’yı Tepegöz’e verirler. Yün ve yapağı kelimelerinin unvan olarak iki kişiye 

verildiği görülür. (Ergin, 2011a:210) Muhtemelen yün ile uğraşıp böyle anılmışlardır. 

Tepegöz’den kurtulduklarını Oğuza müjdeleyen bu iki kişidir.(Ergin 2011a:215) anlamlarına 

gelen Koca olarak anılan iki kişiye verilmiştir. Benzer unvanın iki kişiye verilmesi ve Koca 

isminin da ortak olması dikkat çeker. Pervin Ergun’un bu konudaki yorumu şu şekildedir: 

‘’Basat Tepegöz’ü Öldürdüğü Boy’da koyun kültüyle ilgili dikkati çeken bir başka 
husus Tepegöz elinde zebun olan Oğuz’un kesim kesmesi sırasında ortaya 
çıkmaktadır. Yine çok silik olmakla birlikte mitolojik anlamda dikkati çeken, günlük 
iki adam ve beş yüz koyun verilecek olmasıdır. Ayrıca Tepegöz’ün yemeklerini 
yapmak üzere gönderilen iki adamın kimliği de dikkat çekicidir. Oğuz’un tamam 
bilicisi olarak bilinen Dede Korkut tarafından tayin edilen bu kişiler halktan iki silik 
tip gibi görünmektedir. Oysa Yünlü Koca ve Yapağılı Koca’nın adları sıradan değildir. 
Dede Korkut’un onları seçmesi de tesadüfî değildir. Yaratılışın başındaki ilk kamdan 
beri Erlik’le mücadelede başarılı olan kamlar gibi bunlar da Tepegöz’ün alt 
edilmesinin ipuçlarını Basat’a vermişlerdir. Bunda “Yünlü” ve “Yapağılı” olma 
vasıfları etkili olmuş görünmektedir.’’ (Ergun, 2015:229) 

Sıradan olmayan bu iki isim, bu iki unvan, mesleğe bağlı periyodik bir işin varlığını yani 

Oğuzların kırkım işini bildiğini gösterir. Yün, koyunun sırtında bulunur. Yapağı, kırkılıp tüm 



19 

 

olarak çıkarılan yündür. Binlerce koyun besleniyorsa bunun kırkım işini de yine kendileri 

yapmalıdır. Bugün de yaşayan bir uygulamanın izi, yine bu hikâyede görülür. Basat, Tepegöz’ü 

öldürmeye gidince mağaraya girer. Tepegöz onun mağarada olduğunu anlar. Gözünden darbe 

alan Tepegöz, Basat’ı bulmak için sırasıyla tüm hayvanları geçirir. Kapıya geçtiğinde şöyle 

seslenir: ‘’Mere koyun başları irkeç bir bir gel kiç’’(Ergin, 1964:89) Koyunun başını çekmesi için 

Anadolu’da sürüde keçi kullanılmaktadır. Erkeç ya da seyis denilen bu keçi, gütme sırasında 

önde giderek koyuna önderlik eder. Bugün yaşayan bir uygulamanın, yüzyılları bulan 

tecrübenin devamı olduğu görülür.  

Günümüzde koyunun yaşıyla ilgili kullanılan kelimeleri, hikâyelerde görmek mümkündür. Salur 

Kazan’ı evinin yağmalandığı hikâyede Uruz, annesine seslenirken hem koyun hem de kuzu 

kelimelerini kullanır: 

‘’Ağça koyun olan yirde 

Bir kuzıçağı olmaz mı olur’’ (Ergin, 2011a:166) Bir yaşına kadar dişi ve erkek, koyun yavrusuna 

kuzu denir. İki yaşında şişek, doğum yaptıktan sonra koyun olarak adlandırılır. Bir yaşındaki 

koyuna toklu adı verilir ve Dede Korkut Hikâyeleri’nde Karacuk Çoban’ın Kazan’a 

seslenmesinde görülür: 

Koyunculukla ilgili birçok kelime ve bu kelimenin taşıdığı anlamın yüzyılları bulduğunu 

hikâyeler kanıtlamaktadır. Koyuna verilen isimler, yaşı, barınma yerleri, yiyecekler gibi birçok 

kavramda da kültürün aktarıldığını görürüz. ‘’Semüz koyun, aruk toklı senün kapundan 

kafirlere virmedim’’ Konya Emirgazi ve Karapınar’da kışı geçiremeyecek, zayıf kötü koyuna arık 

denilmektedir.  

Koyun barınma yeri olan ağıla yine hikâyelerde rastlanır. ‘’Ağayılda ağça koyun bundan 

kiçdi\Kuzuçağı manşırup bile kiçdi’’(Ergin, 2011a:166) Koyunların ağıl olmadan yattıkları 

yerlere Konya’da arkaç, denilmektedir. Salur Kazan Esir Olup Oğlu Uruz’un Çıkardığı Hikâyede 

Kazan, kafire: ‘’Arkaç kırda çalkalanır umman denizinde\Sarp yerlerde yapılmış kafir şehri’’ 

(Ergin: 1969:221) diyerek seslenir. Arkaç olarak belirlenen mekanın yönünün de iyi seçilmesi 

gerekir. Etrafı çevrili olamayan arkaçlarda koyunun gece kalkmaması için bu seçimin iyi 

yapılması gerekir. Bu yerlerin eğilimli olan yerlerden seçilmesine de dikkat edilir. Bu kelimeler 



20 

 

yakın anlamlıdır fakat arkaç ve ağıl kelimelerinde, koyunculuktaki mevsimsel işlemlerin olduğu 

görülür. Koyun, günümüzde kış aylarında çardak ismi verilen kapalı alanlarda kalmaktadır. 

Geçmişte koyunlar, kış ağılı adı verilen yerlerde kalmışlardır. Yazın ise yatak manasında 

kullanılan arkaçlarda barınır. Yazın yaylaya göç edildiğinde meraların bolluğu ve yem 

sorununun olmamasından dolayı kapalı alanlar tercih edilmemiştir. Kışın ise hava şartları 

özellikle tipi, yem durumu, canavar(kurt) etkeninden dolayı etrafı çevrili bir alanda kalması 

gerekmektedir. Bu iki ayrım, Oğuzların koyun gütmede mevsimsel özellikleri dikkate aldığını 

da gösterir. 

Oğuzların hayatını yansıtan Dede Korkut Hikâyelerinde, Oğuzların yaşamıyla ilgili yemek, giyim, 

inanç yönünden izlerin bulunması açısından eser, oldukça önemli bir yerdedir. Avın, duanın, 

akının, düğünün yapıldığı zamanlarda toplu hareket edilmiştir. Cezalandırma da ödüllendirme 

de birlikte yapılmıştır. Bu özel günlerde yemeğin toplayıcı bir çatı olduğu görülür. Bu 

yemeklerin en önemli gıdaları et ve süt ürünleridir. Sayısı on bini bulan koyun tümeninin varlığı 

koyun beslendiğinin ve varlığın göstergesidir. Yemek çeşitleri, süt ürünleri, Oğuzların mutfak 

kültüründe hayvansal gıdaların geniş bir yer tuttuğuna örnektir. Kahraman bir çobanın obayı 

kurtarması ve kötü bir çobanın Oğuzun başına bela getirmesi, çobanlar üzerinden toplumsal 

ödüllendirme ve cezalandırma yapılmasına yol açmıştır. Koyunculuk ve çobanlık ile ilgili 

terimlerin varlığı, bugün Anadolu’da da kullanılan tekniğin geçmişini göstermektedir. Toklu, 

kuzu, ögeç koyun gibi koyunun yaşını bildiren sözcükler, ağıl, arkaç gibi koyunun barındığı yerin 

ismi ve yün, yapağı gibi kelimeler, koyunculuğun yapılan mesleklerden olduğunu gösterir. 

Koyunculukla, çobanlıkla alakalı yüzyılların birikimini Dede Korkut Hikâyelerinde de görmek 

mümkündür.  

Dede Korkut Hikâyeleri’nde Oğuz’un hayatının içinde olan koyun, sözlü kültür ürünlerinden 

olan destanlarda etkisini gösterir. Oğuz Kağan Destanı’nın sonunda, oğullar arasında boy 

ayrımında madenler, renk, hayvanlar, yönler belirleyici unsur olarak kullanılmıştır. Bu 

hayvanlar tavuk ve koyundur. Ak ve kara renk oğullarının oturuşunu ve düzeni de belirler: 

‘’Ondan sonra Oğuz Kağan büyük kurultay topladı. Maiyetini ve halkını çağırttı. 
Onlar geldiler ve müşavere ettiler. Oğuz Kağan büyük ordugâh… sağ yanına kırk 
kulaç direk diktirdi; üstüne bir altın tavuk koydu; altına bir ak koyun bağladı. Sol 
yanına kırk kulaç direk diktirdi. Üstüne bir gümüş tavuk koydu; dibine bir kara koyun 



21 

 

bağladı. Sağ yanda Buzuk’lar oturdu: sol yanında Üç Ok’lar oturdu. Kırk gün kırk gece 
yediler.’’ (Bang ve Arat 1936: 31-33)  

Kağanın, devlet işlerini tayin ettiği bir günde koyunun kullanılması, yöne verilen değere göre 

bu koyunların ak ve kara renklerinde gruplandırılması, koyunun sadece maddi ögelerin içine 

değil yönetim anlayışına girdiğini de gösterir. Oğuz’un oğulları arasındaki damga belirlenirken 

koyun parçalanarak pay edilir. On iki çadırda oturan beyler, kendilerine düşen payı alır ve 

nesillerine de bu pay, miras olarak geçer. Altın çadırın başında Kün Han oturur. Ona koyunun 

başı, arkası, kuyruk sokumu, bağrını sırtın üzerinde koyarak sunulur. Bundan sonra han olacak 

kişilerin payı bu parçalar olarak belirlendi. (Ergin, Şecerei Terakime: 46, Eserin tarihi 

verilmemiş) Koyun; pay ve ülüş konusu içinde ana unsurdur. Koyun, kutsal bir hayvandır fakat 

onun bazı parçaları bu bütün içinde ayrı bir kutsiyet kazanır. Günlük hayattan siyasi hayat içine 

dek koyun, önemli yer tutar. 

Sürüsündeki hayvanlarla arasında özel bir bağ olan Türkler, bu hayvanların bakımını ve 

yetiştirmesini ayrı ayrı ve özenerek yapmıştır. Bu özenli ve disiplinli tutumda gerek savaşçı 

özelliklerin gerek iklimin sertliğinin etkisi vardır. Giyim ve barınmada da iklim özellikleri 

belirleyici rol oynamıştır. Uzak mesafeleri yakınlaştıran, savaş ve avlarda en büyük yardımcı at 

olmuştur. Yünü, eti, derisi kullanılan koyun ise beslenme, barınma, dokuma, dericilik, mimari 

gibi birçok alanda Türk kültür hayatının vazgeçilmez unsuru olmuştur. Günlük hayatın birçok 

yerinde de kendini göstermiştir. Hem hayatın devamı için gerekli zaruri ihtiyaçlarda hem de 

sanat eserlerinde bu hayvanlar kullanılmıştır. Ekonominin temel yapısını oluşturması, davarı 

kendilerinin yetiştirmesi bu hayvanların yaşamın içine girmesini de kolaylaştırmıştır. 

Divitçioğlu koyun ve atın, Türklerdeki önemini şöyle açıklar: 

‘’Koyun ve at, göçebe çoban Türklerin doğadan doğrudan edindikleri ve aynı anda 
hem üretim aracı hem de tüketim ürünü olarak kullandıkları iktisadi alandır. Üretim 
aracıdır çünkü yeniden üretimleri gene kendi girdikleriyle gerçekleşir, tüketim 
ürünüdür; çünkü etiyle sütüyle, derisiyle ve tezeğiyle bir obanın hayatını garanti 
altına alır. Bütün bu sebeplerden ötürü Türk ekonomisinin yaşarlılığının biricik 
önkoşuludur. İnsan ile sürü arasındaki dengenin bozulması demek, topluluğun yok 
olması demektir.’’ (Divitçioğlu, 2005:193-194) 

Türklerin hayatını garantiye alan en önemli hayvansal ürünlerden birisi de yündür. Yün ve 

yünden yapılan ürünler her yerde kullanılmıştır. Çünkü: ‘’Yün, kendileri için lüzumlu olan her 

şeyi yapmalarına imkân veriyordu: elbise, çadırı örtecek keçe, çorap, çadırın içini tefriş edecek 



22 

 

dokumalar ve çadırla ilgili diğer şeyleri.’’(Diyarbekirli: 1972:55) Bu yünü eğirip ip yaptıkları gibi, 

kuzu yününü ipe çevirmeden de ürün yani ‘’keçe’’ elde etmişlerdir. Islak olan doğal yünün 

çeşitli yöntemle sıkıştırılmasıyla keçe yapılır. (Begiç, 2012) Sıcak tutmasıyla bilinen keçe, soğuk 

iklimde iyi bir koruyucu olmuştur. Sadece soğuktan korunmak amaçlı değil, birçok yerde keçe 

kullanılmıştır. Türkler, keçeyi barınma ihtiyacı için; çadır örtüsünde, ev eşyası olarak; yatak, 

ocak örtüsü, kımız keçesi, süt keçesi, giyim eşyası olarak; başlık, pantolon, çorap, çizme, yelek, 

yamçı, çobanlar için kepenek yapmışlardır. (Begiç, 2016) Zaruri ihtiyaçlar için keçe, en mühim 

ürünlerden biri olmuştur. Bu maddi unsurların yanında o, dinî objelerde, ritüellerde de 

kullanılmıştır. Eberhard Türklerin ev makamında keçe arabaları olduğunu, Tanrıların 

tasvirlerinin keçeden yapıldığını aktarır.(Eberhard, 1996:87)  

Göçer hayatın benimsenmesi evlerin de mevsimsel harekete göre şekillenmesine neden 

olmuştur. Taşınması ve kurulması kolay olan çadırlarda yaşamışlardır. Otağ, kerekü denilen 

çadırlarda yün yaygılar ve işlemeli keçeler vardır. (Esin, 1985:2)  Keçelerle donatılmış çadırlar 

ailenin barınmasını hem de rahat etmesini sağlamıştır. Kullanışlı bir yapıya sahip olan bu evleri, 

yetiştirdikleri hayvanların kılı ve yünü meydana getirmiştir. Otağlar; yemeğin piştiği, yendiği, 

misafirlerin ağırlandığı, gece yatılan yani bütünüyle ailenin ihtiyacına göre düzenlenmiş 

evlerdir. Çadır içinde ateş yakılan yer vardır. Çadırın tam ortasındadır ve bu ateş kutsal sayılır. 

Ocağın arkasında yaşlı erkeklere ve misafirlere ayrılmış şeref köşesi vardır.  Bu köşe zengin 

nakışlı keçe örtülerle ve halılarla döşenmiştir.(Diyarbekirli, 1972:53) Bu çadırların vazgeçilmez 

unsurlarından birisi de kımız tulumudur. Deriden olan kımız tulumu çadırın bir köşesinde 

keçeye sarılmış halde sıcak şekilde durur bu sayede fermantasyonu da kolaylaştırılmış 

olur.(Diyarbekirli, 1972:56) Moğollar da kendi ihtiyaçlarını, besledikleri hayvanlardan elde 

etmişlerdir. Plano Carpini, Moğolların çadırlarının duvarlarının ve tavanının keçe ile kaplı 

olduğunu, kapıların da keçeden yapıldığını aktarır. (Ayan, 2015:41) Seyyahların yazdığı bilgilere 

göre besledikleri hayvanlardan olabildiğince faydalandıklarını görürüz. Moğollar hakkında 

Rubruk’tan aktarılan şu bilgiler buna örnektir: 

‘’G. Rubruquis’e göre, ‘’Onlar[Moğollar] keçe de yaparlar ve evlerini örterler. 
Erkekler yaylar ve oklar yaparlar, üzengi ve gemler imal ederler, eyerler yaparlar, 
atları sürerler ve kısrakları sağarlar, kımız, yani kısrak sütü döverler, kımız saklamak 
için tulumlar dikerler, develeri güderler ve yüklerler. Koyun ve keçileri birlikte 



23 

 

sürerler ve bazan erkekler bazan da kadınlar sürerler. Derileri yoğurtla 
işlerler.’’(Rubruk, 1911:23’ten aktaran Yakubovskiy, 1976:79)3  

Keçenin kesilip şekil alan bir yapıya sahip olması, hem büyük hem de küçük parçalarda 

kullanımının önünü açmıştır. Çadırların içini, dışını kapladığı gibi giyimde de keçenin varlığı 

görülür. Keçenin sıcak tutması da kullanılmasını sağlayan bir diğer özelliğidir. Göktürkler 

deriden, yünden, Çin ipeğinden, kürkten, keçeden kıyafetler giymişlerdir.(Esin, 1978: 107) 

Milâdî VI.-VII. yüzyıllardan kalma ve Türklere atfedilen mezarlardan keçe ile kumaş parçaları 

da çıkmıştır.(Esin, 1978:107-108) Anadolu’ya gelen boylar yanlarında sürüleri ve sürüyle 

birlikte kültürlerini de getirmişlerdir. Göçerliğin devam ettiği Selçuklularda keçe kullanımı canlı 

şekilde kendini göstermiştir. ‘’Selçuklular devrinde birinci sırayı ipekli kumaştan elbiseler, ikinci 

sırayı pamuklu kumaşlar alıyordu. Deve tüyü, elbise imalinde üçüncü sıradaydı. Koyun yünü 

ise, elbise imalinde son sırayı almaktadır. Koyun yünü, dokumadan ziyade keçe haline 

getiriliyordu. Bu keçeler; çadırdan, çizmeye, kuşaktan börke varıncaya kadar muhtelif 

maksatlar için kullanılıyordu. ‘’(Köymen,1971:2’den aktaran Begiç, 2012). Çoban giyiminin de 

vazgeçilmezi keçeden yapılan kepenektir. Yağmurdan, sıcaktan ve soğuktan koruyan 

kepeneğin taşınması kolaydır.  Koyunun yününün en iyi şekilde değerlendirme örneklerinden 

biri, keçedir. Barınmada, giyimde sanat eserlerinde kullanılmış ve bu kullanım sayesinde bu 

kültür Orta Asya’dan Anadolu’ya kadar gelmiştir. Dokunmadan çeşitli yöntemlerle sıkıştırılarak 

keçelerde kullanılan yün, ip haline getirilerek çeşitli dokuma ürünlerinde kullanılmıştır. 

Anadolu’da dokunan halılar ve kilimler hem evlerde hem de gelin çeyizlerinde kullanılmıştır. 

Bugün, fabrika halıları ve mobilyaları geçmişte dokunan dokumaların ve yapılan keçelerin 

yerini almıştır. Dokunabilecek her şey, ıstar ağaçlarında dokunmuş, hem kullanılmış hem de 

satılmıştır. Kaşık, çatalın konduğu kaşıklık, bebeğin beşiği için örtüler, duvara çakılan halılar, 

minderler, duvar yastıkları, battaniye yerini tutan örtüler, seccadeler vb. eşyalarda çeşitli 

renklerde modeller verilmiştir. Kızın yeteneğini gösterdiği dokumalar, onun adının 

                                                           
3 İş bölümüne dayalı bir hayat düzeni içinde işler genellikle demircilik ve hayvancılık üzerinde toplanmıştır. 
Hayvanlarla içli dışlı olan bu sistem, hem günlük hayatı hem de mevsimsel işleri etkilemiştir. Coğrafyanın etkileri 
hayvancılığın içine işlemiştir. Derinin yoğurtla işlenmesi uygulaması ayrıca Anadolu’da da yapılmaktadır. Konya’da 
peynirlik derinin yapım aşamasında, yumuşamasını sağlamak ve kötü kokusunu almak için yoğurt kullanılmıştır. 
Eski Moğollar yüzyıllar boyunca hayvan yetiştirmeye devam etmiştir. Papa’nın elçi olarak Moğol hanına 
gönderdiği Plano Carpini 1245-1247 yıllarında Moğolistan’ı ziyaret etmiştir. Birçok hayvan çeşidinin burada 
beslendiğini şu sözlerle aktarmıştır: ‘’Moğollar hayvan sürüleri, özellikle de deve, sığır, koyun, keçi ve at 
bakımından zengindirler. Onlardaki kısrakların çokluğu dünyanın hiçbir yerinde yoktur.’’(Ayan, 2015:42) 



24 

 

duyulmasına, dokuduklarının model olarak seçilmesinin yolunu açmıştır. Çeyiz için yün, 

vazgeçilmez bir nimettir. Doldurulan yatak ve yastıklar, dikilen yorganların ana malzemesini 

oluşturan ürün, kırkım zamanından sonra yapılacak eşyaya göre ayrılır.  En iyi yünler, 

dokumalar için ayrılırken kalite sırasına göre yorganlık, yataklık,  yastıklık gibi eşyalarda 

kullanılmak üzere ayrılır. Kuzu yünü ise genellikle keçe yapımında kullanılır. Evlerde sergi ve 

çoban kepeneği olarak kullanılan keçe, genç kızların çeyizinde de kullanılmıştır. Tezin 

konusunu oluşturan ilçelerde gerek halı gerek keçe, kızın ailesine nam getiren hediyelerdendir.  

Halı; koyunculuk faaliyetlerinde kırkımdan itibaren emek ve sanatın bir arada yürüdüğü 

ürünlerdir. Belli dönemlerde kırkılan koyun, koç ve kuzu yünü kalitesine göre ayrılır. Yapılacak 

ürün için uygun işlemlere tabi tutulur. Halı yapmak için seçilen iyi yünler, üzerindeki pislikten 

kurtuluncaya kadar yıkanır. Yıkanan ve kuruması beklenen yünler, taraklarla ya da ele alınan 

bir değnekle kabartılır. Bu yünler bükülerek ip yapılır. Kelep haline getirilmiş yün, dokumalarda 

kullanılmak için boyanır. Kurulan tezgâhlarda onu dokuyan kadınların beceri ve duygularıyla 

şeklini alır. Uzun ve uğraştırıcı bu süreç, dokunan dokumanın boyutuna, desenine, ne amaçla 

ve kim için dokunduğu gibi nedenlerle belirlenir. Dokumalar, toplumun sosyal, ekonomik, 

kültürel, dinî yapılarını sergiler hem de toplumsal bir mesaj iletir. (Say, 2011)  

Düğümlü halı, Orta Asya’da Türklerin yaşadığı bölgelerde ortaya çıkmıştır ve halı dışında kilim, 

cicim, zili, sumak ve keçe hakkında da bilgilerin bulunduğunu ele geçen buluntulardan 

öğrenmekteyiz.(Deniz, 2005) Gördes ya da Türk ilmesi(Diyarbekirli, 1972:32) olarak bilinen 

düğümle yaptıkları halılar dünya çapında ün kazanmıştır. Bir kültürün ögesi olan halılarda 

benzer, bazen aynı motiflerle yüzyılları ve coğrafyaları aşan bir birikim vardır. Bu birikimde ise 

koyunculukla ilgilenmenin ve hammaddeye kolay ulaşmanın avantajı yadsınamaz.  Halının ham 

maddesi çeşitlidir fakat en uygunu koyun yapağısıdır. Tarih boyunca Türkler halı imalinde 

koyun yapağısını kullanmışlardır (Diyarbekirli, 1984) İp yapmak için iğ, kirman, ağırşak gibi 

aletleri tercih etmişlerdir. İp yapma işi, genellikle evin kadınlarına aittir. Yaptığı iplerle çadırını, 

evini donatacak halılar, cicimler, kilimler vb. dokumalar dokur. Evlenecek genç kız ve oğlan için 

de en kıymetli çeyizliklerdendir.  

Türkler, halıyı üretip kullanmışlar aynı zamanda ihraç ederek gelir de elde etmişlerdir. 

Maveraünnehir’de Buhara’da X. yüzyılda coğrafyacılar buranın beğenilen emtiası arasında 



25 

 

halı, seccade ve diğer yaygılar olduğunu zikrederler.(Minorsky, 1962:106’dan Aktaran Sümer, 

1984) Anadolu’ya gelince de halının ticari amaçla kullanımı devam etmiştir. Çevre ülkelere 

satılan yaygılarla Türk halısının ünü, civar ülkelere de yayılır. Başlıca Türkmenler tarafından 

dokunan halılar, tüm dünyaya ihraç ediliyordu. (Sümer, 1985:8) İbn Battuta, koyun yünüyle 

dokunan ve Aksarâyî diye tanınan halılardan bahseder. Aksaray’da dokunan bu halıların 

benzerlerine hiçbir yerde karşılaşılmayacağını da eklemiştir. Bu halılar Irak, Suriye, Hindistan, 

diğer Türk ülkeleri ve Çin’e satılır. (Aykut, 2017: 284) Osmanlı Devleti döneminde de halıcılık 

devam etmiştir. Osman Bey’in oymağı da halı dokur. Yayladan dönerken Osman Bey, Bizans 

tekfuruna halı, kilim ve kuzular armağan eder.(Deniz, 2005) 

Beslenmesinde, ekonomisinde olduğu gibi barınmasında, giyiminde de yetiştirdiği sürüden 

elde ettiği ürünleri kullanmıştır. Koyunun hiçbir şeyini israf etmemişler ve bu hayvan üzerinde 

bir kültür meydana getirmişlerdir. Bu hayvanlar aynı zamanda simgeleşerek de kendini 

gösterir. Hayvan üslubunun maddi kültür ögelerinin eserlerinin içine nüfuz ettiği görülür. 

Koyun ve koç motifi, sanat eserlerinde de vücut bulmuştur. Abdülhaluk Çay, koç-koyun 

motiflerinin bulunduğu maddi kültür unsurlarını; her türlü giyim eşyaları, çeşitli süs eşyaları, 

savaş aletleri, mutfak eşyaları, at koşumları, ev eşyaları, mimari ve heykeltıraşlık, dövmeler, 

tamgalar, bengü taşları, mezar taşları (Çay, 1983:25-34) olduğunu belirtir.  

Türk hayvan üslubunun en güzel misalleri olan Koç/koyun veya dağ-teke/dağ keçisi şeklindeki 

mezar taşlarını doğuda Japon denizinden Ön Asya’da Yukarı Fırat boylarına kadar geniş bir 

alanda görmek mümkündür.(Çay, 1983:34) 

Doğayla iç içe olmak; çevreyi iyi gözlemlemeyi ve benimsemeyi sağlamıştır.  Hun 
dönemi sanatçıları dokumalarda, keçelerde, kılıç, mızrak ve bıçaklarda, at 
koşumlarında eyerlerde, kılıçların saplarında, maşrapaların kulplarında, 
gövdelerinde birçok yerde hayvan figürlerini işlemişlerdir. Özellikle yırtıcı 
hayvanların geyik, antilop, keçi, koyun gibi hayvanlara saldırı sahnelerine rağbet 
olmuştur. (Diyarbekirli, 1972:123-124) 

Halk takviminde, mevsimsel işler ve geçim kaynağı etkili olmuştur. Koyunculuk yapılan 

yerlerde takvim, koyuna göre bölünür ve insanlar hayatlarını koyuna göre düzenler. Hem 

yaylada hem de kış aylarında buna dikkatle uyulur. Verimin bol olması, bereketin artması, 

hayvanların sağlığını ilgilendiren bu takvim; beraberinde toplu eğlenceleri de getirmiştir. 

Ritüeller çevresinde ilerleyen bu bayramlar, çobanlık takvimi içinde bünyesinde 



26 

 

barındırdıklarıyla önemli bir yerdedir. Koç katımı, saya, kuzulama(döl) dönemi, kırkım törenleri 

bayram nitelikli günlerdir. Bu günlerde kadim Türk geleneğin izlerine rastlamak mümkündür. 

Belirli tarih aralığında yapılan koç katımında bereketin artması temennisi vardır. Sayada hem 

bereket hem de bundan sonra yaşayacağına inanılan kuzular için kutlama vardır. Kuzulama 

döneminde kavuşulan yeni dönemin sevinci vardır. Kuzu, üretimin, bereketin simgesidir. 

Kırkım törenlerinde elde edilen yünle, dokumalar için ham madde ve maddi bir gelir elde edilir. 

Bu törenlerin ana noktaları ‘’yemek’’ yedirme ve ‘’hediye’’ vermektir. Yemek etrafında 

toplanan insanlar, bu dönemleri hem kutlayıp hem de kutsarlar. Kendi sürülerinden elde 

ettikleri ürünlerin menüyü oluşturduğu yemek törenlerinde, eğlenme de ön plandadır. Sayada 

dramatik oyunların sergilenmesi ve demirin işin içine girmesinde, hem eğlencenin hem de eski 

dinin izlerini görmek mümkündür. Koyunculuk ve çobanlıkta bayram kabul edilen bu günler, 

yardımlaşmanın da en üst noktada olduğu günlerdir. Çobana ve etrafındakilere verilen 

hediyelerle o günün kutu kaçmamış, mala gelecek kötü zarar engellenmiştir. Koç katımında da 

çobana, Konya’da ağırlıklı olarak yiyecek ikramı yapılır. Bandırma ismi verilen tatlı, çerezler, 

kavurga, meyve bu ikramların bir kısmını oluşturur. 

Derleme yapılan ilçeler Emirgazi ve Karapınar’da koyunun zekatının verilmesi sürünün 

kötülüklerden korunması için gerekli olan bir ibadettir. Bu gerçekleşmediğinde ‘’canavar’’ 

olarak adlandırılan kurdun, sürüyü kırma ihtimali çok yüksektir. Kırk koyuna bir, zekatının 

verilmesi icap eder. 

Koyun, Türk için besleyip ticari amaçla kullandığı bir hayvandan daha öte bir konumdadır. Orta 

Asya düzlüklerinde başlayan bu inanç, Anadolu’da günümüzde de yaşamaktadır. Yapısı gereği 

uslu olan bu hayvan, insanlar tarafından sevilmiş ve bugün Anadolu’da yaşayan ‘’melek 

soyundan geldiği’’ inancını doğurmuştur. Koyun sürüsünün içinde uyunabilir, koyun nereye 

giderse arkasından gidilebilir, mezarlık yakınından koyun sürüsüyle geçilebilir gibi inançlar 

bunun canlı olduğunun kanıtıdır. Çünkü koyun melektir ve ondan kötülük gelmez. Derleme 

yapılan ilçeler Emirgazi ve Karapınar’da keçi arkasından gidilmez ve onun içinde uyunmaz. 

Çünkü şeytanın keçi kılığında görünebileceğine inanılır. Bu sebeple koyunun temiz, kutsal bir 

hayvan olduğu düşünülür ve uygulamalarda kendini gösterir. Maddi ve manevi kültür 

unsurlarını içinde koyun, derin bir iz bırakmıştır. Çobanıyla bütünleşmiş, sahibinin hayatının 

içine girmiştir. Eti, sütü, yünüyle insanlar hem hayatını idame ettirmiş hem de sanat eserleri 



27 

 

vücuda getirtmiştir. Yüzyılları ve coğrafyaları aşan sanat eserleri, büyük bir kültürün 

oluşmasına katkı sağlamıştır. Yaygı üzerindeki motiflerde, yüzyılların getirdiği bir bakış açısı 

vardır. Duygunun ve isteğin asırlardır ortak olduğu motifler, Türk kültürü açısından birer 

damga niteliğindedir. Devlet için önemli olan günlerde de kullanılması koyunun, her alanda 

hayatın içine girdiğini gösterir. Koyun sürüsünün bakıcısı olan çobanlar ve çoban etrafında 

gelişen çobanlık mesleği ise hem koyunla iç içedir hem de ayrı bir kültür dalını meydana 

getirmiştir. 

 Çobanlar, büyük otlaklarda koyunların idaresini mevsimsel olarak yapmışlardır. Hayvancılık 

yaylak ve kışlak düzenini de beraberinde getirmiştir. Yayla ve kışlak sadece eski Türk 

topluluklarında değil, Anadolu Türkmen ve yörüklerinde de önemlidir. (Çay,1983:4). İkisinin de 

ayrı ayrı önemi vardır ve birbirini tamamlar.4 Belli bir disiplin içinde büyük at ve koyun 

sürülerinin bakımını bu yerleşim yerlerinde, ayrı ayrı çobanlar yapmıştır. Ayrıca yeni fethedilen 

yerlerdeki halka sürüler verip kendi hesaplarına otlattırarak, onların da sürülerden 

faydalanmasını sağlamışlardır.  Bu sebeple Doğudaki fakir ve bilgisiz Moğol kitleleri, Uygur 

döneminde refah içinde yaşamışlardır. (Ögel,  Dr Tsai Wen-shen’in ‘’Li T’e-yü’ye Göre Uygurlar, 

Tai-pei, 1968’den aktaran Ögel, 1978:32-33) Uygur Kağanlığı, 840 senesinde Kırgızlar 

tarafından yıkılınca Uygurlar, bu insanlara sığınırlar. Bu çoban ve köylüler, eski beylerini 

korumak için büyük tehlikeleri göze almışlardır. Uygurlar, geri Asya halklarının sadece beyleri 

değil, ekmek verenleri ve hocaları olmuşlardır. (Ögel, 1988:179)  

Çobanların siyasi açıdan olaylara yön verdiği, Gazneli Mahmut döneminde de görülür. Gazneli 

Mahmut ile araları bozulan Oğuz çobanları, ekili alanlarla ilgili yasalara saygı 

göstermemişlerdir. Gazneli Mahmut tarafından sürülen Oğuz çobanları, İran üzerinden 

Azerbaycan’a gitmişlerdir. Yöredeki beyler, onların yıkıcı gücünü rakipleri üzerine 

yönlendirmiştir. Bazıları Ermeni-Bizans sınırına yerleştirilmişler ve burada büyük rol 

oynamışlardır.(Cahen, 1979:39) Türkler, göç ettikleri yerlere kültürlerini de götürmüşlerdir. 

                                                           
4 Eski Türklerde yaylak ve kışlaklar kesin töre ve geleneklerle düzen altına alınmıştır. Yayla hayatında anarşi 
yoktur.(Ögel,1978:1) Toplumun savaşçı özelliği ve bu disiplinli hayat, Türklerin hayatına nüfuz etmiştir. ‘’Bozkır 
kültürü olarak ifade edilen bu özgün Türk kültürü diğer göçebe toplumlarda görülen kültürden farklıdır. Bu hayat 
tarzı hiçbir zaman gelişigüzel olmamıştır. Geniş bozkırlar, çeşitli boylar arasında; boya ait araziler de o boya bağlı 
soy ve daha alt bölümlerdeki gruplar arasında paylaşılmıştır. Paylaşılan bölgeler yaylaklar ve kışlaklardan 
ibarettir.’’(Balaban, 2006:99) 



28 

 

Asya’dan Anadolu’ya, Avrupa’ya bu kültür de taşınmıştır. Bu kültür taşıyıcılığı sadece maddi 

yönde olmamıştır. Orta Avrupa’da kurulan Avar devletinin hükümdarı Bayan Kağan, Slav 

kavimlerine birçok yenilik ve değişiklik getirmiştir. Bunlardan birisi de hayvancılık alanındadır. 

Slav dillerine Türkçeden ‘’çoban’’ anlamındaki Zupan veya Jupan kelimeleri geçmiştir. (Ögel, 

1978:37) 

Bozkır coğrafyasında birçok hayvan, değişik kavimler tarafından ehlileştirilmiştir. Bu sebeple 

Türkler için belli hayvanlar hem coğrafyaya hem sosyal hayata uyumlu olduğu için ehlileştirilip 

yetiştirilmiştir. Mesela öküz, bozkır için uygun bir hayvan değildir. Türkler İslamiyet öncesinde 

de domuz beslememiş ve etini yememişlerdir. Ehlî hayvan beslemenin ilk safhasında domuz; 

Tunguz ve Moğollara, öküz, inek, manda vb. İndo-Germenlere, deve çöl kavimlerine ait 

görünürken at ve koyun ise Türklere aittir.(Kafesoğlu, 1997: 318) Bu iki hayvan ise Türk kültür 

tarihi açısından mühim yer tutar. Türk sanatında, günlük hayatta, beslenmede derin izleri 

görülmüş ve bu izler Anadolu’ya kadar taşınmıştır. Asya steplerinde bulunan Türklerin temel 

geçimini hayvancılık oluşturmuştur. Onun bakımını sağlayan çobanlar da çobanlık mesleğini 

üstün beceriyle icra etmişlerdir. Çeşitli hayvanların yetiştirilmesi çobanların da çeşitli olmasına 

neden olmuştur. ‘’Çobanlar ekseriya güttükleri sürülere, hususiyetlerine göre adlandırılırdı. 

Mesela yılkıcı, ‘’at çobanı’’, koycı veya koyçı ‘’koyun çobanı’’, malcı ‘’sığır çobanı’’ gibi.’’(Ögel, 

1978:31) Güttükleri sürüye göre isim almaları bu işe önem verildiğinin göstergelerindendir. 

Farklı çobanların bulunması bu hayvanların özelliklerinin bilinmesini de sağlamıştır. Hayvanları 

yetiştirmek, bakımını yapmak, onlara otlak bulmak mesuliyetlerini de beraberinde getirmiştir. 

Günümüzde sığır çobanı için sığırtmaç kelimesi kullanılıyor olsa da eskiden olduğu gibi 

sınıflandırılmanın olmadığı aşikârdır. Zaman içinde bu isimlendirme tek bir terime inmiş ve 

‘’çoban’’ hepsini karşılar olmuştur. Bu da bu alanda kültürel kaybın olduğunun delillerdendir. 

(Ergun, 2011:305) Tarih boyunca kurulan çeşitli Türk devletlerinin sosyo ekonomik yapısını 

hayvancılık oluşturmuştur.(Çay, 1983:2) Geçim kaynağına ve sürülerin bakıcılarına da önem 

verilmiştir. Cesur olma, atik davranma, sorunları gözlemeyip kısa sürede müdahale edebilme, 

yabani hayvanlardan korkmama özellikleri, çobanların kahraman olarak görülüp sevilmelerinin 

önünü açmıştır. 

‘’Çobanlık dünyadaki en kadim mesleklerden birisidir ve Türkler arasında da saygı 
gören bir meslektir. Çobanlık başta herkesin yapabileceği bir meslek gibi görünse de 



29 

 

aslında kendine has bilgi ve tecrübe isteyen bir meslektir. Çünkü çoban, sadece 
hayvanları otlatan kişi değildir; o aynı zamanda hayvanların dilinden anlayan bir 
arkadaş, onları tedavi edebilen bir veteriner, çevreyi çok iyi tanıyan bir coğrafyacı, 
hangi mevsimde nerede hangi otun bittiğini bilen iyi bir botanikçi ve aynı zaman da 
iyi de bir kasaptır.’’ (Kabak, 2018) 

Çoğu zaman tek başına geçirdiği gütme işi ona birçok tecrübe kazandırır. Ani gelişen olayları 

kontrol altına alıp yönetmek, sabır içinde hareket etmek, koyuna iyi gelecek ve ona zarar 

verecek otları bilmek, hastalık sırasında müdahale etmek, koyun güttüğü bölgenin su 

kaynaklarını, meralarını kısaca coğrafyasını bilmek çobanın zaman içinde kazandığı 

becerilerdir. Usta-çırak ilişkisi içinde yetişen çobanlar, büyük sürüleri idare etme yeteneğine 

sahiptir. Aynı zamanda iyi bir hava gözlemcisidir. Sürüyü gündüz ve gece güderken belli 

dönemleri göz ardı etmez. Görmezden gelinen bir hava durumunun, sürüyü kırma ihtimali 

vardır. Yıldızların hareketi, rüzgâr, hava sıcaklığı çobanın işini yapabilmesi için bilmesi gereken 

hava durumlarıdır. Gece gütmesinde yıldızları iyi şekilde gözlemleyen ve halk içindeki 

inançlarla hareket eden çoban için en önemli yıldız Türk mitolojisinde önemli bir yere sahip 

olan Çoban Yıldızı’dır. ‘’Çoban Yıldızı’na bakılarak yolu tayin etmek de uzak geçmişten 

günümüze kalan mitolojik olgulardandır. Eski Türkler, sürüleriyle birlikte uzak yollara 

gidecekleri zaman Çolpan ya da Çoban Yıldızı’nın çıkmasını beklerlerdi. Bu sebeptendir ki 

Çolpan yıldızı yol gösteren, seferde olanları koruyan antropomorf varlık olarak 

düşünülmüştür.’’ (Bayat, 2011:174) Çoban Yıldızıyla ilgili birçok inanç ve anlatı kültürümüz 

içinde yer bulmaktadır. Atların ve çobanların koruyucu ilahesi olarak Çolpan Ata kabul edilir. 

‘’Günay Sibirya’da büyük at sürülerine sahip olan Türkler, bu nedenle atların ve çobanların 

koruyucu ilahesi olan Çolpan Ata’ya kurban keserler… Çolpan Ata’nın yanında parlayan iki 

küçük yıldız da onun çobanları kabul edilir.’’(Ergun,2011:307) Kozmik bilgilere göre, bilgelik 

kaynağı olan Çoban Yıldızı’na Türkler, yol göstericilik fonksiyonu da eklemişlerdir. Bozkır 

çobanlığında yol önemlidir. Gecenin karanlığında sürüyü menzile getirmek ya da yaylayla 

kışlağa varmak için yıldıza ihtiyaç duyulur. Bu da pratik şartlarla desteklenir.(Bayat, 2011:174) 

Yıldızlar, çoban için gece vazgeçilmezdir. Belli dönemlerde yıldızların hareketine göre gütme 

işi yapılmıştır. Belli dönemler, sadece gütmeyi düzenlemek için değil eğlenmek amaçlı da 

beklenmiştir. Çoban bayramları kabul edebileceğimiz bu günlere değer verilmiştir. 

Bayramlarda birtakım uygulamalar yapılmıştır. 



30 

 

Türk coğrafyasında olduğu gibi Anadolu’da da çoban bayramları özellikle geçmişte önemli 

kutlamalar arasında yer almıştır. İslam öncesinden izler taşıyan bu bayramlar, birtakım 

ritüellerle, oyunlarla, bereket beklenen dönemlerde yapılmıştır. ‘’Halk, bu oyunlara 

başlangıçta hayatının daha verimli olması maksadıyla dinî ve içtimaî bir takım zaruretler 

içerisinde iştirak etmiş; fakat daha sonradan o zaruretler ortadan kalkınca oyunların ortaya 

çıkış sebeplerini unutarak bir eğlence aracı olarak bakmayı yeğlemiştir.’’ (Doğan, 2011). Bu 

günler hem sürü sahipleri hem de çoban tarafından bayram olarak kabul edilmiştir. Saya 

bayramı da en dikkat çekicilerindendir. 

Saya ya da sayacı bayramı Türk ekolojisine özgü bir hadisedir. (Bayat, 2011:169) Yeni bir 

döneme kavuşmanın verdiği sevinç, çeşitli uygulamalarla kutlanmıştır. Bereketin artması 

temenni edilmiş, eldeki hayvan korunmaya çalışılmıştır. Türk mitolojisinin önemli objelerini 

bünyesinde barındırmaktadır. Koçun katım tarihi esas tutulur. Kuzuların doğumuna elli gün 

kala Saya Bayramını, sürü sahiplerinden istenilen çeşitli yiyeceklerle ve paralarla 

kutlamışlardır. Koç katımı, saya ve döl zamanı halk takvimine göre düzenlenmiş ve belirli tarihi 

olan günlerdir. Kuzunun anne karnında canlandığına, tüylendiğine inanılır. ‘’Davarın yüzü, 

koyun yüzü’’ adlandırmaları alır. Koç katımından yüz gün sonra ellerinde çan, zil, demir olan 

çoban ve gençler, türküler eşliğinde ev ev dolaşarak çeşitli yiyecekler alır. Bu yiyecekler 

toplanarak yenir. Konya’da derlenen saya türküsü şu şekildedir: 

Saya saya salibey(sallıbey) 

Dört ayağı alibey(allıbey) 

Saya geldim, duydunuz mu? 

Selam verdim, aldınız mı? 

Doğu goyun, domuş goyun 

Memeleri gümüş goyun 

Virenin bir oğlu olsun. 

Virmeyenin bir gızı olsun. 



31 

 

Goyununuzun yüzü bitti 

Kuzunuzun tüyü bitti. 

Koç katımı, saya, döl zamanı birbirinin devamı niteliğindeki zaman dilimleridir. ‘’Bu dönemlerin 

birincisi, üremenin başlangıcını; ikincisi, canlanmayı; sonuncusu ise doğumla birlikte 

gerçekleşen mutluluğu işaret eder.’’ (Doğan, 2011:88) Çoban ise bu bayramlarda ana kişidir. 

Çoğunlukla çobanın da katıldığı bu merasim günlerinde, çobana hediye verilmesi de geleneğin 

bir parçasıdır. Özellikle koç katımında küçük hediyelerle birlikte çerez, lokum gibi hediyeler de 

çobana verilir. Koyunun boynuna takılan yiyecekler de çobanın hakkıdır. Kuzuların sağlıklı 

doğması için Saya, kutlanmıştır. Bu kutlamalar, saya kadar olmasa da kuzunun doğumunda da 

devam etmiştir. Döl zamanı; koç katımı ve sayaya göre daha sakin ve bireysel geçer. Kuzu 

doğumu zamanında koyunları kontrol etme işini çobanlar halleder. Konya’da yabanda doğan 

kuzuyu çoban, heybe içine koyarak getirir. Getirdiği kuzular için ağa yani sürü sahibi, çobana 

izzeti ikramda bulunur. 

Türkler, sürüyü bir bütün olarak düşünmüştür. Bakıcıları çoban, sürüye göz kulak olan 

köpekler, koyun ve keçiler, çobanın yardımcı hayvanı at ya da eşek bu bütünün ayrılmaz 

parçalarıdır. Çoban, bu hayvanlarla bütünleşmiştir. Birçok işi titizlikle yapan hayvancı Türkler, 

sürüye yardımcı olan hayvanların yetiştirilmesinde de aynı titizliği gösterir. Enikken 

yetiştirilmeye başlayan köpekler, yabani hayvanlara özellikle kurtlara karşı sürü korumasını 

yaparlar. ‘’Keskin’’ olmasını istedikleri çoban köpeklerinin ‘’soylu’’ olmasına dikkat ederler. 

Gece, çoban uyuduğunda, gündüz dinlendiğinde ve yemeğini yediği zamanlarda çoban 

köpekleri, sürüyü ve çevreyi gözleyerek tehlikeleri uzaklaştırır. Oğuz Destanı’nda köpeğin sadık 

oluşunu ve bu durumun, yeni geçecek hükümdarın kutunu koruduğunu görürüz. Tuman Han 

yerine naipliğini yapan Köl Erki, bir toy düzenler. Bu toyda yemek yendiği sırada kurt uluması 

duyulur. Daha önce yapılan bir ritüelle tüm hayvanların dilini bilen Tuman Han, yaşlı bir kurt 

ve üç genç kurt arasındaki konuşmayı duyar. Köl Erki’nin sürüsünü koruyan Kara Barak adlı 

köpek, sahibinden yağlı bir kuyruk aldığında, onları sürüye asla dokundurtmayacağını kurtlara 

söyler. Tuman Han, Kara Barak’a yemek için hazırlanan aştan bir kuyruk verir. Olay şöyle gelişir 

ve Tuman Han, bu duruma şaşıran kişilere şu cevabı verir:  



32 

 

‘’Hem derler ki, eğer birine sadaka vereceksen önce köpeğe vermek gerekir. Köpek tasasız 

olmalı ki, bizler de tasasız olalım; bunun için verdim’’. Yemek yiyip uyurlar, kalktıklarında 

fırtınalı bir havayla karşılaşırlar. Ne sürü vardır ne de Kara Barak. Tuman Han, üç yüz adamına 

konunun araştırılması için emir verir. Akşamki konuşmaları haklı çıkartan olayla karşılaşır. Buna 

göre Kara Barak sürüyü korumuştur. Bunu öğrenen Tuman Han, köpeğin sözünde durduğuna 

inanıp kurtları öldürür. Köl Erki, sohbet arasında Tuman’a bir şehzadenin koyun sürüsü için bu 

kadar zahmet çekmesinin nedenini sorar. Tuman Han şu cevabı verir:  ‘’Aslında koyunun 

böylesine bir önemi yok. Ama talih ve nam bakımından bunların telef olması kötü olurdu. 

İnsanlar sonra, Tuman Han’ın ayağı uğurlu gelmedi de, şerefine verilen toyun koyunları telef 

oldu’’ derler.’ (Togan, 1982: 56-57-58)  

Devlet başına geçecek kağanın kutu, koyun sürüsüne bağlanmıştır. Bu sürüyü ise sadık bir 

köpek olan Kara Barak korumuştur. Yemek bakımı iyi yapılan çoban köpeğinin, sürüyü daha iyi 

koruyacağı düşüncesi, Anadolu’da hâlâ yaşamaktadır. Küçüklükten itibaren belli bir yemek 

sistemiyle büyütülen köpeğin bakımına dikkat edilir. Aç olan köpeğin sürüyü koruması 

beklenmez. Çoban gerekirse kendi yemeğinden keserek köpeği besler. Terbiyeli bir şekilde 

büyütülen, ev ahalisine zararı olmayan köpekler dış tehlikelere karşı yırtıcı ve tehlikelidirler. 

Çoban köpeği etrafında da bir kültür oluşmuştur. Seçilmesi, yetiştirilmesi, boynuna takılan 

halka, hılta, tasma ve yemeği bu kültürün parçalarıdır.  

‘’Çoban, Türk kültüründe sadece koyun ya da at besleyen kişi olmayıp aynı zamanda astral 

mitlerin de merkezi figürüdür. O sadece astral mitlerin, ecdat kültünün değil, aynı zamanda 

folklorik metinlerimizin de kahramanıdır.’’(Bayat,2011:168)Doğumunda olağanüstülükler 

bulunan Oğuz Kağan’ın büyüdüğündeki vasıfları arasında ‘’at sürüleri gütmek ve ata binmek’’ 

(Bang ve Rahmeti, 1936:11) vardır. Çobanlık mesleğinin, kağan olacak kişi tarafından yapılması 

çobanlığın önemini gösterir. Manas Destanı’nda, Manas küçükken Kalmuk çocukları ile 

münakaşaya girer ve arkadaşlarıyla onları döver. Manas’ın babası Cakıp Bey’in, Oşpurpay 

adında koyun sürülerine bakan bir baş çobanı vardır. Manasın annesi Manas’a üç dört sene 

bakması için onu Oşpurpay’a emanet eder. (İnan, 1985:16) Kırgızların kurtarıcısı olacak olan 

Manas, bakılmak ve yaramazlıklarından arındırılmak üzere kendisine güvenilen koyun 

çobanına emanet edilir. Oğuz Kağan, Er Solotoh Elley, İdigey\Edigey, Cengiz, Timur gibi 



33 

 

kahramanlar büyükbaş mal, koyun, yılkı çobanlığı yapmışlardır. (Bayat, 2011:168) Edigey’in 

büyümesi anlatılırken çobanlık yaptığı kısım şu şekilde geçer: 

 ‘’Beni büyüten ak pak atam  

 İyiliğimi görsün diye 

 Dağda yattı, tay baktı 

 Kırda yattı, koyun baktı 

 Yılkı baktı, kul oldu 

 Üstüne yamalı elbise giydi 

 Başı ile baş oldu 

 Şöhreti ile şan verdi 

 Hükmü ile tanındı 

 Yetimlere yar oldu 

…’’ (Sulti, 1998:46) 

Çobanlık, parası çok olan bir iş değildir. Fakat destandan alınan parçaya göre, şan ve şöhret 

getiren işlerdendir. Türk kültüründe önemli bir yer tutan ‘’ata’’nın, göğsünü kabartmak için 

Edigey, çobanlığa yöneliyor. At bakıcılığı onu ‘’kul olmak’’ gibi bir durumun içinde bulundurur. 

Yamalı elbiseler giyer fakat bunların sonunda ‘’baş’’ olur. Şöhreti yayılır, yetimlerin en büyük 

sığınağı olur. Mütevazılıkla anılan çobanın gönül yüceliğiyle eriştiği yer, övülecek kadar 

büyüktür. Kırda, dağda yatan, kul olup yamalı elbise giyen çoban Edigey, gösterdiği sabrın 

sonunda yöneticiliğe yükselmiştir.5 Ayrı hayvanlardan oluşan sürülerin bakımlarının da ayrı ve 

zor olduğu bu parçadan da anlaşılmaktadır. Tay bakarken dağ tercih edilirken koyun için kır 

                                                           
5 ‘’Buradan, nasıl çoban sürüyü koruyup kollamak ve doyurmakla sorumluysa, bu liderlerin de milletinin idaresi 
ve iaşesinden sorumlu oldukları, yani çobanlığın ve liderliğin işlevsel olarak paralellik gösterdiği çıkarılabilir. 
Çobanlığın, liderliğe hazırlık olarak algılanması da düşünülebilir. Destanlarda, İlahi dinlerde peygamberlerin 
yapmış olduğu çobanlığa benzer çobanlık yapmak, bu mesleğin kutsal görülmesinde etkili olmuştur.’’ (Özdemir 
ve Kaplan, 2013) 



34 

 

gereklidir. Bugün Anadolu çobanlığında da koyunla birlikte kırda yatılmaktadır. Geçmiş 

zamanda neredeyse eve hiç gelmeyen koyun, değişen tarım faaliyetleri ve artan yem 

çeşitleriyle kışı, çardaklarda geçirmektedir. Baharın gelmesiyle birlikte etraf uygunsa kırda 

başlayan gece gütmeleri ve kırda yatma işi, ekinler derildikten sonra kar yağıncaya kadar 

devam eder.  

Peygamberlerde de destan kahramanlarında olduğu gibi aynı durumla karşılaşmak 

mümkündür. Tebliğ görevini yerine getirmeden önce çobanlık vazifesinde bulunmuşlardır. 

‘’Çobanlık sayesinde özgüvene sahip, sorumlulukların bilincinde, koruma ve korunma 

davranışları gelişmiş olan bu insanlar; kendilerine peygamberlik verildiğinde de görevlerini 

deneyimlerinin de yardımıyla bilinçli bir şekilde yerine getirmişlerdir.’’(Yüceer, 2011:159) Hz. 

Musa, kültürümüzde ‘’çobanların piri’’ olarak anılır ve önder kabul edilir. Çobanlığın 

kutsiyetinde, peygamber mesleği olarak kabul edilmesinin de etkisi vardır. Musa Peygamber 

ile özdeşleşen asa ise bugün de çobanların vazgeçemediği en önemli eşyalarındandır. ‘’Hz. 

Musa’nın elindeki Tanrı tarafından ilahi hikmetler yüklenen asası, çobanlık geleneğinde 

yankısını bulmuştur.’’(Ergun, 2011:308) ‘’Değneksiz çoban olmaz’’ düşüncesiyle bölgesinde 

yetişen ağaca göre asalar seçilmiştir. Çok vasıflı olan bu değnekler, çobanın gerektiğinde silahı, 

dayanağı, koyununu çevirdiği aletidir.  

Pervin Ergun, mitolojik metinlerden hareketle Türk kültüründeki çobanları genel olarak 

üç çeşitte sıralar: 

1. Kutlu Çobanlar 

2. Kutsuz Çobanlar 

3. Sahte/kılık değiştirmiş çobanlar(2011:318) 

Türk kültürü, mitolojisi ve edebiyatı gibi alanlarda mihenk taşı sayılabilecek Dede Korkut 

Hikâyelerinde iki türlü çoban karşımıza çıkmaktadır. Bu çobanlardan birisi kahramanlığı ile 

Oğuz Bey’in namusunu, malını kurtaran çoban iken, diğeri toplum tarafından onaylanmayan 

bir işi yaparak ‘’Oğuz’un başına zeval’’ getirir. Toplum değerlerinin ve isteklerinin toplandığı iki 

çoban, yardımcı kahraman olmalarına rağmen hikâyelere yön verirler.  



35 

 

‘’Kutlu çobanlar, destanlarımız başta olmak üzere bütün halk anlatılarında karşımıza 

çıkmaktadır. Onlar iyi yaratılmış takva sahibi, hakana saygılı ve sadık birer tiplerdir. Tanrı’nın 

elçisidirler. Onlar yurtta, obada, dünyadan olup bitenden haberdar, kahramanların zor 

zamanlarında yardımcı yol gösterici ve iyi hayvan yetiştiricisidirler.’’(Ergun, 2011:318) İdeal ve 

istenen bir çoban resminin çizildiği Karacuk Çoban da bu özellikleri bünyesinde barındırır. 

Hayvanları ve beyi için ölmeyi göze alan bir kahramandır. Kâfir askerlerin övgüsüne 

aldanmayan Karacuk Çoban, sürüsündeki tüm koyunları korumuştur. Kazan’ın tüm 

müdahalelerine rağmen onunla, evini kurtarmaya ve kardeşlerinin intikamını almak için yola 

koyulur. Bu olaydan sonra olayların seyri değişir. Salur’a vurulacak en son darbeyi engelleyen 

Karacuk Çoban, bedensel olarak da fedakârlıklar yapar ve düşmandan kurtulmaya katkıda 

bulunur.  

Kutlu çobanlara, Beyrek’e ağlayan çobanları da ekleyebiliriz. Beyrek’in ölüm haberini alan bu 

çobanlar, ağlayıp taş yığarlar. Sebebini öğrenen Beyrek, onlara dua eder, hakkını helal eder. 

(Ergin, 2011a:138)  Bu çobanlar, ağanın istediği çoban kavramının içine girer. Beyrek’in 

hikâyesinde ‘’ağa’’ kavramının varlığı dikkat çeker. Bugün, Anadolu’da sürü sahiplerine hâlâ 

ağa denmektedir. Ağanın hakkını helal etmesini, dua etmesini o çobanların ‘’sadık oluşu’’ 

sağlamıştır. On altı sene boyunca ondan ümidi kesmemişler, eşi Banı Çiçek’in yanlış bir kişiyle 

evlenecek olmasına içerlemişlerdir. Ahlak boyutuyla ele alınan bu çobanlar, toplumun istediği 

kişilerdendir.  

Sarı Çoban’da ise Peri Kızı’yla temasta bulunup Tepegöz gibi bir derdi Oğuz’un başına veren bir 

çobandır.(Ergin, 2011a:207) Koyun güderken yaptığı bu temasla Peri Kızı’nın gazabını üzerine 

çeker. Oğuz’da adam bırakmayan Tepegöz’ün babası olan Sarı Konur Çoban, kutsuz çobandır.  

Üç hikâyede de toplumun değerlerinin belirlediği çoban kavramı vardır. Konya’da koyunun 

bakımını iyi yapmasının yanında çobanın ‘’ahlâklı’’ olması da istenir. Hırsız olmayan, yalan 

söylemeyen, namuslu, evin kadınına bakmayan çoban, ahlâklı olarak nitelendirilir. Bunun 

yanında koyunu iyi gütmesi, etlendirmesi, hastalığından anlaması vb. özellikler de mesleki 

açıdan çobandan beklenen özelliklerindendir. Koyunu sevmesi, benimsemesi, onun hakkını 

gözetmesi istenir. Yüzyıllardır süren iyi çoban anlayışının, diri olduğu görülür. Karacuk Çobanın 

sürü hakkında bilgisi, köpeği, sapanı, onun mesleki açıdan donanımlı olduğunu gösterir. Zayıf 



36 

 

ya da besili hayvanların hiçbirini gözden çıkarmamış, birini bile kâfire vermemiştir. Yemek 

isteyen Kazan Bey’e geceden pişirdiği kuzuyu ikram etmesi, Karacuk çobanın hazırlıklı 

oluşundan hem de misafirperverliğindendir. Ağacı koparıp Kazan’ın peşinden gelmesi ve o 

sırada verdiği cevap, Karacuk Çoban’ın zeki ve hazırcevap bir adam olduğunun kanıtıdır. Sarı 

Çoban ise yaptığı yanlışla yaşadığı topluma büyük zararlar vermiştir. Olmaması gereken bir şeyi 

yapmış ve bela; Oğuz’un başına çökmüştür. İki hikâyede de sapan ve kepeneğin varlığı 

görülür.6 Karacuk Çoban, koyunu kurttan ve beyini korumak için sapanını kullanmıştır. Sarı 

Çoban yaptığı hatayı, bu sapanla daha da büyütür. Kepenek, Karacuk Çobanın merhemi 

olurken, Sarı çobanın suçunu işlerken kullandığı suç aletidir. Kullanılan eşyalar da çobanın 

kutuna göre şekil almıştır. Konya’da derlenen bir anıda koyunu kurttan koruyan eylem, 

çobanın sürünün etrafını kepenekle dönmesi olmuştur. Çoban, toplumun istediği gibi bir 

insansa ona ait eşyalar da aynı doğrultuda kutsallık kazanmıştır. Yüzyıllar geçse de çobanda 

aranan istekler değişmemiştir. Kullanılan eşyaların, mesleğe ait terimlerin canlılığı mesleğin 

kökünün derinliğindendir.  

Efsane, masal gibi anlatılarda da karşımıza çoban kavramı çıkmaktadır. Çobanlardan bazıları 

Allah’a verdiği adağı yerine getirmezken bazıları ise zaman ötesi yolculukla kendinden farklı 

mekândaki ağalarına yoğurt, helva gibi yiyecekleri götürür.  ‘’Mal sahibi bir ağa ile onun 

koyunlarına bakan çoban Türk efsanelerinde sıkça karşılaştığımız iki tiptir.’’ (Alptekin, 

2014:116)  

Irmaktan su içirmeden sürüsünü geçiren çoban da efsanelerde yer alır. Urfa’da Türkmen 

Beyinin kızı ve çobanı birbirini severler. Bu olayla köy büyük bir şaşkınlık yaşar. Ağanın ise kızını 

vermek için bir şartı vardır. Bir hafta sadece tuz yemiş olan koyunları, köyün deresinden su 

içirtmeden geçirmesi gerekir. Nitekim karakoyun içecek gibi olsa da o da sürüyle birlikte kaval 

eşliğinde gider. (Sakaoğlu, 1976: 139)Mut’ta derlenen bir efsaneye göre birbirini seven çoban 

ve ağa kızı Devletkız arasındaki anlaşmayı çobanın kavalı sağlamıştır. Çoban, zengin bir adam 

olan ağaya töre gereği kız istemek için gidemez. Konuşamayan gençler, çobanın kavalıyla 

anlaşırlar. Çobanın sürüsünü birgün eşkıyalar basar. Kavalını üfleyen çobanın ne söylemek 

istediğini anlayan Devlet, köydekilere hemen haber verir. Çoban ve sürü kurtulur. Devlet’in 

                                                           
6 Konya’da da sapan, çobanın koyunu çevirmek için kullandığı eşyalardan olmuştur. 



37 

 

köydekilere sırrını açıklamasıyla çoban kahraman ilan edilir. Aşiretin yaşlıları bu kahramana 

ağanın kızını isterler. Devletkız ve çoban eşsiz bir düğünle evlenir. (Erol, 1996:185-186) 

Efsanelere göre Erzurum’da, çobanların kerameti sayesinde birçok köprü inşa edilmiştir. 

Çobanların öngörüsü ve değneklerinin yardımıyla köprü yapanlara akıl verilmiş, onların işleri 

kolaylaştırılmıştır. Erzurum’un Pasinler ilçesine bağlı Köprüköyü bucağında yaşayan Halil Dede 

isimli çoban, köprü yapanlara taşlarının eksik olduğunu bildirir. Sayım yapıldıktan sonra iki 

taşın yolda düşürüldüğü anlaşılır. Bu tutum, ona itibar kazandırır. Çalışanların, köprünün 

ayaklarının nerede yapılması gerektiğini sorduklarında nehri geçmeye başlar. Sopasını belli 

yerlerde nehre sokar. Çobanın işaretlediği yerlere körünün ayakları yapılır.  (Seyidoğlu, 

1985:105-106) Çobanların köprülerin kurulmasındaki olağanüstü halleri Erzurum 

Hasankale’de(Seyidoğlu, 1985:103), Erzurum-İran transit yolunda da(Seyidoğlu, 1985:107) 

anlatılan efsanelerle kendini gösterir. İlk efsanede çoban dede, sopasını kullanırken ikinci de 

kayıp taşı bulur, sopasıyla köprü ayaklarının yerini belirtir. Bu efsanelerde karşılaştığımız 

çobanlar, evliyalıklarıyla insanlara yardım etmişler. Kaybolan taşları bilmeleri ve sopalarını 

kullanmaları efsanelerin benzer ve belirleyici noktalarıdır. Köprülerin isimleri ise ‘’Çoban Dede 

Köprüleridir.’’(Seyidoğlu, 1985:103)   

Efsanelerde karşılaşılan çobanlar, hem iyi hem de kötü olabilmektedirler. Kerametleriyle 

insanlara yardım eden, ağasına yiyecek götüren, duası makbul olan çobanların varlığının yanı 

sıra verdiği sözü tutmayan çoban tipi vardır. Bu çobanlar en zor zamanlarda dua etmişler ve 

bunun karşılığında ‘’kurban’’ sözü vermişlerdir. Dua kabul olduktan sonra ise verilen sözü, alay 

edermişçesine başka canlı olan bit ile gerçekleştirmişlerdir. Bunun cezası, Allah’ın gazabıyla taş 

olmaktır. Ağrı’da bir çoban, sürüsüyle yukarılara çıkar. Aşağıya inmek imkânsızdır. Allah’a dua 

eder, kurtulursa yedi kurban keseceğine dair söz verir. Çobanın duası kabul olur ve sağ salim 

aşağıya iner. Kurban verdiği koyun yerine yedi tane bir kurban eder. Bu hareketi üzerine Allah 

çobanı ve sürüsünü taş haline getirir.(Sakaoğlu, 1976:37-38) Erzurum-Bingöl yolu üzerinde 

bulunan Çat ilçesine bağlı Kurbanlı ve Başköy’de anlatılan Ejder ve Çoban (Sakaoğlu, 1976:35-

36) efsanesinde de kurbanını bit olarak verip taşlaşan bir çoban vardır. Ejderden kurtulmak 

isteyen çoban, duasının kabulü neticesinde adadığı yedi koyun yerine saçları arasında 

yakaladığı yedi biti kurban eder. Allah da çoban ve sürüsünü cezalandırmak için taş haline 

getirir. Mardin’de aynı taş üzerine anlatılan efsanelerden birisinde de çobanın karısı, 



38 

 

çocuğunun altını ekmekle temizler. (Sakaoğlu, 1980:66) Bu hareketin cezası ise çobanın ve 

kuzusunun taş kesilmesidir. 

Çoban kavramıyla karşılaşılan diğer bir anlatı türü masallardır. Masallardaki çobanlar genellikle 

iyi yapıdaki insanlardır. Adlarıyla değil genelde çoban olarak anılırlar. (M. Yılmaz, 2011:292) 

Kahraman, kanaatkâr, yardımsever özelliklerini bünyesinde barındıran çobanlar masallarda 

yer almaktadırlar. Kaderini Arayan Üç Arkadaş Masalı’nda (Alay, 2005:198-201) yardımsever 

bir çoban ve karısını anlatır. Masalda üç arkadaş kaderlerini aramak üzere yola koyulurlar. 

İhtiyar bir adam gibi görünen Hz. Hızır ile görüşüp istediklerini alırlar. Biri zengin, biri ünlü bir 

kadı olmak ister. Üçüncüsü ise helal süt emmiş bir kız ile evlenmek ister. Zaman içinde üçünün 

de isteği kabul olur.  Ne yapıyorlar diye merak eden ihtiyar adam, zengin ve kadı olan 

arkadaşların kapısından kovulur. Üçüncü arkadaş, çoban olmuştur. Hasta kılıkta giden ihtiyara, 

çobanın karısı yardım edip evinde ağırlar. Akşam, çoban eve gelir ve ihtiyarın onlara yaptığı 

sınavı yaptıkları fedakârlıkla geçerler. Daha mutlu ve daha zengin bir şekilde ömürlerini 

geçirirler. Kadınla evlenmesiyle başlayan huzurlu hayat, ihtiyara yardımla en üst noktaya 

çıkmıştır. Aktan Müge Yılmaz, evlilik masal içinde gerçekleşiyorsa bunun; akıl gücüne ve 

yardımseverliğe karşılık ödül olarak verildiğini aktarıyor.(M. Yılmaz, 2011:294)  

Çobanlar, genelde geniş bir alanda sürüsünü kontrol altında tutar. Bu alan, bazen dar boğaz 

haline gelir bazen ise ekili yeşil tarlalar, koyun güdülen meraya sınır olabilir. Çoban, alanın 

özelliklerini bilip tehlikelere göre hareket eder. Küçük bir hata, büyük sorunlar doğurabilir. Bu 

sebeple çoban, önsezileri kuvvetli ve problemleri çözücü bir yapıya sahiptir. Daha doğrusu iyi 

çobanın göstergelerinden biri de budur. Masallarda da çobanlar aklın sembolü olarak 

kullanılırlar.(M. Yılmaz, 2011:298) Zekâsıyla birçok tehlikeyi atlatıp sonunda ödülünü alan 

Keloğlan, girdiği Keloğlan ve Dev (Günay, 1975:371-373) isimli masalda da devden zekâsıyla 

kurtulup mal sahibi olmuştur. Davar gütmesini bilen Keloğlan, masalda değneği, kavalı ve 

sürüsüyle klasik bir çoban görüntüsü çiziyor. Kaval çalmasını da bilen çoban Keloğlan, aklıyla 

diğer çobanlardan ve cadı kadından sürüsüne sürü katıyor. Çobanın mitolojik anlatılarda aklı 

simgelemesi, Türk dünyası masallarında da kendini gösterir. Tatar masalı Çoban Oğlanda, 

(Gültekin, 2010: 1452-1462) padişah oğlu, tay gütmekle işe başlar. Tayını üvey anasının 

öldürmek istediğini öğrenir ve evinden tayıyla uzak ormanlara gider. Burada padişahın 

hizmetine çoban olarak girer. Bir bacağı topal, bir gözü olmayan, zayıf sürüyü, ihtiyar biri 



39 

 

sayesinde iyileştirip yağlandırır. Bin koyunu iki bin koyun yapar. Bu sırada padişahın küçük 

kızıyla zorlu bir şekilde evlenir. Padişahın ölümcül hastalığını iyileştirir. Bacanaklarının kendine 

atacağı iftirayı önceden yaptığı planla bozar ve padişahlığa yükselir. 

Beylerbeyi Masalında (Bozlak, 2007:231-234) bir adamın rüyasına giren bir ihtiyar, bu adamın 

kendisine fakirliğin geleceğini söyler. Ona ‘’İhtiyarlıkta mı gençlikte mi gelsin?’’ diye sorar. 

Gençliğinde fakirliğin gelmesini isteyen adam, zaman içinde parasını kaybeder, her şeyini 

satar. Eşi ise taşındıkları yeni yerde çamaşır yıkar. Çamaşırını yıkadığı askerin tertemiz 

kıyafetleri, komutanın dikkatini çeker ve kadını kaçırtır. Adam, iki çocuğunun birini kurda birini 

dereye kaptırır. Birini balıkçılar diğerini ise çoban yetiştirir. Zaman içinde bu iki kardeş 

birleşirler. Anneleri ve babaları ile kavuşup mutlu bir ömür geçirirler. Komutan ise cezasını alır. 

Çoban, ‘’Padişah’’ masalında da dağa bırakılan iki çocuğu, tek keçisinin sütüyle besler büyütür. 

(Çiftçi, 2015:246) Belirgin özellikleri olmasa da çoban, bu masallarda kayıp olan çocukları 

büyüten iyi insanlardır. ‘’Masal türünün, dinleyicisini psikolojik olarak rahatlatmak amacıyla 

vermek istediği hayata pozitif bakış, yardımseverlik, imkânsızlıklar karşısında yılmama ve 

hayattan umutlu olma mesajlarını iletmede çoban, işlevsel olarak yaygın kullanıma sahip bir 

tiptir.’’(Yılmaz, 2011:301) Zaman içinde bu çocuklar, gerçekleri öğrenerek çobanların yanından 

ayrılırlar. 

Koyun, çocuk oyunları içinde de bulunmaktadır. Kazılar; Türklerin eski dönemlerden beri aşık 

kemiğine verdiği önemi göstermektedir. (Sümer, 1992) Gerek çocuklar gerek büyükler 

tarafından oynanan ‘’aşık’’ kemiği, koyunun arka bacağında bulunur. Göktürkler’de kadınların 

top, erkeklerin ise aşık oynamasını sevdiklerini Çin kaynakları bildirmiştir.(Sümer, 1992) Aşıkta, 

çeşitli oynama sitilleri vardır. Dirse Han Oğlu Boğaç Han Hikâyesinde boğayı yumruğuyla 

devirmeden önce Boğaç, arkadaşlarıyla meydanda aşık oynamaktadır.(Ergin, 2011a:81)  Konya 

Emirgazi ve Karapınar’da da aşık oyunu uzun seneler oynanmıştır. Günümüzde ise oyun alanı 

daralmış, neredeyse bitmiştir. Köyün en uygun alanında erkekler ve çocuklar tarafından 

sevilerek oynanmıştır.  Türkler, aşıkla hem fala bakmış hem de oyun oynamıştır. Sarı Saltuk’un 

ünlü müritlerinden Barak Baba ve şeyhleri, Şam’a girerken boyunlarında küçük çanlar ve boyalı 

aşık kemikleri olan kolyeler taşırlar.(Sümer, 1992, İslam Ansiklopedisi, 1992:62) 



40 

 

Çoban, sürüsüne hâkimdir. Hayvanlarını sevmesi, isterse başka sürüye karışsın onları tanıması 

gerekir. Bu şekilde sürüsüyle bütünleştiği kabul edilir. Sadece güttüğü hayvanlar değil köpek 

ve eşeğini de kollaması, bakımlarını yapması gerekir. Konya’daki inanca göre koyunun hakkı, 

çobanda kalmamalıdır. Gütmesini zamanında ve iyi yapan çobanda, koyunun hakkı kalmaz. Bu 

çobanların şanı etrafa yayılır. ‘’Çobanın hası, çobanın piri’’ gibi övgülerle anılırlar. Sürüsünün 

idaresini iyi yapan çoban, bu hayvanlarla da iletişim halindedir. Çobanın seslenmesi, ıslık, 

kaval, iletişimi sağlayan önemli unsurlardır. Ayrıca belli hayvanlara elden yem, ot, şeker vb. 

yiyecekleri yedirme uygulaması da iletişimi kuvvetlendirir. Bu iletişim, bazen o kadar kuvvetli 

olur ki çobanı uyandıran koyunlar ve eşeklerin varlığı, tez konusunun geçtiği ilçelerde 

derlenmiştir. Bazen uzak mesafelerde olan köpekler, çobanın seslenmesiyle gelerek tehlikeyi 

oradan uzaklaştırır. Islıkla, ekine yaklaşan sürü döndürülebilmektedir. Kavalın, koyunun iyi 

yayılmasında etkisi olduğuna inanılır. Kaval sesiyle güdülen koyunun sakinleştiği ve iyi yayıldığı, 

düşüncesi vardır. 

Çobanın kıra götüreceği yiyecek sayısı, ekonomik nedenler, taşıma ve hava şartlarından dolayı 

kısıtlı sayıdadır. Ekmek, bulgur pilavı, süt gibi ürünler çobanın öğününü oluşturur. Günümüzde 

hazır paketli gıdaların artmasıyla çobanların kıra götürdüğü yiyecekler çeşitlenmiştir. Bulgur 

pilavı, Konya’da çobanın en meşhur yemeklerindendir. Götürülen yağ, bulgur, salça ile yapılan 

yemek; yufka ekmekle yenir. Bulgurun sütle ıslatılmasıyla yapılan sütlü de çobanın tercih ettiği 

diğer yemektir. Mevsimsel olarak yapılan bulama isimli iki ayrı yiyecek, sebze ve meyveler de 

çobanın menüsüne girer. Çayını demlediği ateşin közünde patates de pişirebilir. Çobanın 

yemek sayısında azlık, yemeğin içeriğinde ise sadelik göze çarpar. Katık olarak seçilen süt, o an 

güdülen hayvandan sağılır.  

Sonuç olarak koyun ve onun bakıcısı çoban, bir bütün haline gelerek kültür hayatının birçok 

alanında kendini gösterir. İslam öncesi dönemden çobanda var olduğuna inanılan güçler, İslam 

sonrasında da kendini gösterir. Çobanlık, başarı gerektiren bir meslektir. Rastlantılarla 

yürümez. Küçükken yetişen çobanlar, tecrübelerini koyunu güderken gösterir. Her mevsimde 

yapılacaklar ayrıdır. Mevsim içinde de belirli zamanlarda sürünün akıbeti için dikkatli olmak 

gerekir. Yaz ve kış bakımında periyodik olarak yapılması gerekenler, çoban tarafından yapılır. 

Verilen mera içinde gütmek, sürüyü kontrol altında tutmak, tehlikelere karşı tetikte olmak, 

çoğu zaman tek başına bulunmak çobanın kontrolünü ve hislerini ayakta tutar. Hastalık, kurt 



41 

 

gibi tehlikeler onu, çözüm yolu bulmaya iter. Günümüzdeki artan imkânlara karşın geçmişte 

zor şartlar altında yaşam, çobanın mütevazı yaşamına da etki etmiştir. Genelde ‘’fakir’’ 

adamlar arasından seçilen çobanın ücretinin yani hakkının zamanında verilmesine dikkat edilir. 

Gerek koyun gerek çoban Türk kültür hayatını derinden etkileyen iki kavramdır. Bu kavram, 

geniş bir kültür coğrafyasında yüzyıllardır taşınarak gelmiştir. Dönemin şartlarına göre 

uygulamalarda değişim olmaktadır. Teknolojinin gelişmesi, hazır gıdaların artması, eğlence 

anlayışının değişmesi, bu uygulamalardan bazılarını değiştirmiş bazılarını ise günlük hayattan 

kaldırmıştır.   

 

    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



42 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



43 

 

3. EMİRGAZİ VE KARAPINAR BÖLGESİ KOYUN YETİŞTİRİCİLİĞİ 

Emirgazi ve Karapınar’ın geçmiş zamandaki temel geçim kaynağı koyunculuk iken günümüzde 

yerini tarıma da bırakmıştır. Sulamanın kolaylaşması, alınan verimin artması ve çeşitli türden 

tarım ürünlerini yetiştirme imkânı, gübre ve ilaçların çoğalması tarımın önünü açan 

sebeplerdendir. 

Yayla ve kışlak şeklinde yerleşim yerleri kurulmuştur. Büyük ve ot bakımından zengin meralara 

sahip olan ilçelerde, koyunculuk yüzyıllardır yapılagelmiştir. Temel geçim kaynağı, hayatın 

birçok alanına işlemiş, bölgenin mutfağına, dokuma kültürüne, halk takvimine,  geleneklerine 

girmiştir. Koyunun hiçbir yerinin ziyan edilmemesi koyuna yüklenen anlamı da yüceltir. Etinin, 

sütünün, yününün, gübresinin kullanılması bölge coğrafyasının beslenme kültürünü, halı ve 

kilim çeşitlerini etkilemiştir. Bu sebeple de büyük bir nimet olarak kabul edilir. Sonradan 

yaşamın içine giren büyükbaş hayvanla kıyaslandığında koyun, ayrı bir yere sahiptir. Koyunun 

gübresi haram sayılmaz. Sütün içine düştüğünde tiksinilmez, düştüğünde anında süzülür, o süt 

kullanılır. İneğin pisliğinin kokusu insan üzerine siner her gün yıkanmak durumunda kalır. Bu 

sebeple bile inek ve koyun kıyaslanır. ‘’Koyun b…ku pis değildir.’’ düşüncesi vardır.  

Koyunculuğa dayalı yaşam şekli toplu şekilde kutlanan merasimleri, yapılan bereket ve nazar 

uygulamalarını da etkilemiştir. Geçmişte tamamen hayatın merkezinde koyun vardı. Atasından 

öğrendiği ve gelenekten aldığı şekilde yaşattığı da vardır. Teknolojiden etkilenip terk ettiği 

uygulamaların yanında, günümüz şartlarında yeniden düzenleyerek yaşattığı uygulamalar da 

vardır.  Beslenmede süt ürünlerinin kullanımı devam etmektedir. Bazı senelerde sütün azlığı iç 

pazarı etkiler.  

Uslu, sakin yapısından dolayı da koyunun melaike olduğu düşünülür. Bu yüzden de sürü içinde 

sayısı az bulunan keçi ile kıyaslama işine gidilir. Keçinin, şeytan kılığına girebileceği ve insanlara 

görülebileceği, düşüncesi vardır. Bunu düşünmeye iten nedenler şunlardır: Biraz yaramaz 

yapısı, kavgacı hali, oluğa, bulduğu yüksek yere çıkıp durması, yüksek yerlere çıkabilmesi ve 

halk anlatılarıdır. Şeytan, koyun kılığına giremez. Koyunun içinde rahatça uyunur, koyunun 

arkasından bir yere gidilir fakat bu keçi için geçerli değildir. Keçi kılığındaki şeytanın insanları 

kandırması, peşinden götürmesi kolaydır. Mezarlık yanından geçerken de koyun ile rahatça 



44 

 

geçilebilirken keçi ile buralardan geçilmez, düşünceleri vardır. Bu düşüncelere rağmen keçiyi 

de nazardan korumak için uygulamalar yapılır, sürü içinde birkaç tane bulundurulur. Temizliği 

ile de insanlar tarafından sevilirler. Sürü içindeki görevleri ile mühim bir yerdedir. Kaynak 

kişilere bu inanç sorulduğunda, neredeyse herkes: ‘’Öyle derler ama onu da Allah yaratmıştır.’’ 

dedi. 

Kaynak kişinin anlattığı anı, koyuna olan bakış açısını net bir şekilde gösterir: Abisiyle on 

yaşlarındaki kız bir yayladan diğer yaylaya, yiyecek almak için eşeğin üstünde yola koyulurlar. 

Bulguru, unu alan çocuklar o yayladaki kuzularını da alarak tekrar dönmek için çıkarlar. 

Kayalıklara doğru giderken kuzu gitmemek için direnmeye başlar. Kayanın altına eğilip 

baktıklarında çıkan kara kuşları, ‘’şeytan’’ olarak nitelerler. Çocuklara zarar vermeden 

üstlerinden akın akın uçarlar çünkü inanmalarına göre, çocukları şeytandan koruyan 

yanlarındaki kuzudur.(KK: Meryem Kahriman, DT:1939) 

Koyunun etinin, sütünün, yününün, dışkısının kullanılması insanda koyuna karşı olan sevgiyi 

artırmıştır. Günümüzde koyunun, maddi getirisinin fazla olması ona bakımın da fazla olmasını 

sağlamıştır. Koyun ile ilgili bazı düşünceler şunlardır: 

- Yanar yanar o da könün içinde gider. Goyunun her şiyi para gızım. Yunu para, afedersin b…ku 

para, kerimesi arabası 350-400 lira. Derisi para. Eti zaten para, südü para, yoğurdu para. 

Goyunda ıskartaya çıkacak bi yir yok. Bir Kkmikleri hariç ıskartaya çıkmaz. Sığırınkı öyle değil. 

Sığırın kemiresine para virmezler. Sığır huzuli masraf yani. Goyunun her şeyi para gızım.(KK: 

İbrahim Çiçekdağ, DT: 1955) 

- Koyun bir fabrikadır. Yedi sekiz yüz liraya bir goyun alırsın, şimci guzusu altı yüz milyon lira. 

Bir goyundan iyi bakarsan yedi sekiz tane kuzu alırsın. Her sene sana bir fabrika gibi, 100 

goyunu olan senede yüz kuzu satar. Bugünün şartında 21 bin lira gibi kilosu. 600-650 bin liraya 

anasından aldığımız doksan günlük, yüz günlük kuzuyu satıyoruz. 600 bin liraya satıyoruz. 

Bence fabrika dimek, koyun.(KK: İbrahim İşleker DT:1965) 

3.1. Bölgede Yetiştirilen Koyun Irkı 

Emirgazi’de ve Karapınar’da yetiştirilen koyun ırklarında zamanla değişmeler meydana 

gelmiştir. Koyundan elde edilen ürünlerdeki verimin ve kalitenin artması hedeflenmiştir. 



45 

 

Koyunun sütünün fazla olması, etinin sıkı yani gevşek olmaması ve bu sebeple koyunun ağır 

gelmesi, kuyruğun küçük olması gerektiği gibi etkenler bu değişmelerin en büyük nedenleridir. 

Koç katımlarında değiştirilen koçlarla birlikte ‘’kırma’’ adı verilen koyun türü meydana 

gelmiştir. Yerli koyun ırkı olan Akkaraman koyununun kullanımı oldukça azalmıştır. Et 

ihtiyacının karşılanması, sütçülüğün getirisinin artması koyun ırkında da değişikliğe gidilmesine 

yol açmıştır.  

Bölgenin asıl koyun ırkı, yerli koyunumuz olan Karaman ve Akkaraman koyunudur. 

Yetiştirilmesine devam edilmekle birlikte azalmalar olmuştur. Kuyruğunun ‘’teker kuyruk’’ 

olması, kilosunun daha az gelmesi gibi nedenlerden dolayı bu değişime gidilmiştir. Büyük 

kuyruklu Karaman koyunun kuyruğuna, ‘’teker(koca) kuyruk’’ denir. Kuyruklu koyunun satımı 

daha zordur, kuyruğun fiyatı daha ucuzdur. Bu sebeple merinos koçları sürüye katılmış, 

merinos kırması ortaya çıkmıştır. Merinos kırmasının eti daha ağır gelir ve sütü daha boldur, 

kuyruğu küçüktür bu yüzden de artık tercih edilen koyun cinsi merinos kırmadır. Merinosu 

pazarda alan kişi daha fazladır. Karaman koyunu ırklarında büyük olan kuyruk, sağım sırasında 

kadınlara zorluk da yaşatmaktadır. Koyunlar alınıp yetiştirilirken bölgeye uyum sağlaması, 

otlara alışması, iklime ayak uydurmasına bakılır. Bölge coğrafyası için uygun olan Karaman 

koyunun, merinos ile birleşmesi de verimli bir koyun türünü ortaya çıkarmıştır. 

Merinos, merinos kırması ve Karaman koyunu hakkında, kaynak kişilerin aktardığı bilgilerden 

bazıları şunlardır: 

-Önceden Garamandı, meşhurdu. Arıgaramandı. 15 senedir. Yani 2000’den sonra tek tek 

tmerinos goç aldılar, gırmaya çevirdiler. Akgaramandı. Onun yayılması da güzel olur. Her şeyi 

de güzel olur.(KK: Yılmaz Payas-Yenikuyu, DT: 1969) 

- Guyruklu garaman goyunuydu. Şimdi gıcık goyun çıktı, ne biliyim ne çıktı. Dilki guyruğu gibi 

şiyleri(kuyrukları) var. Onlar da çirkin. Goyun dinecek hayri yok zaten.(KK: İbrahim Çiçekdağ-

Güzelkışla, DT:1955) 

- Köyü, merinosa ben çevirdim. Goyunum çoğudu. İlk goçu köyde ben değiştirdim, merinosu 

ben gattım. Arı merinos gattım, goyun garamanıdı. Kırmaya döndü. Hem gırma etli oluyor, 

doymuyor. Öteki goyun çabuk doyuyor. Yumuşak oluyor. Gantara goy 50 kilo gelir. Guzuyu goy 



46 

 

60 kilo gelir. Fazla yiyor sanki bir camız cinsi var gibi ya. Sıkı oluyor.(KK: Bektaş Akkaya, 

Yenikuyu, DT: 1955) 

- Et ve süt için özellikle merinos kırmasına yani Karaman koyunu yahut akkaramana, merinos 

kattığımızda ikisinin ırkının çok iyi et verdiğinden, çok iyi süt verdiğinden dolayı ona döndük 

hepimiz. Kilo bazında daha az yemle daha çok et alıyoruz. (KK: İbrahim İşleker-Karapınar 

DT:1965) 

3.2. Sürüdeki Hayvanların Yaşları ve Hayvanlara Verilen İsimler  

Koyunculuklarla ilgili yapılacak faaliyetlerde sürü sahipleri ve aileler arasında iş bölümüne 

dayalı bir düzen vardır. Bu işlerin daha kolay hale gelmesinde sürü içindeki hayvanlardan da 

yardım alınır. Koşan koşulması sırasında baş koyunun sağılacakların en başında, sağlam şekilde 

durması sağım işinin çabuk ve verimli şekilde geçmesini sağlar. Çoban, gece kıra götürdüğü 

davarını kaybetmemek için sürü içinde belirlediği koyunlardan yardım alır. Koyun kürnediği, 

yağmurda tipide kaldığı zaman onu açan, önü çeken keçiden faydalanılır. Bu hayvanların sürü 

içinde önemli bir yeri olduğu için seçilmiş olan hayvanlara çeşitli isimler verilir. ‘’Hayvanların 

doğumundan ölümüne kadar olan sürede, belli dönem ve durumlarda bazı özellikleri ile ilgili 

olarak aldıkları adlar, onların sürü içindeki yerini ve önemini belirlemektedir. Ayrıca, bu adlar 

insanlar tarafından hayvanların bilinip tanınmasında ve tanımlanmasında kullanılmaktadır.’’ 

(Kutlu, 1987:110) 

İnsanlar, çeşitli nedenlerle hayvanları adlandırırlar. Yaşına göre, cinsiyetine göre 

sınıflandırmanın yanında insanların sevgisine, sürü içinde yaramazlık, usluluklarına, dış 

özelliklerine ve sürü içinde özelliklerine göre isim alırlar. Bu isimler, onların zaman içinde 

kimliği haline gelir.  

3.2.1. Yaşına Göre Sınıflandırma: 

Dişilerde; 

Kuzu: Bir yaşını doldurmamış olan koyunun yavrusuna kuzu denir. Dişi ve erkek yavruların 

hepsi bu sınıflandırmanın içindedir. İlk doğan kuzulara ‘’körpe kuzu’’ denir. Dişi olan koyun için 

‘’kancık’’ kelimesi de kullanılır. Kuzular, sürü içinde çok sevilen gruptur.  



47 

 

Toklu: Bir yaşına gelmiş koyuna ‘’toklu’’ denir. Kuzuda olduğu gibi bir yaşındaki erkek ve dişi 

hayvanların hepsine toklu denir. Toklunun doğurması nadir olan olaylardandır. Sürü içinde 

toklu iken doğuran koyun, ‘’tokluman’’ olarak adlandırılır. 

Şişek: İki yaşına gelmiş dişi ve erkek koyundur. Bu dönemden sonra hayvanlar cinsiyete göre 

isimlendirilerek gruplandırılır. İlk kuzusunu veren koyun, şişektir. ‘’Evinne’’ ise ikinci kuzusunu 

doğuran koyuna verilen isimdir.  

Koyun: Üç yaşına gelen dişi koyuna verilen isimdir.  ‘’Kart’’, ‘’koca’’ isimlerini, koyun dişini 

döktüğü dönemde alır. Kart koyunlar genelde baş koyun olarak seçilir. 

Koyunların yaşını dişin üzerinde nişan ismi verilen parçalar belirler. Sekiz dişi olan koyunun, 

kuzuyken ortadaki iki dişi büyüktür. Toklu olduğunda diğer iki diş büyür. Şişek olduğunda iki 

diş büyür. Üçüncü ve dördüncü kuzuyu doğurduğunda diğer ikisi büyür. Bundan sonra koyunun 

yaşı bilinmez. Böyle koyunlara ‘’goca’’ ya da ‘’gart’’ koyun denir. Koyun alacak kişinin dişlerden 

yaşı bilmesi, kendi açısından önemlidir. Bu sayede koyundan elde edeceği randımanı bilerek 

alır. Goca koyun, süt ve kuzu almak isteyen kişinin işine yaramaz. Bu büyük dişlerin sayısı ne 

kadar azsa koyunun yaşı o kadar küçüktür. Karacadağ köylerinde genç koyuna ‘’nişanlı koyun’’ 

dendiği de olur.  

Koyunculuğun neredeyse tüm alanlarında olduğu gibi nişan işinde de tecrübeye dayalı bir 

düzenin izleri görülür. Devrin şartına göre bırakılan uygulamalar olsa da koyunculukta atadan 

gelen bilginin önemli bir yeri vardır. Koyunun güdümünde, sütünün sağımında, ürünlerin 

yapımında, saklamasında, dersinin yüzülüşünde ve temizlenmesinde, barınma vb. birçok işte 

yüzyılların birikimi kendini gösterir. Bu tecrübeler sayesinde koyunculuk aksamadan 

ilerlemektedir. Bunlardan birisi de koyunun diş gelişiminden hareketle yaş tayini yapmaktır. 

Bu nişanlardan, küçükbaş alışverişinde, kurban kesiminde faydalanır. Dişinin sayısını bilmeyen 

kişinin kandırılması daha kolay olur. Günümüzde koyunun yaşı kayıt altına alınmadığında 

veterinerlik alanında da koyun ve keçilerin yaşı, halk uygulamalarında olduğu dişine bakılarak 

yapılır. (http://www.turkvet.biz/bilgi_dosyalar/arsiv/yet_koyun_keci_yas_tayini.htm) ( 

Erkeklerde: Erkek kuzular, şişek dönemine kadar koyunla aynı adlandırılmayla anılır. Daha 

sonra ise öveç, kızıl öveç, koç ve gart isimlerini alır. 

http://www.turkvet.biz/bilgi_dosyalar/arsiv/yet_koyun_keci_yas_tayini.htm


48 

 

3.2.2. Hayvanlara Verilen İsimler 

Koyunlar ve kuzular, dış görünüşlerine göre de isim alırlar. Doğu koyun, mor koyun, kara 

koyun, büyük kuyruklu koyun, karabaş,  koca kafa, boynuzlu, küpeli, gözü akıtmalı, gözü kara 

koyun(EK-1) çapar koyun, kulağı kara koyun, kulağı kesik koyun, tığ kuyruklu, çil koyun, ala 

koyun, kuyruğu kara koyun, bir gözü kara bir gözü ak koyun(EK-46) gibi isimler bu gruba örnek 

verilebilir. Sürü içinde bir hayvanı bilmek için onun ismiyle hatırlanması gerekir. Veterinere 

gösterilecekken, sağılacakken, gütme sırasında bir olay meydana geldiyse, hastalandıysa vb. 

olaylarda hayvan, o özelliklerine göre aranıp bulunur. Özellikle çocuklar, sürü içindeki 

hayvanlara özel ad verip sevmektedirler. 

Koyunları şekil olarak adlandırmada; diğerlerinden farklı boyuttaki organları, kulağı, rengi esas 

alınıyor. Kuyruğunun büyüklüğüne, boynuzuna, boyuna, üzerindeki başka renkli yüne, gözüne 

göre adlandırmalar bu konuda örnektir.  

Doğu koyun, kulağı kısa olan koyuna verilen isimdir. ‘’İki taraf kulağın iç tarafına bükük ise yani 

kulak iç tarafına doğru oluk şeklinde ise bu tür kulaklara doğ’’ (Gökşen, 2007) denir. Sürü içinde 

birkaç tane bulunan bu hayvan ‘’doğu koyun’’ olarak adlandırılır ve öyle bilinir. Kulağı dürülü 

olan koyuna, Türkmen köylerinde bıduk ya da potuk koyun da denir. Diğer koyunlara göre kısa 

olan kulakları sebebiyle insanlar tarafından sevilen doğu koyun, hakkındaki bir anlatı şu 

şekildedir: Şeytan, koyunları kendine çekmek için sırasıyla saymaya başlar. Bu sırada şeytan, 

keçi kılığındadır. Sürü içindeki hayvanı kendine çekerek azaltmaya çalışır. Bu sırada doğu 

koyunun kulağını görünce  ‘’Kulağın niye böyle?’’ diye gülüverir. Gülerken saydığı sayıyı unutur. 

Sürü, doğu koyun sayesinde azalmaktan kurtulur. 

Kuyruğu çok ince ve küçük olanlar için tığ kuyruk adlandırılması kullanılır. Başı, boyu büyükse 

bunu belli eden isimlendirmeler yapılır. Emirgazi ve Karapınar’da beslenen koçlardaki boynuz 

ya yoktur ya da çok küçüktür. Bu sebeple koçta belirgin boynuz varsa ona göre isim alır. Sürü 

içindeki hayvana insan ismi verme durumu, genellikle alınan kişiyle bağlantılıdır. Koyunu 

belirtmek için kimden alındıysa onun ismi verilir: ‘’Ahmet’in koyun’’, ‘’Memmet’in koyun’’ vb. 

Çocuklar, sürüdeki hayvanlara isim veriyorsa beğendikleri kadın isimlerini dişi koyuna, erkek 

isimlerini ise koçlara verir.  



49 

 

Sürü içinde insanlara yardımcı olan hayvanlar, aldığı göreve göre isimlendirilir. Koşanda başta 

duran koyun ‘’baş koyun’’, çobanın gütme sırasında koluna bağladığı koyun ‘’bağcak\bağırcak 

koyun’’ olarak bilinir. Kürneyen koyunu açıp önü çeken keçi ise ‘’seyis’’ tir. 

Renklerine göre adlandırmada; hayvanın gözlerinin, ağız kenarının, kulağının, burnunun, 

kuyruğunun, kısacası hayvan üzerinde bulunan esas renkten ayrı olan lekenin ölçü olarak 

alındığını görürüz. Bu lekeler, hayvanları belirtmede ve kolay şekilde bulmada esas alınır. 

Gözünün rengi farklı olan koyun da o renkle isimlendirilir. Bu isimlendirmede diğer 

koyunlardan ayrılan renk mavidir. O koyun ise ‘’gök gözlü’’ olarak adlandırılır. Mavi renk yerine 

gök kelimesi bölgede hem yeşil hem de mavi renk için kullanılır. Taze ve yeşil ekine ‘’gök’’ ekin, 

mavi ve yeşil gözlü kimselere ‘’gök gözlü’’, nazar boncuğu ve nazar boncuğu amacıyla takılan 

mavi boncuğa ‘’gök boncuk’’ denir.7 Hayvanı diğerlerinden ayıran lekelerine göre adlandırırken 

kültürel belleğindeki isimlendirmeyi kullanır. ‘’Gök gözlü’’ koyun, koç, keçi ifadesini kullanırken 

‘’mavi gözlü’’ tanımını kullanmaz ya da siyah kelimesi yerine ‘’kara’’yı kullanılır.  

İçinde ‘’mor koyun’’ adlandırması geçen Karacaoğlan’ın şiiri şu şekilde derlenmiştir: 

‘’Bilemiyom Garamanın ilini, 

Köprüsü yok geçemiyom selini. 

Gılbasan Yaylasını perçem telini, 

Lale sümbül bürüsün de gidelim. 

 

Gaç yıl oldu bizim eller göçeli? 

Gaç yıl oldu cihan suyunu içeli? 

Öyle olur mu yüzü peçeli? 

                                                           
7 Suya ait, su renginde olarak sözlükte tanımı bulunan mavi renk dilimize Arapçadan geçmiştir. (Devellioğlu, 
Osmanlıca Lugat, 684)  ‘’İslamiyet öncesi Türklerin Göktanrı inancının etkisiyle gökyüzünün rengi olan mavi 
renge ayrı bir önem verdikleri anlaşılıyor.’’ (Kütük, 2014) Türklerle özdeşleşen bu renk Turkuaz adıyla, Türk 
mavisi olarak bilinir. 



50 

 

Türkmen kızlar yürüsün de gidelim. 

Mor goyunlar melesin de gidelim. 

 

Kime kim ettin de giydin alları? 

Yakın iken uzak ettin yolları, 

Mihnet ile yetiştiğim fidanları, 

Vardın gittin soysuzlara kırdırdın.’’ (Emin Yaşa- Emirgazi, DT:1944) 

Bir çobanın koyununa adıyla seslenişi şu şekildedir: 

‘’Benim bi goçum varıdı. ‘’Herif’’ didiğin zaman gelirdi. Şeker yirdi lokum yirdi. (Emin 

Yaşa- Emirgazi, DT:1944)  

3.3. Sürünün Adlandırılması 

Sürü kendi içinde, yaşa, cinsiyete ve doğurganlığa göre gruplandırılır. Belli zamanlarda 

birleştirilir, belli zamanlarda ayrı yerlerde kalır, ayrı yayılırlar.  

Kuzu sürüsü; annesini emme süresini doldurmuş kuzuların oluşturduğu sürüdür. Belli bir 

dönem anneleriyle güdülmeye alıştırılan kuzu ayrılır, annesini unutturma işlemi yapılır.  

Yoz sürüsü; kısır, süt vermeyen koyunların ve bükülmüş8 koçların oluşturulduğu sürüdür. (ek-

48)Bu koyunlar satılırlar. Sağılmadıkları ve doğum yapmadıkları için boyları genellikle yüksek, 

kiloları fazladır. Sürüden hayvanlara büyük çanlar takılırken yoz sürüsü içindeki iri yapılı bir 

hayvan seçilir ki çanı taşıyabilsin. Sürü içinde hem sağmal hem de yoz koyunun vücutlarına 

sürülen boya farklıdır. 

                                                           
8 Bükme işi günümüzde yapılmamaktadır. Kısır koçlar ya da katıma katılmayacak koçlar bu gruplandırma içine 
girebilir. 



51 

 

Sağmal koyun sürüsü; doğum yapan yani sağılan koyunların oluşturduğu sürüdür. Bu sürüdeki 

koyunlar satılmaktan ziyade süt ve kuzu alımı için kullanılırlar. Sağmal koyun ve yoz koyunun 

kırkımında zaman farklılıkları vardır. 

Koç sürüsü; Koç Katımının azalmasıyla koçları ayırıp bakma işi de yavaş yavaş bırakılmaya 

başlanmıştır. Katımdan iki ay evvel koçlar, sağmal koyunlardan ayrılarak güdülür. Özel yemler 

verilerek koçun iyi şekilde beslenmesi sağlanır. Damızlık olarak kullanılan koçların boyu, kafası, 

kilosu, rengi gibi unsurlar, katım için koç belirlemede kullanılır. 

Sürü içinde birkaç tane de keçi bulundurulur. Karacadağ’da beslenen keçi sayısı koyunla eşit 

olabilmektedir. Arazi ve bitki örtüsü, bu sayının artmasındaki ilk nedendir. Keçinin geç 

soğulması, koyun soğulduktan sonra bir-bir buçuk ay daha sağılması nedeniyle de sürü içindeki 

sayıları fazla tutulabilir. Kaynak kişi, koyun ve keçili sürü için şunları ifade eder: 

-Ekin ek buğdaylı(yani buğdaylı, çavdarlı, arpalı garışık), goyun dut geçili’’ yani birisinden bir 

zarar edersen, birisi galır gibicesine… (Mustafa Yılman-Gicen, DT:1940) 

3.4. Koyunların Beslenmesi 

3.4.1. Kös(Yaban) Otları 

Havaların ısınmaya başlamasıyla hayvanların beslenmesinde önemli yer tutan otlar da 

meralarda çıkar. Baharla birlikte çıkan taze otlara ‘’acar ot’’ denir. Yağan kar ve yağmur miktarı; 

otun, çeşitliliğini boyunu, fazlalığını etkileyen yegâne unsurdur. Yayladan yaylaya da ot 

çeşitliliğinde farklar vardır. Toprağın yumuşaklığı, topraktaki taş oranı, ot çeşidinin o bölgenin 

havasını sevip sevmemesi de koyunun beslenmesini etkileyen unsurlardandır. Dümdüz olan 

coğrafyadaki mera oranlarında azalmaların olması, bu meralarda yetişen bitkileri de etkiler. 

Zaman içinde bazı türlerin boylarında da kısalmalar olduğunu kaynak kişiler aktarmıştır.  

Serin havanın koyuna iyi geleceği, etini sıkılaştıracağı, hastalığa karşı dirençli olacağı düşüncesi, 

koyunların yayladaki bakımını etkiler. Bu sebeple otlardan faydalanılmaya çalışılır. Bahar 

aylarında taze ota kavuşan koyunun, belli zaman aralıklarında sistematik bir şekilde 

güdülmesine başlanır. Taze otu bir anda yiyen koyun, ağrımaya uğrar. Acar ot, koyunun 

hastalanmasına neden olur. Bu dönemde onlarca ot çeşidi, toprağın yapısına göre bulunduğu 



52 

 

bölgede çıkar. Koyun için yararlı bitkilerin yanında ona zarar veren, fazla yemesi durumunda 

koyunu patlatanları da mevcuttur. 

 Yağmurun bol olduğu dönemde otların boyu da yüksektir. Çayır denilen yeşil otlar, koyun 

beslenmesi için ilk sırada yer alır. Kekik ve yavşan, koyunun sütünün kokusunu dolayısıyla 

tadını etkileyen en önemli iki ottur. Kös otu denilen bu yaban bitkileri hem hayvan hem de 

insan hayatında mühim bir yer tutar.9 Kös otlarının çıkmasından, kurumasına kadar geçen süre, 

koyun yayılımında önemli bir süredir. Taze ve kurumaya başlayıp tohumlandığı iki dönemde 

de süte, hem miktar hem yağ oranında etki eder. Bu otlar kuruyuncaya kadar koyun tarafından 

yenir ve her dönemde kös otlarından faydalanılır. Kurak bir yapıya sahip ilçelerde hem bölge 

halkı hem koyun hem de çoban hayatında otların çıkmaya başladığı bahar ayları heyecanı ve 

bereketiyle gelir. Kokuları, tatları, renkleri ile insanların ilgisini çeken kös otları, insan 

yaşamının birçok yerinde kendini gösterir. Yemeklerde, sıkmalarda, bereket ilgili pratiklerde, 

ip boyamada, çocuk oyunlarında, hayvan bakımında; kös otları mühim bir yer tutmuştur. Otlar 

tatlarına göre ‘’acı ya da tatlı/datlı ot’’ olarak gruplandırılırlar. Tatlı otun, insan ve hayvana 

faydası olur. Acı otlar, yiyen canlıya zarar verir. İsimleri geçen otlar koyunlar tarafından yenir, 

insanların kullandığı yerler ve kullanış şekilleri de açıklanmıştır. 

Kekik; kıraç bir toprağı olan bölgede sağlam kökleriyle kendini gösteren kekiğin hem taze hem 

de kurumuş hali koyunlar tarafından sevilerek tüketilir. Arazide çoğu yerde karşılaşılan kekik, 

yumuşak toprakta yetiştiği gibi kaya diplerinde de büyür. Küçük yapraklarıyla toprağın yapısına 

uyum sağlamıştır. Belirgin kokusuyla süte de lezzet verir. İnsanlar tarafından toplanıp 

kurutularak yemeklerde kullanılacağı gibi demlenerek çayı da tüketilir.  

Yavşan; keskin kokusuyla, bozkır coğrafyasında en çok karşılaşılan bitki türlerinden birisidir. 

Özellikle geçmiş zamanda kış aylarında hayvan beslenmesinde ilk sırada yer almıştır. Kaynak 

kişilerin belirttiğine göre geçmişte koyunların eğilmeden yiyebileceği boyda iken günümüzde, 

yavşanın boyunda o uzunluk görülmez. Koyunun sütüne verdiği koku ile yapılan süt ürünlerinin 

lezzetini artırır. Geçmiş zamanda çobanların yaptığı ‘’deri kebabında’’ yakacak olarak 

kullanılmıştır. Elle dokunulduğunda kokusunu hemen ele bırakır. 

                                                           
9 Kös, yaban için kullanılan bir kelimedir. Kös, TDK sözlüğünde ‘’sürülmemiş toprak’’ olarak geçer.(28.02.2019) 



53 

 

Gökbaş; fazla yediği takdirde koyunu patlatan otlardandır. Çiçeklerinin şeklinden dolayı 

ilçelerde ‘’At ponçağı’’ ismi de verilmiştir. Mor, mavi, pembe renklerini ve tonlarını bünyesinde 

bulundurur. Kız çocukları tarafından toplanarak taç yapılır.  

Gavur Çoğanı; koyu sarı renge sahip olan bu bitki, güzel kokusuyla dikkat çeker. Diğer bitkilerde 

olduğu gibi toprağın yumuşaklığına, arazinin sulak olması durumuna göre boyu 15-20 cm’yi 

bulur.10 

Sortmuk Gülü; Renkleri ve çeşitleri değişen sormuk gülü, bölgede baharın gelmesiyle kendini 

gösterir. Çiçekleri kopartılıp emildiğinde ağıza tatlı bir su gelir. Bu tatlı öz emildiğinden dolayı 

sormak kelimesinden sortmuk\sormuk gülü adını alır. Bir çeşidine ‘’Keloğlan Gülü’’ ismi de 

verilir. Keloğlan Gülü adıyla bilinen cinsine göre, boyu daha kısa olan bir diğer sortmuk gülünde 

birden fazla rengin aynı kökten çıktığını görürüz. Pembe, beyaz, bordo, kırmızı, mavi ve tonları 

bir aradadır.  

Taş Evin Gülü; mor ve mavi renkte olan bu çiçek bölgede fazlaca bulunur. Tohumlarının sert 

olmasından dolayı bu ismi alır.  

Yemlik; tüylü yapıya sahip olan bu bitki, özellikle sürülmüş tarlalarda bolca bulunur. 

Hayvanların beslenmesinde olduğu gibi insan beslenmesinde de çıktığı dönemlerde sıkça 

tercih edilir. Tazeyken toplanan yemlik sıkmalarda, salatalarda kullanılır. Büyüdükçe acılaşan 

ve sütlenen bir yapıya sahiptir. Daha sonra da evine(tohuma) kalkar. 

Acı Marul; uzun yapraklarıyla toprak üzerinde yayık bir şekilde durur. Hayvanların da yediği bu 

ot, insanların mutfağına da girer. Sıkmaya sıkılıp yeneceği gibi salatası da yapılır. 

Dede Sakalı; uzun ince yaprakları sakala benzediği için bu ismi almıştır. Dede sakalı ‘’tatlı ot’’ 

grubundadır. İnsanlar tarafından da tüketilir. 

Kuzu Kulağı; kös bitkilerinden insanların da kullandığı bir diğer ottur. Taze şekilde olduğu gibi 

kurutularak da yemeği yapılır. Küçük yapraklı bir yapısı olan bitkinin yaprakları tek tek koparılır. 

                                                           
10 Geçmiş zamanda sabunun olmadığı dönemlerde, kadınlar tarafından çamaşır yıkanmasında kullanılmıştır. 
Yunaklarda kazanların içine atılan gavur çoğanının kaygan ve köpüren yapısı sabun görevini görmüştür. 



54 

 

Madımanak; Madımağın bölgedeki söyleniş şeklidir. Manımanak toplanıp kurutularak yemeği 

yapılır. Özellikle yayla mutfak kültüründe önemli bir yerdedir. Eşek madımanağı olarak bilinen 

bir çeşidi daha vardır. Diğer madımanaktan farklı olarak bu çeşidi yenmez. 

Babacca(Papatya); Yeni neslin papatya olarak adlandırdığı çiçeğin büyükler arasında söylenişi 

babaccadır. Baharın gelmesiyle tüm arazide papatya bolca yetişir. Arazinin belirli bölgelerinde 

papatyanın çok sık ve fazla şekilde yetiştiği görülür. Çeşidine göre toplanıp kurutulan 

papatyalardan çay yapılarak içilir. Kız çocukları tarafından gökbaş ççeğinde olduğu gibi tacı 

yapılır.  

Gece Gülü(Gece Sefası); pembe ve açık mor renginde olan bitkinin gündüz kokusu yoktur. 

Güneş battığı andan itibaren kokmaya başlar. Kokusu geniş bir alana yayılan gece gülünün 

kokusu, insanlar tarafından çok beğenilir. Çiçek fazla koklanırsa güzel kokusunun insanları 

bayılttığı söylenir. Toplu şekilde bulunurlar. 

Yavrazı; küçük sarı çiçekleri olan bitkinin belirgin bir kokusu yoktur. Toplu şekilde belirli 

yerlerde bulunurlar. Bu çiçeklerin narin bir yapısı vardır. 

Sütleğen; hayvanlar ve insanlar tarafından yenmeyen bir bitkidir. Yaprakları sulu ve sümüksü 

bir yapıdadır. Bu bitki, geçmiş zamanda ip boyamada ve damızlık bulunmadığında maya 

yapımında kullanılmıştır. Sütleğen, ipe samani rengini verir.  

Karabuynuzluğa, keçiboynuzluğa; koyun yediği zaman hayvanı patlatma özelliğine sahiptir. O 

yüzden bu otların olduğu yerlere hayvanların götürülmemesine dikkat edilir. Koyun yer ve 

şişerse koyuna orada müdahale edilir. Kulağı ya da başka yeri kesilen hayvandan kan 

akıtılmaya çalışılır. İğnesi, çobanın yanındaysa hayvana vurularak kurtarılmaya çalışılır. 

Üzerlik; bölgede söyleniş şekli züvellik ya da üzelliktir. Züvellik, tohumlu yapısıyla nazar 

uygulamalarında en çok kullanılan bitkilerdendir. Arazide fazla şekilde bulunur. Acı yapısından 

dolayı koyunlar tazeyken yiyemez. Yese de koyunu ishal yaparak hastalandırır. Otların kuruma 

döneminde suyunu çeken, tuzlu yapıya bürünen züvelliği koyunlar, kısa bir süre için yer. 

Yakılarak nazar için kullanılır. İpe çeşitli kumaş parçalarıyla dizilen züvellik, bu şekliyle de 

nazarlık olarak kullanılır. 



55 

 

İsmi geçen bitkiler bölge ağzındaKİ kullanışına göre verilecektir. Keteğen, böcü bağırsağı, 

ipelek, iğne topu, kuş gözü, ebem boğmaca, burçalık, yayla bakkalı, acımık, bıtırak, kıvışık, 

sirken, cıllı, cıpcık, fasil, gelincik, Nevruz gülü, sümüklü soğan, it dirseği, kenger sakızı, koç 

daşşağı, inek biciği, kumacık otu, çanak çatlatan, ana-baba kokusu, ölmez oğlan gülü, yalangı, 

ev gülü, keteğen, deve tabanı, deve dikeni, enlik(englik), söğdek süpürge, gerdeme, 

kallankavuk(karahindiba), geven, kenger sakızı, dere otu, kara yonca, yaban mercimeği, tavuk 

gıçı, gıcı, sümüklü soğan… 

Toprak üzerinde yetişen en küçük ota kadar adlandırılması yapılmıştır. Bu otlar, şekillerine, 

renklerine, kokularına göre adlandırılırlar. Zengin bir isimlendirme, bu otlar üzerinde kendini 

gösterir. İnsanların toprakla iç içe yaşaması, mevsimsel göç hareketleri bölgedeki otları, 

bölgenin coğrafyasını, toprak yapısını çok iyi öğrenmeyi sağlamıştır. Halk hekimliğinde, hayvan 

ve insan beslenmesinde bu öğrenmeler pratik haline döner. Süpürge yapacaksa söğdeğin 

nerede bol olduğunu bilir ve oraya toplamaya gider. Acar ottan etkilenmemesi için hayvan aynı 

yerde yavaş yavaş güdülür. Yenecek otların bulunduğu yerlerin bilinmesi toplanacağı zaman 

kolaylık sağlar.  

Otları ve yetiştikleri arazileri bilen çobanlar, koyunları alıştırma dönemlerinde, acı otun olup 

olmamasına göre meraya çıkarırlar. Sayılı kışlar bitmiş, koyunun rahatça belene çıkmasını 

engelleyen durumlar ortadan kalkmıştır. Genelde boz renkte olan toprak baharın gelmesiyle 

renklenir. Onlarca rengi bünyesinde barındıran ot ve çiçekler, renklerin canlılığı mayısın 

ortasına kadar insan hayatına yansır. Güdülmeye başlayan hayvanlardan elde edilen süt de 

yeni bir üretim döneminin başlangıcıdır. Bu başlangıcın bereketiyle geldiği düşünülür. Serin 

havada, kimyasal olmayan yöntemlerle beslenen davarın eti ve sütü, bu dönemde iyileşir. Bu 

otlardan ve havadan olabildiğince istifade edilmeye çalışılır. Koyuna bölge halkının tabiri ile 

‘yarayışlı’ olan bu tatlı otlar, her dönemde kullanılır. Geçmişte kışın yeme ulaşımın zorluğu, 

sayılı kışların(Zemheri, Karakış, Karıyı Kazana Sokan Soğuklar, Mart Dokuzu, Dokuzun Dokuzu, 

Aprılın Beşi) zor geçmesi bahar dönemini de dört gözle beklemeyi beraberinde getirmiştir. 

Gece ve gündüz, ziyan edilmeden, kuralları yazılı olmadan, belli bir düzen içinde gütme işi 

devam etmiştir. Gündüz seçilen ot, gece seçilmediği için koyuna fayda sağlamıştır. Arazide, 

koyunun ot yerken eğilmesi makbul sayılır. Çiftliklerde eğilmeden ot yiyen koyuna göre, 

eğilerek yiyen koyunun eti ve sütü daha lezzetli olur. 



56 

 

3.4.2. Ziraî Yemler  

Ziraî yem olarak koyun beslenmesinde; saman, yonca samanı, arpa vb. ürünler tercih edilir. Kış 

aylarında ziraî yemlere ek olarak fabrika yemleri de verilir. Saman, koyun için vazgeçilmez 

gıdadır. Kış aylarında belli ölçülerde verilen saman, diğer aylarda kös otunun koyunu doyurup 

doyurmadığına göre belli miktarlarda koyuna verilir. 

Kişi, kendi tarlasından koyunun yemini, samanını kaldırıyorsa bu, sürü sahibini maddi açıdan 

rahatlatan bir durumdur. Yeme para vermeyen kişi, sürü üzerinden daha fazla kâr yapar.  

3.5. Koyunların Bakım Yerleri  

Sürünün bakıldığı yerler, yaz-kış ve sonbahar aylarında ayrı yerlerde olmaktadır. Kış aylarında 

halkın genel kısmı, hayvanlarını yaylada bırakıp ilçe merkezlerine gelmektedir. Koç katımındaki 

belli olan tarihin değişmesi, sürü sahiplerinin kurban bayramına hayvan yetiştirme çalışmaları 

doğrultusunda belirlenir. Kış ve ilkbahar aylarındaki bakım kapalı ya da etrafı çevrili alanlarda 

yapılırken, ekinlerin derilip anızların kaldığı yaz ve sonbahar aylarında ise bakım, açık alanda 

gerçekleşmektedir. Bölgede son dönemlerde fazlaca tercih edilen derilmesi buğdaydan daha 

uzun zaman alan mısır ve yonca, hem gütme saatlerini hem de bakım yerlerinin değişmesine 

neden olmuştur. Koyun ve kuzuya belli dönemlerde ayrı bakılır. Kuzu sütten kesildiğinde, 

koyunlarla aynı yerde bakımı yapılır.  

3.5.1. Ağıl 

Ağıl, bölgede koyunların barındığı aynı zamanda yakacak ihtiyacının da karşılandığı yerlerdir. 

Etrafı taşlarla örülü, üzeri açık şekilde yapılan ağıllar, en çok tercih edilen ağıl çeşididir. (EK-7) 

Karapınar ve köylerinde, taş ağılların yanında, geçmişte kamıştan yapılmış ağıllar da 

kullanılmıştır. Emirgazi’de de kamışın, ağıl yapımında kullanılmış olduğu görülür. Hotamış’ta 

bulunan göl çevresinde yetişen sazlıklardan alınan kamışlar, ağıl yapılarak değerlendirilmiştir. 

Taş ağılların kuzey kısmına uzun kamışlar sık şekilde dikilerek gelecek olan tipinin etkisi 

azaltılmaya çalışılmıştır. Bugün, taşlardan yapılıp kullanılmayan birçok ağıl vardır. İki ilçenin 

birçok yerinde kullanılmayan bu ağılları görmek mümkündür. Yemin, kolay bulunması ve çeşitli 

olması kış ağıllarında hayvanların kalması gerekliliğini ortadan kaldırmıştır. Evin yanında ve 

yabanda yapılan ağıl olmak üzere iki çeşit ağıl mevcuttur. Yabanda yapılan ağılda gece 



57 

 

koyununu güden çoban hayvanlarıyla birlikte gelerek burada kalır. Sağım vakti sürü tekrar gelir 

ve gütme zamanında gider.  

Kış ağılları, eski yıllarda en çok kullanılan barınma yerlerindendir. Genelde köyün dışında 

bulunmaktadır. Kış ağıllarında hayvanların bakımı ve çobanın barındığı yer, imkân 

kısıtlılığından dolayı zor olmuştur. Yem ve samanın kısıtlı oluşu, suyun kuyudan çekilmesi hatta 

olukların yokluğu, koyun bakıcılarını çözüm yolu bulmaya itmiştir. Anızlar derildikten sonra 

koyun, kar yağıncaya kadar dışarıda kalır. Karın yağmasıyla birlikte hayvanların bakımına evde 

devam edilir. Bazı senelerde ise koyun eve dönmez, tüm yılı ağıllar da geçirirmiş. 

Kış çobanı genellikle iki kişi olmaktadır. Ağılda kalındığı geçmiş zamanlarda çoban, azığını 

giderek köyden almıştır ya da köyden bir kişi getirmiştir. Bir kişi ise koyunun başında kalır. 

Çobanın ağılda kaldığı yere çobansalık ismi verilmektedir.(EK-17) İki kişinin sığabileceği 

büyüklükte ve sadece taştan yapılan bu yerlerde ısınmayı, çobanların maşlakları ve ocak 

sağlamaktadır.(EK-18)  Halı vb. eşyalar yoktur. Çobansalıkların yanında, çobanların ısınmasını 

ağılda biriken kön sağlamaktadır. Ağılın içinde bulunan könler ortaya toplanır ve küçük bir 

tepecik oluşturulur. Bu tepeciğe ‘’tömek, höbek yahut kömek’’ adı verilmektedir. Altına 

maşlağını alan çoban tömeğin içine girerek gece boyu burada uyur.  Burada kalan çobanların 

anlattığına göre, kömekler altında kımıldayamadıklarını söyledikleri maşlaktan bile daha 

sıcaktır.  

Kömekle ilgili kaynak kişilerin anılarından seçilen örnekler şunlardır: 

Arazide, kamış tutulmuş. Kamışa da girmez zaten. Kömekler yığılır. Kömeğe ayağını değdin mi 

soba yanar gibi. Onun nefesi o havayı keser, o soğukluğu keser. Goyunun içinde yatırsın. 

Dayanırsın yan köne.(KK:İhsan Koçak-Emirgazi, DT:1945) 

Yatacak(Yatacağımız) zaman goyunun içine, ağılın içine höbek gayardık, goyunun bokundan. 

Ondan biraz deştin miydi, yattın mıydı ya evden sıcak olurdu ora. Bak, evin içinden sıcak olurdu, 

o höbek. Yattı mı ya bu yannı gızardı, döner bu tarafımızı gorduk. (KK: Durali Kocabay-

Halilyurdu Yaylası, DT:1938) 

Kış ağıllarında kalma uygulaması ve taştan yapılmış çoban salıkların kullanımı tamamen 

bitmiştir. Geçmişte kış zamanı, ağılda kalındığında çobanların barındığı bir diğer yer de toldur. 



58 

 

Yerin kazılarak oluşturulduğu bu barınma yeri, iki üç kişinin sığabileceği genişliktedir. 

Maşlakları, yemek eşyaları da burada bulunur.11  

Günümüzde çobanın kaldığı odalara da çoban salık ismi verilir. Kışın ‘’aylıkçı’’ denilen çobanlar, 

üç-beş kişinin kalacağı büyüklükte; penceresi, içinde çeşmesi olan tek göz bir odada kalırlar. 

Çardağın yanında bulunan çoban salıklarda kalan çobanların hayvanlara ulaşması kolay 

olmaktadır. Çoban salıkta bulunan soba, çobanların hem ısınmasını hem de ocak ihtiyacını 

karşılar. Çobanla özdeşleşen pilav da kış döneminde çoban salıkta kalan çobanın sıklıkla yaptığı 

yemeklerdendir. 

Geçmişte çobanların kaldığı bir diğer yer de ‘’çoban sekisi’’ olarak adlandırılan odalardır. (EK-

9, Ek-10.) Çoban sekisi genellikle iki odadan oluşan ağıla bitişik yapılı yerlerdir. Çoban sekisinin 

bir kapısı ağıla açılır. Ağıla açılan bu kapı sayesinde çobanın hayvanlarla ilgilenmesi daha kolay 

olur. İçinde ocağı olan genellikle kerpiçle örülmüş bu yapılarda çoban, ailesiyle kalır. Bu oda 

diğer odaya göre daha yüksektir. Diğer bölmede hayvanlar kalır. 

Ağıllar, genellikle yuvarlak yapılı olmakla birlikte dikdörtgen, kare şekilli olanları da vardır. 

Kapıları güneye bakmaktadır. Güneye bakmasının nedenlerinden biri, esecek olan rüzgârın, 

hayvanı kapıya sürüp götürmesini engellemektedir. Kuzeyden esen tipi kapının önünü karla 

tıkar, koyunlar da ağıldan çıkamazlar. Canavarın gelebileceği düşünülen yerlere köpekler 

bırakılır. Kış ağıllarının eskiden tercih edilmelerinin en büyük nedeni, yemin kısıtlı bazı 

dönemlerde ise hiç olmayışıdır. Kaynak kişilerin aktardığına göre yavşan, bollluğu ve yarım 

metreyi geçen uzunluğuyla koyunların beslenmesini sağlamaktadır. Bunun yanı sıra 

hayvanlara, olduğunda saman da dökülür. Kış ağıllarında biriken kermeler, bahar geldiğinde 

sürü sahiplerince bölünerek alınmıştır. 

 

                                                           
11 Tol ismi verilen bu yerler aynı zamanda insanların barındığı yerler de olmuştur. Sadece kapı girişi olan yer 
altındaki bu evler, ev yapmak için gerekli malzemenin alınamadığı dönemlerde olmuştur. İçi sıvanan tolun altına 
bir sergi örtülerek, yatak yorganın bulunduğu ‘yük’ bir kenarda durur. Yazın serin kışın sıcak olan tolun üzeri de 
kapatılır. 



59 

 

3.5.2. İn12 

Bazı ağılların sonunda, mağara veya önü kapatılmaya müsait derinlikte yerler vardır. Bunların 

ağzı kapıyla kapatılır, geriye kalan yerler taşla örtülür.(EK-6) Kış aylarında hayvanların barındığı 

yerlerden birisi de indir. İnin içine yem yemelerini sağlayacak oluklar konur. Bu oluklar bazen 

taştan da yapılmış olabilir. Bu tip barınma yerleri genellikle eski yapılardır ve koyun bakılmak 

için müsaitse sürü sahipleri tarafından kullanılmaya devam eder.  

3.5.3. Çardak 

Çardak, hayvanların kışın kalması için yapılan binalardır.(EK-5, EK-11)Bu yapıların içinde de 

hayvanların beslenmesi için kullanılan oluklar bulunur. Aynı zamanda çardağın bir köşesinde, 

almaz koyun için yapılan almazlık vardır. Kerpiçle yapılmış ve kullanılmaya devam eden 

çardaklara kıyasla betonla yapılan çardaklar daha fazladır. Bu çardaklarda çeşitli bölümler 

vardır. Kuzuların kaldığı yere kuzuluk denir. Çardağın en sıcak kısmı, kapıdan uzak ve 

pencerelerin olmadığı kısım kuzular için seçilir. Bu iki ayrı oda olabileceği gibi, bir çardak 

bölünerek de yapılabilir. 

Geçmişte kuzuların yaylada barındığı yerler, kamıştan tutulmuş çitalardır. Genellikle Türkmen 

köylerinde tercih edilen bu barınma yerlerinin kamıştan tutulan ağıldan farkı üzerinin kapalı 

olmasıdır. Tutulan kamışların üzeri toplanarak bağlanır, bu şekilde yağan yağmurdan kuzular 

korunur. Çardakların dışına yapılan avlu; bölgede ‘’havlu, havli’’ adıyla söylenir.(EK-8) Bu 

avluyu; çardak, kuzuların kalacağı dam, yemin ve samanın konulduğu dam da oluşturabilir ya 

da tamamı duvardan da oluşabilir. Kış aylarında koyunlar, avluya çıkartılıp havalandırılır. 

3.5.4. Belen(Yaban) 

Koyunlar, kış ayı geçip çardaklardan çıktığında ağıl ya da avluda kalmaya başlarlar. Hayvan, sıvı 

ve katı dışkısını dışarıya bırakacak, içeride bunalmadan temiz havada uyuyacaktır. Ekili alanlar 

derildikten sonra hayvanlar, yabanda yatmaya başlarlar. Yaban diğer ismiyle belende 

hayvanlar, hem uyur hem anızda beslenirler. Gecelerin uzamaya başlamasıyla birlikte acıkan 

                                                           
12 ‘’Bilindiği üzere Türklerce mağara karşılığı olarak en çok söylenen söz ‘in’ idi. İn denilince hatıra gelen ilk şey 
hayvanların yaşadığı bir yer olurdu.’’ (Ögel, 1978: 71) 



60 

 

hayvanlar, belende doyurulur. Temiz havada beslenenler daha semiz ve iyi olacaktır. Belen, 

mera, yaban, kır; koyunun güdüldüğü yerler için kullanılan kelimelerdir. 

3.6. Sulama ve Besleme Yerleri 

3.6.1. Su ve Yem Oluğu 

Koyunların yem yediği yere ‘’oluk’’ adı verilmektedir. Ağaçtan oyularak yapılmış olukların 

yanında taştan yapılmış oluklar da mevcuttur. Günümüzde akıllı oluklar da kullanılmaktadır. 

Gün içinde ayrıca yem dökmeye bu oluklarda gerek kalmamaktadır. Beş altı çuval yem alan 

oluklardan hayvanlar yedikçe yenisi, oluğa dökülür. Bu akıllı oluklar, etlik yani besilik olarak 

yetiştirilen hayvanların bakımında daha sık tercih edilir. Yem sıkıntısı çekmeyen hayvan, 

devamlı ve sık yiyerek iyi etlenecek ve kilosu daha ağır gelecektir. 

Koyunları su içtiği yere de su oluğu adı verilir. Su olukları, kuyuların yanında olabileceği gibi 

avluda, çardakta ve birçok yerde olabilmektedir. (EK-12)Geçmişte hayvan sulaması, kuyudan 

çekilerek yapılmıştır. Günümüzde, dinamolardan, dinamoların olduğu kuyulardan ya da 

çeşmelerden yapılmaktadır.(EK- 15) 

Bölgede kullanılan iki çeşit kuyu vardır. Birinin etrafı taşla örülmüştür.(EK-13)Bu kuyulardan 

eşekle, atla ya da elle kovalarla su çekilir. Hayvanla su çekme işine ‘’suvat çekme’’ adı verilir. 

Çekilen su hem insanların günlük ihtiyacı için hem de hayvanlar için kullanılır. Havdan adı 

verilen küçük oluklara, havuzlara insanların kullanacaklarını alabilmeleri için su doldurulur. 

Havdanda açılan deliğe demir yerleştirilir bu sayede suyu doldurmak daha kolay olur. Kuyunun 

bir yanında yerde kuyuya bitişik uzun oluklar vardır.  Çekilen sular büyük havuzlara dökülür, 

havuzlardaki su, delikten oluğa akar ve hayvanlar sulanır. Bu oluklar taştan yapılmıştır ve dışı 

çimento ile sıvanmıştır. Eğer kuyulara kuş veya başka hayvan düşüp ölürse suyun pislendiği 

düşülerek ‘’kırklanır.’’ Kırk helke su çekilir ve dökülür. Bu şekilde temizlenen su kullanılmaya 

devam edilir. Kuyulardan diğeri ise çıngıraklı kuyudur. Çıngıraklı kuyularda ise su çekmek için 

uzun direkler kullanılır.(EK-14) 

 İlgili açıklama şu şekildedir: ‘’Karaman yöresinde özellikle kuzeyindeki Türkmen köylerinin 

bulunduğu “Türkmen ovası” bölgesinde Seren, kuyudan su çekerken çıkardığı ses nedeniyle 

“Çıngıraklı Kuyu” olarak isimlendirilmektedir. Serenin sehpasının ucunda bir makara vardır. 



61 

 

Buna “Çıkrık” denir. Uzun ağaç kolun bir ucuna bağlanan zincir veya ipin ucundaki kovanın 

büyüklüğüne göre ağırlık olarak diğer ucuna bağlanan taşın büyüklüğü de “doğru orantılı 

olarak” değişir. Denge sağlaması ve su dolu kovanın kolayca yukarı çekilmesi amaçlanmaktadır. 

Boş olarak kuyuya indirilen kova, suyla dolduğunda bir süre yukarıya doğru kişinin gücüyle 

çekilir, denge sağlandığında bu kez kuvvet noktasına bağlanan taş devreye girerek ağırlığı ile 

kova yukarıya çıkar.’’ (Veren, 2016: 952-953) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



62 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



63 

 

4. KOYUNDAN ELDE EDİLEN ÜRÜNLER 

Tarihi süreç içerisinde yemeğe önem veren Türklerin kullandıkları ürünler, yaşadıkları 

coğrafyaya, yetiştirdikleri hayvanlara, yaşam tarzlarına göre şekillenmiştir. Besledikleri 

hayvanların etini, sütünü temel gıda maddesi olarak kullanmışlardır. Emirgazi ve Karapınar’ın 

yemek kültürünün temelini de et ve süt ürünleri oluşturur.  Buna ek olarak buğday ve un da 

ana yiyeceklerdendir. Bu ürünler, çeşitli yollarla birleştirilmiş ve yemekler elde edilmiştir. Süt, 

çiğ ve pişmiş olarak kullanılıp ürünler elde edilir, depolanarak kışın da yenmeye devam eder. 

Et ise toplu yemeklerin vazgeçilmezidir. Süt ile yapılan en kolay yiyeceklerden birisi, yarma adı 

verilen, değirmenlerde çekilip pişmiş olan buğday ile çiğ sütün oluşturduğu sütlüdür. Çiğ sütle 

bekleyen yarma şişer ve o şekilde yenir. Bu yiyecek, Türklerin en eski yiyeceklerindendir de. 13 

Sebzenin çok yetiştirilmemesi bakliyata daha çok önem verilmesine neden olmuştur. Bol et ve 

kuyruk yağıyla pişirilen kuru fasulye, geçmişte düğün, bayram, kırkım gibi toplu yenilen 

yemeklerin en kıymetlilerindendir. Çanak ismi verilen kemikli et, düğünlerin ana yemeği 

olmuştur. Günümüzde bu yemek, kavurmaya dönmüştür. Karapınar’da, kuzu eti ve kayısıyla 

yahni yapılır. Yemeklerin de vazgeçilmez içeceği ayrandır. Törenlerde insanların bir araya 

gelmesini sağlayan unsur yemektir. Bu yemeklerde de koyun eti ve sütünden yapılan ürünler 

ön plandadır. 

4.1. Sağım 

Sütün en bol olduğu dönem, otun çok olduğu bahar ve yaz aylarındadır. Ekinlerin derilip 

anızların kaldığı, otların kurumaya başladığı dönemde süt oranında düşüş yaşanır. Sütün 

kaliteli ve bol olması yapılacak ürünleri de etkilemektedir.  Yağmurun yağması ile doğru orantılı 

çıkan otlar, koyun sütü için başta gelen gıdadır. Kırkımın zamanında yapılması, hayvanların 

sağlık durumlarının gözetilmesi, yemlerinin iyi olması sütün kalitesini, çokluğunu yani verimini 

etkiler. İnanç açısından da bereket ve nazar uygulamaları yapılarak bu verim korunmaya ve 

artırılmaya çalışılır. Koyunun sütü, kuzulamasıyla birlikte başlar. Koç katım tarihlerine bağlı 

olarak kuzunun doğumu gerçekleşir. Eylül ya da Ekim ayının sonunda koçun, sürüye 

katılmasıyla kuzuların doğması şubatın sonu martın başını bulur. Bu tarihlerde doğan kuzu, 

                                                           
13 ‘’Sütlü darı, peynir, yoğurt aslında bozkır yemekleri idi.’’ (Kafesoğlu, 1997:319) . 



64 

 

yaklaşık bir buçuk ay sadece annesinin sütüyle beslenir. Bu süt, kuzunun hakkıdır diye 

düşünülür ve belli döneme kadar kullanılmak için sağılmaz. Nisanın sonu mayısın başı gibi süt 

sağılmaya başlar.14 

Yağmurun bol yağması otların çeşidini, boyunu ve fazlalığını etkiler. Bu fazlalık ise sütün 

miktarında ve sütten elde edilen ürünlerin yapımında rol oynar. Peynir, yağ ve yoğurt bölgenin 

çok sevdiği ve talep ettiği ürünlerdir. Öz\kaymak, hem bu şekilde yemek hem de tereyağı 

yapmak için kullanılır. İlkbahar ve yazın ilk aylarında otta bulunan su oranının fazlalığı sütün de 

miktarını artırır. Yağ oranı az olup su oranı fazla olan sütten, peynir, yoğurt yapılmaktadır. Süt 

makinesinde çekilen sütün yağı da tereyağı için biriktirilir. Bu çekimde yağ az çıkacağından 

peynir daha fazla olur. Fazla olan peynirle deriler kolayca doldurulur. Otların kuruduğu zaman 

sağılan süt, bu dönemin sütüne göre daha kıymetlidir. Yağı az olan süte Karapınar’da ‘’goruk 

süt’’ de denilmektedir. Otların kurumaya başlayıp anızların ve burada kalan tanelerin koyun 

tarafından yendiği dönemde, sütteki yağ oranı fazla, su oranı ise daha azdır. Yoğunlaşan sütten 

tüm ürünler yapılmaktadır fakat genel olarak yoğurt yapımına ağırlık verilir. Yağ oranı fazla 

olduğu için güz sütüyle yapılan yoğurt daha lezzetli olur. ‘’Kışlık yoğurt’’  güz sütünden yapılır. 

Su az olduğu için yoğurt daha sert kıvamlıdır. Yaz aylarında yapılıp kısa süreli yenen yoğurdun, 

kış aylarına kadar muhafazası zordur. Güzün yapılan yoğurdun saklanacağı zaman daha kısadır. 

Yağ oranı fazla olan güz sütünden ‘’kaymak’’ denilen yiyecek de yapılmaktadır. Yağlı sütün 

üzerinde biriken kaymak daha fazla olur. Güz sütüyle, ağızla yapılan bulamadan farklı olan 

‘’bulama’’ yapılmaktadır. Bahar aylarındaki sütle yapılmayan bu bulamada, sütün içine belli 

miktarda yoğurt konulduktan sonra ateş üzerinde pişirilir. Çobanlar, güz sütünün içine ekmek 

parçaları atarak birkaç saat bekletirlermiş. Eski çobanlar, bu bulamayı kendilerine yemek 

olarak yapmışlardır. Bu dönemde koyundan sağılan süt miktarı, ilkbahar ve yaz aylarına göre 

daha azdır. Süt ürünleri ve süt sağım tekniği, yer aldığı kısımlarda ayrıntısıyla incelenecektir. 

Sağım için evdeki kadınların sayısı yetersizse ya da zor oluyorsa ‘’sağımcı’’ adı verilen kadınlar 

gelir. Sağımcılar, Karapınar merkezde oturuyorsa yaylalara götürülerek süt sağımını yaparlar. 

                                                           
14 Bazı yayla ve köyler de ise süt sağımı için Hıdırellez beklenir. 5-6 Mayısa kadar sağılmayan kuzu, ve koyunlar, 
Hıdırellez’de gün boyu emişirler. Bundan sonra sütün kalitesi artacaktır, Hıdırellez’den sonraki gün süt sağılıp 
ürünler yapılmaya başlanır 



65 

 

Sağımcılar bu işi yaptıkları için genellikle para almazlar, anlaştıkları litrede süt alırlar. Bu süt ile 

de kışlık yoğurt ve peynir ihtiyacı karşılanır.  

4.1.1. Süt Sağım Tekniği15: Koşan\Goşan 

Sürünün güdümden sonra gelip yattığı yer; ağılın içi, kuyu başı, su oluğunun yanı olmaktadır. 

Suyu içen koyunlar, gölgelik yere geçerek sağıma kadar dinlenir. Kuyu başında dinlendiği bu 

alana Kayacık Köyü’nde ‘’yoz yeri’’ denilmektedir. Koyunlar sağılmadan önce tekrar güdülmeye 

götürülür. Bir buçuk-iki saat süren bu otlatma işlemine bölgede ‘’Sekinni’’ ‘’Sekinne’’ ya da 

‘’sekin’’ adı verilmektedir. Sekinnide amaç, hayvanların sağımdan önce gezmeleridir. Bu sırada 

koyun dışkısını da bırakacaktır. Sağım sırasında helkenin içine düşecek gığ, bu sayede azaltılmış 

olur.  Ayrıca sürekli yatan koyun acıkacaktır, akşamüzeri yaylıma gitmek için daha erken çeker. 

Bu da çobanın gütme saatlerine uymaz. Aynı zamanda, dolaşan hayvanın göğsüne süt 

inecektir. Yatan hayvanın kaldırılıp, sağıma götürülmesi zor bir iştir. Sekinniden gelen sürüye 

su içirilip koşan yerine alınır. Sürü kümeliyse mal sahiplerinin, hayvanlarını alması 

kolaylaşacaktır. Yatan hayvanı kaldırıp seçmek zordur fakat yaylımdan gelen koyunu seçmek 

daha kolaydır. Seyit Küçükbezirci; Emirgazi ve Karapınar’da sekinne adıyla bilinen sağımdan 

önce kısa gütme işini Konya koyunculuğu için ‘’sakin’’ olarak derliyor: ‘’Öğleyin yemeklerini 

yiyen çobanlar sürülerini ‘’sakin’’e kaldırırlar: Sakine kaldırılan sürü sağmal koyun sürüsüyse, 

köyün yakınlarında iki saatlik bir otlatmadan sonra sağım için geri getirilir.’’  (Küçükbezirci, 

1975b) Koyunların, acele ettirilmeden, kısa süreli dolaştırılmasından dolayı sakin ismini almış 

olabilir. Bölgedeki ağız özelliklerinin farklı söylenişleri doğurması muhtemeldir. Genel 

kullanımı sekinne olan uygulamanın Kayalı Köyündeki ismi Küçükbezirci’nin derlediği gibi 

‘’sakin’’dir.  

Dolaştırılıp gelen hayvanlar, sağım için yerlerine alınırlar. Sekinniden gelen davar, bölgeye has 

bir bağlama şekliyle bağlanarak sağılır. Koyunlar günde bir kez sağılmaktadır. Koyunlar, 

koşan(goşan) ismi verilen teknikle sağılır.(EK-21) Oldukça farklı olan koşanda, sağılacak olan 

koyunlar, kadınların ‘’Goşan, goşan’’ bağırmalarıyla goşan yerinde toplatılırlar.16 Kadınlar, 

sağımın ilk zamanı koyunları bağlamanın zorluğundan fakat zaman içinde koyunların 

                                                           
15 Bu başlıklandırma Muhtar Kutlu’nun Şavaklı Türkmenlerde Göçer Hayvancılık adlı çalışmasından hareketle 
alıntılanmıştır.(Kutlu, 1987:126) 
16 Yörükler ise keçiyi ağıla katarken ‘’Koşan koşan’’ seslenmesi yapar. (Kıvrak, 2008:241) 



66 

 

alıştıklarından bahsettiler. ‘’Goşan goşan’’ diye seslenmeyi hayvan bilir ve sağım yerine gelir. 

Kaynak kişilerin bu seslenmeyle ilgili söyledikleri bilgilerden bazıları: 

-Onu gadınlar sağarıkana ‘’Goşan goooş, goş goooş’’ diyi ses çıkarırlar. Hani gızım müzik gibi 

goyuna bişşiy çalardın. Goyun dururdu yani. Gadınlar, müzik diyiyim, türkü çağırırır gibi 

inilerlerdi yani. İnek sağarkan da öyle idellerdi. ‘’Neeeeeş, neeeş, neeeeeşş’’ diyi. Anam 

rahmetlik, ebem rahmetlik ses çıkarırlardı. Ninni gibi. Hiç gıpırdamazlardı. (KK: İbrahim 

Çiçekdağ DT:1955) 

-‘’Goşan goşan goşan’’ didin miydi gelirdi. ‘’Goşan goşan goşan’’ didin miydi ya, ön gıvrardı. 

Ben goşar giderdim.(KK: Fadime Kahriman-Emirgazi DT:1950) 

-‘’Goşana goşana goşana’’ dirdik goyunlar goşana varırdı. Bazı eğer etçim(uslu, iyi) olanlar 

varırdı, bet(yaramaz, kötü) olanlar gaçardı.(Emine Beydilli-Güzelkışla DT:1961) 

Bağlama sırasında en az üç kişinin olması gerekir. Bir kişi koyunları getirirken diğeri bağlar, 

üçüncü kişi ise koyunların dağılmasını engeller. Üç koyun bir araya getirilir. İki koyunun 

karşısına, başı aralarına gelecek şekilde diğer koyun getirilerek bağlanır. (EK-22)Üç koyuna 

gelince ip birbirinin içinden geçirilir. Daha sonra üç koyun aynı şekilde bağlanır. Bu şekilde 

koşan uzar gider. En sonunda ise düğüm atılır. Eğer kişi sayısı fazlaysa, çoban da goşana yardım 

ederse iki kadın, bağlanan yerden hemen sağıma başlar. Koyunların karşılıklı olarak bağlandığı 

bu ipe ‘’örken’’, ‘’örme’’ ya da ‘’goşan ipi’’ adı verilir. 17 

Radloff, Kazak Türkleri arasında koşana benzeyen sağım tekniği kögönü tanıtır.  

‘’Yurdun yakınlarında yere çakılmış değneklere halatlar gerilir(kögön), bunlara 1\2 
arşın mesafede bulunan bu iplere haçvari olarak bağlanır, o suretle ki, başları halatın 
üzerinde kalır. Birinci koyun halatın sağında, ikincisi solunda, üçüncü koyun ile 
sağında kalacak şekilde devam eder. Kögön’e bağlanmış olan koyunlar, öğle ve 
akşam olmak üzere günde iki defa sağılır. Birisi sağdaki ve diğeri soldaki koyunları 
takibederek, bir kögün’ü umumiyetle iki kadın sağar.’’ (Radloff W. , 1983) 

                                                           
17Hayvancılığın yaşamın merkezinde yer alan Türklerde, hayvancılıkta kullanılan aletler de kıymetlidir. ‘’Türklerde 
hayvancılığın başta gelen bir iş olduğunu hepimiz biliyoruz. Mesela urgan, kalın bir iptir ve birçok işlerde kullanılır. 
Fakat eski Türk sözlüklerinde organ, urgan sözü, yalnızca ‘’Koyun sağarken, koyuna bağlanan uzun ip’’ şeklinde 
açıklanıyordu. Bundan da anlaşılıyor ki, urganın birçok işlerde kullanılan ip olmasına rağmen önemi, daha çok 
hayvancılıktan dolayı ileri geliyordu.’’ (Ögel, 1991:8) 



67 

 

Koşan ve kögön teknikleri, bağlama yönünden benzerlik gösterir. İkisinde de toplu şekilde 

sağımlar yapılarak sürü daha kısa sürede sağılır. Koşanı bağlamak için ilk başta üç dört kişi 

gerekir. Goşan koşulduktan sonra iş, sağımcılara kalır.(EK-25) Bu, sürünün toplu ve hızlı şekilde 

sağılmasının önünü açar, hem de kişiye olan ihtiyacı azaltır. Koşana yirmi koyun girebileceği 

gibi doksan yüz koyun da girebilmektedir. Bu sayının artması, goşanın sabit durmasını 

zorlaştırdığı gibi boğulmaları da artırır. Sağım yapılırken diğer koyunlar bunalıp huysuzlaşır, bu 

da goşanı bozar. Goşan tekniği sayesinde koyunlar, tek tek tutulup sağılmaz, toplu şekilde 

sağılarak zamandan tasarruf edilir.(EK-23) Koyunların bir araya getirilerek bu şekilde 

bağlanmasına ‘’Goşan goşmak\koşmak’’ denilmektedir. Goşan koşmaya yarayan örken, 

önceleri kadınlar tarafından örülürken günümüzde satın alınmaktadır. Bu ipin yumuşak şekilde 

örülmesine ya da yumuşak yapılı bir ip alınmaya dikkat edilir. Koyunun canını acıtmayan 

yumuşaklıktaki ip; hayvanın en az şekilde hareket etmesini sağlar. Sağım bittiğinde örken, 

yavaşça çekilir ve koyunlar emişmeye giderler. 

Günümüzde örkenle goşan koşulmaya devam etmektedir. Buna ek olarak hazır goşan da aileler 

arasında fazlaca rağbet görüyor. Hazır goşanda, kilitli bir sistemle hayvanlar sabit 

tutulmaktadır.(EK-26) İçine yem atılan goşana gelen hayvanlar, yem yemek için eğilir. Bu sırada 

kilitli sistem devreye girer ve hayvanlar sisteme sabitlenir. Hazır goşanın tercih edilmesindeki 

en büyük neden, goşandaki yorulmanın burada olmamasıdır. Hazır koşan, sürü sahibi 

tarafından sağmal koyunun sayısına göre alınır. (ek-27) İp goşanında goşanı koşmak için en az 

üç kişi olması gerekirken hazır olanına bir kişi yetmektedir.  

Goşanda, baş koyun olmaktadır. Bu koyun uslu(mazlum) ya da kartların arasından seçilir. Uslu 

şekilde duran koyun diğer koyunların hareketinin azalmasını sağlar ve goşanın bozulmasını 

engeller. Bu koyunlar, sürü içindeki bağcak koyunu gibi bellidir. Bağcak koyunu çoban seçerken 

baş koyunu sağım yapacak kadın seçer. Baş koyunun yeğni olmaması, sürünün düzgün durması 

için ilk kuraldır. Daha sağılmaya yeni alışan şişekler, ilk doğum yapanlar, baş koyun olarak 

seçilmez. Çünkü bu koyunların baş koyun olarak alıştırılması kadınları oldukça yorar ve zaman 

alır. Ayrıca bu koyunların yerinde durmaması, hareket etmesi goşanda heyecan uyandırır ve 

boğulma olaylarını doğurur. Baş koyun olarak belirlenen koyun, zaman içinde alışır ve sağıma 

gelerek goşanın başına durur.  



68 

 

Baş koyun hakkında kaynak kişilerin aktardıkları bilgilerden bazıları şunlardır: 

-İlkin o goyun(baş koyun) zaten her gün gelir. ‘’Goşan’’ didiğin anda o goyun başa gelir.’’ (KK: 

Zöhre Gül- Emirgazi DT:1974) 

-İçinde çeşitli goyunu bilin yani uslu goyunu. Bazı goyun olur kakar(iter), goyunu da galdırır 

gayri depilir eyle. (tepinir öyle) Uslu goyunlar olurdu goşanda yaşlı goyun olurdu, goşanan 

goyunları kakmazıdı…(KK: Mehmet Küçük- Sazlıpınar DT:1940) 

  - Baş goyun olur, baş. Goşana goşduğun goyun var ya. Akıllı olur. Ağırbaşlı olur. Eveli bizim 

öyleydi. Şimci onlar galktı yingem de. Şimci kilitleme demirler var.(KK: İmren Payas-Yenikuyu 

DT:1977) 

-Baş goyun şöyle: Bazı goyun durmaz. Gıvradır goşanı büker. Goşanın boynunu eğecem diye 

uğraşır. Uslu goyun olursa orda durur yani. Ötekiler onun yanında galabilir. Bazı goyun deli 

oluyor. O denk geliyor başa. Rezil ediyor yani. Goşan iki büyüyor.(KK: Bektaş Akkaya-Yenikuyu 

DT:1955) 

Sağım tekniği, sağım yerine de ismini vermiştir. Bu yere ‘’goşan yeri ya da goşanlık’’ adı 

verilmektedir. Koşan yerinin düz olması gerekir çünkü hayvanların rahat durması, rahatsız 

olmaması için bu gereklidir. Goşan yerinde bağlanan koyunlar, kadınlar tarafından sağılır.  

Günümüzde ağıl ya da avlu içinde de sağım yapılmaktadır. Sütler, helke, cingil ya da plastik 

kovaların içine sağılır. İki el, önce ıslatılır daha sonra yerdeki helkeye süt sağılır. Koyunun 

arkasına geçilir, bir yandan da baş ile koyunun kuyruğuna bastırılabilir. Bu, helkenin içine 

düşecek olan gığı engellenir. Eğer gığ düşerse süt dökülmez, içinden alınır, süzülerek 

kullanılmaya devam eder. Süt ile dolan helke, koşanın arkasında bekleyen daha büyük kovaya 

dökülür. Koyunlar çarpıp dökmesin diye kova, koyunun ulaşamayacağı yerdedir. Sağacak kadın 

tekrar gelerek sağıma devam eder. Tüm koyunlar bu şekilde sağılarak bitirilir. Kuzular 

büyümediyse, süt bir kere sağılıp bırakılır. Eğer kuzular yavaş yavaş yaylıma çıkmaya başlayıp, 

ana sütünden başka yem ya da başka besin alıyorsa koyun ikilenir ya da üçlenir. İkileme ya da 

üçleme ismi verilen teknikte; tüm koşan sağılıp bitirilir, tekrar bir sağım daha olursa yani 

goşanın etrafı bir daha dönülürse, ikileme yapılmış olur. İkilemenin üzerine bir sağım daha 

yapılırsa buna da üçleme, denir. Kuzu küçükken onun hakkı olarak düşünülen süt, kuzu ek 



69 

 

besin almaya başlayınca ikilenir ya da üçlenir. İkilemedeki amaç şudur: ilkinde koyun, sütünü 

kuzusu için indirmez fakat ikinci dönmede koyun sütünü indirir. Süt sağdıkça daha yağlı şekilde 

gelir, bu da sütün kalitesini artırır. Bazı sürü sahipleri ise kuzunun tamamen sütten kesilmesini 

bekler ikilemeyi yapmak için. Kuzu sütten kesildiğinde de işlem devam eder çünkü kuzu 

emmediğinde koyun süt vermeyi bırakır. Koyunun sütten çıkmasına, sütünün bitmesine 

‘’soğulma’’ denir. Koyunun soğulmaması için ikileme burada önemli bir yer tutar. Hatta üçleme 

yapılır ki koyun süt vermeye devam etsin. 

Tüm sütler, büyük kovalara süzülerek doldurulur. Süzek olarak temiz, tülbent ya da bez parçası 

kullanılır.18 İçindeki ottan, düşen koyun gığından ve diğer yabancı maddelerden temizlenen 

süt, süt damına götürülür.  

Koyunun soğulmasına az kala yani ağustosun sonu eylülün başlarında koyun, bir gün sağılıp bir 

gün sağılmaz. Göğüste sütün çoğalması beklenir. Koyun tamamen soğulduğunda, bir üretim 

dönemi bitmiş olur.  

4.2. Mayalar  

Süt ürünlerinden elde edilen peynir ve yoğurt, ilçelerin mutfağında önemli bir yer tuttuğu gibi, 

bu ilçelerin ekonomisine de katkıda bulunur. Peynir ya da yoğurt yapmak için mayaya ihtiyaç 

vardır. Maya için geleneksel yöntemlerin kullanımı devam etmekle birlikte hazır mayalar da 

kullanılır. ‘’Maya’’ sözü aslında Türkçe değildir. Buna karşılık Anadolu’nun birçok köyünde 

damızlık sözü daha çok kullanılır. (Ögel, 1991:23)  Bölgede de Anadolu’da olduğu gibi maya 

yerine damızlık kelimesi de kullanılır.  

Market ve bakkalların köy ve ilçe merkezlerinde artması, yaylalardan köye ulaşımın kolay 

olması gibi nedenlerden dolayı damızlık kullanımında hazıra yöneliş olmuştur.  

Eskiden yoğurt mayası bulamayan bir insan ‘’hazır yoğurt’’ kavramının olmadığı dönemde, 

doğadan faydalanarak kendi mayasını üretmiştir.  

 

                                                           
18 Bahaeddin Ögel hayvancı kavimler için süzeğin birinci derecede önem taşıdığını aktarır. (Ögel, 1991:305-307)   



70 

 

4.2.1. Peynir Mayası: Sarkanak Mayası\ Kursak 

Emirgazi ve Karapınar mutfağında önemli yer tutan peynirin mayası, doğal yöntemlerle yapılan 

sarkanak mayasıdır. Emirgazi’de ‘’’sarkanak’’ denilen mayaya, Karapınarlılar ‘’kursak’’’ adını 

vermektedirler. Ali Rıza Yalgın ‘’Süt emen ve daha ot yemeğe başlamamış kuzuların ismine 

‘’Emlik’’ denir. Emlik bir kuzu ölünce hemen yalnız sütten ibaret olan midesi alınır. Bu gibi 

kuzuların midelerinin ismine ‘’Kursak’’ denir.’’ (Yalgın, 1977:502) Koyunun işkembesinde bir 

parça olan sarkanak çeşitli işlemlerden geçerek, peynir için maya haline gelir. Şavak aşiretinde 

fırşik olarak adlandırılan(Kutlu, 1987:127) bu organ, güneyde yaşayan Yörüklerde ‘’sarkanak, 

kursak’’ (Yalgın, 1977:502-503)adıyla bilinir. Kaygan bir yapıya sahip olan sarkanak, bol şekilde 

tuzlanarak kurutulur. Tuzlu bir şekilde kullanılan sarkanağın, mayası kurulur. Sarkanağın 

üzerine, ölçü olarak kullanılan tas ile tuz ve yine aynı tas ile şeker dökülür. Nohut, buğday, 

çörekotu, incir, lokum, pirinç vb. yiyecekler sarkanak mayasının içine girebilir. Şeker, nohut, 

lokum vb. yiyecekler mayanın içine maya tutsun, diye atılmaktadır. İncirin, cennetten geldiğine 

inanılan bir meyve olması, bereket getireceği inancını doğurmuştur. Nisan ayında yağan 

yağmurlar, kaplarda toplanır. Anadolu’da bereketin simgelerinden biri olan Nisan yağmuru, 

bereketi artırsın diye sarkanak mayasının suyuna eklenebilir.19 Maya bittikçe üzerine su, şeker, 

tuz gibi ürünler eklenerek mayanın çoğaltılması sağlanır ve kullanılmaya devam eder. Eskiden 

toprak çömleklerde muhafaza edilen maya, günümüzde ağzı kapaklı plastik bidonlarda 

korunmaktadır. Peynir yapılacak dönemden bir buçuk, iki ay önce maya kurulur. Peynir 

yapımında çeşitli markalarla birlikte “Trakya, Süper” markalı hazır mayaların kullanımı 

artmıştır. Bu hazır mayalar da Karapınarlılar arasında kursak olarak adlandırılır. Emirgazi’de 

sarkanak mayası kullanımı Karapınar’a göre daha fazladır. Karapınar yaylalarında da devam 

eden sarkanak mayasının kullanımı, köylerde oldukça azalmıştır. Mayanın Emirgazi’de hâlâ 

canlı olmasını Emirgazi’nin Karapınar kadar büyük ve gelişmiş olmamasına bağlayabiliriz.  

Sarkanak mayasının kullanıldığı peynirin tadının daha güzel olduğu, güzel koktuğu kaynak 

kişiler tarafından ifade edilmiştir: 

                                                           
19 Bu su aynı zamanda gök ekinlerin üzerine de dökülür. 



71 

 

KK: Peynir mayasını biz gursak dirdik, gursakdan yapardık. Şimdiki gibi değildi, şimdi 

satın alıyon. Gursak atardık çörekotu, nohut, ondan sonra şeker duz. Bunları gatardık maya 

yapardık. 

KK2: Onlar maya oluyordu.  

KK: Ondan mayalardık peynirleri. Amma peynir de peynir olurdu. Burcu burcu kokardı. 

Şimdi ne biliyin satın şiyin ne koktuğu var, ne var.(KK2:Nedim Beydilli DT:1957, KK: Emine 

Beydilli DT:1961-Güzelkışla) 

‘’Türk köylüsünün ve Yörüklerin en basit bir iş gibi yaptıkları bu mayanın esası da 
incelenince yine Türkün karakterlerinden olan tabiatı yakından görmek, tanımak ve 
pratiğe tatbik etmek kabiliyetinin bir örneği ile karşılaşılmış olduğu kanaatine 
varırız… Bugün fizyolojinin laboratuvar araştırmaları bize göstermiştir ki, süt midede 
hazım olunmak için en önce midenin iç zarında bulunan peynir enzimi vasıtasıyla 
peynire çevrilir. Peynir, midedeki dost ve faydalı mikropların yardımıyla kolayca 
hazım olunabilecek hale sokulur… İşte fizyolojinin daha adı söylenmediği çağlarda 
Türk atalarımız bu tabiat inceliğini sezmişlerdi. Sütün midede ve hele yetişkin 
insanların midelerinde uzun bir muameleden sonra hazım olunabilir bir hale 
geçtiğini görerek bunu daha önce, dışarıda kaplar içinde yapmayı düşünmüşlerdir. 
Bu suretle sütün mideden geçerek hazma hazırlık devresi mide dışında yapılmış 
oluyor.’’(Aygün, 1954’ten aktaran Kutlu, 1987:129) 

4.2.2. Yoğurt Mayası 

Yoğurt mayası yerine damızlık kullanılır. Damızlık için birkaç kaşık yoğurt yeterli gelecektir. 

Çağımızda marketlerde endüstriyel yoğurtların fazlalığı, köylerde bakkalların, marketlerin 

açılması damızlığa ulaşımı kolaylaştırmıştır. Geçmişte damızlık, sadece insanların kendi yaptığı 

yoğurttan alındığı için, verilen önem de fazla olmuştur. İlk damızlığa bugün de önem verilir ve 

bu önem bereketin devamı için gereklidir. Nasıl çalındığı, kimden alındığı sağlığı ve çoğalması 

için dikkat edilecek hususlardır.  

Damızlığın bulunmadığı zamanlarda, çeşitli uygulamalarla damızlık elde edilmiştir. Bunlardan 

ilki ve çoğu kişi tarafından bilinen, nisan yağmuruyla yoğurt elde etmektir. Nisanın birinde 

dışarıya bırakılan kaplara yağan yağmur, damızlık olarak kullanılır. Ekşi olan gıdalardan, 

limondan da yoğurt elde edildiği olmuştur. İslik köyünde yumurta, ‘eşki’ yani limonla karıştırılıp 

süte mayalanır. Tutan cıvık yapılı yoğurt, bir dahaki yoğurt çalmada daha koyu hale gelecektir. 

Akören köyünde, sütleğen ismi verilen bitki damızlık bulunmayan eski tarihlerde maya olarak 



72 

 

kullanılmıştır. Kaynak kişinin aktarımına göre fincan içinde damızlık tutturulur. Sonra damızlık, 

daha fazla süte aktarılarak yoğurt çalınır. Limon dışında ekşi olan yiyecekler de damızlık yapımı 

için kullanılır; ekşi dut ve kuzukulağı gibi. Bu mayaları yapacak kişinin, ağzı dualı olması gerekir. 

‘’Garı’’ denilen yaşlı, görmüş, temiz, dualı, ibadetlerini yapan, toplum tarafından sevilen 

kadınların yaptığı bu maya daha makbuldür. Emirgazi’de ebelik türesi\töresi, üre-türe olarak 

adlandırılan bereket uygulamalarından birisi, yoğurt damızlığı üretmedir. Hayvanı ve ürünlerini 

korumak amacıyla yapılan uygulamalar, bereketi artıran muska takma, aydınlık verme vb. 

uygulamalar, üre-türe içine girer. 

Kaynak kişinin damızlık yapacak kadının özelllikleri hakkında verdiği bilgiler şunlardır: 

-Eskiden hiç damızlık olmadı mıydı şimdi bizim orda bi ebe vardı(işte bu çocuğun akrabaları) 

nisan ayında kesin nisan yağmurundan yoğurdu duttururdu ondan alırdık. Her sene ondan 

alırdık. Ebe iyi olacak yalnız, salih olacak, namazlı niyazlı olacak. Orada sekiz on tane ebe 

olurdu o duttururdu. O ebe aşşağı yukarı 105 yaşında öldü.(KK: Mehmet Gümüşsoy-Hotamış 

DT:1959) 

4.3. Süt Ürünleri 

4.3.1. Peynir 

Bahar aylarından itibaren yapılıp derilere basılan peynir, havaların soğumasıyla birlikte 

bastırıklardan çıkarılır. Bundan sonra mutfakta muhafaza edilir. Peynirin yapımında sırasıyla 

bazı işlemler gerçekleştirilmektedir. Sütün çok kullanılması, deriye basıldıktan sonra devam 

eden bakım süreci, peyniri daha da kıymetli hale getirir. Deri peynirinin yapımında doğal 

yöntemlerin kullanımı çoğunlukla devam etmektedir. Eskiden sarkanak kullanıp hazır mayaya 

dönenler, iki maya arasında fark olduğunu ifade ediyorlar. Şarküterilerden, marketlerden 

alınan hazır maya da, sütü peynir yapmakta kullanılmaktadır. Süte katılacak olan mayanın 

ölçüsünü, kadın kendisi belirler. Ölçü, sarkanak mayasından bir kepçe, hazır mayadan bir iki 

damla olmaktadır. Koyundan sağılan ve süzeklerden geçirilen süt, peynir yapılacak kaplara 

alınır. Bu sütler, süt makinesinden çekilerek yağı ve sütü birbirinden ayrılır.  Sütün yağlı olması 

peyniri acıtacaktır. Bu yüzden sütün çekilmesi, yağının alınması gerekir. Çekilen ve ılık halde 

olan süte, maya konur. Bir gece bekledikten sonra peynir tutar. Süt içinde toplanan peynir, 



73 

 

suyuyla birlikte kaputlara, bez keselere dökülür. Bu keselerde bir gece daha bekler. Suyu giden 

peynir, kesenin uç kısmına sıkıştırılıp üzerine ağırlık konur. Bu şekilde içindeki tüm su gider. 

Keseden bütün halinde çıkan peynire ‘’baş’’ denilmektedir. Bir deriyi dolduracak baş sayısı, 

derinin büyüklüğüne göre değişmektedir. Ayrıca peynir yapılan süt miktarı da başın 

büyüklüğünü belirler. Biriktirilen peynir başları, elle ufalanır, üzerine tuz ilave edilir. Bu süreçte 

içine hoş bir koku ve bereket vermesi için çörek otu atılır.20 Deri sıkı, içinde hava kalmayacak 

şekilde doldurulur. Doldurulan deri, tuluk iğnesi denilen çuvaldız ile birçok yerinden delinir. 

Çuvaldıza, kıyık da denir. Delme işlemi yapılmazsa peynir kururken çıkacak olan su içerde kalır 

ve peyniri acıtır, rengini bozar, kokusunu değiştirir ve peynirde kekremsi bir tat bırakır. 

Bastırıklarda havaların soğuduğu sonbahar aylarına kadar muhafaza edilir. Peynirin, tuluğun 

dışına bıraktığı bu suya ‘’per’’ adı verilir. Tuluğun üzerindeki per, her gün bıçakla sıyrılarak 

temizlenir. Temizleme işlemi, bastırığın açılma vakti olan akşamları yapılmaktadır. Peynir 

kurumaya başladığında da per artık çıkmaz. Bastırıkta peynirin dışarıya attığı suyu almak için 

yukarıda yapılan işlemlere ek olarak altına toprak konur. Tabandan akan su da altındaki 

toprağa geçer. Devamlı değiştirilen toprak sayesinde peynirin kalitesi artar, akan suyun 

oluşturacağı koku ortadan kalkar. Altı iyice kuruyan peynir, ters çevrilir, bu sayede boyun kısmı 

da kurur. Bu işlemler yapılırken, ağır bir taş her gün tuluğun üzerinde durur. Taş koymadaki 

amaç da suyunun çabukça çıkarmasını sağlamaktır. Peynirdeki su bittiğinde altındaki toprak 

alınır ve üç tane taş, derinin üç köşesine konarak toprakla temas etmesi engellenir.  

Peynirin basıldığı deriye ‘’tuluk, peynir derisi’’ denilmektedir. Peynirin dayanıklılığını artırmak 

için peynirin tuluğa basılması Orta Asya’dan bu yana uygulanagelen yöntemdir. (Durlu Özkaya 

ve Gün, 2007:492) Deri, yırtılmadan, parçalanmadan koyundan tuluk şeklinde çıkarılır. Peynir 

derisinin kullanılır hale gelmesi uzun bir süreçtir. Bu yüzden aylar öncesinden hazırlanır. Koç 

derisi, kalın ve büyük olduğundan dolayı pek tercih edilmez. Kalın deriden peynirin içindeki acı 

su çıkamaz. Toklu koyun ve kuzu derisi, peynir basmak için ideal özelliklere sahiptir. Çıkartılan 

tuluğun üzerindeki yünler yolunur. Tuluk, bir torba içine ya da ağzı kapalı bir kaba alınıp üzerine 

peynir suyu koyulur, kokuncaya kadar bekletilir. Bu bekletmedeki amaç; deri üzerindeki kalan 

yünün kolayca sıyrılıp atılmasını sağlamaktır. Eğer yüzerken içinde et parçası, yağ parçası 

kaldıysa onlar da bu süreçte temizlenir.  Üzerinde hiç yün kalmayan deri bol suyla, ovalanarak 

                                                           
20 Çörek otunun cennet tohumu olduğu inancı vardır 



74 

 

iyice temizlenir. Derinin ‘’g…t kısmı’’ denilen tabanına başka bir deri parçası dikilir. Koyunun 

kol kısımları ve delik olan kısımları da yamanır.  Daha sonra tuz, yoğurt, un karıştırılır. Derinin 

her tarafına, bu yoğurtlu karışım sürülür. Deri, bu şekilde kurutulur. Bu işleme ‘’tollama’’ adları 

verilir. Tollama on gün ila iki hafta arasında değişir. Tollamadaki amaç kokutulan derinin, kötü 

kokusunun geçmesini ve yumuşamasını sağlamaktır. Tollama, deriyi beyaz hale de getirir. 

Üzerinde yoğurtla kuruyan deri, elle ovuşturulur, üzerindekilerin dökülmesi sağlanır. Kaynak 

kişilerin tabirine göre artık tuluk artık ‘’burcu burcu kokar.’’ Tuluk, kullanılmak üzere kaldırılır. 

Peynir basılacağı zaman tuluk, yıkanır ve yumuşaması sağlanır. Ufalanan peynir başları, 

koyunun derisindeki boyun kısmından basılır. Peynirin, deri içinde iyice sıkışması ve hava 

kalmaması için temiz, düzgün bir değnekle bastırılır. Bir kaynak kişi, bu değneğe zamanında 

‘’küssük’’ denildiğini aktardı.(KK: Emine Kahriman DT: 1962) Peynirle doldurulmuş derinin ağız 

kısmı, derinin içine katlanarak sokulur. Bu kısım zaman içinde deriyle bütünleşir, yapışır. Belli 

bir süre derinin, bakımı yapılır ve olgunlaşması beklenir. Basılan peynir, bastırık denilen 

yerlerde olgunlaşır.  

“Bastırık, yöresel olarak söylenen basdırık veya basdırak kelimesi, bastırılmak, bastırmak veya 

bas eylemini yapmaktan gelmektedir.‘’(Gündüz: 1993’ten aktaran Yakıcı, 2011) Yerden 

yaklaşık yarım metre yüksekliğinde kerpiç ve taş karışımından yapılan genelde yuvarlak şekilde 

olan bastırığın üzerine, yapılan süt ürünleri konur. Bu yüksek kısma, ‘’bastırık sekisi’’ adı 

verilir.(EK-19) Ayrıca yazın sebzeler, meyveler de bastırıklarda muhafaza edilir. Hava 

soğuyuncaya kadar bastırıklar kullanılmaya devam eder.(EK-20)Sonbahar aylarında bastırık 

bozulur ve ürünler mutfağa alınır. Kazanlara biriktirilen özlerin(kaymak), tuluklara basılan 

peynirlerin üzerine çul, mitil denilen yorgandan ince bez parçaları sarılır. Daha sonra iple 

bağlanır. Gece üzerindeki mitiller açılır ve şafak vaktine kadar açık durur. Kedi, köpek ve başka 

hayvanların dokunmaması için etrafına tel çekildiği de olmaktadır. Bastırağın üzeri açıldığı 

zaman, bastırık sekisi ıslatılır. Bu sayede serin olur. Şafak vaktinde gün doğmadan üzerinin 

kapatılması gerekmektedir. Türkmen köylerinde etrafının kamışla sarıldığı da olur. Buzdolabı 

görevi gören bastırıkların içindeki ürünler bozulmadan durur. Evin kuzey yönünde güneş 

görmeyen yerlere bastırıklar yapılmıştır. Emirgazi, mahalle ve yaylalarında bastırık kültürü 

yaşatılmaya devam etmektedir. Karapınar’da bu kültür devam etmekle birlikte peynirler 

buzhaneye de gönderilir. Görevli kişiler, tulukların bakımını yapmaktadırlar. Bölgelerdeki 



75 

 

insanlar, bastırıkta korunan ürünlerin özellikle peynirin lezzetinin, buzhanede bekletilenlere 

göre farklı ve daha güzel olduğunu ifade ediyorlar: 

-Gamış serin dutar. Üstüne de bi çul atan. Depesinden de sularlardı her gün, bi su dökülürdü. 

Tabii o zaman yağın, peynirin dadı daha başka olurdu. (KK: Halil Koçaker- Sazlıpınar DT:1963) 

- Bastırığa deri olur, basardık. Yağı gazana dökerdik. İşte zabahtan şafakta onu açmazsan yağ, 

peynir iyi olmazdı. Zabahtan gakıp şafakta açacan. Gün doğmadan örtülürdü o yağ, peynir. 

Güzel peyniri olurdu. Buzdolabı yoğudu ya. Yoğurt olurdu. O, buz gibi dururdu. KK: Ayşana 

Kocaman-Emirgazi- DT:1941) 

- O sekide, alta beyaz toprak dökülürdü. Ondan sonra tuluk, onun içine peynir basılıp deri alttan 

onun suyunu alırdı. Çok güzel peynir olurdu. (KK: İsmail Şener- Öbektaş DT:1954) 

‘’Bastırıkta muhafaza edilen ürünlerin çeşitli soğutucularda saklananlarla arasında görülen 

lezzet farkı, bu geleneksel kültürün yaşamasındaki önemli etkenlerin başında gelmektedir.’’ 

(Yakıcı, 2011) 

Derinin, ağzı açılmadan ıslatılması gerektir. Leğende bir iki saat bekletilir, bu sayede kurumuş 

olan peynir derisi, yumuşar ve açılması kolaylaşır. Peynirin, baş kısmından değil ‘’g…t’’ denilen 

taban kısmından açılması gerekir. Deri, şimdi boyun kısmından da açılmaktadır. Dikilen 

kısımlarından bıçak yardımıyla açılır. Derinin ağzı açıldığında genelde beyaz olan peynir, zaman 

içinde küflenerek yeşil bir hâl alır. Yeşil peynir ise daha kıymetlidir. Emirgazi ve Karapınar 

mutfak kültüründe önemli yer tutan topak, diğer adlarıyla mayalı, sıkma için en önemli 

gıdalardan birisi bu peynirdir. Keskin bir kokusu olan peynire, küflü peynir denilmektedir.21 

Koyu sarı, yeşil renkli olan peynirle ilk karşılaşanlar, bozuk olduğu düşüncesine kapılırlar. Yıl 

boyunca yenen peynirin derisi atılmamaktadır. Kalan deriye kasnak, denilmektedir. Kasnak 

üzerindeki peynire ‘’yapışnık’’  denir. Kasnaktaki yapışnıklar, kopartılır. Ilık su içinde bekletilir. 

Su içinde yumuşak hale gelen peynir genelde sac böreğinde kullanılır. Deriye yapışan ve en 

lezzetli yeri olan peynirin bu kısmına Emirgazi’de ‘’yapışnık’’ denmektedir. 22 

                                                           
21 Bölge ağzında peynire ‘’penbir, piynir’’ dendiği de olmaktadır. 
22 Günümüzde yaşamayan bir uygulamada; en sona kalıp üzerinde peynir kalmayan deri iyice temizlenir. Islatılır. 
Yumuşayan derinin, elek kasnağının üzerine gerilip sabitlenmesiyle eğlencelerde, düğünlerde kullanılan def elde 
edilir.  



76 

 

Peynirin üretiminde, hiçbir şey atılmaz. Sütünden derisine kadar her şey kıymetlidir. 

Marketlerden alınıp suni yöntemlerle küflendirilen peynirlerin lezzeti, bu peynirlere 

uymamaktadır. Sütün bol olduğu yıllara göre, satılan peynir miktarı da değişir. 2019, deri 

peynirinin kilogram fiyatı; 60 liradır.  

Koyunun kendi derisinden yapılan ve bu deriyi yumuşatan peynir suyu, un, tuz, gibi kimyasal 

olmayan maddelerle temizlenen tuluğa, koyundan sağılan süt ve bu süte yine koyunun 

kendinden çıkan organla yapılan mayanın tutturduğu peynir basılır. Peynirin çok sevilmesinde, 

her şeyin doğal bir sistemde ilerlemesi, belki de en büyük etkendir.  

Yayla ve kışla dediği yerleşim yerlerine, mevsimsel olarak göç eden halk için temel besin 

maddesi koyundan elde ettikleri ürünler olmuştur. Bu ürünleri, yazın sıcağında buzdolabı 

olmayan ortamda muhafaza edebilmenin yolunu bastırıklarda, bulmuştur. Derilerde 

olgunlaşan peynirler, ağzında don yağıyla muhafaza edilen yoğurtlar, sekinin üzerinde bulunan 

mitillerle korunur. Her gün havalandırılması da ürünlerin olgunlaşma süresinde meydana 

getirdiği kokuyu, nemi ortadan kaldırır. Beslenme kültüründe, bu ürünlerin mühim bir yeri 

vardır. Derinin içindeki peynir, kokmadan, bozulmadan kış aylarında durmuştur ve temel 

besindir. Hayvancılıkla ve aynı zamanda ziraatla uğraşan bölge için öğünün birinde, özellikle 

eski senelerde, tereyağı, peynir ve topak yenmiştir. Öyle bir mutfak kültürü ve damak zevkiyle 

yetişen insanlar, bugün de bu lezzetlerden kopamamaktadır. O yüzden, koyun sütü ve yapılan 

ürünler iç pazarda rağbet görmektedir. 

4.3.2. Yaş Peynir-Salamura 

Deri(tuluk) peynirin deriye basılmamış hali, yaş peynirdir Bu peynirde de kullanılan maya 

sarkanak mayasıdır. Yağlı ve yavan(yağsız) şekilde de yapılarak, kullanılır. Yeni süt dönemi 

geldiği için deri peynirleri ya bitmiş ya da bitmek üzeredir. Yaş peynir, bu ihtiyacı karşılar. Çiğ 

sütten yapılır. Yağlı yapılacaksa süt, makineden çekilmeden kullanılır. Yağsız olana ‘’yavan’’ 

denilmektedir. Yapılan peynir, keselerde üzerine taşla bekletilir. Yaş peynir, yağlı ve yağsız süt 

birlikte karıştırılıp da yapılabilmektedir. 

                                                           
 



77 

 

Bu peynir yapılıp ufalandıktan sonra, kaput bezden yapılan bir keseye basılır. Bu kesede sararır. 

Sararan peynir, sıkmalarda, sac böreklerinde sıkça kullanılır. Bu peynirler çobanın azığını da 

oluşturur.  

4.3.3. Çökelek 

Bölgede çok tercih edilmeyen peynir çeşididir. Günümüzde ise yapımı bitmiştir. Peynir 

yapıldığında altta kalan su ile çökelek peyniri elde edilmektedir. Uzun süre kaynatılan peynir 

suyundan tortular çıkar, bu tortular toplanıp, süzülür. Çökelek, öyle yenilebileceği gibi derilere 

de basılır. İçinde yağ olmadığından dolayı çok tercih edilmez. Deriye basılan çökeleğin, yaş 

peynire göre lezzeti daha düşüktür. Çökeleği, hayvan sayısı az olan aileler tercih etmişlerdir. 

Sütü az olan kişiler, deriyi doldurabilmek için çökelek yapmışlardır. Normal peynirle karıştırıp 

deriye basılmıştır. 

4.3.4. Öz(Kaymak) 

Tereyağının öyülmemiş hali olan bu yağ, Emirgazi’de ‘’öz’’, Karapınar’da ‘’kaymak’’ adıyla 

söylenir. Divanü Lügatit Türk’te, Kaşgarlı Mahmut öz kelimesini yağ olarak açıklar.(Atalay, DLT 

1.Cilt: 36-45, tarih belirtilmemiş)  

Günlük sağılan süt, süt damına getirilir. Burada süt makineleriyle çekilir. Bu çekme işleminde 

makineye dökülen sütün, yağı bir tarafa, yağsız kalan sütü bir yana akar. Bu yağ, taze ve çiğ 

haldedir. Başta sıvı halde olan öz, bekledikçe koyulaşır. Öz(kaymak) yemeklerde, sıkmalarda 

kullanılır. Günlük çıkan yeni özden alınıp taze şekilde yenir. Günlük çıkan öz, kışlık tereyağını 

çıkarmak için büyük kazanlara dökülür. O, döküldükçe üzerine tuz da eklenir. Bu şekilde yağ 

bozulmaz. Kazanda biriken yağ, hava serinleyince güz aylarında öyülür. Öz(kaymak) satmak 

isteyenler, iç pazarda alıcılarını bulur. Öze, Karacadağ köylerinde banım da dendiği de 

olmaktadır. Ilıkken yani tazeyken ekmek banılabildiğinden bu ismi almış olabilir. Öz/kaymak, 

yaz ve kış, vazgeçilmez yiyeceklerdendir. Bölge halkı, dondurucuya atıp kış aylarında da 

yiyebiliyor. Özden(kaymak) pratik yemekler yapılır. Bu yemeklerin günümüzde yapımı devam 

eder. Eski koç katım ve seçim günlerinin vazgeçilmezi bu yemeklerdir. Vazgeçilmezlerin 

başında ise ‘’kuymak’’ tatlısı gelir. Un, bol özle kavrulur, içine şerbet dökülebileceği gibi sade 

şekilde de yenebilir. Aynı zamanda üzerine toz şeker de serpilebilir. Çiğil ekmeğin temelini,  



78 

 

bölgede ‘’yuka’’ ya da ‘’şebit ekmek’’ olarak bilinen yufka ekmek ve öz, oluşturur. İki ya da üç 

yufkanın arasına bol öz sürülür, peynir serpilir ve sacda pişirilir. Çiğleme, bol özle yapılan bir 

diğer yemektir. Taze kaymak, tavaya bol şekilde alınır. Kaynamaya başladığında üzerine 

yumurta kırılıp oldukça ağır ateşte pişer. Çiğleme, Akören ve çevre köylerde ‘’kaygana’’ olarak 

bilirnir 

4.3.5. Tereyağ(Sadeyağ) 

İlçeler açısından diğer önemli yiyecek, tereyağıdır. Aylarca bastırıktaki kazanda bekleyen 

öz(kaymak), havanın soğumasıyla öyülme işlemine tabii tutulur. Zaman içinde koyulaşan öz, 

bakımı yapıldığında bastırıkta uzun süre durabilir. Öyme işlemi için havanın soğuması beklenir. 

Çünkü tereyağı soğukta acımadan yani bozulmadan durur, erime ihtimali de ortadan kalkar. 

Özün, kazanda bozulmaması için aralarına olduğu gibi üzerine de bolca tuz atılır ve öyüleceği 

zaman üzerindeki tuzlu kısım atılır. Kaba alınan özün içinde el ile dairesel hareketler yapılır. Bir 

zamandan sonra yağ, kap içinde toplanıp tereyağını oluşturur. Toplanan tereyağı suyla yıkanır. 

Eğer yıkanan suya ‘’öyüntü’’denilen tortular çıkarsa tekrar tekrar, içi su dolu kaplarda yağ 

yıkanır. Bu sayede tuzu da gider. Kullanılacak kaplara, çingillere yıkanan yağ basılır. Üzerine 

hafifçe tuz dökülür. Bu sırada çıkan suya da ‘’öyüntü’’ adı verilir. Bu su dökülmez. Çok tuzlu 

olan öyüntü, bez keselerde süzülür. Bu keseyi bağlayan ip, duvara çakılır. Bez torbanın altının, 

toprağa değmesi gerekir. Su, bu keseden süzülüp akarken tortular oluşur. Bunlar, bıçakla 

sıyrılır ve torbanın içine atılır. Eğer öyüntü bıçakla sıyrılmazsa su, torbadan süzülemez. 

Sonunda su biter ve öyüntü, torbada birikir. Süzme yoğurt kıvamında olan öyüntü, sac 

böreklerinde kullanılır. Ayrıca öyüntü çorbası da yapılır. Yağlar, günümüzde kullanılacak 

kaplara basılır. Geçmiş zamanda tereyağı, çömleklere ve işkembeye basılmıştır. 

Eskiden yağ öyülme zamanı, insanlar için sevinç kaynağı olmuştur. Taze yağ, hemen yakılarak 

yenir, bulgur pilavı pişirilir. Yağ tavada iyice ısıtılır, ısındıkça köpükleşen yağın tortusu kızarıp 

dibe çöker. Buna yağ yakma denilir. Anlatılana göre; güzel kokular, yağ öyülme zamanı tüm 

köyü sarar. Yağ, topak haline getirilerek öyüntü suyunun içinde komşulara, yağı olmayan 

insanlara verilir. Öyüntü suyu, çorba yapılması, yağ ise hem yakıp yemek hem de yemeklerde 

kullanılması için gönderilir. Yağ dağıtma, günümüzde de devam etmektedir. 



79 

 

Tereyağı, günümüzde marketlerde organik diye satılan tereyağları gibi sarı değildir. Beyaz 

renge sahip olan yağın kokusu, inek tereyağına göre daha yoğundur. 

Yağ ile birlikte bir üretim dönemi bitmiştir. Peynir tulukları, yağ kazanı, yoğurt bastırıktan 

çıkartılır. İnsanlar, evlerine çekilirler. Kadınlar, yaptıkları ürünleri mutfaklarında kullandıkları 

gibi satarak aile ekonomisine katkıda bulunurlar. Tereyağının 2019 fiyatı,  60liradır.  

Ayrandan yağ yapılması Emirgazi ve Karapınar’da görülmez. Sadece bir kaynak kişinin 

çocukluğunda yaptığı derlenmiştir. 1939 doğumlu kaynak kişinin anlattığına göre kendi 

çocukluğunda iki kişi karşılıklı oturur ve aralarında ayran dolu bir testi bulunur. Ortaya yaklaşık 

yarım metre kadar yığılan topraktan birbirlerine testiyi devirip yağ elde ederler. (Meryem 

Kahriman, DT:1939) 

Kaynak kişilerden bazılarının yağ ile aktardıkları bilgiler şunlardır: 

-Eskiden hepsi doğalıdı. Hepsinde bir dat varıdı. Bir gomşu yağ bişireceği olsa kokardı. Tereyağ 

kokardı yav. Bak biz çitlikte tarlada bişirirkene, kavururkene hani iyice gavururuz ya, inan biz 

bulguru yirdik. O yağınan gavururkene yani. Datlı olur yirdik yani. Şimdi o datlar yok 

yav.(KK:Nebi Özkan- Salur DT:1945) 

-Kazan yüz kilo olurdu herhal yav. Böyük gazanlar. Yağ öyülürdü. Ona gaymak dökülürdü bak. 

Gazanlar bakır gazan, iki seneye bir üç seneye bir bozuluşuna bakar, galay yaptırılırdı. 

Galaylatılırdı, tertemiz, ışıl ışıl. Bastırıklara gazanlar, gulplu diriz onun güççüğü yavrusu, 

Nasreddin Hoca’nın gazan hikâyesi var ya. Onun yavruları, küççüğü büyüğü gaymak dolardı, 

ne zaman? Havalar serinlemeye başladı mı, soğumaya başladığı zaman yağ öyülmeye 

başlanırdı. Zabah anam irkence galkardı. Hepimiz yatarız mesela. Anam yağları öymüş topak 

topak goymuş, topak topak goymuş O gün sabah yağ yinirdi. Yağ yakılır, burcu burcu köyün 

içini alırdı koku. Gomşulara birer topak, birer topak şurda goyunu olmayanlara, birer topak yağ 

virilirdi.(KK: Musa Yaman- Işıklar DT:1972) 

Türk kültür hayatında ve mutfağında yağın büyük bir önemi vardır. Gerek dini uygulamalarda 

gerek mutfakta yağ önemli bir yer tutar.  Sadece tereyağı değil, iç ve don yağ da kullanılmıştır. 

Tu-Cüeler yani Türkler hakkında Ecdat mağarasından çıktıklarını, Juan Juanların demircileri 

olduklarını, vızıldayan okları, zırh takımı, uzun mızrak, kılıç ve bıçaklarının silahları olduğunu 



80 

 

aktarıyor. Tanrı tasvirlerini iç yağ ile yağlayıp direk üstüne koyup kurban kesmişlerdir. 

(Eberhard, 1996:86,87) Savaştan üç ay önce atlarına bakmaya ve onları semirtmeye başlayan 

Türkmenler, başta samanla beslerler. Semirtilen ata, kuyruk yağı ve samanla karışmış yem 

verirler. Yağlı saman atın içini temizleyip karnını içine çektirir. Yalancı semizliği ortadan kalkan 

atın, asıl eti kalır ve yorulmak nedir bilmez.  (Efendi, 1986: 50)  

Türkmenler arasında sürgün olan yazar, yağın her şey için kullanıldığının en güzel 

örneklerinden birini verir:  ‘’Yemekten sonra parmaklar yalanır, eller yağlı olan bileklere kadar 

iyice oğuşturulur. Cildin yumuşak ve parlak olması için yağlı eller tekrar yüze sürülür. Üçüncü 

olarak çizmeler yağlanır. Öyle ki insan çizmelerine bakmak sureti ile bir Türkmen’in evinde 

pişen aşın az veya çok, yağlı ve yağsız olduğunu anlayabilir.’’(Blocqueville, 1986:57) 

Günümüzde de evlenen ve erkek evine gelen gelinin elindeki yağ, kapıya sürdürülür. ‘’Emeğin 

yağlı olsun’’ temennisi yağın kıymetli olduğunu gösterir. Kurt ile boğuşup yaralanan köpeği 

iyileştiren tek ilaç kuyruk yağıdır. Oğuznâme’de de Tuman Kağan’ın sürüsüne bakan köpek 

Kara Barak, kurtlardan kuzuları korumak için sıcak, yağlı bir kuyruk ister. Yağlı kuyruğu yiyen 

Kara Barak, bir tek kuzuyu bile kurtlara yem etmez.(Togan, 1982:56-57-58) 

Türkler, yağı mutfakta kullanılmaktan çok öteye götürmüştür. Yetiştirdiği hayvandan elde 

ettiği yağ, kültürün içine yerleşmiştir.  

4.3.6. Kaymak 

Öz olarak da adlandırılan kaymak, çiğ sütten elde edilir. Bu başlık altındaki kaymak pişmiş 

sütten yapılır. Sütün yağ oranının en fazla olduğu dönem, ekinlerin derildiği anızların kaldığı 

dönemdir. Kurumaya yüz tutan otlar, sütteki su oranının azalmasına neden olurken yağ 

oranının artmasını sağlar. Koyunun soğulmasına yakın sağılan sütler pişirilir. Çok sıcak olan süt, 

bakır leğenlere dökülür. Bu kap, közün üzerine konur. Bu işlem yerde de yapılmakla birlikte 

Emirgazi’de genellikle damda yapılır. Çünkü kaymağın bekleme süresi vardır. Yerde kedi, köpek 

düzeni bozabilir. Leğenin üzerine değnekler çapraz şekilde koyulur. Daha sonra bastırakta 

olduğu gibi bezlerle sarılır. İki gün bu şekilde durur. Sütün üzerinde biriken kalın kaymak alınır. 

Aşağıda kalan süt ise ihtiyaca göre kullanılır. Karapınar’da, kaymağın üzerine değnek yerine 

sepet konur ve bezlerle sarılır.  Kaymak, bahar döneminde sütteki su oranının fazla olmasından 

dolayı yapılmaz. Bu dönemde sütün üzerinde tutan kaymak, çok az olur.  



81 

 

Güzün havaların soğumaya başlaması; ağır olan bu yiyeceğin yenmesini kolaylaştırır. Altında 

kalan süt içilebilir, yoğurt yapılabilir. Geçmişte, bu süt ile tarhana da yapılabilmiştir. Buradaki 

tarhana çorbalık değil, çerezliktir. Tarhana yapmak için güz dönemi beklenir. Yağlı süt kullanılır. 

İnce çekilen bulgurun üzerine pişmiş süt dökülüp bulgur şişinceye kadar bekletilir. Yumuşayan 

bulgurdan minik parçalar alınır, avuç içinde çiğköfte gibi sıkılır. Dama serilen bir örtünün 

üzerine sıkılan küçük parçalar serilir. Kurutulduktan sonra bez keselerde muhafaza edilir. Kış 

günlerinde çerez olarak yenen tarhananın yapımı bitmiştir. Kaynak kişiler, bu çıtır atıştırmalığın 

çok lezzetli olduğunu aktardılar. Tarhanaya lezzet veren yağlı süttür. 

4.3.7. Yoğurt 

Yoğurt, ilk sağımdan koyunun soğulmasına kadar yapılır. Kadınların üzerine en çok düştüğü 

yiyeceklerden birisi, yoğurttur. Koyun sütünün sağılmaya başlanmasıyla yoğurt yapma dönemi 

de başlar. Yoğurt yapmaya ‘’yoğurt çalma’’ denir. Pişirilen süt, ılınmaya bırakılır. El yakmayacak 

ısıya gelen süt, yoğurt çalınacak kaba alınır. Üzerine damızlık koyulup karıştırılır. Yoğurdun 

üzeri örtüyle örtülür ve tutması beklenir. Beş altı saat duran kapalı yoğurdun üzeri açılır. Bir 

gün sonra yenmeye hazırdır. Yoğurt için hazırlanan sütün dibi, biraz tutturulur. Dibi tutan 

sütün hafif yanık kokusu, yoğurda geçer. Yanık kokulu yoğurt, daha makbuldür. Emirgazi’de 

sütün dibinin tutmasına ‘’kazmık’’ adı verilir. Dibi tutan hereni, kazan, tencere gibi kapların dibi 

kaşıkla kazınarak yenir. Üzerine toz şeker de atılabilen kazmık, özellikle eski çocukların 

kapışamadığı bir yiyecek olmuştur. 

Yoğurt, kışlık olarak hazırlanıp bastırıklarda muhafaza edilir. Sütün en bol olduğu dönemde 

sütteki su oranının fazlalığı, kış yoğurdunun yapımını, otların kuruduğu zamana erteler. 

Temmuz ayından sonra, kışlık yoğurtlar çalınır. Yağ oranı fazla olan sütün yoğurdu, daha 

lezzetli ve kalitelidir. Yoğurdun bozulmadan ve ekşimeden durabilmesi için üzerine eritilen don 

yağı dökülür.23 Soğuyunca sertleşen yağ, kalıp gibi durur. Yoğurt açıldığı zaman üzerindeki yağ 

kaldırılıp kullanılır. Koyunun iç yağının eritilmesinden elde edilen don yağ, yoğurdun 

bozulmadan uzun süre durmasını sağlar. Yoğurdun, keselerde durdurulup suyunun 

süzülmesiyle, süzme yoğurt elde edilir. Süzme yoğurt, genellikle çorbalarda kullanılır. 

                                                           
23 ‘’Bugün Anadolu’da ise iç yağına daha çok don yağı adı verilir.’’(Ögel, 1991:14-15.) ‘’ ‘İç ve don yağı’ Türkler 
tarafından kesin sözlerle süt yağından ayrılmıştır.’’(Ögel, 1991:14) 



82 

 

Yoğurdun içine çeşitli baharatlar karıştırılarak sac böreği için iç de yapılır. Kaynak kişinin 

annesinden öğrendiği bir diğer yönteme göre; çalınan yoğurdun üzerine bez koyarlar. Bu bezin 

üzerine toprak dökülür. Toprak ıslandıkça bez, değiştirilir. Bu sayede yoğurt bozulmaz. 

Koyunun sütünden yapılan yoğurt, yine koyunun yağıyla korunur. Kendi içinde dönüşüm 

halinde ilerleyen işlerde insan, koyundan olabildiğince faydalanmıştır. Günümüzde bastırığa 

alternatif olarak buzhane gelmektedir. Teneke kaplara çalınan yoğurtların ağzı kapatılarak 

buzhaneye gönderilir. Buzhanede duran yoğurtlar, kış ayları yaklaştığında oradan 

alınmaktadır. Süt, evlerdeki derin dondurucularda da depo edilmektedir. Plastik şişelere 

doldurulan sütler, derin dondurucuya atılır. İki-iki buçuk litrelik şişelerdeki sütler, ihtiyaç 

oldukça dondurucudan çıkarılır ve yoğurt yapımı için kullanılır. 

Yoğurdu sulandırılmasıyla elde edilen ayran, insanların en sık yaptığı içecektir. Derleme 

sırasında gidilen neredeyse bütün evlerde ayran, ikram edilmiştir.  

Ayranın içine, gevrek olan yufka ekmek doğranır. Bu serin ve kolay çorba, bölgenin yemek 

kültürünü çok iyi yansıtmaktadır. Ekmek ve hayvansal ürün yine birleşmiştir. Tarlada çalışan 

insanlara bu yiyecek, eskiden, katık olmuştur. Ekmek doğranarak yenen ayran, sulu ve kıymetli 

bir gıdadır. İçinde süt, kaymak ve tereyağı da mevcuttur. Bundan dolayı içinde kalsiyum, fosfar 

ve çeliği de bulundurur. (Nâsır, 1933) 

 Yoğurdun keşfi konusunda birçok rivayet vardır. Olası gerçek ise; Asya bozkırlarında sürülerini 

besleyen atalarımız, sütü işlemeyi öğrenmişlerdir. Taşıdıkları yere de yoğurdu ve kımızı 

götürmüşlerdir.  (Özden, 2008) Göç hareketleriyle yoğurt, dünyada birçok yere taşınmıştır. 

Bugün, dünyanın her yerinde yoğurt kullanılmaktadır. Yoğurt, Türk kültürünün hem dünya 

mutfaklarına hem de dillerine armağanıdır.  (Durukoğlu, 2017) Dünya çapında büyük markalar, 

yoğurt üretimi yapmaktadır.  

Dünya dillerinde de yoğurt olarak geçen gıda, Avrupa ve Amerika’da sevilip tüketilir. 

Avrupa’nın yoğurtla tanışması, Kanuni Sultan Süleyman zamanına uzanır. Fransız tıp tarihinde 

karşılaşılan bu olayda, Fransa kralı 1.Fransuva, ateşli bir hastalık geçirir. Annesinin yardım 

talebi üzerine Kanuni, bir doktoru Fransa’ya gönderir. Yanında keçisiyle giden doktor, bu keçiyi 



83 

 

sağar, yoğurt yapar ve krala yedirir. Çok zaman geçmeden iyileşen kral, ‘’Ebedi hayat sütü’’ 

ismini verdiği yoğurdu, tıp öğrencilerinin öğrenmesi için emir verir. (Kurt, 1985) 

Türk mutfağında yoğurtla yapılan yemekler geniş yer tutar. Yoğurt, başlı başına bir katıktır. 

Günümüzde hazır paketli gıdaların çoğalması, bu durumun önüne geçse de koyuncu ve ziraatçı 

Yoğurt, Emirgazi ve Karapınar’da tarlaya çalışmaya gidenlerin en önemli gıdalarından 

olmuştur. Sıcak yaz günlerinde suyla karıştırılıp soğuk şekilde içilmesi de hararetin alınmasını 

sağlar. Tören yemeklerinde yoğurt çorbası, olmazsa olmazdır.  

Türklerin, yoğurdu uzun süre saklamak amacıyla yaptığı ve birçok yemeğinde kullandığı kurut, 

Emirgazi ve Karapınar’da yoktur. Yoğurt süzme olarak ya da süzülmemiş haliyle tercih edilir. 

Kadınlar tarafından kışlık olarak hazırlanır. Hayvanı olmayanlar, yazın yaylalardan süt alırak 

yoğurt çalabilir.  

4.4. Et Ürünleri 

Emirgazi ve Karapınar’da et önemli bir gıdadır. Düğünlerde, sünnetlerde, cenaze törenlerinde 

ana yemek et çevresinde gelişir. Düğün yemeklerinde yoğurt çorbası hariç tüm yemeklerde 

koyun eti vardır. Nişanlı olan kıza, erkek evinden pişirimiş koyun götürülür. Şuan yaşamayan 

bir uygulama olan kelle ekmeği gününde, damat evinde kesilen koyunların kelleleri, yakın 

çevre tarafından yenmiştir. Vefat eden kişinin arkasından verilen yemeklerde de kırmızı et 

vazgeçilmez ürün olmuştur. Geçmiş zaman uygulamalarından ölü aşı denilen yemek, 

cenazenin gömüldüğü ilk gece ve kırkıncı günlerinde olmaktadır. Evde pişirilen tava 

çöreği(pişi), ölünün ağzında kan birikmemesi için dağıtılır. Kırkıncı gün ise; büyük kazanlardaki 

et ve bulgur pilavı dağıtılır. Islattığı yufka ekmeği sofraya koyan kişi, bohça yaparak çevre evleri 

dolaşmaya çıkar. Bu sırada yolda karşılaştıklarına ekmek verip, kap getirerek ‘’ölü aşından’’ 

almasını söyler. 24 Hem kişisel yemeklerde hem de toplu yapılan törenlerde et ürünlerinin 

tuttuğu yer geniştir. 

                                                           
24 İslam öncesi dönemde yas merasimlerİ ‘’yoğ’’ olarak bilinmektedir. İslam öncesindeki dönemde ilk örneklerine 
rastladığımız cenaze yemeklerinin izlerini bu bölgede görebilmekteyiz. ‘’Eski Türkler ölülerinin hatırasına büyük 
aş (ziyafet) törenleri yaparlar, zenginler yüzlerce hayvan keserlerdi.’’ (İnan, 1976: 183)  .  
 



84 

 

Et kullanımın fazla olduğu Türk mutfağının kendini Emirgazi ve Karapınar mutfağında da 

gösterir. Hayvancılığın ve ziraatın iç içe olduğu, pratik yemeklerin ön planda olduğu 

mutfaklardır. Buğday, süt, et, yağ yemeklerin vazgeçilmezidir. Geçmişte buzdolabının 

olmaması, bu ürünlerin muhafazası için geleneksel yöntemlerin kullanılmasını sağlamıştır. Süt 

ürünleri deriler ve bastırak içinde korunmuştur. Et için de tuzlama, kurutma işlemleri 

kullanılmıştır. Ayrıca etlerin kıyılıp pişirilmesi, uzun süre bozulmadan kullanımı sağlanmıştır. 

Etin kokmamasını sağlayan en önemli madde tuzdur.  

Tuzun bereket simgesi olduğu inancına, Emirgazi ve Karapınar’da da rastlanır. Damızlık 

aldığında verilen tuz, gelen ağızın kabına verilen tuz bereket için olmazsa olmazdır. Bir olayın 

hayırlı olup olmadığı, eve alınan tuz ile denenir. Kız istemeye giden aile ve kızın ailesi, eve tuz 

alırlar bu tuz kullanıldığı süre içinde tatsız bir olay olmazsa iş, hayırlı demektir. Dökülen tuzların 

ahirette kirpiklerle toplanacağı inancı vardır. Nazar için üzerlik kullanılacakken, üzerine atılan 

tuzla birlikte yakılır. Bir insana karşı olan vefayı belirtirken, ‘’tuz-ekmek hatırı’’ akla gelir. 

Ramazan ayında iftarın tuz ile de açılmasına dikkat edilir. 25 Kısacası; sıradan bir madde gibi 

görülse de ona yüklenen anlamıyla Emirgazi ve Karapınar’da tuz; koyun beslemede, yağda, 

ette, bunları saklama yöntemlerinde, deri temizlemede, sarkanak mayasında ve 

uygulamalarda kullanılan en önemli maddelerdendir. Ürünlerin bozulmadan durmasını ve 

beslenmesini sağlayan en önemli gıda tuzdur. Bu bölümde yer alan başlıklardan kurutma, 

kıyma yöntemlerinde de tuzun ön plana çıktığı görülür.  

4.4.1. Et ve Kemik Kurutması 

Kemik kurutması devam eder fakat et kurutmanın yapımı bitmiştir. Buzdolabı özellikle 

dondurucular, kurutmanın azalmasının ilk sebebidir. Et, süt ve tahıl ağırlıklı yemek kültürü olan 

bölge için hayvansal gıdalar ayırıcı bir yer taşır. Uzun süre dayanması için de korunması gerekir. 

                                                           
25 Kültür hayatımızda önemli yeri olan tuzun bulunuşu Şecere-i Terakime’ye göre şöyledir: 
‘’Türk'ün dört oğlu var idi. Birinci Tütek, ikinci Çigil (Çekel), üçüncü Barsçak (Berseçar), dördüncü Amlak (Emlak). 
Türk öleceği sırada Tütek'i kendi yerine padişah kılıp uzak sefere gitti. Tütek akıllı ve devletli iyi padişah idi. Türk 
içinde çok âdetleri o peydah kıldı. Acem padişahlarının ilki Keyûmers ile muasır idi. Günlerden bir gün ava çıkıp, 
geyik öldürüp, kebap kılıp, yiyip oturmuştu. Elinden bir doğram et yere düştü. Onu alıp yiyince ağzına çok hoş tad 
geldi. Çünkü o yer tuzla idi. Yemeğe tuz koymağı o çıkardı bu tuz âdeti ondan kaldı.’’ (Ergin:24 tarih belirtilmemiş, 
Şecere-i Terakime)  
 



85 

 

Kesilen hayvanın etinin bastırakta muhafaza edilmesi imkânsızdır. Bu yüzden alternatifler 

doğmuştur: eti kurutmak ve pişirmek.  

Etin kurutulması, göçebe bir hayat süren Türklerin Orta Asya’da geliştirdiği yöntemlerden 

birisidir. Kak denilen kurutulmuş etler, özellikle akınlarda büyük değer taşımıştır.(Ögel, 

1991:379)26 Uzun süren avlar, savaşçı bir yapı, etin kurutularak ve konserve şeklinde 

muhafazasını gerekli kılmıştır. Kurutma yöntemi günlük hayatta da kullanılmıştır. Emirgazi ve 

Karapınar’da et ve kemik kurutulmuştur. Un ve tuz ile dövülen etler inceltilir. İncelen bu etlerin 

üzeri bez ile kapatılarak kurutulur. Kemik kurutması için eti sıyrılan kemik, düşmeyecek şekilde 

ipe asılır, asılan etlerin üzerine sinek gelmesin ve pisliğini bırakmasın diye bez örtülür. Tuzlanan 

etler ‘’kurtlanmaz’’. Kurutulan etler ve kemikler, bez torbaların içinde durur. Özellikle kuru 

fasulye yemeğinde kullanılan kemik, bölgede bozca aş olarak da bilinen aşurenin içine de atılır. 

Kemik kurutmasının günümüzde yaşamasının nedenlerinden birisi, aşurenin içinde olması 

gerektiği düşüncesidir. Bu etin aşureye bereket getireceği, düşüncesi vardır. Kaburga ya da 

döşün altındaki bölgeden bir parça kemik, aşureye atılır. 27 Kurutma hakkında kaynak 

kişilerden derlenen bilgilerden bazıları şunlardır: 

-Önceden un hararları(çuval)  olurdu. Büyük hararlar, elli tenike un alırdı yani. Bizim baba onun 

içine guyrukları gormuş. Onun içi de sırımmışımış. Bizim baba ağzı yüzü yağ gezermişimiş hep, 

guyruk yağı. Şimdi 90 yaşında maşşallah dipdiri. (KK: Yılmaz Payas-Yenikuyu DT:1969  

-Kemiği, eti unlarlardı asallardı bir hafta gururdu. Dağarcık vardı dağarcık. Malın derisinden. 

O dağarcığa doldurullardı. Yemeğa atalları yemağa. Yirdik biz. Öyle datlı olurdu ki.(KK: İbrahim 

Çiçekdağ- Güzelkışla, DT:1955) 

4.4.2. Kıyma/Kavurma 

Eti saklama yöntemlerinden bir diğeri kavurma yapmaktır. 28  Kavurma, ‘’kıyma’’ olarak da 

geçmektedir. Kavurma yapılacak etin hangi bölümden seçildiği önemli değildir. Etler 

                                                           
26 Bölgede meyve kurusu için ve içine su dolacak oyukluklara ‘’kak’’ adı verilir. Su dolan kaklar geçmiş zamanda 
kırda çobanın ve hayvanlarının su içtiği yerler de olmuştur. 
27 Tuzlu olan aşure yapılmakla birlikte genelde gençlerin çok sevmemesi üzerine tatlı aşureye dönmüştür. 
28 ‘’Eski Türklerde kavurmak daha çok buğdayı kavurup kavut yapmak için söylenen bir deyimdir. Fakat bu sözün 
manası bilhassa batı Türkleri arasında biraz daha genişlemiş artık ‘’et kavurması’’ için de söylenmeğe 
başlanmıştı… Ancak kavurma işi ve sözü Türklerde büyük bir önem taşıyordu.’’  (Ögel, 1991:349) 



86 

 

kemiklerden sıyrılır, ince ince kıyılır. Kalan kemikler, haşlamada ve yemeklerde kullanmak 

üzere buzluğa kaldırılır. Etin yağlı kısmından da doğramaya dikkat edilir. Dışarıda mutfağı 

olanlar, muhacir sacı denilen yuvarlak fırın tepsisine benzeyen sacda, ocakta pişirir. Pişen etin 

içindeki don yağ erimiştir. Sıvı haldeki yağ ve et, bir kaba konur. Yağ donduktan sonra et de bu 

yağın içinde muhafaza olur. Bu et, yemeklerde, sıkmada kullanılır. Yağı atılmaz, et ile sıkmanın 

içine konur. Geçmiş zamanda toprak çömleklere basılan kıyma bugün, tencere ve kaplara 

basılmaktadır. Döğer Yaylasında ise kavurma yerine ‘’sızgıç’’ kelimesi kullanılır. TDK 

sözlüğünde sızgıç kelimesi ‘’1.Kavrulmuş parça et, kıyma 2.Kemikli et, kıyma vb. lerinden kış 

için yapılan kavurma.’’ anlamlarına gelir. (http://sozluk.gov.tr/) Döğer Yaylasında kavurmanın 

içine fazla yağ koyulur. Et, eriyen yağ ile pişer. Bol yağda pişen kıyma ismini muhtemelen yağı 

sızdırmaktan almaktadır.29 Bugün yapılmıyor fakat işkembeye de yapılan kavurma basılmıştır. 

Koç işkembesine basılan kavurma, burada beslenerek daha lezzetli bir hal alır. Türkmenler 

arasında sürgün hayatı yaşayan Blocqueville işkembeye etin basılmasını şöyle anlatır: ‘’Etin 

büyükçe bir parçası ince ince doğranır ve bir işkembenin içine sıkıca doldurulur. Çorba 

pişirilirken içine işkembeden alınan et parçaları atılır.’’ (Blocqueville, 1986:56) 

Buzdolapları ve derin dondurucular, kavurma yapımını azatsa da bu gelenek devam 

etmektedir. Çünkü çok eski bir gelenek olan kavurma, bir evin yıllık en önemli 

işlerindendir.(Ögel, 1991:257-258) Buzluğa kaldırılan et ile kavurmanın lezzetleri farklıdır. 

Geleneksel lezzetlerde de kavurma kullanılır. Türkmen köyü Hotamış’ta ‘’sübörek’’ denilen, 

köyün en sevilen yemeklerinden olan su böreği, kavurmayla yapılmaktadır. Emirgazi’de 

‘’mıkla’’, Türkmen köylerinde ‘’mülüke’’ olarak bilinen yemekte; soğan, kavurma ve yumurta 

kullanılır.  

Yemeğin çeşidine göre paketlenip ağzı kilitli buzdolabı poşetlerine konulan etler, dondurucuda 

bozulmadan aylarca kalır. Korumak için daha iyi bir alternatif olan buzdolabı, kurutma ve 

kavurmanın önüne geçmiştir. 

 

                                                           
29 Bahaeddin Ögel’in aktardığına göre ‘’Eski Türkler yağ eritmek işi için de sızdırmak sözünü kullanıyorlardı.’’ 
(Ögel, 1991:14-15) 

http://sozluk.gov.tr/


87 

 

4.4.3. Kakaç/Kakırdak 

Kuyruk yağının kullanımı fazla olduğundan, onun da saklanması gerekir. Günümüzde çeşitli 

nedenlerle değişen koyun ırkına rağmen bölgenin beslediği asıl koyun; büyük kuyruklu 

Karaman koyunudur. Teker kuyruk denilen kuyruktaki yağ pişirilmek yöntemiyle uzun süreli 

kullanılan yiyecek haline gelir. İnce ince doğranan kuyruk, pişirilecek olan kaba alındıktan sonra 

kızarıp kıkırdak oluşuncaya kadar pişirilir. Süzülen yağ, donmak üzere kaplara dökülür. 

Kakırdak(kakaç) sıkmalarda, yemeklerde, böreklerde kullanılır. Süzdürülüp donan yağ 

yemeklerde kullanılır. Eskiden, tereyağı gibi sıkmaya da sürülüp yenmiştir.  

Akciğer ve işkembe kurutması da yapılmaktadır. Kurutulan akciğer ve işkembe, kemik gibi uzun 

süreli durmaz. Kesilen hayvanın akciğer ve işkembesi tuzlanarak temiz bir ipe asılır. Kuruyan 

organlar, çok vakit kaybetmeden ateşte köz üzerinde pişirilerek yenir.  

 Bölge koyunculuğunda birçok değişim olsa da koyunlardan elde edilen gıdalardaki değişim 

büyük değildir. Bölgede, koyun, sütünden, etinden yapılmış ürünler hâlâ değerlidir ve 

mutfaklarda kullanımı devam eder. 

4.5. Deri Ürünleri 

Günümüzde sürü sahipleri, deriyi sadece peynir basımında kullanmaktadır. Eskiden oldukça 

kıymetli ve pahalı olan deri, peynir için ayrılır. Fazla olan deri, başkasına verilmekte ya da 

atılmaktadır. Deriyle yapılan ürünler, geçmişte günlük hayatın birçok yerinde kullanırken 

günümüzde şartların değişmesiyle bu işlevini kaybetmiştir. Mutfakta saklama amaçlı kullanılan 

derilerin yerini, plastik kap, kacak ve naylon poşet almıştır. Deriler, kullanılacakları yerlere göre 

temizlenme ve dikilme işlemine tabi tutulurlar.  

Evde saklama amaçlı kullanılan derilerde korunan ürünler, un ve hububattır. Tarladan kaldırılıp 

temizlenen, pişirilen ve çekilen bulgur, deri kaplar içinde saklanır. Deriden yapılan ürünler, 

tarlaya gidenler ve çobanlar tarafından da kullanılmıştır. Yannık, dağarcık ve su tuluğu ismi 

verilen deri ürünlerinden günümüzde hiç birinin kullanımı kalmamıştır.  

Yannık; keçi ve koyun derisinin temizlenip içinde yoğurdun bekletildiği deriden dikilmiş küçük 

tuluklardır. Yannık derisi hazırlanırken oğlak ya da kuzu derisi olmasına dikkat edilir. Oğlak ve 



88 

 

kuzu derisi, ince olduğundan suyu süzmesi kolay olacaktır. Yannık, daha çok Karacadağ 

köylerinde derlendi. Bu bölgede pilit olarak bilinen pelitin dışında bulunan çet, yannık 

yapımında kullanılır. Çet, peynirlik deri yapımında kullanılımaz fakat yannığın temizlenmesinde 

kesinlikle olması gerekir. (EK-68) Pelit, Karacadağ’da çok sevilir. Toplandıktan sonra toprağa 

gömülür. Pelit, kışın çıkartılıp hem sobanın gözünde pişirilerek hem de haşlanan bulgurun içine 

atılarak yenir. Yendikten sonra su içilmesi iyidir; bunun sebebi ağızda bıraktığı tatlı sudur. Çet, 

ip yapımında da kullanılmıştır. Keçinin kışın beslenmesinde de meşe ağacının dallarından 

yararlanılır. Halk, kendi bölgesinde yetişen ağacın dalından, meyvesinden, kabuğundan 

istifade etmiştir. Bu tecrübenin yeni nesillere aktarılmasının önüne, plastik kullanımının 

çoğalması geçmiştir.  Yannık yoğurdu için ilk önce tuluk olarak çıkartılan deri, peynir derisinde 

olduğu gibi temizlenir fakat bu defa çet suyu içinde bekletilir. Alt kısmı dikilen yannığın kolu 

açık bırakılır. Ağzı büyük olan boğaz kısmından yoğurt doldurulur, ağzı dar kısmından yoğurt, 

yenecek kaba boşaltılır. Deri içinde bekletildikçe suyunu bırakan, derinin beslediği yoğurdun 

tadı da güzelleşir. Yannık, tarlaya çalışmaya gidilirken kişiler tarafından götürülmüştür. 

Yannığın taşıması kolaydır, ağız kısımları bağlandığından dolayı akma olayı olmaz. Derinin serin 

tutma özelliğinden dolayı yoğurt bozulmadan, tadında ekşime olmadan bu deri içinde durur. 

Yannık yoğurduyla ilgili birçok köyde anlatılan bir hikâye, şu şekildedir. Hikâye şudur: 

Bir gün yannık yoğurdu yiyen bir kişinin yanına, daha önce bunu görmeyen ve bilmeyen bir kişi 

gelir. Bu kişinin görev için gelen memur olduğu da söylenir. Misafirin karnı açtır fakat tuluğun 

görüntüsü, yoğurdu yeme konusunda onu engeller. Aynı zamanda yoğurdun küçük olan 

ağızdan çıkartılması da yememesi konusunu destekler. Fakat açlığına dayanamaz ve yufka 

ekmekle yoğurdu yer. Yedikçe yiyen misafir, tabaktaki yoğurt bittiğinde şöyle der: ‘’Ben şöyle 

döneyim de o gara deliği bi daha s.ç.rt.’’  

Yannık yoğurdu için soru sorulan herkesten özlemle anılan yanıtlar alınmıştır: 

-O yannığın da datlı yoğurdu olurdu. Onun içinde durur. Datlı olurdu o yoğurt yannık. Onu da 

yapıyorlardı amma şimdi yok. Bizim gönlümüz çekiyor da yapan yok.(Nebi Özkan-Salur 

DT:1945) 

-Yuryumuşak olurdu. Onun içine yoğurdu goydun muydu, yoğurdu süzerdi. Eşki yoğurt datlı 

olurdu. O kadar güzel olurdu yani.(Memduh Cankurt-Bağdaylı DT:1954) 



89 

 

-Yoğurt yanlığı. Goyun geçi derisi. Sen toksun değ mi, eğer yannıktan bir yoğurt döksün şuraya 

yannık olsun, valla üç ekmek yin sen.(KK: İbrahim Çiçekdağ-Güzelkışla DT:1955) 

- Yoğurdu çok da güzel süzer. Yannığın yoğurdu ayriyeten bir iyi olurdu.(KK: İsmail Şener-

Öbektaş DT:1954 ) 

Tuluk: Karacadağ köylerinde su doldurmak ve suyu taşıyabilmek için tuluklar yapılarak 

kullanılmıştır. Tuluk seçiminde koç derisi tercih edilir. Kalın olan deriden su sızmayacak, deri 

daha fazla su alacak ve suyun daha fazla soğuk durması sağlanacaktır. Su tuluğu da çet suyuyla 

temizlenir. Dışında biraz tüy kalmasına dikkat edilir. Karacadağ bölgesi dağlık bir arazidir. Suya 

ulaşımın sıkıntılı olduğu zamanlarda tuluk, suyu muhafaza etmek ve taşımak için en iyi araç 

olarak görülmüştür. Gece kuyudan çekilen su ile doldurulan tuluk, sabaha kadar iyice soğur. 

Tarlasına çalışmak için gidenler, eşeklerinin sırtına attığı su tuluğunu götürmüştür. Su tuluğu 

içinde duran suyun lezzetli olduğuna dair yaşanmış bir olay şöyledir; 

‘’Ekin direriz. Sene 1962 yahut 63. Orağınan ekin direriz. Ekin direrkene yoldan iki jandarma 

köye çıkıyor. Yaz gününde sıcakta yanmış adamlar. Ondan sonra babam rahmetliği çağırdılar.  

‘’Gelin yavrılarım, bi su için.’’ didi. Geldiler. Eskiden yığın diriz. Şöyle ekinleri toplarız elimizle. 

Yığında tuluk var. Yığına, tuluğu goyduk. Tuluk da deriden. Geldiler, ‘’Amca hani suyun?’’ 

Babam açtı tuluğun bucağından. Şöyle, bizim eskiden bir tas vardı. Tasa suyu akıttı tuluktan. 

‘’Alın yavrularım’’ didi, ‘’Biz içmeyiz’’ didiler. ‘’Ülen yavrum su işte.’’ Hafif sarı. (Su) ‘’Biz 

içmeyiz.’’ ‘’Ülen yavrum işte al. Öyle soğuk, böyle soğuk. İyi yarayışlı.’’ Biri didikine: ‘’Ulen 

içelim, ölecek değiliz ya, yandık len zaten yandık.’’ didi. Aldı biri bi içti. Ulen tası bitirdi adam. 

Yanmış oğlan. ‘’Ülen arkadaş iç de bi dadına bak suyun’’ didi. ‘’Bir iç de dadına bak suyun’’ didi. 

Babam bi daha doldurdu. ‘’Ulen amca’’ didi: ‘’Gelirken de burda mısınız?’’ Adam suyun aldı 

dadını.  O gadar datlandırırdı ki o tuluk, suyu. O kadar iyi. O zamanın buzdolabı. ‘’(Memduh 

Cankurt DT:1954-Kazım Altıntop DT:1952-Bağdaylı) 

Dağarcık: Çobanın yanında götürdüğü torba ya da içine yarma, bulgur gibi yiyeceklerin 

konulduğu derilerdir. Ağzı iple bağlanarak kapatılan dağarcık, içinde duran bulgur, yarma gibi 

yiyeceklerin bozulmadan korunmasını sağlar. Uzun yaz günlerinde gerek çobanın gerek tarlada 

çalışan insanın ekmeği dağarcıkta yumuşak ve taze şekilde durur. Muhafaza ve taşıma amaçlı 

kullanılan bu torbaların izine, İbn Battuta Seyahatnamesi’nde de rastlarız. Ünlü Seyyah İbn 



90 

 

Battuta, Türkler arasında bir ziyafete katıldıktan sonra hükümdarın kendilerine koyun 

tulumları içinde un, pirinç ve yağ gönderdiğini aktarır. (Battuta, 2017:288-289)  

Kaynak kişinin dağarcıkla ilgili aktardığı bilgide koyun ve keçiye olan sevgi de görülür. Şu 

şekildedir: 

-Yarmayı falan buğdayı da ona gatarlardı. Yumuşacığ ekmeği olurdu onun, dağarcığın yani. 

Hani diyom ya, goyunun geçinin her şeyi insana yarar, zarar yiri yok. Hepisi bizim için 

yarayışlı.(KK: Nebi Özkan-Salur DT:1945) 

Coğrafi şartları, hava durumunu iyi gözlemleyen insanlar, geçim kaynakları olan davarlarından 

faydalananmışlar hem de pratik yollar geliştirmişlerdir. Uzun zamanlar tarlada çalışan kişinin 

suyu da en iyi şekilde korunur. Güneşin, suya temas etmesini tuluk engeller. Güneşte bekleyen 

damacana ve su şişelerindeki plastiğin kokusu, suya geçer. Uzmanların plastik kullanımı 

konusunda uyardığı bu günlerde, köylü insanın tecrübeleriyle yaptığı su tuluğunun sağlıkla 

alakalı yönü de görülür. 

Bugün, deriden yapılan bu üç ürünün de kullanımı yoktur. Plastik kapların, poşetin çoğalması 

ve kolay ulaşılması, suyun çeşmelerle evlere gelmesi, her boyuttaki su şişesin her yerde 

bulunabilmesi bu ürünlerin kullanımını, yok etmiştir. Peynir derisinin yapımı ve kullanımı 

devam etmektedir. Malinowski, çatalı örnek vererek; çatalın gereksinim olan yere gittiğini, 

onun şeklinin ve işlevinin, yeni gereksinimlere, kültürün yeni yerel ortak belirleyicilerine göre 

değişikliğe uğradığını aktarır. (Malinowski, 1990b:108) Peynirin kullanımı ve peynire ihtiyaç 

devam eder. Bu gereksinim de derinin yapılmasını ve kullanılmasını sürdürür. Yannık, tulum, 

dağarcık, koyunculuk kültürü içindeki fonksiyonlarını kaybetmişlerdir. 

Ürün yapımında kullanılan aletlerde, zaman içinde değişim meydana gelmiştir. Elle çekilen süt 

makinesi yerini, elektrikliye bırakmaya başlamıştır. Ağır ve kullanımı zor olan kırklık yerine 

zaman içinde makas(EK-38) getirilmiştir. Makasa ek olaraksa elektrikli kırkım aleti tercih 

edilmeye başlamıştır. İp ile koşan bağlamak yerine hazır koşan, bölgedeki insanlar tarafından 

büyük rağbet görmüştür. Bu üç değişime bakıldığında; zamandan tasarruf etmek ve iş gücünün 

azalmasının, en büyük nedenler olduğunu söyleyebiliriz.  

 



91 

 

4.6. Yün Ürünleri 

Koyunu her şeyiyle hayatının içine alan Emirgazi ve Karapınar halkı, koyunun yününden de 

olabildiğince istifade etmiştir. Hayatının her yerinde yün ve yünden yapılan ürünleri kullanmış 

fakat teknolojinin getirileri, bu ürünlerden birçoğunu yok etmiştir. Yünün çok kıymetli olduğu 

bir dönemden, kırkımcının parasını karşılamayan bir döneme geçiş olmuştur. Yün, hem 

kıymetli hem de onu kırkmak, temizlemek, ip yapmak zahmetli bir iştir. Kırkımın yapıldığı 

zaman diliminde ihtiyaçlar düşünülmüş, yün sınıflandırması da ona göre yapılmıştır. Yün, 

ullanılacağı yere göre işleme tabii tutulmuştur.  

4.6.1. Koyun Harmanı30: Yün Kırkımı 

Havaların ısınması sadece süt üretiminin değil kırkımın da habercisidir. Koyunun yününün 

kırkılmasına ‘’kırkım’’ adı verilir. Bu işi yapan kişiye ‘’kırkımcı’’ denir. (EK-33, EK-34) Kırkım 

sırasında kullanılan aletin ismi, kırklıktır. Beceri gerektiren kırklık yerini ‘’makas’’a bırakmıştır. 

Kırkımın daha kolay yapıldığı makasların kullanımına günümüzde de devam edilmektedir. Buna 

ek olarak elektrikli kırkım makinesi, işin daha kısa sürede hızlı şekilde yapılmasını sağlamıştır. 

Koyunun kırkılmasında bazı şartların yerine getirilmesi koyunun sağlığının korunmasını ve 

kırkımın kolay olmasını sağlar. İklim şartlarının uygun olmasıyla doğru orantılı olarak kırkım işi 

yapılır. Hava sıcak olursa koyun erken kırkılır. Hava soğuk giderse ‘’Koyunun dalı üşür.’’ 

düşüncesiyle kırkım ertelenir. Dal, bölgede sırt yerine de geçen bir kelimedir. 

Havaların sıcaklığına göre değişen kırkımda, koyunlar belli bir sıralama içinde kırkılırlar.  Yoz ve 

sağmal olarak ayrılan sürüden ilk önce yoz koyun sürüsünün kırkımı yapılır. Süt vermediği ve 

kuzusu olmadığı için kırkımın önce olmasında sorun yoktur. Sağmal koyun daha geç kırkılır. 

Sırtı üşüyen koyunun göğsünde hastalık olur ve sütü azalır. Bu sebeple sağmal koyun, yozdan 

daha geç kırkılır. Yoz koyun, süt vermediği, doğum yapmadığı için sağlam ve etlidir. Sağmal 

koyun, yavru emzirdiğinden dolayı daha narindir. Mayıs ayı içinde yoz koyun kırkılır. Kırkım 

genellikle Hıdırellez tarihinden yani 6 Mayıstan sonra başlar. Havanın gidişatına göre sağmal 

koyunun kırkımı da haziranın ilk haftalarında yapılır. Kırkım işi geciktirilmez. Sıcak olan hava 

                                                           
30 Kaynak kişi İsmail Şener’in derleme sırasında yün kırkımı için söylediği sözler. 



92 

 

koyunun sırtına vurur ve ‘’dalını yakar.’’ Kırkım tek günde yapılmak zorunda değildir, birkaç 

gün sürdüğü de olur. 

Besi için kuzu besleniyorsa etlenmesi, rahat şekilde büyümesi, bayrama yetişmesi için kırk 

günde bir kırkılır. Kuzunun yünü kalmadığında kuzu, daha serbest hareket eder, iyi yem yer ve 

etlenir. 

Kırkımın, çardak gibi kapalı bir yerde yapılması iyi olur. Kapalı yerlerde koyunun terlemesi 

amaçlanır. Terleyen koyunun yünü birbirine yapışır. Terli sırt üzerindeki yapışık yünlerin içine 

makas kolay girer. Terli yüne ‘’tavlı’’ denir. Tavlı yünün de kırkması kolaydır. Kapalı yerde 

rüzgâr almadığından dolayı koyun üşümez. Koyunun ön bacağından biri hariç diğer üç bacağı 

bağlanır. Bu bağlama işlemine ‘’gülemek’’ denir.(EK-32, EK-36) Gülenen koyun, hareket 

edemez, kaçamaz. Koyun kesilirken de gülenerek kesim yapılır. Koyunun yünü tam, 

bölünmemiş olarak kırkılır. Parçalanmayan yünler, bir köşede toplanarak çuvallara basılır. Tüm 

olarak çıkartılan bu yüne ‘’yapağı’’ adı verilir.(EK-37) Bu yünler geçmişte birçok yerde 

kullanılırken, günümüzdeki kullanım alanı ve çeşitliliğinde azalmalar olmuştur. Geçmişte 

yünün serüveni şu şekildedir: 

 Toplanan yünlerin yıkanması gerekir. Kuyu ve çeşme başlarında yün yıkanır. Satılacak olan 

yünlerin yıkaması yapılmaz. Eğer ip yapılacaksa, yünün serüveni uzundur. Kadınlar tarafından 

yıkanıp kurutulmuş yün, taraklarda taranır. Tahta üzerinde demir dişleri olan bu alet; yünün 

kabarmasını, yumuşak hale gelmesini dolayısıyla kullanılabilmesini sağlar. Bu tarakların 

dişlerinde kalan yüne ‘’tarak dişi’’ denir. Kıymeti az olan bu yün, halılık yünün içine alınmaz, 

genelde yatak doldurmada kullanılır. Zaman içinde tarakların kullanımı tamamen bitmiştir. Bu 

alet yerini, yün taramak için açılan yerlere bırakmıştır. Bu yerlere de ‘’yün tarağı’’ denir. 

Yıkanan yünler, yün tarağına götürülür. Makinede taranan yünleri sahipleri, belirtilen zamanda 

alır. Kırkımda evin sakinleri, komşular, akrabalar birlikte çalışırlar.  İş birliğine dayanan bu 

sistemde, orada bulunan kişilerin koyunları dönüşümlü olarak kırkılır. Kırkan kişi fakirse 

isteğine göre, yün ya da para verilebilir.  

Kırkım geçmişte ücretsiz olarak imeceye dayalı bir iş iken günümüzde koyun başına para 

alınmaktadır. Yünden elde edilen para, kırkımcının parasını ödememektedir. Koyun başı 4 

liraya yakın ücret alınırken yünün kilosu yaklaşık 3 liraya satılmaktadır. Hazır yatakların, 



93 

 

yorganların çıkması yünün; yatak, döşek, minder, yorgan gibi eşyalarda olan kullanımını 

azaltmıştır. Halı, kilim vb. dokumaların yapılmaması ya da çok az yapılması, yelek, çorap vb. 

giyeceklerde ipin yapılmayıp tamamen hazıra dönülmesi yünün değerini düşürmüştür. Evinin 

her yerinde yünden yapılmış eşyaları kullanan insanlar, bunların yerine hazır olan ürünleri 

tercih etmişlerdir. Zamanın getirisi fabrika ürünleri, bu alanı bitirecek derecede etkilemiştir. 

Kırkım sonrasında ev sahibi, yünü yatak, yorgan yapacaksa ayrılır. Bunları yapmayacaksa 

doğrudan satılır. Keçi kırkımı ise koyun gibi yapılır. Zamanında koyun yününden daha değerli 

olan kıl, bazen kırkımı yapılmaya bile gerek duyulmadan keçinin sırtında bırakılır. Geçmişte ise 

tam tersi bir durum vardır. Koyun yünü, keçi kılı çok kıymetlidir. Kaynak kişiler, kırkım gününü 

özlemle anlatmışlardır: 

Büyük bir heyecanla kırkım günü beklenir. Yünün elde edilmesiyle hem kadınlar hem de 

erkekler ihtiyaçlarını karşılarlar. Eskiden, yünden elde edilen gelir ile çobanın hakkı, tarlanın 

mazotu, kışın alınan yemin parası oldukça rahat şekilde ödenmiştir. İyi yünü kadınlar seçerler. 

Yorgan, döşek, yatak ve halılık için kullanırlar. Yıl içinde evlenecek çocuk varsa ona, çeyiz için 

yün ayrılır. Çerçilerin yaylara gittiği dönemlerde alınan yüne karşılık, yünün üç katı miktarında 

kiraz verildiği kaynak kişiler tarafından aktarıldı. Ağılda koyundan kalan yünler de özenle 

toplanıp kaldırılmıştır. Özellikle çocuklar, bu yünleri toplayarak çerçi için biriktirirler. Bu 

yünlere ‘’çakıldaklı yün’’ denir. Mayısın,31 koyunun kuyruk ve alttaki tüylerine yapışıp 

kalmasına çakıldak denir. Yünün üzerinde yapışık halde bulunan dışkı, suda bekletilerek 

temizlenir. Sarı halde olan yünün kalitesi daha düşüktür. ‘’Konaklı yün’’ denilen çeşit, oldukça 

kalitelidir. Kırçıl, insan saçında olduğu gibi yünde olan beyaz kısımlardır. İyi ve güzel yünler, halı 

yapımı için ayrılırken ondan daha düşük kalitedeki yünler yatak doldurmak için ayrılır. Kaliteli 

yünün ipi daha sağlam olur. 

Yok olmuş uğraşlardan bir diğeri de ip yapmadır. Yünün ip haline getirilmesi ise zaman alan bir 

süreçtir. Temizlenen yünler iğ ya da kirman ismi verilen aletlerle ip haline getirilir. İp yapma de 

evin kadınlarının sorumluluğunda olan bir iştir. Evin, hayvanların bakımını üstlenen kadın, 

harman zamanlarında tarlalarda da çalışır. Kendisi için en uygun zamanı belirleyerek ipini 

yapmıştır. Bu dönemde kadınların birbirlerine imece için gittikleri görülür. Tarla, süt işleri bitip 

                                                           
31 Mayı, bir çeşit koyun gübresi. İlgili bölümde bahsedilmiştir. 



94 

 

kadının eli boşalınca ip yapmaya yönelmiştir. Kadınlar toplanarak sohbetler eşliğinde yünler 

eğrilir. Bazen birbirleriyle ‘’Kim erken bitirecek?’’ iddialarına girip daha hızlı bitirmek için 

uğraşırlar. ‘’Kaç kirman eğirdin bugün?’’ sorusu sorulduğunda çok yün eğirdiyse, elde ettiği ip 

topunu tengiderek yani yere atarak, gösterişini yapar. İpin bir araya getirilip yumak haline 

getirilmesine ‘’kelep dökmek’’, yumağa ise ‘’kelep\gelep’’ denir.  

Yemek yenilen günlerden birisi, kırkımın yapıldığı gündür. Geçmişte kırkım gününde şunlar 

yapılmıştır: O gün kırkıma gelenlere özel yemekler yapılır. Eğer ev sahibinin koyunu fazlaysa 

koyun kesilip sacda pişirilir. Dökme, adı verilen ekmekten yapılmış yemek de sofrada bulunur. 

Yufka ekmek çıtır haldeyken kırılır, kırılan ekmek tereyağında çevrilir. İsteyen yumurta kırabilir. 

Bazı köylerde bol tereyağlı ‘’kaygana’’ denilen yumurta pişirilir. Özel günlerin olmazsa olmazı 

kuymak da yapılmıştır. Eğer abıla kuymak yapmazsa kırkımcılar bunu dile getirirler. Türkmen 

köylerinde ise bu menüye ek olarak höşmerim tatlısı ve mülüke de yapılır. Bu yemeklerin ortak 

noktası ‘’yağ ile hazırlanan güzel yiyecekler’’ olmasıdır. Bu da yağın öneminin bir göstergesidir. 

Kıymetli olan kuru fasulye yemeği de kırkımcılar için yapılan yemeklerdendir. Ücret talep 

etmeden yardım eden kişiler için ikramlara dikkat edilir. Hediye olarak yoğurt, süt ve yün 

verildiği de olmuştur. Ağa, abıla, çoban ve yardım için gelen insanların elbirliğiyle bitirdiği 

kırkım sonunda, sohbetlerin eşlik ettiği yemek, şen bir şekilde yenir. O gün, hem sürü sahibi 

hem kırkımcılar için özel bir gün olmuştur. Eline yün parası geçecek sürü sahibi ve yataklık, 

halılık yün alacak kadın, misafirleri için cömert davranır.  

Yünün geçmişteki önemini, kaynak kişi şöyle aktarmıştır: 

-Koyunun yünü çok önemli idi. Şimdi koyunun yünü de önemsiz oldu. Eskiden yün çok 

kıymetliydi. Hatta bir kız filan evleneceği zaman ‘’Yav yünü nerden bulacağız, yünü nerden 

alacağız?’’(diye düşünülürdü) Pahalıydı da. Yün gerekliydi de. Yatak yorgan, tabii şimdi 

moderinleşti. Koyunun yünü filan işe yaramaz oldu… Çakıldaklı yün de para iderdi. Yünün her 

türlüsü para iderdi. Kırkımda bir noktada harman idi. Yün kıymetli ya. Adam yünü bir tarafa 

yığar. Yünü bir tarafa yığar ki kendini bir zengin sayardı. Para da eder, kendisine de lazım. (KK: 

İsmail Şener-Öbektaş DT:1954) 

Günümüzde bu yemeklerin çoğu yapılmasa da kırkımcı için özenilerek yemekler pişirilir.  

Değişen yemek kültürü ve yiyecek çeşidinin artması sofralardaki yemeklerin artmasına da 



95 

 

neden olmuştur. Koyun eti ve süt ürünleri, sofranın kıymetli yemeklerindendir. Kırkımda çay 

molaları(EK-39) verilir. Yeni alınan makaslar, koyunun çeşitli yerlerini kesebilmektedir. Böyle 

yaralanmalarda geçmişte kön, katran ve toprak yaranın üzerine bastırılarak tedavi edilmeye 

çalışılmıştır. Günümüzde ise ilaçla tedavisi yapılır. Kırkımda kullanılan aletler zaman içinde 

değişime uğrayarak yerini, en hızlı ve kolay yapan elektrikli kırkım aletine bırakmaya 

başlamıştır.  

4.6.2. Kök Boya ile Yün Boyama 

Emirgazi ve Karapınar’da dokuma ürünlerin zenginliği dikkat çeker. Çeşitli renkte, desende 

dokunan onlarca üründe el işçiliği kendini gösterir. Mutfağında, salonunda, dam ismini verdiği 

odalarında, hayvanlarında, özel günlerinde, çeyizlerinde yünden dokunmuş ürünleri 

kullanmıştır. Kadim Türk desenleri, koyunculuğun getirisi olan halılarda, kilimlerde, örtülerde 

işlenmiştir. Yünün yolculuğu, renklerin uyum içinde olduğu dokumalarda son bulur. Boyamada 

bölgenin bitki varlığı olabildiğince kullanılmaya çalışılmıştır. Uzun senelerin tecrübesi, birçok 

alanda olduğu gibi burada da kendini gösterir. Çeşitli kökler, yapraklar, tohumlar, kabuklar 

kullanılarak geç solan, parlak renkler elde edilmiştir. Halkın irfanının yansıması olan bu boyama 

işleminde belli bir düzen vardır. Boyama işi tamamen bitse de dokuma ürünler, evlerde 

kullanılmaya devam etmektedir. Kalıcı renklerde olan bu dokumalar evladiyelik bir 

durumdadır. Kelep haline getirilen ipler, doğal ve hazır boyalarla boyanmıştır. Zaman içinde 

çıkan şirket ipleri, bu iki ipin de yerini almıştır. Istar ağacı kurulmadan önce iplerin boyaması 

yapılmıştır. Bölgede yetişen otlar boyamada sıkça kullanılmıştır.  

Tohum, kök, bitkiyle ip boyama bitmiştir. Bitkisel boyama için kaynak kişilerden derlenen 

bitkiler şunlardır: 

Söğdek; süpürgelik olarak kullanılan bir bitkidir. Toplandıktan sonra küçük küçük parçalanır. 

Parçalanan söğdek suyun içinde kaynatılır. İçine atılan iple birlikte iyice kaynatıldıktan sonra 

çıkarılır. 

Saman; saman ve üzerlik otu karıştırılarak boyama yapılır. Bu bitkilerin renginden samani 

denilen açık sarı renk elde edilir. 



96 

 

Çet; pelitin üzerinden alınan kabuklar, ‘’tetir’’ denilen kahverengini elde etmede kullanılır. 

Tetir renk, halılarda sıkça kullanıldığından bu renkteki ip, bol boyanmaya çalışılmıştır. Tetiri 

elde etmek için ceviz kabuğunun da kullanıldığı olur. 

Cehri; küçük kırmızı meyveli kısa boylu çalılardır. Meyvesi yenmez. Yaprağından yeşil renk elde 

edilen bitkinin tohumlarından kırmızı renk alınır. 

Yavşan; bu bitkiden ‘’yavşan yeşili’’ rengi denilen koyu yeşil elde edilmiştir. Bölge halılarında 

sıkça kullanılmıştır. Boyandığı zaman fazlaca boyanmaya dikkat edilmiştir. Herkesin tonu farklı 

çıkabileceği için bittiği zaman bulmada zorluk yaşanabilir. ‘’Taş kara boyak’’ denilen, kaynak 

kişilerin belirttiği limon tuzu büyüklüğündeki boyalar, yavşanın kaynadığı kazana atılır. Taş kara 

boya sayesinde boyanın kuvveti artırılır. 

Sütleğen; yeşil ve küçük yaprakları olan bitkinin kaynatılmasıyla samani denilen açık sarı renk 

boya elde edilir.  

Soğan kabuğu; Kırmızı elde etmek için kullanılır. 

Nar kabuğu; Kırmızı elde etmek için kullanılır. 

Kök boya adı verilen bitki kökünden de çeşitli renkte ipler yapılmıştır. Ennik isimli bitki 

toplanmıştır. Bu bitkiye her kaynatmada çeşitli otlar katılarak yedi ana renk elde edilmiştir.  

İlerleyen zamanlarda ipleri boyamak için boyacılar, köyleri dolaşmıştır. Eşeği, kazanı ve 

boyalarıyla köylere gelen boyacılar, kazanlarda kelepleri boyamışlardır. Bir kazanın aldığı kadar 

kelep boyanır. Herkes kendi ipine bir belli yapar. Değişik şekilde ipler bağlanır. Bu sayede 

kelepler karışmaz. Zaman içinde gelişmeler neticesinde ipler boyanması için çevre ilçelere 

gönderilmiş. Niğde Bor ve Emirgazi, Karapınar’a gönderilen ipler boyanmıştır. Bor’un boyası 

kaliteli olduğundan sıkça oraya gönderilir. Şirket halılarının dokunmaya başladığı zamanlarda 

şirketlerin getirdikleri ipler kullanılmıştır. Keskin bir kokuya sahip olan bu iplerin kalitesi diğer 

iplere göre daha düşüktür. Günümüzde, boyama işi de bitmiştir. 

Çeyizde de kullanılan ürünlerin getireceği şan da düşünüldüğünden dokumalardaki el işçiliği 

dikkat çeker. Günlük kullanılan tülüler de ise ipin uzun bırakılması gerekir. Cenaze 

merasiminde de dokumalar kullanılır. Ölen kişinin üzerine bir örtünün örtülmesi gerekir. Bu 



97 

 

sebeple kişiler ölmeden önce örtüleri hazırlayıp kaldırırlar. Cenaze kaldırılırken bu örtü örtülür. 

Kişinin vefatından sonra camilere hayır olması amacıyla halılar, kilimler bağışlanır. Caminin 

kutsal olması ve yapılan işin hayır içermesinden dolayı, bağışlanan ürünün iyi ve güzel olmasına 

dikkat edilir. Bu sebeple bu halı ve kilimlerle camiler; kıymetli ve kaliteli ürünlerin kendini 

gösterdiği mekânlar haline gelmiştir. Zaman içinde tüccarların gelerek bu halıları toplamasıyla 

camiiler, aynı modeldeki yeri kaplayan halılarla kaplanmıştır. Halının kıymetini bilen alıcılar, 

ucuz fiyatlarla bu halıları toplamıştır. Bazı kaynak kişilerin aktardığına göre satılmayan halılar 

bazı dönemlerde çalınmıştır. İnsanlar, hacca giden akrabaları ya da köylüleri vasıtasıyla 

dokudukları halıları göndermişlerdir. Kutsal Topraklara gidemeyenler, oranın sevabını 

alabilmek için en iyi yaptıkları dokumalarını, seccadelerini göndermişlerdir. Kadınlar, 

ellerinden geldiğince en güzel hediyelerini o topraklara yollamışlardır.  

Halı ve kilimler, çeyizlerin değerli parçası olmaya devam etmektedir. Dokuma halı, yastık, 

kilimler evlenecek olan çiftin aileleri tarafından onlara verilir. Bu sebeple halı ve kilim alım 

satımında canlılık dikkat çeker. Halı satan dükkânlarda, halı ticareti yapılmaktadır.  

Dokumaların güveden korunması için de çeşitli yollar izlenmiştir. Halılar, Karapınar’da 

‘’guşurgu’’ denilen yerlerde muhafaza edilir. Evin karanlık bir odasına guşurgu denir. Burada 

üst üste dizilen dokumaların üstüne örtü örtülür ve bağlanır. Aralarına güvelenmemesi için 

sabunlar, toz deterjanlar koyulur. Belli dönemlerde havalandırılan dokumalara, serin yerde 

durduğundan dolayı güve, kolay kolay gelmez. Güvenin yediği halı, kilim vb. dokumalar 

kullanılmaya devam etse de iyi sayılmaz. Günümüzde insanlar, güve tehlikesi ve bakımının zor 

olmasından dolayı dokumalarını satmaktadırlar. Fabrika halıların cazip gelmesi, koltuk 

takımlarının arasında uyumsuz olacağı düşüncesi, dokuma halıların kullanımı azalmıştır. 

4.6.3. Dokumada Kullanılan Eşyalar 

Istar Ağacı: Emirgazi ve Karapınar’da halı dokunan tezgâhlara ıstar ağacı denmektedir. 

Kirkit: Dişleri olan, atılan düğümleri sıkı hale getirmek için kullanılan demir alettir. Arış denilen 

çözgü iplerinin arasına girerek kolayca vurulur. Bu sayede ipler sıkışır, bir dahaki sıraya düzgün 

ve sağlam şekilde başlanılır. 



98 

 

Makas(Sındı): Düğüm atılıp kesildikten sonra fazla olan kısımlarını keser. Aynı boyutta 

kesilmesine dikkat edilir.  

Bıçak: Düğümü arışa attıktan sonra ipi kesmeye yarayan alettir.  

4.6.4. Dokuma Ürünler 

Çeşitli renk ve boyutlarda dokunan halılarda ince bir el işçiliği dikkat çeker. Istar ağacının 

başında kadınlar belli zaman içinde halıları dokumuşlardır. Bu halıların bir kısmı, gündelik 

hayatta, bir kımı çeyizlik olarak da yapılmıştır. Bazıları ise satılmıştır.  

Komşudan, çevre ilçelerden, köylerden alınan modeller kızlar, kadınlar tarafından sohbetler 

eşliğinde dokunmuştur. Bazen yarış işine dönen zamanlarda, en güzel dokunan halı, diğer 

kişiler tarafından model olarak tercih edilmiştir. Dokunan halı, kilim vb. eşyaların fazlalığı çeyiz 

sahibine şan da getirir. Farklı boyutlarda dokunan ürünlerde lacivert, kırmızı, yeşil,  erikli(kırık 

beyaz, krem), tetir, yeşil sık kullanılmış diğer renkler de halıların içine girmiştir. Aktoplu, 

civilgöbek, üçtoplu, Kars Kapısı, Salur halısı, Arısama halısı,  Köşe göbek, Selçuklu namazlağası, 

hançerli, çakmaklı, çavuş kilimi, gara gız, cıngıştaklı, kandilli, Taşköprü halısı bölgede dokunan 

halı, kilim, namazlağa modellerinden bazılarıdır. 

‘’Toplu’’ halılar bölgede sıkça kullanılırlar. Tam yuvarlak olmamakla birlikte ortasındaki ana 

şekle göre aktoplu, üç toplu gibi isimler alır. Osmanlı dönemi halı ve kumaşlarında rastlanan 

üç top motifi bolluk, bereket, güç, kuvvet, kudret sembolüdür. (Deniz, 2005) 

Günümüzde kullanımı tamamen bitse de mutfaklarda kaşık, çatal vb. araç gereci koymak için 

dokunan kaşıklıklar kullanılmıştır.(EK-66) Tek bölmeli ya da ana bölmeye iki yandan dikilmiş 

olan kaşıklıkta birçok motif kullanılır. Mutfak duvarına çivi ile asılıp ihtiyaca göre içinden çatal, 

kaşık, bıçak alınır. Renkleriyle duvarda tablo gibi duran kaşıklıkların yerini, zamanla plastik 

kaşıklıklar, daha sonra çekmeceli dolaplar almıştır. 

Bağcak ipi ve örken dokunmasa da yün ile örülen eşyalardandır. Evin kadınları tarafından örken 

örülür. Çoban da kullanacağı bağcağı örer. Yabanda boşa zamanlarında istediği gibi süslediği 

bağcağı heybesinde taşır. 



99 

 

Heybe, Emirgazi ve Karapınar’da hem günlük hayatta hem de özel günlerde kullanılan 

eşyalardandır. Eşeklerin, atların sırtlarına atılan heybenin zemininde keçi kılı kullanıldığı olur. 

Beyaz, krem, kahverengi zemine çeşitli renk ve motiflerle süslemeler yapılır. Günümüz 

çobanları tarafından kullanılan heybeler, motosikletlerin üzerine atılarak da kullanılır. Özellikle 

pazar alışverişlerinde bu heybenin gözlerine konulan sebze ve meyveler araba olmadan da 

taşınabilir. Hayvanların sırtına atılacak heybelerde çoğunlukla sadelik esas tutulmuştur. Düğün 

âdetlerinin dikkatle yerine getirildiği Emirgazi ve Karapınar’da heybe, eskiden davetiye 

dağıtmak için kullanılmıştır. Bu âdette ‘’dürü’’ denilen davetiyeler, heybelerin gözüne konur. 

Daha sonra bu heybeleri, kişiler omuzlarına atarlar ve dürüleri sahiplerine vermek için giderler. 

Heybeler ince bir sanatla ve türlü renklerle süslenmiştir. Dürü olarak davetiye kartı, havlu, 

yazma, gömlek dağıtılır. Dürü dağıtılacak heybenin güzel olmasına dikkat edilir. Heybe hâlâ 

çeyiz olarak kız ve oğlana konur. Sehpa örtüsü, paspas yerine kullanılır. Ayrıca kapı üstlerine 

atılarak süs olarak kullanılabilir. Karacadağ köylerinde çoban, yazın koyunlarını tuzlamak için 

heybesine tuz koyar. Omzuna attığı heybeden çıkardığı tuz ile yabanda koyunlarını tuzlar. 

Evindeki ihtiyaçlar, dokunan ürünlerin çeşidini ve sayısını belirler. Halı yastıklar da sıkça 

kullanılan dokuma türlerindendir.(EK-65) Arkasına istenilen renkte kumaş dikilir ve içine 

birbirine sabitlenmiş kamış doldurulur. İçinde kamış olan yastık, düzgün bir şekilde durur. 

Odanın oturulacak her yeri bu yastıklarla çevrilir. Halı yastığa duvar yastığı da denir. Çeşitli 

modellerde dokunan halı yastıklar, hem erkek hem de kızın çeyizinin birer parçasıdır. Çeyiz 

olarak duran yastıkların içi, doldurulmadan bekler. İçi doldurulmamış yastığın bakımı daha 

kolaydır. Halı yastıkların üzerinde duvara sabitlenmiş dokumalara ise ‘’dolama’’ denir. Dolama 

günümüzde kullanılmayan dokuma ürünlerindendir. Halı yastık olabileceği gibi oyulgamadan 

da yastık yapılır. Yere oturan kişinin sırtını yasladığı yerde yastık bulunur. Yastık, soğuğun insan 

vücuduna geçmesini engeller hem de daha rahattır.  

Namaz kılmak için hem de çeyiz yapmak üzere seccadeler dokunmuştur. Halıdan küçük 

boyutlarda olan seccade de çeşitli motifler işlenmiştir ve bunların içinde kandil motiflerine 

sıkça rastlanır. Bu tür seccade ve kandil motifiyle dokunan halılara ‘’Kandilli’’ denilmektedir. 

‘’Anadolu’da, özellikle seccâdelerde, kandil motifleri işlenir. Kaynaklara göre, kandil ilâhî ışığı 

sembolize eder.’’ (Deniz, 2005)Halının iki yanına kandil motifleri işlenmiştir.  Seccade 

sınıfından diğer bir halının da ismi ‘’Mihraplı’’ denilen halıdır. Mihraplı seccadelerde camii 



100 

 

içindeki mihrap, motif olarak seçilmiştir. Anadolu’da birçok yerde mihrap deseninin halı ve 

seccadelerde kullanıldığı görülür. (Erdek, 2018; Etikan, 2007; Karaçay, 2018; Oyman ve Sideli, 

2018) Kandil ve mihrap gibi dini önem taşıyan iki unsur, namaz kılınacak seccadede 

dokunmuştur. Kandil ve mihrap dışında birçok motif, seccadelerde kullanılmıştır. 

Cicim olarak bilinen dokumaların bölgedeki ismi ‘’oyulgama’’ ya da ‘’oymalı’’dır. Cicim yapımı 

da biten dokumalardandır. Nalça, atmalı, gelin ağlatanı, elti eltiye küstü, sakız gibi modelleri 

vardır. Katırtırnağı, koçboynuzu, dana gözü, eli böğründe gibi motifler kullanılmıştır. Eşkenar 

dörtgenlerin ağırlıklı olarak kullanıldığı bu örtülerin kullanım yeri de oldukça geniştir. Geçmiş 

zamanda beşikörtüsü olarak kullanılan oyulgamalar, duvara da belli yerlerinden çivilenebilir. 

Ayrıca geçmişte bu örtülerin yazın battaniye niyetiyle kullanıldığı da derlenmiştir. Elle 

oyulganarak yapılan dokumaları günümüzde de birçok yerde görmek mümkündür. Duvara 

çakma, beşikörtüsü, battaniye amaçlı kullanılmasa da kilim olarak kullanımı yaygındır. 

Oyulgama için zemin renk beyaz, krem, siyah ve kahverengi, bordo olabilmektedir.  Bu zemin 

üzerinde birçok rengi bünyesinde barındıran motifler vardır. Bu örtülerde eşkenar dörtgen 

sıkça kullanılır. 32 Bu örtülere Karapınar’da namazlağa dendiği de olmaktadır.  

Emirgazi ve Karapınar ilçeleri, halı bakımından mühim bir yer tutar. Yüzyıllardır halı, kilim 

dokunmuş ve gündelik hayatın çoğu yerinde kullanılmıştır.  El dokuması halı vb. eşyaları çeyiz 

verme âdeti hâlâ devam eder. İki ilçe dokumalarında da farklar göze çarpar.  Emirgazi’nin 

Aksaray’a yakınlığı, halı motiflerinde değişiklik olmasına neden olur. Sıkı ve iyi şekilde dokunan; 

Işıklar, Emirgazi halılarında lacivert, kırmızı, beyaz ağırlıklı bir renk dağılımı vardır. Tülü gibi bir 

dokumanın birçok modelini dokuyan Karapınar halkı, uzun ipli olan dokumaları evlerinde 

kullanılmıştır. İstenilen ebatlarda dokunmuştur. Tamamen sade şekilde dokunanların yanında 

geometrik desenlerin olduğu tülüler de vardır. Eski Türk izleri, motifleri; halılarda, kilimlerde 

vb. eşyalarda kendi varlığını hissettirir. Geleneksel motiflerin olmadığı yaygı çeşidi ise 

neredeyse yok gibidir. Kızların, kadınların bazen yarış halinde dokudukları bu ürünlerde 

dokuyanın duyguları vardır. Halıya önem verilmiş bu sebeple de özenilerek dokunmuştur. 

                                                           
32 Dokuma ürünlerinde tabanın eşkenar dörtgenlere ayrılması Orta Asya’dan günümüze gelmiştir. (Deniz, 
2005:89) 



101 

 

Kadınlar, genç kızlar yeni modelleri takip etmişler ve onları dokumaya çalışmışlardır. Model 

olacak halı asılmış ve ondan örnekle halı dokunmuştur. 

Günümüzde Emirgazi’de bulunan atölyede halılar dokunmaktadır.  

Nejat Diyarbekirli Hun Sanatı adlı eserinde: ‘’Türklerin dünya medeniyetine hediyesi olan 

halıcılığın ilk şaheser örneğini adı bilinmeyen bir Hunlu kadının maharetli parmaklarına ve 

eşine olan sevgisine borçluyuz.’’ (Diyarbekirli, 1972:47) diye belirtir. Aynı hatta benzer 

motifleri dokumlarında kullanan Anadolu kadınına da borcumuz çok. Derleme yapılan ilçeler 

halıcılık açısından ayrı bir yerdedir. Bazen bir haneli yaylalarda okuma yazma bilmeden kültür 

taşıyıcılığı yapan kadınlar, motiflere duygularını aktarmışlardır. Değişik renklerin hakim olduğu 

yaygılar, genç kızların hayallerini de hissettirir. Sade yapıdaki tülüler, filiklilerde boyanın 

kullanılmadığı da olur. Orijinal yün hem sıcak tutar hem de daha sağlıklıdır. Kabarık halde olan 

bu dokumalarda otururken rahat edilir.  

Emirgazi ve Işıklar halılarında ilmeklerin sıklığı dikkat çeker. Lacivert ve kırmızının ağırlıklı 

olduğu halıların eski pazarlarda rağbet gördüğünü kaynak kişiler anlatmıştır. Aksaray’ın ilçeleri 

Arsama ve Taşpınar’dan getirilen modeller de dokunmuştur. Aynı coğrafyada ufak farklılıklarla 

iki ayrı halı kültürünün varlığı görülür. Kullanım yerleri aynı olmakla birlikte desenlerde ayırıcı 

nitelikte küçük farklılıklar vardır.  

Dokuma işi kalksa da kültür içindeki işlevini sürdürmeye devam etmektedir. Evlerde ve 

guşurgulardaki dokumaların, çeyiz için kullanılması, halıdaki süreğenliği sağlamaktadır.  

4.7. Yakacak Olarak Koyun Gübresi 

Koyun gübresi bölgenin yakın zamana kadar kullandığı en önemli yakacak türüdür. Bozkır 

coğrafyasının ağaçsız yapısı, kışların soğuk geçmesi koyun gübresinin kışlık olarak hazırlanıp 

depolanmasını zorunlu kılmıştır. Koyun gübresi yapısına göre çeşitli isimlendirmeler alır, 

bunlar: Kemire\kerme, gığ, mayıs, köndür. Günümüzde kaloriferin kullanımının çoğalması 

sobanın kullanımının azalmasına neden olmuştur. Bu yüzden kemirenin yakacak olarak 

kullanımı azalmıştır. Sadece ısınmada değil kışlık gıda olan ekmeğin pişirilmesinde de koyun 

gübresi kullanılır.  



102 

 

Kemire/Kerme; kış aylarında çardakta kalan koyunun yaptığı gübresine kemire adı verilir. Bu 

gübre koyunun idrarıyla birleşir ve koyun tarafından ezilir. Ezildikçe altta kalın sert bir katman 

oluşur. (EK-47) Bu katmanın bahar ayı geldiğinde çardaktan çıkarılması gerekir. Kemirenin 

dışarıya çıkartılması zahmetli ve zaman alan bir iştir. İçerde yerde bulunan sert katman, 

küreklerle kesilir. Toprağı bellemede yapıldığı gibi kürek, kermenin içine saplanır. Kesilen 

parçalar dışarıya çıkarılır. Kemireler kurtulmak üzere kemire alanına getirilirler.(EK-46) Burada 

yaz boyunca iyice kuruyup, daha sonra çuvallanarak yakacaklıklara taşınır. Kemire, sert 

yapısından dolayı ısısını, büyükbaş hayvanın tezeği gibi hemen kaybetmez, bu yüzden sıkça 

tercih edilir. Kış aylarını içerde geçiren koyunun biriken kermesi koyunu üşütmeyecektir. 

Aylarca koyunların ayakları altında ezilen kemirenin çıkartılmasıyla çardak da temizlenmiş olur. 

Bundan sonra koyun, çardağın avlusunda yatmaya başlar. Eğer hava şartlarından ötürü içerde 

yatarsa kısa süreli zamanlarla altının temizlenmesine dikkat edilir. Kemire çıkartma işini ev 

ahalisi birlikte yapar. Ücret karşılığında da kerme kestirilebilir. Kemire çıkarma günlerinde 

konu komşudan, akrabadan da yardım alınabilir. Kemirecilerin yardıma geldiği gün de 

genellikle kuzu ya da koyun kesilerek bir yemek hazırlanır ve gelenlere ikram edilir.  

Kemire ekmek yapımında da yakacak olarak kullanılır. Közünün uzun süre durması, ekmeğin 

iyi pişirilmesine katkıda bulunur. 

Gığ; Koyunun taneli yaptığı dışkısına gığ denir. Gığ taneli bir yapıya sahiptir ve bu yüzden 

kemire gibi kesilmez, süpürülür. Gığ süpürme işi geçmiş zamanda kış için yapılan en önemli 

işlerden olmuştur. Ağılda hayvanın yaptığı gığı kadınlar büyük bir özenle süpürürler. Ağılın 

yuvarlak yapısı süpürme işini kolaylaştırır. Süpürülen gığlar, kuru değilse kuruması beklenir 

kuruysa çuvallara alınır.  Küçük yapısı bozkırın sıcak havası sayesinde kısa süre içinde kurur. 

Ekmek pişiriminde, sobalarda yakacak olarak kullanılır. Günümüzde ise daha çok tarlalara 

verimi artırması için gübre olarak dökülmektedir.  

Mayıs; nisan, mayıs aylarında güdülmeye başlayan koyunun yediği taze otların etkisiyle 

dışkısının taneli değil birleşik ve çok katı olmayan şekilde çıkan halidir. Islak halde olan bu dışkı 

çok kısa süre içinde kurur. Yakacak olarak ya da toprak için gübre olarak kullanılır. Mayısın, 

yakacak olarak kullanılmadığı bir uygulama derlenmiştir. Samanlı çamurla sıvanan kerpiç 

duvarın üzeri mayısla sıvanır. Bu şekilde kuzu toprağı yalamaz ve ishal olmaz.  



103 

 

Kön; topraklı olan koyun gübresidir. Yakmak için kullanılmaz. Süpürülüp kenarlara yığılır. Eğer 

baharda koyun ve kuzuların altı, mayıstan çok ıslanacak olursa kön getirilerek ağılın içine 

serpilir. Bu sayede yaş olan zeminin nemi alınmış olur. 

4.8. Üretim Sırasında Kullanılan Malzemeler 

Süt ürünlerinin üretiminde ayları içine alan bir süreç vardır. Bu süre, sütün fazlalığına göre 

kısalır ya da uzar. Kadın, süt ürünlerini yapan, saklayan, olgunlaştıran kişidir. Çobanlar yardım 

etse de koşandan sağıma, sütü çekmeden ürün oluşturmaya kadar tüm işler kadının 

üzerindedir. Erkek için koyunun kilosu önemliyken kadın için bu süttür. Bu sayede hem yıllık 

yiyeceği ürünleri yapar hem de aile ekonomisine katkıda bulunur. Nazar ve bereket 

uygulamalarında erkeğin rolü olsa da kadın bu uygulamaları hayata geçirmede daha etkindir. 

Süt sağımından başlayarak yağ yapımıyla kapanan süt sezonun her günü belirli bir planla 

ilerler. 

Süt ürünlerinin yapımında, koyunla ilgili diğer ürünlerin yapımında kullanılan eşyalar; ilgili 

bölümler içinde bölge ağzında söyleniş şekliyle açıklanmıştır. Bu kısımda, isimleri toplu şekilde 

yazılacaktır; 

Süt sağım sırasında kullanılan yumuşak, hayvanı rahatsız etmeyen ip ‘’koşan ipi, örken ve 

örme’’ olarak adlandırılır. Sütün sağıldığı kaplar da küçüklü büyüklü yapı gösterir. Helke, cingil, 

kova süt sağılan kap kacaktır. Demirden yapılan kap, cingildir. Market yoğurtların kutuları gibi 

hazır plastik kaplar için ‘’çit helkesi’’ adlandırılması kullanılır. Süt sağıldıktan sonra bu kap 

kacaklarlar yıkanarak ertesi gün için mutfakta yerini alır. Evin çocukları heves edip sağmak 

isterse onların hevesi kırılmaz ve sağmalarına izin verilir. İstekli halleri devam etsin diye küçük 

cingiller de alınabilir. (EK-24)Süt süzülürken temiz tülbent kullanılır. Kaplar gibi tülbent de 

yıkanarak kurutulur ve ertesi gün için yerine kaldırılır. Yapılacak ürünlere göre ilk önce sütün 

çekimi yapılır. Süt çekiminde kullanılan ‘’süt makinesi’’dir. Süt makinesinin üzerinde duran 

derin ve geniş olan kaba süt dökülür. Bu sırada bir kişi yandaki kolunu çevirmeye başlar. Geniş 

kaptan çıkan, musluğa benzer kısımlardan birinden yağsız süt, diğerinden öz(kaymak) akar. 

Çıkan öz yenecekse mutfağa kaldırılır. Tereyağı olacak öz, bastırıkta kiöz kazanına doldurulur.33 

                                                           
33 Kazan hayatın birçok alanında kullanılan kadim kaplardandır. Günümüzde kap kacağın çeşitlenmesi de kazan 
kullanımını etkilemez. Toplu yemek törenlerinde yemeğin pişirildiği kap kazandır. Geçmişte ‘’ölü aşı’’ denilen et 



104 

 

Sütü pişirirken karıştırma işi büyük kaşık ya da çömçe(kepçe) ile yapılır. Çekilen ya da yağlı 

kullanılacak süt, miktarına göre tencere ya da herenilerde pişirilir.  Süt makinesinin elektriklisi 

de son dönemde fazlaca kullanılmaya başlamıştır. 

Kırkım sırasında kırklık, makas ya da elektrikli kırkma makinesi kullanılır. Çıkan yünler büyük 

çuvallara basılır. Kuzu enenirken makas ya da zımba kullanılır. Eneme işi bitince makas ağıldaki 

yerine asılır. Deri yapımında ise makas, iplik, çuvaldız, derinin kendisi kullanılır. Bu eşyalardan 

ve eşya değişimlerinden hareketle kültürle ilgili şu çıkarım yapılabilir: ‘’İnsanlar karşılaştıkları 

problemleri çözmek için kültürlerini korurlar. Bir kültür hayatta kalabilmek için, kurallarını 

uygulayanların ana ihtiyaçlarını tatmin etmeli, kendi devamlılığını sağlamalı ve toplum 

üyelerinin düzenli varlığını temin etmelidir. Böylece bir kültür, bireylerin kişisel çıkarları ve 

bütünsel olarak toplumun ihtiyaçları arasında bir denge kurmalıdır. Sonuçta bir kültür, yeni 

koşullara ya da var olan koşulların değişik algılamalarına uyum sağlamak için bir değişme 

kapasitesine sahip olmalıdır.’’ (Haviland, 2002:63-64) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
ve bulgur pilavı özellikle kazanla pişirilip, törene gelenlerin yanlarında getirildikleri kaplara konmuştur. Ölü aşı 
helvasının tencerede değil kazanda pişirilmesi Türklerin çok eski âdetlerindendir. (Ögel, 1991:257) 



105 

 

5. EMİRGAZİ VE KARAPINAR’DA ÇOBAN 

Türk kültüründen aldığı birikimle çobanlık mesleği, Emirgazi ve Karapınar’da icra edilmektedir. 

Koyunculuğun geleneksel yapısı, çobana verilen kutsallığı; uygulamalarda ve toplumsal 

değerlerde kendini gösterir. Koyunun melek sayıldığı ilçelerde onun bakımını üstlenen çobana 

da derin bir sevgi vardır. Mesleğin geçmişten gelen izleri, İslamiyet’in çobanlığa verdiği önem 

bu sevgiyi artırmıştır. Meşakkatli ve sabır isteyen mesleği yapan insanlar sayesinde büyük 

koyun sürüleri idare edilmiş, bölge yüzyıllarca koyunculuk faaliyetinin yapıldığı yerler 

olmuştur. Çoban kutsal sayılmış, ona güvenilmiştir. Belende sürüyle tek başına kalan çobana 

güvenilip sürü emanet edilmiştir. Geçmişteki şartların bugünden kötü olması, çobanları zor 

zamanlarda çare yolları üretmeye itmiştir. Kış ağıllarında kalındığı dönemlerde sulama işi 

büyük zahmet olmuştur. Yanaşık çobanlar, kuyulardan su çekerek, kar suyunu eriterek sulama 

işlemini yapmışlardır. Geçici olarak yaptıkları oluklarda, hayvanları beslemişlerdir. Tipide, 

karda, sıcakta hayvanları korumayı bilmişlerdir. Yılın çoğu zamanında tek başına olan çoban, 

sürüsündeki hayvanlarıyla iletişim kurmuştur. Koyunlar, keçiler, köpekler, eşek, çobanın en 

büyük yoldaşları olmuştur. Her türlü tehlike, çobanın soğukkanlılığı, tecrübesi, becerisi 

sayesinde çözülür. Çobanın, sorunla çoğu zaman tek başına mücadele etmesi; sorunu önceden 

görmesini ve çözmesini sağlar. Bu da çobanın cesur yapılı olduğunu gösterir. 

Çobanlıkta, insanî boyuta da dikkat edildiği göze çarpar. Abartı ve böbürün olmadığı bir 

meslektir ve bunda, çobanların mütevazı yaşamının etkisi büyüktür.  İyi çobanların ismi, 

bölgede hayranlıkla anılır. Koyunu çok döven, ona küfreden, ağzı bozuk, yalancı, hırsızlık gibi 

özelliklerin bulunduğu insanlar ‘’kötü’’ çoban olarak adlandırılırlar. Ağa ya da patron denilen 

sürü sahipleri, hayvanlarının her türlü bakımını bir kişiye emanet ederler. Sürüyü, iyi yayılmış, 

etlenmiş, sütlenmiş, hastalık geçirmemiş geçirdiyse de en az şekilde atlatmış şekilde almak için 

beklerler. Bu sebeple de ‘’iyi’’ olarak nitelendirilen çobanları tutmaya çalışırlar.  

Çoban, elindekini de iyi değerlendiren ve derin düşünebilen insanlardır. Dağda, ovada çoğu 

zamanını kendisi geçirmiş ve mantıklı düşünme becerisini elde etmişlerdir. Beslenmelerinde 

mütevazılık göze çarpar. Çobanla bütünleşmiş en önemli yiyecek olan bulgur pilavında bu 

görülür. Eski çobanların süt sağmaları, buna ekmek basmaları, güz döneminde bulama 

yapmaları yemek konusunda da pratik olduklarının göstergelerindendir. Hazır gıdalar çoğalsa 



106 

 

da pilav, çobanın önemli yiyeceklerindendir.(EK-64)Ömrünü çobanlık yaparak geçirmiş ve iyi 

çoban olarak adlandırılan kaynak kişilerden İhsan Koçak(EK-50) azığının; ağanın sezon başında 

getirdiği kuru incir olduğunu aktarmıştır. Yiyeceği kadar ekmek ve üç kuru incir, kendisi 

tarafından yabana katık olarak götürülmüştür. Diğer kaynak kişi ise kayınpederine azık olarak 

bazen sac böreği bazen ise çiğil ekmek koyduğunu aktardı.(KK: Meryem KAHRİMAN DT:1939) 

Lüks, beğenmemek gibi kavramların özellikle eski çobanların lûgatlarında olmadığı, kaynak 

kişilerin aktardıkları bilgiler ışığında kendini göstermiştir.  

Çobanlık çevresinde gelişen bayramlar, uzun zaman kutlanmış sonraki dönemlerde 

koyunculukta yapılan değişiklikler, bu bayramların bazılarının yok olmasına neden olmuştur. 

Bu günlerde toplu şekilde yenilen yemeklerle, eğlencelerle bayram havası oluşturulmuştur. 

Bereketi isteyen sürü sahipleri ve emeğini alacak olan çobanlar için bu günler, özel anlam 

taşımıştır. Bereket ve nazar uygulamaları, hediyeleşme kültürü merasimlerde kendini 

göstermiştir. 

Son dönemlerde çobanlığı yapan kişi sayısında azalmalar olmuştur. Türk çobanlardan daha az 

ücretle çalışan Afgan çobanların tutulması bu duruma yol açmıştır. Türkmenistan, Özbekistan, 

Afganistan tarafından gelenlerin koyunculuk hakkındaki bilgileri, ağaların dikkatini çekmiş ve 

çoban olarak tutulmalarının önü açmıştır.(EK-49) Kendi ülkelerinde de çobanlık yapmaları ve 

bazı yerlerdeki kültür ortaklığı, Türkçeyi konuşabilmeleri ve bazılarının da Türk olması bu işi 

kolaylaştıran diğer nedenlerdir.  

Kaynak kişi Durali Kocabay, uzun seneler hem kış hem yaz çobanlığı yapmış ve bu meslekte 

saygıyla anılan bir kişidir. Durali Kocabay’ın babası da, esas çoban olarak anılmaktadır. O 

çobanlığını şu şekilde anlatmıştır: 

‘’Bizim söylediklerimizde yalan yok, tesadüf yok. Ben yirmi sene goyun güttüm. Yirmi sene 

çobanlık yaptım.’’ 

Bu söz, çobanlığı en iyi tarif eden sözlerdendir. Meslekte büyük bir emek vardır. Çobanlıkta 

rastlantılar değil tecrübe kendini gösterir. İşler, yaşanarak öğrenilir.  

 



107 

 

5.1. Çoban Piri 

Çobanlığın içindeki ‘’Peygamber mesleği’’ kudsiyeti çobanlıktaki pir konusunu da etkilemiştir. 

‘’Genelde bir işi ilk defa yapan ve manevî yönü ağır basan bir şahsiyete nisbet işinde 

peygamberler ön sırada yer alırlar. Bazı işler vardır ki değişik peygamberler tarafından 

yapılmıştır. Bunlara ortak işler diyebiliriz. Çobanlık, bilhassa koyun güdücülüğü bunlardan biri 

olup hayatlarının bir döneminde hemen her peygamber bu işi yapmıştır.’’ (Abdülkadiroğlu, 

1992) 

Emirgazi ve Karapınar’da çobanların piri olarak Hz. Musa kabul edilir. Veysel Karani’nin de 

çoban piri olarak kabul edildiği görülür. Aynı zamanda mesleğini çok iyi yapan ve bunun 

yanında insanî yönü de iyi olan çobanlara ‘’çobanların piri’’ dendiği olur. Bu unvanı birbirlerine 

çobanlar ya da insanlar verir. Çoban piri hakkındaki açıklamalardan biri şudur: 

‘’Çobanın piri’’ dirler yani gralı, iyisi. İyi çoban. Goyunu iyi otlatdıran, iyi etlendiren. Goyunun 

hangi saatte gakacağını, hangi saatte suya, guyuya ineceğini, su içeceğini goyunun, davarın 

bilen adama çobanın piri dirlerdi. İyisi yani. Malın hakkı galmıyorsa o çobanın gralı, pirî işte. 

Bazı adam ikindinden ağşam garannımadan goyunu alır gelir. Ağıla gapatır, mal doymadan. 

Bazı bu malın, ‘’Dil bilmedik malın hakkı bende galmasın’’ diyi düşünen çoban da; saat dokuz 

buçuk ona gadar goyunu otlatır, güder doyurur alır gelir yatırır. Bu bundan gelir yani. Pirî, gralı 

bu. (KK: İbrahim Çikekdağ- Güzelkışla DT:1955) 

5.2. Seçim 

Emirgazi ve Karapınar’da çobanlar, görev yaptıkları döneme göre  ‘’yaz çobanı’’ ve ‘’kış çobanı’’ 

olarak isimlendirilirler. Genelde altı aydan altı aya ya da yedi aydan beş aya bu çobanların 

belirlenmesi gerekir. Çobanla gütme işi için anlaşmaya ‘’Çoban dutma(tutma)’’ denir.  Aynı 

çoban, sürüye devam edebilir ya da yeni çoban da tutulabilir. Sürüye nasıl baktığIna, çobanın 

ve ağanın istemesine bağlı olarak çobanın değişip değişmeyeceği belirlenir.  

Yaz çobanı ve kış çobanının sürüye bakmalarında değişikler vardır. Bu yüzden bu çobanların 

ücretlerinde, bakım sürelerinde farklılıklar olur. Mart ayında çobanlığa başlayan kişi gütme 

işini eylül ya da ekim ayına kadar yapar. Bu süre içinde çobanlık yapan kişiye ‘’yaz çobanı’’ 

denir. Yaz çobanının koyunu sürekli yayması gerekir. Kış çobanında ise bakım genellikle 



108 

 

barınma yerleri içinde yapılır. Kuzulama dönemi olarak bilinen döl zamanında da kış çobanı 

vardır. Kış çobanının yanında ona yardım eden başka çoban bulunur. Yanaşık olan bu çobanlar, 

koyunu teslim edinceye kadar koyuna bakar. Bazı durumlarda yaz çobanından sonra yeni 

çoban tutulmaz. Ev sahibi kendisi bakar ya da yaz çobanı sürüye bakmaya devam eder. Bahar 

dönemi de denilen yaz döneminin çobanına koyun verilirken sayılır teslim alırken de sayılır. 

Geçmiş zamanda kış çobanlarına düşen sorumluluk daha fazla olmuştur. Genellikle ağıllardaki 

çoban salıklarda kalarak koyunların bakımını yaparlar. Bazı yılların kışlarında köye dönülmediği 

de olmuştur. Bu süre zarfında çoban, koyunu o sert soğuktan korumaya çalışır. Bu dönemde 

de iki çoban tutulur. Bu çobanlar sırasıyla köye giderek yemek ve ekmeklerini alarak geri döner.  

Sürüye kış çobanı olarak tutulan çobanın tarihini, hava durumunun belirlediği de olur. Eylül ya 

da ekim aylarında işe başlayan çoban ‘’Kar yere düşünceye kadar’’ görevini yapar. Kar 

yağdıktan sonra herkes kendi koyununu isteğe göre alarak bakımlarını tek başına yapmaya 

devam eder. Kış çobanı havayı güzel bulduğunda koyunu yayar, yemini serin havada 

yedirmeye çalışır. Çoban, bazen bir kişinin sürüsüne bakabileceği gibi bazen de birkaç 

kişininkine bakabilir. Kişilerin koyunlarının birleştirdiği sürüye ‘’kümeli’’ denir. Çoban seçim 

gününde kümeli sürüdeki koyunları, sahiplerine verir. 

Yedi ay ya da altı ay sürüyü yayan çobanın koyunlarını sahiplerine teslim etmesi gerekir. Bu 

tarih başladığı günden itibaren üzerine eklenen altı ya da yedi ayla belirlenir. Çobanın koyunu 

sahiplerine teslim etmesine ‘’seçim’’ denir. Kümeli sürü içinden kişiler, kendi koyunlarını 

seçerler. Kulaklarındaki enlerden hayvanlarını alıp sayım yaparlar. Seçim hesabın tutulduğu 

gündür. Kaç kuzu doğdu, ağa kaç hayvanı sattı, kaç hayvan öldü(sebepleriyle) gibi hayvan 

kaybına neden olaylar, çobanlar tarafından deftere not edilir. Seçim günü hesaplaşma yapılır. 

Eğer aynı çobana devam edilecekse koyun ona tekrar verilir. Buna ‘’koyunu çobanının önüne 

katmak\vermek’’denir. Başka çobana verilecekse ya da kişi kendi bakacaksa koyunlarını alır. 

Seçim yılda bahar ve güz(bu döneme kış da deniyor) olmak üzere iki kere yapılmaktadır. 

Kaynak kişilerden derlenen bazı seçim tarihleri şu şekildedir;  

Gicen: 13 Mart-13 Eylül 

Bağdaylı: 13 Eylül-13 Mart, 13 Mart-23 Ekim 



109 

 

Karakışla: 23 Ekim-23 Mart 

Kayacık: Mart- 23 Ekim, 

Emirgazi: 13 Mart-13 Eylül 

Güzelkışla: 13 Mart-13 Eylül 

Sazlıpınar: 23 Mart-23 Ekim 

Sığrak: 20 Şubat-20 Ekim 

Halil Yurdu Yaylası: Mart- 26 Ekim 

Karapınar: Mart-28-29 Ekim, Mart-23 Ekim, 1 Nisan- 1 Ekim 

Öbektaş: Mart sonu- Eylül 13 

Karaören: Mart-13 Eylül 

Işıklar: 20 Mart-20 Ekim 

Kayalı: 13 Mart- 15 Ekim 

Belirgin tarihler bunlardır fakat bu tarihlerden iki hafta önce ve iki hafta sonra yapılan seçimler 

de olur. Yaz çobanının görev süresi altı ay ya da yedi aydır. Kış çobanı ise hava durumuna göre 

ya da ev sahibinin isteğine göre altı ya da beş ay da güdebilir. 

Seçim günü geçmişte bayram havasında kutlanılan özel bir günken günümüzde kutlama 

merasimleri bitmiştir. Yemeklerin yendiği, sohbetlerin edilip kadın, erkek, çocuk birlikte 

katıldığı bugünün özellikleri merasimler bölümünde incelenecektir. 

5.3. Çobanın Yetişmesi 

Usta çırak ilişkisi içinde çobanlar yetişmiştir. Bilginin artması meslekteki becerinin de artmasını 

sağlamıştır. Bu sayede çobanlığa yatkın kişi, küçüklüğünden itibaren koyunculuk faaliyetlerinin 

içinde yer alır. Çobanlığa yatkın olanlar küçüklükten itibaren kendini gösterir. Bu meslekte iyi 

çoban olacak kişi koyunu çevirmede, goşanda, yozlaşmada yani çeşitli işlerde iyi olmalıdır. 

Çobanlık içten gelir. Bu sebeple de çoban olacak kişinin hareketleri bu durumu belli eder. 



110 

 

Koyunculuk yapan ailelerde çocuk ve koyun iç içedir. Oyun arkadaşlığıyla başlayan bu ilişki, 

kuzu gütmelerinde devam eder. Kısa süreli yayılan kuzuları çoğu zaman çocuklar yabana 

götürür. Kız çocukları da hem yayma hem de süt ürünlerinin yapım sürecinin içindedirler. 

Sağıma yavaş yavaş başlatılan kız çocukları çok geçmeden sağma işini güzel şekilde devam 

ettirirler.(Ek-24) Gerek süt üretiminde gerek gütme işinde buyrulan yumuşlar çocuğun 

öğrenmesini kolaylaştırır. ‘’Şu koyunu çevir gel’’ ‘’Eşeği bağla.’’, ‘’Yemeği getir, yiyelim.’’, 

‘’Köpeği yalla.’’ ‘’Koyunu tuzla’’  gibi yumuşlar yavaş yavaş işi öğrenmesini sağlar. Bu sayede 

içinde bulunduğu toplumun temel geçim kaynağındaki pratikleri, bakış açısını, geleneklerini, 

değerlerini öğrenir. Bu öğrenme süreci evi, yabanı kapsar. Kış aylarında okula gidilse de yaz 

aylarında ailelerine yardımları vardır.  

Çoban olarak seçilen kişinin genç ya da orta yaşlarda olması sürü sahibi açısından daha iyidir. 

Küçük yaştaki çobanın koyuna bakması onu gütmesi oldukça zordur. Yaşlıların ise idare etmesi 

acil durumlarda hızlı hareket etmesi güç bir durumdur. Bu yüzden dinç, güçlü kişiler çoban 

olarak seçilirler. Çalışkan olması asıl tercih edilen durumdur.  

5.4. Çoban Hakkı 

 Çoban ve sürü sahibi ya da sahipleri sezon başında para konusunda anlaşır. Çobana verilen 

paraya ‘’çoban hakkı’’ denir. Bölgede genellikle ‘çoban hakı’ denilmektedir. Karapınar’da 

çoban tutulup geldiğinde ona hediye olarak ayakkabı, pantolon verilir. İki ilçede de sürü 

sahipleri, çobana kerme ve süt verirler. Ayrıca çobanın ekmek yapmak için ‘’unluğunu’’ alırlar. 

Çobanın karısı sağıma yardım ederse bir süt döneminde yaklaşık 350 litre süt verilir. 

Emirgazi’de bir yaylada(Kokarkuyu yaylası) ise sürüdeki koyun sahiplerinin her birinin birer 

günlük sütünü çobana verdiğini görürüz. 

Sürü kümeliyse seçilen bir ağa(patron) çobanla görüşmeye gider. Ağalar arasında konuşulan 

aylık, çobana teklif edilir. Çoban kabul ettiyse işe belirlenen seçim tarihinde başlar. Çoban 

hakkı, çobanın adına, becerisine göre değişir. Afganistan’dan gelen çobanlar ise yerli 

çobanlarından daha az ücrete koyunu güderler. Afganistan’dan, Özbekistan’dan gelen 

çobanların daha az ücretle gütmeleri ağaların tercihini de bu yöne kaydırmıştır. Kümeli 

koyunlarda aylık, koyun başına bölünür. Bu bölme işine ‘’saçma’’ ya da ‘’serpme’’ denir. Sürü 



111 

 

içinde hayvan başına saçılan para toplanarak çobana verilir. Koyun başına ‘’bacak başı’’ dendiği 

de olur. Kimin kaç koyunu varsa, onun sayısınca kendi payına düşen parayı verir. 

Geçmişte hak işinde ay olarak vermek yoktur. Seçim tarihlerinde belirlenen gütme sürecinin 

sonunda toplu şekilde hakkını alır. Başta bir miktar çobana verilir. Ara sıra ihtiyacı olduğunda 

çoban giderek ağadan ister. Alınan paralar da bir deftere yazılır ve seçim günü toplu alınan 

paradan bu miktar kesilir. Seçim günü herkes kendi koyunun başına düşen parayı toplayarak 

çobana verir. Yedi ya da altı aylık olarak ‘’hak’’ toplu şekilde alınır. 

Çobanın bekar ise yemeğinin de verilmesi gerekir. Sürü sahipleri koyunlarının sayısına göre 

belirlenmiş günlerde çobana sırasıyla azık koyar, yemeğini verir. Çobanın evine salınabilir yani 

gönderilebilir. Çoban, yemeğini sürü sahipleriyle de yiyebilir. İslik’te ise çobana ‘’on boğum 

ekmek’’ yani on tane yufka ekmeği azık koyma temel kurallardandır. Tamamının yufka ekmek 

olması yerine bir miktarını da, ‘’çarşı ekmeği’’ yani fırından alınan ekmek olarak da koyabilir. 

Başka çobanların gelme ihtimali, pilav yapıp yufka üzerine dökmesi, aç bir misafiri çobanın 

ağırlama durumu ya da köpeğe, bağcak koyuna hatta eşeğe bile verme ihtimali düşünülür. 

Çobanın aldığı hak, özellikle çoban iyiyse sonuna kadar helaldir düşüncesi vardır. Bu sebeple 

de çobana, evliyse çocuklarına sevgi gösterilir. Çobana hediye olarak çeşitli yiyecekler verilir.  

Çoban evliyse kendi evinde yemeğini yer. Buna ağa karışmaz. 

5.5. Çobanın Yardımcıları 

Çoğunlukla tek başına olan çoban, sürüyü güderken, sürüyü kontrol altında tutarken yardımcı 

bir çobandan hayvanlardan yardım alır. Çoban köpeği, bağcak koyun, eşek, keçi; çobana 

yardımcı olan hayvanlardır. Az da olsa eşek yerine at kullanımı da olmaktadır. Bu hayvanlar 

çobanın en büyük yardımcılarıdır. Arkadaşlık etmelerinin yanı sıra eşya taşıma, koruma, 

önderlik etme özelliklerini taşırlar. 

5.5.1.Yardımcı Çoban 

Belli dönemlerde ve sürünün çok olduğu zamanlarda yardımcı çobana ihtiyaç duyulur. İşi iyi 

bilen, asıl çobana ‘’eke çoban’’ denir. Eke çoban belli zamanlarda sürüye tek başına yetemez. 



112 

 

Kış gütmesinde iki kişinin olması gerekir, kümeli sürülerde, döl zamanında, bahar aylarında iki 

çobanın olması gerekir.  

İki çoban bakım işini yaparlarken ‘’yanaşık’’ ismini alırlar. ‘’Yan yana, birlikte’’ anlamından bu 

kelime ortaya çıkmıştır. Seyit Küçükbezirci, Konya’da Geleneksel Koyunculuk ve Çobanlık 

yazısında yanaşıklık için şunları aktarır: ‘’Yanaşık kelimesi ‘Beraber ekmek yediğimiz, su 

içtiğimiz, çobanlık arkadaşım, çalıştığım yerde beraber olduğum’ anlamına gelir. Yanaşıklığa, 

yanaşık olmaya olağanüstü bir önem verilir. Yanaşık olanlar aralarında yardımlaşırlar; çeşitli 

zorluklara karşı birlikte hareket ederler.‘’ (Küçükbezirci, 1975a:7260)  

Kültürel antropolojide tasavvurî akrabalık, sanal akrabalık denilen akrabalık sonradan 

kazanılmıştır. Kana bağlı olmayıp sözleşmeye bağlı olan bu akrabalıklarda birbirini seven 

samimi, içten kişilerin yakınlıklar kurması dostlukların pekiştirilmesini sağlamıştır. (Tezcan, 

1997:85) Bu akrabalık türü içinde sayabileceğimiz yanaşıklıkta da iki insan zaman içinde çok iyi 

arkadaş olurlar, büyük sürüyü idare ederken iş birliği içindedirler. Çoban olarak seçilen kişiler 

belli zamanlarda sürüyü yanaşık olarak güderler. Kış ağıllarında kalındığı zamanlarda ve kış 

çobanlarında iki çobanın olması gerekli bir durum olmuştur. Kış günlerinde birbirlerine yoldaş 

olan iki çoban yemek konusunda, bakım ve canavar konusunda birlikte hareket ederler. 

Günümüzde kış çobanları da yanaşık olarak koyun bakımını yaparlar. Eke çoban ve ona 

yardımcı çoban, çoban salıkta kalırlar. Döl zamanında da bu çobanlar çardak içinde yatarlar ya 

da sık şekilde koyunlara bakarlar. Bu dönemde doğumda zorlanan koyunlara, çarası 

yırtılmayan kuzulara, almaz koyunlara müdahale ederek sistemi düzenlerler.  

Bahar dönemlerinde çobana, 14-15 yaşlarında ‘’çeltek’’ ismi verilen çocuklar yardımcı olarak 

tutulurlar. Günümüzde çeltek ismi verilen küçük çobanlar yoktur. Eskiden bazı çobanlar 

özellikle ağaya, çeltek için şart koşmuşlardır. Bazen çelteğin ücretini ağa verirken bazen de 

anlaşmaya bağlı olarak çoban, vermiştir. Çeltek bazen çobanın çocuğu da olabilir. Bahar 

dönemlerinde ekinler yeşil olduğu için bir de koyun kümeliyse çevirmesi bir çoban için zordur. 

Çelteğin yardımıyla koyunun yeşil tarlalardan uzak durması sağlanır. Geçişi zor olan yerlerden 

sürüyü iki kişinin geçirmesi daha kolaydır. Eke çoban, çelteğe ‘’Şu ucu çevir’’ ‘’Şu koyun rahatsız 

bak’’ ‘’Köpeği yalla’’ gibi buyruklar vererek işi öğrenmesini de sağlar. Su, yemek getirme işleri, 

eşeğin bakımı da çelteğe aittir. Koyunları tuzlamak görevini de üstlenen çeltek, köyden tuz 



113 

 

getirerek tuzlama işini yapar. Buyruk verilmesine ‘’yumuş’’ denir. Çeltek, çobanın çeşitli 

yumuşlarını tutarak usta-çırak ilişkisi içinde tecrübeler elde eder. Bu süreç iki üç ay kadar 

devam eder. Ekinlerin derilmesinden sonra çelteğe de ihtiyaç kalmaz.  

5.5.2. Çoban Köpeği 

 İnsanların ilk evcilleştirdiği hayvan, köpektir. İnsanlar, köpekleri sadık dost olarak görmüştür. 

Mal ve canlarının korunmasında onlardan yardım almışlardır. (Çetin ve Tepeli, 1996:217) Sürü 

için vazgeçilmez koruyucu, şüphesiz ki çoban köpekleridir. Çoban köpeklerinin seçimi, 

yetişmesi, cinsi ve bakımı dikkat edilmesi gereken konulardandır. Çoban köpeği sürüyle birlikte 

hareket halindedir. Gündüz ve gece sürüyü, canavarlardan ve hırsızlardan korur. Aksaray 

malaklısı, Sivas kangalı en çok kullanılan köpeklerdir. Ayrıca ‘bizim buraların’ köpeği denilen 

yerli köpekler de çobanlar ve sürü sahipleri tarafından tercih edilir. ‘’Genellikle koyun ve keçi 

ile beraber bulunan ve ona herhangi bir zarar vermeyen, yırtıcılar saldırdığında hemen karşı 

koyan köpeklere sürü koruyucu köpekler denir’’ (Yılmaz, 2008:26) Sürü köpekleri, ev halkına 

karşı sevecen, oyuncu ve koruyucudur. Yabancı bir kişiyi tehlike olarak gördüklerinde saldırgan 

bir tavır takınırlar. Sürünün gütme zamanlarında çoğu zaman çağrılmaya gerek duymadan 

hayvanlarla birlikte yaylıma gider. Sürüde genelde en az iki köpek bulundurulur. Bu köpekler 

sürüyü görebilecek şekilde sürü dışında hareket ederler. Birisi genelde sürü içindedir.  

Köpek seçilirken dikkat edilmesi gereken hususların başında, soyunun iyi olması gelir. Ayağının 

üzerindeki ‘’soya’’ olarak adlandırılan tırnağın olması, köpeğin iyi bir soya ait olduğunu, 

keskinliğini gösterir. Bu tırnağa Türkmen köylerinde ''mengil'' dendiği de olur. Soyası olmayan 

köpeğe ‘’piç’’ denir. Soyası olmayan köpek eğitilemez. Eğitilmemiş köpek sürüye zarar ziyan 

getirir. Enikken alınan köpeklerin yetiştirilmesi sürünün güvenliğini de artırır. Yüksek boylu, 

büyük köpekler öncelikle tercih edilir. ‘’Asil’’ bir yerden alınmasına dikkat edilir. Köy içinde 

keskin bir köpek soyuna sahip olan ailelerin kapıları, enik almak için çalınır. Öncelikle köpeğin 

sürüyü canavar saldırılarına ve yabancı canlılara karşı muhafaza etmesi gerekir. Köpeklerin 

keskin olması için bir takım uygulamalar yapılır. İlk amaç canavara karşı dövüşmesi, 

‘’hay’’layınca gelmesi, ‘’yiğe’’ olmamasıdır. Soyalı olarak alınan köpek doğduğu zaman bir 

buçuk iki metre boyunda bir çukurun içinde beslenmektedir. Evden kişilerin beslediği köpek, 

diğer insanlarla iletişim içinde olmaz. Çukurda evin kadını ya da erkeği tarafından süt ile 



114 

 

beslenilir. Beş altı aylık oluncaya kadar süt verme işlemi devam eder. Yal, köpek dört beş ay 

oluncaya kadar ayaklarında eğrilik yapar düşüncesiyle verilmemektedir. Koyunun güdülmeye 

başlandığı bahar aylarına kadar köpek çukurda istenilen keskinliğe ulaşılacaktır. Çukurdan 

çıkan köpen artık sürüyle gitmeye başlar. Çukurda beslenmesindeki amaç, köpeğin insanla ve 

çevreyle içli dışlı olmasını engellemektir. Çocuklarla, ev ahalisiyle oynaması engellenir. Bu 

sayede yabancı tehlikelere karşı tetikte olur. Ayrıca köpeğe, gelen geçenin taş atması 

engellenir. Bu sayede de köpek ‘yiğe’ yani ‘’sırsıl, arsız’’ olmaz.  Küçükken büyük köpeklerle de 

boğuşmadığı için cesareti kırılmaz, başka hayvandan korkmaz. Karanlıkta, belli kişileri görerek 

büyüyen köpek, çıktığında yavuz bir köpek olarak nitelenir. Köpeğin yabancı tehlikelere karşı 

tetikte olmasını beraberinde getirir. Çıkartıldıktan sonra sürü peşinde gönderilerek, çobana ve 

sürüye alışır. Yakın zamana kadar çukurda köpek büyütme işi devam etmiştir. Günümüzde ise 

neredeyse bitmiştir. Çukura atılmadan büyütülen köpek, sürüyle birlikte gidip gelerek meraya 

ve o tempoya alıştırılır. Çoban köpekleri, çobana ait olabileceği gibi sürü sahibinin de olabilir.  

Keskinliği için yapılan diğer uygulama ise köpeğin kulağını kesilmesidir. Bu uygulamadaki amaç 

köpeğin canavarla olan mücadelesinde kulağından darbe almasını engellemektir. Ayrıca 

köpeğin kulağının kesik olması daha iyi duyacağı anlayışı vardır.  

Sürüyü koruma görevini üzerinde bulunduran köpeğin enerjik olması için beslenmesinin iyi 

yapılması gerekmektedir. Yal; un ve su ile yapılan, sıvı kıvamlı köpek yemeğidir. Yallık un olarak 

öğütülen unlar köpek için ayrılır. Çavdar, arpa, buğday unu karışık şekilde öğütülür. Yemek 

artıkları da köpeklere yedirilir. Köpeğe sıcak ekmek ya da sıcak yiyecek verilmemeye dikkat 

edilir.  Bunun köpeği kudurtacağı düşüncesi vardır. Yal, köpek evdeyse yapılır. Köpek, sürüyle 

yaylıma gittiyse, çoban tarafından yabana götürülen ‘top’larla beslenmektedirler. Top, un ve 

suyla yapılan sert hamurdur. Su ile yoğurulan undan elde edilen sert hamurun taşıması 

kolaydır. Çoban, heybesinin içinde bu topları taşır. Köpek sayısında top, heybeye konur ki 

köpeklere ayrı atılabilsin, köpekler başında kavga etmesin. Kış günlerinde ise bu hamurun içine 

toz kırmızıbiber konulmaktadır. Biberin verdiği ısıyla köpek üşümeyecek ve olası saldırılara 

karşı keskin bir yapıya bürünecektir. Eğer köpeğe top konulmadıysa çobanın azığı köpeğe de 

yemek olabilmektedir. Çünkü o tüm sürünün güvenliğini sağlar. Aç olursa canavara, yabancı 

köpeklere, insanlara karşı güçsüz ve bıkkın şekilde durur. Emirgazi ve Karapınar’da köpek 

fazlaca sevilir. Onun bakımı, yetiştirilmesi sevilerek yapılır. Köpek boğazına ‘’hılta’’ ya da 



115 

 

‘’halka’’ ismi verilen bir tasma takılır. Cığıştak da köpeği çekmek için kullanılan zincire verilen 

isimdir. Köpek, gerektiği zaman evde bağlanır. Bunun dışında bağlı olmadan hareket eder. Bu 

tasmanın uçlarında sivri demirler vardır. Hılta sayesinde köpek canavarla boğuştuğu sırada 

boğulmayacaktır. Hıltanın boncuklarla süslendiği de olur.  

Canavar, köpek tarafından fark edildiğinde boğuşma sırasında kaçamazsa öldürülür. Köpeğin 

keskinliği de bu sırada meydana çıkar. Canavar karşısında gösterdiği cesurluk, ona verdiği zarar 

köpeğin iyi, onun soyundan gelecek eniğinin de iyi olduğunu gösterir. Çobanın köpeğe 

seslenmesine ‘’haylama’’ denir.  Çoban, bir tehlike hissettiğinde köpeği çeşitli sesler çıkararak 

çağırır. Sorun olduğunu anlayan köpek büyük bir hızla gelerek sürüyü canavardan kurtarır. 

Köpeğin haylamaya tepkisi, geliş hızı da köpeğin yavuzluğunu gösteren diğer özelliklerdendir. 

‘’Hayavra, hayavra, hayavra’’ ‘’Gel kiçi kiçi…’’ seslenmeleri köpeklerle iletişime geçilmesini 

sağlar. Sadece canavar için değil tavuk başında, ev yakınında görülen tilki ve yabancılar için de 

köpekler haylanır. Hızlı şekilde gelen köpek tehlikeyi ortadan kaldırır. Canavarla boğuşan ve 

yara alan köpeğe kuyruk yağı yedirilmesi, yarasından çabukça kurtulmasını sağlar. Ona dinçlik 

verir. 

Korkusuz yapısıyla çobanların arkadaşı olan bu hayvanlara kişiler belirledikleri isimleri verirler: 

‘’Kara Ağa, Dost, Kömüş, Toma…’’ gibi isimlerle çağrılırlar. Köpeğin cesareti kadar sadık 

oluşuna da dikkat edilir. Sadık olmayan köpek orada bulundurulmaz. Beslenen bu hayvanlar 

akıllı oluşları, laftan anlayışları ve vefalı olmalarıyla dikkat çeker. Evin etrafında bulunan 

koyuna, süte, bastırığa kolay kolay zarar vermezler.   

Türkler, hayvancılıkla uğraştıkları için köpekten vazgeçmemişlerdir. (Türktaş, 2013) Sürünün 

korunması için bu köpekler mühim bir yerdedir. 11. yüzyılda Anadolu’ya gelen Türklerin at ve 

koyun gibi köpeği de yanlarında getirmesi muhtemeldir. (Yılmaz, 2008:44)  

Anadolu çoban köpeği Karabaş yani Kangal köpeği, bölgeye yakın konumdaki Aksaray ilinin 

malaklısı, Karapınar’ın yerli köpekleri keskin şekilde büyütülürken, sahipleri tarafından 

sevgileri eksik tutulmaz. Sadece çobanın değil, erkek, kadın ve çocukların sadık arkadaşı 

olmuşlardır. Köpeğe verilen önemle ilgili, kaynak kişilerin aktardığı bazı bilgiler: 



116 

 

-Ben, yabana üç ekmek götürürdüm. İkisini köpeğe virirdim, birini gendim yirdim. Gendinden 

iyi bakıyorsun. Köpek olmasa canavar her gün yir.(KK: İsmail Ekin-Akören DT:1935) 

-… Azzıktan iyice top mop gelmezse, sana gelen azzıktan ekmeğini atan köpeğe. Köpek de 

kıymatlı, aç galmayacak. Sürüyü goruyacak. Hayatın ona bağlı. Ekmeğini atan en azından. (KK: 

İbrahim Çiçekdağ-Güzelkışla DT:1955) 

-Benim hayvan varıdı. Hayvanı goyunun içine sürerdik. Goyun yattı yatır, gaktı gakardı. 

(Kalkardı) Köpek vardı bi tane benim köpeğim. Goyun önünden gittiği zaman önünden giderdi, 

koyun yattı mı kenarında böyle otururdu köpek. Goyunu beklerdi.(KK: Kazım Pala-Emirgazi 

DT:1942 ) 

5.5.3. Eşek 

Eşek, çobanın en büyük yardımcılarındandır. Çoban, eşeğin sırtına heybesini atar. Bu heybe 

içine yiyeceklerini, suyunu, bağcak ipini, köpeğin yiyeceği topu koyar. Ağzı ala eşek, iyi eşektir. 

Eşek, sıpayken sürüyle birlikte yazıya gider. Sürünün içinde yatar. Bu sayede sürünün bir 

parçası olur. Bir sürüde bir eşek vardır. (EK-60) Eşek, koyun yayılırken boğazındaki zincirle 

yerdeki kazığa bağlanabilir. Koyunun güdülmeye başlamasıyla birlikte eşek de yola çıkar. 

Çobanın evi, mutfağı, yatağı her şeyi eşeğin üzerinde taşınır. Azığı, su bidonu, çay malzemeleri, 

kepeneği, maşlağı eşek taşır. Bu sayede çoban büyük bir yükten kurtulur. Çoban yorulduğu 

zaman eşeği sırtına atlar ve sürüyü bu şekilde takip eder. Davar geniş bir alanda yayılır. Bu 

yaylım alanının sınırları yeşil tarlalar olabilir. Koyunu çevirmek, etrafa zarar vermemesi için 

çoban tarafından dikkat edilen konudur. Çobanın yürüyerek daha geç gideceği mesafe, eşekle 

kısa sürer. Günümüzde eşek yerine at da kullanılmaya başlamıştır. Atın eşeğe göre hızlı olması 

bunu etkileyen nedendir. Afganistan ve Özbekistan’dan gelen çobanlar ise koyun güdüme eşek 

götürmüyorlar. Ağaçsız düzlüklerde eşeğin gölgesine oturan çoban burada soluklanır, dinlenir.  

Eşeğin boğazına da tıkırdak takılır. Eğer hayvan kaybolursa, sürü içinden başka yere giderse bu 

tıkırdağın sesi sayesinde bulunur. ‘’Çoban eşeğinin sırtında, binmek için, yüklemek için ‘’palan’’ 

denilen, bir çeşit özengisiz eyer vardır. Palanı eşeğin sırtında kolan tutar.’’ (Küçükbezirci, 

1975b:7275) Eşeğin sürü içinden çekip gitme ihtimali için çakılı şekilde durdurulmasına dikkat 

edilir.  



117 

 

Diğer hayvanlarda olduğu gibi eşeğe de şekil, renk, boy gibi etkenler esas alınarak isim verilir. 

‘’Karatekin, Güdük, Boz’’ vb isimlerle çağrılırlar. Eşekler sürüyle bir bütün haline gelirler, 

sahiplenirler. Diğer eşeklerden ayrı olarak güdülme işine alışmıştır. Akıllı tavırlarıyla bazen 

sürüyü kaybolmaktan, yönünü bulamamaktan kurtarır. Kayalı köyünde yaşanan ve kaynak 

kişinin anlattığı olay şu şekildedir: Sabah sürüsüne bakmaya giden çoban canavarı ağılda görür. 

Eşek ise onu o tarafa göndermemek için mücadele eder. Bu, eşeğin iyi olduğunun 

göstergesidir. 

- Eşek, çobanın yükünü daşır. Eşeğin yardımı o. Eşek olmazsa olmaz. Her şey onun üstünde. 

Bütün evin o. Evin o yani. Yoruldun mu binen. Yoruldun mu daşır. Gayıtını daşır. Ekmeğini 

suyunu daşır.  (KK: Metin Türkoğlu-İslik, DT:1958) 

-Sadık olurlar. Överleşir.(alışır) O eşşek, bu goyuna överleşmiş denir. Başka sürüye gitmez. Ne 

eşek gider ne köpek gider.(KK: Musa Kahriman DT:1972) 

5.5.4. ‘’Çobanın Kilidi’’ 34Bağcak(Bağırcak) Koyun 

Gece gütmelerinde çobanın en büyük yardımcısı ‘’bağcak koyunu’’ adı verilen koyunlardır. 

Sürünün belende yattığı zamanlarda bu koyundan destek alınır. Bağcak ya da bağırcık ismi 

verilen yaklaşık iki metre uzunluğundaki bir ip kullanılır. Geçmiş zamanda ‘’kol bağı’’ kullanımı 

da varken günümüzde bu ifade kalkmıştır. Gece uyurken bağcağın bir ucunu çoban, koyuna 

diğer ucunu da kendi koluna bağlar. Sürü acıktığında ya da başka nedenlerle kalkıp gittiğinde 

bağcak koyun da sürü arkasından gitmeye çalışır. Çobanın kolunda bağlı olan ipin 

çekiştirildiğini hisseden çoban, uyanır ve geç olmadan sürüye ya da soruna müdahale eder. 

Bağcağın koyunu boğmaması, rahatsız etmemesi için ipin ucunda top gibi bir yumak bırakılır 

ve koyunun boğulması bu sayede engellenir. Bu ipin de koşanda olduğu gibi yumuşak 

örülmesine dikkat edilir.  

Sürü içinde adeta alarm görevi gören bağcak koyunun yetiştirilmesinde hayvan eğiticiliğinin 

yapısı dikkat çeker. Sürü içinde uslu yapısıyla dikkat çeken koyunlar çoban tarafından kendisine 

alıştırılır. Ele alınan buğday taneleri, ekmek, meyve, şeker vb. yiyecekler koyuna elden yedirilir. 

Çobana alışan koyun ondan ürkmez, yanına geldiğinde kaçmaz. Bağcak koyun sürü içinde bir 

                                                           
34 Yaşadığı yerde has çobanlardan kabul edilen Metin Türkoğlu’nun bağcak koyun için söylediği sözdür. 



118 

 

tane olabileceği gibi birden fazla da olabilir. Uslu koyun olmazsa sürekli kalkar, sürü gidiyor 

zanneden çoban, devamlı kalkar ve rahatsız olur. Bazı bağcak koyun ise sürü gittiği halde 

yatmaya devam eder. Böyle sorunlar oluştuğunda koyunlar vakit geçmeden değiştirilir. Bu 

koyunu gece yatarken kolay bulabilmek için hayvana çan takılır. Bir avuç buğday çıkaran 

çobana, bağcak koyunun kendiliğinden geldiği de olur. Bağcak koyuna da özel isim verilir. Sürü 

içinde çok önemli yere sahiptir. Bağcağa alışan koyun görevine de alışır. Bağcak koyun ile ilgili 

kaynak kişilerin belirttiği önem şu şekildedir: 

- Bizim vardı eskiden, goyunu çekti mi gakıyor. Asılır asılır, asılmadı mı gelip ayağıyla galdırır. 

Daha idemedi mi çobanın ağzını yüzünü yalar davar gitti diyi. Üstümüze 

çöğdürüyordu(işiyordu) resmen hayvan galdıracam diye, uğraşıyor öyle. Tepinirdi ayağıyla, 

‘’Gak.’’dirdi.(KK: Şahabettin Çetiner- Karaören DT: 1975) 

-Sürüynen berabar böğründe yatıp kalmayacak. Sürüyle berabar gakıp gidecek bir goyuna 

bağcak atar onu da bir goluna bağlar. Goyun gaktı da gitti mi o da çarpılır. Seni uyandırır. 

Mecbur uyanacak. Goyunun bazısı da yatır galır yanında. Goyun gider. Böğründeyim diyi yatır 

galır. Zaten goça neyim atmazlar pek. Şöyle (Goyunun iyisini, önünü çekenini dutallar.) 

Belirlidir. Onları bilirler çobanlar. (KK: Süleyman Tezcan -Keçikıran Yaylası) 

- Gece goyun kalktı. Yörüdü. Goyunun birazı kaktı, yörüdü müydü, o goyun da asılmaya başlar. 

O asıldıkça da seni uyandırır yani. Golunda ip bağlı ya. Bağcağı atmazsan zaten goyun başını 

alır gor gider.(KK: Dede YALÇIN- Kayacık) 

Bağcağın, çoban seçiminde de kullanıldığı görülür. Bağcağı atan çoban, gütme işini iyi bilir ve 

güvenilirdir. Gece gütmesine önem verildiği için burada yapan uygulamalar da çoban 

belirlemede önemli bir yer tutar: 

- Çoban dutarken sen sorun.(Sorarsın) ‘’Çobanın kilidi ne?’’ diyi. Bağırcığ ipi dirise o adam bilir 

goyunun güdüleceğini ama ‘’Koyunun kilidi mi olur? dirse o çoban olmaz. Sana yaramaz yani. 

(Metin Türkoğlu- İslik DT:1958) 

- Burdan bir avuç yim götürürüm. Kepenekten alırken hemen böyle goşar gelir. Bağlamadan 

şurama yatır. Dibine yatır senin. (KK: İsmail Aydemir-Kayalı DT:1959) 



119 

 

Alarm görevinde hareket eden bu koyunlar, çobanı zamanında uyandırarak sürünün 

kaybolmasını, yeşil alanlara zarar vermesini engeller. Sürü acıkıp da kalkarsa çoban yayıp gelir 

ve yatak yerine yatırır. Yabanda yatıldığı süre içinde bağcağın kesinlikle atılması gerekir. 

Çobanın derin uykusu olmasa da her ihtimale karşı bu önlem alınır.  

5.5.5. Keçi  

Çobana yardımcı olan bir diğer hayvan keçidir.  Koyun gibi kürnemeyen keçi, sürünün önünü 

çeker. Yazın olduğu gibi yağmurlu ve karlı günlerde de sürüye önderlik eder. Yön bilgisinin 

kuvvetli olması çobanın ve sürünün tipide kaybolmasını engeller. Evi bilen keçi, sürüyü kalacağı 

yere sağlam bir şekilde getirir. Koyunun içine girerek onun birbirinden açılmasını sağlar. Çoban 

‘’Geçi!’’ diye seslenince, görevini bilen keçi önden gider ve yürüme işi başlar.(ek-53) 

Sürü içindeki keçiler de koşana koşulur. Keçiyi seven kişiler sürü içinde daha fazla bulundursa 

da keçinin olmasının amacı sürü içinde önü çekmesidir. Keçi koyuna göre yaklaşık bir buçuk ay 

daha geç soğulur. Bu sebeple dağ köylerinde sürü içinde keçi sayısı koyun sayısı kadar da 

olabilmektedir. Dağdaki çalılar, ağaçlar; keçilerin beslenmesi için ideal besinlerdir. Keçinin dağ 

köylerinde fazla olmasının nedenlerden birisi de coğrafik özelliklerdir. Yaramazlığıyla, oluk 

başlarına tırmanmasıyla bilinen keçi temiz olmasıyla da koyunlardan ayrılır. Keçi, koyun gibi 

bulduğu otu yiyen bir hayvan değildir. Koyun, otu, dalıyla, çiçeğiyle hatta köküyle yerken keçi 

üst kısımlarını, özellikle çiçeklerini yer. Gerek coğrafi şartlar, gerek keçiye bakış açısı, gerek 

yaramaz oluşu onun sürü içindeki sayısını az tutmuştur. Keçinin sütü ayrıca alınmaz, o da sütün 

içine karıştırılır ve ürünlerde kullanılır. Kaynak kişilerin keçi hakkında aktardıkları bilgilerden 

bazıları: 

- Mesela içinde geçi olur. Aynı bal arısı gibidir. Geçi çiçeğini alır yüzünden hiç dabandan ıstırmaz 

bir geçi ama goyun yir.(KK: Metin Türkoğlu-İslik DT:1958 ) 

- Şimdi garda, yağmurda, sıcakta goyun gitmez. Önünden geçiyi sürerler, goyun arkadan gelir. 

Goyun kafayı kaktı mıydı gitmez yani. Goyunda öyle bir inat var. Kürner sıcakta. Bir de eskiden 

bizim buralarda dağdan inerkene gar garşıdan gelirdi köye doğru. O zaman geçi önünde 

olmazsa goyun gitmez. Önü çekiyor geçi. Geçi önü çeker, goyun da arkasından gider.(KK: Nebi 

Özkan-Salur DT:1945) 



120 

 

-Önü çeker. Dağıtır malı. Hayvanın uykusunu açar o.(KK: Nizamettin Güçlü-Sırçalı DT: 1972) 

- Goyunun önünde geçi olmadımıydı goyun mesela bir yağmurda, dipide, garda goyun 

gitmeyivirir. Geçi önden gar, tipi yarar goyun arkasından yürür gider yani. Önü çeker.( Memduh 

Cankurt- Bağdaylı, DT: 1954) 

5.6. Çobanın Kullandığı Araç-Gereçler  

Çoban, gütmeye gittiğinde zaruri ve keyfi ihtiyaçlarını karşılaması için bazı eşyalarını yanında 

götürmesi gerekir. Bu eşyalar içinde çobanın yemeğini taşıyan, gerektiğinde pişiren, suyunu 

taşıdığı kaplar, korunmasını sağlayan silah ve değnek, uyumasını ve hava şartlarından koruyan 

kıyafetler en başta gelir. Saatlerce eve gelmeyen çoban her türlü ihtiyacını düşünerek hareket 

eder. Günümüzde radyo ve telefon da yazıya götürür. Telefonuyla iletişimini sağlayan çoban, 

internete de girer. 

5.6.1. Kepenek 

Çobanla özdeşleşen kepenek, belli zaman dilimlerinde çobanın yanında götürdüğü tek 

kıyafettir. (EK-57) ‘’Kepenek; çobanların hava koşullarından korunmak üzere giydikleri, önü 

açık, genellikle omuzları köşeli, tepme keçeden yapılmış bir çeşit pelerindir’’ (Özbil,2011:101) 

Koyunun güdülmeye başlamasıyla birlikte çoban bahar aylarında özellikle kepeneğini götürür. 

Özel olarak alınan kepeneklerin kullanımı geçmişten günümüze kadar devam etmiştir. 

Köylerde kepeneğe ‘’kiğik ya da keçe’’ dendiği de olur. Kepeneğin temel yapısı olan keçenin 

yapılması için kuzu yünü gerekir. Geçmişte yünler Konya merkeze götürülüp buradaki 

keçecilere, kepenek yapılması için verilirken günümüzde kepenekler hazır olarak alınmaktadır. 

Desenli ve desensiz kepenekler çobanlar tarafından tercih edilir. Üzerinde kepenekle çoban 

sürünün peşinden rahatça gidebilir. Ayağa kadar uzun olan giysi,  yağmurlu havalarda çobanı 

yağmurdan korur. Yapısı sayesinde su, çobanı ıslatmaz. Serin havalarda sıcak, sıcak havalardaki 

serin tutuşundan dolayı çoban hava şartlarından en az şekilde etkilenir. Eşeğin sırtına atılan 

kepenek gerekli zamanlarda kullanılır. Kepenek, bazen çoban için yatak ve yorgan görevi görür. 

Bu işlevi, belirli ve kısa zaman dilimleri için geçerlidir. Öğlen gidilip akşam gelinen, sabah çıkılıp 

öğlen gelinen gütme dönemlerinde çobanlar bu kıyafeti götürür. Gece gütmeleri yani yatıya 

çıkıldığı dönemlerde kepenek değil maşlak diğer adıyla tülü götürülür. Kepenek büyük yapısına 



121 

 

karşın göründüğü kadar ağır değildir. Çoban yatı zamanında üzerine bastırmadan, insan 

vücudunu sarmadan duran kepenekle yatamaz. On, on iki kilo yünden dokunan maşlak 

ağırlığıyla çobanı soğuk gecelerde üşütmez. Maşlak, sürü sahibinindir. Tutulan çoban maşlağı 

kullandıktan sonra ev sahibine verir. Yatıya gittiği zamanlarda çoban maşlağa bürünerek uyur. 

Kış ağıllarında kalındığı geçmiş zamanlarda maşlağın kesinlikle olması gerekir. Çoban, 

maşlağıyla gerek çoban salıkta, gerekse ağılda hayvanın içinde kalır. Çobanın, bu dönemde 

maşlaktan başka soğuktan korunmak için giyimine de dikkat etmesi gerekir.  

Geçmiş dönem kış çobanlarının giyimi şu şekildedir: 

Ayağında çarık, başında poşusunun olması gerekir. Ayak bileğinden dize kadar sarılan yün 

dokumasına ‘’dolak’’ adı verilir. Diz altı bu yünle dolandığı için ‘’dolak’’ isimlendirme 

yapılmıştır. Kalın pantolon(Kıl pantolon da olabiliyor), kalın yün çoraplar çobanın kıyafetlerini 

oluşturan diğer parçalardır. Türkmen köylerinde ‘’kürk’’ adı verilen yünlü ceket çobanın kış 

günlerinde vazgeçmediği bir diğer kıyafetidir. Koyun ya da keçi derileri, Konya’ya gönderilerek 

burada üst kıyafet haline getirilmiştir. Rüzgârdan ve soğuktan koruyan bu kıyafetin Saya 

merasiminde de kullanıldığı olur. Kürkün kullanımı günümüzde tamamen kalkmıştır. Geçmiş 

zaman çobanlarının kıyafetlerinin genel işlevi soğuktan korunmak üzerine kurulmuştur. Çarık, 

dolak, başa bağlanan poşu, yün çorap, kürk; eski çobanların genel görüntüsünü oluşturan 

kıyafetlerdir. Baktıkları sürülerin yünü ve derisinden elde edilen kıyafetler yine onların bakımı 

sırasında çoban tarafından kullanılmıştır. Kışın sürüye ağılda bakılması kıyafetin de aynı 

doğrultuda şekillenmesine neden olmuştur. Eski çoban salıkların da günümüzdeki kadar 

donanımlı olmaması kıyafetin şekillenmesindeki diğer etkendir. 

Günümüzde kepenek kullanımı, kepenek kadar olmasa da maşlak kullanımı devam etmektedir. 

Gütme saatlerindeki değişiklik, kış ağıllarında kalmama durumu maşlağın kullanımını azaltan 

durumlardır. Gütmeye giden çobanın ne tür hava olayıyla karşılaşılacağı bilinmez. Bu sebeple 

koruyucu özellikteki kepeneğini yanında bulundurması kendisi için iyi olur.  

Sürülerin bakımını üstelen kişi ve koyunun kutsallığı onlarla ilgili eşyalara da yansımıştır. 

Koyundan alınan yün, koyun sütü ondan elde edilen ürünler hatta koyun dışkısı da iyi 

sayılmıştır. Karakışla köyünde bir çobanın başından geçen bu olayda kepeneğe verilen kutsallık 

görülmektedir: 



122 

 

-Şurda bir adam vardı çoban. Yani öyle bir adamıdı. (Kaynak kişi, İyi bir adamdı’’ manasında 

kullandı) Yiniguyu’luydu. Canavarlar, yedi canavar bunu çevirmiş. Yedi canavar. Şu dağın 

önünde. Buruya bir kilometre. O adam nasıl yapmış? Kepeneği eline almış. Goyunun etrafını 

dolanmış, canavar yanaşamamış. Kepeneği sürüyünce yanaşamamış. Burdan köpeklerin 

habarı oldu. Eski köpeklerin. Şurdan köpek bir giriş gitti. Şöyle yumak gibi. Birer adım gidiyor 

havlıyor. İleri gidiyor havlıyor. Canavar duymuş orda. Hemen 100 metre 200 metre aralaşmış 

goyundan. Burdan tüfeğinen, atınan yörüdük. Canavar şöyle uçtu. Velhasıl goyunu gurtardık 

aldık, geldik. (KK: Celal Karakışla- Karakışla DT:1937) 

5.6.2. Çoban Değneği 

Çobanla özdeşleşmiş olan değnek birçok işte kullanılan, çobanın asla vazgeçmeyeceği 

eşyalarındandır. Çobanın desteği, silahı, koyunu çevirmede araç olarak kullandığı değneğin 

seçiminde dikkat edilmesi gereken hususlar vardır. Bölgede ağaç az olduğundan dolayı belli bir 

ağaçtan değnek tutulmamıştır. Meşe, vişne, kızılcık söğüt gibi ağaçlar kullanılmıştır. Karacadağ 

köylerinde meşe ağacının çok olması dolayısıyla meşe daha çok tercih edilir. Söğüt ağacı diğer 

ağaçlar kadar sağlam olmasa da hafif olması dolayısıyla koyunun canını acıtmaz. Sağlam 

olması, koyunun canını acıtmaması gerekir. Çoban yaylıma çıktığı andan itibaren eline 

değneğini alır. Yürürken ona destektir. Çoban yemek yerken, otururken koyun gidilmeyecek 

yere doğru yol alıyorsa kalkıp elindeki sopasını koyunun önüne atar, sürüyü çevirir. Bu işlemi 

ayakta güderken de yapar. Bu yüzden ağacın koyunun canını acıtmaması ona zarar vermemesi 

gerekir. Koyunun bacağının kırılmasına, gözünün çıkmasına hatta ölümüne sebep bile 

olacağından dikkatli atılır. Değnek yaşken hafif ucu katlanarak keskin yapısı giderilip, değneğin 

yuvarlak bir hata sahip olması da sağlanabilir. Ucu kıvrık olan değnek koyuna atıldığında, 

verilebilecek zarar en aza indirilir. Yabanda her türlü tehlikeyle karşılaşılabilir, böcek, akrep, 

yılan vb. canlılardan korunmak için de değnek kullanılır. Dal parçasının dışı ateşte ısıtılıp 

kabuğu soyulur. Isının etkisiyle dal parçası parlak bir yapı alır. Çoban çayının yapımında da 

değneğin kullanıldığı görülür.  

Çobanların değnek hakkındaki verdikleri bilgilerden bazıları şunlardır: 

-Çoban deyneksiz olur mu hiç? Adam akıllı deynek olur çobanın elinde, hem de meşeden.(KK: 

İbrahim Çiçekdağ-Güzelkışla DT:1955) 



123 

 

-Ben canavarın kafasına şöyle vurdum guzuyu aldım. Ağıla girdi saat sekiz dokuzda. Canavar 

aldı guzuyu, goptum ordan. Deyneği vurdum. (Deyneği) attım, aldım guzuyu. Gurtardım(İsmail 

Ekin- Akören DT:1935) 

- Çobanın elindeki en büyük silah değnek. Koyunu da değnekle dönderdiği olur. Değneksiz 

çoban olmaz. Değnek çok önemli.(KK: İsmail Şener-Öbektaş, DT:1954) 

-Elinde her şey yani değnek. Çomak, her şeye lazım. Hayvana lazım, goyuna lazım. Kendi eline 

lazım…(KK: İhsan Koçak DT:1945) 

- Kara söğütten iyi olur, goyunu pek öldürmez. Gaba olur ızcık. Meşeden neyi olursa vurursan 

öldürür. Ağır olduğundan.(KK: Mıstafa Yılman-Akören DT:1940) 

Kuzu çobanlarının kullandığı değneğe ise ‘’tura’’ denir. Tura kısa bir değneğin ucuna ip 

bağlanmasıyla yapılır. Bu ip ile kuzunun ayaklarına vurarak çevrilir. Ucundaki ip kuzunun canını 

acıtmaz ona zarar vermez.  

Geçmiş çobanların yanında bulundurduğu sapan günümüz çobanları tarafından tercih 

edilmemektedir. Hayvanlara atılan taşın risk oluşturması ve onu yaralama, öldürme ihtimali 

ullanımını azaltan nedenlerdendir. 

5.6.3. Heybe 

‘’Heybe dokunmuş ve sonradan birleştirilmiş, küçük kare veya dikdörtgen şeklinde iki gözlü bir 

nevi torbadır.’’ (Gönül, 1965)Çobanın günlük ihtiyacını karşılayan eşyalarını koyduğu heybe, 

vazgeçilmezdir. Yemek, su, ekmek gibi mecburi ihtiyaçlar heybenin gözlerine konur. Eşyasını 

koyduğu heybe eskiden dokunurken günümüzde hazır alınmaktadır. Beyaz, krem, kahverengi 

renkte olan dokuma heybelerde el işçiliği ve renklerin canlılığı dikkat çeker. Üzeri işlenmemiş 

olarak sade şekilde de kullanılır. Oyulgama(oymalı), nalçalı adı verilen dokumalar heybenin 

dokuma türünü oluşturur. Bu heybeler döl döneminde kuzuların taşınmasında da 

kullanılmıştır. Çoban, heybeye su bocutu(su testisi, su konulan kap) ya da günümüzde su 

şişesini, azığını, çay ve pilavlık gayıtını, bağcak ipini, bıçağını, küçük tüpünü vb. eşyalarını koyar.  

Evden uzak olan çobanın tüm ihtiyaçlarını yanında taşıması zorluk çekmemesi için iyi olacaktır. 

İkindin evden çıkan sürü, ertesi gün sabah gelir. Evden azık olarak konulan yiyecekler çobanın 



124 

 

öğünlerini oluşturur. Günümüzde yiyeceklerin çeşitlerinin çoğalması, küçük şekilde 

paketlenmesi, taşınmasını kolaylaştırmıştır. Zeytin, peynir, sürülebilir çikolata, ton balığı, 

salatalık, domates, yumurta, patates gibi kahvaltılık yiyecekler çobanın ilk olarak aldığı 

azıklardır. Çobanla bütünleşen pilav için de pilav kayıtını(gayıt) çoban yanına alır. Günümüzde 

de çay kayıtı taşınır. Kayıt, bir işte kullanılacak malzemelere verilen addır. Günümüzde kırda 

pilav yapımı azalsa da devam eder. Pilav gayıtı için tencere, bulgur, yağ götürülür. Çoban 

acıktığı zaman makamında yani yerinde pilavını yaparak yer. Yufka ekmeğin üzerine pilav 

dökülerek yenir. Bu yemeğe misafir gelirse çoban, misafirine ikramını yapar. Özellikle kış 

çobanları tarafından sıklıkla yapılır ve yufka ekmek üzerine dökülerek yenir. Islatılmış sert 

yufka ekmeklerinden dört beş tanesi parçalanmadan üst üste bırakılır. En sonunda üzerine 

bulgur pilavı sıcakken dökülür. Yufka ekmekten parçalar koparılıp bulgur pilavı alınarak yenir. 

Bir parçalık alınan o lokmaya bölgede ‘’sulum’’ denir. Sulum sulum yenen bulgur pilavının 

yanında koyun yoğurdundan yapılan ayran tercih edilir. Bazense parça et varsa o da pişirilip 

pilavın üstüne konur. Çobanın yaptığı bu yemeğe ‘’çakıldaklı’’ pilav denmektedir. Eğer çoban 

şafaktan önce çıkıp öğlen gelecekse de kahvaltılığını isterse götürebilir. Yumurta ve patates de 

sıkça götürülen yiyeceklerdendir. Patates köze gömülerek pişirilir. 

Günümüzde çobanlar geçmiş çobanlardan farklı olarak çay gayıtı da götürürler. Çoban canı 

istediğinde çayını yapar. Bu çay lezzetiyle bilinir ve çoban çayı içmek için bazı kişilerin çobanın 

yanına özellikle gittiği de olur. (EK-65) Değneğe bağlanan iki-üç metre uzunluğundaki zincirin 

bir ucuna çaydanlık bağlanır. Toplanan saplar yakılır. Çaydanlığın takılı olduğu zincir ateş 

üzerine tutulur. Zincirin bağlı olduğu değnek sayesinde el yanmaz. Kaynayan çay demlenir. Bu 

çay insanlar tarafından çok sevilir: 

-O çay belki Türkiye’nin hiçbir yerinde yoktur. Ben özellikle sapı yakan çobanın oraya arabamla 

varırım o çaydan içerim. Gerçekten çok farklı.(KK: İbrahim İşleker- Karapınar DT:1965) 

Yemek için belli sınırlandırma yoktur. Yabana götürülen yiyecekler, çobanın yemek yapma 

konusundaki isteği, becerisi yemek çeşidini de belirler. Bahar aylarındaki taze otlar, çobana 

katık olabiliyor. Çobanın yemek pişirebilmesi için tenceresi olması gerekir evden aldığı küçük 

tenceresi ile istediği bütün yemekleri yapar. Bıçağı hem yemek yapmada hem tehlikelerde ve 

çeşitli otları koparmak için kullanılır. Bahar aylarında taze şekilde bulunan tev ismi verilen 



125 

 

diken de bu bıçakla kazılır, domalan ismi verilen mantar da bıçakla çıkarılır. Günümüz 

çobanının belende süt sağması ve onu içmesi olayı bitmiştir. Bunun için eski çobanların bir de 

küçük tası olmuştur. Sağdıkları sütün üzerindeki pisliği, kopardıkları dikenle alımışlardır. 

Pişirilen süt içilebileceği gibi içine gevrek yufka ekmek atılarak da yenebilir. Güz döneminde 

ise süt bulaması çobanlar tarafından yapılıp yenen yiyeceklerdendir. Eski çobanlar bu 

yiyeceklerin tadının çok farklı olduğunu ve özlediklerini aktardılar. Yiyeceğin yokluğu, az oluşu 

ve her şeyin mevsiminde yenmesi, yiyeceklerin kıymetini artırmıştır. 

Çobanların yaptığı ve onlara özgü olan bir diğer yemek ‘’deri kebabı’’dır. Deri kebabı için 

kesilen kuzunun derisi yüzülür. Kelle paça ve sakatat kısımları hariç kemikli etler kuzunun derisi 

içine sarılır. Yarım metre kazılan çukurun içinde yavşan, ölemez gibi otlar yakılır. Ot közünün 

üzerine deri yerleştirilir. Derinin üzerine tekrar otlar konur, üzeri hava almayacak şekilde 

toprakla kapatılır. Toprağın üzerinde tekrar ateş yakılır. İki üç saat çukurun içinde bekleyen et, 

tandırda pişmiş gibi bir hal alır. Bu yemeğin yapımı günümüzde bitmiştir. 

Eskiden ‘’dağarcık’’ adı verilen azık torbasının günümüzde kullanımı kalmamıştır. Deriden olan 

dağarcık yerine günümüzde poşet tercih edilir. Bunun yanı sıra bez çantalar da azık torbası 

amaçlı kullanılır. 

5.6.4. Çobanın Yoldaşı35: Çan ve Çeşitleri 

Sürü ve çoban için olmazsa olmazlardan birisi çan ve çeşitleridir. Koyunun yaşına, kilosuna ve 

hangi sürüye dahil olduğuna göre çeşitli çanlar takılır. Büyüklü küçüklü bu çanlar sayesinde 

sürü kaybolduğu zaman bulmak kolaylaşır. Onun sesini duyan çoban, o yöne doğru giderek 

kaybolan sürüsünü bulur ya da tek başına sürüden ayrılıp kendi başına kalan sürü üyeleri de 

boyunlarındaki çan sayesinde bulunur. Ayrıca canavar boynunda çan olan koyuna saldırmaz. 

Hayvanın boğazından boğarak öldüren canavar, çanlı koyunu boğamaz. Çıkardığı seslere, 

büyüklüklerine göre çeşitli isimler almıştır. Küçük zil ismi verilen çanlar hafif olmasından dolayı 

kuzulara takılır. Büyük çan çeşitleri ağırlığından dolayı sağmal koyunlara takılmaz. Sağmal 

koyundan daha iri ve güçlü olan yoz koyunlara takılmaya dikkat edilir.(ek-28)Onların bu büyük 

çanları taşıması daha kolay olur. Çanların etrafına boncuklar takılarak süslendiği de olur. 

                                                           
35 Kaynak kişi İsmail Şener’in çan için sözlediği bir sözdür.(Öbektaş) 



126 

 

Çobanlar tarafından bu çanlar çok sevilir. Sadece çobanlar tarafından değil çan sesini sevdiğini 

birçok kaynak kişi aktarmıştır. Sesleri, ıssız ve sessiz yabanda çobana eşlik eder. Ona eğlence 

olur ve sesiyle çobanı mutlu eder. Bu sebeple çobanlar, sürüdeki hayvanların çoğuna takmaya 

dikkat eder. Her çobanın kendi sürüsündeki çan sesini bildiği düşünülür. Saatlerce 

hayvanlarıyla ilgilenen çoban, zaman içinde bu seslere aşina olur. Kaynak kişilerin aktardığı şu 

sözler çanın kendileri için önemini, kulaklarına verdiği zevki açıklar: 

 -Çanlar var davarı şenlendiren. Şu davarın yayılmasını, bilmem şunu, bunu daha güzelleştiren, 

davarın boynuna takılan çanlar var, çan. Çan hem koyunu şenlendirir ötüyor ya, adeta bir 

müzik meydana geliyor davar yayılırken. Taka tıkır tıkır ötüyor. Ardala, daha langur lungur 

ötüyor. İnce çan ince ince ötüyor. Ondan sonra hepsi müzik ahengi meydana getiriyor. Koyunun 

yayılmasına, çobanı neşelendirir. Çobanın yoldaşıdır çan. Çansız davar olmaz. Şimdi en küçüğü 

tıkırdak. Keçinin boğazına takılır, ufak. ‘’Tıkır tıkır’’ diyi öttüğü için, tenike türü bir malzemeden 

yapılır. Koyunun keçinin boğazına takılır ve tıkır tıkır öttüğü için onun adına tıkırdak denmiş. 

Bundan sonra taka var. Taka, ‘’tak tak tak’’. Takanın da büyüğü var, tıkırdağın da büyüğü var 

küçüğü var, takanın da büyüğü var küçüğü var. Takır takır sesi öttüğü için onlara da taka 

deniliyor. Ondan sonra armudiya. Armuda benzeyen bir çan türü var. Ona armudiya denir. İnce 

çan var. İnce ince öttüğü için ona ince çan deniliyor. Kaba çan var. O kaba öter. Bi de ardala 

var en büyüğü. Çanın en büyüğü. Onu her davar da taşıyamaz. Ardala denilir. O daha bi kalın 

öter.(KK:İsmail Şener-Öbektaş DT:1954) 

- Canavar çanlı goyunu almaz bak buna emin olun. Boğazında çan olan goyunu almaz.(KK: 

Metin Türkoğlu DT:1958) 

-Nasıl güzel çanlar vardı. Çan öyleydi. Goyun gaybolduğu zaman o ses virirdi. Goyun gayboldu 

mu gece o çanın sesine gide,n goyunu bulun. O tıkırdağından. Goyun gayboluyor o çanın sesine 

giden yahut goyuna canavar girdiği zaman.(KK: Kazım PALA-Emirgazi DT:1942 

 Çan isimlerinden bazıları şunlardır;  

Çan, ince çan(yıldızlı), armidiye, mıskalı çan, kelek(taka), taka(12 numara), tıngırdak, Bor 

takası, muskalı çan, yavru, zil… 

 



127 

 

5.7. Çobanın Görevleri ve Çobanda Olması Gereken Özellikler 

Gerek Emirgazi’de gerek Karapınar’da çobanlık tecrübeler sonunda kazanılan bir meslektir. 

Tek başına kırda hayvanların her türlü sorumluluğunu üstlenen çobanın birçok alanda iyi 

olması beklenir. Suyundan tuzuna, yediği ota yatma saatlerine kadar bakım çobana aittir. Kış 

aylarında insanlar evine çekilirken çoban, çoban salıkta hayvanların bakımıyla ilgilenir. Güz 

aylarında gece yazıda kalarak işinin sabır olduğunu gösterir. Koyunların hastalığında ilk 

müdahaleyi yapar hatta bazen hekime gerek kalmadan hastalığı tedavi eder. Kuzuların 

doğumunda bulunarak kuzu ölümlerini, almazlık olayını engellerler. Bu yönleri çobanda 

bulunması gereken özelliklerdendir. Kırda gece ve gündüz sürüyle kalan çoban hayvanların 

korunmasını da yapar. Canavar saldırıları, hırsızlık ve kaybolma olaylarında sorumluluk 

çobanındır. Birbirine yanaşık olan çobanlar arasında derin bir muhabbet doğar. Sürü 

idaresinde birbirlerine yardımları, yoldaşlık etmeleri, ihtiyaçların giderilmesindeki sistem belli 

bir düzeni de beraberinde getirir. Sadece çobanlar arasında değil sürü sahibi ya da sahipleri 

arasında da belli bir düzen vardır. Çoban hakkının verilmesi, yemeğinin düzeni, köpeğin yalının 

yapım sırası bunlardandır.  

Geçimi hayvancılık olan bölgede çobanlık mesleğinin de bilgili ve tecrübeli kişiler tarafından 

yapılmasına dikkat edilir. Büyük sürülerin idaresi kolay değildir. Bölgedeki yeşil arazilerin 

varlığı, gütmeye götürülen yerlerin özellikleri, canavarın gelebileceği mevkiler çoban 

tarafından bilinir. Olumsuz olan her anda çobanın müdahalesi olmalıdır. Koyunun idaresinde 

bakımında başarılı olan çobanlar iyi çoban olarak nitelendirilir. Bunları yapmayan çoban kötü 

çobandır ve sürünün bakımı o kişiye verilmez. Birçok hareket çobanın iyiliğini gösterir. Sürü ile 

ilgili bilgilerinin yanında insani yapısının da iyi olmasında dikkat edilir. Sevilen bir hayvana 

davranış, ev ahalisine karşı takınılan durumlara da dikkat edilir. Toplumun ihtiyaçlarını karşılar 

ve bunu yaparken de bilgi ve tecrübesini gösterir. Sürüsü, kendisine yardımcı hayvanlarıyla 

bütünleşerek onlarla iletişim içinde bir yaşam sürer. Ev ahalisi ile çoban arasında memnuniyet 

olup, sevgi olursa o çoban sadece sezonda değil bazen tüm ömrünü o evin çobanı olarak 

geçirir. Çoban sadece hayvanları gütmekle yükümlü değildir. Bu sırada olabilecek bütün 

sorunlara müdahale etmeye çalışır.  



128 

 

Bölgenin coğrafyasının da çobanlar tarafından iyi bilinmesi gerekir. Gün dönümlerinde 

güdülecek yerler, acar otun olduğu bölgeler, canavar saldırısında rahat hareket edilebilecek 

alanlar çobanlar tarafından iyi bilinir. Bu da iyi çobanlığın göstergelerindendir. Koyunun 

keyifsizliğinden yani rahatsızlığından kısa sürede haberdar olması gerekir. O an müdahale 

edilebilecek bir hastalıksa çoban gerekeni yapar. Diğer hastalıkları ağaya söyleyerek önceden 

önlem alınmasını sağlar. Belende doğuran koyun olduğunda çoban koyunun başında durur. 

Ters giden bir durum olursa, çoban düzeltmeye çalışır. Doğan kuzulara kime ait olduğunu belli 

ederek eşekteki heybelerle eve getirir. Çoban salık ve günümüzde kullanımı kalmayan çoban 

sekisinde amaç hayvana ulaşımın kolay olmasıdır. Ağıla bitişik olan iki barınma yerinde de olası 

sorun bu yakınlık sayesinde çözülür. Canavar ve özellikle de döl döneminde çobanın ağıla 

girmesi kolaydır. Taze(acar) ot ve taneli yemeye geçişte de en büyük sorumluluk çobanındır. 

Şerit hapının verilmesi ve iğnenin yapılması büyük kırımların önüne geçer. Patlayacak olan 

koyun beklemeden kurtarılmaya çalışılır. Kan akıtılması bunlardan ilkidir. Çoban yanında 

bulundurduğu bıçakla ya da makasla koyunun belirli bölgelerini çizerek ya da kulağını keserek 

kan akıtmaya çalışır. Eğer hayvan iyileşmediyse, çoban, yanında taşıdığı bıçakla koyunu keser. 

Keyifsiz koyunda da aynı tedaviyi çoban uygular. Hastalıkla ilgili önemli işlemler çobanın 

üstüne düşer. Çoban yabanda, ağılda koyunun olduğu her yerde veterinerdir. Hastalığın ne 

olduğunu koyunun hareketlerinden, bakışından, yayılışından, gözlerinden anlar. Heybesinde 

bulunan eşyalarla, iğneyle, ilaçla müdahale eder. Döllük zamanında doğumu kolaylaştıran 

uygulamalar da onun halk veterineri kimliğini gösterir. Çoban aynı zamanda bölgedeki ot 

varlığını çok iyi bilir. Koyuna iyi ve kötü gelen otların bulunduğu bölgelere hâkimiyeti sayesinde 

gütme işi verimli bir şekilde geçecektir. Koyuna yarayışlı otların çok olduğu meralarda gütme 

işi sıklıkla yapmaya çalışılır. Özellikle acar ot zamanında yeni arazilere koyunu götürmeyerek 

büyük kayıpların önüne geçer.  

Çobanın en büyük görevi gütmeyi iyi, verimli ve vakitli şekilde yapmasıdır. Tüm varlığını, 

emaneti altına aldığı sürüye adayarak onu aldığından daha iyi vermek için çabalar. Sadece 

ağanın haklarını değil koyunun haklarını da çobanların gözetmesi gerekir. ‘’Koyunun hakkını’’ 

vermesi gerektiği düşüncesi gütme işine verilen önemi artırır. Çobanın yaylıma götürme saati, 

götürüş şekli, götürürken sürünün neresinde gittiği, yaya ya da eşek üzerinde gidip geldiği 

çobanın iyi ya da kötü olduğunu gösterir. Gün doğmadan evvel çobanın sürüyü çekmesi lazım. 



129 

 

Sürünün üzerine şafağı doğurtan çoban iyi çoban değildir. Serin havada gütmeye götürülen 

koyun daha iyi yayılır bu da ağayı memnun eder. Koyunun yaylımdan geliş şekli de çobanın 

becerisini gösterir. Şafakta çıkarılan koyun geldiğinde su başına koşuyorsa koyun iyi yayılmıştır, 

eğer etraftaki otlaklara gidiyorsa koyun yayılmamıştır. Çoban koyunu güderken bunu rüzgâra 

karşı yapmalıdır. Ağzı yele gelen koyun daha iyi yayılır. Ayağından çıkan toz koyunun gözüne, 

burnuna değil kuyruk tarafına doğru gider. Rahatsız olmayan koyun önündeki otu rahatça yer. 

Ürkek ve nazik bir yapıya sahip olan koyununa davranırken de nazik olmak gerekir. Koyunu 

ürkütmemek onun yavaş ve verimli yayılmasını sağlar. Yavaş yayılmasını sağlayan bir diğer 

uygulama ise sağ baştan gelerek koyunu arkaya kırmaktır yani döndürmektir. Sol taraftan 

kırılan koyun hızlı şekilde yayılır ve alacağı eti bu hız yüzünden tutamaz. Çobanın bir diğer 

görevi de sürüyü aynı yerden getirip götürmemesidir. Çoban gütme saatlerini düzenlerken 

sürünün yaş grubunu ve sürünün türünü de dikkate almalıdır. Yoz koyun, sağmal koyun, koç 

katımına ayrılan koçların güdülmesi ve bakımı birbirinden ayrıdır. Bazen ev ahalisinin bazen de 

kuzu çobanlarının yaptığı gütmede kuzuların serin havada yaylıma çıkarılması ve kısa sürelerde 

güdülmesi gerekir.  İyi çobanın gece gütmesini yapması, koyunu örüye kaldırması gerekir. Bu 

da çobanın üşenmediğini işini hakkıyla yaptığını gösterir. Bununla ilgili yanaşık çobanın eke 

çobanla anısı şu şekildedir:  

-Sene 61, nişanlılıyım, sırasıyla goyun güderiz. On beşer gün gidiyoruz. Burdan çıktık iyi dinle, 

bunları da alsın yani. Burdan dörtte beşte Nasuhpınarı’ndan çıktık. Dağa gidiyoruz, Omar ağa 

var yanımda, Soysalallardan, esas çoban yani. Vardık bir saat kadar Hacı Ismail dirler ağılına. 

Bir saat gadar goyun goyduk dağın eteğinde, dağa yaklaştık. Bir saat kadar. Ben sandım 

yatacağız, bir saat yattı yatmadı, çekti ordan. İleriye vardık Hocanın ağılı dirler, oraya. Ben 

ağıldan yana sürüyom çoban ordan gıvrattı. ‘’Herhal didim Hıranın(insan ismi) arpalıkta 

yatacak’’. Dağları sayıyım ben gayri. Hıranın arpalığının orda da arkaç var. Ben yatacak yir 

arıyom. Ora varırken çoban o yanna geçti arkacı yanladı ordan da gurtardı, yatırmadı. 

Davşancının altında bir arkaç daha var dağda. Ben şimdik arkaçları takip idiyom, yatacam. 

Oraya varırken Davşancıya, Omar Ağa vardı rahmetlik -gabri cennet olsun- çobanıdı 

yani(büyükleyerek söylüyor)  ordan da gıvrattı, döğürme diriz bir arkaç daha varıdı tam dağın 

zirvesinde. (Hava) Şavkıdı, oraya vardık. ‘’Yatalım hoca arkadaş’’ didi. ‘’ Ne galdı da ne yatacan, 

didim, şavkıdı.’’ Bak Nasuhpınar’dan çıkan goyun taaa dağın zirvesine çıktık, bak yatmadan 



130 

 

bak. Çoban buyudu yani. Öbür çobanlar da geçi ağılı diriz, ağıla sürellerdi. Garamıhın önünde 

yatır zabaha gadar yatırdı yani. O çobanların aylığı da bahalı olur. Goyun böyle güdülür, goyun 

yaban mahluğudur. (KK: Nebi Özdemir-Salur DT:1941)  

Bu anıda gütme işini bıkmadan yapan Omar Ağa, koyunu güneş aydınlanıncaya kadar 

yaymıştır. Bu durum onun esas çoban olarak anılmasını sağlar. 

Uzun seneler çobanlık yapmış kaynak kişi koyun gütmenin ‘’dava’’ olduğunu aktarır ve 

çobanın görevlerini şöyle sıralar: 

-Çobanın görevleri koyunu gütmek. Vağtında(vaktinde) kaldırmak, vağtında götürmek 

getirmek. Guzuluyorsa guzulayana iyi mukayıt(mukayyet) olmak. Kendi malı gibi o işe bakmak, 

çobanın görevi bu. Bir daha güttürmezler. Senin rızkın o. Adam gibi güdecen, adam gibi 

getirecen, adam gibi götürecen. Dava bu. Çobanın görevi o adamın hayvanına sahip çıkmak. 

Ona emanet etmiş gece de gündüz de. Sahip çıkacaksın. Görevin biri de bu. (KK: İhsan Koçak-

Emirgazi DT:1945) 

Tüm gece koyunu yaymanın, uyutmamanın ‘’Esas çobanlığın’’ göstergesi olduğu halk arasında 

yaygın bir kabuldür. Tecrübesi olan çobanın sürüye yaptığı bu davranış ağada da çevresinde 

de takdir toplar. Esas, eke gibi unvanları hak eder. Çoban yürüyüşünden belli olur. (İsmail Ekin- 

Akören, DT:1935)Gütmeye giderken sürünün arkasında gitmesi, dönüşte ise önünde gelmesi 

iyi bir bakıcı olduğunun göstergesidir. Eşek üzerinden inmeyen çoban da makbul sayılmaz, 

böyle çoban tembeldir. Sürü idaresi eşek üzerinde değil yaya ve elde sopayla yapılır. 

Seçimden sonra herkes evine giderken çoban yabana gider. Sürü içindeki tüm hayvanları 

korumakla yükümlü çobana ağa(patron) da güvenir. Canavar saldırısında, herhangi hastalıkta 

ölen hayvanların parası çobandan kolay kolay kesilmez. Bazı şüpheli durumlarda ya da ağanın 

kişiliğine bağlı olarak geçmişte koyunun eneli kulağı istenebilir. ‘’Çoban öncelikle insanların 

güvenini kazanmak zorundadır. Ayrıca onlar kolay kolay toplum içinde yer almazlar ve bu 

zorunluluk kişiliklerini korumalarında en büyük etken olmuştur. Bu nedenle kırlarda tek başına 

düşünen ve karar veren çoban, kendi hatasını kolaylıkla görebilecek ve bunu en kısa sürede 

telafi edecek zihin berraklığını muhafaza edebilmektedir.’’ (Özdemir ve Kaplan , 2013)  



131 

 

Sürü içinde sadece koyun ve keçilerin değil köpek ve eşeğin yükümlülüğü de çobana aittir. 

Olası canavar saldırılarında, hırsızlıklarda ve diğer tehlikelerde sürüyü koruyacak olan çoban 

köpeğinin merada beslenmesine de çoban dikkat eder. Top alınmadığında ekmeğini yemeğini 

köpeğiyle paylaşır. Kendisine yardımcı olacak hayvanlarla arasında bir bağ kurar bu bağ 

sayesinde sürünün üzerinde kolayca hâkimiyet kurar, tehlikeleri engeller. Bunları belirleyerek 

kendine alıştırır. Alıştırılan hayvan daha sonra çeşitli uygulamalarla yapacağı göreve alıştırılır. 

Bağcak koyun ip ile bağlanmaya, keçi, önü çekmeye; eşek ve köpek sürüyle birlikte hareket 

etmeye alışır. Bazı durumlarda çobanı doğrudan doğruya koruyarak benimsediklerini 

gösterirler. Sürü içindeki hayvanları benimsemesi lazımdır.  

Çobanın iyisi ve kötüsü olabileceği gibi ağanın da iyisi ve kötüsü vardır. Sürüsüne hâkim olan 

çobanın kıymetini bilen, hakkını zamanında teslim eden ağa iyidir. Cömert davranması ağanın 

şanına şan katar. Çobanın ailesine de aynı hürmet gösterilir. ‘’Herkese çoban gidilmez, herkes 

de çoban tutulmaz’’(KK: İbrahim İşleker-Karapınar DT:1965) sözü buna örnektir. Çobanın evi, 

ailesi gözetilir Çocuklarının gözü bakmasın diye çobana koyun verilir. Yıl içinde belirli miktarda 

süt de peynir, yoğurt ve yağ yapması için çobana verilir. 

Çobanın mesleğini icra edişindeki iyiliği dışında karakterine ve huyuna da bakılır. Sürüyle bir 

bütün haline gelen çoban ev halkıyla da iletişim içindedir. Evin erkeğiyle maddî durum, 

hastalık, ihtiyaç gibi konularda; evin kadınıyla goşan sırasında, yemek sırasında muhatap olur. 

Bu sebeple de çobanın insanî yönünün de iyi olması beklenir. Öncelikle çoban ‘’temiz 

olmalıdır.’’ Sürü sahibi malını, evini gözü kapalı emanet edebilmelidir. Ahlâklı yapısını hem 

belende hem de evde göstermelidir. Yalancı olmaması da çobanın iyiliğini gösterir. Yalancı olan 

çobana güvenilmez. Sözüne güvenilmelidir. Bunların yanında çobanın cesur olması; canavarla 

mücadele etmesini bilmesi gerekir. Kimsenin olmadığı meralarda gece ve gündüz sürüyü 

gütmek, orada uyumak cesaret işidir. Canavar saldırıları, hırsızlık olayları çobanın gözünü 

korkutmamalıdır. Cesur çoban olayı soğukkanlılıkla karşılar ve düşünerek kısa sürede olaya 

müdahale eder. Tecrübeleri ve yardımcı hayvanların, eşyalarının sayesinde en az zararla olayı 

kapatır.  

Çobanın bölge coğrafyasını, tehlikeli alanları, su kaynaklarını, yeşil ve ekili arazileri bilmesi 

gütme işinde ona büyük kolaylık sağlar. Hem gece gütmelerinde hem gündüz gütmelerinde 



132 

 

‘’komşunun tarlasına’’ zarar verilmesi bu yerlerin bilgisiyle engellenir. Sürü, yonca, pancar vb. 

tarım ürünlerinin ekili olduğu alanlara girerse hem karşı taraf için hem de kendileri için büyük 

zararlar doğurur. Araziye hâkim olan çoban gütmeyi bunlara göre ayarlar. Arazilerde bahar, 

yaz ve güz aylarında ot varlığını bilmelidir. 

 Çobanın görevleri ve çobandan beklenen özellikleri kaynak kişilerin aktardıkları bilgilerden 

bazıları şu şekildedir: 

-Bütün varlığını teslim idiyor. Çobanın ahlakı evde de düzgün olacak, yalancı olmayacak. 

Goyuna gittiği zaman goyunu doyurup gelecek. Yalancı, sahtekâr önemli olur mu? Zaten 

yalancı sahtekâr adam her yirde önemsiz de. Bütün varlığını teslim et. Aç goyunu süsrün gelsin 

sürsün gitsin. Benim günümde mayaşımı alayım, hakımı alayım o kadar. (KK: Mustafa Yılman 

DT:1940) 

-Esas çoban devamlı güden çoban goyunu hayladı mı, goyun didi mi goyun döner. ‘’Goyun’’ 

didin mi, goyun döner. ‘’Bağğay’’ didin mi goyun döner.(KK: Celal Karakışla-Karakışla DT:1937) 

-Çoban gendini adayacak goyuna. Ekmeğini yiyecek, azzığını alacak. Çayını alacak dağa 

varacak, adam ona adayacak. (Celal Karakışla) 

-Goyunu iyi yayana iyi çoban diller.(KK: Yakup Demircan-Akören DT:1942) 

-Gice örüye çeker, hiç gaçırmaz. Başını boşlamaz, iyi yayar ona iyi çoban dinir. 20 sene goyun 

güttüm. Her adam goyun güdemez. Bir çoban şöyle yörürken belli olur. Şimdi goyun yörüdü mü 

arkasından çoban yörüyecek. Arkasından yörüyecek. (KK: İsmail Ekin-Akören DT:1935) 

- Bubam varımışımış ayağından bilirmiş ya, arka ayaktan tanırmış goyunu… Bugün goşallar 

bizim sağmal yok, yarın bulur geliriz kiminle garşılaştık, kime gatıldık. Eniyle, damgasıyla goyun 

aramadım hiç. Güttüğü hayvanın çobanın görevlerinden biri o. Hayvanın tipiyle, yunuyla… bilir 

yani çoban olan çoban. Benimseyenler. Benimsemeyenler ayrı.  (KK: İhsan Koçak-Emirgazi 

DT:1945)) 

-Burda yarış giderler çobanlar mesela. Burda iki üç tane sürü vardır. Kimin koyunu iyi 

kimin(diye) Ağalar dir: ‘’Bu çobanı dutalım bu iyi bakıyor goyuna.’’ (İlyas Aykaç-Yeşilyurt 

DT:1960) 



133 

 

Çoğu zaman yabanda yemeğini tek başına yiyen çoban yemek konusunda da mütevazıdır. 

Kahvaltılık yiyeceklerle, pilavla karnını doyurarak işine devam eder. Kırda bulunduğu sürede 

yanına giden misafirlerine de ikramda bulunur. Yemek zamanıysa misafirlerini kurduğu 

sofrasında ağırlar. Kendisiyle bütünleşen pilavını ve çayını yaparak birlikte yer içerler. 

Heybesinde kuruyemişi, meyvesi varsa bunları da paylaşarak misafirperverliğini gösterir. 

İslik’te on tane ekmeği azık olarak almanın nedenlerinden birisi gelecek misafir olabileceği 

düşüncesidir. 

5.7.1. Gütme 

Sütün ve etin verimli, lezzetli, çok olması için koyunun iyi güdülmesine dikkat edilir. Gütme işi, 

mevsimsel olarak düzenlenir ve gece, gündüz olmak üzere gün içinde zamansal olarak ayrılır. 

Karın yağması gütme işinin düzenli şekilde yapılmasını engellese de hava iyi olduğunda davar, 

ara ara güdülmeye devam eder. Gütmede; hayvana iyi gelecek, hayvanı ağrımaya 

uğratabilecek otların bulunduğu arazilere dikkat edilir. Bunda hem arazide yetişen otlar hem 

arazinin yapısı hem de gün dönümleri etkilidir. Kuzu ve koyun yaylımları başta farklı saatlerde 

ve yerlerde yapılır. Yavaş yavaş annesizliğe alıştırılan kuzu, bu duruma alıştıktan sonra koyunla 

birleştirilir. Arazini yapısını ve otlarını iyi bilen çoban, bu sayede koyun gütmede verimli bir 

süreç geçirir. 

5.7.1.1. Gündüz gütmesi 

Koyun beslenmesinde en önemli iş, şüphesiz ki koyunları gütmede belen, yaban denilen 

alandan verimli şekilde faydalanabilmektir. Küçükbaş hayvanlar, kısa boylu otları, nadas, anız 

gibi bitkisel üretimin olmadığı alanları değerlendirir. (Bilginturan:2009) ‘’Kös’’ adı verilen hiç 

ekilip dikilmemiş olan alanlarda yetişen otlar, koyunun beslenmesinde en mühim gıdadır. Bu 

otlar, koyunun sütünü artırıp ete ve lezzet vermektedir. Meraya hâkim olan çobanlar, gütme 

zamanlarında meranın yapısına ve orada yetişen otun durumuna göre yaylımı yaparlar. 

İlkbaharda ve ekinlerin derilip anızların kaldığı yaz, güz aylarında gütme sürelerinde değişiklik 

meydana gelir. İlkbaharda merada bulunan bol ot çeşidi, kışın saman ve yem ile beslenen 

koyun için iyi bir besin olur.  



134 

 

Bol meraları bulunan Emirgazi ve Karapınar’da ekili alanların artması, koyun gütme saatlerinde 

son zamanlarda değişime neden olmuştur. Tarımın ön planda olması, kullanılmayan toprağın 

tarlaya dönmesine neden olmuştur. Bu değişim, gece yazıya\yatıya gitme işini büyük ölçüde 

etkilemiştir. Gündüz saatlerindeki gütme düzeninde pek değişim olmasa da alan daralmıştır. 

İlçe merkezlerine yakın köylerdeki mera oranı, köydekilere göre daha azdır.  

Bahar aylarının gelmesiyle koyunun, kışın olduğu gibi yeme dayalı beslenmesine ara verilir. Kar 

yerden kalkınca hafif hafif otlatılmaya başlayan koyunların sistematik olarak güdülmeye 

başlaması mart ayını bulur. Bu durumu; havanın sıcak ya da soğuk olması, kar oranı 

etkilemektedir. Mart ayında gütmenin ilk on-on beş gününde koyun saat yedi gibi gütmeye 

çıkarılır. Baharın ilk dönemlerinde olan çiyin varlığına da bu dönemde dikkat edilir. Koyunun 

sabah yiyeceği otların üzerinde çiy olmaması gereklidir. Neme ‘’iba’’ da denir. Yağmur 

yağdıktan sonra iba, otların üzerinden kalkıncaya dek koyun meraya salınmaz. Aylarca içeride 

kalan koyun, bu şekilde meraya adapte edilir. Bu süre geçip, hayvan, açık araziye ve ota alışınca 

güneş doğmadan önce koyun güdülmek için götürülür. Üzerine şafak doğmadan, güdülmeye 

yani çekilmeye başlanan koyun daha iyi güdülecektir. Çobanın koyunu gütmek için 

götürmesine ‘’çekmek’’ denir. Koyunun acıkıp kendiliğinden yayılmasına da ‘’Koyun çekti’’ 

denir. Koyunların yazın bakımından sorumlu çobanın iyi olduğunun göstergelerinden biri de 

şafak vakti koyunu uyutmamasıdır. Çobana bağlı olarak koyunun yaylıma çıkartılma saati de 

bu sebeple değişiklik gösterir. Üçte, üç buçukta, beşte çekilen koyun, serin havada yayılır. Eğer 

mera bol ise erkenden gütmeye götürür. Hava ısındıkça yorulan ve kürnemeye başlayan 

koyun, öğleye doğru eve götürülür. Suyunu içerek kuyu başlarında, arkaçlarda goşan vaktini 

bekler. Sağılan koyun tekrar güdülmek için meralara götürülür. İkindi vakti başlayan gütmenin 

süresi, içinde bulunulan aya göre değişiklik gösterir. Bahar ve ekinlerin derilmediği aylarda 

koyun, dokuz ve on bir arası yayılır. Anızların derilmesinden sonra ise koyun, gece de 

güdülmeye devam eder. Kar yağıncaya kadar koyun yabana götürülerek buralarda 

beslenmesine devam edilir. Otların azaldığı zamanda koyuna ek gıda verilmeye devam eder.  

 

 

 



135 

 

5.7.1.2. Gece gütmesi  

                                                                   ‘’Gündüz yayarsan bit olur, gece yayarsan et olur.’’36 

Ekinlerin derilmesinden sonra gece, anız alanında kalan koyun belirli aralıklarla sabaha kadar 

güdülür. Koyunların sağımdan sonra yatmaya gitmesi, ‘’yatıya ya da yazıya gitmek’’ olarak 

adlandırılmaktadır. Gece gütmesi, koyunun et ve süt kalitesini artırdığı gibi serin havada yatan 

koyuna dinçlik verir. Aslında yazıya gitme durumu, sadece belli bir döneme ait değildir fakat 

‘’sulu tarım’’ denilen ekili alanların fazla olması bu durumu, ekinlerin derilmesinden sonraki 

döneme erteler. Harmandan sonra koyunun zarar vereceği alan ortadan kalkmıştır. Gün 

dönümünden sonra uzayan gecelerde acıkan koyun, bu alanlarda güdülür. Taze ota alışan 

koyuna, anıza geçerken bağırsağının alışması ve şeriti engellemek için iğne yapılır. Bu iğne, altı 

ayda bir yapılır. Bu zamanlarda koyunun yattığı yere ‘’arkaç ya da kara yatak’’ ismi verilir. 

Koyun, ekili alan olmadığından dolayı rahat bir şekilde gezer ve doyduğu yerde yatar. Fakat 

anızların ve otların bittiği sonbahar aylarında koyun eğer doymazsa sürekli çeker yani kalkarak 

ot yemeye gider. Ağıl olmadığından dolayı da onu gitmesini engelleyecek bir şey yoktur. O 

zamanlarda koyun, kara yatağa getirilir ve burada uyur. Çünkü aç koyunun kara yatakta 

uyuduğu bilgisi, tecrübeyle elde dilmiştir. Kaynak kişilerin bildirdiğine göre, etrafında örülü 

duvar varmışçasına kalkmadan burada uyur. Kara yatak, koyunun gığını da yaptığı yerdir. 

Zaman içinde burası könleşir ve koyunların yatağı haline gelir.37 Koyun zorla uyandırılmadığı 

sürece güneş doğuncaya kadar burada uyur.  Çoban tarafından belirlenen bir yere koyunlar 

alıştırılıp kara yatak oluşturulur. Aynı yerde yatmaya devam eden sürü dinlenecek, uykusunu 

alacaktır. İyi şekilde dinlenen koyunun yayılması da iyi olacaktır.  Uyuyan koyun, belli saatlerde 

çoban tarafından uyandırılarak yayılır. İki üç saatlik bu gütme ‘’örü’’ olarak adlandırılmaktadır. 

Bu uyandırmaya ‘’örüye çekmek’’ ya da ‘’örüye kaldırmak’’ denir. Örü, sürünün sadece yatıya 

gittiği dönemlerde yapılmaz. Bazı meralardaki yeşil alanın fazlalığı, yatıya çıkmayı 

engelleyebilir. Koyun, çardak ve ağılda kalırken de yapılabilir. Acıkan koyun, bu örü sayesinde 

doyar ve rahat şekilde uyur. Günümüzde örüye çekme, yeşil alanların fazla olmasından dolayı 

azalmıştır. Fakat koyun kalksın, ayaklansın, idrarını yapsın diye sürüye bakanlar, yatmadan 

                                                           
36 İslik köyünün has çobanlarından kabul edilen Metin Türkoğlu’nun, gece gütmesinin faydasını anlattığı söz. 
37 Yakacak olarak könün kullanıldığı zamanlarda, bu kön kadınlar tarafından süpürülerek evlerine 
götürülmüştür. 



136 

 

önce koyuna örü adı altında saman dökerler. Anızların öncesinde yazıya giden koyun, ağılda 

yatar. Eğer ağılda yatmazsa koyun, acıktığı zaman çeker ve ekili alana zarar verebilir.  

İkindi zamanı yaylıma çıkan sürü, çobanın istediği zamana kadar yayılır. Yayma saatini; yeşil 

alanlar, kurt tehlikesi, çobanın istediği belirlemektedir. (EK-58) 

Gece, otu görmeden ve seçmeden yiyen hayvanın sütü artacak ve etine de fayda edecektir. 

Gündüz gütmesine göre daha verimli olan yatıya gitme, sürü sahiplerinin memnun olduğu 

gütme şeklidir. Çobanın mahareti ve belenin verimiyle birlikte koyun, iyi bir şekilde dinlenecek, 

temiz havada uyuyacak ve beslenecektir. Gündüz sıcakta kürneyen ve çok yayılamayan sürü, 

gece rahatça yayılır. Gece gütmesiyle ilgili çıkan şu anlatı onun önemini göstermektedir: 

-Ağanın çobanı varmış dağda, goyununu yayarmış. Garapınarlı. Bir gün gelmiş ağa guymak 

yapmış. İçine gılı gıymış gıymış(parçalamış), dökmüş guymağın içine. Gice(gece), çoban yimiş. 

Ne bissin(bilsin) içinde gıl olduğunu? …İki gün sonra yine gelmiş. Bu sefer zabahtan getirmiş, 

aynı guymağı. Çoban bakmış: ‘’Ağa bunun içi gıl. Bu yinir mi ya?’’ ‘’Eee, akşam yidiğinle 

aynıydı.’’ dimiş. Gice, otu seçmez davar. İyi yayılır. Ona getirmiş yani.(Onu söylemek istemiş 

yani) Gündüz taze ot, çiçek başı arar. Gice, garanlıkta ne denk gelirse yiyor.(İsmail Ekin –Akören 

DT:1935) 

Gece gütmesinin önemini kaynak kişiler şöyle açıklamaktadırlar:  

-Gündüz yayarsan bit olur, gece yayarsan et olur. Hepsini alır goyun, toplar gider ama gündüz 

seçer. (Metin Türkoğlu-İslik, DT:1958) 

- Gece güdülen goyun çabuk etlenir. Serinde yayıldı mı iyi olur. Garanlıkta eline ne geçerse yir. 

Hiç ot aramaz yani amma gündüz iyi otları aramaya çalışır. Gündüz öyle amma gece önüne ne 

gelirse yir. İyi etlenir goyun gece. (İbrahim Çiçekdağ-Güzelkışla DT:1955) 

- Malın gice yidiği ot yarar. Gündüz bir yararsa, gice yidiği ot iki yarar. Seçmez, gece var ya 

gece serinde goyun çok yayılır. Çok ot yir. (Musa Yaman-Işıklar DT:1972) 

- Gece iyi yayılır. Temiz havada yatar goyun. Goyun her otu yir. İnsanın sevdiği yimekler olduğu 

gibi goyunun da sevdiği otlar olur içinde, seçer.( KK: İbrahim Soylu DT: 1954) 



137 

 

- Koyun, gece ne kadar bol yayılırsa o kadar etli olur, iyi olur. Keçi pek aramaz ama koyun 

muhakkak gece de bol yayılacak.(KK: İsmail Şener DT: 1954) 

-Gece, goyun çok yayılır, ıccak (sıcak)olmaz. Iccakta goyun yayılmaz.(KK: Mehmet Küçük-

Sazlıpınar DT:1940) 

- Gice gütmezse etlenmez… O zaman sırf gendinden yir ama gice, oohh, buz gibi havada 

yayılsın.(KK: İsmail Ekin-Akören DT:1935) 

Gece gütmesinde çok yayılan hayvan, ağanın memnun olmasını da sağlar. Gece, meradan iyi 

yararlanan, koyunu uyutmayan çoban, iyi çoban sayılır. Çünkü gece yayılan koyunun kilosu 

artacak, bu durum da ağayı memnun edecektir. Gece yayılımla ilgili köylerde anlatılan anlatı 

şu şekildedir: 

Sabah, yatıdan gelen koyunu kuyu başında ağa bekler. Koyunun gelişi, gece nasıl yayıldığının 

göstergesi hem de çobanı sınayacak bir olaydır. Eğer koyun suya hızlıca gelir ve yatmaya 

giderse bu, çobanın maharetidir. Koyun dinlenmiş gelirse bir de su içmezse gece yayılmadığını 

gösterir. Gece yayılan koyun, susayacaktır ve hemen suya yönelecektir. Bu durum ağanın 

hoşuna gider ve ‘’Bugün çoban koyunu iyi gütmüş’’ der. Gece uyuyan koyun ise yayılmadığı 

için dinlenmiş ve susamamıştır. Evin, kuyunun yakınındaki otları yemeye yönelir, bu durum 

sürü sahibini rahatsız ederken, çobanın da iyi olmadığını gösterir. 

Gece gütmesinde, yön ve zaman belirlemek için yıldızlara bakılır. Türk kültüründe önemli olan 

yıldızlardan, Emirgazi ve Karapınar çobanları da faydalanmıştır. En önemli yıldızlardan biri de 

Çoban yıldızıdır.38 Emirgazi ve Karapınar’da; Dan, Şafak ve Zühre Yıldızı olarak bilinen Çoban 

Yıldızı; çobanların yön tayini ve gütme için zaman belirleyici olarak kullandığı en önemli 

yıldızdır. 

Karanlık bozkır gecelerinde gökyüzünde bulunan parlak yıldızlar, belende sürüsüyle kalan 

çobanın yoldaşı olur. Emirgazi ve Karapınar’da çobanların yıldızlara göre günü ayarlama 

uygulamaları, akıllı telefonların cepte taşınmasıyla oldukça zayıflamıştır. Geçmişte çoban, 

                                                           
38 ‘’Türklerde yıldız bilgisi çok önemli bir rol oynamıştır. Geceleri vakti öğrenmede yıldız bilgisi tek yol ve çaredir. 
Yönleri ve yolu bulma da, ancak yıldızları iyi bilme ile mümkündür.’’ (Ögel, 2014:261)  Demir Kazık(Kutup Yıldızı) 
göğün kutbudur ve gök Demir Kazık’ın etrafında döner. (Esin, 2001:41) 
 



138 

 

gütme işinin zamanlamasını tamamen yıldızlardan, hava olaylarından hareketle yapmıştır. 

Çoban yaşamındaki en önemli yıldızlar, Şafak ve Ülker’dir. İnsanlar ve çobanlar, ana-baba 

hesabı dedikleri takvimden hareketle, günlerini hesaplayıp işlerini bu hesap doğrultusunda 

yapmışlardır.  

Şafak Yıldızı, çoban ve sürüsünün gün içinde meraya çıkma saatinin başlangıcını belirler. Işığıyla 

etrafı fazlaca aydınlatan yıldızın doğmasından evvel koyunun çekilmesi yani güdülmeye 

başlanması gerekir. Şafak Yıldızı üzerine doğan koyunun etlenmeyeceği, onmayacağı, ürkeceği 

inancı vardır. Yaylıma, Şafak Yıldızı doğmadan önce başlanması gerekir. Bu durum aynı zaman 

da çobanın becerisinin en önemli göstergelerindendir. Koyunun şafak uykusunu uyumaması 

lazım. Şafakta uyuyan ve gün aydınlanınca uyanan koyun, öncesinde kalkıp yayılan koyundan 

farklı olarak yemek için her yere saldırır. Şafak Yıldızı’nın bölgede diğer ismi de Dan Yıldızı’dır. 

Bu yıldıza karşı koyunu sürmenin hastalık getireceği inancı da vardır. Çoban ve sürü 

sahiplerinin Şafak Yıldızı’yla ilgili aktardıkları bilgilerden bazıları şunlardır: 

 -Şafağı ağartmayacan goyunun üzerine. Şafağı ağartırsan goyun yayılmaz, etlenmez. Şafağı 

ağartmayacan goyunun üstüne. Şafaktan önce götürülsün goyun.(KK: Halil Öner-Sığrak 

DT:1954) 

- Goca şafakta bir ıldız doğardı. Çoban, o vağat çeker goyunu. Goyunu o vağat çeker, iyi çoban. 

Yatan çoban çekmez de.(Ayşana Kocaman-Emirgazi KK:1941) 

- Bir yıldız doğdu muydu, babam gulağımdan dutar, oğlağın, guzunun tasına götürürdü. Dan 

yıldızı doğdu muydu giderdim ben. Ondan sonra guşluğa doğru gelirdim ben, sulamaya 

eve.(KK: İhsan Şenol-İkizli DT:1945) 

Dünyaya en yakın yıldızlardan olan Zühre, güneş doğmadan güney doğuda, batmadan evvel 

de güney batıda kendini gösterir, bu yıldıza sabah yıldızı ve akşam yıldızı da denir. (Pakalın, 

1993:666) Şafak yıldızıyla bilinen Çoban Yıldızı’nın gün batarken görünmesinin bölgede bilinen 

ismi, Düven Yıldızı’dır. Yıldızın bu ismi almasında, insanların geçim kaynağından bir diğeri olan 

tarım etkili olmuştur. Sabah tarlaya çalışmaya gidenlerin eve dönüşü, Düven Yıldızı’nın 

görünmesiyle olur. ‘’Düven Yıldızı çıkmış’’ diyerek düveni bıraktıklarını, kaynak kişiler 

aktarmıştır. 



139 

 

Türk astronomisinin kadim yıldızı olan(Esin, 2004:117) Ülker Yıldızı’nın çıktığı dönemlerde 

gütme işine, çoban dikkat eder. Bu uygulama geçmişte daha canlıyken günümüzde dikkat 

edilmekle birlikte azalmıştır. 39 

Ülker Yıldızı’yla ilgili inançlar, çobanların koyun güderken bazı uygulamaları yapmasını zorunlu 

kılmıştır. Yıldıza ilçelerde ‘’Yedi Kardeşler’’ dendiği olsa da asıl kullanımı ‘’Ülker, Ülger’dir.’’ 

Ülker’in ışığının, gütme esnasında koyunlara ve çobanlara hastalık getirdiği söylenir. Bu 

sebeple koyunun, Ülker’e karşı güdülmemesi gerekir. Dönemsel olarak bir hafta olan bu 

sürede Ülker’e karşı gidilirse koyunun ağrıma geçireceği, çoban ve koyunun yüzlerinin 

hastalanacağı düşüncesi hâkimdir. Bu yüzden koyunun, karanlık hatta bazen kör karanlıklardan 

götürülmesi tercih edilir. Ülker’i koyunun görmemesi, güneş doğduktan sonra çekilmesi sürü 

için iyi olur. Ülker’in koyunları hasta etmesine ‘’Ülker çalması’’, ‘’Ülker çarpması’’ yahut 

‘’koyunu Ülker vurdu’’ denir. Ülker’le ilgili inançlar ve bu inançların doğurduğu uygulamalar şu 

şekildedir: 

-Aman otun fazla yirine götürme. (Dermiş, çevredeki insanlar) Gene(Kene), ganını içermiş 

hastalanırmış. Ülker doğduğunda sabahtan erken çekilmeyecek.(KK: İhsan Koçak-Emirgazi 

DT:1945) 

- Ülger diyi bir yıldız varıdı, fena da parlak bir yıldız. Mesela Ülger burdan, gündoğudan doğdu 

muydu goyun, o tarafa giderse hastalanırımışımış, öyle dirlerdi çobanlar. Ülgere gitmezdi.(KK: 

Mehmet Küçük- Sazlıpınar DT:1940) 

-Ülker varıdı, ıldız ıldız. Gün doğarken deden yüzünü o tarafa döndermezdi. Goyunun eli yüzü 

alalanır. Temire gibi olur.(KK: Meryem Kahriman-Emirgazi, DT:1939) 

-Babalarımız diyişine göre, ‘’Ülker, goyunu çarpar, hastalarmış goyun, hastalığa uğrarmış.’’ 

‘’Aman ülkere çaptırma goyunu’’ dirdi.( KK: Mete Mıh-Hotamış DT:1946) 

-‘’Ülker doğarsa goyunun tüyü gevilir’’ dillerdi. Gaşınır, dillerdi. Şafak yıldızı, diriz biz. O 

doğmadan goyunu galdırırız biz. O zaman eve goyun iyi gelir. Goyun susar. Çok yayılır. O saatte 

goyun uykulu olur; burnuna gelen her otu yir. Ot seçmez o zaman goyun. Ondan (Sonra) goyun 

                                                           
39 En sık rastlanan inanış tarzlarından hava olaylarının Ülker Yıldızına bağlanmasıdır. (Harva, 2014:144) 



140 

 

eve iyi gelir. Samanyolu dirdik, Zühre Yıldızı dirdik. Gırda işin ne? ‘’Boğun akşam yıldızlar aşşağı 

sarktı.’’ didim ben… Bir bir sayılırdı yani.(KK: İsmail Aydemir-Kayalı DT:1959) 

Zaman belirlemede kullanılan diğer yıldız, Terazi’dir. Terazi de çobanın koyunu çekerken 

kullandığı yıldızdır. Şeklinin teraziye benzemesinden dolayı bu ismi almıştır. Ülker ve Terazi’nin 

zaman belirleyici olarak kullanılması bir hikâyeye konu olmuştur: 

 ‘’Babam ırahmetlik söylerdi: Hurşit diyi bir adam, gızıla gaçmışlar. Gızı gaçırmış Hurşit 

dinen adam. Yorgunumuş da. Biraz şöyle köyden aralaşınca(uzaklaşınca) yaslanmış, gıza 

yaslanınca uyuyakalmış. Çünkü gaç gündür peşinde gezer, yorgun. Arkasından da gız ‘’Beni 

takip iden, bizi takip iden olur’’ diyi gorkuyor tabii. ‘’Ülker doğdu da teraziyi geçiyor, uyan ağam 

gara yüzbaşı arkamızdan yitmeden.’’ diyor. Nişanlısı da Gara Yüzbaşıymış. Babam rahmetlik 

bunu söylerdi. O da vakit için yani.’’(KK: Mustafa Yılman-Gicen DT:1940) 

‘’Gövdesi intizar(?) önü terazi 

Aşar gider Ülkerilen Tirazi  

Yarın mahşerde sorarlar bizi 

Hak nizam gorur seni’’(KK: İsmail Ekin- Akören DT:1935) 

Telefonların çıkması ve telefonlardaki alarm; yıldızlara bakmanın önüne geçmiştir.  

5.8. Kuzuların Beslenmesi ve Almaz Koyun 

Kuzuların beslenmesinde en önemli gıda anne sütüdür. Kuzu doğduğunda yaklaşık üç dört ay, 

annesini emer. Ağız sütünü alması çok önemlidir. Doğumda koyunun, kuzuyu sahiplenmesi, 

kuzunun da annesini emmesi, kuzuya sağlıklı bir beslenme dönemi verir. Koyunun bazen 

kuzuyu almadığı yani onu sahiplenmediği, emzirmediği olur. Bu koyunlara ‘’almaz koyun’’ 

denir. Almaz koyunun, kuzusunu alması için insanlar müdahale eder. Başta yumuşak ve güzel 

şekilde kuzusunu emzirmesi sağlanmaya çalışılır. Almamakta devam ederse bir yere kapatılır 

eğer o da olmazsa korkutularak alması beklenir. Koyunun, kuzusunu emzirmemesinde bazı 

nedenler vardır: Daha ilk doğumu olan şişek koyun, kuzusunu sahiplenemez. Doğum sırasında 

çok acı çeken hayvan, kendi ağrısıyla uğraşırken kuzusunu almaz. Bu sırada koyuna yardım 



141 

 

eden insanların olması bu durumu ortadan kaldırır. Kuzunun doğduğu eşi yani çarasının 

kuruması da koyunun, kuzusunu almaması için nedendir. Koyunun, doğar doğmaz yavrusunun 

üzerindeki ıslaklığı yalaması ve kokusunu alması gerekir. Bu nedenle çaranın kurutulmaması 

iyi bir yöntem olacaktır.  

Almaz koyun için en başta gelen yöntem, insanların kuzuyu tutup annesini emzirmesidir. 

Koyun, yavrusunu hâlâ almazsa ‘’almazlık’’ adı verilen yere kapatılırlar. Almazlık çukuru kazılır. 

Dar olan bu çukurun boyutu, koyun ve yavrusunu alabilecek kadardır. Koyun burada mecbur 

kalır ve yavrusunu alır. Çardakların kenarına tahtalar çakılarak da almazlık yapılır. Acıkan kuzu, 

annesinin memesine süt içmek için dayanır. Koyun da emen kuzuya alışır. Dar ve kapalı alan, 

koyunun hareket etmesini ve kaçmasını engeller. Koyunun iki ayağı gülenerek yani bağlanarak 

da kuzusunu almasına çalışılır. Bu şekilde koyun kaçamaz. Koyun buna rağmen almamaya 

devam ederse insanlar korkutma yolunu tercih ederler. Koyun ve kuzusu, kapalı ve karanlık bir 

yere alınır. Bu sırada oraya bir enik atılır. Köpeğin havlamasından ürken koyun, kuzusunu 

korumak için sahiplenir, altına alır ve emzirir.  

‘’İğindirik’’ adı verilen diğer yöntemde, koyuna doğum sancısı yeniden yaşatılarak kuzusunu 

alması istenir. Koyunun geynine, yün parçasının batırıldığı tuz ve pulbiber karışımı sürülür. Bu 

sırada kuzu, annesinin geynine sürtülür. Kuzunun üzerine tuz ve kepek atılır. Bu sayede 

yavrusunu yeni doğurmuş zanneden koyun, onu yalayarak emzirmeye başlar. Suni doğum 

sancısı verilen koyun, kuzusunu alır. 40Eğer etrafta koyunun çarası varsa kuzu üzerine sürülerek 

de aldırılmaya çalışılır. Bu şekilde koyunun canı acımadan kuzuyu alacaktır. Eğer kuzu, memeyi 

alıp emmezse biberonla beslenmeye başlar. Biberona alışan kuzunun memeye alıştırılması da 

zorlu bir süreçtir.  

Almaz kuzu için diğer uygulama, yakmadır. Anası ölmüş kuzu ve kuzusu ölmüş koyun birbirine 

alıştırılır. Bu alıştırma sürecinde ikiz ya da üçüz doğuran bir koyununun kuzusunun teki de 

alınabilir. Bu yavrunun alınmasına, ‘’yakma’’ denir. Yakma işlemi bazen zaman alır. Koyun 

kendi yavrusunun kokusunu bilir ve gelecek kuzuyu almaz. Bunun için ölen kuzunun derisi 

çıkarılır, dört delik açılan bu deri, kuzuya geçirilir. Deri, kuzunun üzerinde bulunur. Koyun, 

kuzuyu yaladıkça alışır ve altına alarak emzirir ve bundan sonra da bırakmaz. Alma süresi 

                                                           
40 Bu uygulamanın birebir aynısını Güney Anadolu Yörüklerinde de görmekteyiz. (Genç ve Koyuncu Okca, 2017) 



142 

 

koyunun anaç olmasına ve kuzunun memeyi almasına bağlıdır. Bu süreç, bazen bir günü bazen 

birkaç günü bulmaktır. 41 

Yaşamayan bir diğer uygulama ise ‘’ingil’’dir. Bu uygulama, almayan keçiler ve oğlaklara 

yapılmaktadır. Keçinin burnundan iğne ile geçirilen ipe; ingil denir. Bu ip, oğlağın ayağına 

bağlanır. Burnundan ip geçirilen keçi hareket edemez. Bu sırada keçinin ayağına bağlı oğlak, 

anasını emmeye başlar.  Almaz koyun için büyüsel uygulamalar da yapılır. Bunun için erişkin 

bir kişinin ya da hocanın yazdığı muska kullanılır. Almaz muskası, emzirmeyen koyuna takılaıp 

kuzusunu sahiplenmesi dilenir.  

Kuzu, kırk gün kadar çift öğün emzirilir. Bundan sonra tek öğüne düşen kuzunun, annesinin 

sütünü emmesi iki ay kadar daha devam eder. Kuzu, annesinin sütünü emerken aynı zamanda 

kuzu alıştırma yemleri alır. Bundan sonraki süreçte, büyütme yemleri verilir. Büyütme yemiyle 

kısa sürede büyüyen kuzular, Kurban Bayramına yetiştirilmeye çalışılır. Emzirilmesi günde bir 

kereye düşen kuzuya fenni yem, toklu yemi verilir. Yaklaşık üç ay süt emen kuzu, bir ay kadar 

annesiyle beraber güdülür. Yayılmaya alışan kuzulardan ayrı bir sürü oluşturulup güdülmeye 

devam edilir. Kuzu, güneşten etkileneceği için günün serin zaman dilimleri içinde otlatılması 

yapılır. Sabah şafak doğmadan çıkan kuzu, kuşluk vakti eve döner. Akşamüstü hava 

serinleyince meraya gidip akşam sekiz-dokuz gibi eve döner. Bu sırada kuzu, annesizliğe alışır 

ve sütten de kesilmiş olur. Annesini emmeyi unutan kuzu, sürüye katılarak güdülür. 

Koyun sağılırken kuzu, çardakların avlularında ya da kuzuluklarda bekletilir. Koşan koşulup 

sağım bittikten sonra koyunlar ve kuzular birleştirilir. Koyunların kuzularını emzirdiği olaya 

‘’emişme’’ denir. Emişme sırasında koyunların ve kuzuların sesi birbirine karışır. Yüzlerce ses 

arasından birbirini bulan koyun ve kuzu emişirler. Kuzu doyduktan sonra annesi ve yavrusunun 

birbirinden ayrılması başta zordur. Zaman içinde alışan koyun ve kuzuları ayırmak biraz daha 

kolay olur. Bu ayırma işlemi ‘’yozlama’’ olarak adlandırılır. Yozlamadan sonra kuzular, tekrar 

kuzuluklara alınırlar. Koyun ise çardağa ya da dinleneceği yere geçer. Emişmeden sonra 

yayılmaları için meralara da götürülebilirler. Yozlama sırasında koyuna ve kuzuya belli sözler 

                                                           
41 Yakma işleminin aynı adla keçiler üzerinde Tarsus’ta yapıldığını görmekteyiz. (Gökşen, 2007) 



143 

 

söylenir ve ayırma işi kolaylaştırılmaya çalışılır. Kalıplaşmış olan ‘’Ağıl ağıl’’ seslenmesi koyunu 

ve kuzuyu yozlamak için kullanılır. 

-Alıştı mı bişşiy olmazdı guzu bi yana gider, goyun bi yana giderdi. Yozlarken siftah, bir iki gün 

zor olurdu. Guzu anasının tasından giderdi ama bir hafta on beş gün geçti mi ‘’Ağıl ağıl’’ didiğin 

mi guzu bi yana goyun bi yana giderdi. (KK: Emin Yaşa- Emirgazi DT:1944) 

5.9. Koyunların Kış Aylarında Bakımı 

Bahar aylarında merada beslenen koyunların bakımları, kış aylarında çardaklarda 

yapılmaktadır. Sonbahar aylarında tarlada kalan ayçiçeğini, mısır saplarını, kalan otları yiyen 

koyunun kış aylarında yayılması duracak duruma gelir. Bu dönemde koyunlar, çeşitli yemlerle 

beslenir. Etlik olarak büyütülüp satılacak olanlara etlenmesi biraz daha fazla yem verilir. Kış 

aylarında havanın iyi olduğu zamanlarda koyunlar, etraftaki meralarda kısa süreli yayılarak 

tekrar çardağa getirilir. Sarı saman, yonca samanı, yonca, küspe, fenni yem, toklu yemi, 

çardaklardaki oluklara dökülüp hayvanların beslenmesi sağlanır. Bir koyun, kış aylarında bir-

bir buçuk kilo kaba yem denilen saman ve sekiz yüz gram-bir kilogram yem ile beslenir. Kaynak 

kişinin koyun bakımıyla ilgili sözleri şu şekildedir: 

‘’Fenni yim alırız. Arpa, kepek alır gararız. Adana küspesi alırım. Gendine nasıl bakarsan goyuna 

da öyle bakarım ben yani. Bakmazsan koyun da sana bakmaz.’’ (KK: İsmail Aydemir-Kayalı 

DT:1959) 

Karacadağ köylerinde keçilerin kışın beslenmesini sağlamak için meşe ağaçlarının yeşil 

yaprakları kullanılmıştır. Pelit ağacının kurumadan toplanan dalları üst üste yığılarak çok sıkı 

şekilde bastırılır. Bu şekilde yapraklar, yeşilliğini aylarca korur. Dalların bastırılarak muhafaza 

edilmesine ‘’Bastırma’’ denir. Bastırma oluşturulurken kişi, kendi arazisinde bulunan pelit 

ağaçlarını kullanır. Yandak ismi verilen ot da günlerce katırlarla getirilir, hayvanların kış 

beslenmesi için hazır durur. Yemin bulunmasının zor olduğu dönemlerde, bastırma ve yandak 

otu, engebeli araziye sahip olan Karacadağ köylerindeki keçinin yem ihtiyacını karşılamıştır. 

 

 



144 

 

5.10. Sulama 

Koyunların sulanması, geçmişte zor bir işken günümüzde çeşmelerin, çardağın yakınına, 

avlunun içine alınmasıyla oldukça kolaylaşmıştır. Geçmişte, koyun günde iki kez sulanmıştır. 

Günümüzde oluklardan su eksik değildir, koyun istediği zaman suyunu içmektedir.(EK-16) 

Koyun, meradan geldiğinde özellikle sulanır ve serin yere dinlenmeye çekilir. Hayvanın sağlıklı 

olması için suyun temiz olmasına dikkat edilir. Geleneksel uygulamalar oluk etrafında da 

yapılır. Suyun bulunduğu oluğun içine atılan bazı eşyalarla hastalık tedavi edilmeye çalışılır. 

Göktaş, çiçek tası, sev bu uygulamalarda kullanılır.  

5.11. Tuzlama 

Koyunun tuzlanmasına hem yaz hem kış aylarında önem verilir. Hayvanlar ‘’tuzla’’ denilen tuz 

taşlarının üzerine atılan tuzu yalar. Üzeri düz büyükçe bir taş seçilir. Bu taşın yukarda durması 

için altına büyük olandan daha ufak taşlar koyulur. Taş uygunsa altına ufak taşlar konmaz. 

Bazen dört bazen daha fazla taşın üzerinde duran düz taş, hayvanların tuzu yalamasını 

kolaylaştırır. Tuzlaların ‘’dölek’’ denilen düzgün bir yer üzerinde bulunmasına dikkat edilir. (EK 

54, EK-67) 

Hayvanlara tuz atılmasının belli nedenleri vardır. Etinin lezzetli olması için tuz önemli bir 

gıdadır. Hayvanın derisini kalınlaştırıp sağlamlaştırır. Bu sayede kesilen hayvanın derisi 

yüzülürken bölünmeler olmaz, sağlam şekilde çıkarılır. Tuz atılmasının diğer nedeni, koyunun 

bağırsağında oluşacak parçalanmaları engellemektir. Koyunun, yavrusunu 

bırakmaması(düşürmemesi) ve katım sırasında koça iyi gelmesi için de tuzlanması gerektiği 

düşüncesi vardır. Tuzunu iyi alan davar, daha iyi yayılır ve etlenir.  

Hayvan doyurulmadan önce tuzlaların üzerine tuz serpilir. Avludan ya da çardaktan çıkan, 

meradan dönen koyun, buraya gelir. Tuz olmadığında ise toprağı yalar, bu da onun için 

zarardır. Verilmediği zaman boş tuzlayı yalayan hayvan, isteğini sessiz şekilde gösterir. Haftada 

birkaç kez tuzlanması gerekir. Ekinlerin derilmesinden sonra üzerlik, suyunu çekip kurumaya 

başlar. Bu üzerliği, koyunlar yabanda yerler. Tuzlu hale gelen otu, o zamanlar koyunlar çok 

sever. Ot tazeyken acıdır, koyun yiyemez yese de koyunu ishal eder. Kaynak kişilerin tuz ile 

verdiği bilgilerden bazısı şu şekildedir: 



145 

 

-Karapınar’da bir tuzcu vardı da ben şimdi unuttum. Taşlar, dağda hazır. Beş altı yüz davar var. 

En aşağı 15-20 kilo tuz yiyecek. (Bir günde) Hatta o zamanda çobanın üzerinde tuz var. Bir 

torba da çobanın üzerinde. O gün davarı da tuzlayacak ya şöyle de bir türkü söylermiş: 

Koyun seni hangi daha çekeyim 

Kınalı taşlara tuzlar ekeyim 

Sen gittikçe ben ardından bakayım  

(KK: İsmail Şener-Öbektaş DT:1954) 

-Duzu yidik sıra goyun çabuk çıkar sütten. Abılanın göğnü(gönlü) olmaz, ağanın göğnü olur. 

Abılanın göğnü olmaz pek duz atmaya.(KK: Metin Türkoğlu-İslik DT:1958) (Abıla, ağanın eşidir.) 

-Goyun goça gelir duz attıkça. Goyun guzular ağa sever, abıla sütü sever.( KK: Galip Ertekin-İslik 

DT:1955) 

5.12. Halk Takvimi ve Çobanlık 

Sistemli ve periyodik bir şekilde ilerleyen koyunculukta tarihlerin büyük bir önemi vardır. 

Sağım, kırkım, kuzulama, koç katımı, gütme, seçim gibi uygulamaların dönemlerinde takvime 

bakılır. Geçmişte daha belirgin olan bu düzenlemelerin bazıları günümüzde yok olmuştur. Koç 

katımı, kuzulama, kırkım, gütmede hava olaylarına dikkat edilir. Bu tarihlere dikkat edilmemesi 

sürü için büyük zararlar doğurur. Sürünün kırımına, koyunların hastalanması, sütün çekilmesi 

bunlardan bazılarıdır. Özellikle geçmişte koçun katımında tarih belirleyici bir rol oynar. 

Kırkımda da zaman ayarlamasının yapılması gerekir. Gündönümleri de koyunculuk için 

belirleyici tarihlerdendir.  

İnsanlar hava olaylarını gözlemlemiş, bunlara çeşitli isimlendirmeler vererek hayatını 

düzenlemiştir. Yüzyılların birikimiyle belirledikleri ayları ve özel tarihleri geçim kaynakları olan 

koyunculukta ve tarımda kullanmıştır. Dönemsel işlerde bu tecrübelerin büyük katkıları 

olmuştur. Hava olaylarının açabileceği zararlar, halkın tecrübesiyle en aza indirilmiştir. Bu 

takvimdeki belirli soğuklar, tipi ve fırtınalar göz ardı edildiğinde büyük zararların doğduğunu 

kaynak kişiler aktarmışlardır. Halk takvimlerindeki tarihlerden bazılarında koyunculukla alâkalı 



146 

 

merasimler düzenlenmiştir. Bu merasimler etrafında bazı uygulamalar, gelenekler meydana 

gelmiştir. Çobanlar bu günlerde ön plandaki kişiler olmuşlardır.  

Emirgazi ve Karapınar’da halk takvimindeki isimlendirmeler, ayın başlangıç tarihleri seçim ve 

katım tarihleri hariç aynıdır. Halk takvimi bölgede ‘’ana-baba hesabı’’ olarak adlandırılır. 

Kullanılan Miladi takvime ‘’hükümet takvimi’’ denir ve hükümet takvimi ana-baba hesabına 

göre 13 gün geriden gelir. Bu tarihler içinde ‘’sayılı kışlar’’ denilen belirli günler vardır. Asıl 

dikkat edilmesi gereken bu tarihlerde, aniden gelen kar, tipi, yağmur ve rüzgâr felâket 

sayılabilecek sonuçlar doğurabilir. Bu yüzden özellikle bu tarihlerdeki işlere ayrı önem verilir. 

Gerek tarla işlerinde gerek koyunculukta olabilecek ihtimaller göz önüne getirilmelidir. Bu 

aylar ve sayılı kışlarla alakalı bazı sözler kalıplaşmıştır. Geçmişte yaylaya göçte de bu tarihlere 

dikkat edilmiştir. Bazı tarihlere verilen isimlerin, bu tarihlerin doğurduğu felâketlerle ilgili 

anlatılar kalıplaşmıştır. Ayların ve soğukların bir kısmının isimleri şunlardır: 

Zemheri, Karakış, Mart, Mart dokuzu, Dokuzun dokuzu, Sultanı Nevruz, Aprıl, Aprılın beşi, 

Hıdırellez 

Karıyı Kazana Sokan Soğuk: Geldiğinde büyük sorunlar doğurtan ‘’sayılı kışlardan’’dır. Bu 

soğuklar kendisini tipi ile gösterir. Aniden bastıran tipi yolda kalanlar, dışarıda olanlar ve o 

sırada yayılmakta olan koyun ve başlarındaki çoban için zorlu bir hava olayıdır. Soğuk ismini şu 

olaydan almıştır: 

Hikâye ismini kazanı, kirli çamaşırları ile yunak yerine giden bir kadından almıştır. Hava güzel 

diye çamaşır yıkamaya giden kadın çamaşırlarını yıkar ve eşeğiyle birlikte geri dönmek için yola 

çıkar. Bu sırada aniden bir tipi ve fırtına bastırır. Soğukta kalan kadın eşeğinin üzerinden aldığı 

kazanı ters çevirip içine girer ve orada donar. 

Aprılın beşinci gününe denk gelen bugünle ilgili anlatı Anadolu’nun birçok yerinde bilinir. Bir 

adam iki öküzüyle tarlaya iş yapmaya gider. Hava güllük gülistanlıktır fakat bir anda bastıran 

soğuklar öküzlerden birinin ölmesine neden olur. Sabanı fırtınaya engel yaparak ölen öküzü 

yüzer. O sırada da ‘’Kork aprılın beşinden camızı ayırır eşinden’’ der. 

Günümüzde haftanın günleri normal adlandırılmayla bilinirler. Ağız özelliklerinden kaynaklı 

olarak pazara bazar, pazartesiye bazartesi denir. Geçmişte ise günlerin birkaçının isminde 



147 

 

değişiklik görülür.  Perşembe akşamı ve dini inanışlardan dolayı kutsal sayılır. Perşembenin 

kutsal ve belirgin bir gün olmasında Cumadan önce gelmesindendir. Geçmişte perşembeye 

‘’cümüycesi’’ denmektedir. ‘’Cuma öncesi’’ söyleminin ağızlara yerleşmiş şeklidir. İlk ağız, 

çeşitli ikramlar cümüycesinde komşulara dağıtılır. Cumartesine ise ulu Pazar denir. Geçmişte 

günlerin isimlendirilişi şu şekildedir; 

Pazartesi          Bazartesi 

Salı                    Salı 

Çarşamba         Çarşamba 

Perşembe          Cümüycesi  

Cuma                  Cuma 

Cumartesi          Ulu Bazar  

Pazar                   Bazar 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



148 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



149 

 

6. MERASİMLER VE UYGULAMALAR 

6.1. Çobanlıkla İlgili Merasimler  

Koyunculuk takvimi içinde belirli günler sürü sahipleri ve çobanlar için ayrı önem taşır. Seçim, 

koç katımı, saya, döl(kuzulama), ilk süt gibi zaman dilimlerinde özel uygulamalar yapılmıştır. 

Bu zamanlarda gelenek kendini göstermiştir. Çobanın, ev halkının, köyün birlikte katıldığı bu 

özel günlerin bazıları yok olmuş, bazıları ise kutlanmaya devam etmektedir. Merasimlerde 

bereketin artması ve kötülüğün(nazar) gelmemesi en büyük temennidir. Bereketin devamı ve 

artması için birtakım uygulamalar, Türk kültürünün genel yapısına uygun olarak yapılmıştır. 

Türk sosyal hayatında önemli bir yer tutan şölenlerde olduğu gibi yemek, önemli bir ögedir. 

Yemek ve hediye çobana ikram edilir, birlikte yenilir içilir. Bazı günlerde komşulara yiyecek 

ikram edilir. Bunların hepsinde bereketin korunması amaçtır. 

6.1.1. Seçim 

İlçelere ve köylere göre değişen seçim tarihleri içinde özellikle güz seçimi çobanlar için ayrı bir 

önem taşır. Seçim günlerinde yapılan merasimler günümüzde devam etmemektedir.  Çoban, 

altı yedi ay boyunca sürüyle ilgilenmiş, her türlü sorumluluğu alarak görevini icra etmiştir. Artık 

gururlanma ve hakkını alma günü gelmiştir. Çoban o gün sayım ve hesap için ağalarla görüşür. 

Heyecanlı olan sadece çoban değil sürü sahipleri de sayım için aynı duyguları yaşar. O gün 

yeniden çoban tutulur. Bu çoban ise(geçmişte) kar yağıncaya kadar sürüyle ilgilenir. Ev 

hanesinin hepsinin katıldığı seçimde çobanlar en güzel kıyafetlerini, bayramlıklarını giyerek 

gelir. Koyunun sağıldığı goşan yerine hayvanlar toplanır. Kadın, erkek, çocuk ve çoban o günü 

kırda geçirir. Seçim yapılır. Evlerden yapılıp gelen yemekler, çeşitli meyve sebzeler hep birlikte 

yenir. Seçim gününde yemeklerin başını kuymak, kaygana, dökme, çiğleme çeker. Yemek 

yendikten sonra toplu şekilde dualar edilir. 

Kaynak kişilerin seçimle ilgili hatıraları şu şekildedir; 

-Seçimde davar seçilir. Herkes davarını tekrar sayar. Ondan sonra seçim çoban için davar 

sahipleri için bir bayram. Bir bayramı andırırdı o gün. Herkes bulunan en güzel elbiselerini giyer. 

En düzgün bir şekilde seçim yerine gider. Herkes davarını belli bir yere ayırır. Ayırmak, bir araya 

getirir. Davarını tekrar sayar. Bir eksiklik var mı diye. Ondan sonra çobanlar gelir. Herkesin 



150 

 

davarını yazar; Hüseyin’in 20 davarı var, Aziz’in 50 davarı var. Davar denilirdi koyun keçi 

hepsine birden. Onları sayarlar. Ondan sonra toplallar. Çoban bölüşür hak ne düştü? Her 

çobana diyelim ki yüzer davar düştü. Yüzer davar. Kendisinin ne kadar davarı var. 30 davarı 

var. Onu çıkar. 70 davarın hakkını alır. Herkes davarı gütmez. Altı yedi kişi güder, diğer 

vatandaş da davarını ona katar. Çoluk, çocuk, kadın... Seçim o gün bizim için bayramdı. Çoban 

da o gün davarı seçime daha güzel, garnı doygun işte daha güzel getirirdi. (KK: İsmail Şener- 

Öbektaş DT:1954) 

-Eylülün 13’ünde seçim iderdik. O zaman ağalar ablalar kimi gaygala yağda, bi de undan 

guymak yapardı. Gavun, garpuz, tomatis, biber... Goyunu siçerdik. Tekrar toplar çoban, sonra 

da yiller bir doa yapallardı. Çoban yine üç ay güderdi. Ağalar eve, çoban yabana.(KK: İsmail 

Ekin- Akören DT:1935) 

6.1.2. Saya 

Koyunculukla ilgili en önemli kutlama günlerinden birisi de sayadır. Saya, özelliklerde köylerde, 

hayvanların yavrulamaya başlayacağını, kış mevsiminin yarılandığını müjdelemek, bolluk ve 

bereket dilemek amacıyla gençlerin ve çocukların köydeki evleri dolaşmalarıdır (Sinmez ve 

Yiğit 2014)  Saya geçmişte koyunların kaldığı yere de söylenmektedir. Günümüzde bu kullanımı 

kalmamıştır. Küçükbezirci; ‘’sayanın’’ halk arasında koyunun rahmi, karnına dendiğini 

aktarmıştır.( Küçükbezirci, 1975c: 7312) 

Emirgazi ve Karapınar’da saya kutlamaları tamamen bitmiştir. 

Anadolu’da da birçok yerde var olan bu özel günde, koç katımından yüz gün sonra kuzunun 

anne karnında canlandığına ve ölmeden doğacağına inanılır. Ayrıca kuzunun ana karnında 

tüylendiğine dair de inanç vardır. Kürk giymiş çoban, etrafında gençler ve çocuklar o gün akşam 

toplanırlar. Hep birlikte köydeki evleri gezerler. Gezdikleri evlerden bulgur, yağ, peynir gibi 

yiyecekleri toplarlar. Bu aldıklarını toplu şekilde yerler ya da köy bakkalına satarak karşılığında 

para alırlar. Hayvancılığın yapıldığı yerlerde çeşitli isimler verilen bu gün bölgede saya ve 

koyunun yüzü olarak bilinmektedir. Koyunlar 150 gün gebelik yaşar. Gebeliğin yüzüncü 

gününde kuzunun canlandığına inanılır. Bu sebeple bugüne ‘’koyunun yüzü’’ de denir. 



151 

 

(Boratav, 2016:243) Ellerine çan alan grup çeşitli maniler, türküler söyleyerek evleri dolaşır. 

Onlardan bazıları şunlardır: 

Saya saya salibey(sallıbey) 

Dört ayağı alibey(allıbey) 

Saya gel(z)dim duydunuz mu? 

Selam verdim aldınız mı? 

Doğu goyun domuş goyun 

Memeleri gümüş goyun 

Virenin bir oğlu olsun. 

Virmeyenin bir gızı olsun. 

Goyununuzun yüzü bitti 

Kuzunuzun tüyü bitti. (Kesmez) 

 

‘’Sayı sayı sallanbayı 

Sayı geldi duydunuz mu? 

Selamını aldınız mı? 

Ak koyun akışır 

Kara koyun tokuşur, 

Veren aplanın bir oğlu olsun 

Vermeyen aplanın bir kızı olsun 

Onun da başı kel olsun’’(KK: Şener Saydam-Karapınar DT:1961) 



152 

 

(Sayı olarak geçen kelime sayadır.) 

 

Saya saya sallıbey  

Dört ayağı allı bey  

Saya geldi duydunuz mu? 

Selam virdi aldınız mı? 

Guzu guzu meledi? 

Goyun attı yaladı? 

Doğu goyun beş goyun. 

Gerdanı gümüş goyun 

… (KK: İsmail Ekin-Akören DT:1935) 

 

‘’Sayacı geldi sakının 

Demir dümür dakının 

Virenin bir oğlu olsun 

Virmeyenin bir gızı olsun 

O da gebersin 

(O da tat olsun)’’  

(KK: Mehmet Keleş-Küçükaşlama DT:1936) 

 

Sayacı geldi duydunuz mu? 



153 

 

Selam virdi aldınız mı? 

Saya saya sallı beyim 

Dört ayağı allı beyim 

Doğu goyun döş goyun 

Gerdanları beş goyun 

Virenin bir oğlu olsun. 

Virmeyenin kel kör bir gızı olsun(KK: Ganime ERKOL-Akören DT:1959) 

Süt ürünlerinde canlılığıyla dikkat çeken bereket uygulamaları yapılırken, ‘’saya’’ bayramının 

yapılmadığı dikkat çeker. Değişen eğlence kültürünün bunun üzerinde etkisi olmalıdır. ‘’Halk, 

bu oyunlara başlangıçta hayatının daha verimli olması maksadıyla dinî ve içtimaî bir takım 

zaruretler içerisinde iştirak etmiş; fakat daha sonradan o zaruretler ortadan kalkınca oyunların 

ortaya çıkış sebeplerini unutarak bir eğlence aracı olarak bakmayı yeğlemiştir.’’ (Doğan, 2011). 

Kış gününe denk gelen sayadaki eğlence de kendine yer edinemeyip yok olmuştur. Çoban 

etrafında toplanan gençler ve çocuklara, sürü sahipleri, mallarının selameti için istedikleri 

yiyeceği verirler. Geçmiş zamanda kıymetli olan yiyecekler gençlerin belirlediği bir yerde 

çobanla beraber güle oynaya yenir. Sayacı denilen kişi ise üzerinde kürkü olan çobandır. 

Anadolu’da ve Oğuz Türkçesi kullanan ülkelerde Saya Bayramında türkü söyleyen baytar-

çoban sayılan kişilere ‘’sayacı’’ denir. (Kırzıoğlulu, 1959) Ritüeli yöneten sayacı zaman içinde 

eğlencenin başını çeken kişi haline gelmiştir. İstemeye dayalı maniler, şiirler sürü sahibinin 

korunmasını da sağlar. ‘’Goyununuzun yüzü bitti\Kuzunuzun tüyü bitti.’’ diyerek müjde verilir. 

Bulgur, yağ vb. istekleri vermeyenlere beddualar edilir. Keçi ve koyunlarla ilgili kutlanmış olan 

bu gelenekte baharın gelişini de müjdelenir. (Elçin, 1991:42) Kuzuların doğumunun yaklaşması 

yeni bir üretim döneminin de başlangıcıdır. Anadolu’da birçok yerde Saya olarak ya da değişik 

isimlerle koç katımından yüz gün sonra kutlanmıştır.( Cengiz, 1964, Demirci, 1973, Düzgün, 

2005:26, Kutlu, 1987:119) İşin temelinde hayvanların bereketinin artması ve yaklaşan döl 

zamanında kuzunun sağlıklı doğması temennisi vardır. Kökleri çok eskiye dayanır.’Çoban, 



154 

 

sığırtmaç yaşamı üzerine oyunların önemli kesimi hayvanların sağlıklı kalması, çoğalmaları 

üzerine ritüel kalıntılarıdır.’’ (And, 1974:231)  

Çoban bayramlarından biri olan sayada dramatik oyunların sergilendiği derlenmemiştir. 

Ellerinde çanlarla gezen gençlerin dilekleri gelecek olan kuzuların sağlıklı şekilde doğması 

üzerine kurulmuşken kendi isteklerini de gerçekleştirmeye çalışırlar. Genelde karlı kış 

günlerine rastlayan Saya gününün kutlanması son zamanlara kadar devam etmiştir. Saya 

gününde çobanla gezen bir kaynak kişi o günler için şunları söyler: 

-Çoban çiftçi dökülür yinirdi, yiğenim. Birazını bakkala virirdik, satardık. İki ufak tefek alırdık. O 

günler iyiydi amma. Çok güzel muhabbet, eski asıllar varıdı. Birbirine hörmet varıdı.(KK: 

Mehmet Keleş-Küçükaşlama DT:1936)  

Döl zamanında da büyük bir sevinç vardır fakat belirgin şekilde kutlanmaz. Döllük zamanı da 

denilen koyunun kuzulama sürecinde sürekli kontrol altında olmak gereklidir. Yeni bir dönemin 

kuzularla gelmesi insanları mutlu kılar. Özellikle geçmişte yabanda doğan kuzular heybelere 

konmuştur. Döl zamanı olduğu için çoban tarafından birkaç heybe götürülmüştür. Çoban, 

anası ve kuzusunu bilmek için onlara ‘’belli’’ yapar. Mesela anası ve kuzusuna yavşan otu 

bağlar, aynı renkte ip ya da aynı otu bağlar. Çobana getirdiği kuzular için ağa, ikramda bulunur. 

Çorap gibi hediyeler verilir. Bu dönem, çocuklar için de sevinçle karşılaşılır. Körpe kuzularla 

oynayıp, onlara isimler verirler. 

6.1.3. Koç Katımı 

Çobanla bağlantılı bir diğer merasim de koç katımı ve yapılan faaliyetlerdir. Koç katımı 

tarihlerinde olan değişiklik ve sürü sahibinin koç katımı için koçları ayırmaması, bugünde 

yapılan uygulamaların kaybolmasına yol açmaktadır. Geçmişte sürü içindeki koçlar kesinlikle 

hayvanlardan ayrı güdülüp ayrı beslenmiştir. Koçun katıldığı tarih kuzunun doğum zamanını da 

belirler.  Yemin az olması sürü sahiplerine kışı en az zayiatla atlatma yolunu bulmaya itmiştir. 

Halk takvimine göre çok soğuk olan tarihlerin geçmesi ayarlanıp katım yapılmıştır. Günümüzde 

en fazla verim almaya bağlı olarak yapılır. 

Bereket törenleri içinde sayabileceğimiz koç katımı ve saya bayramlarında ekonomik amaçların 

esas yapıyı oluşturduğu görülür. Ekonomik boyutun yanında bereketi artırmak için yapılan 



155 

 

ritüeller de toplumun bir araya gelmesini sağlayarak sosyal bir boyutu oluşturmuştur. Mahmut 

Tezcan yağmur dualarını morfolojik ve işlevsel yön(Acıpayamlı, 1976’dan aktaran Tezcan, 

1997:146) olmak üzere iki ana başlıkta inceler. Çoban bayramlarını ve süt ürünlerindeki 

bereket uygulamalarını da bu iki başlık altında incelemek mümkündür.  

Çoban bayramları kapsamında değerlendirilen bu bayramlardan bazıları zaman içinde 

fonksiyonlarını kaybederek yok olmaya yüz tutmuş, bazıları ise yok olmuştur. Morfolojik 

yönüyle incelendiğinde geçmişte yapılan ile bugünkü arasında belirgin farklar vardır. İnsanlar 

bir araya gelip hem yeni bir üretim döneminin ilk adımını izlemişler hem de eğlenmişlerdir. 

Ailenin kendi içinde başlayan faaliyetleri; yayla, köy ya da mahalle etrafındaki insanların 

katıldığı törenin yapılmasıyla son bulur. Koç katımı hazırlıkları iki ay öncesinden başlanır. 

Koçların ayrılarak ayrı bir sürü oluşturması bu sürecin ilk adımıdır. Damızlık seçiminde ise iyi 

kuzu elde etmek odak noktasıdır. Ayrılan koçları, semiz hale getirmek ve iyi şekilde verim 

almak hedeflenir. Özel yemlerle beslenen ve ayrı güdülen koçlar besili hale gelir. Koçun seçimi 

de en çok dikkat edilen konudur. İki ay önceden koçlar çeşitli özelliklerine göre ayrılırlar. Bu 

gruplandırmada koyunun yaşına bakılır. Boyu, burnunun tömbek(büyük, kabarık) olması, 

kafasının büyük, renginin tamamen beyaz olması koçu seçerken bakılan ilk özelliklerdendir. 

Hayvan üzerinde ufak leke de olsa sürüye almamaya dikkat edilir. Damızlık olarak seçilen 

koçların iri, iyi ve güzel olmasına dikkat edilir. Sürü içinden ayrılan bu koçların iki-iki buçuk ay 

kadar özel bakımı yapılır. Koç sürüsünü katım gününe kadar kuvvetlendirmek için uğraşılır. 

Yayılır, özel yemler verilir. Tuzlamasına da bu süreç içinde dikkat edilir. Yirmi ya da otuz koyuna 

bir koç hesap edilerek ayrılır.  

Geçmişte kuzuların doğum tarihinin hesaplandığı koç katımında halk takviminde bilinen belli 

soğuklar esas alınmıştır. Yemin azlığı ve imkânların kısıtlı olması, kuzunun bahara sağ salim 

çıkması için bunun yapılması zaruridir. Bu hesaplamayla baharda doğan kuzu mart dokuzu, 

dokuzun dokuzu gibi soğukları görmez. Fırtına ve tipiye yakalanmaz. Annesinin sütüyle 

beslenirken otların çıkması yem sorununu da ortadan kaldırır. Emirgazi ve Karapınar’da katım 

tarihlerinde değişim vardır. Belirlenen tarihlerde yapılan koç katımlarının en belirgin özelliği 

koçların süslenmesidir. (ek-61) Tabiri caizse koçlar gelin gibi süslenir. Çeşitli simgelerdeki 

objelerle bereketin ve kuvvetin sürü üzerinde toplanması amaçlanır. Koç, çeşitli renklerde 

boyalarla boyanır. Kırmızı ve yeşil esas olan iki renktir. Boğazına elma, soğan, armut takılır. 



156 

 

Bunlar o dönemde çoban için de hediye görevi görür. Elmayı, armudu ya da takılan başka 

meyveyi çoban alarak yabanda yer. Koyunun gözü sürmelenir. Sürme yoksa kömürle bu işlem 

yapılır. Koyun hem iyi üresin hem de çoban sevinsin diye koçun boynuna kırmızı başörtü yahut 

kurdele içinde para bağlanır. Bu örtü koçun boynuna takılır. Bu para aynı zamanda aydınlığı 

simgeler. O gün çoban için de hazırlık yapılır. Çerez, meyve, bandırma, helva alınır; katmer gibi 

yiyecekler çobana ikram edilir.  

Katım günü, koyunlar bir yerde toplanır. Koçun kaldığı yerin kapısının erkek bir çocuğa 

açtırılmasına dikkat edilir. Bununla doğacak kuzuların erkek doğması umulur. Daha sonra 

koçlar koyunun arasına karışır ve tüm sürü sahipleri bu olayı izler.  

Geçmişte canlı bir şekilde yapılmış olan koç katımı törenleri bugün o renkli ve hareketli yapısını 

kaybetmiştir. Katım bazı yerlerde devam etmekle birlikte çobana hediye verme, koçu fazla 

süsleme, bir araya gelme durumları ortadan kalkmıştır. Koç katımı törenlerinin bitmek üzere 

olmasına sebep olan nedenlerin başında imkânların artmasını sayabiliriz. Yem çeşitleri 

çoğalmış, kuzular sağlıklı şekilde bahara çıkartılmışlardır. Koyun geçmişte bir kez kuzularken 

günümüzde yılda iki kez kuzulamaktadır. Bunlardan birisinde de kurban bayramı faktörü 

etkilidir. Kurbana yetiştirilen kuzular pazarda satılır. Yılda iki kere kuzulayan koyundan yılda iki 

kere kâr alınır. Bu kuzular satılabileceği gibi sürüye de dahil olabilir. Bu durum sürü sahibi için 

kâr olurken koyun için pek de iyi sayılmaz. Yılda iki kez kuzulayan koyun çabuk yıpranır, yorulur. 

Emzirme işi de koyun için zor bir durumdur. Koç katımı ekonomik açıdan değişime uğrayarak 

yaşamaya devam eder. Bir araya gelinip bereket ve kuvvet istenilen törenin bu işlevi artık 

kalkmıştır. Geçimini koyunculuk üzerine inşa eden insanlar için en büyük varlık şüphesiz 

hayvanlarıdır. Onu korumak ve yeni hayata hazırlamak için hem din dışı objelerden hem de 

halk takvimi bilgisinden faydalanılmıştır.  

Koç katımı törenlerinin işlevsel yönü ise ekonomiye dayanmaktadır. İnsanlar, eçilen arı 

damızlıklarla verimli bir üretim dönemi geçirmek isterler. Bu yüzden de tören esnasında 

bereketi artıracak uygulamalar yapılmıştır. Zaman içinde bu uygulamalar kültür içindeki 

fonksiyonlarını kaybetmişlerdir. Yerini bilimsel tekniklere bırakmıştır. Veteriner hekimin ve 

hayvansal bakımın az olduğu bu dönemlerde insanların tek umudu koç katım tarihleri 

olmuştur. Zaman içindeki gelişmeler koyuna bakabilmeyi getirdiği gibi tıbbî kullanımların 



157 

 

çoğalmasının da önünü açmıştır. Doğa güçlerinden bereket umulması yerini tıp bilimiyle elde 

edilen verime bırakmıştır. Koyun ve koça yapılan ilaçlarla koyunların koça gelmesi 

kolaylaşmıştır. Koyuna yapılan müdahalelerle üçüz kuzu almanın da önü açılmıştır. Bu sistemle 

tokluların doğum yapması kolaylaşmıştır. Bu verimli uygulamalar önceki uygulamaların yerini 

almıştır. Üretici açısından iyi olan durum koyun sağlığı için pek de iyi sayılmaz. 

Koç katımı, saya, seçim, kırkım törenlerin temelinde bir araya gelen insan topluluğu vardır. 

Geçmişte bu günler oldukça renkli şekilde geçmiştir. Çoban gibi sürü sahipleri de heyecan 

içindedir. Belli bir gereksinimi karşılamak için bir araya gelen insanlar imece ve keşşikte de 

toplumsal dayanışma örneği gösterirler. Bu sahalardaki kültürel faaliyetlerin yapılabilmesi için 

şüphesiz insanların bir araya gelmesi yani örgütlenmesi ilk şarttır. Bu örgütlenmeye 

Malinowski kurum adını verir. ‘’Bu kavram insanların bir araya gelmelerine neden olan 

birtakım geleneksel değerler üzerinde varılan bir anlaşmayı içerir.’’(Malinowski, 1990b:41) 

İnsanlar bir araya gelerek hem ihtiyacı karşılamada birlik olurlar hem de muhabbet ederek 

sosyal bir ortam oluştururlar. Bu günlerde geleneksel değerler de kendisini gösterir. Türk 

yardımlaşma sistemi olan imece ile insanlar; büyük meşakkat gerektiren işleri kısa süre içinde 

yaparlar. Koç katımında, sayada ve seçimde çobana hediye götürülmeye dikkat edilir. Hediye 

sosyal ilişkileri kuvvetlendirmeyi sağlayan önemli bir kültürel ögedir. İnsan ilişkilerinde yararı 

görülen hediye aynı zamanda işlevseldir.(Tezcan, 1997:58) Dönemsel olarak sürüye her şeyiyle 

bakan ve sürüyü idare eden kişiye,  insanların bir araya geldiği bugünde hediyeler verilmiştir. 

Hediye verilirken kişinin özelliklerinin dikkate alındığı görülür. Kadına, çocuğa, yaşlıya verilen 

hediyeler farklıdır. Hediye verilen kişinin uygunluğu göz önünde bulundurulmalıdır.(Tezcan, 

1997:64) Geçmişte bu özel günlerde çobana verilen hediyeler onun yabanda yiyebileceği 

hediyelerden seçilmeye ya da ağzını tatlandırmasına dikkat edilmiştir. Bölgede kıymetli olan 

yiyecekler de hediye verilenler arasına girer. Bandırma, çerez, lokum gibi yiyecekler özellikle 

seçilmiştir. Koçun boynuna bağlanan meyveler hem bereket hem de çobana ikram olarak 

düşünülmüştür. Sadece çobana değil çoban o evde kaldığı sürece çocukları varsa gözleri 

bakmasın diye ailesine kuzu, koyun vs. hediye edilebilir. Çoban ilk tutulduğunda verilen 

yakacak kerme, ayakkabı da ağanın birer hediyesidir. Bu hediyelerin de özel günler ve 

devamında üstlendiği işlevler vardır. Mahmut Tezcan hediyenin işlevlerini şöyle sıralar: 

 ‘’1.Dostluklar oluşturulup pekiştirilir, yakınlık sağlanır. 



158 

 

 2.Dayanışmanın arttırılması, yardımlaşmaya yol açma, destekleme 

 3. Geleneklerin sürdürülmesi 

 4.Statü belirleme, saygınlık kazanma 

 5.Tüketime yol açma 

 6. Kimliği ifade eder’’(Tezcan, 1997:64-65)  

Çobana teşekkür mahiyetinde verilen hediyelerle dayanışma artar. Sadece çobana değil kırkım 

sırasında gelenlere de hediyeler verilebilir. Bu sayede gelen kişilerle koyun sahibi arasındaki 

yakınlık artar.  

Katım, seçim ve kırkımda yemek ögesinin toplayıcı bir çatı olduğu göze çarpar. Yemek figürü 

destanlarda, Dede Korkut hikâyelerinde de karşımıza çıkar. Türkler bir araya geldikleri günleri 

yemekle taçlandırmıştır. Hem üzüntülü hem sevinçli günlerinde bu yemeklerin birleştirici 

işlevini kullanmayı iyi bilmişlerdir. Cenaze törenleri, düğünler, sünnet merasimi vb. günler için 

hayvanlar kesilmiş gelenlere ikram edilmiştir. Koyunculuk takviminde önemli günlerde 

yardıma gelen yahut bir araya gelinen insanlarla aynı sofraya oturulmuştur. Emirgazi ve 

Karapınar’da geçiş dönemlerinde de toplu yemeklere çok önem verilir. Koyunculukta da önemi 

olan seçim, kırkım, kemire kesme günlerinde gelenler için özenilmiştir. İş bitiminde ya da 

arasında yenen yemekler, insanlar arasındaki iletişimi kuvvetlendirir hem de mola verilmesini 

sağlar. Yer sofrasında oturan insanlar bir kaptaki yemekten yerler. Geçmişte yukarıda adı 

anılan yiyecekler yapılmıştır. Bu yemeklerde geçim kaynağının ve bölge coğrafyasının etkisi 

görülür. Yağ, koyun eti, yufka ekmek, yumurta, yoğurt eski yemeklerin ana gıdasıdır. Buna ek 

olarak hububatın da kullanıldığı olur. Maddî imkânların darlığı, sebze ve meyveye ulaşımın çok 

da kolay olmamasını yiyecek listesini daraltan diğer etkendir. Yazın, yiyecek meyve sebze 

ihtiyacını yaylalara gelen çerçilerin sağladığı, kavun, karpuz gibi sebzelerin yılda bir kez ve toplu 

aldığı gerçeği düşünülürse bunun haklı bir neden olduğu ortaya çıkacaktır.  Günümüzde ise et 

ve yoğurt yine temel gıdadır. Buna ek olarak her türlü yiyecek kırkım ve kemire kesilen 

günlerdeki sofralara gelebilmektedir. Marketlerin, manavların çoğalması haftalık sebze 

pazarlarının kurulması yiyeceğe ulaşımı kolaylaştırmıştır. Paralı ya da parasız işe gelen 

insanlara kesilen koyun\kuzu yahut yapılan yemekler, teşekkür etmenin bir diğer yoludur.  



159 

 

Toplu yemeklerin vazgeçilmezi olan kuymak tatlısı ise geçmişteki gözdeliğini kaybetmiştir. 

Öz/kaymakla yapılan tatlının insanlara ağır gelmesi de bunun sebeplerinden biridir. Buna 

değişen damak zevkini de eklemek gerekir. Yeni gelen nesil bu tatlıyı geçmiş insan kadar 

sevmemektedir. Tatlı çeşidinin artması, hazır paketli şekerli ürünlerin çoğalması bu 

gerilemenin sebeplerindendir.  

Malinowski’ye göre beslenme temel bir gereksinimdir. Beslenme olgusu örgütlenmiş gruplar 

içinde gerçekleştiği için zincirleme etkinlikler vardır. Beslenme olgusu toplum düzeniyle alakalı 

davranışlar, yaptırımlar, boysal yasa ve törelerin kurallarını içeren bir ögedir.(Malinowski, 

1990b:92) 

‘’Claude Levi Strauss’ un söylediği gibi, yemek sadece karın doyurmaya değil, aynı 
zamanda düşünmeye de iyi gelir. Yemek bizi beslemek için kullanılmakla birlikte 
varoluşun önemli yönlerinden bahsetmemiz için de kullanılır. Beslenmenin eşsiz 
birleşik doğası (asimile etme), yemeyi kutsal ve önemli sembol haline getirir. Grupla 
Tanrı arasındaki ilişki, cemiyet üyeleri arasındaki ilişki gibi rızkı paylaşma ve değişme 
halinde açıkça görülmektedir.’’ (Goode, 2005) 

6.2. Uygulamalar 

6.2.1. Kurtağzı Bağlama 

Ağıla, çardağa ya da belende koyun sürüsünün içine girdiğinde büyük zararlar veren kurt 

bölgede korkulan hayvandır. Hayvan sahipleri de karşılaştıkları sorunlara olduğu gibi bunda da 

çözüm yolu ararlar.  

Kurt, bölgede ‘’canavar’’ olarak adlandırılır. Zeki oluşu ile bilinen canavar girdiği ve fark 

edilemediği zaman ağır zararlar vererek gider. Bu saldırılar bazen onlarca koyunun telef 

olmasıyla biter. İnanca göre canavarın dişi kana değince canavar daha fazla kana değmek ister, 

bu yüzden de olabildiğince hayvanı öldürmeye çalışır. Sürüye girdiğinde hamile  ve tası(arkası) 

kuzulu koyun varsa ilk önce ona saldırır. Diğerlerine göre yavaş koşan koyunu öldürdükten 

sonra yavrusunu yemek daha kolay olur ya da anasının arkasından kuzuyu alıverir. Kurt, 

koyunun karnındaki kuzuya saldırdığında ‘’kurdun kuzuyu aşerdiği’’ söylenir. Bir diğer inanca 

göre; canavar bir koyunu yaralamasa, ona dokunmayıp üzerinden atlasa da o koyun ölür. Bu 

inanca göre, bazen öldüremediği koyunların üzerinden atlarmış ki dönüp tekrar yiyebilsin. 

Koyun üzerinde en çok saldırılan bölgeler, göğüs, kuyruk ve karındır. Yakalaması ve ısırması 



160 

 

kolay olan bu bölgelerden sonra canavar koyunu kolayca öldürür. Canavar, koyunu öldürmek 

için yere vurur. Bu zamanlarda koyuna canavarın nefesi siner inancı vardır. Boğazından 

yakaladığı hayvan yaralansa da kesinlikle ölür inancı da bunun getirisidir. Çardak ya da ağılın 

içine girmesi, eğer fark edilmezse büyük zararlar doğurur. Bu sebeple sağlam, soyalı, keskin, 

zorlu köpekler yetiştirilir. Köpeklerin kolay kolay çardağa yanaştırmadığı canavar, koyun 

yayılırken de saldırabilir. Özellikle gece çobanın uyuduğu zamanlarda, geçiş yeri zor olan 

mevkilerde sürünün arkasından koyunu çekip alır. Sel yatağına ya da mısır tarlasının içine 

saklanan canavar sürünün geçişi sırasında denk getirdiği hayvanı kolayca aşağıya ya da yanına 

çeker. Hayvan hastalandığında ya da koyunun fazla ot yemesinden kaynaklanan çelerme adı 

verilen çatlama sıralarında koyun ölmeden kesilebilir. Canavarın yaraladığı hayvan kesilse de 

çoğu zaman iyi sayılmaz. Canavarın yaraladığı koyunun onmayacağı inancı vardır. Bağdaylı 

köyünde canavarı öldüren kişiye un gibi çeşitli hediyeler verildiği derlenmiştir. Kaynak kişinin 

kurt ile ilgili düşünceleri şunlardır: 

-Hiç onun kadar akıllı bir hayvan ben tanımam. Hiç girmez amcam hiç. Töbe alandan geçmez. 

Şurdan alandan geçer. Mısıra yanaşır mısıra, goyunu alıvirir içine habarın da olmaz. Goyun 

yayan, böğründesin ha. Gelir ordan çeker birini hiç habarın olmaz. Çok akıllı çok. Köpeklerden 

zaten o akılları gurtarıyor. Bak birisi saldırır köpekleri o çeker, ikincisi gelir goyunu alır ha. Çok 

akıllı hayvan onlar. (KK: Metin Türkoğlu-İslik DT:1958) 

Birkaç ya da bir koyunu olan kişi, Kümeli ya da tek başına sürü oluşturacak sayıda koyunu olan 

ailelere, koyunu katabilir. Bu sayede az olan koyun, sürü içinde yaylıma gider, ayrıca emek sarf 

edilmesine gerek yoktur. Bilinen bir anlatıya göre canavarın ilk saldırdığı hayvan bu tek olan 

hayvanlardır. Canavar sürüye ilk gireceği zaman ‘’Geliyorum binli, dayan birli’’ diye söylermiş. 

Sürü içinde emanet duran koyun, ilk öldürülendir. Sürüye tek hayvanını katan kişinin 

şansızlığını gösteren bir anlatıdır. 

Buğday ve arpaya göre geç derilen mısır, koyunculuğu da etkilemiştir. Aylar boyunca yeşil 

duran mısırın boyu iki metreyi bulur ve geçer. Mısır ise canavarın içinde rahatça hareket ettiği 

ve kaldığı yer olur. Bu yüzden de koyunlara saldırması daha kolay bir durum haline gelir. Gece 

gütmesi, yeşil alanların çoğalması ve mısırın içindeki canavar yüzünden geçmiş senelere göre 

oldukça azalmıştır. Bölge halkının ‘’Devletin attığı kurt’’ olarak adlandırdığı kurtlar da sürü için 



161 

 

tehlike arz eder. İnsana alışık olan kurt, sürü sahibinden de köpekten de korkmaz. ‘’Arsız’’ bir 

yapıda olan bu kurtlar, koyunu boğmadan ısırdıkları yerden yemeye başlar. Canavar, koyunu 

boynundan tutup yere vurduğunda koyun öldüğünden dolayı hayvan çekişmez. Atılan 

kurtlarda ise bu özellik yoktur. 

Canavarın sürü içine girmesi ve hayvanları öldürmesinin bir nedeni de şuna bağlanır: Zekâtını 

vermeyen sürü sahiplerinin vermediği zekâtı, Allah’ın gönderdiği canavar alır. İnanç şudur: Kırk 

koyuna bir zekât verilmesi hem dinî yükümlülüğün yerine getirilmesini sağlar hem de sürü, 

verilen zekâtla korunur. Sürü içine girilir, seçmeden tutulan koyun, zekât olarak verilir. Ele 

gelen hayvan çok iyi besili, sevilen hayvan olabileceği gibi bazen zayıf olan koyun da olabilir. 

Kaynak kişinin söylediği şu cümleler, bu inancı en güzel şekilde ifade etmektedir: 

‘’Canavar olmasa zaten niye çoban dutulsun ki? Sürüvür şorda yayılsın. Onu da Allah yaratmış. 

Onun da hakkı var. Zenginin malında nasıl fakirin zekâtı varsa, kurdun da senin goyunun içinde 

hakkı var.’’ (KK: Dursun Sert-Karaören DT:1949) 

Kurtla baş edebilmek için sadece köpekler kullanılmamış, büyüsel bir yol da izlenmiştir. 

‘’Kurtağzı bağlama eski Türklerden kalma bir gelenektir. Sonradan İslamî gelenekler de 

eklenmiştir. Hayvanın sağlığından kaygı duyulduğunda uygulanan, hayvanın dua ile hayatta 

kalmasını sağlama yöntemidir.’’(İleri, 2011:35) Bu ritüele inanmayan insanların varlığının 

yanında olaya geçmişte şahit olan kişi Cenabı Hakk’ın çizilen hudutları koruduğuna inanır. Nasıl 

ki saldırgan bir köpek okunan sure ile durdurulabilirse kurdun ağzı da dua ile kapatılabilir, 

inancı vardır. Büyüsel bir uygulama olan kurtağzı bağlama ritüelinde kurdun da hakkının 

gözetilmesi gerekir. Sürü sahibinin rızkı peşinde ermiş kişilerle yaptığı bağlamada kurdun rızkı 

da önemlidir. Kaynak kişinin başından geçen olay şu şekildedir: Bir kadın, sürüsüyle her gün 

yaylıma giden oğlunun arkasından kurtağzı bağlamıştır. Kurdun ağzını ise aylarca açmaz. 

Seçimden bir gün önce ‘’Artık bir şey olmaz’’ diyerek bağladığı bıçağı açar. O gece, kurt gelerek 

birçok hayvanı öldürür. Uzun süre kurdun ağzını açmayarak onun hakkına girip rızkını elinden 

alır. Kaynak kişi, kurtağzı bağlamayı şöyle anlatmıştır: 

-Gurtağzı olur. Şinci gurtağzını mesela akşam bağlayacan, ( Muhit muhit) goyunun çevresini. 

Ondan sonra zabahıla(sabah) çizecen(çözeceksin) onu. Mesela şimdi Gabak, Hüyük.. burayı 

bağladık. Goyun o sınır aştı mı goyunu da gırar. Daha ele geçmiyivirir buğel(bu defa) o da kötü. 



162 

 

Yani sınırı geçti mi öldürürmüş. Ha çoban ne dir(der): ‘’Bugün buruyu bağlayım da’’ sabahın 

erkenden giderkene geri çözdü mü bişşiy yok.  Eğer ‘’Bağlıyım dursun’’ dirse. Bu sefer goyun 

ölür. Yani o sınırı aştı mı kurt girer. Nasip onun. Sınırı aşmaması gerek.  Gurdun ağzı akşam 

bağlanır zabah çizilir. (KK: Ayşe ATÇEKEN-Şamlar yaylası, DT:1956) 

Kurtağzını bağlama uygulamasında Şems Suresi’nin okunması şu olaydan doğmuştur:  

Koyunu yayılan çoban, namaz vaktinde ibadet etmeye koyulur. ‘’Allah-u Ekber’’ diyerek 

namaza başlar. Kıyamda iken sürüye iki canavar gelir, hayvanı kırmaya başlar. Köpekler, bu 

olayı fark edemez. Zammı sureyi okuduğu sırada çoban, dayanamayarak: ‘’ ’Veşşemsü vel 

duhaha’’ diye uzun ve sesli şekilde okur. Bu sırada köpekler ‘’Ha’’ seslenmesini duyup, 

kendilerine seslendiğini düşünüp canavarı boğar. O günden sonra kurtağzı bağlama  başlar. Bir 

diğer anlatıya göre ise kurtulan hayvan eşektir. 

Hayvanları kurttan koruduğundan, Şems Suresi bu uygulamada kullanılan surelerden biri olur. 

Hocaya, yabanda kaybolan hayvanının korunması için gidilir. Kaybedilen bölge söylenir.  Bu 

sırada ermiş kişi ya da hoca, hayvanın kaybolduğu yerler için ‘’hudut’’ çizip bıçağı ya da makası 

okuyarak kapatır. Çakı tarzındaki bıçak kapatılır. Kapatılan bıçak ve makas değil aslında kurdun 

ağzıdır. Eğer ip ile kurdun ağzını bağlayacaksa dualar ederek ipi bağlar. Bu sure değişiklik 

gösterse de genellikle ‘’Kul hüvellâhü ehad’’ olarak bilinen İhlas Suresi ve Şems Suresi’dir. 

Surenin tersten okunduğu kurtağzı bağlama uygulaması çok olmasa da vardır. İnanca göre, 

gizilen hudutlar içinden hayvan çıkmazsa ona bir şey olmaz. Fakat bu sınırı aşarsa kurtağzı, işe 

yaramaz. Hayvan bulunur bulunmaz, hemen gidip bağlattığı kişiye bulduğunu söylemesi, 

kurdun ölmemesi ve rızkını bulması için ilk şarttır, bulunduğu takdirde açmamak kişiye günah 

getirir, diye düşünülür. Bulundu haberini alan hoca kapadığı bıçak ya da makası açar, ipe 

düğüm attıysa bunu da çözer.42 

İnsan, sürüsünü en büyük düşmanı kurttan korurken, kaybettiği hayvanını arayıp 

bulamadığında büyüsel bir yöntem olan kurtağzı bağlamaya yönelir. Kendi hatasıyla kaybolan 

                                                           
42 Düğüm atma işi sadece hayvanlarda değil insanlarla yapılan uygulamalarda da dikkat çeker. Büyüye uğrayan 
kişi adına bir ipe iki yüz düğüm atılıp, ‘’Gul euzu bi Rabbin nas’’ suresi okuyup ipteki düğümleri açmak büyünün 
bozulmasını sağlar. 
 



163 

 

hayvanı için(kaybolan eşek de olabilir) belli sınırlar verir. Kendi rızkını korurken kurdun da 

rızkını düşünür. Süreyi uzatırsa, hudutları çok geniş tutarsa, hayvan bulunduğu halde ağzını 

açtırmamışsa kurda zulüm edilmiş olur. Sürü içinde kurdun da hakkı vardır. Kişi, zekâtını 

vermediğinde kurt gelerek o zekâtın hakkını alır. “Kurtağzı bağlama uygulamasının 

derinliklerinde helal-haram ve rızk-nasip inancı vardır. Kurdun ağzı bağlanılarak ölüme terk 

edilmesi amaçlanmaz. Kurda adeta yememesi gereken evcil hayvan için işaret verilmiş 

olunur.’’(Kalafat, 2006:278)  

 Kurt ile yaşamaya alışan sürü sahipleri, ondan korunmak için birçok yöntem kullanmıştır. 

Keskin köpekler, çobanların yanına aldığı tüfek, değnek bu korunmanın maddi yönünü 

oluşturur. Bağlamada ise demirin kuvvetinden, Surelerin maneviyatından faydalanılır. 

 Bazı nesnelerin ağzı kapatılarak, ip bağlanarak kurdun da ağzı kilitlenir. Kapatmak, bağlamak 

kelimelerinin anlamı yapılan büyüye aktarılır. Sedat Veyis Örnek, büyü olarak düğüm ve 

bağlamayı şöyle açıklar: ‘’Bir şeye düğüm atarak birini yahut bir kötülüğü bağlama büyüsüne 

olan inancın çıkış noktası, insanların pratik tecrübelerine dayanmış olsa gerektir. Nasıl ki, insan 

eli kolu bağlandığı zaman özgürlüğünü kaybeder, zararsız hale gelirse, bunun gibi bir takım 

kötü kuvvetleri, cinleri bağlamak, onları zararsız hale getirmek de, iplere düğüm atmak ve 

sembolik olarak bazı şeyleri bağlamakla mümkündür.  ‘’ (Örnek, 1966: 81)  

Bağlanan ip, kapatılan keskin demir bıçak ve makas; birer sembol haline gelir ve mitolojiden 

aldıkları birikimle büyü olur. Bu büyünün içine gücüne güvenilen kişiler ve manevi açıdan 

koruduğuna inanılan dini sözler, sureler girer. Fakat İslamiyet’te büyü yasaklanmış, büyücünün 

kötülüğünden Allah’a sığınılması gerektiği Felâk Suresi’nde söylenmiştir.  

Dinde yasak olan büyü, insanın doğayı kontrol altında tutma çabası doğrultusunda şekillenmiş, 

bu sureler de o şeklin iç rahatlatan şekilde ve sağlam temeller üzerinde kurulmasına katkıda 

bulunmuştur. ‘’Dinde boyun eğme, bağlanma vardır. Büyüde ise self-determination ve kontrol 

vardır.’’(Örnek, 1966: 27) Tanrı’ya itaat ve çevreye hâkim olma düşüncesi birleşmiştir. Bu 

birleşme doğrultusunda da gerçekleştiğine inanılan korumanın ‘’Cenabı Hakk’’tan geldiği 

düşünülür.  



164 

 

Bölge coğrafyasını bilen kişinin çizdiği sınırlar içinde kalan hayvan, en büyük düşman olan 

kurdun saldırısından bu büyü sayesinde kurtulur. Sınırı çıktığında ise büyünün de koruma alanı 

içinden çıkar dolayısıyla yapacak bir şey yoktur. Dinin verdiği güven ve gelenekle aktarılan 

ritüel, bu ritüelde kullanılan nesnelerin birleşimi, insanın elinden bir şeyin gelmediği zamanda, 

olayda kullanılmıştır. Büyüyle kişi sevap almayı, inancını kuvvetlendirmeyi amaçlamaz. Elindeki 

olan varlığı korumak esas olandır. Büyüde, çocuk, mal-mülk, iyi mahsul elde etmek ve 

tahlikeleri uzaklaştırmak çabası vardır. (Örnek, 1966:33) 

Hayvanına kıymet veren insanlar onu hastalıktan, hırsızdan, göz değmesinden korumasını 

bilmiştir. Kurtağzı bağlamasında da korkulan hayvan kurttan korunmanın manevi yönü 

denenmiştir. Demir bir nesneyi bağlamanın esas olduğu uygulamada, gelen sonuca boyun 

eğilip, Allah’tan geldiği düşünülür. Bulunamasa da bulunsa da Allah’tan gelmiştir. Yaşadığı 

çevreyle bütünleşen insan, kurdun da doğanın bir parçası olduğunu kabul etmiş, onun haklarını 

göz ardı etmemiştir. 

Kurda kuyruk emanet etmek sözü;  halk arasında güvenilmeyen kişilere bir iş vermek, bir şeyi 

emanet bırakılması durumunda kullanılır.  

6.2.2. Kadınlar Arasında Bir Yardımlaşma Uygulaması: Öncüt-Keşşik(Kişşik) 

Yazın yaylalarda koyunlarına bakan insanlar arasında imece usulüne dayalı yardımlaşmalar 

yapılmaktadır. ‘’Koç katımı, kuzu doğumları, ilk süt sağımı, kırkım gibi daha çok tören 

niteliğindeki işlerde bir tür ‘’imece’’yi hatırlatan yardımlaşmalar olmaktadır. Ayrıca üretim 

araç-gereçlerinin kullanılmasında, olanların olmayanlardan yararlanmaları şeklindeki 

yardımlaşmalardan söz edilebilir.’’ (Kutlu, 1987:149) Bu yardımlaşmanın bir örneğinin süt 

biriktirmede yapıldığını görürüz.  Sütün bitmesine yakın kadınlar arasında sütün, bir evde 

birikmesine yönelik uygulama yaşamaktadır. Emirgazi ve Karapınar’da öncüt adıyla bilinen 

uygulamada aileler karşılıklı olarak belli zaman dilimi için birbirleriyle süt alış-verişi yaparlar.  

Bölge mutfağı ve pazarlama açısından önemli yer tutan peynirin, yoğurdun, yağın üretilmesi 

için süte ihtiyaç vardır. Süt son dönemlerde azalmaya başlar, peynir, yağ, yoğurt yapımı için 

yetersiz gelir ya da bir ailenin koyun sayısı azdır ve günlük elde ettiği süt de az miktardadır. 

Günlük sütten elde edilen peynirlerle deri doldurulamaz, bunun için zaman gereklidir fakat her 



165 

 

an bitebilecek süt buna imkân vermez. Aynı yayla içinde bulunan evler belli zamanlarda 

birbirlerine ödünç olarak süt verirler. Bu sayede elindeki süt oranı artan kişi, yapacağı ürünleri 

rahatlıkla zaman kaybetmeden yapar. Kadınların kendi aralarında belirlediği süre içinde bu 

alım işi devam eder. Kadın, aldığı sütü ölçmek için ise kamış ya da temiz bir bitki dalı kullanır. 

Bu kullanılan kamışa Emirgazi’de ‘’belli’’, Karapınar’da ‘’nişan’’ ismi verilmektedir. Değişik 

isimlerle Anadolu’da yaşayan bu yardımlaşma uygulamasında nişana Erzurum’da ‘’kert 

çubuğu’’ dendiği Dilaver Düzgün aktarmaktadır.(Düzgün, 1991) 43 Emirgazi ve Karapınar’da 

sütü alan kişi, günlük olarak aldığı süte bu kamışı batırır. Kamışın üzerindeki süt oranı 

işaretlenir. Bir diğer belirleme şeklinde ise üzerindeki süt daha kurumamışken, bu kamış küle 

ya da toprağa batırılır. Kül-toprak, kuruyan sütün üzerinde sabit durur ve bu şekilde de alınan 

sütün miktarı ölçülür. Sütü daha çok olan kişi ya da kişiler az olan kişi(ler)den belli zaman için 

sütü alır. Alınan ödünç süt, nişanlarla ölçülerek belirlenen gün içinde tekrar verilir. Günlük 

sağılan sütle ürün elde edemeyecek kadınlara gelen toplu şekildeki süt sayesinde kadınlar 

peynir, yağ ve yoğurt yaparlar. Dayanışmanın ön planda olduğu bu uygulamada aynı yayla 

içindeki kişiler arasındaki bağ da kuvvetlenir. Doğu Anadolu’da ve Sivas’ta hab, hap (Düzgün, 

1991; Kutlu,1987:150; Sarısözen, 1973:16) olarak bilinen uygulamanın Emirgazi ve 

Karapınar’daki ismi öncüt ya da kişşiktir. Öncüt kelimesi ödünç kelimesinin bölge ağzına göre 

söylenmiş şeklidir.  

Muhtar Kutlu bu uygulamayı komşuluk ilişkisi çerçevesinde de inceler. Hab, dayanışmayı ve 

yardımlaşmayı düzenleyen bir gelenektir. (Kutlu, 1986). Bu yardımlaşma hareketiyle herkes 

gönlünce ürününü yapar. Bunları hem kendi mutfağında kullanır hem de pazarlayarak maddi 

bir gelir elde eder. Kadınlar arasında kendi sistemlerine göre uygulanan öncüt veya keşşik, 

yayla sistemini düzenleyerek, sütün kişiler arasında dolaşmasını sağlar. Ayrıca keşşik, sadece 

süt için geçerli değildir. Hayatın her alanında yardım gerektiren işlerde keşşiği görürüz. 

Bağdaylı köyünde güz çobanı tutulduğunda çobana evden her gün ekmek ve yemek gider. 

Çobanın baktığı sürü içerisindeki hayvan sayısına göre gün bölüşülür ve ona göre yemek 

götürme günü belirlenir. Bu götürme sırasına da keşşik denir. Kadınlar, kışlık yufka ekmeği 

                                                           
43 ‘’ Sütler belli başlı bir külek veya kova ile teslim alınır. Bu ölçü ile miktar belirlendikten sonra süt miktarı bir 
çubuk üzerinde işaretlenir. Bu çubuklara «kert çubuğu» adı verilir. Çubuk üzerine işaret koyma, yani çentik açma 
işine «kertme» veya «kert etme», konulan işarete de «kert» denir.’’ (Düzgün, 1991) 



166 

 

yapmak için, kerme taşımak vb. işlerde bir araya gelerek işi daha kısa sürede yaparlar. Geçmiş 

zamanda halı dokumada, yün eğirmede, değirmende buğday çekmede kadınlar, verimli şekilde 

iş ilerletirler hem de sohbet ederler. Bunlar da keşşik uygulaması içinde yer alır. Temelinde 

yardımlaşmanın bulunduğu öncüt\keşşik uygulaması sayesinde zaman alacak işler toplu halde 

yapılır. Yardıma gelen kişilerden birinin ihtiyaç duyması halinde diğer insanlar orada toplanıp 

o işi yaparlar. Toplanan insanlar ilçe merkezlerinde, yayla içinde kendi aralarındaki birlik ve 

beraberliği kuvvetlendir. Zor zamanlarda, insan gerektiren işlerde toplanıp bir arada işin 

yapılması, iletişimi de sağlayacaktır. Bu uygulamanın özellikle geçmişte eğlendirme işlevinin de 

olduğu söylenebilir. Okunan mani ve türkülerle yapılan işin keyifli geçmesi amaçlanır. Bu 

zamanlarda okunan manilerin, türkülerin zaman içinde kullanımı yok olsa da uygulama 

günümüzde yaşamaktadır. Bu zamanlarda okunan manilerin, türkülerin zaman içinde 

kullanımı yok olsa da uygulama günümüzde yaşamaktadır.  

Muhtar Kutlu’nun şu sözleriyle bu başlığın içeriğini sonlandırmak doğru olacaktır: 

‘’...Şüphemiz yok ki, Türk kültürü olarak nitelediğimiz kaynağını Orta Asya’dan alan 
ve o kaynaktan beslenen bu kültür, bugün Anadolu’da Asya kökenli bir takım hayat 
tarzlarını korumayı gerekli kıldığı gibi, bu geleneğin köklerini de içinde 
barındırmaktadır. Zira hab gibi, imece gibi, komşuluk gibi, hatta temelde aynı 
değerlerin şekillendirdiği ahilik ve vakıf kurumları gibi, kültürümüzün yeşerttiği 
toplumsal dayanışma gelenekleri, dünyada gelişmiş saydığımız birçok toplumun 
bugün bile erişemediği değerlerdir.’’ (Kutlu, 1986) 

6.2.3. Süt Ürünlerinde Bereket Uygulamaları: Ebelik Türesi Yahut Üre-Türe 

Bölge halkının temel geçim kaynağından biri olan koyun ve ondan elde edilen ürünler koruma 

altına alınmak istenmiştir. Uygulamalarıyla koruma altına aldıklarının, bereketli olmasını da 

temenni etmiştir. İnançlar çerçevesinde bir takım işlemler, dönemsel olarak devam eder. 

Yoğurt, peynir vb. ürünlerde korumacı tavır kendini gösterir. Ağıllarını hayvanlarını çeşitli 

varlıklarla kötü nefisten korumaya çalışır. İslami unsurların içinde bulunduğu ritüeller gibi 

İslam öncesi dönemden izler taşıyan ritüeller de ön plana çıkar. Koyuna olan bakış açısı ondan 

elde edilen ürünlerde de kendini gösterir. Melaike olarak kabul edilen hayvanın ürünleri de bu 

kutsallığın içine girer. 

Emirgazi’de bereketi artıran uygulamalara üre-türe yahut ebelik türesi denilmektedir. Genel 

adıyla üre-türe olan bu uygulamalarda amaç, kötü nefsten korunarak çoğaltım yapmak ve iyi 



167 

 

süt ürünleri, ikiz, güzel kuzular elde etmektir.  Bunlardan en dikkat çekicisi aydınlık verme 

geleneğidir. Türk mitolojisindeki ışık, ayna, demir kültünün izlerini bu uygulamada 

görmekteyiz. Koyunun sütü dört mevsim sağılmamaktadır. Sağılan süre içinde de elde edilen 

süt, kadınlar tarafından dikkatle korunur. Ağalar için koyun önemliyken abıla denilen ağa eşleri 

için süt önemlidir. Sütün artması, koyunun daha geç soğulması için güdülmesine, sağımına 

dikkat edilir. Bir yandan da insan onu çoğaltmak için birtakım ritüeller yapılmaktadır. Işıklar 

Köyünde ilk sağımda yapılanlar dikkat çekicidir: 

- Goyun goşanı, ilk goyun goşacağımız gün, eski adediyle anlatayım ben sana. Goşan ipi 

serilirdi, goşan ipi didiğimiz, örken diriz… Buna(ilk goşana) başlarken bir tasa, çanağa yani tasa 

yarma, tuz (koyulur). Ondan sonra goyun goşana goşulur. İlk goşulan goyuna yidirilir. Onu 

yidirin, bismillahını çeken. İlk goşanına başlan. Baş goyunnan. Bereket olsun diyi. Goyunun 

goşulduğu gün örken, arkadan salınmaz üç gün arkadan salınmaz. Anamın adetini anlatıyım 

ben sana: Goyun baştan goşulur gelir, salınacağı zaman, mesela normalde goyun sağıldı 

sağımcılar ileriye doğru gittiler. Sen yavaş yavaş arkadaki goyunları salan giden, yalnız üç gün 

arkadan hiç salman, beklen. En baştan ipi çekivirin ve çıkar. İp toplanmaz, durur üç gün. Ben 

bilmem batılını, Allah’ın takdiri, Allah’a sığınıp şiy yapıyon bunu. Üçüncü gün genelde anamın 

örken seriliyken yağmur yağardı. ‘’Benim örkenim boş kakmaz’’ dirdi. Yağmur yağardı. Bak bu 

da öyle bir şir yani. Örken yirde serili dururken yağmur yağarsa da toplaman ıslanacak diyi 

toplama yok. O onun bereketi yani. Yağmur yağar bahar günü….(KK: Musa Yaman-Işıklar, 

DT:1972) 

Bunun yanı sıra geçmişte, kuzusu devamlı ölen koyun, kısır koyun için ilk doğumunda ikiz bebek 

sahibi olan kadının kuşağından ip getirilerek hayvanın yününe bağlanmış yahut üzerine 

atılmıştır. Bugün kuşak kullanımı bittiğinden dolayı bu uygulama da bitmiştir. Bu sayede 

kadındaki o doğurganlığın hayvana geçeceği umulur. Bu bereketin sağılan süte geçmesi de 

beklenir. Sağılan ilk süt insanlarda heyecan uyandırır; kuzuların doğması ve koyunun süt 

vermeye başlaması, yeni bir üretim döneminin habercisidir. İlk sağılan süte ağız denilmektedir. 

Kuzunun hakkı olarak düşünülen ağız, ağuz olarak bilinen koyu kıvamlı süt, kuzu emdikten 

sonra az az sağılır. Ağız sütü bitinceye kadar sağma işlemi devam eder. Sağılan ağız, sütün içine 

karıştırılarak ağır ağır pişirilir. Elde edilen boza kıvamındaki bu yiyeceğe bulama denilmektedir. 

Üretim döneminin güzel ve bol ürünlü geçmesi için kötü bakıştan, kötü niyetten korunması 



168 

 

gerekir. Bu uygulamalarla kadınlar hem kötü niyete müdahale etmek aynı zaman da bereketi 

artırmak isterler. Aydınlık verme geleneği ilk süt olan ağızla birlikte başlar, iyi temenniler 

gönderilir. Bereketin hayvanlar üzerine geçmesini sağlayan tuz, şeker vb. gıdalar ile nohut, 

pirinç gibi bakliyatın varlığıyla karşılaşırız. Sağılan ilk ağız çevredeki komşulara kaplar içinde 

dağıtılır. Komşunun kabı boş göndermemesi hayvana gelecek isabeti engeller. Kabın içine 

konduğu bakliyatın ıslatıldığında çoğalması gibi hayvanların çoğalması da temenni edilir. Tuz 

gibi hayvanların çoğalacağı düşüncesiyle komşudan gelen tuz, hayvanların önüne yalamaları 

için atılır. Kişi, bu tuzu kendi de kullanabilir. Kuvvetin ve aydınlığın simgesi olan demir para ise 

en makbul aydınlıklardandır. Demir paranın miktarı önemli değildir. Kaba konulan demir para, 

tuz, şeker, bakliyat gibi ürünlere aydınlık denilir. Geleneğin isminden dolayı hepsine aydınlık 

denilmiştir. Emirgazi ve Karapınar’da aydınlığın asıl temsilcileri demir ve aynadır. Komşudan 

gelen aydınlık sayesinde hayvanlar kuvvetlenecek ve çoğalacaktır. Ağız dağıtmada Türk 

mitolojisinde önemli yer tutan saçı geleneğinin izlerini bu uygulamada görmek mümkündür. 

Abdülkadir İnan saçıyı şöyle açıklar: ‘’Saçı her kavmin kendi emeğiyle kazandığı en kıymetli ve 

mübarek saydığı nimetlerden biri olur. Bunlar avcılık devrinde avın kanı, yağı ve eti; çobanlık 

devrinde süt, kımız ve hayvanların yağı; çiftçilik devrinde darı, buğday, meyveler ve altın, para, 

mücevher gibi kıymetli şeylerdir’’ (İnan, 2015:100) Hayvancı olan Emirgazi ve Karapınar’da 

kıymetli sayılan ilk sütün dağıtılarak bereketin de sürü içine toplanacağı umulmuştur. 

Aydınlık verilen bir diğer uygulama ise damızlık almaya gitmededir. Damızlığın iyi ve köklü 

ailelerden alınmasına dikkat edilir. Kaynak kişi geçmişte Emirgazi’de üç ailenin damızlık 

getirmesini beklediklerini söyler: 

-Bakılar var ya. Bakılar diyi insan varıdı. Bi de Enerjiler varıdı gülüm. Onlar eskiiii yani erişen 

adamlardanımış... Ondan getirirdik. Onları gözlerdik. Her evden alınmazdı. Emirevi’ne varılırdı 

Enerjilere. Bor’dan getilillerdi gayri. Üç adamdan alırdın damızlığı.(KK:Meryem Kahriman-

Emirgazi DT:1939) 

- Başka yirden çaldık mı goyunumuz mutlaka ölürdü. Yağcılardan getirirdik. Çaldığımız gün 

goyunumuz guzulardı, valla.(KK: Ayşe Kartal, Emirgazi DT:1931) 



169 

 

Bağdaylı Köyünde ocak kültüyle alakalı olan ve bugün yaşamayan bir uygulama derlenmiştir. 

İlk ürün olan ağızdan yapılan bulama, ocağa kurban edilir. Bu sayede hayvandan elde edilecek 

süt bol olacaktır ayrıca bulamayı akıtan kişinin yaşının da uzaması dilenir: 

-Bulamayı yapanlar eskiden bizim güççüklüğümüzde gaderiniz uzun olsun diyi, eskiden evlerde 

ocak olurdu şöyle. O ocağın üstünden kaşşığıla bulamayı şöyle akıtıllardı. Ne kadar akacak? Ya 

işte şu kadar aktı. Mal bu sene mal iyi sütlü olacak anladın mı? Öyle dillerdi yani.(KK: Memduh 

Cankurt-Bağdaylı DT:1954) 

Bulamanın içine atılan gök boncuk da aydınlığı temsil eder. Bu boncuğu yerken bulan çocuk 

şanslıdır ve istediği bir kuzu ona verilir.  

 İlk damızlık, yıl boyunca çalınacak tüm yoğurtların damızlığını oluşturduğundan dolayı 

üzerinde hassasiyetle durulur. İyi damızlıktan iyi bir yoğurt yapılır. Alınan damızlığın kimden 

alındığı kadar, kime verildiğine de dikkat edilir çünkü ‘’herkesin damızlığı herkese 

gelmemektedir’’. Damızlık almaya giderken götürülen kaba, kesinlikle aydınlık konulması 

gerekmektedir. Damızlık aydınlığında; genellikle yumurta, tuz ve demir para verilmesi 

makbuldür. Damızlığı veren kişinin gönüllü olması gerekir, bu aydınlık sayesinde eğer gönülsüz 

bir durum varsa ortadan kalkar. Çünkü damızlık veren kişinin hayvanlarının ölmemesi, 

çoğalması bu sayede gerçekleşir. Damızlık verildi, eğer ki veren kişinin hayvanları öldüyse o 

kişiye bir daha damızlık vermez. Aynı durum alan kişi için de geçerlidir. Bir taraftan birinin 

hayvanının ölmesi iki kişi arasındaki damızlık alışverişini bitirir. Hayvanlarda çoğalma olursa, 

elverdikçe o evden damızlık alınmaya çalışılır. O ‘’kapı’’ artık bereketin simgesidir. Yoğurdun 

iyi tutması, koyunların dişi doğurması o kapının bereketli olduğunu kanıtlar. 44Aydınlık verilen 

gıdanın ya da eşyanın iyiyi simgelemesi gerekir. Kaynak kişinin anlattığı olaya göre: damızlık 

için getirilen tütünü, kadının eşi alıyor. Bundan sonra kuzulardan birkaç tanesi ölüyor. 

Kuzuların ölmesinin nedeni alınan tütüne bağlanıyor. (KK: Emine Kahriman-Emirgazi, 

DT:1962)Çünkü tütün ne bereketin, ne aydınlığın, ne de kuvvetin simgesidir. Onun acı olan 

yapısı, sürüye geçmiş ve kuzular ölmüştür. Aydınlık olarak verilen nesnelerin güzel ve iyiyi 

temsil etmesi gerekir. 

                                                           
44 Aynı şey gurk yatacak tavuk için yumurta alışverişinde de geçerlidir. 



170 

 

 Türk mitolojisinde aydınlığın diğer temsilcisi olan ayna gerek süt ürünlerinde gerek günlük 

hayattaki uygulamaların çoğunda kullanılır. 45 Yapılan ilk yoğurdun da iyi olması için demir ve 

aynanın aydınlığından faydalanılır. İyi bir ‘’kapıdan’’ alınan damızlıkla yoğurt yapılması için 

hazırlıklara başlanır. Bu yoğurdun bereketli ve iyi bir damızlık olması kendisinden sonra 

yapılacak yoğurtları da etkileyecektir. Ilıtılan sütün içine yüzük, demir para, iğne ya da çuvaldız 

atılır. Bezlerle örtülen yoğurdun üzerine ayna konularak aydınlık olacağına inanılır. Bu sayede 

iyi bir damızlıkla iyi bir yoğurt yapılmış olur. 

İlk yoğurdun içine ‘’gök’’ ot atıldığı da olmaktadır. İlk yağ özün kazana döküldüğünde de 

bereketi artıracak uygulamalarla karşılaşırız. Süt sağımına rastlayan veya süt damına giren 

kişinin ‘’Bereketli olsun, damarı göl olsun’’ sözü ev sahibini memnun eder. Pertev N. Boratav 

bereketi şöyle açıklar: ‘’Bereket versin dileği, verilen bir şeye karşılık alanın verene söylediği 

sözdür; ‘Tanrı kesene, malına bereket versin’ yanı ‘paranı, mallarını arttırsın’ demek olur. - 

Yemek yiyenlere rastlandığı zaman söylenen ‘bereketli olsun’ sözünün asıl anlamı da 

‘yiyeceğiniz eksik olmasın’, ‘yiyecekten yoksun olmayandır. Anlaşılıyor ki bereket kelimesi, bir 

de, iyi, faydalı şeylerin, mal, para ve yiyeceğin artışı anlamına geliyor.’’ (Boratav, 2016:110)  Bu 

sebeple karşılıklı olarak yapılan bereketle alakalı temenniler, uygulamalar kısacası her şey 

kıymetlidir. 

Koyunu kuzulamayan kişi, kuzulayan kişinin sürüsündeki bir koyundan gizlice tüy yolar ve bu 

tüyü kendi koyununa bağlar. Bu şekilde doğurganlık kendi sürüsüne de geçecektir. Bu yöntem 

aşılama olarak da bilinir yani bir hayvana o yünün bağlanmasıyla tüm sürü o tılsımdan 

faydalanır. Nazar boncuğu da belirli hayvanlara takılır. Bu boncukların tüm sürüye etki ettiğine 

inanılır. 

Aydınlık verme geleneğinde özellikle kadınların çoğalmaya ya da ölüme müdahale etme çabası 

vardır. Kendileri için en önemli olan varlık olan koyunu korumak istemiştir. Erkek olan kaynak 

                                                           
45 Askere giden kişinin balkonuna asılır ve o gelinceye kadar ayna kaldırılmaz. Aynı zamanda askerin yolu açık 
olsun diye eşyalarının arasında ayna konur. Artık gelinlerin kullanmadığı gelin başlıklarında da ayna vardır. Düğün 
bayrağının üzerine, aydınlığın simgesi ayna ve bereketin simgesi elma, nar, soğan takılır. Karapınar’da ise düğün 
eleğinde ayna bulunur. Düğünlerde dürü yani davetiye getirenlere, gelin kızın ‘’pırtı’’ denilen aldığı eşyaları 
görmeye gidince aydınlık verilir. Kelle ekmeği denilen yemekte de düğün gecesinden bir gün sonra kelle yemeğe 
gelen yakın tanıdıklar sini üzerine aydınlık atarak giderler. Ayrıca düğünlerde ekmeğin yapıldığı ilk gün senit 
aydınlığı, çavuşlara ve düğünde ‘’çuvalaççı’’ olarak gelen kızlara da aydınlık verilir. Yapılan uygulamalarda amacın 
kötülükten sıyrılıp, yapılan olayın iyiye, aydınlığa çıkmasıdır. 



171 

 

kişinin ‘’Eski gadınlar südünen, yumurta didin mi bayılır’’ sözü kadınların süte olan 

düşkünlüğüne örnektir. ‘’Süt cennetten çıkma’’ inancı, sütün kutsallığını daha da artırmıştır. 

Bu kutsallığı da demir, ayna, aydınlık(ışık) gibi Türk mitolojisinde önemli yer tutan unsurlarla 

devam ettirmiştir. Aydınlıkla ilgili inançlardan bazısı şu şekildedir: 

Aydınlık goyduğun mala nazar değmez, ondan gonur. 

Onu virdin miydi o yoğurt iyi olur, bulama iyi olur.(KK: İlyas ATÇEKEN- Şamlar Yaylası 1976) 

Aydınlık geleneğinin esas yapısını ışığın aydınlığa çıkarma özelliği ve demirin gücü oluşturur. 

Işık için ayna, ateş kullanılırken; demir olan birçok nesne geleneğe kuvvet katmıştır. 

Türklerdeki ışığa, aydınlığa verilen öneme aşağıda genel hatlarıyla değinilmiştir: 

Gök ve göksel ögeler, Türklerin her zaman ilgisini çekmiş ve bu ögeler kutsallık kazanmıştır. 

‘’Bir kere Türkler kâinatın tek hâkimi, tek ve mutlak kudret sahibi, adına Gök Tanrı (Kök Tengri) 

dedikleri bir yüce yaratıcıya inanıyorlardı.’’ (Başer, 2011:17)Tanrı Ülgen ışıklar içinde 

gökyüzünde otururken, kötülüğün temsilcisi Erlik karanlıklar içindeki evi yer altındadır. 

Aydınlığın simgeleri olan güneş ve aya duyulan saygı hayatın içine nüfuz etmiştir. Orhun 

Abidelerinde yerin ve göğün kutsallığı şöyle anlatılır: ‘’Üste mavi gök, altta yağız yer kılındıkta 

ikisi arasında insanoğlu kılınmış.’’ (Ergin, 2011b:9) Bilge Kağan’ın gökte olduğu da bildirilmiştir: 

‘’Tanrı gibi gökte olmuş Türk Bilge Каğanı, bu zamanda oturdum.’’ (Ergin, 2011b:3) sözü bu 

kutsallığın Tanrıdan geldiğini gösterir. Gök Tanrının yeryüzündeki temsilcisi; devleti yöneten 

kişidir. Tanrıdan gelmiştir bu görev, yönetilenlerin hakana bağlılığı bu yönden önemlidir. Bu 

yüzden de bu kişilerde ululuk vardır. Bu ululukta ışığın da önemli bir payı vardır. 46‘’İslâm 

öncesinde hakan soyu, İslâm sonrasında din büyükleri ışıkla diğerlerinden ayrıştırılır. Onları 

farklı kılan şey, ışık aracılığıyla tanrısallık bağlarıdır.’’ (Önal, 2007) Anadolu’da kerameti ışık 

olan evliyalar, mezarlarından ışık çıkmasıyla bunu gösterir. 

İslam öncesinde ise göksel unsurlara verilen kutsallık, Çin kaynaklarında da karşımıza çıkar. 

Mete Han, Çin imparatoruna mektubunda şunlar yazar: ‘’Gök ve yer tarafından yaratılmış, 

güneş ve ay tarafından hakim kılınmış Hsiung-nu’ların Büyük Ch’an-yü’sü saygıyla Han 

                                                           
46 Divanü Lugatit Türk’te, kut; devlet, kutluluk anlamlarını taşır. ‘’Tanrım bir kuluna kutluluk ve ululuk verirse her 
gün onun işi yükselir.’’(Atalay, DLT-1:320, tarih belirtilmemiş) Hem İslam öncesi hem İslam sonrası yönetiminde 
kut anlayışı devletin sembolü olmuştur. 



172 

 

imparatorunun hatırını sorar.’’ (Onat, Orsoy ve Ercilasun, 2005:17)  ‘’Ch’an-yü sabahları 

otağından çıkarak güneşin doğuşuna geceleri de aya saygısını sunardı… Herhangi bir işe 

girişecekleri zaman ekseriyetle ayın durumuna göre hareket ederler, dolunayda saldırıya 

geçer, ay küçüldüğünde geri çekilirlerdi.’’ (Onat ve diğerleri, 2005: 8-9)  Çin kaynaklarının 

verdikleri haberlerden anlaşıldığına göre, eski Orta-Asya şamanizminin esasları Gök-Tanrı, 

güneş, ay, yer su, ata(cedd-i âlâ), ateş(ocak) kültleri idi. Dini ayin ve törenlerin muayyen bir 

nizam(statu) çerçevesi içine alınmış olduğunu tahmin etmek de mümkündür. (İnan, 2015:2) 

Türk panteonunda da aydınlık ve karanlık çatışması vardır. Aydınlık, iyiliği göğü simgelerken, 

karanlık kötülüğü ve yer altını simgeler. Erlik Tanrı Ülgen’e ihanet etmiştir, yalan söylemiştir. 

Onun ihanetinin cezası yer altında kalıp ışığa hasret kalmak olmuştur. Tanrı’nın, Erlik’e 

cevabında da ışığın ve karanlığın ödül ve ceza olduğu görülür: 

 ‘’İmdi Erlik Tanrıdan yer istedi. ‘’Benim göklerimi kırdın. Şimdi benim barınacak yerim yok’’ 

dedi. Tanrı onu yerin altına, karanlık dünyasına sürdü. Üzerine kat kat kilitler koydu.’’ Üzerinde 

sönmez ateş olsun, güneş ve ay ışığı görmeyesin! Tekrar ediyorum: iyi olursan yanıma alırım, 

fena olursan daha derinlere sürerim’’. (İnan, 2015:17)  

Ülgen aydınlıklar içinde gökte oturur. Erlik’in bindiği at karadır, yatağı kara kunduzdur, bıyığı, 

sakalı kara, dizgini kara ipek, kapçısı karayılandır.’’ (İnan, 2015:40) Karanlık ve aydınlık 

kavramlarına dini uygulamalarda da karşılaşılır.  

Ayna da ışığı yansıttığından dolayı aydınlığı simgeler. Uno Harva dünyada olup biten her şeyin 

ay ve güneş tarafınca şamanın aynasına yansıtıldığını ifade eder. (Harva, 2014:145) 

Işığın gücüne sözlü ürünlerde de rastlanır. Oğuz Kağan destanında ilahi bir gücün Oğuz’da 

toplandığını görürüz. Doğumundan itibaren hayatının geçiş noktalarında ışığın etkisi göze 

çarpar. Oğuz doğduğunda babasının gözü aydın olur. Tanrısal bir gücü elinde bulunduran 

Oğuz’un evlenmesi de bu kutsallıkla devam eder ve ışık önemli bir rol oynar; 

‘’Yine günlerden bir gün, Oğuz Kağan bir yerde Tanrıya yalvarmakta idi. Karanlık 
bastı. Gökten bir gök ışık indi. Güneşten ve aydan daha parlaktı. Oğuz Kağan oraya 
yürüdü ve gördü ki: o ışığın içinde bir kız var, yalnız oturuyor. Çok güzel bir kızdı. 
Başında ( alnında? ) ateşli ve parlak bir beni vardı, demir kazık (kutup yıldızı) gibi idi. 
O kız öyle güzeldi ki, gülse, gök tanrı gülüyor; ağlasa, Gök Tanrı ağlıyor (sanılırdı ). 



173 

 

Oğuz Kağan onu görünce aklı gitti; sevdi aldı.  Onunla yattı ve dilediğini aldı. Kız gebe 
kaldı. Günler ve gecelerden sonra (gözleri) parladı ve üç erkek çocuk doğurdu. 
Birincisine Kün adını koydular; ikincisine Ay adını koydular; üçüncüsüne Yultuz adını 
koydular.’’ (Bang ve Rahmeti, 1936:13 ve 15.) 

Oğuz Kağanın iki kutsal eşinden birisi gökten ışıklar içinde inmiştir. Onun soyunu devam 

ettirenler oğulları da o kutsallık içindedirler. Onun son kurultayında da sağ tarafına oturacak 

üç oğlunun anneleri gökten ışıklarla inen kızdır. Bu üç oğlunun adı yine gök ile alakalı isimlerdir. 

Oğuz’un Urum illeri fethine çıktığında ona başbuğluk edecek olan kurt, ışıklar içinde iner ve 

Oğuz’un fetih hayalini gerçekleştirmesini sağlar. ( Bang ve Arat, 1936:19 ve 21.) 

Oğuz Destanı’nda olduğu gibi Dede Korkut Hikâyelerinde de ak ve kara çatışmasını görürüz. 

Oğlu kızı olmayan Dirse Han kara otağa alınıp, altına kara keçe serilir, kara koyun yahnisi 

getirilir. (Ergin, 2011a:78) Renkler statü belirleyici şekilde hikâye kahramanının hayatına etki 

eder. Toplum tarafından hoş karşılanmayan, Tanrı’nın kargıladığı düşünülen davranışta renkler 

kişinin cezasını vermiştir. Kızı olan kızıl renkle, oğlu olan ak renkle ödüllendirilirken, oğlu-kızı 

olmayan kara renkle cezalandırılır. ‘’İyi ile kötü, varlık ile yokluk, bereket ile yokluk, gece ile 

gündüz, aydınlık ile karanlık arasındaki farkı ışık oluşturur. Işık hem gizemli, hem de gerçek 

dünyanın oluşumunda etkendir.’’(Önal, 2007) Bu hikâyede aydınlık-karanlık arasındaki fark, ak 

ve kara renklerin çatışması olarak karşımıza çıkar. 

Halk inançlarında ışığın önemini Emirgazi ve Karapınar’da görürüz. Yıldızlar gerek hayvanların 

bakımında dolayı gerek inançtan dolayı, iş takviminde önemli bir rol oynar. Askere giden kişinin 

gideceği şehre varmasına kadar, balkon ışığı açık kalır ki yolu aydınlık olsun. Aydınlığın 

yeryüzündeki temsilcilerinden olan ateşe de bugün de hürmetin eksilmediğini görürüz. 

Emirgazi’de günümüzde yaşamayan bir uygulamada cenazenin defnedildiği ilk gece, ölüye 

aydınlık olsun diye mezarının yanında ateş yakılır. Gece tırnak kesilmez, aynaya bakılmaz, sakız 

çiğnenmez. Eve bereketin geleceği saatler şafak vaktidir. Bu saatlerde uyumak beti bereketi 

kaçırır. Rüyada görülen ışık mübarektir ve o rüya hayra yorulur. Rüya anlatılacakken ‘’gün ışığı 

niyetine’’ denir, rüya akşam anlatılacaksa bu sözün önemi daha da artar. Işık halk inançlarında, 

halk edebiyatında her zaman iyi sayılmıştır. Aydınlık verme geleneğinde de ona ulaşılmaya 

çalışılmıştır. Onun iyiliğinden faydalanmak ürünlere, hayvanlara da geçecektir.  



174 

 

Aydınlık geleneğinin diğer önemli objesi olan demirin, kültür içindeki yapısına genel olarak 

değinilecektir: 

 ‘’Demir ister gökten düşmüş olsun isterse toprağın bağrından sökülüp alınmış olsun, her 

durumda kutsal güçlerle yüklüdür. Metale hürmet en yüksek kültürlerin halklarında bile 

korunmuştur.‘’ (Eliade, 2000:28) Bu kutsala verilen değer Türklerde üst seviyede olmuştur.  

Türkler demiri eskiden bilmişler ve bu element yaşamları gereği hayatlarında olmuştur. At 

yetiştimişler, madencilik ve özellikle demircilik yapmışlardır. (İnan, 1998b:229) Türklerin ata 

mesleklerinden olan demircilik ve kullanılan demir, inanç sistemine de etki etmiştir. Türklerin 

demirciliğini Çin kaynaklarında görmemiz mümkündür; Tu-Cüeler yani Türkler Ecdat 

mağarasından çıkmışlardır, Juan Juanlar’ın demircidirler. Vızlayan okları, zırh takımı, uzun 

mızrak, kılıç ve bıçakları, silahları vardır. (Eberhard, 1996:86) Sözlü ürünlerde de demirin varlığı 

görülür. Oğuz Kağan’ın yaptığı ilk kahramanlık ormandaki gergedanı öldürmesidir, öldürmesini 

sağlayan silahının demir olmasıdır. Cesur Oğuz, bu kahramanlığı yaptıktan sonra bunun 

nedenini şöyle açıklar: 

‘’Sonra dedi ki : '(Gergedan) geyiği yedi, ayıyı yedi. Kargım onu öldürdü: demir olsa (olduğu 

için). Gergedanı ala doğan yedi. Yayım, okum onu öldürdü; bakır olsa (olduğu için)' - dedi, 

gitti.’’ (Bang ve Rahmeti, 1936:11 ve 13)  

Dede Korkut Hikâyelerinde; Kanlı Koca Oğlu Kan Turalı ve Uşun Koca oğlu Segrek Hikâyelerinde 

araya kılıç koyarak yemin edildiğini görürüz.(Ergin,2011a: 193,228) Demirin gücünden 

korkularak, kutsal varlığı aracılık ederek yemin edilir.  

Demir kadar demiri işleyen kişiye de kutsallık verilmiştir. Çünkü demirci demirin üzerinde 

hâkimiyet kurar. Türklerin Ergenekon’dan çıkmasını sağlayan bir demircidir. Bundan sonra her 

yıl merasimler düzenlenir. (Çay, 1988:26-27) Bu olaydan sonra Türk hakanları örs üzerinde 

demir döverek, demirciliği yüceltirler. (İnan, 1998b:230) bugün, bu uygulamanın hâlâ devam 

ettiğini görmekteyiz. Yakut mitolojisinde de kutsal demircinin varlığıyla karşılaşılır. Ak ve Kara 

demirciler Buryat toplumunda saygın bir yerdedir. (Lvova, Oktyabrskaya, Sagalayev ve 

Usmanova, 2013:89)  



175 

 

Emirgazi ve Karapınar’da demir madeninin koruyucu gücü olduğuna inanılır. Aynı zamanda 

kuvvetin de temsilcisidir. Yeni doğum yapan kadına kırkbasan denilen Albastı’nın basmaması 

için odaya veya kapının girişine demir bırakılır. İki kadının lohusası bitmeden kırk gün içinde 

karşılaşırlarsa, kadınların birbirlerinden iğne almaları gerekir. Bu sayede ikisini de kırk 

basmayacaktır. Çeşitli hastalıklar için bölgede var olan ocaklara, özellikle de sızı ocaklarında 

demir bıçakla tedavi etme yönteminden de faydalanılır. Hasta kişiye masaj yapmadan önce 

tüm vücudu bıçağın kesmeyen kısmıyla temas ettirilir. Ayrıca ocaklı kişilere aydınlık denilen 

paranın da verilmesi gerekir çünkü verilmezse hastadaki sızı ocaklı kişiye geçecektir. Yürüme 

yaşı geçip hâlâ yürüyemeyen, yürürken sürekli düşen çocuğun ‘’Kösteğini keselir.’’  Bu 

uygulamada, çocukla kan bağı olmayan iki kişi ellerinde baltayla evin kapısından başlayarak 

‘’damı’’ yani tüm evin etrafını dolanır. Elindeki baltayla da toprağa sürer. Önce gelen kişi 

çocuğun ayağına bağlı olan ipi(köstek) keser. Bıçak ve makas, kurtağzı uygulamasında 

kullanılır. Bu sayede kaybolan hayvan bulunacaktır.  

Türk kültür ve mitolojisinde derin izler bırakan demir, ışık, bereket kültünün devamı aydınlık 

verme geleneğinde kendini bulur. Demirin mukaddes olması, gücü, sert yapısından kuvveti 

simgelemesi gibi özelliklerinden, insanlar onu kendi hayatları için kıymetli olan olaylarda 

kullanmıştır. Ona saygı göstererek bu işi yapmışlar ve sosyal hayatın her alanında onun gücüyle 

olayları iyi yöne taşımaya çalışmışlardır. Bunu yaparken de aydınlığa çıkma düşüncesi esas 

olandır. Işığın, yüzyıllardır kültürümüze işleyen iyi yapısı burada da kendini gösterir. 

Düğünlerde, süt ürünlerinde, asker uğurlamalarında ve ocaklarda yapılan işin aydınlığa çıkması 

temenni edilmiştir. Bu sayede içinde bulunulan durum aksamadan devam edecektir.  

Aydınlık verme geleneğinin de içinde bulunduğu bereket artıran uygulamalara üre-türe ya da 

ebeler türesi denmesinde, geleneklerle nesillere aktarılması ve yaşlı kadınların test ederek 

buna inanmaları, onlara gösterilen saygı, onların sözüne inanılması gibi unsurlar etkili 

olmuştur. ‘’Büyüklerin, hele kutlu, uğurlu sayılan yaşlı kişilerin sözlerinin etkili olduğuna 

inanılır.’’(Boratav, 2016:99). TDK sözlüğünde türe, ‘’(töre) Âdet, usûl, kaide, örf, görenek, 

kanun, âyîn’’ olarak geçer. Diğer alanlarda yaşamayan uygulamalar olmasına rağmen üre-türe 

uygulamalarındaki canlılık dikkat çeker.  Kişinin kendi geçimini sağlayan nesneyi koruma çabası 

hep aynı kalmıştır. Nazar uygulamalarında da bu canlılık göze çarpar. Nisan yağmurlarını 

toplayarak sarkanak mayası suyuna eklemiş, diğer önemli geçim kaynağı olan tarlasına 



176 

 

serpmiş, kendisi içmiştir. İlk ağızı dağıtarak yine bereketi kendi sürüsü üzerinde topladığına 

inanmıştır. Cennet meyvesi dediği inciri mayasına atmış, cennet tohumu dediği çörek otunu 

peynirine eklemiştir. Tuz, şeker bakliyat ile çoğalmasını ummuştur. Demir ile 

kuvvetlendirmiştir. İyi olan her şeyi üretkenliğinin içine ekleyerek artırmak ve var olanı 

kötülüklerden korumak için çabalamıştır.  

Birbirine yoğurt damızlığı yahut gurk için yumurta vb. nesneleri vermemeye Emirgazi’de ‘’şum 

tutma’’ denir. Şum, uğursuzluk anlamına gelen şom kelimesinin bölgenin ağız özelliklerine göre 

değişmiş şeklidir. ‘’Uğur, bir nesnenin, bir kişinin, bir hayvanın, bir işin, bir zamanın, bir yerin 

özündeki iyiliği, mutluluğu, bereketi, kolaylığı, kısacası olumlu niteliği ve 

gücüdür.’’(Boratav,2016:109). Bu olumlu niteliği ve gücü kaybetmemek için bazen bazı 

insanlar şum tutabilir. Kişinin bir kişiye yumurta, damızlık vermesiyle kendi hayvanın öleceği 

düşüncesi bunları vermeyi engeller. Kendisinde bulunan uğurun yok olmasından korktuğu için 

bunu damızlık ve yumurta vermeyerek engeller. Bu uğurun, evinin, hayvanlarının üzerinde 

olmasını ister. Kişi, karşıdakine vermekle uğursuzluk geleceğine inandığından bu kısıtlamalarda 

bulunur. Bu sadece yumurta ya da damızlıkla sınırlandırılamaz. Çeşitli ürünleri verdiğinde 

kendi malında zararla karşılaşan kişi şum tutar.  Bunun, aydınlıkla engellenebileceğine inanılsa 

da bazı kişiler ürünlerini vermeyebilir. Kaynak kişilerden bazılarının şum tutma ile ilgili anıları 

şunlardır: 

 -Eveli şun dutallardı ‘’Ha tavuk aldıydım o adamdan, o adam gelmedi, tavuğum öldü.’’ 

dirlerimiş. (yani onun tavuğu bana gelmedi, olmadı) Geçen sene ….(komşu ismi veriyor) bana 

yumurta virmedi. ‘’Tavuk getireceğissen virmem hala, gendi tavuğum ölür.’’ didi.(KK: Meryem 

Kahriman-Emirgazi DT:1939)) 

Üretim yılının ilk ürünü ağızdan son ürünü olan yağa kadar bereket uygulamalarının yapıldığını 

görürüz. Bunda tüm bir senenin iyi ve bol geçmesinin temennisi vardır. Güzel ve iyi olan her 

şey; taş, demir, gök ot, boncuk, tuz, tohum, meyve, nisan yağmuru bu temenninin 

gerçekleşmesine katkıda bulunur. Dualarla başladığı işlerine erişkin, kutlu, temiz kişilerden 

öğrendikleriyle ya da onların bizzat yardımıyla devam eder. Kutun kendi sürüsünden, 

hayvanından, yaptığı ürünlerden gitmesini istemez. İnsanların, hayvanların, bitkinin bütün 

temelleri kut’a muhtaçtır.( Calmırza ve Bogenbayev, 2014) Bu yüzden de ebeler türesinden 



177 

 

yaşamı boyunca öğrenip faydasını gördüğü uygulamaları yapmaya devam eder. ‘’Türk halk 

kültüründe bolluk ve bereketle ilgili uygulamalar, son derece çeşitlilik göstermektedir. Türkler, 

evreni, dünyayı, insanı anlamaya, yaşamı yorumlamaya, anlamlandırmaya yardım eden bu 

inançlardan, günlük hayatın devam ettirebilmesinde çok önemli bir yeri olan bolluk ve bereket 

olgusundan yararlanmışlardır.’’ (Şenesen, 2011) 

6.2.4. Nazar Uygulamaları 

Pertev Naili Boratav ve Orhan Acıpayamlı, nazarı şöyle tarif etmişlerdir: 

‘’Bakış anlamında Arapça nazar kelimesi, kimi insanların bakışlarındaki zararlı güç ve bu 

nitelikleriyle, bir kişiye, bir hayvana, ya da bir nesneye bakmakla, canlı üzerinde hastalık, 

sakatlık, ölüm, nesne üzerinde sakatlanma, kırılma gibi olumsuz bir etkinin meydana gelmesi 

anlamını almıştır Türkçede. Herhangi bir zararlı olay böyle bir sebebe yüklendiği zaman «nazar 

değdi» deyimi kullanılır.’’(Boratav, 2016:119)  

‘’Nazara göz değme de denir. İnsanlara, hayvanlara ve eşyalara nazar değer. Nazar değmesi 

için, gözü keskin birisinin muhatabına dikkatle bakması veya kötü niyetli bir kimsenin 

karşısındaki hakkında güzel sözler söylemesi lâzımdır.’’ (Acıpayamlı, 1962)  

Küçük bir yerde yaşanıyorsa bazı kişiler, nazar değdirmeleriyle toplum içinde bilinirler. 

Gelmeden önce tedbir alındığı gibi gidince de ondan kalan kötü bakışın yok edilmesi için 

çalışılır. Bunun için de çeşitli nesneler, çeşitli inançlarla varlığını gösterir. Kurşun döktürme, gök 

boncuk takma, muska yazdırma, maşallah deme, dua etme vb. uygulamalar kötülüğün etkisini 

azaltır ve onu hayvandan ve hayvanın ürünlerinden uzaklaştırır. İnsanlar, hayvanlarını kötü 

gözden korumak istemişler ve koruma yoluna gitmişlerdir. Koyunlara, koyunların kaldığı yere, 

süt ürünlerine nazar değmesin diye ya da değen nazarı çıkartmak için çeşitli yollar izlemişlerdir. 

Bu yollar içinde Kur’an’dan sûreler, çeşitli muskalar, boncuklar, tohumlar, bitkiler ve necaset 

olarak bilinen hayvan pisliği, insan tüyü vb. kullanılmıştır.  Kullanılıp nazardan koruyan ve 

değmiş nazarı çıkarmayı sağlayan eşyalara nazarlık denir. ‘’Nazarlık, halk inancına göre onu 

üzerinde taşıyanı büyüye, hastalıklara ve diğer fenalıklara karşı korumaya veya içinde 

bulunduğu fenalıklardan kurtarmaya hizmet eder.’’ (Koşay, 1956)  

Nazar inancıyla ilgili kaynak kişilerin bazı düşünceleri şu şekildedir: 



178 

 

-Bizim otuz goyunumuzun içinde bir goyun vardı. İyiydi, amma sütlüydü goyun. Ona adam bir 

baktı. O goyunun gulakları zabaha düştü, öldü. Garnında ‘’şöyleee’’ guzu çıktı. Zabah akşam 

guzulayacağıdı.(KK: Ümmügülsüm Kocaman-Emirgazi DT:1947) 

-Bazı namlı adamlar vardı. Değerdi. Ben buna inanmazdım da sonradan inandım. Hatta 

Guran’da da geçiyor bu şiy. Bazı adamların gözlerinden zararlı ışın çok çıkarsa şiy ider. Bazısı 

da az çıkarırmış. Çok imrendiğin zaman daha çıkarırmış. Herkeste olur yani.(KK: Necati Ünal-

Halil Yurdu DT:1938) 

Halk arasında yaşayan inanca göre nazar, sadece insana değil iyi ve güzel olan her şeye kötü 

bakışla değebilir. Gök ekine, körpe kuzuya ve bebeğe nazarın hemen değdiği düşünülür. Bu 

yüzden de bir takım uygulamalar bu varlıklar üzerinde toplanır. Annelerinden, ebelerinden, 

büyüklerinden öğrendikleri uygulamaların yanında bazı sûreler de kullanılır. Nazarın var 

olduğuna inanılır. Hz. Peygamber’e nazar değdiği ama Peygamber’i surelerin koruduğu bilinir. 

Sure okuma dışındaki uygulamaların batıl kabul edilmesine rağmen kullanımında canlılık göze 

çarpar. Yaptığı uygulamaya, Besmeleyi, bildiği sureyi ekleyerek daha da kuvvetli hale getirir. 

Nazarın İslamiyet’te var olduğuna dair bölgedeki inançlardan biri şu şekildedir: 

‘’Ta Rasulullah zamanında var nazar. Gandil yanarkana Ebubekir Sıddık’la Peygamber 

Efendimiz otururkana bir hasit gadın, bu nazar idenlere hasit dirler esas yani.‘’ Şu gandil ne 

kadar alevli yanıyor’’ söyleyince gandil dönmüş. Dönünce hemen ayet inmiş. Felak, Nas Suresi. 

‘’Nazardan gendini sakın’’ diye yani. O inmiş. Allah esirgesin nazar var. Maşşallah diyeceksin. 

Maşşallah dimezsen, gendi malına gendi nazarın değer yani. İnsan imrenivirir. Nazar 

imrenmeye bakar, yalınız maşşallah didin miydi alır yani. Maşşallah alır. Hasitler maşşallah 

dimez yani.’’ (KK: Nebi Özdemir-Salur DT:1945) 

Nazarı değen kişiye iyi gözle bakılmaz, geldiğinde eve, mala, sürüye ya da herhangi bir şeye 

zarar geldiğinde sorumlusu o kişi kabul edilir. Nazarı değen kişiye ‘’haset ya da sakar’’ denir. 

Nazar değdirmesine ‘’sakar atmak’’ da denir. Bu kişiler gittikten sonra ayak bastıkları yerden 

toprak alınarak nazar değen varlığa sürülür ya da onun üzerine serpilir. Ayak izi bilinebilirse 

oradan alınır. Hafif şekilde alınan bu toprak, nazar değen hayvana yalatılabilir. Alınan toprağın, 

su oluğunun içine atıldığı da olur.  Giden kişinin evinin önünden bir bez parçasını ya da ona ait 



179 

 

bir eşyayı habersiz almak da korunmak için bir diğer yöntemdir, diye düşünülür. Gizlice alınan 

bez parçası yakılır ve nazar gider, inancı vardır. 

 Koyun da nazardan en çok etkilenen hayvanlardandır. O yüzden de narin yapılı bu hayvan; 

çeşitli takılarla, dualarla korunmaya çalışılmıştır. Bölgede nazardan korunmak için en çok 

kullanılan ve inanılan nesnelerden biri iğdedir. İğde dalı ya da çekirdeği kötü bakışı engeller, 

inancı vardır. Yer iğdesi de denilen küçük, yabani iğdelerin dalları ya da çekirdekleri kullanılır. 

İyice kaynatılıp yumuşatılan iğde çekirdeği iğneden geçirilerek, ipe geçirilir nazarlık yapılır. Dalı 

da küçük parçalar haline nazarlığın içine girer. İğde dalının nazarı koruduğuna dair en yaygın 

inanç şöyledir: 

 Nazar değdirmesiyle bilinen sakar bir adama, köy halkı: ‘’Şu kervana bir sakar at da, gerçekten 

yalan mı söylüyorsun gerçek mi konuşuyorsun. Bilelim demişler.’’ Adam da ‘’Kervanın üçüncü 

sırasındaki deveye bakın’’ demiş. Deve tökezleyip, tekrar kalkmış. ‘’Devenin hatabı iğdeden. O 

sebeple bir şey olmadı.’’ demiş. Köylü, hemen adamın yanına gitmiş, hayvanına ne olduğunu 

sormuşlar. Kervanın en sağlam hayvanı tökezlemiş fakat bir şey olmamıştı ve bunu merak 

ediyorlardı. Sebebini bilmeyen kervancı, iğdeden yapılmış hatap sayesinde devesini isabetten 

korumuş olur. Bu hikâyenin aynısı at için de anlatılır. 

İğde dalıyla yapılmış nazarlık çocukların omzuna küçük çengel iğneyle asılır. Ağılın içinde bir 

yere sıkıştırılır. İpe dizilip koyunun boynuna takılır. En güzel kuzu veya en güzel, en semiz 

koyunun boynuna takılmaya dikkat edilir. Çünkü bu özellikler, insanların dikkatini çeker. İlk 

bakış güzel ve iyi olan varlığa değil, nazarlığa değmiş olur, düşüncesi vardır. Karacadağ’da, 

kırmızı ve mavi renkle örülen ipe yer iğdesi, boncuk takarak nazarlık olarak kullanılır. İğde ile 

ilgili inanmalar şöyledir: 

-Ben boncuğu tasvip etmiyorum. İğde ağacı deldir dak. Çocuğunuz oldu muydu, iğde dalı deldir. 

Kem göz var. Ananın çocuğuna bile isabeti olur bak. İnceliverir değer. İğde yalınız gorur, boncuk 

olmaz.(KK: İbrahim Çiçekdağ DT:1955) 

-İğdenin çekirdeğini, dakardı gısacık tüyün içine. Anam ‘’Nazara bu birebir’’ dirdi.(Ayşana 

Kocaman DT:1941) 



180 

 

Nazar için, iğde çekirdeği gibi hurma çekirdeği de kullanılır. Hurmanın kutsal kabul edilmesi, 

kullanımını artırır. Hurma ve iğde çekirdeği, iğde dalı ağılın kapısına ya da içine asılırsa tüm 

hayvanlar nazardan korunmuş olur.  Gök boncuk, nazarın değmemesinde kullanılan en eski 

nesnedir. Mavi renkte olan bu boncuk hayvanın boynuna takılır. Bir koyuna takılan gök boncuk 

sayesinde tüm sürü aşılanmış ve bir boncukla tüm sürü korunmuş olur. (EK-55) Nazarı değdiği 

düşünülen kişinin sürüsündeki koyunun birinden koparılan yün, nazar değen koyunun yününe 

bağlanır. Bu da aşılama yöntemidir. Bu sayede kendi sürüsüne nazar değmeyecektir, inancı 

hakimdir. Belki de bir daha değecek olan nazar, bu yün sayesinde isabeti değiştirerek kendi 

sürüsüne yönlendirilmiş olacaktır. Yanıltarak kötü göz engellenmiş olur. Nazar boncuğunun 

yerine geçmişte üzerinde göz şekli olmayan gök boncuk kullanılmıştır. 

 ‘’Nazar boncuğu; göz şeklindeki mavi bir cam boncuktur. Bu nedenle “göz boncuğu” da denir.’’ 

(Ekici ve Fedakâr, 2014) Göz boncuğu da koyunlarda, evlerde, ineklerde, arabalarda vd. 

kullanılır. Günümüzde nazar boncuğunun isminin kullanımının yanında gök boncuk 

adlandırılması da bulunur. Abdülkadir İnan Divanü Lugat-it Türk’teki Şamanizm adlı yazısında 

monçuk kelimesinin, atın boynuna takılan muska olarak açıklar. (İnan, 1998b:318). Gök boncuk 

gibi it boncuğu da nazar için kullanılır.  

Nazarın geçmesi için yapılan bir diğer uygulamada ‘’Yedi Memmet Küllüğü’’nden yakılacak bir 

şeylerin alınmasıdır. Küllük; sobanın, ekmek yapılan ocağın küllerinin döküldüğü yerdir. 

Buralara yığılan kül tepeciklerine geçmişte, evin çöpleri de dökülmüştür. Buralara bir şey 

atılırken besmele çekilmelidir. Şeytanın yaşadığı düşünülür ve o sebeple küllüğe basmamaya 

dikkat edilir. İsmi Mehmet olan yedi kişinin küllüğünden alınan çöpler,(ağaç ya da yakılacak bir 

parça) yakılır. Kalanlar koyunun sırtına(dalına) saçılır. İçine tarak ve kil atılır. Koyunun sırtına 

saçıldıktan sonra geri kalan ağılın ya da evin damına dökülür. Ayak basmadık, iz değmedik yere 

dökülmesine dikkat edilir. Orhan Acıpayamlı’nın ‘’üç yol ağzından’’  yakılan çöpler 

uygulamasında, üç yolun ve yedi Memed küllüğünün aynı amaca hizmet ettiği açıktır. 

Acıpayamlı üç yolun özelliğini şu şekilde açıklar: ‘’Üç yol ağzından getirilmeleri ve çöp oluşları 

dolayısıyla meçhuller diyarının bütün kötülüklerini de taşımaktadırlar. Tabiî, bu arada, nazar 

edene ait maddeler de bunlar arasında olacaktır. Şu halde, ateşte yanan yalnız çöpler olmayıp, 

adı geçen şahsa ait kötü hususlardır.‘’(Acıpayamlı, 1962) Kurşun dökme âdetinde de yedi 

çöplüğün gezildiği yerler vardır. Yedi çöplükten alınan yakacakların üzerinde kaynatılan suya 



181 

 

kurşun dökülür. Eğer kurşun, hayvanlar için dökülecekse ağılın içinde kapının arkasında yapılır. 

Ele alınan donmuş kurşunda nazarı değdiren insanın sureti görünmesine rağmen, kurşunu 

döken kişi söylemez. Israr edilse de bu kişi söylenmez. Bu âdet ağılın içinde yapılarak kem göz 

buradan atılmış olur. Abdülkadir İnan, kurşun dökme âdetinin Şamanizm’den kaldığını ve ‘’kut 

kuyma’’ ya da ‘’kut dökme’’ dendiğini aktarır. Bu sihri ayinde kötü ruhların birinin çaldığı kut, 

talih geri gelir. (İnan, 1998a:477)Bir başka kurşun dökme uygulamasında; eritilen kurşunun 

suyunun içine don yağı da dökülür. Eritilen kurşun ve yağ ağılın kapısının eşiğine dökülür. 

Burada tekrardan donan kurşun alınarak yorumlanır. İki uygulamada da ağılın eşiği ve kapı 

arkasının mekân olarak seçildiğini görüyoruz.  Kapı eşiklerinde oturmak, buralarda uzanmak 

iyi değildir inancı hâlâ yaşamaktadır. Eşikte duran hamile kadının bebeği eşine dolanır ve ölür. 

Önemli bir yer tutan ‘’Kapı’’ kavramı sadece nazar değil birçok uygulamada yaşar. Köpek eniği 

alınırken alınan kişiye, eve yani kapıya dikkat edilir. Yoğurt damızlığı alırken de seçilen kapının 

iyi olması ve o aileye damızlığının gelmesi gerekir. Nazara uğrayan hayvanın kapı 

değiştirdiğinde iyileşeceği inancı vardır. Bununla ilgili çarpıcı bir örnek olay dikkat çeker: 

Koyunculuk yapan bir kişinin sütünden yıllarca peynir olmaz. Sütü sağar bu sütten yağ, yoğurt 

yapar fakat peyniri yapsa da olmaz. Yaptıkları peynir kabarır, acır. Deriye bastıkları peynirin 

üzerine koydukları taşın ertesi gün başka yerde olduğunu, derinin patladığını görürler. 

Gitmedikleri hoca kalmaz. Olayı yaşayan kişi şunu da ekler: 

Hocaya gittik tüm hocalara. Hoca eve geldi okudu da. ‘’seni’’ didi oğlum. ‘’Çember içine 

almışlar.’’ kimisi didi sen pis dile uğramışsın. İki muska yazıyor hoca bağa.(bana) Şunu iyi bir 

goyunun birine dak. Şunu goyunun suyunun içine at içsin. Duzu okudular. Goyuna at, üret. Bir 

bardak tuzu okuyup bir torba duza gatıyon filan. Nidecen? On sene uğraştık biz. Gittik peynir 

satın aldık. Goyuncuyuz peynir satın aldık.(KK: Bektaş Akkaya-Yenikuyu DT:1955) 

Bu olayda, başkasına verilen süt, peynir olsa da ev sahibi peynir üretemez. En sonunda 

hayvanları satarlar ve kapı çevrilmiş olur. Kapıdan çıkıp yeni kapıya giren koyunun sütüyle 

gittiği yerde peynir, yapılır.  

Bölgede fazlaca bulunan üzerliğin(züvellik) tohumları da tuz ile tütsü yapılır, dumanının şifa 

olduğu düşünülür. Saca konulan üzerliğin üzerine tuz saçılır. Yakılan üzerlik, ağılın içinde 

gezdirilerek dumanıyla kötü gözden korunmuş olunur. Ağılın kapısının önünde yakılan üzerliğin 



182 

 

dumanından koyunlar sırasıyla geçirtilir. Bunun yanında yanan üzerliğin üzerine Kur’an-ı Kerim 

de asılabilir. Üzerliğin dumanının içinden ve Kur’an-ı Kerim’in altından geçen hayvanlar duayla 

da korunmuş olur, inancı vardır. Üzerlik yakılırken şu sözler söylenir: 

Züverliksin evasın 

Her dertlere devasın 

İnneşenin minneşenin 

Yeryüzünde kaynaşanın 

Gözü çıksın(Aliye Akçasız- Karapınar KK:2001) 

Güzelliksin(Züverliksin), nazarlıksın 

Yedi derde devasın 

Çıksın ağırlığın 

Gelsin yığınlığın 

Gözü değenin gözü çıksın 

Üzerlikle yapılan nazar uygulamalarında yedi evin önünden habersizce toprak alınıp, ev 

sahibinden tuz istenir. Tuz, toprak, kuru çay, soğan ve sarımsak kabuğu ve üzerlik yakılır. 

Yanmış yedi tane üzerlik tohumunun içi nazar değen kişiye yedirilip yukarıdaki dua okunur. 

Tarla, ağıl, çardak girişine; köpek, geçmişte köpeğe alternatif olarak at  kafası da takılmaktadır. 

Murdar hayvana nazar değmez inancıyla köpek kafası iskeleti tarlada, hayvanların ağıllarında 

görünen yerlere asılır. Koyun kellesi iskeleti de asılır. Bu iskeletlerin asılmasında amaç, göz ilk 

olarak kelleye gidecek, hayvan, ekin, çardak bu sayede korunacaktır.47 (EK-62) Yapılan yoğurt 

tutmamışsa ya da peynir kabarmışsa onun üzerinde göz olduğuna işarettir. Hamuru sıyırmaya 

yarayan eğsiren, ateşte ısıtılarak yoğurdun ortasına batırılır. Tekrar üzeri kapatılarak 

                                                           
47 Abdülkadir İnan Divanu Lügat-it Türk’teki kösgük kelimesini ‘’Göz değmesinden sakınmak için üzüm bağlarına 
ve bostanlara dikilen nazarlık, korkuluk’’ olarak açıklar. (İnan, 1998b:318) 



183 

 

mayalanmaya bırakılır. Peynirde de aynı yöntem izlenir. Bu uygulamayla ilgili kaynak kişinin 

verdiği bilgi şu şekildedir: 

Ha peynir gabarırsa göz değdi diyi, eğsireni ısıtırlar, içine sokallar. Hani peynir başı olur ya. 

Peynir başı gabarır, kakar. Böyle gabarır. Ona da nazar değdi diyi giden, eğsiren diriz ya hani 

biz, onu ısıtın ısıtın ısıtın ocakta. ‘’Kem gözü kör olsun.’’ diyi böyle basan. Peynire bazen baş 

yapardık. Böyle gabarır gakardı. ‘’Buna kem göz değdi’’ diyi anam giderdi eğsireni alırdı, ısıtır 

ısıtırdı ısıtırdı ocakta. O sütün içine basardı ‘’cart’’ diyi. O zaman kem göz kör olurmuş. Bunu 

yapallardı. Bunu çok yapallardı.(KK: Zöhre Gül-Emirgazi DT:1971) 

Göz değmesi için necaset sayılan nesneler kullanılır. Pisliğin nazarı engellemek için 

kullanılmasında; pisliğe nazar değmez düşüncesi vardır. Koyun melek sayıldığı için onun gığı, 

nazar uygulamasında kullanılmaz. Tavuk ve eşek pisliği, nazar uygulamalarında kullanılır. Tavuk 

pisliği, koltuk altından koparılan bir iki kıl, çaputa sarılır ve bu muska, nazar için kullanılır. Evden 

birine ya da hayvana göz değdiğinde eşeğin bozulmamış iki tane pisliği alınır. Üzerlik, ayna, 

tarak ve soğan toplanır. Soğan ikiye bölünerek avlunun iki yanına, eşek pisliği iki yanına atılır. 

Bu sayede dört tarafı korunan avlunun içindekiler de kötü etkiden kurtulur. Bu uygulamada 

nazarın hemen geçtiğine inanılır.  

Hayvanla ilgili bir sorunda, göz değmesinde çevrede duasına güvenilen kişilere gidildiği olur. 

Hocalara okutulan şu şişelerindeki su aşılanarak çoğaltılır. Bu şişedeki su koyunların oluğunun 

içine dökülür. Yasin gibi surelerin okunduğu su, hayvanları nazardan, hastalıktan korur, inancı 

vardır. Muska yazdırmak için de hocanın yanına gidilir. Yazdığı ve genellikle üçgen şeklindeki 

muska, en gürbüz hayvana takılır. ‘’Nazarın şifası duadır’’ inancıyla muska yazdırılır. Nas ve 

Felak Sureleri, nazarı tedavi etmede kullanılır. Ayrıca Fatiha Suresinin yedi kez okunması kişiyi 

ve okuduğu varlığı korur, düşüncesi de vardır. Hz. Peygamber, nazarın ilacı olarak bu iki sureyi 

işaret etmiştir.  

Kişinin gördüğü iyi ve güzel koyuna ‘’maşallah’’ demesi, koyunun sahibini memnun eder. 

‘’Bereketli olsun’’ temennisinin yanına kullanılan maşallah kelimesiyle kişiden gelecek kötü 

bakış engellenildiğine inanılır. Şaşkınlık içinde ‘’Abov, nasıl güzel. Nasıl çok, nasıl büyük vb’’ 

cümlelerinin kullanımı fesatlık içerir ve kemliği de yanında getirir. Bununla ilgili genel 

düşünceyi kaynak kişinin şu sözleri açıklar:  



184 

 

-Koyuna nazar değer. Şöyle değer. Bir adam gelir: ‘’Selamın aleyküm bereketli olsun.’’ demezse 

goyun da iyi olursa yani goyunlar güçlü olursa. Goyuna nazar değer. Bir adam vardı bizim burda 

ismini söylemeyelim de …..(Lakabı söylüyor)  Gelirdi ‘’Şu koçu bana sat.’’ Goçu satmadın mı o 

goç ölürdü. Öyle şiy adamlar varıdı. (KK: Kazım PALA-Emirgazi DT:1942) 

Nazarla alakalı uygulamaların canlılığı dikkat çeker. Eski dinden de izler taşıyan nazar 

uygulamalarında; koyunu, kuzuyu, ağılı, çardağı hem nazardan korumak hem de nazardan 

etkilendilerse onu çıkarmak önemlidir. Nazar için, dinin dışında yapılan uygulamaların batıl 

olduğu söylense de kullanılmaya devam eder. Kişi, yaptığı nazarlığa ya da uygulamaya sureleri 

katarak bunu dini yönden de kuvvetlendirir. Eski dinden kalan uygulamalar, İslam kimliğine 

bürünerek yaşamaya devam eder. Kendisi için önemli olanı koruma içgüdüsü, bereket 

uygulamalarında olduğu gibi nazar uygulamalarında da bulunur. Korunmak ve bereketi 

artırmak için kullanılan objelerde döneme göre ufak değişmeler olsa da temeldeki amaç 

aynıdır. ‘’…Her âdetin, her uygulamanın bir amacı, toplum üyeleri için canlı, geçerli bir işlevi’’ 

(Özbudun, Şafak ve Altuntek 2016:118) vardır. Hurafe olduğu söylense de kullanımı devam 

eder çünkü kişi, içini rahatlatmak için de nesnelerin gücünden faydalanır. Ayinlerin 

işlevlerinden birisi; bilinmeyen olaylardan kaçınmayı sağlayarak kaygı giderici rol 

oynamasıdır.(Oğuz 1980’den aktaran Özbudun, 1997:23) Bu işlev, nazar ve bereket 

uygulamaları için de geçerlidir. Kötü bakışlı olduğu bilinen kişinin ayağının altından toz alıp 

hayvana atmak, ‘’Acaba hayvanıma zarar gelecek mi?’’ düşüncesini savıcı bir işlev üstlenir. 

Damızlık alırken yapılan demir para-damızlık takasında da iki tarafın kaygısı gider ve yoğurt 

üretimine rahat başlanır. Damızlık alınan evin adı iyi şekilde yayıldıysa, ondan alınan yoğurt 

neticesinde hayvanların sayısında olan artış, o kişinin toplum içindeki yerini de kuvvetlendirir. 

O kapının bereketli olduğu inancı beraberinde saygınlık işlevini de getirmiştir. 

Nazar inancı devam ettiği sürece onunla birlikte ortaya çıkan uygulamalar da devam edecektir. 

Nazarla elde edilen uygulamalardan şu sonuç çıkıyor: Karşı taraftan gelen zararı engellemek 

ve kurtulmak için nazarlığa ve uygulamalara ihtiyaç vardır. 

6.3. Hayvan Hastalıkları ve Tedavileri  

Muhtar Kutlu, Şavak aşiretindeki hayvan hastalıkları ve tedavi işlemlerini üçe ayırır. Buna göre: 



185 

 

‘’1. Din ve büyü ile ilgili işlemler 

   2. Halk veterinerliği kapsamına giren işlemler 

   3. Tıbbî tedavi kapsamına giren işlemler’’(Kutlu, 1987:100) 

Emirgazi ve Karapınar’da hastalıkları tedavi etme sisteminde de bu gruplandırma esas 

alınabilir. Din ve büyü ile ilgili işlemlerde hastalığı tedavi ederken kutsal görülen eşyalar, 

varlıklardan, sözlerden faydalanılır. Tecrübeler sonunda elde edilen yöntemlerle hayvanın 

iyileştirilmeye çalışılması, halk veterinerliği kapsamına girer. Hayvan sahipleri ilaç tedavisi ve 

kontroller için veteriner hekime başvurur. Bu üç işlemin veya ikisinin birbiriyle bütünleştiği 

uygulamalar da olmaktadır. Koyuna gelen hastalıkta ‘’göz değme’’ olasılığı da düşünülür. Gözü 

değen, nefsi çeken kişi, koyunun hastalanmasına neden olur, inancı vardır.  

Koyun hastalıklarının birçok çeşidi tedavi edilmeye çalışılır. Hastalık başladığında anlayıp 

kontrol altına almak bazı hastalıklarda sürünün kırımdan kurtulmasını sağlar. İlçelerdeki 

veteriner sayısının fazlalığı, ilaca kolay ulaşım, tıbbî tedavi yöntemlerinin bilinmesi sürüdeki 

ölüm oranlarını düşürür. Hem çardakta kaldığı kış sezonunda hem de otladığı dönemde yaz 

sezonunda koyunun, kuzunun hastalıktan korunmasına dikkat edilir. Yılın ilk gütmesinde 

koyunun ağrımaya uğratılmaması gerekir. Sürü için büyük zararlar teşkil eder. Acar otu yiyen 

koyun ağrımaya uğrar. Bu sebeple kıra gidildiğinde etrafta yeşil alan fazlaysa koyunun dikkatli 

yayılması gerekir. Koyun fazla ot yediğinde, ağzından ve burnundan yeşil köpükler gelmeye 

başlar. Nefes alamayan koyun koşar. Müdahale edilmediğinde hayvan ölür.  Çatlama olayında 

ağzına ilaç dökülür. ‘Kulağını kesmek yani koyundan kan akıtmak,  iyidir diye düşünülür. 

Keyifsiz olan hayvana da bu uygulama yapılır. Kan akıtmanın iyi olacağı vücuttaki zehrin bu 

yolla atılacağı düşünülür. Yabanda çatlama olayıyla karşılaşan çobanın anında müdahale 

etmesi gerekir. Bunu yapan çoban da iyi çoban olarak nitelendirilir. Hayvan kurtulamayacak 

gibiyse o anda kesilir, murdar olmasını engellenir. Bazen ise birçok hayvanın çatlayıp öldüğünü 

kaynak kişiler aktarmıştır. 

Çiçek hastalığında tıbbî yöntemlerin yanında geleneksel yöntemlerin de kullanıldığı görülür. 

Çiçek tası, hacı tası adı verilen tas, koyunun su içeceği oluğa atılır. Bu tasın, koyunu hastalıktan 

koruyacağına inanılır. Hac ziyaretlerinden gelenlerin getirdiği bu taslar, uzun seneler kullanılır. 



186 

 

İçindeki Kur’an yazısı, tasa kutsallık kazandırır. Çiçek hastalığının modern aşısı vardır. Hastalık 

için geçmişteki insanlar, halk hekimliği uygulaması kabul edilecek bir yol izlemiştir. Günümüzde 

kullanımı kalmayan bu uygulamada, geleneksel yöntemle aşı yöntemi bulunmuştur. 

Uygulamanın iki farklı çeşidi şu şekildedir: Çiçek hastalığına yakalanıp iyileşen hayvanın 

derisinden kabuklar koparılır. Bu parçalar ve ip takılmış iğne, koyunun sütünde bir gece 

bekletilir. Sütü iyice çeken ip diğer koyunların kulağından geçirilip aşılanır. Çiçek hastalığına 

uğrayıp iyileşmiş koyunun ciğerinden, iğneye takılmış iplik geçirilir. Kanlı ip, koyunlarından 

kulağından geçirilir ve tüm sürüye gelebilecek çiçek hastalığı, önlenmeye çalışılır. Geçmiş 

zamanın en büyük zarar veren ve tedavisi zor olan çiçek hastalığı günümüzde, geçmişteki kadar 

sık olmamaktadır. Olsa da tedavi yönteminin gelişmişliği, hastalığın en az zararla atlatılmasını 

sağlar.  

Şap(Dabak); koyunların ağzında yara olarak başlayan bu hastalık, ilerleyen zamanlarda 

koyunun ayağına vurur. Ayaklarında aksama, bünyede bitkinlik, kilo kaybı etkileriyle hayvanda 

kendini gösterir. Tedavi edilmezse de ölümle sonuçlanır. Hayvanın bağışıklık sisteminin 

güçlenmesi hedeflenir ve bu doğrultuda tedavi işlemleri yapılır. Diğer hayvanlara geçmemesi 

için hassas davranılır. Bağışıklık sistemi güçlenenler, bu hastalığı hızlı bir şekilde vücutlarından 

atarlar. Bağışıklığı destekleyici antibiyotikler hayvanlara verilir. Halk veterinerliği ve tıbbî 

tedavinin bir arada yürütüldüğü hastalıklardandır. Antibiyotikle desteklenen koyun ve keçiler 

çardak kapısına dökülen kireç üzerinden geçirilirler. Kazılan çukurun içinde su ile kireç 

karıştırılır. Bu su ile koyunların ayakları yıkanabilir. Bu sayede ayaktaki hastalık yanacak ve 

yara, kirecin etkisiyle içeriye hastalık götürmeyecektir.  

Brusella; bağışıklığı düşen koyun eğer karnında kuzu varsa onu atar. Brusella, doğum sırasında 

kendisini gösterir. Brusella için veteriner hekimlerden destek alınır. İğnesi yapılan 

hayvanlardan bu hastalığın olabildiğince hızlı atılması için çalışılır. Bir diğer döneme hazırlamak 

için hap tedavisi uygulanır. Kuzuyu atan koyunu, diğer kuzulama dönemine sağlam şekilde 

hazırlamaya dikkat edilir. Girdiği zaman, tüm sürüye büyük zararlar verebilecek etkisi vardır. 

Halk arasında ‘’koyun hastalığı’’ olarak bilinir. 

Şerit: bahardan itibaren yazıda(merada) beslenen koyun ekinlerin derilmesine kadarki süreçte 

kös otlarıyla beslenir. Ekinlerin derilmesiyle kalan anıza koyun sürülürken şerit hapı verilmesi 



187 

 

ya da iğnesinin yapılması gerekir. Şerit ismi verilen parazitin koyunun bağırsağını tıkamasına 

bu da koyunun ölmesine neden olur. Hem taze ottan samana geçerken hem de samandan 

taneye geçerken iğnesinin yapılması gerekir. Bahar çıkarken, harman döneminin önünde 

yapılır. Önlemi alınmadığında büyük zararlar doğurur. Koyunun bağırsağı, yeni yiyeceğe 

hazırlanır. Bazen ise koyun bağırsağında kanlanma meydana gelir. Hayvana ne kadar yedirilip 

içirilse de kilo alamaz. Hayvan sürekli ‘’ötürek’’ yani ishal olur. Veteriner hekime başvurularak 

tedavisi yapılır.  

Veba; iştahsızlık, ishalle kendini gösterir. Bu hastalık ölümcül sonuçlar doğurabilir. İlçe tarıma 

altı aydan altı aya aşısını yaptırılmaktadır. Bu şekilde hayvan kendisini korumaya alır. Hastalık 

hayvana girdikten sonra tedavisi çok zordur ve genellikle yapılamamaktadır.  

Kuduz; tilki gibi yabani hayvanlardan hem büyükbaş hem küçükbaşa geçen kuduz mikrobu, 

hayvanın saldırganlaşmasına neden olur. Bu hastalığın tedavisi yoktur. Diğer hayvanlardan 

uzak tutulur, kuduzun girdiği hayvan, insana da saldırır. Hayvan, birkaç gün içinde ölür. Çok sık 

rastlanan bir durum değildir.  

Gebelek: Gebelek isimlendirilmesi yapılan kelebek hastalığı, koyunun sulak arazide 

beslenmesiyle bağırsaklarında parazitin oluşmasıdır. Hayvanı tıkayarak ölümüne neden olur. 

Gebelek hastalığı bataklık, göl gibi sulak alanların arazilerinde olurken kıraç topraklarda olmaz. 

Karnı şişen hayvanın karaciğerinde parçalanmalar, çürümeler meydana gelir.  

Hapı ve iğnesi vardır. Kaynak kişi gebelek hastalığını şöyle anlatır: 

-Gebelek. Gebelek ilacı hap atmamıssık tüm goyun elden geçti. Göl varıdı burda. Gölden almış. 

Girmiş yimiş, girmiş yimiş. Velhasılı o hayvan o gebelek, şişti şişti, gitti su içti. Garaciğerde şöyle 

sıralanmış yassı yassı.  O gebelek, ciğerini delik deşik itmiş. Hayvan içmiş suyu garınları şişmiş. 

Hatta eti de kokuyi bişerken bi işe yaramadı amma başka hastalıklar da var tabii. (KK: Mehmet 

Keleş, Küçükaşlama Köyü DT:1936) 

Kurt düşmesi: Koyunların geynine kurt düşmesiyle meydana gelen durumdur. Kuyruğun 

altında terleyen ve hava almayan bölgede sineğin pisliğini bırakmasıyla buradan kurtlar çıkar. 

Nemli bir yapısı olan bölgede, kurtlar kolayca çoğalır.  



188 

 

Geçmişte katran ve ekinlere dökülen bambul tozu kullanılırken günümüzde ilaçla tedavisi 

yapılır.  

Garaçıkın: Kayacık köyünde karşılaşılan bu hastalıkta geleneksel uygulama kendini gösterir. 

Hastalık ve tedavisi kaynak kişi tarafından şu şekilde açıklanmıştır: 

-Garaçıkın da goyunda da olur inekte de olur. Garaçıkın didikleri (hayvan)guzulardı, olurdu. 

Eskiden atalarımızın bize gösterdiği şiye göre, eski törüye göre gonuşuyorum ben ha! Goyunun 

garnı şiştiği zaman, şordan ıcık toprak alır gelirdik. Toprağı goyunun ağzına gorduk. Goyunu 

üç sefer şöyle çevirirdik, iki kişi. Ayaklarından dutardık, şüyle çevirirdik, goyururduk. Ondan 

sonra goyun iyi olurdu. Hayvanlarda da sığırlarda da garaçıkın diyi bir isim vardır. Goyunun, 

hayvanın garnı şişer. Ona da bir ip getirirlerdi, ipi boynuna atarlar. Şöyle bi ilmek iderlerdi. İpin 

ucundan çektin mi, üç sefer yapıcun onu da.  O ip bağlı değildir. Sadece boynunda bağlıdır. 

Çeken gelin. Üç sefer onu yaptın mıydı, hayvanın bi de şöyle garnını ovardın. Çişini 

yapamadıysa çişini yapardı. Ona da garaçıkın dirlerdi gızım.(KK: Dede Yalçın-Kayacık DT:1941) 

Geçmiş veterinere ulaşmanın zorluğu, çeşitli tedavi usullerinin gelişmesini sağlamıştır. 

Koyunun ağzına kırılmış yumurta vermek, ayran içirmek bu yöntemlerden bazılarıdır. Un ile 

yapılmış sıcak bulamaç da hayvana yedirilerek tedavi edilmeye çalışılmıştır. Ağrıma için çeşitli 

zaman dilimleri gözlenmiş, arazinin bitki yapısına göre gütme işi yapılmıştır. Gün dönümlerinde 

bazı arazilerde bulunan otların koyuna zarar verdiği gözlemlenmiş ve yayma işlemi 

yapılmamıştır. Acar otlara ve samana geçişte yavaş şekilde bir gütme yapılarak, koyun araziye 

alıştırılır. Koyunun temiz su içirmesine dikkat edilmiştir ve edilmeye devam eder. Kuyuya 

düşüp ölen herhangi bir hayvan alındıktan sonra su, kırklanmış ve içirilmeye, kullanılmaya 

devam etmiştir. Kırkım işlemi sırasında da koyunun üşütülmemesine dikkat edilir. Bu da 

olabilecek hastalıkların engellenmesini sağlar.  

Koyunların göz değerek hastalanmaması için nazarlıklar kullanılmıştır. Hastalıklar için dinsel 

objeler, halk hekimliği ve modern tıbbın getirileri bir arada yaşamaya devam eder. İmkânların 

çoğalmasıyla hayvanların ölümü, aynı doğrultuda azalmıştır.  

 

 



189 

 

6.3.1. Kısırlaştırma Uygulamaları: Burma-Bükme-İğdiş 

Erkek hayvanların kısırlaştırmak için yapılan operasyona Türkçede kullanılan tabirlerden biri  

‘’iğdiş etmek’’tir. (Altıntaş, 1984) Emirgazi ve Karapınar’da da kısırlaştırmaya iğdiş, bükme, 

burma isimleri verilmiştir. Yapılan tekniğe göre bu isimleri almıştır. Anadolu’da koyun ve keçi 

beslenen birçok yerde bu uygulama değişik adlarla uygulanır. İğdiş, burma, bükme, dövme 

kısırlaştırma için kullanılan kelimelerdir.( Yalgın, 1958, Kutlu, 1987: 107, Turgay, 2018, Gökşen, 

2007) Emirgazi ve Karapınar’da kısırlaştırma tamamen bitmiştir. Geçmişte yapılan yöntemler 

derlenerek bu başlığın altında anlatılmıştır. 

Koçun fazlalığı sürü içinde zamansız doğumlara neden olur. Katım için belli sayıda koç damızlık 

için ayrılır. Fazlasının ise kısırlaştırılmasıyla sürü içinde doğum kontrolü yapılır. İğdiş edilen 

edilmeyenlere göre daha çabuk büyür ve etlenir. Etlenen koçtan satım sırasında daha çok para 

eder. Ali Rıza Yalgın, Yörükler ve Türkmenler’in yaptığı kısırlaştırmayı şu başlıklar altında 

gruplandırmıştır: 

‘’1. Makine iğdişi 

 2. Çekme iğdiş 

 3. Burma iğdiş 

4. Dövme iğdiş 

5. Dişle iğdiş’’ (Yalgın, 1958) 

Emirgazi ve Karapınar’da iğdiş, iki burma(bükme) ve çekme olmak üzere iki şekilde yapılmıştır. 

Seçilen toklu koçların yumurtaları el ile içeriye doğru sokulur. Yapan kişi, yumurtayı geriye 

doğru döndürür, büker. Bükülen yumurta ip ile bağlanır. İçeride bekleyen yumurtaların birkaç 

gün sonra ipi kesilir yani ‘’goyrulur.’’ Bu kesme işleminden sonra hayvan bir daha koç olmaz. 

Evde iki üç dinlendirilen koç, yoz sürü içine dahil olur ve maraya güdülmek üzere sürülür. 

Bükme işlemi, ip ve küçük tahta parçalarıyla yapılmıştır. Alınan iki küçük tahta parçasıyla koçun 

hayası denilen yumurtalıkları burulur ya da ip ile bağlı şekilde birkaç gün durur. Bundan sonra 

yumurtalık, kendiliğinden düşer. Bu süreçte hayvan, üç dört gün yerinden kalkamadan yatar. 

Bükme/burma işlemine ‘’iğdiş’’ denildiği de olur. Çekme işlemi ise eskiden çok yapılmasa da 



190 

 

bulunan uygulamalardandır. Çekme işleminde yumurtalık torbasının ucu kesilir. Buradan 

damarlar çekilerek işlem gerçekleştirilir. Dinlenen hayvanın iyileşme süreci bitince hayvan, 

güdülmeye çıkarılır.  

Anadolu’da yaygın olan iğdiş işlemi bilinen yöntemlerle Emirgazi ve Karapınar’da 

uygulanmıştır. İp ve tahta burma işleminde kullanılmıştır. Kısırlaştırma, el ile de yapılmıştır. 

Çekme işlemi çok olmasa da iğdiş yöntemi olarak kullanılmıştır. Kendi yöntemleri ile 

kısırlaştırma yoluna gidilmiştir. Ustalık gerektiren iğdiş, kolay bir işlem değildir ve herkes 

yapamaz. Sürü içinde kısırlaştırma yoluna çok gidilmemiştir. Günümüzde ise iğdiş 

yapılmamaktadır. Koç katımı için koçun ayrılma işinin azalması ve zamansız doğumun sorun 

olmaması bunun nedenlerindendir.  

6.4. Damgalama/Eneme  

Türk kültüründe önemli bir yere sahip olan damga ve en; Anadolu’da genellikle hayvan 

sürülerinde bulunan simgelerdir. Bu simgeler, sürüye sahip olan aileyi temsil eder. 

Araştırmacıların damga ile ilgili açıklamaları şöyledir:  

‘’Özellikle Türkmen, Yörük ve Doğu Anadolu göçebe ve yarı göçebe aşiretlerinin hayvanlarında 

rastlanan bu tür işaretler, kökeninde Oğuz boyları damgalarının izlerini taşımaktadır.’’(Kutlu, 

1987:108)  

Geçimlerini av ve çobanlıkla sağlayan Türkler kışın kışlaklarda kalırken yazın sürülerini otlaklara 

ve yaylalara götürür. Mevsim göçleri sırasında sürülerin karışmaması için her boy kendi 

sürüsüne damgasını vurur. (Esin, 1985:1) 

 Asya göçebelerinin hayvan sürülerine vurdukları bu damga, sayesinde büyük sürülerde 

hayvanlar birbirine karışırsa hangi boya ait olduğu çıkar. Disiplin ve düzenin kanun olarak kabul 

edildiği eski Türk hayatında herkes malına kendi kişiliğinin sembolü olan bir damga vurmuştur. 

(Ögel, 1988:204) Radloff, Kao-çe’lerin hayvanlara mülkiyet damgası vurduklarını ve hayvan, 

başka sürüye karışırsa hiç kimse onu kendi mülküne geçirmediğini aktarır. (Radloff W. , 

1954:128)Damga yapımı asırlar boyunca Türkler tarafından kullanılagelmiştir. Asya’dan göç 

eden Türkler, bu geleneği bırakmamıştır. Damgayı sadece hayvanlarında kullanmamışlardır. 



191 

 

Selçukluların tuğra adını verdiği damga, sultanın sürülerine ve ondan gelen belgelere konarak, 

başbuğun otoritesini simgeleyen işaret olmuştur. (Cahen, 1979:53)  

Hayvanların sırtına, kulaklarına burunlarına, yüzlerine, bacaklarına yapılan damgalar hayvanı 

işaretleyerek, hayvana o boyun aidiyetini kazandırır. Kökü eskiye dayanan damgalamanın belli 

kuralları vardır.  ‘’Damga, menşei tarihten önceki devirlerin karanlıklarında kaybolup 

gitmektedir. Boylar meydana geldikçe damga da yavaş yavaş değişmiştir; mesela, damgası 

‘değnek’  / olan bir boydan ayrılan yeni boy ana damgaya küçük bir ilave yapılmış // böylece 

‘ana boy’a olan bağlılığı gelecek nesillere hatırlatmıştır.’’ (İnan, 1975) Bu sayede damga kültürü 

yok olmadan yaşamaya devam etmiştir. Kaşgarlı Mahmut, Divanü Lügati’t Türk’te damga 

mevzuuna Oğuzlar maddesinde değinir: ‘’Oğuz: Bir Türk boyudur. Oğuzlar Türkmen’dirler.  

Bunlar yirmi iki bölüktür; her bölüğün ayrı bir belgesi ve hayvanlarına vurulan bir alameti 

vardır. Birbirlerini bu belgelerle tanırlar. ‘’ (Atalay, Divanü Lügati’t Türk- 1. cilt: 55, tarih 

belirtilmemiş) Kaşgarlı Mahmut; yirmi iki Oğuz boyunun, yirmi birinin ‘’belgesi’’ dediği 

işaretlerin şekillerine yer verir. Yirmi ikinci boy olan Çarukluğ’un simgesi belli olmadığından 

dolayı vermez. Sonra şöyle der: ‘’Bu oymakların hepsini- herkesçe bilinmesi gerekli olduğu için 

yazdım. Bu belgeler onların hayvanlarının, atlarının, binitlerinin alametidir. Hayvanlar 

karıştığında her bölük kendi hayvanını bu belgelerden tanır.’’ (Atalay, Divanü Lügati’t Türk- 1. 

cilt: 58) Damga, Oğuz Destanında da karşımıza çıkar. Oğuz’dan sonra yerine Oğlu Kün Han 

geçer, yetmiş yıl hükümdarlık eden Kün Han’a akıllı, tecrübeli, tedbirli adam olan Irkul Hoca bir 

akıl verir:   

‘’Oğuz büyük bir padişahtı ve yeryüzünü idaresi altına alıp pek çok hazine ve sayısız 
hayvan toplamıştı. Şimdi onların hepsi sizindir. Siz altı oğulun, Tanrı’nın izniyle her 
birinizin dörder taneden yirmi dört evladınız var. Olabilir ki onlar sonradan 
birbirleriyle çekişirler. Bunun çaresi her birinizin rütbesi, mesleği, adı ve lâkabı 
kararlaşsın; her birinin bir nişanı ve tamgası olsun. Bununla bilinip tanınsınlar ve 
hiç birinin diğeriyle bir çekişmesi olamasın. Onların evladının da her biri kendi 
yerini bilsinler. Bunu yapmak devletin devamlılığını ve uruğunuzun iyi nâm 
kazanmasının gereğidir. Bu sözler, Kün Han’a çok uygun geldi ve Irkıl Hoca’ya 
söylediklerini yerine getirmesini emretti. Irkıl Hoca daha Oğuz’un hayatında bir 
yarısı Bozok, bir yarısı Üçok ismini alan bu oğullardan olan tam yirmi dört evladının 
her birine birer lâkap verdi; yine her birine, bunlardan kime ait olduğunu belirtmek 
üzere hayvanlarına vurmak için birer tamga tesbit etti. Her bir oğula hangi 
hayvanın ongun olacağını da belirtti. Ongun, ‘’Azık bolsun’’dan türemiştir, yani 
kutlu olsun; ongun da kut ve devlet demektir.’’(Togan, 1982:49-50) 



192 

 

Burada görüldüğü gibi damga devamlı olarak sonraki nesle geçer, bu damgalar sayesinde 

tartışmalar olmaz, her evlat yerini bilir ve kut getireceğine inanılır. Başka sürü içinde bulunan 

hayvanlar, damgalarıyla belli olurlar. Bu damgalar, sadece hayvanlarda değil kilimlerde, 

ambarlarda, nazarlıklarda, kap kacakta, mezar taşlarında, kepeneklerde, çadırlarda, 

çuvallarda, ev, kapı ve duvarlarında vb. yerlerde kullanılmaktadır. (Gülensoy, 1989:18-19.) 

Damga, bazı Türk hanedanlarında aile alameti olarak da kullanılmıştır. Salurluların paralarında 

Salur, Akkoyunlularında Bayındır, Osmanlı sikkelerinde Kayı damgası yer alır. Akkoyunlular 

sadece paralarına değil bayraklara, resmî belgelere de damgalarını koymuşlardır. (Sümer, 

1972: 206) 

Sürü besleyen halklar, mallarının tanınmasını için şekilleri kullanmıştır. Bu şekiller hayvanların 

sağrısına vuruluyorsa damga, kulaklarına yapılıyorsa en\in denir. (Elçin, 1963) En/in, hayvanın 

kulağının kesilmesi ya da delinmesiyle yapılan damga türüdür. Damga kadar en de eskidir. 

Pazırık kazısında çıkarılan on atın kulaklarında ayrı ayrı nişanların bulunması bunların on 

kabileye ait olduğunu gösterir. Türk kavimlerinde en de damga kadar önemlidir. (İnan, 

1937:263)  

Emirgazi ve Karapınar’da hayvanları demirle damgalama uygulaması, günümüzde tamamen 

bitmiştir. Dağ, damga denilen işaretlerin hayvan üzerine basılmasına damgalama ya da 

dağlama, ismi verilir. Damga, uzun ince demir çubukların kerme ateşinde iyice kızdırılıp 

hayvanların yüzüne, kulağına, burnuna ya da bacağına basılmasıyla yapılır. Damga basıldıktan 

sonra tuzlu suyla ıslatılan bez, damganın yaktığı yere basılır. Koyunun könü de dağlanan yere 

basılabilir. Sürü içindeki keçiler de koyunlar gibi damgalanır. Bu damgalar, değişik şekillerde 

olabileceği gibi genellikle sürü sahibinin isminin baş harfi olmaktadır. Kaynak kişilerin 

gençliklerinde ve çocuklarındaki yaptıkları ve şahit oldukları damgalamadan örnekler; 

-Goyun gırkılıp bittikten sonra da demir diyim ben sana. Şüyle demiri gıvırırlardı. Ucuna gelen 

yirden de şölen bi sap olurdu. Kermeyi yakallardı. Odun o zaman yoğudu da. Kermenin içinde 

o üç dört tane demir orda ısınırdı. Benim gaç goyunum var? Elli goyunum var. O goyunu 

getirirlerdi. Goyunun şurasına, görünecek yirine omuzuna yakın, şüyle(şöyle) basarlardı 

tüyünün üstüne, çekerlerdi. O tüyü yanardı, ortası yanmazdı. O halkaya göre yanardı. Damgası 

ordanıdı. (KK: Dede Yalçın-Kayacık Köyü DT:1941) 



193 

 

-Bizim goyununki 9’udu. Ateş yakarlardı babamgil, onu ateşin içine sokarlardı, gızarırdı. 

Goyunun gulağına basarlardı tüm gulağına. Hele geçiler bar bar bağırır, ‘’Auuuğğ’’. Eveli 

herkeş yapardı. Alişer İsmail’in suratındaydı, yüzünde onunku. Bizimki gulağındaydı. Kimininki 

burnunda olur, kimininki gulağında, çeşitli yirlerde olur. Kimi S yaptırırdı telden, S. Onu yaptırır, 

kızartır basarlardı.(KK: Mehmet Küçük-Sazlıpınar DT:1940) 

-Şöyle damga şişler vardı. Damgalanır kuzular. Her ailenin kendine göre şeyi Her ailenin 

kendisine göre damgası var. Bazılarınkı kirman şeklindeydi. Bazılarınkı tek çıbık yani i harfi öyle 

diyim. Bazılarınkı T şeklinde. Z şeklinde, onu yaptırıllar. Gulağına yapılır, suratına yapılır. Her 

kabine kendine göre bi şey yapar yani. (KK: İhsan Koçak-Emirgazi DT:1945) 

Geçmişte damga ve en, koyunda aynı anda bulunurken günümüzde sadece en yapılmaktadır. 

(EK-29, EK-30, EK-31)En, kuzu doğduktan sonra iki üç hafta içinde yapılır. Erkenden kesilen 

kulağın iyileşmesi daha kolay olacaktır. Enemek, inemek olarak bilinen uygulamada, çeşitli 

şekillerle hayvanın kulağı işaretlenir yani kesilir. Bunun için makas, bıçak ya da zımba kullanılır. 

Her ailenin kendine özgü olan bu eni evlenen oğulun da yeni eni olmasına neden olur. Bir aile 

içinde evli erkek kardeşlerin ve babanın eni farklıdır. Fakat benzer şekilde enler yapılmaya 

çalışılır ve bu şekilde en, yaşatılmaya devam eder. Baba vefat ettikten sonra en, sürüyle 

ilgilenecek oğula geçer, varsa diğer kardeşler kendilerine yeni bir en belirlerler. Bu en, babanın 

enine çok benzer ya da aynı en farklı yönlere, babanın yapmadığı kulağa yapılır. En, nesilden 

nesile aktarılarak yaşatılır ve aileyle bütünleşir. En, sadece erkeklere özgü değildir. Sürü içinde 

kadının kendi hayvanları varsa; kadın isterse bu hayvanlara da en yapar. Seçim tarihi geldiğinde 

çobandan alınacak koyun, kulağındaki enler sayesinde bilinir ve sürü sahipleri tarafından 

seçilir. Eğer ki bunun dışında hayvan kaybolduysa diğer sürü sahiplerinin sürülerinin içinden 

kulağındaki ene bakılarak alınır. Yabanda karşılaşılan sürülerin karışan hayvanlar da bu enler 

sayesinde ayırt edilir. İki kulağa ya da tek kulağa yapılan enler; kesik, biçik, delik, oyuk, bıçak 

ağzı gibi kesik çeşitleriyle oluşturulurlar. Bu şekillere göre de makas, bıçak ya da zımba 

kullanılır. Kaynak kişilerin en ile aktardıkları bilgilerden bazıları şu şekildedir: 

-Benim, sağ kulağının ucu dilik, ortası dilik.(Delik) Yani bir bıçakla dilerim. Ucundaki o sivri 

yirlerini de küt keserim. Yani benim inim o. Türkiye’nin neresine gitse bilirim.(KK: İbrahim 

İşleker-Karapınar DT:1961) 



194 

 

-Esas malını bilemen sen, garıştımıydı. Boya vursan boya çıkar ama in galıcı.(KK: Yakup 

Demircan-Akören DT:1942) 

-‘’Solu kesik, sağı delik, önünde bıçak ağzı vardı’’ dirlerdi. Sağının ağzı oyuk, solunun ardında 

bıçağ ağzı var, dirlerdi. Eskiden böyle olarak geçerdi. Ben bu köyün enini tüm bilirdim. İslik’in, 

bu köyün malının gomplesini bilirdim eveli, enden.(KK: Metin Türkoğlu-İslik DT:1958) 

- Bizim altı yüz mal şimdi gitsin Emirgazi’ye, gelsin. Sokağa goyur, bizim mal olduğunu bilirim. 

Çünkü eni var.(KK: Ali İşleker- Karapınar) 

- Mesela bir köyde herkesin kendine göre ini vardı. İn deniliyordu ona. Mesela bizim inimiz 

koyunun, keçinin sağ kulağını oyardık. Sağ kulağını oyma. Diyelim ki bir başka vatandaşın sağ 

kulağının arkası oyuk, önü biçik. Köyde herkes kendi inini bilir, bir başkasının inini 

yapmazıdı.(KK: İsmail Şener- Öbektaş DT:1954) 

En\in dışında koyunların belirli yerleri boyanarak da hayvanlar işaretlenebilir. Genellikle sırt ve 

kuyruk kısımları boyanır. Sürü sahibi kendine ait hayvanların seçtiği yerini, aynı renkle 

boyayarak hayvanını belirlemiş olur. Ayrıca bir sürü içindeki yoz ve sağmal koyun da farklı 

renklerde boyanır. (EK- 69) Küpeleme sisteminde ise kuzu doğduğunda kulağına numarası belli 

olan bir küpe takılır.  

Koyunun kime ait olduğunu belli etme işi değişime uğrasa da yok olmamıştır. İnsan, kendisine 

ait olanı sahiplenme yolunu hiçbir zaman bırakmamıştır. Değişik şekillerle de olsa damgalama 

yaşamaya devam eder. 

      

 

 

 

 

 



195 

 

7. SONUÇ 

Konya’nın Emirgazi ve Karapınar ilçelerinde koyunculuğun ve çobanlığın geleneksel boyutu 

incelenmiştir. 

Türkmen boyların yerleştiği iki ilçe için koyunculuk derin izleriyle hayatın her alanında kendini 

göstermiştir. Maddi ve manevi kültür ögeleriyle yaşamaya devam etmektedir. Emirgazi ve 

Karapınar yaşamının büyük bir kültürün parçası olduğu görülmektedir. Doğu Anadolu 

Türkmenleri, Kuzey Anadolu Yörükleri ve diğer Türk devletleri ile araştırma yapılan ilçelerin 

koyunculuğunda büyük benzerlikler görülmektedir. Ortak bir kültür paydasında yaşam tarzı; 

kültürün devamlılığını sağlamıştır. Ortaya çıkmış ya da çıkabilecek sorunlar halk bilim 

araştırmalarıyla belirlenebilir. Bu sorunlar için önceden önlemler belirlenip diğer bilim 

dallarından destek alınabilir. Koyunun sadece ekonomik bir kaygı olmadığı ve yaşam tarzının 

içine girdiği de araştırma sonucunda çıkmaktadır.  Mevsimsel göçler, yemek kültürü, yapılan 

ürünler ve bunları saklama yolları, kullanılan malzemeler, toplu yapılan törenler ve 

uygulamalarda koyunun varlığı görülmektedir.  

Kökleri geçmişe dayanan bu mesleklerde tecrübenin önemli bir unsur olduğu göze 

çarpmaktadır. Coğrafyanın, yaşam tarzının belirlediği bu meslekler yine hayatın birçok alanına 

girerek geniş bir coğrafyaya yayılmıştır. En önemli geçim kaynağı olan hayvancılık içinde koyun 

besleyiciliği hem maddi hem manevi kültür ögeleri oluşturmuştur. Koyunculukla birlikte 

halıcılık ve yün ürünü keçecilik de büyük bir gelişme göstermiştir. Bunları üretmek için elde 

edilen yünlerin varlığı; ip yapımını, boyamayı ve tezgâhlarda çeşitli dokumaların dokunmasının 

önünü açmıştır. Günlük hayatta çeşitli yerlerde kullanılıp ihtiyacının karşılandığı dokumalar 

ticari bir kol da oluşturmuştur. Türkistan coğrafyasında başlayan halı serüveninde motiflerin 

canlılığı, Anadolu’da dokunmuş halılarda da kendini gösterir. Çeşitli anlamları olan, duyguları 

ifade eden motiflerin benzerliği dikkat çekicidir. Koyununun dini hayatta da büyük bir yer 

kapladığı görülür. İslam öncesinde kurban törenlerinin önemli hayvanlarından olan koç, koyun, 

İslam sonrasında ‘’melaike’’ benzetmesini alarak bu önemini devam ettirmiştir. Destanlarda, 

Dede Korkut Hikâyelerinde koyun figürü ‘’iyi’’ bir konumdadır. Derleme yapılan ilçelerdeki 

koyunculuk terimlerinin aynı fonksiyonda kullanıldığı Dede Korkut Hikâyelerinde görülür. 

Türklerdeki toy, yuğ, şölen gibi toplu törenlerin yemeklerinde, koyun ve koyundan elde edilen 



196 

 

ürünler ikram edilir. Bu yemekler ve koyunculukla ilgili olan uygulamalar, hayatın hayvancılık 

temeline oturduğu, seyyahların seyahatnamelerinde yer almıştır.  

Koyunun bakımıyla ilgilenen çobana da kutsal gözüyle bakılmıştır. Sürüsüyle yabanda ilgilenen 

ve sürüsünün bakımını yaptığı coğrafyaya hakim, ot varlığını bilen, çalışma saatlerinin farklılığı, 

cesur ve çalışkan oluşu ‘’çoban’’ kimliğini oluşturmuştur. Bu kimlikteki insan da çoğunlukla iyi 

olarak görülmüştür. Kültür tarihi içinde koyunun ve çobanın tuttuğu yer Emirgazi ve 

Karapınar’da da benzer özelliktedir. 

Araştırmanın yapıldığı ilçelerde koyun yetiştiriciliği ve zaman içindeki değişimi de 

incelenmiştir. Koyun ırkından, koyunun bakımının yapıldığı yerlere kadar olan değişimlerde 

zamanın getirdiği yenilikler, maddi imkânların artması, ekonomik olarak fazla gelir elde etme 

istekleri etkili olmuştur. Koyuna manevi bakış açısında değişim olmamıştır. Maddi açıdan 

koyundan elde edilmek istenen gelirin artması için bölgeye has olan ırk değiştirilmiştir. Bu geliri 

artırmak için çeşitli yemler de kullanılmıştır. Geçmişte yem çeşidinin çok az olması, sadece 

samanın verilmesi ve gütmeyle elde edilen verim, bu değişim ile artmıştır. Veteriner hekime 

kolay ulaşım, devlet desteği, damızlığın kolay elde edilmesi bu durumun diğer 

nedenlerindendir. Yem çeşitliliğinin artması ve yemin fazlalaşması koç katımı tarihlerinin 

değişmesine neden olan durumlardandır.  

Koyundaki ırk değişimi mutfak kültüründe damak zevkini de bir noktada etkilemiştir. Karaman 

koyununun büyük kuyruğu, merinos koyunda yerini ince ve yağsız kuyruklara bırakmıştır. 

Kesilen koyunlardaki kuyruğun azlığı kıkırdak yapımını ve kuyruk yağı kullanımını azaltmıştır. 

Yeni gelen nesil bu tada aşina olmayarak yetişir ve bu durum ağır bir yapıya sahip olan yağın 

kullanımını zorlaştırır. 

Koyun bakım yerlerinde ise geçmişteki isimlendirme devam etmekle birlikte bazı bakım 

yerlerinin kullanımı yok olmuştur. Bazılarında ise gelişen şartlarla ve değişen yayla-kışla düzeni 

neticesinde iyileştirme yoluna gidilmiştir.   

Sürü içinde hayvanların yaş ayrımına göre aldığı isimlerde de değişim olmamıştır fakat bu 

hayvanların bakımında değişiklik olmuştur. Toklu koyunlara geçmişte doğum yaptırılmazken 

bugün toklular da kuzu doğurur. Bu bir yaşındaki koyun için zor ve yorucu bir durumdur. 



197 

 

Doğum, emzirme işi tokluya zor gelen durumdur. Veteriner hekimlerinin vereceği bilgi ve 

devlet desteği ile bu durum değiştirilebilir. 

Koyunculuğun temelini oluşturan gütme işinde geçmişe göre büyük değişiklikler olmuştur. 

Bölgedeki o, koyunun temel gıdasıdır. Baharda çıkan otlar, güzün kuruyana kadar koyun 

beslenmesi için önemli bir yerdedir. Küçük boylu otların üretim döneminde koyun eti ve 

sütüne faydası yadsınamaz. Bu sebeple periyodik olarak gütme işi yapılmıştır. Çoban ve aile 

fertlerinin yaptığı gütmede geçmişten gelen tecrübeler belirleyici bir roldedir. Gütme saatleri, 

güdülecek saha, mevsimsel olarak yedirme hızı ve yedirilen otlar bu tecrübeden öğrenilegelen 

bilgilerdendir. Meraların azalması gütme işindeki düzenin bozulmasına neden olmuştur. Ayrıca 

toprakların düzensiz kullanımı, koyunun merada değil kapalı alanda bakılmasına neden 

olmaktadır. Bu da mesleğin gelenekselliğine ve doğal yapısına aykırı olup mera koyunculuğunu 

kısırlaştırmaktadır. Mısırın, yoncanın, ayçiçeğinin ekimin artması ise bu düzeni bozan en büyük 

etkenlerdir. Bahar aylarında yeşil olan alanlarda, o alanlara ve koyuna zarar vermeden 

yayabilme çobanın becerisine dayanır. Buğday, arpa vb.nin harmanından sonra geniş bir alan 

çobanlara kalırken bugün bu durum değişmiştir. Uzun zaman yeşil kalan yonca ve mısır 

çobanın koyunu, gece meraya çekmesini kısıtlar. Sadece canavar tehlikesi varken koyunun 

yeşil alana girmesi tehlikesi de doğmuştur. Mısır içinde rahat şekilde saklanabilen kurt da gece 

gütmesinde çobanların karşılaştığı sorunlardandır. Koyun, kurt tehlikesi yüzünden yabanda 

eskisi gibi yatırılmamaktadır. Bu da koyunculuk için büyük bir geleneğin yok olmasına neden 

olmaktadır. Çobanda aranan özelliklerden, gece hava durumu kontrolüne, yıldızların çoban 

hayatındaki yerine dek birçok geleneğin kaybolmasına neden olacaktır. Bize göre ekim için 

getirilecek sınırlandırmalar, büyük su sorunlarının oluşmasının önüne geçecektir. Bölge toprak 

yapısına uygun olan buğday, arpa, çemen, nohut, mercimek vb.nin ekilmesi gece gütmesinin 

tekrar düzelmesini sağlayacaktır. Açık alanda uyuyamayan koyunun dışkısı sıcak havada ona 

zarar verecektir. Serin havada yayılan ve uyuyan sürüden elde edilecek süt miktarında artış 

olacak hem de etine de fayda verecektir. Gündüz belli aralıklarla güdülen ve dinlenen gece 

yayılan koyundan elde edilen verim daha fazla olur. Zirai yeme olan ihtiyaç azalacak bu sayede 

bölge coğrafyasından en verimli şekilde faydalanılacaktır.  Gece gütmesinin devamı geleneğin 

de devamını getirecektir. Modern gelişmelerle geleneksel uygulamaların bir arada 

kullanılmasıyla koyunculuk bugünkü yapısını kaybetmeden devamı sağlanacaktır. 



198 

 

Koyunculukla ilgili faaliyetlerde genel olarak ‘’zaman’’ kavramının ön planda olduğunu 

görürüz. Bu işlerde zamanın kullanılmasını; sıcaklık, tarla işleri, otların tazelik durumu ayarlar. 

Gün dönümü tarihleri de faaliyetlerin şekillenmesinde önemli bir yer tutar. Ana-baba hesabı 

olarak bilinen halk takvimindeki tarihlerin koyunculuk faaliyetlerindeki etkisi günümüzde 

neredeyse tamamen bitmiştir. Bereket ve nazar uygulamaları ise gelenekten geldiği şekilde 

devam etmektedir. Kendisi için önemli varlığı koruma çabası, koyunculuk için de geçerlidir. 

Dede ve ebelerden görülen yöntemlerin yanı sıra süt, et verimini artıran, işleri kolaylaştıran 

uygulamalar da kullanılır.   

Koyundan elde edilen ürünler de incelenmiştir. Bu ürünlerin bazılarında köklü değişikler 

meydana gelse de bazılarının yapımı ve kullanımına devam edilmektedir. Bu ürünlerin 

mutfakta hâlâ önemli bir yerde olması iç pazardaki kıymetini artırmıştır.  Maya faktörünün ön 

planda olduğu süt ürünlerinin yapımında geleneksellik başta gelmektedir. Ürünleri kadınların 

yaptığı üretim süreci, kış ayları düşünülerek en verimli şekilde geçirilmeye çalışılır. Bunda da 

gelenekten alınan bilgiler ön plandadır. Doğal mayanın, koyun sütüyle yine koyun derisi içinde 

olgunlaşmasıyla oluşan peynir, doğal bir döngünün ürünüdür. Bastırık içinde bekleyen peynir 

hazır maya kullanılmadığı sürece tamamen doğaldır. Günümüzde ‘’organik’’ olarak 

adlandırılan ürünlere dönüşün fazlalaştığı düşünüldüğünde deri peyniri, bu ihtiyacı 

karşılayacak güçtedir. Yapılacak çalışmalarla sarkanak mayasının kullanımı artırılıp bu maya ve 

peynirin daha geniş bir alana yayılması sağlanabilir. İtalyan peynirlerinin birçok çeşidine 

marketlerde rastlarız. Sarkanak mayası ile yapılmış deri peyniri ise bölgesel olmaktan öteye 

geçememiştir. İçinde kimyasal hiçbir şeyin olmadığı bu peynirler, toprak üzerinde olgunlaşır. 

Bu sağlıklı yiyeceğin ilçelerin iç pazarından daha geniş pazarlara açılması sağlanabilir. Bölgeye 

has olan peynir, kavurma, kıkırdak gibi yiyecekler hem yazın hem kışın insanlar tarafından 

yenmiştir. Fast food kültürünün her yere yerleştiği bilinen bir gerçektir. Hızlı yaşam tarzına hızlı 

yemek faktörü de girmiştir. Fast food yiyeceklerin kullanımı geleneksel yiyeceklerle 

azaltılabilir. Sağlıklı olana dönmek, sağlık sorunlarının da önüne geçecektir. Organik ürünlerin 

satıldığı pazarların çoğalması, yerli tohum arayışı, insanların doğal olanı istemesinden 

kaynaklıdır. Sarkanak mayasından yapılan peynir çeşitleri, yoğurt, et ürünleri bu isteği 

karşılamaktadır. Doğal yöntemle mayalanan yoğurdu, koyunun içinden çıkan yağ 

korumaktadır. Koyun sütünden yapılmış yoğurt, endüstriyel yoğurtlar gibi değildir. Hazır 



199 

 

yoğurtlar beklese de tadında değişiklik olmaz. Fakat evde yapılan yoğurt beklediğinde ekşir. 

Ekşiyen yoğurt, bozulmuş demek değildir. Ekşi yoğurt atılmaz, kullanılır. Güzün yapılan yoğurt, 

bahara kadar yenir. İlkbaharda basılan peynir diğer bahara kadar durur. Son dönemlerde 

neredeyse yemyeşil olur. Faydalı bakterilerin yerleştiği küflü peynir, beyaz olandan daha 

makbul sayılır. 

Koyun, bahardan itibaren bölgenin otunu yer, akşam serin havada yayılır. Geleneksel 

uygulamalar, hayvansal ürünlerin üzerinde toplanmıştır. Yapımından olgunlaşmasına, 

olgunlaşmasından korunmasına kadar doğal bir yol izlenir.  Et ürünlerinden olan kuyruk yağını 

bugünün çocukları ve gençleri yiyememektedir. O tat artık yabancılaşmaya başlamıştır. 

Onlarca kez ısıtılmış yağda yapılan kızartmalar ise daha yakındır. Geleneksel olana sarılmanın 

gerekliliği, bir kere daha kendini gösteriyor. Slow food kültürünün yaygınlaşmaya başladığı bu 

zamanlarda, bu ürünlerin kullanımın yaygınlaşması geleneksel olanı koruyacaktır. Sağlıklı olan 

gıdaların hayatımıza girmesini de kolaylaştırır. 

Koyundan elde edile ürünler içinde dericilik en çok etkilenen alanlardandır. Plastik kapların 

çoğalması bu süreci hızlandırmıştır. Yannık ve su tuluğunun birbirine yakın olan yerleşim yerleri 

içinde Karacadağ köylerinde görülmesinde şüphesiz coğrafyanın etkisi büyüktür. Ova içinde 

neredeyse en yüksek olan bu dağ, kültürel çeşitliliğin de artmasına katkıda bulunmuştur. 

Peynir derisinin yapımının devam etmesi peynirin hâlâ kıymetli olmasındandır. Yannık ve su 

tuluğu yerini taşınması daha kolay olan kaplara bırakmıştır. ‘’Kullan-at’’ kapların doğaya verdiği 

zarar büyüktür. Fakat deri ürünlerinde böyle bir durum yoktur. Toprakta erimeyen plastiklerin 

içindeki yiyecekler ve içecekler hayatımızın içine nüfuz etmiştir. Deriyi temizlemek de ayrı bir 

işlemdir. Kimyasal temizleme malzemeleri dokundurulmadan deriler temizlenir. 

Kullanılmadığından dolayı unutulmaya yüz tutmuştur. Bunların devlet kurumlarınca 

uygulamalı kayıt altına alınması, dericilik geleneği için gereklidir. Bu ürünler yapılıp, 

kullanımının önü açılmalıdır. 

Koyun yünü ve dokuma; şüphesiz en çok zarar görmüş üretim alanıdır. Etinden, sütünden ve 

yününden faydalanılan koyundan verim alınan ürün, zaman içinde değişikliklere uğrayabilir. 

Bu değişikliklerin olmasındaki nedenler içinde devrin getirdiği yenilikler, imkânların çoğalması, 

ürünün maddi değerinin değişmesini sayabiliriz. Eskiden çok kıymetli olup, hayatın her yanında 



200 

 

bulunan yünün, günlük hayatta kullanımı oldukça azalmıştır. Çoban kepeneğinde, yataklarda, 

minderlerde, halılarda, kilimlerde, hayvan heybelerinde vb. yerlerde kullanılan yün 

günümüzde sadece yataklarda ve yorganlarda kullanılmaya devam eder. Bunun da kullanım 

oranı azalmaktadır. Bu yüzden de yün satımının getirdiği kâr oldukça azdır. Yünden ip 

yapımının bitmesi, ıstar ağaçlarının artık kurulmaması, kullanımı değişen dokuma ürünleri bu 

zararın nedenlerindendir. Geçmişte hayatın her alanında kullanılan dokumalar büyük kültür 

hazinelerindendir. Motiflerle sağlanan gelenek aktarımı, bu ürünler dokunmadığından 

durmuştur. Emirgazi’deki halı atölyesi hariç üretim tamamen bitmiştir. Oğuz boylarının 

yerleştiği bu ilçelerin dokumalarındaki zenginlik göze çarpar. Kendine has özellikleri, renkleri 

ve sağlamlıklarıyla kültürün önemli maddi ögelerindendir. Renk seçimi, geometrik ve bitkisel 

motifler birer kültürel simgedir. Bu simgeler, kadınlar arasında model alışverişiyle sağlanırken 

dokumanın yapılmaması alanın yok olmasına neden olmuştur. Buna karşın çeyizlerde 

büyüklerden kalma dokuma ürünler yer almaktadır. Gelenek bunu istese de üretimi 

yapılmamaktadır. Belediyelerin, ilgili devlet kurumlarının desteği ve alınacak önlemlerle alan 

yeniden canlandırılabilir. Bu canlanma hem kültürün devamlılığını sağlayacak hem de 

ekonomik açıdan bölgeye destek olacaktır. Dokumayı bilen kadınların bilgilerinin kayıt altına 

alması, motif ve desenlerin korunması gerekir. Her birinin ayrı anlamı olan motiflerin göz 

önünde bulundurulması gelecek nesillerin bunlardan kopmasını engelleyecektir.  Bölgedeki 

bitki varlığı kullanarak kök boyalar elde edilebilir.  Sağlamlığı ve kimyasal olmayan yapısıyla bu 

boyalar, yok olmuş bir geleneğin yeniden canlandırıp devamını sağlayacaktır..   

 Çobanlık ve çobana verilen kutsallık Emirgazi ve Karapınar’da da söz konusudur. Fakat bölgede 

son yıllarda Afganistan ve Özbekistan’dan gelen çobanların çalışması da artmış durumdadır. 

Kaynak kişilerin aktardığı bilgiler ışığında; yerli çobanların diğer çobanlara göre çok daha 

yüksek fiyatta çalışmaları bu durumu değiştiren nedenlerin başında gelir. Afgan ve Özbek 

çobanlarının mesleğe olan hâkimiyeti yerli çobanlarını aratmadığı için sürü sahipleri tarafından 

bu çobanların çalıştırmasının önünü açmıştır. Bu çobanların sürüyle birlikte giderken 

yanlarında eşek ve köpek götürmemesi meslekteki iş bölümünün değişimine neden 

olmaktadır. Meslekten anlayan iyi çobanların olması için gelenekten faydalanmak 

gerekmektedir. Usta çırak ilişkisi içinde, temelden yetişen çobanların çalışma şartlarının 

düzeltilmesi mesleğe olan ilgiyi artıracaktır. Koyunculuk olduğu sürece çobanlık da olacaktır. 



201 

 

Bu sebeple verimin yüksek olması için sürünün bakıcısının da iyi olması ve işten anlaması 

gereklidir. Devlet desteği ile çobanlığa getirilen iyileştirme, mesleğin devamını sağlayacaktır. 

Koyunculuk ve çobanlık içinde ekonomik getirilerin esas tutulduğu görülmektedir. Zaman 

içinde bu istek, bazı tarihlerin değişmesine neden olmuştur. Koç katımı tarihleri değişmiş, 

koçun sürü içinden ayrılıp ayrı bakımı yapılmamaya başlamıştır. Saya günü hesaplamaları da 

tamamen bitmiştir. Bu tarihler yeni bir üretim döneminin habercisidir. Fakat koyundan 

beklenen verimin seneler içinde artması hedeflendiğinden bu tarihlerin eski önemi de yavaş 

yavaş silinmeye başlamıştır. Ritüellerin ön planda olduğu, sürü sahipleri ve çobanların şen 

olduğu bugünlerle ilgili uygulamalar, hafızalardan silinmeye başlamıştır. Yılda iki kez kuzu 

almak şüphesiz koyun sahibine daha fazla kâr getirir fakat koyuncu Türklerde mühim olan koç 

katımı törenlerinin yok olması durumu vardır. Çeşitli objelerle uygulamalarla gelmesi beklenen 

bereket; yerini modern yöntemlere bırakmıştır. Koyunculuğun hâlâ canlı olduğu Emirgazi ve 

Karapınar’da bu bayramların yok edilmemesi sağlanabilir. Tüm ailelere uygulamanın imkânsız 

olması göz ardı edilemez. Ekonomik getiriden ziyade ilçelerin kendilerine has tarihlerinde 

festival şekline getirilerek yaşatılması sağlanabilir. 

Bu meslekler, geçmişten aldığı birikimle teknoloj ve bilimin desteğiyle ilerlemektedir. 

Geleneksel özellikler mesleğin kolayca yapılmasını, bilim ise veriminin artmasını 

sağlamaktadır. Yerel yönetimlerin ve devlet kurumlarının desteği ve bilinçlendirmesi, 

koyunculuk ve çobanlık için en büyük desteklerden olacaktır. 

 

 

 

 

 

 



202 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



203 

 

KAYNAKLAR 

Abdülkadiroğlu, A. (1992). Meslek Pîrleri ve Testerecilerin Pîri. Milli Folklor(13), 4-6. 

Acıpayamlı, O.  (1962 ). Anadolu’da Nazarla İlgili Bazı Âdet ve İnanmalar, Ankara Üniversitesi. 
Dil ve Tarih Coğrafya Fakültesi Dergisi(1-2), 1-40. 

Alay, O. (2005). Bingöl Masalları(Yüksek Lisans Tezi). Elazığ: Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Entitüsü. 198-201. 

Alptekin, A. B. (2014). Efsane ve Motifleri Üzerine. Ankara: Akçağ Yayınları. 

Altıntaş, A. (1984). ‘’Türklerde Dişle İğdişçilik’’. Folklor ve Etnografya Araştırmaları, 13-15. 

And, M. (1974). Oyun ve Bügü. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

Atalay, B. (Baskı tarihi yazılmamış.). Divanu Lügati't Türk. Ankara: Türk Dil Kurumu. 

Ayan, E. ( 2015). Plano Carpini’nin Moğolistan Seyahatnâmesi. Gece Kitaplığı. 

Bang, W ve Rahmeti, G. R. (1936). Oğuz Kağan Destanı. İstanbul: Burhaneddin Basımevi. 

Başer, S. (2011). Kutadgu Bilig’de Kut ve Töre. İstanbul: İrfan Yayınevi. 

Battuta, İ. (2017). İbn Battuta Seyahatnamesi. (Çev. S. Aykut). İstanbul: YKY.  

Bayat, F. (2011). Türk Mitolojik Düşüncesinde Çobanlık., E. G. Naskali(Editör). Çoban Kitabı. 
İstanbul: Kitabevi, s. 167-185. 

Begiç, N. (2012). ‘’Konya Keçeciliğinde Çoban Kepeneği’’. Millî Folklor, 24(94), 214-222. 

Begiç, N. (2016, Kasım). Orta Asya'dan Küçük Asya'ya Geleneksel Bir Sembol; Kepenek. ÇKÜ 
Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi/ Journal of Institute of Social Sciences, 7(2), 44-62. 

Bilginturan, S.,  Ayhan, V. (2009). Burdur İli Damızlık Koyun ve Keçi Yetiştiriciler Birliği Üyesi 
Koyunculuk İşletmelerinin Yapısal Özellikleri ve Sorunları Üzerine Bir Araştırma. 
Hayvansal Üretim, 50(1), 1-8. 

Blocqueville, H. C. (1986). Türkmenler Arasında. (Çev. R. Akdemir). Ankara: Kültür ve Turizm 
Bakanlığı Yayınları. 

Bogenbayev, N., Calmırza, A. (2014). Eski Türk Dünya Görüşündeki “Kut” Ve “Karga” 
Kavramları. Millî Folklor, 26(103), 69-79. 

Boratav, P. N. (2016). 100 Soruda Türk Folkloru. Ankara: Bilgesu. 

Bozaklı, N. (2016). Konya İli Karapınar İlçesi Tülü Dokumalarının Geçmişi ve Günümüzdeki 
Durumu, Yüksek Lisans Tezi, Süleyman Demirel Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü, 
Isparta. 



204 

 

Bozlak, Ü. G. (2007). Erdemli Masalları, Yüksek Lisans Tezi, Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Konya, 231-234. 

Cahen, C. (1979). Osmanlılardan Önce Anadolu’da Türkler. (Çev. Y. Moran). İstanbul: E 
Yayınları Tarih Dizisi. 

Cengiz, H. (1964, Eylül). ‘’Ilgın’da Saya’’. Türk Folklor Araştırrmaları, 9(182), 3513-3514. 

Çay, A. (1983). Anadolu’da Türk Damgası Koç Heykel-Mezar Taşları ve Türklerde Koç-Koyun 
Meselesi. Ankara: Türk Kültürünü Araştırma Enstitüsü. 

Çay, A. (1988). Türk Ergenekon Bayramı Nevrûz. Ankara: Türk Kültürünü Araştırma Enstitüsü. 

Çelebi, E. (1986). Evliya Çelebi Tam Metin Seyahatname (Cilt 3-4). (Sad. M. Çevik, Düz. T. 
Temelkuran, N. Aktaş). İstanbul: Üçdal Neşriyat. 

Çetin, O. ve Tepeli, C. (1996). Türkiye'de Türk Çoban Köpeği Yetiştiriciliği. Uluslararası 
Sempozyum Türk Çoban Köpeği. Konya: Selçuk Üniversitesi Veteriner Fakültesi. s. 217-
225. 

Çetinkaya, G. (2015). ‘’Dede Korkut Hikâyeleri’nde Kültürel Belleğin Söylem Haritası Olarak 
Giyim-Kuşam Ve Yeme-İçme Sembolleri’’. Milli Folklor, 27(107). 

Çiftçi, K. (2015). Aydın Halk Masalları, Yüksek Lisans Tezi, Aydın Menderes Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, Aydın, 246. 

Çoruhlu, Y. (2011). Türk Mitolojisinin Ana Hatları. İstanbul: Kabalcı Yayıncılık. 

Demirci, M. (1973, Mart). ‘’Saya’’. Sivas Folkloru. 

Deniz, B. (2005, Nisan). ‘’Anadolu-Türk Halı Sanatının Kaynakları’’. Sanat Tarihi Dergisi, XIV, 
79-103. 

Divitçioğlu, S. (2005). Orta Asya Türk İmparatorluğu. Ankara: İmge Kitabevi. 

Diyarbekirli, N. (1972). Hun Sanatı. İstanbul: Millî Eğitim Basımevi. 

Diyarbekirli, N. (1984, Ekim). ‘’Pazırık Halısı’’. Türk Dünyası Araştırmaları(Türk Halıları Özel 
Sayısı, (32), 1-8. 

Doğan, T. (2011). ‘’İran Azerbaycanı'nda (Urmiye'de) Sayalar ve Sayaçılar’’. Turkish Studies, 
4(6), 87-96. 

Durlu-Özkaya, F., Gün, İ. (2007). Anadolu’da Peynir Kültürü.  Atatürk Kültür (Dü.), 38. ICANAS 
Uluslararası Asya ve Kuzey Afrika Çalışmaları Kongresi. 2, Ankara: Atatürk Kültür, Dil ve 
Tarih Yüksek Kurumu Yayınları. s. 485-506. 

Durukoğlu, G. (2017). ‘’’Yoğurt’ Sözcüğünün Kökenine Dair Bir Deneme’’. Uluslararası Türk 
Lehçe Araştırmaları Dergisi (TÜRKLAD), 1(2), 100-103. 



205 

 

Düzgün, D. (1991, Güz). ‘’Geleneksel Bir Yardımlaşma Kurumu: Hab’’. Millî Folklor, 2(11), 49- 
51. 

Eberhard, W. (1996). Çin'in Şimal Komşuları. (Çev. N. Uluğtuğ) Ankara: Türk Tarih Kurumu 
Basımevi. 

Efendi, M. E. (1986). İstanbul’dan Orta Asya’ya Seyahat. (Haz. R. Akdemir). Ankara: Kültür ve 
Turizm Bakanlığı Yayınlar. 

Ekici, M., Fedakâr, P. (2014). ‘’Gelenek, Aktarma, Dönüşüm ve Kültür Endüstrisi Bağlamında 
Nazar ve Nazar Boncuğu’’. Millî Folklor, 26(101), 40-50. 

Elçin, Ş. (1963). ‘’At Damgaları’. Etnografya Dergisi, 6, 26. 

Elçin, Ş. (1991). Anadolu Köy Orta Oyunlar. Ankara: Türk Kültürünü Araştırma Enstitüsü 
Yayınları. 

Eliade, M. (2000). Demirciler Ve Simyacılar. İstanbul: Kabalcı Yayınevi. 

Erdek, İ. (2018). ‘’Çakmak Köyü Halılarının Teknik ve Desen Özellikleri’’. Kalemişi, 11(6 ), 141-
153. 

Ergin, M. (1964). Dede Korkut Kitabı Metin-sözlük. Ankara: TDK Yayınları. 

Ergin, M. (1969). Dede Korkut Kitabı. Ankara: Millî Eğitim Bakanlığı. 

Ergin, M. (2011a). Dede Korkut Kitabı (Cilt 1). Ankara: TDK Yayınları. 

Ergin, M. (Tarih belirtilmemiş). Şecerai Terakime- Türklerin Soy Kütüğü. (Şehir Belirtilmemiş): 
Tercüman gazetesi, 24, 46. 

Ergin, M.(2011b). Orhun Abideleri. İstanbul: Boğaziçi Yayınları.  

Ergun, P. (2011). Türk Mitolojisinde Çobanlık. E. G. Naskali(Editör), Çoban Kitabı. İstanbul: 
Kitabevi, s. 305-342. 

Ergun, P. (2015). ‘’Türk Kültüründe Koyun-Koç Kültü Ve Dede Korkut Kitabı’na Yansımalar’’ 
Düşünce Hayatımızda ve Kültürümüzde Dede Korkut Uluslararası Sempozyum. Bayburt: 
Bayburt Üniversitesi Yayınları. s. 225-244. 

Erol, M. (1996). Taşeli Platosu Efsane(İnceleme-Metinler), Yüksek Lisans Tezi, Erciyes 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Kayseri, 185-186. 

Esin, E. (1978). , İslâmiyetten Önceki Türk Kültür Târihi ve İslâma Giriş. İstanbul: Edebiyat 
Fakültesi Matbaası. 

Esin, E. (1985). Türk Kültür Tarîhi İç Asya’daki Erken Safhalar. Ankara: Atatürk Kültür, Dil ve 
Tarih Yüksek Kurumu. 

Esin, E. (2001). Türk Kozmolojisine Giriş. İstanbul : Kabalcı Yayınevi. 



206 

 

Esin, E. (2004). Orta Asya’dan Osmanlı’ya Türk Sanatında İkonografik Motifler. İstanbul: 
Kabalcı Yayınları. 

Etikan, S. (2007). ‘’Kaya Köy Halıları’’, Millî Folklor, 19(74), 83-90. 

Genç, M., Okca Koyuncu, A. (2017). ‘’Yörüklerin Geçim Kaynağı ve Dokumalarında Keçi’’. 
Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi, 52, 85-102. 

Goode, J. (2005). Yemek (Çev.F. Mormenekşe) Millî Folklor, 17(67), 172-176. 

Gökşen, C. (2007). ‘’Sandal Köyü (Tarsus) ve Çevresinde Keçilere Verilen Adlar ve Davarcılıkla 
İlgili Bazı Uygulamalar’’. Millî Folklor, 19(76), 134-148. 

Gönül, M. (1965). ‘’Türk Halı-Kilimlerinden Yapılan Eşyalar’’. Türk Folklor Araştırmaları, 197, 
3938-3942. 

Gülensoy, T. (1989). Orhun'dan Anadolu'ya Türk Damgaları. İstanbul: Türk Dünyası 
Araştırmaları Vakfı. 

Gültekin, M. (2010). Tataristan Masalları Üzerinde Bir Araştırma, Doktora Tezi, Ege 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İzmir, 1452-1462. 

Günay, U. (1975). Elazığ Masalları(İnceleme), Doktora Tezi, Erzurum, Atatürk Üniversitesi 
Basımevi, 371-373. 

Gündüz, İ. (1980). Bütün Yönleriyle Karapınar. Konya: Kuzucular Ofset. 

Harva, U. (2014). Altay Panteonu. İstanbul: Doğu Kütüphanesi. 

Haviland, W. A. (2002). Kültürel Antropoloji. İstanbul: Kaknüs Yayınları. 

İleri, C. (2011). Eskişehirde Çobanlık. E. G. Naskali(Editör), Çoban Kitabı, İstanbul: Kitabevi, s. 
15-47. 

İnan A, (1998a). ‘’Müslüman Türklerde Şamanizm Kalıntıları’’. Makaleler ve İncelemeler-1 
Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi. s. 462-479. 

İnan, A. (1976). Eski Türk Dini Tarihi. İstanbul: Kültür Bakanlığı. 

İnan, A. (1985). Manas Destanı. Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları. 

İnan, A. (1998b). ‘’Beltir Türklerinde Gök Tanrıya Kurban Töreni’’. Makaleler ve İncelemeler-2 
Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi. s. 215-221. 

İnan, A. (1998b). ‘’Divanü Lugat-it Türk’te Şamanizme Ait Kelimeler’’. Makaleler ve 
İncelemeler-2. Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi. s. 317-321.  

İnan, A. (1998b). ‘’Türklerde Demircilik Sanatı’’. Makaleler ve İncelemeler-2. Ankara: Türk Tarih 
Kurumu Basımevi. s. 229-231. 

İnan, A. (2015). Tarihte ve Bugün Şamanizm. Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları. 



207 

 

İnternet:  http://sozluk.gov.tr/ (Adresinden 27.01.2018 tarihinde alınmıştır.) 

İnternet: http://www.emirgazi.bel.tr/sayfa/21/emirgazi-nufusu (Adresinden 27.07.2018 
tarihinde alınmıştır.) 

İnternet:http://www.turkvet.biz/bilgi_dosyalar/arsiv/yet_koyun_keci_yas_tayini.htm)(Adres
inden 22.02.2019 tarihinde alınmıştır.) 

Kabak, T. (2018). ‘’Mut İlçesi Hacıahmetli Köyü Hayvancılık ve Çobanlık Kültürü Üzerine Halk 
Bilimsel Bir İnceleme’’. Karadeniz, (37), 158-168. 

Kafesoğlu, İ. (1980). Eski Türk Dini. Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları. 

Kafesoğlu, İ. (1997). Türk Millî Kültürü. İstanbul: Boğaziçi Yayınları.  

Kalafat, Y. (2006). ‘’Türk Halklarında Kurt Ağzı Bağlama İnancı’’. Sosyal Bilimler Enstitüsü 
Dergisi, (1), 273-280. 

Karaçay, Ç. (2018, Ocak ). ‘’Lâdik Seccade Halılarında Mihrap Özelliklerinin İncelenmesi.                 
Dumlupınar Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi’’, (55), 106-118. 

Kırzıoğlulu, M. F. (1959, Şubat). ‘’Koyuncu Türklerde Saya Şenliği ve Kars’ta Derlenen Sayacı 
Türküleri-I’’. Türk Folklor Araştırmaları, (115), 1847-1850. 

Kıvrak, R. (2008). Yörük Obalarımız. Ankara: Çetin Medya Grup. 

Komisyon. (2013). Konya Ansiklopedisi. Konya: Konya Kültür A.Ş.  

Koşay, H. Z. (1956). ‘’Nazarlıklar’’. Türk Etnografya Dergisi, (1), 86-90. 

Köprülü, M. F. (2005). Türk Tarih-i Dinîsi. (Haz. M. Ergun) Ankara: Akçağ Yayınları.  

Kurt, A. (1985, Ocak). ‘’Yoğurtun Tarihçesi, Dünya Yüzüne Yayılışı’’. Türk Kültürü, (261), 1-4. 

Kutlu, M. M. (1986). ‘’Şavaklı Türkmenlerde ‘Hab’ Geleneği’’. Türk Kültürü(273), 27-31. 

Kutlu, M. M. (1987). ‘’Şavaklı Türkmenlerde Göçer Hayvancılık’’. Ankara: T.C. Kültür ve Turizm 
Bakanlığı Yayınları.  

Kutlu, M. M. (1992). ‘’Yaşayan Bir Atlı-Kültür Geleneği: Anadolu Göçer Kültürü’’. Millî Folklor, 
14, 16-22.  

Küçükbezirci, S. (1975a). ‘’Konya'da Geleneksel Koyunculuk ve Çobanlık-1’’. Türk Folklor 
Araştırmaları, 16(308), 7259-7260. 

Küçükbezirci, S. (1975b, Nisan). ‘’Konya’da Geleneksel Koyunculuk ve Çobanlık-2’’. Türk Folklor 
Araştırmaları, 309, 7275-7277. 

Küçükbezirci, S. (1975c, Mayıs). ‘’Konya'da Geleneksel Koyunculuk ve Çobanlık-3’’. Türk Folklor 
Araştırmaları, 310,, 7311-7313. 

http://sozluk.gov.tr/
http://www.emirgazi.bel.tr/sayfa/21/emirgazi-nufusu
http://www.turkvet.biz/bilgi_dosyalar/arsiv/yet_koyun_keci_yas_tayini.htm


208 

 

Kütük, A. (2014). ‘’İslam/Türk Devlet ve Toplum Geleneğinde Renkler ve Anlamları’’. Türkiyat 
Mecmuası, 24, 133-170.  

Ligeti, L. (1986). Bilinmeyen İç Asya.(Çev. S. Karatay). Ankara: Atatürk Kültür, Dil ve Tarih 
Yüksek Kurumu. 

Lvova, E.L. , Oktyabrskaya, İ.V. , Sagalayev, A.M., ve Usmanova, M.S.  (2013). Güney Sibirya 
Türklerinin Geleneksel Dünya Görüşleri- Simge ve Ritüel. (Çev. M. Ergun). Konya: 
Kömen Yayınları. 

Malinowski, B. (1990b). İnsan ve Kültür. (Çev. F. Gümüş) Ankara: V Yayınları. 

Maner, Ç. (2015). Konya Ereğli, Halkapınar, Emirgazi ve Karapınar Yüzey Araştırması (KEYAR) 
2015 Yılı Çalışmaları Raporu. Koç Üniversitesi. 

Nâsır, Z. (1933). ‘’Kara Ekmek, Bulgur Pilavı, Ayran’’. Ülkü Mecmuası, 2(8), 140-142. 

Onat, A., Orsoy, S., ve Ercilasun, K. (2015). Han Hanedanı Tarihi Hsiung-nu(Hun) Monografisi. 
Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları, 8-9, 17. 

Oyman, N. R., Erdal Sideli, E. (2018, Spring III). ‘’Kayaköy (Muğla, Fethiye) Halıları’’. The Journal 
of Academic Social Science Studies, 67, 225-243. 

Ögel, B. (1978). Türk Kültür Tarihine Giriş 3. Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları. 

Ögel, B. (1988). Dünden Bu Güne Türk Kültürünün Gelişme Çağları. İstanbul: Türk Dünyası 
Araştırma Vakfı. 

Ögel, B. (1991). Türk Kültür Tarihine Giriş 4. Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları. 

Ögel, B. (2014). Türk Mitolojisi (Cilt 2). Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları, 261. 

Önal, M. N. (2007). ‘’Türk Mitinin Oluşumunda Işığın Rolü’’. Journal of Turkish Studies, 31(2), 
145-158. 

Örnek, S. V. (1966). Sivas ve Çevresinde Hayatın Çeşitli Safhalarıyla İlgili Batıl İnançların ve 
Büyüsel İşlemlerin Etnolojik Tetkiki. Ankara: Ankara Üniversitesi Basımevi. 

Özbil, A. (2011). Çoban Giysisi Kepenek. E. G. Naskali(Editör), Çoban Kitabı, İstanbul: Kitabevi, 
s. 101-111. 

Özbudun, S. (1997). Ayinden Törene. İstanbul: Anahtar Kitaplar. 

Özbudun, S., Şafak, B., Altuntek, N.S. (2016). Antropoloji-Kuramlar Kuramcılar. Ankara: Dipnot 
Yayınları. 

Özdemir, C.,  Kaplan, D. (2013, Yaz). ‘’Çobanlık ve Çoban Gözüyle Arazi: Mikail Kaplan ve Aşağı 
Çamlı Köyü’’. Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 6 (27), 442-459. 

Özden, A. (2008, Haziran). ‘’Yoğurdun Tarihi’’. Güncel Gastroenteroloji, 12(2), 128-133. 



209 

 

Pakalın, Z. M. (1993). Osmanlı Tarih Deyimleri Ve Terimleri Sözlüğü (Cilt 3). İstanbul: Millî 
Eğitim Basımevi. 

Radloff, W. (1954). Sibirya’dan (Cilt 1). (Çev. A. Temir) İstanbul: Maarif Basımevi. 

Radloff, W. (1983). ‘’Kazak Türklerinde Koyunculuk Hakkında Notlar’’. (Çev. A. Temir) Türk 
Kültürü, (240), 238-241. 

Sakaoğlu, S. (1976). 101 Anadolu Efsanesi. İstanbul: Damla Yayınevi. 

Sakaoğlu, S. (1980). Anadolu Türk Efsanelerinde Taş Kesilme Motifi Ve Bu Efsanelerin Tip 
Kataloğu. Ankara: Ankara Üniversitesi Basımevi. 

Say, N. (2011). ‘’Çiğe'li(Kene) Halı’’. Millî Folklor, 23(89), 240-247. 

Seyidoğlu, B. (1985). Erzurum Efsaneleri. Ankara: Ankara Üniversitesi Basımevi. 

Sinmez, Ç. Ç., Yiğit, A. (2014). ‘’Sivas Folklorunda Davar Yüzü(Saya Gezme) ve Koç Katımı 
Töreni’’. Lokman Hekim Journal, 4(1), 19-25. 

Sulti, R. (1998). Edigey Destanı. Ankara: Türksoy Yayınları. 

Sümer, F. (1972). Oğuzlar(Türkmenler) Tarihleri-Boy- Teşkilatı- Destanları . Ankara: Ankara 
Üniversitesi Basımevi. 

Sümer, F. (1984, Ekim). ‘’Anadolu’daki Türk Halıcılığına Dair En Eski Tarihi Kayıtlar’’. Türk 
Dünyası Araştırmaları, 44-51. 

Sümer, F. (1985). Yabanlu Pazarı-Selçuklular Devrinde Milletlerarası Büyük Bir Fuar. İstanbul: 
Türk Dünyası Araştırmaları Vakfı. 

Sümer, F. (1992, Şubat). ‘’Türklerde Tarih Boyunca Aşık’’. Türk Dünyası Araştırmaları, (76), 41-
49. 

Şenesen, R. O. (2011). ‘’Türk Halk Kültüründe Bolluk ve Bereketle İlgili İnanç ve  Uygulamalarda 
Eski Türk Kültürü İzleri’’. folklor/edebiyat, 17(66), 209-228. 

Şeşen, R. (2016). İbn Fadlan Seyahatnamesi. İstanbul: Yeditepe Yayınevi. 

TDV.(1992), TDV İslâm Ansiklopedisi(5. cilt). Ankara. TüRK Diyanet Vakfı, 62. 

Tezcan, M. (1997). Kültürel Antropoloji. Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları. 

Togan, Z. V. (1982). Oğuz Destanı(Reşideddin Oğuznâmesi, Tercüme ve Tahlili). İstanbul: 
Enderun Yayınları. 

Türktaş, M. (2013). Dede Korkut Hikâyelerinde Adı Geçen Hayvanlar ve Bu Hayvanların Diğer 
Türk Lehçelerindeki Adlandırılışları., Önder Göçgün’e Armağan(Cilt 2), Denizli: 
Pamukkale Üniversitesi Yayınları, s. 1093-1102. 



210 

 

Veren, E. (2016). Bozkır Yöresinde Çıngıraklı Kuyu(Seren) Kültürü. Uluslararası Sempozyum: 
Geçmişten Günümüze Bozkır. Konya: Selçuk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü 
Yayınları. s. 939-968. 

Yakıcı, A. (2011). Konya Ovasında Yaşayan Türkmenlerde Modern Teknolojiden Geleneksele 
Dönüşün Adı: Bastırık. Millî Folklor, 23(91), 157-163. 

Yakubovskiy, A. Y. (1976). Altın Ordu ve Çöküşü. (Çev. H. Eren) Ankara: Millî Eğitim Basımevi-
Kültür Bakanlığı Yayınları. 

Yalgın(Yalman), A. R. (1958). ‘’Hayvancılık’’. Türk Etnografya Dergisi(3), 87-106. 

Yalgın(Yalman), A. R. (1977). Cenupta Türkmen Oymakları (Cilt 2). Ankara: Kültür Bakanlığı 
Yayınları. 

Yaman, C. (2009). Konya İli Karapınar İlçesinin Tarihi, Kültürel ve Sosyal Yapısı, Yüksek Lisans 
Tezi, Niğde Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Niğde, 4,6. 

Yılmaz, A. M. (2011). Masallarda Çoban. E. G. Naskali(Editör), Çoban Kitabı, İstanbul: Kitabevi, 
s. 291-303. 

Yılmaz, O. (2008). Kangal(Karabaş) Türk Çoban Köpeği. M. Ertuğrul(Editör), İstanbul: Bilge 
Kültür Sanat. 

Yüceer, İ. (2011). Din Kültüründe Çobanlık. E. G. Naskali(Editör) , Çoban Kitabı, İstanbul: 
Kitabevi, s. 159-165. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



211 

 

Kaynak Kişiler 

İsim Soyisim-Doğum Tarihi-Doğum Yeri-Eğitim Durumu 

1. Abdullah Kocaman, 1972, Emirgazi doğumlu, ilkokul. 
2. Adnan GÜL, 1973, Emirgazi doğumlu, ilkokul. 
3. Ahmet KAHRİMAN, 1962, Emirgazi doğumlu, üniversite. 
4. Ali İŞLEKER, 1961, Karapınar doğumlu, ortaokul. 
5. Ali Beke TOPRAK, 1927, İslik doğumlu, ilkokul 
6. Ali KAHRİMAN, 1978, Emirgazi doğumlu, lise. 
7. Aliye AKÇASIZ, 2001, Karapınar doğumlu, lisede okuyor. 
8. Asım GÜÇ, 1963, Salur doğumlu, ilkokul. 
9. Ayşana Kocaman, 1944, Emirgazi doğumlu, ilkokul.  

10. Ayşe ATÇEKEN, 1956, Emirgazi doğumlu, okula gitmemiş. 
11. Ayşe ERKUL, 1969 doğumlu, Akören doğumlu, İlkokul mezunu. 
12. Ayşe KARTAL, 1936, Emirgazi doğumlu, ilkokul. 
13. Aziz KAHRİMAN, 1964,Emirgazi doğumlu, ortaokul. 
14. Bektaş AKKAYA, 1955, Yenikuyu doğumlu, İlkokul 
15. Cavit CEYLAN, 1950, Işıklar doğumlu,  
16. Celal KARAKIŞLA, 1937, Karakışla doğumlu, ilkokul. 
17. Cuma KAYGISIZ, 1948, Emirgazi doğumlu, ilkokul 
18. Cuma KOCAMAN, 1946, Emirgazi doğumlu, ilkokul. 
19. Dede YALÇIN, 1941, Kayacık doğumlu, ilkokul 
20. Dudu KAYGISIZ, Emirgazi, okula gitmemiş. 
21. Durali KOCABEY, 1938, Işıklar(Halil Yurdu)Doğumlu, okula gitmemiş(okuma yazma var). 
22. Dursun SERT, 1949, Karaören doğumlu, ilkokul. 
23. Elife TUNCER, 1950, Kazanhöyüğü doğumlu, okula gitmemiş. 
24. Emin KARACAN, 1947, Karapınar doğumlu, ilkokul. 
25. Emin YAŞA, 1944, Emirgazi doğumlu, lise. 
26. Emine BEYDİLLİ, 1961, Güzelkışla doğumlu, ilkokul. 
27. Emine KAHRİMAN, 1962, Emirgazi doğumlu, ilkokul. 
28. Fadime KAHRİMAN, 1950, Emirgazi doğumlu, okula gitmemiş. 
29. Fatma ÇETİNER, Hicri(1339) 1921, Akören doğumlu, okuma-Yazma yok. 
30. Galip ERTEKİN, 1955, İlkokul doğumlu, İslik 
31. Galip UZUNDEMİR,  1968, Hotamış doğumlu, ilkokul. 
32. Ganime ERKOL, 1956, Akören doğumlu, ilkokul mezunu. 
33. Halil Koçakler, 1963, Sazlıpınar doğumlu, İlkokul. 
34. Halil ÖNER, 1954, Işıklar doğumlu, ilkokul. 
35. Halil USLU, 1968, Demirci doğumlu, İlkokul. 
36. Harun YILMAZ, 1971, Hotamış doğumlu, üniversite mezunu. 
37. Hikmet ŞAKAR, 1969, Karapınar doğumlu, ilkokul. 
38. Hüseyin ATA, 1949, Karapınar doğumlu, ilkokul. 
39. İbrahim ÇİÇEKDAĞ, 1955, Güzelkışla doğumlu, ilkokul. 
40. İbrahim İŞLEKER, 1965, Karapınar doğumlu, ortaokul. 
41. İbrahim SOYLU, 1954, Ortaoba doğumlu, İlkokul 



212 

 

42. İhsan KOÇAK, 1945, Emirgazi doğumlu, ilkokul. 
43. İhsan ŞENOL, 1945, İkizli doğumlu, ilkokul. 
44. İlyas ATÇEKEN, 1976, Emirgazi doğumlu, ilkokul.  
45. İlyas AYKAÇ, 1960, Bağdaylı doğumlu, ilkokul. 
46. İmren PAYAS, 1977, Yenikuyu doğumlu, İlkokul 
47. İsmail AYDEMİR, 1959, Kayalı doğumlu, ilkokul. 
48. İsmail EKİN, 1935, Akören doğumlu, ilkokul. 
49. İsmail ŞENER, 1954, Öbektaş doğumlu, üniversite. 
50. Kazım ALTINTOP, 1952, Bağdaylı doğumlu, ilkokul. 
51. Kazım PALA, 1942, Emirgazi doğumlu, ilkokul. 
52. Kezban ŞENOL, 1945, Yeşilyurt doğumlu, ilkokul. 
53. Kudret İREN, 1963, Hotamış doğumlu, İlkokul 
54. Mahmut USLU, 1954, Demirci Doğumlu, İlkokul. 
55. Mehmet Ali DOĞANAY, Hotamış doğumlu, Devret. 
56. Mehmet Ali YILMAZ, 1956, Hotamış doğumlu, İlkokul 
57. Mehmet ATÇEKEN, 1981, Emirgazi doğumlu, ilkokul. 
58. Mehmet GÜMÜŞSOY, 1959, Hotamış doğumlu, ilkokul. 
59. Mehmet KAHRİMAN, 1947, Emirgazi doğumlu, ilkokul. 
60. Mehmet KELEŞ, 1936, Küçükaşlama doğumlu, okula gitmemiş. 
61. Mehmet KÜÇÜK, 1940, Sazlıpınar doğumlu, okuma yazma var. 
62. Memduh CANKURT, 1954, Salur doğumlu, ilkokul mezunu. 
63. Meryem KAHRİMAN, 1939, Emirgazi doğumlu, okuma yazma yok. 
64. Mete MIH, 1946, Hotamış doğumlu, ilkokul. 
65. Metin TÜRKOĞLU, 1958, İslik doğumlu, İlkokul 
66. Murat KARAKUL, 1966, Karapınar doğumlu, ilkokul. 
67. Musa ATÇEKEN, 1957, Emirgazi doğumlu, ilkokul. 
68. Musa ÇEVKER, 1968,  Salur doğumlu, ilkokul. 
69. Musa KAHRİMAN, 1972, Emirgazi doğumlu, lise. 
70. Musa YAMAN, 1972, Işıklar doğumlu, ilkokul. 
71. Mustafa ATÇEKEN, 1977, Emirgazi doğumlu, ilkokul. 
72. Mustafa GÜNER, 1952, Emirgazi doğumlu, ilkokul.  
73. Mustafa KARACAN, 1950, Karapınar doğumlu, ilkokul. 
74. Mustafa YILMAN, 1940, Gicen(Oymalı) doğumlu, ilkokul. 
75. Naci AYDOĞAN, 1960, İkizli doğumlu, lise mezunu. 
76. Nebi ÖZKAN, 1945, Salur-Nasuhpınar doğumlu, ilkokul. 
77. Necati UĞURLU, 1953, Gölören doğumlu, lise mezunu. 
78. Necati ÜNAL, 1938, Işıklar doğumlu, İlkokul. 
79. Nedim BEYDİLLİ, 1957, Güzelkışla doğumlu, İlkokul. 
80. Nizamettin GÜÇLÜ, 1972, Salur doğumlu, ilkokul. 
81. Osman DİKMEN, 1962, Küçükaşlama doğumlu, ilkokul. 
82. Özlem YALÇIN, 1973, Ortaoba doğumlu, ilkokul. 
83. Ramazan ÜNLÜ, 1947, İslik doğumlu, İlkokul. 
84. Raziye YILMAN, 1946, Gicen doğumlu, ilkokul. 
85. Resul ÇELEBİ, 1992, Karapınar doğumlu, üniversite. 
86. Süleyman TEZCAN, 1950, Belkaya doğumlu, ilkokul.(Keçikıran yaylası) 



213 

 

87. Şahabettin ÇETİNER, 1975, Karaören doğumlu, ilkokul. 
88. Şahin TUNCER, 1945, Kazanhöyüğü doğumlu, ilkokul. 
89. Şamil KARAKARA, 1958, İslik doğumlu, İlkokul 
90. Şener SAYDAM, 1961, Karapınar doğumlu, üniversite. 
91. Şenol YILMAZ, 1967,Kolukman doğumlu, ilkokul . 
92. Şerafettin TOKAY, 1952, Salur doğumlu, ilkokul. 
93. Şevket ERKOL, 1953, Akören doğumlu, ilkokul mezunu. 
94. Ümmügülsüm KOCAMAN, 1946, Emirgazi doğumlu, okula gitmemiş. 
95. Vedat YALÇIN, 1974, Kayacık doğumlu, İlkokul. 
96. Yakup DEMİRCAN, 1942, Akören doğumlu, ilkokul. 
97. Yaşar YALÇINDAĞ, 1941, Salur doğumlu, ilkokul. 
98. Yılmaz PAYAS, 1969, Yenikuyu doğumlu, İlkokul 
99. Zeliha PALA, 1980, Emirgazi doğumlu, İlkokul 

100. Ziya AKKOCA, 1967, İslik doğumlu, İlkokul 
101. Zöhre GÜL, 1974, Emirgazi doğumlu, okula gitmemiş 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



214 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



215 

 

 

 

 

                                              

                                                             

 

   EKLER 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



216 

 

EK-1. Koyunlarda isimlendirme 

 

Resim 1.1. Gözü kara olarak adlandırılan kuzu.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



217 

 

EK-2. Koyunların sulama alanları 

 

Resim 1.2. Çardak içinde bulunan su oluğu. Çardakta, avluda, avlu dışında çeşitli şekilde 

yapılmış oluklar sayesinde hayvanları sulamak kolaylaşır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



218 

 

EK-3. Çardak içinde hayvanlar 

 

Resim.3.1. Şubat ayında kuzu, koyun ve koçlar.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



219 

 

EK-4. Kuzu ve çoban köpeği 

Resim 4.1. Çoban köpeği gören meraklı kuzu.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



220 

 

EK-5. Çardağın içi 

 

Resim 5.1. Çardak içinde kuzular ve kenarda oluk var. Tahtayla bölünen çardağın bir kısmında 

koyunlar diğer kısımda kuzular kalır. (Ortaoba) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



221 

 

EK-6. Koyun barınma yeri- İn 

 

Resim 6.1. Kuzu bakımının hâlâ yapıldığı bir inin içten görüntüsü. Mağaralar, koyun ve kuzu 

bakımı için uygunsa sürü sahipleri tarafından kullanılır. (Recepli/Gahrimenlerin yaylası) 

 

 

 

 

 

 

 

 



222 

 

EK-7. Ağıl  

 

Resim 7.1. İnin çıkışına taşlar örülürek ağıl yapılmıştır. Ağıllar genelde daire şeklindedir. 

(Recepli/Gahrimenlerin yaylası) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



223 

 

EK-8. Çardak Avlusu 

 

Resim 8.1. Çardağın içinde bulunan avlunun görüntüsü. Avlunun duvarlarını belli amaçlarda 

kullanılan odalar oluşturmuştur. Yem, saman damı, koçun bakıldığı dam, bunlardan bazılarıdır. 

Avlu içinde yem ve su olukları da bulunur. (Ortaoba Mahallesi) 

 

 

 

 

 

 

 

 



224 

 

EK-9. Çoban evi; çoban sekisi 

 

Resim 9.1. Çobanın barındığı yerlerden olan çoban sekisi. Yapının diğer tarafında ağıl vardır. 

Ortadaki kapı, çoban sekisinin kapısıdır. Sol taraf, traktörün park edildiği ve çeşitli eşyaların 

konduğu garajdır. (Yazlak) 

 

 

 

 

 

 

 

 



225 

 

EK-10. Çoban Sekisi 

 

Resim 10.1. Kullanımı biten çoban sekisinin içinin düzeni. Bu taraftaki bölümde çoban diğer 

tarafta koyunlar kalmaktadır. Bu oda diğer taraftan yüksektedir. Aynı zamanda diğer kısmın 

kapısı ağıla açılır. Olası durumlarda çobanın koyuna müdahelesi, bu kapılar sayesinde 

kolaylaşmıştır. (Yazlak yaylası) 

 

 

 

 

 

 

 



226 

 

EK-11. Çardak 

 

Resim 11.1.  Çardağın yukarıdan görüntüsü 

 

 

 



227 

 

EK-12. Çardak içinde koyun sulama

 

Resim 12.1. Çardak içinde taştan su oluğu ve çeşmesi. Çardağın kenarında bulunan oluk 

sayesinde hayvanlar, susuzluk problemi yaşamazlar. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



228 

 

EK-13. Koyun bakımı- Kuyu ile sulama 

Resim 11.1. Eski bir kuyu ve su oluğu. Eşekle ya da atla çekilen su, havdan\avdan adı verilen 

havuza doldurulur. Buradan oluğa akar. Geçmişte koyunlar, gün içinde belli zamanlarda bu 

kuyulardan sulanmıştır. Kuyulardan su çekme işi bitmiştir. (Recepli Yaylası(Gahrimenlerin 

yaylası)- Emirgazi) 

 

 

 

 

 

 

 

 



229 

 

EK-14. Çıngıraklı kuyu ile sulama 

Resim 14.1. Türkmen köylerinde geçmişte kullanılan çıngıraklı kuyu. Sırıkların ortasındaki 

kısımdan salınan kova, aşağıdaki delikten aşağıya gönderilir ve su çekilir. (Fotoğraf- Türkmen 

köylerine giderken yol üstünde çekilmiştir.- Karapınar) 



230 

 

EK-15. Sulama

 

Resim 15.1. Sazlıpınar’da kullanılan bir kuyu ve oluğu. Bu oluk avlunun dışındadır. Yaylımdan 

gelen koyunlar, bu kuyulara yönelir ve ihtiyacını buradan karşılar.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



231 

 

EK-16. Sulama 

 

Resim 16.1. Goşan yerinin yakınında bulunan su oluğu. Yaylımdan gelen koyun ve kuzular su 

içmektedirler. Yaylımdan gelen koyun aç değilse hemen suya yönelmektedir. (Şillonların 

yaylası- Emirgazi) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



232 

 

EK-17. Çobansalık  

 

Resim 17.1. Çok eski bir çobansalık. Taşların sıvasız olarak üst üste dizilmesiyle yapılmıştır. 

Ağılın hemen yanındadır. Kış aylarında çobanların barındığı yerlerdir. Kullanımı tamamen 

bitmiştir. (Akören köyü- Karapınar) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



233 

 

EK-18. Çoban ocağı 

Resim 18.1. Çobansalık içindeki çobanın yemeğini yapıp, ısındığı ocak. Kış aylarında çobanlar, 

çobansalıkta kalırken maşlaklarını da yanlarına alırlar. Maşlak olmadan gece uyumak mümkün 

olmamıştır.  

 

 

 

 

 

 

 

 



234 

 

EK-19. Kış döneminde bastırık 

Resim 19.1. Etrafı tellerle kapatılmış bir bastırık. Kış ayında olunduğu için üzerinde ürün yok. 

Kerpiç olan yükseklik, bastırık sekisidir. Tilki, yabancı köpek ve başka hayvanlara karşı etrafı 

telle çevrilmiştir. Bastırık döneminde ürünlere zarar gelmez. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



235 

 

EK-20. Yaz ve bahar döneminde bastırık 

 

Resim 20.1. Üzeri mitil adı verilen örtülerle kapatılmış olan bastırık. Peynirin basıldığı deriler, 

yoğurt kapları ve yağ kazanı bastırıklarda muhafaza edilir. Üzerindeki mitillerin hava kararınca 

açılması, gün doğmadan kapatılması gerekir.  

 

 

 

 

 

 

 

 



236 

 

EK-21. Örkenle koşan 

Resim 21.1. Ağıl içinde ‘’goşana goşulmuş’’ koyunlar. Koyunların koşulduğu asıl yer, koşan 

yeridir. Burada sağım için ağılın içi tercih edilmiş. Bu şekilde hayvanları tek tek tutmaya gerek 

olmadan toplu şekilde sağım yapılır. Başta duran koyun, baş koyundur. (Şillonların yaylası- 

Emirgazi) 



237 

 

EK-22. Örkenle bağlama tekniği

 

Resim 22.1. Koyunun bağlandığı ip, örkendir. Üç koyuna bir, ip birbirinin içinden geçirilir. Bu 

bağlama tekniğiyle koyun, sağım sırasında daralmaz.  (Şillonların yaylası- Emirgazi) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



238 

 

EK- 23. Goşanla sağım 

Resim 23.1. Goşanda cingiline sağım yapan bir kadın. Cingilde biriken süt, üzerinde süzeğin 

bulunduğu daha büyük kaplara dökülür. Bu kap, koyunların deviremeyeceği uzaklıkta bir 

yerdedir. (Şillonların yaylası- Emirgazi) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



239 

 

EK-24. Süt sağımında çocuk 

 

Resim 24.1. Goşanda annesine yardım eden küçük bir kız çocuğu. Küçüklükten başlayarak süt 

sağımını öğreniyor. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



240 

 

EK-25. Goşanın farklı açıdan görüntüsü 

Resim 25.1. Goşandaki tüm koyunlar sırasıyla sağılır. Tüm goşan bir kez sağıldıktan sonra 

koyunlar bir kez daha sağılabilir. Buna ‘’ikileme’’ denir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



241 

 

EK-26. Hazır goşanda koyunlar 

 

Resim 26.1. Hazır goşanda, goşayn yerinde sağılmayı bekleyen koyunlar. Oluğa benzeyen 

kısma dökülen yemler için gelen koyunlar, başlarını yem yemek için eğerler ve goşan kilitlenir. 

(Yenikuyu) 

 

 

 

 

 

 

 

 



242 

 

EK-27. Hazır goşan 

Resim 27.1. Goşan yerinde sabit şekilde duran hazır goşanın boş hali. Sürü sahibi, sağmal 

koyun sayısına göre bu sistemden almaktadır. Örkenle olan goşana göre daha az enerji 

harcanır.  (Karapınar- Karakuyu) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



243 

 

EK-28. Çan-taka 

 

Resim 28.1. Taka gibi ağır çanlar yoz koyun sürü içinden bir hayvana takılır. Sağmal koyuna 

göre bu koyunlar daha kuvvetlidir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



244 

 

EK-29. En/İn çeşidi 

Resim 29.1. Kulağında iki kesik bulunan enli koyun kulağı. Bu enler, sürü sahibini damgasıdır. 

Hayvanlar karıştığında, kulağındaki en sayesinde kolayca ayırt edilir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



245 

 

EK.30. Kesik en 

Resim 30.1. Kulağında tek kesik en olan koyun 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



246 

 

EK-31. Ucu kesik en 

 

Resim 31.1. Kulağı eneli koyun. Ucu biçik ve kesik çeşidi eni kulağında bulunduruyor. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



247 

 

EK-32. Kırkımda koyun bağlama tekniği 

 

Resim 32.1. Koyunun ön bacaklarından birinin serbest bırakılıp üçünün bağlanmasına, güleme 

denir. Kırkım için koyunun gülenmesi gerekir. Kırkımcı burada koyunu kırkmak için 

gülemektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 



248 

 

EK- 33. Kırkımcı 

 

Resim 33.1.Makasla kırkım yapan, kırkıma yardıma gelen bir erkek. Koyun kırkımı terlemesi ve 

sırtının üşümemesi için kapalı bir alan olan çardakta yapılmaktadır. Terli olan yün daha kolay 

kırkılır. 

 

 

 

 

 

 

 

 



249 

 

EK- 34. Kırkımcılar 

 

Resim 34.1. Kırkım sırasında çıkan yapağı. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



250 

 

EK-35. Kırkımda iş bölümü 

Resim 35.1. Çardağın içinde erkekler kırkımı yapıyor. Kadın ise koyundan çıkan yapağıyı 

çuvallara basıyor. 

 

 

 

 

 

 

 

 



251 

 

EK-36. Gülemek 

Resim 36.1. Koyun kırkım için güleniyor. 



252 

 

EK-37. Yapağılar 

 

Resim 37.1. Koyundan toplu şekilde çıkan yapağılar, çuvallara basılır. Satılacaksa bu şekilde 

satılır. Yatak, yorgan, yastık vb. eşyalarda kullanılacaksa kadınlar tarafından temizlenip 

yıkanır. 

 

 

 

 

 

 

 



253 

 

EK- 38. Makas(kırkım) 

Resim 38.1. Yapağı üzerinde duran bir makas. Kırklık adı verilen kırkım aletine göre makası 

tutmak ve kullanmak kolaydır. Makasların yerini ise elektrikli kırkım makinesi almaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



254 

 

EK-39. Kırkımda mola 

Resim 39.1. Kırkım arasında mola veren sürü sahipleri, çoban ve kırkımcılar. Kırkım, koyun 

sayısına göre bir günden fazla da sürebilir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



255 

 

EK- 40. Çoban köpeği 

 

Resim 40.1. Boğazında hıltası ile bir çoban köpeği. Eşeğe, köpeğe, sürüdeki belli koyun ve 

keçilere isim verilmektedir. Bu fotoğraftaki köpeğin ismi Toma. 

 

 

 

 

 

 

 

 



256 

 

 

EK-41. Kuzuların güdülmesi 

 

Resim 41.1. Sağım ve emişmeden sonra sürü, yaylıma gidiyor. Kuzu ve koyun karışık olan bu 

sürü, bir buçuk iki saat kadar güdülüp geri getirilir. Kuzunun meraya alışması için başta 

annesiyle güdülmesi gerekir. 

 

 

 

 

 

 

 



257 

 

EK-42. Merada koyunlar 

 

Resim 42.1. Merada koyunlar yayılıyor. Koyunun etine ve sütüne en iyi gelen yem, doğadaki 

otlardır. Bu sebeple koyunlar yabanda, ilkbahar, yaz ve sonbahar da güdülür. Kış aylarında 

kar olmadığında koyun ara ara meraya götürülür. Bu fotoğraf baharda çekilmiştir. 

 

 

 

 

 

 

 



258 

 

EK- 43. Koyunlarda isimlendirme 

 

Resim. 43.1. Ala koyun, ak koyun ve gözü tetir koyun yaylımda. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



259 

 

 

EK-44. Meraya alıştırılan kuzu  

 

Resim 44.1. Kuzular, yaylıma anneleriyle alıştırılır. Kısa süreli gütmelerle kuzuya, mera tanıtılır. 

Daha sonra annesiyle ayrı güdülür. 

 

 

 

 

 

 

 

 



260 

 

 

EK-45. Yaylaya dönen sürü 

 

Resim 45.1. Kuzu ve koyun karışık olan sürü, merada bir buçuk iki saat kadar durdurulur. 

Kuzuların sıcaktan etkilenmemeleri için bu süre uzatılmaz. 

 

 

 

 

 

 

 

 



261 

 

EK-46. Yakacak olarak hazırlanan kermeler 

 

Resim 46.1. Tüm kış boyunca koyun, yaptığı gığını ezer. Altta oluşan katman ezilmekten dolayı 

sertleşir. Bahar geldiğinde çardak da temizlenir. İçerdeki kerme, küreklerle kesilerek belirlenen 

alanlarda kurutulur. Kuruyan kerme yakacaklıklara alınır ya da olduğu yerde üst üste dizilip 

üzeri kapatılır. (Sazlıpınar) 

 

 

 

 

 

 

 



262 

 

EK-47. Kesilmiş kerme 

 

Resim 47.1. Kerme, bu fotoğrafta olduğu gibi kesilip kurutulur. Sobada ısınmak, ocakta 

ekmek, salça vb. ürünleri pişirirken yakacak olarak kullanılır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



263 

 

EK- 48. Yoz sürüsü ve çoban 

 

Resim 48.1. Afganistan’dan gelen çoban, yoz sürüsünü yaylıma çıkarıyor. Sürü, önce oluğa 

yönelip suyunu içiyor. (Dervet yaylası) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



264 

 

EK-49. Çoban ve sürü 

 

Resim 49.1. Afgan çoban, sürüsünü ikindi vaktinde yaylıma götürüyor. Afgan çobanlar, köpek 

ve eşeği genelde gütmeye götürmüyorlar. Elinde değneği ve sırtında çantası var. (Akören) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



265 

 

EK- 50. Eski bir çoban 

 

Resim 50.1. Alandayken, hayatını çobanlıkla geçirmiş olan İhsan Koçak geldi. Esas çoban 

olarak anılır. Elinde, kazıp soyduğu ‘’tey’’ var. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



266 

 

EK-51. Çoban 

 

Resim 51.1. Kurbana koyun yetiştiren çoban, Cuma Kocaman. Uzun dönem koyunculuk işiyle 

uğraşmıştır. Torunları, gütme sırasında kendisine yardım etmektedir. (Emirgazi) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



267 

 

EK-52.1 Çoban ve beslediği köpek. 

 

Resim 52.1. Çoban Yılmaz Payas ve dişi çoban köpeği. Boğazında dikenli tasma olan hıltası, 

başka köpek ya da kurt saldırılarından onu korur. (Yenikuyu) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



268 

 

EK-53. Önü çeken keçi 

 

Resim 53.1. Sürüde önü çeken keçiler. Koyu renkli olan seyistir. Küçük olan oğlak, diğer ikisi ise 

keçi. Sürü içinde önü çekmesi için birkaç keçi bulundurulur. (Kayalı)  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



269 

 

EK-54. Tuzla 

 

Resim 54.1. Yaylımdan sonra gelen koyunlar tuş ihtiyaçlarını karşılıyorlar. Tuzlalara koyunların 

yalaması için tuz serpilir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



270 

 

EK-55. Nazarlık-boncuk 

Resim 55.1. Koyunun boynuna nazarlık olarak boncuk takılmış. Sürü içinde belirli hayvanlara 

nazarlık takılır ve tüm sürü bu nazarlıklar sayesinde aşılanır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



271 

 

EK- 56. Çoban ve sürüsü 

Resim 56.1. Elinde değneği ile bir çoban. Anayola hızla yönelen sürüyü kontrol etmek için 

koşuyor. 

 

 

 



272 

 

EK- 57. Kepenek

 

Resim 57.1. Üzerinde ay ve yıldız simgelerinin olduğu çoban kepeneği. Desensiz kepenekler de 

çobanlar tarafından tercih edilir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



273 

 

EK-58. İkindi gütmesi 

Resim. 58.1. Anızda ikindi zamanı güdülen koyunlar. İkindi zamanı yaylıma çıkan sürü çobana 

bağlı olarak akşam saat ona, on bire kadar yayılır. Arkadaki yeşil alan, mısır tarlasıdır. Uzun 

gövdeleri arasında kurt, kolayca saklanabilmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



274 

 

EK-59. Küçük çoban 

 

Resim 59.1. Sürüyü evin yakınlarında gütmeye götüren çocuk. Birkaç saatlik yaylımdan sonra 

koyunlar eve geri getirilir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



275 

 

EK- 60. Çoban eşeği 

 

Resim 60.1 Gütmeye götürülmüş eşek. Palan, kolan ve heybesiyle yaylıma gelmiştir. 

Boğazındaki zincirle bağlanır. Çoban, heybede ihtiyacı olan eşyalarıtaşır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



276 

 

EK-61. Koç katımına boyanan koçlar 

 

Resim 61.1. Koç katımı için ayrılmış koçlar. Belirli özelliklerine göre ayrılan koçlar boyanır. 

Süsleme sadece boyama ile bitmez. Çeşitli objeler de koçların boynuna takılır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



277 

 

 

EK- 62. Nazarlık 

 

Resim 62.1. Ağaca nazar için asılmış bir koyun kafası iskeleti. Gözdeki nazarın, ilk olarak bu 

iskeletlere değdiği düşünülür. Özellikle köpek kellesi, ağıllara, çardaklara asılır.  

 

 

 

 

 

 

 

 



278 

 

 

EK-63. Çoban Çayı 

 

Resim 63.1. Merada toplanan yakacaklar(tey, dilen kurusu, hışır) yakılır. Zincirle tutulan 

çaydanlık, bu ateş üzerinde kaynatılır.(Fotoğraf: Resul Çelebi) 

 

 



279 

 

EK-64. Çoban pilavı 

 

Resim 64.1. Çoban, yapanda bulgur pilavı yapıp yer. Bunun için gerekli olan ‘’pilav gayıtını’’, 

eşekteki heybenin içindedir. Pilav pişirdiği ateşin közüne patates de gömebilir. Çay kadar 

pilav da ünlüdür. (Fotoğraf: Resul ÇELEBİ) 

 



280 

 

EK-65. Dokumalardan örnek- halı yastık 

 

Resim 65.1. Geleneksel motiflerle dokunmuş bir halı yastık. Yerde oturuluyorsa bu yastıkların 

olması gerekir. Duvarı, bu yastıklar dolanır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



281 

 

 

EK-66. Dokuma kaşıklık 

 

Resim 66.1. Eski zamanlarda kullanılmış kaşıklık. Küçük bölmenin yanlarından, mutfak 

duvarındaki çivilere takılır. Süsleme ve nazardan koruma amaçlı gök boncuklar takılmış. 

Geleneksel motiflerin varlığı kendini gösteriyor. Ortadaki büyük bölmenin içine kaşık, çatal, 

bıçaklar koyuluyor.  

 

 

 

 

 



282 

 

 

EK-67. Tuzla 

 

Resim 67.1. Dölek yani düz bir alana dizilmiş tuzlalar. Üzerina atılan tuzlarla koyun tuzlanır. 

(Niğde Boğazı yaylası) 

 

 

 

 

 

 

 

 



283 

 

EK- 68. Çet  

 

Resim 68.1. Palamutun dışında bulunan çet. Geçmişte ip boyamada kullanılmıştır. Yannık, Su 

tuluğunun derisini temizlerken de çet suyu kullanılmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



284 

 

EK-69. Sağmal ve yoz sürüsü boyama 

 

Resim 69.1. Yoz ve sağmal koyunların belirli yerleri farklı renklerle boyanır. Bir çeşit 

damgalama olan bu sistemle, yoz ve sağmal koyunlardan, hangi koyunun hangi sürüye ait 

olduğu bilinir. Sağımda, kırkımda, yaymada çoban ve koyun sahipleri için kolaylık olur.  

 

 

 

 

 

 

 

 



285 

 

EK-70. Ağa konağı 

 

Resim 70.1. Emirgazi’nin Işıklar kasabasında bulunan ağa konağı. Evin içinde ahşap oymalı  

dolaplar ve duvar işlemeleri dikkat çeker. Mutfak da içeridedir. Fotoğraftaki bu konak 

kullanılmamaktadır. Kasabada kullanılan ağa konakları da vardır. 

 

 

 

 

 

 

 

 



286 

 

ÖZGEÇMİŞ 

 
Kişisel Bilgiler 

Soyadı, adı     : Kahriman, Sevda Tuğçe 

Uyruğu : T.C 

Doğum tarihi ve yeri : 1992 Yozgat  

Medeni hali : Bekar 

e-mail :  sevdatuce@gmail.com 

 

Eğitim 

 

 

 

 

 

 

Derece 

Yüksek lisans 

Eğitim Birimi 

Gazi Üniversitesi 

 

 

Mezuniyet tarihi 

Devam ediyor 

Lisans Gazi Üniversitesi  14.07.2014 

Lise Karapınar Lisesi 18.06.2010 

  

İş Deneyimi 

Yıl                          Yer                                                              Görev 

2015-2016            Gazi SOKÜM Müzesi                                    Müze Görevlisi 

 

Yabancı Dil 

İngilizce  

 

Yayınlar  

Kahriman, S. T. (2017). ‘’Emirgazi’de Süt Ürünlerinde Aydınlık Verme Geleneği’’, Selçuk    
Üniversitesi vd. II. INES Uluslararası Akademik Araştırmalar Kongresi, 673-680. 

 

 

 

  



 

GAZİLİ OLMAK AYRICALIKTIR...



TE
M

M
U

Z 
20

19
 

SE
VD

A 
TU

Ğ
Ç

E 
KA

H
R

İM
AN

YÜKSEK

LİSANS

TEZİ

TÜRK HALK BİLİMİ ANABİLİM DALI 

TEMMUZ 2019 

SEVDA TUĞÇE KAHRİMAN

EMİRGAZİ VE KARAPINAR’DA KOYUNCULUK VE 
ÇOBANLIK

TÜ
RK

 H
AL

K 
Bİ

Lİ
M

İ A
NA

Bİ
Lİ

M
 D

AL
I 

T.C.

GAZİ ÜNİVERSİTESİ
SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ


	
	Sayfa 1
	Sayfa 2

	
	Sayfa 1
	Sayfa 2




