
 
 

 

 

T.C. 

VAN YÜZÜNCÜ YIL ÜNĠVERSĠTESĠ 

SOSYAL BĠLĠMLER ENSTĠTÜSÜ 

FELSEFE ANABĠLĠM DALI 

 

 

FRIEDRICH NIETZSCHE FELSEFESĠNDE ZERDÜġT’ÜN ÜSTĠNSAN 

BĠLDĠRĠSĠ ÜZERĠNE BĠR ĠNCELEME 

Yüksek Lisans Tezi 

 

HAZIRLAYAN 

MELTEM EMRE 

 

DANIŞMAN 

DOÇ. DR. EMRAH AKDENĠZ 

 

 

VAN, 2019 

 



 
 

 

 



 
 

ETĠK BEYAN SAYFASI 

 

Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü Tez Yazım Kurallarına 

uygun olarak hazırladığım bu tez çalıĢmasında: 

 

.Tez içinde sunduğum verileri, bilgileri ve dökümanları akademik ve etik kurallar 

çerçevesinde elde ettiğimi, 

.Tüm bilgi, belge, değerlendirme ve sonuçları bilimsel etik ve ahlak kurallarına 

uygun olarak sunduğumu, 

. Tez çalışmasında yararlandığım eserlerin tümüne uygun atıfta bulunarak kaynnak 

gösterdiğimi 

. Kullanılan verilerde herhangi bir değişiklik yapmadığımı 

. Bu tezde sunduğum çalışmanın özgün olduğunu 

 

bildirir, aksi bir durumda aleyhime doğabilecek tüm hak kayıplarını 

kabullendiğimi beyan ederim. 

 

 

Meltem EMRE 

 



iii 
 

YÜKSEK LĠSANS TEZĠ 

Meltem EMRE 

VAN YÜZÜNCÜ YIL ÜNĠVERSĠTESĠ 

SOSYAL BĠLĠMLER ENSTĠTÜSÜ 

HAZĠRAN, 2019 

FRIEDRICH NIETZSCHE FELSEFESĠNDE ZERDÜġT’ÜN ÜSTĠNSAN 

BĠLDĠRĠSĠ ÜZERĠNE BĠR ĠNCELEME 

ÖZET 

Bu tez, Nietzsche felsefesinde merkezi bir yer işgal eden „üstinsan‟ 

kavramının yaslandığı tüm arka planı ayrıntılarıyla incelemeyi ve bunu takiben 

„üstinsan‟ kavramıyla işaret edilen konseptin nasıl bir gereklilikten doğduğunu, hangi 

nitelikleri barındırdığını ve yaşam karşısındaki rolünü vermeyi amaçlamaktadır. 

Nietzsche, felsefesi boyunca esasında bizlere bir kültür eleştirisi sunar ve bu 

eleştirilerini ortaya koyarken temelde tek bir izlek üzerinden hareket eder. Bu ise 

yaşamın en yüce değer olarak kabul edilmesidir. Böyle bir düşünce ile felsefesini icra 

eden Nietzsche, yaşamın soluğunu kesen tüm anlayışlara karşı büyük bir protesto 

geliştirir ve bu protestonun temel kahramanı, Sokrates ve Platon‟cu öğelerle beslenen 

Hıristiyanlık ve bunun bir uzantısı olan öte dünyacı görüştür. Nietzsche ekseninde 

Hıristiyanlığın gelişiminde etkili olan ve sonrasında Hıristiyanlığın etkide bulunduğu 

tüm düşünceler temelde mutlak hâkîkat ülküsü ile geçerli olan yaşamı yozlaştırıp 

kurgusal bir öte dünya fikrini topluma aşılamayı kendilerine biricik edim 

saymışlardır. Fakat Nietzsche için daimi bir oluşa karşılık gelen yaşamda mutlak bir 

hâkîkatten söz etmek imkânsızdır. Nietzsche, tüm hâkîkat nitelendirmelerini esasında 

varoluşun belirsizliği karşısında sığınılan bir liman olarak görmektedir. Öyle ki bu 

liman, kişileri yaşamda etkisizleştirir, hissizleştirir, var oluşun gerçeğiyle 

yüzleşmekten alıkoyar. Böylece insan tüm yaşamını belli otoriteler etrafında 

sürdüren itaatkâr bir köleye dönüşür. Bu ise yaşamın tüm değerleriyle hastalıklı bir 

duruma dönüşmesini imleyen „decadence‟ durumudur. Nietzsche, yaşadığı yüzyılı 



iv 
 

decadence‟ın en ateşli tezahürü olarak değerlendirir. Ona göre bu tezahürün varacağı 

nihai nokta tüm yaşamlarını uğruna sürdürdükleri tanrının ölümüdür. Bu ölüm 

aslında insanın ölümüne de gebedir. İnsan, tüm var oluşun anlamını yüklediği 

tanrının ölümüyle kendi var oluşunun sancısı karşısında nihilistik bir krize düşer. 

Artık yaşamın bir anlamı kalmamıştır. Bu noktada Nietzsche, bir kriz olan nihilizmi 

yaşamın kurtarılmasında ve dolayısıyla üstinsana ulaşılmasında son bir ümit olarak 

görüp nihilizmin en aşırı hali olan aktif nihilizmi öğütlemektedir. Ona göre aktif 

nihilizm ile insan, tüm değerleri yerinden eder ve bu da en yüce değer olan üstinsana 

kapı aralar. Nietzsche ekseninde bu üstinsan yeryüzünün yeni anlamıdır. Bu insan bir 

oluş olan yaşamın bağrına tüm edimleriyle saplanan yaratıcı güçtür. O, tüm 

değerlerin, egemenlerin, sınırların ötesinde olan ve içgüdüleriyle dolup taşan yegâne 

yaşam pratiğidir. Bu pratiğin tahayyülü bile yaşamın yeniden doğuşuna katkı 

sağlayacaktır. 

Anahtar Kelimeler:  Trajik Kavrayış, Güç İstenci, Decadence, Tanrı‟nın Ölümü, 

Nihilizm, Üstinsan, Yeni Değerler Yaratmak. 

Sayfa Sayısı: 127 

Tez Danışmanı: Doç. Dr. Emrah AKDENİZ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



v 
 

      Master Thesis 

Meltem EMRE  

 VAN YÜZÜNCÜ YIL UNIVERSITY INSTITUTE OF SOCIAL 

SCIENCES  

JUNE, 2019  

A REVĠEW ON SUPERMAN DECLARATION OF ZARATHUSTRA 

IN FRIEDRICH NIETZSCHE’S PHILOSOPHY 

ABSTRACT 

This thesis aims to examine in detail the entire background on which the 

concept of „superman notion‟ occupies a central place in Nietzsche's philosophy, and 

then to give the concept of what is referred to by the concept of „superman‟ as to 

what kind of necessity it contains, and its role in life. Throughout his philosophy, 

Nietzsche actually offers us a critique of culture. When he reveals these criticisms, he 

basically acts on one theme. This is regarded as the supreme value of life. With such 

a thought, Nietzsche develops a great protest against all conception that cuts the 

breath of life, and the protagonist of this protest is Christianity nourished by Socrates 

and Platonic elements, and the other world view as an extension of it. On the 

Nietzsche axis, all the ideas that were influential in the development of Christianity 

and subsequently influenced by Christianity regarded themselves as the sole act of 

infusing the idea of a fictional world beyond society by degenerating the validity of 

life with the ideal of absolute truth. But it is impossible for Nietzsche to speak of an 

absolute truth in life which corresponds to a permanent being. Nietzsche sees all the 

characterizations of truth as a port of refuge in the face of the uncertainty of 

existence. So much so that this port deactivate people in life, makes them numb, 

prevents them from facing the reality of existence. Thus, man becomes a submissive 

slave who lives his whole life around certain authorities. This is the ad „decadence‟ 

state which implies that life becomes a diseased state with all its values. Nietzsche 

sees his century as the fiercest manifestation of decadence. According to him, the 

ultimate point of this manifestation is the death of the god they live for. This death, 

in fact, is conceive with human death. Human falls into a nihilistic crisis in the face 



vi 
 

of the pains of his own existence with the death of the god, in which he assumes the 

meaning of all existence. Life has no meaning anymore. At this point, Nietzsche sees 

nihilism, a crisis, as the last hope of saving life and thus reaching the man and 

advises active nihilism which is the most extreme of nihilism. According to him, 

with active nihilism, human displaces all values, and this opens the door to the 

supreme value, the superman. On the Nietzsche axis, this superman is the new 

meaning of the earth. This human is the creative force that is stuck with all his 

actions in the core of life which is an existence.  It is the only life practice that is 

overflowing with the instincts of all values, sovereigns and beyond the borders. Even 

the imagination of this practice will contribute to the rebirth of life. 

Key Words: Tragic insight, Will the power, Decadence, The Death of God, Nihilsm, 

Superman, Create New Values. 

Quantity of Page: 128 

Supervisor: Assoc. Prof. Emrah AKDENİZ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vii 
 

 ĠÇĠNDEKĠLER   

ÖZET .......................................................................................................................... iii 

ABSTRACT ................................................................................................................ v 

ĠÇĠNDEKĠLER ........................................................................................................ vii 

ÖNSÖZ ....................................................................................................................... ix  

GĠRĠġ .......................................................................................................................... 1 

1. BÖLÜM: HAKĠKATĠN KUTSALLIĞI VE NĠETZSCHE’CĠ ELEġTĠRĠ...... 6 

1.1. Mutlak Hâkîkat Yanılgısı Ve Nietzsche Perspektivizmi ............................... 6 

1.2. Nietzsche Felsefesinde Sokrates Öncesi Dönemin Yorumlanması ............. 12 

1.2.1. Thales ................................................................................................... 14 

1.2.2. Anaksimandros ..................................................................................... 15 

1.2.3. Herakleitos ........................................................................................... 17 

1.2.4. Apollonik Kavrayış .............................................................................. 19 

1.2.5. Diyonizak Kavrayış .............................................................................. 20 

1.2.6. Trajik İnsan .......................................................................................... 21 

1.3. Nietzsche‟nin Sokratik Kültür Eleştirisi ...................................................... 24 

1.4. Nietzsche‟de Dünyasallık ............................................................................ 30 

1.4.1. Nietzsche Felsefesinde İyi ve Kötü ...................................................... 39 

1.4.2. Nietzsche Felsefesinde Köle Ve Efendi Ahlakı ................................... 41 

1.5. Nietzsche‟nin Aydınlanma Eleştirisi ........................................................... 46 

2. BÖLÜM: NĠETZSCHE’NĠN ON DOKUZUNCU YÜZYIL ELEġTĠRĠSĠ 

VE ÜST ĠNSAN KONSEPTĠNĠN GEREKLĠLĠĞĠ .............................................. 53 

2.1. Akılsal Olanı Arayışın En Radikal Dönüşümü: On Dokuzuncu Yüzyıl 

Pozitivizmi Ve Nietzsche‟nin Bilimcilik Eleştirisi ................................................ 53 

2.2. Nietzsche‟nin Decadence Söylemi .............................................................. 57 

2.3. Nietzsche‟de Tanrının Ölüm İlânı ............................................................... 64 

2.4. Nietzsche‟nim Nihilizm Değerlendirmesi ................................................... 71 

3. BÖLÜM: NĠETZSCHE FELSEFESĠNDE ĠNSAN VE NĠHAĠ HEDEF 

OLARAK ÜST ĠNSAN ............................................................................................ 79 

3.1. Güç İstenci ................................................................................................... 79 

3.2. Nietzsche Felsefesinde İnsan ....................................................................... 86 

3.2.1. Yırtıcı Hayvan ...................................................................................... 87 

3.2.2. Sürü İnsanı ........................................................................................... 90 



viii 
 

3.2.3. Son İnsan .............................................................................................. 94 

3.2.4. Özgür İnsan .......................................................................................... 96 

3.3. Nietzsche Felsefesinde Ebedi Dönüş......................................................... 100 

3.4. Nietzsche Felsefesinde Zerdüşt Kimliği .................................................... 106 

3.5. Nietzsche Felsefesinde Zerdüşt‟ün Üstinsan İlanı .................................... 110 

3.6. Üstinsan Ve Amor Fati .............................................................................. 116 

SONUÇ .................................................................................................................... 120 

KAYNAKÇA .......................................................................................................... 123 

ÖZ GEÇMĠġ 

TEZ ORĠJĠNALLĠK RAPORU   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ix 
 

ÖNSÖZ 

 “İnsan, bir an önce kargaşasını, kendine 

anlam veren bir düzene çevirmezse, yıldız 

doğurtmazsa, karanlığında yok olacaktır…” 

 

Nietzsche, tüm değerlerin değersizleştiği, kişilerin kendisizleştiği ve yaşamın 

bitkin bir dekadansa sürüklendiği on dokuzuncu yüzyılda, içinde bulunduğu çağ ve 

kendisi ile bir hesaplaşmaya tutuşur. Bu hesaplaşmada ulaştığı son nokta, bir bütün 

olarak hayatın kutsiyetini vurgulayan isyan ahlakıdır. Nietzsche, başkaldıran bu 

tutumu ile felsefe tarihinde oldukça ilginç kabul edilecek olan bir üstinsan konsepti 

ortaya atmış ve bu konseptin ilanını ‘Böyle Söyledi Zerdüşt’ eserindeki Zerdüşt 

kimliği ile duyurmuştur. Üstinsan, hayatın değersizleştiği ve insanların hissizleştiği 

bu yüzyılda yaşamın kendisine yönelip öz değerlerini tüm otorite ve ahlak 

telâkkîlerinden sıyırarak oluşturur. Bu açıdan tez, yaşama yeni bir reçete sunan bu 

üstinsanın niteliklerine, hayat karşısındaki tutumuna ve onun ortaya çıkış sürecine 

odaklanarak oluşturulmuştur.  

Bu odaklanmanın üç bölüme yayıldığı tezin ilk bölümünde, Nietzsche‟nin 

hayranlık beslediği Antik Yunan kültürü ve trajik bakış incelenmiş ardından 

Nietzsche gözünde bu kültürü ortadan kaldıran, dekadansa uğratan Sokrates, Platon 

ve Platoncu bir din olan Hıristiyanlığın metafizik temelli hâkîkat algıları incelenirken 

bu algılar karşısında Nietzsche‟nin perspektivizm görüşü ele alınmıştır. Tezin ikinci 

bölümüne geldiğimizde on dokuzuncu yüzyılın değerlendirmesi yapılarak çağa 

egemen olan dekadansın tüm tezahürleri ele alınmış ve nihilizmle sonuçlanacak 

tanrının ölümü söylemine ışık tutulmaya çalışılmıştır. Tezin son bölümünde ise 

üstinsanın ilan edicisi olan Zerdüşt kimliği ayrıntılarıyla serimlenmiş ve bizzat 

nihilizmi aşıp, kendi değerlerinin yaratıcısı konumuna yükselen üstinsanın yaşama 

karşı geliştirdiği bakış diğer insan tiplerinden ayrıştırılarak ortaya konmuştur.  

Bu süreçte araştırmamızı temellendirmek için öncelikle Nietzsche‟nin kendi 

söylemleri ve eserlerinden yararlanılmış, ardından Nietzsche ile ilgili kaleme alınmış 

yerli ve yabancı kitap, dergi, makaleler ve tezlere, üniversite kütüphanelerinde 

bulunan kaynaklara başvurulmuştur.  



x 
 

 Felsefe tarihinde oldukça kışkırtıcı tespitlerde bulunmuş, sıra dışı bir kişilik 

olan Nietzsche, bu tespitleri ile yaşama yeni bir bakış kazandırarak kemikleşmiş tüm 

yapıların sorgulanmasını öngörmüştür. Realiteye bu denli cesur bir tavırla yaklaşan 

ve günümüz realitesine yaklaşımımın biçimlenmesinde önemli derecede katkı 

sağlayan Friedrich Nietzsche‟nin kendisine teşekkürlerimi bir gönül borcu olarak 

sunmak isterim. Ayrıca Nietzsche gibi eşsiz bir telâkkîyi çözümleme sürecimde 

danışmanlığımı üstlenen, onaylayıcı ve yönlendirici tavırlarıyla bana destek olan 

hocam Sn. Doç. Dr. Emrah Akdeniz‟e, lisansüstü eğitim sürecimin en başından beri 

şahsıma yönelik takındığı olumlu tutumlarıyla desteğini hissettiren hocam Sn. Doç. 

Dr. Eren Rızvanoğlu‟na, tüm söylemleri ile bana olan güvenine işaret eden çok 

sevdiğim hocam Sn. Dr. Öğretim Üyesi Dilek Dalmış‟a ve çalışmam boyunca 

verdiğim çabaya ortak olup daima yanımda olan aileme teşekkürü bir borç bilirim. 

                                                                                                    Meltem EMRE 

 

 

 

 

 



1 
 

GĠRĠġ 

Nietzsche‟nin realitenin en kışkırtıcı filozoflarından biri olduğu kuşku 

götürmez bir gerçektir. Böyle bir izlenime varmamız, onun tüm felsefesi boyunca 

yaşamla iç içe bir bakış sunmuş olmasından ileri gelmektedir. Nietzsche ekseninde 

yaşam, tüm yönleriyle en yüce değerdir. Onun gözünde gerek çağının insanı ve 

gerekse tüm Avrupa tarihi bu bilinçten yoksundur. Böyle bir düşün dünyasına sahip 

olan Nietzsche‟nin temel gayesi ise gözden düşürülen yaşamın anlamını yeniden 

kazandırmaktadır. Bu bağlamda Nietzsche tüm söylemleri ile üstinsana işaret eder. 

Ona göre üstinsan yaşamın kaybolan bu değerini yeniden kazandıracak biricik 

anlamdır. Peki, yaşam hangi nedenlerden ötürü gözden düşürülmüştür? Hangi 

idealler uğruna geçerli olan dünya kurban verilmiştir?  

Tezimizin birinci bölümünde bu sorulara ışık tutma maksadıyla hareket 

edilmiş ve ilk olarak Nietzsche‟nin hâkîkat kavramına yönelik tutumunu ortaya 

koyan perspektivizm görüşüne yer verilmiştir. Bunu takiben Nietzsche‟nin yaşamı 

kucaklayan perspektivizmiyle paralel olan Antik Yunan kültürüne bakışı 

incelenmiştir. Tüm bunlardan sonra Nietzsche ekseninde yaşamın değerini düşüren 

Sokrates, Platon ve bu düşünürlerle beslenen Hıristiyanlık ve aydınlanma felsefesi 

incelenmiştir.  

Nietzsche ekseninde yaşam daimi bir oluşa karşılık gelmektedir. Böyle bir 

yaşamda kendisiyle bir ve aynı kalan hiçbir hâkîkatten söz edilemez. Hakikat istemi 

temelde yaşamın kendisinden bir kaçıştır. Öyle ki insan var oluşun belirsizliği 

karşısında sözde hakikatlere, mutlaklara sığınır ve böylece yaşamını daima egemen 

unsurlara karşı sergilediği itaatkârlık ile tüketir. Burada Nietzsche, evrende var olan 

kuvvetler arası ilişkilerden doğan oluş sürecinin hiçbir zaman son bulmayacağını ve 

temelde hâkîkat olarak iddia edilen tüm nitelendirmelerin yalnızca birer yorum 

olduğunu söyler. Ona göre yaşama böyle bir bakışla yaklaşılmadığı sürece ortaya 

atılan tüm kurgusal hâkîkatler nihai olarak yaşamın soluğunu kesecektir.  

Nietzsche‟ye göre yaşamın biricikliğini bilen, evrenin bir oluş olduğuna 

inanan ve böylece kutsal hâkîkat nitelendirmelerinden olabildiğince uzak olan 

yegâne kültür Antik Yunan kültürüdür. Ona göre bu kültür, var oluşun anlamını 



2 
 

ararken ona kötücül ve karamsar bir tavırla yaklaşmaz. Nitekim bu kültür, ne olursa 

olsun yaşa diye haykıran Apollon ve yaşamın içgüdülere bağlılıkla icra edilmesine 

vurgu yapan Dionysos birlikteliği ile hareket etmektedir. Bu ise Nietzsche ekseninde 

trajik bakışın anahtarıdır. Onun gözünde trajik düşünce, üstinsana kapı aralayan bir 

bakıştır. Bu bakışla insan var oluşun belirsizliği karşısında mutlaklara sığınmak 

yerine kendi benliğiyle yüzleşir ve tüm içgüdüleriyle kendi yaşamının yaratıcısı 

konumuna yükselir. 

Nietzsche, trajik bakışın ve dolayısıyla yaşamı evetleyen tavrın yok 

edilmesinde ilkin Sokrates‟e işaret eder. Onun gözünde Sokrates, içgüdüleri ve 

bedensel olan tüm yetileri yok sayarak us temelli bir yaşam bilinci öğütler. Bu ise 

mutlak hâkîkat fikrine kapı aralayarak Avrupa tarihinde metafizik temellerin kaynağı 

olan Platon‟un düşüncelerinin doğmasına kaynaklık eder. Nietzsche ekseninde 

Platon, yarattığı idealar âlemi kurgusuyla geçerli olan yaşamın değerini düşürür ve 

bedensel olanı yaşamda ikincil konuma getirir. Tüm bunlar ise Avrupa ahlakının 

temel karakteristiğini oluşturan Hıristiyanca yaşamaya bir köprü niteliğindedir. 

Nietzsche‟ye göre Hıristiyan düşüncesinde egemen olan tanrı, öte dünya, günah gibi 

kavramlar trajik olanın yok edilmesinde bir zirve niteliğindedir. Ona göre tüm bu 

düşünceler yaşamın canlılığını alan, insanı güçsüzleştiren kavramlardır. 

Nietzsche, yaşamın yozlaştırılmasındaki eleştirilerini akılsallık ile yola çıkan, 

fakat nihayetinde kendinde şey düşüncesine yahut tanrının varlığına ulaşan kanıtlar 

öne sürerek metafiziğin kucağına düşen aydınlanma felsefesine de yöneltmekten geri 

durmaz. Ona göre nasıl ki Sokrates ve Platon‟la beslenen Hıristiyanlık geçerli olan 

yaşamın biricikliğini reddedip öte dünyasal anlayışlara bağlıysa tıpkı bunun gibi on 

yedinci ve on sekizinci yüzyılda da sözde aydınlanmayla yaşam gözden düşürülmüş 

ve sonuç olarak kurgusal hâkîkatlere bir yenisi daha eklenmiştir. 

Tezimizin ikinci bölümüne geldiğimizde ise Nietzsche ekseninde tüm bu arka 

planla beslenen decadence durum ve durumun vardığı nihai noktalar ortaya 

konmuştur. Bu bağlamda bir reçete mahiyetinde olan üstinsanın gerekliliği de gözler 

önüne serilmiştir.  



3 
 

Decadence, bir tür çürüme-bozulma anlamlarına karşılık gelmektedir. 

Nietzsche ekseninde yaşamın göz ardı edilmesiyle bu decadence durum tüm 

değerlere egemen olur. Bu değerlerde bozulmanın kendisini gösterme şekli 

içgüdülerin reddi, egemenler altında yaşama yön verme gibi ortak temalar içerir. 

Nietzsche, decadence olan durumlar karşısında üstinsanın gerekliliğine vurgu yapar. 

Onun gözünde üstinsan decadence‟ları bilir ve bu bağlamda tüm değerlerin üzerinde 

olan bir yaşam koyar ortaya. Burada üstinsan kendi benliğinin yaratıcısı olarak kendi 

değerlerinin de belirleyicisidir. Bu bakımdan o, decadence olan tüm tezahürlerin 

üstünde olup hastalıklı nitelikleri aşan sağlıklılığın ölçütüdür. 

Nietzsche gözünde üstinsan konseptinin gerekliliğini ortaya koyacak bir diğer 

durum tanrının ölümü ve bunu takip eden nihilizmdir. Nietzsche, tanrının ölümünün 

ardına birincil katil zanlısı olarak insanı yerleştirir. Ona göre insan kişinin kendi 

benliğine bağlı kalmasının gerekliliğini vurgulayan tek gerçek Hıristiyan olan İsa‟yı 

çarmıhta gererek, tanrısal nitelikleri rahip kimseye yükleyerek, İsa‟nın havarilerinden 

olan Aziz Paulus‟un ilk günah söylemine bağlı kalarak ve Platon‟la başlayan batı 

metafizik dünyasında tanrıya yüklenen yaşam yoksullaştırıcı anlamlar ile tanrı 

öldürülmüştür. Nietzsche, yaşamda en yüce değer olarak kabul edilen tanrının 

ölümünün ardında koca bir boşluğun kaldığına işaret eder. Ona göre insan böylece 

tüm değerlerini dayandırdığını tanrısından yoksun kalmış diğer bir deyişle evrende 

kendi yalnızlığına terk edilmiştir. Böyle bir yaşamda insanı bekleyen tehlike 

nihilizmdir yani bir tür her şeyin boş olduğu inancıdır. Bu kriz ile insan yaşamın 

tümüyle anlamsız olduğuna inanır. İşte bu noktada Nietzsche üstinsanın yaşamın 

yeni ve biricik anlamı olduğunu söyler. Ona göre tanrının ölümü ile doğan kriz 

yalnızca bu düşünce ile yani üstinsanın kendisi ile aşılır. Öyle ki üstinsan yeni 

değerlerin yaratımında tek kaynaktır. 

Tezimizin üçüncü bölümüne geldiğimizde tüm gereklilikleriyle verdiğimiz 

üstinsanın yaşamdaki güç istencinden nasıl etkilendiğine ve onun geçerlikte olan 

insanlardan farkına değinilmiştir. Bu belirlemelerin ardından üstinsanı ilan eden 

Zerdüşt kimliği tahlil edilerek onun üstinsan bildirisi ve ebedi dönüş düşüncesi tüm 

yönleriyle ortaya konulmuştur. 



4 
 

Nietzsche, yaşamı oluşun daimiliği ile sınırlar ve ona göre bir oluş olan bu 

yaşamdan öte bir dünya mümkün değildir. Burada Nietzsche bir oluş olarak 

değerlendirdiği yaşamın bütününe hâkim olan öğeye güç istenci der. Öyle ki bu 

istencin olmadığı yer tümüyle hiçliktir. Bu halde oluşun daimiliğinden yoksun olan 

dolayısıyla güç istencinden mahrum olan tüm öte dünya belirlenimleri de bu hiçliğe 

tabidir. Nietzsche, yaşamda iki tür kuvvetin varlığından bahseder. Bu kuvvetler güç 

istencine tabi olan aktif ve tepkisel kuvvetlerdir. Nietzsche‟ye göre yaşama egemen 

olan bu kuvvetlerden tepkisel olanın temel niteliği yaşama ve ötekine hayır 

demekken aktif kuvvetin temel niteliği yaşamı tümüyle olumlamaktır. Ona göre 

yaşamda etkin ve tepkisel olan bu kuvvetler arasında daimi bir savaş vardır ve bu 

savaşın galibi sayıca fazlalığından ötürü tepkisel kuvvettir. Bu galibiyet yaşamın 

yoksullaşmasının sebebidir. Bu noktada Nietzsche güç istencinin en yüksek 

karşılığının üstinsan ile ortaya çıkacağına işaret eder. Öyle ki üstinsan daima daha 

fazla olma anlamında güç istenci ile tüm yaşamı yeniden yaratır ve dolayısıyla 

tepkisel olan tüm kuvvetlerin aşılmasını sağlar. 

Nietzsche, üstinsan düşüncesini ortaya koyarken var olan insan tipleri 

üzerinde bir tahlile girişir ve bu tahlil sonucunda birbirinden beslenen farklı insan 

tipolojilerinden bahseder. Onun serimlediği bu tiplerden ilki yırtıcı hayvandır. Yırtıcı 

hayvan, içgüdüleriyle var olan fakat bu içgüdülerini yapılandırmayı başaramayan 

tiptir. Bu insan zamanla evcilleşerek sürü insanına dönüşür. Burada sürü insanı, 

ahlâki kıstaslara bağlı olan itaatkâr insandır. Diğer bir deyişle sürü, Hıristiyanca olan 

yozlaşımın vücut bulmuş halidir. Nietzsche‟nin tanımladığı bir diğer insan özgür 

insandır. Özgür insan var olan ahlakı aşmış ve yaratıcı olan üstinsana atılmış ilk 

adımdır. Bu bağlamda o üstinsana ulaşmayı amaç edinendir. Nietzsche‟nin geçerlikte 

olan toplumda işaret ettiği bir diğer insan tipi son insandır. Bu insan yaşam 

karşısında hissizleşmiş, hedefsiz insandır. O yaşamın anlamsız olduğuna inanır ve 

tümüyle pasif bir kişilik koyar ortaya. Nietzsche, tüm bu insan tiplerinin karşısına 

üstinsanı en değerli yaşam pratiği olarak yerleştirir ve onu Zerdüşt kimliği üzerinden 

ilan eder. 

Zerdüşt, yaşamda iyi ve kötü belirlenimleri yıkmayı hedef edinen ve 

üstinsanla özdeşleşmeye çalışan bir kişiliktir. O, yaşam karşısında kendisiyle aynı 



5 
 

hedefi yani üstinsanı arzulayan yoldaşlar arar ve yaşamda ki temel yasanın ebedi 

dönüş olduğuna işaret eder.  

Ebedi dönüş, yaşamın onaylanmasını yahut yaşamdan duyulan 

memnuniyetsizliği ortaya çıkaran bir düşünme biçimidir. Nietzsche ekseninde ebedi 

dönüş ancak yaşamını kurban etmeyen kişilerce olumlanır. Bu halde denilebilir ki 

üstinsan bu olumlamanın en yüce halidir. O, realiteyi kendi gözleriyle gören, 

değerlendiren, egemen olan tüm güçleri aşan, sağlıklılığın göstergesi olan yaratıcı 

konsepttir.  

Böylelikle üç ana bölüme yayılan çalışmamızın tümü üstinsan düşüncesi 

odağında şekillenmiştir. Bu çalışma süresince üstinsanın dayandığı tüm yapıları 

incelemeyi, onun gerekliliğini ve tüm niteliklerini ortaya koymayı hedefledik ve son 

noktada üstinsanın var olma imkânını değerlendirerek çalışmamızın özgün kimliğini 

ortaya koymuş bulunmaktayız. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 
 

1. BÖLÜM: HAKĠKATĠN KUTSALLIĞI VE NĠETZSCHE’CĠ ELEġTĠRĠ 

 

1.1. Mutlak Hâkîkat Yanılgısı Ve Nietzsche Perspektivizmi 

 

Nietzsche felsefesine bir bütün olarak baktığımızda onun felsefesinin daimi 

bir eleştiri üzerine kurulu olduğunu görmekteyiz. O, yüzyıllardır topluma egemen 

olmuş ahlaki kuralları eleştirirken bu kuralların ötesine geçerek onların ontolojik 

boyutunu da incelemiştir. Bu noktada Nietzsche‟nin amacı ahlaki olanın beslendiği 

ontolojik temelleri yıkmaya yöneliktir. Ontolojik temeller, görünüşün ardındaki 

hakiki olan, duyular âleminin üstündeki ideal âlem, günahkârlığın sebebi olan bu 

dünyanın ötesindeki uhrevi dünya gibi adlandırmalarla birbirini taklit eden 

düşünceleri barındırır. Bu bağlamda tüm ontolojik temellerin iddiası mutlak olan bir 

hakîkât olduğu yönündedir. Nietzsche bu kabul karşısında kendisini değerleri 

sorgulayan, onların köklerine inen ve gerektiğinde yok eden bir yeraltı insanı olarak 

tanımlar (Nietzsche, 2013: 9). Öyle ki bu yeraltı insanın temel ödevi, hakikatin 

değerini sorgulamaktır (Nietzsche,2015a: 172). Nietzsche‟nin hakikat soruşturmasını 

anlayabilmek için öncelikle onun evren anlayışını ortaya koymak gerekmektedir 

(Özer, 2017: 1533). Nietzsche‟nin evren anlayışı birbirini besleyen iki temel 

üzerinde gelişir. Bunlar, güç istenci ve oluş düşüncesidir. 

 Nietzsche ekseninde güç istenci, yaşamda canlılığın olduğu her alana hakim 

olan temel öğedir. Bu kavram evrendeki her türlü dinamik yapının kaynağıdır. 

Dolayısıyla daimi bir oluşa karşılık gelen dünya ve insan, tüm yönleriyle bir güç 

istencidir(Nietzsche, 2017b: 651). Burada dünyanın, güç istenci olan şeylerin 

birbirine karşı verdiği üstünlük mücadelesinin merkezi olduğu sonucuna da 

ulaşabiliriz (Dede, 2017: 72). Bu durumu Deleuze şöyle ifade eder;“istenç, gizemli 

bir şekilde kaslar ya da sinirler üzerinde ya da genel olarak madde üzerinde değil, 

mutlaka başka bir istenç üzerinde etkide bulunur” (Deleuze, 2010: 20). İstençlerin 

varolma çabasına karşılık gelen bu etkiler esnasında “bazı güç merkezleri egemen 

olarak gücünü arttırırken , bazı güç merkezleri itaat ederek güç azalması 

yaşar”(Dede, 2017: 72). Bu süreçte her güçlü, güçsüz olanı ezer (Nietzsche, 2017b: 

482). Bu noktada nietzsche şöyle söyler; 



7 
 

Yaşamın kendisi aslında benimsemedir, yaralama, yabancı ve daha zayıf olanı 

yenme; baskı altına alma, sertlik, kendi formlarını kabule zorlama, kendisine 

katma ve en azından, en yumuşağından sömürü – ama insan niçin zorunlu 

olsun, hep böylesi çağlar boyu kara çalma niyeti taşıyan sözcükleri 

kullanmaya? Bireyler, daha önce varsayıldığı gibi, birbirlerinin bedenlerine 

eşit olarak davranırlar – her sağlıklı aristokraside böyle olur – oysa beden, 

ölen değil yaşayan bedense, içindeki birey, kendisine yapmaktan sakındığı 

her şeyi karşısındakine yapar: bedenli bir güç istemi olmak zorundadır, 

büyümeye, yayılmaya, yakalamaya, kendine çekmeye, esneklik kazanmaya 

çalışacaktır – bir ahlaktan ya da ahlaksızlıktan değil, yaşadığından dolayı, 

çünkü yaşama güç istencidir (Nietzsche, 2015b: 191). 

Yaşamı topyekün bir istenç hareketi olarak ele alan Nietzsche bu bağlamda 

hakikati de gücü istemenin bir formu olarak ele alır (Nietzsche, 2017b: 380). Buna 

göre hakikat; üstesinden gelme istencidir (Nietzsche, 2017b: 362). Ancak bu istenç, 

yaşam karşısında en düşük tinsel güçtür (Nietzsche, 2017b: 353). Nietzsche‟ye göre 

insan, bu etki ile daima kendisinin karşısına hakikati imleyen mutlak varlıklar 

yerleştirme arzusundadır. Bu noktada Nietzsche‟nin tavrı açıktır: 

Hakikat, „ne pahasına olursa olsun hakikat‟ istemi. Hakikate karşı duyulan 

sevgideki bu mürit çılgınlığı canımızı sıkıyor. Ayrıca, bunun için bizler, çok 

deneyimli, çok ciddi, çok neşeli, fazlaca büyülenmiş ve çok deriniz… 

Hakikatin yüzündeki peçe kaldırıldığında, hakikatin hakikat olarak kalacağına 

bizler artık inanmıyoruz. – Buna inanmak için yeterince yaşadık bizler. - 

(Nietzsche, 2010b: 91). 

          Nietzsche‟ye göre hakikat istenci, kişininn aldatılmış olmama isteğinin bir 

sonucudur (Nietzsche, 2017b: 382). Öyle ki kişi bu dünyayı yanıltıcı olarak kabul 

eder ve bu dünyanın karşısına mutlak olan değerler(tanrı, öte dünya gibi) yerleştirir. 

Bu değerleri kendi varlığının bir koşulu olarak kabul eder. Diğer bir deyişle yaşamın 

belirsizliği karşısında kişi, kendi varlığını onaylamak için mutlak hakikat olarak 

konumlandırdığı değerler yaratır. Bu değerler, onun sığındığı bir liman rolündedir. O 

halde denilebilir ki hakikat, mutlak olduğu düşünülen kavramların var olduklarının 

onaylanması değil, kişinin varlığını sürdürebilme istencinde yatan güç istencidir. 

Dolayısıyla bu dünyada adına hakikat denilebilecek hiçbir şey yoktur. Burada 

Nietzsche‟nin oluş düşüncesi karşılar bizi.  

       Oluş düşüncesi, mutlak hâkîkatin reddini içermesi bakımından önemlidir. 

Nietzsche ekseninde tümüyle güç istenci olan yaşamda hâkim öğe, güçler arası 

çatışmadır. Bu sonu olmayan çatışma, yaşamın kendisini oluşturan temel unsurdur. 



8 
 

Bu bağlamda yaşam daima oluş halindedir (Çörekçioğlu, 2014: 42). Böyle bir 

yaşamda mutlak olan hiç bir hâkîkat yoktur. Tıpkı bunun gibi sonsuz olan, 

değişmeden kalan hiçbir olgu da yoktur. Yaşamda her şey oluşa mahkûmdur 

(Nietzsche, 2015c: 25).  

          Yaşamı güç istenci ve oluş kavramlarıyla bir gören ve bu etkiyle hâkîkati 

reddeden Nietzsche, dünyaya güvensizlikle yaklaşıp, hâkîkati iddia eden anlayışlara 

en sert eleştirilerini yöneltir. Ona göre Sokrates bu anlayışın ilk örneğidir. O, geçerli 

olan yaşamın hastalıklı olduğunu söyleyerek daima ussal olan hâkîkati aramıştır. 

Sokrates‟in ardılı olan Platon‟da bu söylemden çok uzaklaşmayarak ussal hâkîkate 

idealar kılıfını giydirmiştir ve Platoncu bir din olan Hıristiyanlık da bu söylemi 

geliştirip mutlak hakikatin öte dünya olduğuna dair vaazlar vermiştir. Nihayet on 

yedinci ve on sekizinci yüzyıla geldiğimizde kendisine akılsallık kimliği altında yer 

açmış olan Descartesçi ve Kantçı söylemler de, verili olanın dışına çıkmayarak 

hakikatin temelini düşünme, aklını kullanma, kendinde şey gibi argümanlar 

aracılığıyla ele almışlardır. 

Nietzsche, kişiyi mahkûm eden bu görüşler karşısında olduğunu şu şekilde 

dile getirir; “Tüm sistematikçilerden kuşku duyuyorum ve onları görünce yolumu 

değiştiriyorum. Sistem istemi, dürüstlük yokluğundandır”(Nietzsche, 2010a: 7). 

Nietzsche ye göre sistem istemi yani hâkîkat olarak belirlenen unsur çerçevesinde 

sürdürülen yaşam, bir ahlak önerisidir. Şimdiye değin ortaya atılmış hiçbir hâkîki öğe 

kişilerin yaşamına dokunmama gibi bir edimde bulunmamıştır. Aksine hâkîkat diye 

kabul gören her kavram yaşamın bütününü yönlendirmiş, yaşam da yapıp etmelerin 

ahlakiliğini belirlemiştir. Burada amaçlanan şey her ne kadar hâkîkate ulaşma arzusu 

gibi görünse de gerçekte elde edilen tek şey yüce ahlaksal yapının temellerini atmak 

olmuştur (Nietzsche, 2013: 11). İşte hâkîkat kavramına yüklenen bu anlam 

dolayısıyla yaşamı öteleyen ahlaki düşünceler ortaya çıkar ve çoğu zaman bu 

yaşamın yerini gerçeklik temelli hakiki dünya görüşü alır. Nietzsche‟nin hâkîki 

dünya çözümlemesi şu şekildedir: 

1.Hakiki dünya bilge, dindar, erdemli kişi için ulaşılabilir – kendisi o 

dünyanın içinde yaşar, kendisi o dünyadadır. 



9 
 

(Bu fikrin en eski biçimi, görece akıllıca, basit, ikna edici. „Ben, Platon, 

hakikatin kendisiyim‟ cümlesinin yeniden yazılmış hali.) 

2.Hakiki dünya, şimdi ulaşılamaz, ama bilge, dindar, erdemli kişiye vaat 

edilmiştir („tövbe eden günahkâra‟). (Fikrin gelişmesi: daha incelmiştir, daha 

kuşkulu, daha akıl almaz, - kadınlaşmıştır, Hıristiyanlaşmıştır…) 

3.Hakiki dünya, ulaşılamaz, kanıtlanamaz, vaat edilemez, ama şimdiden bir 

avuntu, bir yükümlülük, bir buyruk olarak düşünülmüştür. 

(Aslında yine aynı güneş, ama sisin ve kuşkunun arasından ışıldıyor; fikir 

yüceltilmiştir, solgun, kuzeyli, Könisbergli olmuştur.) 

4.Hakiki dünya – ulaşılamaz? En azından ulaşılamadı. Ulaşılamadığı için 

bilinmiyor da. Dolayısıyla avutucu, kurtarıcı, yükümleyici de değil: 

bilinmeyen bir şey bizi neye yükümleyebilir ki? 

(Sabah griliği. Aklım ilk esneyişi. Pozitivizmin horoz ötüşü.) 

5.‟Hakiki dünya‟ – artık hiçbir şeye yaramayan, daha fazla yükümleyici bile 

olmayan bir fikir, - yararsız, gereksizleşmiş bir fikir, dolayısıyla çürütülmüş 

bir fikir: ortadan kaldıralım onu! 

(Gün ışığı; kahvaltı; sağduyunun ve neşenin geri gelişi; Platon‟un utançtan 

kızarması; tüm özgür tinlilerin şeytani gürültüsü.) 

6.Hakiki dünyayı ortadan kaldırdık: hangi dünya kaldı geriye? Belki 

görünüşteki dünya?…  Ama olamaz! Hakiki dünya ile birlikte bu görünüşteki 

dünyayı da ortadan kaldırdık! 

(Öğlen; gölgenin en kısa düştüğü an; en uzun yanılgının sonu; insanlığın 

doruk noktası; INCIPIT ZARATHUSTRA.) (Nietzsche, 2010a:  25,26). 

 

Nietzsche‟ye göre hâkîkat kavramının somutlandığı bu hâkîki dünya algısı, 

mutlak olanı aramanın sonucunda düşülen en büyük çıkmazdır. Sokrates‟ten beri var 

olan bu çıkmaz on dokuzuncu yüzyıla değin sürmüştür. Sokratesçi gelenekle 

beslenen tüm toplumlarda hâkîkate duyulan derin arzu, ona yüklenen büyük anlam 

onun kolay elde edilebilirliğini de ortadan kaldırmıştır. Öyle ki, bu toplumların 

gözünde hâkîki olan, bu değerinden dolayı herkesçe, her zaman ve her yerde elde 

edilemeyendir. Onun mahiyeti bunu gerektirir. Nietzsche, bu sözde yüce değere 

atfedilen anlama en sert eleştirilerini yönelterek şöyle der;  

Hakikatler, sanrı oldukları unutulmuş sanrılardır; kullanıla kullanıla 

güdükleşmiş ve güçsüzleşmiş eğretilemeler; tuğlalarını yitirmiş sikkeler, ki, 

şimdi, artık sikke olarak değil, maden olarak, hesaba katılmaktadırlar. Hala 



10 
 

bilmiyoruz doğruluk güdüsünün nereden kaynaklandığını: Çünkü şimdiye 

dek yalnızca toplumun var olmak için koyduğu ödevlendirmeyi işittik: 

Doğruluklu olmak; yani, alışılmış eğretilemeleri kullanmak, ahlaksal açıdan 

dile getirirsek: Saptanmış bir uzlaşıma göre yalan söyleme ödevi, sürü olarak, 

herkes için bağlayıcı bir biçemde, yalan söyleme (Nietzsche, 1998: 59). 

Nietzsche‟nin bu söylemi, mutlak hâkîkat fanatizmine yönelik karşı sitemini 

açıkça ortaya koyar. Ona göre, yaşamın dışında kendisiyle bir kalan, mutlak 

değişmezleri kendisinde barındıran hiçbir şeyin varlığı söz konusu değildir. Hâkîkat, 

yalnızca oluşun kendisi olarak yaşamda vardır. Fakat bu hâkîkat mutlak, kendi başına 

olan bir şey değildir (Jaspers, 2013: 231,232). O, bir tür yorumlamadır. Nitekim 

hâkîkati mutlak olanla eşleştirme oluşun doğası gereği mümkün değildir (Nietzsche, 

2017b: 399). Nietzsche ekseninde bizzat güç istemi ile ulaşılan anlamlar, kurgular, 

değerler her ne kadar hâkîkat olarak kabul edilseler de hiçbiri gerçekliği 

çözümlemeye, gerçekliğe tekabül etmeye muktedir değildirler. Nietzsche‟nin bu 

düşüncesi, Sokrates‟ten beri hüküm sürmüş olan hâkîkat anlayışının temellerini 

sarsacak perspektivist bilgi anlayışıdır (Dede, 2017: 86). Nietzsche‟nin perspektivist 

bilgi anlayışı bizzat güç istenci ve bu güç istencine sahip kuvvetlerden hareket eder. 

Buna göre; 

Eğer bir şeyin (insani, biyolojik ve hatta fiziksel bir fenomenin) hangi kuvvet 

tarafından ele geçirildiğini, sarıldığını, kullanıldığını ya da onda hangi 

kuvvetin ifade edildiğini bilmiyorsak, o şeyin anlamını da hiçbir zaman 

bilemeyiz. Bir fenomen bir görünüş ya da bir ortaya çıkış değil, mevcut bir 

kuvvette anlamını bulan bir belirti, bir göstergedir.(…) her kuvvet, 

gerçekliğin bir miktarının ele geçirilmesi, tahakküm altına alınması, 

kullanılmasıdır. Çeşitli biçimleriyle algı bile doğayı ele geçiren kuvvetlerin 

ifadesidir. Bu, doğanın bir tarihi olduğu anlamına gelir. Genel olarak bir şeyin 

tarihi, ona egemen olan kuvvetlerin art arda gelişi, ona egemen olmak için 

mücadele eden kuvvetlerin birlikte var oluşudur. Aynı nesne, aynı fenomen 

onları ele geçiren kuvvetlere göre anlam değiştirir (Deleuze, 2010: 15,16). 

Deleuze‟ün bu pasajından da anlaşılacağı üzere ne kadar güç istenci ve 

kuvvet varsa o kadar anlam vardır. Nietzsche bu durumu şöyle serimler;  

Dünyanın sahip olduğu değerin bizim yorumlarımızda yarattığı ( - belki de bir 

yerlere insanların yorumları dışındaki yorumların da olası olduğu - ); daha 

önceki yorumların, sayesinde hayatta kalmayı başardığımız, yani gücün 

artması için güç istencimizi kurtarmayı başardığımız perspektif 

değerlendirmeler olduğu; insanın her yükselmesinin daha dar kafalı 

yorumların üstesinden gelmeyi beraberinde getirdiği; gücün her 

güçlenmesinin ve artışının, yeni ufuklara inanan yeni bakış açıları ve anlamlar 



11 
 

getirdiği fikri – işte yazılarıma nüfus eden fikir budur (Nietzsche, 2017b: 

398). 

           Bu bağlamda Nietzsche, güç istenci ile oluşan anlam çoğulluğuna işaret 

ederek şöyle der; “gözün birçok türü vardır. Sfenks‟in bile gözleri vardır – 

dolayısıyla „gerçeğin‟ birçok türü vardır ve sonuçta hiçbir gerçek yoktur” (Nietzsche, 

2017b: 354). Nietzsche‟nin bu söyleminden de anlaşılacağı üzere yaşamda mutlak 

olan, biricik kabul edilen hiçbir hâkîkat yoktur. (A. Güçlü, E. Uzun, S. Uzun, Yolsal, 

2002: 1134). Nitekim hayatta gerçeklik olarak kabul edilen tüm nitelendirmeler 

sadece bir yorumdur. Bu bağlamda Nietzsche, hiçbir hâkîkati  „kendi içinde‟ 

kuramayacağımızı söyler (Nietzsche, 2017b: 326). Çünkü kişiler, istenç ve içgüdüleri 

ile yorumlarda bulunmaktan öteye gidemezler. Kendi içinde olan bir hâkîkatin 

kavranılabilmesi için onunla bir takım ilişki kurulmalıdır. Burada kendini dışarıya 

açımlayan hâkîkat, anlamını bu ilişki ile kazanır. Dolayısıyla o, kendi içinde kalarak 

bir gerçeklik değeri kazanamaz. Öyle ki, “bir şeylerin, yorumdan ve sübjektiviteden 

tamamen uzak bir anayasaya sahip olduğu, tamamen asılsız bir hipotezdir” 

(Nietzsche, 2017b: 366). 

Bu bağlamda durumlar ve kavramlar üzerine gerçekleştirilen düşünceler bir 

açıklama yahut tanımlama vermez. Burada yapılan şey anlamın sunuluşudur. Hâkîki 

hiçbir bulgu yoktur, her şey değişim içindeyken dile getirebileceğimiz en fazla 

perspektiflerimizdir (Nietzsche, 2017b: 394).  Dolayısıyla “karşı karşıya olduğumuz 

dünya, sahtedir, yani bir gerçek değil, bir masal ve eksik gözlemler toplamı bazında 

bir tahmindir; oluş aşamasında bir şey gibi, her zaman değişen, ama – „gerçek‟ 

olmadığı için – asla gerçeğe yaklaşmayan bir yalan gibi, „değişim içindedir‟ ” 

(Nietzsche, 2017b: 398). 

Nietzsche gözünde yaşamın bu değişkenliği karşısında Sokrates‟ten beri 

süregelen tüm metafizik görüşler, mutlak hakikatler ve aydınlanma felsefesinin iddia 

ettiği evrensel bilgi iddiaları belli bir perspektifin değerlendirme tarzından öte 

değildir (Danto, 2002: 15,21). Fakat bu perspektifler ahlaki ve ontolojik 

belirlenimleri ile yaşama tek bir pencereden bakmaya sebep olurlar. Dolayısıyla 

Nietzsche, en çok bu yorumların hâkîkat olma iddiası ile yaşamı tüketmesini eleştirir. 

Nitekim Nietzsche‟nin perspektivizmi yaşamda tüketmeye, tek tipleştirmeye karşı 



12 
 

yaşamı evetleyen bir tavırdır. Onun kendisini onaylaması ve kendinden önceki tüm 

hâkîkat tahayyüllerini reddetmesi bundandır. 

1.2.Nietzsche Felsefesinde Sokrates Öncesi Dönemin Yorumlanması 

Nietzsche, yaşadığı döneme yani on dokuzuncu yüzyıla hastalıklı ve 

çürümeye yüz tutmuş bir çağ olarak bakmaktadır. Ona göre on dokuzuncu yüzyılın 

içinde bulunduğu bu hastalıklı durum Sokrates‟in us temelli felsefesinden kaynağını 

alır ve sonraları bu kaynağa Platon‟un İdea‟sı, Ortaçağ‟ın Hıristiyan Tanrı‟sı, 

Descartes‟in Cogito‟su, Kant‟ın Numen‟i eşlik eder. Nietzsche‟nin eleştirilerinin 

hedefi olan bu kavramlar, insanı tek tipleştiren anlayışların ortaya çıkmasının 

sebebidir. Nietzsche ekseninde bu anlayışlarla şekillenen tüm hastalıklı kültürlerden 

daima daha gerçek olan, yaratıcı olan, yüce değerlerin kaynağı olan asıl kültür 

Sokrates öncesi Antik Yunan kültürüdür. 

 Nietzsche ekseninde Antik Yunan toplumu yaşamda hakikat arzusuyla 

ilerleyip yaşadıkları bu dünyayı ikincil duruma getirecek metafizik argümanlar 

geliştirmez. Onlar için tek bir yaşam vardır ve bu görünüşte olandır. Nietzsche Antik 

Yunan‟ı, yaşama karşı bu bakışından dolayı en değerli toplum olarak görür ve şöyle 

söyler;  

Ah bu Yunanlılar! Yaşamasını biliyorlar! Bunu becerebilmek için yüzeyde, 

kırışıkta ve dert üzerinde pervasızca kalıvermek; görünüşe tapmak, biçimlere, 

seslere, sözcüklere, görünüşün Olyp‟ine inanmak gerek! Yunanlılar çok da 

yüzeyseldirler.- Ama, derinliklerindedir kökleri. Ve ruhun çağdaş 

düşüncesinin en yüksek ve en tehlikeli zirvesine tırmanıp, buradan etrafa 

bakan, buradan aşağıları gören bizler, artık geriye dönemeyiz. Artık bu olayın 

içinde de değiliz – Yunanlılar mı? Biçimlere, seslere ve sözcüklere tapanlar 

mı? İşte, onlar zaten bu nedenle – sanatçı olmuşlardır… (Nietzsche, 2010b: 

91,92).  

Görünüş olan bu dünyaya yani yaşamın kendisine, bu denli bağlı olan Antik Yunan 

toplumunun bu tavrını ilkin yarattıkları tanrı anlayışlarında görmekteyiz. Nitekim 

tanrı, onlar için yaşama bağlı kalarak sevinçle yaratılandır(Nietzsche, 2011a: 29). Bu 

tutumla yaratılan Yunan tanrılarını Nietzsche şöyle tanımlar; 

Yunan tanrıları, Homeros‟ta karşımıza çıktıkları halleriyle mükemmeldirler, 

kesinlikle zorunluluktan ya da ihtiyaçtan doğmamışlarıdır. Bu tür varlıkları, 

korkudan dehşete düşmüş biri yaratmamıştır; hayattan kopmamak için, 

dahiyane bir hayal gücü onları imgelemiştir. Bu imgelerden seslenen yaşamın 



13 
 

dinidir, yoksa görev ya da münzevilik ya da ruhanilik değil. Tüm bu figürler 

yaşamın zaferini solur, zevkli bir yaşam duygusu onların ayinine eşlik eder. 

İstekte bulunmazlar: onlarda var olan, ister iyi ister kötü olsun, 

ilahileştirilmiştir. Diğer dinlerin ciddiyeti, kutsiyeti ve katılığıyla 

kıyaslandığında, Yunanlıların dini, hayali bir eğlence diye aşağılanma 

tehlikesi ile karşı karşıyadır(Nietzsche, 2011b: 40). 

Nietzsche böyle bir toplumu kutlu ve yüce olarak tanımlar. Ona göre bu 

toplumda iyi yahut kötü olarak görülen her şey tanrısallaştırılır (Nietzsche, 2011a: 

27). Öyle ki bu düşünceyle onlar yaşamın biricikliğini hisseder ve yaşamı 

kucaklayacak sanatı yaratırlar. Bu bağlamda onlar için sanat yaşamın 

sürdürülebilmesinde, var oluşun mükemmelleştirilmesinde temel unsurdur 

(Nietzsche, 2011b: 41). Onların dünyaya yönelimi anti metafizik bir bakış, sanatsal 

bir bakıştır(Nietzsche, 2017b: 638). Nietzsche, Antik Yunan‟ın yaşama tüm 

yönleriyle sarılan bu tutumunun Sokrates‟le birlikte bozulmaya başladığını iddia 

eder. Ona göre Sokrates‟le birlikte içgüdülerin ve sanatın reddi istenir(Nietzsche, 

2011b: 28). Nietzsche ekseninde yaşamı yadsımaya karşılık gelen bu istek Yunan 

kültürünün bozuluşunun temelidir. Bu bozuluşla şekillenen batının Hıristiyan öğretisi 

Antik Yunan‟dan daima daha eksiktir.  

Katolik kilisesinde İsa‟nın yaşam öykülerinin, havarilerin mektuplarının, bazı 

duaların okunduğu ders havasındaki ses tonu diye bilinen bu şarkı tonunun 

bir tür benzerini tanıyorsunuzdur: „Okuyan rahip imla işaretlerinde ve cümle 

sonlarında ses tonunda bazı değişikliklere gider, böylelikle sunumun kolay 

anlaşılması sağlanır, aynı zamanda da tekdüzelik önlenir. Ama kutsal eylemin 

önemli anlamında ruhaninin sesi yükselir; paternoster, ayin başlangıcındaki 

sözler, dua, yüksek sesle söylenen şarkıya dönüşür. „Kudas ayininin ritüelinde 

ki birçok şey, genelde Yunanlıların müzikli oyunu anımsatır, aradaki fark 

Yunanistan‟da her şeyin çok daha aydınlık, güneşli, tümüyle daha güzel 

olduğuydu, bir de fazla ruhaninin olmaması ve Hıristiyan kilisesinin sonu 

gelmeyen gizemli sembollerine sahip olmamasıydı(Nietzsche, 2011b: 18,19). 

Nietzsche, Yunanlıların sanat ve tanrı anlayışlarını çözümledikten sonra 

onların kültürlerinde önemli bir nokta olan felsefe anlayışlarını da inceler. Bu 

noktada Nietzsche şöyle söyler; 

Yunanlılar gerçekten sağlam bir ulus olarak, felsefe yapmakla, bütün başka 

uluslardan çok daha büyük ölçüde felsefeyi meşru kıldılar. Ama vaktinde 

durmadılar, çünkü kuru ihtiyarlık çağlarında felsefeden, sadece Hıristiyan 

Dogmatiğinin sofuca akıl oyunlarını ve pek kutsal kılı kırk yarmalarını 

anlamakla beraber, kendilerini felsefenin ateşli taraftarları olarak gösterdiler. 

Vaktinde duramadıklarından ötürüdür ki, kendilerinden sonra gelen 



14 
 

barbarlara gördükleri hizmeti kendi elleriyle ufalttılar. Çünkü bu barbarların, 

gençlik cahilliği ve coşkunluğu içinde, suni olarak dokunmuş bu ağ ve 

iplerin(yani sonraki Yunan felsefesinin) içine takılmaları mukadderdi 

(Nietzsche, 1963: 5,6).  

Nietzsche bu pasajında Yunan felsefesinin yalnızca antik dönemini 

desteklediğini açıkça ortaya koyar. Ona göre felsefe ancak sağlam bir kültürün 

izleğinde yapılabilir. Böyle bir kültürü ortadan kaldırdığımızda ise filozof hangi yöne 

gideceğini bilmez. Nietzsche burada Yunan kültürüne dair değerli gördüğü kültür 

öğelerinin Antik Yunanla sınırlı olduğuna işaret eder (Nietzsche, 1963: 8,11). Bu 

düşüncesiyle yaşadığı çağda var olan felsefe anlayışına oldukça olumsuz yaklaşarak 

şöyle söyler; 

Modern felsefenin her türlüsü, hükümetler, kiliseler, akademiler, örfler, 

modalar tarafından ve insanların korkaklığı yüzünden politika ve polis 

bakımından bilgince bir görünüşte kalmakta ve (keşke) gibi bir (ah!) tan ya da 

(… evvel zaman içinde…) gibi bir bilgiden öteye gidememektedir. Bugün, 

felsefenin meşruluğu, (hikmet-i vücudu), diye bir şey yoktur…(Nietzsche, 

1963:15). 

Nietzsche‟nin modern felsefeden ayrı tutuğu Antik Yunan felsefesine dair 

düşüncelerini daha anlaşılır kılmak adına bu dönemde onun dikkat çektiği bazı 

filozofları ve ona göre Antik Yunan‟ın gelişiminin ardında yatan Apollon Dionysos 

ikililiğini vermek yerinde olacaktır. 

1.2.1. Thales 

Thales, MÖ 6. Yüzyılın ilk yarısında yaşadığı zannedilen düşünce tarihinin 

ilk filozofudur(Cevizci, 2010: 39). Thales‟in felsefesi „su her şeyin kaynağıdır‟ fikri 

üzerinde temellenir. Bu noktada su, her şeyin başlangıcı olmasının yanında tüm 

varlık âleminin de oluşturucusudur. Thales evrende maddenin karşısına hiçbir şey 

koymaz. Ona göre evrende yalnızca madde vardır ve bu maddelerin temel unsuru 

sudur. Bu suyun temel özelliği ise canlılıktır. Buna göre nasıl ki canlı bir varlık 

değişim ve hareket halindeyse canlı olan su da bu niteliklere sahiptir. Bu yönüyle su, 

evrene ve varlıklara yön veren yaratıcı unsurdur (Aster, 2005: 66). Nietzsche 

ekseninde Thales, bu düşüncesi ile “bir bütün olarak evrenin ezgisini kendi içinde 

söylemeye ve onu, kavramlar halinde içinden dışarıya çıkarmaya çalışır”(Nietzsche, 

1963: 20). Burada Nietzsche, Thales‟in evrenin kaynağını suya dayandırmasını üç 

sebepten dolayı haklı görür. Buna göre; ilk sebep, bu söylem varlıkların kökenine 



15 
 

dair bir soruşturmadan türer. İkinci sebep, Thales bu iddiasını masallar uydurmadan 

yapar. Üçüncü sebep ise bu söylem kapalı bir şekilde olsa da her şey birdir ilkesini 

barındırır (Nietzsche,1963: 15,16).  

 Nietzsche ekseninde Thales‟in her şey sudur söylemi, onu efsanelerden ve 

mitolojik açıklamalar yapmış olmaktan ayrı kılar. O, her ne kadar her şeyin bir 

olduğunu söyleyecek kadar yükselmemiş olsa da yaşadığı çağa kadar söylenmemiş 

olan en radikal iddiayı ortaya atmıştır (Nietzsche, 1963: 18). 

Buraya kadar Thales‟in evren anlayışını ve bu anlayış karşısında 

Nietzsche‟nin tutumunu genel hatlarıyla vermiş bulunmaktayız. Bu noktada 

Nietzsche‟nin Antik Yunan özleminde Thales‟in etkisini şöyle özetleyebiliriz. 

Thales, evreni efsane ve mitolojik öğelere bağlı kalmadan açıklama girişimi ile 

felsefe tarihinin başlatıcısı konumundadır. O, tüm felsefesini doğaya bağlı kalarak, 

doğanın kendisinden hareket edip tekrar doğada olana dönerek ortaya koyar ve bu 

süreçte evrenin ezgisini, evrendeki tüm süreci kendi içinde hisseder, evrendeki birliği 

bilir. Dolayısıyla Thales, öte dünya arzusuyla yanıp tutuşmaz. Tüm bunlar Thales‟i 

Nietzsche nazarında değerli kılar. Öyle ki Nietzsche kendi felsefesini de bir birlik 

olan yaşam düşüncesi üzerine inşa eder. Ona göre içinde bulunduğumuz yaşam 

biriciktir. Dolayısıyla yaşam ancak doğaya bağlı kalınarak, öte dünya anlayışlarına 

kapılmayarak anlamlı olur. Nietzsche bu düşüncelerini evrenin merkezine oluş ve 

güç kavramlarını yerleştirip yaşamdaki yaratıma vurgu yaparak temellendirir. Bu ise 

Thales‟in evrenin merkezine yaratıcı bir güç olan su öğesini koymasını 

anımsatmaktadır. Sonuç olarak Thales ve Nietzsche arasında birebir aynı olmasa da 

kısmi bir benzerliğin olduğu açıktır. Nietzsche‟nin Antik Yunan hayranlığında 

Thales‟in etkisi göz ardı edilemez bir nitelik taşır. Nitekim Nietzsche de Thales‟i 

“doğaya derinliğine bakmayı ilk denemiş olan yaratıcı üstat” olarak tanımlayarak bu 

söylemimizi destekler. (Nietzsche, 1963: 19). 

1.2.2. Anaksimandros 

Anaksimandros, Thales‟ten sonra İyonya okulunun ikinci filozofu ve aynı 

zamanda Thales‟in öğrencisidir. O, hocası olan Thales‟in „su her şeyin kaynağıdır‟ 

görüşüne saplanmayıp bu görüşü daha ileri bir boyuta taşır(Cevizci, 2010: 40). Bu 

noktada Anaksimandros, evrenin kaynağı sonsuz ve sınırsız bir şey olmalıdır der. 



16 
 

Öyle ki bu madde hiçbir belirli nitelik taşımamalıdır.  (Aster, 2005: 68,69). Çünkü 

var olan her şey, her nitelik var olduğu gibi bir zaman gelince yok olacaktır. 

Dolayısıyla evrenin asıl kaynağı, tüm niteliklerden arınmış olmalıdır ki hiçbir zaman 

yok olmasın(Nietzsche, 1963: 23). Böyle bir düşünceyle felsefesini şekillendiren 

Anaksimandros, evrenin ana maddesine “hiçbir duyusal maddeyle özdeş olmayan 

belirsiz bir varlık, soyut bir ilke anlamında Apeiron adını vermiştir”(Cevizci, 2010: 

41). Evrende ki şeylerin oluşabilmesi ise Apeiron‟un kendi içinde şeylerin 

karşıtlıklarına bölünmesiyle mümkün olur. Anaksimandros, bu düşünceleriyle 

evrende oluşun hâkimiyetine işaret eder. (Aster, 2005: 69,71). Bu oluş, durmaksızın 

devam eder. Çünkü ilk varlık olan Apeiron, oluşun üstündedir. O, hiçbir zaman yok 

olmayarak oluşun daimiliğine kaynaklık eder.  (Nietzsche, 1963: 23). Burada oluş 

her ne kadar evrende sürekli olsa da oluşa maruz kalan her şey yok olmaya 

mahkûmdur. Bu ise ancak belli bir yasayla mümkün olur; 

Suç işleyen biri ceza görür, çünkü devletin yasaları bunu böyle belirlemiştir. 

Nasıl devlette yasalar varsa, evrenin de bir yasası vardır. Evrende var olmuş 

ne varsa hepsi yok olur ve Apeeiron‟a zorunlu olarak yeniden döner. Evren 

bir „kozmos‟, yani düzenli bir bütündür. Bu kozmos‟da zorunlu olan yasa, 

Apeiron‟dan oluşan her şeyin yine Apeiron‟a geri dönmek zorunda olmasıdır 

(Aster, 2005, s. 72). 

Anaksimandros‟a göre Apeiron‟a zorunlu olarak geri dönüşü imleyen bu yok 

oluş var olmanın cezası ve kefaretidir. Bu noktada Nietzsche, Anaksimandros‟un bu 

tavrını metafizik bir yaklaşım olarak değerlendirir ve şöyle söyler; “o, meydana 

getirilmiş şeylerin çokluğunda, cezası çekilmesi gereken haksızlıkların toplamını 

gördü ise, en derin anlamlı ahlak probleminin düğüm noktasını yakalamış olan 

Yunan‟lı odur”. Nietzsche ekseninde Anaksimandros, her ne kadar metafizik bir 

alana kaçsa da söylemleriyle Thales‟i iki adımda aşmaktadır. Buna göre birincisi, 

„ebedi birlik varsa evrende ki çokluk nasıl oluyor?‟ sorusudur. Burada 

Anaksimandros çokluğun var olmasını ahlaki bir olgu olarak değerlendiriyor. Bu var 

olma meşru değildir. Yok oluşla daima cezasını çekmektedir. İkincisi ise „mademki 

şimdiye kadar ebedi denecek kadar uzun bir zaman geçmiştir, neden bütün olmuş 

olanlar çoktan yok olup gitmemiştir? Oluşun akımı neden durmadan tazeliniyor?‟ 

sorusunda saklıdır. Burada Anaksimandros bu soruyu Apeiron‟un ebediliğine bağlar. 

Bu ise Nietzsche gözünde Anaksimandros‟u mistik yönü ağır basan bir kişiye 



17 
 

dönüştürür. Onun gözünde bu mistisizmi yok edecek yegâne kişi Herakleitos‟tur 

(Nietzsche, 1963: 24,25). 

1.2.3. Herakleitos 

Herakleitos, evrende var olan değişim olgusunu oldukça güçlü bir şekilde ilk 

kez ele alan ve bununla her şeyin akış içinde olduğu tezine ulaşan MÖ 540-480 

yılları arasında yaşadığı zannedilen Antik Yunan filozoflarından biridir(Cevizci, 

2010: 47).  

 Herakleitos felsefesinin temeli oluş fikrine dayanır. Nitekim onun “aynı 

ırmağa girenlerin üstüne hep başka sular akar gelir. Aynı ırmağa hem gireriz, hem 

giremeyiz; hem biziz, hem değiliz” söylemi evrenin temeline yerleştirdiği oluş 

fikrine işaret eder. Buna göre yaşamda kendisiyle bir kalan varlık fikri kabul 

edilemezdir. Çünkü evren daimi bir oluş halidir. Burada Nietzsche Herakleitos‟un şu 

söylemine işaret eder; 

Oluştan başka hiçbir şey görmüyorum. Aldanmayınız: Oluş ve yok olma 

denizinin her hangi bir yerinde sağlam toprak gördüğünüzü sanıyorsanız, bu 

şeylerin kendilerinden değil, sizin kısa görüşünüzdendir. Şeylerin kaskatı bir 

süresi varmış gibi onlara adlar takıyorsunuz: Ama ikinci kez içine girdiğiniz 

ırmak bile birinci kez girdiğiniz ırmak değildir (Nietzsche, 1963: 27). 

Nietzsche ekseninde Herakleitos bu söylemi ile oluşun olduğu yerde 

kendisiyle bir kalan değişmeyen varlık fikrini yok eder ve dolayısıyla 

Anaksimandros‟un düştüğü metafizik çıkmazı aşar (Nietzsche, 1963: 26). O, bu 

tavrıyla bakışlarını yalnızca görünür dünyada ki değişim olguna çevirir ve değişimin 

olduğu bu oluş dünyasında daima bir çatışmanın, mücadelenin hâkim olduğu 

tespitine ulaşır. (Capella, 1994: 112). Bu mücadele dolayısıyla “evrende kalıcılık ve 

durağanlık yoktur; her şey değişmekte, yakarak ve yıkarak yaşamaktadır” (Cevizci, 

2010: 48,49). Bu ise evrende ki çokluğa işaret eder. Ancak bu çokluk ezeli olan birlik 

öğretisini de barındırır. Nitekim Herakleitos‟a göre evren de var olan tüm oluşlar tek 

bir kaynaktan doğar bu ise ateştir. “Ateş, şu halde, birlikten çokluğa geçiş ya da oluş 

sürecinin kendisidir”(Cevizci, 2010: 49). Herakleitos‟un söylemiyle “bir olan çok 

olandır” (Nietzsche, 1963: 32). Herakleitos‟un bu oluş kuramı başıboş, gelişigüzel 

bir değişim hareketi değildir. O, burada bir yasanın varlığından söz eder. Bu yasa 

yaşamda ki oluşu anlamaya imkân veren, kavrayış gücünü imleyen 



18 
 

Logos‟tur(Cevizci, 2010: 50). Kişi ancak bu kavrayış ile evreni birlik olarak görür ve 

kucaklar. Nietzsche, Herakleitos‟un bu evren anlayışında Anaksimandros‟tan kalma 

bir probleme değinir ve evrendeki çokluğun bir günah sonucu oluşup oluşmadığını 

soruşturur ve şöyle söyler; 

Bu evrende suç, haksızlık, çelişki, acı var mı? Evet diyor Herakleitos, fakat 

her şeyi birlikte göremeyen, ayırarak gören insan için vardır; her şeyi bir 

arada sezen tanrı için yoktur; bu sebeple, birbirlerine karşıt olan bütün şeyler 

bir ahenkte birleşmiştir. Bu ahenk, herhangi bir insanın gözüne görünmez, 

ama onu tanrıya benzeyen Heraklaeitos gibi gören, anlar. Onun ateş saçan 

bakışı için, çevresine akarak yayılmış olan evren de haksızlığın bir damlası 

bile kalmamıştır... Bu evrende, oluş ile yok-olma, yapma ile yıkma, hep aynı 

suçsuzluk içinde ve işin içine ahlak bakımından sorumluluk katılmamak 

üzere, yalnız sanatçı ile çocuğun oyunlarında vardır. Çocuk ile sanatçı nasıl 

oynuyorlarsa, ölümsüz ve canlı ateş de öyle oynuyor; suçsuz olarak kuruyor 

ve bozuyor, yıkıyor(Nietzsche, 1963: 35). 

Bu pasajdan yola çıkarak diyebiliriz ki Herakleitos, evrene bir sanatçı 

edasıyla yaklaşmıştır. Bu tavrıyla o, yaşamda birliğin esas alınmasını ve evrensel akıl 

olan logosla birlikte ortaya çıkan ahenk ve uyuma inanılmasını öngörür. Nitekim 

yaşam da ki asıl bilgelik de ancak bu düşüncelerin bir yaşam pratiğine 

dönüştürülmesi ile mümkün olur.  

Buraya kadar Herakleitos‟un yaşam felsefesini ve Nietzsche‟nin bu felsefeye 

yönelik tutumunu vermeye çalıştık. Peki, Herakleitos ve Nietzsche‟nin geliştirdiği 

felsefelerde, onların yaşamı değerlendiriş biçimlerinde bir benzerlik bulunabilir mi?  

Herakleitos, ilkin metafizik dünyayı reddeder. Onun bu tavrının referansı, 

içinde yaşadığı dünyayı bir oluş dünyası olarak kabul edip kendinde şeyi imleyen 

varlık düşüncesini reddetmesinden ileri gelir. Bu tavrıyla Herakleitos, yaşamın 

biricikliğine, bütünlüğüne ve onun masumluğuna vurgu yapar. Burada Nietzsche de 

tıpkı Herakleitos gibi tüm felsefesini metafizik temellerin reddi üzerine inşa eder. O, 

yaşamın yalnızca bu dünyadan ibaret olduğunu vurgular ve bunu yaparken oluş 

fikrinden hareket edip yaşama sıkı sıkı bağlılığı öğütler. Bu halde diyebiliriz ki 

Herakleitos, düşüncelerinin ardına yerleştirdiği dinamik temellerle Nietzsche‟ye yol 

göstermiştir. Nietzsche, bu etkiyle on dokuzuncu yüzyılda Antik Yunan‟dan miras 

kalan Herakleitos‟u canlandırmaya çalışmış ve onun öğretilerini geliştirip daha ileri 

bir noktaya taşımıştır. O, kendi düşüncesinde Herakleitosça olanı ölümsüz kılmıştır. 



19 
 

Nitekim Nietzsche, “Herakleitos adlı insanın, ölümsüzlüğe gereksinimi yok. Ama 

insanlığın ölümsüzlüğünün ona gereksinmesi var” diyerek tüm insanlığın, tüm 

kültürün tıpkı kendisi gibi Herakleitosça olanı kavramasının gerekliliğine vurgu 

yapmıştır.  

1.2.4. Apollonik KavrayıĢ  

Nietzsche‟nin kültür ile ilgili eleştirilerinin temelini oluşturan “Tragedyanın 

Doğuşu” adlı eserinde Antik Yunan kültürünü konumlandıran iki temel güç vardır. 

Bunlar Apollonik ve Diyonizak öğelerdir.Bu kültürde Apollon ve Dionysos insana 

yön veren ve hatta insan ruhunda birbiriyle çatışan duyguların kaynağı olan 

tanrılardır. Bu tanrıların nitelikleri de kişilere yön veren Apollonik ve Diyonizak 

olarak adlandırılan öğelere karşılık gelmektedir. 

Antik yunan kültürünün belirleyicisi olan bu tanrılardan “Apollon, 

Olymposlular‟ın ikinci kuşak tanrılarından olup, Zeus ile Letto‟nun oğlu ve tanrıça 

Artemis‟in de kardeşidir. O, gerek aşklarıyla, gerek ok atmadaki maharetleriyle, 

gerek şiir ve müzik tanrısı olmaklığıyla, gerekse de kehanetleriyle meşhur bir 

tanrıdır”(Grimal, 1997‟den aktaran Küçükalp, 2011: 42). Aynı zamanda o, yaşamın 

derinlerine indikçe kendisini açığa çıkaran, yaşamın güzel yönünü gösteren, 

güzellikler yanılsamasını sağlayan güneş ve ışık tanrısıdır. Bu sebeple Apolloncu 

öğe, acıların hükmettiği bu dünyada tutsak edilmişlik duygusu ile yaşayan insana 

mutlu, dingin, huzurlu bir düş yaşantısı verir  (Güçlü vd., 2002: 80). Apollon, yani 

bilgelikler öğreten bilici tanrı, bu nitelikleri ile içsel düşlem dünyasına hükmeder 

(Nietzsche, 2011a: 19). O, bu yönüyle yaşamı daha yaşanılır kılar ve yaşamda her 

türlü zorluğa rağmen güzel biçimleri kurtarıp, kişiye „hep yaşa‟ diye haykırır 

(Kuçuradi, 1997: 29). Yok oluşların ve tükenmişliklerin karşısında Apollon‟un 

canlılığı, ışığı vardır. Bu ışık ve canlılık ile yaşam daha iyimser bir hal alır. Yaşamı 

bu yönüyle aydınlatan “Apollon, bir aktöre Tanrısı olarak, kendine bağlı kalandan 

ölçüyü, onu iyi koruyabilmek için de kendini bilmeyi ister” (Nietzsche, 2011a: 

33).O, ussallığa dayanan bir yöntemle doğayı ve varlığı biçimlendirir, onlara yön 

verir, kendisinde düzen, ölçü ve uyumluluk barındırır. Bu bağlamda “Apollon, sosyal 

bir düzenden tarafadır; kanunların şifa verdiğine inanır; bu konuda haklıdır da, çünkü 

sosyal bir düzende fertler arasındaki sınırların düzenlenmesi ve belirlenmesi esastır. 

Keyfilikler ve taşkınlıklar ancak bu şekilde engellenir. Bu bakımdan Apollon, 



20 
 

rasyonalizmin babasıdır dense yeridir”  (Özkan, 2004: 245). Böyle bir etki altında 

kişi kendine hâkim ve hırçın içgüdülerden arınmış bir yaşam ister. Bu yaşamda kişi, 

düşlerinin ötesine geçmez. O, kendisini böylece sınırlar. Apollonik kavrayışlı bir 

yaşam bu halde küçümsenir gibi görülmemelidir. Nitekim o kurtarıcı olan sanata 

kapı aralar ve kişiyi nihilizm ile yok olmaktan, hayatın kötümser realitesinden 

kurtarır. Bu kavrayışta yaşam her şeye rağmen güzel olarak görülür. dünya estetik bir 

fenomen olarak kabul edilir. Tüm bunlar ise yaşamın akışına yardımcı olur (Özkan, 

2004: 262,273). 

1.2.5. Diyonizak KavrayıĢ 

“Apollon gibi, Dionysos da, Olymposlular‟ın ikinci kuşak tanrılarından olup, 

Zeus ile Seleme‟nin oğludur. Mitolojide onu asıl ön plana çıkaran özelliği, klasik 

dönemin bağ, şarap ve mistik vecd tanrısı olma vasfıdır”(Grimal, 1997‟den aktaran 

Küçükalp, 2011: 44). Dionysos‟u Apollon‟un tam karşısında görmekteyiz. Apollon 

ışığı, güneşi, dengeli ve ölçülü güzelliği, denetimi, düzeni, bilgiyi ve usu imlerken, 

Dionysos içgüdüselliği, yaratıcı taşkınlığı, giz içinde saklı gerçeği, yabanıl ve başına 

buyruk güzelliği simgeler ( Estin ve Laporte, 2002: 105). 

Nietzsche‟ye göre insan, Dionysos aracılığıyla çevresiyle bir olur. Burada 

kurulan etkileşimler sığ bir bağ olmaktan çok ötededir. Kişiler arasındaki ilişki sevgi 

ile bütünleşmiş bir birlikteliğe dönüşür. Bu sevgi, kalplerin kötülük besleme 

duygusunu ortadan kaldırır. Doğanın yaratıcı gücü sevgi ile bereketlenir. Ürünler bu 

duygu ile bollaşır. Karanlıkta kalan, bilinmezde saklı olan her ne varsa hâkîkat olarak 

gün yüzüne çıkar. Yaşamda sözde gerekli dizginler ve sınırlar ortadan kalkar, tutsak 

ruhlar özgürlüğe yükselir (Nietzsche, 2011a: 21). Bu noktada Dionysos, yaşamın 

kaotik ve taşkın doğasını verir. Bu tanrı, ussallık adı altında yaşama düzen verme 

yahut yaşamda setler çekme isteği ile hareket etmez. O, bu yönüyle yaşamda koca bir 

evetlemeyi simgeler. Nietzsche bu durumu şöyle ifade eder; “en yabancı, en amansız 

sorunlarıyla bile yaşama evet deyiş; en yüksek örneklerini kurban ederken kendi 

bereketinin mutluluğuna varan o yaşama istemi buydu adlandırdığım dionysosça 

diye” (Nietzsche, 2006: 61). 

Dionysosça olan, yaşamı evetlerken bunu hayatın ötesinde olan bir bakışla 

yapmaz. O bizatihi bu hayatın içindedir. Yaşamdaki acı ve ıstırapları görüp onları 



21 
 

kabul eder ve yaratıcı ruhuyla yaşama yön verir. Nietzsche, Dionysosça olanı 

Apollonca olanın tam karşısına koyar ve onu şöyle tanımlar; 

Diyonizik öğe: Birliğe bir itilim, şahsı aşmak, günlük yaşam, toplum, realite, 

yok oluşun uçurumunun üzerinden aşış, daha karanlık, daha dolu, daha 

tereddütlü durumlara tutkulu, acı verici bir taşış, hayatın toplu karakterine bir 

heyecan verici evet deyiş, her değişimde aynı kalan olarak, aynı kudrette 

olana, aynı mutlulukta kalan olarak, hayatın en korkunç ve en kuşku 

uyandırıcı niteliklerini tasvip eden ve kutsayan büyük kamu Tanrısal sevince 

ve acıya katılış ve acımacılık olarak: doğurmaya yönelik ebedi irade, 

doğurganlığa yönelik irade, tekrar dönüşe yönelik irade, yaratmanın ve 

mahvetmenin zorunluluğunun birlik hissi. (Nietzsche, 2002: 491). 

Bu bağlamda “Dionysos, sonsuz hürriyeti temsil eder; o, bütün sınırları inkâr 

eden dinamik hayat akışının sembolüdür” (Özkan, 2004: 239). Bu ise Dionysos‟un 

oluşla olan özdeşliğidir. Oluş olan yaşam da nasıl ki daimi bir yaratım daimi bir akış 

ve değişim varsa tıpkı bunun gibi Dionysos‟un hâkim olduğu insanda da değerleri 

yaratan bir içgüdü hâkimdir (Küçükalp, 2011: 45). 

1.2.6. Trajik Ġnsan 

İnsan doğan, büyüyen ve bir müddet yaşadıktan sonra ölen bir varlıktır. 

Burada insan, kendi doğumunu planlamaz ve tıpkı bunun gibi ölümüne ne kadar bir 

zaman kaldığını da bilmez. Böyle bir durumda o, kendi isteği dışında doğmuş olması 

ve sonrasında bir zorunlukla ölüme mahkûm oluşunu yaşamının ve varoluşunun 

anlamı üzerinden daima sorgular. Bu bağlamda insanların varoluşa yükledikleri 

anlamlar arasında en güçlü olan diğer bir deyişle en uzun süre hükmetmiş olan tavır 

varoluşun kendisinin bir suçlu olarak kabul edilmesidir. Deleuze, bu tavrı şöyle 

açıklar; 

Bugüne kadar uzun zamandır, varoluşun anlamı, yalnızca varoluş kabahatli 

veya suçluymuş gibi arandı. Varoluşu yorumlamak için bir Tanrı‟ya ihtiyaç 

vardı. Yaşamı bağışlamak için onu suçlamaya, haklılaştırmak için de onu 

bağışlamaya ihtiyaç vardı. Varoluş değerlendiriliyordu, fakat sürekli vicdan 

azabının bakış açısından. İşte felsefenin tamamını tehlikeye atan Hıristiyan 

esintisi budur(Deleuze, 2010: 34).  

Varoluşa yüklenen bu anlam, yaşamı yoksullaştıran mutlak hâkîkat anlayışı 

ile hareket eder. Bu tavırda insan, varoluş karşısında kutsal olanı yaratma 

arzusundadır. Böyle bir anlayış, yaşamın yüce olana kurban edilmesini öngören 

pesimist, nihilist bir tutumdur. Bu tavrı Nietzsche şöyle tanımlar; “o ne Apollonca, 



22 
 

ne de Dionysosçadır; Tragedyanın Doğuşu‟nda tanınan biricik değerlerin, estetik 

değerlerin hepsini yadsır: En aşırı anlamıyla nihilist‟tir” (Nietzsche, 2006: 59). Bu 

noktada Nietzsche, neşeli haber olarak nitelendirdiği trajik düşünceyi bu tavrın tam 

karşısına yerleştirir. Trajik düşüncede yaşam bir oluş olarak olumlanır (Deleuze, 

2010: 54). Bu düşünüş, “hayattaki paradokslara ve kırılmalara rağmen pesimizme ve 

atalete düşmemek, bilakis sıkıca hayata sarılmak demektir” (Özkan, 2004: 178). 

Nietzsche ekseninde yaşama sarılmak ise ancak sanatçı yaratıcılığı mümkün 

olur(Küçükalp, 2011: 44,45). Bu bağlamda Nietzsche, trajik düşünüşün köklerini 

Antik Yunan kültüründe karşımıza çıkan sanat tanrılarına yani us ve ölçünün dingin 

ruhu olan Apollon ile taşkınlık ve yaratımın asi ruhu olan Dionysos‟a dayandırır. 

Buna göre; 

Apollon, ussal ışıkla ilişkili olup bizim biçimlerin dolayısıyla sınırların, 

bilincine varmamızı sağlayan bir tanrı iken, Dionysos ise, tüm biçimleri yıkar 

ve bizi önce kendi doğamızla, ardından da ezeli-ebedi gerçeklikle 

bütünleştirir. Buradaki ikililiğin asıl etkisi şudur; Apolloncu olgusal dünyanın 

gelip geçiciliğinin farkında olduğumuz sürece, yeryüzündeki kayıplarımız 

bizi etkilemez, edilgin bir kaygı ve keder içine sokmaz; Dionysosçu alanla 

bütünleştiğimiz ölçüde ise varoluşun, en korkunç haliyle dahi bir tanrısallık 

taşıdığını idrak ederiz(Çağlıyan, 2017: 37). 

 Antik Yunan, Nietzsche ekseninde bu iki sanat gücüne ev sahipliği yaparak 

trajik olana kapı aralar. Nietzsche bakışında “ bitmeyen ve hiç bitmeyecek olan bir 

düşmanlık ve kavga vardır bu iki sanat ilahının arasında; ama yine de birbirinden 

ayrılamazlar; mukadderat onları birbirine mahkûm etmiştir. Aralarında hem amansız 

bir savaş, bir ikililik hem de sessiz bir ahenk ve barış hüküm sürer” (Özkan, 2004: 

277). Onlar arasında var olan çatışma temelde bir yaratım ve doğum sancısıdır. Bir 

tür birlikteliği imleyen bu çatışma hali ise Apollonca-Dionysosça olan sanatı ortaya 

çıkarır. Nietzsche ekseninde trajik kavrayışta bu sanat yaşamla özdeştir. Bu da 

Apollon ve Dionysos‟u yalnızca bir sanat yönelimi olmaktan çıkarır ve onları trajik 

olanın dünya görüşünün merkezine oturtur. Öyle ki bu dünya görüşü ile Antik Yunan 

da karşımıza çıkan Silenos‟un kötümser yazıgıcılığı alt edilir. Silenosla ilgili bir 

söylenceye göre; 

Kral Midas, uzun süre Dionysos‟un yoldaşı Silenos‟un ardından giderek 

ormanda avlanmış, onu tutamamış. Önünde sonunda Silenos‟u ele 

geçirdiğinde, insanlar için en iyinin, en çok yeğ görülenin ne olduğunu ona 

sormuş. O da olduğu yerde, sessiz, kımıldamaksızın durmuş. Kralla didişmiş. 



23 
 

Sonra çınlayan bir gülüşle söze şöyle başlamış: Ey zavallı, bir günlük kuşak, 

gelişigüzelliğin, acı çekişin çocukları, ne dayatıp durursun sence duyulması 

gerekmeyen, en yararlı olanı açıklayayım diye? Senin için en iyi olan, tümden 

ulaşılmayandır: Doğamamak için, yok olmak için. İkinci en iyi de senin 

şimdicek ölmendir (Nietzsche, 2011a: 28). 

Kuçuradi‟ye göre, Silenos‟un yok olma arzusu karşısında Apollon‟un daima 

var olma istenci vardır ve kişinin yaşamı bu iki zıt kutuplu etki altında ilerler. Bir 

tarafta ölümün çağrısı diğer tarafta sonsuz var olmanın fısıltısı altında insan, 

Dionysosçu yaratım ve değerlendirmeleriyle yaşama tutunur (Kuçuradi, 1997: 32). 

“Burada Dionysosça olan Apollonca ölçüye vurulmuş bir durumda sonsuz, köklü bir 

sanat gücü niteliğinde, bütün görünüş evrenini var olmaya çağırır” (Nietzshe, 2011a: 

159). Şu halde evrende muhakkak yaşamayı öğütleyen Apollonca etkiler olmalıdır. 

Ancak yaşamın anlamını, oluşunun masumluğu temelinden hareketle veren asıl güç 

değerlerini yaratan Dionysosça etkidir. Nietzsche bu etkinin yüceliğinden şöyle 

bahseder; 

En tuhaf ve en sert sorunlar karşısında bile yaşama evet demek; yaşamın en 

üstün tiplerinin kurban oluşunda, kendi tükenmezliğinden sevinç duyan 

yaşama istenci – buna Dionysosça dedim ben, bunu keşfettim, trajik ozanın 

psikolojisine giden köprü olarak. Korkudan ve acımadan kurtulmak için değil, 

kendini, tehlikeli bir duygulanımdan, onu şiddetle boşaltarak arındırmak için 

değil -  Aristotales böyle anlıyordu -: tersine, korkunun ve acımanın ötesinde, 

bizzat oluşun bengi hazzı olmak, - yok etme hazzını da içinde barındıran o 

haz… (Nietzsche, 2010a: 110). 

Nietzsche‟nin Dionysosça olarak gördüğü bu etkide bir oluş olan yaşamla 

özdeş olmaya doğru bir itilim vardır. “Burada Dionysos‟un niteliğini hatırlayacak 

olursak, bu tanrı üzüm bağları ve şarap ile ilişkilendirilir; ilkin üzüm ezilir, biçimi 

bozulur ve çözülür, ardından bu çözeltiden nektar elde edilir. Bu nektarı, yani şarabı 

insanlara sunduğunuzda onları kendi doğalarıyla bir araya getirirsiniz” (Çağlıyan, 

2017: 42). O halde denilebilir ki “Apolloncu deneyim bireyselliği içindeki insana 

güven ve huzur verirken, Dionysosçu deneyim bireyselliği ortadan kaldırarak 

evrensel ahenkte birleşmeyi önerir” (Dereko, 2007: 4). Oluşu yahut evrendeki 

çokluğu olumlamayı imleyen bu deneyim trajik olanın özünü oluşturur (Deleuze, 

2010: 31).Burada “trajik zihniyet, daha güçlü olmak için hayatın bağrına bir diken 

gibi saplanmamızı ister bizden. İşte, Dionysos, hayatın sinesini kanatan bu dikendir” 

(Özkan, 2004: 258) 



24 
 

Bu halde trajik şuur yaşamın bizatihi içindedir. Bu şuura sahip kişi “oluşla 

özdeşleştirdiği yaşamı iyinin ve kötünün ötesinde onaylar”(Danto, 2002: 13). Bu 

bağlamda trajik insan varoluşunun anlamını oluşturup kendi yaşamında tüm 

değerlerinin yaratıcısı olur. Bu nitelikleriyle trajik bakış Nietzsche‟nin Zerdüşt 

kimliğini hatırlatmaktadır. Öyle ki Zerdüşt tüm yaşamını üst insanı öğretmek 

maksadıyla değerlerin yaratılması fikrine adamıştır. Nietzsche Zerdüşt‟ün yaşamı 

evetleyen, değerlerini yaratcak bu tavrını şöyle açıklar; “ „o sonsuz, sınırsız evet ve 

âmin deyiş‟in ta kendisidir… „Ta uçurumların dibine dek taşıyorum bu kutsayan 

evet-deyişi… İşte gene vardık Dionysos‟a” (Nietzsche, 2006: 93). Zerdüşt bu 

tavrıyla oluşun masumiyetini kavrayacak, varoluşun anlam belirsizliğinde kendi 

değerlerini yaratacak üst insanı bildirir. Üst insan yaşamın anlamının yalnızca 

yaşamın kendisinde bulunabileceğini bilen, içinde bulunduğu yaşama sarılan koca bir 

evettir. Bu bağlamda denilebilir ki trajik bakış ancak üst insan olma yetkesine sahip 

kişilerin yaşam karşısında alabileceği yüce tutumdur (Akdeniz, 2013: 112). 

1.3.Nietzsche’nin Sokratik Kültür EleĢtirisi 

Nietzsche, trajik kültürün oluşumunu Apollon ve Dionysos birlikteliğine 

dayandırırken bu kültürün yozlaşımını ise Sokrates ile Dionysos çatışmasına 

bağlamaktadır. Nietzsche‟nin felsefe tarihinde bir kırılma noktası olarak gördüğü 

Sokrates, insanı beden ve ruhtan oluşan ancak bedenin arzu ve isteklerinin yok 

sayıldığı bir bileşen olarak görmektedir. Ona göre ruh insanın en yüce yetisi olan 

akılla özdeştir. Bu yetinin en önemli niteliği yaşama bütünüyle yön verici olmasıdır. 

Burada akılsal olan iyi ve doğru eylemin kaynağıdır. Akıl temelli ilerlememe 

sonucunda kişileri bekleyen, içgüdülerin otoritesi altında arzu peşinde bir 

sürükleniştir. Bu, Sokrates‟in gözünde hayvani olanla eş değerdir. Akıl temelli 

ilerleyiş ise kişilerin doğru ile yanlışı yani iyi ile kötüyü ayırt etmesini sağlayacaktır. 

İyi ile kötüyü ayırt etme bilgisine ulaşan insan mutluluğa nasıl ulaşacağını da 

çözümlemiştir. İşte burada Sokrates‟in meşhur akıl=erdem=mutluluk öğretisine 

ulaşılmaktadır(Cevizci, 2010: 78,79). 

Yaşamı bu haliyle tek yönlü ele alan Sokrates, görüldüğü gibi içgüdüsel olan 

tüm öğeleri diğer bir deyişle Dionysosça olanı us dışı saymıştır. Bu sebeple hayattan 

dışlamıştır. Buna karşın Apollonik öğenin düzen ve biçim veren ussal niteliği 



25 
 

Sokrates felsefesinin gelişmesinde belirleyici unsur olmuştur.Nietzsche‟nin bu 

konudaki ironik tavırlı eleştirisini vermek yerinde olacaktır; 

Tüm bir Yunan düşünmesinin, kendini akılcılığın üstüne atışındaki fanatizm, 

bir acil durumu ele veriyor: tehlikedeydiler, tek bir seçenekleri vardı. Ya yok 

olmak ya da - abes-akılcı olmak – olmak… Platon‟dan itibaren Yunan 

filozoflarının ahlakçılığı patolojik koşulların ürünüdür; diyalektiğe verdikleri 

değer de öyle. Akıl = erdem = mutluluk sadece şu anlama gelir: Sokrates‟in 

yaptığı gibi yapmalı ve karanlık arzulara karşı sürekli bir gün ışığı oluşturmalı 

– aklın gün ışığı. Ne pahasına olursa olsun, akıllı, berrak, aydınlık olunmalı: 

içgüdülere, bilinmeyene verilen her taviz, aşağıya çeker (Nietzsche, 2010a: 

16,17).   

Nietzsche ekseninde Sokrates‟in her şeye ussal yaklaşımı yaşamı tümüyle yok 

etmektedir. Sokrates‟in insanı, yaşama mantıkla yönelirken akıl dışı olanı tümden 

yadsır. Çünkü burada arzu ve itkiler insani olmayanla eş değerdir. O, bu noktada 

insanı ruh ve beden olmak üzere iki kutuplu bir yapı olarak görmektedir. Ruh ussal 

olan, kişiyi doğruya götüren, bedenin karşısında durandır. İtkilerle dolu olan beden 

ise, kişiyi hatalara sürükleyen arzuların sınırsınız toplamıdır. Sokrates Platon‟un 

“Phaidon” diyaloğunda ruhun hâkîkate nasıl ulaşacağını sorgular ve ruhun bedenle 

beraber hareketi sonucu kişinin yanlışa yakalanacağı sonucuna varır. Öyle ki, ruh 

hâkîkate ulaşma yolunda bedenî olan tüm ihtiyaçları dışlamalıdır. Ancak bu şekilde 

kendine döner ve daha iyi düşünür. Sonuç olarak ruh bedenden ne denli uzaklaşırsa 

hâkîkate de bir o kadar yaklaşır (Platon, 2015: 54). 

 Sokrates‟in bedeni öteleyen bu felsefesinde Akıl=Erdem=Mutluluk formüllü 

ahlaki yaşam önerisi insanı kurtuluşa götürmeyi vadetmektedir. Nietzsche bu 

durumun tuhaflığını şöyle dile getirir; “Sokrates‟in kurduğu akıl=erdem=mutluluk 

denkleminin hangi alerjiden kaynaklandığını kavramaya çalışıyorum: gelmiş geçmiş 

en tuhaf denklemdir bu ve eski Helenlerin tüm içgüdülerini karşısına alır üstelik” 

(Nietzsche, 2010a: 13). Ancak Nietzsche bu formülün unsurlarında köklü bir 

değişiklik yaparak şöyle söyler; 

En göz alıcı günışığı, ne pahasına olursa olsun akılcılık; aydınlık, soğuk, 

dikkatli, bilinçli, içgüdüsüz yaşamın, içgüdülere karşı direnen yaşamın 

kendisi yalnızca bir hastalıktı, bir başka hastalıktı ve kesinlikle‟ erdem‟ e, 

„sağlık‟ lılığa,  mutluluğa geri dönmenin bir yolu değildi.  İçgüdülerle 

savaşmak zorunda olmak budur dekadansın formülü; yaşam yükseldiği 

sürece, mutluluk eşittir içgüdü (Nietzsche, 2010a: 17).  



26 
 

Görüldüğü gibi Sokrates‟in akılla ulaşılan mutluluk formülünü, Nietzsche 

içgüdü ile elde edilen mutluluğa dönüştürmüştür. Nietzsche‟nin bu öğretisinde aklı 

yok saymak yahut onu yaşam felsefesinden bütünüyle dışlamak söz konusu değildir. 

Bu edim, onun gözünde yaşamı sınırlar ve tek tipleştirir. Ancak Nietzscheci algının 

karşısında olan Sokrates, yaşamda sözde akılsal değerler uğruna içgüdüleri yani 

Dionysosça olanı kurban etmiştir. Bu sebeple yaşam tekdüzeleşmiştir. Bu noktada 

Sokrates ve onun geliştirdiği değer felsefesi Antik Yunan‟da var olan trajik anlamı 

yok ederek sadece Apollon‟un hüküm sürdüğü bir yaşam önerisini getirmiştir. Bu 

yeni yaşamda Diyonizik öğenin dışlanması ile gerçekliğin yadsındığı sahte bir yaşam 

evetlenmiştir. Ussal olan içgüdüsel olana tercih edilmiştir. Ancak Nietzsche‟nin 

burada karşıt görüş geliştirdiği durum akıl değildir. O burada çağa egemen olan, her 

şeye akıl temelli yaklaşıma karşıdır (Şengör, 2001: 241). Nitekim çağın yeni sloganı 

olan akılsallık ile Dionisosçu olana yani gerçek yaşamın kendisine sırt çevrilmiştir. 

Sokrates‟in akıllı insanı, bilme yetisi sayesinde iyi ve kötü olanı birbirinden 

ayırt edebiliyordu. Dolayısıyla burada akıl, aynı zamanda kişinin moral değerlerinin 

de belirleyicisiydi. Kuçuradi‟ye göre tıpkı bunun gibi Sokrates‟ten beri var olan tüm 

toplumlarda moralite adı altında tek yönlü olan belli ilkeler egemen olmuştur. Öyle 

ki, yaşam bu moral değerlerin boyunduruğu altında ilerlemiştir. Bu durum trajik 

olanın tam aksidir.  Bu yaşamlarda yapılan geleneksel eylem, bir değeri kabul edip 

onu iyi sayarken bu değerin zıttını reddedip, kurban etmektir. Bu yok edici görüş 

insanın insan olmaklığı ile kendisinde barındırdığı birçok özelliği eleyen, onu 

yoksullaştıran bir görüştür. Bu görüşle ilerleyen toplumlarda insan ve onun tüm 

yapıp etmeleri ahlaki kıstaslar aracılığıyla konumlandırılır. Ancak Nietzsche insanı 

ele alırken onu acılarıyla, sevinçleriyle, doğrularıyla, yanlışlarıyla bir bütün olarak 

görür ve onun eylemlerini de bu çerçevede değerlendirir. O burada ahlaki olana 

kendisini adayan, bu uğurda tüm yaşamını feda eden Sokratik algının karşısına, 

hayatı olduğu gibi tüm gerçekliğiyle ve tüm yanlarıyla kabul eden yapıyı koyar 

(Kuçuradi, 1967: 17,18,19). 

 Sokratik algıya egemen olan ve bunun gibi Sokratik geleneği takip eden tüm 

toplumlarda var olan ahlak anlayışı, sıkıntılı bir yapı olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Bu toplumlarda ahlaki olan, toplumca kabul görmüş davranış bütününe karşılık 



27 
 

gelmektedir. Onlar, verili olan kabulleri yani iyi ya da kötü diye belirlenmişlikleri 

aynen devralmaktadır. Ancak Nietzsche‟nin Dionysosça yaşam anlayışında insan, 

yaratıcı kimliğiyle öne çıkmaktadır. Yaratıcı olan bu insan, kendi özgürlüğünün de 

sağlayıcısıdır. Bu insan için şimdiye değin süregelmiş ahlaki olan ve olmayan 

durumlar diğer toplumlarda olduğu gibi sorgulanmadan, değeri belirlenmeden aynen 

kabul edilmez. Eğer söylendiği gibi gerçekten egemen olması gereken bir takım 

ahlak kuralları yani moral değerler var ise özgür insanın bu değerler karşısındaki 

yaratıcı tavrı, ahlaki olmayanla bir tutulmaya oldukça açık bir durumdadır. Bu 

noktada Dionysos‟u ötelemeyen özgür insan, yaşama ahlaki kabullerle yaklaşmaz. 

Onun kabulleri bizatihi kendisi içindir. Nietzsche‟nin burada amacı, tüm kabul ve 

değerleri tekrardan ele almak, onları en küçük noktalarına kadar eleştiri süzgecinden 

geçirip yeniden değerlendirmektir. Bu noktada kendisiyle daima aynı kalan, 

gerçekliği kuşku götürmez, eleştirilemez olan hiçbir tümel ahlaki olgu yoktur. Ancak 

Sokratesçi felsefe geleneğinde, us temelli ilerleyiş ile insanların üzerinde 

birleşebileceği tümel ahlaki olguların var olduğu düşünülür. Sokratesçi bu algıda akıl 

yetisi, diğer tüm yetilerin üstünde olandır. Kişi bu yeti ile herkes için geçerli olan 

tümel ahlak öğretilerine sistemli bir çalışmayla ulaşır. Öyle ki, bu çalışmanın 

yöntemi diyalektiktir. Bu yöntem ile Sokrates kişiler arası bilgi aktarımı yapıldığını 

iddia etmez. O, burada hâlihazırda insan zihninde var olan mutlak bilgiyi açığa 

çıkarmaya çalışır (Gökberk, 2007: 45). Bu konuda Nietzsche şöyle der; 

Sokrates‟le birlikte, Yunanlıların zevki, diyalektikten yana değişir: ne 

oluyordu aslında burada? Her şeyden önce, böylelikle seçkin bir beğeni 

yenilmektedir; ayaktakımı diyalektikle baş olmaktadır. Sokrates‟ten önce, 

seçkinlerin arasında diyalektik tavırlar reddedilirdi: kötü tavırlar olarak 

görülür, kişiyi küçük düşürürlerdi. Gençler de bu tavırlara karşı uyarılırdı. 

Gerekçelerin bu tarzda sunuluşuna da kuşkuyla bakılırdı. Edepli konular, tıpkı 

edepli insanlar gibi, gerekçelerini böyle ellerinde taşımazlar. Beş parmağını 

birden göstermek yakışık almaz, ilkin kanıtlanmayı gerektiren, pek de değerli 

değildir. Otoriterin henüz iyi ahlaka dâhil olduğu, “gerekçelendirme” nin 

değil, emretmenin geçerli olduğu her yerde, diyalektikçi bir tür soytarıdır: 

gülünür ona, ciddiye alınmaz.__ Sokrates kendini ciddiye aldırtan soytarıydı; 

ne olmuştu aslında orada?__ (Nietzsche, 2010a: 14).  

Sokrates‟in bu diyalektik yöntemli tümel ahlaki olgulara ulaşma çabası 

Nietzsche gözünde en aşağı olandır. Diyalektik bu noktada Sokrates öncesi kültürden 



28 
 

uzak olan bir yöntemdir. O avâmın kendini yükseltme sancısı içinde diğerlerini 

ezerek ilerlediği bir hırstır. 

__Sokrates‟ in ironisi, dile gelişi midir ayaklanmanın? Ayaktakımı hıncının? 

Ezilen biri olarak tasımın bıçak darbelerinde, kendi gaddarlığının tadını mı 

çıkarıyor? Hayran bıraktığı seçkinlerden intikam mı alıyor? __ Bir 

diyalektikçi, acımasız bir silah tutmaktadır elinde, onunla kendini bir tiran 

yapabilir; galip geldiğinde, rezil eder.  Diyalektikçi, bir budala olmadığını 

kanıtlamaya zorlar rakibini: öfkelendirir, aynı zamanda çaresiz bırakır onu. 

Bir diyalektikçi, rakibinin anladığını iktidarsız kılar.__ nasıl? Diyalektik 

yalnızca bir intikam biçimidir Sokrates‟te? (Nietzsche, 2010a: 15). 

Sokrates bu diyalektik yöntemle ilerleyen ve kendisinden farklı olanı ahlakça 

kötü gören rasyonel felsefesinde, içgüdüleri dizginleyen akılsal yaşamı öneriyordu. 

Bu düşünüş onun sanata bakışını da belirlemiştir. Trajik kültürün Apollonik - 

Diyonizak birliğini temsil eden ve içgüdülerin mutlaklardan arınarak açığa çıkmasını 

sağlayan sanat, bu nitelikleri sebebiyle onun gözünde dışlanması gerekendir. Bu 

konuda Nietzsche şöyle der; 

Sokratesçilik yaşayan sanatı da yaşayan aktöre gibi suçladı, araştırıcı bakışını 

yönelttiği yerde bilginin eksikliğini, yanılgının gücünü, bu eksiklikten dolayı, 

edinilmiş bilgilerin içsel bakımdan yanlış doğrultuda ve dağınık durumda 

olduğunu gördü. Böyle bir görüşten yola çıkan Sokrates kişi varlığını yeniden 

düzenlemek gerektiğine inandı. Böylece, saygısızlık ve kendini büyük 

görmeden kaynaklanan bir tutumla, bambaşka bir kültürün, sanatın, aktörenin 

öncüsü olarak, bir evrene giren birey oldu. Biz de bu evrenin doruğunu büyük 

bir saygıyla el üstünde tutacak, en büyük mutluluk diye düşünecektik 

(Nietzsche, 2011a: 86).   

Sokrates, felsefesi boyunca kendi düşüncelerini topluma da aşılama 

eğiliminde olmuştur. Hâlihazırda mutlak, evrensel hâkîkatler görüşüne sahip olması 

bu söylememizi destekler. Bu noktada onun tüm diğer müritleri gibi Platon‟da bu 

etkilenime maruz kalmıştır. Öyle ki, Sokratesçi geleneğe dâhil olabilmek için 

sanattan vazgeçişi göze almıştır. Platon‟un bu tavrını Nietzsche‟nin şu pasajından 

rahatlıkla çıkarsayabiliriz; 

Sokrates için tragedya sanatı bir kez bile „gerçeği söylemez‟ görünüyor. 

Tragedya sanatının Sokrates‟e seslenmesi şöyle dursun, o, „çok anlayışlı 

değildir‟, bilgeler arasında önemli bir sanat da sayılmaz, onun sağlam bir 

temelinin olmadığına inanılır. Bunları birer dalkavukluk sanatı sayan Platon‟a 

göre, bu yalnızca beğenilir, ondan yarar beklenmez, felsefeyle bağdaşmayan 

eğilimlerden doğan birbirinden çözülme ve toplumdan uzaklaşma gibi olaylar 

dolayısıyla tragedya sanatı gençleri etkiledi. İşte, bu tür bir etkiye kapılan 



29 
 

genç tragedya ozanı Platon, Sokrates‟in öğrencisi olabilmek için bütün 

şiirlerini yakmıştır. Yenilmez yeteneklerin sokratesçi görüşlere karşı savaştığı 

yerde, bu korkunç kişiliğin ağırlığı önünde, şiirin yeni ve bilinmeyen yerlere 

doğru itilmesine yol açan eşit bir güç vardı, bu büyük güç her zaman kendini 

göstermiştir(Nietzsche, 2011a: 89,90).  

Sokrates‟in yaşam hâkîkatleri dediği değerler uğruna sanatı gözden düşürme 

çabası Nietzsche gözünde her zaman kararlı bir tutum izlememiştir. O, Sokrates‟in 

bu konuda kendisiyle bile çeliştiğini, düşüncelerinde istikrarını korumadığını söyler: 

Şu zorba mantıkçı, burada şurada sanatın karşısına bir çatlaklık, bir boşluk, 

bir yarım yergi, belki de önemsenmemiş bir görevden doğan bir duygu koydu. 

Sokrates, tutuklu bulunduğu sırada gönüldeşlerine anlattığı gibi, hep özdeş 

düşsel olayı yaşamış, bu olay ona her zaman “Sokrates müziği kov” demiştir. 

O, son gününe değin düşünmekle avundu, onun felsefesi en büyük Musalar ( 

esin getiren güçler) sanatı oldu, o bir tanrının kendisine şu “genel halk 

müziği” ni anımsatacağına inanmıyordu. Tutukluluk sürecinde, vicdanının 

iyice yükten kurtulacağına, yerdiği müziğin kovulacağına inanıyordu. Bu 

düşünceyle Apollon için bir önsöz bile düzenledi, birkaç Aisopos masalını 

dizeleştirdi… Sokrates‟e özgü düşsel olayın şu sözü, mantık yapısının 

sınırları konusunda, kuruntuya kapılmışlığın biricik belirtisidir. Belki de -

böyle sorma gereğinde kalmıştı- bana anlaşılmaz gelen usa aykırı olan değil 

midir? Mantıkçının kovulduğu bir bilgelik devleti var mıdır? Yoksa sanat 

bilimin gerekli bir bağlantı eki midir? (Nietzsche, 2011a: 93,94). 

Sonuç olarak Sokratik yaşamın yarattığı kuramsal ve rasyonel insan yaşamı 

törpüleyip, sanatı gözden düşürüp, sığ bir algı ile ilerlerken diyalektik yöntem ile 

ahlaki ve dolayısıyla akılsal olan tümel olgulara ulaşmayı hedefler. Bu yönüyle 

Sokratesçi algı Nietzsche‟nin etkin insanını eksilten onu törpülemeyi hedef edinen 

bir görüştür. Burada Sokrates yaşamı ve insanı olduğu gibi görme eğiliminden çok 

uzaktır. Bu eğilim insani olan, onu konumlandıran gerçekliği yok sayar. Öyle ki bu, 

Sokratik yaşamın kendisinde barındırdığı en büyük mahrumiyettir (Berkowitz, 2003: 

100). Bunun karşısında olan Nietzsche ise yaşamdaki Apollon ve Dionysos‟un 

birlikteliğini öğütleyen, yaşamı tümüyle kucaklayan hiçbir genel geçer tümel 

olgunun ve ahlaki kabulün olmadığı bir yaşamı hedefler. 

Bir tarafta döneminin peygamberi olarak nitelendirilen, hâkîkatin ussal 

fanatiği olan Sokrates, diğer tarafta on dokuzuncu yüzyılın hırçın ve asi yaşam 

filozofu Nietzsche. Yaşadıkları çağda oldukça ses getiren ve bugün hala etkilerini 

sürdüren bu iki düşünür arasında bir bağ kurulabilir mi? Sokrates ve Nietzsche 

felsefesinde arzulanan bir insan ve yaşam anlayışı daima olmuştur. Sokrates bu 



30 
 

emeline hakikat ve ussallık temelleriyle ulaşmaya çalışırken Nietzsche bu amacına 

mutlaklıkları reddetme, Apollon ve Dionysos etkilenimiyle hareket etme ve kendi 

kabullerini yaratma nitelikleri ile ulaşmaya çalışmıştır. Bu noktada Nietzsche 

gözünde Sokrates her ne kadar ironik bir soytarı olarak görülse de onun verili olanın 

ardındaki hakikate ulaşma amacı Nietzsche‟nin değerlerini yaratan insanına kapı 

aralayabilir. Öyle ki Sokrates‟in „sorgulanmamış hayat yaşanmaya değmez ‟söylemi 

de bu fikrimizi destekler niteliktedir. 

1.4.Nietzsche’de Dünyasallık 

Nietzsche felsefesinin yapı taşları niteliğinde olan Sokrates ve Platon, felsefe 

tarihinde oldukça önemli bir yere sahiptir. Nietzsche‟ye göre Sokrates, trajik 

kültürün ölümünün sebebi iken Platon metafizik dünya görüşünün doğuşunda bir 

dönüm noktası niteliğindedir. Nietzsche‟nin yaşam öğretisinin tam karşısında olan 

metafizik görüş, Platon‟u Nietzsche açısından eleştiriye açık kılan ana unsurdur. 

Platon‟a geliştirdiği bu düşünüş çerçevesinde bakacak olursak onun felsefesine 

hâkim olan temel ilkelerin tanrı, ruh ve idealar dünyası olduğunu görürüz. Bu 

unsurlar, Ortaçağ‟a egemen olan Hıristiyan ahlakında da oldukça yer edinen 

kavramlardır. Nietzsche‟nin eleştirileri aslında Platoncu anlayış ve tıpkı bu anlayış 

gibi ilerleyen ve Platoncu bir din olma özelliğine sahip Hıristiyanlık üzerinedir.  Bu 

noktada Ortaçağ‟da Platon‟un tanrısı, Hıristiyan tanrısına karşılık gelirken Platon‟un 

idealar dünyası da Hıristiyan inancındaki öte dünya görüşüne karşılık gelmektedir. 

Öyle ki, Platon ve Hıristiyanlık bu benzeşimleri ile birbirlerini beslemektedir. Bu 

sebeple Hıristiyanlığın temellerini atan Platon felsefesine daha yakından bakmak 

gerekmektedir. Burada ele alınacak ilk nokta Hıristiyan öte dünyasına kapı aralayan 

idealar dünyasıdır. 

Öteki dünyayı imleyen bu idealar âlemini, Platon “Devlet” adlı eserinde 

meşhur mağara alegorisi ile açıklamaktadır. Buna göre;  

Yeraltında mağaramsı bir yer, içinde insanlar. Önde boydan boya ışığa açılan 

bir giriş… İnsanlar çocukluklarından beri ayaklarından, boyunlarından zincire 

vurulmuş, bu mağarada yaşıyorlar. Ne kımıldanabiliyorlar, ne de burunlarının 

ucundan başka bir yer görebiliyorlar. Yüksek bir yerde yakılmış bir ateş 

parıldıyor arkalarında. Mahpuslarla ateş arasında dimdik bir yol var. Bu yol 

boyunca alçak bir duvar, hani şu kukla oynatanların seyircilerle kendi arasına 



31 
 

koydukları ve üstünde marifetlerini gösterdikleri bölme var ya, onun gibi bir 

duvar... (Platon, 2010: 231).  

Platon bu alegorisinde bahsi geçen duvarın arkasında ellerinde insan, hayvan 

ya da başka şeyleri andıran kuklalar olan insanların geçtiğini söyler. Bu aşamada 

mağaradaki tutsaklar, kuklaların gölgesini görüp onu gerçeklik olarak adlandırırlar. 

Bu tutsaklardan birini kurtardığımızda, onu yüksek bir yokuştan yukarı çıkarıp, 

gözlerini ateşin yansımasına değil bizzat güneşin gerçekliğine yönelttiğimizde acı bir 

his yaşayıp, tutsak iken gördükleri ile şuan gördükleri arasında bir kıyaslamaya 

tutuşacaktır (Platon, 2010: 233). Bu kıyaslama ile gerçek dünya olarak adlandırdığı 

mağara yansımalarının bir sanrıdan farklı olmadığını anlayacaktır. Şimdi bu 

benzetmeyi içinde yaşadığımız hayata uyarlayalım. Görünen dünya mağara zindanı, 

mağarayı aydınlatan ateş güneşin yansıması, üst dünyaya ulaşan yokuş ve burada 

görünenler de ruhun düşünce dünyasına yükselişi olsun. Burada bu görülen dünyanın 

sınırı iyi ideasıdır. Öyle ki bu idea, çabucak görünebilecek olan değildir. O, doğanın 

ve tüm doğru davranışların kaynağıdır (Platon, 2010: 234). 

Görüldüğü üzere Platon‟un metafizik temelli yaklaşımı, onun bu mağara 

benzetimi ve bu benzetimden elde edilen çıkarımlar sayesinde açığa çıkmaktadır. 

Sokrates‟in gerçek yaşamı, insanı kendisinden öteleyip bunu akılsal temeller arkasına 

saklar. Platon‟un gerçek yaşamı ise, mağara benzetmesi ile kişileri içinde 

bulundukları dünyanın arkasına saklar. Bu noktada Platon, bu dünyayı bir yanılsama 

olarak görüp asıl olanın idealar âlemi olduğunu söyleyerek yaşamı bu yargısı ile 

bütünleştirmiştir. Platon‟un bu benzetmesinde mağaradan kurtulan, tutsaklığını 

aşarak idealar âlemine de giriş yapmaktadır. Burada idealar âleminin belirleyicisi iyi 

ideasıdır ve içinde yaşadığımız bu dünya idealar âleminin bir kopyası niteliğindedir 

Platon bu konuda şöyle der; 

Evreni oluşturan iyiyse ve evren güzelse değişmeyen ilk örnekten yola 

çıkılmış demektir. Ancak evreni oluşturanın değişmeyenden yola çıktığı 

malumdur. Çünkü evren ortaya çıkanların en güzelidir ve onu oluşturanda en 

becerikli olandır. Eğer evren bu şekilde ortaya çıkarıldıysa, değişmeyen 

örneğe göre ve akılla kavranabilecek ve hissedilebilecek şekilde yapılmış 

demektir. Bu durumda evren bir şeylerin kopyası olmak zorundadır (Platon, 

2015: 38).   



32 
 

Platon‟un bu söyleminde kopyaların kaynağı olarak kastettiği alan idealar 

dünyasıdır. Bu dünyanın karşısında ise duyuların hâkim olduğu görünüşler dünyası 

vardır. Bu dünyada kararlar veren, algılamalarda bulunan duyularımız güvenilir 

değildir. Onlar, insanı yanıltabilir. Ancak güvenilir bilgiye erişmemizi sağlayan 

kurtarıcımız akıl yetisidir.  Bu yeti ile bu dünyanın sadece bir kopya olduğunu idrak 

edilir ve gerçeklik dünyası olan idealar âlemine girme şansı yakalanır. Bu görüş 

felsefe tarihine düalizm yani ikicilik olarak geçer (Jackson, 2012: 15).  

Platon‟un bu düalist tavrı ve akıl temelli ilerleyiş ile idealar dünyasına 

girebilme yetisi Hıristiyanlığın ve onun öte dünyacı görüşünün de kaynağı 

niteliğindedir. Nasıl ki, Platon felsefesinde akıl yetisi ile bu dünyanın gerçeklik 

olmadığı kavranıp idealar dünyası daha değerli görülüyorsa, Hıristiyanlıkta da tanrı 

inancı ile içinde bulunulan yaşam yadsınır, esas gerçekliğin öte dünya olduğuna 

inanılır ve bir gün göçüp gitme fikri ile yaşam kötümserce ele alınır. Bu benzeşim, 

Platon‟un görüşlerinin kendisiyle sınırlı kalmadığını göstermektedir. O, 

söylemlerinin hâkîkat olduğunu iddia ederek Hıristiyan kültürünün de Platoncu 

yoldan yeşermesine sebep olmuştur. Bu yüzden Nietzsche, Sokrates‟in akılla ulaşılan 

mutlak hâkîkat fikrine karşı olduğu gibi Platon‟un bu dünyayı ikincil bir konuma 

getiren, asıl olanın mutlak hâkîkati kendisinde barındıran idealar dünyası olduğu 

fikrine de karşıydı. Onun en büyük itirazı öte dünyacı görüşü besleyen ve tanrısal 

olarak nitelendirilen idealar dünyasınaydı.  

Nietzsche tüm söylemlerinde idealar dünyasının karşısında olan görünüşler 

dünyasının varlığını onaylar. Görünüşler dünyası doğrusuyla, yanlışıyla, acısıyla, 

mutluluğuyla yaşamın kendisidir. Bu dünyada insan, yaşamın kahramanı olan biricik 

değerdir. Yaşamdaki ahlaki değerler ve iyi kötü ayrımları da biricik değer olan insan 

ile ilgili bir problemdir. Nietzsche bu noktada bu problemin insandan öte olan idealar 

dünyası ile bağlantılı bir şekilde ele alınmasını doğru bulmaz. Platoncu görüşte eğer 

bir durum idealar dünyasından pay alıyorsa bu iyi olandır. Bunun aksi ise kötü 

olandır. Burada ruhun konumu da önemlidir. O tanrısal olandan pay almıştır bu 

sebeple kötülük ona erişemez. Dolayısıyla kötülük ancak bedende ortaya çıkar. 

Beden iyi yönetilmiyorsa kötülük kaçınılmazdır. Ancak Nietzsche insanın, sadece 

verili olanı yapan eyleyen bir varlık olarak düşünülmesini kesin bir şekilde 



33 
 

reddetmiştir. O, insanı ruh ve beden olarak iki farklı konumda ele alıp ruhu 

yüceltirken bedeni aşağılama girişiminde bulunmaz ve bunu yaparken bedenin hiçbir 

itki ve arzusunu insanın biricikliğinden ayrı ele almaz. Nietzsche bu konuda şöyle 

der; 

Bir çift sözüm var bedeni aşağılayanlara. Ne yeni bir şey öğrensinler, ne de 

yani bir şey öğretsinler, sadece kendi bedenlerine hoşça kal desinler – ve 

böylece sussunlar. „Bedenim ben, hem de ruh‟- böyle konuşur çocuk. Neden 

çocuklar gibi konuşmayalım ki? Ama uyanmış, bilen kişi der ki: Bütünüyle 

bedenim ben, başka hiçbir şey değilim onun dışında; ruh da bedende ki bir 

şeye verilen addır sadece. Beden büyük bir akıldır, tek bir duygusu olan bir 

çoğulluktur, bir savaş ve bir barıştır, bir sürü ve bir çobandır. Senin küçük 

aklın da bedeninin aletidir, kardeşim, şu senin „tin‟ dediğin, senin büyük 

aklının küçük bir aleti ve oyuncağıdır (Nietzsche, 2017a: 27,28).  

Nietzsche‟nin bu görüşlerinin karşısında Platon, ruhu yüceltirken bedeni ise 

Sokratesvari bir tutumla araçsal bir konumda ele alır. Platon için ruh maddi alandan 

farklı olan idealar dünyasına ait olandır. Bu sebeple tanrısal olandan pay almıştır. 

“Bir piramit gibi üst üste dizilmiş olan idealar, ezeli ve ebedidir. En üstteki idea iyi 

yani varlık ideasıdır. Ruh da ezelidir. Sonradan madde dünyasına inmiş ve bir bedene 

girmiştir. Ölümden sonra başka bir bedene göç edecek ve yerleşecektir” (Keklik, 

1978: 218). 

 Platon‟da ezeli olan bu ruh değerler yaratan, içgüdüleriyle kendi benliğini 

tasarlayan insanın önündedir. Tıpkı bunun gibi Hıristiyan inancında da beden 

değersiz olandır. O, daima zayıf görülür. Onun arzu ve istekleri, günahın kaynağı 

olarak kabul edilir. İşte tüm bu ortak nitelikler -Hıristiyanca olana gebe olan Platoncu 

ifadeler- Hıristiyan dininin topluma iyice kazınmasına neden olmuştur. Burada 

Nietzsche‟nin din ile ilgili yaptığı çözümleme oldukça önemlidir; 

Din bir „kişilik değiştirme‟ meselesidir. Kendi içinde bir nevi korku ve terör 

duygusu, ama aynı zamanda olağanüstü mutluluk ve coşkunluk duygusudur. 

Hastalar arasında sağlık duygusu Tanrıya inancı ve Tanrıya yakınlık inancını 

uyandırmak için yeterlidir… İnsan, kendini sahip olduğu bütün güçlü ve 

şaşırtıcı dürtülerle kabul etmeye cesaret edememiştir. Onları „pasif‟, „maruz 

kalınmış‟, üzerine zorla yıkılmış şeyler olarak kavramıştır. Din, insanın 

bütünlüğüyle ilgili bir şüphenin ürünü, kişiliğin değişimidir; insanın içindeki 

büyük ve güçlü olan her şey insanüstü ve harici olarak kavrandığı için, insan 

kendi kendini küçültmüştür. Sahip olduğu iki yönünü, değersiz ve zayıf 

olanıyla güçlü ve hayrette bırakanı birbirinden ayırıp, iki alan oluşturmuştur 

ve birincisine „insan‟, ikincisine de „Tanrı‟ demiştir… Hıristiyanlar da 



34 
 

kişiliklerini bayağı ve zayıf kurgu bölmekte ve birine insan, diğerine de Tanrı 

(affedici ve kurtarıcı) demektedirler (Nietzsche, 2017b: 116,117).    

Bu noktada din ve dinin emredici, kural koyucu, yönetici öğesi konumunda 

olan Tanrı kavramı, Nietzsche‟ci bakışta ezeli olan öğeler değildir. Bu kavramlar, 

kişilerin yaşamda kendilerinden saklanmalarını kolaylaştıran birer icattır. Öyle ki, o 

kendisini bu ilahlaştırılmış kavramaların yıkılmasına adamıştır. Fakat burada 

Nietzsche‟nin tüm tanrı anlayışlarının karşısında olmadığını söylemekte yarar var. 

Çünkü Nietzsche Grek tanrılarına karşı olumsuz bir tavır takınmaz. Ona göre, 

Grekler Olympos tanrıları ile yaşamın naifliğini, yaşam ve ölümün trajik 

birlikteliğini aşmak suretiyle varoluşu anlamlı bir duruma taşıyorlardı. Buradaki 

tanrılar yaşamı yadsıyarak, onu kötüleyerek yerle yeksan etmek yerine ölümün 

varlığını gerekçe sayarak insanlığa güzel bir yaşam sunuyorlardı. Yani Olmypos 

tanrıları, Platoncu metafizik öğretide olduğu gibi yaşama normatif etik temelli 

yaklaşımdan çok uzaktaydı(Cevizci, 2006: 550). Ancak Platonculuğun etkisi ile bu 

durum yerini kurallar koyan, yaşama setler çeken din ve tanrı yaratımlarına 

bırakmıştır. İşte Hıristiyanlık bu arayışların bir sonucudur.  

Heidegger‟e göre Hıristiyan tanrısı duyular üstü âlemi imler, yani Platon 

felsefesinde hâkim ilke olan idealar alanına dâhildir. Platon ve Platoncu din yorumu 

olan Hıristiyanlıktan beri duyular üstü olan bu âlem, asıl gerçekliğin olduğu hakiki 

dünya olarak görülmüştür. Bu gerçek dünyadan farklı olarak duyular âlemine dâhil 

olan görünüşler dünyası ise değişebilen, mutlak olmayan, yaratılmış olan, yalnızca 

görüntüden ibaret olan yanılsamadır (Heidegger, 2001: 17,18). 

Burada dindar Hıristiyan‟a göre, bir yanılsama olan bu dünya terkedilmesi 

gereken, günahların bolca işlendiği, kötülüğün hüküm sürdüğü, bedeni hazların 

insanların gözünü bürüdüğü tiksinilesi bir yaşam sunar. Bu dünyada yapılacak en 

doğru şey ölümü beklemek ve bu bekleyiş sırasında tanrısal olan her şeye boyun 

eğmektir. Dünyayı yadsıma girişimi olarak tanımlayabileceğimiz bu yaşam 

önerisinde, dünyevi olan lezzetlerden uzaklaşma insanın gelişiminin ve 

olgunlaşmasının kaynağıdır.Nietzsche, Hıristiyan inancının bu dünyayı yerle yeksan 

eden bu görüşüne karşılık şöyle söyler; 



35 
 

Dindar öte dünyalıların, şöyle sözler söylediklerini duydum vicdanlarına ve 

sahiden, yalansız dolansız- dünyada bundan daha yalan dolan şey olmasa bile. 

„dünyayı kendi haline bırak! Parmağını bile oynatma‟ „Bırak, kim isterse 

boğsun, bıçaklasın, kessin ve doğrasın insanları: bunun için parmağını bile 

oynatma! Böyle öğrenirler dünyadan yüz çevirmeyi.‟ „ Ve kendi aklını- 

kendin boğmalısın, boğazlamalısın onu; çünkü bu dünyaya ait bir akıldır o – 

böylece kendinde öğrenirsin bu dünyadan yüz çevirmeyi.‟- Kırın, kırın, ah 

kardeşlerim, dindarların bu eski levhalarını! Parçalayın dünyaya kara 

çalanların sözlerini! (Nietzsche, 2017a: 207).  

Onun bu söylemi, Hıristiyan ahlakının kötümser ve bu dünyayı aşağılayan 

görüşüne karşı çıkılması yönündedir. O, yaşamın amacı olarak ortaya çıkan 

Hıristiyan ideallerine, onun kutsanmışlık ve kurtuluşu simgeleyen doktrinlerine savaş 

açar (Nietzsche, 2017b: 164). Nietzsche “Zerdüşt” adlı yapıtında yaşamın böyle 

gözden düşürülmesine karşı insanlara seslenir; “Yalvarıyorum kardeşlerim, 

yeryüzüne sadık kalın ve size doğaüstü umutlardan söz edenlere inanmayın! Zehir 

saçar onlar, farkında olsalar da olmasalar da. Yaşamı aşağılayanlardır onlar, kuruyup 

gitmeye yüz tutmuş ve bizzat zehirlenmiştir onlar, yeryüzü yaka silkti böyle 

kişilerden: yok olsalar ya hepten!” (Nietzsche, 2017a: 6). 

 Burada yapılması gereken Sokrates, Platon ve Platoncu din olan 

Hıristiyanlıkta yapılan kurban verme eylemine son vermektir. Dionysosça olanın 

yeniden yok edilmesine karşı Nietzsche, onların bu tabularının kökten yıkılması 

gerektiğini vurgular. Aksi halde yaşama karşı tüm sevinç, yerini düşmanlığa bırakır. 

Platon ve onun getirisi olan Hıristiyanlık, idealleri uğruna tam olarak bunu 

yapmaktadır. Hıristiyan kimse yaşamdaki en küçük mutluluğu bile öteler, daima acı 

çeker (Nietzsche, 2017b: 642,643). O, bu dünyanın yükünden acısından kurtulmak 

için öte dünyaya sığınır ve bu dünyayı reddeder. Burada ortaya çıkan ahlak, Antik 

Yunan‟da bilge Silenos‟un ölümü öğütlemesini hatırlatmaktadır. Silenos‟un 

yapılacak en iyi şey olarak gördüğü ölüm fikri yerini Hıristiyan ahlakındaki sözde 

tanrısal olana ulaşmanın aracı olan, bu yaşamı yadsıyan ölüm fikrine bırakmıştır. 

 Nietzsche, bu hayatı yadsıyan öte dünyacı görüşe Zerdüşt kimliği altında bir 

zamanlar kendisinin de kapıldığını ancak bu yanılgıdan yine kendi gücü ile 

kurtulabildiğini söyler; 

Bir zamanlar ben de insan ötesinin hayaline kapılmıştım, tüm öte dünyacılar 

gibi. İnsanların ötesine mi gerçekten? Ah kardeşlerim, yarattığım bu tanrı 



36 
 

insanların eseri ve cinnetiydi, tüm tanrılar gibi! İnsandı o, sadece zavallı bir 

insan parçası ve ben; kendi külümden ve közümden geldi bana bu hayalet, 

sahiden de! Öteki dünyadan gelmedi bana! Ne mi oldu, kardeşlerim? Kendimi 

yendim, acı çekeni; kendi külümü taşıdım dağlara, daha parlak bir alev 

buldum kendime. Bakın hele! O zaman kaçtı hayalet benden. Böyle 

hayaletlere inanmak artık acı verir bana, bir eziyet olur iyileşene; artık bana 

acı verir ve beni küçük düşürür. Böyle söylüyorum öte dünyacılara. Acı ve 

yeteneksizlik – buydu tüm öte dünyacıları yaratan ve mutluluğun o kısa 

cinneti, sadece en çok acı çekenlerin yaşadığı. Bir sıçrayışta, bir ölüm 

sıçrayışıyla sona ulaşmak isteyen yorgunluk, yoksul ve cahil bir yorgunluk, 

daha fazlasını istemek bile istemeyen: o yarattı tüm tanrıları ve öte dünyaları 

(Nietzsche, 2017a, s. 24,25).  

Nietzsche ekseninde öte dünyaları ve duyuüstü âlemi yaratan insan, 

kendinden yoksun olan insandır. Bu aşılması gerekendir. Burada insani olanın yok 

oluşunu hızlandıran temel faktör, Hıristiyanlığın köleleri olan ruhban sınıfı ve 

kiliselerdir. Hıristiyan ahlakında ruhban sınıfının temsilcisi olan rahip kimliği, 

“yaşamı ve canlılıkla ilgili her şeyi değersizleştirerek anlamı, yaşam-dışı olana, 

özellikle dinlerin vurgu yaptığı ruha, „mutlak hakikat‟in yeri olan öte-dünyaya 

aktarır” (Akdeniz, 2013: 114). Nietzsche bu konuda şöyle der; 

Hıristiyan kilisesi yozluğu bulaştırmadık hiçbir şey bırakmamıştır, her değeri 

bir değersizlik, her hakikati bir yalan, her dürüstlüğü bir ruh alçaklığı haline 

sokmuştur. Bir de tutup bana onun „insancıl‟ katkılarından söz açıyorlar! 

Herhangi bir zorluk, felaket durumunu ortadan kaldırmak, onun en derin 

çıkarına aykırıdır, o felaketlerle yaşar, kendini bengileştirmek için zorluklar 

yaratmıştır (Nietzsche, 2008: 97).  

Nietzsche‟ye göre, Hıristiyan kilisenin temeli olan tanrı, ruh, ben, tin, özgür 

istem, özgür olmayan istem, kurtuluş, günah, tanrısal takdir, tanrının yakınlığı, 

şeytanın ayartısı gibi kavramlar tamamen kurgusaldır. Bu sahte uydurmalar yaşamı 

güçsüzleştirir, insanı yoksunlaştırır. Tüm bu kavramlar, yaşamda asıl olana karşı 

daima bir nefret içindedir. Ancak burada yaratılan kavramlar en yüce yalanlardır. 

İnançlı kimseler bu yalanların otoritesinde gerçeklik karşısında acı çeker(Nietzsche, 

2008: 22). 

Gerçeklik karşısında acı içinde kıvranan bu insanlar, çareyi kendi iç 

dünyalarına yönelip orayı saldırganca eksiltmede bulurlar ve bu süreçte kişilerin 

temel duygusu mide bulantısı ve vazgeçiştir. Nitekim bu vazgeçiş hali boyun eğmiş 

halklarda ortaya çıkar (Blacham, 2005: 37). İşte dindar Hıristiyan halk bunun en 



37 
 

bariz örneğidir. Burada Nietzsche Hıristiyan kültürünü yozlaşımın vuku bulduğu en 

yüksek kültür olarak düşünür. Bu kültürün Hıristiyan tanrısı yeryüzünde yozlaşmanın 

en saf hali olan hasta bir tanrıdır. Bu tanrı yaşamın onaylanması ve evetlenmesi 

yerine yaşamı çelecek kadar yozlaşmıştır. Yaşam, doğa, yaşama istemi bu tanrının 

düşmanı konumundadır ve son noktada o yaşamın dünyeviliğinin karşısında öte 

dünyacı yalanın formülleşmesidir (Nietzsche, 2008: 26). Bu formülle temellenen 

Hıristiyanlıkta gelişen ahlak, yaşamı tekdüzeleştirir, insanı kendi kabulleriyle eğitir 

ve ona bir kukla gibi yön verir.  

Burada ahlak kavramının temeline indiğimizde onun iki farklı açıdan 

yorumlanabildiğini görmekteyiz. Bu kavrama yaklaşımlardan biri normatif etik 

diğeri ise meta etiktir. Normatif etik, kişinin yaşamda nasıl hareket etmesi gerektiği 

düşüncesine karşılık gelir. Meta etik ise, yaşamda iyi - kötü gibi ayrımlar yaparken 

bu adlandırmaları neye göre yaptığımızla meşguldür.  Sözgelimi normatif etikte 

kürtaj olmanın iyi mi yoksa kötü mü olduğu üzerinde durulurken meta etikte kürtaj 

iyidir yahut kötüdür derken iyi ya da kötüyü nasıl tasvir ettiğimizle ilgilenilir. Yani 

normatif etik, yapıp etmeleri belirlerken meta etik, bu yapıp etmelerin kökenine dair 

bir sorgulama içindedir (Jackson, 2012: 56). İşte bu noktada Hıristiyan ahlakı ancak 

yapıp etmelerle meşgul olandır. O sınırlar çizer, tabular koyar, setler çeker ve tüm 

bunları yaparken davranışların, hislerin, arzuların kökenine inmek yerine kendi 

belirlediği kurallar çerçevesinde normatif etik temelli ilerler.  

Nietzsche‟nin gözünde Hıristiyan ahlakı, kişilerin neye inandığından çok 

kişilerin nasıl hareket etmesi gerektiğine yönelmiştir. Bu noktada Hıristiyanlığın 

yapmaya çalıştığı, yaşama ket vurmadan öte değildir. Yaşamda hâkim olması 

gereken ilkeleri belirlemek ve bu dinin kurallarının, yasaklarının savunuculuğuna 

soyunmak Hıristiyanlığın en büyük zayıflığıdır. Hıristiyanlık, bu noktada bir yaşam 

biçimidir ve bu yaşam formatında nasıl hareket edeceğimiz ya da etmeyeceğimiz 

belirlidir (Nietzsche, 2017b: 161).  

Hıristiyanca yaşayan kişi, bu dinin zorunlulukları altında yaşamını idame 

ettirirken kendisini unutmakta, benliğinden uzaklaşmaktadır. Burada benlik, ben ve 

akıl kavramından daha yüksek olandır. Benlik, kişinin bedenidir. Onun karşısında tin 

ve bilinç ancak birer oyuncaktır (Nietzsche, 2017a: 28). Fakat bunu göremeyen sözde 



38 
 

dindar Hıristiyanlar bedenin yönlendirilmesi ve bedensel olan hazların, içgüdülerin, 

tutkuların, hırsların kendisine savaş açmışlardır. Tutkuyu kökünden kazıyıp yok 

etmek onların nihai hedefi olmuştur. Fakat kendileri bile, bu kendi yaratımları olan 

kurallara sadık kalamamışlardır. Örneğin, gözlerin seni günaha sürüklüyorsa onları 

söküp at,demektedirler fakat ilginçtir ki hiçbir Hıristiyan bu güne değin bunu 

yapamamıştır. Tutku ve hırsların sonuçlarından dolayı bizzat tutku ve hırslara 

yönelip, onları yok etme girişimi başarısızlıkla sonuçlanacak bir aptallıktır. Burada 

tutkularını yönlendiren zeki insanlara karşı bir savaş vardır. Ancak bu savaşın galibi 

Hıristiyan inancının kötümser tutucuları olamaz. Bu tutucuların savaş yöntemleri, 

tıpkı dişçinin ağrıyan dişi koparıp atması gibidir. Onlar, tutkuya karşı her durumda 

kesip atma yöntemiyle karşılık verirler. Onların en iyi tedavi mekanizması budur. 

Hiçbir zaman bu tutkuların nasıl yüceleştirileceğini, nasıl güzelleştirileceğini 

sormazlar. Yapılan şey, daima kökten silip atmak olur. Kilisenin bu nihai ve 

bitmeyen edimi yaşama düşmandır (Nietzsche, 2010a: 27,28). Yaşam karşısında bu 

düşmanca tavırlı Hıristiyan dindarlar için tutkuların kaynağı bedendir. Onlar için 

beden hor görülesi olandır. Bu sebeple “ona bir düşman gibi davrandılar” (Nietzsche, 

2017b: 168). Bu hasımlıklarını tüm yaşamlarına katıp, otoritelerin mutlak hâkîkat 

kurguları altında yaşamaya devam ettiler. 

Platon ve Hıristiyanlığın yaşama karşı tutumlarını vermiş bulunmaktayız. Bu 

noktada mutlak hakikat fikri Platon ve Hıristiyanlığı Nietzsche gözünde eleştirel 

kılan temel unsurdur. Bu fikir nispi bir değişimle her ikisinde de egemendir. Bu 

noktada mutlak hakikat düşüncesini Nietzsche gözünde problematik yapan asıl 

unsur,  onun öte dünyacı görüşü besleyip bu dünyayı silikleştirmesidir. Burada 

yaşam olduğu gibi kabul edilmez ve bu yaşamın karşısına ideallerde yaratılan 

kurgusal öneriler getirilir. Yaşam bu şekilde öte dünya karşısında ikincil bir role 

büründürülürken tıpkı bunun gibi beden ve bedensel olan tüm itkilerde aynı şiddete 

maruz kalır. Ancak Nietzsche tüm bu yaşamın ve insani olanın yakılıp yıkılmasına 

karşı Platon ve Platoncu bir öğreti olan Hıristiyanlık karşısında yaşamı, yalnızca 

içinde bulunulan yaşamı kabul eder. İnsanı, yalnızca itkileri ve içgüdüleri ile var 

olabilen insanı değerli kılar. Onun nezdinde yalnızca bu kavrayış ile insan kendisine 

yaklaşır ve yaşamını kaçırmaz. Sonuç olarak öte dünyalar, mutlaklar, otoriteler 

karşısında yaşamının peşinden koşan insan, işte budur değerli olan.  



39 
 

1.4.1. Nietzsche Felsefesinde Ġyi ve Kötü 

Ahlak; “Toplumsal bir bilinç biçimi, toplumsal yaşamın tüm alanlarında 

insanların hal ve gidişini düzene koyan bir toplumsal kurumdur” (Frolov, 1991: 7). 

Cevizci‟ye göre ise ahlak; “mutlak iyi olduğu düşünülen ya da belli bir yaşam 

anlayışından kaynaklanan davranış kuralları bütünü, huy. İnsanların kendisine göre 

yaşadıkları, kendilerine rehber aldıkları ilkeler bütünü ya da kurallar 

toplamıdır”(Cevizci, 1999: 17). Genel çerçevede bu anlamlara karşılık gelen ahlak, 

bu halde kişinin yaşamını sürdürmesinde ona eşlik eden değerler sistemidir. Bu 

bağlamda Nietzsche, yaşamda bu derece önemli bir etki olan ahlakın soy kütüğüne 

dair bir inceleme başlatır. Buna göre; 

Ahlak ilkin topluluğu korumak, batışını önlemek için bir araçtır. Onun oyları 

korku ile umuttur: bir bakıma daha katı, daha güçlü, daha kaba, altüst etmeye, 

tek yanlı, kişisel olmaya eğilim göstermede daha da güçlüdür. Korkutucu 

araçların burada iş görmesi gerekir, yoksa yumuşak davrananlar etkilemek 

istemezler, korumanın bu iki katlı türü başka bir başarıya götürmez. (onların 

en güçlülerine uygun düşen sonsuz bir tamu ile öteki evrenin bulunuşudur) 

(Nietzsche, 1966: 44).  

Nietzsche, ahlakı toplum üzerinde inşa edilen en yüksek otorite olarak kabul 

eder. Ona göre bu otorite yaşamda var olma istenci ile kurallar koyan, iyi ve kötüyü 

belirleyen mutlak güç, üzerine düşünülmesi ve eleştirilmesi yasak olan temel 

yozlaşım aracıdır. Nietzsche bu durumu şöyle ifade eder;  

Bugüne dek iyi ve kötü üzerine çok kötü düşünceler üretilmiştir. Bunu 

yapmak her zaman için oldukça tehlikeli bir iş olmuştur. Vicdan, iyi bir isim, 

cehennem, hatta duruma göre polis bile tarafsızlığa izin vermemiştir, vermez; 

her türlü otorite karşısında olduğu gibi ahlak söz konusu olduğunda da 

konuşmak yasaktır. Burada – itaat edilmelidir! Dünya var olduğu günden 

beri, eleştiri konusu olmak isteyen hiçbir otorite olmamıştır; nerede kalmış 

ahlakı eleştirmek, ahlakı sorun, çözülmesi güç bir şey olarak ele almak: 

Efendim? Bu, ahlaka aykırı değil miydi? –Şimdi de aykırı değil mi?- Ama 

ahlak, eleştiren kişileri ve işkence aletlerini kendine yaklaştırmamak için, 

yalnızca her türlü aracı kullanmakla kalmaz: onun garantisi daha çok 

uygulamada usta olduğu bir tür büyüleme sanatıdır, -„heyecanlandırmayı‟ çok 

iyi bilir. Bu sanat sayesinde, çoğu zaman, yalnızca tek bir bakışla eleştirel 

iradeyi felç etmeyi, hatta kendi saflarına çekmeyi başarır, eleştirel iradenin 

kendine karşı almasını sağladığı durumlar bile vardır, öyle ki o zaman irade 

tıpkı bir akrep gibi iğnesini kendi kendine batırır. Ahlak, akıl çelme sanatının 

şeytanlıklarını ezelden bilir… Ahlak, öteden beri insanların dünya üzerinde 

konuştuğu ve başkalarını ikna ettiği günden bugüne, baştan çıkarma 



40 
 

konusunda en büyük usta olduğunu ortaya koymuştur- (Nietzsche, 2013: 

10,11). 

Nietzsche‟ye göre yaşamda iyi yahut kötü olarak görülen tüm 

değerlendirmeler bu ahlak çatısı altında konumlandırılır. Bu durum karşısında 

Nietzsche, ahlaka dair olan tüm inanç ve güveni altüst etme iddiasındadır(Nietzsche, 

2013: 10). Bu iddiayla o, yaşamda iyinin ve kötünün kaynağını sorunsalına daha on 

üçünde bir çocukken atıldığını söyler (Nietzsche, 2015a: 29). Öyle ki bu atılım onu 

geri dönülmez bir soruşturmaya götürür: 

İnsan, hangi koşullar altında iyi ve kötü değer yargılarını ortaya atıyordu ve 

onların kendi değerleri neydi? Şimdiye dek, insanın ilerlemesini engellemiş 

midi yoksa pekiştirmiş miydi? Bir tehlikenin, yoksullaşmanın, bir insan 

yaşamının soysuzlaşmasının işareti miydiler ya da tersine bir doluluk, bir 

kuvvet, yaşama istemi, yüreklilik, iyimserlik, gelecek mi görünüyordu 

onlarda?(Nietzsche, 2015a: 30). 

Nietzsche‟nin bu soruşturma ile ulaştığı sonuç, onun ahlaka yüklediği otoriter 

anlayışla paraleldir. Buna göre geleneksel olanı yapmak iyi diğer bir deyişle ahlaki 

olarak kabul edilirken geleneğe aykırı olanı yapmak mantıklı olsun yahut olmasın 

kötü yani ahlaki olmayan olarak kabul edilir (Nietzsche, 2015c: 88). Daha açık bir 

ifadeyle iyi olan, “yasaya en çok uyan kişi: yani bir Brahman gibi, her yerde ve en 

küçük zaman diliminde onun bilinciyle davranıp, yasaya uyma konusunda sürekli 

yaratıcılık gösterebilen biri. Sonrasında ise en zor koşullarda bile yasanın gereğini 

yapan kişidir”(Nietzsche, 2013: 20). Bunun karşısında kötü olan ise geleneğe değil 

kendisine bağlı olan kişidir(Nietzsche, 2013: 19). Sonuç olarak iyi ve kötü “geleneğe 

ya da yasaya bağlanma ve ondan kopma” anlamındadır (Nietzsche, 2015c: 88).  

Nietzsche, iyi ve kötünün kişinin ötesindeki otoritelerce belirlenmesine 

oldukça karşıt bir tutumdadır. O, yaşamda hiçbir mutlak hâkîkatin varlığını kabul 

etmez. Ona göre yaşam tümüyle bir güç istencidir. Öyle ki var olan tüm ahlaksal 

değerlerimiz de bu güç istencinin bir ürünüdür (Çörekçioğlu, 2014: 43). Burada 

Nietzsche yaşamda hiçbir ahlaki olgunun var olmayacağını yalnızca ahlaki 

yorumlarımızın var olabileceğini söyler (Nietzsche, 2015b: 85). Bu düşünceyle 

yaşamdaki değerlerimizin perspektiflerden ibaret olduğunun kavranmasını 

önerir(Nietzsche, 2017b: 197). Buna göre “hiçbir sonsuz olgu yoktur, tıpkı hiçbir 

mutlak doğrunun olmaması gibi” (Nietzsche, 2015c: 25). 



41 
 

Sonuç olarak Nietzsche‟ye göre geleneksel olan kanaatlerin aksine iyi ya da 

kötü belirlenimi bir dine, bir ruhban sınıfına ya da sözde hakiki olarak adlandırılan 

güçlere ve kurumlara bırakılmamalıdır. İyi ve kötü olanın durumlardan ve kişilerden 

bağımsız bir anlamı, metafizik bir tarafı yoktur. Bunun gibi her zaman geçerli olan 

mutlak iyi ya da kötü hiçbir hâkîkat, hiçbir metafizik doğru yoktur. Nietzsche böyle 

bir kavrayışın üstinsanla mümkün olacağını söyler. Öyle ki bu İnsan, kendi 

yaşamında iyinin ve kötünün ötesinde olan belirleyicidir. O, realiteyi kendi 

gözleriyle gören, hâkim olan ahlakın dışında kendi yetileriyle değerler ortaya koyan, 

geleceğini belirleyen ve tüm yaşamı haklı çıkarandır (Kuçuradi, 1967: 34,35). O, 

yaratıcı olan, kendi yaşamının tanrısı olan üst insandır. Bu insanın egemenliğinde 

olan “hayat bir gizemdir, bir soru değildir. Çözülecek bir bilmece değil, yanıt 

verilmesi gereken bir soru değil, yaşanması gereken bir gizemdir, sevilecek bir 

gizemdir, dans edilecek bir gizemdir” (Osho, 2013: 7). 

1.4.2. Nietzsche Felsefesinde Köle Ve Efendi Ahlakı 

Nietzsche, iyi ve kötü kavramlarının kaynağına dair yaptığı soruşturma 

sonucunda yaşamın reddini içeren hâkîkat anlayışlarıyla yeşermiş bir ahlaki yapıyla 

karşılaşmıştır. Bu yapının temel niteliği ise otoritelerce belirlenmiş bir yaşamda 

saklıdır. Burada iyi yahut kötü olarak kabul edilen tüm değerler, kişilerin kendi 

belirlenimlerini yok sayan ve hatta böyle bir imkânı ortadan kaldıran geleneğin 

düşünceleriyle yapılandırılmış anlamlara karşılık gelmektedir. Nietzsche, oldukça 

eleştirel yaklaştığı bu duruma en somut örnek olarak Platoncu Hıristiyan anlayışı 

vermektedir. Ona göre bu anlayışın temelinde yer alan mutlak hâkîkat fikri ve 

bununla birlikte ilerleyen öte dünya düşüncesi yaşama setler çeken, değerlerin 

egemen güçler tarafınca değerlendirilmesini meşru gören bir ahlakın gelişmesine 

hizmet etmektedir. Burada gelişen bu ahlak tipolojisini Nietzsche, köle ahlakı olarak 

adlandırır ve bu ahlakın tam karşısına efendi ahlakını yerleştirir: 

Yeryüzüne egemen olmuş, hala da egemenliğini sürdürmekte olan birçok 

daha ince daha kaba ahlakta dolaştım, gördüm ki, belli özellikler, birbirlerine 

bağlı olarak, düzenli olarak birlikte ortaya çıkıyor: Şimdiye dek iki temel tip 

ortaya çıktı; bir de temel ayrım. Efendi ahlakı ve köle ahlakı var
1
(Nietzsche, 

2015b: 192). 

                                                           
1
 Efendi ve köle ahlakı ayrımını daha anlaşılır kılmak açısından “Dogville” filminin izlenmesi 

yardımcı olacaktır. Bu ayrımın vücut bulmuş hali olan 2003 tarihli “Dogville”, Lars Von Trier‟in 



42 
 

Nietzsche gözünde köle ahlakı, yaşamda daima çatışma halinde olan efendi 

ve köle ayrımında ki zayıf halkayı temsil eder. O, yığınsal bir harekettir. Dirençsiz ve 

düşük olan insanlar bu yığına dâhil olurlar. Burada Nietzsche her ne kadar efendi ve 

köle ahlakı ayrımına gitse de her ikisinde de ortak bir temel vardır. Bu ortak temel 

güç istencidir. Nietzsche bu durumu en iyi şu sözüyle açıklar; “nerede bir canlı 

gördüysem, orada güç istemini gördüm” (Nietzsche, 2017a: 111). Bu bağlamda 

Nietzsche kölede var olan ahlakın belirleyicisinin tepkisel güç olduğunu söyler. Bu 

gücün en büyük yetisi ise kendinde olmayana sınırlar getirip farklı olana hayır 

demektir. İşte bu durum, köle ahlakının tepkisel olduğunun ve hınç duygusu ile 

donandığının göstergesidir. Bu noktada köle ahlakı farklı olana hayır diyerek ayakta 

kalmaya çalışır. Buna göre köle ahlakının oluşturucusu efendinin niteliklerine sahip 

olmamaktan başkası değildir. Buradan hareketle kendisinde olmayana kapalı olan, 

ona hayır diyen köle ahlakı efendi ahlakına “sen kötüsün, ben bu sebeple iyiyim” der. 

Yani kendini onaylamasını efendinin kötü olmasına bağımlı kılar. Kendi iyiliğinin 

ardına bir başkasının kötülüğünü yerleştirir. Bu konuda Nietzsche şöyle der; 

Her soylu ahlak, kendine zafer kazanmış bir biçimde „evet‟ demekten 

gelişirken, köle ahlakı daha başında „dışta‟ olana, „farklı‟ ya „kendi olmayan‟ 

a „hayır‟ der: bu hayır, onun eylemidir. Bu değer koyan bakışın tersine 

dönmesi. _ Bu yön, geriye, kendine doğru değil de dışarıya doğrudur 

duygusuna aittir: var olması için köle ahlakının, hep karşı dış dünyaya, 

fizyoloji açısından bakıldığında, genellikle eyleme geçmesi için dış uyarıcıya 

                                                                                                                                                                     
Nietzsche‟ den ilham alarak ürettiği önemli bir yapıttır. Dogville kasabasını akıl yoksunları, güçsüzler, 

sakatlar, hastalar oluşturmaktadır. Bu kişiler menfaat duygusu ile merhameti sembolize eden Grace 

üzerinde tüm kötülüklerini sergilemektedirler. Ancak Grace tüm bunlar karşısında onlara merhamet ve 

vicdan kavramlarıyla yaklaşmaktadır. Ona yapılan kötülükler karşısında her şeyi akışına bırakıp, 

onların ahlaki kurallarını benimsemeye çalışmaktadır. Öyle ki, Grace bunun erdemli – ahlaki 

olduğuna inanmaktadır. Ancak nihayetinde tüm bu eziyetlere dayanamaz ve erdemlerinden 

vazgeçerek kasabadaki tüm insanları yaktırır. Bunun Nietzsche‟ ci felsefede karşılığına bakacak 

olursak, kasaba halkı köle ahlakına sahip Hıristiyan kimselerdir. Onlar kendi ahlaki kurallarını 

topluma dikte etmektedirler. Kasabaya gelen Grace ise sağlıklı, akıllı olandır ve onda olan hiçbir 

özellik, hiçbir yeti kasaba halkında bulunmamaktadır. Bu sebeple kasaba halkı Grace‟ e karşı, köle 

ahlakına eşlik eden temel niteliklerden olan hınç ve nefret duygusunu beslemektedir. Bu hınç 

duygusuyla Grace‟ e işkenceler yapıp sonunda kendi haklılıklarına ulaşmaktadırlar. Tüm bunlar 

karşısında Grace sessizliğini koruyarak, erdemli olmaya çalışmaktadr. Ancak işkenceler sonunda 

erdemlerinden, merhametinden vazgeçmeyi göze alarak köle ahlaklı kimseleri yok etmektedir. Grace‟ 

in bu tutumu kendi değerlerinin yaratımıdır. Nitekim merhametinden vazgeçişi Nietzscheci görüşte 

yaşamın yadsınmasının son buluşudur. Bununla birlikte o verili olan ahlaki belirlenimleri sonunda 

aşarak kendi istencinin belirleyicisi olmuştur. İşte bu efendi ahlakıdır. 

 

 



43 
 

gereksinimi olmuş _ eylemi temelde tepkiden kaynaklanmış(Nietzsche, 

2015a: 51). 

Bu haliyle köle ahlakı Hıristiyanca olanla eş değerdir. Nitekim Hıristiyan 

ahlakı da içgüdülerin reddiyle yaşama böyle sırt çevirir, yaşamı çirkinleştirir, 

renksizleştirir, değersizleştirir. Öyle ki „dünya‟ kavramı Hıristiyanlıkta en düşük 

olandır (Nietzsche, 2010b: 55,56). Aşağılık dünya algısında olan Hıristiyanlığın 

diğer bir deyişle köle ahlakının güçlü olana, özgür olana, zeki olana düşmanca 

bakışının sebebi aslında kendisinin bu niteliklere sahip olamamasından ileri gelir. 

Buna göre köle daima efendi olana arzu duyar. Bu arzunun gerçekliği karşısında 

ezilir ve onu aşmak için din gibi otoriteler yaratır. Köledeki bu ezilişe nefret duygusu 

eşlik eder. Bu duygu onun efendi olana hınç beslemesine sebep olur. Zayıf, güçsüz, 

çelimsiz, avam olan bu insan sevgi üzerine değil nefret üzerine inşa eder benliğini. 

Bu sebeple Nietzsche‟nin bakışında Hıristiyan‟ın öte dünyaya sevgi ile 

ulaşılabileceği şeklindeki varsayımı, yerini nefrete bırakır. O, bu nefretle köle 

ahlakıyla eş değer olan, yığını sembolize eden bir güç olur. Burada zayıf ve çökmüş 

insan, hınç ve nefret duygusuyla ahlaklılığı toplumun başat unsuru sayar. Bu duygu 

ile gelişen, ahlaklı olmayı zorunluluk olarak gören ve kimi zaman bu uğurda 

kurbanlar veren anlayış ile yaşamda bedeni aşağılamak birbirinden ayrılmaz bir 

bütün olur (Cevizci, 2010: 955,956,957).  

Bedeni kötülük ve dizginsizliğin kaynağı olarak gören Hıristiyanlık köle 

ahlakı ile birlikte ilerler. Köle ahlakı ile yoğrulmuş Hıristiyan kimseler daima bir 

dine, bir yaratıcıya, bir sığınağa meylederler. Onlar bu tavırları ile kendi 

yaşamlarında etkin rol üstlenemedikleri için ruhban sınıfının onları 

yönlendirmelerine ihtiyaç duyarlar. Ruhban sınıfı onlar için yasa koyucu ve 

yargılayıcı güçtür. Bu sınıfın doğruları kesin ve değiştirilemezdir. Onlar, tanrı ile 

halk arasında bir aracı konumundadır (Nietzsche, 2017b: 119). Öyle ki, toplum 

nezdinde bu yüce konumda olan ruhban sınıfı, köle kimliğine sahip olan yığına 

egemendir (Berkowitz, 2003: 121). Bu noktada yönetim altındaki bu halkın, iyi ve 

kötü olarak adlandıracağı edimlerin sınırları çizilmiş ve sözde dinsel olan kuralların 

ruhban sınıfının telâkkîsinden çıkmış hali onların yaşam şekli haline gelmiştir.  

Nietzsche‟ye göre bu sahte değerlendirmelere sahip olan nefret dolu köle 

ahlaklı kişilerin, hınçtan başka erdem, yardımseverlik, vicdan ve merhamet gibi 



44 
 

nitelikleri de vardır. Burada yardımseverlik ve erdem güçsüzlerin birbirini koruması 

ve dayanışma içinde olmalarıdır (Nietzsche, 2017b:  181). Efendi karşısında hınç ve 

nefret dolu yürekler birlik olarak karşı koyma arzusuyla erdemli olmayı görev 

bilmişlerdir. Köle ahlaklı bu yardımsever ve erdemli kimseler Hıristiyanlığın 

hastalarıdır. Bu Hıristiyanlar içgüdülerine karşı güzel, yüce, bilgili ve güçlü olana 

gölge düşürürler (Nietzsche, 2017b: 184). İşte bu, erdemli olan Hıristiyan‟ın en 

büyük eğlencesidir. Köle ahlakında vuku bulan diğer bir nitelik vicdan yaratımıdır. 

Nietzsche bu konuda şöyle söyler; 

İnsan, çok yanlı yalancı, yapay ve kapalı kutu hayvan, diğer hayvanlara karşı 

pek kuvvetiyle değil de hile ve kurnazlığıyla korkutucu olan, temiz bir vicdan 

icat etmiştir, ruhunun basitliğinin tadına varmak için; tüm ahlak uzun, 

korkusuz bir sahtekârlıktır, ruha bakışın keyfini tek olanaklı kılan (Nietzsche, 

2015b: 212).  

 Köle ahlaklı kimselerin bu temiz vicdanı aslında bir kefaret niteliğindedir. 

Onlar yaşamda edimlerinden sonra vicdanlarında bir azap duyar ve bu his ile 

günahlarını hafifletirler. Ancak Nietzsche bu konuda da eleştireldir. Ona göre yapılan 

hiçbir edim, hiçbir eylem pişmanlık duyarak ya da onun kefaretini ödeyerek geri 

alınamaz (Nietzsche, 2017b: 174).  

Erdem ve vicdandan başka köle ahlaklı kimseyi en belirgin kılan diğer bir 

nitelik merhamettir. Merhamet, Nietzsche‟nin bakışında bir başkasına duyulan acıya 

karşılık gelir. Acıma ise yaşam istencinin karşıt duygusuna sebep olan, kişiyi 

çöküntü haline götüren bir histir. Kişi acıma duygusu ile yaşamda var olan gücünü 

yitirmeye başlar. Bu noktada tek başına acı çekme kavramı bile yaşamda güç 

eksilmesi iken, buna bir başka şey üzerine duyulan acıma eklenince yaşamdaki bu 

güç eksilmesi yoğunlaşır ve giderek artar. Burada acı duygusu bir başkasına duyulan 

acıma ile birlikte bulaşıcı bir hale bürünür ve yaşamdaki diğer tüm değerli içgüdüleri 

siler, onları yıpratır ve etkisizleştirir. Böylece acıma sefilleri bir arada tutar, onların 

koruyucusu ve sefaletin arttırıcısı olur. Yaşamı eksilten, onun soluk bir hal almasına 

sebep olan bu duygu, yozlaşmanın başat unsurudur. Acıma içinde olan kişiler bu 

sefillikleri ile yaşamı değersizleştirir, kendilerinden feragat eder ve yaşamda hiçliğe 

inanırlar. Bu hiçlik, öte olana, tanrıya diğer bir deyişle hâkîki diye nitelendirdikleri 

alana işaret eder (Nietzsche, 2008: 13,14). 



45 
 

Nietzsche ekseninde tüm bu nitelikler köle ahlakına işaret eden temellerdir. 

Bu bağlamda köle, güçlünün erdemleri karşısında karamsar, kuşkucu ve insani 

değerlerin sahteliğine inanıp yaşamda ki acizliği ile yardımsever, alçakgönüllü ve 

merhametli olan bir yaşam yozlaştırıcısından öte değildir (Nietzsche, 2015b: 

193,194). 

Nietzsche, köle ahlakının karşısına soylu olarak nitelendirdiği efendi ahlakını 

koyar. Bu ahlak köle ahlakınca şekillenmiş değişmez kabullere karşı verilen bir 

savaşla doğar (Nietzsche, 2015b: 262). 

Efendi ahlakı, köle ahlakı karşısında sağlıklı ve dirençli olanı imler. Efendi 

ahlakında kişiler, kendilerini bir bütün olarak yorumlarlar. Onların mahiyetini 

oluşturan budur. Nietzsche‟nin evrenin topyekûn bir güç istenci olduğu iddiasından 

köle ahlakında olduğu gibi efendi ahlakı da payını alır. Fakat burada köle ahlakında 

ki tepkisel gücün yerinde kendi değerlenin yaratıcısı olan aktif güç vardır. Aktif 

gücün temel niteliği kendisini onaylamasıdır. O, farklılığını bilir ve kötümser bir 

yaşam anlayışına kapılmaz. Kendini daimi bir ilerlemeye dönüştürür. Aktif güç, 

yaşam karşısında kölenin „hayır‟ına karşı koca bir evettir. Böyle bir güçle sembolize 

edilen efendi, varlığını onamak için bir başkasına ihtiyaç duymaz. Aksine değerlerini 

ve varoluşunu yalnızca kendine bağlar. Bundandır ki efendi köle karşısında „ben 

iyiyim, sen bundan dolayı kötüsün‟ der. Bu bağlamda Nietzsche, efendi ahlakının 

soylu değerlendirme tarzını şöyle ifade eder; 

Kendiliğinden eyleme geçer ve gelişir; karşıtını, yalnızca kendine daha 

minnettar, daha sevinç dolu „evet‟ demesi için arar, _ olumsuz kavranılan 

„alçak‟, „sıradan‟, „kötü‟ yalnızca baştan aşağı yaşam ve tutkuyla dolu olumlu 

temel kavramların „biz soylular, iyi, güzel ve mutlular!‟ın soluk bir karşıt 

görüntüsüdür (Nietzsche, 2015a: 51).   

Bu bağlamda “efendi ahlakı, diğer bir deyişle soylu ahlak, hiçbir şekilde 

yaşama karşı bir nefret duygusu içinde olmayıp, yaşamı olduğu gibi onaylayan ve bir 

öte fikri lehine bu dünyanın değerini düşürmeyen ahlaktır” (Danto, 2002: 16). 

Nietzsche‟ye göre efendi ahlakı ile donanmış kimse yaşamda kendisinin 

belirleyicisidir. O, herhangi bir dinin yahut egemenin kıstasları aracılığıyla kendisine 

yön vermez. Bu kimse kendi yaşamında ötekilerin onu evetlemesine ihtiyaç duymaz. 

Böylece o kendini, şeylerin değerini yaratan olarak tanımlar. Nitekim efendi ahlaklı 



46 
 

kimse, bu değerlendirme aşamasında her değerin kendiyle olan bağını bilir, kendisini 

yüceltir. O, güç duygusuyla kendinden taşar. Varoluşuna değerler biçer. Efendinin  

ötekine beslediği tüm duygu yalnızca onun güç ile doluluğundan ötürü oluşan 

itkisindendir (Nietzsche, 2015b: 192). Tüm bu niteliklerle donanan efendi ahlakı 

Nietzsche‟nin yaşam karşısında sunduğu en yüce konsepte, yani üst insana aralanan 

bir kapı mahiyetindedir. 

1.5.Nietzsche’nin Aydınlanma EleĢtirisi 

Aydınlanma çağı on sekizinci yüzyıl ile başladığı kabul edilen ancak 

temellerini on yedinci yüzyıldan alan, akılcı düşünceyi Hıristiyanca otoritelerden ve 

geleneksel inanışlardan kurtarmayı amaçlayan düşünsel gelişime işaret eden bir 

dönemdir. Yüz yıllardır hüküm sürmüş genel bilgisizlikten çıkışın sağlayıcısı olan 

aydınlanma bu açıdan rasyonalitenin en önemli temsîlidir. Peki, burada 

rasyonalitenin temel iddiası nedir?  

Yerleşik felsefe dilinde rasyonalite; gerçekliğin ölçütünün duyularda değil 

düşünmede yani akılsal olanda aranmasıdır. Buna göre bütün insanlarda tümele 

ulaşmayı sağlayan bir aklın olduğu kabul edilir ve bu akıl sayesinde yüzyıllardır 

hüküm sürmüş olan önyargıların, dogmaların ortadan kalktığına,  otoritelerin 

bilinmezliğe tutsak ettiği gerçeklerin gün yüzüne çıktığına inanılırdı(M. Ağaoğulları, 

F. Ç. Zabcı, R. Ergün, 2009: 239).  Bu noktada rasyonalite, düşünme merkezli 

olmayan tüm otoritelerin karşısındadır.  Böyle bir düşün sisteminin ortaya çıkmasının 

ardında yatan temel sebep, Orta Çağda karanlık çağı imleyen tanrı merkezli 

Hıristiyan kilisesinin egemenliğinin yaşandığı dönemdir.  

Karanlık çağ olarak nitelendirilen bu dönem, bilim ve düşünceyi kendinden 

dışlayan hatta dışlamanın ötesinde, bilim ve düşünce üzerine ilerleme istencinin 

karşısına koyduğu ağır cezalarla var olandır. Bu görüşte Hıristiyanlık uğruna 

doğruluğu kesin olmayan ve bunun çok da önemli görülmediği bilgiler hakiki bilgi 

diye topluma aşılanmıştır (Timuçin, 1972: 26).  Bu dönemde, tanrı aracısı olan 

ruhban sınıfının egemenliği ile toplum yönlendirilir ve sadece tanrısal olduğuna 

inanılan istekler yaşama geçirilirdi. Ancak bunun ötesinde düşünme ve bilme 

dolayısıyla bilimler üretme yadırganır, yasaklanırdı.  



47 
 

On sekizinci yüzyıla geldiğimizde yaşamda egemen olan, yaşama yön ve 

düzen veren tanrısal telakkinin yerini insanın kendisi almıştır. Din ve yaratıcı temelli 

toplumsal yapının hâkimiyeti kaybolmuş insan aklına güvenen ve bu akılla 

yönetilmiş toplumlar egemen olmuştur. Vesayet altında yaşam yerini akılsal iradelere 

bırakmıştır. Orta çağın ideali olan cennet ülküsü için günahlardan uzak, tanrısal 

buyruklara boyun eğerek yaşama önerisi yerini aklın aydınlığı ile kesin bilgiye 

ulaşabilme olanağını mümkün kılan yeni bir dünya görüşüne bırakmıştır. Bu yeni 

idealin ortaya çıkması on yedinci yüzyılda Rene Descartes,  gelişmesi ise on 

sekizinci yüzyılda yani Aydınlanma Çağında Immanuel Kant ile olmuştur.  

Bu noktada Nietzsche‟nin eleştirilerinin ilk uğrağı olarak ele alabileceğimiz 

Descartes‟a yönelik tutumlara öncelik vermek yerinde olacaktır. Descartes, felsefe 

tarihinde akla verdiği geniş yetkiyle mutlak olanı bulma gayesinde olmuştur. O, her 

ne kadar felsefesinin güvenilirliğini akla dayandırsa da kullandığı yöntem ile mutlak 

olan tanrıya ulaştığını iddia ederek metafizik olanı da kendinde barındırır ve böylece 

seküler dünyaya kapı aralar. Akıl onun nezdinde tanrının verdiği en büyük anlama ve 

idrak etme yetisidir ve bu yeti doğru zamanda kullanıldığında hiçbir suretle kişiyi 

yanıltmaz(Descartes, 1942: 45,46). Akıllı insanın yanlışa düşmesinin tek sebebi 

herkese ortak verilmiş olan bu aklını iyi yönetememesinden ileri gelir. Bu noktada iyi 

yönetilmiş akıl fevri kararlardan kaçınır, her adımda düşünür (Timuçin, 1972: 98). 

Doğru yönetilen bu akıl hakikatin kaynağıdır.  

Descartes‟in akıl temelli felsefesinde temel yöntemi kuşku duymaktır. Ancak 

onun kuşkusu olumsuz ve pasif değildir. O bu yöntem ile daima değerlere, 

hakikatlere ulaşır. Onun yaşamda her şeyden şüphe etmesinde gerekçesi kendince 

geliştirdiği üç hipotezdir. Bunlardan ilki, duyularımızın bir yanılsama olabileceği, 

ikincisi gerçeklik olarak gördüğümüz yaşamın aslında bir rüya olabileceği ve 

sonuncusu, şu an bilgilerimizin kaynağının kötü bir cin olup bizi yanıltıyor 

olabileceğidir. Descartes bu gerekçelerle tüm bilgi temellerinin sarsılmaz olduğunu 

anlayana kadar kuşkusunu devam ettirir. Bu noktada tüm doğru bildikleri yanlış olsa 

dahi bir şey kesin ve mutlak olarak kuşkunun dışındadır. Bu, kendisinin varlığıdır; 

çünkü bahsi geçen tüm hipotezler doğru olsa bile bunlara maruz kalacak bir öznenin 

varlığı mecburidir (Cevizci, 2010: 497). Descartes bu şekilde varlığının bilgisine 



48 
 

kuşku ile ulaşmıştır. O burada kuşkuyu, aklın temel niteliği olan düşünebilme 

yetisiyle eşleştirmiştir ve “Düşünüyorum öyleyse varım” (Descartes, 2015: 63) 

diyerek varlığı düşüncede yani kendi zihninde tescillemiştir.  

Descartes‟ın kendi varlığını kanıtlamasından sonra ulaştığı ikinci evre tanrı 

kanıtlamasıdır. Bu noktada Orta Çağdan beri var olan Ontolojik tanıtlama
2

 ile 

tanrının varlığını da kanıtlar ve nihayet şüpheci yaklaşımı ile ilerleyen felsefesinde 

son aşamaya ulaşır. Burada onun temel soruları dış dünyanın bizatihi varlığı 

üzerinedir.  

Descartes, dış dünyadaki cisimlerin idelerinin bilgisine hali hazırda sahip 

olduğumuzu söyler. Bu ideler tanrısal bir yanılsama olamaz. Çünkü bu durum 

tanrının tanrı olmaklığına, onun yüceliğine aykırıdır. Dolayısıyla zihinlerde bu 

idelerin varlığı güçlü bir yaratıcı ile oluşmuştur. Bu yaratıcı yanıltıcı 

olamayacağından dış dünyanın varlığı da zorunlu olarak kesindir (Cevizci, 2010: 

504).  

Descartes‟in modern ve aydınlanmış akla hizmet eden bu görüşleri, tek 

tipleştiren insan yaratımına hizmet etmiştir. Nietzsche‟nin Descartes eleştirisi de 

temelini buradan almaktadır. Herkeste aynı ölçüde var olan akıl yetisi ile insan tıpkı 

Sokrates ve Platon‟da olduğu gibi kısıtlanmıştır. Bu eşit yeti Nietzsche‟ci felsefede 

köle olanla efendi olanı aynı düzleme indirgemiştir. Bu noktada tüm avam, zayıf, 

bitkin insanlar güçlü sayılmıştır.  

Descartes‟ı Nietzsche ekseninde problematik yapan ikinci durum, onun akla 

duyduğu sarsılmaz inanç ile metafizik bir öğe olan tanrıya ulaşmasıdır. Burada akla 

                                                           
2
 Ontolojik tanıt ilk defa 1033 – 1109 yılları arasında yaşamış Anselmus tarafından ortaya atıldı. 

Anselmus inanç ile akılsal olanı birleştirmeye çalışan, tanrıdan bizlere ulaşan bilgilerin us yolu ile 

kavranabileceğini savunan İngiliz filozoftur(Güçlü vd., 2002: 72). Ontolojik delilde hareket noktası 

duyusal dünya ve deneyimsel alan değildir. Burada doğrudan tanrı kavramının kendisinden yola 

çıkılır. Tanrı, Anselmus‟a göre kendisinden daha yetkini ve daha büyüğü düşünülemeyendir. Peki, bu 

varlık yalnızca zihnimizin bir tasarımı mıdır yoksa bu varlığın bir dış gerçekliği var mıdır? Bu 

noktada eğer tanrının yalnızca zihnimizde var olduğunu kabul edersek tanrıya dair verdiğimiz ilk 

tanımdan eksik kalmış oluruz. Öyle ki, tanrı sadece zihinde var ise, hem zihinde hem gerçekte var 

olan her şey tanrıdan daha yüce olur. Ancak tanrı kendisinden daha yüce olanı düşünülemeyen 

olandır. Dolayısıyla bu tanrı kavramının kendisiyle çelişir(Cevizci, 2010: 321). Başka bir deyişle 

tanrının hem var olduğunu hem var olmadığını düşünelim. Var olan bir şey var olmayana kıyasla daha 

büyüktür. Bundan mütevellit eğer tanrının var olmadığı düşünülürse ondan bir şey eksilmiş olur ancak 

tanrı en büyük olandı dolayısıyla ondan var oluş niteliğini eksiltemeyiz (Aster, 2005: 401). 



49 
 

duyulan güven ile mutlak hâkîkate erişme Nietzsche‟nin en sert eleştirilerini 

yönelttiği Sokratik ve Platonik bir düşünüştür. Bu düşünüşte hem akıl mutlak bir öğe 

sayılmış hem de tanrı fikri asıl hâkîkat olarak kabul edilmiştir. Ancak Nietzsche, 

topluma yön verecek olan Sokratesci ve Platoncu hataya tekrar düşülmesini kabul 

etmemektedir.  

Nietzsche ile Descartes‟ı karşı karşıya getiren bir diğer konu „ben‟ in 

konumlandırılışıdır. Descartesçi bakışta „ben‟ tamamlanmış olandır. Belli bir 

perspektif ile bu değişmez. „Ben‟ kavramına yüklenen değer doğuştan verili 

olanlardır. Bu noktada Descartes şöyle söyler; 

Ben neyim? Düşünen bir şey. Peki, düşünen bir şey nedir?  Yani kuşku 

duyan, kavrayan, doğrulayan, yalanlayan, isteyen, istemeyen, ayrıca hayal 

eden ve hisseden bir şey. Tüm bunlar benim doğama aitse, hiç kuşku yok ki 

bu az bir şey değildir. İyi de neden doğama ait olmasınlar ki? Ben hala, 

neredeyse her şeyden kuşku duyan, ama yine de bazı şeyleri anlayan ve 

kavrayan, bir tek bunların hakiki olduklarından emin olup bunu doğrulayan, 

tüm diğerlerini reddeden, daha fazlasını bilmek isteyen ve arzulayan, 

aldatılmak istemeyen, pek çok şeyi, hatta bazen istemeden de olsa, hayal 

eden, bir o kadarını bedenin duyguları aracılığıyla hisseden o aynı ben değil 

miyim? Her zaman uyusam da, beni var etmiş olan tüm gücüyle beni 

yanıltmak için uğraşsa da, kesin olarak var ve yaşıyor olmam kadar hakiki 

başka bir şey yok mu? Bu özelliklerden herhangi biri düşüncemden ayrı 

olarak ele alınabilir ya da benden ayrı düşünülebilir mi? Yapılamaz; çünkü 

eşyanın doğası gereği kuşku duyan, işiten, arzulayan, daha fazla söze gerek 

yok, benden başkası değil, benim (Descartes, 2016: 62,63).  

Descartes‟in bu pasajı onun „ben‟ kavramına yüklediği anlamları gerçeklik 

olarak kabul ettiğini ortaya koyar. Bu gerçeklik kişilerin doğalarında hali hazırda 

olandır.  

Descartes‟in “Düşünüyorum öyleyse varım” (Descartes, 2015: 63) sözü de bu 

düşüncesini onaylar. Düşünme burada başlı başına var olabilen bir töz olarak kabul 

edilmiştir.Yani “Düşünme var: öyleyse düşünen bir şey var” (Nietzsche, 2017b: 

327). Bu kabulde Nietzsche‟ci bakışta iki çıkmaz var. Birincisi varlığın var 

olabilmesinin ön koşulu metafizik bir temele dayandırılmış, ikinci ise varlığa adı 

düşünme olan bir yeti yüklenmiş, ancak bu yükleme tabiri Nietzsche için böyle 

nitekim Descartes‟a göre bu yeti zaten doğuştan insan doğasına eşlik edendir. 

Descartes felsefesinde „ben‟ kavramına yüklenen bu anlam kişinin kendi 



50 
 

gerçekliğini, dış dünyanın gerçekliğini ve tanrının gerçekliğini doğuracak kadar 

büyüktür. Nietzsche bağlamında bu durum sahte bir belirlenimle kurgusal bir yaşam, 

kurgusal bir yaratıcı oluşturmuştur. Nietzsche Descartes‟ın bilinçli insanına eşlik 

eden bu niteliklerin sahteliğinden şu sözleriyle bahseder; “Ne „tin‟, ne neden, ne 

düşünme, ne bilinç, ne ruh, ne istenç, ne de gerçek vardır: hepsi hiçbir işe yaramayan 

kurgulardır” (Nietzsche, 2017b: 325).  

Nietzsche felsefesinde hiçbir değer doğuştan bizlere verilmiş olamayacağı 

gibi bunların tek başına bir gerçekliği de söz konusu olamaz. Bu noktada her şey 

değişkendir. Daima oluş hali vardır, bitmişlik ve tamamlanmışlık söz konusu 

değildir. Bu sebeple yaşam süresince tüm kavramlar, Descartes‟ın söyleminin aksine 

insan ve insani durumlar ile anlam kazanır. Bu kavramların, varlığı öncelemesi yahut 

varlığın varoluş şartı olması söz konusu değildir. Buraya kadar aydınlanma aklının 

temeli olan Descartes‟ın Nietzsche felsefesindeki yerini verdik.  

 Descartes‟ın ardından Nietzsche‟nin en çok eleştiri yönelttiği diğer bir önemli 

figür de Kant‟dır. Kant, Descartes‟ın rasyonalitesini kendi felsefesi ile bütünleştirip 

Aydınlanma çağının asıl temsilcisi olur. Burada onun aydınlanma ile ilgili söylemini 

vermek yerinde olacaktır. 

Aydınlanma, insanın kendi suçu ile düşmüş olduğu bir ergin olmama 

durumundan kurtulmasıdır. Bu ergin olmayış durumu ise, insanın kendi aklını 

bir başkasının kılavuzluğuna başvurmaksızın kullanamayışıdır. İşte bu ergin 

olmayışa insan kendi suçu ile düşmüştür; bunun nedeni de aklın kendisinde 

değil, fakat aklını başkasının kılavuzluğu ve yardımı olmaksızın kullanmak 

kararlığının ve yürekliliğini gösteremeyen insanda aramalıdır. Sapare Aude! 

„aklını kullanma cesareti göster!‟ sözü şimdi aydınlanmanın parolası 

olmaktadır. Doğa, insanları yabancı bir yönlendirmeye bağlı kalmaktan 

çoktan kurtarmış olmasına karşın (naturaliter maiorennes) , tembellik ve 

korkaklık nedeniyledir ki, insanların çoğu bütün yaşamları boyunca kendi 

rızalarıyla erginleşmemiş olarak kalırlar ve aynı nedenlerledir ki bu insanların 

başına gözetici ya da yönetici olarak gelmek başkaları için de çok kolay 

olmaktadır. Ergin olmama durumu çok rahattır çünkü (Kant, 1993: 139).   

Kant‟ın bu söyleminden çıkarılacak sonuç, aklın dizginlerini kişinin kendi 

eline almasının gerekliliğidir. Kişi kendi aklı ile belirlenimlerinin sağlayıcısı 

olmalıdır. Bu karanlıktan çıkışın, aydınlık olana ulaşmanın temel şartıdır. Akla bu 

denli büyük bir anlam atfeden Kant felsefesinde kabul edilmesi gereken farklı 

nitelikleri olan iki dünya vardır. Bunlar; fenomenler diğer bir deyişle görünüşler 



51 
 

dünyası ile numen yani gerçeklik dünyasıdır. Bu noktada numen dünyası asıl 

gerçekliklerin olduğu kendinde şeylerin doğasıdır ve bilinemez olandır(Jackson, 

2012: 18). Bu yönüyle insan bilgisine kapalıdır, ancak fenomenlerin bilgisi, görünen 

dünyayı imlemesi sebebiyle ulaşılabilir niteliktedir (Frolov, 1991: 254). Burada 

numenin bilgisine diğer bir deyişle kendinde şeyin bilgisine ulaşamama insanın 

sınırlı anlama yetisinden kaynaklanır.  

Nietzsche‟ye göre kendinde şey, yani mutlak bilgi kendi içinde açık bir 

çelişki barındırır (Nietzsche, 2015b: 29). Buna göre kendinde şeyin özü Kantçı 

bakışta bilinememezliğidir. Bilinemez olan bir şeyin var olması için bunu 

doğrulayacak niteliklere ihtiyacımız vardır. Ancak, bu şey bilinemez olduğundan bu 

niteliklerin bilgisine de sahip değiliz. Dolayısıyla kendinde şey bilinemez olanı 

imlerken bunu kanıtlayabileceğimiz hiçbir bilgi de vermez. Bu da kavramın kendisini 

bir paradoksa dönüştürür. Nietzsche‟nin Kant‟a yönelttiği diğer bir eleştiri bu dünya 

ve hâkîkat dünyası olarak yaptığı bölümleme üzerinedir. Bu konuda Nietzsche şöyle 

der; 

Eski ideale varan bir kaçamak yol açılmıştı. „Hakiki Dünya‟ kavramı, ahlakın 

dünyanın özü olduğu kavramı ( _yanlışlar içinde bu en berbat iki yanlış!), 

şimdi, bulandırılmış – kurnaz bir skepsis
3
 sayesinde, yeniden, kanıtlanabilir 

kılınmış olmasa da, artık çürütülemez kılınmıştı… Akıl, aklın hakkı, 

ulaşılamıyordu oraya… Gerçeklik „görünüştelik‟ haline sokulmuş; baştan 

aşağı yalandan bir dünya, varlıkların dünyası, gerçeklik haline sokulmuştu… 

Kant‟ın başarısı, salt bir tanrıbilimci başarısıdır” (Nietzsche, 2008: 17).  

 Kant‟ın geliştirdiği bu gerçeklik ve görünüş ayrımı Nietzsche gözünde Platoncu 

olandan farklı değildir. Nitekim temelde her ikisi de bu dünyanın ardında asıl 

gerçeklik olan dünya görüşüne sahiptirler. Ancak Nietzsche, görünüş dünyasının 

yadsınmasına karşılık onun içgüdülerin ayakta olduğu ve yaşamamıza imkân veren 

tek dünya olduğunu söyler (Nietzsche, 2017b: 370). Bu söylemini daha anlaşılır 

kılmak için dört öneri formülüze eder; 

Birinci önerme: „Bu‟ dünyanın görünüşte olarak tanımlanmasında gösterilen 

gerekçeler, asıl onun gerçekliğini temellendirirler – başka türden bir 

gerçeklik, kesinlikle kanıtlanamaz. İkinci önerme: Şeylerin „hakiki varlığına‟ 

verilmiş olan kıstaslar, var olmayışının, hiçliğin kıstaslarıdır – „hakiki dünya‟ 

gerçek dünyayla çelişme üzerine kurulmuştur: aslında, yalnızca ahlaksal – 

                                                           
3
 Skepsis, kuşku ve güvensizlik halini imler. 



52 
 

optik bir yanılgıdan ibaret olduğu için görünüşte bir dünyadır. Üçüncü 

önerme: Bu dünyadan „başka‟ bir dünya masalı uydurmanın, - içimizde 

yaşamın karalanması, küçültülmesi, kuşkulu hale sokulması yönünde bir 

içgüdünün egemen olmadığını varsayarsak -, hiçbir anlamı yoktur: aksi halde 

yaşamdan „başka‟, „daha iyi‟ bir yaşamın hayaliyle intikam almış oluruz. 

Dördüncü önerme: Dünyayı „hakiki‟ ve „görünüşte‟ dünyalara ayırmak, ister 

Hıristiyanlığın, ister Kant‟ın (nihayetinde o da sinsi bir hıristiyan) yaptığı 

biçimde olsun, yalnızca dekadansın bir telkinidir – çökmekte olan yaşamın bir 

belirtisidir (Nietzsche, 2010a: 23,24).  

Descartes ve Kant felsefesine dair yaptığımız inceleme sonunda her ikisinin 

de rasyonel olan ile metafizik olan arasında kalmışlığını görmekteyiz. Descartes, her 

ne kadar „cogito ergo sum‟ yani düşünüyorum öyleyse varım diyerek aklını 

somutlasa da son noktada tanrıya ulaşarak, ruhu müstakil bir töz olarak kabul etmiş 

ve metafizik olanı onaylamıştır. Tıpkı bunun gibi Kant da „sapare aude!‟ yani aklını 

kullanma cesareti göster! diyerek rasyonel tavrını ortaya koysa da, numen - fenomen 

ayrımı yapıp, numene hakikat elbisesi giydirip, onu fenomenden daha gizemli bir 

alana iterek metafizik olanı evetlemiştir. Onların bu tavırları Nietzsche‟nin gözünde 

Platon‟dan beri kabul edilen tanrısal olan ve dünyevi olan ayrımından pek de farklı 

değildir. Yaşam bu tavırlar ile on yedinci ve on sekizinci yüzyılda tekrardan gözden 

düşürülmüştür. Metafiziğin ağırlığı yine kendini göstermiştir. Son noktada kurgusal 

hâkîkat öğretilerine bir yenisinin eklenmesinden öteye gidilmemiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 



53 
 

2. BÖLÜM: NĠETZSCHE’NĠN ON DOKUZUNCU YÜZYIL ELEġTĠRĠSĠ VE 

ÜST ĠNSAN KONSEPTĠNĠN GEREKLĠLĠĞĠ 

 

2.1.Akılsal Olanı ArayıĢın En Radikal DönüĢümü: On Dokuzuncu Yüzyıl 

Pozitivizmi Ve Nietzsche’nin Bilimcilik EleĢtirisi 

Nietzsche felsefesinde eleştirel konumda olan Sokrates, Platon, Hıristiyanlık 

ve bunların ardılı olan aydınlanma felsefesi, son dönüşümünü pozitivizm başlığı 

altında yapar. Bu noktada Sokrates akılsallığı başat unsur sayar, Platon bu olguya 

idealar âleminin anahtarı rolünü verir, Hıristiyanlık Platoncu anlayış ile ilerleyip 

tanrı ve öte dünya kavramlarını geliştirir ve aydınlanma felsefesi metafizik 

unsurlara tutunarak rasyonel temeller arar. Nihayet on dokuzuncu yüzyıla 

geldiğimizde ise nesnel bir varlığı imleyen doğaüstü ilah fikrinin tamamen 

yadsınma çabaları ortaya çıkar (Armstrong, 2017: 500). Bu çabalar salt bilginin ve 

akılsallığın geçerli olduğu, metafizik unsurların tümden reddedildiği, yüzyıllardır 

süre gelen tanrı arayışının yerini bilimsel olana bıraktığı pozitivizmi doğurur. 

On dokuzuncu yüzyıla genel çerçeveden baktığımızda kaosun egemen 

olduğu bir dönemi görmekteyiz. Burada din olgusu, toplum üzerindeki yüksek 

etkisinden dolayı kaosun nedeni olarak gösterilmektedir (Ballıkaya, 2015: 88). Bu 

noktada pozitivizm, doğduğu yüzyıl dolayısıyla değer kazanan bir kavramdır. Öyle 

ki, bu kavram hâlihazırda var olan değerlere ve kabullere bir tepki olarak ortaya 

çıkar. Bu yönüyle o, on dokuzuncu yüzyılın içinde bulunduğu durumu aşma 

girişimidir. 

Bu girişimin öncüsü diğer bir deyişle pozitivizmin kurucusu ise Auguste 

Comte‟dur. O, bu tavrıyla tüm metafizik unsurları reddedip, tanrı kanunları yerine 

doğa kanunlarını geçirir ve son noktada toplumda var olacak yenilenmenin 

kaynağını insan aklı ile bilimin birlikte ilerlemesine dayandırır (Ballıkaya, 2015: 

88). Bu düşüncelerle gelişen pozitivizm, bilime nesnellik niteliği kazandırmayı 

hedefler. Nitekim bilim yapmanın temel kıstası tüm dinsel ve metafiziksel 

argümanlardan arınmakta saklıdır (Büyük, 2013: 1). Comte‟a göre bu arınma ancak 

pozitif düşünüş ile mümkün olur. 

Pozitif düşünüş; toplumların teolojik ve metafizik evrelerinden sonraki 

aşamadır. Teolojik evrede tüm olgular tanrısal irade adı altında açıklanırken, 



54 
 

metafizik evrede tanrının yerini soyut güçler alır. Bunların ardılı olan pozitif 

düşünüşün hâkim olduğu aşamada ise tüm olgular akıl temelli bilimsellik ile 

açıklanmaya çalışılır (Akarsu, 1987: 101,102). Comte, bu evreyi şöyle açıklar: 

Pozitif çağda İnsan zekâsı, mutlağı bulmanın ne kadar imkânsız olduğunu 

anlamıştır. Evrenin nereden gelip, nereye gittiğini, olayların iç sebeplerini 

aramaktan vazgeçer. Muhakeme (raisonnement) ve gözlemler yardımıyla 

onların gerçek kanunlarını yani değişmez devamlılık ve benzerlik 

münasebetlerini bulmağa çalışır. Böylece olayların açıklanması gerçek 

sınırları içine oturtulmuş olur (Comte, 1964: 217,218).   

Comte‟un bu söyleminden de anlaşılacağı üzere, pozitif aşamada önemli 

olan olayların birbiri ile ilişkisidir. Olayların nedenleri üzerinde durmak beyhude 

bir çabadır. Çünkü teolojik ve metafizik aşamalar aşılıp bu aşamaların sağladığı 

kurgulardan bilimselliğe ulaşılmıştır. Bilimler ise gerçekliğin özünü kavrayamazlar. 

Onlar, yalnızca görüngülerin çözümlemesini sunmaya muktedirler (Akarsu, 1987: 

99). 

Nietzsche ekseninde pozitivizm ve onun kaynağını oluşturan bilim temelli 

yaklaşım, bu nitelikleriyle bazı çıkmazlara kapı aralar. Pozitivizm, inanç 

kavramının yerine bilmek kavramını geçirerek kendinden önceki çağlardan daha 

radikal bir tutumla duyuüstüne yönelik tüm kabulleri alt etmeyi amaçlamaktadır. 

Fakat bilim, her ne kadar metafizik ve teolojik çözümlemeleri aşma girişimi olarak 

yola çıkmış olsa da, olgulara karşı „neden?‟ sorusunu öteleyerek tam bir başarı 

sağlayamamaktadır. Nitekim Nietzsche‟nin gözünde, yıllardan beri yapılmamış olan 

ve esaslı sorun olarak karşımıza çıkan tam olarak budur. Bu bağlamda Nietzsche 

şöyle der:“Ödevim, insanlığın en yüksek anlamda kendine döneceği, geriye 

bakacağı, ileriye bakacağı, rastlantının, rahiplerin boyunduruğundan kurtulup, niçin, 

neden sorularını ilk kez toptan ortaya koyacağı o anı, o büyük öğleyi hazırlamak 

olan ödevim…”(Nietzsche, 2006: 79). Nietzsche, bu söyleminde „neden‟ 

sorunsalının kendinden önceki hiçbir girişimde tümüyle ele alınmadığını açıkça dile 

getirmektedir. Bu sebeple Nietzsche gözünde pozitivizmin tıpkı teolojik ve 

metafizik açıklamalarda olduğu gibi eksik kaldığını çıkarsamaktayız. 

Nietzsche ekseninde pozitivizmi problematik yapan ikinci durum ise 

pozitivizmin kişiler üzerindeki etkisidir. Pozitivist bakışta, bilimin evrensellik 



55 
 

iddiası altındaki çıkarımlarının doğruluğu yahut yanlışlığı sorgulanmaz. Kişiler, var 

olan bilim yasasına uyum sağlamakla mükelleftirler (Nietzsche, 2003: 89). Burada 

insan, ussallık ve bilimsellik iddiası altında disipline edilir. Bunun sonucunda da 

ciddiyet, kötümserlik, yaşama karşı yorgunluk, hayal kırıklığı, ümitsizlik ve 

kadercilik gibi nitelikler kişiye eşlik eden temel duygulara dönüşür(Nietzsche, 

2003: 218). Nietzsche, bu söylemine bilim insanlarını da dâhil eder. Onların 

kendilerini nesnellik buyruğu altında feda ettiğine işaret eder. Nitekim onun bilim 

insanı tanımlaması da bu söylemle paraleldir. Buna göre bilim insanı; 

İlkin soylu olmayan bir insan tipidir, soylu olmayan bir insan tipinin 

erdemleriyle, yani egemen olmayan bir tiptir, ne buyurgan ne de kendi 

kendine yeten: çalışkanlığı vardır, düzendeki, sıralamadaki yerini sabırla 

kabul eder; yetenekleri ve gereksinimlerinde ölçülü ve dengelidir; 

benzerlerine ve benzerlerinin gereksinimlerine karşı içgüdüsü vardır; 

örneğin, biraz şu bağımsızlık ve yeşil otlak, huzurlu bir çalışma olmaksızın, 

şu onur ve tanınma hevesi (her şeyden önce, tanınma, tanınmışlık şart 

koşuldur-), şu iyi bir ad taşımanın gün ışığı, şu kendi değerlerini ve 

çıkarlarını, tekrar tekrar yenmek zorunda olduğu, bütün bağımlı insanların 

ve sürü hayvanlarının yüreklerinde tortu olan iç güvensizliğiyle perçinleme 

(Nietzsche, 2015b: 124,125). 

Burada bilim insanı içgüdülerini aşma çabasıyla yaşamın coşkusundan 

vazgeçer ve sistemin bir kölesi haline gelir. Nietzsche, bu konudaki karşıt tutumunu 

şöyle dile getirir; “Tüm sistematikçilerden kuşku duyuyorum ve onları görünce 

yolumu değiştiriyorum. Sistem istemi, dürüstlük yokluğudur” (Nietzsche, 2010a: 7). 

Ona göre, pozitivizm ile oluşan bu yanlış telakkiler yalnızca yaşamın bütüncül bir 

şekilde ele alınıp, bilgi sahibi insanın dünyayla barışık bir tavırda olmasıyla ortadan 

kaldırılır (Nietzsche, 2015b: 80).Nietzsche, on dokuzuncu yüzyıl pozitivist 

toplumunun bilimsellik altında ortaya koyduğu tüm aşırılıklarını eleştirirken bilimin 

tarihsel gelişimine dair de bir saptamada bulunur. Bu saptamada bilimin üç 

yanlıştan ötürü ilerlediğini söyler; 

Bilim geçen yüzyıllar boyunca ilerletildi, ilerlemenin nedeni bir ölçüde bilim 

aracılığı ile Tanrının iyiliğinin, bilgeliğinin en iyi biçimde 

anlaşılabileceğinin umulması –büyük İngilizlerin (Newton gibi) ana güdüsü 

buydu; bir ölçüde bilginin saltık yararına, özellikle de ahlaklılık, bilgi ile 

mutluluk arasındaki yakın ilişkiye inanılması –Bu büyük Fransızların 

(Voltaire gibi) ana güdüsüydü; bir ölçüde de bilimde bir şeye bencillikten 

uzak, zararsız, kendine yeterek gerçekten safça sahip olunabileceği, onun 

böyle sevilebileceğine inanılmasıydı. Buna göre bilimde insanın kötü 



56 
 

dürtüleri işe karışmaz –kendini bilen tanrısal olarak hisseden Spinoza‟nın 

ruhundaki ana güdü –özetle bilimin gelişmesi üç yanlıştan birden 

kaynaklanır (Nietzsche, 2003: 67).  

Nietzsche‟nin gözünde bilimin sağlayıcısı olan bu üç yanlıştan ilkinde bilim, 

tanrısal olanın aracı konumundadır. İkinci yanlışta bilim, mutluğun aracıdır. Üçüncü 

yanlışta ise bilim, kötü içgüdülerden arınarak bilmenin aracıdır. Bilimin gelişiminin 

ardındaki bu amaçlar, toplumun ahlaki yönünü de belirlemektedir. Bu açıdan 

Nietzsche ekseninde on dokuzuncu yüzyılın son ahlaki kapanı, „bilgi için bilgi‟ 

anlayışıdır (Nietzsche, 2015b: 79). Pozitivist insan, işte bu yanlışa tümüyle 

saplanarak bilimciliğin ahlaki statüsünü yasalaştırmıştır. Bu da pozitivizmi 

problematik yapan üçüncü bir duruma kapı aralar. 

Bu anlayışta bilim, çağın mutlak egemenidir. Toplum, bilimin sınırlılığını 

yahut onun eleştirilebilirliğini tümden yadsır. Bilime, sırf bilim oluşundan ötürü 

tapılır. Bu yönüyle pozitivist toplum Hıristiyan ahlakınca sürülen yaşamı geri 

getirmiş olur. Öncelerinde ruhban sınıfının öğretilerinde bulunan mutluluk, yerini 

bilime bırakır ve Ortaçağ‟da topluma hâkim olan rahibin yerini yol gösterici ve 

sistematize edici bilim insanı alır. Öyle ki rahip, toplumun yapıp etmelerini tanrısal 

sözlerle belirleyen bir hükmedici iken pozitivizm ondan yalnızca bu hükümleri 

veren el bakımından ayrılır. Diğer bir deyişle gelinen son nokta itaat edilen unsurlar 

arasındaki değiş tokuştur. Bu benzeşim, Nietzsche‟nin topluma egemen olan 

pozitivizm telâkkîsine getirdiği eleştirilerini daha da alevlendirir. Nitekim 

Nietzsche, tüm felsefesi boyunca kendi belirlenimlerinin sağlayıcısı olan insanı 

öğütler. Ancak pozitivizmin bilimci insanı, nesnelliğini icrâ ederken günden güne 

kendisizleşir ve bu süreçte kendisizleşmeyi bir amaç ve kurtuluş olarak yorumlar 

(Nietzsche, 2015b: 125). 

Nietzsche ekseninde pozitivizmi problematik yapan dördüncü durum bilimin 

bir yöntem krizine dönüşmesinde saklıdır. Ona göre bu yüzyılda bilime karşı 

bilimsel yöntemin zaferi söz konusudur(Nietzsche, 2017b: 319). Birçokları yaratıcı 

bilim insanının yöntemini farklı alanlara uyarlamaya çalışır. Bu ise bilimin özgün 

değerini yitirmesinin sebebidir  (Kuçuradi, 1967: 147). Buraya kadar on dokuzuncu 

yüzyıla hâkim olan pozitivizmi ve Nietzsche ekseninde bu egemenin eksikliklerini 



57 
 

vermiş bulunmaktayız. Peki, Nietzsche‟nin bu konuya getirdiği çözüm hangi 

niteliktedir? 

Nietzsche, hiçbir zaman bilim karşıtı bir tavır sergilememiştir. O,  

bilimciliğin, bilimin icrâ edilme tarzındaki yanlışlıkların, hastalıklı nedenler ve 

sonuçlar ile oluşturulan sözde bilimlerin, tenkit edilmeden kabul edilmiş bilimsel 

nitelendirmelerin karşısındadır. Bu yönüyle Nietzsche, topluma egemen olan tüm 

kabûller karşısında kişinin kendi değerlerini belirlemesini öğütler. Burada egemen 

olan gücün din yahut terbiye edici bilim olmasının bir önemi yoktur. Yapılması 

gereken şey, tüm nitelendirmeleri yeterince tenkit edip, onların yaşamdakini 

değerini belirlemektir. Kişi bu aşamada toplumun çöküşüne sebep olacak olan 

biçim verici, düzenleyici tüm kurum ve güçlerden sıyrılıp kendini keşfetmelidir. 

Nietzsche bu tavrını temellendirecek olan şöyle bir söylemde bulunur: 

Gelin cezalandırmayı, kınamayı, başkalarını adam etmeyi bu ölçüde çok 

düşünmeyelim. Biz bir bireyi pek seyrek değiştiririz. Bir kez bunu 

başarırsak, dikkat çekici başka bir şey daha başarılmış olabilir: O da bizi 

değiştirmiştir. Biz daha çok gelmekte olanlar üzerindeki etkimizin onların 

tümünün etkisini dengeleyip, onların etkisine ağır basmasına çalışmalıyız. 

Göğüs göğüse bir savaşa girmeyelim –bütün kınamalar, cezalandırmalar, 

başkalarını adam etme girişimlerinin sonu buraya varır. Kendimizi çok daha 

yukarı yükseltelim. Kendi örneğimizi daha da göz alıcı renklerde boyayalım. 

Kendi parıltımızın onları çok fazla gölgede bırakmasını sağlayalım. Hayır, 

başkalarını kınayan, kendini doyuma ulaşmamış hissedenler gibi onların 

hesabına kendimizi karartmayalım. İyisi mi yolumuzu değiştirelim! Kendi 

yolumuza bakalım? (Nietzsche, 2003: 191). 

Kişi ancak böyle bir yönelim ile asıl olan değere, asıl olan bilime ulaşır. Bu 

onun sağlıklı düşünmesinin ön koşuludur. Nitekim bilim, tüm neden ve etkilerin 

sağlıklı bir biçimde kavranmasıdır. Ancak böyle bir bilim, gerçek bilimdir. Ancak 

böyle bir bilim rahibin icat ettiği ölüm, sefalet, dert ve hastalık ile mücadele edebilir 

(Nietzsche: 2008: 71). 

2.2.Nietzsche’nin Decadence Söylemi 

On dokuzuncu yüzyıl birbirinden farklı iki iddiaya ev sahipliği yapan bir 

dönemdir. Bu iddialardan ilki Hristiyanca değerlendirme iken diğeri, tanrı tahtına 

bilimi oturtup öte dünyacı görüş yerine modern toplumu aşılayarak Hristiyanlıkta 

hâkim olan tüm ilkeleri ters yüz etmeyi amaçlayan bilimci-pozitivist 

değerlendirmedir (Kuçuradi, 1967: 137). 



58 
 

Hristiyan‟ca değerlendirme tarzı, Sokrates etkilenimli Platon felsefesinin 

devamı niteliğindedir. Bu ilkenin en belirgin özelliği, ruhban sınıfının sözde hakîkât 

nitelendirmeleriyle yaşam karşısında sahte bir tutum sergilemesidir. Nietzsche, bu 

duruma oldukça eleştirel yaklaşır; 

Mahkûm ediyorum Hıristiyanlığı; ona, şimdiye dek herhangi bir savcının 

ağzından çıkan en korkunç suçu yöneltiyorum. O benim için düşünülebilir 

yozlukların en yükseğidir, olanaklı en son yozluğun istemi olmuştur. 

Hıristiyan kilisesi yozluğu bulaştırmadık hiçbir şey bırakmamıştır, her 

değeri bir değersizlik, her hakikati bir yalan, her dürüstlüğü bir ruh alçaklığı 

haline sokmuştur. Bir de tutup bana onun „insancıl‟ katkılarından söz 

açıyorlar! Herhangi bir zorluk, felaket durumunu ortadan kaldırmak, onun 

en derin çıkarına aykırıdır, -o, felaketlerle yaşar, kendini bengileştirmek için 

zorluklar yaratmıştır… Günah solucanı örneğin: bu sıkıntıyla zenginleştirdi 

kilise insanlığı! –„Ruhların tanrı önünde eşitliği‟, bu kalpazanlık,bütün aşağı 

duyumluların rancune‟ları için bu perde, bu patlayıcı kavram, sonunda 

devrim, modern fikir ve bütün toplum düzeninin batış ilkesi haline gelen bu 

kavram – Hıristiyan dinamitidir… Hıristiyanlığın „insancıl‟ katkıları! 

Humanitas‟dan bir çelişki, bir kendini aşağılama sanatı, ne pahasına olursa 

olsun yalan söyleme istemi, bütün iyi ve dürüst içgüdülere karşı bir 

isteksizlik, bir horgörü çıkarmak! Bunlardır, bence katkıları Hıristiyanlığın! 

–Kilisenin biricik etkinliği olarak asalaklık; uçuk benizlik, „kutsanmışlık‟ 

idealiyle, her kanı, her sevgiyi, her yaşam umudunu emip yutmak; her 

gerçekliği değilleme istemi olarak, öte dünya; şimdiye dek kurulmuş en 

yeraltı komplonun nişanesi olarak, haç, -sağlıklılığa karşı, güzelliğe, 

nasipliğe, yürekliliğe, tine, ruh iyiliğine karşı, yaşamın kendisine karşı… 

Hıristiyanlığı mahkûm eden bu sonsuz iddianameyi bütün duvarlara 

yazacağım, duvarı olan her yere, -körleri de görür kılacak harflerim vardır 

benim… Hıristiyanlık, diyorum, tek büyük lanet, tek büyük içsel yozluk, 

hiçbir aracın yeterince zehirli, gizli, yeraltı, küçük gelmediği tek büyük 

intikam içgüdüsüdür, -diyorum, tek silinmez utanç lekesi insanlığın…” 

(Nietzsche, 2008: 97,98).  

Çağa egemen ilkelerden bir diğeri olan Pozitivizm temelli değerlendirme 

tarzı ise, oldukça radikal bir girişimde bulunarak mutlak hakikat algısı ile hareket 

eden tüm metafiziksel öğretileri reddeder. Dolayısıyla pozitivizm ile yapılmak 

istenen Hıristiyanca olan tüm öğretileri aşmaktır. Pozitivizmin bu iddiası 

sistematize eden ve yaşamın coşkusunu eriten bir dönüşüme uğrayarak bilim diye 

nitelendirilen yeni bir yargıç doğurur. Nietzsche ekseninde bu yeni egemen put, 

yaşamı yoksullaştırıp onu ciddileştirerek Hıristiyanlığın topluma karşı takındığı 

tavırdan beslendiğini açıkça ortaya koyar. Bu noktada pozitivist değerlendirme 

tarzı, Hıristiyanca olan değerlendirme tarzının bir sonucudur (Kuçuradi, 1967: 137). 



59 
 

Bu nitelikleriyle pozitivist tarz, bilimsel olanı toplumun her alanına oturtma 

çabasındadır. Bu süreçte o güne değin hüküm sürmüş olan tüm kadim öğretiler 

egemenliklerini yitirip, toplum üzerindeki belirleyici niteliklerini kaybeder. Bilim, 

var olan tüm yaşam belirtilerini kemirir. Nietzsche, bu bağlamda şöyle der; “Bu 

insanca anlamını yitirmiş çarklar, bu mekanizma, işçinin bu „kişiliksizleşme‟si, 

„işbölümü‟nün sözde verimliliği, bunlardan hasta düşmüştür yaşam. Amaç, yani 

ekin, elden çıkmıştır, -araç, yani çağdaş bilim düzeni, barbarlaştırılır…” (Nietzsche, 

2006: 65).  

On dokuzuncu yüzyıl, birbirini besleyen bu iki zıt kutuplu düşünüşün 

karşılığı olan moral değerlerin hâkim olduğu bir dönemdir.  Bu moraller birbirinden 

her ne kadar farklı amaçları iddia etse de sürüce değerlendirme tarzını 

barındırmaları bakımından ortak bir temele dayanırlar (Kuçuradi, 1967: 137). İşte 

bu sürüce değerlendirme tarzı, Nietzsche ekseninde on dokuzuncu yüzyıl 

toplumunda decadence olgusunun doğmasına zemin hazırlar. Nitekim bu durum 

sonucunda çöküntünün değmediği, decadence‟ın uğramadığı hiçbir alan kalmaz 

(Kuçuradi, 1967: 151). 

„Decadence‟, Fransızca bir kavram olup Latince „decadere‟den gelmektedir. 

Kavram çürüme, bozulma, çözülme yahut çökme anlamlarını imlemektedir (Coşar, 

2009: 19).  Nietzsche, decadence olgusunu tüm kültürlere eşlik eden bir kavram 

olarak görür. Bu sebeple onu yalnızca on dokuzuncu yüzyıl ile sınırlamaz ve birçok 

yönden tahlil eder. Bu tahliller sonucu çöküşün en yaygın tiplerini ortaya koyar. 

Buna göre;  

1)Çözüm yollarını seçtiğine inanan bir kişi, aslında tükenmişliği hızlandıran 

bir yolu seçmiştir; Hıristiyanlık buna bir örnektir(ki bu, içgüdülerin 

sapmasının en büyük örneğidir); „ilerleme‟ bir başka örnektir.- 

2)Kişi, uyarıcılara karşı gücünü kaybetmiştir-ve tesadüflerin merhametine 

kalmıştır: Kişi, tecrübelerin işler ve büyütür- „şahsilikten ayrılış‟, istencin 

parçalanması. Örnek vermek gerekirse: Ahlaklılığın merhametten bolca 

bahseden özverili türüdür- ve şahsiyetin zayıflığıyla öylesine ayırt edilir ki o 

da şarkıya eşlik eder ve aşırı uyarılmış bir telli çalgı gibi sürekli titreşir-çok 

sinir edici bir şey.- 

3)Kişi neden ve etkiyi karıştırmaktadır: Kişi çöküşü fizyolojik bir koşul 

olarak anlamaz ve sonuçlarını yanlışlıkla rahatsızlığının gerçek nedenleri 

olarak sayar. Örnek vermek gerekirse dini ahlaklılığın tamamı.- 



60 
 

4)Kişi, artık acı çekmeyeceği bir koşul için can atmaktadır: Yaşam, aslında 

hastalıkların temeli olarak tecrübe edilmektedir. Kişi, hiçbir duygunun 

olmadığı bilinçsizlik durumlarını (uyku, baygınlık) kıyaslanamaz bir 

biçimde bilinç durumlarından daha değerli sayar; bundan böyle bir yöntem 

çıkar- (Nietzsche, 2017b: 49). 

Nietzsche‟nin serimlediği bu decadent tipler kendilerini kültürün 

oluşturucuları olan ahlak, din, felsefe, sanat ve bilim ile ortaya koyar. Ahlâkî alanda 

decadence, kişinin içgüdülerinden kaçınmasına, otoriteler altında köle ahlakınca 

yaşamını sürdürmesine karşılık gelir. Nietzsche ekseninde her ahlak, son noktada 

bir baskıyı değerli görür (Nietzsche, 2015b: 101). Bu baskı altında kişi kendi değer 

yargılarını dolayısıyla erdemlerini belirleyemez. Sürüce değerli kabul edilen sahte 

değerleri benimser ve onları yüce kabul eder. Nitekim artık onun çökmesi 

kaçınılmazdır(Nietzsche, 2006: 61). Burada denilebilir ki, bir birey içgüdülerini 

yitirdiğinde kendisine zararlı olanı seçmeyi yeğliyorsa o çökmüş insandır  

(Nietzsche, 2008: 12). Bu tespiti Nietzsche kendi üzerinden şöyle onaylar; 

“…decadent oluşum bir yana, bunun tam karşıtıyım da. Kanıtlarımdan biri de şu: 

Kötü durumlarda içgüdümle hep doğru kurtuluş yollarını seçmişimdir; gerçek 

decadent ise hep kendine zararlı yolları seçer”(Nietzsche, 2006: 15). 

Decadence‟ın görüldüğü diğer bir alan dindir. Din, yaşamda egemen güçler 

belirler ve bu egemen güçler kişilerin edimlerinin doğruluğunun yahut yanlışlığının 

belirleyicisidir. Dolayısıyla din, ahlaki yönelimlerde de etkindir. Nietzsche, din ve 

ahlakın bu birlikteliği ile yaşamın yoksullaşıp son noktada yok olacağını düşünür ve 

bu durumu şöyle ifade eder; 

Ahlaktaki her doğalcılık, yani her sağlıklı ahlak bir yaşama içgüdüsünün 

egemenliğindendir – yaşamın herhangi bir buyruğu belirli bir „yapmalı‟ ve 

„yapmamalı‟ yasasıyla yerine getirilir, böylelikle yaşamın yolunun önündeki 

herhangi bir engel ve düşmanlık bertaraf edilir. Doğa karşıtı ahlak, yani 

şimdiye dek öğretilmiş, saygı duyulmuş ve vaaz edilmiş olan hemen her 

ahlak, tam tersine, tam da yaşamın içgüdülerine karşı yönelir – bu 

içgüdülerin kâh gizliden gizliye, kâh yüksek sesle ve küstahça yargılanışıdır. 

„Tanrı kalbin içini bilir‟ demekle, yaşamın en düşük ve en yüce arzularına 

hayır der ve tanrıyı yaşamın düşmanı olarak görür… Tanrının hoşuna giden 

aziz, ideal hadımdır… „Tanrının Krallığı‟nın başladığı yerde, yaşam sona 

erer… (Nietzsche, 2010a: 31). 

Nietzsche‟ye göre, Tanrı egemenliği ile yaşam yok edilir; çünkü burada 

“tanrı anlayışı yaşama sırt çevirmeyi, yaşamın eleştirisini, hatta hor görülmesini 



61 
 

temsil eder” (Nietzsche, 2017b: 122). Yaşamın değersizleştirildiği bu süreçte insanî 

olan tüm değerler reddedilir. Nietzsche, bu konuda şu tespitte bulunur; “…din 

„insan‟ anlayışının değerini düşürmüştür; nihaî sonucu iyi, büyük ve doğru olan her 

şeyin insanüstü olduğu ve sadece bir ilahî takdir ile ihsân edileceğidir” (Nietzsche, 

2017b: 117). Fakat burada belirtmemiz gerekiyor ki Nietzsche‟nin eleştirileri daha 

çok Hıristiyan dinine ve dindarlığına yöneliktir. Nietzsche‟ye göre dindar kimse, 

kilise öğretilerine bağlı olan decadence kimsedir. Bu kimsenin iç dünyası tıpkı 

bitmiş bir insan gibidir. Onun değerleri, hastalığın türevlerinden farklı değildir 

(Nietzsche, 2008: 74,75). Sonuç olarak din egemenliği ile insan en derin 

içgüdülerine dek aldatılır, yalana boğulur. O, varlığını, geleceğini ve yükselişini 

dine dayandırır. Bu düşünce ile yaşamın tam aksini içeren değerlere tapınır  

(Nietzsche, 2006: 8). Tüm bunlar decadence‟ın açık bir tezâhürüdür. 

Decadence‟ın bir diğer tezahürü felsefe alanında görülür. Burada felsefe, 

filozofların yaşamı hakîr görmesinde bir araç olarak konumlandırılır. Nietzsche‟ye 

göre, felsefenin bu durumu, Sokrates‟in akılcılığı ve Platon‟un düalist dünya görüşü 

ile beslenir. Sokrates, akıl=erdem=mutluluk denklemini kurup yaşamdaki 

mutluluğu akılsallığa bağlar ve bu süreçte yaşam coşkusunu yitirir; öyle ki, 

Sokrates, ölmek üzereyken bile yaşama karşı içgüdülerini baskılayan bir tavır ile 

yaşamın uzun süren bir hastalık olduğunu dile getirir (Nietzsche, 2010a: 11). 

Sokrates‟in öğrencisi olan Platon‟a yöneldiğimizde onun da benzer yargılar 

taşıdığını görmekteyiz. Hattâ o, Sokrates‟in söylemlerini idealar kuramı ile çok 

daha ileriye taşır. Platon için bu dünya, asıl gerçeklik olan idealar âleminin bir 

kopyasıdır ve ruh, idealar âleminin başat unsurudur. Bu bağlamda idealar âlemi, 

yaşadığımız dünya karşısında daha değerli görülürken ruh da, beden karşısında 

yüceltilir. Platon‟un bu görüşü, bedenin ve yaşadığımız dünyanın yadsınmasına 

zemin hazırlar. Nietzsche‟ye göre Sokrates ve Platon bu yönleriyle yıkılış 

semptomlarıdır. Onlar çöküş tipleridir (Nietzsche, 2010a: 12). Nietzsche, yalnızca 

Sokrates ve Platon‟un felsefî yönelimlerini eleştirmez. O, aydınlanma felsefesindeki 

akılsallık ve kendinde şey kavramları ile de bu dünyanın değersizleştirildiğini 

düşünür. Bu yönde en büyük eleştirilerini de Kant‟a yöneltir. Onun gözünde Kant, 

her şeyi yanlış kavrama içgüdüsü, doğaya aykırılığın içgüdüsü ve Alman 

decadence‟nın felsefe olarak ortaya çıkmasıdır (Nietzsche, 2008: 18). Nietzsche‟nin 



62 
 

bu eleştirilerinin ortak sonucu felsefenin, filozofun bir yalanı haline gelmesi ve bu 

filozofun kanına tanrıbilimcilik bulaşmasıdır (Nietzsche, 2008: 14,15). Burada 

filozof, tüm amacını tıpkı bir rahip gibi üstün bir otoriteye ve öte dünyaya 

yönlendirir (Nietzsche, 2017b: 119,120). Bu süreçte filozoflar mutlak hâkîkate, 

bilgi adına bilgiye, erdem ile mutluluğun birbirini doğurduğuna inanırlar(Nietzsche, 

2017b: 273). Dolayısıyla yaşamın değeri karşısında şüpheye düşerler. İşte bu durum 

felsefenin filozofların eli ile decadence‟a uğrayışının bir göstergesidir (Nietzsche, 

2010a: 12). 

Decadence‟ın bir diğer tezâhürü sanatta romantizmle beraber ortaya çıkar 

(Kuçuradi, 1967: 150). Romantizm, on dokuzuncu yüzyılın başlarında Avrupa 

kültüründe klasisizme karşı doğmuş sanatsal bir yönelimdir (Frolov, 1991: 403). Bu 

yönelimin en temel niteliği, us karşısında duygular ve imgelemin önceliğidir (Güçlü 

vd., 2002: 1216). Romantizmin kökeninde statik bir varlık görüşünü reddeden 

yaratıcı varlık algısı hâkimdir. Bu yönüyle o, rasyonel felsefeye tümden bir karşı 

çıkıştır (Cevizci, 2006: 734). Nietzsche, iki etkenden ötürü sanatı yaşamda değerli 

görmektedir. Bunlardan ilki, varoluşun dehşeti karşısında sanat, kişinin yaşama 

tutunmasında aracı bir rol üstlenir. İkinci olarak ise sanat, insanın varoluşun dehşeti 

karşısında kaçmayıp bu varoluşunu geliştirmesinde etkilidir (Pearson, 1998: 198). 

Sanatı bu etkileriyle yaşamda gerekli gören Nietzsche, romantizmin bu nitelikleri 

barındırmadığını iddia eder. Ona göre romantizm, realiteyi değiştirmeye çalışan, 

gerçeklik karşısında hınç duygusu besleyen bir düşünüşün ürünüdür. Bu yönüyle de 

yalnızca patolojik bir gerçekliği gidermeye çalışan geçici bir çaredir (Nietzsche, 

2017b: 522). Diğer bir deyişle romantizm, yaşamın gerçekliği karşısında bir tür 

uyuşturucudur. Nietzsche bu durumu şöyle ifade eder; 

Romantizm nedir? – Her sanat, her felsefe, gelişen, didinen yaşamın 

hizmetinde bir ilaç, bir yardım olarak görülebilir. Onlar acı çekmeyi, acı 

çekenlerin varlığını her zaman önceden kabul ederler. Ama iki tür acı çeken 

vardır: İlki, yaşamın aşırı doluluğundan acı çekenler- Onlar dionysosçu bir 

sanat, trajik bir dünya görüşü, trajik bir anlayış isterler. Sonra yaşamın 

yoksulluğundan acı çekenler gelir. Bunlar dinlenme, sakinlik, durgun 

denizler peşindedir; sanat ya da bilgi aracılığı ile ya da kafayı bularak, 

katılarak, anestezi ile delilikle kendilerinden kurtulmaya çalışırlar. Sanat ile 

bilginin bütün romantizmi ikinci tipin çifte ihtiyacını karşıladı… (Nietzsche, 

2003: 248).  



63 
 

İşte böyle bir sanat anlayışı, Antik Yunan‟da karşılığını bulan gerçek sanata 

yapılan bir darbe, bir decadence niteliğindedir.Son olarak decadence‟ın bilim 

üzerinde olan etkisine değineceğiz.
4
 Modern toplumda bilim, can sıkıntısından 

kurtulmak ve yaşamda belli bir statü kazanmak adına yapılan bir moda aracıdır. 

Fakat bu toplumda kişiye verilen unvanı ortadan kaldırdığımızda geriye yalnızca bir 

hiçlik kalır. Modern insanın yaşam karşısında herhangi bir yaratıcılığı yoktur. Bu 

aşamada bilimcilik ideali ortaya çıkar. Artık verilen tüm uğraş bilim için bilim 

anlayışı uğrunadır. Bu tutum çağa egemen olan objektiflik iddiasının yansımasıdır. 

Objektif bilimcinin „neden‟ yahut „niçin‟ gibi sorularla işi yoktur. Bu dönemde bilgi 

tutkusu yerini sevgisizliğe ve samimiyetsizliğe bırakır (Kuçuradi, 1967: 

145,146,147). İşte bu nitelikler bilimcilikte karşılık bulan bir decadence‟ı işaret 

eder. 

Nietzsche çöküşün tüm bu tezâhürlerinin ortak sonuçlar barındırdığı 

kanaatindedir. Buna göre, çöküşün sonuçları: “Ahlaksızlık-ahlaksızlığa müptelâ 

oluş; hastalık-hastalıklı oluş; suç-suçluluk; bekarlık-steril oluş; isteri-istencin 

zayıflığı; alkolizm; pesimizm; anarşizm; özgürlükçülük(tin özgürlüğü dahil) 

iftiracılar, baltalayanlar, şüpheciler, yok ediciler” (Nietzsche, 2017b: 47). 

 Peki, yaşamın inkârı olan bu decadence karşısında Nietzsche‟nin önerisi 

nedir? Nietzsche, decadence‟ın tüm tezâhürlerini üst insanın, yani değerlerini 

yaratan insanın oluşumunda bir kırılma noktası olarak görür. Bu niteliği ile 

decadence kavramı, Nietzsche‟yi uzun süre meşgûl eder. Öyle ki “Beni en çok 

uğraştıran, uygulamadaki çöküş sorunuydu” diyerek kavrama verdiği önemi ortaya 

koyar(Nietzsche, 2010b: 15). Ona göre decadence, asla mücadele edilmemesi 

gereken bir durumdur; çünkü çöküşün kendisi gereklidir. O, her yaştaki insanda 

ortaya çıkar (Nietzsche, 2017b: 47). Nietzsche bu düşüncesini daha açık şöyle ifade 

eder; “Atıkların, çöküşün ve yok etmenin ayıplanmaması gerekir: Bunlar yaşamın, 

yaşamın büyümesinin gereklilikleridir. Çöküş fenomeni yaşamın herhangi bir artışı 

ve ilerlemesi kadar gereklidir: İnsan bunları hiçbir durumda durduramaz” 

(Nietzsche, 2017b: 46). Bitik bir toplumu imleyen bu fenomen, yaşamda her türlü 

                                                           
4
Nietzsche‟nin bilime dair yaptığı eleştirileri „Akılsal Olanı Arayışın En Radikal Dönüşümü: On 

Dokuzuncu Yüzyıl Pozitivizmi ve Nietzsche‟nin Bilimcilik Eleştirisi‟ başlığı altında ayrıntılarıyla 

vermiştik. Dolayısıyla burada tekrara düşmemek adına kısa bir değinmeyle yetineceğiz.   



64 
 

değer yargısının oluşmasına kaynaklık eder. Burada ulaşılması gereken nokta 

çöküşün ve önceki tüm çöküşlerin hâlâ mevcut olduğunun farkına varıp onun, bir 

tür kendini aşma ile üstesinden gelinmesidir(Nietzsche, 2017b:46). Bu noktada 

Nietzsche‟nin Zerdüşt kimliği ile karşılaşmaktayız. Zerdüşt, bu kendini aşma 

girişiminin somut örneğinin üst insan olduğunu bildirir. Üst insan, yaşamın 

anlamıdır (Nietzsche, 2017a: 14). O, kendi decadence‟larının bilincinde olan,çöken 

toplumların tüm değerlerini sorgulayıp onlara asıl değerlerini kazandıran bir yaşam 

âşığıdır(Coşar, 2009: 8). 

Deformasyona uğratılmış tüm yaşamlar karşısında sağlıklılığı öğütleyen bu 

üst insan kavrayışını tüm nitelik ve reçeteleri ile çalışmamızın üçüncü bölümünde 

daha ayrıntılı ele alacağız. 

2.3.Nietzsche’de Tanrının Ölüm Ġlânı 

Nietzsche felsefesinde tanrının ölüm ilânı oldukça önemlidir. Öyle ki, 

Nietzsche bağlamında bir amaç olan üst insan ve dolayısıyla üst insanın havarisi 

olan Zerdüşt sorunsalları bu ifade ile açımlanır (Jung, 2019: 60). Nietzsche, „Böyle 

Söyledi Zerdüşt‟ eserinde üst insan konseptine kapı aralayarak geliştirdiği bu ilânını 

ilk kez1882 yılında kaleme aldığı „Şen Bilim’ adlı eserinde duyurur (Heidegger, 

2001: 15). Buna göre; 

“Kaçık adam- Öğle öncesi aydınlığında bir fener yakan, Pazar yerinde 

koşarken durmadan „Tanrıyı arıyorum! Tanrıyı arıyorum!‟ diye bağıran 

kaçık adamı duymadınız mı? Oradakilerin çoğu tanrıya inanmayanlar olduğu 

için onun böyle davranması büyük bir kahkahanın patlamasına yol açtı, onu 

kışkırttılar. „Ne, yolunu mu şaşırmış?‟ diye sordu biri. Bir başkası „Çocuk 

gibi yolunu mu kaybetmiş‟ dedi. „Yoksa saklanıyor mu?‟, „Bizden korkuyor 

mu?‟, „Yolculuğa mı çıkmış?‟, „Yoksa göçmüş mü?‟ onlar birbirlerine böyle 

bağırarak güldüler. Kaçık adam onların arasına sıçrayıp bakışlarıyla onları 

delip geçerek „Tanrı nerede?‟ diye sorar, „şunu da söyleyeceğim, onu biz 

öldürdük –sizlerle ben! Onun katiliyiz hepimiz. Ama bunu nasıl yaptık? 

Denizi kim içebilir? Bütün çevreni silmemiz için bize bu süngeri kim verdi? 

Onu güneşinin zincirlerinden kurtarır iken ne yaptık biz yeryüzünde? Nereye 

gidiyor şimdi dünya, biz nereye gidiyoruz? Bütün güneşlerden uzağa mı? 

Sürekli, boş yere geriye, öne, yana, bütün yönlere atılıp durmuyor muyuz? 

Üst alt kaldı mı? Sanki sonsuz bir hiçte yolumuzu yitirmiyor muyuz? Boş 

uzayın soluğunu duymuyor muyuz? Hava giderek soğumuyor mu? Giderek 

daha çok, daha çok gece gelmiyor mu? Tanrıyı gömen mezar kazıcılarının 

yaygarasından başka bir ses duyuyor muyuz? Tanrı da çürüdü. Tanrı öldü! 

Tanrı ölü! Onu öldüren de biziz! Bütün katillerin katili olan biz nasıl 



65 
 

avunacağız? Dünyayı şimdiye dek elinde tutan, en kutsal, en güçlü olan 

bizim bıçaklarımızla kana bulandı. Kim temizleyecek bu kanı bizden? Hangi 

suyla arıtabiliriz kendimizi? Nasıl bir kefalet törenini düzenlesek, hangi 

kutsal oyunu oynasak? Bu eylemin büyüklüğü bizim için fazla büyük değil 

mi? Bu ancak eylemi gerçekleştirene yaraşır sayıldığı için bizim tanrı 

olmamız gerekmiyor mu? Hiçbir zaman daha büyük bir eylem olmadı, şu da 

var ki, bizden sonra doğacak olan, bu eylem yüzünden şimdiye kadarki 

tarihlerden daha sonra yüksek bir tarihin bir parçası olacak!” (Nietzsche, 

2003: 130). 

Nietzsche‟nin bu pasajının çözümlenmesinde ilk kritik nokta, tanrının ne 

olduğuyla ilgilidir. Evvelâ, öldürülen bir tanrı vardır; fakat bu tanrı nasıl doğmuştur 

ve bu tanrı hangi niteliklere sahiptir? 

Tarihte var olmuş tanrı anlayışları incelendiğinde insanın tanrıyı dâima 

kendisine zıt bir öz olarak konumlandırdığını görmekteyiz. Bu açıdan tanrı sonsuz, 

yetkin, ebedi, kâdiri mutlak, kutsal ve tüm gerçekliklerin tecessümü olarak kabul 

edilirken, insan sonlu, fâni, âciz, günahkâr, diğer bir deyişle olumsuz görülmektedir. 

(Feurebach, 2008: 16) Nietzsche, bu durumu insanın sahip olduğu tüm güçlü 

özellikleri kabul edecek kadar cesur davranmamasına bağlar. Ona göre insan, güçlü 

yanlarını insanüstü olarak görüp kendini küçültmektedir. Bunu yaparken tüm güçlü 

yönlerini tanrı, tüm değersiz yönlerini ise insan olarak adlandırmaktadır (Nietzsche, 

2017b: 117). Fakat Nietzsche‟nin tanrı ile ilgili bu tespiti karşısında, onun tüm tanrı 

anlayışlarını olumsuzladığı yanılgısına düşmemeliyiz. Nitekim Nietzsche‟ye göre, 

Antik Yunan kültürü, en kadîm olan kültürdür ve bu kadimliğin sağlanmasında öne 

çıkan öğe, yaratıcı değerlerin kaynağı olan  Dionysos‟tur. Nietzsche‟nin karşı 

olduğu tanrı, yaşamın tüm coşkusunu yok ederek Dionysos‟un karşısında olup batı 

metafiziğinin yardımıyla inşâ edilen sözde Hıristiyan tanrısıdır. Burada 

Nietzsche‟nin Hıristiyanlığı sahte ve hâkiki olarak ikiye ayırdığını ve eleştirilerini 

bu bağlamda gerçekleştirdiğini belirtmekte de yarar var. Öyle ki, Nietzsche‟nin 

eleştirileri sahte, yaratılmış olan Hıristiyan tanrısına yöneliktir. 

Peki, Nietzsche için asıl Hristiyanlık neyi imler?  Bu Hıristiyanlığın tanrının 

ölümü ile ilişkisi nedir? Nietzsche, gerçek Hristiyanlığı şöyle serimler: 

Hıristiyanlık her an mümkündür. O kendilerini onun adıyla süslemiş olan 

hayâsız dogmalardan hiçbirine bağlı değildir. Onun ne kişisel tanrı 

öğretisine, ne de günaha ve ne de ölümsüzlüğe, ne ruhum kurtuluşuna ve ne 



66 
 

de inanca ihtiyacı vardır; onun düpedüz bir metafiziğe gereği yoktur, ne de 

çilekeşliğe, ne de bir Hristiyan‟ca „tabiat bilimine‟. Hıristiyanlık bir inanç 

öğretisi değil, bir pratik uğraştır. O bize nasıl davranacağımızı söyler, neye 

inanacağımızı değil (Nietzsche, 2002: 124).  

Nietzsche‟nin Hıristiyan kavramına yüklediği bu anlamı daha iyi 

kavrayabilmek için Hristiyan inancındaki İsa figürünün Nietzsche‟deki karşılığını 

vermek gerekmektedir. Nietzsche, İsa‟yı ve onun temel niteliklerini şöyle tanımlar; 

İsa‟ya biraz ifade hoşgörüsüyle „özgür tinli‟ denebilir - her türlü sağlam 

belirginliği hiçe çevirir: söz öldürür, her ne ki belirgindir, öldürür. Yalnızca 

kendi bildiği biçimiyle „yaşam‟ kavramı, deneyimi, her türlü söze, formüle, 

yasaya, inanca, dogmaya karşı direniyordu. Ancak en içten, en içinden 

konuşabiliyordu: en içi olanın sözleri, „yaşam‟ ya da „hakikat‟ ya da „ışık‟tı, 

-bütün geri kalanlar, bütün gerçeklik, bütün doğa, hatta dilin kendisi, onun 

için ancak bir imge, bir benzetme değeri taşıyordu. –Bu noktada, Hıristiyan, 

yani kilise önyargılarında yatan ayartmaya, ne denli güçlü de olsa, kapılarak, 

yanlış anlamaya düşmemek gerek: Böylesine bir par excellence simgeci her 

türlü dinin dışında durur: her türlü tapınma kavramının, her türlü tarihin, her 

türlü doğa biliminin, her türlü dünya deneyiminin, her türlü bilginin, her 

türlü siyasetin, her türlü psikolojinin, her türlü kitabın, her türlü sanatın 

dışında –onun, bu gibi şeyler üzerine tek bildiği, böylesine şeylerin var 

olduğu konusunda bir saf budalalıktır. Kültür, ona dedikodu yoluyla bile 

tanıdık değildir, ona karşı savaş vermesi gerekmez hiç de, -onu 

değillemez… Aynı şey devlet içinde geçerli, bütün vatandaşlık düzeni ve 

toplum için de, çalışma için de, savaş için de; -Aynı şekilde, diyalektik de 

yoktur burada, bir inancın, bir „hakikatin nedenler göstererek 

kanıtlanabileceği tasarımı yoktur (-onun kanıtları iç „ışıklar‟ içindeki haz 

duyguları ve kendini evetlemelerdir, hepsi „kuvvet kanıtları‟-) Böyle bir 

öğreti zaten karşı çıkamaz; başka öğretilerin de var olduğunu, var 

olabileceğini, hiç de kavramış değildir, karşıt bir yargılama biçimini hiç 

tasarlayamaz bile… Onunla karşılaşınca da, en içten acımayla bu „körlük‟ 

için üzüntü duyar, -çünkü o, „ışığı‟ görüyordur-, ama itiraz etmez… 

(Nietzsche, 2008: 46,47). 

Nietzsche, İsa‟nın tüm bu niteliklerini, onun dogmalara, rahiplere, kiliselere, 

teolojiye tamamen karşı oluşunu gerçek Hristiyanlık olarak yorumlar (Nietzsche, 

2017b: 130).  Onun gözünde İsa, tanrının iç yüzünü yüreğinde taşıyan bir insan, 

yalnızca bir insandır. Bu yönüyle o, ne bir yaşam kurtarıcısı ne de bir kilise 

teşkilatçısıdır. Nietzsche‟nin anladığı İsa, tüm realiteden uzak olup kendi yüreğiyle 

yaşayan, ona yapılanlar karşısında hiçbir direnme göstermeyen ancak bunu bir 

hedef haline getirmeden yaşayan, yaşamını bir „amor fati‟ olarak ortaya koyan ve 

kendi hakikatini kendi içinde bulan kişidir (Özkan, 2004: 150,159,161,162).  

Bundan mütevellit çarmıhta ölen İsa ve onun ortaya koyduğu yaşam pratiği, tek 



67 
 

gerçek Hıristiyan‟dır (Nietzsche, 2008: 54). İşte bu tek gerçek Hıristiyan, başkaldırı 

hareketinin başlatıcısıdır. Onun başkaldırısı Yahudi kilisesine, sözde iyilere, 

haklılara ve toplumun yukarıdan aşağıya tabakalaşmasına yöneliktir. O, topluma 

egemen düzene, verili kurallara, yüksekçe kabul edilen insanlara, rahip ve 

tanrıbilimci olan ne varsa, bunlara karşı dile getirilen bir hayırdır. Bundandır ki 

İsa‟nın tüm bu nitelikleri onu çarmıha sürükler. Yani sözü edildiği gibi İsa, 

başkalarının günahları için ölmez. O, toplum karşısında bu başkaldırısıyla ölüme 

mahkûm edilir (Nietzsche, 2008: 39,40). Peki, İsa‟nın ölümü ile tanrının ölümü 

arasında bir bağ kurulabilir mi?  Nietzsche‟nin İsa figürüne karşı tutumlarına 

dayanarak tanrının ölümünü, kişinin tanrıyı kendinden uzaklaştırması, kendisini 

onun değerlerinden yoksullaştırması olarak düşünebiliriz. Nietzsche‟nin gözünde 

İsa, var olan tek gerçek Hristiyan‟dır. Onun çarmıhta öldürülmesi ile yaşama 

sunduğu tüm Hıristiyanca değerler de katledilir;  dolayısıyla İsa‟nın öldürülmesi 

tanrının ölümünün ilk anlamı olarak görülebilir. 

Peki, İsa öldürüldükten sonra, diğer bir deyişle Nietzsche gözünde asıl olan 

Hristiyanca yaşam yok edildikten sonra ne olmuştur? Nietzsche, insanların bu 

aşamada yeni Hıristiyanca değerler oluşturarak sahte bir dindarlık yarattığını ifâde 

eder. Burada Nietzsche‟nin bir dine mensup olup sahici bir dindarlığı yeğlediği 

düşünülmemelidir. Nitekim o tüm kavramları yeniden değerlendirir. Bunun 

sonuncunda dindarlık kavramına doğaya ve yaşama bağlılık misyonlarını yükler. 

Nietzsche, sahte dindarların kilise öğretileri ile İsa‟yı, onun öğretisini, yaşam 

pratiğini velhasıl tüm gerçekliği değiştirdiğini söyler (Nietzsche, 2008: 59). Bu 

durumun önderi Aziz Paulus‟tur. 

Aziz Paulus, yaşama egemen olan Hıristiyan çarpıtmasını en üst noktaya 

taşır. Onun öğretisine göre İsa, insanlığın günahları için ölür. Tanrı, oğlu olan İsa‟yı 

insanların günahları karşılığında bir kefâret olarak yanına alır. Burada insan İsa‟nın 

ölümüne, yaşam karşısında tepkisel olarak, kendini suçlayarak karşılık verir. Bu, 

tanrıya olan sınırsız sevginin sonucudur. Tanrı sevgisi ve oğul olan İsa‟nın kurban 

verilmesi altında yaşam ölür ve tepkisel yaşam doğar. Tepkisel yaşamın doğması bir 

kırılma noktası niteliğindedir. Öyle ki, bu yaşam sayesinde İsa yeniden doğar. 



68 
 

Çarmıhtaki tanrı dirilir ve baba, oğulda insanlık için ölür. İşte tanrının ölümünün 

ikinci anlamı budur (Deleuze, 2010: 187,188). 

Artık havarilerden biri olan Aziz Paulus‟un tahrifiyle oluşturulmuş yeni bir 

Hıristiyan dogması karşımızdadır. Nietzsche, bu yeni dogmayı yani bugün 

Hıristiyan olarak kabul edileni, İsa‟nın reddettiği yegâne şey olarak görür 

(Nietzsche, 2017b: 130). Filozofa göre: 

Hıristiyan öğretisinin tamamı, Hıristiyan „gerçeğinin‟ tamamı boş 

yalanlardan ve aldatmacalardan oluşmakta olup, Hıristiyan hareketin 

başlangıçta ilham aldığı her şeyin tam tersidir: Dini anlamda Hıristiyan olan 

temelde Hıristiyan karşıtıdır: Sembollerin yerine nesneler ve insanlar; 

ölümsüz gerçeklerin yerine tarih; yaşam tarzı yerine şekiller, ayinler, 

dogmalar. Ancak dogmalara, kültürlere, rahiplere, kiliselere ve teolojiye 

karşı tamamen ilgisiz olan Hristiyan‟dır (Nietzsche, 2017b: 130).   

Bu açıdan Paulus aracılığıyla yapılan şey, sâhih Hıristiyanlığın başarısız ve 

hâttâ yalanlar içerecek kadar cüretkâr bir taklididir. Bu taklidin temel unsurlarını 

tamamen asılsız olan ahlak öğretileri, hesap günü, öte dünya ve bunun gibi 

metafiziksel kavramlar oluşturmaktadır (Özkan, 2004: 165). Bu noktada 

Nietzsche‟nin bakış açısında Paulus, yaşam karşısına öte dünyayı, cehennem 

azabını ve ölümsüzlük kavramlarını koyarak bizzat yaşamı öldürmeyi öğütleyen ilk 

temsilcidir (Nietzsche, 2008: 92). Öyle ki o, tüm Hıristiyan metafiziğinin mucididir. 

Hayatın tüm soluğunu bastıran bu mûcit, İsa‟nın tüm yaşam pratiğine ters düşen 

kilise ve rahiplerin yaratıcısıdır (Özkan, 2004: 166). Burada Nietzsche rahip 

kimliğine en aşağılayıcı yakıştırmaları yapar. Buna göre: 

Dindar taklitçiler, yani rahipler, aramızda chandala (köleleştirilmiş, köle 

muamele görmüş ve istismar edilmiş insan) haline gelmektedir – onlar 

şarlatanların, yalancı doktorların, taklitçilerin ve büyücülerin yerine 

geçmektedirler; onları istenci bozan kişiler, kendi intikamlarını almak 

istedikleri hayatın büyük iftiracıları, yoksullar arasındaki isyancılar olarak 

kabul ediyoruz” (Nietzsche, 2017b: 100).  

Nietzsche, rahip kimliğine yönelttiği eleştirilerini bununla sınırlamaz. Onun 

gözünde rahip, yaşamı ve yaşam içgüdüsünden çıkan her şeyi, yarattığı ahlak 

tasavvuruyla değersiz kılar. Bu yaptırımıyla rahip, doğayı tanrısal olandan 

uzaklaştırır ve kendisine karşı yapılan her itaatsizliği tanrıya yapılmışçasına kabul 

edip, günah sayar. Burada günahın ortadan kalkmasının, diğer bir deyişle tanrıyla 



69 
 

olan küslüğün giderilmesinin tek yolu rahibe boyun eğmektir. Dolayısıyla rahip, 

varlığını sürdürebilmeyi toplumdaki sözde günahlara borçludur. Her kim rahibe 

itaat ederse tanrı onu affeder. İşte böylesine sahte değerler arasında oluşur sözde 

Hıristiyanlık. Yeryüzünde tüm değerler aslında rahibin değerleri olarak ortaya çıkar. 

Başka türlü olan ne varsa dünyevî ve günah olarak kabul edilir (Nietzsche, 2008: 

38,39).  

Rahip kimse, tüm değerlerini kilise aracılığıyla ortaya koyar. Bundan ötürü 

kilisenin kutsallığının diğer yüzü rahibin yalanlarıdır. Öyle ki, bu yalanlarla 

donanmış rahip, kilise eli ile insanın tüm yaratıcı yönünü yok eder, onu yaşam 

karşısında kendi değerlerini ortaya koyamayan bir köleye dönüştürür (Özkan, 2004: 

167). Bu açıdan sahte bir kutsanmışlığı imleyen kiliseyi Nietzsche şöyle tanımlar; 

“Ah şu rahiplerin yaptığı kulübelere bakın! Kilise diyorlar tatlı kokulu 

mağaralarına. Ah bu sahte ışık, bu sıkıcı hava! Burası ruhun kendi yüceliğine doğru 

– uçamadığı yer!” (Nietzsche,2017a: 86,87). “Kilise, bu, ruhun her dürüstlüğüne, 

her yüceliğine, tinin her yetiştirilişine, her özgür yürekli, iyi yürekli insancalığa 

karşı ölümüne düşmanlığın biçimi” (Nietzsche, 2008: 51). Artık kilise, rahibin sahte 

değerlerini içeren yozlaşmış bir ahlâkın sembolü olur. Rahip, kilise aracılığı ile 

sahte yaratımlarda bulunarak tanrı rolüne bürünür; fakat onun tanrısal öğretileri, 

kendi yozlaşımından ve dejenere olmuş düşüncelerinden öte değildir. Gelinen 

nokta; rahibin tanrının yerini almasıdır (Nietzsche, 2008: 38). İşte bu tanrının 

ölümünün üçüncü anlamıdır. 

Son olarak tanrının ölümünün anlamını köklerini Platon‟dan alan bir 

anlayışta bulmaktayız. Platon, felsefe literatürüne idealar âlemi ve görünüşler âlemi 

ayrımını içeren düalist bir görüş kazandırmıştır. Ona göre idealar âlemi, görünüşler 

dünyasının kaynağı olarak asıl değerli olanı imler. Platon‟un ürettiği bu idealar 

âlemi, zamanla birçokları tarafından mutlak töz, kendinde şey gibi kavramlarla 

ilerletilir. Bu noktada Nietzsche, Hıristiyanlığın da tanrı, ruh ve öte dünya gibi 

tanımlamalarla Platoncu öğretiye hizmet ettiğini söyler. Tüm bu kavrayışlarda tanrı; 

„ideal‟, „saf tin‟ ve „kendi başına şey‟ kavramlarını imleyen bir dönüşüme uğratılır. 

İşte bu dönüşümler bir tanrının düşüşünün, diğer bir deyişle etkisizleşmesinin en 

açık tezahürüdür (Nietzsche, 2008: 25). Bu etkiyle gelişen Hıristiyan telakki ile 



70 
 

egemen olan kavramların tümü(tanrı, ruh, öte dünya),  insanı aşağılamaya, bedeni 

hor görmeye ve içinde bulunulan yaşamı yok etmeye yöneliktir. Burada duyuüstü 

âlem, hayatın sürdürülebilmesine dâir istençleri yok ederek yaşamın tüm soluğunu 

keser. Peki, bir şey hangi koşulda yaşamı besleyecek bir istenç vermez? Yahut 

yaşamın kaynağı olarak kabul edilen duyular-üstü âlem hangi koşulda yaşamaya 

dâir tüm değerleri yok eder ve yaşama sırt çevirir?  

Bu durumlar ancak duyular-üstünün, diğer bir deyişle, tanrının ölümü ile 

ortaya çıkar. Nitekim yaşamın kaynağı olan tanrı, artık yaşamak noktasında bir şey 

vermiyor ve tam aksine yaşam istencini yok ediyorsa onun, yaşamın devam 

ettirilmesinde herhangi bir rolü kalmaz (Jackson, 2012: 57). Bu konuda Heidegger 

şöyle der; 

Tanrı, idelerin, ülkülerin alanının adıdır. Platon‟dan beri, daha doğrusu, 

Platoncu felsefenin geç Yunan, Hıristiyan yorumlarından beri duyuüstünün 

bu alanı gerçek, asıl, hakiki dünya sayıldı. Bu hakiki dünyadan farklı olarak, 

duyulur dünya, yalnızca bu-dünya, değişebilen, bunun için de yalnızca 

görüntü olan, gerçek olmayan dünyadır. Bu dünyanın, bengi mutluluk dağı 

olan öteki-dünya‟dan farkı, bu dünyanın bir çeki yeri olmasıdır(…). „Tanrı 

öldü‟ sözü, duyuüstü dünyanın etkin bir gücü olmadığı anlamına gelir. Bu 

dünya yaşam vermez(…). Duyuüstünün temeli, bütün gerçek olanların 

amacı olarak Tanrı öldüyse, ideaların duyuüstü dünyası, bağlayıcı, 

hepsinden önemlisi canlandırıcı, kurucu gücü yitirmişse, onda insanın ne 

tutunacağı ne de yöneleceği bir şey kalmamıştır demektir (Heidegger, 2001: 

18). 

Gelinen bu noktada artık Hıristiyan dogmasına olan inanç yitirilir ve 

Hıristiyanca düşünüş sürdürülemez (Jung, 2019: 57).   

Buraya kadar tanrının ölüm tezahürlerine ışık tutmaya çalıştık. Geldiğimiz 

noktada tanrının katlînden sorumlu en büyük zanlı insanın kendisidir; fakat burada 

insan, tanrıyı öldürürken kendi ölümünü de gerçekleştirir. Nitekim insan, ilk olarak 

tek gerçek Hıristiyan‟ı çarmıha gererek aslında kendi değerlerini, asıl insani yönünü 

yok eder; daha sonra Aziz Paulus‟un yarattığı İsa figürü ile vicdan azabı ve günah 

kavramlarını yaratarak değerini yok eder; üçüncü olarak egemen olan ruhban sınıfın 

sahte öğretileri altında ezilir ve kendi beninden uzaklaşır; son olarak duyusal olanın 

ötesine yüklediği yaşam eksiltici değerler ile kendi yaşamını katleder. İnsanın kendi 

ölümünü gerçekleştirdiği tüm bu süreçlerde yaşam yoksullaştırılır ve insanın 



71 
 

kendisi de bir hiçliğe sürüklenir. Foucault‟nun deyimiyle “Nietzsche‟nin ilan ettiği 

şey, katilinin sonudur” (Foucault, 1994: 536). Artık insan, nihilizm krizi ile baş 

başadır. Bu krizi aşması yani tanrının ölümü ve dolayısıyla insanın ölümü ile ortaya 

çıkan anlam boşluğu ancak Zerdüşt‟ün üst insanı ile giderilebilecektir. Sonuç olarak 

denilebilir ki Nietzsche‟nin ilan ettiği tanrının ölümü, insanın olduğu şey ile 

olabileceği şey arasındaki karşıtlığı gösterip, insandaki mevcut değersizlik hissinin 

yarattığı boşluğun yerine bir yücelik duygusu geçirmeye yöneliktir (Danto, 2002: 

66). Nitekim bunun tek sağlayıcısı insanın kendisine dönmesi ve insanı aşması 

anlamında üst insan ve onun yaşam pratiğinde saklıdır. 

2.4.Nietzsche’nim Nihilizm Değerlendirmesi 

Nihilizm, Latince hiçlik manasına gelen nihil sözcüğünden türetilmiş, 

bilgiyi, değerleri ve insanın varlığını reddeden, toplumda var olan tüm kabûllerin 

temelsiz olduğunu, hiçbir şeyin ilkece anlaşılmasını yahut aktarılmasını mümkün 

görmeyen bir felsefe düşünüşüdür (Güçlü vd., 2002: 1605). Deleuze‟e göre ise 

nihilizm, hiçliğin bir tezâhürüdür. Bu hiçlik, yaşam yadsındındığı ölçüde açığa 

çıkar. Yaşamın böyle bir konuma getirilmesi ise her zaman bir kurguyla mümkün 

olur. Bu noktada tanrı, öte dünya gibi kavramların tümünü kapsayan duyular-üstü 

dünya kurgusu, içinde bulunulan yaşamın değersizleştirilmesinde ve hâttâ 

olumsuzlanmasında esas etkendir (Deleuze, 2010: 180). Temelde bu anlamları 

ihtîvâ eden nihilizm kavramını Nietzsche, ilkin tanrının ölüm ilanı ile bir kriz olarak 

bildirmektedir. Nietzsche, konukların en tekinsizi olarak gördüğü nihilizmi her ne 

kadar on dokuzuncu yüzyılda bildirse de, bu kavram batı tarihinin temel sürecine 

karşılık gelir (Heidegger, 2001: 23). Bu süreç nihilizmin tüm belirtilerini 

göstermektedir. Nietzsche bu durumu şöyle açıklar: 

Burada gözler önüne sermeye çalıştığım, gelecek iki yüzyıldır. Gelecek 

olanı tarif ediyorum, yani artık farklı gelemeyecek olanı: nihilizmin gelişini. 

Bu hikâye şimdi ile ilgili olabilir; ihtiyaçtan kendisi iş başındadır. Bu 

gelecek daha şimdiden yüzlerce işaretle konuşmaktadır; bu kader kendini 

her yerde ilan etmektedir. Geleceğin bu müziği için tüm kulaklar daha 

şimdiden dikildi. Tüm Avrupa kültürü, ne zamandır her on yılda bir 

işkenceler içinde büyüyen bir gerilimle bir felakete doğru sürüklenmektedir: 

Dur durak bilmeksizin, şiddetle, düşünmeksizin, tıpkı sona varmak isteyen, 

artık düşünmeyen, düşünmekten korkan bir nehir gibi (Nietzsche, 2017b: 

21).  



72 
 

Nietzsche‟nin bu pasajından anlaşılacağı üzere nihilizm, Avrupa kültürünün 

batmasıyla sonuçlanacak bir sürece karşılık gelmektedir. Bu noktada Deleuze, 

Nietzsche‟nin bir süreç olarak konumlandırdığı nihilizm telakkisine ışık tutacak 

önemli tespitlerde bulunur. Buna göre: nihilizmin ilk evresi, yaşamı yadsıma ve 

değersizleştirme istencine karşılık gelir. Hıristiyan ahlakı ilkin kişide bu istencin 

oluşmasını ister. Burada yaşamı yadsıma uğruna üstün değerler(Tanrı, ruh, öte 

dünya vb.) yaratılır. Bu değerler ile birlikte içinde bulunulan dünya olumsuzlanır. 

İşte bu olumsuzlama nihilizmin ilk ifâdesidir. Olumsuz nihilizm aracılığıyla, 

yaratılan üstün değerler karşısında yaşam, hiçliğe hapsedilir. Bu durumun en 

temelinde ise hiçlik istenci vardır. 

Nihilizmin ikinci evresinde, yaratılan duyular-üstü değerlere karşı bir 

hareket vardır. Bu, tepkisel nihilizmdir. Artık yaşamın duyu-üstü yaratım karşısında 

değersizleştirilmesi değil; ama duyu-üstü dünyanın, tüm öğeleriyle bizzât 

kendisinin değersizleştirilmesi vardır. Öte dünya, tanrı, diğer bir deyişle uğruna 

yaşanılan tüm kavramlar, gerçek dışı görülerek yok sayılır. Nitekim tanrının katlî de 

böyle bir anlayışla vûkû bulur. 

Nihilizmin üçüncü evresinde tepkisel nihilizmin ulaştığı son aşamayı, yani 

edilgen(pasif) nihilizmi görmekteyiz.  Bu evrede tepkisel insan kendisiyle baş 

başadır. Tepkisel yaşam, tanrısal telakkilerin yerini alır. Ancak burada nihilizmin 

üstesinden gelmekten ziyâde tepkisel güçlerin pasif bir şekilde yok olması söz 

konusudur. 

Özetle tanrıdan, tanrının katilîne, tanrının katilînden de son insana giden bir 

süreç vardır karşımızda. Dolayısıyla bu, nihilizmin bir olay yahut tek seferde vûkû 

bulmuş bir durum olmadığının, onun bir değerin değişebileceği, yenilenebileceği ve 

hâttâ yok olabileceği bir süreç olduğunun göstergesidir (Deleuze, 2010: 

180,181,183,184,185,186). 

Deleuze‟ün bu tespiti, nihilizmin, duyular-üstü dünya fikri ile birlikte ortaya 

çıkan bir değer krizi olduğuna işaret etmektedir. Nietzsche, ‘Güç İstenci’ 

çalışmasının daha başında bu krizi işaret ederek nihilizmin ne olduğu sorusunu 

sorar ve buna dâir birçok tanımlama verir. Bu bağlamda nihilizm:  



73 
 

1)En yüksek değerlerin, kendi kendisinin değerini düşürmesi ve amacın 

ortadan kalkmasıyla neden sorusunun cevapsız kalmasıdır (Nietzsche, 2017b: 27). 

2)Kişinin kendinde şey yahut idealar dünyası gibi metafiziksel kavramların 

varlığını onaylamaktan mahrum olduğunu idrak etmesidir (Nietzsche, 2017b: 27). 

3)Topluma egemen olan sosyal değerlerin diğer bir deyişle yaşamı 

yönlendiren buyrukların tanrının emirleri olmadığının farkına varıldığında yaşamın 

değer kaybettiğinin düşünülmesidir (Nietzsche, 2017b: 29). 

4)Gerçekliğin, kendinde şeylerin var olmadığının anlaşılmasıyla yaşamın 

değerden düştüğüne inanılan patolojik bir geçiş aşamasıdır (Nietzsche, 2017b: 33). 

5)Hakiki dünya kavramı yok olduğu için her düşünüşün mutlaka yanlış 

kabul edilmesidir (Nietzsche, 2017b: 34). 

6)Tinin artan yahut azalan gücüdür (Nietzsche, 2017b: 37). 

7)Modern toplumların metafizik kavramları reddettiğini iddia edip fakat hala 

dinin etkisi ile hareket etmesidir (Nietzsche, 2017b: 26,36). 

Nietzsche ekseninde nihilizm, barındırdığı tüm bu anlamlar ile yaşamın 

metafizik inanışlar ile değersizleştirildiği görüşü üzerinden ilerler. Peki, ama bu 

duruma nasıl gelinir? Yaşam, nihilizmin ağına hangi etkiler ile takılır?  

İncelememizi biraz daha derinleştirdiğimizde köklerini Sokrates ve 

Platon‟dan alan Hıristiyan ahlâkı ve bu ahlâkî düşün ortamında gelişen modern 

telakkiyi nihilizmin sebepleri olarak bulmaktayız. Nitekim Nietzsche, nihilizmin 

kaynağına yönelik yapmış olduğu incelemede Sokratik rasyonalizmi ve Platoncu bir 

din olan Hıristiyanlığı „olduğumuz hale nasıl geldik?‟ sorusunun yanıtı olarak 

ortaya koyar. Buna göre batı dünyası bir taraftan Sokrates‟ten beri şeylerin ardında 

değişmeyen bir töz arayışıyla meşgûl olup diğer taraftan da Hıristiyan inancıyla bir 

öte dünya telakkisi ve buna eşlik eden bedenin değersizleştirilmesi fikrine saplanır 

(Danto, 2002: 14). Böylelikle de tanrı‟nın ölümüne dolayısıyla duyular-üstüne olan 

güvenin ortadan kalkmasına dek uzanacak bir serüvene girer. Bu serüvende 

duyuüstünü imleyen hakiki dünya fikri yok edilirken görünüşteki asıl dünyanın 



74 
 

varlığına da duyulan inanç tükenir (Nietzsche, 2010a:  26). Bu etki altındaki insan, 

modern bilim ile anlamsız bir yöne doğru gitmeye başlar ve eski değerini kaybeder. 

Dolayısıyla yaşamın tüm anlamı kaybolmuş gibi hissedilir. Artık hayat değersizdir. 

İnsan, nihilizmin kucağına bırakır kendini (Küçükalp, 2002: 38,39). Nietzsche bu 

durumu şöyle serimler: 

Esasta olup biten acaba nedir? Ne „amaç‟ ne de „Birlik‟ kavramıyla ve ne de 

„Gerçek‟  kavramıyla insan varlığının topyekûn karakterinin 

yorumlanamayacağı kavrandığında değersizliğin hissine ulaşılmıştır: 

Bununla hiçbir şey hedeflenmez ve hiçbir şeye ulaşılmaz. Olayın kesreti 

içinde onu kapsayan birlik yoktur. İnsan varlığının karakteri „gerçek‟ 

değildir, yanlıştır… Sadece gerçek bir dünyanın var olduğuna kendini ikna 

etmek için hiçbir sebep kalmamıştır… Kısacası „Amaç‟, „Birlik‟, ve „Varlık‟ 

kategorileri, kendileriyle dünyaya bir değer atfettiğimiz kategorileri 

tarafımızdan tekrar çekip çıkarılır ve işte bakınız dünya değersiz olarak 

görülür (Nietzsche, 2002: 27).  

 

Nietzsche‟nin cümlelerinden de anlaşılacağı üzere yüce değerlere olan 

inancın çökmesi, yaşamın anlamsız bir sürükleniş olarak yorumlanmasına sebep 

olur. Bu durum, Hıristiyanlığın yaşam üzerinde ne denli etkili olduğunu ortaya 

koyar. Nitekim Nietzsche de bu durumu göz ardı etmeyerek Hıristiyanlığın yaşam 

üzerindeki olumlu etkisini şöyle serimler: 

1)Önemsizliği var olmakla göçüp gitme değişkenliğinde tesadüfi bir varoluş 

karşısında kişiye mutlak bir değer kazandırıyordu. 

2)Çile ve kötülük yerine- „özgürlük‟ dâhil olmak üzere, dünyaya 

kusursuzluk karakterini bahşettiği oranda Tanrının avukatlarına hizmet 

ederdi: kötülük kelimenin tam anlamıyla ortaya çıkardı. 

3)Kişinin mutlak değerler hakkında bilgi sahibi olduğunu ve böylece yeterli 

bilginin önemli şeyleri önemsediğini kabul ederdi. 

4)Kişiyi kendisini kişi olarak küçümsemekten, yaşama karşı taraf tutmaktan, 

bilgiden umudunu kesmekten kurtarırdı: O, bir çeşit kendini koruma 

yoluydu. 

Sonuç olarak: Ahlaklılık, pratik ve teorik nihilizme karşı büyük panzehirdi” 

(Nietzsche, 2017b: 28). 

İnsan, değişen dünya karşısında değişmeden kalan bir varlığa sığınmak ister. 

Ancak kutsala duyulan inancın yerini, onun sahteliği alınca kişi kendiyle kalmak, 

kendi boşluğuyla yüzleşmek ve tutunduğu dalı bırakmak zorunda kalır. Artık öte 



75 
 

dünya, mutlak tanrı gibi değerlere imân edilmez. Dolayısıyla insan, daha iyi bir 

dünya yahut gelecekteki dünya gibi yaşamı uyuşturan dinsel telâkkilerden mahrum 

kalır. Bu etkiyle kişi yaşamını uğruna idâme ettirdiği tüm hedeflerden yalıtarak 

ümitsiz, güvensiz ve amaçtan yoksun bir hâlde sürdürür (Baykan, 2000:  76). Ancak 

Nietzsche‟ye göre, yaşam karşısında hissizleşen bu insanlar, her ne kadar dinî arka 

planlarının olmadığına iknâ olsalar da, kimileyin temelsiz bir ahlakçılığa 

bürünürler. Bu ise zorunlulukla nihilizme götürür. (Nietzsche, 2017b: 36). Ahlâkın 

bu etkisi karşısında Nietzsche‟nin tavrı açıktır. O, bu konuda şöyle der: “Benim 

görüşüm: Yaşam ve büyümenin var olduğu bütün güçler ve dürtüler, ahlaklılığın, 

yaşamı reddetme içgüdüsü olarak ahlaklılık yasaklaması altındadır. Yaşamı özgür 

kılmak istiyorsak, ahlaklılığı yok etmemiz gerekir” (Nietzsche, 2017b: 236). 

Nietzsche bu halde bir zorunluluk olarak gördüğü nihilizmi, pasif ve aktif 

nitelemeleriyle ikili bir yapı olarak ele alır. Bu noktada pasif nihilizm, ruhun 

gücünün azalışına karşılık gelir. Kişi bu durumda varoluşun hiçbir şey 

amaçlamadığını ve yaşamının hiçbir şeye ulaşamadığını hisseder. Burada insana 

eşlik eden temel duygu zayıflık, yalnızlık, güvensizlik ve kişinin kendini uzun süre 

aldatmış gibi düşünüp kendinden utanmasıdır (Nietzsche, 2017b: 31). Pasif 

nihilizmde yaşamın değersizleşmesi, değerlerin eksilmesi can sıkıcı bir karşılık 

bulur. Kişiler boşluğa bakar, korku duyar ve yalnızlıklarına gömülürler. Bu 

duygularla nihilizmin ağırlığını hafifletmeye çalışırlar (Megill, 1998: 67). 

Nietzsche, pasif nihilistlerin nihilizmden nasıl kaçtıklarını şöyle ifâde eder: 

Kendi kendini uyuşturmanın yolları.- Derinlerde: nereye gideceğini 

bilememek. Boşluk. Sarhoşlukla aşmaya çalışmak: Müzik olarak sarhoşluk; 

en asil şeylerin yok oluşundan trajik bir biçimde keyif alma acımasızlığıyla 

sarhoşluk; tek insanlar veya yaşlar(nefret olarak vs.) için körü körüne 

isteklilik olarak sarhoşluk.- Bilimin bir aracı olarak körü körüne çalışma 

girişimi: Gözlerimizi küçük keyiflere açmak, örneğin bilgi arayışında 

(kendine karşı alçakgönüllülük); kendisi hakkında genelleştirme karşısında 

boyun eğme, acıma duygusu; mistisizm, sonsuz boşluğun şehvetli zevki; 

„kendi hayrı için‟ sanat („le fait‟) ve kendinden iğrenmenin uyuşturucu 

aşamaları olarak „salt bilgi‟; sürekli işin veya bazı aptal küçük fanatizmlerin 

bir türü; tüm yöntemlerin bir karışımı; hastalığın genel ölçüsüzlüğe ait oluşu 

(sefahat keyfi öldürür) (Nietzsche, 2017b: 40). 

Nietzsche pasif nihilizmin en açık ifâdeleri olarak Budizm ve Schopenhaur‟a 

işâret eder (Baykan, 2000: 78). Bunlardan ilki ve daha eskisi olan Budizmde tinin 



76 
 

gücü tükenmiş, önceki hedefler ve değerler etkisizleşmiş, merhamet düşüncesi 

aşırılıklarla donatılmıştır (Nietzsche, 2017b: 38,67). Bu yönüyle Budizm, insanın 

eylemlerini ve varoluşunu yadsır. Burada iyi eylem, yaşamdaki tüm eylemlerden 

kurtulmanın ifâdesine dönüşür (Nietzsche, 2017b: 128). Budizm‟den sonra pasif 

nihilizmin ikinci ifâdesi olarak Schopenhaur‟u görmekteyiz. Schopenhaur 

felsefesinde istemli bir yaşam, dâima acı ve ıstırap verir. İstem arttıkça yaşanan bu 

acı hissi de artacaktır. Bu kısırdöngüyü aşmanın tek yolu ise istemin 

reddedilmesinde ve yaşam mücadelesinden vazgeçilmesinde yatar (Pearson, 1998: 

71). Bu nitelikleriyle Schopenhaur felsefesi, Nietzsche ekseninde bir acıma dini 

olan Hıristiyanlığın başka bir tezâhürüdür(Nietzsche, 2008:13; Nietzsche, 

2017b:77). 

Nietzsche için nihilizmin ikinci formu olan aktif nihilizm ise pasif nihilizmin 

tüm telâkkîlerinin aşılmasını öngören bir yaklaşımdır. Nihilizmin bu formu, 

geleneksel nihilizm kavramından tamamen farklıdır. Öyle ki bu kavram tinin artan 

gücünü imleyerek bu yönünü oluşturur (Nietzsche, 2017b: 37). Aktif nihilizmin 

temel özelliği yaratımdır. Bu yönüyle o, tükenmiş yaşam sendromu karşısında bir 

reçete mâhiyetindedir. Kişi, pasif nihilizmle değerlerin değersiz olduğunu görür ve 

bir boşluğa sürüklenir. Bu boşluktan kurtulup yeni değerler yaratabilme aktif 

nihilizm ile sağlanır. Nitekim Nietzsche‟nin “ „Değerlerin‟ gerçekten ne kadar 

değerli olduklarını anlamak için nihilizmi tecrübe etmemiz gerekir.-Kimi zaman 

yeni değerler istiyoruz” (Nietzsche, 2017b: 22), söyleminde vurguladığı yeni 

değerler ancak aktif nihilizm ile yaratılır. Bu bağlamla hareket eden insan 

yaşamdaki boşluğu görüp kendini yadsımaz, bu boşluk üzerinde dans eder. Burada 

insanın doğal eğilimlerine uygun bir dünyanın var olmayışını kabullenen insan, 

pasif nihilist olmayı aşar ve sızlanmayı bırakır. Bu düşünce ile yeni bir dünya 

yaratır. Artık kişi, kendi varoluşunun sanatçısı konumuna yükselir (Megill, 1998: 

67). Bu, yaşamdaki son fırsat olan nihilizmin en iyi şekilde kullanılış biçimidir. 

Sonuç olarak denilebilir ki, Tüm değerlerin yeniden değerlendirilmesini imleyen 

aktif nihilizm, pasif nihilizmin aşılmasını sağlar. Bu durumu daha iyi kavramak için 

şöyle bir benzetme yapılabilir; nasıl ki ağır hasarlı olan bir binâyı onarmak, onu ilk 

haline dönüştürmeye çalışmak yeni bir bina inşa etmekten daha zor ise tıpkı bunun 

gibi bozulmuş hastalıklı değerleri onarıp, nihilizmi iyileştirmeye çalışmak, yaşanan 



77 
 

bitmişlik hissini daha da arttırmaktan öteye geçemez. Bu noktada tek çıkış yolu, 

yaşanan nihilistik tutumu en aşırı haline dek sürdürüp nihilizmin kendisini alt 

etmektir. Bu da aktif nihilizmle mümkün olur. Var olan tüm değerler yerle bir edilir. 

Yeni değerlerin yaratımına kapı aralanır (Güçlü vd., 2002: 1608).  

Buraya kadar nihilizmin Nietzsche bağlamında nedenlerini, sonuçlarını ve 

birbirinden farklı formlarını verdik. Peki, Nietzsche nihilizmin neresindedir? Bu 

noktada Nietzsche‟nin kendisini yaratıcı tanrı olan Dionysos‟un mürîdi olarak 

gördüğünü hatırlatmakta yarar var (Nietzsche, 2006: 8). Bu yönüyle o, tüm 

yaşamını var olan kabulleri yıkmaya adayıp, felsefesini de çekiçle yapılan bir 

felsefe olarak nitelendirir(Nietzsche, 2006: 102). Nietzsche‟nin bu edim ve 

söylemleri onu aktif bir nihilist olarak konumlandırmamıza kaynaklık etmektedir. 

Nitekim Nietzsche de „Güç İstenci’ kitabının daha başında bu söylememizi 

destekleyecek nitelikte bir açıklama yaparak şöyle demektedir: 

Burada konuşan, aksine düşünmekten başka bir şey yapmamıştır. O, 

geleceğin her labirentinde yolunu kaybetmiş, meydan okuyan ve tecrübe 

eden bir ruh; geleceği okurken geriye bakan bir kâhin kuşu ruhu ve 

Avrupa‟nın her şeye rağmen, nihilizmi geride bırakarak, kendisi dışında 

nihilizmin tamamından geçen ilk mükemmel nihilisti olarak en kolayı, yolu 

herkesten uzak ve dışarıda kalarak, sabırla, kaytararak ve arkada durarak 

bulan; bir filozof ve içgüdüsel bir münzevidir (Nietzsche, 2017b: 22). 

Bu tavrıyla Nietzsche, insanın yepyeni değerler yaratabileceğine inanır. 

Nitekim var olan değerler insanların ürünüdür ve kişiler bu dünyadaki değerlerle 

tüm yönlerini ortaya koyar. O halde insan, şimdikinden farklı bir dünya ve onunla 

birlikte kendisini de yaratabilir (Danto, 2002: 72). Bu aşamada Nietzsche insana 

yeni bir amaç sunar. Bu amaç iyinin ve kötünün ötesinde olan, hakikat ve inanç 

telakkilerine boyun eğmeyen üst insandır (Danto, 2002: 20). O, geleneksel nihilizmi 

aşıp toplumda var olan boşunalık duygusunu dolduracak tek konsepttir. 

Nietzsche‟nin bu konsepte duyduğu özlemi vererek bitirmek yerinde olacaktır. 

“…O, büyük sevgi ve nefret adamı, kurtarıcı insan, zorlayıcı gücü onu her 

türlü sapmadan, sapmaların ötesine geçmekten alıkoyan kişi; bir başına 

oluşu, onun sanki hakikatten kaçtığı sanılarak, yanlış anlaşılan yaratıcı ruh -: 

Yalnızca hakikate dalışı, gömülüşü, hakikatin içine işleyişi, o, yeniden gün 

ışığına kavuşunca, bu hakikatin kurtuluşunu yerine getirirken: Bugüne dek 

egemen olmuş idealin sürüklediği yoldan kurtaracaktır bizi? Bizi, yalnızca 

egemen olmuş idealden değil de, ondan çıkarak gelişmek zorunda kalan 



78 
 

şeylerden, büyük tiksintiden, hiçlik isteminden, hiççilikten de kurtaran bu 

geleceğin insanı, istemeyi yeniden özgürleştirip amacını yeryüzüne indiren, 

umudunu insana göre yeniden düzenleyen büyük kararların öğleyin çalan 

çanı, bu deccal ve hiççiliğe karşı olan, bu Tanrı‟ya ve hiçliğe karşı zafer 

kazanan – gelmeli artık bir gün…” (Nietzsche, 2015a: 112). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



79 
 

3. BÖLÜM: NĠETZSCHE FELSEFESĠNDE ĠNSAN VE NĠHAĠ HEDEF 

OLARAK ÜST ĠNSAN 

3.1.Güç Ġstenci 

Nietzsche, çağının realitesini içinde hisseder ve bu durum karşısında bir 

başkaldırı felsefesi geliştirir. Bu bağlamda ilkin ahlakın soykütüksel bir 

incelemesine kalkışır. Nietzsche‟nin bu incelemesi gelişigüzel bir ahlak tarihi 

değildir. Nitekim o, geleceğin yaratılmasının ancak geçmişle yapılacak esaslı bir 

yüzleşme ile gerçekleşeceğini düşünür. Bu bağlamda Nietzsche, çağın içinde 

bulunduğu nihilistik tutumun aşılmasını da bu yüzleşmeye bağlar. Daha açık bir 

ifadeyle nihilistik tutum ancak var olan değerlerin değerlerinin sorgulanması ile 

aşılır. Bu bağlamda o, ahlaki değerlerin kökünü kazıyacak bir hedefle ilerler ve güç 

istemi nosyonunu ortaya çıkarır (Pearson, 1998: 158,161).  

Nietzsche ekseninde bu kavram dünyanın merkezine oturmuş, tüm oluş 

halini şekillendiren dolayısıyla var oluşun yaşamda ki değerini ortaya çıkaran temel 

güçtür. Nietzsche bu gücün tezahürü olarak tüm evrene işaret eder ve şöyle söyler; 

Bu dünya: enerji canavarı, başlangıcı olmayan, sonu olmayan; sağlam ve 

demirden, büyümeyen veya küçülmeyen, kendini genişletmeyen, sadece 

dönüştüren bir güç büyüklüğüdür; bir bütün olarak, değiştirilemeyen 

boyutta, harcamaları veya kayıpları olmayan, ama aynı zamanda artışı veya 

geliri de olmayan bir ev; bir sınır gibi etrafı „hiçlikle‟ çevrilmiş; bulanık 

veya harcanmış bir şey değil, sonsuza dek uzatılmış bir şey değil, ama belirli 

bir güç olarak belirli bir mekana oturtulmuş ve orası burası boş olabilecek 

bir mekana değil, her yerde güç olarak, güçlerin bir oyunu ve güçlerin bir 

dalgası olarak, aynı zamanda hem tek, hem çok, burada artan ve aynı 

zamanda başka bir yerde azalan; tekerrür yılları, kendi biçimlerinde bir 

medcezirle birlikte ebediyen değişen, ebediyen geri akan, birbirine akan ve 

koşturan bir güçler denizi; en basit biçimlerinden en kompleks biçimlere 

doğru, en sesiz, en sağlam, en soğuk biçimlerden en sıcak, en karışık, en 

kendi içinde çelişkili biçimlere doğru gitmek için çaba göstermek ve daha 

sonra bu bolluklardan çıkıp, kendini hala bu devir ve yılların aynı kalışında 

onaylayarak, kendini sonsuz dek geri dönmesi gereken bir şey, doymak 

bilmeyen, gizlenmek bilmeyen, tükenmişlik bilmeyen bir oluş olarak basite 

doğru, çelişkiler oyunundan uyum zevkine geri dönmek: bu, benim ebedi 

kendini yaratmanın, kendini yok etmenin Diıonysos tarzı dünyamdır; benim 

iki kat haz veren gizemli dünyam; benim dairenin zevki bizzat bir hedef 

haline gelene kadar hedefi olmayan „iyinin ve kötünün ötesinde‟liğimdir; bir 

halka kendine karşı iyi bir istenç hissedene kadar istençsiz - bu dünya için 

bir isim mi istiyorsunuz? Tüm bilmeceleri için bir çözüm? Siz kendini en iyi 

gizleyen, en güçlü, en yılmaz, en gece yarısı insanlar için bir ışık?- Bu dünya 



80 
 

güç istencidir - ve başka hiçbir şey değildir! Ve siz kendiniz de bu güç 

istencisiniz – ve başka hiçbir şey değil! (Nietzsche, 2017b:  651). 

Nietzsche gözünde tüm dünya böylece güç istencidir ve bu güç istencinin 

uğramadığı her nokta yalnızca hiçliktir. Bu, Nietzsche‟nin içinde bulunulan yaşamı 

öteleyen kurgusal yaşamlara yönelik yapmış olduğu bir tespittir. Ona göre tek bir 

yaşam vardır ve bu yaşamda “canlı olan, kuvvetini üzerinden atmak, boşaltmak 

ister” (Nietzsche, 2015b: 28). Bu bağlamda denilebilir ki her değerlendirmenin 

bizzat kendisi de güç istencinin bir ürünüdür. Dolayısıyla yaşamda güçler arası 

daimi bir çatışma ve üstünlük mücadelesi vardır. Bu sebeple yaşamda kendisiyle 

aynı kalan, değişmeyen hiçbir durum söz konusu değildir. Nitekim güç durağan 

olanın tam karşısındadır(Nietzsche, 2017b: 648). O, yaşamın kaotik düzeninin 

ardındaki kuvvettir. Dolayısıyla güç istencini yaşamdan kopuk bir şekilde ele almak 

mümkün değildir. Güç istenci bizzat yaşamın anlamıdır. Bu bağlamda Nietzsche 

şöyle söyler; “nerede bir canlı gördüysem, orada güç istemini gördüm” (Nietzsche, 

2017a: 111). Nietzsche‟nin güç istemini canlılıkla özdeşleştirdiği bu tanımda, güç 

var olma istenci olarak anlaşılabilir. Fakat Nietzsche bunun bir yanılgı olduğuna 

işaret ederek şöyle söyler; “var olmayan isteyemez de; ama var olan nasıl bir de var 

olmayı ister ki! Sadece yaşamın olduğu yerde vardır istem de: ama yaşama istemi 

değil, aksine - böyle öğretiyorum sana – güç istemi!” (Nietzsche, 2017a: 112). Buna 

göre güç istemi iki sebepten ötürü var olma istemi değildir. İlki, var olan bir şeyin 

ikinci bir defa var olmayı istemesi anlamsızdır. İkinci olarak ise var olmayan bir 

şeyin isteminden söz etmek imkânsızdır. Bu haliyle Nietzsche‟nin güç istenci 

nosyonu Spinoza‟nın bir çaba olarak konumlandırdığı „conatus‟undan, Hobbes‟un 

kendini korumanın kaynağı olarak gördüğü güç anlayışından ve Darwin‟in yaşam 

mücadelesinde büyük önem atfettiği yaşamı devam ettirebilme istencinden farklı 

temellerle ilerlemektedir. Burada bu farklılığı vermek Nietzsche‟nin güç istenci 

nosyonuna yüklediği anlamın kavranılmasına ışık tutacaktır.  

Gücü isteme kavramını ilk kez Nietzsche‟den yaklaşık iki yüz yıl önce 

Hobbes‟un kullandığını görmekteyiz. Hobbes'un gözünde “güç, bir canlının öbür 

varlıklara karşı kendi varoluşunu koruduğu araçlar kapsamında anlaşılır” (Pearson, 

1998: 73). Ona göre güç, yaşamda tek bir güvensizlik kalmayana dek 

uygulanabilecek kendini koruma hakkından ötesi değildir. Nitekim yaşamda var 



81 
 

olan güvensizlik daima savaş doğurur. Bu süreçte kişi egemenliğini ancak güç 

nosyonu ile arttırabilir (Hobbes, 2007: 93). Burada Hobbes‟un güç anlayışı 

Nietzsche‟nin şu söylemini anımsatmaktadır;  

Yaşamın kendisi aslında benimsemedir; yaralama, yabancı ve daha zayıf 

olanı yenme; baskı altına alma, sertlik, kendi formlarını kabule zorlama, 

kendisine katma ve en azından, en yumuşağından sömürü… Beden, ölen 

değil de yaşayan bedense, içindeki birey, kendisine yapmaktan sakındığı her 

şeyi karşısındakine yapar: bedenli bir güç istemi olmak zorundadır, 

büyümeye, yayılmaya, yakalamaya, kendine çekmeye, esneklik kazanmaya 

çalışacaktır – bir ahlaktan ya da ahlaksızlıktan değil, yaşadığından dolayı, 

çünkü yaşam güç istemidir (Nietzsche, 2015b: 191). 

Nietzsche‟nin bu söylemi ışığında onun Hobbes ile bir bakıma benzer 

düşünceleri taşıdığı söylenebilir. Fakat bu benzeşim oldukça sınırlıdır. Hobbes, 

doğal durumda insanların var olan her şey üzerinde aynı hakka sahip olduğunu ve 

bu sebeple onlar arasında daimi bir çatışmanın olduğunu söyler. Bu çatışma halinde 

kişi güvenlik kaygısıyla daha fazla gücü ister ve son noktada insanlar ölüm 

korkusuyla tüm güçlerini tek bir egemene yani devlete aktarırlar. Böylelikle güçler 

arası yaşanan kriz ortadan kalkar ve İnsanın gücü istemesine sebep olan güvenlik 

hali kendini gösterir. Bu halde gücü isteme ancak yaşamda korunma uğruna meşru 

kılınmıştır. Fakat Nietzsche‟nin gücü istemesi belli bir noktayı hedefleyen ve o 

aşamaya gelindiğinde ortadan kalkacak bir nitelikte değildir. yani Hobbes‟un 

kavradığı biçimde son noktada stabil bir duruma evrilme söz konusu değildir. 

Aksine o daima daha fazla olmaya dair bir itilimdir. Bu yönüyle de yaşamdaki 

dinamizmin kaynağıdır. 

Nietzsche‟nin güç istenci düşüncesiyle ilişkilendiren diğer bir kişiliğimiz 

Spinoza ve onun geliştirdiği conatus kavramıdır. “Spinoza‟nın felsefeye 

kazandırdığı conatus, bir şeyin kendi varlığını korumak ve sürdürmek adına giriştiği 

çaba; bu amaca var gücüyle yönelmiş doğal eğilim ya da etkin ilkedir” (Güçlü vd., 

2002: 304). Spinoza‟ya göre kendini koruma anlamında bu çaba her şeyin özüdür. 

Burada kendini koruma çabası varlığın kendisine içkindir. Bu onun tabiatında 

zorunluluk olarak vardır (Spinoza, 2016: 215,216). Nietzsche, Spinoza‟nın bu 

düşüncesine oldukça eleştirel bir yaklaşım sergiler ve şöyle söyler;  



82 
 

İnsanın kendisini korumak istemesi, bir sıkıntı koşulunun varlığını gösterir. 

Bu istek onun kendi gücünü arttırmak isteyen temel yaşam içgüdüsünün 

sınırlandığının belirtisidir. Gücünü arttırmayı isteyerek insan sık sık kendini 

korumayı tehlikeye atar, hatta kurban eder. Bazı felsefecilerin  -örneğin 

veremli Spinoza‟nın- kendini koruma içgüdüsünü çok önemli sayması, onu 

böyle görmek zorunda olması çok semptomatik sayılmalıdır, çünkü onlar 

sıkıntı içindeki bireylerdi(Nietzsche, 2003: 220) 

Nietzsche kendini korumanın bir güç istenci olan yaşamla taban tabana zıt 

olduğu kanaatindedir. Ona göre “her canlı varlığın kendini korumak için değil, daha 

fazla olmak için elinden geldiğini yaptığı açıkça gösterilebilir”(Nietzsche, 2017b: 

440). Bu bağlamda Nietzsche‟ye göre yaşamda bir çaba vardır, fakat bu çaba 

Spinoza‟nın konumlandırdığı şekilde ne her şeyin özüdür ne de korunmaya dairdir. 

Bu çaba gücü istemenin bir biçimidir. Nietzsche‟nin deyimiyle; 

Bize en aşina biçim olarak yaşam, aslında güç toplama istencidir; yaşamın 

tüm süreçleri buna bağlıdır: hiçbir şey kendini korumak istemez, her şey 

eklenecek ve toplanacaktır. Yaşam, azami güç duygusu için çaba gösteren 

özel bir durumdur (buna dayanan hipotezler varlık karakterinin tamamı için 

geçerlidir - ); aslında daha fazla güç için çaba göstermektir; çaba göstermek, 

güç için çaba göstermekten başka bir şey değildir; en temel ve en içsel şey 

hâlâ bu istençtir (Nietzsche, 2017b: 441). 

Nietzsche‟nin ilişkilendirildiği bir diğer kişi Darwindir. Nietzsche, Zerdüşt 

kimliği ile ilan ettiği üst insan anlayışından dolayı birçokları tarafında Darwinci 

olarak görülür. Ancak o, bu nitelendirmeyi oldukça sert bir dille eleştirir ve  “bilgiç 

geçinen kimi büyükbaş hayvan, beni onun yüzünden Darwincilikle suçladı”diyerek 

anti Darwinist tavrını ortaya koyar(Nietzsche, 2006: 49). Ayrıca Nietzsche bu 

tavrını birçok eserinde „Anti-Darwin‟ şeklinde bölümlere yer vererek de destekler. 

Nietzsche‟nin bu tavrını anlayabilmek için Darwin‟in genel düşüncesini ortaya 

koyan şu pasajını vermek yerinde olacaktır: 

Değişen yaşam koşullarının etkisindeki organik varlıklar yapılarının aşağı 

yukarı her parçasında bireysel farklar göstermekteyse, ki böyle olduğu 

tartışılmaz; geometrik oranda çoğalmalarının sonucu olarak bazı yaşlarda, 

mevsimlerde, ya da yıllarda yaşamak için zorlu bir savaş olmaktaysa, ki bu 

da tartışılmaz; bütün organik varlıkların yapıda, doğal özellikte, ve 

alışkanlıklarda onlara yararlı sayısız farklara yol açan karşılıklı ilişkilerinin 

aşırı karmaşıklığı da göz önüne alınırsa, her organik varlığın kendi esenliği 

için yararlı hiçbir değişimin, ve tıpkı bunun gibi, insana yararlı birçok 

değişimin ortaya çıkmaması pek olağandışı bir hal olur. Ama bir organik 

varlığa yararlı değişimler sürekli ortaya çıkarsa, onlarla nitelenen yaratığın 



83 
 

yaşama savaşında korunması şansı da pek çok artacaktır; ve soyaçekim 

ilkesine göre, böyle yaratıklar benzer nitelikte döller vermeye eğilimli 

olacaktır. Bu korunma ilkesine, ya da en uygunların kalıtımına, Doğal 

Seçme dedim(Darwin, 1976: 157,158). 

 Darwin‟in bu pasajından da anlaşılacağı üzere o, yaşamı zorlu bir savaş 

olarak görmektedir. Ona göre bu yaşam savaşında organizmanın yaşam 

mücadelesini kazanabilmesi için muhakkak ki yararlı nitelikler ortaya çıkacaktır ve 

organizma yaşam sürecinde korunmak için bu nitelikleri daimi hale getirmeye 

eğilimli olacaktır. Diğer bir deyişle yararlı olan, gelişmekte olan esirgenecek 

yararsız olan etkisizleşecektir. Burada doğal seçme süreci sonunda ne en güçlü olan 

ne de en zeki olan hayatta kalır, burada en çok uyum sağlayan, adapte olan hayatta 

kalır. Darwin‟in yaşam mücadelesi işte böyle bir düşünce üzerinden ilerler. Onun 

kuramında Temel maksat hayatta kalmaktır. 

Nietzsche, Darwin‟in bu yaşam mücadelesinde organizmada bulunan esas 

gücü göz ardı ettiğini ve dışsal etkileri bu oranda yücelttiğini düşünür ve şöyle 

söyler; “harici şartların etkisi, Darwin tarafından gülünç bir oranda fazladan tahmin 

edilmiştir: yaşam sürecindeki esaslı şey, özellikle içeride çalışan ve harici şartlardan 

yararlanan ve bunları sömüren olağanüstü şekillendirici, biçim yaratıcı 

güçtür”(Nietzsche, 2017b: 414). Bu bağlamda yaşam mücadelesinde uyum sağlama 

galip gelemin ölçütü olamaz. “hayat, içsel durumların dışa uyarlanması değil içeride 

çalışan ve dışarıda olanları gittikçe daha fazla dâhil eden ve zor kullanarak kontrol 

altına alan güç istencidir”(Nietzsche, 2017b: 433). 

Nietzsche Darwin‟in bu öğretisinin temelini oluşturan yararcı ilkeyi de 

reddeder. O, Darwinist öğretide yararlı olanın başkalarıyla olan mücadelede avantaj 

olarak görülmesini kabul etmez ve ilkin yararlı olan nedir? Hangi bağlantıda 

yararlıdır? Diye sorgulamamız gerektiğini söyler. Nitekim yaşamın korunması için 

yani uzun bir yaşam için yararlı olan, kişinin gücünün aleyhine olabilir. Yahut 

kişiye yarar sağlayan şey onun gelişimini olumsuz etkileyebilir(Nietzsche, 2017b: 

413). Bu halde Nietzsche Darwinist öğretide bir avantaj olarak kabul edilen 

yararlılığı güç istenci olarak gördüğü yaşamın asla merkezi bir öğesi olarak görmez. 

Sonuç olarak Nietzsche uyum ve yarar temelli Darwinci öğretinin hiçbir geçerliliğin 

olmadığı kanaatindedir. Bu durumu en açık şöyle ifade eder; 



84 
 

Tam tersi hissedilmektedir: şanslı talihlilerin yok edilişi, daha gelişmiş 

türlerin yararsızlığı, vasat olanların, hatta vasatın altında olanların 

kaçınılmaz egemenliği… Tüm filozofları ve bilimi, Darwin‟in ekolü 

tarafından öğretilen varoluş mücadelesinin tam tersi olan bir gerçekliğin 

önünde diz çöktüğünü görüyorum – yani, en üstte ve ayakta kalanlar 

arasında her yerde yaşamı ve yaşamın değerini tehlikeye atanları 

görüyorum… Türlerin herhangi bir ilerleme gösterdikleri iddiası, dünyada 

en mantıksız iddiadır: bir seviyeyi temsil ettikleri yere kadar. Daha yüce 

organizmaların daha düşük organizmalardan geliştikleri bugüne kadar hiçbir 

şekilde gösterilmemiştir. Düşük olanların sayıları, şeytanlıkları ve 

kurnazlıklarıyla nasıl üstün geldiklerini görüyorum(Nietzsche, 2017b: 

437,438). 

Özetleyecek olursak Nietzsche‟ye göre yaşamda belirleyici olan tek bir öğe 

vardır. Bu öğe güç istencidir. Ona göreyaşadıkları yüzyılda derin etki uyandırmış 

Hobbes, Spinoza ve Darwin gibi kişilerin yaşamın bağrına yerleştirdikleri 

kavramların tümü temelde kendini koruma içgüdüsü etrafında birleşir. Bu, 

Nietzsche‟nin dinamik ve hükmeden bir yapısı olan güç istenci kavramıyla 

örtüşmez. Nietzsche‟ye göre yaşamının bizzat kendisi büyümek ve artmak için güç 

elde etmek için bir içgüdüdür. Korunma ise burada bu güç elde etme isteğinin 

yalnızca bir sonucudur. Bu bağlamda “yaşamak, özü korumak değil, bu özü 

aşmaktır. Her şey artık bu öz-aşımına bağlıdır. Yaşamayı başlatıp, kımıldatan, 

yaşayanın hiç durmadan daha kuvvetli, daha güçlü olmayı istemesidir” (Uygur, 

1989: 299). Nietzsche bu konuda şöyle söyler; “fizyologlar, kendini koruma 

güdüsünün, organik varlığın nasıl güdüsü olduğunu ileri sürmeden önce iyice 

düşünmeliler. Her şeyden önce, canlı olan, kuvvetini üzerinden atmak, boşaltmak 

ister. Yaşamın kendisi, güç istemi -: Kendini korumak onun dolaylı ve sık rastlanır 

sonuçlarından biridir” (Nietzsche, 2015b: 28). Nietzsche yaşamın korunma üzerine 

inşa edilmesini çileci bir ideal olarak görür. Ona göre; 

Çileci yaşam, bütün gücüyle kendini ayakta tutmaya çalışıp varlığı için 

savaşan yozlaşmış bir yaşamın korunma ve kutsallaştırma içgüdüsünden 

kaynaklanır; dokunulmamış olarak kalan sürekli yeni yollarla ve buluşlarla 

kavga veren yaşamın en derin içgüdülerine karşı bir parça fizyolojik 

engellemeyi ve tüketmeyi gösterir. Çileci ideal böyle bir yoldur. Durum, bu 

ideale saygı duyanların inandıklarının tümüyle tersidir, - yaşam onda, 

onunla, ölümle ölüme karşı boğuşur; çileci ideal, yaşamın korunması için bir 

düzendir(Nietzsche, 2015a: 140). 

Nietzsche‟ye göre yaşamın korunmasını içeren tüm anlayışlar tepkisel bir 

kuvvete işaret eder. Burada konunun daha iyi anlaşılabilmesi noktasında 



85 
 

Nietzsche‟nin aktif ve reaktif ayrımına tabi tuttuğu kuvvetin kendisini ve bu 

kuvvetlerin güç istenci ile olan ilişkisini vermek yerinde olacaktır. Nietzsche 

gözünde güç istenci, kuvvete atfedilen ve kuvvete anlamını verendir. Bu bağlamda 

kuvvet, güç istenci ile özdeş değildir fakat kuvvete sıkı sıkıya bağlı olandır. Burada 

kabul edilmesi gereken ilk öğe her kuvvette bu güç istencinin var oluşudur. Bu güç 

istenci ile kuvvetler birbiri üzerinde egemen olurlar. Bunun sonucunda da kimi 

kuvvetler etkin kimi kuvvetler ise tepkisel olarak adlandırılırlar. Nietzsche etkin 

kuvvetin güç istenci ile ortaya çıkan temel niteliğinin olumlama, tepkisel kuvvetin 

ise güç istenci ile ortaya çıkan temel niteliğinin olumsuzlama olduğunu söyler. 

Etkin kuvvet kendini bilir ve farkını olumlar buna karşın tepkisel kuvvet daima 

olumsuzlama halindedir. Etkin kuvvetin değerlendirmesinde yani perspektifinde 

„evet‟, tepkisel kuvvetin perspektifiyle „hayır‟a dönüşür (Deleuze, 2010: 

69,70,73,74,76). Sonuç olarak; 

Tepkisel kuvvet, 1)Kısmi sınırlama ve uyumun faydacı kuvvetidir; 2)etkin 

kuvveti yapabildiğinden ayıran, etkin kuvveti yadsıyan kuvvettir(zayıfların 

ve  kölelerin zaferi) ;3) yapabildiğinden ayrılmış, kendini yadsıyan ya da 

kendine karşı dönen kuvvettir(zayıf ya da kölelerin hâkimiyeti). Ve buna 

paralel olarak etkin kuvvet,1)egemen olan ve boyun eğdiren plastik 

kuvvettir;2)yapabildiğinin sonuna dek giden kuvvettir;3)Farkını olumlayan, 

farkını bir haz ve olumlama nesnesi haline getiren kuvvettir (Deleuze, 2010: 

83).  

Kuvvetleri bu şekilde güç istenci ile olan bağlarıyla birlikte ele alan 

Nietzsche, yaşamda kuvvetler arası çatışmada tepkisel kuvvetlerin zaferine işaret 

eder. Ona göre bu zafer tepkisel kuvvetteki güç istencinin bir niteliği olan 

olumsuzlama ile ortaya çıkmıştır (Deleuze, 2010: 86). Bu olumsuzlamayla gelinen 

nokta ise tanrının ölümü ve nihilizmdir. Nietzsche yaşanılan bu kriz durumunun 

aşılmasını tek bir şarta bağlar. Bu şart, yaşamı olumlayan nitelikte ki güç istencine 

bağlı olan üst insandır. Dolayısıyla Nietzsche için güç istencinin statik bir durumu 

imlemediği açıktır. Güç istenci ile yaşam bir aktiviteye dönüşür. Öyle ki bu 

aktivitenin temelinde yeniden değerlendirme yatar. Bu değerlendirme ise yaşamın 

dışarıdan biçimlendirilen yapısını altüst eder. Bunun yerine yaşam güç istenci ile 

diğer bir deyişle daha fazla olma istenci ile şekillenen bir yaratıma dönüşür (Uygur, 

1989: 299). Nietzsche böylelikle güç istencinin evrildiği son aşama olarak üst 

insana işaret eder. O, bu konseptle “her ne olursa olsun insanın önüne geçirilen 



86 
 

bütün kutupların, mistifikasyonların parçalandığı ve kendisine kadarki felsefe 

geleneğinde insanla ilgili olarak görmezlikten gelinen bütün yönlerin onaylanıp, 

aktüel hale geçirildiği bir insan felsefesi sunmaktadır” (Danto, 2002: 19). Nietzsche 

ekseninde böyle bir insanı diğer bir deyişle üst insanı mümkün kılmanın tek olanağı 

güç istencinde saklıdır.  

Buraya kadar güç istencinin doğasını, onun ilişkilendirildiği anlayışlardan 

farkını, yaşamda kuvvet ile olan birlikteliğini ve evrildiği son aşama olan üst insan 

ile ilişkisini ortaya koyduk. Şimdi ise Nietzsche‟nin tüm problematik durumlarda 

bir çıkış yolu olarak gördüğü ve insanın güç istenci ile dönüştüğü son aşamayı yani 

üst insan konseptini onun konumlandırdığı diğer insan türlerinden ayırarak ortaya 

koymaya çalışacağız. 

3.2.Nietzsche Felsefesinde Ġnsan 

 Nietzsche felsefesine bir bütün olarak baktığımızda onun kültür eleştirisi 

üzerine inşa ettiği bir insan felsefesi sunduğunu görmekteyiz. Nietzsche, felsefesine 

ilkin var olan kabullerin ve insanların yaşamına yön veren egemenlerin esas 

değerini sorgulamakla başlar. Bu bağlamda o tek gerçek kültür olarak gördüğü 

Antik Yunan değerlerinin değersizleştirildiği, Sokrates ve Platon‟un etkisiyle 

oluşturulan Hıristiyanlık ve bu dinin egemen olarak kabul ettiği ruhban sınıfının tek 

hâkim haline getirildiği bir kültürle karşı karşıya olduğunu fark eder. Nietzsche, 

böyle bir kültür dolayısıyla ortaya çıkan tüm değerleri hastalıklı ve çürümeye yüz 

tutmuş değerler olarak kabul eder. Ona göre yaşam biriciktir ve bu biricik olan 

yaşamdan başka bir öte dünya fikri kabul edilemezdir. Tıpkı bunun gibi içinde 

bulunduğumuz hayatta bir güç istenci olarak insan, tüm yapıp etmelere muktedir 

olan bir varlıktır. Bu insan kendi yaşamında değerlerinin tek ölçütü olmalıdır. Başka 

türlü ifade edecek olursak insan, başlı başına bir potansiyeldir. Bu insanın üzerinde 

olup, onun yerine değerler ortaya koyulması ve kişinin bu değerlere göre 

varoluşunu anlamlandırması yozlaşımın temelidir. Nietzsche‟ye göre işte bu 

yozlaşım on dokuzuncu yüzyılın genel tavrıdır. Bu tavırla hayatta var olan tüm 

değerler dekadansa uğratılmış ve bu duruma sonraları tanrının ölümü eşlik etmiştir. 

Nietzsche ekseninde yaşamda en yüce hâkîkat olarak kabul edilen değerlerin, 

tanrının ölümü ile etkisizleşmesi sonrasında toplum kaçınılmaz bir nihilizm krizine 

gömülmüştür. Bu aşamada çağın realitesine karşı Hıristiyan duyarlılığıyla yaklaşan 



87 
 

her türlü düşünce yalnızca bu krizin insana daha çok işlemesine sebep olmuş ve 

yaşam en yoz hale gelmiştir. Nietzsche‟ye göre böyle bir kültür ortamında elde 

edilen her sonuç yahut yaratılan her değer bu duruma hizmet eden sahte yaratım 

olmaktan öteye gidemez. Nitekim Nietzsche, esas değerlerin ancak sağlıklı bir 

kültür diğer bir deyişle sağlıklı bir düşünüş ile ortaya çıkabileceği kanısındadır. Bu 

düşünceyle o, çağının realitesi karşısında sağlıklı olanı ortaya çıkarmak uğruna tüm 

yaşamını oldukça eleştirilecek protestolara adamıştır. Onun tüm protestoları 

temelde aynı izleğe hizmet eder: değerlerin değersizliğini ortaya koymak ve 

aşılması gereken insanın bilincine varıp üst insanı bir yaşam pratiğine dönüştürmek. 

 Nietzsche ekseninde tanrının ölümü ile ortaya çıkan nihilizm ancak insana 

gerekli önem verildiğinde aşılabilir. İnsan, kendi farkını ortaya koymalı ve bunun 

için de öncelikle kendi değerlerinin yaratıcısı konumuna gelmelidir. Bu bağlamda 

Nietzsche her insanın aynı konumda olmadığını iki sebeple ortaya koyar. İlk sebep 

her insanın var olan kabuller karşısında aynı reaksiyonu göstermemesi diğer bir 

deyişle her insanın var olan değerlerle aynı oranda özdeşleşmemesidir. Nietzsche 

burada ahlaki kabullerle şekillenen insanların düşük insan prototipi oluşturduğu 

kanısındadır.İkinci sebep ise insanların gücü isteme seviyeleridir (Baykan, 2000: 

93). Nietzsche insanı konumlandırdığı bu kıstaslar ile ilgili şöyle söyler; 

Ahlaklı insan, ahlaksız insandan daha düşük bir türdür, daha zayıf bir türdür; 

aslında –ahlaklılık açısından bir türdür ama kendi içinde bir tür değildir; bir 

kopyadır, en fazla iyi kopyadır –değer ölçüsü kendi dışındadır. Ben, insanı 

güç ve istenç bolluğunun miktarına göre değerlendiririm (Nietzsche, 2017b: 

256). 

Bu bağlamda Nietzsche üç farklı insan tipinden bahseder ve bu insan tipleri 

karşısında tüm felsefesinin, yaşamın problematik yönünü oluşturan tüm durumların 

çıkış noktası olarak işaret ettiği ve tezimizin de ulaşmayı hedeflediği ana unsur olan 

üst insan konseptini müjdeler.  

3.2.1. Yırtıcı Hayvan 

Yırtıcı hayvan, Nietzsche‟nin insan sorunsalında en az değindiği insan 

türüdür. O, bu insan tipi için zaman zaman sarışın yırtıcı canavar yahut sağlıklı 

hayvan nitelendirmelerini de kullanır (Baykan, 2000: 93,94). Nietzsche, 

konumlandırdığı bu insan tipini şöyle serimler; 



88 
 

…av ve zafer için tutkuyla dolanan görkemli yırtıcı hayvan, sarışın canavar 

olduğu görmezlikten gelinemez; bu gizli temel, zaman zaman patlamalı, 

hayvan tekrar tekrar vahşete geri dönmelidir: - Romalı, Arap, Alman, Japon 

soyluluğu, Homeros‟un kahramanları, İskandinav Vikingleri – tümü de bu 

gereksinimi paylaşıyorlardı. Nereye gitseler arkalarında „barbar‟ kavramını 

bırakan bu soylu ırklardır; en yüksek kültürlerinde bile, bunun bilinçliliğini 

gösteriyor; gururunu taşıyorlardı(Nietzsche, 2015a: 55). 

Nietzsche‟nin yırtıcı hayvan olarak tasvir ettiği bu insan tipinin temel 

özelliği içgüdülere ket vurulmayan bir yaşamda saklıdır. Bu haliyle yırtıcı hayvan 

tipolojisi Nietzsche‟nin söylemlerinde en sert eleştirilere maruz kalan sürü 

insanından farklıdır. Nietzsche, içgüdülerin reddi ile sağlıklı bir düşünüşünde 

ortadan kalkacağı kanaatindedir. Nitekim ona göre insan, yaşama bir bütün olarak 

sarılmalıdır. Bu bağlamda içgüdüleri reddetmek dolayısıyla bedensel olana sırt 

çevirmek aynı zamanda yaşamada sırt çevirmektir. Nietzsche, bu durumu bozuluş 

belirtisi olarak görür ve şöyle söyler; “bir canlıya, bir türe, bir bireye, içgüdülerini 

yitirmişse, kendisine zararlı olanı seçiyor, yeğliyorsa, yozlaşmış derim” (Nietzsche, 

2008: 12). Nietzsche‟ye göre bir bozuluş olan içgüdülerin reddi yırtıcı hayvan 

aşamasının yerini sürü insanına, onun ahlak anlayışına bırakmasıyla gelişir. Ona 

göre bu süreçte kişi Hıristiyan ahlakı ile yaşamı öteler ve bedenini bir günah 

nesnesine dönüştürür. Bu ise içgüdüleri ile var olan yırtıcı hayvanın tam aksi 

olandır.  

Nietzsche gözünde yırtıcı hayvan, yaşamda daima enerjik ve aktif bir 

tutumdadır. Bu insan tipinin sürü ahlakının karşısında olması onun belli bir ahlaki 

yönelimden yoksun olduğu yanılgısına düşürmemelidir. Yırtıcı hayvan tipolojisinde 

ahlak, yaşamı ötelemez ve ahlaki kıstaslar yaşam karşısında bir düşman konumuna 

getirilmez. Burada insan ahlak uğruna bedenine, fizyolojisine kötümser bir tavırla 

yaklaşmaz. O, tüm var oluşunun tadını çıkarır. Bu halde yırtıcı hayvanın ahlaki 

yönelimi yaşamı ve dolayısıyla kendisini kucaklayan bir tavırdadır  (Baykan, 2000: 

94). 

Nietzsche, insanın temelde tüm yönelimleriyle yırtıcı bir hayvanı imlediğini 

fakat içinde bulunduğumuz kültürün etkisiyle bu doğal halin ortadan kalktığını 

söyler. Ona göre “kültürün anlamı, yırtıcı bir hayvan olan „insan‟ın evcilleştirilmiş, 

uygar bir hayvana, bir ev hayvanına indirgenmesidir” (Nietzsche, 2015a: 56). Bu 



89 
 

durum ise insanlığın gerilemesinden öte değildir. Nietzsche‟ye göre kültür, şuan ki 

haliyle Hıristiyanlığın etkisiyle oluşturulmuş hastalıklı değerlerin yaşama 

kazınmasında bir aracı konumundadır. Bu kültürün etkisiyle insan doğal halinden, 

içgüdüleriyle olan bütünlüğünden, Nietzsche‟nin deyişiyle yırtıcı hayvan olmasında 

öne çıkan özelliklerinden kopar. Ona göre Avrupa kültürü işte böyle bir kopuşu 

somutlar. Burada insan, Hıristiyanlığın mantaliteleri ile iyileştirilmeye çalışılan bir 

hastalık olarak görülür. Bu insandan koparılan her sağlıklı içgüdü ise tedavinin 

temel basamağını oluşturur. Nietzsche bu durum karşısında tavrını şöyle ifade eder; 

Bir hayvanın evcilleştirilmesine „iyileştirme‟ adını vermek, bizim 

kulaklarımıza adeta bir şaka gibi gelmektedir. Hayvanat bahçelerinde neler 

olup bittiğini bilen biri, orada canavarın „iyileştirilebildiğinden‟ kuşku 

duyar. Orada hayvan zayıflatılır, daha az zararlı hale getirilir, depresif korku 

duygusuyla, acıyla, yaralarla, açlıkla hastalıklı bir canavara dönüştürülür. – 

Din adamlarının „iyileştirdiği‟, evcilleşmiş insanın durumu da farklı değildir. 

Kilisenin pratikte her şeyden önce bir hayvanat bahçesi olduğu erken 

ortaçağda, dört bir yanda „sarışın canavar‟ın en güzel örneklerine sürek avı 

düzenlendi – örneğin seçkin Cermenler „iyileştirildi‟. Bunun ardından 

manastıra götürülen, böyle „iyileştirilmiş‟ bir Cermen neye benziyordu? Bir 

insan karikatürüne, bir hilkat garibesine: bir „günahkâr‟ olmuştu, kafese 

tıkılmıştı, korkunç kavramların arasına hapsedilmişti… Orada yatıyor işte, 

hasta, zavallı, kendine karşı çok kötü davranıyor; yaşam dürtülerine karşı 

nefretle dolu, hâlâ güçlü ve mutlu kalmış her şeye karşı kuşkuyla dolu. 

Kısacası bir „Hıristiyan‟… Fizyolojik açıdan söylersek: hayvanla savaşımda, 

onu zayıf kılmanın biricik yöntemi onu hastalandırmak olabilir(Nietzsche, 

2010a: 44). 

Nietzsche‟nin bu söyleminden de anlaşılacağı üzere, yırtıcı hayvan tipli 

insan, geleneksel olan batı anlayışından yani Hıristiyan ahlakı ile yaşamdan 

koparılan yığının karşısındadır. Fakat yırtıcı hayvan bu yığın karşısında zamanla 

Hıristiyanlıkla yoğrulan kültürün egemenliğine girer. Bununla Yırtıcı hayvan, 

yaşam karşısında suçlulukla dolup taşan çekimser bir varlığa dönüşür. Peki, 

Nietzsche yırtıcı hayvanın sürü insanına doğru evrilmesi karşısında nasıl bir öneri 

geliştirir? 

Nietzsche yırtıcı hayvanın yaşam karşısındaki tavrının insanın 

bütünlüğünden koparılamayacağı kanaatindedir. Ona göre sürü ahlakı ile insanın bu 

asi doğası her ne kadar iyileştirilmeye çalışılan bir hastalık olarak kabul edilse de bu 

niteliklerin insan olmanın temelini oluşturduğu tartışılmaz bir durumdur. Nietzsche 

bu durumun göz ardı edilmesi karşısında yırtıcı hayvanın tüm içgüdüsel 



90 
 

yönelimlerinin üst insan ile birlikte tekrar ortaya çıkarılması ancak onlardan yapıcı 

ve yaratıcı bir şekilde yararlanılmasını öngörür. Ona göre insan, yaşamda din gibi 

egemen güçler altında içgüdülerini bastırma girişiminde bulunarak kendisinden 

uzaklaşmak yerine bu içgüdüleriyle yüzleşerek, onları tekrar açığa çıkarıp ben olma 

tehlikesine atılmalıdır. Nitekim bunun dışında içgüdüye karşı yapılacak her 

müdahale yeni bir decadance‟ı getirmekten öteye gidemeyecektir.  

3.2.2. Sürü Ġnsanı 

Nietzsche ekseninde sürü insanı üstinsan ile taban tabana zıt bir yaşam 

pratiği içerisindedir. Nietzsche bu insanlara; 

„alelade insan‟, „sıradan insan‟, „nasipsiz‟, „Pazar yerinin sinekleri‟, „küçük 

insan‟, „pek çoklar‟, vb. adlar verir. Bu insanların sağlık durumunu 

(biyolojik şartlarını) tasvir için de şöyle sıfatlar kullanır: „Bozuk bünyeli‟, 

„hasta‟, „marazlı‟, „dünya bezgini‟, „zayıf‟, „mahrum‟, „kin insanı‟, vb. 

Moralizasyon fenomeni açısından da bunlara çeşitli adlar verir: „Köle‟, 

„ahlaklı insan‟, „iyi insan‟, „dindar insan‟, „son insan‟, „öte-dünyacıl‟, „ayak 

takımı‟, „lüzumsuz‟, „örümcek‟, vb. Sürü tipinin önderleri için de; „çoban‟, 

„sürübaşı‟, „papaz‟, „vücudu haki görenler‟, „ölüm vaizleri‟ ve „filozoflar‟ 

(Baykan, 2000: 97). 

Nietzsche‟nin bu şekilde konumlandırdığı sürü insanı kendi belirlenimleriyle 

değerlerini yaratamaz. O, verili olan kurallarla yaşamını idame ettirir. Bu insan var 

oluşu üzerinde ki tüm egemenliğini hali hazırda hüküm süren ahlak anlayışına 

bırakır ve bu süreçte tüm yapıp etmelerini de etkisi altında olduğu ahlak anlayışına 

göre şekillendirir. Burada sürü insanı, geçerlikte olan değer kalıplarına yerleşebilme 

çabasındadır. Nietzsche ekseninde sürü insanı bu çabalama sürecinde egemen olan 

değer yargıların doğruluğuna kuşku götürmez bir şekilde inanır. Bu insan için var 

olan değerleri sorgulamaya gitmek ahlaksız bir eylemle eş değerdir(Kuçuradi, 1967: 

45,46). Burada genelin onayıyla kabul edilen şey kişinin sağlıklılığında biricik ölçüt 

olarak kabul edilir. Geçerli olanın dışına çıkmak ise sağlıklılığın yerini zararlı olana 

bırakmasıdır. Nietzsche bu durumu şöyle ifade eder; 

Sürü içgüdüsü, vasat ve alelade olanı en yüce ve en değerli olan kabul eder. 

Burası çoğunluğun kendini bulduğu yer; kendini bulduğu tarz ve tavırdır. Bu 

nedenle tüm mertebe sıralarının rakibidir ve aşağıdan yukarı doğru bir 

yükselişi, çoğunluktan azınlığa doğru bir alçalış olarak görür. Sürü, ister 

altında, ister üstünde olsun, istisnaları direnen ve kendisi için zarar 

getirebilecek bir şey olarak görür (Nietzsche, 2017b: 202). 



91 
 

Bu bağlamda Nietzsche‟ye göre sürü insanı ahlaki fanatizmleriyle var 

olandır. O, eleştirmeye, yargılamaya, yeniden değerlendirmeye koca bir „hayır‟ı 

simgeler. Nietzsche böyle bir düşün sistemiyle gelişen ahlak anlayışının ardında 

yatan üç dinamikten söz eder. Bunlar; “(1) Sürünün güçlülere ve bağımsızlara karşı 

içgüdüsü; (2) Sefillerin ve yoksulların talihlilere karşı içgüdüsü; (3) Alelade 

olanların istisnai olanlara karşı içgüdüsü” dür(Nietzsche, 2017b: 199). Nietzsche 

ekseninde bu içgüdüler altındaki sürü insanın yaşamdaki tüm edimleri tepkiseldir. 

Onun tepkiselliği geleneksele aykırı olandan ötürü gelişir. Sürü insanı bu tepkiyi 

yaşamda varlığını üstün kılabilmek uğruna gösterir. Burada belirtmek gerekir ki 

sürü insanı her ne kadar yaşamda eksilişi imlese de onun Nietzsche‟nin güç istenci 

öğretisinden payını almamışlığı söz konusu değildir. Nitekim Nietzsche‟ye göre 

oluşa tabi olan her şey güç istencine de tabidir. Sürü insanı da bu halde güç 

istencine sahiptir. Fakat o daha öncede belirttiğimiz gibi reaktif bir kuvvet 

olmasından ötürü farklı olana evet demek yerine onu alt etmeye çalışan hınç 

duygusuyla hareket eder. Nietzsche hınçla dolu sürü insanının övülesi olarak 

değerlendirdiği duygular ile yaşamda farklı olana karşı sergilediği tavrın bütünüyle 

çelişkili olduğu kanaatindedir. Bu bağlamda Nietzsche sürü nezdinde yüce kabul 

edilen değerleri şöyle sıralar; “barışsever, adil, alçakgönüllü, iffetli, saygılı, 

düşünceli, cesur, namuslu, dürüst, inançlı, dindar, doğru, başkalarına güvenen, 

sadık, sempatik, yardımsever, vicdanlı, sade, yumuşak başlı, adaletli, cömert, 

hoşgörülü, itaatli, tarafsız, hasetsiz, kibar, çalışkan”(Nietzsche, 2017b: 204). 

Nietzsche ekseninde sürü insanı her ne kadar bu niteliklerin yüceliğinden bahsetse 

de o, “güçlü bireylere karşı (les souverains) karşı saldırgan, adaletsiz, ölçüsüz, arsız, 

saygısız, yüreksiz, yalancı, sahte, merhametsiz, sinsi, kıskanç ve intikam 

doludur”(Nietzsche, 2017b: 205). Nietzsche, sürü insanının bu duygularla, 

kendinden daha güçlü ve daha iyi olanı farklılığından ötürü daima eksiltme 

eğiliminde olduğunu düşünür. Ona göre sürü insanı yaşamını geçerli olan ahlak 

yasası uğruna sürdürür. Bu bağlamda temel sorun sürü insanının neden kendi 

varoluşuna aykırı olan bu düşünceyle hareket ettiğidir. 

Kuçuradi‟ye göre; “sürünün geçerlikte olan morale boyun eğmesi çoğu 

zaman tembellik ve korkudan ileri gelir”(Kuçuradi, 1967: 47). Bu korku ve 

tembellik ise insan yaşamında en büyük çıkmaz olan varoluşun anlamı sorunsalıyla 



92 
 

doğar. Nietzsche ekseninde insan, bir oluş olan yaşamda anlamın belirsizliğini 

hisseder ve yaşamının değerini sorgular. Bu noktada yaşamın sorgulanışını sürü 

insanın yozlaştıran bakışı takip eder. Burada varoluşun gizemi karşısında sürü 

insanına korku, güvensizlik ve tedirginliktir hâkim olur (Baykan, 2000: 98). Bu 

hislerle sürü insanı, hakikati bulma istenciyle sahte belirlemelere takılı kalır ve 

tanrı, öte dünya gibi tabular yaratır. Yaratılan bu tabular ise yaşamda rahatlığa 

alışmış tembel ve korkak olan sürü için var oluşun anlamlandırılmasında merkezi 

bir öneme sahiptir. Nitekim sürü insanı bu şekilde kaygıdan uzaklaşır ve geleneksel 

olana sığınarak kendini uyuşturur (Baykan, 2000: 98). 

Nietzsche ekseninde bu insan türü ve onun yaşamına hâkim olan ahlak 

öğretisi Sokrates ve Platon‟un öğretileriyle beslenip sahte kilise öğretileriyle 

şekillenen Hıristiyanlık ile oldukça yaygın görülen bir tipe dönüşmüştür. Böylelikle 

Nietzsche‟de hayranlık uyandıran yaşamı bir oluş olarak kucaklayan trajik insanın 

yerini sürü insanının var oluşu yadsıyan öğretisi almıştır.  

Nietzsche‟ye göre bu öğretiyle birlikte yaşam ikincil bir konuma getirilmiş 

ve kişi yaşamda değerler yaratmaktan tamamen vazgeçmiştir. Artık esas olan tek bir 

şey vardır bu da, değeri sabitlenmiş olana uygun bir edim sergilemektir(Nietzsche, 

2017b: 199). Nietzsche, sürünün bu edimlerini yine sürünün yararını gözeterek 

ortaya koyduğunu söyler. Nitekim “Avrupa ahlaklılığın tamamı, sürü için yararlı 

olanlara dayanmaktadır”(Nietzsche, 2017b: 200). Bu bağlamda ortaya konan tüm 

edimler ise eşitlik teması üzerinde yükselir. Nietzsche‟ye göre sürü insanı tüm 

insanları eşit görme eğilimiyle yürürlükte olanı benimser ve yeni değerler 

yaratmaktan geri durur. Bu ise onun tepkisel yönünün aslında pasifliğinden ötürü 

oluştuğunu gösterir(Nietzsche, 2017b: 201). Bu bağlamda denilebilir ki zayıf olan 

sürü insanı, dekadan olmuş bir ahlakın pratiğidir. Bu hastalıklı ahlakın temsilcisi ise 

ona „yapmalısın!‟ buyruğunu veren, kiliseyi kendi arzularınca kullanan rahip 

kimsedir(Nietzsche, 2017b: 203).  

Nietzsche‟ye göre rahip kimse, sürü insanınca tanrısal olanın en büyük 

temsilcisidir. Fakat Nietzsche‟nin kendi bakışında rahip toplumda var olan sahte 

değerleri besleyen, onları yöneten bir kaynaktır. Ona göre rahip, toplumda edimlere 

yüklediği günah ve sevaplarla yalnızca kendi gücüne hizmet eder. Böylece o, 



93 
 

yaşamda etkin olan değerlerin belirleyicisi konumuna yükselir ve yeni değerler 

yaratımına setler çeken despot bir yöneticiye dönüşür. Sürü insanı var oluşun 

anlamsızlığı karşısında yarattığı tanrı gibi dinsel otoritelere tanıdığı gücü böylelikle 

yeryüzü insanına da bahşeder. Bu noktada sürü insanı kaygı ve korkudan arınıp 

rahat bir yaşam sürdürebilmek uğruna rahip kimsenin hegemonyası altında 

yaşamını sürdürür. Nietzsche sürü insanının rahip kimseye olan bu yakınlaşmasında 

gördüğü tehlikeyi şöyle dile getirir; 

…Deniz onları aniden yollarından saptırınca, ıssız bir adaya yanaştıklarını 

zannettiler; gel gör ki, uyuyan bir canavardı yanaştıkları! Sahte değerler ve 

kuruntu – sözleri: faniler için en kötü canavarlardır bunlar, - uzun süre uyur 

ve bekler bunların içindeki felaket. Ama sonunda vakit gelir, canavar uyanır 

ve üzerinde kulübeler inşa edenleri yalayıp yutar(Nietzsche, 2017a: 86).  

Nietzsche ekseninde sürü insanı tüm bu ahlaki öğeleriyle daha iyi olana 

karşı reddedici bir tutum sergiler. Bu insan kendi var oluşuyla yüzleşmekten 

korkmayan, ben olma tehlikesine gittikçe yaklaşan tüm anlayışlardan kaçınır. Onun 

eşitlik iddiası da bu sebeple gelişir. Bu iddia ile amaçlanana şey sürünün daha güçlü 

ve daha iyiye karşı kendisini korumasıdır (Nietzsche, 2017b: 205). Nietzsche böyle 

kimseleri zehirli olarak nitelendirir ve şöyle söyler; 

…siz ruhları sersemletenler, siz eşitlik vaaz edenler! Zehirli örümceklersiniz 

siz ve sinsi intikam düşkünleri! Ama sizin gizlendiğiniz yerleri açığa 

çıkartacağım; bu yüzden gülüyorum yüzünüze dorukların kahkahasıyla. Bu 

yüzden parçalıyorum ağlarınızı, öfkeniz sizi yalan-mağaranızdan çıkartsın 

diye ve intikamınız „adalet‟ sözcüğünüzün arkasından çıkıp öne fırlasın diye. 

Çünkü insanın intikamdan kurtarılması: en yüce umuda giden köprüdür ve 

uzun fırtınalardan sonraki gökkuşağıdır benim için… Siz, eşitlik vaizleri, 

acizliğin tiranca-çılgınlığı işte böyle „eşitlik‟ diye haykırıyor içinizden: en 

gizli tiranca-hazlarınız erdem sözcüğü kılığına giriyor!... Bu zehirli 

örümceklerin, mağaralarında yaşama yüz çevirmiş otururken, yaşamdan 

yana konuşmaları: acı çektirmek isteyişlerindendir. Şimdi gücü elinde 

bulunduranlara acı çektirmek isterler; çünkü ölüm vaazı onlarda yerini bulur 

(Nietzsche,  2017a: 95,96,97). 

Buraya kadar Nietzsche ekseninde Avrupa‟nın genel ahlaki tavrını ortaya 

koyan sürü insanını vermiş bulunmaktayız. Peki, Nietzsche‟nin tüm edimleri 

pasiflik ve koruma üzerine inşa olan, yaratıcı olan tüm istemlerden yoksun olan 

sürü insanına karşı geliştirdiği öneri hangi yöndedir?  



94 
 

Nietzsche felsefesinin temeli sürü insanına karşı verilen bir savaşa dayanır. 

Burada verilen savaşta tek bir amaç vardır. Bu amaç ise yaşamın bizatihi kendisinin 

kurtarılmasıdır. Nietzsche ekseninde sürü insanının tüm edimleri yaşamsal olanı 

yok etmeye yöneliktir. Öyle ki sürü ahlakında insan içgüdülerinden koparılır. Beden 

kötümserce ele alınır. Değerlerin yaratımı dinsel otoritelerce gerçekleştirilir. Var 

olan tüm değerlendirmeler yaşamı eksiltir. Kısacası kişinin hayatiyetle olan tüm 

bağı kesilmeye çalışılır. Nietzsche bu şekilde konumlandırdığı sürü insanın 

karşısında yaşamı kurtaracak yepyeni bir umut aşılar. Bu umut üst insandan başkası 

değildir. Üst insan ile birlikte varoluşun anlamı kişinin yaşamının ötesinde aranmaz. 

Burada Beden biricik olarak kabul edilir ve içgüdüler yaşamın zorunlu öğesi olarak 

görülür. Ayrıca bu anlayış ile insan yaşamında değerlerinin yaratıcısı konumuna 

yükselir. Artık verili olan, yaşamı yoz hale getiren hiçbir değer, hiçbir genel geçer 

yargı kabul edilmez. Yaşam, üst insanın biricik pratiğine dönüşür. Böyle bir 

yaşamda eşitlik ise asla kabul edilemez. Nietzsche üst insanda bir şart olarak 

gördüğü bu duruma şöyle işaret eder; “bu eşitlik vaazcılarıyla bir araya getirilmek 

ve karıştırılmak istemiyorum. Çünkü şöyle sesleniyor bana adalet: “ „İnsanlar eşit 

değildir.‟ Eşit olmamalılar da! Başka türlü konuşsaydım, üst insana duyduğum 

sevginin ne anlamı kalırdı”(Nietzsche, 2017b: 97). 

Nietzsche ekseninde yaşamın kurtarılması anlamında sürü insanının yerine 

üst insanın geçmesi ancak kişinin kendisini aşması ile mümkün olur. Bu aşımın 

temel basamağı ise ahlaktan bağımsızlaşmadır. Kişi böylece tüm fizyolojisini 

sağlıklılığa kavuşturur. Fakat bu sağlıklılık tıp biliminin sağladığı türden bir 

iyileşmeyi imlemez. Burada kast edilen sağlık kişinin en saf haline karşılık gelen 

çocukluğuna dek geri gitmesinde saklıdır. Kişi tüm geçmiş yaşantısında biyolojisine 

aykırı olan etkilerden sıyrılmalıdır. Nitekim ancak böylelikle insan psikolojisi 

maruz kaldığı baskılardan ve etkilerden arınır. Kişinin bu şekilde temizlenmesi 

onun tüm edimlerini ve düşünme sistemini değiştirir. Böylelikle o, ruh ve beden 

ayrımına gitmeksizin tüm vücuduyla bir olur. Bu ise üst insan konseptine aralanan 

bir kapı mahiyetindedir (Baykan, 2000: 101). 

3.2.3. Son Ġnsan 

Son insan Nietzsche‟nin geçerlikte olduğunu kabul ettiği sürü insanın en 

ileri halini temsil eder(Kuçuradi, 1967: 50). Nietzsche bu ifadesini ilkin Zerdüşt 



95 
 

kimliği ile duyurur. Onun düşüncesinde son insan üst insanın tam karşısındadır. Bu 

karşıtlığı ise son insanın yaşam karşısında tükenmişliği ve boş vermişliği oluşturur.  

Nietzsche‟ye göre son insan kendisini kültürlü olmakla avutur. Bu bağlamda 

o, modernlik adı altında kendinden önceki tüm mantalitelere delilik olarak bakar. 

Fakat Nietzsche‟ye göre son insan sürüce olandan farksızdır. Nitekim bu anlayışta 

da sürüde olduğu gibi herkes için yararlı görülen sözde değerler kabul edilir. Bu 

kabullerin çıkış noktası ise başıboşluk ve rahatlıktır. Son insan bu yönüyle içindeki 

kaostan kaçışı simgeler. O, böylelikle kendini aşmaya sırtını döner ve kendi 

bilgisiyle, çalışmasıyla yaşamda memnuniyetle dolup taşar (Nietzsche, 2017a: 

10,11,12).  

Nietzsche, modern çağda insanın düştüğü bu durumu en aşağılanası şey 

olarak görür ve onu kültürel bir krizle eş sayar. Ona göre insan yaşam karşısında 

taktığı at gözlüğüyle bu duruma düşer. Burada denilebilir ki artık kaos karşısında 

kafasını kuma gömen, hayata karşı tümüyle duyarsız olan deve kuşu misali bir 

tutum vardır. Son insan bu tutumuyla mutluluğa göz kırpttığını iddia eder 

(Nietzsche, 2017a: 11). Fakat Nietzsche bu durumu insanın yaşam karşısında yüce 

umutlardan yoksunluğu olarak değerlendirir. Aşırı konformist olan son insan 

elindeki mutluluğu en büyük değer olarak görürü ve bundan daha fazlasını hayal 

edemez.  

Nietzsche tüm bu niteliklere sahip olduğunu düşündüğü son insanın 

karşısına içindeki kaostan beslenen, kendi hedeflerini belirleyen, en yüce umutları 

yeşerten üst insanı geçirir ve bu durumun gerekliliğini şöyle ifade eder; “İnsanın 

kendi hedefini belirlemesinin zamanı geldi, insanın, en yüce umudunun tohumunu 

ekmesinin zamanı geldi” (Nietzsche, 2017a: 10).  

Bu bağlamda üst insan, son insanın aksine kendini daima aşma istenciyle 

dolup taşan ve kendi değerlerinin yaratıcısı olandır. O, son insanın yalnızca rahatlık 

üzerine dizayn ettiği yaşam şeklinin aksine hayata bir oluş olduğunun bilinciyle 

yaklaşır. Bu bilinçle tüm var oluşu acısıyla tatlısıyla kabul eder ve onun tüm 

yönlerine sıkı sıkıya bağlı bir yaşam sürer.  



96 
 

3.2.4. Özgür Ġnsan 

Nietzsche felsefesinin temel hedefi sağlıklı bir yaşam pratiğini imleyen üst 

insan konseptini tüm gereklilikleriyle ortaya koymaktır. Burada Nietzsche‟nin 

özgür insan nitelendirmesi onun felsefesinin merkezi öğesi konumunda olan üst 

insan konseptinin ortaya çıkmasına kaynaklık etmesinden ötürü oldukça önemlidir. 

Nietzsche, özgür insanın en genel anlamda ahlaktan kopuşa karşılık geldiği 

kanaatindedir. Özgür insan bu halde topluma hâkim olan kültürün temel ayağını 

oluşturan ahlak ile sıkı sıkıya bağlıdır. Bu bağlamda Nietzsche‟nin ahlaka yüklediği 

anlamı hatırlatmak yerinde olacaktır. 

Nietzsche‟ye göre insan, yaşamda var olan her şeyi ahlaki bağlantılarla ele 

alır ve böylece dünya tümüyle ahlaki bir anlamı imler(Nietzsche, 2013: 17). Burada 

ahlakın bu şekilde konumlandırılışı ile insan ve dolayısıyla onun yaşamı itaatkâr bir 

unsura dönüşür. Ahlakın boyunduruğu altında olan kişi böylece ahlak tarafından 

belirlenmiş ideal tipe evriltilir. Nietzsche bu durum karşısında şöyle söyler; “Olması 

gerektiği gibi insan dendiğinde, bu bize sanki „olması gerektiği gibi bir ağaç‟ 

deniyormuş kadar yavan gelir”(Nietzsche, 2017b: 228).  

Nietzsche „yapmalısın!‟ yahut „yapmamalısın!‟ şeklinde söylemlerle kişiyi 

olduğu halden başka bir duruma dönüştürmeye çalışan ahlaki kabullerin tümüyle 

geleneğin genel durumuna hizmet ettiğini söyler. Ona göre kişiye verilen emirler 

temelde geleneğin düşünceleridir ve insan bu emirlere itaat etmediği sürece kötü, 

değersiz ve günahkâr kabul edilir. Nietzsche gelenekle bağlantılı olan bu ahlak 

karşısında şöyle söyler; 

Ahlak geleneklere itaatten başka bir şey değildir (yani artık değildir!), 

geleneklerin ne türde olduklarının da bir önemi yoktur; ama gelenek 

alışılagelmiş davranış ve değerlendirme biçimidir. Geleneğin emretmediği 

konularda ahlak söz konusu değildir… Gelenek nedir? Bize yararlı olanı 

emrettiği içim değil, yalnızca emrettiği için itaat ettiğimiz üst düzeyde bir 

otoritedir… En ahlaklı olan kimdir? Öncelikle yasaya en çok uyan kişi: Yani 

bir Brahman gibi, her yerde ve en küçük zaman diliminde onun bilinciyle 

davranıp, yasaya uyma konusunda sürekli yaratıcılık gösterebilen biri. 

Sonrasında ise en zor koşullarda bile yasanın gereğini yapan kişidir… 

Gelenek ahlakının egemenliğiyle her türlü özgünlük rahatsız olmaya başladı: 

bu nedenle bu ana kadar en iyilerin gökyüzü bile olması gerektiğinden daha 

fazla karartılmıştır (Nietzsche, 2013: 19,20,21). 



97 
 

Nietzsche ekseninde yaşamda böyle bir etkiye karşılık gelen bu ahlakı aşma 

cesareti gösteren insan, özgür insandır. Bu yönüyle “özgür insan ahlaksızdır, çünkü 

o her konuda geleneğe değil, kendisine bağlı kalmak ister”(Nietzsche, 2013: 19). O 

böylelikle yaşamda diğerlerinden sıyrılır ve biricikliliğini ortaya koyar. Bu sayede 

kendi yolunu çizer ve bu yolda yalnızca onun değerlendirmeleri, onun bakışı hâkim 

gelir. Özgür insan bu duruşuyla geleneksel olan tarafından kötü olarak görülür. 

Nitekim “Başlangıçtan itibaren insanlığın tüm durumlarında „kötü‟ neredeyse 

„bireysel‟, „özgür‟, „başına buyruk‟, „alışılmamış‟, „şaşırtıcı‟, „değişik‟ anlamına 

gelir” (Nietzsche, 2013: 19).  

Nietzsche‟ye göre özgür insan gelenekselin dışına çıktıkça kınanmaya 

devam edecek ve sonunda yalnızlaşacaktır. Fakat Nietzsche bu yalnızlaşmayı 

kişinin kendine varan bir yol olarak görür (Nietzsche, 2017a: 56,57). Burada 

Zerdüşt şöyle seslenir; “Yalnız kişi, kendin gidiyorsun kendine giden yolda!” 

(Nietzsche, 2017a: 59). Nietzsche‟ye göre sürü insanı bu yolu her ne kadar 

günahkârlık, kötülük olarak kabul etse de özgür insan kendine ulaşabilme kudretini 

göstermelidir. O, kendi değerlerinin hâkimi, kendi iyi ve kötülerinin belirleyicisi 

olmalıdır(Nietzsche, 2017a: 57). 

Nietzsche, “varoluşa belli bir yüreklilik ve gönüllülükle risk alarak 

yaklaşmalıyız” (Nietzsche, 2003: 11) der. Burada Nietzsche‟nin Özgür insanı işte 

bu riskin altına girme cesaretini gösterendir. Bu bağlamda Nietzsche sürüden, verili 

olandan kopuşu simgeleyen özgür insan için şöyle söyler; 

„Özgürlüğü elde etmeye çalışmak istiyorum.‟ der genç ruh kendisine; ve sırf 

iki ulus birbirinden nefret edip birbirine savaş açıyor diye ya da iki kıta bir 

okyanus tarafından birbirinden ayrılıyor diye ya da birkaç bin yıl önce 

varlığı bile olmayan bir din şu anda her yerde öğretiliyor diye, ruhun bunu 

yaparken engellenmesi muhtemeldir. „Bunların hiçbiri sen kendin değilsin‟ 

der genç ruh kendisine. Hayat nehrinden geçerken sadece senin kullanman 

gereken köprüyü senden başka hiç kimse, ama hiç kimse kuramaz. Daha 

kesin konuşmak gerekirse, seni bu nehrin öte yakasına taşımak isteyen 

sayısız yol, köprü ve yarı-tanrı vardır, ama onlar bunu yalnızca senin özün 

pahasına yaparlar; kendini rehin vererek yitireceksin. Bu dünyada sadece 

senin üzerinde yürüyebileceğin tek bir yol vardır: Nereye gider bu yol? 

Bunu sorma, sadece o yoldan git(Nietzsche, 2003: 11,12). 



98 
 

Nietzsche‟nin bu pasajından da anlaşılacağı üzere özgür insan var olan 

geleneğin ahlak yasasından kopmuş olan, kendi çizgisini belirlemiş olandır. Bu 

insan böylelikle en zor olanı başarmış ve İçine doğduğu kültürden arınmayı 

kendisine biricik yol olarak seçerek moral dışı bir kişilik ortaya koymuştur. Bu 

bağlamda egemen olan ahlakı dışlayan bu moral dışılığı Nietzsche şöyle açıklar; 

Aslında iki yadsıma girer töresizce sözcüğümün içine. Bir yandan, şimdiye 

dek en yüksek sayılan bir insan türüne, iyileri, iyilik isteyenleri, iyilik 

yapanları yadsıyorum; öte yandan, gerçek töre diye geçerli ve egemen olan 

bir tür töreyi, decadance töresini, daha somut deyimiyle Hıristiyan töresini 

yadsıyorum (Nietzsche, 2006: 115,116).  

Moral dışılık niteliğinin ete kemiğe bürünmüş hali olan özgür insan 

böylelikle var olan sözde değerlerin değersizliğini ortaya koyma girişiminin 

öncüsüdür. Bu insan dekadans olan dünyayı bilir ve yeni değerler yaratmanın 

gerekliliğini ortaya koyar. Böylelikle üst insana ulaşmada en büyük atılımı yapar. 

Bu insanın yaşamda artık özlem duyduğu tek bir ideal vardır. Bu üst insanın yaşam 

pratiğidir. 

Nietzsche burada Zerdüşt‟ün ağzından üst insana ulaşmak için özgür insanın 

varlığını koşut sayarak ilerleyen bir dönüşümden söz eder. O, burada dönüşümün 

ilk evresi olarak deve imgesini kullanır ve şöyle söyler; 

Güçlü, dayanıklı, içinde derin bir saygı barındıran tinin pek çok ağır yükü 

vardır: ağırı ve en ağırı ister onun gücü. Nedir ağır olan? diye sorar dayanıklı 

tin, sonra diz çöker bir deve gibi ve iyice yüklenmek ister. Nedir en ağır 

olan, ey kahramanlar? diye sorar dayanıklı tin, alayım sırtıma da kıvanayım 

gücümle. Kibrini kırmak için alçalmak değil midir? Kendi bilgeliğiyle alay 

etmek için kendi budalalığını açığa vurmak değil midir? Yoksa: zaferini 

kutladığı sırada davamızdan ayrılmak mıdır? Ya da sınayanı sınamak için 

yüksek dağlara tırmanmak mı? Yoksa: bilginin meyveleri ve otlarıyla 

beslenmek ve hakikat uğruna gönlünü aç bırakmak mı? Yoksa: hasta olmak 

ve teselliye gelenleri evlerine gönderip, ne istediğini asla duymayan sağırları 

dost edinmek midir? Yoksa: hakikat sudur diye kirli sulara girmek ve soğuk 

sukurbağalarını ve sıcak karakurbağalarını hakir görmemek mi? Yoksa: bizi 

aşağılayanları sevmek ve hortlağa tam da bizi korkutacağı sırada elini 

uzatmak mı? Tüm bu ağır şeyleri alır sırtına dayanıklı tin: tıpkı çölde 

koşturan yüklü bir deve gibi, koşturur kendi çölünde(Nietzsche, 2017a: 

19,20).  

Nietzsche kişinin üst insana ulaşmasında gerekli gördüğü bu ilk evrede 

insanın yaşamda var olan tüm yükü sırtlamasına işaret eder. Burada deve, ahlaki 



99 
 

değerler altındaki kişiye işaret eder. Bu evreyle kişi, yaşamda insanın sağlığını 

bozan, onu kendisine yabancılaştıran tüm düşünceleri yüklenir. Fakat bu yükleniş 

gereklidir. Çünkü kişi ancak hastalığı kendisi yenerek daha güçlü olmaya atılımda 

bulunur(Baykan, 2000, s. 107). Nitekim Nietzsche‟ye göre kişiyi öldürmeyen şey 

onu güçlendirmeye hizmet eder (Nietzsche, 2010a: 4). 

Nietzsche ruhun dönüşümünde ikinci evre olarak aslan imgesini kullanır ve 

şöyle söyler; 

Ne ki en ıssız çölde gerçekleşir ikinci dönüşüm: aslan kesilir burada tin, 

özgürlüğü geçirmek ister eline ve efendi olmak ister kendi çölünde. Son 

efendisini arar burada: düşman olmak ister ona ve son tanrısına; büyük 

ejderhayla dövüşmek ister zafer kazanmak için. Hangisidir büyük ejderha, 

tinin artık efendi ve tanrı diye adlandırmak istemediği? „Yapmalısın,‟ der 

büyük ejderha. Oysa, „İstiyorum,‟ der aslanın tini. „Yap-malısın‟ çıkar 

yoluna, altın gibi ışıldayarak, pullu bir hayvandır o ve „Yap-malısın‟ parıldar 

altın gibi her pulunun üzerinde. Bin yıllık değerler parıldar bu pullarda ve 

şöyle söyler tüm ejderhaların en güçlüsü: „Şeylerin tüm değeri – parıldıyor 

üstümde.‟ „Tüm değerler zaten yaratılmıştır ve yaratılmış tüm değerler – işte 

bu benim. Gerçekten, arık hiçbir „istiyorum‟ olmamalı!‟ Böyle söyler 

ejderha. Kardeşlerim, tinde aslana ne gerek var? Yetmez mi, fedakâr ve 

saygılı, dayanıklı bir hayvan? Yeni değerler yaratmak – aslanın da gücü 

yetmez henüz buna. Ama yeni bir yaratım için özgürlük yaratmak – buna 

yeter aslanın gücü. Kendine özgürlük yaratmak, ödevini bile kutlu bir 

Hayır‟la yanıtlamak: işte, kardeşlerim, bunun için gerek var aslana. Yeni 

değerler yaratma hakkını ele geçirmek – dayanıklı ve saygılı bir tin için, en 

korkunç adım budur. Gerçekten, bir yağmacılıktır ve yırtıcı bir hayvanın 

işidir bu onun gözünde. En kutsal şeyi olarak, bir zamanlar „Yap-malısın‟ı 

seviyordu; şimdi çılgınlığı ve keyfiliği de en kutsal olanda bulması 

gerekecektir ki, özgürlüğü yağmalayabilsin sevgisinden: bu yağma için 

gerek vardır aslana(Nietzsche, 2017a: 20,21). 

Nietzsche burada aslan figürüyle üst insana erişmede özgür insanı zorunlu 

bir koşul olarak gördüğünü ortaya koyar. Yaşamın tümüyle yüklenen deve sürüce 

olanın tüm kabullerini reddetmeli ve kendi yolunu bulmalıdır ancak mevcut durumu 

bunu mümkün kılmaz. İşte bu sebeple onun aslana dönüşmesi zorunludur. Aslan 

burada üst insan ile sürü arasında en önemli aşamayı temsil eder. O sürüyle olan 

savaşı ile yalnızca üst insanı amaçlar. Aslan bu amaç doğrultusunda egemen güçler 

tarafından verilmiş olan tüm iyileri ve kötüleri reddeder ve yaratıcı kimliğe erişmek 

ister.  



100 
 

Nietzsche üst insan olmada ruhun erişmesi gereken son bir dönüşümün 

gerekliliğinden söz eder. Aslanın çocuğa dönüşümü olarak nitelendirdiği bu evreyi 

o şöyle açıklar; 

Ama söyleyin kardeşlerim, aslanın gücünün yetmediği, ama çocuğun 

yapabileceği ne var ki? Neden yırtıcı aslanın bir de çocuk olması gerekiyor 

ki? Masumiyettir çocuk ve unutuş, yeni bir başlangıç, bir oyun, kendi 

kendine dönen bir çarktır, bir ilk hareket, kutlu bir Evet deyiştir. Evet, kutlu 

bir Evet – deyiş gerekir yaratma oyununa, kardeşlerim: şimdi kendi istemini 

ister ruh, kendi dünyasını kazanır dünyayı kaybeden(Nietzsche, 2017a: 21). 

Nietzsche çocuk figürüyle üst insana adım atar. Çocuk burada var oluşun 

masumiyetiyle eş değerdir. O, unutuştur, çünkü egemen olan ahlaki yasadan 

bağımsızlaşmış ve onu aşmıştır. Böylelikle o, kendi değerlerini yaratır ve üst insana 

adım atar. Kişi artık ben olma tehlikesiyle iç içedir (Baykan, 2000: 119).  

Buraya kadar Nietzsche‟nin insan türlerini ve bu türler karşısında üst insanın 

konumuna yer verdik. Şimdi ise Nietzsche felsefesinde Zerdüşt kimliğini ve bu 

kimlik ile ilan edilen üst insan konseptini derinlemesine inceleyeceğiz. Fakat tüm 

bunların anlaşılması için öncelikle Zerdüşt‟ün üst insanına eşlik eden ebedi dönüş 

düşüncesini vermek gerekmektedir. 

3.3.Nietzsche Felsefesinde Ebedi DönüĢ 

Nietzsche, ebedi dönüş düşüncesini üstinsan konseptiyle birlikte ele alır. 

Onun bu düşüncesi kozmolojik değerlendirme başta olma üzere birçok yönden ele 

alınmaya açıktır. Nitekim Nietzsche‟nin bu konu bağlamında vermiş olduğu 

pasajlarda bu değerlendirme tarzlarının çeşitlenmesine sebep olur. Nietzsche, ebedi 

dönüş düşüncesiniilk olarak ‘Şen Bilim’eserinde ortaya koyar ve bu fikrini sonraları 

‘Böyle Söyledi Zerdüşt’eseri ile üst insan düşüncesinin merkezi öğesi olarak sunar. 

Burada o, ebedi dönüş düşüncesinin adeta kendisini aydınlatan bir şimşek gibi, 

sezgisel bir fark ediş olarak ortaya çıktığına işaret ederek şöyle söyler; 

Bengi – dönüş düşüncesi, erişilebilecek o en yüksek olumlama ilkesi, 1881 

yılı Ağustosuna rastlar: Bir kâğıt parçasına karalanmıştır, altında şunlar 

yazılıdır: „İnsan ve zamanın altı bin ayak ötesinde‟. O gün Silvaplana Gölü 

kıyısındaki ormanlarda yürüyordum; Surlei yakınlarında, piramit biçimi 

yükselen kocaman bir kayanın dibinde mola verdim. Bu düşünce orada geldi 

bana (Nietzsche, 2006: 83). 



101 
 

Nietzsche‟nin ortaya koyduğu bu düşünce, yaşamla ayrılmaz bir bağa 

sahiptir. Bu sebeple Nietzsche‟nin dünyaya olan bakışını hatırlatmakta fayda olduğu 

kanaatindeyiz. 

Nietzsche ekseninde dünyada kendisiyle aynı kalan, değişime kapalı olan 

herhangi bir şeyin varlığı söz konusu olamaz. Dünya, daimi bir oluşa ve değişime 

tabi olan bir güç merkezidir.(Nietzsche,  2017b: 398). Burada Nietzsche 

budüşüncesini şöyle devam ettirir;  

Dünya, belirli bir güç miktarı ve belirli sayıda güç merkezi olarak 

düşünülebilirse – ve kalan her türlü betimleme belirsiz ve bu nedenle 

yararsız kalır – bundan çıkan sonuç, varoluşun zar oyununda, bir dizi 

hesaplamalardan geçmesi gerektiğidir. Sonsuz zamanda mümkün olan her 

türlü kombinasyon herhangi bir zamanda gerçekleşecektir; hatta: sonsuz kez 

gerçekleşecektir. Ve her kombinasyonun ve sonraki tekerrürü arasında 

mümkün olan tüm diğer kombinasyonlar yer alacaktır ve böylece bu 

kombinasyon koşullarından her biri, aynı serilerdeki kombinasyonların sırası 

ve tamamen özdeş serilerin dairesel bir hareketi gösterilmektedir: kendini 

sonsuz kez tekrarlayan ve oyununu infinitum oynayan dairesel bir dünya 

(Nietzsche, 2017b:  650).  

Nietzsche‟nin bu söyleminden de anlaşılacağı üzere yaşam tümüyle bir 

enerji toplamıdır ve burada güçler arası yaşanan ilişkiler “her şeyin tekerrür ettiği, 

bir oluş dünyası” na işaret eder (Nietzsche, 2017b: 398). Nietzsche‟nin ebedi dönüş 

düşüncesi de esasında buradan hareket eder. Ona göre oluşun daimi olduğu böyle 

bir dünyada belli bir amacın olduğu fikri kabul edilemezdir. Amacın olmadığı yerde 

ise sona ulaşma diye bir şey söz konusu değildir. Nitekim Nietzsche bu durumu 

destekleyerek şöyle söyler; “ „asla sona ulaşamayacağım‟ demekten beni hiçbir şey 

alıkoyamaz”(Nietzsche, 2017b: 649). 

Bu bağlamda oluş ve ebedi dönüş birlikteliğinde düşülen bir yanılgıdan 

bahseden Deleuze şöyle söyler; “Kaos ve döngü, oluş ve ebedi dönüş çoğunlukla 

birlikte düşünüldü, ama sanki birbirlerine karşıt kavramlarmış gibi” (Deleuze, 2010: 

46). Deleuze‟ün dikkat çektiği bu yanılgıya çoğunluğun düşmesi muhtemeldir. 

Nitekim oluşun değişimi imleyen doğası ile ebedi dönüş ilk bakışta çelişkili gibi 

görünmektedir. Ancak burada belirtmek gerekiyor ki Nietzsche, ebedi dönüşü 

kökendeki yasa olarak kabul eder. Dolayısıyla oluşun kendisi ebedi dönüşün 

içindedir. Ebedi dönüşün bilincine varmak aynı zamanda dünyanın da bir sonu 



102 
 

amaçlamayan oluş olduğunu kabul etmek demektir. Bu bağlamda Nietzsche‟nin 

belli bir son fikrini reddederek geliştirdiği ebedi dönüş düşüncesini Zerdüşt‟ün şu 

konuşmasından çıkarsıyoruz; 

Yürüyebilen ne varsa, bir kez olsun geçmiş olması gerekmez mi bu 

sokaktan? Olabilen her şeyin bir kez olsun olmuş, yapılmış, olup bitmiş 

olması gerekmez mi? Her şey zaten bir kez olmuşsa: sen ne dersin cüce, bu 

âna? Bu geçidin de daha önce var olmuş olması gerekmez mi? Ve böylelikle 

tüm şeyler birbirine sıkı sıkıya kenetlenmiş değil midir, bu anın tüm gelecek 

şeyleri gerektirmesi gibi? Bu yüzden - - kendisini de? Çünkü yürüyebilen 

her şey: bu uzun yoldan ileriye doğru – yürümek zorundadır bir kez daha! – 

Ve ay ışığında sürünen şu ağırkanlı örümcek ve bu ay ışığının kendisi, 

geçitteki ben ve sen fısıldaşırken, ebedi şeyler hakkında fısıldaşırken – 

hepimiz de daha önce burada bulunmuş olmalı değil miyiz? – ve yeniden 

gelmek ve o öteki yoldan yürümek, ileriye, önümüzdeki bu uzun, tüyler 

ürpertici yoldan yürümek, ileriye, önümüzdeki bu uzun, tüyler ürpertici yola 

– ebediyen yeniden gelmek zorunda değil miyiz?(Nietzsche, 

2017a:155,156). 

Nietzsche burada ebedi dönüş düşüncesi ile yaşanılan her anın sonsuz kere 

tekrarlanacağına işaret eder. Ona göre “her şey olur ve ebediyete kadar tekerrür eder 

– kaçmak mümkün değildir!”(Nietzsche, 2017b: 645). Bu bağlamda Nietzsche‟nin 

ebedi dönüş düşüncesi kozmolojik bir hipotez olarak görülebilir. Böyle bir hipotezle 

hareket eden ebedi dönüş;“evrende zaten olup bitmiş olan her şeyin ve tam da 

şuanda gerçekleşmekte olan her şeyin, çoktan gerçekleşmiş olduğunu ve tamamen 

aynı düzende ve sonsuz kereler, tamamen aynı olaylarca öncelenerek ve izlenerek 

tekrar gerçekleşeceğini savunur” (Nehamas, 1999: 194). Ebedi dönüşün kozmolojik 

yorumunu içeren bir tanımda Arthur Danto‟dan gelir. Ona göre “ebedi dönüş 

düşüncesi kabaca, fiilen vuku bulan her şeyin, tam tamına şimdi vuku bulduğu 

tarzda sayısız kez vuku bulduğu ve daha birçok kez yeniden vuku bulacağı 

düşüncesidir” (Danto, 2002: 78).  

Peki, Nietzsche‟nin ebedi dönüş düşüncesini evrenin merkezine inşa edilmiş 

kozmolojik bir yasa olarak görmek ne derece doğrudur? Nietzsche gerçekten böyle 

mi düşünüyordu? Burada Nietzsche‟nin ebedi dönüş düşüncesini kozmolojik bir 

yasa olarak öne sürdüğünü düşünmemekteyiz. Bu düşüncemizin ilk kaynağı 

Nietzsche‟nin ebedi dönüş düşüncesinin öğretilmesine yönelik yaptığı 

söylemleridir. Nietzsche bu söylemleri ile ebedi dönüşün ilk öğreticisi olarak 



103 
 

Zerdüşt‟e işaret eder (Nietzsche, 2017a: 224). Fakat burada Zerdüşt‟ün 

hayvanlarının şu söylemleri ile problematik bir tablo kendini gösterir; 

Her şey gider, her şey geri gelir; varlık çarkının dönüşü bengidir. Her şey 

ölür, her şey yeniden çiçeklenir, varlığın yılı ebediyen sürer. Her şey kopar, 

her şey yeniden eklenir; varlık kendi evini sonsuzluğa kurar. Her şey ayrılır, 

her şey yeniden selamlaşır; varlık halkasının kendisine sadakati bengidir. 

Her saniyede yeniden başlar varlık; her Burada‟nın etrafında döner 

Orada‟nın küresi. Orta her yerdedir. Eğridir bengiliğin yolu… Bak biliyoruz 

ne öğrettiğini: her şeyin bengi geri döndüğünü ve bizim de onlarla birlikte 

geri döndüğümüzü ve bizim daha önce sonsuz kez burada olduğumuzu, her 

şeyin de bizimle birlikte burada olduğunu. Büyük bir oluş yılının, büyük 

yılların bir devinim var olduğunu: bu yıl kum saati gibi hep yeniden altüst 

etmeli kendini, yeniden dolsun da boşalsın diye: - Böylece tüm bu yılların 

kendilerine eşit olduğunu öğretiyorsun, en büyüğünün ve en küçüğünün bile 

– böylece bizim de her büyük yılda bile hep aynı olduğumuzu, en 

büyüğünde ve en küçüğünde bile(Nietzsche, 2017a,: 221,224).  

Burada belli çıkmazların olduğu açıktır. Bunlardan ilki Zerdüşt‟ün ebedi 

dönüşün ilk öğreticisi olarak kabul edilme çelişkisinde yatar. Şayet Nietzsche‟nin 

söylediği gibi Zerdüşt, ebedi dönüşün ilk öğreticisi ise Zerdüşt‟ün hayvanları ebedi 

dönüşü hâlihazırda bildikleri iddiasında nasıl bulunabilirler? Bu durumdan daha 

çelişkili olan bir diğer durum ise dünyada ebedi tekerrür yasası hâkimken 

Zerdüşt‟ün nasıl ilk öğretici olarak kabul edilebileceğidir (Nehamas, 1999: 201).  

Nietzsche‟nin ebedi dönüş düşüncesinin kozmolojik bir temele hizmet 

etmediğini çıkarsadığımız bir diğer durum onun bu konuyla ilgili herhangi bir ispat 

öne sürmemiş olmasıdır. Nitekim o şu söylemiyle bilimin kullandığı ispatlara 

yönelik tavrını ortaya koyar; “henüz beş ya da altı kafa, fiziğin de bir dünya 

açıklaması olmayıp yalnızca bir dünya yorumu ve düzenlemesi olduğunu (bize 

göre! söylememize izin verilirse) yavaş yavaş anlamaya başlıyor” (Nietzsche, 

2015b: 28). 

Bu sebeplerden ötürü Nietzsche‟nin ebedi dönüş düşüncesinin evrende var 

olan kozmolojik bir yasa olarak ele alınmaması gerektiği kanaatindeyiz. Burada 

Pearson‟da bu durumu destekler. Ona göre “ebedi dönüş düşüncesi, kozmolojik bir 

hipotez olarak saçmadır” (Pearson, 1998: 144). O halde ebedi dönüşü kozmolojik 

bir yasadan farklı nasıl düşünebiliriz? 



104 
 

Burada Nietzsche‟nin ebedi dönüş ifadesine getirilen ikinci yorum onun bir 

düşünce deneyimi olduğu yönündedir. Öyle ki bu düşünce deneyiminin sonu içinde 

bulunduğumuz yaşamı tümüyle kabul etmeye hizmet eder. Esasında Nietzsche ‘Şen 

Bilim’eserinde bu şekilde düşünmemize kapı aralayacak bir söylemde bulunur; 

Günün ya da gecenin birinde bir cin, sen yalnızlıkların yalnızlığında iken 

usulca yanına sokulup sana şunları söylese ne olurdu: „Şimdi yaşadığın, 

yaşamış olduğun yaşamı bir kez daha yaşamak zorundasın. Bu yaşamlarda 

yeni hiçbir şey olmayacak; her acı, her sevinç, her düşünce, her iç çekiş, 

yaşamdaki dile gelmeyecek ölçüde küçük ya da büyük her şey zorunlu 

olarak, tümden aynı sıra ile aynı düzen içinde sana geri gelecek- bu 

örümcek, ağaçlar arasındaki bu ay ışığı bile, bu an bile, ben kendim bile. 

Varoluşun bengi kum saati tekrar tekrar ters çevrilecek, sen ey toz tanesi, 

sen de onunla birlikte…‟ Kendini yere atıp dişlerini mi gıcırdatırdın, böyle 

konuşan cine ilenir miydin? Yoksa, bir kez böylesine görkemli bir anı 

yaşayınca ona şu yanıtı mı vermek isterdin: „Sen bir tanrısın, bundan daha 

tanrısal bir şey hiç duymadım‟. Bu düşünce seni ele geçirdiğinde, seni sen 

olarak değiştirir ya da belki ezer geçerdi. Her şeyde, her tek şeydeki soru 

„Bunu bir daha istiyor musun, sayısız defa daha istiyor musun?‟ sorusu 

bütün eylemlerine ağırlıkların en büyüğünü koyardı. Yoksa ne diye kendini, 

yaşamı iyi kılmak zorunda olasın, her şeyden çok bu son, bengi onaylama 

belirleme için can atasın (Nietzsche, 2003: 206).   

Nietzsche, bu pasajıyla ebedi dönüşü bir düşünce deneyi, yaşama yön 

verecek bir senaryo olarak sunmaktadır. Burada cinin söylemlerinin doğruluğunun, 

kanıtlanabilirliğinin bir önemi yoktur. Önemli olan şey cinin söylemlerinin doğru 

olduğu varsayıldığında kişi üzerinde nasıl bir etki uyandıracağıdır. Kişi, tekrar aynı 

şeylere maruz kalacağını, içinde bulunduğu yaşamı tümüyle bir daha tecrübe 

edeceğini düşündüğünde bu onun için mutluluk verecek bir his mi yaratıyor? Yoksa 

yıkıcı bir huzursuzluğa mı sebep oluyor? Bu düşünceler eşliğinde insan aslında 

yaşamına dair bir sorgulamaya girişmiş olur (Jackson, 2012: 96). Doğrusu 

Nietzsche de bu durumu arzular. O, tüm felsefesi boyunca içinde bulunduğumuz 

yaşamı öte dünya fikri karşısında değerli görme, yaşamı daimi bir oluş serüveni 

olarak kabul edip bu düşünceyle mutlak olarak yani sona varılmış olarak kabul 

edilen tüm yaklaşımların reddetme eğilimindedir. Dolayısıyla Nietzsche ebedi 

dönüş düşüncesi ile kişilerin bakışlarını bizatihi içinde bulundukları yaşama 

yöneltmeyi hedeflemiş olabilir. Peki, bu hedef nasıl gerçekleştirilir?  

Nietzsche ekseninde insan değerler yaratan, seçimlerde bulunan bir varlıktır. 

İnsanın bu yönü onun farkını oluşturan temel kıstastır. Nietzsche‟ye göre değerler 



105 
 

yaratan insanın yaşamında şeyler arasında ayrılmaz bir bağ vardır. Yani kişinin 

herhangi bir değerlendirmesi, herhangi bir yorumu onun tüm edimlerinde kendini 

gösterir. Söz gelimi Dostoyevski‟nin yarattığı Raskolnikov, öldürdüğü kişi 

sebebiyle katil olur. Fakat onun katilliği tek bir defayla sınırlı kalmaz. Artık onun 

tüm yaşamı, tüm edimleri bu perspektif bağlamında döner. Diğer bir deyişle o her 

edimiyle, her değerlendirmesiyle bu etki altında olduğundan katil olduğunu sayısız 

defa hisseder. Tıpkı bunun gibi insan bir düşünceye, bir inanca -ki bunun en ileri 

hali tanrı inancıdır- mensup olduğunda bu inancını sayısız kere tekrarlayacaktır. 

Burada denilebilir ki bir edim, bir düşünce, bir inanç diğer tüm edimlerde sonsuz 

defa ortaya çıkar. Daha açık ifade edecek olursak yapılan her edim, ortaya konan 

her değerlendirme tüm yaşamın ölçeğidir. İşte burada kişi yaşamının bu yönünü 

görür ve benzer şeyleri daima yaşama ihtimalini göz önüne alırsa kendi yaşamına 

olan bakışını biçimlendirecektir. Kişi burada ya bu düşünce altında mutluluk 

duyacak ya da derin bir acı hissedecektir. Peki, hangi durumda insan Nietzsche‟nin 

cininin söylemleri karşısında iyi hissedecektir? Bu bağlamda Nietzsche şöyle 

söyler; 

Tekerrür fikrine tahammül edebilmek için, insanın; ahlaklılıktan kurtulmaya; 

acı faktörüne karşı yeni araçlarla (acı bir alet olarak, keyfin babası olarak 

düşünülür; keyifsizliğin kümülatif bilinci yoktur); bütün belirsizliklerin, 

deneyselliklerin bu aşırı fatalizme karşı ağırlık olarak hissedilmesine; 

gereklilik anlayışının kaldırılmasına; „istencin‟ kaldırılmasına; „kendi içinde 

bilginin‟ kaldırılmasına ihtiyacı vardır. İnsan kuvveti bilincinin en büyük 

yükselmesi, insan üstü insanı yarattığı zamandır(Nietzsche, 2017b: 646).  

Nietzsche bu söylemi ile ebedi dönüş düşüncesinin ancak yaşamını 

yoksullaştırılmayan kişiler tarafından olumlu karşılanacağına işaret eder. Ona göre 

ahlakın ve kendi içinde bilgi anlayışının insana aykırılığını bilen kimse burada 

ebedi dönüşü, dolayısıyla yaşamını olumsuzlamaz. Aksine yaşamda belirleyici olan 

bu taşlar karşısında nasıl bir tutum sergileyeceğini bildiğinden ötürü yaşamını ebedi 

dönüş altında olumlar. Çünkü ne düşüneceğini, neyin değerli olduğunu bilir. Bu 

halde Nietzsche ebedi dönüş ile “bir hayatın ancak ve ancak kişinin zaten yaşamış 

olduğu hayatın aynısını tekrar yaşamak isterse haklı çıkarılabileceğini savunur” 

(Nehamas, 1999: 23).  



106 
 

Sonuç olarak Nietzsche, ebedi dönüş düşüncesi ile kozmolojik bir yasaya 

işaret etmez. O, aslında içinde bulunduğumuz yaşamın biricikliğini bilir ve bu 

sebeple kişinin yaşamını ne ölçüde benimsediğini ortaya koymaya hedefler. Bu 

bağlamda o, şöyle söyler; “temelde her insan, dünyada yalnızca bir kez, bir 

Unicum
5
 olarak yaşadığını ve kendisinin birliğini teşkil eden bu şaşırtıcı ölçüdeki 

rengârenk çeşitliliğin içinden, ne kadar tuhaf olursa olsun, hiçbir rastlantının ikinci 

bir kez çıkmayacağını gayet iyi bilir” (Nietzsche, 2003a: 9). 

Nietzsche‟nin bu söylemi ile daha açık anlıyoruz ki insanın sürdürdüğü 

yaşam biriciktir. Dolayısıyla anlamlı olan tek bir yaşam vardır. Bu ise bizatihi 

içinde bulunulan hayattır. İnsan, böyle bir hayatta yalnızca tek bir kez var olur. İşte 

böyle bir düşünceye sahip kimse ebedi dönüşle tüm yaşamını onaylar. O böylece 

yaşamının hakkını verir. Nitekim Nietzsche de bu duruma işaret ederek ebedi 

dönüşün en yüksek olumlama ilkesi olduğunu söyler. 

İşte burada üstinsan karşılar bizi. Ebedi dönüş düşüncesi üstinsanın 

yaşamına hâkim olan birincil tavırdır. Öyle ki üstinsan bu düşünce ile tüm var 

oluşunu anlamlandırır ve tüm yapıp etmelerini onaylar (Yavuz, 2001: 145,146). 

3.4.Nietzsche Felsefesinde ZerdüĢt Kimliği 

Nietzsche felsefesinde üstinsan konsepti merkezi bir yer işgal eder. Öyle ki 

bu konsept onun gözünde yaşamı ve yaşamayı yok eden tüm anlayışlardan 

kurtuluşu simgeleyen bir yapı taşıdır. Nietzsche, felsefesinde yaşamın 

kurtarılmasına yönelik verilen savaşlardan sağ çıkışı sembolize eden bu konsepti 

ilkin yarattığı Zerdüşt kimliği ile ilan eder. Bu bağlamda Zerdüşt kimliğinin 

nitelikleri, onun tarihsel bir anlamının olup olmadığı ve üstinsan ile olan ilişkisi 

oldukça önemlidir. 

Zerdüşt, ilkin eski İran peygamberi olarak karşımıza çıkar. Bir din figürü 

olan Zerdüşt‟ün ne zaman yaşadığı tam olarak bilinmemekle birlikte M.Ö. 600 ile 

6000 yılları arasında yaşamış olduğu düşünülmektedir (Güçlü vd., 2002: 1636). 

Burada Zerdüşt, hakikati yaymanın biricik görevi olduğunu ve bu yetkisini iyiliğin 

tanrısı olarak tanımladığı Ahura Mazdah‟tan aldığını iddia eder. Bu tanrı, evrenin 

                                                           
5
 Unicum: Bir ve tek, eşsiz, emsalsiz, benzeri olmayan, biricik şey 



107 
 

yaratıcısı olarak iyiliğin en yüce halidir. Fakat iyilik tanrısı, evrene kötülüğü 

yaymaya çalışan kardeşi Ehrimen ile daimi bir savaş halindedir. Burada Ahura 

Mazdah ve Ehrimen arasındaki savaşa maruz kalan evren, iyilik ve kötülüğü birer 

güç unsuru olarak içinde barındırır. Bu ise insan ruhunu iyilik ve kötülüğün 

üstünlük mücadelesini ortaya koyduğu bir savaş alanına dönüştürür. Bu bağlamda 

insan ruhunda bu güçlerden hangisi galip gelirse kişinin yaşamı o yönde 

ilerler(Cevizci, 1999: 947).İyiliğin hâkim geleceği bir yaşam ise ancak Zerdüşt‟ün 

emirlerine itaat etmekle mümkün olur. Çünkü Zerdüşt‟ün mutlak görevi iyiliği 

yaymak ve kötülüğü yok etmektir. Buradan çıkarılacak ilk önemli sonuç 

Zerdüştlüğün iyi ve kötü kavramlarının çatışması üzerine inşa edildiğidir. 

Zerdüştlükte kabul edilen bir diğer önemli ayrıntı ise Saoshyant 

düşüncesidir. Saoshyant‟ın çoğunlukla Zerdüşt‟ün kendisi olduğu kabul edilir. Buna 

göre tarihte belli aralıkla Saoshyant yeryüzüne gelecek ve kötülüklerden arınmış 

yeni bir dünya yaratacaktır (Güçlü vd., 2002: 1638).Peki, temelde bu düşüncelerle 

şekillenen Zerdüştlük inancı Nietzsche‟nin Zerdüşt kimliğini yaratmasında ne 

derece etkili olmuştur? Nietzsche neden üstinsanı bildirecek kişi olarak Zerdüşt 

kimliğini seçmiştir? 

Nietzsche, Zerdüşt ile yaşamı yeniden yaratmayı hedeflemiştir. Ona göre 

yaşam belli egemen düşünceler uğruna kurban verilmektedir. Burada insanlara yeni 

bir yaşam pratiği sunulmalıdır. Bu ise ebedi dönüşü öğretecek olan Zerdüşt‟ün üst 

insan ilanı ile mümkün olur. Bu noktada bir İran dini olan Zerdüştlük inancındaki 

Saoshyant‟ın yeryüzüne yeni bir düzen vermek için geleceği düşüncesi 

Nietzsche‟nin Zerdüşt figürünü seçmesinde etkili olmuş olabilir. Nitekim Jung‟un 

bu konuyla ilgili yaptığı tespit de oldukça önemlidir.Jung‟a göre Saoshyant fikri 

Nietzsche‟nin Zerdüşt‟ünün temelini oluşturur. Ona göre Saoshyant, Nietzsche‟nin 

Zerdüşt‟ünün bedeninde dünyaya yeniden gelişini gerçekleştirmiştir. Fakat bu 

Saoshyant, öncekilerden tümüyle farklıdır. O, yerleşik olan tüm değerleri yıkmaya 

gelir(Jung, 2019: 35). Dolayısıyla Nietzsche‟nin Zerdüşt‟ünün reankarne bir kimlik 

olduğu yanılgısına düşülmemelidir.  

Nietzsche‟nin Zerdüşt kimliğini seçmesinin bir diğer sebebi Zerdüştlük 

inancında yaşamda iyi ve kötü olarak kabul edilen değerlerin Zerdüşt‟ün 



108 
 

belirlenimlerine bağlı olmasında saklıdır. Bu inançta yaşamdaki iyi ve kötü olarak 

kabul edilen değerler tanrılar arası savaştan beslenir. Kişi burada Zerdüşt‟e itaat 

ettiği sürece iyi olanı da ruhunda yüceltmiş sayılır. Dolayısıyla iyi ve kötünün 

belirleyicisi Zerdüşt‟tür. Nietzsche bu tarihi arka plandan beslenmiş olacak ki kendi 

Zerdüşt‟üyle geleneksel Zerdüşt‟ün tüm değerlendirmelerini yıkmayı amaçlar. 

Burada denilebilir ki İran inancındaki Zerdüşt kimliği yaşamdaki tüm iyilik ve 

kötülüğü belirlerken, Nietzsche‟nin Zerdüşt‟ü “ „iyi ve kötü‟ olarak kabul ettiği 

„değişmez‟ değerleri bir daha yeniden kendi terazisinde tartmak ve „tüm değerleri 

değiştirmek‟ istemiştir” (Özkan, 2004: 73).Bu bağlamda Zerdüşt‟ün şu söylemi de 

çıkarımımızı destekler: 

Erdem hakkında her türlü konuşma eski, bıktırıcı bir konu gibi geliyordu 

hepsine: ve iyi uyumak isteyen, uyumaya gitmeden önce „iyi‟ ve „kötü‟den 

söz ediyordu. Bu uykuculuğu bozdum onlara şunu öğrettiğimde: neyin iyi ve 

neyin kötü olduğunu henüz hiç kimse bilmiyor: - yaratıcı kişi dışında! – 

Ama o, insanlara hedef yaratan ve yeryüzüne anlamını ve geleceğini 

verendir: Ancak o yaratacaktır, iyi ve kötü olanı… „Irmağın üzerinde her şey 

sabit; şeylerin değerleri, köprüler, kavramlar, tüm „iyi‟ ve „kötü‟: tüm bunlar 

sabit ya!‟… Ey kardeşlerim, şimdi akış halinde değil mi her şey? Düşmedi 

mi tüm köprüler ve korkuluklar suya? Kim tutunmaya çalışır hâlâ „iyi‟ ve 

„kötü‟ye? „Vay halimize! Yaşasıın! Ilık rüzgâr esiyor!‟ – Böyle öğütleyin, 

kardeşlerim, tüm sokaklarda!(Nietzsche, 2017a: 197,202). 

Buradan da anlaşılacağı üzere Nietzsche dinsel bir geleneği temsil eden 

Zerdüşt‟ün öğretilerini ters düz ederek yeni bir Zerdüşt yaratır. Dinsel bir figür olan 

Zerdüşt insana iyi ve kötü olanı tanrısallıkla haber verirken Nietzsche‟nin Zerdüşt‟ü 

tam aksi yönde hareket eder ve tanrının ölümü ilan eder. Böylelikle o insanlara öte 

dünyanın savunuculuğunu yapmak yerine içinde bulunduğumuz yaşamın ötesinin 

imkânsızlığını göstermeyi hedefler. Bu bağlamda Nietzsche ilkin dinsel bir figür 

olarak karşımıza çıkan Zerdüşt‟ün kendi Zerdüşt‟ünden farkına işaret ederek şöyle 

söyler; 

Tam da benim, ilk töresizcinin ağzında Zerdüşt adı ne anlama geliyor, 

sormadılar bana; sormalıydılar: Çünkü o İranlının tarihteki korkunç 

benzersizliğini yapan şey, benimkinin tam tersidir. İyi ile kötü arasındaki 

kavganın, dünyanın gidişini sağlayan asıl çark olduğunu Zerdüşt görmüştü 

ilk, -töre‟nin gerçek güç, neden, amaç olarak metafizik alana aktarılması 

onun işidir. Ama zaten içinde saklıdır bu sorunun yanıtı. Zerdüşt bu en belalı 

yanılgıyı, töreyi yaratmıştı: Onu ilk tanıyan da kendisi olmalı dolayısıyla. 



109 
 

Burada her düşünürden daha çok ve uzun görgüsü olması değil yalnız –tarih 

baştanbaşa o „törel dünya düzeni‟ dedikleri ilkenin deneysel çürütülmesidir-, 

daha da önemlisi, tüm düşünürlerin en dürüstüdür Zerdüşt. Onun öğretisinde 

–ve yalnız orada, dürüstlük en yüksek erdemdir, yani gerçek önünde 

tabanları yağlayan „ülkücü‟ korkaklığının karşıtıdır; Zerdüşt öbür 

düşünürlerin toplumdan topundan daha yüreklidir. Doğruyu söylemek ve iyi 

ok atmak, budur Pers erdemi. –bilmem anlıyor musunuz?... Töre‟nin, dürüst 

olduğu için kendi kendini yenmesi, törecinin ise tam karşıtına –yani bana- 

dönüşmesi… Budur benim ağzımdan Zerdüşt adının anlamı (Nietzsche, 

2006: 115).  

Nietzsche‟nin Zerdüşt figüründe soruşturulması gereken önemli hususlardan 

bir diğeri onun yaşamda bir otorite yahut yönlendirici bir güç olarak görülüp 

görülmeyeceğidir. Nietzsche, Zerdüşt üzerinden temelde yaşamın tanrı gibi 

egemenlere dayandırılamayacağını, yaşamın bizatihi kendi bütünlüğünde 

kavranılması gerektiğine vurgu yapar. Burada onun yaşama yüklediği temel anlam 

onun bir oluş olduğu yönündedir. Fakat yaşam, egemen güçler ve bu güçlerden 

beslenen çarpıtılmış ahlak yasaları ile bu temel anlamdan koparılmıştır. Bu 

bağlamda Nietzsche‟nin Zerdüşt‟ü böyle bir kopuş karşısında geçerli olanı aşan 

üstinsan konseptini yerleştirir. Ancak bu süreçte o kendisine itaat edecek köleler 

yahut ona iman edecek müminler aramaz. Nietzsche bu durumu şöyle aktarır; 

…yoldaşlar gerek bana, diri yoldaşlar – istediğim yere taşıyacağım ölü 

yoldaşlar ve cesetler değil. Aksine, diri yoldaşlar gerek bana, kendilerini 

izlemek istedikleri için beni izleyen – ve gitmek istediğim yere doğru. Bir 

ışık doğdu içime: halka değil, yoldaşlarına konuşmalı Zerdüşt! Zerdüşt bir 

sürünün çobanı ve köpeği olmamalı (Nietzsche F. , Böyle Söyledi Zerdüşt, 

2017a, s. 16,17). 

Peki, böyle bir anlayışla ilerleyen Zerdüşt yalnızca bir insan mıdır? 

Nietzsche üstinsanı yaşamın üzerine düşen bir yıldırım olarak niteler. Öyle ki bu 

yıldırım geçerli olanı yok edecek ve yeni olana da aydınlığıyla olanak sağlayacaktır. 

Nietzsche‟nin Zerdüşt‟ü işte böyle bir yıldırımı bildirendir(Nietzsche F. , Böyle 

Söyledi Zerdüşt, 2017a, s. 10). Dolayısıyla onun üstinsan olduğunu söylemek yanlış 

bir değerlendirmedir. Fakat Zerdüşt böyle bir bildiriye ev sahipliği yaparak insanı 

aşmış ve üstinsan olma yolunda atılımda bulunmuş kimsedir. O, Nietzsche‟nin 

üstinsanına erişmede bir adım olarak değerlendirdiği çocuk olma aşamasındadır. Bu 



110 
 

duruma Nietzsche, ihtiyarın Zerdüşt‟e olan bakışıyla işaret eder: “Değişmiş Zerdüşt, 

çocuk olmuş Zerdüşt, uyanmış Zerdüşt… (Nietzsche, 2017a: 10). 

3.5.Nietzsche Felsefesinde ZerdüĢt’ün Üstinsan Ġlanı 

Üstinsan, Nietzsche‟nin tüm felsefesi boyunca ulaşmayı hedeflediği merkezi 

bir öğedir. Nietzsche bu konsepti inşa ederken esasında geçerli olan düzene ve 

anlayışa karşı oldukça ses getirecek bir protesto girişimini ortaya koyar. Nietzsche, 

on dokuzuncu yüzyılın içine doğmuş olması sebebiyle böyle bir girişimin 

gerekliliğini bu yüzyılda hisseder; fakat içinde bulunulan durumun kaynağına 

ulaşmak maksadıyla Antik Yunan kültürüne değin uzanacak bir araştırmaya 

koyulur. Nietzsche‟nin bu yöntemi hastalıklı bir organizmanın yenilenmesine 

olanak sağlayacak bir çaba olarak değerlendirilebilir. Öyle ki bu çabanın sonucu 

tümüyle tek bir hedefe hizmet eder. Bu hedef üstinsan konseptinden başkası 

değildir. Bu bağlamda üstinsanın gerekliliğinin anlaşılabilmesi için soruşturulacak 

ilk şey tezimizin önceki bölümlerinde tüm yönleriyle incelemiş olduğumuz 

hastalığın kendisi ve nedenleridir. 

Nietzsche ekseninde toplumun içinde bulunduğu hastalıklı durumu 

özetleyecek temel kavram decadence‟dır. Decadence, bir tür dejenere olmuş insanı, 

daha genel ifade edecek olursak bozulmuş bir kültürü imler. Nietzsche gözünde on 

dokuzuncu yüzyıl Avrupası işte bu decadence‟ın ete kemiğe bürünmüş haline 

karşılık gelir. Ona göre böyle bir kültürün temel özelliği değerlerin 

konumlandırılışında saklıdır. Burada yaşam, insanın içgüdüsel doğasından koparılır 

ve din yahut bilim gibi kişiyi yozlaştıran egemenlere itaât eden bir unsura 

dönüştürülür. Nietzsche, böyle bir kültürün köklerini Antik Yunan‟ın bozuluşunda 

da kaynak olarak gösterdiği Sokrates ve Platon etkilenimli Hıristiyan‟ca düşünmeye 

dayandırır. Ona göre insan, Sokrates ve Platon‟la birlikte yalnızca akıl düzleminde 

değerlendirilen bir varlık olarak ele alınmış ve yaşamın coşkun doğasıyla özdeş 

sayılabilecek içgüdülerinden soyutlanmıştır. Böyle bir soyutlanma halindeki kişi, 

nihayetinde kendinden tümüyle uzaklaşmış ve Hıristiyanlığın sözde yaşam vaat 

eden kapanına kısılmıştır. Artık düşünemeyen, kendi belirlenimlerini yaşatamayan 

bir tip vardır karşımızda. Öyle bir tiptir ki bu yaşamın her alanına hastalığını, 

gittikçe ağırlaşan hastalığını, bulaştırır ve sağlıklı olan tüm değerleri yaşamdan 

ekarte eder.  



111 
 

Nietzsche, böyle bir anlayışla kuşatılan yaşamda üst insanın gerekliliğini 

hissetmiş olacak ki topluma egemen olan hastalık ve deformasyonu gösterdikten 

sonra tanrının ölümüne dikkat çeker. Ona göre yaşam böylelikle tümüyle anlamsız 

görülmüş ve bu ölümün en büyük katil zanlısı olan insan, kendisini değersizlik ve 

boşunalık hisleriyle donatmıştır. Bu durumun en açık ifadesini Nietzsche ‘Böyle 

Söyledi Zerdüşt’ eserinde kâhin kimseyi konuşturarak verir. Burada kâhin şöyle 

söyler; 

Ve tüm tepelerden yankılandı: „Her şey boş, her şey aynı, her şey bitti!‟ 

Elbette ürün aldık: ama neden tüm ürünlerimiz çürüdü, karardı? Ne düştü 

son gecede hayırsız aydan aşağıya? Boşunaydı tüm emekler, şarabımız zehir 

oldu, kem bir göz soldurdu tarlalarımızı ve yüreklerimizi. Kuruduk hepimiz; 

üzerimize ateş düştüğünde kül gibi saçılıyoruz: - evet, ateşi bile usandırdık 

biz. Tüm kuyular kurudu bize, deniz bile çekildi. Tüm yer yarılmak ister, 

ama derinlik yutmak istemez! „Ah nerede artık, içinde boğulabilecek bir 

deniz‟: böyle çınlıyor yakınmamız – sığ bataklıkların üstünden. Sahiden 

ölmek için bile çok yorgunduk; şimdi uyanığız hâlâ ve devam ediyoruz 

yaşamaya – mezar odalarında!(Nietzsche, 2017a: 131,132). 

Nietzsche ekseninde tanrının ölümüyle birlikte insan en yüce olarak kabul 

ettiği değerden yoksun kalmıştır. Bu aynı zamanda tanrı uğruna sürdürülen yaşamın 

da anlamını yitirmesidir. Artık insan, amaçsız bir çukura düşmüş gibidir. Burada 

Nietzsche, insanın düştüğü bu çukur ile nihilistik krize işaret eder. Böyle bir kriz 

eşliğinde insan hissizleşmiş ve yaşam sevincini kaybetmiştir. Çünkü yaşamın 

kaynağı olarak görülen tanrıyla birlikte yaşamsal değerler de yok edilmiştir. Fakat 

Nietzsche burada oldukça önemli bir noktaya işaret ederek insanın bu nihilistik 

tavrına çift kutuplu bir bakış getirir. Ona göre nihilizmin eylemsizliği ifade eden 

pasif bir yönü olduğu gibi değerlerin değersizleşmesi karşısında elde hiçbir değer 

kalmayana kadar yıkımı ve bu yıkım ile sonunda yeni değerler yaratmayı 

amaçlayan aktif bir yönü de vardır. Bu bağlamda Nietzsche, insanın aktif nihilistik 

bir tavrı sergileme imkânına işaret ederek şöyle söyler; “diyorum ki size; dans eden 

bir yıldız doğurabilmek için hâlâ kaos olmalı insanın içinde. Diyorum ki size: hâlâ 

kaos var içinizde” (Nietzsche, 2017a: 11). Böyle bir çağrı ile hareket eden 

Nietzsche, çağının insanın yaşama karşı umutsuzluğunun gün geçtikçe arttığını, 

eylemsizliğin onların her yönünü kuşattığını söyler. Bu realite dolayısıyla 

Nietzsche, çağı tarafından anlaşılamadığına da Zerdüşt üzerinden şöyle işaret eder; 

“ben bu kulakların dinleyeceği ağız değilim” (Nietzsche, 2017a: 10).Ona göre 



112 
 

bugüne değin varlık göstermiş tüm kültürler temelde aynı izlek üzerinde hareket 

etmiştir. Bu izlek, değerlerin metafizik unsurlar etrafında iyi yahut kötü olarak 

nitelendirilmesidir. İnsan, insan olmasından ötürü bu değerlendirmelere daima 

eklemli bir tavırdadır; fakat Nietzsche ekseninde tüm bu değerlendirmelerin en 

büyük eksikliği hedefsizliktir. Burada yapılması gereken, tüm değerleri yok ederek 

yaratıcı bir kimlik ortaya koymaktır. Bu halde Nietzsche‟nin tekrardan tüm 

umuduyla aktif nihilizme ve dolayısıyla yaratıma işaret ettiği açıktır. (Nietzsche, 

2017a: 52,53,54). 

Böyle bir tavırla yaşama yönelen Nietzsche‟nin nihai arzusu yaşamın hak 

ettiği değerle sürdürülmesine olanak sağlamak iken geçerli olan anlayış ona göre 

bunun tam aksi yönde hareket ederek boşunalık duygusuyla dolup taşar. Jung‟un 

ifadesiyle Nietzsche ekseninde böyle bir dünya ”aşırı ölçüde sıkıcıydı, kimsenin 

kulakları, gözleri ya da hisseden bir kalbi yoktu”(Jung, 2019: 48). Nietzsche, böyle 

bir yaşamda yeni bir anlam yaratılmasının zorunluluğuna işaret eder. Nitekim tanrı 

ölmüştür ve insan bu ölümün etkisinden kurtulabilmek için yeni bir hedefle meşgul 

olmalıdır. İşte Zerdüşt böyle bir gereklilikle doğmuştur(Jung, 2019: 44). O, çağa 

yeni anlamını diğer bir deyişle üstinsanı aşılamanın aracısıdır. Nietzsche, böylece 

yaşamın en büyük amacı olarak nitelendirdiği üst insanı şöyle müjdeler;  

Size üstinsanı öğretiyorum. İnsan aşılması gereken bir şeydir. Onu aşmak 

için siz ne yaptınız? Şimdiye dek tüm varlıklar kendilerinden üstün bir şey 

yarattılar: ama siz bu büyük taşkının cezri olmak ve insanı aşmak yerine 

hayvana geri dönmek mi istiyorsunuz? Maymun nedir ki insanın gözünde? 

Bir kahkaha ya da acı verici bir utanç, insan da işte bu olmalı üstinsanın 

gözünde: bir kahkaha ya da acı verici bir utanç. Solucandan insana dek yol 

aldınız. Ve hâlâ pek çok solucanlık var içinizde. Bir zamanlar 

maymundunuz ve şimdi bile insan daha fazla maymundur herhangi bir 

maymundan. Ancak, en bilgeniz bile uyumsuzluktur; bitki ile hayaletin bir 

melezidir. Ama hayalet ya da bitki mi olun diyorum ben size? Bakın, 

üstinsanu öğretiyorum size. Üstinsan yeryüzünün anlamıdır, isteminiz desin 

ki: Üstinsan yeryüzünün anlamı olsun (Nietzsche, 2017a: 6). 

Nietzsche, bu pasajıyla insan ile üst insan arasına yerleştirdiği mesafeyi 

gözler önüne serer. Ona göre üst insan olabilmenin temel şartı bu mesafenin 

aşılmasında saklıdır. Bu ise en temelde yaratımla mümkün olur. Değerler yaratan 

üstinsan, tanrının ölümüyle anlamını yitiren dünyanın yeni anlamıdır(Daldeniz, 



113 
 

2001: 253). Bu anlam, yaşamda insanın var oluşuna imkân veren, var oluşun 

masumluğunu bilen ve yeryüzünün bizzat kendisine bağlı kalandır. 

Nietzsche ekseninde yaşama böyle bir anlam veren üst insan var oluşun 

masumiyetini bilir ve yaşamı düşman gören tüm anlayışları yerinden etmeyi 

amaçlar. Ona göre böyle bir yaşamda temel öğe, bedene ve bizzat yeryüzünün 

kendisine bağlı kalmaktır (Nietzsche, 2017a: 6). Nietzsche böylelikle üstinsan ile 

yaşama yeni bir soluk getirir ve bedensel olanı diğer bir deyişle insanın içgüdüsel 

doğasını kucaklamayı hedefler. Nitekim onun gözünde insan şimdiye değin var 

oluşa katlanabilmek için yaşama karşıt öğelere dayanmış, kendi doğasından 

uzaklaşmıştır ve böylelikle yaşam daima öte dünyalara sarılarak katlanılır hale 

getirilmiştir. İşte bu aşamada üstinsan, yalnızca kendisine bağlı olandır. O, egemen 

putlar karşısında bir itaatkâr değildir. Bu ise Nietzsche‟nin insana dair yaptığı şu 

öğüdü hatırlatır; “insan kendi kendine sağlam bir dayanak olmalı, iki ayağı 

üstünden korkmadan durabilmeli”(Nietzsche, 2006: 54). 

Nietzsche, Zerdüşt‟ün temel amacının böyle bir insanı ortaya çıkarmak 

olduğunu söyler. Ona göre bu insan “…gerçeği olduğu gibi tasarlar: Buna yetecek 

güçtedir, -ona yabancılaşmamış ondan kopmamıştır; onun ta kendisidir, en korkunç, 

en sorunsal yanını da içinde taşır…”(Nietzsche, 2006: 118). 

Nietzsche, yazımızın başında da belirttiğimiz üzere üstinsan konseptini 

geliştirirken esasında toplumda var olan hastalığa işaret ederek bir nevi reçete sunar 

bizlere. Onun gözünde hastalık, Antik Yunan kültürünün yerini batı metafizik 

geleneğinin almasıyla gelişir. Bu bağlamda esasında o Antik Yunanı bu hastalıklı 

durumun dışında tutar. Bunun başat sebebi ise Antik Yunan‟ın yaşamın coşkusuyla 

bağlılığına karşılık gelen Dionysos‟un izinden gitmesidir. Dionysos, yaratıcı ruhu 

temsil eder. Bu ise Nietzsche‟nin temel hedefi olan üstinsan konseptinin merkezi bir 

yönüne işaret eder. Bu halde tezimizin birinci bölümünde ayrıntılarıyla ele 

aldığımız Dionysos ile üstinsan arasında sarsılmaz bir bağın olduğu açıktır. 

Nietzsche ekseninde Dionysosça olan yaşamı tümüyle kabul eden, gerçeklik 

karşısında öte dünyaların ardına sığınmayan, var oluşa tümüyle evet diyendir 

(Nietzsche, 2010a: 110). Dionysos‟un tüm bu nitelikleri üstinsanın yaşam 

perspektifini oluşturur. Burada üstinsan, Dionysosça olanı tekrardan var eder. Böyle 



114 
 

bir bağa Nietzsche, Zerdüşt‟ün üst insan hedefi üzerinden şöyle işaret eder; “ „o 

sonsuz, sınırsız evet ve âmin deyiş‟in ta kendisidir… „Ta uçurumların dibine dek 

taşıyorum bu kutsayan evet-deyişi‟… İşte gene vardık Dionysos‟a”(Nietzsche, 

2006: 93). 

Nietzsche‟ye göre yaşama Dionysosça bir evet deme anlamında üstinsan 

böylelikle içinde bulunduğu yaşamı sonsuz kere yaşama varsayımını da sevinçle 

karşılar. Bu ise Nietzsche‟nin ebedi dönüş düşüncesini hatırlatır. Nitekim ebedi 

dönüşün bir nevi yaşamın kabul edilişini yansıttığı bilgisi üzerinden hareket edersek 

üstinsan, ebedi dönüşün en büyük tezahürüdür diyebiliriz. o, yaşamı tümüyle 

onaylar. Bu aşamada yaşamın bir oluş olduğunu dolayısıyla mutlak olarak kabul 

edilebilecek hiçbir bağlantının olmadığını da bilir. Böyle bir düşünce ile üstinsan en 

yüce yaratıcılıkla özdeşleşir. Nietzsche bu bağlamda ebedi dönüşü kucaklayacak, 

onu kabul edecek kişinin üst insandan başkası olamayacağını hissettirerek ebedi 

dönüşü onaylamayı şöyle serimler; 

Tahammül etme araçları: tüm değerlerin tekrar değerlendirilmesi. Artık 

belirliliklerden değil belirsizliklerden zevk alma; artık „neden ve etkinin‟ 

değil sürekli yaratıcılığın olması; artık koruma istenci değil güç istenci; artık 

hantal „her şey sadece sübjektiftir‟ ifadesi değil „bizim de eserimiz – Onunla 

gurur duyalım!‟ ifadesi (Nietzsche, 2017b: 646).  

Nietzsche‟nin bu pasajından da anlaşılacağı üzere ebedi dönüş düşüncesi 

değerlerin yeniden konumlandırılmasına hizmet eder. Bu ise üstinsanla olanaklı 

olandır. Burada üstinsan sürüce olandan tümüyle farklıdır. Nitekim sürü, hem kendi 

yaşamına hem de dünyaya karşı büsbütün memnuniyetsiz bir tavırdadırlar. Bu ise 

öteki olana hınç ve nefret duymaya, egemen bir güç karşısında itaatkâr bir köleye 

dönüşmeye sebep olur. Nietzsche ekseninde böyle bir zihniyetin ulaştığı son nokta 

yaşamın yok edilişidir. Peki, Nietzsche geçerli olan bu anlayış karşısında üstinsan 

konseptini geliştirirken insanlığı kurtarmayı mı hedefler? Nietzsche‟nin bu 

konudaki tavrı açıktır: 

Feylesof Dionysos‟un çömeziyim ben, ermiş olmaktansa satir olmayı yeğ 

tutarım. Neyse, bu yazıyı okuyun yeter. Belki de o karşıtlığı güleç, insancıl 

bir biçimde ortaya koymaktan başka amacı yoktur bu yazının, belki bunu 

dile getirebilmişimdir. İnsanlığı „düzeltmek‟, herhalde benim vadedeceğim 

en sonuncu iş olurdu. Yeni putlar dikmiyorum ben; önce eskiler öğrensin, 

balçıktan ayakları olmak ne  demekmiş. Putları (ki benim için „ülküler‟ 



115 
 

demektir) devirmek –zanaatım asıl bu benim. İnsanlar ülküsel bir dünya 

uydurdukları ölçüde gerçeğin değerini, anlamını, doğruluğunu harcadılar. 

„Gerçek dünya‟ ile „görünüşte dünya‟, -açıkçası: Uydurma dünya ile 

gerçek… Ülkü denen yalan şimdiye dek gerçeğe bir imrenmeydi; bu yolla 

insanlık en derin içgüdülerine dek aldatıldı, yalana boğuldu, yükselişinin, 

geleceğinin, gelecek üstüne yüce hakkının güvenceleri saydığı ters değerlere 

taptı giderek (Nietzsche, 2006: 8).  

Nietzsche‟nin bu pasajından anlaşılacağı üzere onun amacı hiçbir zaman 

insanlığı kurtarmak olmamıştır. Bu durumu Nietzsche bağlamında farklı şekillerde 

değerlendirebiliriz. İlk değerlendirmede öte dünya düşüncesine Nietzsche‟nin nasıl 

yaklaştığı önemlidir. Nietzsche, toplum nezdinde öte dünyanın bir kurtuluş olarak 

görüldüğünü bilir ve böyle bir anlayışa en sert eleştirilerini yöneltir. Ona göre böyle 

bir umut, hâlihazırda sürdürülen yaşamı bütünüyle yozlaştıran bir yanılgıdır. 

Dolayısıyla Nietzsche, insanların bu umudunu gerçekleştirmez diğer bir deyişle 

onlara kurtuluş olarak nitelendirdikleri öte dünyasal bir yapı sunmaz. İkinci anlam 

ise Nietzsche‟nin kendisini bir önder olarak kabul etmeyişinde saklıdır. O, 

kendisine müritler aramaz diğer bir deyişle sürüce olana çobanlık yapmayı kabul 

etmez. Dolayısıyla onları kurtarmayı hedeflemez. Burada Nietzsche‟nin tüm çabası 

bizzat yaşamın kendisini kurtarmaktır. Onun üstinsan düşüncesinde böyle bir 

anlayışla filizlenmiştir. Nietzsche bu hedefe işaret ederek şöyle söyler; “hedef, 

„insanlık‟ değil insanüstü insandır!”(Nietzsche, 2017b: 615). 

Buraya kadar Nietzsche‟nin felsefesi boyunca amaçladığı üstinsan 

konseptinin temelde hangi nedenler üzerine inşa edildiğini, hangi nitelikleri 

barındırdığını ve böyle bir konseptin yaşam karşısında ki tavrını ayrıntılarıyla ele 

aldık. Peki, ulaştığımız bu sonuçlar neticesinde üstinsanın bir ideal olduğu söylene 

bilir mi?  

Üstinsanı bir ideal olarak değerlendirebilmemiz için öncelikle ideal olandan 

ne anladığımızı belirlememiz gerekmektedir. Bu bağlamda „ideal‟ kavramı ile bu 

dünyanın ötesinde, ikincil bir yaşama, ikincil bir varlığa işaret ediyorsak diğer bir 

deyişle metafizik kaynaklardan beslenen bir amacı düşlüyorsak, üstinsanın bir ideal 

olması imkânsızdır. Fakat bu tanımlamanın aksine „ideal‟ kavramı ile geçerli olan 

yaşam içerisindeki bir hedefe işaret ediyorsak üstinsanın bir ideal olduğu kabul 

edilebilir (Baykan, 2000: 118,119). Nitekim Nietzsche, ideal kavramının 



116 
 

metafiziksel boyutunu dikkate aldığı her söyleminde en keskin reddedici bakışını 

ortaya koyar. O, içinde bulunduğumuz yaşamı tek yaşam olarak görür. Dolayısıyla 

üstinsan bir ideal olarak değerlendirilecekse yalnızca bu düşünceden hareket 

edilmelidir. Bu bağlamda Nietzsche‟nin çıkarımımızı destekleyerek bir ülkü olarak 

nitelendirdiği üstinsana işaretini vermek yerinde olacaktır:  

… Bugünün insanı bizi doyurabilir mi hiç? Belki çok kötü bir şey ama, onun 

en değerli amaçlarına ereklerine bakarken bunları ciddiye almak elimizde 

değil, hatta artık bakmıyoruz bile. Önümüzde başka bir ülkü var, tuhaf, 

baştan çıkarıcı, tehlikeli bir ülkü. Kimseyi bu ülkü için kandırmaya 

kalkışmamız gerekmiyor çünkü kimseye kolayca bu hakkı vermek 

istemiyoruz. Bugüne dek kutsal, iyi, dokunulmaz, tanrısal denilen her şeyle 

bir çocuk gibi- açıkçası bile bile değil, ama dolup taşan güçten, bolluktan 

ötürü- oynayan tinin ülküsü. Onun için ulusların değer bildiği en yüce şeyler 

olsa olsa bir tehlike, çökme alçalma ya da en azından bir dinlenme, 

körleşme, arada bir kendini unutmadır (Nietzsche, 2003: 261,262).  

Peki, Nietzsche‟nin üstinsanı işaret eden bu ülküsüne kavuşulmuş mudur? 

Tarih de üstinsan örnekleri var mıdır?  Nietzsche, üstinsanın henüz var olmadığına 

sıklıkla işaret eder. Ona göre tarihte yüce kişilikler elbette var olmuştur; Sezar, 

Homeros, Goethe bunlardan bazılarıdır (Nietzsche, 2017b: 255). Fakat bu insanlar 

Zerdüşt‟ün üstinsanı karşısında azımsanacak bir seviyedir. Nietzsche bu bağlamda 

‘Böyle Söyledi Zerdüşt’ün temasına dolayısıyla üstinsana işaret ederek şöyle söyler; 

„Dionysosca‟ kavramım en yüksek uygulanışını buldu burada; onunla 

ölçülünce, insanoğlunun yaptığı öbür işlerin hepsi zavallıca, olağan şeyler 

olarak görünür. Bir Goethe, bir Shakespeare bu korkunç tutku içinde, bu 

yüksekliklerde bir an bile soluk almazlardı; Dante, Zerdüşt‟ün yanında 

yalnızca bir inanandır, doğruyu kendi yaratan, dünyayı yöneten bir kafa, bir 

yazgı değildir. Veda‟ların ozanları rahiptirler, Zerdüşt‟ün eline su bile 

dökemezler; doğruluğuna doğrudur ya, daha bir şey değildir bunlar, hiçbiri 

bu yapıtın apayrı yerini, içinde yaşadığı gökmavisi yalnızlığı belirtemezler 

(Nietzsche, 2006: 91).  

3.6.Üstinsan Ve Amor Fati 

Bir yaşam filozofu olduğunu her söylemiyle ortaya koyan Nietzsche, ‘amor 

fati’ düşüncesi ile bu yönünü zirveye taşımıştır. Nietzsche felsefesinde çoğu zaman 

yanlış yorumlanan bu kavram Latincede „aşk‟, „sevgi‟ anlamlarını imleyen amor ile 

„kader‟, „yazgı‟ anlamlarında karşılık bulan fatum‟dan türetilmiştir. Nietzsche, bu 

kavram ile yaşamı olduğu gibi kabul etme, ona Dionysosça bir tavır ile yaklaşmaya 

işaret etmektedir (Güçlü vd., 2003: 58). Bu bağlamda Nietzsche‟nin amor fati 



117 
 

düşüncesinin onun felsefesi boyunca vermiş olduğu yaşam mücadelesini 

desteklediğini söylemek yanlış olmayacaktır. 

Nietzsche, Sokrates‟ten beri var olan temel eğilimin yaşamın gözden 

düşürülmesi yönünde olduğunu iddia etmektedir. Ona göre başta Hıristiyanlık 

olmak üzere bu eğilimlerin tümü var oluşun belirsizliği karşısında farklı farklı 

söylemleri gerekçe göstererek bu dünyadan kaçışı simgeleyen bir öte dünya algısı 

ile donanmışlardır. Nietzsche ekseninde bu öte dünya inancı, geçerli olan yaşama 

karşı duyulan sevgisizliğin, güvensizliğin bir neticesidir. Ona göre insan, yaşamına 

karşı duyduğu memnuniyetsizliğin ve güvensizliğin ağırlığı altında ezilirken 

inandığı öte dünya düşüncesi ile bir nevi rahatlama mekanizması yaratmış olur. İşte 

Nietzsche‟nin amor fatisi böylelikle yaşamı dışlayan, ona kötümser bir tavırla 

yaklaşan düşüncelere karşı geliştirilmiş geçerli olanı olumlamaya hizmet eden bir 

kavramdır. Fakat burada dikkat edilmesi gereken önemli bir husus bulunmaktadır. 

Nietzsche, amor fati düşüncesi ile var olanı kabul edip eylemsizliğe, boş vermişliğe, 

olmuşla olacak olanın önüne geçilemeyeceği gibi bir algıya işaret etmemektedir; 

diğer bir ifadeyle amor fati ile Nietzsche, miskince bir yaşamı yahut kaderci bir 

yaklaşımı kastetmemektedir (Baykan, 2000: 122). Şayet amor fatiyi böyle bir 

düşünceyle konumlandırırsak Nietzsche‟nin üstinsan konsepti tamamen çelişik bir 

hâl alır.  

Nietzsche esasında amor fati ile insanın kendisiyle, yaşamıyla kurduğu 

ilişkiye dikkat çeker. Ona göre insan, yaşama evet dediği, tanrısızlığı kabul edip var 

oluşu suçlamadığı ve var oluşa sevgiyle yaklaştığı sürece yaşama gerçek hakkını 

verebilir. Bu noktada denilebilir ki amor fati, yaşama bu hakkı vermenin birincil 

anahtarıdır. Nietzsche, bu denli önemli gördüğü amor fatiyi Sokrates‟ten beri var 

olan genel tavrın karşısına yerleştirerek şöyle söyler;  

İnsanlığın bugüne dek önemle düşünüp durduğu şeyler gerçek bile değildir, 

kuruntudur yalnızca; daha sert deyimiyle, o sapına dek zararlı, hasta 

yaratıkların bozulmuş içgüdülerinden doğan yalanlardır, -o kavramların 

topu, „tanrı‟, „ruh‟, „erdem‟, „günah‟, „öte dünya‟, „doğru‟, „bengi yaşam‟… 

Ama insanoğlunun büyüklüğünü, „tanrısallığını‟ hep bunlarda aradılar… 

„Küçük şeyleri‟, yani yaşamın temel konularını küçümsemeyi öğretmekle, 

en zararlı insanları büyük insan saymakla yurt yönetiminin, toplum 

düzeninin, eğitimin tüm sorunlarını ta köklerine kadar bozdular. Çağdaş 

ekinimiz son derece kaypaktır… Bu sözde „birinci‟leri insandan 



118 
 

saymıyorum bile, -onlar benim gözümde insanlığın döküntüleri, hastalığın, 

öce susamış içgüdülerin doğurtmalarıdır; yıkım getiren, aslında onulmaz 

canavarlardırlar hepsi; yaşamdan öç alırlar… Bunun karşıtı olmak istiyorum 

ben: Sağlam içgüdünün tüm belirtilerine karşı büyük bir duyarlıktır benim 

ayrıcalığım… Bir insanın büyüklüğünü belli eden bence amor fatidir; 

İnsanın hiçbir şeyi geçmişte, gelecekte, sonsuza dek başka türlü 

istememesidir. Zorunluluğun yanında yalnızca katlanmak, hele onu 

gizlemek yetmez –her türlü ülkücülük zorunluluğa karşı bir aldatmacadır-, iş 

onu sevmekte… (Nietzsche, 2006: 45,46).  

Nietzsche‟nin bu söyleminden de anlaşılacağı üzere amor fati, yaşamı 

olduğu gibi kabullenip öte dünyalara beslenen özleme bir karşı çıkıştır. Ona göre 

insan ancak geçerli olan yaşamından başka öte bir dünyanın olmayacağını 

bildiğinde ve bu yaşamında onun kendisi olmasının sağlayıcısı olan içgüdülerinden 

sıyrılamayacağını kavradığında gerçek bir yaşam ortaya koymuş olacaktır. Bu 

bağlamda amor fati kişinin tanrısız yaşamını sevip, onu kabul edip ve böylece kendi 

değerlerini yaratmasında kilit unsurdur. Amor fatiden uzak kimsenin yaşamı daimi 

bir nefret üzerine inşa olup, kendisinden farklı olana hayır diyen, içinde bulunduğu 

yaşamı tanrıya bağlı kalındığı ölçüde değerli sayan bir anlayışla şekillenir. 

Bu bağlamdan hareketle amor fatinin Nietzsche‟nin oluşun masumiyetini 

bilen, ebedi dönüşü mutlulukla karşılayan, Dionysosça bakışla yaşamına yön veren, 

trajik kavrayışın en üst tezahürü olan üstinsanı ile eklemli bir kavram olduğu 

söylenebilir. Nietzsche, yaşamı evetleyen en yüce tezahür olarak nitelendirdiği 

üstinsana işaret ederek amor fatiyi kendisi üzerinden şöyle serimler; 

 

Bugün herkes kendisine isteğini, en değerli düşüncesini dile getirmeğe 

bıraktı. Bu yüzden bugün kendimden ne dilediğimi, bu yıl yüreğimde 

koşturacak düşünceyi söyleyeceğim –Bundan böyle hangi düşüncenin 

yaşamımın nedeni, güvencesi, tatlılığı olacağını. – Şeylerde zorunlu olanı, 

güzel olanı görmek için, öğrendikçe öğrenmek istiyorum. Öğrenince şeyleri 

güzelleştirenlerden biri olacağım. Amor fati. Bundan sonra benim aşkım bu 

olsun. Çirkin olana savaş açmak istemiyorum. Suçlamak istemiyorum, 

suçlayanları suçlamak istemiyorum. Benim değillemem, genelde her şeyi 

hesaba katarak uzağa bakmak, başımı çevirmek olacak: Günün birinde bir 

evetleyici olmak isterim ben (Nietzsche, 2003: 167). 

Nietzsche‟nin bu söylemlerinden hareketle amor fati, yaşamın dolu dizgin 

sürdürülmesi, onun kendisiyle yüzleşilmesi, yaşamı yok eden tüm inançların 



119 
 

aşılması, tanrısız bir yaşamda yeni yaratımların ortaya konması noktasında biricik 

unsurdur. Öyle ki bu unsur tüm yönleriyle yaşama, yaşamaya hizmet eden üstinsana 

erişmede nihai basamaktır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



120 
 

SONUÇ 

Nietzsche‟nin üstinsan konseptinin ne tür bir arka plandan beslendiğini, nasıl 

bir gereklilikten doğduğunu ve hangi nitelikleri barındırarak var olan insan 

tipolojisinden ayrıldığını ortaya koymayı hedefleyerek ilerlediğimiz bu çalışmada 

Nietzsche‟nin aslında büyük bir karşı çıkımla üstinsan düşüncesini geliştirdiği 

sonucuna ulaşmış bulunmaktayız. Peki bu karşı çıkımın hareket noktası nedir? 

Nietzsche‟nin alaşağı edici bir tavırla yaklaştığı düşünceler nasıl bir temele dayanır? 

Bu temel karşısında Nietzsche üstinsan konseptini ne şekilde konumlandırır? Tüm bu 

sorular Nietzsche‟nin yaşamın kendisiyle kurduğu ilişkinin tahlili ile aydınlatılabilir 

niteliktedir. 

Nietzsche ekseninde yaşamda kabul edilebilecek en yüksek değer yaşamın 

kendisidir. O, tüm felsefesini böyle bir düşünce ile inşa eder ve tüm söylemleriyle 

yaşamla arasındaki sıkı bağa vurgu yapar. Nietzsche‟nin yaşama olan bakışının bir 

tezahürü olan felsefesi de temelde yaşamın reddedilmesine yönelik bir karşı çıkıştır. 

Nietzsche‟ye göre yaşamın reddi esasında tek bir tema üzerinden hareket eder; bu 

tema mutlak hâkîkat yanılgısıdır. Nietzsche gözünde Sokretes, Platon ve Platoncu bir 

din olan Hıristiyanlıkla bu yanılgı en yüksek seviyeye ulaşır ve geçerli olan yaşam 

tümüyle gözden düşürülür. İçinde bulunduğumuz hayat tıpkı bir günah nesnesi gibi 

görülür ve ona kötücül bir tavırla yaklaşılır. Fakat burada verilen tek kurban yaşam 

değildir. Nietzsche, mutlak hâkîkat karşısında insanında değerden düşürüldüğüne 

dikkat çeker. Ona göre insan bu düşünceler altında içgüdülerinden ötürü ayıplanan ve 

disipline edilmesi gereken bir varlığa dönüştürülür. İşte Nietzsche aslında tüm 

felsefesini böylelikle gözden düşürülmüş değerlerin kurtarılmasına adar. Bu 

bağlamda o, eşsiz bir yaşam pratiği olarak nitelendirdiği üstinsan konseptini 

geliştirir. Peki, bu üstinsan nedir? Onun yaşama olan yönelimi nasıldır?  

Nietzsche düşüncesinde üstinsan, Sokrates ve Platoncu öğelerle beslenen 

Hıristiyanlık karşısında yaşamın daimi bir oluşa karşılık geldiğini bilen ve 

dolayısıyla mutlak hakikat nitelendirmelerinden sıyrılan, objektiflik ve nesnellik 

kılıfları ile yaşamı tekdüzeleştiren düşüncelere inat realiteyi kendi gözleriyle 

değerlendiren,  tüm ahlaki kıstaslardan koparak iyinin ve kötünün ötesinde bir yaşam 

pratiği sunan ve daima daha fazla olma istencine sahip kimsedir. Böyle bir kimse var 

oluşun belirsizliği karşısında ümitsizliğe kapılmadan yaşamın anlamını kendi 



121 
 

belirlenimleriyle ortaya koyandır. Bu insan ebedi dönüş yasasının en yüce halidir. O, 

aynı yaşama sayısız kere gelme tahayyülü karşısında daima mutluluk duyan, yaşamın 

reddini öğütleyen bakışlar karşısında daima kucaklayan koca bir „evet‟tir. Öyle ki bu 

evetleme kişinin kendisini bir bütün olarak onaylamasına kapı aralar. Üstinsan bu 

haliyle kendi değerlerinin yaratıcısı konumuna yükselen, tanrının ölümüyle ortaya 

çıkan nihilistik krizi bu yaratıcılığıyla aşan ve bununla kendi ahlak düzeni içinde 

taşıyan diğer bir deyişle kendisinin efendisi olandır.  

Nietzsche, “henüz var olmayan bir insan türü için yazıyorum: „dünyanın 

efendileri‟ için” der (Nietzsche, 2017b: 597). Peki, bugün baktığımızda yüz yılı 

aşkın bir zaman önce yeryüzüne veda eden Nietzsche‟nin üstinsan ülküsü gerçekleş 

midir? Dünya, efendilerine kavuşmuş mudur? Yoksa Nietzsche‟nin üstinsan ülküsü 

hiçbir zaman ulaşılamayacak bir ütopya olarak mı kalmıştır?  

Nietzsche, tarihin en erken dönemlerinden beri yaşama egemen olan 

unsurların en başında dinsel temaların olduğuna işaret eder. Bugün ise yaşam 

üzerinde dinin etkisi hâlâ var olmakla birlikte ona ekonomi ve medya unsurları da 

eklenmiştir. Öyle ki insan, tüm yaşamını bu üç öğe etrafında şekillendirmektedir. 

Burada ilkin din öğesi altında içinde bulunduğumuz yaşamın ötesine özlem duyulur 

ve dolayısıyla bu dünyaya en değersiz, en kötücül anlamlar yüklenir. Ardından 

ekonomi öğesiyle yaşamın kendisi parasal kaygılar üzerinde yok edilir. İnsan, 

parasal kazancın ardına yerleştirilen bir makineye dönüştürülür. Burada yaratıcı 

olan hiçbir unsur yaşama dâhil edilmez. Tüm bunlardan sonra yaşama en büyük 

darbe medya unsuru ile vurulur. Öyle ki bu unsur altında insan bir başkasının 

gözleriyle yaşama bakar. Böyle bir yaşamda egemen olan tek bir duygu vardır bu 

ise ötekinin ne düşüneceğidir. Bu duygu ile kişi tüm yaşamını diğerlerinin arzu ve 

isteklerine kurban eder. Burada medya öğesinin yaşamda tıpkı bir din gibi ilerlediği 

söylenilebilir. Din öğesi ile nasıl ki ikincil bir dünyaya, bir öte dünyaya inanılıp 

geçerli olan yaşam değersizleştiriliyorsa medya ile de içinde bulunduğumuz 

yaşamdan öte bir gerçeklik algısı yaratılır ve tüm edimler bu algıya göre 

şekillendirilir. Bu bağlamda denilebilir ki yirmi birinci yüzyıl temelde din, ekonomi 

ve medya unsurları ile itaatkâr bir yapılanma içerisinde durmaksızın ve aslolan 



122 
 

yaşamı sürdürmeksizin kıvranmaktadır. Böyle bir yaşam da Nietzsche‟nin biricik 

ülküsü olan üstinsana ulaşmak imkânsız bir deneyim olarak kalmaktadır.  

Nietzsche, henüz hiçbir çağda üstinsanın var olmadığını söyler ve günümüz 

dünyasına biraz önce yaptığımız kısa değerlendirme neticesinde insanın yaşamda ki 

durumunun Nietzsche‟nin üstinsanından gün geçtikçe uzaklaştığı açıktır. Bu 

bağlamda Nietzsche, üstinsan konseptini her ne kadar ulaşılacak bir ülkü olarak 

görse de onu günümüze değin ulaşılmayan ve ulaşılması da pek mümkün olmayan 

bir ütopya olarak değerlendirmek mümkündür. Peki, bu değerlendirme sonucunda 

Nietzsche‟nin üstinsan konseptinin gereksiz olduğu söylenebilir mi? 

Bu soruya en kesin ifade ile hayır demekteyiz. Üstinsan bir ütopyadır, 

ulaşılması hiç mümkün olmayacak bir ütopya; fakat bu ütopya, Nietzsche‟nin de 

önemle üzerinde durduğu yaşamın egemenlerden arındırılması noktasında oldukça 

önemlidir. İnsan, Nietzsche‟nin kavradığı şekilde bir üstinsana hiçbir zaman 

ulaşamayacağını bilip fakat yine de üstinsan konseptini kendisine bir hedef olarak 

belirlediği sürece yaşam daha yaşanılır kılınacaktır. Öyle ki bu hedefle insan tüm 

değerlerini kendi belirlenimlerine göre yaratmayı tek kıstas sayacaktır. Sonuç olarak 

üstinsan özenilesi bir ütopyadır fakat bunu fark etmek bile geçerli olan yaşam 

algımızın yenilenmesine katkı sağlayacaktır. Burada denilebilir ki Nietzsche‟nin 

üstinsanını tahayyül etmek, tüm yönleriyle daha sağlıklı bir yaşamın ön koşuludur. 

Tüm bu tespitlerimizden sonra Nietzsche‟nin üstinsan ülküsü ile bir öte 

dünya tasarısı sunduğu ve dolayısıyla geçerli olan yaşamı bir anlamda hor gördüğü 

yanılgısına düşülebilir. Ancak burada belirtmek gerekir ki Nietzsche ekseninde 

yaşam tümüyle bir güç istencidir ve bu güç istenci daima daha fazla olmak 

anlamındadır. Bu bağlamda üstinsan, bizzat bu yaşamın içerisindedir ve o daima 

daha fazla olma istencinin en yüce halidir. Bu yönüyle Nietzsche‟nin üstinsanı 

metafiziksel bir hedef yahut uhrevi bir hâkîkat değildir. Üstinsan, bizzat geçerli olan 

yaşamın kendisinden hareket eden ve son noktada yine bu yaşamın kendisine dönen 

bir pratiktir. Dolayısıyla üstinsanı herhangi bir öte dünyacı bakışa yerleştirmek ve 

onun yeni bir metafiziğe hizmet ettiği iddiasında bulunmak Nietzsche‟nin 

felsefesine, onun yaşam karşısında ki tutumuna yapılacak en büyük haksızlıktır.  



123 
 

KAYNAKÇA 

Ağaoğulları, M., Zabcı, F. Ç., Ergün, R. (2009). Kral Devletten Ulus Devlete. 

(İkinci Baskı). Ankara: İmge Kitabevi Yayınları. 

Akarsu, B. (1987). ÇağdaĢ Felsefe, Kant’tan Günümüze Felsefe Akımları. (İkinci 

Baskı). İstanbul: İnkılap Kitabevi. 

Akdeniz, E. (2013). “Nietzsche‟de Dekadans Ve Kültür Eleştirisi Olarak Trajik 

Bilgelik”. Felsefe Ve Sosyal Bilimler Dergisi, (15), 111-126. 

Armstrong, K. (2017). Tanrı’nın Tarihi. (Çev. O. Özel ve H. Koyukan). İstanbul: 

Pegasus Yayınları. 

Aster, E. V. (2005). Ġlkçağ ve Ortaçağ Felsefe Tarihi. (Çev. V. Okur). İstanbul: İm 

Yayınları. 

Ballıkaya, C. (2015). “Pozitivizm Tarihsel Süreç İçerisindeki Gelişimi ve Sosyolojik 

Düşünceye Etkileri”. Selçuk Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, (33), 87-106. 

Baykan, F. (2000). Nietzsche’nin Felsefesi.(Birinci Baskı). İstanbul: Kaknüs 

Yayınları. 

Berkowitz, P. (2003). Nietzsche, Bir Ahlak KarĢıtının Etiği. (Çev. E. Demirel). 

İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Blacham, H. J. (2005). Altı VaroluĢçu DüĢünür. (Çev. E. Uşşaklı). Ankara: Dost 

Kitabevi Yayınları. (Eserin orijinali 1961‟ de yayımlanmıştır). 

Büyük, C. (2013). “Nietzsche‟nin „Tanrı Öldü‟ Sözü ve Değerler Sorunu”. Atatürk 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitü Dergisi,17 (3), 1-20. 

Capella, W. (1994). Sokrates’ten Önce Felsefe. (Çev. O. Özügül). İstanbul: Kabalcı 

Yayınları. (Eserin orijinali 1968‟de yayımlanmıştır). 

Cevizci, A. (Editör). (2006). Felsefe Ansiklopedisi. Ankara: Babil Yayıncılık. 

Cevizvi, A. (2010). Felsefe Tarihi. (İkinci Baskı).İstanbul: Say Yayınları. 

Comte, Auguste. (1964). Pozitif Felsefe Dersleri. (Çev. Ü. Meriç). Ankara: Bilgesu 

Yayıncılık. 

Coşar, M. (2009). Nietzsche Kavramada Yeni Bir Yol. (İkinci Baskı). Ankara: 

ODTÜ Yayıncılık. 

Çağlıyan, Ç. E. (2017). “Tragedyanın Özündeki Dionysosçu Bilgelik Ve Sinemadaki 

İzleri”. SineFilozofi Dergisi, 2 (3), 35-55. 



124 
 

Çevikbaş, S. (2010). “Nietzsche ve Nihilizm Kalkanına Yaşamın Yadsınmasını 

Kazımış Olan Bir Felsefe”. Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Dergisi,14 (1), 25-40. 

Çörekçioğlu, H. (2014). “Nietzsche‟de Güç İstemi Kavramı”. Felsefe Ve Sosyal 

Bilimler Dergisi, (14), 35-46. 

Daldeniz, E. (2001). “Zerdüşt: Tiksinti Duymayan İnsan”. Cogito DüĢünce Dergisi, 

(25), 251-261. 

Danto, A. (2002). Nietzsche Hayatı, Eserleri, Felsefesi. (Çev. A. Cevizci). İstanbul: 

Paradigma Yayınları. 

Darwin, C. (1976). Türlerin Kökeni. (Çev. Ö. Ünalan). Ankara: Onur Yayınları. 

Dede, N. (2017). Nietzsche Ve Gadamer’de Hakikat Problemi.Doktora Tezi, 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Felsefe Anabilim Dalı, Ankara. 

Deleuze, G. (2010). Nietzsche ve Felsefe.(Çev. F. Taylan). İstanbul: Norgunk 

Yayıncılık. (Eserin orijinali 1962‟de yayımlanmıştır). 

Dereko. A. (2007). “Nietzsche‟de Tragedya Sanatı”. Ankara Üniversitesi Dil Ve 

Tarih – Coğrafya Fakültesi Dergisi, 18, 33-50. 

Descartes, R. (1942). Metafizik DüĢünceler. (Çev. M. Karasan). İstanbul: Maarif 

Matbaası. 

Descartes, R. (2015). Yöntem Üzerine KonuĢma. (Çev. M. Erşen). İstanbul: Say 

Yayınları. 

Descartes, R. (2016). Meditasyonlar. (Çev. E. Sunar). İstanbul: Say Yayınları. 

Estin, C., Laporte, H. (2002). Yunan Ve Roma Mitolojisi. (Çev. M. Eran). Ankara: 

Tubitak Yayınları. (Eserin orijinali 1987‟ de yayımlanmıştır). 

Feuerbach, L. (2008). Hıristiyanlığın Özü. (Çev. O. Özügül). İstanbul: Say 

Yayınları. 

Foucault, M. (1994). Kelimeler ve ġeyler. (Çev. M. A. Kılıçbay). Ankara: İmge 

Kitabevi Yayıncılık. 

Frolov, İ. (1991). Felsefe Sözlüğü. (Çev. A. Çalışlar). İstanbul: Cem Yayınları. 

Gökberk, M. (2007). Felsefe Tarihi. (On yedinci Baskı). İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Güçlü, A., Uzun, E., Uzun, S.,Yolsal, Ü. H. (2002). Felsefe Sözlüğü. (Birinci Baskı). 

Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları. 



125 
 

Heidegger, M. (2001). Nietzsche’nin Tanrı Öldü Sözü Ve Dünya Resimleri Çağı. 

(Çev. L. Özşar). Bursa: Asa Yayınları. 

Hobbes, T. (2007). Leviathan. (Çev. S. Lim). İstanbul: Yapı Kredi Kültür Sanat 

Yayıncılık. 

Jackson, R. (2012). Nietzsche Kilit Fikirler. (Çev. N. Yaraç). İstanbul: Optimist 

Yayınları. 

Jaspers, K. (2013). Nietzsche Nasıl Felsefe Yapıyordu?.(Çev.  M. Batmankaya). 

İstanbul: Alfa Yayınları. (Eserin orijinali 1935‟te yayımlanmıştır). 

Jung, C. G. (2019). Nietzsche’nin ZerdüĢt’ü Üzerine Seminerler. (Çev. T. Berkes). 

İstanbul: Alfa Yayınları. 

Kant, I. (1993). “Aydınlanma Nedir?” Sorusuna Yanıt. (Çev. N. Bozkurt). Remzi 

Yayınları. 

Keklik, N. (1978). Felsefe: Muakayeseli Temel Bilgiler ve Kaynaklar. İstanbul: 

Çağrı Yayınları. 

Kuçuradi, İ. (1967). Nietzsche ve Ġnsan. İstanbul: Yankı Yayınları. 

Kuçuradi, İ. (1997). Sanata Felsefeyle Bakmak. (Birinci Baskı). Ankara: Ayraç 

Yayınevi. 

Küçükalp, K. (2002). “Nietzsche‟nin Nihilizmi Alt Etme Projesi”. Uludağ 

Üniversitesi Felsefe Topluluğu Dergisi, (1), 37-43. 

Küçükalp, K. (2011). “Nietzsche Felsefesinde Apollon-Dionysos ya da Varlık-Oluş 

Karşıtlığı”. Felsefe Dünyası Dergisi, (53), 41-52. 

Megill, A. (1998). AĢırılığın Peygamberleri. (Çev. T. Birkan). Ankara: Bilim ve 

Sanat Yayınları. ( Eserin Orijinali 1985‟ te yayımlanmıştır). 

Nehamas, A. (1999). Edebiyat Olarak Hayat. (Çev. C. Soydemir). İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları. 

Nietzsche, F. (1963). Yunanlıların Trajik Çağında Felsefe. (Çev. N. Hızır). 

İstanbul: Elif Yayınları. 

Nietzsche, F. (1966). Gezgin Ġle Gölgesi. (Çev. İ. Z. Eyüboğlu). İstanbul: Oluş 

Yayınları. 

Nietzsche, F. (1998). Ahlak DıĢı Anlamda Doğruluk Ve Yalan Üzerine. (Çev. 

Oruç Aruoba). Cogito Düşünce Dergisi. (16), 55-66. 



126 
 

Nietzsche, F. (2002). Güç Ġstenci. (Çev. S. Umran). İstanbul: Birey Yayıncılık. 

(Eserin orijinali 1901‟ de yayımlanmıştır). 

Nietzsche, F. (2003). ġen Bilim.(Çev. L. Özşar). İstanbul Asa Kitabevi.  

Nietzsche, F. (2003a). Eğitimci Olarak Schopenhauer. (Çev. C. Atila). İstanbul: 

Say Yayınları 

Nietzsche, F. (2006). Ecce Homo. (Çev. C. Alkor). İstanbul: İthaki Yayınları. 

(Eserin orijinali 1888‟ de yayımlanmıştır). 

Nietzsche, F. (2008). Deccal. (Çev. O. Aruoba). İstanbul: İthaki Yayınları. (Eserin 

orijinali 1888‟ de yayımlanmıştır. 

Nietzsche, F. (2010a). PutlarınAlaca Karanlığı. (Çev. M. Tüzel). İstanbul: Türkiye 

İş Bankası Kültür Yayınları. (Eserin Orijinali 1888‟ de yayımlanmıştır). 

Nietzsche, F. (2010b). Wagner Olayı, Nietzsche Wagner’e KarĢı. (Çev. A. İnam). 

İstanbul: Say Yayınları. (Eserin orijinali 1888‟de yayımlanmıştır). 

Nietzsche, F. (2011). Tragedyanın DoğuĢu. (Çev. İ. Z. Eyuboğlu). İstanbul: Say 

Yayınları. (Eserin orijinali 1872‟ de yayımlanmıştır). 

Nietzsche, F. (2011b). Yunan Tragedyası Üzerine Ġki Konferans.(Çev. M. 

Kahraman). İstanbul: Say Yayınları. 

Nietzsche, F. (2013). Tan Kızıllığı. (Çev. Ö. Saatçi). İstanbul: Say Yayınları. (Eserin 

orijinali 1881‟ de yayımlanmıştır. 

Nietzsche, F. (2015a). Ahlakın Soy Kütüğü Üstüne. (Çev. A. İnam). İstanbul: Say 

Yayınları. (Eserin Orijinali 1887‟ de yayımlanmıştır). 

Nietzsche, F. (2015b). Ġyinin ve Kötünün Ötesinde. (Çev. A. İnam). İstanbul: Say 

Yayınları. (Eserin orijinali 1886‟da yayımlanmıştır). 

Nietzsche, F. (2015c). Ġnsanca, Pek Ġnsanca. (Çev. C. Atila). İstanbul: Say 

Yayınları. (Eserin orijinali 1878‟ de yayımlanmıştır). 

Nietzsche, F. (2017a). Böyle Söyledi ZerdüĢt. (Çev. M. Tüzel). İstanbul: İş Bankası 

Kültür Yayınları. (Eserin orijinali 1883‟te yayımlanmıştır). 

Nietzsche, F. (2017b). Güç Ġstenci. (Çev. N. Epçeli). İstanbul: Say Yayınları. (Eserin 

orijinali 1901‟de yayımlanmıştır). 

Osho. (2013). Tanrı Komplosu. (Çev. F. N. Öztürk). İstanbul: Ganj Yayıncılık. 

Özer, Z. (2017). “Nietzsche Ve Aristoteles‟te Hakikat Meselesi”. Ankara 

Üniversitesi Dil Ve Tarih - Coğrafya Fakültesi Dergisi,57 (2),1528 – 1546. 



127 
 

Özkan. S. (2004). Nietzsche Kaplan Sırtında Felsefe. (Üçüncü Baskı). İstanbul: 

Ötüken Yayınları. 

Pearson, K. A. (1998). Kusursuz Nihilist. (Çev. C. Soydemir). İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları. 

Platon. (2010). Devlet. (Çev. S. Eyüboğlu, M. A. Cimcoz). İstanbul: Türkiye İş 

Bankası Kültür Yayınları. 

Platon. (2015). Phaıdon. (Çev. F. Akderin). İstanbul: Say Yayınları. 

Platon. (2015). Timaios. (Çev. F. Akderin). İstanbul: Say Yayınları. 

Spinoza, B. (2016). Etika. (Çev. H. Z. Ülken). Ankara: Dost Kitabevi Yayınları. 

Şengör, C. (2001). “Nietzsche ve „Akla‟ İsyan”. Cogito, (25), 240-250. 

Timuçin, A. (1972). Descartes. (Birinci Baskı). İstanbul: Kitaş Yayınları. 

Uygur, N. (1989). GüneĢle. (Birinci Baskı). İstanbul: Ara Yayıncılık. 

Yavuz, H. (2001). “Nietzsche ve Bengidönüş”. Cogito DüĢünce Dergisi, (25), 143-

148. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



128 
 

 

 


