
                                               TC 

MİMAR SİNAN GÜZEL SANATLAR ÜNİVERSİTESİ 

                    SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

         TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANABİLİM DALI 

                  YENİ TÜRK EDEBİYATI PROGRAMI 

 

 

 

 

 

PÂYİTAHT GAZETESİNDEKİ EDEBÎ VE KÜLTÜREL FAALİYETLER 

                                           YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

                                                      Hazırlayan 

                                                   BİRSEN EROL 

                                                        20076111 

                                                       
 
 
 
                                                      Danışman 
                                    PROF. DR. ABDULLAH UÇMAN 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                           İstanbul – 2010 



 I

       İÇİNDEKİLER           Sayfa No 

 

ÖNSÖZ……………………………………………………………………………...IV 

ÖZET……………………………………………………………………………….VII 

SUMMARY……………………………………………………………………….VIII 

 

GİRİŞ: 

 

1. “Gazete” Üzerine Birkaç Söz……………………………………………………...1 

2. Başlangıçtan 1921’e Kadar İstanbul’da Öne Çıkan Türk Gazetelerine Genel Bir  

   Bakış………………………………………………………………………………..2 

3. Türk Basın Tarihinde Sedat Simavi’nin Yeri……………………………………...8 

 

I. BÖLÜM: 

 

1.PÂYİTAHT GAZETESİNİN ŞEKİL VE MUHTEVA BAKIMINDAN  

  İNCELENMESİ……………………………………………………………………10 

 

II. BÖLÜM: 

 

2.PÂYİTAHT GAZETESİNDEKİ YAZILARIN İNCELENMESİ 

2.1. MAKALELER 

   A) Edebiyat Hayatı İle İlgili Makaleler……………………………………….29 

   B) Sosyal Hayatla İlgili Makaleler……………………………………………35 

   C) Baş Makaleler……………………………………………………………...52 

   Ç) Dil İle İlgili Makaleler……………………………………………………..70 

   D) Edebî Simâlarla İlgili Makaleler…………………………………………..73 

   E) Felsefî Makaleler…………………………………………………………..81 

   F) Tiyatro İle İlgili Makaleler………………………………………………...86 

2.2. HİKÂYELER 

   A) Telif Hikâyeler 

       - Mensur Hikâyeler………………………………………………………...94 



 II

       - Manzum Hikâyeler……………………………………………..………...104 

   B) Tercüme Hikâyeler……………………………………………..…………105 

2.3. ŞİİRLER………………………………………………………..………….107 

2.4. MÜLÂKATLAR……………………………………………..……………115 

2.5. GÜNDELİK YAZILAR……………………………………..…………….116 

2.6. HABERLER/ İLÂNLAR…………………………………..……………...140 

2.7. GEZİ YAZILARI/MEKTUPLAR………………………………………...158 

2.8. TEFRİKALAR…………………………………………………………….162 

SONUÇ…………………………………………………………………………….165 

3. PÂYİTAHT’IN YAZARLARI İLE İLGİLİ BİLGİ…………………………….168 

4. PÂYİTAHT’TAN SEÇİLMİŞ YAZILAR……………………………………...200 

KAYNAKLAR…………………………………………………………………….213 

ÖZGEÇMİŞ………………………………………………………………………..222 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 III

KISALTMALAR 

 

a.g.e.: Adı geçen eser 

a.g.m.: Adı geçen makale 

bkz.: Bakınız 

C.: Cilt 

Çev.: Çeviren 

Doç.: Doçent 

Dr.:Doktor 

Enst.: Enstitü 

Haz.: Hazırlayan 

İst.:İstanbul 

İÜ: İstanbul Üniversitesi 

Kül. Bak.: Kültür Bakanlığı 

MSGSÜ: Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi 

MSÜ: Mimar Sinan Üniversitesi 

nr.: Numara 

Prof.: Profesör 

s.: Sayı 

Sos. Bil. Enst.: Sosyal Bilimler Enstitüsü 

SÜ: Selçuk Üniversitesi 

sy.: Sayfa 

T.: Türkiye 

Yay.:Yayınları 

YL: Yüksek Lisans 

yy.: Yüzyıl 

YKY: Yapı Kredi Yayınları 

 

 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
           Ailem için… 



 IV

                                ÖNSÖZ 

 

Son yıllarda hızla küreselleşen dünyamızda bilginin önemi her geçen gün 

artmaktadır. Teknolojik gelişmelerin bir sonucu olarak televizyon, radyo ve internet 

gibi iletişim araçları sayesinde insanlar her türlü bilgiye en kısa sürede 

ulaşabilmektedir. Gazeteler, haber ulaştırmada, bütün bu teknolojik gelişmelerin 

hızına yetişemese de günümüzde hâlâ etkilidir ve kamuoyuna yön vermeye devam 

etmektedir. İletişim araçlarının henüz gelişmediği ve bilgi aktarımının günümüzdeki 

kadar hızlanmadığı dönemlerde gazetenin toplum üzerindeki etkisi çok açık bir 

şekilde bilinmektedir. 

 

XIX. asrın ikinci yarısında kültür hayatımıza giren gazete ve dergiler, yeni 

Türk edebiyatı araştırmaları için büyük bir öneme sahiptir. Gazete ve dergiler halka 

ulaştırdıkları haberlerin yanı sıra çıktıkları dönemin edebî hayatını yansıtmıştır. Kimi 

zaman edebî toplulukların meydana gelmesine yardımcı olmuş, kimi zaman edebî 

tartışmaların yaşandığı bir mektep konumunda yer almıştır. Edebiyatçılar eserlerini 

gazete ve dergiler sayesinde daha geniş bir okuyucu kitlesine ulaştırabilmişlerdir. 

Gazetede şiir ve yazılar yayımlanmış, hikâye ve romanlar tefrika edilmiş, çıkan 

haber, ilan ve tanıtımlarla toplum, edebî eserlerle birlikte edebiyatçıları da tanıma 

fırsatı bulabilmiştir. Özellikle edebiyat tarihi alanında çalışma yapanlar açısından 

süreli yayınların taranması ve içindeki yazıların sistematik olarak sınıflandırılmasının 

ne kadar kolaylık sağlayacağı gayet açıktır. 

 

Biz de bu gaye ile tezimizi, Türk basın tarihine önemli katkılarda bulunmuş 

Sedat Simavi’nin çıkarmış olduğu, Ocak 1921’de okurlarla buluşan ancak çok uzun 

soluklu yayımlanamayan Pâyitaht gazetesindeki edebî ve kültürel faaliyetler üzerine 

hazırlamak istedik.   

 

 

 

 



 V

“Pâyitaht Gazetesindeki Edebî ve Kültürel Faaliyetler” başlığıyla hazırlamaya 

çalıştığımız tezimizin giriş bölümünde öncelikle gazetenin kelime anlamından yola 

çıktık. Gazetenin Türk toplum hayatına girdiği dönemden Pâyitaht gazetesinin yayın 

hayatına başladığı 1921 yılına kadar geçen süre içinde Türk gazetelerinin 

gelişiminden bahsetmeye çalıştık. Giriş bölümünün sonunda, yayımladığı pek çok 

gazete ve dergiyle Türk basın tarihine yön veren Sedat Simavi ile ilgili bilgilere yer 

ayırdık. 

 

Çalışmamızın I.Bölümünde Pâyitaht gazetesini şekil ve muhteva bakımından 

genel olarak değerlendirdik. Gazetenin, ebadı, kimi zaman değişen sayfa sayısı; 

yazar kadrosu, dönemin edebî anlayışının gazeteye yansıması, dönemin siyasî ve 

askerî olayları karşısında gazetenin duruşu, sansürün etkileri, yazılarda üzerinde 

sıkça durulan dönemin edebî, sosyal ve kültürel olayları gibi konularda edindiğimiz 

bilgileri aktarmaya gayret gösterdik.  

 

II. Bölümde ise Pâyitaht’ta yer alan edebî ve kültürel yazıları türlere göre 

tasnif ederek, araştırma yapanlara daha fazla yardımcı olabilmek amacıyla 

sınıflandırdığımız yazıların muhtevaları hakkında bilgi veren kısa değerlendirmeler 

ve açıklamalar hazırladık. Türlere göre tasnif yaparken, en çok yer alan türden en az 

yer alana doğru sıralama yolunu seçtik. 

 

Sonuç bölümünde yaptığımız tarama, inceleme ve değerlendirmelerden elde 

ettiğimiz verilerle Pâyitaht gazetesinin edebiyat ve kültür hayatımızdaki yerini 

belirlemeye çalışarak, Yeni Türk Edebiyatı alanına bir parça da olsa katkıda 

bulunmaya çabaladık. 

 

Çalışmamızla ilgili değerlendirmelerimizin ardından Pâyitaht gazetesinin 

sütunlarında yazılarına yer verilmiş yazar ve şairlerin hayatları ile edebî 

şahsiyetlerini içeren kısa bilgiler vererek, bu yazar ve şairler hakkında 

faydalanılabilecek, araştırmalarımız sırasında karşılaştığımız kaynaklardan bazılarına 

yer verdik. “Pâyitaht’tan Seçilmiş Yazılar” başlığı altında ise farklı yazar ve 

şairlerden seçtiğimiz yazılara yer verdik. 



 VI

 

Kaynaklar bölümü, doğrudan faydalandığımız eser isimlerinden oluşmaktadır. 

Tezimizi hazırlarken incelediğimiz; ancak doğrudan faydalanamadığımız eserlerin 

pek çoğunun ismine özellikle yazarlar ile ilgili yapılan çalışmalar kısmında yer 

verdiğimiz için ayrıca bu bölümde belirtmedik. 

 

Destek görmeden “Pâyitaht Gazetesindeki Edebî ve Kültürel Faaliyetler” 

başlıklı çalışmanın elbette üstesinden gelemezdim. Öncelikle sonsuz saygı ve sevgi 

duyduğum değerli hocam Sayın Prof. Dr. Abdullah UÇMAN’a danışmanlığımı 

üstlendiği ve her zaman yapıcı tavrı ile desteği için teşekkür borçluyum. Ayrıca 

sadece bu çalışma sürecinde değil, her zaman bana inanan ve güvenen canım aileme 

şükranlarımı sunuyorum.  

 

                                                                                           Birsen EROL  

                                                                                           İstanbul 2010 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 VII

                                       ÖZET  

 

XX. yy.ın başlarında Osmanlı topraklarında, asırlarca hüküm süren bir 

imparatorluğun tükenişi ile yeni doğacak bir devletin sancıları birlikte yaşanır. 

Memleket bu sancılar içinde acı ve sefalet ile mücadele ederken, siyasî, sosyal, 

kültürel ve edebî açıdan zihniyet değişikliklerini de tecrübe eder. Toplumun yaşadığı 

bütün bu tecrübe ve değişiklikleri günümüze taşıyan en tabiî belgeler şüphesiz 

gazetelerdir. Döneminin siyasî, sosyal, kültürel ve edebî zihniyetini sonraki nesillere 

aktaran gazetelerden biri de Pâyitaht’tır. 

 

Millî Mücadele günlerinde İstanbul’da çıkan Pâyitaht, açıkça taraf olamasa da 

Anadolu’daki direnişe destek verir. Bundan dolayı baskı ve sansüre uzun süre 

dayanamaz, 26 Ocak 1921 – 4 Nisan 1921 tarihleri arasında toplam 63 sayı çıkar.  Bu 

günlük gazetenin sahibi Sedat Simavi’dir. Gazete, yazılarıyla dönemin siyasî 

olaylarından daha çok edebî ve kültürel faaliyetleri hakkında bilgi verir ve 

döneminde hâkim olan millîlik anlayışını okurlarına hayatın her yönüyle ulaştırır.   

 

Dönemi daha iyi algılamak ve geçmişle bugün arasındaki ilişkiyi ortaya 

çıkarabilmek için önemli belgelerden biri olan Pâyitaht’ın incelenmesi, sosyal, 

kültürel ve edebî geçmişimiz hakkında daha net bilgileri edinmemize yardımcı 

olacaktır.  

 

ANAHTAR KELİMELER: Pâyitaht, Millî Mücadele, sansür, tarihî belge, 

millîlik  

 

 

 

 

 

 

 

 



 VIII

                                           SUMMARY 

 

At the beginning of the 20th century, the fall of the Ottoman Empire and the 

rise of a new state go together. While the country experiences the misery and fights 

with the influence of social destruction, it also experiences the political, social, 

cultural and literal change that the world of intellect imposes. The most important 

documents that carry these experiences and changes to our days are, of course, 

“newspapers”. Pâyitaht is one of these newspapers that transfer these political, 

social, cultural and literal intellects to our days. 

 

  

Pâyitaht that was published in Istanbul during the national struggle days 

supports the resistance in Anatolia though it does not evince its side specifically. It 

can not bear the censorship and pressure that were applied for its support to the 

national struggle and only 63 issues could have been published between January 26th 

1921 and April 4th 1921. The owner of the daily newspaper is Sedat Simavi. The 

newspaper gives more importance to literal and cultural activities and articles rather 

than the political actions of the day in the framework of national understanding.  

 

      

Examining Pâyitaht socially, culturally and literally will help us to 

comprehend the past period and to put up the relation between today and the past 

better; thus, informs us better for the day.  

 

KEYWORDS: Pâyitaht, National Struggle, censorship, historical documents, 

nationality 

 

 

 

 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                                        
                                                                                                      GİRİŞ 



 1

GİRİŞ: 

 

1) “Gazete” Üzerine Birkaç Söz 

 

Gazete, Türk toplumunun Batılılaşması sürecinde önemli bir dönüm noktası 

konumundadır. Askerî ve idarî yapıda başlayan yenilik hareketlerinin hayatın her 

alanına yayılıp Batılılaşmaya dönüşerek halka inmesinde gazetenin büyük rolü 

vardır. Bununla beraber gazetenin kendisi de aslında Batılılaşmanın sembollerinden 

biridir. Çünkü  “Gazete sözü, bir zamanlar İtalya’da küçük bir para birimi olan 

“gazetta”dan gelmedir. Venedik’te yalnız haber veren bir yayının ücreti bir gazetta 

olduğundan, zamanla bu para biriminin ismi gazete yerine geçmiştir. Bu isim, 

günümüzde hemen hemen bütün dünyada kullanılmaktadır.”1Sevan Nişanyan 

Sözlerin Soyağacı ismiyle hazırladığı etimolojik sözlükte gazetenin “ Venedik 

Cumhuriyeti’ne özgü bir kavramken 1630’larda Almanya ve Hollanda, daha sonra 

Fransa ve İngiltere’de benimsenmiş”2 olduğunu belirtir.  

 

Birçok kaynakta benzer ifadelerle tanımlanan gazete için kısaca “Siyasî, 

ekonomik, toplumsal, edebî vb. konularda haber veren, yorumlarda bulunan, her gün 

veya belirli zamanlarda çıkarılan basılı yayın.”3 denilebilir. Gazete, günlük haberler 

veren bir yayın organı olmanın yanı sıra edebiyattan tarihe, sanattan felsefeye, 

sağlıktan spora, siyasetten ekonomiye kadar pek çok alanda bilgi verirken döneminin 

de genel görünümünü yansıtır.  

 

Edebiyat tarihimizde Tanzimat Fermanı’nın ilânından sonra adlarını duyuran 

edebî şahsiyetler edebiyat dünyasına adımlarını gazetecilikle atarlar. Edebî eserlerin 

çıkış tarihleri, gördükleri ilgi, eserler hakkında yazılmış değerlendirmeler ve yapılan 

eleştiriler ile ilgili bilgileri gazetelerden öğrenirken, edebî şahsiyetlerin çalışmalarını 

                                                 
1 İbrahim Alaattin Gövsa, Dil ve Genel Kültür Ansiklopedisi, Milliyet Yay., C.2, sy. 747-749 
2 Sevan Nişanyan, Sözlerin Soyağacı- Çağdaş Türkçenin Etimolojik Sözlüğü, Adam Yay., Gözden 
geçirilmiş 2. Basım, İstanbul Şubat 2003, sy. 145  
3 Yaşar Çağbayır, Orhun Yazıtlarından Günümüze Türkiye Türkçesinin Söz Varlığı-Ötüken 
Türkçe Sözlük, Ötüken Yay., İstanbul 2007, C. 2, sy. 1659-1660 



 2

ve yeni edebî türleri de yine gazetelerden takip edebiliriz. Bundan dolayı gazete, 

Yeni Türk Edebiyatı araştırmalarında önemli bir kaynaktır.   

 

2) Başlangıçtan 1921’e Kadar İstanbul’da Öne Çıkan Türk Gazetelerine 

Genel Bir Bakış 

 

Türkiye’deki ilk gazeteler 1831-1876 yılları arasında yayın hayatına girer. 

Böylelikle II. Mahmud, Abdülmecid ve Abdülaziz’in padişahlık yıllarını kapsayan 

1831-1876 yılları arasındaki bu dönemde Türk basını doğar. Ancak Türkiye’de basın 

hayatı, halk yığınlarını aydınlatmak, kamuoyunu uyarmak amacıyla toplumca 

duyulan bir ihtiyaçtan doğmamış, hükûmetin bir duyuru organı biçiminde 

başlamıştır. Türkçe olarak İstanbul’da çıkarılan ilk gazete Takvim-i Vakâyi’dir. 11 

Kasım 1831’de, II. Mahmud’un ön ayak olmasıyla yayımlanan Takvim-i Vakâyi ile 

devlet, “devlet görevlileri ve aydınlar başta olmak üzere yurttaşlarına olaylar 

hakkında bilgi akışını sağlamayı üstlenmekte”4dir. İç ve dış olayları halka 

zamanında duyurabilmek amacıyla devlet tarafından ç karılan Takvim-i Vakâyi, 

Esad Efendi’nin sorumluluğunda resmî haberler, dış olaylar üzerine bilgiler, ticaret 

ve sanayii ilgilendiren duyurular yayımlayarak, haftada bir çıkmıştır. “1860 

tarihinden sonra tamamen Resmî Gazete niteliğine bürünmüş, bu yönü ile gerçek 

gazete hüviyetini kaybetmiştir. Yüz yıla yaklaşan uzun bir süre yayınını sürdüren 

gazete, 24 Kasım 1922’de 4609 sayı ile tarihe karışmıştır. TBMM hükûmeti 

tarafından 7 Ekim 1920 tarihinde yayınlanan ( Cerîde-i Resmiye) bir bakıma 

Takvim-i Vakâyi’nin belirtilen niteliğiyle devamı mahiyetindedir. 02.11.1922 

tarihinde adı ( Resmî Cerîde) olmuş, bir süre sonra 02.01.1928’de Hakkı Tarık 

Us’un teklifinin kabul edilmesiyle adı Resmî Gazete’ye dönüştürülmüş olup hâlen 

Ankara’da yayımlanma

ı

ktadır.”5  

                                                

 

Basın tarihimizde özel bir sermaye ile çıkarılan ilk gazete Cerîde-i 

Havâdis’tir. “Kadıköy yakınlarında avlanırken bir Türk çocuğunu yanlışlıkla 

 
4 Ali Gevgilili, “Türkiye Basını” Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi, İletişim Yay., C.1, sy. 
203-223  
5 Kemal Korkmaz, Milli Mücadele Dönemi İstanbul ve Ankara Basını, Selçuk Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü Kamu Yönetimi Ana bilim Dalı Yüksek Lisans Tezi, Konya 2006, sy. 3 



 3

vurması sonucu tutuklanan William Churchill, kapitülasyonlar sebebiyle 

İngiltere’nin Bâbıâli’yi şiddetle protesto etmesine yol açmıştı. Protestolar karşısında 

hükûmet de Churchill’e çeşitli parasal olanakların yanı sıra bir de gazete yayın izni 

vermiştir. 3 Temmuz 1840’ta yayına giren (…) bu yarı resmî görünümlü gazete”6 ilk 

gazete yazarlarının da yetişmesine imkân sağlamıştır. Yetenekli yazar kadrosu 

bulunan başka gazetelerin çıkmasıyla Cerîde-i Havâdis’in satışlarını etkileyeceğini 

düşünen Churchill, 27 Eylül 1864 tarihinde 1212 numaralı nüshadan sonra gazetenin 

yayınına son vermiştir. 

 

Yerli sermaye ile özel bir Türkçe gazetenin yayınlanması ancak 1860’ta 

gerçekleşir. İlk özel Türkçe gazete olarak bilinen Tercümân-ı Ahvâl, Türk basın 

tarihinin olduğu kadar edebiyat ve kültür tarihinin de dönüm noktasıdır. Devlet 

tarafından görevlendirilerek Fransa’da bulundukları sırada toplumsal hayatta basının 

oynadığı etkili rolü gören İbrahim Şinasi ve Çapanzâde Âgâh yurda döndükten sonra 

uzun süren çabaların ardından özel bir günlük gazete çıkarma için izin alırlar. 21 

Ekim 1860’ta ilk sayısı yayımlanan Tercümân-ı Ahvâl 1866’ya kadar çıkmaya 

devam eder. “Tercümân-ı Ahvâl, ilk profesyonel gazetecilerimizin çalıştığı bir 

gazete olarak, basın dilini sadeleştirmede oynadığı rol ve kalitesi ile bir merhale 

sayılır.”7 1862’de 25. sayıdan sonra Şinasi, Âgâh Efendi’den ayrılarak Tasvîr-i 

Efkâr’ı yayımlar. “27 Haziran 1862’de yayımlanmaya başlayan bu gazete, bir fikir 

gazetesi olarak kabul edilir. Şinasi Avrupa’ya giderken gazeteyi Namık Kemal’e 

bırakır. O da 469. sayıdan itibaren Recâizâde Ekrem’e bırakarak Avrupa’ya gider. 

1866’da gazete kapanır.”8 “Tasvîr-i Efkâr haber ve yazı ilkeleri, siyasal durumlar 

karşısındaki tutumuyla Türk basın ve gazetecilik tarihinin ilk gerçek temsilcisi olarak 

kabul edilmiştir. Bundan ötürü Şinasi’ye “Türk gazeteciliğinin babası” sanı 

verilmiştir.”9 Tasvîr-i Efkâr’ın ardından Türk basını gelişmeye başlar.  

 

                                                 
6 Ali Gevgili, “Türkiye Basını” Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi, İletişim Yay., C.1, sy. 
203-223 
7 “Basın” Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi,  C.1, Dergâh Yay.,İst. 1977 sy.316  
8 A.g.e. 
9 İbrahim Alaattin Gövsa, Dil ve Genel Kültür Ansiklopedisi, Milliyet Yay., C.2, sy. 747-749 



 4

Tanzimat dönemi basınının siyasî ve sosyal olaylarla ilgili yazı yazabilecek 

yazar kadrosu olmadığı için gazetelerde dil ve edebiyat yazılarına ağırlık verilmiştir. 

Böylece Türk basınının ilk gazetecileri Tanzimat döneminin edebiyatçılarıdır. 

Gazeteler, halka haberin yanı sıra ansiklopedik bilgiler de verirler. Dil ve edebiyat 

meselelerine geniş yer ayırdıklarından gazeteler, basın tarihi için olduğu kadar 

edebiyat tarihi açısından da önemli birer malzeme olmuştur.   

 

1866’da Filip Efendi’nin Muhbir isimli gazetesi Ali Suavi’nin yönetiminde 

haftada dört gün çıkar. 1867’de Avrupa’ya kaçan Ali Suavi, Muhbir’in yayımına bir 

süre daha Londra’da devam eder. İlk resimli gazete Âyîne-i Vatan, 1867’de çıkar; 

ancak ilkel basım yöntemlerinden dolayı pek tutulmaz. Âli Paşa’nın 27 Mart 1867’de 

çıkardığı kararname ile basını denetleme konusunda hükûmete çeşitli yetkiler 

tanıdığı dönemde Yeni Osmanlılar Avrupa’ya kaçar ve yurt dışında Mustafa Fazıl 

Paşa’nın desteğiyle hükûmeti eleştiren Muhbir, Ulûm, Muvakkaten Ulûm, 

Hürriyet ve İnkılâb gibi gazeteler yayımlarlar. İstanbul’da çıkan Terakkî, Basîret, 

İbret ve Hadîka gazeteleriyle Diyojen ve Hayalî isimli mizah dergileri 1839-1876 

döneminin başlıca ürünleridir. I. Meşrutiyet’in ilânı ve Kanûn-ı Esâsi’nin kabul 

edilmesiyle esen hürriyet havasından dolayı sürgüne gönderilen birçok gazeteci ve 

yazarın İstanbul’a dönmesiyle basın hayatı canlanır; ancak II. Abdülhamid’in 

1878’de Meclis-i Mebusan’ı kapatmasıyla 1908’e kadar süren İstibdat Dönemi 

başlar. II. Abdülhamid’in gazeteler üzerine geniş bir sansür uygulamasından dolayı 

kimi gazeteler kapanırken, var olanlar da silikleşir. Bu dönemin gazetelerinde rütbe 

ve nişan haberleri baş tarafa alınır, cumartesi günlerinde padişahın bir gün önceki 

selâmlık töreni ayrıntılarıyla anlatılır, siyasî konulara hiç dokunulmaz ve sansür 

kesintilerinden kaçınılırdı. II. Abdülhamid döneminde Türk basınının en tanınmış 

yazarı olarak Ahmet Mithat Efendi Tercümân-ı Hakîkat isimli gazetesiyle dikkati 

çeker. Devlet desteğiyle çıkardığı gazetesinde özellikle eleştirdiği “Jön Türklerce  

‘saray yazarı’”10 diye nitelenir.  

 

                                                 
10Ali Gevgili, “Türkiye Basını” Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi, İletişim Yay., C.1, sy. 
203-223  



 5

1908-1918 yılları arasında II. Meşrutiyet’in ilânından dolayı memlekette tekrar 

hürriyet havası eserken, gazete ve dergi sayısı hızla artar. 24 Temmuz’dan itibaren 

gazete sütunlarında İstibdat Dönemi’ni eleştiren yazılar yer alır. 1908-1909 arasında 

353 gazete ve dergi çıkarıldığı bilinir. Bunlar arasında İttihat ve Terakki taraflısı 

olanlar: Yeni Tasvir-i Efkâr, Milliyet, Hak Yolu, Hürriyet, İttihad, İttifak, 

Basîret, Servet, Ahalî, İstiklâl, Metin, Protesto, Saadet, Zaman, Akşam, Vakit 

vb. Ancak bu hürriyet havası ve sansürsüz dönem çok uzun sürmez. Temmuz 

1909’da yeni bir kanunla çeşitli yasaklar getirilmiştir. 31 Mart sebebiyle ilân edilen 

askerî sansür varlığını 1912’ye kadar sürdürür. Birinci Dünya Savaşı çıkınca da 

1914’te yeniden başlayan siyasal sansür, Mütareke ve işgal yıllarında da devam eder 

ve “7 Ağustos 1920’de çıkarılan yeni bir kararnâme, yapılan baskıların somut bir 

ifadesidir. İstanbul basınına uygulanan sansür, Türk ordusunun İstanbul’a girişine 

kadar devam etmiştir.”11  

 

30 Ekim 1918’de Mondros Mütarekesi’nin imzalanmasının ardından siyasî ve 

toplumsal anlamda pek çok değişiklik olmuştur. 15 Mayıs 1919’da Yunanlılar 

İzmir’e asker çıkarır. 19 Mayıs 1919’da Samsun’a giden Mustafa Kemal’in, Anadolu 

kurtuluş hareketinin ilk adımını atması, sonrasında Misâk-ı Millî’nin kabul edilmesi 

üzerine 16 Mart 1920’de İstanbul İtilâf Devletleri tarafından resmen işgal edilir. Bu 

dönemde İstanbul’da Osmanlı Hükûmeti, Ankara’da ise Türkiye Büyük Millet 

Meclisi Hükûmeti vardır. Osmanlı Hükûmeti işgal kuvvetleriyle işbirliği yapmak 

durumunda kalırken, Ankara Hükûmeti ise bağımsızlık için Millî Mücadele’yi 

yürütür. Türk basını da bu durumdan dolayı İstanbul ve Anadolu basını olarak 

bölünmek durumunda kalır.  

 

Mütareke Dönemi’nde “İstanbul’da yayımlanan gazetelerin bir kısmı, Mustafa 

Kemal Paşa’nın Anadolu’da yönettiği Kurtuluş Savaşı’nı destekliyor, ancak Osmanlı 

Hükûmeti’nin 5 Şubat 1919 tarihli kararnamesiyle kurulan ve işgal kuvvetlerinin 

buna eklenen hattâ şiddetlendiren sansürleri yüzünden cesur ve bilinçli yayın 

                                                 
11 Bülent Varlık, “Mütareke ve Milli Mücadele Basını”, Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türkiye 
Ansiklopedisi, C.5, İletişim Yay., sy. 1200-1210 



 6

yapamıyorlar, gerektiği şekilde seslerini duyuramıyorlardı.”12 Dolayısıyla İstanbul 

basını hem Osmanlı Hükûmeti’nin hem de işgal kuvvetlerinin sansürüne maruz 

kalmıştır. İstanbul’da çıkan gazetelerden İleri, Yeni Gün, İkdam, Akşam, Vakit, 

Tercümân-ı Hakîkat, Tanîn, Güleryüz, Büyük Mecmua Millî Mücadele’ye destek 

verir. Buna karşın Refi Cevad (Ulunay)ın Alemdar’ı, Ali Kemal’in Peyâm-ı 

Sabah’ı, Refik Hâlid (Karay)ın Aydede’si ve İngiliz Muhipler Cemiyeti sözcüsü 

İstanbul gazetesi Millî Mücadele’nin aleyhinde tavır alarak Mustafa Kemal Paşa’yı 

yer yer sert bir üslûpla eleştiren yazılara yer verir. 

 

İstanbul basını, hem Osmanlı Hükûmeti’nin hem de işgal kuvvetlerinin baskısı 

altında bulunduğu için gazetelerin pek çok sütununda sansürün izleriyle karşılaşılır. 

Mütareke Dönemi’nde yayın hayatına başlayan Pâyitaht gazetesinin de bazı 

sütunları sansürden dolayı boş kalır, hattâ 21 Şubat 1337 ile 27 Şubat 1337 tarihleri 

arasında Pâyitaht’ın yayınına beş günlük ara verilir. Bu durum gazetede sadece 

“İzah”13 başlıklı yazıda  “Kendi sun’ ve idaremizde olmayan beş günlük tatili 

gazetecilik âleminde bir nakîse olarak kabul etmediğimiz…” ifadesiyle çok kısa 

olarak yer alır.  

 

Türk basın tarihine yönelik pek çok kaynak tarandığında Pâyitaht gazetesi ile 

ilgili bilgilerin yetersizliği dikkati çeker. Pâyitaht’ın sütunları okunduğunda ve 

yazıları incelendiğinde kaynaklarda var olan kısıtlı bilgilerden bazılarının yanlışlığı 

fark edilir. Prof. Dr. Yücel Özkaya’nın Millî Mücadele’de Atatürk ve Basın isimli 

eserinde Pâyitaht hakkında verilen bilgiler şöyledir: “ Pâyitaht gazetesi ve İstanbul 

gazeteleri, 1921’e kadar ne Kuva-yı Millîye’den, ne de ulusal bağımsızlık savaşından 

ve Mustafa Kemal Paşa’dan söz etmemişlerdir. Bu tarihten itibaren söz etmeye 

başlamalarının nedeni ise, I. ve II. İnönü zaferleri, Doğu’da Ermeni hareketinin 

başarılı oluşu ve Fransa ile Ankara Barışı’nın yapılması gibi, artık başarının elde 

edileceği inancının gelişmesi ile Padişah’ın bundan yarar bulması ile ilgili olsa 

gerektir.  

                                                 
12 M. Nuri İnuğur, Basın ve Yayın Tarihi, Çağlayan Kitabevi, İstanbul 1982, sy. 337 
13 İzah, Pâyitaht,  nr. 39-31, 10 Mart 1337 Çarşamba ( Perşembe) 

 



 7

 

Pâyitaht gazetesi, haberlerini Rum ve Avrupa ajanslarından alır; İstanbul’daki 

kabine hakkındaki bilgileri verirken, kabine üyelerinin sözlerini de yayınlardı. 

Pâyitaht, Anadolu basınından çok az alıntı yapmış, ağırlığı İstanbul yaşantısına 

ayırmıştır. Her ne kadar arada sırada, ikinci ve üçüncü sayfasında “Memleketten 

Mektuplar” şeklinde bir bölüm bulundurmuş ve burada Çankırı, Samsun gibi 

yerlerden haberler vermişse de, bu haberler Ulusal Kurtuluş Savaşı’nı konu alan 

önemli haberler değildir. Üstelik Pâyitaht, okurlarına Ankara’yı harabe olarak 

tanıtıyordu. Bütün bunlarda, gazetenin İstanbul’da çıkmasının ve Padişah yanlısı 

olmasının ve işgal kuvvetlerinin sansürünün büyük etkisi olsa gerektir.”14 

Pâyitaht’ın 26 Ocak 1921 tarihinde yayın hayatına başlamasından günler önce I. 

İnönü Savaşı 6-11 Ocak 1921’de zaferle sonuçlanır. Millî Mücadele’de Atatürk ve 

Basın isimli eserde de belirtildiği gibi II. İnönü Savaşı’nın kazanılmasına kadar 

Pâyitaht’ın sütunlarında açık bir şekilde Millî Mücadele’den, Kuva-yı Millîye’den 

veya Mustafa Kemal Paşa’dan bahsedilmez. İlk defa 30 Mart 1337 Çarşamba tarihli 

50 numaralı nüshada “Mustafa Kemal Paşa’nın Büyük Millet Meclisi Huzurunda 

Beyânatı” başlıklı haberin altında Mustafa Kemal Paşa’nın fotoğrafı yer alır ki bu 

tarih II. İnönü Savaşı’nın sonuçlanmak üzere olduğu günlere denk gelir. Zafer elde 

edilene kadar Millî Mücadele ve Mustafa Kemal Paşa’dan bahsedilmediği için 

Padişah yanlısı olarak nitelendirilen Pâyitaht’ın sahibi Türk basın tarihine yön 

verirken, çıkardığı gazete ve dergilerle Millî Mücadele’ye destek olan Sedat 

Simavi’dir. Dolayısıyla Pâyitaht’ın Osmanlı Hükûmeti taraftarı olması mümkün 

görünmez. Pâyitaht gazetesi dönemin şartları gereğince herhangi bir tarafın 

sözcülüğünü açıkça üstlenmese de sütunlarında üstü kapalı bir şekilde Anadolu’da 

yürütülen mücadeleyi destekleyen yazılara yer verir. 

 

Pâyitaht gazetesi haberlerini Rum ve Avrupa ajanslarından alır; ancak bu 

durumun sansürden haber kaçırmak amacıyla yapılmış bir şaşırtmaca olabileceği de 

düşünülebilir. Çünkü Muzaffer Gökman’ın Sedat Simavi’nin hayatını ele aldığı 

eserinde bahsettiği üzere “Pâyitaht, ilk günden itibaren sansürün amansız sillesine 

                                                 
14 Prof. Dr. Yücel Özkaya, Millî Mücadele’de Atatürk ve Basın, Atatürk Araştırma Merkezi, Ankara 
1989, sy. 10-11 



 8

rağmen Mustafa Kemal Paşa ve çevresindekileri durmadan destekliyor ve sansürden 

haber kaçırmakta da büyük maharet gösteriyordu.” 15 Bu konuya tezimizin “Türk 

Basın Tarihinde Sedat Simavi’nin Yeri” ve “Pâyitaht Gazetesinin Şekil ve Muhteva 

Bakımından İncelenmesi” bölümlerinde yer yer değineceğiz. 

 

3) Türk Basın Tarihinde Sedat Simavi’nin Yeri… 

 

Gazetenin toplum hayatına girdiği XIX. yy.dan günümüze kadar basın tarihi 

incelendiğinde, Türk basınının gelişim sürecinde köşe taşlarından biri olarak 

karşımıza Sedat Simavi çıkar.  Cumhuriyet öncesi basın dünyasına yön verdiği mizah 

dergileriyle aynı zamanda “zor günler geçiren halkı, mizah yoluyla ayakta tutan, 

kimi zaman cephe gerisinde yazı ve çizimleriyle direnişe destek veren”16 Sedat 

Simavi, sansür dolayısıyla uzun soluklu olamasa da Dersaadet (1920) ve Pâyitaht 

(1921) isimli günlük gazeteleri çıkarır. Gazete ve dergileri üzerine yapılan 

çalışmaların artmasıyla görülür ki Sedat Simavi, Türk basın tarihinde dönüm noktası 

olmanın yanı sıra edebiyat ve kültür hayatımız için de çok önemli bir yere sahiptir. 

Biz de tezimizin konusunu belirlerken Sedat Simavi’nin mizah dergilerine göre biraz 

gölgede kalan günlük gazetelerinden biri olan Pâyitaht’ı gün ışığına çıkarmanın 

doğru olacağını düşündük. Bundan dolayı Yeni Türk Edebiyatı alanında, o dönemin 

basın hayatına yansıyan edebî ve kültürel faaliyetlerle ilgili eksik kalan kısımları 

tamamlamaya çalıştık. 

 

Pâyitaht’ın edebî ve kültürel faaliyetlerini incelemeden önce, Türk 

toplumunun kültürüne basın, edebiyat, oyun ve sinema gibi pek çok yönden 

katkılarda bulunan Sedat Simavi’nin kim olduğundan bahsetmek daha doğru ve 

faydalı olacaktır. 

 

Yazar, gazeteci, karikatürist ve yayımcı olarak tanınan Sedat Simavi 1896’da 

İstanbul’da doğar. İlk Fransızca derslerini babasının görevli olduğu Samsun’da alır 

                                                 
15 Muzaffer Gökman, Sedat Simavi Hayatı ve Eserleri, İstanbul 1970, sy.30 
16 Tunay Devrim, Güleryüz Mizah Gazetesinin İncelenmesi, MSGSÜ Sosyal Bilimler Enst. Türk 
Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 2009 



 9

ve Kadıköy Saint-Joseph Fransız Okulu’nda başladığı öğrenimini 1912’de 

Galatasaray Sultanisi’nde tamamlar. Okul sıralarında ilk karikatürleri yayımlanmaya 

başlar ve 1916’da Hande isimli haftalık mizah dergisiyle yayın hayatına atılır. 

1918’de Diken17 mizah gazetesini çıkarır. Birinci Dünya Savaşı patlak verince 

birliğine katılır. 1917’de Müdafaa-yı Millîye Cemiyeti adına ilk defa konulu 

filmlerin yönetmenliğini yapar. Pençe (1917)18, Casus (1917), Alemdar Vakası 

(1918) filmleri böyle doğar.  1919’da kadının aktif olarak hayatın içinde yerini 

almasına yardımcı olmak amacıyla İnci isimli resimli kadın dergisini yayımlar. Sedat 

Simavi’nin asıl ideali günlük bir gazete çıkarmaktır. 1920’de Dersaadet ile idealine 

kavuşur. Ancak “Ülkenin düşman istilasına uğradığı ümitsiz günlerde ümit dağıtma 

çabalarını sürdüren Dersaadet sansürün ağır baskısına ancak beş ay dayanabilmiş ve 

127. sayıda okurlara veda etmek zorunda kalmıştır.”19 1921’de yine günlük bir 

gazete olan Pâyitaht, ayrıca Hanım, çocuklara yönelik Hacıyatmaz, Yeni İnci 

isimli dergileri yayımlar. 1921-1923 arasında Millî Mücadele’yi destekleyen mizah 

gazetesi Güleryüz20den sonra “21 Eylül 1923’te çıkarmaya başladığı ve yüksek bir 

tiraja ulaştırdığı haftalık Resimli Gazete’yi harf devriminden sonra kapatmak 

zorunda kalır. Bu arada Yıldız (1924-26 17 sayı), Meraklı Gazete (1926), Yeni 

Kitap (1927-28), Arkadaş (1928) dergilerini çıkarır.”21  1933-1950 yılları arasında 

haftalık Yedigün ve 1936’da mizah dergisi Karikatür basın tarihinde yerini alır. 

Cumhuriyet tarihinin uzun ömürlü mizah dergilerinden biri olan Karagöz’ü 1935’te 

devralır ve 1950’de yayımına son verir. Basın alanındaki en önemli girişimi olan 

günlük müstakil siyasî gazete Hürriyet yayın hayatına 1 Mayıs 1948’de başlar. 

Birçok çeviri ve telif eser veren, Gazeteciler Cemiyeti’nin kurucuları arasında da yer 

alan Sedat Simavi’nin hayatı 1953’te son bulur. Vefatından sonra ailesi tarafından 

                                                 
17 Ayrıntılı bilgi için bkz.: Hikmet Konar, Diken Mizah Gazetesinin İncelenmesi, MSGSÜ Sos. Bil. 
Enst., YL Tezi, İst. 2005 
18 Simavi’nin ele aldığı ilk eser, Servet-i Fünun yazarlarından Mehmed Rauf’un 1909’da yayınlanan 
Pençe adlı adaptasyon oyunudur. Ayrıntılı bilgi için bkz. Muzaffer Gökman, Sedat Simavi Hayatı ve 
Eserleri, İst.1970, sy. 14  
19 Nuri İnuğur, Türk Basın Tarihi, Gazeteciler Cemiyeti (1919-1989) İst. 1992 
20 Ayrıntılı bilgi için bkz.Tunay Devrim, Güleryüz Mizah Gazetesinin İncelenmesi, MSGSÜ Sos. 
Bil. Enst., YL Tezi, İstanbul 2009 
21 “Simavi, Sedat” Tanzimat’tan Bugüne Edebiyatçılar Ansiklopedisi, C.2, YKY, İst. 2001 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                                                                          
 
                                                                                                           
                                                                                                                                 I. BÖLÜM 
 



 10

kurulan Sedat Simavi Vakfı, her yıl biri edebiyat alanında olmak üzere toplam dokuz 

dalda ödül vermektedir.22 

 

1. PÂYİTAHT GAZETESİNİN ŞEKİL VE MUHTEVA BAKIMINDAN 

İNCELENMESİ 

 

Farsça kökenli olan “pâyitaht” kelimesi TDK Türkçe Sözlük’te23 “tahtın ayağı” 

kelime anlamıyla başşehir, başkent için kullanılır. Sedat Simavi, çıkardığı ilk günlük 

gazete olan ve İstanbul’un eski isimleri arasında yer alan Dersaadet’ten24 sonra 

yayınladığı gazeteye yine Osmanlı Devleti’nin asırlarca başkentliğini yapan 

İstanbul’u karşılayan Pâyitaht ismini seçer.   

 

26 Kânûn-ı sânî 1337 (1921)’de günlük olarak çıkmaya başlayan Pâyitaht 

gazetesinin imtiyaz sahibi Sedat Simavi, müdürü İsmail Fâik, mesul müdürü ise M. 

Sabri’dir. Minber Matbaası’nda basılan gazete, Hizmet-i Umûmîye Merkez-i 

Umûmîsi tarafından çıkarılır. 47X64 cm ebâdındaki Pâyitaht, toplam 63 sayı hâlinde 

yayın hayatını sürdürür.25 Gazetenin fiyatı ise “nüshası her yerde 100 para” olarak 

belirtilir.  

 

Pâyitaht gazetesi ile ilgili basın tarihlerinde yeterli bilgiye ulaşamadığımızdan 

daha önce kısaca bahsetmiştik. Yaptığımız araştırmalarda bu gazete ile ilgili 

kapsamlı bir akademik çalışmanın da henüz yapılmadığını gördük. İkinci derece 

gazete olarak kayıtlarda geçen Pâyitaht’ın sayılarının tamamı, kütüphanelerimizin 

hiçbirinde bulunmamaktadır. Hasan Duman’ın Osmanlı-Türk Süreli Yayınları ve 

                                                 
22 Sedat Simavi ile ilgili ayrıntılı bilgi için bkz.: Sedat Simavi: Eserleri, Hürriyet Yay., İst. Nisan 
1973, Muzaffer Gökman, Sedat Simavi Hayatı ve Eserleri, Apa Ofset Basımcılık, İst. 1970, İrem 
Barutçu, Babıâli Tanrıları, Simavi Ailesi, Agora Kitaplığı, Aralık 2004 
23 Haz. Prof.Dr. İsmail Parlatır, Prof Dr. Nevzat Gözaydın, Prof. Dr. Hamza Zülfikar, Belgin Tezcan 
Aksu, Seyfullah Türkmen, Yaşar Yılmaz, Türkçe Sözlük, TDK, Ankara 1998 
24 Der-i saâdet “saâdet kapısı” kelime anlamıyla İstanbul için kullanılır. Bkz. Ferit Devellioğlu, 
Osmanlıca – Türkçe Ansiklopedik Lûgat, Aydın Kitabevi Yay., Ankara 1998 
25 Haz. Selahattin Öztürk, Abdurrahman M. Hacıismailoğlu, Muhammed Hızarcı, Hakkı Tarık Us 
Kütüphanesi Süreli Yayınlar Katalogu, İstanbul Büyükşehir Belediyesi Kültür Müdürlüğü, İstanbul 
2006 (Kataloga www.yazmalar.gov.tr’den kolaylıkla ulaşılabilmektedir.) 

http://www.yazmalar.gov.tr'den/


 11

Gazeteleri26 isimli katalogunda yer alan bilgilere göre nüshaların neredeyse tamamı 

İstanbul Belediye Kütüphanesi Atatürk Kitaplığı’nda görünmektedir; ancak belirtilen 

bu bilginin gerçeği yansıtmadığını çalışmamız sırasında fark ettik. Çünkü Pâyitaht 

gazetesi toplam olarak 63 sayı çıkar; fakat bazen nüshaları numaralandırma düzenleri 

değişir, bazen de hatalı basım meydana gelir. Dolayısıyla mevcut nüshalara ait son 

numara 63 değil 55 olmasına rağmen kataloglardaki bilgilerde son sayının 63 olduğu 

belirtilir. Hasan Duman’ın adı geçen kataloguna göre gazetenin eksiksiz 56 sayısı 

Hakkı Tarık Us Kütüphanesi’nde yer alır. Oysaki Hakkı Tarık Us Kütüphanesi 

Süreli Yayınlar Katalogu’na göre eksiksiz 63 nüsha da kütüphane kayıtlarında 

mevcuttur. Hakkı Tarık Us Kütüphanesi süreli yayınlarının Beyazıt Devlet 

Kütüphanesi’ne aktarılmasından dolayı çalışmamızı yürütebilmek için ihtiyacımız 

olan nüshaları elde etmek istediğimizde, kütüphane kayıtlarında görünen gazeteye 

ulaşamadık. Daha önceden dijital yöntemlerle fotoğrafları çekilerek yapılmış kaydını 

alabildik ki bu kayıtta da eksik sayılar olduğunu gördük. Aynı zamanda başka süreli 

yayınların fotoğraflarının da karıştığını tespit ettik.  

 

Elimizdeki nüshalardan yola çıkarak tespit ettiğimiz bilgilere göre Pâyitaht, 26 

Kânûn-ı sânî – 2 Şubat 1337 tarihleri arasındaki ilk sekiz sayı 1,2,3,… şeklinde 

numaralandırılırken, 3 Şubat 1337 tarihli dokuzuncu sayıdan itibaren 9-1, 10-2, 11-3, 

… düzeninde numaralandırılmıştır. 17 Mart 1337 tarihli 46-38 numaralı nüshadan 

sonra 18 Mart 1337’de numara düzeni 39 olarak değişir ve bu şekilde 55’e kadar 

devam eder. 25 Mart 1337 Cuma günü 46 olması gereken nüsha 45 olarak basılıdır 

ki, bu durum 30 Mart 1337 Çarşamba günkü nüshada düzeltilir. Beyazıt Devlet 

Kütüphanesi’nden elde ettiğimiz nüshalardaki eksik sayılara Atatürk Kitaplığı’ndan 

ulaşmaya çalıştık; ne var ki 23 Mart 1337 tarihli 44 numaralı nüshayı bulamadık.    

 

Pâyitaht, 26 Kânûn-ı sânî 1337 Çarşamba yayın hayatına başladığında tek 

yaprak hâlinde neşrolunur. 3 Şubat 1337 Perşembe tarihli 9-1 numaralı nüshadan 

itibaren iki yaprak, dört yeni sayfa olarak çıkarılır.  

 

                                                 
26 Hasan Duman, Osmanlı-Türk Süreli Yayınları ve Gazeteleri (1828-1928), C.2, Ankara 2000, sy. 
671 



 12

İlk sayıda Yahya Kemal’in “Kör Kazma”27 isimli yazısı başmakale olarak 

yayımlanır. İkinci sayıda ise başmakale “Terbiyemizde Kadın” başlığını ve Emine 

Semiye imzasını taşır. Bu ilk iki sayıdan sonra başmakaleler “Pâyithat” imzasıyla 

neşredilir. Dolayısıyla Pâyitaht’ta sermuharrir ismi verilmez. İlk sayıda gazetenin 

çıkış amacına, ilkelerine, yapmak istediklerine dair okura hitaben hiçbir yazı 

yayımlanmaz. 3 Şubat 1337 Perşembe tarihli 9-1 numaralı nüshada “Düşüncemiz ve 

Gayemiz” başlığıyla bir başmakale neşredilir. 

 

 “Muhterem kârilerimizin eyyâdi ihtirasına tevdî’ ettiğimiz sevgili 

“Pâyitaht”ımız bugünden itibaren yeni eller ve zekâlar tarafından idare ediliyor. 

Zamanın keskin ve asabî heyecanlarından yorulan bî-tâb dimağlar her halde 

Pâyitaht’ın zengin ve mütenevvi sütunlarında günün tamamını dinlendirecek ve 

ruhlarını asil bir şelale-i zevk ve huzuzatla yıkamak fırsatını bulabilecekler. 

Gazetecilik; pek ince ve müşekkel bir iştir. Vicdan-ı içtimâîyenin bazen taşkın ve 

hoş-gûn gayr-i tabiîliklerine uymak kadar muhalefet de tehlikelidir..Onun için efkâr-ı 

umûmîyenin nâzım ve müdürü olan bir gazetenin heyet-i tahrîriyesi her şeyden evvel 

hitâb ettiği halkı iyi bilmek, onun ihtiyaçlarını iyi tanımak ve ondan sonra istihdaf 

ettiği gâyeye doğru metîn ve sağlam esaslar üzerinde adeta can sıkmadan ve 

sezdirmeden hatta kârilerini hoşnûd ederek yürümek icâb eder.  Tenvîr ve inkırazı 

ancak bu tarzda olabilir”28  

 

ifadeleriyle okuyucuya seslenilir ve Pâyitaht gazetesinin 9-1 numaralı 

nüshasından itibaren idaresinin yeni ellere bırakıldığı belirtilir. Makalede Pâyitaht’ın 

düşünceleri, amaçları gazete ve gazeteciliğin nasıl olması gerektiği açıklanır. 

Okurların sevdiği bir gazete olmak için hiçbir fedakârlıktan çekinmeyecekleri 

“Pâyitaht kendini sevdirebilmek ve halkımızın ruhî ihtiyaçlarını tatmîn edebilmek 

için hiçbir fedakârlıklardan çekinmeyecek”29 ifadesiyle dile getirilir. Ortaya 

koydukları tüm niteliklere uygun kişi olarak Pâyitaht’ın müdürü İsmail Fâik’in kısa 

özgeçmişi ve daha önceki faaliyetlerinden bahsedilir. Aynı zamanda İsmail Fâik’le 
                                                 
27 Bu makale “Aziz İstanbul” adlı eserine alınmıştır. (bkz. Yahya Kemal, Aziz İstanbul, İstanbul 
Fetih Cemiyeti, 3. Baskı, 1974)    
28 Düşücemiz ve Gâyemiz”, Pâyitaht, nr.9-1,  3 Şubat 1337 Perşembe 
29 A.g.m. 



 13

gazeteyi ne maksatla çıkardığı üzerine yapılan kısa bir mülâkata da yer verilir. İsmail 

Fâik bu mülâkatta Pâyitaht’ın hiçbir siyasî fırkanın vasıtası olmadığını özellikle 

belirtir ve gazetenin muharrir kadrosunda Mehmed Rauf, Refik Hâlid, Hâlid Fahri, 

Kemal Emin, Ali Rıza Seyfi, Hâşim Nâhid, Selâhaddin Enis, Daloğlu Fuad, Hamdi 

Nüzhet, Ekrem Vecdet, Kesriyeli Sıdkı Beyler ve Nezihe Muhiddin, Aliye Ahmed 

Hanımların yer aldığını söyler. Sonraki sayıda da bir nevi bu yazının devamı 

niteliğinde yine okuyucuya seslenilen bir başmakale yayımlanır. “Azim ve Sebât” 

başlığı taşıyan bu başmakalede “…bu memlekette kirli, entrikalı yollardan uzak 

kalmış, dedikodudan bıkmış, ruhunun ihtiyaçlarını temiz müzehherelerden toplamak 

için çırpınan münevver, sâf ve bâkir bir kârîin zümresi var. Biz her şeyden evvel bu 

asîl ve ekseriyeti haîz olan zümrenin temâyülâtını düşünmek halkın hakîkî 

ihtiyaçlarını nazar-ı dikkate almak, asabî, keskîn siyasî cereyanlara dâhil olmayan 

nice bin türlü dertlerimizi tedâvî etmek istiyoruz. Bizi bir rakîb olarak karşılayanlara 

ve yeni ellerle intişârımızı bile yazmamak gibi âdâb-ı matbuâta riâyet etmeyen 

kıskanç arkadaşlarımıza temîn edelim ki matbuâtın saha-i pervâz ve cereyanı çok 

vasidir. Biz kendilerine rakîb değil temiz ve nezih bir refîk olarak intişâr ediyoruz.”30 

sözleriyle, Pâyitaht’ı görmezlikten gelen ve neşrinden hiç bahsetmeyen matbuat 

âlemine sitem edilir. 

 

Pâyitaht gazetesinde yayımlanan yazıları muhteva bakımından 

incelediğimizde, kısa bir süre yayın hayatında kalsa da dönemin siyasî, askerî, 

iktisadî, edebî, sosyal ve kültürel olaylarını takip edebileceğimiz birçok yazıya 

rastlarız. Ancak biz çalışmamızda incelemeyi sınırlayarak, Pâyitaht’taki sadece 

edebî ve kültürel faaliyetleri değerlendirmeye aldık. Bu doğrultuda dönemin edebî ve 

sosyal anlayışını karşılayan üç başlık belirledik.  

 

 

 

 

 

                                                 
30 “Azim ve Sebât”, ”, Pâyitaht, nr.10-2, 4 Şubat 1337 Cuma  



 14

A) MİLLÎ EDEBİYAT VE MİLLÎ MÜCADELE DEVRİNİN 

PÂYİTAHT’TAKİ YAZILARA YANSIMASI 

 

Türk edebiyatı ve edebiyat tarihi, başlangıcından itibaren, memlekette siyasî, 

askerî, dinî, sosyal ve kültürel hayatta yaşanan değişimlere uygun olarak farklılıklar 

yaşasa da bir bütündür. Köklü bir tarihe ve zengin bir edebî eser birikimine sahip 

olan Türk edebiyatını, edebiyat tarihçilerimiz kendi içinde bazı dönem, grup ve 

eğilimlere göre sınıflandırırlar ve bu sınıflandırmaya göre İslâmiyet Öncesi, 

İslâmiyet Etkisindeki ve Batı Etkisinde Türk edebiyatı olarak üç ana döneme 

ayırırlar. Bu ana dönemlerden Batı Etkisindeki Türk edebiyatı birçok edebî eğilim 

veya dönemi bünyesinde barındırır. “Bunun en temel sebebi, asırlardır hayat verip 

yaşayageldiğimiz mevcut kültür ve medeniyet dairesinden çok farklı bir kültür ve 

medeniyet dairesine geçişte ‘gelenek’te yaşanan büyük kırılmadır.”31 Millî Edebiyat 

da Batı etkisinde gelişen Türk edebiyatının içindeki dönemlerden biridir.  

 

Millî edebiyat kavramı, kimi zaman yanlış anlamalara yol açmış ve Türk 

edebiyatının diğer dönemlerinin millî olup olmadığı tartışmasını da beraberinde 

getirmiştir. Bu kavramla aklımıza ilk gelen anlam “herhangi bir milletin kendi tarihi 

içinde, kendi estetik anlayışı çerçevesinde ve kendi diliyle ortaya koyduğu edebî 

mahsullerin toplamı”32 olsa da, aslında “…Türk edebiyatında milliyetçilik akımı ile 

birlikte ortaya çıkan ve millî devletin kuruluşuna kadar olan zaman diliminde devam 

eden, millî kimliğin ortaya çıkışını sağlayan ve çok yönlü bir edebiyat faaliyetini 

içerisine alan”33 anlamı karşılanır. Orhan Okay da Millî Edebiyat’ın “ İkinci 

Meşrutiyet’ten sonra benimsenmeye başlayan İstanbul Türkçesiyle, yeni konu ve 

tiplerin işlenmesini esas alan, ancak bu yolda sadece hamasî ve didaktik bir seviyede 

kalmayıp estetik değerlerin de ihmal edilmemesini öngören bir edebiyat anlayışı”34 

olduğunu belirtir.  

                                                 
31 Haz. Prof. Dr. İsmail Çetişli, Prof. Dr. Nurullah Çetin, Prof. Dr. Abide Doğan, Doç. Dr. Alim Gür, 
Şenol Demir, Cengiz Karataş, II. Meşrutiyet Dönemi Türk Edebiyatı, Akçağ Yay., Ankara 2007, 
sy. 126 
32 A.g.e. 
33 Hülya Argunşah, , “Millî Edebiyat”, Yeni Türk Edebiyatı El Kitabı, Grafiker Yay., Ankara 2005, 
sy.171 
34 Orhan Okay, Batılılaşma Devri Türk Edebiyatı, Dergâh Yay., İst. 2005, sy. 196 



 15

 

Millî Edebiyat’ın başlangıç ve bitiş tarihleri üzerinde farklı fikirler vardır. 

Ancak edebiyat tarihçileri daha çok, Ömer Seyfettin’in “Yeni Lisan” isimli 

makalesinin Genç Kalemler dergisinde yayımlandığı 11 Nisan 1911 tarihini 

başlangıç, 1940 yılını da bitiş olarak kabul ederler.  Bu akımın zaman olarak 

sınırlarını, şahsiyetlerini, eserlerini net bir şekilde belirlemek kolay olmasa da edebî 

eserlere şekil ve muhteva bakımından millîlik anlayışı hâkimdir. Özellikle 1911-

1940 yılları arasında yazılan şiirde hece ölçüsü, toplumun her kesiminin 

anlayabileceği sade bir dil; roman, hikâye ve tiyatroda memleket ile millet sevgisi 

uyandıran, mekânın İstanbul dışına çıkıp Anadolu’ya uzandığı, kullanılan dilden 

konu ve kişilere kadar memleketin kültürünü içine alarak bireyden topluma yönelen 

bir eğilim vardır.  Öte yandan 1918 Mondros Mütarekesi ile Osmanlı 

İmparatorluğu’nun parçalanması, İstanbul ve İzmir işgallerinin ardından Anadolu’da 

başlayan Millî Mücadele’nin de akisleri edebî eserlerde olduğu kadar dönemin 

gazetelerinde çıkan yazılarda da kendisini gösterir. 

 

1921 yılında yayın hayatına giren Pâyitaht gazetesinde de millîlik anlayışının 

etkisinde ve sansürden dolayı açık bir tavır olmasa da Millî Mücadele’yi destekleyen, 

Anadolu coğrafyasının ve insanının çektiği acıları, felâketleri ve içinde bulunduğu 

belirsizlikleri ifade eden yazı ve eserlerle karşılaşırız. Dil meseleleri ile ilgili 

makaleler, sahnelenen oyunların dekordan konuya, oyuncuya kadar pek çok yönüyle 

millîlik bakımından değerlendirildiği ve adapte oyunların ne kadar millî olduğunun 

sorgulandığı tiyatro yazıları yer alır. Ayrıca şiir ve hikâyelerde kullanılan dil, seçilen 

tema ve konular yine millîlik anlayışı doğrultusundadır. Pâyitaht’ta millîlik 

anlayışını doğrudan yansıtan makalelerin Hâlid Fahri (Ozansoy) ve Hâşim Nâhid 

(Erbil)e ait olduğu görülür. 

 

Hâlid Fahri, “Edebiyatta Millî Seciye”35  başlıklı yazısında “Şimdi meselâ biri 

çıksa da gündelik gazetelerinde siyâsetten, içtimâîyattan, edebîyattan ve felsefeden, 

hâsılı her şeyden bahseden bazı kimselere sorsa: 

                                                 
35 “Edebiyatta Millî Seciye”, Pâyitaht, nr.11-3,  5 Şubat 1337 Cumartesi 



 16

-“Yahu, nedir istediğiniz?...” Acaba ne cevâb verirlerdi?... Yüzde doksan 

eminim ki onlar da ne istediklerini, neye itiraz ettiklerini kendileri de tamamıyla 

bilmezler.” derken edebiyatta millîlik kavramıyla neyin kastedildiğinin 

anlaşılamadığını belirtir. Bu yazı yukarıda da bahsettiğimiz gibi “millî edebiyat” 

kavramı üzerinde çok tartışıldığını gösterir.  

 

Aynı makalede Hâlid Fahri, “Ne zaman bugünün şairleri Anadolu’yu yakından 

görecek, yakından sevecek ve harap köy kulübelerinde alınları hicran ve matem 

çizgileriyle kırışmış ninelerin masallarını, hâtıralarını dinleyerek koçyiğitlerin 

destanlarını, türkülerini toplayacak, işte ancak ondan sonradır ki Türk şiiri bütün 

memleketin hakîki neşe ve ıztıraplarını terennüm edebilecektir, bir kelimede millî 

seciyeye kuvvetle sahip olacaktır. Hikâye ve romancılarımız da nazarlarını artık 

Şişli’nin, Erenköyü’nün köşklerinden hiç olmazsa bir müddet için uzaklaştırarak 

mesela Fatih veya Aksaray’ın bir köşesinde sığışan bedbaht Türk ailelerinin hayatını 

görmeye ve göstermeye karar verirlerse işte o zaman da en canlı Türk romanı, Türk 

hikâyesi vücuda gelecektir.” sözleriyle de millî bir edebiyatın nasıl meydana 

geleceğini anlatır.  

 

Hâşim Nâhid de “Milliyet’in Yanlış Telakkîsi”36 başlıklı makalesinde Hâlid 

Fahri gibi, pek çok yazar ve sanatçının millîlik hakkında belirli bir fikre sahip 

olmadığı üzerinde dururken “millîyet” kavramını edebiyattan daha çok sosyal açıdan 

değerlendirir. Yazarın  “Dil İle İlgili Makaleler” bölümünde yer verdiğimiz dört 

bölüm hâlinde neşredilen “Muharrirlerimizde Münakaşa Kabiliyeti: Lisan 

Meselesi”37 isimli makalelerinde özellikle Arapça ağırlıklı olan tıp terimlerinin 

Türkçeleştirilmesi değerlendirilir. Galib Atâ ile Hakkı Tarık’ın münakaşaları üzerine 

kaleme alınan makalede terimlerin değiştirilmesinden yola çıkılarak medeniyetler de 

karşılaştırılır. 

 

                                                                                                                                           
 
36 “Milliyet”in Yanlış Telakkîleri”,  Pâyitaht,  nr. 42-34, 13 Mart 1337 Pazar 
37 Muharrirlerimizde Münâkaşa Kabiliyeti, “Lisan Meselesi-1”, Pâyitaht, nr. 12-4, 6 Şubat 1337 
Pazar/  nr. 19-11, 13 Şubat 1337 Pazar/  nr. 26-18, 20 Şubat 1337 Pazar/  nr. 28-20, 27 Şubat 1337 
Pazar   



 17

Hayatın her alanında, özellikle de edebiyatta millîlik anlayışını savunan 

Pâyitaht yazarlarının çoğu, adapte oyunlarda da bu anlayışın gereklerini yerine 

getirmeye çalışır. Sahnelenen adapte oyunlarla ilgili değerlendirmelere bakıldığında 

Türk aile yapısına, manevî değerlere, örf ve âdetlere uygun olup olmamasıyla ilgili 

tenkitler dikkati çeker.  

 

Hâlid Fahri (Ozansoy), “Yeni Sahne’de Bora”38 ve “Leke”39 isimli yazılarında 

İsmail Galib’in Fransızcadan tercüme ettiği “Bora” isimli oyunun konusunu 

değerlendirirken yaptığı “Fransız sosyetesi için tabiî görülebilecek böyle itiraflar 

bizim kozmopolit muhitlerimiz için bile henüz kabul edilemez. Bu cihetten piyesin 

en mühim noktaları millî hayatımıza aykırı düşmektedir.” şeklindeki yorumu, 

özellikle adapte oyunlarda millîlik anlayışına ne kadar dikkat edildiğini ortaya koyar. 

Mazhar Ömer’in yine Fransızcadan adapte ettiği “Leke” isimli oyununu 

değerlendirirken de Hâlid Fahri “İlk perdede bir Türk kumandanının genç karısının 

yanına zabitlerle poker oynaması ve bu kadının mutaassıp, ihtiyar bir binbaşı yanında 

bir mülâzıma elini öptürmesi filan gibi bazı noktalar da millî hayâtımıza pek az 

uygun düşebilcek Avrupa-kâri taklîdlerdir. Bundan anlaşılıyor ki piyesin aslı pek az 

tadîle uğramıştır” ifadelerinden anlaşılacağı üzere adapte oyunların Türk toplumunun 

kültürüne ve millî yapısına uygun olması gerektiğini savunur.  

 

Mehmed Rauf, “Adaptasyon”40 başlıklı yazısında, güçlü tiyatro yazarları 

olmadığı için oyunların mecburen adapte edildiğini söylerken, adapte oyunları millî 

edebiyata karşı işlenen bir cinayet olarak yorumlar.  

 

Mütareke Dönemi’nde ve Millî Mücadele sürecinde Osmanlı hükûmetinin ve 

işgal kuvvetlerinin sansürleri dolayısıyla Pâyitaht’ın, dönemin siyasî ve askerî 

olayları ile ilgili haberleri doğrudan okurlarına ulaştıramadığına önceki bölümde 

değinmiştik. Edebî ve kültürel yazılara baktığımızda, neredeyse II. İnönü Savaşı’nın 

zaferle sonuçlandığı tarihe kadar doğrudan hiçbir yazının içinde Anadolu’da 

                                                 
38Yeni Sahnede: Bora, ”, Pâyitaht, nr.9-1, 3 Şubat 1337 Perşembe  
39 “Leke”, Pâyitaht,  nr. 16-8, 10 Şubat 1337 Perşembe  
40 “Adaptasyon”, Pâyitaht,  nr. 37-29, 8 Mart 1337 Salı  



 18

başlayan mücadele, Mustafa Kemal Paşa, Kuva-yı Millîye veya işgal kuvvetlerine 

dair siyasî ve askerî herhangi bir ifade ya da değerlendirme geçmez. Bunun yerine 

daha çok Anadolu’yu tasvir eden yazı türleriyle karşılaşırız. Şiir, mektup/gezi yazısı, 

hikâye vb. gibi farklı türlerde Anadolu, içinde bulunduğu durum dolayısıyla 

genellikle üzerine kara bulutlar çökmüş, çorak kalmış, harabe halindedir ve insanları 

da felakete uğramış, aç, sefil, acılar içindedir.   

 

II. İnönü zaferine kadar başmakalelerde I. Dünya Savaşı’yla başlayan savaş 

yıllarının halka yaşattığı acı, yokluk ve ekonomik sıkıntılardan bahsedilirken, 

“Müzmin Yara”41 başlıklı makale Türk gençlerine ithaf edilir. Anadolu’nun geri 

kalmışlığının ve yaşadığı sefaletin sebepleri sorgulanır. “Ümîd, Işık Yolu”42 isimli 

makalede ise Türk toplumunun mücadele edebilmesi için miskinlikten kurtulması 

gerektiği vurgulanır. 21 Mart’ta neşredilen “Musâfaha”43 başlıklı yazıda artık yeni 

bir devrin başlayacağı müjdelenir. Yazıda yeni dönemle ilgili yalnızca “küskün iki 

kardeşin el sıkışması kadar hazin ama bir o kadar da ulvi ve ümitli bir durum daha 

hayal edilemez.” yorumu yapılır. Küskün iki kardeşin el sıkışması ifadesi Osmanlı 

hükûmetiyle TBMM’nin Londra Konferansı’nda sergilediği ortak tavrı düşündürür. 

“Son Söz ve Son Hüküm”44 isimli başmakalede ise ifadeler biraz daha netlik kazanır.    

 

Memleketin güvendiği millî iman sayesinde, tarih boyunca pek çok tehlikenin 

atlatıldığı ve son yaşanan tehlikenin de üstesinden gelineceği vurgulanır.  II. İnönü 

Savaşı’nın sonuçlanmasından birkaç gün önce neşredilen “ En Kuvvetli Azim”45 

başlıklı makaleyle Türk milletinin azim ve imanla mücadeleye göğüs germeye and 

içtiği belirtilir.  

 

Kesriyeli Mehmed Sıdkı (Akozan) “Bugünkü İstanbul”46 isimli şiirinde  

 

                                                 
41 “Müzmin Yara”, Pâyitaht,  nr. 26-18, 20 Şubat 1337 Pazar  
42 “Ümîd, Işık Yolu”, Pâyitaht,  nr. 35-27, 6 Mart 1337 Pazar  
43 “Musâfaha”, Pâyitaht, nr.42, 21 Mart 1337 Pazartesi  
44 “Son Söz ve Son Hüküm”, Pâyitaht,  nr. 48(49), 28 Mart 1337 Pazartesi  
45 “En Kuvvetli Azim”, Pâyitaht,  nr. 49, 29 Mart 1337 Salı 
46 “Bugünkü İstanbul”, Pâyitaht, nr.9-1, 3 Şubat 1337 Perşembe  



 19

“Yanan güneşle sararmış bu ülkede bahâr… 

Bu gamlı beldenin üstünde yas tutan geceler; 

Sönen ocaklara karşı figan ve gam heceler 

Anan yataklara düşmüş için için ağlar… 

Baban serîr-i memâtında inliyor dalgın 

Evin harâbeye dönmüş dağıldı her tarafın;” 

 

dizeleriyle memleketin içinde bulunduğu durumu anlatırken, sonraki dizelerde 

seslendiği Türk gencine  

 

“Yavaş yavaş yürü ey genç kırılmasın kanadın 

Henüz dağılmadı sisler önünde fırtına var… 

Yarınki pembe ufuklar açar çiçekli bahâr!...” 

 

diyerek ümit aşılamaya çalışır. Mehmed Hâlid (Bayrı) ise “Yurdumun 

Çocuğu”47 başlıklı şiirinde memleketin geleceğini kurtaracağına inandığı genci  

 

“Gözleri çok derîn, saçları kumral, 

Dolgun yanakları şafaklardan al. 

Geniş endâmıyla sade bir vakâr, 

Ruhunu coşturan bir âteşi var.” 

 

sözleriyle anlatırken, Mustafa Kemal Paşa’ı tarif ediyor gibidir. Pâyitaht’taki 

şiirlerden Fahreddin Osman imzasıyla neşredilen “İlk Nur”48, Moralızâde Refet 

Ahmed’in “Bayrak ve Biz”49, Ali Rıza Seyfi’nin “Kalbimin Duası: Vatanım!”50 

şiirlerinde işgallerle karabasan gibi memleketin üzerine çöken kara bulutların verdiği 

acı ile Millî Mücadele sayesinde duyulan ümit ifade edilmeye çalışılır.  

 

 
                                                 
47 “Yurdumun Çocuğu”, Pâyitaht, nr. 14-6, 8 Şubat 1337 Salı  
48 İlk Nur, Pâyitaht, nr.8, 2 Şubat 1337 Çarşamba 
49 Bayrak ve Biz, Pâyitaht,  nr. 16-8, 10 Şubat 1337 Perşembe  
50 Kalbimin Duası: Vatanım!,  Pâyitaht,  nr. 21-13, 15 Şubat 1337 Salı  



 20

Pâyitaht’taki hikâyelerin bazılarında uzun süren savaş yıllarının ardından 

memleketin karşı karşıya kaldığı açlık, sefalet ve felaketler konu olarak seçilir. 

Nezihe Muhiddin’in “Fukara Gönlü”51 isimli hikâyesinde işgalden sonra yokluğa 

düşen bir ailenin dramına dikkat çekilir. Fahreddin Osman imzalı “Harbin Acıları: 

Yüz Görümlüğü”52 başlıklı hikâyede ise uzun süren savaş yılları sebebiyle bir Türk 

subayının ailesinin sefaletle mücadele etme çabası ve subayın trajik sonu anlatılır. 

“Buhrân-ı İktisadîye”53 ismini verdiği hikâyesinde Hâlid Fahri, savaşla birlikte 

memlekette artan ekonomik krizi konu olarak seçer. Pâyitaht’ın düzenlediği edebî 

müsabakada birinciliği kazanan Necmi Nureddin’in “Kılabdan Yorgan”54 başlıklı 

hikâyesinde ise günlerce aç ve susuz kalan anne kızın, sıcak bir çorba içebilmek için 

çeyizlik bir yorganı satma gayretleri konu edinilir.    

 

Pâyitaht gazetesi, yayımlandığı dönemde hâkim olan “millîlik” anlayışını 

sütunlarında yer alan şiirden hikâyeye, makaleden gündelik yazılara kadar farklı 

türdeki yazılarda yansıtarak bizlere dönemi hakkında önemli bilgiler verir.  

 

B) RUS MÜLTECİLERİN İSTANBUL’UN SOSYAL HAYATINA 

ETKİSİ 

 

Mütareke yıllarında İstanbul'un toplumsal yapısında köklü değişiklikler 

meydana gelir. İşgallerle sıkıntılı günler yaşayan Osmanlı Devleti ve İstanbul halkı 

sosyal, ekonomik ve ahlakî çöküntüyle de karşı karşıya kalır. “İşgalden sonra 

İstanbul'un yoğun bir nüfus hareketliliğine sahne olduğu gözlenmektedir. Bu nüfus 

hareketliliğini yaratan faktörlerden birisi terhis edilen askerlerin kente geri dönmesi, 

bir diğeri ise mültecilerdir. Mütareke İstanbul'u, bir taraftan işgali ve onun uzantısı 

olan siyasî ve askerî gelişmeleri, bir taraftan ise İstanbul halkının pek karışmadığı bir 

"öteki" dünyayı yaşamaktadır.”55 “Çeşitli ırk ve milletlerden işgal askerleri ve Mart 

                                                 
51 Fukara Gönlü, Pâyitaht, nr. 14-6, 8 Şubat 1337 Salı  
52 Harbin Acıları: Yüz Görümlüğü, Pâyitaht,  nr. 29-21, 28 Şubat 1337 Pazartesi  
53 Buhrân-ı İktisâdîye, Pâyitaht,  nr. 41, 20 Mart 1337 Pazar  
54 Kılabdan Yorgan, Pâyitaht,  nr. 50, 30 Mart 1337 Çarşamba  
55 Doç.Dr. Tülay Alim Baran, “Mütareke Döneminde İstanbul’daki Rus Mültecilerin Yaşamı”, 
Atatürk Araştırma Merkezi Dergisi, s.64-65-66, C.XXII, Mart Temmuz Kasım 2006 



 21

1920’den itibaren Karadeniz’den gelen gemilerin İstanbul’a döktüğü Beyaz Ruslar 

zaten renkli bir nüfus yapısına sahip olan şehre başka bir çehre kazandırmıştır.”56 

 

Çarlık Rusya'sının Bolşeviklerce yıkılmasıyla on binlerce Rus göçmenin 

İstanbul'a gelmesi, günlük yaşamı etkileyen en önemli etmenlerin başında yer alır. 

Rus mülteciler Çarlık döneminde sahip oldukları bütün zenginlikleri de Rusya’da 

bırakırlar; dolayısıyla İstanbul’a geldikten sonra sefaletle karşı karşıya kalırlar. Farklı 

kültür ve hayat tarzlarıyla, sefaletten kurtulmak için buldukları çarelerle İstanbul’un 

sosyal hayatına yenilikler getirirler. Ancak bu yenilikler, İstanbul’un sosyal hayatına 

değişik bir renk katmaktan daha çok, İstanbul halkını sosyal ve ahlakî bir çöküntüye 

sürükler.  

 

“Mütareke İstanbul'unda göze çarpan diğer bir husus barların açılmasıdır. Bu 

durum toplumsal huzurun ve asayişin bozulmasına da önemli bir etken olmaktadır. 

Alkol başta İstanbul olmak üzere ülke genelinde telafisi mümkün olmayan yaraları 

da beraberinde getirmektedir.”57 Ruslarla birlikte Beyoğlu yeni bir görünüm kazanır. 

Lokanta, konser, bar, kabare ve kumarhane işi kısa sürede Rusların eline geçer. Yeni 

açılan bir yığın lokanta, bar, gazinonun tanınmaz hale getirdiği Beyoğlu ve civarı 

çılgınca eğlenir.  

 

Kumara dönüşerek, pek çok ailenin yıkılmasına neden olan tombala oyununa 

Rus kadınlarla fuhuşun da eklenmesiyle toplumun sosyal ve ahlakî yapısı temelinden 

sarsılır. Gazetelerde tombala oyununun zararlarından bahsedilir, bu oyunu önlemenin 

çareleri aranır, çeşitli çözüm yolları geliştirilir. “İstanbul Ticaret ve Sanayi Odası’nın 

Cumhuriyetin ilânını izleyen günlerde millîleştirilmesinde rol oynayan Ahmet Hamdi 

Başar, Rus kadınların tombala oynatmaları ile mücadele etmek üzere ‘Tombalacılarla 

Mücadele Derneği’ni kurar.”58 Bu derneğin kuruluşu Pâyitaht’ın “Mücâhere ve 

                                                 
56 Tamer Erdoğan, Türk Romanında Mütareke İstanbul’u, Kanat Kitap, İstanbul 2005  
57 İlbeyi Özer, “Mütareke ve İşgal Yıllarında Osmanlı Devleti’nde Görülen Sosyal Çöküntü ve 
Toplumsal Yaşam” OTAM- A.Ü. Osmanlı Tarihi Araştırma ve Uygulama Dergisi, Sayı 14, Aralık 
2003,  sy. 247-248 
58 Tülay Alim Baran, “İstanbul’da Beyaz Ruslar ve Tombalacılarla Mücadele Derneği”, İstanbul 
Dergisi, Sayı 52 (2005), sy. 58-67 



 22

Mücâdele”59 isimli başmakalesinde duyurulur. Makalede aynı zamanda derneğe 

tavsiyelerde bulunulur. 

 

Ahmet Hamdi Tanpınar “Sahnenin Dışındakiler” isimli romanında İhsan, 

Cemal’e Rus mültecilerin İstanbul’un hayatını nasıl değiştirdiklerini anlatırken 

“İstanbul’da çok Beyaz Rus var. Gelir gelmez şehrin hayatına girdiler. (…) Ruslar 

tombala diye bir oyun icat ettiler, İstanbul’u alt üst etti. Dün akşam Divanyolu’nda 

Şûle diye bir kahvede zavallı bir memur paltosuna varıncaya kadar her şeyini 

kaybetti. Müthiş bir kriz geçiriyoruz.”60 sözleri tombalanın İstanbul halkında açtığı 

yaralara dikkat çeker.   

 

Pâyitaht gazetesi, sütunlarında edebî faaliyetlerin yanı sıra dönemin sosyal 

hayatını yansıtması bakımından da önemli yazılara sahiptir. Mütareke yıllarında 

İstanbul’a gelen Rus mültecilerle beraber İstanbul halkının değişen sosyal yaşamı 

gazetede neşredilen özellikle makaleler ve hikâyelerden takip edilebilir.  

 

Selâhaddin Enis “Tombala Tombala” isimli yazısında İstanbul’un içinde 

bulunduğu tehlikeyi vurgularken, “Kırım sahillerinden İstanbul kıyılarına akın eden 

bu sürü, Deli Petro’nun tasavvuru gibi İstanbul’u topuyla, kılıcıyla, silahıyla almıyor, 

İstanbul’u “Catherine”in hafideleriyle, nurânur, paraları renkli tombalaları, 

kafeşantanlarıyla teshîr ediyor.”61 yorumunu yapar.  

 

“Yara” isimli yazısında ise İstanbul’u içinde bulunduğu durum itibariyle 

Tevfik Fikret’in “Sis” isimli şiirindeki İstanbul ile şöyle karşılaştırır:  

 

“Hâricden, uzaktan açılan gözlere süzgün, 

 Enzâr-ı kebûdunla ne mûnis görünürsün! 

 Mûnis, fakat en kirli kadınlar gibi mûnis 

 

                                                 
59 “Mücâhere ve Mücâdele”, Pâyitaht,  nr. 45, 24 Mart 1337 Perşembe  
60 Ahmet Hamdi Tanpınar, Sahnenin Dışındakiler, Dergâh Yay., İst. Ekim 1999, sy. 198  
61 “Tombala, Tombala..”, Pâyitaht,  nr. 40-32, 11 Mart 1337 Cuma  



 23

Bu tarif hâlâ taze, hâlâ zî-hayât ve hâlâ zindedir; yalnız bu çok “kirli kadın” hiç 

zannetmem ki bütün tarihimizde etkileri bugünkü kadar çamurlarla kirlenmiş ve 

suratı bu kadar pis ve iğrenç takallüslerle gerilmiş olsun.”62  

 

Hâşim Nâhid, “Meyhane ve… ler Şehri”63 başlıklı yazısında İstanbul’un 

durumunu geçmişiyle birlikte değerlendirilir. Münir Süleyman ise “Tereddî”64 

başlığıyla yayımladığı yazısında toplumun yaşadığı ahlâk çöküntüsüne dikkat 

çekerken, hükûmetin tedbir alması gerektiğini savunur.   

 

İstanbul’un sosyal hayatında yaşananlar başmakalelere de sık sık konu olur. 

“Ahlâk Buhranı”65 isimli başmakalede toplumun ahlâk yapısında meydana gelen 

değişmelerin, siyasî ve iktisadî buhrandan çok daha önemli ve ciddi olduğu 

vurgulanır. “İstanbul ve Tehlike”66 başlıklı makalede Rusların millî değerleri alt üst 

ederek kendi benliklerini benimsettikleri ifade edilir.  

 

Yeni açılan eğlence mekânlarında kahkahaların yükseldiği, renkli ışıklarıyla 

cazibeli Beyoğlu ve çevresinden oluşan İstanbul’un yanında “kendi tevekkülünün ve 

ıstırabının gecesine kapanmış bir başka İstanbul daha vardır.”67 İşte İstanbul’un bu 

iki farklı yüzüne “İki İstanbul”68 isimli başmakalede değinilir.  

 

Nezihe Muhiddin “Meş’ûm Bir İntihâ”69 ismini verdiği hikâyesinde 

Beyoğlu’nun renkli hayatına ve yabancı bir güzele kapılarak kumara alışan bir Türk 

gencinin hazin sonunu anlatır. Aliye Esad imzasıyla yayımlanan “Yeni Tehlike”70 

başlıklı hikâyede ise bir Rus güzeline âşık olan Sedat’ın başına gelenler konu edilir.  

 

                                                 
62 “Yara”,  Pâyitaht,  nr. 24-16, 18 Şubat 1337 Cuma  
63 “Meyhane ve ……ler Şehri”,  Pâyitaht,  nr. 43, 22 Mart 1337 Salı  
64 “Tereddî”, Pâyitaht,  nr. 53, 2 Nisan 1337 Cumartesi  
65 “Ahlâk Buhrânı”, Pâyitaht, nr. 12-4, 6 Şubat 1337 Pazar   
66 “İstanbul ve Tehlike”, Pâyitaht,  nr. 46-38, 17 Mart 1337 Perşembe 
67 Tamer Erdoğan, Türk Romanında Mütareke İstanbul’u, Kanat Kitap, İstanbul 2005  
68 “İki İstanbul”, Pâyitaht,  nr. 18-10, 12 Şubat 1337 Cumartesi  
69 Meş’ûm Bir İntihâ, Pâyitaht, nr. 12-4, 6 Şubat 1337 Pazar  
70 Yeni Tehlike, Pâyitaht,  nr. 43, 22 Mart 1337 Salı  



 24

Hâlid Fahri ise “Deli”71 isimli şiiriyle ‘Bütün Duygusuzlara’ seslenir ve  

 

“Görmüyorsun, duyamıyorsun, bîçâre sefîl!.. 

Görme, duyma, ziyânı yok, fakat iyi bil: 

Kardeşlerin kan kusuyor, sen neşelisin! 

 

Her tarafta inildeyen hastalar, açlar, 

Her tarafta demet demet yolunan saçlar 

Görmüyorsan anlaşılan sen bir delisin!...”  

 

diyerek eğlence hayatına alışıp memlekette yaşanan gerçekleri göremeyen 

gençleri deli olarak nitelendirir.  

 

“İstimdâd”72 isimli bir yazıda tombalanın etkisiyle maddî ve manevî 

değerlerini kaybetmeye başlayan İstanbul’un durumu ‘abasız, kebesiz, aç ve çıplak’ 

kalan bir dervişin gözünden anlatılır. “Kaz Yolan Makinesi Münasebetiyle”73 

başlığıyla yer alan bir başka yazıda ise tombala “kaz yolan makine” olarak 

nitelendirilir. Fahriye Şerife isimli bir okur gazeteye gönderdiği mektupta74 oğlunun 

hayatında tombalanın yol açtığı felaketleri anlatarak, yaşanan acıları gözler önüne 

serer.  

 

C) KADININ TOPLUMDAKİ YERİ VE FEMİNİZM 

 

Kadınların bağımsız bireyler olma, birbirleriyle dayanışma ve birlik içinde, 

toplumun her alanında söz sahibi olarak güçlenme istekleri ve toplumun kadınlara 

dayattığı statüyü kabullenmeme, Osmanlı feminizminin temalarını meydana getirir. 

Kadınlar hayatın her alanında siyasal ve düşünsel yaşamda kendilerini kabul ettirmek 

isterler.  

 
                                                 
71 Deli, Pâyitaht,  nr. 41-33, 12 Mart 1337 Cumartesi  
72 İstimdâd, Pâyitaht,  nr. 43, 22 Mart 1337 Salı  
73 Kaz Yolan Makinesi Münasebetiyle, Pâyitaht,  nr. 55, 4 Nisan 1337 Pazartesi  
74 Kârilerimizin Mektuplarından, Pâyitaht,  nr. 40, 19 Mart 1337 Cumartesi  



 25

Fatma Aliye ve Emine Semiye gibi kadınlık üzerine düşünen kadın düşünürler 

“kadınlık” kavramını ortaya atarak, Osmanlı hareket-i nisvanının temelini 

oluştururlar.  ‘Kadınlık’ kavramıyla sınıf farklarına rağmen benzer sorunlar yaşayan 

ve aynı toplumsal konumda yer alan kadınlar karşılanır. Bu söylem ilk olarak 

kadınların basın hayatında kendilerini ifade etmeye başlamalarıyla yaşadıkları 

sorunları ve toplumsal isteklerini dile getirmeleriyle ortaya çıkar. “Osmanlı 

kadınlarının basında ve toplumun gündeminde ilk belirişleri, önce 1868’de Terakkî 

gazetesinde yayımlanan ve 28 Haziran 1869 tarihinde Terakkî gazetesinin ek olarak 

yayımladığı Terakkî-i Muhaderat’a kadınların gönderdikleri imzasız mektuplarla 

gerçekleşir. Daha sonra (1875-1895) yayımlanan kadın dergilerinde imzasız 

mektuplar ilk isimlerin kullanıldığı yazılara dönüşür. 1895- 1908 yılları arasında ise 

Osmanlı “münevver” kadınlığının düşünsel birikiminin en önemli göstergesi olan 

Hanımlara Mahsus Gazete yayımlanır ve burada kadınlar kendilerini kimlikleriyle 

ifade ederler. Osmanlı kadın hareketi, erkek yazınında “kadınlık cereyanı” olarak 

adlandırılır. Erken Osmanlı hareket-i nisvanı dönemi, esas olarak Osmanlı 

feminizminin ideolojik ve düşünsel temellerinin atıldığı ve bunun yayın faaliyeti ile 

gerçekleştiği bir dönem olur.”75  

 

1868 – 1908 yılları arası Osmanlı feminizmine karakterini veren bir dönemdir. 

Bu Osmanlı erken dönem kadın yazıları, özellikle kadın ile erkek arasında insan 

olarak fark olmadığını dile getirerek kadın-erkek eşitliğini savunan Fatma Aliye ve 

Emine Semiye’nin makaleleri, II. Meşrutiyet’in ilânından sonra sayıları artan birçok 

kadın dergisine öncülük eder ve kadınlık bilinci olan yeni kadın nesillerinin 

yetişmesinde etkili olur. “Osmanlı-Türk feminizminin ikinci dalgası 1908-1922 

yıllarındaki zaman diliminde belirir.”76 Halide Edip, Nezihe Muhiddin ve Emine 

Semiye gibi güçlü şahsiyetler öncülüğünde “kadınların kurtuluş mücadelesi, yeni 

kuşak kadınların katılımıyla II. Meşrutiyet (1908-1918) ve Millî Müdafaa (1918-

1922) dönemlerinde yükselerek sürer.”77  

 

                                                 
75 Yaprak Zihnioğlu, “Erken Dönem Osmanlı Hareket-i Nisvanı’nın İki Büyük Düşünürü Fatma Aliye 
ve Emine Semiye”, Tarih ve Toplum, Haziran 1999, Cilt 31, Sayı 186, sy. 4-11 
76 Yaprak Zihnioğlu, Kadın İnkılabı, Tarih ve Toplum, Mart 2001, Cilt 35, Sayı 207, sy. 27-29  
77 Yaprak Zihnioğlu, Kadınsız İnkılap, Metis Yay., İst. 2003, sy. 22 



 26

XIX. yy.da Batı’dan yayılan feminizm akımının da Osmanlı kadınları arasında 

etkisinin artmasıyla birlikte kadınların sosyal hayatın içine girme mücadeleleri ile 

Rus mültecilerin gelişiyle ortaya çıkan ahlâki problemler aynı dönemde yaşanır. 

Bundan dolayı Pâyitaht’ın sütunlarına bakıldığında hemen her yazarın farklı türlerde 

ele aldığı, en çok üzerinde durulan, yer yer tartışmalara yol açan, bir mesele olarak 

çözüm bulunmaya çalışılan ve toplumda açtığı yaralardan sık sık söz edilen konu 

feminizm, kadınlık cereyanı, sosyal bunalım ve ahlâkî çöküntüdür. Bunların yanı sıra 

sütunlarda kadının toplumdaki yeri tartışılır, yazarların bazıları sert bir üslupla ve 

gelenekçi bir yaklaşımla kadının hayatın içine bu kadar girmesine karşı çıkar. Bir 

kısmı ise modern bir bakış açısıyla kadının haremin dışında çıkıp sosyal hayatın içine 

girmesini takdirle karşılar ve yazılarında bunu destekler.  

 

Pâyitaht gazetesinde Osmanlı - Türk feminizminin öncülerinden olan Nezihe 

Muhiddin’in hikâyeleri ve Emine Semiye’nin yazıları yer alır. Ayrıca kadının 

toplumdaki yerine dair Aliye Esad78 ve Zeliha Osman imzalı yazılarla da karşılaşırız. 

 

Gazetenin ikinci sayısındaki “Terbiyemizde Kadın”79 ismiyle yer alan 

başmakalede Emine Semiye, Osmanlı toplumunda kadının sosyal terbiyeden mahrum 

kalışının sebepleri üzerinde durur. “Bizde Kadın Hayatı”80 başlıklı yazıda Zeliha 

Osman imzasıyla yazar, Osmanlı toplumda kadının yerini sorgular. Sadece Mehmed 

Rauf gazetede açık bir şekilde kadınlardan yana bir tavır alır ve “Kadının Hayatta 

Mevkîi”81 başlıklı yazısında ilerlemek için hayatın her alanında kadının lâyık olduğu 

saygının verilmesi gerektiğini dile getirir. Bunlara karşın gelenekçi bir anlayışla tepki 

verenler, hattâ sert çıkışta bulunanlar da vardır. Karşı tavır alanların başında sert 

üslûbuyla Selâhaddin Enis’i görürüz. Makalelerinin pek çoğunda Rus mültecilerin 

İstanbul’a gelmesiyle buhran hâline gelen ahlâk sorunları ve kadının hayatın her 

                                                 
78 Aliye Esad ile ilgili hemen hemen hiçbir kaynakta bilgiye rastlanmamaktadır. Ancak Yaprak 
Zihnioğlu’nun çalışmasından Dârülfünûn’un ilk kadın mezunlarından Asrî Kadın Cemiyeti’nin Genel 
Sekreteri olduğunu öğrenebildik. Ayrıntılı bilgi için bkz. Yaprak Zihnioğlu, Kadınsız İnkılap, Metis 
Yay., İst. 2003, sy.82,83,84,88,143,152,241,282,283,289 
79 “Terbiyemizde Kadın”, Pâyitaht, nr.2, 27 Kânûn-i sânî 1337 Perşembe  
80 “Bizde Kadın Hayatı”, Pâyitaht, nr.4, 29 Kânûn-ı sânî 1337 Cumartesi  
81 Kadının Hayatta Mevkîi, Pâyitaht,  nr. 43-35, 14 Mart 1337 Pazartesi  



 27

alanında var olma çabasını birlikte değerlendirir. “Panzehir”82 isimli yazısında 

kadınların son dönemdeki tavırlarıyla toplumun dinî ve millî değerlerini alt üst 

ettiğini söyler. “Yükseliyorlar!”83 başlıklı yazıda feminizim akımından bahsederken, 

kadınların yarattığı değişimin ahlâksızlığı beraberinde getirdiğini iddia eder. 

Sözlerindeki sertliği, erkeklere yaptığı çağrılara da yansıtarak kadınları dizginlemek 

için şiddeti savunan Selâhaddin Enis bu fikirlerini “Nîşter”84 isimli yazısında doruğa 

çıkarır. Bu sebeple bir gün yazar arkadaşlarıyla parkta otururken bir grup kadın 

tarafından saldırıya uğrar. Bu saldırıdan sonra Selâhaddin Enis “Yine O Yara”85 

başlıklı yazıyla cevap verirken, Pâyitaht da “Şâyân-ı Teessüf Bir Hadise”86 

başlığıyla bir kınama yazısı yayımlar.  

 

Gazete zaman zaman kadrosundaki yazarların fotoğraflarına yer verir. Osman 

Cemal (Kaygılı), Mustafa Şekip (Tunç), Mehmed Rauf, Hâşim Nâhid (Erbil), Halil 

Nihad (Boztepe), Selâhaddin Enis (Atabeyoğlu), Hâlid Fahri (Ozansoy), Ali Rıza 

Seyfi, Nezihe Muhiddin (Tepedelenligil), Çapanoğlu Münir Süleyman, Refik Hâlid 

(Karay) yazılarını sık sık Pâyitaht’ın sütunlarında gördüğümüz yazarlardır. Bunların 

yanı sıra Yaşar Şâdi, Kesriyeli Mehmed Sıdkı (Akozan), Florinalı Nazım (Özgünay), 

Ahmed Selahaddin, Tokadizâde Şekib, İhsan Raif, Emine Semiye, Aliye Esad, 

Ercümend Ekrem (Talu), Ekrem Vecdet, Ali Galib makale, hikâye, tenkit ve 

şiirlerine yer verilen yazarlardır.  

 

İsimleri belirli olan yazarlar dışında rumuzlarla veya takma olduğunu 

düşündüğümüz isimlerle yayımlanan yazılar da bulunur. Ancak bunların sayısı fazla 

değildir. Takma adlar ve rumuzlarla ilgili, Gündüz Artan’ın Takma Ad – Soyadı – 

Rumuz Dizinleri (Tanzimat’tan Günümüze)87 adlı kitabının yanında Mehmet 

                                                 
82 “Panzehir”, Pâyitaht,  nr. 33-25, 4 Mart 1337 Cuma 
83 Yükseliyorlar!, Pâyitaht,  nr. 39, 18 Mart 1337 Cuma  
84 Nîşter,  Pâyitaht,  nr. 45 (46), 25 Mart 1337 Cuma  
85 Yine O Yara, Pâyitaht,  nr. 52, 1 Nisan 1337 Cuma  
86 Şâyân-ı Teessüf Bir Hadise, Pâyitaht,  nr. 52, 1 Nisan 1337 Cuma  
87 Gündüz Artan, Takma Ad – Soyadı – Rumuz Dizinleri (Tanzimat’tan Günümüze), Türk 
Kütüphaneciler Derneği İçel Şubesi Yay., İçel 1994 



 28

Semih’in Mahlaslar, Takma Adlar, Tapşırmalar88 ve Lakaplar89 adlı kitaplarıyla 

Selahattin Özpalabıyıklar’ın Tanzimat’tan Bugüne Türk Edebiyatında Takma 

Adlar Mahlaslar Rumuzlar Dizini90 başlıklı yazısından faydalanmaya çalıştık. 

Ancak bu alanda yapılan çalışmaların yetersiz kalmasından dolayı kime ait olduğunu 

belirleyemediğimiz rumuzlarla karşılaştık. Pâyitaht’ta birçok yazısı neşredilen 

Osman Cemal “O.C, Cımbız” imzalarını kullanır. Ayrıca  “Tokmak Dede” imzasıyla 

“Nakş-ı Ber-sehâb” başlığı altında yazılar kaleme alan yazarın da üslûbu dolayısıyla 

yine Osman Cemal (Kaygılı) olduğu düşünülebilir. “Hâmid Nuri” imzasıyla Ziya 

Şakir (Soko) “Anadolu’dan Mektuplar” yazar. Ercümend Ekrem (Talu) ise 

“Recâizade” ve “E.Ekrem” imzalarıyla yer alır.   

 

Sedat Simavi’nin Dersaadet’ten sonra çıkarttığı ikinci günlük gazete olan 

Pâyitaht’ın yayımlandığı tarihe baktığımızda memlekette önemli siyasî, askerî, 

sosyal, edebî, ahlâkî ve kültürel değişimlerin yaşandığı bir dönemin içinde yer 

aldığını görürüz. Bundan dolayı her ne kadar ikinci derecede bir günlük gazete olarak 

biraz gerilerde kalmış, basın tarihi ile ilgili eserlerde ismi pek geçmemiş olsa da 

memleketin her bakımdan değişim yaşadığı bu dönemin izlerini yansıtması 

kaçınılmazdır. 

 

Pâyitaht gazetesi memleketin siyasî, sosyal, kültürel ve edebî hayatına 

doğrudan etki edecek derecede ön planda olamamış, kısa ömürlü bir gazetedir. 

Devrinin şartlarından dolayı siyasî ve politik meselelere yoğunlaşmamıştır. Buna 

rağmen kadrosunda bulunan kalemlerin satırlarında, gazetenin sansürlü veya 

sansürsüz sütunlarında mevcut dönemi pek çok yönden görebilmek mümkündür. 

Daha da önemlisi içinde barındırdığı edebî ve kültürel malzeme azımsanmayacak 

miktardadır. 

 

                                                 
88 Tapşırma, Halk şairlerinin, şiirlerinin son dörtlüklerinde kullandıkları ‘kendini tanıtma, bildirme, arz 
etme’ anlamlarına gelen mahlaslarıdır. 
89 Mehmet Semih, Mahlaslar, Takma Adlar, Tapşırmalar ve Lakaplar, Anahtar Kitaplar, İstanbul, 
1993. 
90 Selahattin Özpalabıyıklar, Tanzimat’tan Bugüne Türk Edebiyatında Takma Adlar, Mahlaslar 
Rumuzlar Dizini, Kitap-lık, S.45, Ocak-Şubat 2001. 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                     
 
 
                                                                                                                                                      
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                                                                             II. BÖLÜM 
 



 29

2. PÂYİTAHT GAZETESİNDEKİ YAZILARIN İNCELENMESİ 

 

2.1. MAKALELER 

 

A) Edebiyat Hayatı İle İlgili Makaleler 

 

Hâlid Fahri, Musâhabe-i Edebiyye: “Edebiyatta Millî Seciye”, Pâyitaht, 

nr.11-3,  5 Şubat 1337 Cumartesi 

 

Dönemin edebî değerlendirmelerinde sıkça kullanılan “edebiyatta millî seciye” 

ifadesi irdelenir. Hâlid Fahri makalesinde, eserlerle alakalı yorumlarda bulunan 

kimselerin “millî seciye” ile ne anlatmak istediklerini, aslında kendilerinin de tam 

olarak bilmediğini söyler. Edebiyat dünyasına da eleştiride bulunur.  

 

Yaşanılan zamanın şâir veya nâsirlerinin millî seciyeden uzak olmalarının 

sebepleri üzerinde durur. Hâlid Fahri’ye göre bu uzaklık, Servet-i Fünûn ve Fecr-i 

Âti dönemlerinin şiirde bıraktıkları sembollerle dolu söyleyişlerin, uzun 

manzumelerin etkisinin henüz geçmemesinden kaynaklanır. Roman ve hikâye 

hakkındaki değerlendirmesinde ise Ömer Seyfeddin, Yakup Kadri, Refik Hâlid gibi 

bazı yazarların hikâyelerinin, Hâlid Ziya’nın Batı edebiyatından alınmış kozmopolit 

eserlerinden daha çok millî seciyeye sahip olduğunu belirtir.  

 

Yazar, Türk edebiyatında millî seciyenin henüz yerleşmediğini ifade eder. 

Millî zevke ancak, şairlerin Anadolu’yu yakından görmeleri, tanımaları, Anadolu 

insanının nesilden nesle aktardıklarını yine o insanlardan dinlemeleri sonucunda 

gerçek mânâda ulaşılabileceğini vurgular. Roman ve hikâyecilerin mekân olarak Şişli 

ve Erenköy köşklerinden uzaklaşıp Fatih ve Aksaray gibi İstanbul’un farklı 

köşelerindeki Türk ailelerinin hayat tarzlarını görüp anlatmalarıyla canlı bir Türk 

romanı ve hikâyesi yazabileceklerine dikkat çeker. Bu takdirde Batı’ya 

tanıtılabilecek seviyede roman ve hikâyelerin meydana gelebileceğini söyler.  

 



 30

Edebiyatın her türünde yenilikçilere ihtiyaç olduğunu belirtir ve o güne dek 

edebî dilde gösterilen gayretlerin sonuç verdiğini, lisanın Acem zevkinden 

kurtarılabildiğini ifade eder.  

 

Harp senelerinin ardından memlekette yaşanılanların, verilen mücadelenin, acı, 

sıkıntı ve yoklukların Türk edebiyatına ilham kaynağı olacağına inanır.   

 

Hâlid Fahri, Musâhabe-i Edebiyye, Kitap ve Tabiat, Pâyitaht,  nr. 18-10, 

12 Şubat 1337 Cumartesi 

 

Hâlid Fahri makalesine, bir sanatçının edebî eserine kendi muhitinin fikir ve 

hislerini yansıttığını söyleyerek başlar. Ancak edebî eser değerlendirilirken, 

sanatçının kişiliğinin etkisi göz ardı edilemeyeceği gibi eserin sadece duyuş ve 

düşünüşteki derinlikle meydana gelmeyeceğini de belirtir. Gerçek bir eserin oluşması 

için sanatçının, hayat ve tabiata vâkıf olmasının yanında özgün bir bakış açısının 

gerekliliği üzerinde durur. İlham dışında, muhitten alınan heyecan ve izlenimleri 

ancak gözlem ile inceleme kabiliyetinin tamamlayabildiğini düşünür. Sanatçının 

kâinatla ilgili bilgilerini çoğaltmak için araştırmaya ihtiyacı olduğu kadar tabiatı da 

sürekli gözlemlemek mecburiyetinde olduğunu vurgular. Bu tespitten yola çıkarak 

bizim edebiyatımızda bugüne kadar gerçek tabiatın pek yer tutmadığını söyler. Bâkî, 

Fuzûlî gibi büyük şairlerimizin tabiatı mavi bir güzelliğin ardından gözleyerek onu 

İran edebiyatında aradıklarını ve orada bulduklarını bizim edebiyatımıza aktarmakta 

tereddüt etmediklerini ifade eder. Klâsik edebiyatımızda kullanılan mazmunların 

bütün şairler tarafından aynı şekilde bu sebeple kullanıldıkları ve şairlerin asırlarca 

aynı kelimelerle tabiatın renklerini anlattıkları yorumunu yapar. Eşi benzeri 

bulunmayan “lirik” bir edebiyat meydana getiren şairlerin gerçek tabiattan uzak 

kaldıkları için, halktan ve halk dilinden uzak kaldıklarını dile getirir. Şairlerimizin 

birer dâhi olmasına rağmen tahlîlî bir edebiyat meydana getirememelerini, gerçek 

tabiattan uzak oluşlarına bağlar. Bizde tahlilî edebiyatın başladığı dönem olan yeni 

edebiyatçıların da yüzlerini birden Doğu’dan Batı’ya çevirirken başka bir 

medeniyetin etkisinde kaldıklarını ifade eder. Hâlid Fahri’ye göre kitap ve tabiat öyle 

bir ilham kaynağıdır ki,  hangi türde eser verirse versin edebî bir iz bırakmak isteyen 



 31

sanatçıların, birini diğeri için ihmal etmeden incelemesi ve öğrenmesi gerekir. Bu iki 

kaynağın ne kadar derinine inilirse o kadar samimi ve sıcak hislere yol açılacağını ve 

böylece eserlerin özgün ve mahallî özellik taşıyacağını söyler. Kitap konusunda, 

öncelikle bilinen şaheserlerin okunmasını tavsiye eder. Gençler için, zengin 

örneklere sahip olan Batı edebiyatını araştırmaya, öğrenmeye çalışmanın zorunlu 

olduğunu düşünür. Ancak Batı’dan ilham alınırken bu ilhamın kendi kültürümüzle 

birleştirmenin önemine dikkat çeker. Bunu başarabilmek için de kendi muhitimizi 

sürekli gözlemlemek ve incelemek gerektiğini söyler. Hâlid Fahri düşüncelerine, 

Anatole France’ın “Hayât-ı Edebiyye” isimli eserinin mukaddimesini dayanak olarak 

alır. Yazısının sonunda, artık hazırlıksız bilgi sahibi olmadan bir edebiyatın 

düşünülemeyeceği gibi muhit ve tabiatın da yok sayılamayacağını ifade eder. Sonuç 

olarak halkı okumamakla suçlamak yerine niçin okumadıklarının sebepleri üzerinde 

durmak gerektiğini belirtir.                     

 

Ekrem Vecdet, Tenkidin Felsefesi, Pâyitaht,  nr. 20-12, 14 Şubat 1337 

Pazartesi 

 

Ekrem Vecdet, tenkitle ilgili pek çok kimsenin çeşitli değerlendirmeler 

yaptığını belirtir. Hayatta her şeyin değişerek devam etmesine rağmen tenkit ve 

yazarının kendilerine özgü yollarında yürümeyi sürdürmeleriyle başarıya 

ulaşacaklarını söyler. Yazar, doğru muhakeme yapabilmek için tenkidin belli bir 

kuralı ve siyasetinin olduğunu; gerçeği ortaya çıkarabilmek için tenkidin kendisine 

özgü usullerinin bulunduğunu ifade eder. Mutlak gerçeğe ulaşmanın hiçbir zaman 

mümkün olamayacağını; dolayısıyla, geçmişi deşmenin, asırların örttüklerini 

bildiğini iddia etmenin, kendi yalanlarına destek bulmak için ağırbaşlı cümleler 

kurmanın bir çeşit şarlatanlık olduğunu düşünür. Bu tarz davrananların, okurlarını 

inandırmak için dolambaçlı yollarda yürüdüğünü, gerçekliği olmayan esaslar 

meydana getirdiğini söyler. Tenkit yazarında öncelikle keskin bir zekâya ihtiyaç 

olduğunu vurgular ve okuru hipnotize etmek için ne gerekiyorsa, sezdirmeden 

yapılmasının önemli olduğunu dile getirir. Yazara göre, güzel bir üslûp zeki bir 

yazarın elinde güçlü bir silahtır. Bunun yanı sıra çevre, terbiye, geçmişin etkisi, 

felsefî kuramlar, zamanın eğilimleri, siyasî ve sosyal hâkim fikirler gibi pek çok 



 32

silahın olduğunu ifade eder. Yazısının sonunda tenkidin felsefesini belirler. Ona göre 

tenkit yazarının zekâsıyla, var olan silahlardan faydalanabilme yollarını bulabilmesi 

ve bütün bunları yaparken kendisinin hiçbir sınırlama ve usule tâbi olmaması 

tenkidin felsefesidir.  

 

Ali Nihad, Tenkid: Güzel Yazılar, Pâyitaht,  nr. 22-14, 16 Şubat 1337 

Çarşamba 

 

Ali Nihad, Muallim Süleyman Şevket’in basılan eseri “Müntehâbat” hakkında 

düşüncelerini yazmak istediğini söyler. Gazetelerden birinde adı geçen eserle ilgili 

bir tenkit yazıldığını belirtir ve bu yazıdaki eleştirilere Süleyman Şevket’in verdiği 

cevaplardan alıntı yapar. Ali Nihad da bu eleştiriler üzerinden değerlendirmelerde 

bulunur. Eleştiriler eserin düzenlenme tarzı, eserde verilen beyitlerin nesre 

aktarılması ve açıklanması üzerine yoğunlaşır. Yazar, eser öğrencilere yönelik bir 

çalışma olduğu için, özellikle beyitlerin açıklanmasında dikkat edilmesi gerektiğini 

belirtir ve eserdeki bazı beyitleri açıklamalarıyla birlikte örnek gösterir. Bu örneklere 

kendi yorumlarını ekler. Eserin önemli bir noktasının da üslûbu olduğunu ifade eder 

ve üslûbu, girintili çıkıntılı olmasından dolayı okuyanlar açısından çok yorucu bulur. 

Okuyucuların öğrenciler olduğu düşünülerek hazırlansaydı ve fazla sanatlı söyleyişle 

yazılmasaydı eserin daha kıymetli olacağını düşünür.     

 

Ali Galib, Garb Edebiyatına Bir Nazar, Pâyitaht,  nr. 25-17, 19 Şubat 1337 

Cumartesi 

 

Yazar, memlekette eskiyi tamamen unutarak, eskilerden büsbütün ayrı, yeni bir 

edebiyat meydana getirmek isteyen gençlerin, ne yaptıklarının farkında olmadan Batı 

milletlerinin edebiyatlarını taklit ettiklerini belirterek, bu durumu maymun iştahlılık 

olarak nitelendirir. İngiliz ve Rus edebiyatının, yeni bir edebiyat oluşturmaya çalışan 

gençlerin anladığından daha fazla ayrı bir dünya olduğunu söyler. Yeni şairlerin, 

Byron, Shakespeare gibi büyük şairlerin eserlerini okumak bir yana isimlerini bile 

duymadıklarını ifade eder. Rus edebiyatını ise, içinde hayat, sanat ve ruh olmasından 

dolayı bambaşka bir dünya olarak değerlendirir. Bunun sebebini doğrudan doğruya 



 33

halka hitap etmesinde, toplumsal yaraları olanca çıplaklığıyla göstermesinde bulur. 

Tolstoy, Dostoyevski, Gorki gibi yazarlar sayesinde insanların ruhlarının uyandığını, 

toplumun her kesiminde uyanışa, bilinçlenmeye sebep olduğunu düşünür. Bu 

edebiyatı ihtilâl edebiyatı olarak düşünmek ve Türk edebiyatına mâl etmeye 

çalışmanın zor olduğu kadar da gereksiz olduğunu belirtir. Gençlerin Rus edebiyatını 

taklit etmeleriyle Türk edebiyatının hiçbir şey kazanmadığını vurgular. Savaş 

döneminde özenilen Alman edebiyatını da değinir ve Schiller, Goethe gibi şairler 

yetiştirmiş Alman edebiyatının şiirden çok felsefe, özellikle de tarih alanında 

yükseldiğinden, dolayısıyla da Türk edebiyatının hiçbir şey kazanamadığından 

bahseder. Ali Gâlib, “taklit ve hazm”ın karşısında olduğunu; ancak mutlaka yabancı 

bir milletin edebiyatı taklit edilecekse bunun tereddütsüz Fransız edebiyatı olması 

gerektiğini savunur. Yazara göre Fransız edebiyatı Türk milletinin ruhuna ve 

hislerine daha uygundur ve diğer milletlerin edebiyatlarından daha fazla ruhumuza 

nüfuz etmiştir. Bu durumun tek taraflı olmadığını, Fransızların da Doğu’yu, 

Doğu’nun bütün güzelliklerini barındıran Osmanlı memleketini anlattıklarını, tasvir 

ettiklerini söyler. Bu duruma Anatole France ve özellikle Pierre Loti’yi örnek 

gösterir. Pierre Loti’nin savaş döneminde Türklere verdiği desteği ve değeri 

anlatarak, Türklerin Pierre Loti’yi her zaman saygı ve minnetle anacağını belirtir.         

 

Çapanoğlu Münir Süleyman, Musâhabe-i Edebiyye: (Tenkîd ve Tahlîl), 

“Bulutlara Yakın Münasebetiyle, Pâyitaht,  nr. 33-25, 4 Mart 1337 Cuma 

 

Hâlid Fahri’nin “Bulutlara Yakın” isimli şiir kitabının neşredildiğini bildiren 

Münir Süleyman, şiirleri nefis ve hayat dolu bulur. Memleketin gündeminde 

siyasetin ağır basmasından dolayı eserin yeteri kadar dikkat çekmediğini belirtir ve 

eserdeki şiirleri değerlendirir. Şairin kendisini, ruhunu, acılarını ve heyecanlarını 

anlattığı şiirlerde başarıyı yakaladığını; ancak kendi ruhu dışında kalanları, özellikle 

eşya ve manzarayı canlandırmaya çalıştığında başarısız olduğunu ifade eder. 

Eserdeki şiirlerden seçtiği örnekler üzerinde yorum yapar ve Hâlid Fahri’nin şairlik 

kabiliyetinin hastalıklı bir hassasiyetten kaynaklandığını söyler. Münir Süleyman’a 

göre eserde en çok dikkati çeken nokta, Hâlid Fahri’in dilindeki gelişim ve 

olgunlaşmadır. İlk şiirlerinden çok farklı bulduğu bu dilde, Tevfik Fikret’in şiir 



 34

dilinde gösterdiği kudret ve kendisine özgü maharetin izlerini görür. Hâlid Fahri’nin 

edebiyat âleminde parlak ve uzun bir edebî hayat süreceğini; seçkin eserlere imza 

atacağını dile getirir. “Bulutlara Yakın”dan en çok beğendiği şiirin “Lânet” ismini 

taşıdığını belirterek yazısının sonuna okuyucular için bu şiire yer verir.  

 

Hâlid Fahri, Musâhabe-i Edebiyye: “Temâşâda ve Hikâyede Neşe”,  

Pâyitaht,  nr. 46-38, 17 Mart 1337 Perşembe 

 

Hâlid Fahri, son zamanlarda edebiyatta, bir akım gibi ortaya çıkan mizah 

üzerinde durur. Öncelikle dönemin edebî anlayışını ve sanatçılarını kısaca 

değerlendirir ve Türk edebiyatının yönünü hâlâ tam anlamıyla bulamadığını dile 

getirir. Gazete ile mecmualarda çıkan edebî tenkidler ve musâhabe yazılarında bol 

bol yeni tabirlerin kullanıldığını, çeşitli fikirlerin ortaya atıldığını söyler. Yine de 

belirginleşmeye başlamış edebî bir çizgi olarak terkipsiz bir dil, sade nesir ve 

nazımda hece vezninin tercih edildiğini ifade eder. Meselenin derinliğinden dolayı 

değerlendirmelerini yalnızca mizah üzerinden yapacağını belirtir. Yazar, mizah ve 

neşe kavramlarının anlamları ile birbirleriyle ilişkileri üzerinde durur. Neşe ve 

mizahın gerçekte ne olduğunu daha iyi anlaşılması için Batılı milletlerin neşe ve 

mizahı algılayışlarından söz eder ve bazı yazarların ifadelerinden alıntı yaparak 

açıklar. Yazısında neşe ve nükte bulundurmak isteyen yazarların neler yapması 

gerektiğini anlatır ve özellikle Hüseyin Rahmi’nin üslubunu, eserlerini örnek 

gösterir. Türk edebiyatında, eserlerinde mizah yapmak isteyenlerin düştükleri hatalar 

üzerinde durur ve yazarların mizahın gerçek anlamı ve özelliklerinden haberdar 

olmadıklarını söyler. Yazılarında mizahı kullanmak isteyen yazarlara, öncelikle bu 

türle ilgili bilgiye sahip olmalarını, daha sonra okuyup öğrendiklerini uygulamayı 

tavsiye eder.  

 

Hâlid Fahri, Musâhabe-i Edebiyye: “Zevk Meselesi-1”, Pâyitaht,  nr. 

46(47), 26 Mart 1337 Cumartesi 

 

Hâlid Fahri, sanat eserlerinin, güzelliğin heyecanıyla yaratıldığını belirtir ve bu 

heyecanın güzelliği görebilecek bakışa, duyabilecek kulağa sahip olmakla elde 



 35

edileceğine inanır. Sanat zevkinin zamanla değiştiğinden, her dönem farklı 

anlayışların ortaya çıktığından bahseder. Yalnızca dönemden döneme değil, aynı 

insanda da değişebildiğini söyler. Kişiden kişiye, dönemden döneme değişen 

zevklerdeki değişimin kaynağı üzerinde durur ve sebeplerini belirlemeye çalışır. 

 

E. V., Tenkîdî Sahifeler: “Deliren Esir”, Pâyitaht,  nr. 55, 4 Nisan 1337 

Pazartesi 

 

Hâşim Nâhid’in hece ölçüsüyle millî hislerle yazdığı şiirlerinin yer aldığı 

“Deliren Esir” isimli şiir kitabı üzerine değerlendirmeler yapan yazar, şiirlerin 

kendisinde bıraktığı hislerden söz eder. Yer yer kitaptaki şiirlerden örnekler vererek 

tespit ettiği hataları belirtir. Hâşim Nâhid’in bu şiirleriyle milletin acılarını dile 

getirmedeki başarısını takdir eder. 

 

B) Sosyal Hayat İle İlgili Makaleler 

 

Zeliha Osman, “Bizde Kadın Hayatı”, Pâyitaht, nr.4, 29 Kânûn-ı sânî 1337 

Cumartesi  

 

Yazar toplumda kadın hayatının çok derin bir konu olduğunu düşünerek bu 

durumu irdelemek ister. “Osmanlı toplumunda on dokuzuncu yüzyılın ikinci yarısı, 

kadın hakları mücadelelerinin de başladığı bir dönem”91dir. Makalede kadınların 

cemiyetteki yerleri sorgulanır. Zeliha Osman da öncelikle kadınların neler 

yapabileceği ve onlardan neler istendiği üzerinde durmaya çalışır. Osmanlı 

toplumundaki kadın hayatını burjuvalara benzetir. Kadınların lüzumu derecesinde 

hayata vâkıf olamamalarından dolayı kadınlar kadar hattâ belki daha fazla erkekleri 

sorumlu tutar. Bunun yanı sıra İslâmiyet’in kadına verdiği mevki ile kadının 

toplumda İslâmiyet’ten dolayı bulunduğu konum arasındaki çelişkiye dikkat çeker. 

İslâmiyet’in kadına verdiği hukuk ile kadınlara haksızlık etmeyen mâzinin kendisine 

                                                 
91 Yaprak Zihnioğlu, Kadınsız İnkılâp, Metis Yay., İst. Ekim 2003, s. 42 



 36

ümit verdiğini ifade ederek yaşama ve mevcudiyetlerini kabul ettirme cesaretini 

taşıdığını, Türk kadınının bir gün mutlaka mevcudiyetini tasdik ettireceğini belirtir.  

 

Ömer Lütfi, “ Bulgaristan Programı Tedrisât-ı Meslekiye Sistemi”, 

Pâyitaht, nr. 12-4, 6 Şubat 1337 Pazar 

 

Bulgaristan’da hazırlanan meslek üzerine eğitim veren okulların öğretim 

programları üzerine ayrıntılı bilgi verilir. Ders programları ile ayrı ayrı her dersin 

muhtevası, meslek derslerinin işlenişi hakkında geniş açıklamalar yer alır.  

 

Selâhaddin Enis, Musâhabe-i Edebiyye: “Sanâyî-i Nefîse Mektebi 

Hakkında”, Pâyitaht, nr. 14-6, 8 Şubat 1337 Salı 

 

Selâhaddin Enis makalesinde, Sanâyî-i Nefîse Mektebi’nin hem mimarî 

özelliklerini hem de bu binada verilen eğitimi eleştirir. Binanın şekil bakımından 

hiçbir mimarî üslûbu karşılamadığını ve mektebin kurum olarak da hiçbir düzeninin 

olmadığını söyler. Büyük gayelerle yapılan mektebin mevcut halini pek çok yönüyle 

değerlendirir. Sınıflarının düzenden uzak olduğunu, talebelerinin devam etmediğini 

belirtir. Sigara izmaritleriyle dolu tozlu sınıflarda gelişigüzel fırlatılmış resim 

sehpalarından bahseder. Özellikle talebelerin mektebe devam saatlerinin kâğıt 

üzerinde belirlenmesine rağmen, talebelerin bu saatlere uymadıkları üzerinde durur. 

Bu tarz serbest bir eğitimin Paris usulü olduğunu belirtir. Bir ay önce Sanâyî-i Nefîse 

talebelerinin eserlerini göstermek amacıyla sergi açtıklarını ifade eder ve bu serginin 

de Paris’teki sanâyî-i nefîse sergisine benzetilerek hazırlandığını düşünür. Yapılan 

çalışmalara baktığında, desen ve anatominin önemsenmediğini görür. Eğitimdeki 

serbestliğin resimleri de etkilediğini dile getirirken, çalışmalardaki resimleri hiçbir 

varlığa benzetemediğini ve anlayamadığını söyler. Sanat adına faciaların meydana 

geldiğini düşündüğünü; ancak bu düşüncenin dillendirildiğinde “Sembolizm, 

Empresyonizm” gibi akımlardan bahsedilip söyleyenin cehaletle suçlandığını 

vurgular.  

 



 37

Sanâyî-i Nefîse Mektebi’nin mimarîsine, eğitimine, talebelerinin ve kurumun 

düzensizliği ile serbestliğine, yapılan çalışmalarda Paris’teki ressamlardan 

etkilenmeye ve onların anlayışının örnek alınmasına sert bir dille karşı çıkar. 

Selâhaddin Enis’in üzerinde durduğu fikirler, dönemin etkin anlayışı “millîlik” 

doğrultusundadır.     

 

Refik Hâlid, Çarşamba Hasbıhalleri: “Gazetecilikte Noksanlarımız”, 

Pâyitaht, nr. 15-7, 9 Şubat 1337 Çarşamba 

 

Refik Hâlid’in birkaç sene evvel Yeni Mecmua’da neşredilen haftalık 

musâhabelerini, Pâyitaht’ın genel müdürü kitap hâlinde basmak ister ve Refik 

Hâlid’le görüşerek var olan yazıları “Hafta Musâhabeleri” başlığı altında bir araya 

getirir. Bu haftadan itibaren Çarşamba günleri adı geçen kitabın içinden seçilen 

yazıların yer alacağı duyurulur ve ilk olarak “Gazetecilikteki Noksanlarımız” adlı 

değerlendirme neşredilir.  

 

Refik Hâlid, dönemin gazetelerini hayretle takip ettiğini söyleyerek yazısına 

başlar. Her sabah okuyucuya ulaşan gazetelerin, pek çok bahane ile halkın eksiklerini 

dile getirirken kendileri eksikliklerden arınmış gibi davranmalarına şaşırır. Gazete 

sütunlarında halka nasihatler vermeleri, işin aslını bildiğini söyleyen Refik Hâlid’in 

tuhafına gider. Bu sebeple de en ciddi makaleleri bile gülümseyerek okuduğunu 

belirtir. Gazetecilerin, pek çok ilme hâkim, sanata âşina tavırlarla siyasetle ilgili 

meseleleri çabucak çözüme kavuşturabildikleri yazılar yazdığını söyler. Bu 

yazılardaki tuhaflığın sebebini, gazetecilerin kâğıtçı dükkânlarına şöyle bir göz 

atarak aydınlanmalarına bağlar. Kâğıt üzerinde en karmaşık işleri sonuca 

ulaştırabilmelerini, savaşlar çıkarıp barış yapmalarını, kâhin gibi geleceği 

görmelerini, kılavuz gibi yol göstermelerini, toplum hayatındaki birçok duruma 

karışarak herkese hesap sorabilmelerini, her mevkîdeki insana hükmetmelerini 

eleştirir. Gazetelerin, toplumun geri kalışına kızması yerine kendilerinin yenilik 

göstermesinin daha doğru olacağını savunur. Yeni pek çok gazetenin çıktığını; ancak 

bunların yarar yerine zarar getirdiğini düşünür. Baş makalelerde topluma verilmeye 

çalışılan fikir ve ahlâkla iç sayfalarda yazılanların birbiriyle çeliştiğini belirtir. 



 38

Gazeteciliğin otuz senedir hiçbir ilerleme göstermediğini; en önemli olayları eskimiş 

kelimelerle, basmakalıp cümlelerle anlatarak okuyucunun zevkini kaçırdıklarını 

söyler. Bazı tarihî günlerin, geleceğe daha zarif bir dille hissederek ve hissettirilerek 

aktarılabilmesini ister. Basının yirmi beş sene önceki tarzla devam etmesinin büyük 

noksanlık olduğunu; dolayısıyla asıl geri kalmanın bu durum olduğunu vurgular. 

Gazeteciliğin daha pek çok eksikliklerinin olduğunu, bu makalede sadece bir yönü 

üzerinde durduğunu ifade eder ve yazısının sonunda çeşitli tavsiyelerde bulunur. 

Refik Hâlid’e göre, gazetenin birinci vazifesi halkın heyecanını sayfalarına 

olabildiğince güçlü kalemlerle aktarmasıdır. Bunun için de büyük olaylarda büyük 

kalemlerin kullanılması gerektiğine inanır. Her yazarın bir edip olmadığını dile 

getirir ve ediplere ait görevleri muhabirlere yaptırmanın gazeteciliği ilerletmeyeceği 

üzerinde durur. Gazeteciliğin eleştirilme acısına alışması gerektiğini söyler ve her 

gün yeni gazete çıkacağına var olan gazetelerde yenilik yapılmasının daha doğru 

olacağını ileri sürer.    

 

Selâhaddin Enis, Musâhabe-i Edebiyye: “Sanâyi-i Nefîse Mektebi 

Hakkında:2”, Pâyitaht,  nr. 21-13, 15 Şubat 1337 Salı 

 

Selâhaddin Enis, yazısına başlarken Sanâyî-i Nefîse Mektebi’nde şahit olduğu 

bazı durumları ortaya koymak amacıyla tekrar bu konuya değineceğini açıklar. 

“Sanâyî-i Nefîse Mekteb-i Âlîsi” tabelası bulunan kurumu, ilim ve sanat yuvası 

olarak düşünürken gerçeğin böyle olmadığını söyler. İçinden şarkı seslerinin, itişip 

kakışma gürültülerinin geldiğini; sınıflarda birbirilerinin suratına çamur bulayan ve 

caddeden geçenlerin başlarına atmak için pencere önlerine çamur yuvarlakları koyan 

çocukların olduğunu belirtir. Bunlar yaşanacaksa tabelada yazan “Sanâyî-i Nefîse 

Mekteb-i Âlîsi” ifadesinin büyüklüğü ve kutsallığına saygı gösterilerek değiştirilmesi 

gerektiğini savunur. Mahalle okullarında bile gerçekleşmeyen böyle durumların 

yüksek okulda meydana gelmesini ve özellikle idarecileri eleştirir. Sanatla 

ilgilenenlerin hayata farklı bakmaları ve diğer insanlardan daha fazla terbiyeye sahip 

olmaları gerektiğini düşünür. Memleketin sanat çalışmalarını yürütecek, şaheserler 

ortaya çıkaracak gençlerin bu davranışları yapanlardan olamayacağını belirtir. 

Sanâyî-i Nefîse Mekteplerinin sadece sanatçı yetiştirmekle yükümlü olduğunu; eğer 



 39

bu yükümlülüğü yerine getiremezse kapatılmasının doğru olacağını dile getirir. 

Yazısının sonunda okurlara, bu eleştirilerin dışarıdan gözlemleyen birinin 

yapmadığını; birkaç ay Sanâyî-i Nefîse Mektebi’nde heykeltıraşlık derslerine giren 

ve orada gördüğü düzensizlikler sebebiyle devam etmeyen bir şahidin sözleri 

olduğunu vurgular. İçine girip yaşananları gördükten sonra dışarıdan Sanâyî-i Nefîse 

Mektebi’ni savunanlara davulun sesi uzaktan hoş gelir dediğini de ifade eder.     

 

Pertev, Mücahede-i Sanaîyye, Pâyitaht,  nr. 21-13, 15 Şubat 1337 Salı 

 

Yazar, gazete, kitap ve mecmualarda en çok ihmal edilen, dikkate alınmayan 

meselelerin iktisat ve sanat olduğunu düşünür. Edebiyat, şiir, hikâye ve siyasetle 

ilgilenen yazarlara her yerde rastlandığını; ancak fen ve sanat hakkında düşünen ve 

yazan yazarların pek az görüldüğünü söyler. Yedi yıldan beri bir sanat mecmuası 

çıkardığını, birkaç kişi olmasa Türkçe eserler ve kitaplar arasında fen ve sanatla ilgili 

yazılmış makalelere, fikir yürüten insanlara rastlamanın pek mümkün olmayacağını 

dile getirir. Aslında bu alanlarda makale yazabilecek, fikir yürütebilecek pek çok 

muharrir olduğunu; fakat bu muharrirlerin yazmak istemediklerini, ihmalkâr 

davrandıklarını belirtir. Yazara göre halkın büyük bir kısmı edebiyat meraklısı; 

hikâye, roman ile dedikodu düşkünüdür; fen ve sanat gibi ciddi konularda yazı ve 

makaleleri okumaz. Bundan dolayı yazarlar bu konularda yazmaktan vazgeçerler. 

Yaşanılan çağda memleketin, diğer memleketlerden sanat ve iktisat konusunda geri 

kaldığını ve bu durumda siyasî ve dinî alandaki çaba kadar lüzumlu olduğunu, 

ihmale gelmeyeceğini vurgular. Çözüm olarak,  okuyucusu az olsa da, talep görmese 

de fen ve sanat alanında yazılar yazmaya devam edilmesi, azimli gençlerin bu 

konudaki fikirlerini dile getirmeleri tavsiyesinde bulunur. Milletin içinde bulunduğu 

sosyal felaketin sebebini son asırdaki suskunlukta görür. Bu suskunluğu kırmak 

amacıyla insanların içinde ateş uyandıracak kalemlere ve fikirlere ihtiyaç olduğunu; 

bu uğurda düşünürlerin, aydınların, sanatçıların çaba göstermesi gerektiğini söyler. 

Ona göre, düşünürler kalemleriyle, şairler şiirleriyle, ressamlar fırçalarıyla, hattâ 

anneler ninnileriyle bu çabaya katılmalıdır; maddi ve manevi bütün millî güçler 

harekete geçmelidir. Eğer bu hareket gerçekleşmezse, medeniyet denilen silindir 

Türk toplumunu ezecek, mahvedecektir. Yazar yazısını, bütün fen ve sanat 



 40

düşünürlerini, aydınlarını kalem ve kâğıt başına davet eder ve bu daveti bir vatan 

vazifesi gördüğünü belirtir.    

 

Refik Hâlid, Çarşamba Hasbıhalleri, “Tavır ve Hareketimizi Islâh 

Cemiyeti”,  Pâyitaht,  nr. 22-14, 16 Şubat 1337 Çarşamba 

 

Refik Hâlid bu defa nezaketli, zarif olma gerekliliğinden, terbiyenin Osmanlı 

toplumundaki eksikliğinden ve öneminden bahsedeceğini belirtir. Terbiye konusu 

açıldığında, insanların sözü hemen “pedagoji”ye getirdiklerini ve dolayısıyla 

Avrupa’dan, kütüphanelerden bu alanla ilgili pek çok bilgiyi toplamaya çalıştıklarını 

söyler; bu çabayı takdir eder. Bütün gayretlerin mutlaka meyve vereceğini düşünür. 

Ancak Refik Hâlid’in asıl üzerinde durmak istediği, efendice davranma durumu olan 

eski anlamıyla terbiyedir. İşte bu anlamına göre terbiye için bir cemiyet 

oluşturulmasını, bu cemiyetin de tavırları terbiyeye göre düzenlemeye çalışmasını, 

insanlara medeniyete uygun terbiye durumlarını anlatmasını ister. Memlekette artık 

insanların hareketlerinde ne eski ataların terbiyesinin ne de Avrupa terbiyesinin 

hâkim olabildiğine, bu sebeple de kuralsızlık ve usulsüzlük içinde kaba ve akla estiği 

gibi davranıldığına dikkat çeker. Nezaket, merhamet, hürmet gibi kavramların 

kalmadığını, bencilliğin hayatı ihlâl ettiğini ifade eder. Ardından bu düşünceye sahip 

olmasına sebep olan, günlük hayattan örnekler gösterir. Görgü kurallarına karşı 

kayıtsız kalınmasından dolayı şikâyetlerini bildirir ve insanlığa ihtiyaç duyduğunu 

vurgular.     

 

Selâhaddin Enis, Musâhabe-i Edebiyye: Yara,  Pâyitaht,  nr. 24-16, 18 

Şubat 1337 Cuma 

 

Selâhaddin Enis, İstanbul’un sosyal durumunu değerlendirir ve bu durumu bir 

“yara” olarak nitelendirir. Yeryüzünün savaşa ait etkilerinden, sefaletlerinden en çok 

nasibini alan şehrin İstanbul olduğunu düşünür. Yazısında Tevfik Fikret’in “Sis” 

şiirinde İstanbul’u “en kirli kadın” ifadesiyle tarif etmesine rağmen, İstanbul’un 

hiçbir zaman yaşanılan dönemdeki kadar kirlenmediğini söyler. İstanbul’un ağlıyor 

mu gülüyor mu belli olmadığını, hattâ coğrafi konumuyla bile ne Avrupalı ne de 



 41

Asyalı olabildiğini dile getirir. Sultan Abdülhamit döneminde zevkine düşkün, 

hürriyet senelerinde sarhoş, savaş zamanında düşünür, Mütareke’den sonra 

kaldırımdan kaldırıma koşan bir yosma olarak değerlendirdiği İstanbul’u, ömrü çok 

daha uzun kimselerin daha fazla yüzüyle tarif edebileceğini söylerken, şehrin 

devirlere göre değişen çehresini ortaya koyar. Semtlere bakıldığında, bu şehir 

hakkında farklı yorumların ortaya çıkacağını ifade eder. Galata sahiline, Beyoğlu’na 

bakılırsa İstanbul eğlenen, gülen; Aksaray taraflarına gidildiğinde, İstanbul aç ve 

sefil bir halde ağlar. Yirminci asrın ortasında İstanbul’u bir “yara” olarak gören 

yazar, her gün güneşin bu yarayı utançla kızarttığını belirtir.    

 

Dârülfünûn’da Talebe Dârü’l-Mesâileri, Pâyitaht,  nr. 25-17, 19 Şubat 

1337 Cumartesi 

 

Dârülfünûn’un Meşrutiyet’ten itibaren birkaç devir geçirdiği belirtilerek her 

devreye göre eğitim sisteminin de değiştiği ifade edilir. Savaş döneminde kurulan 

Dârülfünûn Teşkilâtı’yla birlikte eğitim ve öğrenci hakları konusunda yabancı 

memleketlerdeki benzerlerine yaklaştığı, o güne dek çok gerekli olmasına rağmen 

ihmal edilen bazı derslerin programa eklendiği dile getirilir. Mütareke’den sonra 

derslerde ve kadroda yapılan değişikliklerle Dârülfünûn’un geriye gittiği yorumu 

yapılır.    

 

Aliye Esad, Tenkid: “Kadınlar Dünyası”, Pâyitaht,  nr. 28-20, 27 Şubat 

1337 Pazar 

 

Aliye Esad, Kadınlar Dünyası gazetesinin gün geçtikçe ilerlemekten çok 

gerilediğini söyler ve bu gerilmenin sebeplerini sorgular. Kadın haklarını tanıtacak, 

kadınların sesini duyurmasına yardımcı olacak, ilerleme ve gelişmelerini sağlayacak 

bir gazetenin yazarlarının çoğunlukla erkeklerden oluşmasını eleştirirken, erkek 

yazarların kadın imzası atmasını “seciyesizlik” olarak nitelendirir. Yazılarda kadın 

ruhunun, üslubunun, hissinin, fikrinin taklit edildiğinden bahseder. Mecmuada kadın 

yazısının zayıflık ve korkaklık şeklinde gösterildiğini düşünür. Gazetenin 

gerilemesinin sebebini de bu duruma bağlar. Kadınlar Dünyası’nın tam bir kadın 



 42

ruhundan çıkmadığını, dolayısıyla kadınlığın gururunu ve şerefini küçülttüğünü ifade 

eder. Erkeklerin hizmet amacıyla bu yazıları yazdığını; ancak bu yazıların zarar 

verdiğini belirtir. Kadınlara hizmet etmek isteyen erkeklerin kadın imzası altına 

saklanmadan, erkeklerin çıkardığı gazetelerde yazmasını tavsiye eder. Bazı 

nüshalardan seçtiği yazılardan söz eder ve örnekler üzerinde değerlendirmeler yapar. 

Toplumsal bir buhran içinde çıkan ve belirli bir kesimin ismini taşıyan bu gazetenin 

samimiyet, doğruluk ve gerçekleri yansıtmasını beklediğini dile getirirken, yazısının 

sonunda, memlekete ve kadınlara hizmet edeceklerini düşünen maskeli erkeklere 

Diyojen’in “Gölge etme başka ihsan istemem.” sözünü hatırlatır.   

 

Selâhaddin Enis, “İhmal ve Küfrân”, Pâyitaht,  nr. 30-22, 1 Mart 1337 Salı 

 

Selâhaddin Enis, Osmanlı toplumunda tarih boyunca, yenilik getirenlerin, 

başarı elde edenlerin, memleket adına çaba gösterenlerin kıymetinin bilinmediğini 

anlatır. Genç Osman ve III. Selim gibi yenilikçi ve iyi padişahların öldürülmelerine 

karşılık eğlence düşkünü kimselerin desteklenmesinden bahseder. Asırlar geçmesine 

rağmen aynı anlayışın devam ettiğini belirtir. Faziletli, cesur, zeki, yenilikçi ve 

memlekete faydası dokunan insanların ihmal edildiğinden, iyiliklerinin 

unutulmasından şikâyet eder. Son senelerde bu ihmalin en canlı örneği olarak 

Müverrih Mizancı Murad’ı ve Ahmed Mithad’ı gösterir. Müverrih Mizancı Murad’ın 

senelerce bir okulun kürsüsünden öğrencilerine büyük bir cesaretle gerçek tarihi 

anlatmasına rağmen insanların onu hain olarak tanıdığını ifade eder. Hayatının son 

zamanlarında gerici sıfatı verilmesinden, cenazesinin sessiz sedasız kaldırılmasından 

ve hiçbir gazetenin ölümünü bile duyurmamasından yakınır. Selâhaddin Enis’in son 

günlerde işittiğine göre Nüzhet Sabit adına arkadaşları tarafından bir kitap çıkarılır 

ve Celâl Sâhir de “Sekizinci Kitap” isimli eserini Ömer Seyfettin’e ayıracağını 

bildirir. Yazar, “Şairlerin Kitabı” adı verilen ufak bir mecmuaya yalnızca şairler 

dâhil edilecekse en başta Tevfik Fikret’in yer alması gerektiğini düşünür. Hisleri ve 

düşünceleri üzerinde büyük etkisi olan Tevfik Fikret’i düşünüp yer vermediği için 

Celâl Sâhir’e sitem eder. Tevfik Fikret’e karşı gösterilen ihmalin sebeplerini sorgular 

ve Fikret’in hayatının son zamanlarında ihmalden dolayı çevresine küserek Âşiyân’a 

çekildiğini ifade eder. Senede bir defa mezarı başında anılmasının bu durumu biraz 



 43

affettirebileceğini söyler. Ancak ilim, irfan ve edebiyat âlemine pek çok eser 

bırakmalarına rağmen Müverrih Mizancı Murad ve Ahmed Mithad’ın hiçbir şekilde 

hatırlanmadığını dile getirir. Yazısının sonunda, bu durumdan memleketteki herkesi 

sorumlu tutar. Büyüklerini ihmal edenlerin sonraki nesilden de aynı davranışı 

göreceklerini vurgular.  

 

Selâhaddin Enis, “Panzehir”, Pâyitaht,  nr. 33-25, 4 Mart 1337 Cuma 

 

Önceki nüshada neşredilen “Kadınlar Dünyası” isimli yazısında Aliye Esad’ın 

yorumlarına katıldığını belirten Selâhaddin Enis, memlekette kadınlara özgü böyle 

bir mecmuanın çıkma sebebini anlayamadığını söyler. Kadınların hakları yenilmediği 

halde bu tarzda davranmalarını “Alafrangalık ve Frenk kadınlarını taklit” olarak 

nitelendirir. Türk kadınının dünü ile bugününü karşılaştırır ve özellikle Beyoğlu’nda 

eğlence âlemlerindeki kadınları değerlendirir. Ahlâk çöküntüsü içinde, Batılı yaşayış 

tarzına özenerek kendi kültüründen uzaklaşan kadınları çok ağır bir dille eleştirir. 

Kadınların tavırlarıyla dinî ve millî değerleri alt üst ettiğini düşünür. Ahlâksızlığın 

yayıldığı bu süreçte yazarın bulduğu çözüm, böyle kadınları sopayla dövmektir. 

Kadınların evlerinden çıkıp erkeğin yanında sosyal hayata girmesine karşı çıkan 

yazar, Türk kadınının sahneye çıkmasını da üzüntüyle karşılar.      

 

Refik Hâlid, Çarşamba Hasbihalleri: İstanbul Sokaklarında, Pâyitaht,  nr. 

38-30, 9 Mart 1337 Çarşamba 

 

Yazar, karamsarlığın kendisini sardığı, hayatın tadını kaybedip 

etrafındakilerden uzaklaştığı bir dönemde, on beş gün boyunca İstanbul sokaklarında 

dolaşır. Bu gezintiler sırasında hissettiklerini, İstanbul’un çeşitli semtlerindeki dar 

ara sokakları, o sokaklarda yaşayan insanları, evleri, satıcıları ve gözlemlediği pek 

çok unsuru kendisinde bıraktığı izlenimlerle beraber ayrıntılı bir şekilde tasvir eder.   

 

 

 



 44

Hâlid Fahri, Temâşâ: “Yeni Sahne – Dârülbedâyî”, Pâyitaht,  nr. 39-31, 10 

Mart 1337 Çarşamba ( Perşembe) 

 

Hâlid Fahri, insanın en eski medeniyet meselesi durumundaki sanatın, ruhu 

aydınlatan ışığını takip eden, hiçbir durumda coşkusu sönmeyecek ve sanata 

gerçekten bağlı kişilere muhtaç olduğunu söyler. Bu yazıyı, Yeni Sahne’nin 

kadrosundaki iki sanatçının Dârülbedâyî’e katılması üzerine yazdığını açıklar. 

Sanatçıların Yeni Sahne’den ayrılma sebepleri ile ilgili fikir yürütür ve sanatçılardan 

birinin ayrılmasını gerektirecek herhangi bir olumsuzluğun gerçekleşmediğini 

belirtir. Hem bu sanatçı hem de Dârülbedâyi’nin durumuyla ile ilgili düşüncelerini 

dile getirir. Gelecek günlerde neler yaşanabileceğine dair yorumlar yaptıktan sonra 

bu olayı bir ahlâk ve prensip meselesi olarak değerlendirdiğini ifade eder. Hâlid 

Fahri, Tevfik Fikret’in vatan için söylediği sözünden alıntı yapar ve “öz oğulları ve 

şefkatli kızları” sayesinde sanatın hiçbir zaman ölmeyeceğini vurgulayarak yazısını 

bitirir. 

 

Tokadîzâde Şekib, Kıymetli Bir Mecmua, Pâyitaht,  nr. 39-31, 10 Mart 

1337 Çarşamba ( Perşembe) 

 

Yazar, Yaşar Şâdi’nin çıkardığı mecmua hakkında bilgi vererek mecmuanın 

edebiyat âleminde edineceği yerle ilgili yorumlar yapar. Okurlara mecmuanın 

muhtevasını açıklar, dikkate değer özelliklerinden bahseder. Yaşar Şâdi’nin, her 

yönüyle kıymetli bulduğu bu mecmuada kendisine de üç beş satırlık yer ayırdığını 

ifade eder.   

 

Yaşar Şâdi’nin “Mecmua-i Hâtıratım” ismini verdiği eseri, dönemin tanınmış 

kişilerinin el yazılarını içeren bir derlemedir. Ölümünden sonra Türk ve İslam 

Eserleri Müzesi’ne konulur.92  

 

                                                 
92 Ayrıntılı bilgi için bkz. İbnülemin Mahmud Kemal, Son Asır Türk Şairleri, C.1, Orhaniye 
Matbaası, İst. 1930, sy. 1753-1756,  “Şadi, İsmail Yaşar”, Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi, 
C.8, Dergâh Yay., İst. 1998, sy. 83   



 45

Selâhaddin Enis, “Tombala, Tombala..”, Pâyitaht,  nr. 40-32, 11 Mart 

1337 Cuma 

 

Selâhaddin Enis, Mütareke Dönemi’nde halkın, İstanbul’a gelen Beyaz Ruslar 

sayesinde öğrendiği tombala oyunuyla ilgili yorum yapar. Bir hastalık olarak saydığı 

tombala oyununun önce Beyoğlu’nda ortaya çıktığını, ardından İstanbul’un çeşitli 

semtlerine yayıldığını hattâ Müslümanların bulunduğu mahalle aralarına kadar 

girdiğini belirtir. Sürü olarak nitelendirdiği Kırım sahillerinden İstanbul’a gelen 

Rusların, Deli Petro’nun silâhla, topla alamadığı İstanbul’u, tombala oyunu ve 

kafeşantanların renkli dünyasıyla büyülediğini söyler. İstanbul’un büyük bir 

tehlikeyle karşı karşıya olduğunu vurgulayan yazar, tehlikenin sorumluluğunu 

İstanbul halkına yükler. Tombala oyunuyla yaşanan ahlâksızlıklardan, kaybolan 

hayatlardan, çöken ailelerden, yara alan millî ve manevî değerlerden bahseder ve 

toplumu kendine getirmek için halka sert bir dille seslenir.     

 

Hâşim Nâhid, İçtimâî Tedkîkler: “Milliyet”in Yanlış Telakkîleri,  

Pâyitaht,  nr. 42-34, 13 Mart 1337 Pazar 

 

Sosyal olayların yanlış anlaşılmasının temelinde cehaletin olduğunu belirten 

Hâşim Nâhid, memlekette milliyet akımının yanlış değerlendirilmesini de cehalete 

bağlar. Milliyet akımının doğal ve sosyal bir olay olduğunu kavramak için toplum 

hayatını bilmek gerektiğini söyler. Bu sebeple yazısında milliyet akımını toplum 

hayatı noktasından değerlendirir. İnsanlar ve milletlerin zaman içinde yaşadığı 

değişimleri anlatır ve milliyetin bir “tekâmül” olduğunu vurgular. Müslümanların da 

cehaletten dolayı bu “tekâmül”ü algılayamadıklarını ifade eder. İnsanların yeni 

fikirlere karşı mücadele ettiğini dile getirir. Özellikle edebiyatçıların yeniliğe karşı 

mücadele etmesinin sebeplerini değerlendirir. Milliyet akımına karşı gelenlerle 

mücadele etmek amacıyla eski edebiyatçılarla millilik konusunda münakaşa 

başlatmaya çalışır. Bu niyetle eski edebiyatçılardan Ali Kemal’e milliyetten ne 

anladığını sorar. Milliyet kavramı hakkında ilmin kabul edeceği bilgisi varsa 

söylemesini ister. Aksi takdirde, bugünkü neslin ruhunu, eski Osmanlılık zihniyeti ve 

tarihe karışmış zevkiyle mahkûm etmekteki ısrarcılığını anlamsız bulur. Hâşim 



 46

Nâhid yazısının sonuna eklediği notla, “Boşanan Destiler” isimli yazısını mektup 

aracılığıyla eleştiren Mehmed Rasim’e seslenir. Makaleyi bir kere daha okumasını 

rica eder ve birbirine benzemeyen milletlerin edebiyatını ve edebiyatçılarını 

karşılaştırmanın doğru olmayacağını belirtir.  

 

Mehmed Rauf, Musâhabe-i İçtimâîye: Kadının Hayatta Mevkîi, Pâyitaht,  

nr. 43-35, 14 Mart 1337 Pazartesi 

 

Mehmed Rauf, kadını hayatın vazgeçilmez ve en önemli unsuru kabul eder. Bu 

önemi anlatabilmek için çeşitli tasvirler ve benzetmeler yapar. Kadın ve erkeğin 

birbiri için anlam ve öneminden bahsederek medeniyet ve ilerlemenin kadınla 

erkeğin karşılıklı durumundan ortaya çıktığını belirtir. Kadının medeniyete doğrudan 

ve dolaylı etkilerini çeşitli örnekler üzerinde durarak açıklar. Dünyayı, erkeği ve 

medeniyeti sadece kadının geliştirdiğine ve değiştirdiğine inanan yazar, Müslüman 

ve Hıristiyan memleketlerini kadının hayattaki yeri bakımından karşılaştırır. 

Kadınsız yaşayan Müslüman memleketlerde sefalete, kadınla yaşayan Hıristiyan 

memleketlerde refaha rastlanıldığını söyler. Hayatın, bütün gücüyle ortaya çıkması 

için kadınla erkeğin temasını gerekli gören Mehmed Rauf, Türk toplumunun bütün 

kusur ve illetlerinin temelinde kadınları erkeklerden ayrı bir hayata mahkûm etmenin 

yattığını vurgular. Bundan dolayı ilerlemek ve yükselmek için kadınlara hayatın her 

alanında lâyık oldukları yerin ve saygının verilmesi gerektiğini düşünür. Kadınları 

örterek korunmaya çalışılan namusun, memleketi idare edecek kadar ilerlenmediği 

için düşmanlar tarafından heder edildiğini hatırlatır. Memleketin hayatını 

değiştirebilmenin ve medeniyete ulaşmanın, kadınları hayata sokmak, aydınlatmak 

ve cehaletten kurtarmakla gerçekleşeceğini ifade eder. Bütün cemiyetlerden, 

fırkalardan programlarının en başına bu konuyu kaydetmelerini ister. Mehmed Rauf, 

kadının hayattaki yerini dile getirdikten sonra yazısını, kadınlara hakları tanınmazsa 

milletin mahvının kaçınılmaz olduğunu dile getirerek bitirir. 

 

 

 



 47

Mehmed Rauf, Hafta Musâhabesi: “Garb Hayatı”, Pâyitaht,  nr. 44-36, 15 

Mart 1337 Salı 

 

Mehmed Rauf, öncelikle yazısında bahsettiği konularla ilgili alt başlıkları verir. 

Yazının  “Başlamadan Evvel” başlıklı giriş bölümünde, “Garb Hayatı” ismi altında 

yapacağı değerlendirmelerin amacını açıklar. Dünya Savaşı’nın sadece şehirleri ve 

siperleri değil, aynı zamanda hayatın bütün dengelerini, toplumların bütün 

müesseselerini, fikirleri, inanışları da yerle bir ettiğini belirtir. Savaşın ardından 

insanlığın hayatı her yönüyle yeniden düzenlemeye başladığını söyler. Avrupa’da 

savaşın ardından hayatı, yeni bir hayat kurmak adına yapılan çalışmaları takip 

etmenin ve Avrupa’nın yeni bir hayat kurarken taşıdığı zihniyeti bilmenin memleket 

açısından önemini vurgular. “Garb Hayatı” başlığı altında sözü edilen bu noktaları 

takip ederek, kaydetmeye ve memleketi aydınlatmaya çalışacağını dile getirir. 

Mehmed Rauf, “Berlin’de Hayat, Umûmî Ahlâksızlık, Herkes Hırsız, Herkes 

Sahtekâr, Erzak ve Mevadd-ı Gıdaiye! Meydanda süt, et, yağ yok. Fakat zenginler 

istedikleri kadar buluyorlar, Gizli lokantalar, Hırsızlar ve sâbıkalılarla beraber, 

Sinemada mefsedet-i ahlâk kalemler- gayr-i tabîi münâsebet taraftarları, Zevke ibtilâ-

yı umûmî,- herçi bâd âbâd para lâzım,   

 

Belçika’da es’ar, Harbden evvel en ucuz memleket, Şimdiki fiyatlar, Elbise ve 

kumaş fiyatlarındaki fark, İngiltere’de harbden evvel ve harbden sonra fiyat farkı  

 

Hayat-ı fikrîye, Fikir ekmeği vücud ekmeğinden az mı lâzımdır?, Fransa’da 

Wagner meselesi, Alman Wagner’in eserleri Fransa’da yine oynanacak mı?, Sanat ve 

fikir beynelmilel muharebelere tâbî midir?, Dâhiler doğdukları memleketin mi, yoksa 

bütün insaniyetin mi evladıdırlar?, Halk fikir erbâbından daha munsîf, daha 

makûldür: Wagner’in eserleri yeniden alkışlanıyorlar!” başlıkları altında okurlara 

bilgi verir. 

 

 

 

 



 48

Selâhaddin Enis, Yükseliyorlar!, Pâyitaht,  nr. 39, 18 Mart 1337 Cuma 

 

Batı’nın etkisiyle Türk toplumunun kadınlarını etkisi altına alan feminizm 

akımı hakkında fikirlerini belirten Selâhaddin Enis, kadınların ilerlemek ve gelişmek 

adına ortaya koydukları çabaları küçümser. Alaycı bir dille yaptığı yorumlarda, Türk 

kadınının ilerlemeyi evindeki kafesi, yüzündeki peçeyi çıkarmak; Beyoğlu’nda, 

Kadıköy’de ve parklarda ahlâka aykırı davranışlarda bulunmak şeklinde algıladığını 

savunur. Bu hızlı değişimin, toplumda, kadınların yükselişi ve ilerleyişi olarak 

nitelendirildiğini ifade eder. Sosyal hayat içinde kadının konumunun değişmesiyle, 

hayata dâhil olmasıyla ortaya çıkan durumları değerlendirirken, değişimin 

ahlâksızlığı da beraberinde getirdiğini anlatmaya çalışır. 

 

Çapanoğlu Münir Süleyman, Eski Osmanlılarda Sanayî-1/2, Pâyitaht,  nr. 

39, 18 Mart 1337 Cuma / nr. 41, 20 Mart 1337 Pazar 

 

Münir Süleyman, eski Türklerde sanata eğilim bulunup bulunmadığını 

değerlendirmek istediğini belirtir ve bunu sosyal hayat bakımından aydınlatılması 

gereken bir durum olarak düşünür. Orta Asya bozkırlarında göçebe bir hayat yaşayan 

Türklerin hayat biçimleri hakkında bilgiler verir. O dönemlerde Türklerin göçebe 

hayat tarzından dolayı sanat fikrine sahip olmadıklarını, Anadolu’ya gelmelerinden 

sonra yerleşik yaşamla beraber Türklerde sanat fikrinin uyandığını, gelişmeye 

başladığını belirtir. Osmanlı padişahlarının sanata bakış açılarından, bazı 

padişahların zamanında sanat değeri taşıyan çalışmalardan ve sanatın gelişimini 

etkileyen kişilerden bahseder. Yazısının ikinci bölümünde daha çok, Osmanlı 

toplumunda ihtiyaç kadar üretilen el emeği ürünleri sanat olarak değerlendirir. 

Osmanlı milletinde sanatın geri kalmasını, siyasî, sosyal ve ekonomik bakımdan 

değişen dünyaya bağlar ve bu konuda ayrıntılı bilgi verir. Batı ve Doğu medeniyetini 

karşılaştırırken, sözü aynı zamanda güncel bir konu olan kumarhaneler, kahvehaneler 

ve eğlence âlemlerine getirir. Türk halkından, Batı’yı örnek alırken, maddî ve 

manevî değerlere aykırı olmamasına dikkat etmelerini ister. Münir Süleyman, yazısı 

boyunca dönemin anlayışı olan millîlik akımı doğrultusunda düşünmeye ve 



 49

düşündürtmeye çalışır. Bu sebeple millî bir değer olan sanâyînin her çeşidine sahip 

çıkılmasını memleketin geleceği için zorunlu bulur.    

 

Hâşim Nâhid, Musâhabe-i İçtimaîye: Meyhane ve ……ler Şehri,  Pâyitaht,  

nr. 43, 22 Mart 1337 Salı 

 

Hâşim Nâhid, yazısında İstanbul ve bu şehirde yaşayan halkın geçmişi ile 

içinde yaşanılan zamanını karşılaştırır. Sokaklarında gururla, mutlu ve canlı dolaşan 

insanların şehir gibi cansız ve kansız bir hâle geldiğini belirtir. Şehrin yangınlarla 

harabeye döndüğünü, insanların açlık ve sefaletle cansızlaştıklarını söyler. Her türlü 

felâkete rağmen meyhanelerin sayılarının artması yanında sınırlarını da genişleterek 

mahalle aralarına bile yayılmasına dikkat çeker. Savunma Bakanlığının kapısının 

yanında yer alan meyhaneden çalgılı eğlence gürültülerine ses çıkarılmamasını 

eleştirir. Osmanlı Türklerinin başkenti İstanbul’un saltanat ve kudreti sarsıldığı gün 

“meyhaneler ve …….ler şehri” hâline geldiğini düşünür. Hükûmete yanlışlıklara 

çözüm bulamadığı için göndermede bulunsa da asıl kızdığı ve bu durumdan sorumlu 

tuttuğu İstanbul halkının kendisidir. Halkın artık şeref, hürriyet, vatan millet, Allah 

kavramlarını umursamadığını inanır. Hâşim Nâhid, yazısının sonuna eklediği notta 

okurlara seslenir. İstanbul ve halkı hakkında yaptığı genel değerlendirmelerden 

okurların özel bir anlam çıkarmayacağını umduğunu dile getirir. Memleketin kötü 

insanlarına hitap ettiklerini hatırlatma ihtiyacı hisseder. 

 

Refik Hâlid, Çarşamba Hasbihalleri: Sulh, Pâyitaht,  nr. 45, 24 Mart 1337 

Perşembe 

 

Refik Hâlid, yazısında barış kavramını ele alır. Ancak barışın siyasî 

boyutlarını, şartlarını, sebeplerini, milletler üzerindeki olumlu veya olumsuz etkisini 

değil, insanlık adına barış kavramını değerlendirir. Dünya Savaşı’nın içinde yer alan 

devletlerin barış döneminde kendilerini aklama çabaları üzerinde dururken, insanlığa 

verdikleri zararın boyutlarını sorgular. İnsanlığın savaştan kazazede gibi çıkacağını 

söyler ve barışın insanlığa hissettireceklerini ifade etmeye çalışır. 

 



 50

Selâhaddin Enis, Nîşter,  Pâyitaht,  nr. 45 (46), 25 Mart 1337 Cuma 

 

Selâhaddin Enis, yazısında memleketin sosyal hayatı üzerine yorumlar yapar. 

Özellikle de modernleşmenin yanlış anlaşılmasından bahseder ve Türk toplumunun 

inançlarına, gelenek ve göreneklerine aykırı düşen kadın erkek ilişkilerini fuhuş 

olarak nitelendirir. Kadınların tavırlarındaki değişikliği “feminizm” akımına bağlar. 

Gençleri bu tehlikeye karşı uyarır, feminizmi yıkmaya çağırır. Erkekleri de 

kadınlarına karşı daha sert, ahlâk konusunda daha sıkı olmaya ve şiddete davet eder.    

 

Mehmed Rauf, Garb Hayatı, Pâyitaht,  nr. 46(47), 26 Mart 1337 

Cumartesi 

 

Mehmed Rauf, Avrupa’da cinayetlerin çözümü, kâtillerin bıraktıkları izlerin 

takip edilmesi ve suçluların yakalanmasının gelişen çağın bir sonucu olarak bilim 

hâline geldiğini belirtir. Avrupa’da suçluları yakalamak için kullanılan yeni usûl ve 

tarzın incelenmesi ve karşılaştırılmasının memleket açısından faydalı olacağını 

düşünür. Yazar, “Câni takîbatı. – İngiliz zabıtasının tarzı ve usulü: Londra’da 

esrarengiz bir cinayet. – Yegane emare küçük bir el feneri – El fenerinden kâtil nasıl 

elde ediliyor?- Fransız zabıtası nasıl çalışıyor? – Paris’te esrarengiz bir sirkat.- Sârik 

hiçbir iz bırakmıyor.- Zabıta hırsızı nasıl yakaladı? – Alman zabıtasının usul-i takîbi. 

– Berlin’de esrarengiz bir katl.- Yine hiçbir iz, bir emare mevcud değil.- Zabıta kâtili 

nasıl ele geçirdi?- Avusturya zabıtasının tarzı- Avusturya zabıtası takîbatını 

bilâkimya yapıyor.- Viyana’da esrarengiz bir cinayet.- Mahal-i cinayete bir amele 

şapkasından başka bir şey bulunmuyor.- Şapkanın kimyevî tedkîki.- Kâtil nihayet 

elde ediliyor” başlıkları altında bilgi verir ve yorumlarda bulunur.   

 

Selâhaddin Enis, Bahâriye, Pâyitaht,  nr. 49, 29 Mart 1337 Salı 

 

Selâhaddin Enis yazısında, millet adına bahara seslenir. I. Dünya Savaşı’nın 

başlamasıyla birlikte, yıllardır halkın yaşadığı acılardan, felâketlerden, verdikleri 

kayıplardan, sefaletten bahseder ve bütün milletin umutla barışı, mutluluğu 

beklediğini belirtir. Bahardan Türk milleti adına barışı getirmesini ister. 



 51

Refik Hâlid, Çarşamba Hasbihalleri: Sinema Derdi, Pâyitaht,  nr. 50, 30 

Mart 1337 Çarşamba 

 

Refik Hâlid, sinemanın İstanbul’a, İstanbul ahlâkına zarar verdiğini ve 

çocukları zehirlediğini düşünür. Toplumda ilerleme adına atılmaya çalışılan bütün 

adımları sinemanın engellediğini belirterek, toplum hayatına nasıl bir etkisinin 

olduğunu örnekler göstererek açıklar ve değerlendirmelerde bulunur. 

 

Hâlid Fahri, Zevk Meselesi, Pâyitaht,  nr. 51, 31 Mart 1337 Perşembe 

 

Hâlid Fahri, zevk kavramını öncelikle her güzel sanat dalı için ayrı ayrı 

değerlendirir ve hepsinde de eserlerin, çeşitli kurallara ve akımlara göre güzel kabul 

edildiğini, zevkin bu kural ve akımların gölgesinde kaldığını belirtir. Bundan dolayı 

da yeniliklerin kolay benimsenmediğini söyler. Daha sonra moda ifadesiyle 

karşılanan kıyafetteki zevkten bahseder ve modadaki zevkin güzel sanatlardan farklı 

bir yönünün bulunduğunu ifade eder. Güzel sanatlarda kolay kabul görmeyen 

yeniliklere karşı, modada güzelliği ya da yakışması düşünülmeden yeniliklerin çok 

çabuk benimsenmesi, hattâ önceki kıyafet tarzının çok çabuk gülünç hâle gelmesi 

üzerinde durur. Yazar, bu açıklamaların ardından zevk meselesini kişiyi temel alarak 

değerlendirir. Zevki güzel heyecanlar hissetmek için ortaya çıkmış bir algı gücü 

olarak açıklayan Hâlid Fahri, her insanda var olan ancak kişiden kişiye değişen 

zevkten söz eder. İnsanların bir sanat eserine karşı zevk duyabilmesi için gereken 

durumları belirler.  

 

Selâhaddin Enis, Yine O Yara, Pâyitaht,  nr. 52, 1 Nisan 1337 Cuma 

 

Selâhaddin Enis, Batı’daki feminizm akımının Türk kadınlarını etkisi altına 

alması ve tombala oyununun İstanbul halkının millî ve dinî değerlerini alt üst ederek, 

ahlâk çöküntüsüne yol açmasıyla kadınların kılık kıyafetlerinde, tavırlarında ve 

anlayışlarında meydana gelen değişiklikleri sert dille eleştirdiği kadınlarla ilgili 

birkaç yazı yazar. Yorumlarından dolayı yazılı ve sözlü olarak hakarete varan 

tepkilere maruz kalır. Son olarak parkta bir grup kadın tarafından saldırıya 



 52

uğramasının üzerine yazılarında anlatmak istediklerini açıkladığı ve yine kadınlık, 

kadının toplum hayatındaki yeri hakkında değerlendirmeler yaptığı bu yazıyı kaleme 

alır. 

 

Çapanoğlu Münir Süleyman, Tereddî, Pâyitaht,  nr. 53, 2 Nisan 1337 

Cumartesi 

 

Münir Süleyman, son zamanlarda toplumun ahlâk çöküntüsünün ihmal 

edilemeyecek duruma geldiğini belirtir. Kadınların ve gençlerin davranışlarını 

değerlendirerek medeniyetin yanlış anlaşılması üzerinde durur. Memleketin 

yazarlarını, düşünürlerini toplumu bu durumdan kurtarmak için yazdıklarına dikkat 

etmeleri konusunda uyarır. Hükûmetin tedbir alması, çözüm bulması için yaşananlara 

dikkatini çekmek ister ve halka seslenerek biraz da memleketi düşünmeleri 

gerektiğini söyler. 

 

C) Baş Makaleler 

 

Yahya Kemal, “Kör Kazma”, Pâyitaht, nr.1, 26 Kânûn-i sânî 1337 

Çarşamba 

 

İstanbul’a sevdalı şair dendiğinde ilk Yahya Kemal gelir aklımıza. Ancak o bir 

şehre sevdalanabilmek için “Türk İstanbul – I ”93 adlı makalesinde “ bir iklimin 

manzarası, mîmârîsi ve halkı arasında hâlis ve tam bir âhenk” olması gerektiğini 

söyler. Yahya Kemal, İstanbul’a baktığında hissettiklerini “ Mîmârîsini bu şehrin her 

tepesine, her sâhiline, her köşesine kurarken gûyâ: ‘Artık bu diyâr dünya durdukça 

Türk kalacaktır.’ dediği hissedilir.” ifadeleriyle dile getirir.(1974:9)  Onun şehir 

anlayışı “aynı zamanda yaşayan ve geçmişten getirdiği birtakım hatıraları yaşatan 

yani ‘hafızası olan’ bir birikimdir”94 Ne var ki ilk defa Pâyitaht gazetesinde 

                                                 
93 Yahya Kemal, Aziz İstanbul, İstanbul Fetih Cemiyeti, 3. Baskı, 1974,sy. 9- 28 
94 M. Fatih Andı, “Yahya Kemal’in Şiirlerinde Bir Medeniyet ve Kimlik Göstergesi Olarak 
Şehir” Bir Medeniyeti Yorumlamak Ölümünün 50. Yılında Yahya Kemal Beyatlı Sempozyumu 03 – 
07 Kasım 2008, İstanbul Yahya Kemal Enstitüsü Mecmuası V, İstanbul Fetih Cemiyeti  



 53

neşrolunan “Kör Kazma”95 makalesinde de belirttiği gibi, bu hafıza neyi yıktığını 

bilmeyen “kör kazma”lar tarafından silinmeye çalışılır. Üstada göre “kör kazma”yı 

eline alan Türkler, “beyinleri ‘yeni’ dedikleri mikropla aşılanmış bir neslin 

çocuklarıdır.” ‘Yeni’ Yahya Kemal için “ kente yansıyan geniş caddeler ve her şeyin 

birbirine benzemesinin yeknesaklığıdır.”96 İstanbul’un farklı tarihî dokuları “yeni” 

adı altında yok edilerek şehir yeknesaklığa mahkûm edilir. III. Selîm devrinde 

yapılan Küçüksu Karakolu’nun yıkılışından yola çıkılarak yazılan bu makaleden 

günümüze kadar pek fazla bir değişim olmadığını görmekteyiz. Yahya Kemal’in dile 

getirdikleri dikkate alınsaydı zihniyetimizdeki “kör kazma” sahip olduğumuz nice 

tarihi güzelliklerimizi yıkmaya devam edemeyecekti. 

 

Emine Semiye, “Terbiyemizde Kadın”, Pâyitaht, nr.2, 27 Kânûn-i sânî 

1337 Perşembe 

 

Emine Semih, makalesinde Osmanlı’da kadının sosyal terbiyeden mahrum 

kalışının sebeplerini irdeler. Bu mahrumiyeti “mânevî maraz” olarak isimlendirir. 

Öncelikle kadının sosyal terbiyeden uzak kalışını idrak eden ve bu konuda uzun 

zamandır pek çok fikir ileri süren; ne var ki sonuca ulaşamayan mütefekkirlerin, 

sebebi sadece mekteplerde görmesini tenkit eder.  

 

Sosyal terbiyenin mekteplerde öğrenilemeyeceğini, sadece bir gelenek hâlinde 

aileden kadının tüm çevresine yavaş yavaş yayılacağını savunur. Mektepte 

muallimlerin, ailede anne babaların dikkatli davranması gerektiğini söyler ve 

çocukların üzerinde bırakılan olumlu ya da olumsuz etkilerin önemine dikkat çeker. 

Yalnızca öğrenmekle meselenin çözülemediğini, öğrenilenlerin nerede ve nasıl 

uygulanacağının da ayrıca bir mesele teşkil ettiğini ifade eder. Çünkü mekteplerden 

alınacak sosyal terbiyenin uygulanmasında ailenin de engel teşkil ettiğini düşünür. 

“Maraz-ı mânevî”nin mevcut hâliyle mekteplerde tedavisinin mümkün olmadığını ve 
                                                 
95 Bu makale “Aziz İstanbul” adlı eserine alınmıştır. (Yahya Kemal, Aziz İstanbul, İstanbul Fetih 
Cemiyeti, 3. Baskı, 1974)    
96 Seval Şahin, “ Yahya Kemal, Modernite ve Kente Yürümek”, Bir Medeniyeti Yorumlamak 
Ölümünün 50. Yılında Yahya Kemal Beyatlı Sempozyumu 03 – 07 Kasım 2008, İstanbul Yahya 
Kemal Enstitüsü Mecmuası V, İstanbul Fetih Cemiyeti  
 



 54

bu meseleyi çözebilecek bir şeyler yapılmazsa geleceğin annelerinden ümidin 

kesilmesi gerektiğini vurgular. Bütün tespit ve değerlendirmelerinin ardından 

aslolarak meselenin kökenini sorgular. Emine Semih’e göre, kadınların sosyal 

terbiyeden mahrum kalışının başlıca sebebi ecdâdımızın kadınları cemiyetten 

uzaklaştırmaları ve harem hayatını güçlendirmeleridir. Tanzimatçıları da diğer 

mühim sebep olarak görür. Ona göre Tanzimatçılar haremi birden açarlar ve 

kadınların, erkeklerin muhitinde gerekli olan âdâb-ı muâşereti öğrenmeden aralarına 

girmelerine sebep olurlar. Bunun sonucunda eski terbiye de kaybolur.  

 

“İslâm ve Sanâyi-i Nefîse”, Pâyitaht, nr.6,  31 Kânûn-ı sânî 1337 Pazartesi   

 

Sanâyî- i Nefîse ile İslâmiyet arasında rekabet olduğunu düşünenlerin aksine 

böyle bir rekabetin değil sanatın pek çok alanında irtibatın olduğu örneklerle 

açıklanır. 

 

“Düşücemiz ve Gayemiz”, Pâyitaht, nr.9-1,  3 Şubat 1337 Perşembe 

 

Pâyitaht gazetesinin 9-1 numaralı nüshasından itibaren idaresinin yeni ellere 

bırakıldığı belirtilir. Makalede Pâyitaht’ın düşünceleri, amaçları gazete ve 

gazeteciliğin nasıl olması gerektiği açıklanır. Okurların sevdiği bir gazete olmak için 

hiçbir fedakârlıktan çekinmeyecekleri dile getirilir. Ortaya koydukları tüm niteliklere 

uygun kişi olarak Pâyitaht’ın müdürü İsmail Fâik Bey’in kısa özgeçmişi ve daha 

önceki faaliyetlerinden bahsedilir. Aynı zamanda İsmail Fâik Bey’le gazeteyi ne 

maksatla çıkardığı üzerine yapılan kısa bir mülâkata da yer verilir. Fâik Bey bu 

mülâkatta Pâyitaht’ın hiçbir siyasî fırkanın vasıtası olmadığını özellikle belirtir ve 

gazetenin muharrir kadrosunda Mehmed Rauf, Refik Hâlid, Hâlid Fahri, Kemal 

Emin, Ali Rıza Seyfi, Hâşim Nâhid, Selâhaddin Enis, Daloğlu Fuad, Hamdi Nüzhet, 

Ekrem Vecdet, Kesriyeli Sıdkı Beyler ve Nezihe Muhiddin, Aliye Ahmed 

Hanımların yer aldığını söyler.  

 

 

 



 55

“Azim ve Sebat”, Pâyitaht, nr.10-2, 4 Şubat 1337 Cuma 

 

Pâyitaht gazetesi olarak efkâr-ı umûmîyenin menfaati için azim gösterecekleri, 

usul ve kanunlar dâhilinde gayelerine uygun bir gazete neşretmede sebat edecekleri 

ve bu yolda cesaret gösterecekleri dile getirilir. 

 

“Gençlik ve Dârülfünûn”, Pâyitaht, nr.11-3, 5 Şubat 1337 Cumartesi 

 

Dârülfünûn’da yetişen gençler değerlendirilir. Gençlerin Dârülfünun’da elde 

ettikleri bilgilerin yanı sıra hayatın içinde de tecrübe edinmeleri gerektiği vurgulanır. 

Hayatın pek çok alanında kendilerine yer bulmaya çalışan ve Dârülfünun öğrencileri 

tarafından kurulan “Talebe Derneği” üzerinde durulur. Ayrıca Edebiyat 

Fakültesi’nde kurulan “Talebe Derneği Neşriyât Encümeni”nin kudsi bir teşebbüs 

olmasına rağmen henüz ortaya bir icraat koyamadıkları eleştirilir. Avrupa’da 

düzenlenecek olan Umûmî Talebe Konferansı’na Dârülfünûn’un temsilci gönderip 

göndermeyeceği sorgulanır. Dârülfünûn gençliğinin azmin, teşebbüsün timsali 

olması gerektiği belirtilir.  

 

Âtî ve İstanbul, Pâyitaht, nr. 14-6, 8 Şubat 1337 Salı 

 

Mütâreke döneminin İstanbul’u ekonomik açıdan yaşanan problemlerin 

sebepleriyle birlikte değerlendirilir. Bu değerlendirme geçmişteki İstanbul’un, 

şiirlere konu olan güzelliği, refah içinde yaşayan insanları, şaşaalı hayatı ve sosyal 

yapısıyla mutlu olarak görülen yönleriyle yapılır. Bugünkü İstanbul’un “siyah bir 

yokluk içinde her şeyden mahrum aç ve sefîl çocuklarını bağrına basmış inliyor.” 

olmasında özellikle Lâle Devri’nden itibaren cülûs gibi çeşitli sebeplerle dağıtılan 

paralar, saçılan altınlar sebep gösterilir. İstanbul halkının bir kısmının bazı salonlarda 

eğlence adı altında hem ahlâklarını hem de paralarını sarf ederlerken bir kısmının ise 

tozlu ve siyah kafesler ardında sefil hayatlar yaşaması eleştirilir. Ekonomik ve sosyal 

şartların bu şekilde devam etmesi hâlinde ekmeksiz, kömürsüz zavallı bir hayat 

yaşayan insanların ya helâk olacakları ya da göç etmek zorunda kalacakları söylenir. 

Hayatın bu acı yanını, tüm facialarını Müslümanların ve Türklerin üzerinde 



 56

gösterdiğine dikkat çekilir. İstanbul’un coğrafî koşulları, geçim kaynakları üzerinde 

kısaca yorum yapılır; hayata ve tabiata dair bütün olayların birbirine bağlı olduğu 

belirtilir. Dolayısıyla, özellikle ekonomik hayatta yaşanacak sıkıntıların her türlü 

sonucu doğurabileceği, zaten bozulmuş olan ahlâkî yapının daha çözümsüz hâle 

geleceği ve toplumun temeli aileyi etkileyeceği ifade edilir. Ekonomiden 

kaynaklanan bu hayat buhranının ahlâkî buhrana ve daha pek çok olumsuzluğa yol 

açtığı ve artık ibret alınması gerektiği, uyanma vaktinin geldiği vurgulanır.       

 

“Ahlâk Buhrânı”, Pâyitaht, nr. 12-4, 6 Şubat 1337 Pazar 

 

Mütareke yıllarının memlekette meydana getirdiği siyasî ve iktisâdî 

buhranlardan daha da önemli olarak niteledikleri ahlâkî bunalım değerlendirilir. 

Milletleri yaşatan mefhumların özellikle ahlâkî, fikrî ve içtimâî olduğu belirtilir. 

Harple birlikte ilim ve sanat dünyasında da ahlâkî fırtına yaşandığı üzerinde 

durulurken âkıbetin belirsizliğinden yakınılır. Memleketin içinde bulunduğu mevcut 

tehlikeden kurtulabilmesi için sağlam adımlar atılması gerektiği dile getirilir. I. 

Dünya Savaşı’ndan ciddi zâyiat vererek çıkılmış olmasına karşın asıl mühim olanın 

ahlâkın zarardan kurtarılması olduğu ifade edilir. Bu doğrultuda her ferdin mecbûrî 

bir mesuliyetinin bulunduğu vurgulanır. 

 

“Tarihin İtâbı”, Pâyitaht, nr. 13-5, 7 Şubat 1337 Pazartesi 

 

Türk toplumunda tarih boyunca pek çok kıymetli insan yetişmesine rağmen bu 

insanların yeterli ilgiyi göremedikleri için yok olup gittikleri belirtilir. Osmanlı tarihi 

ve kültür mirasına sahip çıkılmadığı için bilinen şairlere dair bile belgelerin 

bulunmadığı vurgulanır. Bu ihmalkârlıktan dolayı, yıllar sonra belki de Tevfik 

Fikret’in evinin yerinde taş ve topraktan başka bir şey olmayacağı ifade edilir. 

Makale, Tevfik Fikret’in eşinin “Âşiyan”ı Yunanlı subaylara kiralaması üzerine 

yazılır ve bu durum eleştirilir. “Âşiyan”ın Tevfik Fikret’e ait şahsî bir evi olmaktan 

çok bir döneme tanıklık etmesi özellikle önemsenir. Bu sebeple Türk milletinin 

“Âşiyan”ı millî bir mekân olarak sahiplenmesi ve koruması gerektiği dile getirilir. 

Tarihin önemli bir parçası olan bu evde bir Yunan bayrağının sallanması 



 57

düşüncesinin üzüntü verici olduğu söylenir. Toplumun, devlet yönetiminde mevkî 

sahibi kişilerin keyifleri için millî serveti harcamalarına; harp senelerinde mehtap 

âlemleri, vapur sefaları için para sarf etmelerine ses çıkarmadan şahit olduğu 

belirtilir. Tüm bu harcananlarla “Âşiyan”ı Yunanlı subaylara kiralamak yerine maddî 

sıkıntıya düşen Tevfik Fikret’in eşinden alınarak millî değerler arasına dahil 

edilebileceği üzerinde durulur. Ancak böyle yapılırsa “tarihin itâbından” 

kurtulabilineceği vurgulanır.         

 

“İstanbul Muhibleri”, Pâyitaht,  nr. 16-8, 10 Şubat 1337 Perşembe 

 

“İstanbul Muhibleri”97 adıyla bir cemiyetin İstanbul’da var olduğu söylenir ve 

diğer pek çok cemiyet gibi iyi amaçlarla kurulduğu belirtilir. İstanbul’un tarihî ve 

doğal güzelliklerini korumak, İstanbul’u sevmek ve sevdirmek gayesiyle bu cemiyeti 

kuranlardan Ziya Bey98 dışında kimsenin isminin ve çalışmalarının görülmemesi 

eleştirilir. Cemiyetin görevinin sadece İstanbul’un sahip olduğu güzellikleri korumak 

olmaması gerektiği belirtilerek, asıl görevlerinin Mütareke döneminde Türk ve İslâm 

medeniyetinin izlerini canlı tutmaya çalışmak olduğu vurgulanır. Ziya Bey’in tek 

başına gayretleriyle tüm çalışmaların üstesinden gelinemeyeceği dile getirilir ve 

toplum olarak ihmalkârlığımız sorgulanır.  

 

“İrfan Hayatımız”, Pâyitaht,  nr. 17-9, 11 Şubat 1337 Cuma 

 

Dârülfünûn’da Neşriyât Encümeni’nin kurulması ve hemen ardından saltanatın 

himayesine girmesiyle birlikte toplumun ilerleyeceğine olan inancın tazelendiği ifade 

edilir. Memleketin ilim alanında bir inkılâba çok ihtiyacının olduğu üzerinde durulur. 

Batı’nın yeni anlayışlarından fikir alınmadığında, Doğu’nun kıymetli eserlerine hak 

                                                 
97 İstanbul Muhibleri Cemiyeti 15 Temmuz 1911’de kurulur. Bir taraftan İstanbul’un tabii 
güzelliklerini ve tarihî eserlerini tanıtırken bir taraftan da bu eserlerin korunması için gerekli 
çalışmaları yapan cemiyet I. Dünya Savaşı’nın başlaması üzerine dağılır. Bkz. . Semavi Eyice, 
“İhtifalci Mehmed Ziyâ”, İslâm Ansiklopedisi, C.21,Diyanet vakfı, İst. 2000, sy.559-560 
98 İstanbul’daki tarihî eserler hakkında çalışmaları bulunan araştırmacı ve eğitimci Mehmed Ziyâ’ya, 
Türk tarihinin önemli olaylarını veya iz bırakmış kişilerin ölüm yıldönümlerinde ihtifaller 
düzenlemesi ve bu toplantılarda konuşmalar yapması dolayısıyla “ihtifalci” lâkabı yakıştırılır. 
Ayrıntılı bilgi için bkz. Semavi Eyice, “İhtifalci Mehmed Ziyâ”, İslâm Ansiklopedisi, C.21,Diyanet 
vakfı, İst. 2000, sy.559-560 



 58

ettiği değer verilmediğinde, beklenen ve umulan ilerlemenin, gelişmenin 

gösterilemeyeceği düşünülür. Daha önceki makalelerde, Dârülfünûn ve gençliğe 

eleştiride bulundukları; ancak bu son teşebbüsle ne kadar memnun oldukları dile 

getirilir. Neşriyât Encümeni’nin azimle ve iyi niyetle gayret gösterdiği müddetçe 

gayelerine ulaşacakları belirtilerek, Dârülfünûn gençliğine başarı dilenir.     

 

“İki İstanbul”, Pâyitaht,  nr. 18-10, 12 Şubat 1337 Cumartesi 

 

İstanbul’un hayat tarzı bakımından iki farklı yüzüne değinilir. Batı’dan 

gelenlerin ilk karşılaştıkları ve gerçek İstanbul zannettikleri Beyoğlu’nun asıl 

İstanbul olmadığı üzerinde durulur. İstanbul’u kozmopolit, gürültülü yanıyla tanıyıp 

asıl İstanbul zannedenlerin, özellikle ilk defa gelen yabancıların, büyük bir hata 

yaptıkları söylenir. Asıl, Türk ve Müslüman İstanbul’un Köprü’nün diğer tarafında 

camileriyle gürültüsüz, sâkin ve kendi köşesine çekildiği ifade edilir. Bu İstanbul’da 

yaşayanların, Beyoğlu’nu saran neşelerden, kahkahalardan uzak bir şekilde kederli, 

yaralarından dolayı acılar içinde ve perişan bir durumda yas tuttuğu dile getirilir. 

Gerçekte acı olan durum, bu İstanbul’un tanınmamasıdır. Buna sebep olarak da, bu 

İstanbul’un karanlık sokaklarıyla, harâbeler ortasında boynu bükük çocuklarla ve 

soluk yüzlü kadınlarla sessiz ve gösterişsiz olması, cenaze çıkmış bir matem evine 

benzemesi gösterilir. Oysa karşı taraf yüksek apartmanlarıyla, ışıklı eğlence 

yerleriyle, süslü kadınların dudaklarından dökülen kahkahalarla ve gürültülü, arabalı, 

tramvaylı sokaklarıyla çekicidir. Eğlenen İstanbul’da Türk’ün ruhunun olmadığı 

belirtilirken burası hiçbir zaman gerçek İstanbul kabul edilmez. Özellikle kabul 

edilmemesi gerektiği vurgulanır. Çünkü gerçek Türk ve İslâm İstanbul’unu var eden, 

Çanakkale’de ve diğer cephelerde ağır kayıplar vererek şehit olmuş genç yaştaki 

insanların aziz hatıraları kalplerde duyulmalıdır. Tarihin, cenazeleri üzerinde eğlenen 

milletleri sonsuza kadar lanetle kaydettiği söylenir. Son olarak da çılgın kahkahaları 

atanların, ruhlarında şehitlerin kefensiz hayatlarını taşıyan insanlar olmamasını 

umdukları dile getirilir.         

 

 

 



 59

“Kimsesizler…” Pâyitaht,  nr. 19-11, 13 Şubat 1337 Pazar 

 

Ali Rıza Seyfi’nin, 12 Şubat 1337 tarihli nüshadaki “Kimsesizler” başlıklı 

yazısı üzerine bu makale kaleme alınır.  Yazarın, dikkat çekici ve acıklı bir yarayı 

ortaya koyduğu belirtilir ve onun da söylediği gibi Türklüğe ait ne varsa hepsinin 

öksüz, kimsesiz olduğu üzerinde durulur. Bu kimsesizliğin sebeplerini insanların 

kendisinde araması gerektiği vurgulanır. Zamanın mücadele devri olmasından dolayı 

takdir edilen milletlerin kuruluşlarını, örgütlerini kendi muhitlerine uyarlayarak 

kabul etmeleri halka ve sanata ilgi duyanlara tavsiye edilir. Türk milletinin pek çok 

meziyete sahip olduğu belirtilir; ancak yokluklar içinde büyük bir varlık gösterse de 

kendisini hak ettiği gibi tanıtamadığı ifade edilir. Bu sebeple hâlâ Batı’da Türk 

dendiğinde Bin Bir Gece Masalları’nın garip varlıklarının akla geldiği söylenir. 

Durumun değiştirilebilmesi için önce küçük gruplar hâlinde toplanılması, sınıfların 

ve zümrelerin bir araya gelmesi çözüm olarak sunulur. Bu grupların önce birbirlerine 

destek vermeleri, bir arada denge kurmaları, birbirlerini tanıdıktan sonra kendilerini 

etrafa tanıtmaları tavsiye edilir. Ali Rıza Seyfi’nin yazısının ardından denizcilerle 

yakından ilgilenmek amacıyla bir iki yazar tayin ettikleri, denizcilerin sıkıntılarında 

gazeteyi haberdar edebilecekleri, denizciler için sayfa ayrıldığı bildirilir.         

 

“Ahlâk Buhranı ve Kadınlarımız” , Pâyitaht,  nr. 21-13, 15 Şubat 1337 

Salı 

 

Batı’da kadınların hayatının ve haklarının önemli bir yer tuttuğu; ahlâkın ve 

edebiyatın ortaya çıkışında kendisini gösterdiği için daima saygı gösterildiği 

belirtilir. Toplumun geleceğini ve gelişimini hazırlayan en etkili sebep olarak 

kadınlar gösterilir; bundan dolayı Batı’da kadınların hayatlarına yönelik en küçük 

olumsuz davranışın, hukuk kurallarıyla cezalandırıldığı ifade edilir. Ancak yalnızca 

sözle ve cezalarla kadın hayatına yönelik olumsuzlukların önüne geçilemeyeceğine 

de dikkat çekilir. Çevrenin, yaşanılan zamanın ve daha kapsamlı bir ifade ile açlığın 

etkisiyle bir kadının, sefalet içinde, çirkinliklerin bulunduğu bir ortama düşebileceği; 

bedeninin hırpalanabileceği, karnını doyurmak ve hayatını sürdürebilmek için 

vücudunu satabileceği üzerinde durulur. Kanunların, toplum hayatında belli bir 



 60

noktaya kadar böyle bir hakkı kadına verdiği, kimsenin bu hakkı ondan alamayacağı 

söylenir. Fakat bu hakkın, toplumun ahlâkına zarar vermeye başlamasıyla kanunun 

güçlü sesinin de rezalet hayatlar üzerinde kaybolduğu, etkisini yitirdiği düşünülür. 

Bu ifadelerin ardından Osmanlı toplumunun yaşanılan süreçte içinde bulunduğu 

ahlâk çöküntüsünden bahsedilir. Hem kadınların hem de erkeklerin sosyal terbiyenin 

yokluğundan sefalet ve felaket içinde bulunduğu ve eğlence âlemlerinde kadınların 

genel ahlâka, erkeklerin de kadınların haklarına zarar verdiği vurgulanır. Toplumun 

yaşadığı ahlâk çöküntüsü sadece kadınların düştüğü durum veya davranışlarıyla 

değil, erkeklerin de bu çöküntüdeki yerleriyle birlikte değerlendirilir. Toplum 

ahlâkını rencide eden bütün davranışlara karşı tedbir alması ve somut adımlar atması 

için ahlâk polisinin dikkati çekilmek istenir. Ayrıca kadınların haklarını savunan ve 

dile getirmeye çalışan “Kadınlar Dünyası” adlı dergiye çağrıda bulunulur. 

Sütunlarını şiirler ve erkeklerin yazdığı birçok yazıyla dolduracaklarına bu meseleyle 

ilgilenirlerse kadınlara daha büyük hizmet edecekleri söylenir.      

 

“Nereye Gidiyoruz..?”,  Pâyitaht,  nr. 22-14, 16 Şubat 1337 Çarşamba 

 

Eline kalem alan her gencin kendisini yazar hattâ üstad olarak algılaması 

eleştirilir. Gazete ve mecmualarda yazı yazanların sayısının fazlalaşması üzerine, 

yazılardaki kalitenin düştüğü ifade edilir. Tahsil almadan, araştırma yapmadan, 

bilinçsizce, sadece yazılmış olsun diye ortaya çıkan yazıların sosyal hayata yönelik 

birer cinayet olduğu söylenir. Karakterli bir nesil yerine tereddüt içinde, âciz ve 

korkak bir neslin yetiştiği belirtilir. Bu durumun önüne geçmenin millî bir borç 

olduğu dile getirilir. Gazete ve mecmua sayfalarında yazılarına yer bulmaya çalışan 

gençlerin sayısının çokluğu ve birbirleriyle yarışmaları gelişme değil toplumsal 

düşüş olarak değerlendirilir.    

 

“Bizde Gençlik”, Pâyitaht,  nr. 24-16, 18 Şubat 1337 Cuma 

 

Türk milletinde gençliğin yaşanılan çağda durumu değerlendirilir. Yaşamak 

isteyen bir milleti hedeflerine ulaştıracak güç, gençler olarak görülür; ancak 

memlekette en mağdur kesim gençlerdir. Teşvik ve takdir bir yana, her çaldıkları 



 61

kapının yüzlerine kapandığı ifade edilir. Savaş döneminde canını vermekten 

çekinmeyen Türk gençliğinin fedakârlığı üzerinde durulur ve artık bu gençlerin 

aydınlanmaya, iyi bir terbiyeye ihtiyaçları olduğu vurgulanır. Gayesiz ve yenik 

insanlar gibi belirsiz bir geleceğe ilerleyen hükûmet ve memleketin vakit 

kaybetmeden gençlere önem vermesi gerektiği dile getirilir ve öncelikle eğitim 

hakkında tedbir alınmasının doğru olacağı belirtilir. Gençliğin gücünü bilmenin 

vaktinin çoktan geldiği; dolayısıyla her şeyden önce kısa bir eğitimle gençlik 

aydınlatılmalı, geleceğe sanatla, ilimle donatılmış gençler yetiştirilmeli düşüncesi 

savunulur. Çağdaş ve hayata en uygun olduğu düşünülerek, İsviçre’de uygulanan 

yöntemlerin örnek alınması tavsiye edilir.      

 

“Ahlâk Düşkünlüğü”, Pâyitaht,  nr. 25-17, 19 Şubat 1337 Cumartesi 

 

Sanat ve ilim dünyasında yer edinmiş, tanınmış, belirli bir seviyeye ve bakış 

açısına ulaşmış; memleketin, sanatın aydınlanmasında önemli katkılar sağlayacağı 

düşünülen gerçek sanatçıların, kendilerine yönelik en küçük eleştiride sessizliğe 

gömülmeleri ahlâk düşkünlüğü olarak değerlendirilir. Milletin ümit duyduğu, 

topluma kazandıracaklarıyla gözlerini üzerine diktiği kimselerin çirkin ihtiraslar 

karşısındaki zayıflıklarının hayal kırıklığına uğrattığı belirtilir. Kabiliyetine, 

olgunluğuna inanılan bu kişilerin, hırslar arasında susarak kendi köşelerine 

çekilmeleri sorgulanır.      

 

“Müzmin Yara”, Pâyitaht,  nr. 26-18, 20 Şubat 1337 Pazar 

 

Türk gençlerine ithafen yazılmış bir yazıdır. Anadolu’nun her zaman ihmal 

edildiği; memleketin her köşesinin refah ve saadetten mahrum kaldığı, daima 

unutulduğu ifade edilir. Geçmişten beri yönetime gelenlerin Anadolu’da hiçbir 

yenilik ve düzenleme yapmadığı ve bütün çalışmaların Rumeli’ye yönelik olduğu 

üzerinde durulur. Bu düzensiz siyasetin acılarının içinde bulunulan süreçte 

anlaşıldığı belirtilir. Anadolu’da sağlığın, hayatın ve mevcudiyetin olmadığı 

vurgulanır.   

 



 62

“Buhran I - II”, Pâyitaht,  nr. 28-20, 27 Şubat 1337 Pazar / nr. 29-21, 28 

Şubat 1337 Pazartesi 

 

I.Dünya Savaşı’nın ardından bütün dünya ülkelerini saran bir buhrandan 

bahsedilir; bu buhranın özellikle İstanbul’u ve Türkleri büyük bir kuvvetle ezdiği 

ifade edilir. Dünyanın artık başkalaştığı belirtilirken, katil bir ejderha benzetmesi 

yapılan buhranın, Türk memleketindeki başkalaşmayı diğer memleketlerden daha 

azılı ve iğrenç gerçekleştirdiği söylenir. Doğu medeniyetinde zihniyetin değiştiği, 

ahlâk anlayışının ve din ilkelerinin sarsıldığı üzerinde durulur. Halkın entrikalı işlere 

akıl erdirememesinden, hükûmetin görevini tam anlamıyla yerine getirmemesinden, 

siyasî ve ekonomik koşullardan dolayı dünyayı saran buhrana en uygun ve etkili 

yerin Türk memleketi olduğu belirtilir. Halkın hayat koşulları güçleştikçe, insanların 

zaaflarından faydalanmak isteyen art niyetli kimselerin çeşitli kuruluşlar adı altında 

insanları sömürmeleri üzerinde durulur. Tefecilik ve dolandırıcılık yapan bu kurum 

ve insanların masum olan diğer insanlar ve kurumların isimlerini de tehlikeye attığı, 

hükûmetinse bu durumu denetlemek ya da düzeltmek için hiçbir çaba göstermediği 

vurgulanır. Halkın yaşadığı ekonomik bunalımdan dolayı dinî, ahlâkî ve sosyal 

olarak yaşayacağı problemleri, yozlaşmayı daha öncede Hizmet-i Umûmîye 

Mecmuası’nın bir sayısında ve çeşitli günlük gazetelerde de neşredilen yazılarda 

anlattıkları, gerekli uyarıyı yaparak dikkat çekmek istedikleri dile getirilir ve 

bahsedilen yazıdan bir parçaya yer verilir. İkinci bölümde ise, savaştan sonra 

dünyayı, özellikle de Osmanlı toplumunu etkileyen ve canavar olarak adlandırılan 

buhranla ilgili yorumlara devam edilir, bu kadar etkili ve sarsıcı olmasının sebepleri 

üzerinde durulur. Buhranın dış etkilerden daha çok toplum içinde art niyetli kişi ve 

kurumlar tarafından fırsat bilinmesinden bahseder ve bu durumun düzelmesi için 

hükûmetin neler yapabileceği anlatılır.           

 

“Bir Mukayese”, Pâyitaht,  nr. 30-22, 1 Mart 1337 Salı 

 

Ahmet Cevdet, Cenevre’den “Aziz III. Fransuva Tarikatı” başlıklı bir makale 

gönderir ve bu makale İkdam’da neşredilir. Makalede Papa’nın, eski bir tarikatı asıl 

amacına uygun bir şekilde canlandırmak için yaptığı çalışmalardan bahsedilir. Bu 



 63

yazının üzerine Pâyitaht’ın başmakalesinde, Aziz III. Fransuva Tarikatı ile Osmanlı 

Devleti’ndeki tekkeler karşılaştırılır ve yaşanılan ahlâk bunalımından kurtulmanın 

yolu olarak dine sarılmak gerektiği vurgulanır. İnsanları, sefahatten, eğlence 

âlemlerinden, mücevher düşkünlüğünden uzaklaştırabilecek; şiir, musikî ve resim 

seven hâle getirecek bir oluşuma memleketin çok ihtiyacının olduğu söylenir. Aziz 

III. Fransuva Tarikatı gibi bir tarikat kurmak yerine, peygamberin önderliğinde 

İslâmiyet’in ahlâk çöküntüsünü durdurabileceği ifade edilir. Böyle bir çabanın 

Papa’dan önce, İstanbul’daki tekke şeyhlerinden beklense de İstanbul’daki tekkelerin 

birer tembelhane olduğu belirtilir. Yaşanan facialar ve ahlâksızlıkların üstesinden 

gelebilmek için okullarda dinî dersler verilmesi, çocuklara medeniyet ve insanlık 

öğretilmesi önerilir. Hırs ve kinden uzak bir toplum olabilmek için daima medeniyet, 

hürriyet ve insanlık kavramlarının anlatılmasının gerekliliğinden söz edilir. Bütün bu 

çaba içinde Türk edebiyatının önemi üzerinde durulur. Edebî eserlerde vatanın ve 

manevî değerlerin öne çıkarılması istenir. Romanlarda, gençlere yaşadıkları ahlâk 

düşkünlüğünün tasvirlerle gösterilmesi tavsiye edilir. Kürsülerde, minberlerde, 

konferanslarda ve okullarda ahlâk buhranının sebepleri anlatılırsa, heveslere 

kapılmamaları hakkında nasihat edilirse zihinlerin bu fikirlerle dolacağına inanılır. 

Dinin bir milletin ilerlemesinde en büyük ümit olduğu düşünülürken bir taraftan da 

siyasî ve şahsî ihtiraslarıyla bunalıma zemin hazırlayanlar arasında tekkelerdeki 

açıkgözlerin de yer aldığı söylenir. Her şeye rağmen tekkelerden, yaşanılan felaket 

günlerinde millete rehber olmaları istenir.  

 

“Canlı Âbidelere Hürmet”, Pâyitaht,  nr. 33-25, 4 Mart 1337 Cuma 

 

Edebiyat çevrelerinde olduğundan fazla görünmeye çalışan, olur olmaz işlere 

karışan, bilinmeyen konularda yetkin bir tarzla kalem yürüten, faziletli, âlim ve engin 

bilgiye sahip olduğunu düşünen kimselerin çokluğundan yakınılır. Bazı gazetecilerin 

okul sıralarından kalma yarım yamalak bilgileriyle bir kişi veya grubu eleştirmeye 

kalkıştıkları anlatılır. Yakup Kadri ile Cenab Şahabeddin arasında, bahsedilen 

duruma uygun düşen bir münakaşanın meydana geldiği söylenir. Bu münakaşada 

Yakup Kadri haksız bulunur ve nefis bir üslûba sahip, hikâyeci Yakup Kadri’nin 

gazeteciliğe başladığında kişiliğinden ve mesleğinden uzaklaştığı ifade edilir. Her 



 64

gün yetiştirmek istediği makaleleriyle duruma göre siyasî, filozof, edip ve âlim 

olmaya yeltendiği iddia edilir. Cenab Şahabeddin’in Yakup Kadri’yi, yeterli bilgi 

edinmeden, araştırma yapmadan şairler hakkında değerlendirmeler yaptığı için 

eleştirdiği belirtilir. Yazıda, Yakup Kadri her konuda yazması sebebiyle Ahmet 

Mithat Efendi’yle karşılaştırılır. Ancak Ahmet Mithat’ın sürekli araştırmasına, halka 

ve eğitime hizmet etmesine de dikkat çekilir. Ayrıca Yakup Kadri’inin makaleleri 

arasındaki tutarsızlıktan bahsedilir ve bir makalesinde övdüğü, olumlu bulduğu 

durumları sonraki makalesinde yerden yere vurduğu anlatılır. Sanâyî-i Nefîse 

Mektebi ile ilgili makaleleri bu fikre örnek gösterilir. Şöhret için yazılan yüzeysel 

yazıların yankısından korkmak gerektiği düşünülür ve Cenab Şahabeddin edebiyat 

âleminde bir heykele benzetilir. Türk edebiyatının canlı âbidelerine hürmet edilmesi 

gerektiği ve yöneltilen târizlerin şairi yıkmaya yetmeyeceği vurgulanır. Yazı, Yakup 

Kadri’ye atıfta bulunularak, “Çok gençler tanırım ki parlayacakları yerde tutuştular.” 

sözüyle noktalanır. 

 

“Kadın ve Tehlike”, Pâyitaht,  nr. 34-26, 5 Mart 1337 Cumartesi 

 

Osmanlı toplumunda yaşayan Türk ve Müslüman kadınların geçirdiği hızlı 

değişim hayretle karşılanır ve tehlikeli bulunur. Bu kuvvetli değişimin ilk bakışta 

fark edilmesinin yanı sıra asıl kadınların ruh ve mâneviyatlarına, zihinlerindeki 

fikirlerine girildiğinde daha da şaşırtıcı boyuta ulaştığı ifade edilir. Doğu’nun hoş ve 

utangaç kadınlarının yerini Batı’nın “feminizm” akımından etkilenerek isyankâr ve 

cüretkâr kadınının aldığı belirtilir. Türk kadınının meziyetleri inkâr edilemese de var 

olan durum sebebiyle tavırlarındaki hızlı değişim mevsimsiz bir çıkış şeklinde 

değerlendirilir. Kadının incelik ve hassaslık özelliklerinden dolayı dayanma gücünün 

ve kabiliyetinin dışındaki işlere karışmaması gerektiği savunulur. Tarih boyunca 

siyasî ve idarî işlerin içine girmiş kadınların kin ve ihtiraslarına yenik düştüğü 

olaylar öne sürülen fikirlere örnek gösterilir. Çağın kadınına ilgilenebilecekleri başka 

meşgaleler tavsiye edilir. Türk kadınlarının gerçekten ihtiyaç duyduğu için değil, 

Batı’dan etkilendiğinden böyle bir değişim yaşadığı düşünülür. Sinirli, hassas 

yaradılışı olan kadının, itiraz ve eleştiriyi kaldıramayacağı vurgulanır. Hak diye 

istedikleri verildiğinde kadınların hırs ve otoritelerinin dizginlenemeyeceği iddia 



 65

edilir ve yaşanabilecek bu durum, dünya düzeni için büyük bir tehlike sayılır. Yazı, 

özellikle Türk toplumunda kadının henüz bir şey olmadığı söylenerek bitirilir. 

 

“Ümîd, Işık Yolu”, Pâyitaht,  nr. 35-27, 6 Mart 1337 Pazar 

 

Türk toplumunu ilerlemekten alıkoyan ve gelişimini engelleyen sebeplerin 

cahillik ve miskinlik olduğu belirtilir. Asırlardan beridir toplumun yenip üzerinden 

atamadığı bu niteliklerden kurtulmak için çareler düşünülür ve çeşitli çözüm yolları 

dile getirilir. Başka milletlerden örnekler verilir; cahillik ve miskinlikle mücadelede 

tek bir yolun olduğu söylenir. Memlekette orta ve yüksekokulların çoğalmasıyla, 

insanların zihinlerindeki fikirlerin gelişmesiyle bu mücadelede galip gelineceği 

vurgulanır.   

 

“Sinemalar ve Menfî Tesîrleri”, Pâyitaht,  nr. 38-30, 9 Mart 1337 

Çarşamba 

 

İnsanların çevresinde gördüğü ve işittiği hoşuna giden, ruhunu okşayan şeyleri 

taklit etmek istediği gerçeğinden hareketle, sinemada seyredilen ahlâka ve kültüre 

aykırı düşen filmlerin insanları olumsuz etkileyeceği vurgulanır. Kadınların aşk 

içinde prensesler gibi yaşamak isteyeceği, erkeklerin kolayca milyoner olma 

hevesine kapılacağı ifade edilir. Çeşitli felaketlerle yara alan sosyal hayatın daha acı 

bir hâle geleceği dile getirilir. Sinemaların vahim sonuçlar doğurmaması için genel 

ahlâka uymayan ve hastalıklı davranışlar ortaya çıkaracak filmlerin gösterilmemesi 

gerektiği belirtilir.  

 

“Bir Hayat Meselesi”, Pâyitaht,  nr. 40-32, 11 Mart 1337 Cuma 

 

Makalede hayatî derecede önem taşıdığı ifade edilen ilkokullar meselesi ele 

alınır. Savaş yıllarında iktidar peşinde koşan yöneticilerin, felâketleri fırsat bilerek 

zenginliklerini arttıranların ilkokulların durumuna kayıtsız kaldığı ve yıllarca bu 

okulların her bakımdan ihmal edildiği belirtilir. 

 



 66

“Asrın Terbiyesi”, Pâyitaht,  nr. 41-33, 12 Mart 1337 Cumartesi 

 

Hayatın mücadele ile ayakta durduğu; mücadelenin de terbiye ile mümkün 

olacağı belirtilen yazıda, Türk toplumunun çağa ayak uydurmak zorunda olduğu 

vurgulanır. Her çağın kendine özgü anlayışı ve terbiye usullerinin olduğu söylenir ve 

bunları anlamayan, benimsemeyen fert, nesil ve toplumların sona ereceği ifade edilir. 

Dolayısıyla Türk toplumunun zamanın gerektirdiği şekilde ilim, sanat ve ahlâk 

bakımından terbiye olmasının önemi üzerinde durulur. Zamana uyabilmek adına 

milletin seçebileceği yollardan bahsedilir ve bu yolların olumlu ve olumsuz yanları 

ortaya konur. Sonuç olarak hayat mücadelesinde çağın gerisinde kalmayan terbiye ile 

donatılmış nesiller yetiştirmek için din ve milliyet yolunun seçilmesi doğru bulunur. 

 

“Gazetecilik Mektebi” Pâyitaht,  nr. 45-37, 16 Mart 1337 Çarşamba  

 

Gazetenin toplum üzerindeki etkisinden bahsedilir; bundan dolayı memlekette 

gazetecilik okuluna duyulan ihtiyaç üzerinde durulur. Batı’da ayrı bir meslek olarak 

kabul edildikten sonra bütün usûl ve kurallarının öğretildiği meslekî eğitim veren 

okullar açıldığı söylenir. Bu okullardan yetişen gençlerin kendi toplumlarının 

menfaatlerini düşünerek hareketlerini belirledikleri belirtilir. Memleketin gazetecilik 

alanındaki ihtiyacını göz önünde bulundurarak Hizmet-i Umûmîye müessesesinin 

gazetecilik okulu açacağı haber verilir. Bu okulun Batı’daki benzerleriyle henüz boy 

ölçüşecek durumda olmadığı ifade edilir ve birkaç güne kadar öğretmenlerin 

isimlerinin ve tüzüğünün açıklanacağı bildirilir. 

 

“İstanbul ve Tehlike”, Pâyitaht,  nr. 46-38, 17 Mart 1337 Perşembe 

 

Vatanlarından sürülerek Mütareke döneminde gelen Rusların İstanbul ve halk 

üzerindeki olumsuz etkilerinden bahsedilir. Yazıda, İstanbul’a gelen bu Rusların 

içinde asırlardan beri süren siyasî bir amaca hizmet edenlerin olabileceği söylenir. 

Hayatın her alanında etkilerinin arttığı ve hâkim oldukları belirtilir. Var olan bütün 

millî değerleri alt üst ederek kendi benliklerini benimsettikleri söylenir. Bir süre 

sonra kurumlardan zevke kadar her şeyin Ruslaşacağı ifade edilir. Özellikle gençlerin 



 67

bu tehlikeye karşı dikkat etmeleri üzerinde durulur ve Rusların asırlardır 

başaramadıkları gayelerine sessiz sedasız ulaşmaya çalıştıkları vurgulanır.  

 

“Mekteblerin Kapanması”, Pâyitaht,  nr. 39, 18 Mart 1337 Cuma 

 

Öğretmenlerin parasızlıktan grev yapmak zorunda kalmalarıyla liselerin tatil 

edilmesini eleştirilir. Eğitim Bakanlığı’nın durumla ilgilenmesi ve çözüm bulması 

istenir. Memleketin geçirdiği süreçten dolayı felaketten ve sefaletten kurtulmak adına 

gençlerin eğitimlerinin çok önemli olduğu vurgulanır. Cehaletin günden güne 

artmasıyla fakir düşmüş, çağın gerisinde kalmış bir millet için düşünülecek tek 

meselenin eğitim olduğu belirtilir. 

 

“Yeis Küfrdür”, Pâyitaht,  nr. 41, 20 Mart 1337 Pazar 

 

Savaş döneminin memlekette ortaya çıkardığı her türlü sıkıntının, yaşanan 

acıların, felaketlerin, siyasi, sosyal ve ekonomik buhranların sonunun geldiği 

söylenir. Memleket için doğan bir ümitten bahsedilir; ancak bu ümidin ne olduğu 

belirtilmez. Yalnızca okuyuculara ümitsizliğe düşmemeleri tavsiye edilir.  

 

“Musâfaha”, Pâyitaht, nr.42, 21 Mart 1337 Pazartesi 

 

Yaşanan faciaları, kahırları unutturacak yeni bir devrin başlayacağından 

bahsedilir; ancak açık bir şekilde böyle bir devrin nasıl ortaya çıkacağı belirtilmez. 

Okurlara ümitlerini kaybetmemeleri gerektiği, İstanbul’un refaha kavuşacağı 

söylenir. Buna örnek gösterilmesini isteyenlere birbirine küskün iki kardeşin el 

sıkışması kadar hazin ama bir o kadar da ulvi ve ümitli bir durum daha hayal 

edilemeyeceği ifade edilir. 

 

“İşitmek Görmek Değildir!”, Pâyitaht,  nr. 43, 22 Mart 1337 Salı 

 

Peyâm-ı Sabah’ın başyazarı Ali Kemal’e cevap olarak kaleme alınan yazıda, 

bir gün önce Ali Kemal’in, memlekette itina ile kurulan hiçbir teşebbüsün kalıcı 



 68

olamadığını söylemesinin yanında Dârülbedâyî ve Yeni Sahne’yi bu duruma örnek 

gösterdiği belirtilir. Bunun üzerine Ali Kemal’in şahsında bütün yazar çevresine 

yönelik değerlendirmeler yapılır ve kesin hükümlerin, yıkıcı eleştirilerin 

sonuçlarından söz edilir. Defalarca Ali Kemal’in Yeni Sahne gösterilerine davet 

edildiği; ancak ne oyunları seyretmeye geldiği ne de hakkında bilgi edinmeye 

çalıştığı söylenir. Ali Kemal’in özellikle hiçbir araştırmada bulunmadan, oyunları 

seyretmeden, Yeni Sahne’yi tanımadan yorum yapması eleştirilir. Yazının sonunda 

işitmenin görmek gibi olmadığı vurgulanırken, bunu Ali Kemal’in daha iyi bildiği 

ifade edilir. 

 

“Mücâhere ve Mücâdele”, Pâyitaht,  nr. 45, 24 Mart 1337 Perşembe 

 

İstanbul’u bulaşıcı hastalık gibi saran tombala ile mücadele etmek amacıyla bir 

cemiyetin kurulduğundan bahsedilir.99 Her kesimden insanın bir kumar oyunu olan 

tombala hastalığına yakalanarak, ailelerinin nafakalarını bile yatırdıkları anlatılır. 

İstanbul’a gelen Ruslarla birlikte tombalanın yanı sıra başka illetlerin de İstanbul 

halkını etkisi altına aldığı söylenir. İstanbul’u istila eden Rusların maddî ve manevî 

olarak İstanbul’u ve insanlarını sömürdüğü, halkı ahlâksızlığa, sefalete ve felakete 

sürüklediği vurgulanır. Tek çarenin halkı ikaz etmek, gerekirse yasaklar getirmek 

olduğu düşünülür. Tombala ile mücadele amacıyla kurulan cemiyete önerilerde 

bulunulur, fikir verilir. Hızla yayılan tombala hastalığının önüne geçilemezse, 

karşısına Türk ve İslâm değerlerine uygun, zararsız yeni eğlencelerin düzenlenmesi 

en iyi çare olarak sunulur. 

 

 

                                                 
99 Memlekette tombala oynatma yetkisi “Malûlin-i Askeriye Heyeti’ne verilir. Aslında zor durumda 
olan asker malûllerine destek olma amacıyla oynatılması düşünülen tombala böyle bir amaca hizmet 
etmez ve Ruslar tarafından para kazanmak için oynatılan bir oyuna dönüşür. Kumar olması sebebiyle 
dinî olarak yasaklanmasının yanında israfa yol açması ve ahlâkî değerlere verdiği zarardan dolayı da 
sakıncalı bulunur. Bu sebeple çeşitli çözümler geliştirilir. Rus kadınların tombala oynatmalarıyla 
mücadele etmek üzere çoğu Dârülfünûn öğrencisi yüzlerce üyeyle Tombalacılarla Mücadele 
Derneği’ni Ahmet Hamdi Başar kurar. Ayrıntılı bilgi için bkz. Tülay Alim Baran, “İstanbul’da Beyaz 
Ruslar ve Tombalacılarla Mücadele Derneği”, İstanbul Dergisi, Sayı 52 (2005), sy. 58-67 

 

 



 69

 “Son Söz ve Son Hüküm”, Pâyitaht,  nr. 48(49), 28 Mart 1337 Pazartesi 

 

Siyasî ve askerî olayları kapalı bir anlatımla değerlendiren yazıda, kendi 

çevrelerinden uzak memleketleri istila etmeye kalkışan kavimlerin başarısızlıkları 

örnek gösterilerek,  millî bir mücadele içinde olan Anadolu’nun durumu dile 

getirilmeye çalışılır. Zaman ve şartlar ne durumda olursa olsun, istilaya uğrayan 

memleketlerde hâkim olan kültürünün baskın geleceği ve son sözü toprağın 

söyleyeceği ifade edilir. Memleketin güvendiği millî bir iman olduğu belirtilerek, 

tarih boyunca pek çok tehlikenin atlatıldığı gibi son yaşanan tehlikenin de üstesinden 

gelineceği vurgulanır.   

 

“En Kuvvetli Azim”, Pâyitaht,  nr. 49, 29 Mart 1337 Salı 

 

Aylardan beri süren Millî Mücadele’nin artık son günlerine yaklaştığı ifade 

edilir ve bu mücadelenin “son ve kat’i” olduğu üzerinde durulur. Kayıplarla, 

yokluklarla aylardır gösterilen mücadelenin Türk’e ya zafer getireceği ya da bütün 

memleketi saran mâkus hayatın tarihe karışacağı, böylece Türk’ün ruhundaki ışığın 

söneceği düşünülür. Kendi benliğini korumak için her türlü imkânını ortaya koyan 

milletleri, ne dıştan gelen saldırıların ne de içerideki ihanetlerin durduracağı 

belirtilerek, bu korkunç mücadeleye karşı Türk’ün azim ve iman ile galip gelmeye 

ant içtiği vurgulanır. 

 

“Hakan”, Pâyitaht,  nr. 51, 31 Mart 1337 Perşembe 

 

Sultan VI. Mehmed Vahideddin’in doğumu sebebiyle kaleme alınan yazıda, 

memleketin son yıllarda yaşadığı olaylar hakkında yorumlar yer alır ve halkın 

uğradığı felaketlerden söz edilir. Türk milletinin geleneklerinde padişaha ayrı bir yer 

verildiği belirtilerek, halkın, yüreğindeki acıdan dolayı padişahın doğumunu sessiz 

ama büyük bir saygıyla kalplerinde tebrik edecekleri söylenir. Yazının bazı satırları 

sansürden dolayı boştur. 

 

 



 70

Ç) Dil İle İlgili Makaleler 

 

Hâşim Nâhid, Musâhabe-i Edebiyye: Muharrirlerimizde Münâkaşa 

Kabiliyeti, “Lisan Meselesi-1”, Pâyitaht, nr. 12-4, 6 Şubat 1337 Pazar 

 

Vakit gazetesinin 1116 numaralı nüshasında neşredilen Galib Atâ’nın “Lisan 

Bahsi- Istılahat Meselesi” başlıklı makalesiyle bir münakaşa başlar. Hakkı Tarık da 

bu makaledeki bilgilere yönelik cevaplar verir. Galib Atâ ve Hakkı Tarık 

makalelerinde özellikle tıp terimlerinin Farsça ve Arapça olmasından yola çıkarak 

medeniyet konusunda değerlendirmeler yaparlar. Galib Atâ, bu terimlerin 

Türkçeleşmiş olduklarını, dolayısıyla değiştirmeden kullanılmalarının doğru 

olacağını savunurken Hakkı Tarık, terkip hâlindeki terimlerin tabiî bir hâdise olarak 

algılanmasını kabul etmez. Türklerin Arap ve İran medeniyetiyle karışmadan evvel 

kendilerine ait bir medeniyet içerisinde ilim ve sanat lisanlarının bulunduğu söyler. 

Osmanlı Türklerinin mevcut olan lisanın birçok kelimesinin yerine yabancı kelime 

kullandıklarını ifade eder. Bu sebeple de Hakkı Tarık’a göre Arapça ve Farsça terkip, 

kelime ve terimlerin yerine Türkçelerinin kullanılması mümkündür. Hâşim Nâhid, bu 

münakaşadan yola çıkarak hem tarafların değerlendirmelerinden bölümler aktarır 

hem de genel olarak bir münakaşanın gayesi, üslubu üzerinde durur. Lisan meselesi 

üzerine yapılan Galib Atâ ve Hakkı Tarık arasındaki münakaşanın ifadelerinde 

açıklık ve anlaşılırlığın yeterli olmamasından dolayı münakaşanın hiçbir sonuca 

ulaşmamasını tenkit eder. Münakaşa kabiliyetinin öncelikle ifadelerdeki açıklığa 

bağlı olduğunu vurgular. Yazısının sonunda sonraki makalelerde hangi konular 

üzerinde değerlendirmelerde bulunacağını belirtir.  

 

Hâşim Nâhid, Musâhabe-i Edebiyye: Muharrirlerimizde Münakaşa 

Kabiliyeti- “Lisan Meselesi:2”,  Pâyitaht,  nr. 19-11, 13 Şubat 1337 Pazar 

 

Yazar, Arap ve İran medeniyetinin lisanı ne kadar etki altında bıraktığını 

görebilmek için öncelikle medeniyetin ne olduğunu bilmek gerektiğini söyler. Hâşim 

Nâhid’e göre medeniyet hayata ve kâinata karşı insanların görüş, anlayış ve yaşayış 

sistemidir. İnsanların her faaliyeti ve hareketi bu sistemin içerisinde yer alır. 



 71

Medeniyetle ilgili genel değerlendirmenin ardından yazar, daha kapsamlı ve daha 

canlı olmasından dolayı özellikle Arap medeniyetinin Türkler üzerindeki etkisinden 

bahsedeceğini ifade eder. Türklerin Arap medeniyeti etkisine İslâmiyet’in kabulüyle 

girdiğinden ve bu konudaki fikirlerinden, Avrupa’da benzer şekilde medeniyet 

etkileşimlerinden bahseder, medeniyetleri karşılaştırır.  

 

Hâşim Nâhid, bir kavram idrak edildiğinde onu ifade eden kelimenin lisana 

karıştığını söyleyerek, İslâmiyet’in kabulüyle beraber İslâmiyet’e ait Arapça 

kelimelerin Türkçeye girmesi üzerinde durur. “Hak, bâtıl, emr, hayr, şer, Allah, 

peygamber” gibi kelimelerin birer dinî kavram olarak Türkçede yer aldığını belirtir. 

İslâmiyet’in dinî ahlâk, hukuk, iktisat kurallarını da içermesinden dolayı ibadete 

karşılık gelen kelimelerin yanı sıra bütün yönleri ve kurallarıyla birlikte fikirlerin de 

Arapça karşılıklarının Türkçeyi etkisi altına aldığını dile getirir. Arapların, Yunan 

eserlerini tercüme etmeleri ve başka medeniyetlerden faydalanıp kendi zekâ 

ürünlerini de ekleyerek bir Arap medeniyeti meydana getirdiklerine dikkat çeker. 

Sadece Türklerin değil, İslâmiyet’i kabul eden bütün milletlerin bu etki altında 

kaldığını; bu durumda Arapların milliyetçilik güderek Müslüman milletleri 

Araplaştırmak istediklerinin söylenebileceğini vurgular. Dinî anlamı olan kelimeler 

yerine başka kelimelerin kullanılamayacağını düşünür. Türklerin daha önce 

inandıkları dinin kelimelerinin, İslâmiyet’le gelen kelimelerin yerini tutamayacağını 

savunur. Sözü önceki makalede üzerinde durulan Arapça tıp terimlerine getirir. Dinî 

karşılığı olmayan kelimelerin, din etkisi altında Türkçeye girmesinin, tıp terimlerini 

Arapçadan oluşturma sebebini açıklamaya yetmeyeceğini belirtir. Hâşim Nâhid 

yazısının sonunda, asıl meselenin var olan tıp terimleri yerine Türkçe karşılıklarını 

getirebilmek olduğunu ifade eder. Bu konu hakkındaki fikirlerine sonraki makalede 

yer vereceğini söyler.       

 

Hâşim Nâhid, Musâhabe-i Edebiyye: Muharrirlerimizde Münakaşa 

Kabiliyeti  “Lisan Meselesi:3”, ”, Pâyitaht,  nr. 26-18, 20 Şubat 1337 Pazar 

 

Hâşim Nâhid, Gâlib Atâ ile Hakkı Tarık arasında gelişen ve tıp terimlerinin 

Türkçeleştirilmesi konusundaki tartışma ile ilgili değerlendirmelerine devam eder. 



 72

Gâlib Atâ’nın tıp terimlerini Türkçeleştirmek mümkün olsa bile bunun ilmî bir 

hareket olmayacağını belirttiğini ve bunu “âhenk” ve “mantıkî usûl” olmak üzere iki 

sebebe bağladığını ifade eder. Âhenkle kastedilenden, kelimenin köküyle olan anlam 

ilişkisini anladığını söyler ve bununla ilgili çeşitli örnekler verir, açıklamalar yapar. 

Mantıkî usûlün ise söyleme tarzı olduğunu söyleyerek, bunun da milletten millete 

değiştiğini vurgulayarak İngilizce, Fransızca, Farsça, Arapça gibi farklı dillerden 

çeşitli kelimeleri örnek gösterir. Her milletin kendine özgü söyleyiş tarzı olduğu için 

terimlerini de kendisi belirlemesi gerektiği yorumunda bulunur. Aynı varlıklara her 

millette farklı kelimelerle karşılık bulunmasının bir sır olduğunu ve bu duruma Hakkı 

Tarık’ın “lisanın dehâsı” dediğini dile getirir. Mantıkî usulle gerçek arasındaki 

çelişkiye dikkat çeker ve yeryüzündeki insanların farklı farklı lisanlarla konuşup 

yazmalarını sorgular; dolayısıyla Gâlib Atâ’nın “mantıkî usûl”den dolayı tıp 

terimlerinin değiştirilmemesi gerektiği fikrinin Türk mantığına uygun düşmediğini 

düşünür.   

 

Hâşim Nâhid, Musâhabe-i Edebiyye, “Muharrirlerimizde Münakaşa 

Kabiliyeti ve Lisan Meselesi”, Pâyitaht,  nr. 28-20, 27 Şubat 1337 Pazar 

 

Hâşim Nâhid, tıp terimlerinin Türkçeleştirilmesi konusunun en canlı noktasına 

gelindiğini ve söyleyeceklerinin bu makale ile sonlanacağını bildirir. Terimleri 

Türkçeleştirme çabasının “milliyet” akımından doğduğunu söyler ve bu akımı kendi 

evlatları tarafından horlanan anneye benzeterek, çok talihsiz bulur. Türkçülerin ileri 

sürdükleri fikirlerden bahseder; Arapça ve Farsça kelimelerin dilden çıkarılmasını 

dahi isteyebileceklerini belirtir. “Milliyet, medeniyet, Avrupa medeniyeti” 

kavramlarını memleketin aydınlarının hâlâ anlayamadığını iddia eder ve bu iddiayı 

ileri sürenlere kendi yazdığı “Üç Muammâ” isimli eseri okumalarını tavsiye eder. 

Yaptığı değerlendirmelerle, Hakkı Tarık’a ya da Galib Atâ’ya târiz amacının 

olmadığını da vurgular. Önceki makalelerde de belirttiği üzere; Arapça kelimelerin 

dinî bir kıymeti, bir fikri anlatmak için, bir kısmının da İslâm medeniyetinin etkisiyle 

Türkçeye karıştığını dile getirir ve bütün bu kelimelerin Türkçelerini kullanmanın 

mümkün olmadığını belirtir. Ancak millî bilinci ve uzmanlığı olan bir doktorun, 

yabancı kelimenin yerine bulacağı Türkçe karşılığı o mesleğe sahip olanların kabul 



 73

etmeleri ve kullanmalarıyla yeni kelimenin yaşayacağını anlatır. Başka dillerden 

verdiği örneklerle her dilde yabancı kelimelerin bulunabileceğinden bahseder. Millî 

bilincin gücünün geçmişten kalma hurafeleri zamanla yok edeceğini düşünür ve bazı 

mesleklerde Türkçe isimlerin kullanılmaya başlandığını; bu kullanımların gelecekte 

bütün şehirlere yayılacağını söyler. Bir milletin diline birkaç kişinin etki 

edemeyeceğini; ancak doğrudan hayattan alınan karşılıklarla bir mesleğin dilini o 

mesleğin sahiplerinin değiştirebileceğini savunur. Eskiden doktorların din etkisinde 

tıp terimlerini kullandıklarını, dinle tıbbın ayrı olduğunun anlaşılmasıyla bu konu 

üzerinde tartışmaların çoğaldığını ifade eder. Yazara göre, yaşayacak bir tıp dili 

ancak hayattan, Türk dilinden alınarak meydana getirilebilir. Fakat bütün tıp 

terimlerinin Türkçede yer almadığı da göz önünde bulundurulmalıdır. Bunun için 

öncelikle var olan terimlerin Türkçe olmadığı kabul edilmelidir ve karşılık olarak 

Arapçadan kelime bulunmasının zorunlu olmadığı bilinmelidir. Hâşim Nâhid, 

ilerleyen çağdaş tıbbın eserlerinin Avrupa’dan alınması gerektiğine inanır. Tıbbın din 

ve milliyet kavramlarının üstünde olduğunu dile getirerek, tıp terimlerine Türkçe 

karşılık bulmalarını, mesleğin uzmanlarından rica eder. Yazısının sonunda, insanların 

ilmi ilim olarak düşünmesi gerektiği üzerinde durur.     

 

D) Edebî Simâlarla İlgili Makaleler 

 

Selâhaddin Enis,  Musâhabe-i Edebiyye: “Hâlid Ziya Bey’in Edebî 

Şahsiyeti”, Pâyitaht, nr.10-2,  4 Şubat 1337 Cuma 

 

Edebiyat âleminde, sanatçı ve eserlerin “millî” olarak değerlendirilmesinde 

dikkat edilen hususlar üzerinde durulur. Şahıs kadrosunda Türk isimlerinin 

bulunmasıyla eserin millî olmadığı belirtilir. Buradan hareketle bilhassa Hüseyin 

Rahmi ile Hâlid Ziya’nın şahıs kadrosu karşılaştırılarak hangisinin daha “millî” 

olduğu değerlendirilir. Hâlid Ziya’yı “millî hikâyeciliğin” bâyii olarak düşünenlerin 

yanıldığı; çünkü her ne kadar Türk edebiyatına mühim eserler kazandırsa da şahıs 

kadrosunun millî simaya sahip olmadığı ifade edilir. “Aşk-ı Memnû” ve “Mâi ve 

Siyah” romanlarındaki şahısların “ne tam Avrupalı ne de tam Asyalı, ikisi arasında 

sersem ve perîşan” oldukları söylenir. Toplumda bu şahıslardan etkilenerek benzer 



 74

özenti davranışlar gösteren gençler bulunduğuna dikkat çekilir. Bu noktada Hâlid 

Ziya’nın ancak Pierre Loti kadar “Türk” olduğu savunulur. Hâlid Ziya büyük bir 

romancı olmasına rağmen hiçbir zaman “millî bir romancı” değildir denir. Sebep 

olarak da tasvir ettiği İstanbul’u içine girerek değil, dışında durarak gözlemlemesi 

gösterilir. Eserlerinin ancak bir Avrupa seyyahının cümleleri olduğu iddia edilir. 

Hâlid Ziya’nın kuvvetli bir üslûba sahip olması sebebiyle Türk hikâyeciliğine yön 

verebilir; muvaffak olamaması da Selâhaddin Enis’e göre sadece Garp’ı okuması ve 

fikirlerinden çok hisleriyle hareket etmesinden kaynaklanır. Mukayese edildiğinde 

Hâlid Ziya’nın bazı insanlar, Hüseyin Rahmi’nin ise herkes tarafından okunduğu ileri 

sürülür.        

 

Ahmed Selâhaddin, Edebî Tedkîk: “Guy De Maupassant – 1/ 2”, Pâyitaht, 

nr. 13-5, 7 Şubat 1337 Pazartesi / nr. 16-8, 10 Şubat 1337 Perşembe 

 

Ahmed Selâhaddin ünlü Fransız hikâyeci Guy De Maupassant hakkındaki 

değerlendirmesini farklı nüshalarda neşredilen iki bölüm hâlinde yazar. 

Maupassant’ın küçük hikâyelerinin pek çoğunun Türkçeye tercüme edildiğini ve 

isminin son zamanlarda edebiyatımızda çokça anıldığını; ancak onun hakkında 

herhangi bir incelemenin yapılmadığını belirtir. Yazar, Maupasssant’ın vefatı 

sebebiyle Fake’in yazdığı bir metinden iktibas ederek makalesini kaleme aldığını 

söyler. 

 

Yazıda, Maupasssant’ın vefatıyla XIX. yüzyılın en gerçek hikâyecisinin 

kaybedildiği dile getirilir. Başka pek çok yazarın belki de Maupassant’tan fazla 

gerçekçi olabildiği; fakat Maupassant kadar okuyucu üzerinde hâkimiyet kuramadı 

ifade edilir. Okuyucuların Maupassant’ın hikâyelerinde, gerçekle onun sanatını ayırt 

edemeyerek, gerçeğin samimi tasvirine hayran kaldıkları söylenir. Dünyaca tanınmış 

hikâyecinin, Flaubert’in daha doğrusu Madame Bovary’nin evlatlığı olduğu 

değerlendirilmesi yapılır, Maupassant’dan ve tasvirlerinin özelliklerinden bahsedilir. 

Yazara göre Maupassant göz ve kulaktan ibarettir ve gördüğünden başkasını tasvir 

etmeyi bilmez. Az okur veya hiç okumaz. Edebî münakaşalardan nefret eder; 

edebiyat hakkında değerlendirme yerine kendi sanatı hakkında hiç yorum yapmaz. 



 75

Kuramlar oluşturmaya kalkmaz, alıntılar yaparak hiçbir konuyu açıklamaya 

çalışmaz. Başka yazarların, yazacakları roman ya da hikâye için araştırma 

yaptıklarını söylemelerine karşılık Maupassant hiçbir zaman inceden inceye bir 

şeyleri araştıran, incelemeye çalışan biri olmaz. Ona göre bunu yapmak, gerçeği 

başkalaştırmak anlamına gelir.     

 

Yazıda Maupassant’ın kitaplarında, kendi hayatından izlerin pek görülmediği; 

yine de kendi hayatını takip ettiği belirtilir. Yazara göre bu durum yazdığı eserlerin 

isimlerinden anlaşılır. Çünkü Maupassant, Norman’dır. “Norman Hikâyeleri, 

Norman Köylüleri, Norman Zincirleri, Norman Balıkçıları, Norman Meyhanecileri” 

gibi isimlerden yola çıkılarak bu kanaate varılır.  

1870’te yirmi yaşında olan Maupassant, Normandiya’nın içinde bulunduğu 

sefahat dönemiyle birlikte kibarlaşmış orta sınıf insanlarını görür. Ardından Paris’e 

gider ve burada salon âlemine katılır. Böylece hikâyeleri de basılmaya başlar. 

Bahriye nezaretindeki kâtiplik görevi sebebiyle farklı şehir ve ülkeleri gezip görme 

fırsatı bulur. Hayatının sonuna doğru daha çok salon adamı olur ve kibar hayatına 

karışır. Romanları ve hikâyeleri hayatının birer yansıması olur. Maupassant’ın; 

köylü, asil, memur, gazeteci, salon adamı, sanatkâr bütün bunları derin bir hakikatle 

tasvir ettiği ifade edilir. Flaubert’in şahsî olmayan bir edebiyatın teorisini meydana 

getirdiği; ancak bu teoriyi Maupassant’ın uygulayabildiği dile getirilir. Bu noktada 

Maupassant’ın niçin yazdığının kolay anlaşılamadığı belirtilir. Yazara göre 

yazmasının amacı ne insanları anlatmak ne de müdafaa etmektir. Çünkü Maupassant 

sadece resmetmek için yazar; gerçeği ve eşyayı olduğu gibi gösterme zevkini bir 

ihtiyaç gibi görür. Bu zevke, gerçeğe olan bağlılığı dolayısıyla sürekli gözlemle 

meşgul olup düşünmeye vakit bulamadığı için Maupassant’ın hiçbir zaman bir 

düşünür olamadığı yorumu yapılır. Fikirleri olmadığından gerçeği doğru görebildiği 

ve zihninde aksettirebildiği söylenir.  

 

Maupassant hakkında yapılan değerlendirmelerin ikinci bölümünde, özellikle 

üslûp konusu üzerinde durulur. Gerçeğe ve eşyaya olan bağımlılığın üslûbu körelttiği 

söylenir. Üslûp bir yazarda mizacı en çok gösteren izdir ve bu iz bulunmazsa üslûp 

da yoktur denir. Yazara göre Maupassant’ta da böyle bir ize rastlanmaz, yazılarından 



 76

aktarılacak birkaç satıra bakılarak “İşte Maupassant!” denilemez. Bu sebeple büyük 

bir yazardır. Roman, hikâye ve tiyatro türlerinde yazarın kişiliğini gizlemesi 

gerektiği; okuyucunun kahramanları tanıması gerektiği savunulur. Okuyucunun 

Maupassant’ta bütün varlıkları gerçekteki gibi, canlı bulduğu belirtilir. Dolayısıyla 

XIX. yüzyılın ikinci yarısında yaşayan yazarlar arasında kendine özgü, en tabiî 

üslûba sahip yazarının Maupassant olduğu değerlendirmesi yapılır. Bu üslupla 

erdemleri, hisleri, heveslerinde ortalama olan insanların resimlerini çizmekte çok 

başarılıdır. Bu yorum eserlerindeki bazı kahramanlardan örnekler alınarak 

desteklenir.  

 

Maupassant’ın üslubuyla ilgili değerlendirmelerin ardından özellikle 

hikâyelerinde hâkim olan esas fikirler üzerinde durulur. Eserlerinde neşeden derin bir 

tasaya, hüzne doğru çoğalan geçiş görüldüğü söylenir. Bu geçiş pek tabiî olarak 

değerlendirilir. Çünkü insanlarda gördüğü sefalet mizacını karartmıştır.  

 

Roman yazarken bir gayenin gözetilmesinin edebî bir hata olabileceği gibi, 

hiçbir gayenin gözetilmemesinin de kişisel bir tehlike olacağı iddia edilir. Yazara 

göre Maupassant güzel sanatı için tasvirin dışında hiçbir gayeyi takip etmez. Ahmed 

Selâhaddin yazısının sonunda Maupassant’ın, Fransız edebiyatının en berrak, en 

temiz, en sanatkâr, en kuvvetli ve en gerçek birkaç romancısından biri olduğunu 

ifade eder.  

 

Selâhaddin Enis, Musâhabe-i Edebiyye: “Maraşlı Nâdir”, Pâyitaht,  nr. 

17-9, 11 Şubat 1337 Cuma 

 

Selâhaddin Enis, İstanbul’da yaşayanların, lâyıkıyla İstanbul’u bile 

bilmediklerini belirtir ve Anadolu’nun pek çok şair yetiştirmesine rağmen, tarihe 

karışan bu şairlerden de haberdar olmadığını söyler. Bu durumu, araştırma ve merak 

duygusunun eksikliğine delil olarak görür. Avrupa’nın araştırma anlayışıyla Osmanlı 

toplumunun çağdaşlarından bile habersiz oluşunu karşılaştırır. Örnek olarak da 

Abdülhâk Hâmid ve Hüseyin Rahmi’yi gösterir. Adı geçen bu şahsiyetler büyük şair 

ve romancı olarak kabul edilmelerine rağmen edebî hayatları hakkındaki bilgilerin 



 77

eksikliğinden, onlarla ilgili hiçbir araştırma yapılmamasından yakınır. İstanbul da 

dâhil, Anadolu’nun pek çok yerinde isimleri bilinmeyen nice kıymetli insanların 

meçhul kaldığını ifade eder. Bu meçhul kalan isimlerden biri olan Maraşlı Nâdir’i 

yakından tanıdığını ve ondan bahsetmek istemesinin sebebinin de edebiyat 

tarihçilerine küçük bir hizmette bulunmak olduğunu belirtir. Nâdir’in hayatı, eğitimi, 

kişiliği hakkında bilgi verir. İstediği âlemi bulamamasının onu karamsarlığa ve 

alkole ittiğini söyler. “Âtîdeki Manzume” adlı şiirine yer verir ve bu şiirde Nâdir’in 

kaderden şikâyetine dikkat çeker; daha birçok gazel ve fahriyelerinin bulunduğundan 

bahseder. Nâdir’in karamsarlık ve içki meclislerindeki hayatından gayet memnun 

olduğunu mısralarından örneklerle ortaya koyar ve bu uğurda memuriyetinin elinden 

gittiğini de ekler. Her zaman başıboş bir hayat yaşamayı istediğini ve bunda da 

başarılı olduğunu belirtir. Maraşlı Nâdir’in düzenli bir hayattan bir şey anlamadığını, 

sınırlara sığmadığını bir anekdotla ifade eder. Kendi halinde, başıboş bir hayattan 

sonra Maraş’ta koleradan vefat ettiğini, eserlerinin basılmadığını ve perişan halde 

olduğunu söyler. Hece ölçüsünü kullanmadaki başarısına da değinir ve bir de 

Mevlid-i Şerîf’i olduğunu, araştırılırsa Maraş’ta bulunabileceğini vurgular.      

 

Hâlid Fahri, Edebî Meseleler: Yahya Kemal – 1 / 2, Pâyitaht,  nr. 32-24, 3 

Mart 1337 Perşembe / nr. 34-26, 5 Mart 1337 Cumartesi 

 

Hâlid Fahri, bir eleştirmenin düşüncelerinde ve ifadelerinde tarafsız olması 

gerektiğini belirtir ve son devir Türk edebiyatının en önemli şahsiyeti olarak 

nitelediği Yahya Kemal’i değerlendirirken tarafsızlıktan uzaklaşmayacağını ifade 

eder. Doğru bir eleştirinin, dostluğu bir kenara bırakıp eserle karşı karşıya gelerek 

elde edilebileceğini vurgular. Böyle bir açıklamaya edebiyat âleminde yaşanan bazı 

olaylardan dolayı gerek gördüğünü dile getirir. Yahya Kemal’in eserlerini 

değerlendirmeden önce onunla ilk karşılaşmasına dair hatırasından bahseder. Balkan 

Savaşı sırasında Avrupa’dan henüz dönen Yahya Kemal’le şiirden, sanattan 

konuşurlar. Tevfik Fikret’i yenilikçi olarak tanıyan ancak Fikret’in dilinin artık 

eskidiğini düşünen Yahya Kemal’in fikirleri Hâlid Fahri’ye kapalı ve anlaşılmaz 

gelir. O gün yanından biraz hayretle biraz da anlattıklarını ciddiye almadan 

ayrıldığını itiraf eder. Fakat görüşmeden sonra, umursamadığını zannettiği halde 



 78

Yahya Kemal’in sözlerinin kendisini düşündürdüğünü anlar ve şairde başka bir ruh 

ve özellik olabileceğini düşünür. Fikret’in dilinde son aşama olmamasını tartışmaya 

değmeyecek kadar gerçek kabul etse de, Yahya Kemal’in iddiası gibi eski ve 

yıpranmış olma ihtimalini sorgular.  Şiirde yeni bir sesi, garip bulduğu bu şairin mi 

getireceğini kendi kendine sorduğunu anlatır. Zamanla samimi bir dost hâline gelirler 

ve Yahya Kemal bazı mısralarını kendisine okur. Hâlid Fahri bu mısraların Fikret’te 

bile bulunmayan açık ve tabiî bir dille yazıldığını, gittikçe insanı saran tılsımlı bir 

etkiye sahip olduğunu ifade eder. Kafiyelerdeki zenginlik ve yeniliği dikkat çekici 

olarak değerlendirir. Yahya Kemal’in mısralarındaki dil, yazara, Türkçe olmasının 

yanı sıra Fransız şair Andre Chénier’i hatırlatır. Bu hatırlamaya örnek olacak 

mısralara yer veren Hâlid Fahri, berrak mısralarıyla Yahya Kemal’i Türk edebiyatı 

için bir müjde olarak görür. Fikret’in üçüzlü terkiplerden kurtaramadığı Türk şiirinin 

artık güzeli sade ve açık ifadede aramaya başladığını dile getirir. Ancak yazara göre 

şairin bir hatası vardır: O da Yunan mitolojisinin Türk zevk ve geleneğine uygun 

düşmeyeceğini ilk zamanlar kavrayamamıştır. Hâlid Fahri, şairin millî zevke 

yöneldiğini ve Fransız şairlerinden aldığı ilhamı kendi zevkiyle yoğurabildiğini 

söyler. Yahya Kemal’in etkilendiği Fransız şairlerinin isimlerini belirtir ve bu etkiye 

örnek olacağını düşündüğü tamamlanmamış bazı şiirlerinden örnekler verir. Yazar, 

Yahya Kemal’in eserleriyle ilgili yazısının ilk bölümünü, şairin şiirlerini uzun 

müddet tamamlamamasından yakınarak bitirir. Hâlid Fahri, değerlendirmesinin 

ikinci bölümünde, Yahya Kemal’in Batı edebiyatı hakkında edindiği derin bilgiyle 

beraber Doğu edebiyatının en zevkli ve coşkulu ilhamlarını da bünyesinde taşıdığını 

belirtir. Yahya Kemal Divan şairlerinden Şeyh Galib ve Nedim’den pek fazla 

etkilenir; özellikle Nedim’e hissettiği sevgiye, onun tarzında yazdığı gazelleri örnek 

gösterir. Hâlid Fahri’ye göre bu iki şair karşılaştırıldığında, Nedim’in ıstırapta bile 

neşe hissi veren mısralarının Yahya Kemal’de neşeden ıstıraba yöneldiği görülür. 

Şairin şarkılarının da herkes tarafından bilindiğini söyler ve okuyucular için bu 

şarkılardan birkaç mısra seçer. Yahya Kemal’in destanda da başarı elde ettiğine 

dikkat çeken yazar, yer verdiği örneklerle şairde kuvvetli bir destan dilinin 

bulunduğunu göstermeye çalışır. Hâlid Fahri, Yahya Kemal’in “Mehlika Sultan” 

isimli şiirini daha ayrıntılı olarak değerlendirir. Hemen her mısraını tahlil eder, 

yorumlar ve şiirdeki tasavvufî anlam üzerinde durur. Yahya Kemal’in mutasavvıf bir 



 79

ruha sahip olduğunu ve aruz veznini yaşattığını vurgular, yazısının sonunda şairin 

bazı mısralarında nadiren dil hatalarına rastlandığını ifade eder.  

 

Hâlid Fahri, Ömer Seyfeddin / Devr-i Senevî-i Vefâtı Münasebetiyle, 

Pâyitaht,  nr. 35-27, 6 Mart 1337 Pazar 

 

Hâlid Fahri, Türk hikâyeciliğinin tanınmış isimlerinden Ömer Seyfeddin’in 

ölüm yıldönümünde, onu anmak amacıyla, yazar hakkındaki düşünce ve hislerini dile 

getirir. Yazarın hikâyelerinde ele aldığı konular sebebiyle hâlâ anlaşılamadığını 

düşünür. Hâlid Fahri, onun hayatı gülünç göstererek gerçekleri feda ettiğini 

söyleyenlerin aksine, en gülünç gerçeklerin bile derin ıstıraplar taşıdığını anlatmaya 

çalıştığını belirtir. Her türlü süsten ve şairanelikten uzak, konuşulan dili araç olarak 

kullanan yazarın, millîlik akımını dile uygularken aşırılıklardan kaçınarak İstanbul 

Türkçesinin temiz ve samimi bir örneğini meydana getirdiğini vurgular. Refik Hâlid 

ve Yakup Kadri’nin de sade Türkçeyi kullanmasına rağmen Ömer Seyfeddin’de 

geleneğe ve halkın ruhuna daha fazla yakın düşen ifade güzelliğinden söz eder. Lâyık 

olduğu değerin zaman geçtikçe verileceğini düşünen Hâlid Fahri, Ömer Seyfettin’in 

külliyatının neşredilmesi gerektiğine inanır. Bu amaçla çalışmalara başlayan Ali 

Cânib’e de teşekkürlerini sunar.   

 

Hâşim Nâhid, Musâhabe-i Edebiyye: Boşanan Destiler-1 Cenab 

Şahabeddin, Pâyitaht,  nr. 35-27, 6 Mart 1337 Pazar 

 

Hâşim Nâhid, kullandığı tabirin okurlar tarafından daha iyi anlaşılması 

amacıyla yazısının giriş kısmında uzun uzun “boşanan desti” ile neyi kastettiğini 

açıklar. İnsanların bazılarını meyveli bir ağaç, kimilerini de faydasız otlar şeklinde 

nitelendirir. Edebiyat âleminden pek çok kişinin bazı özelikleri sayesinde toplumun 

omuzlarına çıkıp oradan insanların bakışlarında kendi yüksekliklerini seyrettiklerini 

düşünür. İçindeki her şeyi ortaya koyan ve bunlara ekleyecek hiçbir şeyi kalmayan 

“kurukafa”nın boş yere omuzda taşınan boş bir testiden farksız olduğunu ifade eder. 

İlim ve sanatın malzemesine çok nadir katkıda bulunulabileceğini; eklenenin de 

genellikle malzemenin içeriğini değil terkibini değiştirebileceğini savunur. Bundan 



 80

dolayı yeni bir söz söylemenin imkânsızlığına inanır ve yeniliği sözden ziyade 

söyleyiş tarzında bulur. İlim ve sanat malzemesini sadece yaşadığı toplum ve 

kitaplardan alan, kendinden bir şey katmayan bir kafayı, su ile doldurulmuş testi gibi 

âdi bir kalıba benzetir. Bu yazıda da memleketteki “boşanan destiler”i ele alacağını 

söyler ve okurlara Cenab Şahabeddin ile ilgili yorumlar yapar. Yazar, şairlerin 

hayatta kaldığı sürece halkın gözünde yine aynı eski şair olarak algılanmasından 

rahatsızlık duyar. Edebiyat-ı Cedîde topluluğu içinde kendisini en çok cezbeden kişi 

olarak Cenab Şahabeddin’i gösterir. Edebiyata bu topluluğun sayesinde ilk adımını 

attığını dile getirir. Bu gerçeğe rağmen tahammül edemediği, Cenab Şahabeddin’in 

hâlâ şiir yazması ve ilmî konulara karışmasıdır. İnsanın ve milletin duyuş, düşünüş 

ve yaşayış tarzındaki değişim üzerine çeşitli yorumlar yaptıktan sonra Cenab 

Şahabeddin’in kendine özgü bir anlayış ve duyuş tarzına, özel bir üslûba sahip 

“Edebiyat-ı Cedîde” devrine ait olduğunu belirtir. Ancak son zamanlarda şairin, 

cümlelerini kısaltarak, üslûbunu sadeleştirerek edebî hayatın içinde kalmakta ısrar 

ettiğinden bahseder. Eski güzelliği çağa uyarlamak için, ruhu değiştiremeden 

yalnızca şekilde uygunluğu yakalama çabasının yetersizliği üzerinde durur. Şairin 

edebiyat sahasında tarihe karıştığını kabul etmemesi hâlinde Edebiyat-ı Cedîde 

devrinde edindiği konumdan düşeceği yargısında bulunur. Hâşim Nâhid yazısını, 

şairin ilmî konularda da karıştığı meselelerin hiçbirinde sağlıklı ve kıymetli bir 

değerlendirme ortaya koyamadığını ifade ederek sonlandırır. 

 

Çapanoğlu Münir Süleyman, Said Bey Merhûm, Pâyitaht,  nr. 40, 19 Mart 

1337 Cumartesi 

 

Münir Süleyman, “Lâstik” lâkabıyla tanınan Kemalpaşazâde Said’in vefatına 

üzerine kaleme aldığı yazısında, Lâstik Said’in kişiliğinden, memleket için yaptığı 

hizmetlerden ve eserlerinden bahseder. Toplumun önemli görevlerinde bulunan pek 

çok kişinin, kalemleriyle şöhret bulan birçok yazarın üzerinde Said Bey’in emeğinin 

olduğunu belirten yazar, birkaç genç ve çok az sayıdaki dostu tarafından sessiz 

sedasız bir törenle uğurlanmasından duyduğu üzüntüyü dile getirir. 

 

 



 81

Yaşar Şâdi, Yâd-ı Hazîn, Pâyitaht,  nr. 47(48), 27 Mart 1337 Pazar 

 

Yaşar Şâdi, genç yaşta vefat eden, ismi ve kıymeti pek bilinmeyen şair Emin 

Hâki’yi anar. Emin Hâki’nin hayatı hakkında bilgi verir, edebî kişiliğinden bahseder. 

Bütün eserlerini edip Salih Saim’e emanet ettiğini söyleyerek, en kısa zamanda 

basılmasını umduğunu belirtir. Vefatından kısa bir süre önce karşılaştıklarında ve 

sonra evine ziyarete gittiğinde, Emin Hâki’nin kendisine yazıp verdiği mısralarına 

yer verir. Naaşı defnedilmeden hemen önce Üsküdar Mevlevî Şeyhi fâzıl-ı mükerrem 

Remzi Dede ile Üsküdarlı Talat Bey’in tarih düşürerek, Emin Hâki hakkındaki 

hislerini mısralarla dile getirdiklerini anlatır. 

 

A(yın). N(un)., Ahmed Refîk Bey, Pâyitaht,  nr. 53, 2 Nisan 1337 

Cumartesi 

 

Yazar ve tarihçi Ahmed Refik’i tanıtmaya çalışan yazar, Ahmed Refik’in 

Osmanlı tarihçileri içinde en çok eser neşredenlerden biri olduğunu söyler. 

Eserlerinden bilgiler verir, üslûbundan ve tarih alanında memleket için yaptığı 

hizmetlerden bahseder. Özellikle “Köprülüler” isimli eserinin ilmî bir kıymetinin 

olmamasına rağmen halkın faydasını düşünerek yazdığını ifade eder. Halka tarihi 

sevdirdiğini belirterek sebep olarak şâirâne üslûbunu gösterir. 

 

E) Felsefî Makaleler 

 

M(ustafa). Şekib, “Gülmek Nedir ve Gülünç Olan Kimdir?”, Pâyitaht,  nr. 

17-9, 11 Şubat 1337 Cuma 

 

Mustafa Şekib, makalesinde öncelikle kısaca “Gülmek nedir?” sorusuna cevap 

arar. Genel olarak bu soruya basit bir şekilde “Ağlamanın zıttıdır.” cevabının 

verildiğini söyler. Böyle basit bir cevabın ağlarken gülmek imkânsızdır düşüncesiyle 

verilebileceği yorumunu yapar. İnsanların her zaman gülmeyi bildiklerini; ancak 

niçin güldüklerini hiçbir zaman düşünmediklerini belirtir. Mustafa Şekib, Bergson’a 

gelinceye kadar, filozof veya âlimlerin, sosyal hayatta ortaya çıkan bu kavramı her 



 82

zaman tek bir sebebe bağlama hatasında bulunduklarını ve meseleyi basite 

indirgediklerini söyler. Mustafa Şekib, gülmenin bir değil birçok sebebinin 

olduğunu, bütün gülmeleri genel bir sebep altında değerlendirmenin mümkün 

olmayacağını savunur. Bundan dolayı ona göre gülmeyi tarif etmek zaman ve mekân 

tarifi gibi anlamsızdır. Yine de Bergson’un gülme üzerinde değerlendirmelerine 

kadar Darwin ile Hobbes, Spencer gibi filozofların gülme hakkındaki görüşlerini 

örneklerle okuyucuya aktarır. Daha sonra Bergson’un gülme kavramını nasıl 

açıkladığı üzerinde durur. Sosyal hayattan, insan psikolojisinden örneklerle 

Bergson’un fikirlerini daha anlaşılır hale getirir. Örneklerini özellikle tiyatro gibi 

edebî türlerden, gazetelerdeki mizahî yazılardan seçer. Makalenin sonunda, sonraki 

yazılarında değineceği konulardan bahseder. Ayrıca, Bergson’un felsefesini, 

tiyatroyla özellikle de komediyle ilgilenen okuyucuların anlayabileceği hâle 

getirmeyi kendisine görev edindiğini belirtir.  

 

Mustafa Şekib (Tunç) Bergson’un “Gülmek Nedir”100 adlı eserini esas alarak 

“Gülmek Nedir, Kime Gülüyoruz?” isimli bir eser kaleme alır ve bu eser 1337’de 

(1921) basılır. Eserde gülme hakkında büyük filozofların sözleri nakledilir. “Doğu’da 

bir şey bulamamaktan ötürü batı eserlerine dayanarak bu eser vücuda getirilmiştir. 

M. Şekip bu hususu İzmirli İsmail Hakkı’ya sormuş, o da bu konudaki eserlerin 

Batı’da olabileceğini ifade etmiştir. 

 

Bergson gülme konularını daha çok sahne ve komedi eserlerinden alarak bu 

hususta kanunlar ortaya atarken, M. Şekip Tunç, milli hayatımızdaki benzerleri 

bularak gülme mevzuunu kendi hayatımıza yaklaştırmıştır. 

 

Bu eserde gülmek nedir ve gülünç olan nedir, ne şartlarda gülüyoruz, hareket 

komikliği nedir, seciye komikliği nedir, surat komikliği, karikatürün esrarı ve eda 

komikliği ve benzeri konuları işler.”101 

 

                                                 
100Özgün adı “Le Rire” olan Bergson’un eseri 1899’da yayımlanır. Bu eserin Türkçedeki tercümesi 
için bkz. Henry Bergson, (Çev.Yaşar Avunç), Gülme-Komiğin Anlamı Üstüne Deneme Henri 
Bergson, Ayrıntı Yay.,  İst. 1996 (2.b.2006) 
101 Prof. Dr. Hayrani Altıntaş, Mustafa Şekip Tunç, Kül. Bak. Yay. Ank. 1989, sy. 49 



 83

M(ustafa). Şekib, “Ne Şartlarla Gülebiliyoruz:2”, Pâyitaht,  nr. 21-13, 15 

Şubat 1337 Salı 

 

Mustafa Şekib, yazdığı makalelerin toplanıp telif eser hâline getirildiğini; 

memlekette gelişmekte olan tiyatro hayatına ve kütüphanesine dikkat çekecek bir 

eser kazandırıldığını ifade ederek yazısına başlar. Psikolojik ve sosyolojik anlamda 

gülen, güldürmesini bilenin sadece insan olduğunu belirtir. İnsan dışındaki her şeyin 

ancak insanı andırmasından dolayı komik olacağını söyler. Bundan dolayı gülmenin 

şartlarından bahsederken gülebilmesi için insanın hangi hallerde bulunması gerektiği 

üzerinde de durur. Hastalıklı gülüşlerin tıbbın alanına dâhil olduğunu, bundan dolayı 

yazısında yer vermeyeceğini; sosyal hayattaki gülmeleri psikolojik olarak 

değerlendireceğini ifade eder. Hislerle ilgili durumlar, zekâ, kültür farklılıkları, 

toplum hayatı, insan dışındaki varlıkların insana benzeyen davranışları gibi şartlarda 

insanların gülmeleri ve bunların sebepleri hakkında örnekler göstererek 

değerlendirmelerde bulunur. Makalesinin sonunda, komik denilen şeylerin, 

insanların grup halinde toplanarak bütün dikkatlerini içlerinden birine vermelerinden 

aynı zamanda hislerini susturarak yalnız zekâlarını işletmelerinden doğduğu tespitini 

yapar.   

 

M(ustafa). Şekib, Hareket Komikliği İle Seciye Komikliği Arasında:3, 

Pâyitaht,  nr. 27-19, 21 Şubat 1337 Pazartesi 

 

M. Şekib, toplumsal hayatın fertlerden, ahlâkî, dinî, hukukî, iktisadî dayanışma 

yanında fiziksel ve ruhsal sağlamlığın yanında toplumsal uysallık dayanışması 

beklediğini belirtir. Toplumda “dalgın, şapşal, vurdumduymaz, kendini beğenmiş, 

züppe, çıtkırıldım, şaklaban, zevzek, tutkun, sonradan görme, dalkavuk, pısırık” gibi 

yaftalanmış komik tipler olmasaydı, komedinin ilham bulamayacağını söyler. Gülünç 

hallerin yüzden başlayarak dile ve karaktere kadar yayıldığını; bundan dolayı 

yazısında insanların hareketlerinden yola çıkarak komikliklerin ruhsal ve toplumsal 

sebeplerine değineceğini ifade eder. Âniden gelişen durumlarda insanların özellikle 

dalgınlıklarına, beceriksizliklerine, dikkatsizliklerine gülündüğünü günlük hayattan 

örneklerle açıklarken, Nasreddin Hoca’nın fıkralarından da yararlanır. Hareketlerin 



 84

komikliğiyle, karakterlerden dolayı meydana gelen komiklikleri örnekler göstererek 

karşılaştırır. İnsanların hareketlerinden kaynaklanan komiklikleri geçici; 

karakterlerinden gelenleri, sürekli yeni bir komiklik ortaya çıkarması sebebiyle daha 

zengin bir durum olarak değerlendirir. Karakterdeki bazı kötü huyların drama, 

bazılarının da komediye malzeme olduğunu söyler. Yazara göre komedi sanatı, insan 

ruhunda takılı gibi yaşayan kötü huyları içindeymiş gibi bütün mekanizmasıyla 

tanıyarak bu huyların iplerini oynatabilecek şekilde elde tutmaktır. Bu konuda 

çocukların çok dikkatli olduğuna, oynatabilecekleri iplerin uçlarını kolaylıkla 

bulduklarına dikkat çeker. Gülünç düşmenin bilinçsizlik hâli olduğundan ve 

komiklerin kendilerine gülmesiyle etkinin azaldığından söz eder. Toplumun, 

kendisini meydana getiren bütün fertleri birbirine yaklaştırmaya ve benzetmeye 

çalıştığını; uyum sağlamayan, farklılıkları törpülenmeyen ruhlara karşı çareyi 

gülmekte bulduğunu belirtir. Yazısının sonunda, gülmeyi, toplumdaki sertlikleri 

yumuşatan sosyal bir silah olarak nitelendiren M. Şekib’e göre, gülmenin kaynağını 

güzel hislerde aramak boşa harcanan bir çabadır.     

 

M(ustafa). Şekib, Surat Komikliği Karikatürün Esrarı ve Eda, Pâyitaht,  

nr. 37-29, 8 Mart 1337 Salı 

 

M. Şekib,  makalesinde surat komikliğinden hareketle çirkinlikle komikliğin 

arasındaki ilişkiyi ortaya koymak ister. Bundan dolayı öncelikle çirkinlikten 

biçimsizliğe kadar giden durumların daha sonra nasıl gülünçlüğe dönüştüğünü 

açıklamaya çalışır. İnsanların çeşitli biçimsiz ve çirkin denilebilecek hallerinden 

örnekler verir ve biçimsizliklerin hafifletilmesiyle komik çirkinliğin elde edildiği 

sonucunu çıkarır. Komik olan suratlarla ilgili belirlemelerin ardından 

karikatürlerdeki komikliğin esrarını arar. Her suratta karikatüre ipucu olabilecek 

ölçüsüz bir nokta veya hareket bulunduğunu belirtir. Yazar, karikatürcünün görevini 

de bu ölçüsüz noktayı fark ederek herkesin görebileceği gibi büyütmek şeklinde ifade 

eder. Mübalağayı araç olarak kullanan karikatür için suratın en uygun yerlerini 

söyler. M. Şekib, karikatürün toplum tarafından nasıl algılandığı ile ilgili 

değerlendirmelerde bulunur. Şekil komikliğinden hallerin komikliğine geçince, insan 

hal ve işaretlerinin basit bir makineye ne kadar benzerse o kadar komik olduğu 



 85

biçimindeki genel yargıyı aktarır ve bu hükme örnek olarak bütün Karagöz 

resimlerini gösterir. Günlük hayatın içinde sıradan görünen pek çok hâlin 

komikliğinden söz eder ve yazısının sonunda gülmenin gerçek sebebinin, hayatın 

değişim ve çeşitlilikten uzaklaşıp cansız, hissiz bir makineye benzeyen yönleri 

olduğunu vurgular. 

 

M(ustafa). Şekib, Komikliğin Kuvve-i İttisâîyesi – 5, Pâyitaht,  nr. 45-37, 

16 Mart 1337 Çarşamba  

 

M. Şekib, komikliğin kapsadığı alanları belirlerken öncelikle toplumsal hayatın 

gereği zamanla değişen kılık kıyafetin komikliği üzerinde durur. Kıyafetlerin 

komikliğinin kullanılırken değil, eskidikten sonra anlaşıldığını söyler. Ayrıca 

insanların, bütün varlıkların özellikle görünüşünde yapılan değişiklikleri komik 

bulduğunu belirtir. Bu durumla ilgili insanlardan hayvanlara, şehirden gazetelere 

kadar günlük hayatın içinden örnekler seçer. Toplumun içine girmemiş yapay her 

şeyin hayatın içinde daima gülünç olma durumuna değinir ve verdiği örneklerle 

insanlara güldükleri durumları hatırlatır. Sosyal hayatın içinden aldığı komik 

durumların toplumun sinesinden çıkarak gittikçe büyüdüğünü ifade eder. Kimi 

zaman Nasreddin Hoca’nın fıkralarından yaralanır. M. Şekib, bu yazısında üzerinde 

durduğu ve örneklendirdiği komik olaylarda büyük ve yüksek bir sanat olmadığını 

dile getirir ve tabiat ile asıl sanat arasındaki düzeni de “sanatçık” diye nitelendirdiği 

seviyede komik bulur. 

 

M(ustafa). Şekib, Oyuncaklar ve Komedi- 2, Pâyitaht,  nr. 49, 29 Mart 

1337 Salı 

 

M. Şekib, çocukluk dönemlerimizde oyun ve oyuncaklarımızın bugünkü 

gülmelerimizin kaynakları olduğunu belirterek, oyun ve oyuncakların zihnimizde iz 

bıraktığı neşeli hatıralarından dolayı yetişkinlik döneminde insanların hayatı taklit 

eden bir oyun niteliğindeki komediye yönelmesinden bahseder. Çocuklukta gülünen 

varlık ve davranışlarla, geleneksel ve modern Türk tiyatrosundaki aksesuar ve 

davranışların benzerliklerine örnek vererek dikkat çeker. Böylece yetişkin dönemde 



 86

gülünç gelen durumların kaynağının çocukluktan geldiğini ortaya koymaya çalışır. 

Gülmenin kaynağı olarak özellikle Karagöz ve Ortaoyunu üzerinde durur. Yazısının 

sonunda, sıradanlaşan, makineleşen ve tekrara düşen hayatın komikleştiğini belirtir 

ve bu durumu daha açık ortaya koyabilmek amacıyla günlük hayatın içinden örnekler 

sunar.  

 

M(ustafa). Şekib, “Zarâfet, İstihza, Mizah- 7”, Pâyitaht,  nr. 52, 1 Nisan 

1337 Cuma 

 

M. Şekib, insanların gülünçlüklerini dillerine de yansıttıklarını belirterek, 

günlük dilde kullanılan ve kim söylerse söylesin komik bulunan ifadelerden örnekler 

verir. Bu söyleyişleri zarafetin en kaba şekli olarak nitelendirir ve fikirlerini zarafet 

ustalığıyla konuşturan kişilerden bahseder. Nükteli sözlerin gülünç olduğu 

durumlardan örnekler vererek zarafetin komikliğini belirlemeye çalışır. Dilin gülünç 

bulunduğu kullanımlar üzerinde durur ve şiir, hikâye, tiyatro ve günlük yaşamdan 

seçtiği istiare, teşbih ve mecazlı söyleyişleri değerlendirerek, dil inceliğinin 

çeşitlerini belirler. Yazısının sonunda dil inceliğinin çeşitleri içinde “hiciv” başlığı 

altında toplandığını ifade ettiği “istihza” ve “mizah”tan söz eder, bu kavramların 

benzerliklerini ve farklılıklarını ortaya koyar. İnsanların güldüğü her şeyin ruhunun 

ve karakterinin kaynağı olduğunu dile getirir. 

 

F) Tiyatro İle İlgili Makaleler 

 

C. H.,  “Yeni Sahne’de : Leke” , Pâyitaht, nr.6,  31 Kânûn-ı sânî 1337   

Pazartesi  

 

Hizmet-i Umûmîye Müessesâtı’nın kurduğu Yeni Sahne kısa sürede pek çok 

oyun sahneler. Bu oyunlardan biri de Mazhar Ömür Bey tarafından nakl ve tahrir 

edilen Leke’dir. Makalede Leke’nin konusu hakkında bilgi verilir. Oyuncuların 

performansları ile ilgili yorum yapılır. Dekor ve mizansenin seyirci üzerinde bıraktığı 

izlenim değerlendirilir. 

 



 87

Hâlid Fahri, Temâşâ “Yeni Sahne’de: Bora”,  Pâyitaht, nr.9-1, 3 Şubat 

1337 Perşembe 

 

Maddî ve manevî olarak iflâs eden Dârülbedâyî’den Yeni Sahne’ye intikal 

eden oyunların sahnelenmeye başladığı ve bu oyunlardan ilkinin Bora adlı oyun 

olduğu duyurulur. Bora oyununu Fransızcadan Türkçeye nakil ve iktibas edenin 

Galib Bey olduğu ifade edilir ve oyunun konusu ayrıntılı bir şekilde verilir. Eserin 

konusunda kimi yerlerinin millî hayata aykırı düştüğü de belirtilir. 

 

Oyunda rol alan oyuncular tek tek değerlendirilir. Daha önce Dârülbedâyî’de 

sahnelenen oyun ve oyuncularla mukayese edilir. Özellikle dekorun çok başarılı 

olduğu vurgulanır.  

 

Ali Nejad, Temâşâ: “Operet Heyetinde: Bülbül”, Pâyitaht, nr.10-2,  4 

Şubat 1337 Cuma 

 

İsmail Fâik Bey’in desteği ve “Yeni Ferah Tiyatrosu”nun müessisi Nâzif 

Bey’in sermayesiyle kurulan İstanbul Operet Heyeti’nin pek çok temsil verdiği ifade 

edilir. Bu temsillerden birinin de Cemal Sâhir Bey’in Macarların şaheserleri 

“Paçırta”dan naklettiği “Bülbül” adlı üç perdelik operet olduğu belirtilir. Eserin 

mevzuu ile ilgili ayrıntılı bilgi yer alır. Bunun yanı sıra oyuncular ve dekor hakkında 

kısa değerlendirmelere yer verilir. Cemal Sâhir Bey’in fotoğrafı da bulunur.    

 

Mehmed Rauf, “Tiyatro Kaidesi”, Pâyitaht, nr. 13-5, 7 Şubat 1337 

Pazartesi 

 

Mehmed Rauf, tiyatro yazmak için mutlak kaideler olduğuna dair fikirleri ve 

bu fikirler doğrultusunda eserlerin savunulan kaidelere göre değerlendirilmesini 

tenkit eder. Sanatta kaide olamayacağından emin olduğunu söyler. Romantizmle 

beraber sanatta kaidelerin yıkıldığını belirtir ve sanatın var olabilmesi için 

kaidelerden bağımsız olması gerektiğinin anlaşıldığını ifade eder. Mehmed Rauf’a 

göre Victor Hugo’nun romantizmin ilkelerini belirlediği “Cromvell” adlı eserinin 



 88

mukaddimesi, kaideleri savunanlara karşı çok iyi bir müdafaadır. Bu eserle klâsik 

kaideler yerle bir olurken edebiyat da rahat bir nefes alır.  

 

Yazar, bütün özellikleriyle Batı’dan alınan tiyatro türünde yine Batı’nın takip 

edilmesinin doğruluğuna inanır ve bu sebeple de Batı’da tiyatro türünün kaidelerden 

bağımsız olduğunu bilmek gerektiğini savunur.  

 

Tiyatronun da diğer sanatlarda olduğu gibi tek bir konusunun olduğunu belirtir: 

“insan, muhîtinde, zamanında, ahlâk ve âdetinde yaşayan, düşünen, seven, gülen ve 

ağlayan insan…” 

 

Ciddi, sanatına ve kendisine hürmeti olan müelliflerin vazifesinin seyirciyi 

eğlendirmek değil, hayatın, ahlâk ve alışkanlıkların gelişimini tespit ve kaydetmek 

olduğunu vurgular. Yazısının sonunda da münekkidlerimizin bunu takdir ve idrak 

etmelerini edebiyatımız için mühim bir gelişim addeder.   

 

Hâlid Fahri, Temâşâ, “Leke”, Pâyitaht,  nr. 16-8, 10 Şubat 1337 Perşembe 

 

Hâlid Fahri, Mazhar Osman’ın yazdığı ve Yeni Sahne tarafından sahnelenen üç 

perdelik “Leke” adlı oyunun değerlendirmesini yapar. Oyunun özellikle üçüncü 

perdesiyle heyecan uyandırdığını; ancak toplum hayatımızı yansıtamadığını dile 

getirir. Son perdeye kadar seyirciyi merak ve heyecanla sürükleyen modern bir 

ihtiras oyunu olduğunu söyler. Olay biraz değiştirilmese ve zıt tipler eklenerek 

birbiriyle karşı karşıya getirilmese bu oyundan mükemmel bir dram örneği 

çıkacağını iddia eder. Bu yorumların ardından perde perde “Leke”nin konusundan 

bahseder. Oyunun konusunu aktarırken bir taraftan da dekorla ilgili değerlendirme 

yapar. Olayların gelişiminde Avrupa tarzındaki millî hayata aykırı durumları tespit 

eder ve oyunun aslından çok fazla değiştirilmediğinin anlaşıldığını söyler. Eserin 

Fransızcasını henüz okuma fırsatı bulamadığı için bu konuda fazla söz 

söyleyemeyeceğini belirtir. Tiyatro alanında ilk defa bu eseriyle kendisini gösteren 

Mazhar Osman’ı tebrik eder ve ona yerli malı olabilecek eserler etrafında çalışmasını 

önerir. Dekorlar konusunda Yeni Sahne’nin her zamanki gibi özenle çalıştığını, 



 89

özellikle ikinci ve üçüncü perdenin dekorlarının orijinal olduğunu ifade eder. 

Dekorların daha güzel görünebilmesi için ışık düzeninin daha iyi ayarlanmasını 

tavsiye eder. Her oyuncuyu rollerine göre ayrı ayrı değerlendirirken kostümlere de 

değinir. Değerlendirmesinin sonunda oyunculara da tavsiyelerde bulunur ve 

takdirlerini bildirir.        

 

Mehmed Rauf, Musâhabe-i Edebiyye: “Tiyatro Usûlü”, Pâyitaht,  nr. 20-

12, 14 Şubat 1337 Pazartesi 

 

Mehmed Rauf makalesine başlarken öncelikle tiyatro eseri yazmak için 

kurallara uymanın yeterli olduğunu düşünenleri eleştirir. Tiyatro yazabilmek için 

kurallardan önce kabiliyetin olması gerektiğini belirtir. Bu sebeple eserler 

değerlendirilirken, kurallara uyulmamış diye eleştirmek yerine, yazarın kabiliyetinin 

olmadığı söylenmeli düşüncesindedir. Tiyatro eserleri hakkında yorum yapılırken, 

bahsedilen kuralların neler olduğunu aslında pek kimsenin bilmediğini söyler ve bu 

tarzda yorum yapanların her şeye vâkıf olma heveslerinden dolayı böyle 

davrandıklarını savunur. Bir edebî heyet üyelerinin kendi aralarında tiyatro 

kurallarıyla ilgili sohbetine kulak misafiri olduğunu anlatır. Bu sohbette işittiği, 

üyelerin kendi beğenilerine göre belirledikleri kurallara karşılık, Batı’daki tiyatro 

yazarlarından ve oyunlarından örnekler gösterir ve sohbete dâhil olur. Mehmed 

Rauf’a göre tiyatroda uyulması gereken tek şey “usûl”dür. Ancak usûl ve kural bir 

yana, asıl mesele hüner sahibi olmaktır. Eğer bir yazarın kabiliyeti varsa, tiyatro 

edebiyatını iyi araştırmasının, bu alandaki üstatların eserlerini karşılaştırarak sağlam 

fikirlere sahip olmasının doğru olacağını dile getirir. Değerli eserlerin ancak bu 

şekilde emek harcanarak elde edileceğini dile getirir ve tiyatro yazmak isteyen 

yazarlara tavsiyelerde bulunur.     

 

Hâlid Fahri, Temâşâ: “Yeni Sahne’de Kayseri Gülleri”, Pâyitaht,  nr. 23-

15, 17 Şubat 1337 Perşembe 

 

Hâlid Fahri, “Kayseri Gülleri” isimli oyunun önce Dârülbedâyî’de, ardından 

Yeni Sahne’de seyircileriyle buluşmaya devam ettiğini belirtir. Yeni bir oyun 



 90

olmamasına rağmen oyuncuların başarısından dolayı hâlâ beğenildiğini ve zevkle 

seyredildiğini ifade eder. Konunun sade olduğunu söyleyerek uzun uzun oyunun 

konusu hakkında bilgi verir. Ayrı ayrı her oyuncunun gösterdiği performansı 

değerlendirir. Başroldeki oyuncuyu özellikle Kayseri ağzını başarıyla 

kullanmasından dolayı takdir eder. Birkaç oyuncuyla ilgili eleştirilerde bulunur. 

Dekorların Kayseri hayatıyla uygunluk gösterdiğini belirtir. Oyunun sahnelenen son 

gösterimini öncekilere göre daha başarılı bulur.      

 

Çapanoğlu Münir Süleyman, Tenkîd ve Tahlîl: Pâyitahtın Kapısında, 

Pâyitaht,  nr. 26-18, 20 Şubat 1337 Pazar 

 

Çapanoğlu Münir Süleyman, Fâik Âlî’nin yazdığı “ Pâyitahtın Kapısında” 

isimli iki perdelik manzum bir tiyatro eserini değerlendirir. Her eserin, yazıldığı 

dönemin ve toplumun hislerinden ilham aldığını söyler ve Fâik Âlî’nin manzum 

oyununun da toplumdan ve dönemden izler taşıdığını vurgular. Şairin, Çanakkale 

Cephesi’nde yaşanılanların milletin ruhunda bıraktığı izleri, hissettirerek anlatmaya 

çalıştığını; ancak bunda başarılı olamadığını belirtir. Oyundaki olay hakkında 

ayrıntılı bilgi verir. Konunun büyüklüğünün ümit edildiği gibi anlaşılamadığını; 

bundan dolayı olayın önemsiz bir ruh hâli tahlilinde kaldığını söyler. Manzum 

oyunun mısralarına bakıldığında vatanın matemlerini dile getiren hiçbir şey hissin 

bulunmadığını ve günlük bir gazetede savaşa dair yazılan yazılardan hiçbir farkının 

olmadığını düşünür. Fâik Âlî’den Çanakkale’ye ait hislerin, vatanperverlikle 

yazılmış, sade bir dille ifade edilmiş gerçek bir tasvirle beyinlere değil kalplere hitap 

etmesini beklediğini dile getirir. Sanatın, gerçek demek olmadığı; ancak gerçeği 

göstereceğini söyleyenlerin gerçeğe aykırı düşmemesi gerektiği üzerinde durur ve 

“Pâyitahtın Kapısında” isimli oyunda tespit ettiği hatalardan, tabiî olmayan 

durumlardan bahseder. Eserin oyun hâlinde yazılmasına rağmen sahnelenme 

tekniğine uygun olmadığını söyler. Eserin dilini de kusurlu bulur. Milletin hislerinin 

samimi bir üslûpla yine milletin diliyle anlatılmasının doğru olacağı 

değerlendirmesini yapar. Ayrıca oyunda kişilerin savaş ânında olması gereken 

psikolojilerinin de dikkate alınmadığına da dikkat çeker ve değerlendirmesinin 



 91

sonunda Fâik Âlî’den Türk ruhunun destanını anlatan bir eser beklediklerini, ama 

bulamadıklarını yineler.     

 

Mehmed Rauf, Musâhabe-i Edebiyye: “Tiyatro Zevki”, Pâyitaht,  nr. 27-

19, 21 Şubat 1337 Pazartesi 

 

Mehmed Rauf, sahnelenen oyunları fikirleriyle değerlendiren, tenkit eden işin 

erbâbı olduğu düşünülenlerin de sadece kendi his ve beğenilerine göre yorum 

yapanların da tiyatro hakkında bilgiye sahip olmadıklarını söyler. Halk gibi 

aydınların da senelerden beri süren tiyatro geleneğinden kendilerini 

kurtaramadıklarını ve değerlendirmelerini hep bu alışkanlık ve etki altında 

yaptıklarını belirtir. Dârülbedâyî’nin savaş zamanında oynadığı oyunlarla sahnelerde 

yeni oyunlara rastlanıldığını, bu durum sayesinde tiyatronun memlekette gelişme 

gösterdiğini; ancak bu gelişmenin yalnızca şekil yönüyle sınırlı kaldığını ifade eder. 

Sahnelenen oyunlara ve seyircilerin verdiği tepkilere dikkat edildiğinde durumun 

daha iyi anlaşılacağını düşünür; akla ve bilince hitap eden oyunların hiç tepki 

almadığını, entrikalı, sarsıcı sahnelerin takdir topladığını vurgular. Yıllar önce 

Osmanlı tiyatrosunda ağır, anlamlı, fikrî oyunların oynandığından, hakîmâne veya 

şâirane oyunların bugünden daha fazla rağbet gördüğünden bahseder. Bunun üzerine 

ilerleme yerine geri mi gidildiğini sorgular. Avrupa tiyatrolarından bilgiler vererek 

karşılaştırır. Yazısının sonunda, tiyatro hakkında ne yazarlarda ne de halkta doğru bir 

fikir ve zevk bulunmadığını söyler ve tiyatroları salaş olan memleketlerin, 

yazarlarının fikirlerinin de halkın zevkinin de salaş olacağı yorumunu yapar.     

 

Mehmed Rauf, “Aktör Olmak İçin…” Pâyitaht,  nr. 29-21, 28 Şubat 1337 

Pazartesi 

 

Mehmed Rauf, aktör olmak isteyenler için Fransız yazarların aktörlük hakkında 

fikirlerini beyan ettikleri önemli eserler olduğunu söyler. Hem aktörlüğün ne 

olduğunu açıklayan hem de bir aktörün sahip olması gereken nitelikleri anlatan 

eserlerin çokluğundan bahseder. Yazar incelediği bu eserlerden aktörlükle ilgili 

alıntılar yapar, eserleri karşılaştırırken de aktörlük hakkında bilgi verir. Bu 



 92

karşılaştırmaların sonucunda hepsinde ortak bir sorun tespit eder. Yazara göre, 

aktörlük hakkında yazılan pek çok eser, kendi bakış açılarını ortaya koymak adına 

değerlendirmeler yapar, fikir dile getirir; ancak bu eserlerde sanatın sadece eğitimle 

değil aynı zamanda kabiliyet gerekliliği unutulur. Eserlerde meşhur aktörlerin temsil 

sanatı hakkında ifade ettikleri fikirlerin, değerlendirmelerin, rolleriyle ilgili 

yorumların aktörlüğe heves edenler için merak uyandıracağını düşünür. Mehmed 

Rauf, bazı aktris ve aktörlerin ifadelerinden örnekler verir. Yazar yazısının sonunda, 

bir aktör için sadece hassas, zeki, hızlı, çalışkan, yakışıklı ve eğitimli olmanın 

yetmeyeceğini, hepsinden önce ne yapılırsa yapılsın yerini başka hiçbir özelliğin 

tutamayacağı tabiatın bağışladığı bir niteliğin gerekliliğini vurgular.  

 

Mehmed Rauf, Adaptasyon, Pâyitaht,  nr. 37-29, 8 Mart 1337 Salı 

 

Mehmed Rauf yazısında Batı edebiyatından seçilerek adapte edilen eserleri 

değerlendirir. İlk adaptasyon oyununun Güllü Agop zamanında Fransızcadan 

yapıldığını belirtir ve bu oyunda Türk kültür ve geleneklerine uygun düşmeyen 

sahnelerin yer aldığını söyler. Toplumun zamanla Batılı hayata alışmasının yanı sıra 

adaptasyon ile ilgilenen yazarların da dikkatli davranmasıyla toplumun kültürüne 

aykırı düşen hataların pek yapılmadığını ifade eder. Yazar yine de başka bir milletin 

hayatını, hislerini, karakterini ve geleneklerini tasvir eden bir eserin, birçok açıdan 

zıt bir hayat süren başka bir milletin hayatına uydurulamayacağını ileri sürer. Bundan 

dolayı adaptasyon eserlerde zorlama bir hâlin yama hissi verdiğini dile getirir. 

Yazara göre, Türk tiyatrosunda, Batı’daki eserlerin seviyesinde oyun yazacak güçlü 

yazarlar olmadığı için sahnelerde adapte eserler oynatmaya mecbur kalınır. Adapte 

oyunların, yerli tiyatro yazarlarının doğmasına engel olduğunu söyleyen yazar, 

roman ve hikâye adaptelerinin ise edebiyata daha fazla zarar verdiğini belirtir. 

Mehmed Rauf, adaptasyonun edebiyatı çocuk oyuncağı hâline getirdiğini düşünür ve 

bu tarz eserleri millî edebiyata karşı işlenen bir cinayet olarak görür. 

 

 

 



 93

Mehmed Rauf, Musâhabe-i Edebiyye, “Mizansen”, Pâyitaht, nr.42, 21 

Mart 1337 Pazartesi 

 

Mehmed Rauf, öncelikle mizansenin ne olduğu üzerinde durur ve bir oyunun 

başarısını mizansene bağlar. Mizansen ile uğraşan kimselerin neler yaptığından ve 

dikkat etmesi gereken noktalardan bahseder. Bir Fransız gazetesinde meşhur 

sanatçıların mizansen hakkındaki fikirlerinden alıntılar yapar. Bu sanatçıların 

yorumlarının ardından Mehmed Rauf yazısının sonunda, tiyatronun ince noktalardan, 

önemli ayrıntılardan meydana gelen bir sanat olduğu hâlde bütün bu incelikleri göz 

ardı edip Türk tiyatrosunda bazı kimselerin üstad geçinmesini Türk toplumuna ait bir 

küstahlık olarak değerlendirir. 

 

Mehmed Rauf, Temâşâ Musâhabesi: “Zevk-i Bediî”, Pâyitaht,  nr. 48(49), 

28 Mart 1337 Pazartesi 

 

Mehmed Rauf, insanların tiyatroya edep ve ahlâk yönünden kendilerini 

geliştirmek amacıyla değil, yalnızca zevk almak, eğlenmek için gittiklerini belirtir. 

Bundan dolayı edebî kıymeti yüksek eserlere göre daha fazla eğlendiren ancak edebî 

yönü olmayan eserler arasındaki edebî kıymet farkını değerlendirir. Yazara göre bu 

durum, iki değişik tarzdaki eserin verdiği zevktedir. Edebî kıymeti olan eserlerin, 

seyircilere “zevk-i bediî” verdiğini ifade eder.    

 

Hâlid Fahri, Temâşâ Musâhabesi: Temâşâ Münekkidliği, Pâyitaht,  nr. 53, 

2 Nisan 1337 Cumartesi 

 

Hâlid Fahri, Türk tiyatrosunun son yıllardaki gelişimini değerlendirir ve tiyatro 

zevkinin geçmişe nispetle geliştiğinden, basit melodramdan kurtulduğundan ve 

Türkçenin düzgün bir şekilde sahnelerde yer aldığından bahseder. Millî tiyatro 

akımını güçlendirmek amacıyla eserlerin özellikle de tiyatro eleştirmenlerinin 

görevlerini gözden geçirir. Eleştiri yaparken yazarların eser ve oyuncuları sürekli 

övgü dolu ifadelerle değerlendirmeleri üzerinde durur. Eleştirmenin en doğru fikri, 



 94

ciddi ve faydalı bir eleştiriyi ortaya koyabilmesi için yapması gerekenlerden söz 

eder. 

 

Mehmed Rauf, Temâşâ Musâhabesi: “Aktörlükte Yüz ve Kıyafet”, 

Pâyitaht,  nr. 55, 4 Nisan 1337 Pazartesi 

 

Fransız oyuncularından birinin, makyajını yapıp kıyafetini giydikten sonra 

“Rolümün yarısını tamamladım.” sözünden hareketle tiyatro oyunculuğunda 

kıyafetlerin, mimiklerin ve makyajın öneminden bahseden Mehmed Rauf, 

oyuncuların rollerini daha iyi canlandırmak için kendilerini geliştirme 

yöntemlerinden söz eder. Batı tiyatrosu sanatçılarının açıklamalarından yararlanarak, 

oyuncunun başarısında makyaj, mimik ve kıyafetin etkisi üzerinde durur.  

 

2.2. HİKÂYELER 

 

A) Telif Hikâyeler 

 

- Mensur Hikâyeler 

 

F.A(yın), Erkeğin Fendi, Pâyitaht, nr.1, 26 Kânûn-i sânî 1337 Çarşamba 

 

“Erkeğin Fendi”, eşinden şüphelenen bir kadının küçük oyunu üzerine kurulur. 

Hâmid Bey, bir gün “Câzibe” imzasıyla bir mektup alır. Bu mektup aslında Hâmid 

Bey’in ticarî şöhretini duyan bir kadının kendi evine davetidir. Daha önce iki defa bu 

tarz davet alan Hâmid Bey, çok merak etse de daha önceki davetlerden hüsranla 

dönmenin verdiği kararsızlıkla mektubu yeğeni Adnan’a verir. Adnan ertesi gün 

belirtilen adrese gider. Ancak büyük bir şaşkınlıkla bu daveti gönderenin yengesi 

Nebahat olduğunu anlar. Kıskanç eş Nebahat’in kurduğu bu küçük oyun Hâmid 

Bey’in zaferiyle sonuçlanır.  

 

Hikâyenin başkişisi Hâmid Bey anlatıcı tarafından okura şöyle tanıtılır: 

“Hâmid evliliğine rağmen bekârlar gibi hâlâ sefâhat âlemlerine düşer kalkar bir 



 95

çapkın…”, “Kendi kendini pek beğenir, her tebessüm eden kadının kendisini 

sevdiğini zanneder, en kibar ve güzel kadınlardan davetiyeler aldığını arkadaşlarına 

müftehirâne söylerdi.” Hâmid Bey’in yeğeni Adnan’ın da, açıkça belirtilmese de 

aldığı davetiyeye büyük bir merakla karşılık vermesinden, çapkın olduğu anlaşılır. 

Nebahat, Hâmid Bey’in kıskanç eşidir. Hikâyedeki oyunu kurgulayarak eşini sınar.  

 

Olay Hâmid Bey’in mektubu aldığı andan ertesi gün Adnan’ın, yengesi 

Nebahat ile karşılaştığı âna kadar yaklaşık iki gün içinde gerçekleşir.  

 

Hikâyede iki farklı mekân vardır. Hâmid Bey mektubu okuduğunda 

belediyenin bahçesinden Tokatlıyan’a geçer ve Adnan’la burada sohbet eder. Diğer 

mekân da, asıl olayın meydana geldiği Şişli’deki apartman dairesidir.  

 

Bu hikâyede anlatıcı yazardır. Yazarın dil ve anlatımı dönemin edebî 

anlayışına uygun olarak Millî Edebiyat’ın dil özelliklerini yansıtır. Sade, açık bir dil 

ve anlatıma sahiptir. 

 

Hâlid Râşid, Tılsım, Pâyitaht, nr.2, 27 Kânûn-i sânî 1337 Perşembe / nr.3, 

28 Kânûn-i sânî 1337 Cuma 

 

Hikâyeden önce Hâlid Râşid hakkında kısa bilgi verilir. Bu bilgiye göre Hâlid 

Râşid önceki sene İspanyol nezlesinden vefat etmiştir. Fransızcayı çok iyi konuşur ve 

yazar. Uzun müddet Paris gazete ve mecmualarına yazı yazar, daha sonra Reşad Nuri 

(Güntekin) ile Lapancé Turc isimli Fransızca mecmua neşreder. Yazılarının yanı 

sıra piyesleri de bulunur. “Tılsım” adlı hikâyesi on sene evvel Fransızca 

mecmualardan birinde, iki yıl evvel de Lapancé Turk’te neşredilir. Reşad Nuri bu 

hikâyeyi tercüme ederek hem arkadaşına son vazifesini yerine getirir hem de 

edebiyatımıza güzel bir hikâye kazandırır.  

 

Hikâye iki bölüm hâlinde neşredilir. İlk bölümde hikâyenin başkahramanı Ayşe 

Hanım köy muhtarının kızının düğününe gider ve düğünde şahit olduklarını eşine 

anlatır. Gelinin güzelliğinden, güveyin yakışıklılığından, en çok da düğünün 



 96

gösterişinden, takılan Mahmudiye altınlarından bahseder. Hikâye, Mahmudiye 

altınlarına tamah eden Ayşe Hanım üzerine kurulur. Düğün evinin önünde büyü 

malzemelerini sermiş bir hoca gören Ayşe Hanım, tüm dileklerini gerçekleştirecek 

bir muska alır. Bu muskayla Ayşe Hanım oğlunu evlendirirken geline takacağı yirmi 

Mahmudiye altını diler. Muskayı alan Ayşe Hanım hocanın dediklerini yapar ve 

cinlerin altınları kendisine nasıl getireceğini düşünür. O gece kapı şiddetle vurulmaya 

başlar, tüfeğini alan Ayşe Hanım’ın eşi karanlıkta hırsız olarak düşündüğü kişiyi 

vurur. Ancak gece vakti kapıyı zorlayan bu kişi askerden dönen oğullarıdır. Ertesi 

gün ölü yıkayıcılar cesedin kıyafetlerini çıkardığında üzerinden yirmi Mahmudiye 

altını çıkar.   

 

“Tılsım” Reşad Nuri ( Güntekin) tarafından Türkçeye tercüme edildiğinden dil 

ve anlatımı sade, açık ve anlaşılırdır. 

 

Recâizâde, Bir Müdafaa, Pâyitaht, nr.4, 29 Kânûn-ı sânî 1337 Cumartesi   

 

Recâîzade Ercümend Ekrem, “Bir Müdafaa” adlı hikâyesini bazı cinayetlerin 

faili olan birinin kendini müdafaası üzerine kurar. Müdafaada hikâyenin başkişisi 

eğitim vesilesiyle Fransa ve İngiltere’de, görev icabı Türkiye’nin çeşitli 

bölgelerindeyken tarihi yönlendiren Dreyfus Olayı, Transval Muharebesi, II. 

Meşrutiyet, Balkan Savaşı, I. Dünya Savaşı gibi önemli olaylara tanıklık eder. 

Balkan Savaşı sırasında savaştan önce kendisine “baba” diye hitap edenler ve 

büyükbabasının yardımlarıyla okuyan bir zâbit tarafından işkenceye maruz kalır. 

Asırlardır bir arada yaşayan insanların birbirlerine nasıl vahşice davrandıklarını 

görür. Barış zamanında Erzurum’un idaresiyle görevlendirilir. Farklı etnik yapıya 

sahip insanların arasında barış içinde ve rahatça bir müddet yaşar; bu şehre önemli 

hizmetlerde bulunur. I. Dünya Savaşı başladığında herkesi kardeşliğe, birliğe davet 

etmek ister; ancak burada da şahit oldukları Balkan Harbi döneminden farklı 

değildir. Osmanlı toplumunda kardeşçe, adaletle altı asırdan beri bir arada 

yaşayanların birbirlerine muamelelerinden dolayı hayal kırıklığına uğrar. Hikâyenin 

sonunda ilahî adalete sığınır. 

 



 97

Anadolu konumu dolayısıyla tarih boyunca farklı kültürlerin mekânı olmuştur. 

Farklı dil, din ve ırka mensup insanlar arasındaki farklılıklar ön plana çıkarılarak bu 

kültürlerin arasına nifak tohumları ekilir. Böylece menfaat sahibi devletler emellerine 

ulaşmak isterler. Yazar da bu durumu vurgulayarak bir nevi döneminin tarihî 

tablosunu çizer.  

 

R.N.T., Kayınvalidemin Kedisi, Pâyitaht, nr.5, 30 Kânûn-ı Sânî 1337 

Pazar  / nr.7, 1 Şubat 1337 Salı 

 

Mâ’ba’d’ı iki nüsha sonra yer alan hikâyede olay, kayınvalidesinin kedisiyle 

anlaşamayan damat arasında gelişir. Yazar olayı birinci kişi ağzından aktarır. Hikâye, 

damadın Sultan Mahmud Türbesi’nin önünden bindiği Topkapı tramvayında şahit 

olduklarını aktardığı uzun bir tasvirle başlar. Damat, kayınvalidenin kediyi aile 

fertlerinden daha çok sevdiğine inanır ve mâlî imkânsızlıklara rağmen kayınvalide 

kedinin ciğerini ihmal etmez. Bundan dolayı damatla kedi arasında olumsuz 

durumlar gerçekleşir.  Hikâye, damat ile kedi arasında geçmişten beri yaşanan bazı 

durumlar üzerine kurulur. Kedinin de kendisine karşı benzer duygular hissettiğini 

düşünen damat, ondan kurtulmak isterken kimi vakit de korkar. Çıkan büyük yangın 

esnasında yandığını düşünerek rahatlar ve kurtulduğunu zanneder. Hikâyenin 

sonunda kedinin ölmediğini anlar; hattâ aralarındaki düşmanlığın bittiğini düşünür.  

 

Nezihe Muhiddin, Meş’ûm Bir İntihâ, Pâyitaht, nr. 12-4, 6 Şubat 1337 

Pazar 

 

Nezihe Muhiddin, bu hikâyesinde âşık olduğu güzel bir kadının maddî 

isteklerini karşılamak için düştüğü bataklıktan çıkamayan genç bir erkeğin uğursuz 

sonunu anlatır. Âkif, yirmi beş yaşlarında, gayretli, fabrikada çalışan, gelecek vaad 

eden bir gençtir. Ailesiyle beraber Süleymaniye’de küçük bir evde yaşar. Bir gece 

babası vefat eder ve Âkif, iki kız kardeşiyle annesine bakmaya başlar. Çalıştığı 

fabrikanın sahibi Âkif’in gayretinden dolayı onu takdir eder ve yüklendiği 

sorumluluktan dolayı ona fabrikada daha iyi bir görev verir. Bu mükâfatın sevinciyle 

uzaktan bakmakla yetinip girmeye cesaret edemediği bir kahvehaneye gitmeye 



 98

başlar. Kahvehanede otururken, bir gün yoldan geçen genç ve güzel kadın 

Aspasya’ya âşık olur. Kısa sürede gelişen aşklarının etkisiyle Âkif fabrikadaki işini 

aksatmaya başlar. Ancak bir yandan da Aspasya’nın istekleri artar. Aspasya pahalı 

mücevherler ve kıyafetler ister. Âkif arkadaşlarından aldığı borçla Aspasya’yı 

Beyoğlu’na çıkarır, gezdirir ve ona hediyeler alır. Borç aldığı arkadaşları, Âkif’e 

daha fazlasını kazanabileceğini söyler. Bunun üzerine Âkif, annesine ticaret yapma 

bahanesiyle para edecek tüm eşyaları sattırır ve elde ettiği parayla kumar oynar. 

Ailesinin yanından da ayrılır, Beyoğlu’nda bir ev kiralar ve Aspasya ile yaşamaya 

başlar. Giderek içki ve kumar âlemine dalan Âkif, fabrikadaki işinden de çıkarılır. 

Tüm bunlara rağmen eşyalarını rehin verir, gizlice Aspasya’nın elmaslarını bozdurur 

ve kumar oynamaya gider. Ancak cebindeki son parayı da kaybedince odaya çekilir 

ve silahla intihar eder. Kumarhanenin müdürü Âkif’in cansız bedenini Taksim 

Meydanı’ndaki bir banka bıraktırır. Sabahın ilk saatlerinde yürüyüş yapan kadınlı 

erkekli bir grup bankta yatan genç adamın fazla alkolden uyuyakaldığını sanırlar; 

fakat uyandırmaya çalıştıklarında ölmüş olduğunu fark ederler. Gruptaki kadınlardan 

biri Aspasya’dır ve ölen bu genç adamı hemen tanır. Hiçbir üzüntü duymadan 

yanındakilere arkadaşı olduğunu söyler ve “Haydi kaçalım o da rahat uyusun!” der. 

Âkif’in, uğruna hayatını mahvettiği Aspasya ve arkadaşları hiçbir şey olmamış gibi 

yollarına devam ederler.  

 

Nezihe Muhiddin, hikâyesinde dönemin sosyal hayatını yansıtır. Beyoğlu, 

Batılı yaşayışın merkezi konumundadır. Burada yaşayan yabancıların, İstanbul’a 

gelen Batılı gezgin veya mültecilerin davranışları, kılık kıyafetleri İstanbul’da 

yaşayan Osmanlı halkı için kısa sürede moda olur. Eğlence âlemleriyle câzip bir 

mekân olan Beyoğlu ve simgeledikleri, Osmanlı toplumunun ahlâk bunalımına 

girmesine sebep olan önemli bir problemdir. Nezihe Muhiddin “Meş’ûm Bir İntihâ” 

hikâyesinde, pek çok ailenin acıyla tecrübe ettiği toplumsal bir problemi dile getirir.  

 

Nezihe Muhiddin, Fukara Gönlü, Pâyitaht, nr. 14-6, 8 Şubat 1337 Salı 

 

Edirne’de memur olarak görev yapan Fehmi Efendi, işgalden sonra, geçinmek 

için varını yoğunu satar. Eşi ve üç çocuğuyla beraber on sene önce ayrıldığı 



 99

İstanbul’a dönmeye karar verir; ancak ne kalacak bir yeri, ne parası, ne de eşyası 

vardır. Sirkeci istasyonuna çıktıklarında, nerede kalacaklarını bilemezler. Eşinin 

aklına Üsküdar’daki teyzesi gelir. Fehmi Efendi, huysuz ihtiyarın kendilerini üç 

çocukla bir gece bile kabul etmeyeceğini düşünse de eşinin dediğini yapar. İhtiyar 

teyzenin evini bulurlar. Soğukta moraran çocuklar sıcak odaya sığınırlar. İçeri 

girdikleri andan itibaren teyzeleri imalı sözler söyler, davranışlarıyla kalmalarından 

hoşnut olmadığını belli eder. İğnelemelere dayanamayan Fehmi Efendi, sıcak odadan 

ayrılmak zorunda kalan çocukların isyankâr bakışlarına rağmen evi terk eder. Nereye 

gideceklerini, kime sığınacaklarını düşünürler. Buldukları oteller görünüşlerindeki 

perişanlıktan dolayı oda vermeyi kabul etmez. Bayazıt Meydanı’nda Fehmi 

Efendi’nin eşi okul arkadaşına gider; ancak arkadaşı kendisini tanımaz. Tam 

ümitlerini yitirmişken Fehmi Efendi’nin eşi sevinçle, babasının azat ettiği Feleknâz 

Kalfa’yı hatırlar. Ceplerinde kalan son paranın yarısıyla araba tutarlar ve 

Zeynelefendi’de kalfanın evini aramaya başlarlar. Bakkala, kasaba sorarlar; fakat 

kimse bilmez. Bekçi ile konuşurlarken yanlarına dilencilik yapan ihtiyar bir adam 

yaklaşır. Bu dilenci, Feleknâz Kalfa’nın eşi çıkar. Çocuklardan birini kucağına alır, 

yürekleri kırgın Fehmi Efendi ile eşini ne kadar mutlu ettiğini bilmeden, iltifatlarla 

evine götürür.   

 

Nezihe Muhiddin, Ressamın Aşkı, Pâyitaht,  nr. 19-11, 13 Şubat 1337 

Pazar 

 

Avrupa’nın sanat çevrelerinde bir süre dolaşan genç ressam memleketine geri 

döner. Sessizliği sevdiği için Büyükada’ya yerleşmeye karar verir. Şehre pek inmez, 

vaktini daha çok atölyesinde çalışarak geçirir. İnsanlardan uzak olsa da genç 

kadınlardan ara sıra davetler alır. Ancak o bu davetlere karşılık vermez, her zaman 

hayalinde yücelttiği meçhul bir aşk yaşar. Bir akşam içinde yaşattığı aşkın hisleriyle 

otururken, şuh kahkahalar duyar, neşe içinde üç güzel kadın görür. Yürüyüp gitmek 

isterken içlerinden birisi dikkatini çeker. Evine doğru giderken aradığını bulmanın 

neşesi içindedir. Artık etrafında gördüğü o güzel kadını aramaya başlar. Fakat yaz 

boyunca hiçbir yerde rastlayamaz. Sonbahar günlerinden birinde Tünel’den 

Beyoğlu’na doğru çıkarken bir arabada o meçhul kadını görür. Ertesi hafta yine aynı 



 100

yerde orada bekler. Aynı arabanın geçtiğini ve ardından bir kâğıdın uçuştuğunu fark 

eder. Heyecanla baktığı kartta kadının ismi ve adresinin altındaki notta buluşma saati 

yazılıdır. İçindeki sevinç birden kedere dönüşür; çünkü bu kartın da daha önce aldığı 

davetiyelerden olduğunu düşünür. Uzun müddet gidip gitmemeye karar veremez; 

tereddüt ederek verilen adrese gider. Bir süre sessiz ve hareketsiz otururlar. Daha 

sonra genç kadın bir şeyler mırıldanmaya başlar. Genç kadın ilk defa kocasını 

aldatmaya karar verdiğini itiraf eder. Genç ressam bir süre sessizce başını eğerek 

duran kadına bakar ve birden ayağa kalkar. Genç kadının yalvarmalarına aldırmadan, 

hayal kırıklığıyla kendisini sokağa atar. Artık aylardan beri benliğini dolduran aşkın 

yerini bir boşluk alır.  

 

Fahreddin Osman, Harbin Acıları: Yüz Görümlüğü, Pâyitaht,  nr. 29-21, 

28 Şubat 1337 Pazartesi 

 

Savaş döneminde çekilen acıları, kayıpları ve yoksullukları dile getiren hikâye, 

Saadet Hanım’a, subay eşi Kemal’in evlendikleri gün yüz görümlülüğü olarak taktığı 

pırlanta yüzüğün üzerine kurulur. Hasta oğlunu kurtarabilmek amacıyla Saadet 

Hanım, eşi cephedeyken yüzüğü satar. Evine aylar sonra döndüğünde ailesinin 

yadigârı olan yüzüğü tekrar elde edebilmek için Kemal Bey’in günlerce verdiği uğraş 

ve arayışla beraber yüz görümlülüğü yüzük uğruna yaşadığı trajik olay anlatılır.  

 

E. Ekrem, İlk ve Son İtirâf.., Pâyitaht,  nr. 31-23, 2 Mart 1337 Çarşamba 

 

Hikâyede kibar, mağrur bir genç kız olan Macide ile âşık olduğu Doktor Talat 

arasındaki gizli ilişki anlatılır. Talat birlikte olduktan sonra evlenmek istemez ve 

Macide’yi terk eder. Durumu kimseye anlatamayan Macide üzüntüden verem olur ve 

aylarca hasta yatar. Arkadaşlarının ziyaretine geldiği bir gün sakladığı sırrı daha 

fazla içinde tutamaz ve hıçkırıklar içinde gerçeği itiraf eder. Ancak bu itiraftan sonra 

hayatı son bulur. Arkadaşlarıyla paylaştığı gerçek ilk ve son itirafı olur.   

 

 

 



 101

Ali Fuad, Fatmacığın Tâlîi, Pâyitaht,  nr. 32-24, 3 Mart 1337 Perşembe 

 

On yedi yıl önce gerçekleşen bir olayın hâtırası konu olarak seçilen hikâyede, 

Kastamonu’da yaşayan bir ailenin açlık ve sefalet içinde yok olması üzerine yaşlı bir 

kadın torunu Fatma’yı kapısını çaldığı eve evlatlık olarak bırakır.  Anlatıcı, 

Fatma’nın ailenin bir ferdi olarak kabul gördüğünü belirtir ve Fatma’yı Anadolu 

coğrafyası ve insanıyla özdeşleştirir. Büyüyüp gelişen Fatma bir gün evlenir ve 

eşinin görevi sebebiyle Anadolu’nun ücra bir köşesine gider. Aylar sonra kapıya 

gelen eşi, Fatma’nın ilk çocuğunu dünyaya getirirken öldüğünü, doktor ve eczane 

bulamadıkları için kurtaramadıklarını söyler. Yazar, hikâyede savaşla birlikte harap, 

sefil, bakımsız ve yoksul kalan Anadolu’yu ve Anadolu’daki insanları Fatma’nın 

tavrında, huyunda, terbiyesinde görür ve Fatma’nın talihini Anadolu’nun talihine 

benzetir. Hikâyenin sonunda anlatıcı, Fatma gibi güzel köyünü aç ve sefil kalarak 

bırakıp uzak memleketlere gitmek zorunda kalarak, oralarda ölen genç kızlar ve 

erkekler için ağlar. Yazar,  hikâyede sık sık Anadolu’nun içinde bulunduğu duruma 

gönderme yapar ve son bölümde, Anadolu’nun son sığınılacak yer olduğu halde hâlâ 

büyüklüğünün takdir edilmediğini vurgular. 

 

E. Edhem İzzet, Fend,  Pâyitaht,  nr. 35-27, 6 Mart 1337 Pazar 

 

Hikâye, bilmece niteliğindeki hileli bir oyun üzerine kuruludur. Çok sevdiği 

eşinin ölümüyle yalnız kalan Mâide Hanım’ın hizmetçileri evladının da 

olmamasından dolayı tekrar evlenmesi konusunda ısrar eder. Bu istek karşısında 

mecbur kalır ve ârif, aklı başında birini istediğine dair bilginin etrafa yayılmasına 

izin verir. Mâide Hanım ölen eşinin hâtırasıyla büyük aşkını yaşamaya devam etmek 

ister ve düşündüğü gibi ârif ve aklı başında birini bulamayacağını düzenleyeceği bir 

oyunla göstermeye karar verir. Konağa gelenler içinden bir paşanın çubukçubaşı 

Mâide Hanım’ın hileli oyununu çözer. Hikâye sade dile, akıcı bir anlatıma ve sonuç 

bölümüne kadar süren merak unsurlarına sahiptir.   

 

 

 



 102

Nezihe Muhiddin, Kabil, Pâyitaht,  nr. 36-28, 7 Mart 1337 Pazartesi 

 

Nezihe Muhiddin’in “Kabil” isimli hikâyesinde, annesinin sevgi ve ilgisini 

paylaşmak istemeyen kıskanç bir çocuğun, kardeşinin ölümüne sebep olmasıyla 

sonuçlanan trajik bir olay anlatılır. Yıllarca çektiği vicdan azabına dayanamayan 

çocuğun âkıbeti de trajiktir.  

 

Nezihe Muhiddin, Yaralı Arslan, Pâyitaht,  nr. 39, 18 Mart 1337 Cuma 

 

Nezihe Muhiddin, La Fontaine’in fabllarına nazire yapar. Ormanın diğer 

hayvanları tarafından krallığı elinden alınan yaralı bir arslanın hikâyesini anlatır. 

 

Hâlid Fahri, Buhrân-ı İktisâdîye, Pâyitaht,  nr. 41, 20 Mart 1337 Pazar 

 

Hâlid Fahri, Hizmet-i Umûmîye Müdürü İsmail Fâik’e ithaf ettiği hikâyesini 

piyes tarzında yazmıştır. Ekonomik krizin kurumlardan insanlara kadar toplumun her 

kesimini etkilemesi konu edilir. Borçlu ile alacaklının yer değiştirdiği bir kesiti 

aktarır. 

 

Aliye Esad, Yeni Tehlike, Pâyitaht,  nr. 43, 22 Mart 1337 Salı  

 

Aliye Esad, hikâyesinde döneminin güncel olaylarından birini konu eder. Rus 

kızlarından birine tutulan Sedat’ın yaşadıkları ve bu aşkın hazin sonunu anlatır. Rus 

güzeli Lola’ya tutulan Sedat ailesini, çevresini ve her şeyi unutarak onunla birlikte 

yaşamaya başlar. Zamanla Lola’nın kıskançlıkları artar. Onu daha da kıskandırmak 

ve kendisine bağlamak isteyen Sedat, Lola’nın yakın bir dostuyla yaşamaya başlar. 

Bir süre sonra Lola’yı çok sevdiğini anlasa da oyununa devam eder. Lola da durumu 

hazmedemez ve Sedat’ı çok uğraş vererek cazibesiyle geri getirmeyi başarır. Ancak 

hırslarına yenilerek onu öldürür. 

 

 

 



 103

C. Emin Nuri, Korku Belâsı, Pâyitaht,  nr. 45, 24 Mart 1337 Perşembe 

 

Hikâyenin başlangıcında Pâyitaht’ın düzenlediği edebî müsabakada ikincilik 

ödülünü kazanan hikâye olduğu belirtilir; ancak “Edebî Müsabakamız ve 

Neticesi”102 başlıklı ilânda “Korku Belası” isimli hikâyenin üçüncü olduğu belirtilir. 

“Korku Belası”nın ilk bölümü neşredilir; ancak ikinci bölüm var olan nüshalar içinde 

yer almaz. 

Hikâyenin bu bölümünde işten çıktıktan sonra parkta sohbet eden Necmi, Ruhi 

ve Hikmet kadın ve erkek ilişkileri hakkında tartışırlar. Hikmet yaşı ilerlemesine 

rağmen evliliğe inanmayan, aile kavramıyla dalga geçen, düzenli bir hayatı olmayan 

ve çapkın biridir.  Hikmet Necmi’nin kadınlara olan inancını ve güvenini küçümser. 

Akşam evlerine dönerken başlayan yağmur ve gök gürültüsü gece boyunca Necmi’yi 

uykusuz bırakır. Küçüklüğünden beri gök gürültüsünden ve şimşekten korkan Necmi 

huzursuz, yatağında kıvranırken eşi rahat rahat uyur. Necmi, kendisi için 

endişelenmeden uyuyan eşine çok sinirlenir ve duygusuz olduğunu düşünür. 

Hikâyenin ilk bölümünün sonunda, aniden dünyanın yıkıldığını düşündüren gök 

gürültüsünün patlayan sesi duyulur. Sabrı tükenen Necmi, şiddetle eşini sarsarken bir 

yandan da hiddetle bağırır.  

 

E. Edhem İzzet, Tatlı Şüphe…, Pâyitaht,  nr. 47(48), 27 Mart 1337 Pazar 

 

Hikâye tanınmış bir yazarın, kendisine gönderilen mektuplarından birine karşı 

duyduğu şüphe üzerine kurulur. Daha önce kadınların kendisine karşı aşklarını ilan 

ettiği pek çok mektup aldığı için yazar, okuduğu mektubu yakın arkadaşlarının şaka 

yapmak amacıyla gönderdiğini düşünür. Ancak aldığı bu mektup gerçekte, yazarın 

da içten içe sevdiği kadına aittir. Şüphe ile oluşturulan merak unsurları verilirken, 

dönemin kadın erkek ilişkilerindeki değer yargıları da yansıtılan hikâye, gerçeğin 

ortaya çıkmasıyla mutlu bir şekilde sonuçlanır.  

 

                                                 
102 Edebî Müsabakamız ve Neticesi, Pâyitaht,  nr. 41-33, 12 Mart 1337 Cumartesi 

 



 104

Necmi Nureddin, Kılabdan Yorgan, Pâyitaht,  nr. 50, 30 Mart 1337 

Çarşamba 

 

Edebî müsabakada birinciliği kazanan hikâyede, savaşın ardından memleketi 

saran açlık, sefalet ve yoksulluk dile getirilmeye çalışılır. Genç bir kızın annesiyle 

birlikte sıcak bir çorba içebilmek umuduyla çeyizlik yorganını açık arttırmayla 

satmak zorunda kalışı anlatılır. 

 

Nezihe Muhiddin, Küçük Hikâye: İzdivaç Teklifleri, Pâyitaht,  nr. 52, 1 

Nisan 1337 Cuma 

 

Hikâyede, aylar sonra ayrıldığı iki eşinin de evlenme teklifinde bulunduğu 

mektuplarını birer saat arayla alan Meliha’nın eski eşleri için düşündüğü bir oyun 

anlatılır. Özellikle birkaç ay önce kendisini bırakıp giden ve yüreğinin bir köşesinde 

hâlâ gizli hisler taşıdığı ikinci eşine kızgınlığı dolayısıyla ikisine de aynı gün ve 

saatte buluşmak üzere birer mektup yazar. Daha sonra da eski eşlerine bildirdiği 

buluşma gününden önce evlenebilmek için nişanlısına başka bir mektup gönderir ve 

hayatında yeni bir sayfa açar. 

 

- Manzum Hikâyeler 

 

Nezihe Muhiddîn, Manzum Masal: Hilâl Sultan ile Zühre Şah, Pâyitaht,  

nr. 22-14, 16 Şubat 1337 Çarşamba 

 

Samanyolu’nun şehzadesi Zühre Şah ile Sultan Hilâl arasındaki aşkı anlatan 

manzum bir masaldır.    

 

 

 

 

 

 



 105

B) Tercüme Hikâyeler 

 

Alphonse Daudet, Yalancı, Pâyitaht, nr.10-2,  4 Şubat 1337Cuma 

 

Ünlü Fransız yazarı Alphonse Daudet’den tercüme edilen “Yalancı” adlı 

hikâyede yalanlar üzerine kurulmuş bir ilişki anlatılır. Tasvirler ve olaylar hikâyenin 

başkahramanı tarafından aktarılır. Başkahraman ressamdır ve ismi verilmez, yalnızca 

“D…” şeklinde isminin baş harfi yer alır. Ressam D.. arkadaşının evinde rastladığı 

musikî dersleri veren bir kadına âşık olur. Evlenme teklifine olumsuz cevap alınca 

yaşadığı şehri terk etmek ister. Bunun üzerine sevdiği kadın gelir; onu çok sevdiğini 

söyler. Ne var ki onunla evlenemeyeceğini belirtir ve daha önce yaşadığı tatsız 

olayları anlatır. Küçük kasabada birlikte yaşamaya başlarlar. Kadın her gün 

öğrencilerine ders vermeye, her hafta da kardeşini ziyarete gider. Ressam D.. hiçbir 

zaman sevdiği kadından şüphe etmez. Bir gün kardeşini ziyarete giden kadın gece 

dönmez, ertesi gün geldiğinde kardeşinin hasta olduğunu ve bakıma ihtiyacı 

olduğunu söyleyerek bir hafta boyunca sık sık kardeşine uğrar. Son ziyaretinden çok 

ciddi soğuk algınlığıyla döner. Doktor, kadının ciğerlerinden rahatsızlandığını ve 

kurtarılmasının mümkün olmadığını belirtir. Ressam D.. sevdiği kadının kardeşine 

haber vermek ister. Hikâyenin çözülme noktası burasıdır. Gittiği her yerde söylediği 

isimde kimsenin tanınmadığı cevabını alır. Beş yıl süren bir ilişkide her şeyin yalan 

olduğunu fark eder ve yıkılır. Hasta yatağındaki kadına doğruyu söylemesi için ısrar 

eder; ancak tüm çabaları boşa gider. Gerçeği öğrenemeden kadın vefat eder.   

 

Guy de Maupassant, Çimdik (Çev. Çapanoğlu Münir Süleyman), 

Pâyitaht, nr.11-3,  5 Şubat 1337 Cumartesi 

 

Pâyitaht, klâsik hikâyenin dünya edebiyatındaki öncüsü Guy De 

Maupassant’tan Çapanoğlu Münir Süleyman’ın tercüme ettiği “Çimdik” isimli 

hikâyeyi neşreder. Hikâye uzun bir tasvirle başlar. Kendisinden yaşça büyük biriyle 

evli, genç ve güzel bir kadın olan Matild’in ihaneti anlatılır. Aralarındaki yaş 

farkından dolayı kocasından pek memnun olmayan Matild, ihanetinden üzüntü duysa 

da aşka engel olamaz. Kocasının iş sebebiyle bir haftalık yokluğunda aşığı Etienne’i 



 106

eve alır. Önceleri pişmanlık duysa da bir hafta boyunca gizlice evde birlikte olurlar. 

Etienne, her gece ağlayarak âşıkları huzursuz eden Matild’in küçük oğlu Andre’yi, 

susması için sürekli çimdikler. Çocuk bir süre sonra hiç ağlamamaya başlar. İş 

seyahatinden dönen koca, bir gece durumda bir gariplik hisseder. Küçük oğulları hiç 

ağlamaz. Andre ile ilgilenirken elbiselerini çıkarır; kollarının ve bacaklarının 

morardığını görür. Hemen doktora götürmek ister. Morlukları kocası gibi henüz fark 

eden Matild, durumu anlar ve doktora gerek olmadığını, sütninenin çocuğu 

susturmak için çimdiklediğini söyler. Bunun üzerine sütnine evden kovulur; ancak 

kocası Matild’in kendisini aldattığını hiçbir zaman öğrenemez. Matild kendi 

ihanetini suçsuz birine attığı iftirayla örter.     

 

François Coppée, Rüyâ ( Çev. Çapanoğlu Münir Süleyman), Pâyitaht,  nr. 

16-8, 10 Şubat 1337 Perşembe 

 

Hikâye, kumar alışkanlığının insanların hayatlarında neler mâl olduğunu 

anlatmaya çalışır. Lusiyen, yirmi üç yaşında babasından kalan serveti rulet 

masalarında tüketen genç bir bayandır. Bütün parasını kaybettiği rulet masasından 

henüz kalkmadan hayatına son vermeyi düşünmeye başlar. O sırada yanına bir 

garson yaklaşır ve birkaç gündür hiç çıkmayan rakamı söyleyerek, o gece kesinlikle 

bu rakamın kazanacağını iddia eder. Lusiyen, hiç parası kalmadığı için umutsuzca 

kumarhaneden çıkar. Dalgın ve kederli bir halde yolda yürürken, bir apartmanın 

merdivenleri üzerinde uyuyan küçük kız çocuğunun ayakkabısının içinde bir altın 

bulur. Lusiyen’in zihninde garsonun söyledikleri canlanır ve kumarhaneye geri 

döner. Garsonun söylediği rakama oynar ve kazanmaya başlar. Lusiyen gece saat 

2’ye kadar oynadığı her oyunda kazanır ve kaybettiği bütün servetini tekrar elde 

eder. Bir yandan da parasını çaldığı küçük kızı düşünür. Oyun bittiğinde onu alıp 

sıcak evine götürerek karnını doyurmaya karar verir; küçük kıza duyduğu minnet ve 

suçluluk duygusuyla hayaller kurar. Gece 2’de kumarhaneden çıkar ve hızla küçük 

kızın yattığı apartmanın merdivenlerine gider, yol boyunca kızı orada bulamamaktan 

ürker. Apartmanın önüne geldiğinde küçük kız hâlâ orada uyumaktadır; ancak 

kucağına aldığında artık nefes almadığını anlar. Üzüntüsünden bağırmak, ağlamak 

isterken kendisine gelir ve hepsinin bir rüya olduğunu fark eder. Saatini rehine 



 107

vererek karnını doyurur ve gönüllü nefer olarak askerliğe başvurur. Gördüğü rüyadan 

aldığı dersle bir daha kumar oynamaz, sadece maaşıyla geçinen biri olur. Cezayir’de 

subay olarak görev yapan Lusiye’nin, bir gece rast geldiği kapı eşiğinde uyuyan 

küçük bir İspanyol dilenci kızının ayakkabısına ağlayarak, bir altın bıraktığını 

görürler. Bundan böyle Lusiyen hayatını zavallı ve yoksul insanlara yardım ederek 

geçirir.     

 

Çapanoğlu Münir Süleyman, Afv, Pâyitaht, nr. 41-33, 12 Mart 1337 

Cumartesi 

 

François Coppée’den tercüme edilen hikâyede, âşık olduğu sokak kadınıyla 

evlenmek için hukuk eğitimini yarıda bırakan Edward’ı içi parçalansa dahi 

affetmeyen baba anlatılır. Kendisini, hakkında pek bir şey bilmediği Brütüs’e 

benzeten ve onun gibi sert, acımasız olmaya çalışan baba, sefalet içinde yaşayan 

oğlunu çok özler; ancak Brütüs’ün gururu uğruna her şeyi feda eden biri olduğunu 

öğrendikten sonra affetmeme kararından vazgeçmeyi göze alamaz. Yine de yalnız 

kaldığında kendisiyle özdeşleştirdiği Brütüs’ün taş kalpli olduğunu düşünür durur. 

 

2.3. ŞİİRLER 

 

Fahreddin Osman, Mensûre: İlk Nur, Pâyitaht, nr.8, 2 Şubat 1337 

Çarşamba  

 

Manzum bir hikâye olan mensûreyi şair bir kâbusun içinde gördükleri üzerine 

kurar. Karanlıkların içinde ümitsiz ve kederliyken birden ufuk parlamaya başlar ve 

şairin dedesi belirir. Göz kamaştıran aydınlığın adaletin şafağı olduğunu söyler. 

Parlayan yıldızın da “Hakk yıldızı” olduğunu belirtir. Bunun üzerine şair yeniden 

ümit duymaya başlar. 

 

 

 



 108

Kesriyeli Mehmed Sıdkı, Bugünkü İstanbul”, Pâyitaht, nr.9-1, 3 Şubat 

1337 Perşembe 

 

Pâyitaht İstanbul’da neşredilen bir gazete olması dolayısıyla açık bir şekilde 

ne İstanbul Hükümeti ne de Millî Mücadele yanlısıdır. Zaman zaman sütunlarına 

sansür uygulanır. Net bir taraf benimsemese de sütunlarında memleketin içinde 

bulunduğu hazin durumu dile getiren yazı ve şiirlere yer verir. “Bugünkü İstanbul” 

adlı şiirde de işgal altındaki İstanbul anlatılır. Kesriyeli Mehmed Sıdkı; kasvetli, 

yaslı, harâbeye dönen memleketteki gençlere seslenir. Her şeye rağmen ümidin 

gençlerde olduğunu hissettirir 

 

Florinalı Nâzım, Abdülhâk Hâmid Vadisinden: Necm-i Ümîdime!, 

Pâyitaht, nr.10-2,  4 Şubat 1337 Cuma  

 

Florinalı Nâzım, “şâir-i müteâlî” olarak nitelediği Fâik Âlî’ye ithâfen 

yazmıştır. 

 

Ekrem Vecdet, Son Şiirim, Pâyitaht, nr. 13-5, 7 Şubat 1337 Pazartesi 

 

Ekrem Vecdet’in, “Son Şiirim”inin dörtlüklerinde yoğun olarak hüzün ve aşkın 

insana yaşattığı güzel duygulara özlem hissedilir.  

 

Mehmed Hâlid, Yurdumun Çocuğu, Pâyitaht, nr. 14-6, 8 Şubat 1337 Salı 

 

Mehmed Hâlid şiirinde “Yurdumun Çocuğu” diyerek kendisine umut veren 

genç bir insanı tarif eder. Geleceği kurtaracağını düşündüğü bu gencin, saçlarının 

kumral, bakışlarının derin olduğunu söyler. Ruhu coşturan bir ateşinin olduğunu 

belirtir ve önündeki engelleri aşarak hep ileri gideceğini düşünür. Bu şiirin Millî 

Mücadele döneminde yazıldığını göz önünde tutarsak; Mehmed Hâlid’in, Mustafa 

Kemal’i tarif ettiği düşünülebilir.    

 

 



 109

Moralızâde Refet Ahmed, Bayrak ve Biz, Pâyitaht,  nr. 16-8, 10 Şubat 

1337 Perşembe 

 

Şiir, 15 Teşrîn-i sâni 1920’de İzmir’de, I. Dünya Savaşı’nın ardından İzmir’den 

başlayıp bütün Anadolu’ya yayılan işgalin yaşattığı hislerle yazılır. Bağımsızlığın 

simgesi olan bayrak ana tema olarak kullanılır. Bayrağın utanç ve keder tozuna 

büründüğü dile getirilir. Vatanın harâbe olması, hattâ vatansız kalınmasıyla bayrak 

bu utanç ve kederi taşıdığı söylenerek, bu kadar dersin gözü yaşlı halka yeterli 

olduğu anlatılmaya çalışılır. Anadolu’nun her köşesiyle Mütareke döneminde 

yaşadığı karamsar duygu bayrak merkez alınarak anlatılır. Şiirin son mısralarında, bu 

karamsarlığa rağmen ümit duyulmaya gayret edilir. Gökyüzünü saran yoğun ve siyah 

bulutların ancak bayrağın ufuklarda gezinmesiyle dağılacağı inancı ifade edilir. 

 

Ali Rıza Seyfi, Kalbimin Duası: Vatanım!,  Pâyitaht,  nr. 21-13, 15 Şubat 

1337 Salı 

 

Ali Rıza Seyfi, memleketin işgal altında geçirdiği süreçten ve Millî Mücadele 

durumundan dolayı şiirini vatan temasıyla yazar. Kalbinden geçen dualarını dile 

getirir. Siyah dumanların kaybolmasını ve vatanın üzerinde parlayan güneşin 

doğmasını ister. Gökyüzünde al bayrağın uçuşmasını, çöllerde çiçeklerin açmasını, 

bülbüllerin ötüşmesini ve vatanın artık sonbahar görmemesini diler. Dârülfünûn’un 

irfan yuvası olması, fabrikaların çalışmaya başlaması, her evde yüzlerin gülmesi, 

kılıçla dövüşen kitapla kurulacak bir vatanın ebediyete kadar sürmesi için dua eder.  

 

Yaşar Şâdi, Vaktiyle Yazılmış Bir Kaside Girizgâhıdır, Pâyitaht,  nr. 24-

16, 18 Şubat 1337 Cuma 

 

Yaşar Şâdi, şiirini aşk temasıyla, dörtlükler halinde yazmıştır.  Biçim 

özellikleri halk şiiri; dil özellikleri divan şiiri etkisindedir. Şiirde sevgilinin yüzü, 

gözleri, gamzesi, dişleri ve saçları divan şiirinin mazmunları kullanılarak tasvir 

edilir. 

 



 110

Cenab Şahabeddîn, ‘Aşk’ın Terânesi ”, Pâyitaht,  nr. 26-18, 20 Şubat 1337 

Pazar 

 

Cenab Şahabeddin bu şiiri Şubat 1921’de Kesriyeli Sıdkı’ya ithâfen yazmıştır. 

Şairin bu şiirini çalışmamızdan önce bulup hiçbir kaynakta yer almadığını 

tespit ettikten sonra “Cenab Şahabeddin’in “Bütün Şiirleri”ne Bir İlave”103 başlığıyla 

bir makale yayımlayan Ömer Çakır, şiirle ilgili şu değerlendirmelerde bulunur:  

“Aşk’ın Terânesi” ismi bizi hemen Cenab Şahabeddin’in bu ad altında daha önce 

yayımladığı bir şiirini hatırlatmaktadır. Cenab, 1908’de Mehasin mecmuasında 

yayımlanan “Terâne-i Garam” başlıklı şiirinde aşk temasını işler. İlk bakışta, sonraki 

şiirde başlıktaki ifadenin sadeleştiği, Farsça tamlamanın (Terâne-i Garam) yerini 

Türkçe söyleyişin (“Aşk’ın Terânesi) aldığı anlaşılmaktadır. Şair, ikinci şiirde 

“garam” yerine aynı anlama gelen “aşk” kelimesini tercih etmiştir.” 

 

Şiirde “aşk” kelimesi tırnak içinde belirtilir ve ikinci dizesinde “hüsn” kelimesi 

yer alır. 

“İşte ben saçları dûşunda perîşân ‘aşk’ım. 

Hüsn ile, şi’r ile, âhenk ile yoktur farkım.” 

 

Ömer Çakır makalesinde, mesnevi nazım biçiminin kafiye düzenine sahip olan 

şiirde geçen “aşk” ve “hüsn” kelimelerinin Şeyh Galib’in Hüsn ü Aşk mesnevisini 

hatırlattığını ifade eder. “‘Aşk’ın Terânesi”nde aşk ile şiirin özdeşleştirildiğini 

belirtirken, şiirin gücünün kuvvetinin anlatıldığından bahseder. 

 

Pâyitaht’ta Cenab Şahabeddin’in şiirlerinin yayımlanacağı duyurulsa da 

gazetenin sütunlarında yalnızca bu şiiri neşredilir. 

 

 

 

                                                 
103 Ömer Çakır, “Cenab Şahabeddin’in “Bütün Şiirleri”ne Bir İlave”, Türk Dili, S.674, Şubat 2008, 

sy. 120-130 

 



 111

Yaşar Şâdi, Gazel, Pâyitaht,  nr. 29-21, 28 Şubat 1337 Pazartesi 

 

Yaşar Şâdi şiirini, divan şiiri özelliklerini değiştirmeden, “ey gönül” redifiyle 

gazel biçiminde yazmıştır. 

 

Seyfî, Öleli, (Koşma), Pâyitaht,  nr. 34-26, 5 Mart 1337 Cumartesi 

 

Şiirin tasavvuf ehli olduğu belirtilen “Seyfi”ye ait bir koşma olduğu belirtilir. 

Pâyitaht, unutulmuş ve kıymetli eserleri ele geçirdiği sürece okurlarına sunacağını 

bildirir.  

 

Kesriyeli Mehmed Sıdkı, Sultan Selîm-i Sâlis, Pâyitaht,  nr. 35-27, 6 Mart 

1337 Pazar 

 

Kesriyeli Mehmed Sıdkı Dârülfünûn tarih öğrencilerine hitaben yazdığı 

şiirinde, Sultan III. Selim’in memleket adına yapmak istediklerini, ideallerini, 

uygulamaya çalıştığı yenilikleri ve nasıl bir padişah olduğunu büyük bir övgüyle 

anlatır. 

 

Ekrem Vecdet, Bizim Münkesir, Pâyitaht,  nr. 36-28, 7 Mart 1337 

Pazartesi 

 

Nevşehirli İbrahim Paşa’nın ruhuna ithaf edilmiş bir şiirdir. 

 

Hâlid Fahri, Deli, Pâyitaht,  nr. 41-33, 12 Mart 1337 Cumartesi 

 

Hâlid Fahri şiirini “bütün duygusuzlara” ithaf eder. Şiirde zevk ve eğlenceden 

başka bir şey düşünmeyen, neşe içindeki gençlere seslenilir: 

 

“Bütün duygusuzlara: 

Ey inkırâz-ı hevâsının kan kokusuna  

Gül ve şarâb kokuları karıştıran genç, 



 112

Lanet olsun daldığın bu zevk uykusuna!” 

 

Şair, halk sefil ve çaresizlik içinde kıvranırken ve memleket mazisine 

ağlıyorken zevk uykusuna yattığını dile getirdiği gençleri deli olarak nitelendirir. 

 

“Görmüyorsun, duyamıyorsun, bîçâre sefîl!.. 

Görme, duyma, ziyânı yok, fakat iyi bil: 

Kardeşlerin kan kusuyor, sen neşelisin!” 

 

Y.Ş., Levha-i Teessür, Pâyitaht,  nr. 43-35, 14 Mart 1337 Pazartesi 

 

Yaşar Şâdi dörtlükler hâlinde yazdığı şiirinde kederli bir sevgiliyi anlatır. 

Sevgilinin yüzündeki hüzünlü tabloyu tasvir eder ve kendisini bir zamanlar çok 

ağlatan sevdiğine dünyada her işin bir cezası olduğunu söyler. Şiirin sonuna eklediği 

notta 10 Mart 1337 tarihli sayıda mecmuası hakkında değerlendirmelerinden dolayı 

Tokadîzâde Şekib’e teşekkür eder. 

 

İhsan Râif, Aşk Yolunda, Pâyitaht,  nr. 44-36, 15 Mart 1337 Salı 

 

Şiir “Afrodit’e” hitabını taşır. Şair, üçer mısra bölümler hâlinde yazdığı 

şiirinde, aşk hayatına girmeden önceki ruh hâlini ve aşk yolunda ilerlerken 

hissettiklerini dile getirir. 

 

Ali Rıza Seyfi, Niyet-i Sefer, Pâyitaht,  nr. 40, 19 Mart 1337 Cumartesi 

 

Ali Rıza Seyfi, şiirinde hayatını değerlendirir ve keder içinde ömrünün 

geçtiğini dile getirir. 

 

 

 

 

 



 113

Tokadîzâde Şekib, Sevmem, Pâyitaht,  nr. 42, 21 Mart 1337 Pazartesi 

 

Yalın bir dille kaleme aldığı şiirinde Tokadîzâde Şekib, ikiyüzlüleri, kendini 

yükseklerde görenleri, el etek öpenleri ve öptürenleri, kolay bükülen bilekleri, 

yolundan dönenleri sevmediğini dile getirir.  

 

İhsan Râif, Sensiz Akşamlarımda, Pâyitaht,  nr. 46(47), 26 Mart 1337 

Cumartesi 

 

İhsan Râif, şiirinde kış mevsimin karanlık ve kasvetli havasıyla ruh hali 

arasında ilişki kurarak ayrılık acısını dile getirmeye çalışır. Hissettiği iç sıkıntısını 

daha iyi yansıtabilmek amacıyla “kara, siyah, şeb” kelimelerini daha fazla kullanmış; 

gözyaşlarını “siyah inciler”e benzetmiştir.  

 

“Kış akşamlarının siyah ve soğuk  

Kolları sararken, bu sensiz yeri, 

Kalbimde kaynayan sönmez ateşleri  

Aksettirir bazen uzaktan ufuk…” 

 

Şâdi, Derkenâr: Bunlar da yok!, Pâyitaht,  nr. 47(48), 27 Mart 1337 Pazar 

 

Şâdi, “yok” redifli gazeliyle Fâzıl Ahmed’e seslenir. 

 

Ali Rıza Seyfi, Ölüm nedir?,  Pâyitaht,  nr. 49, 29 Mart 1337 Salı 

 

Ali Rıza Seyfi şiirinde mertler, şehitler, korkaklar, kadınlar ve çocuklar için 

ayrı ayrı ölümün anlamından söz eder ve yıkılmış vatanı yeniden kurmak için, vatan 

uğruna ölmeye lâyık olabilmeyi gerekli görür.   

 

 

 

 



 114

Ali Rıza Seyfi, Kan ve Yurt,  Pâyitaht,  nr. 51, 31 Mart 1337 Perşembe 

 

Millî hislerle yazdığı şiirinde Ali Rıza Seyfi, memleketin verdiği şehitlerden 

dolayı kan içinde kaldığını anlatır ve halkın yaşadığı acıları dile getirir. 

 

Fahreddin Osman, İki Bahariye, Pâyitaht,  nr. 50, 30 Mart 1337 

Çarşamba 

 

Fahreddin Osman, Selâhaddin Enis’e ithaf ettiği şiirini “Eski Bahar” ve “Yeni 

Bahar” olmak üzere iki bölümde yazmıştır. İlk bölümde “Eski Bahar”ların 

güzeliğinden, getirdiği neşe, canlılık ve tazeliğin kendisinde uyandırdığı hislerden 

bahseder. Şiirin ikinci bölümünde memleketin yaşadığı savaşlar ve felaketlerin etkisi 

altındaki “Yeni Bahar”ın öncekilerden çok farklı hissedildiğini dile getirmeye çalışır.  

 

Mehmed Âkif, İstiklâl Marşı, Pâyitaht,  nr. 53, 2 Nisan 1337 Cumartesi 

 

Pâyitaht, Kadı Fâzıl Gazi’nin altı asır önce Süleyman Paşa ile beraber Rumeli 

kıyısına sal ile geçtiğinde söylediği  

“Bastık yine düşmanları avn etti Hudâ’mız, 

Hâr oldu adüvvün gözüne tîr-i gazâmız,  

Teyîde nüzûl etti bütün gökteki ervâh 

İmdâda kıyâm eyledi yerden şühedâmız.”  

 

mısralarının dönemin ve yaşananların ruhuna ne kadar uygun olduğunu 

vurgular ve tarihin ezeli bir tekrar olduğunu belirtir. Ulvî bir olay önünde şükranla 

dolu olan bir kalple şehitlere hürmet ve gazilere selamla seslenilir. 12 Mart 1921’de 

Türkiye Büyük Millet Meclisi’nde millî marş olarak kabul edilen Mehmed Âkif’in 

“İstiklâl Marşı” isimli şiiri Mustafa Kemal’in fotoğrafı altında neşredilir.  

 

 

 

 



 115

2.4. MÜLÂKATLAR 

 

E. V., Yeni Sahne Müsabakasına Ait: Mehmed Rauf Bey’le Mülâkat, 

Pâyitaht,  nr. 38-30, 9 Mart 1337 Çarşamba 

 

Yeni Sahne’nin edebiyattan sorumlu müdürü Mehmed Rauf ile düzenlenen 

piyes müsabakası hakkında yapılan bir görüşme okurlara aktarılır. Mehmed Rauf bu 

görüşmede, piyes müsabakası için edebî heyete getirilen on yedi eserden sadece dört 

oyunu incelenmeye değer bulduklarını anlatır. Bu eserlerin, tiyatro yazmaya 

heveslenenlerin tiyatro ile ilgili bilgisizliklerini ortaya çıkardığını belirtir. Müsabaka 

için Hâlid Ziya, Cenab Şahabeddin, Salih Fuad, Reşad Nuri ve İbrahim Necmi’den 

desteklerini rica ettiğini söyleyerek yaptıkları çalışmalarla ilgili bilgi verir. 

Müsabakayı duyururlarken büyük başarılar beklemediklerini ifade eder. Türk 

edebiyatında böyle müsabakada başarı gösterecek iyi kalemlerin davetlerine cevap 

vermemesi üzerine hüsrana uğradıklarını dile getirir.    

 

E. Edhem İzzet, Millet Kütüphanesinde.., Pâyitaht,  nr. 40-32, 11 Mart 

1337 Cuma 

 

Edhem İzzet, Millet Kütüphanesi’ne Ali Emîrî Efendi’yi ziyarete gider ve 

kendisiyle bir görüşme yapar. Gittiğinde onu masanın başında, kitapların arasında 

çalışırken bulur. Yazar, Ali Emîrî ile gerçekleştirdiği sohbeti aktardığı gibi hem 

kütüphanenin hem de Ali Emîrî’nin kendisinde bıraktığı his ve izlenimleri de 

okuyucuyla paylaşır. Yazara kütüphaneyi gezdiren Ali Emîrî, padişahların divan ve 

el yazılarının yanı sıra çeşitli musavver mecmuaları gösterir; bunlarla ilgili 

açıklamalar yapar. Edhem İzzet ile Ali Emîrî; dönemin edebiyatı, üstadın sevdiği 

şairler, aruz- hece meselesi, dönemin nesri, imlâ meselesi, tarih ve tarihçilerden söz 

ederler. Ali Emîrî, dönemin edebî faaliyetleri ve anlayışı hakkındaki düşüncelerini 

ifade ederken Tevfik Fikret’i üstad kabul ettiğini belirtir. Edhem İzzet, Yahya Kemal 

ile Nedim arasında benzerliğin olup olmadığını, hangisinin daha hassas, daha 

mükemmel olduğunu sorar. Bunun üzerine Ali Emîrî, Yahya Kemal’in, Nedim’in 

eserlerine aşırı derecede hayran olduğunu söyler. Nedim’in eserlerinde birçok 



 116

imâlenin bulunduğunu, Yahya Kemal’in diğer eserlerdeki imâleleri reddetmesine 

rağmen Nedim’in eserlerinde bulunan imâleleri takdir ettiğine dikkat çeker. İki şair 

arasındaki farklılığı ifade edebilmek için Nedim’in bir günde münâcat, hattâ kaside 

yazabildiğinden, Yahya Kemal’in ise bir gazeli ancak altı ayda meydana 

getirdiğinden bahseder. Fuzûlî, Nef’î ve Nedim’i en çok sevdiği şairler olarak 

nitelendirir. Şiirlerini takdir ettiği şairleri de Hâmid, Cenab Şahabeddin, Süleyman 

Nazif, Fâik Âlî, Muhiddin Raif, Halil Nihâd, Yahya Kemal olarak sıralar. Aruz ile 

hece meselesinde iki ölçü biriminin de birbirinden farklı olmadığını düşündüğünü 

belirtir. İmlâ meselesinde ise imlâyı ıslah etmek gerektiğini savunur; ancak birçok 

eski kitapların, mezar taşlarının bulunduğunu vurgulayarak, mevcut yazının da 

korunması gerektiğini dile getirir.  

 

Râşid Rıza Bey’le Mülâkat, Pâyitaht,  nr. 41-33, 12 Mart 1337 Cumartesi 

 

Birkaç hafta boyunca halk arasında Yeni Sahne’nin oyunlarının devam 

etmeyeceğinin dilden dile dolaşması üzerine Pâyitaht bir muhabirini Yeni Sahne’ye 

gönderir. Muhabir sanatçı Râşid Rıza ile görüşme yapar. Râşid Rıza, halkın arasında 

dolaşan söylentilerin doğru olmadığından bahseder. Yeni Sahne’nin yönetim tarzının 

değiştiğini anlatır ve Ramazan ayında sahneleyecekleri oyunlarla ilgili bilgi verir.  

 

2.5. GÜNDELİK YAZILAR 

 

Hâşiye, Yüksek Kaldırım’ın Sesleri, Pâyitaht, nr.1, 26 Kânûn-i sânî 1337 

Çarşamba 

 

İstanbul’un Tophane’den Beyoğlu’na açılan en işlek sokağı olan Yüksek 

Kaldırım’ın sosyal yapısı üzerinde durulur. “Boğaziçi Asya ile Avrupa’nın 

coğrafyasını ayırdığı gibi Yüksek Kaldırım da İslâm medeniyetiyle Arap marifetinin 

ortasında a’râf mevkîidir.” şeklinde nitelendirilen sokakta yer alan dükkânlarda Rum 

kültürüne ve Yunanistan’a ait levha ve yazıların bulunduğu; lâkin seslerin Türkçe 

olduğu şu dikkat çekici cümle ile ifade edilir: “Tünel’den İstanbul’a Yüksek 

Kaldırım yoluyla gelecek bir ecnebînin gözleri Rumca resimlerle bunalır; kulakları 



 117

Türkçe satıcı sesleriyle çınlar.” Osmanlı’nın pâyitahtında asırlardır bir arada yaşayan 

Türk ve Rum kültürlerinin etkileşimini çarpıcı bir örnekle vurgular ve yazı “Lakin bu 

muamma Türk ve Rum milletlerini birer suretle de tarif etmiyor mu?” cümlesiyle 

biter. 

 

Hâşiye, Kalpten Kalbe,  Pâyitaht, nr.2, 27 Kânûn-i sânî 1337 Perşembe 

 

Doğu medeniyeti Batılılara daima gizemli ve mistik görünür. Bu doğrultuda 

pek çok sanat ürününde dekor Doğu’nun gizemli mekânları içinden seçilir. 

Oryantalist bakış üzerine geçmişten bugüne pek çok yazı kaleme alınır. Bu yazıların 

çoğu da gezgin ve herhangi bir görevle Doğu’da bulunan Batılılara aittir. “Kalpten 

Kalbe” başlıklı bu kısa yazıda da oryantalist bakış üzerinde durulur. Batı’nın 

Osmanlı’yı ve Türkleri algılarken Bin Bir Gece Masallarının ötesine geçemedikleri 

belirtilir. Ancak Osmanlı ve Türkleri görenlerin hayal kırıklığına uğradığı ve 

düşündüklerinden daha fazlasını buldukları ifade edilir. Ne var ki Osmanlı Devleti’ne 

herhangi bir sebeple gelen Batılılar veya Bolşevik Devrimi’nden sonra gelen 

Rusların, Osmanlı’nın millî kıyafet ve eşyalarını hoş görmemelerine rağmen 

menfaatleri uğruna bu kıyafetleri kullanmaları eleştirilir ve millî değerleriyle 

Osmanlı ve Türkleri rahat bırakmalarını istenir.  

 

Hâşiye, Dinç Anadolu, Pâyitaht, nr.4, 29 Kânûn-ı sânî 1337 Cumartesi   

 

Anadolu’nun eski hâli ve yeni hâli tasvir edilir. Eskiyle yeniyi ayıran durum 

açıkça belirtilmese de Mütareke öncesi ve sonrası Anadolu’nun coğrafyasıyla 

beraber insanındaki olumsuz değişimler ifade edilmeye çalışılır. Mütareke’yle 

birlikte yaşanan sıkıntılar “uğursuz duman” olarak nitelendirilir. Anadolu’nun ancak 

bu “uğursuz dumanlar” dağıldıktan sonra rahat bir nefes alacağı ve medeniyete 

ulaşabileceği vurgulanır.  

 

 

 

 



 118

Hâşiye, Çarigrad, Pâyitaht, nr.7, 1 Şubat 1337 Salı 

 

Ruslar’ın, Ortodoksların merkezi konumunda olan İstanbul’u asırlardan beri 

elde etmek ve Ayasofya’yı görmek istedikleri belirtilir. Çarlığın yıkılması ve 

Bolşevik İhtilâli’yle beraber yurtlarından kovulan bazı Rusların İstanbul’a geldiği 

ifade edilir. Küçük yaştan itibaren görmek istedikleri şehrin her yerini gezdikleri ve 

senelerden beri kan döktükleri, amansız bir düşman olarak nitelendirdikleri Türkleri 

ancak felâket zamanında tanıma fırsatı buldukları üzerinde durulur.    

 

Recâizâde, “Menâkıb-ı Evliyâ-yı Cedîd / Der Ta’rif-i Sûr-i Pür-sürûr 

Esnaf-ı Kaşıkçıyan”, Pâyitaht, nr.7,  1 Şubat 1337 Salı / nr.8, 2 Şubat 1337 

Çarşamba 

 

Evliyâ-yı Cedîd, Süleymaniye’de Şehzadebaşı Mahallesi’nde Mersin 

Çelebi’nin çayhanesine gider. Mustafa Çelebi, Cemil Efendi, İbrahim ve Kadri 

Ağalar sohbet ederken Ferahâbâd’da gezintiye çıkan Kaşıkçıyan esnafının yanına 

gitmeye karar verirler. Evliyâ-yı Cedîd, Ferahâbâd’da görüp işittiklerini anlatırken 

Kaşıkçıyan esnafını da mizahî üslubuyla eleştirir.  

 

M.N., Küçük Hâdiseler: Âmeden Şiir!, ”, Pâyitaht, nr.9-1, 3 Şubat 1337  

Perşembe 

 

İstanbul’da “Alemdar” gazetesi ve “Ümîd” mecmuasından ümidi keserek 

Anadolu’ya giden, Anadolu’da daha mutlu yaşayacaklarına inanan bazı yazar ve 

şairlerin geri dönmek durumunda kalmaları alaycı bir üslupla eleştirilir. Yazıda 

hiçbir şairin ve yazarın adı verilmez; fakat burada bahsedilen yazarlar Faruk Nafiz 

(Çamlıbel), Nazım Hikmet (Ran) , Yusuf Ziya (Ortaç) ve Vâlâ Nureddin’dir. 

Edebiyata düşkün birkaç Dârülfünûn öğrencisi de Damat Ferit’in himaye ettiği Ümîd 

mecmuasına tepki olarak Dergâh adlı yeni bir sanat dergisi çıkarmaya başlar. Ümîd 

mecmuasının aksine Anadolu hareketini destekleyen Dergâh’ın yazı kadrosundaki 

yazarların bazıları Anadolu hareketini bizzat içinden, diğerleri de İstanbul’dan 

desteklerler. Bu sebeple “Beş Hececiler” olarak bilinen ve aralarında da Faruz 



 119

Nafiz’in de bulunduğu şairlerin tek satırına bile yer vermezler. 1921’e kadar gizli 

veya açık Anadolu hareketini destekleyen hiçbir şiirine rastlanmayan Faruz Nafiz 

“At” şiiri yayımlanmadan hemen önce arkadaşları Yusuf Ziya, Vâlâ Nureddin ve 

Nazım Hikmet’le beraber Anadolu’ya geçmek ister; ancak “seciyesiz” oldukları 

gerekçesiyle İnebolu’dan geri çevrilirler.104   

 

Gücenilmez Sütunlar: Erenlerin Bağının Şeyhi?, Pâyitaht, nr.10-2,  4 

Şubat 1337  Cuma 

 

Yakup Kadri, İkdam’daki bir yazısında Sanâyî-i Nefîse Mektebi’ni metheder. 

Ardından Ahmed Hâşim Sanâyî-i Nefîse’den istifa edince, Yakup Kadri bir sonraki 

makalesinde Sanâyî-i Nefise’yi yerden yere vurur. Kısa aralıklarla aynı kurum için 

bu kadar farklı görüşlerin dile getirilmesi alaycı bir üslûpla tenkit edilir.  

 

O.C., Gücenilmez Sütunlar: Topatan Kavunları, Pâyitaht, nr.11-3, 5 Şubat 

1337 Cumartesi 

 

Edebiyat çevresinde yapılan “Seciyeli seciyesiz tartışması” ele alınır. Vâlâ 

Nureddin ve Nâzım Hikmet seciyeli, Yusuf Ziya ile Faruk Nafiz ise seciyesiz olarak 

değerlendirilir. Bunun üzerine Osman Cemal, Yusuf Ziya ile aralarında geçen bir 

anekdotu okuyuculara mizahî üslubuyla aktarır. “Beş Hececiler” olarak bilinen 

şairlerin Anadolu hareketini destekleyen şiirlerinin olmamasından ve şiirlerini 

Anadolu hareketine karşı dergilerde yayımlamalarından dolayı  “seciyesiz”105 olarak 

ithâm edilmelerinden kaynaklanan tartışmalar hakkında Osman Cemal de kendi 

üslûbuyla yorum yapar.   

 

 

                                                 
104 Ayrıntılı bilgi için bkz. Yrd. Doç. Dr. Nuri Sağlam, “Faruk Nafiz Çamlıbel’in Memleketçi 

Şiirlerinde Anadolu ve Anadolu İnsanı”, Journal of Turkish Studies Volume: 30/III, Harward 

Universty: 2006, s. 71-88 
105 Bkz. Yrd. Doç Dr. Nuri Sağlam, a.g.m. 



 120

Ali Rıza Seyfi, Perîşândan Sahifeler, Pâyitaht, nr.11-3,  5 Şubat 1337 

Cumartesi 

 

Ali Rıza Seyfi yazısında denizin kendisinde uyandırdığı hisleri ifade eder. 

Hayal dünyasını, içinde coşan duyguları köpüklü dalgaların seslerinde idrak ettiğini 

dile getirir. Sonsuzlukla karşılaşmak, ölümü görmek sonra da insanoğlunun mânevî 

dünyasındaki sonsuz denizleri, fırtınaları, içlerindeki yılmaz azimleri, kırılmaz 

güçleri görmek isteyenlere, engin denizlerde ruhlarıyla karşı karşıya gelmeleri 

gerektiğini söyler. Yazısına eklediği fotoğrafının beyaz saçlarıyla yorgunluğunu ve 

ihtiyarlığını fark ettiği hayatının bir döneminden kalma olduğunu açıklar. Dünya 

Savaşı döneminde Kafkas sahillerine doğru yaptığı bir kotra seyahatinde çekilen bir 

fotoğraf olduğunu belirtir. Bu seyahat esnasındaki hislerini dile getiren “Kotrada” 

adlı şiirine de yazısının sonunda yer verir.  

 

Lâedrî, Gücenilmez Sütunlar: Kâmûs Sütûnu, Pâyitaht, nr. 12-4, 6 Şubat 

1337 Pazar 

 

Makale yazanların sık sık kullandıkları kelimelerden seçilerek dönemin makale 

yazma anlayışı tenkit edilir. Bu kelimelere bakıldığında “zırtapoz, mendebur, 

patavatsız, hain oğlu hain, şaklaban, şarlatan, zorba, yobaz, dal taban…” gibi 

ekseriyetle hakaret düzeyinde olduğu görülür. Bunun yanı sıra “ağaçta karpuza bak, 

felek mâh isterse saymak, lahana yaprağı, karpuz tarlası…” gibi makale 

özellikleriyle örtüşmeyecek üslubu ortaya koyan ifadelere yer verildiği anlaşılır. 

Ayrıca devrin edebi anlayışının etkisi olarak bilhassa üzerinde durulan millîlik 

cereyanı doğrultusunda makalelerde “Arapça, Acemce, Türkçe” kelimelerinin çok 

kullanıldığı anlatılmaya çalışılır.  

 

O.C., Derkenâr: Yazmadan Geçemeyeceğim, Pâyitaht, nr. 13-5, 7 Şubat 

1337 Pazartesi 

 

Osman Cemal, Ahmed Refîk Bey ve Köprülüzâde Fuad Bey’e ithafen, 

başlarından geçen komik bir anekdotu anlatır. Üç arkadaş akşam vakti vapurdan inip 



 121

evlerine dönerken karanlık ve tenha sokaklardan geçerler. Ancak yolun ilerisinde 

alışık olmadıkları bir parlaklıkla karşılaşırlar. Her gece ıssız, karanlık ve kapalı duran 

taş bir binanın içinin aydınlık olduğunu fark ederler. Merakla pencerelerden bakarlar 

ve içeride sandukalar görürler. Buranın ne olduğunu anlamaya çalışırlar. Semtin eski 

sakinlerinden olmalarına rağmen merdivenli çeşmeyi göremeyen Ahmed Refîk ve 

Fuad Bey paldır küldür düşer. Özel bir aile mezarlığı sandıkları binanın, kimin 

türbesi olduğunu yolda gördükleri bir Acem’e sorarlar ve Sokullu Mehmed Paşa’nın 

türbesi olduğunu öğrenirler. İkisi de hayretle, önceki gün Sokullu Mehmed Paşa’nın 

türbesinin elektrikle aydınlatılacağı haberini kendi elleriyle hazırladıklarını söylerler. 

Biri Dârülfünûn mezunu, diğeri Türk Ocağı mensubu bir yazar, diğeri de 

milliyetperver bir şair olan bu üç arkadaşın, haberini kendileri yaptıkları türbenin 

yerinden habersiz olmaları Osman Cemal’e göre hem gülünecek hem de ağlanacak 

bir durumdur.  

 

Âli Nejad, Temâşâ, Varyetede Bir Gece, Pâyitaht, nr. 13-5, 7 Şubat 1337 

Pazartesi 

 

Ali Nejad, bir arkadaşının tavsiyesi üzerine Yeni Ferah Tiyatrosu’nun 

düzenlediği Büyük Varyete’yi seyretmeye gider. Erken gitmesine rağmen salonun 

dolu olduğunu görür. Gösteri başlayana dek etrafındaki insanları gözlemler ve 

onların konuşmalarına kulak misafiri olur. Dinlediği konuşmalardan ve kalabalıktan 

dolayı gösteriye olan ilgi Ali Nejad’ı biraz daha meraklandırır. Gösteriyi anlatırken 

daha çok gösterinin insanlar üzerinde bıraktığı etkiyi aktarır. Kendisi de sahnelenen 

gösteriyi çok beğenir ve daha önce seyrettiği benzerlerinden çok daha güzel ve 

düzenli olduğunu ifade eder.  

 

O.C., Gücenilmez Sütunlar: Yalan mı?, Pâyitaht, nr. 14-6, 8 Şubat 1337 

Salı 

 

Artık aşk şiirlerinin eski şiirler gibi olmadığını, hece ölçüsüyle yazıldıkları için 

tatsız ve yavan olduklarını belirtenlerden yola çıkarak, Osman Cemal dönemin aşk 

anlayışını kısaca değerlendirir. Aşkların artık çok hızlı yaşandığı için çabuk 



 122

tüketildiğini anlatmaya çalışır. Bu tarz yaşanan aşklardan da ancak böyle şiirlerin 

çıkabileceğini vurgular. Hece veya aruza kabahat bulunmaması gerektiğini, esasen 

bu anlayışın eleştirilmesi gerektiğini belirtir.   

 

Cımbız, “Pâyitaht” Notları, Pâyitaht, nr. 14-6, 8 Şubat 1337 Salı 

 

“Cımbız” imzasıyla Osman Cemal (Kaygılı), dikkatini çeken bazı konuları, 

notlar hâlinde kısa kısa değerlendirir. Bu değerlendirmelerde, diğer yazılarında 

olduğu gibi kendine has mizahî üslûbu dikkati çeker. 

 

Öncelikle her gün kendisine gelen davetiyelerden bahseder. Bedeli ödenmek 

üzere bazı kişi ve kurumların menfaatine düzenlenen eğlence, tiyatro ve gösteri 

biletlerinden bunaldığını belirtirken, Mütareke dönemindeki İstanbul’un bu kadar 

eğlenmesini sert bir dille eleştirir. Davetiye gönderenlerin çoğunu tanımadığını 

söyler ve durumun çelişkisine dikkat çeker. Ertesi sabah da tramvayda çeşitli yurtlar 

için bağış karşılığı rozet dağıtan bir gençle karşılaşır. Kurum, kişi ve dernekler adına 

yapılan istismarı dile getirir. 

 

Son zamanlarda İstanbul’da çeşitli tiyatro ve kumpanyaların kurulduğunu 

söyler. Bazılarının isminin bile pek duyulmadığı halde en büyük şaheseri 

sahneleyeceğini iddia etmesine anlam veremez. Ayrıca kurulan bu tiyatro ve 

kumpanyalar sebebiyle kendisine aktör diyen kişilerin sayısının artmasını alaycı bir 

üslûpla eleştirir. 

 

Tramvaycıların grevinden sonra elektrikçilerin greve başladığını duyurur ve bu 

bulaşıcı fırtınanın yakında gazetelere sirayet edeceğini düşünür.  

 

Şebâb’ın önceki günkü nüshasında Florinalı Nâzım’ın vefat haberinin 

çıktığından ve Florinalı Nâzım’ın matbaaya gelerek henüz vefat etmediğini haber 

verdiğinden bahseder. 

 



 123

Dârülbedâyî ve Yeni Sahne’nin, birkaç gün önce Almanya’dan dönen Ertuğrul 

Muhsin’i kadrolarına almak için etrafında dolaştıklarını; ancak Ertuğrul Muhsin’in 

iki kurumu da kabul etmediğini mizahî bir anlatımla aktarır. Sık sık meslek 

değiştiren İsmail Fâik’e de göndermede bulunur. 

 

Osman Cemal’in notları arasında kitapçılık âlemi de vardır. Para getirmediği 

için durgun olan kitapçılık âleminde bakkallık veya seyyahlık yapmaya 

başlayanlardan söz eder.   

 

O.C., Gücenmek Yok!, Hind Kumaşları, Pâyitaht, nr. 16-8, 10 Şubat 1337 

Perşembe 

 

Osman Cemal (Kaygılı), mizahî üslûbuyla bazı gazete yazarlarının başka bir 

gazeteye alınacağı kaygısıyla tavırlarındaki kıskançlığı eleştirir. Özellikle Refik 

Hâlid’e gönderme yapar ve onun az paraya “Sabah” gazetesinden ayrılmayacağını 

anlatmaya çalışır.  

 

Ali Rıza Seyfi, Kimsesizler…,   Pâyitaht,  nr. 18-10, 12 Şubat 1337 

Cumartesi 

 

Ali Rıza Seyfi, Pâyitaht’ın müdürü İsmail Fâik’e ithaf ettiği yazısında 

Osmanlı gemicileri ve denizciliğinin kimsesizliğinden bahsetmek ister. Ancak 

Osmanlı toplumuna ve bütün millî unsurlara baktığında kimsesizler kafilesiyle 

karşılaştığını söyler. Menfaatçilerin, düşmanlıkların sardığı, işgal altındaki 

memleketi ve bu memleketin sokaklarında kalan muhacirleri kimsesiz olarak 

nitelendirir. Vatanın, nefret dolu ve kötü ifadeler kullanan çocukları kimsesizdir. 

Eski alışkanlıklarıyla çalışmaya devam eden, Türk mahallelerinin köşelerine 

sığınmış, dükkânlarının tozlu camlarının ardında bekleyen Türk esnafının 

kimsesizliğinden bahseder. Dârülfünûn’un, kitapçıların, gezinti yerlerinin, 

ibadethanelerin kimsesiz kaldığını söyler. Hattâ o kadar ki, camilerin kubbeleri 

altında kimsesizlerin bile bulunmadığını, birkaç mırıltının duyulduğunu ifade eder. 

Ali Rıza Seyfi’ye göre mezarlıklarda da ruh kalmamıştır ve ecdâdın kemikleri bile 



 124

mezarlarda yoktur. Her yer kimsesizler diyarıdır; her yer keder, zulüm değirmenidir. 

Bu değerlendirmelerin ardından özellikle Türk askeri ve denizcilerinin kimsesizliğini 

örneklendirerek anlatır. Her şeyi kimsesiz olarak değerlendirmesinin sebebi olarak da 

insanların umursamazlığını ve toplumun millî unsurların hiçbirine önem vermeyen 

zihniyetini gösterir.   

 

Osman Cemal, Tezekkür-i Zarîfî’den: Terâcim-i Ahvâl-i Şuarâ ve 

Meşâhir-1, Pâyitaht,  nr. 18-10, 12 Şubat 1337 Cumartesi 

 

Osman Cemal, mizahî üslupla kurguladığı yazısında, Alemdar gazetesini, 

Yakup Kadri’yi ve özellikle de Refi Cevad’ı hedef alır ve özellikle Refi Cevad’ın 

davranışlarını, yazılarını eleştirir. Alemdar’ı dergâh olarak nitelendirirken, Yakup 

Kadri’nin o dergâhın şeyhi, Refi Cevad’ın da Yakup Kadri’nin müridi olduğunu 

söyler.   

O.C., Gücenilmez Sütunlar: Dalgınlık, Pâyitaht,  nr. 19-11, 13 Şubat 1337 

Pazar 

 

Osman Cemal (Kaygılı), gazetelerde gençlere hocalık eden ve tanınmış bir 

şairin dalgınlığını konu alır. Şairin, kendi evinde düzenlediği ziyafete gitmeyi 

unutmasını alaycı üslûbuyla anlatır. Gençlere yol gösterecek böyle kişilere zihin 

açıklığı diler.   

 

Kesriyeli Mehmed Sıdkı, Oğlum ve Ben, Pâyitaht,  nr. 20-12, 14 Şubat 

1337 Pazartesi 

 

Yazar oğlu ile kendisini karşılaştırırken aralarındaki zihniyet farklılıklarını 

sorgular. Oğlunun hayatı edebiyat karışıyla değil, matematikle ölçmeye çalıştığını 

belirtir. Gençlerin hayata, dünyaya ve insanlara bakış açılarında artık zekâ ve erdem 

sahibi olmaktan çok kazanılan paranın önemsenmesi üzerinde durur. Oğlu ve 

kendisindeki farklılıklardan yola çıkarak geçmişteki, bugünkü ve yarının nesillerini 

değerlendirir.   

 



 125

Osman Cemal, Köprülüzâde’nin Dâr’ül Fünûn Notlarından: Terâcim-i 

Ahvâl-i Şuarâ ve Meşâhir:2 – Ali Kemal Bey, Pâyitaht,  nr. 20-12, 14 Şubat 1337 

Pazartesi 

 

Osman Cemal, Ali Kemal’in hayatı, eserleri, çalışmaları ve gazeteciliğiyle 

ilgili değerlendirme yaparken sert bir dil ve yer yer mizah unsurları kullanır. Şair 

olarak etkilendiği kişilerden, şiirlerinin dönemlere göre değiştiğinden bahsederken 

alaycı bir üslup tercih eder.  

 

O.C., Derkenâr: Kıyamet Alâmetleri Asıl Bu,  Pâyitaht,  nr. 21-13, 15 

Şubat 1337 Salı 

 

Refik Hâlid, Peyâm-ı Sabah’ta neşredilen bir yazısında Osman Nuri’nin 

“Kıyamet Alâmetleri” isimli eserinden alıntı yapar ve yazarının ismini de belirtmez. 

Bunun üzerine Osman Nuri, Refik Hâlid’i çalıntı yazı yazmakla suçlar ve dava eder. 

Osman Cemal, bir yıl önce çıkan “Kıyamet Alâmetleri” isimli eserin edebiyat 

âleminde çok yankı uyandırdığını, gazete ve dergilerde pek çok eleştiri ve takdirlerin 

yer aldığını belirtirken kalem erbabı birinin ve “Peyâm-ı Sabah” gazetesinin bundan 

habersiz kalmasının asıl kıyamet alâmeti olduğunu söyler. Yazıda Osman Cemal’in 

sert çıkışlı alaycı ve mizahî üslubu görülür.     

 

Cımbız, Pâyitaht Notları, Pâyitaht,  nr. 21-13, 15 Şubat 1337 Salı 

 

Yazar, notlar hâlinde gazetelerde çıkan haberler hakkında yorumlar yapar. İlk 

olarak Refik Hâlid’e göndermede bulunur. Sert ifadelerle, alaycı bir üslûpla Refik 

Hâlid’in iki farklı gazeteye verdiği sözlerin açığa çıkmasını eleştirir. Daha sonra 

gazetelerde denizcilik işletmelerine yabancı bir müdürün getirileceği yolunda 

haberler çıktığını belirtir. Ancak bu yabancının müdür değil akıl hocası sıfatıyla 

görev yapacağının, bu görevin karşılığında para alacağının yine gazetelerde 

açıklandığını söyler. Bu haberden yola çıkarak yabancıların Türklere akıl hocalığı 

konusunda düşüncelerini dile getirir. Bir sonraki notu aynı binada bulundukları İleri 

gazetesi ile ilgilidir. Pâyitaht’ta çıkan “Kimsesizler” yazısı üzerine İleri gazetesinin 



 126

denizcilerle ilgili üç sütunluk uzun bir makale yazmalarıyla ilgili yorum yapar. 

Fehim Efendi’nin yazdığı “Damat İbrahim Paşa – Lâle Devri” adlı oyun da yazarın 

notları arasında yer alır. Son not ise Yeni Sahne’nin piyes müsabakasına gönderilen 

bazı oyunlarla ilgilidir. Bu oyunların isimlerinin güzel olmasına içeriklerinin 

başarısız olduklarına yönelik değerlendirmede bulunur.     

 

Ali Rıza Seyfi, Hâdisât-ı Cihân, Pâyitaht,  nr. 21-13, 15 Şubat 1337 Salı 

 

Ali Rıza Seyfi, Times gazetesinde çıkan güncel, sosyal hayata dair bazı 

haberler hakkında kısaca bilgi verdikten sonra Osmanlı toplum hayatıyla karşılaştırır.  

 

Tokmak Dede, Nakş-ı Ber-Sehâb, Kadınlar Dünyası, Pâyitaht,  nr. 22-14, 

16 Şubat 1337 Çarşamba 

 

Tokmak Dede bu yazısında “Kadınlar Dünyası” isimli mecmuayı hedef alır. 

Kadınlarla erkeklerin dünyasının ayrı düşünülmesini anlamsız bulur. Eleştirilerini 

sert bir dille yapar. Osmanlı toplumunda kadınların henüz gelişmediğini düşünerek 

böyle bir mecmua çıkarmayı “erkân minderine bağdaş kurup piyano çalmaya” 

benzetir. Kadınların, erkeklerin alanına girmesine karşı olduğunu belirtir. Bu konuda 

Selâhaddin Enis kadar tutucu olmasa da benzer şekilde düşündüğünü dile getirir. Ona 

göre kadınlar, erkeklerin yaptığı işleri yaparak başlarından büyük işlere kalkışırlar. 

Kadınların hukuk, hürriyet diyerek erkenden yola çıktıklarını düşünür ve bununla 

ilgili kısa bir hikâyeye yer verir.      

 

Osman Cemal, Derkenâr: Megalomani=Burun Büyüklüğü, Pâyitaht,  nr. 

24-16, 18 Şubat 1337 Cuma 

 

Osman Cemal, sert ifadeleriyle toplumda kendisinden daha iyi, daha güçlü 

kimsenin olmadığına inanan ve “burun büyüklüğü” olarak değerlendirdiği birkaç 

kişiden bahseder. Eleştirilerini öncelikle Ziya Gökalp ve arkadaşlarına yöneltir. 

Bunların kendilerinden başka şair, edebiyatçı, filozof ve yazdıklarının dışında 

edebiyat kabul etmediklerini söyler. Ancak bütün söylemlerine rağmen hepsinin 



 127

savrulup dağıldığını ifade eder. Asıl eleştirisini, ismini belirtmediği, “kendisini fil, 

karşısındakileri karınca” zannettiğini söylediği birine yöneltir. Ona göre bu yazar, 

Ziya Gökalp ve arkadaşlarının çok yakınında olmasından dolayı yaşanılanlardan ders 

alması gerektiği halde kendisini dev aynasında görür. Osman Cemal, bu gücün 

zamanla köreleceğini, hep böyle sürmeyeceğini belirtir ve okuyucunun istediği 

yazarı takip edeceğini söyleyerek, eleştirdiği yazara boşa telâş etmemesini tavsiye 

eder.  

 

O.C., Derkenâr: Tarih-i Tabîi Notlarından:1 – Kirpi, Pâyitaht,  nr. 25-17, 

19 Şubat 1337 Cumartesi 

 

Osman Cemal, kirpi hakkında ayrıntılı bilgi verir, Anadolu’da insanların kirpi 

gördüklerinde neler yaptığından bahseder. Sinop’ta bulunduğu dönemde sık sık 

kirpiye rastladığını, canı sıkıldığında çocuklara para verip kirpi getirtip oynattığını 

anlatır. Artık eskisi kadar kirpiyi sevmediğini söyleyerek bunun sebebini 

düşündüğünü ifade eder. Osman Cemal, Pâyitaht’ta neşredilen pek çok yazısında 

“Kirpi” imzasını kullanan Refik Hâlid’i hedef alır. Alaycı ve mizahî üslubuyla bu 

yazıda da Refik Hâlid’e göndermede bulunur.   

 

O.C., Derkenâr: Anadolu Toprağı, ”, Pâyitaht,  nr. 26-18, 20 Şubat 1337 

Pazar 

 

Osman Cemal, Orhan Seyfi’nin Anadolu ile ilgili yazdığı bir şiirini 

değerlendirir ve Anadolu’yu “bahtiyarlar zümresi” olarak anlatmasını, güzellikler 

yurdu gibi tasvir etmesini eleştirir. Anadolu’da mutlu insanların ve güzelliğin 

kalmadığını dile getirir. Yıllar önce Rıza Tevfik’in “ Anadolu ile Gönül Alâkaları” 

ismiyle hatırladığı; ancak bundan emin olamadığını belirttiği şiirini bir gazetede 

okuduğunda kendisinden geçtiğini, okuduğu en güzel şiirlerden biri olduğunu 

belirtirken, Orhan Seyfi’nin şiirini okuduğunda “düzme Turan âşıkları”nın 

şiirlerinden duyduğu zevk kadar beğendiğini söyler.   

 



 128

Osman Cemal (Kaygılı)in “Anadolu ile Gönül Alâkaları”106 ismiyle hatırladığı 

Rıza Tevfik’in şiiri değil, makalesidir. Rıza Tevfik’in bu makalesi 24 Şubat 1329/ 9 

Mart 1914’te Peyâm’ın 21 numaralı nüshasında neşredilmiştir. Rıza Tevfik’in ayrıca 

“Anadolu”107 başlıklı şiiri vardır ki Osman Cemal’in bahsettiği bu olsa gerektir.  

 

Osman Cemal, Terâcim-i Ahvâl-i Şuarâ ve Meşâhir:3 – Refik Hâlid Bey - , 

Pâyitaht,  nr. 26-18, 20 Şubat 1337 Pazar 

 

Osman Cemal, Refik Hâlid’i hedef alan yazısında, alaycı üslûbuyla Refik 

Hâlid’in kişiliği, görünüşü, yazıları, hayatı ve hikâyeleri hakkında mizahî 

değerlendirmeler yapar. Bu yazıda eleştiri okları yalnızca Refik Hâlid’e değil, aynı 

zamanda onun, yazar kadrosunda bulunduğu Peyâm-ı Sabah gazetesine de yönelir.  

 

Ali Rıza Seyfi, Asîl ve Âli Gönüllü Muhiblerimiz, ”, Pâyitaht,  nr. 26-18, 20 

Şubat 1337 Pazar 

 

Ali Rıza Seyfi yazısında Türk milletinin; kendisini, ruh hâlini, alışkanlıklarını, 

ahlâkını hiçbir şekilde Batı’ya, Batı dünyasını idare eden güçlere anlatamamasından 

dolayı uğradığı haksızlıklara, felaketlere mazlumca bir tavırla tevekkülü, cezaya 

karşı boynu bükük duruşu âdet hâline getirdiğini söyler. Çağdaş bir medeniyete lâyık 

bir millet olunduğunu dünyaya anlatmak için hiçbir çabanın gösterilmediğini dile 

getirir. Türkleri müdafaa eden Batılıların, Türklerle aynı şehirde uzun süre yaşayan 

ve yakından tanıma fırsatı bulanlar olduğunu belirtir. Türk insanını yakından 

tanıyanların, Batı’da yanlış algılanmanın kabahatini halka değil, hükûmete 

atfettiklerini ifade eder. Pierre Loti’nin Fransa’da Türk milleti lehine gösterdiği 

çabayı İngiltere’de de gösterenlerin olduğunu, sade bir üslûpla Türklerin 

yaralarından, mağduriyetlerinden bahsettikleri yazıları okuyanların gözlerinin 

dolabileceğini anlatır. Bu yönde yazılmış eserlerden biri olan “Türklerle Harp 

Zamanında” isimli eserden söz eder ve eserin Balkan Savaşı sırasında Bulgarların 

                                                 
106 Ayrıntılı bilgi için bkz. Uçman, A., Rıza Tevfik’in Tekke ve Halk Edebiyatı İle İlgili 
Makaleleri, MEB, İst. 2001, sy. 65-69 
107 Bu şiir için bkz. Uçman, Abdullah, Rıza Tevfik – Hayatı, Edebî Şahsiyeti, Şiirleri, Kültür ve 
Turizm Bak. Yay., Ankara Ağustos 1986, sy. 43-44 



 129

Çatalca’ya dayandıklarında yaşanan durumu tasvir eden bir bölümünden alıntı yapar. 

Ali Rıza Seyfi eserde, Türklerin, özellikle Beyoğlu halkı tarafından pis, tutucu ve 

barbarlıkla itham edildiğinin, dalga geçildiğinin anlatıldığını söyler. Yazısının 

sonunda, vatanlarını müdafaa etme küstahlığını gösteren Türklerin ezilip bittiğini 

görmenin Hıristiyanlar için bir eğlence olduğunu belirtir.       

 

A(yın). Lütfi, Bizdeki Meslekî Mecmualar, Pâyitaht,  nr. 28-20, 27 Şubat 

1337 Pazar 

 

Yeni çıkmaya başlayan Musavver Maarif mecmuasının baş makalesinde, 

meslek okullarıyla ilgili yeni bir düzenlemeden bahseden yazar, Avrupa’daki meslek 

eğitimi ve koşullarıyla ilgili çeşitli bilgiler verir. Bu bilgilerden hareketle Osmanlı 

memleketindeki meslekî eğitim anlayışını, eğitim verilen sınıf ve öğrenci sayılarını, 

programlarını karşılaştırır. Aynı zamanda Avrupa’nın çeşitli ülkelerinde neşredilen 

meslekî mecmuaların isimlerini belirtir. Yazısının sonunda, meslekî eğitim alanında 

neşredilen tek mecmua olan Musavver Maarif’in ömrünün uzun olmasını 

dilemekten başka elinden bir şey gelmediğini vurgular. 

 

Kesriyeli Mehmed Sıdkı, Kızımın Fikri, Pâyitaht,  nr. 30-22, 1 Mart 1337 

Salı 

 

Mehmed Sıdkı, toplumsal meseleler hakkında kızıyla yaptığı sohbetlerden 

bahseder. Bu sohbetlerde kızının yeni ve orijinal fikirlerinin olduğunu görür. Genç 

kızın, hayatı algılayışı ve Osmanlı toplumunda kadının sosyal bir varlık olarak yer 

edinmesi üzerine yorumlarına yer verir. Mehmed Sıdkı, kadınların çağın gerektirdiği 

şekilde hayatın içine girdiğini ve açılan yeni yolda kadınların emin adımlarla 

yürüyeceğine inanan kızının değerlendirmeleri üzerine düşünür ve kadınların 

gözlerinin hâlâ çarşaf içinde olduğunu, zekâlarının peçelerin altında söndüğünü; 

siyah püsküllü fesler ve beyaz renkli kavuklar altında gizlenen kafalardan bir şey 

göremediklerini söyler.    

 



 130

Hüseyin Zati, Aşk Defterinden, Pâyitaht,  nr. 31-23, 2 Mart 1337 

Çarşamba 

Aşkla ilgili özlü sözlere yer verilmiştir. 

 

Derkenâr: Yeni Sahne’de Hacamat, Pâyitaht,  nr. 32-24, 3 Mart 1337 

Perşembe 

 

Yeni Sahne kadrosunda yapılan bir değişiklik, insan vücudunda ortaya çıkan 

bir rahatsızlık sonucunda yapılan “hacamat” adı verilen operasyona benzetilir. Bu 

operasyonla, Yeni Sahne’de çıban hâline geldiği düşünülen birinin görevinden 

ayrıldığı ima edilir. Gönderme yapılan kişinin Dârülbedâyî kadrosuna geçtiği 

belirtilerek, gittiği her yerde aynı âkıbetin yaşanacağı alaycı bir üslupla ifade edilir. 

 

Ali Rıza Seyfi, Şuûn-ı Cihân, Pâyitaht,  nr. 32-24, 3 Mart 1337 Perşembe 

 

Ali Rıza Seyfi, “İran Eş’ârı” alt başlığında “Beynelmilel İlm-i Elsine 

Cemiyeti” huzurunda bildiri sunan Mirzâ Hüseyin İsfahânî’nin İran şairleri hakkında 

açıklamalarından alıntı yapar. Cemiyetin başkanı Seyyid Emir Ali’nin de bu 

açıklamanın arasında İran dili ve edebiyatı ile ilgili değerlendirmelerine yer verir. 

Daha sonra “Yunanistan’da Kadınların Açıklığı Meselesi”nde Atina’da çıkan bir 

gazetede Rum Ortodoks Kilisesi’nin, son moda ve açık seçik giyinen kadınları 

kiliseye alınmaması yönünde karar aldığına dair bir haberin yer aldığından bahseder. 

“Filistin’de Âsâr-ı Atika Hafriyatı” bölümünde Ali Rıza Seyfi, Osmanlı Devleti’nin 

elinden çıkan topraklarda, oraların tarihî ve doğal zenginliklerinden istifade etmek 

isteyenlerin hırsla çalıştıklarını söyler ve Filistin’de eski eserlerin ortaya çıkarılması 

için kazı çalışmalarını yürütmek ve araştırma yapmak üzere bir heyetin kurulduğunu 

bildirir. İngilizlerin de çok ilgilendiği bu girişimin üç ayda bir neşredilen 

mecmuasında, yapılan kazı çalışmaları sonucunda Roma devrine ait heykel ve toprak 

kaplarla Bizanslılara ait kilise temellerinin meydana çıkarıldığını bildiren haberi 

anlatır. “Mısır Taharriyat-ı Tarihiye Cemiyeti” başlığıyla verdiği bilgilerde ise, 

Londra’da Mısır Taharriyat-ı Tarihiye Cemiyet’inin bir rapor sunduğunu belirtir. Bu 



 131

raporda firavunlardan birinin devrinde Mısır ve diğer memleketlerin durumu 

hakkında bilgi verildiğini ifade eder.  

 

Osman Cemal, Terâcim-i Ahvâl-i Şuarâ ve Meşâhir-4, Şâmi Tezgâhımyan, 

Pâyitaht,  nr. 34-26, 5 Mart 1337 Cumartesi 

 

Osman Cemal, edebiyat âleminden tanınmış kişilere yer verdiği yazılarına 

Ahmed Rasim ile devam eder. Ahmed Rasim’in “Şâmî” mahlasını kullandığını ve 

bundan dolayı da herkesin onu Şamlı zannettiğini söyler. Yazar alaycı üslubuyla sık 

sık göndermede bulunduğu Peyâm-ı Sabah gazetesi yönetici ve yazarlarını bu 

yazıda da hedef alır. Osman Cemal söylemek istediklerini ve eleştirilerini kurmaca 

bir yazı hâline getirerek hikâyeleştirir. Yer yer beyitlerinden örnekler de bulunan 

yazı, mizahî bir nitelik taşır. 

 

Tokmak Dede, Derkenâr: Nakş-ı Ber-Sehâb, Pâyitaht,  nr. 35-27, 6 Mart 

1337 Pazar 

 

Yaşama kaygısının halkı nasıl perişan, yoksul ve çaresiz bıraktığı anlatılırken 

özellikle Meşrutiyet’ten önceki güzel İstanbul ve mesut insanların Hüseyin 

Rahmi’nin romanlarında, Ahmed Rasim’in makalelerinde kaldığı dile getirilir. 

Müreffeh bir hayat süren insanların artık yaşabilmek için her şeylerini satmaları; 

hırsız ve vurguncuların felâketlerden kazanç sağlamaları üzerinde durulur. Çıkar 

düşkünü, fırsatçı kimselerin çeşitli kurum ve kuruluş çatısı altında halkı sömürmesine 

dikkat çekilir ve milleti bu durumdan sadece hükumetin kurtarabileceği vurgulanır. 

 

Derkenâr, Pâyitaht,  nr. 36-28, 7 Mart 1337 Pazartesi 

 

Dârülbedâyî’nin ardından Operet Heyeti’ni de bünyesine alan İstanbul 

Belediyesi mizahî bir yazıyla eleştirilir. 

 

 

 



 132

Osman Cemal, Tuhaflıklar, Pâyitaht,  nr. 37-29, 8 Mart 1337 Salı 

 

Osman Cemal, “imlâsı bozuk, yazıları kendisinden soğuk” birinden hakaret 

dolu bir mektup alır; bunun üzerine kısa, ağır ve garip cümlelerden oluşan yazısına 

“Tuhaflıklar” ismini verir.     

 

O.C., Derkenâr: Vahdet’in Musâhabe-i Muharririne, Pâyitaht,  nr. 38-30, 

9 Mart 1337 Çarşamba 

 

Osman Cemal, kıssadan hisse çıkarılabilecek kısa bir hikâye anlatır ve 

seslendiği yazarı, bu kısa hikâyedeki kişiye benzeterek düşündüklerini dile getirir.  

 

İzah, Pâyitaht,  nr. 39-31, 10 Mart 1337 Çarşamba ( Perşembe) 

 

Pâyitaht, yayın hayatında ilk aylarını tamamlaması üzerine okurlarına seslenir. 

Sansür dolayısıyla kapatıldıkları beş günlük süreyi, gazetecilikte bir eksiklik olarak 

değerlendirmedikleri belirtilir ve ilk nüshadan itibaren olumsuz yorumlarda 

bulunanların tahminlerinin doğru çıkmadığı ifade edilir. Kısa zamanda yüzlerce 

okurun gazeteye abone olması başarı kabul edilir. Bir ay boyunca gazeteyi takip eden 

okurlara duyulan saygı ve şükran dolayısıyla Pâyitaht gayesini açıklamak ister. Bu 

açıklamada, ilk günden itibaren yöneltilen eleştiriler ve ortaya atılan iddialar tek tek 

anlatılır. Pâyitaht’ta ilmî ve serbest bir düşünceyle gerçekliği olan yazılara yer 

verildiği ve bu amaçla birbirine muhalif yazarlara aynı saygının gösterildiği dile 

getirilir. Millete rehberlik etmek, gerçeği göstermek görev ve gayesiyle, birbirine zıt 

fikirler ve yargılar sebebiyle bir araya gelemeyeceği düşünülen yazarların yazılarına 

yer verdikleri söylenir. Anlayış ve prensip bakımından birbirinden ayrılan bu 

yazarların isimleri verilerek Pâyitaht’ta inceleme ve değerlendirmelerine devam 

ettiklerine dikkat çekilir. Okurların bu durumu bir çelişki olarak algılamak yerine 

görüş farkı şeklinde değerlendirmeleri istenir. Açıklamanın sonunda, gerçeğe 

ulaşabilmek adına kendi aleyhlerine bile olsa değerli bütün yazıların sütunlarında yer 

bulacağı hatırlatılarak, dedikodulara aldırmadan hedeflerine doğru yürümekte karar 

oldukları vurgulanır.   



 133

Ali Rıza Seyfi, Boş Saatler-1, Pâyitaht,  nr. 39-31, 10 Mart 1337 Çarşamba 

( Perşembe) 

 

Ali Rıza Seyfi, yazısını “Zer ü Zerrîn”, “Yaşa ve Öğren”, “Kaz” alt başlıklarına 

ayırır. Batı medeniyetinden bazı milletlerin kültür ve edebiyatında, bu başlıklarda yer 

alan kavram ve varlıkların kullanıldığı atasözleri, deyimler, mısralar ve özlü 

sözlerden örnekler vererek Türk ve İslâm kültüründeki kullanımları ve kazandığı 

anlamlarla karşılaştırır. Yer yer şair ve yazarlarla ilgili kısa hikâyeler aktarır. 

 

Tokmak Dede, Nakş-ı Ber-Sehâb,” Birbirine Girdi…”, Pâyitaht,  nr. 40-

32, 11 Mart 1337 Cuma 

 

Edebiyat ve gazetecilik âleminde yazarlar arasında meydana gelen 

münakaşalar, yer yer sert dille, bazen de alaycı bir üslupla değerlendirilir. Birkaç 

kişinin münakaşayı alevlendirmek amacıyla Rıza Tevfik, Cenab Şahabeddin ve Ali 

Kemal’e sürekli saldırıda bulunduğu anlatılır. Mizahla yapılan değerlendirme ve 

yorumlarla münakaşanın seviyesini düşürmeye çalışan birkaç kişiye gönderme 

yapılır.  

 

Bir Tavzîh, Pâyitaht,  nr. 40-32, 11 Mart 1337 Cuma 

 

Bir iki gün önce İleri gazetesinde “İstanbullunun Defteri” isimli köşede Şehir 

Uşağı imzasıyla Peyâm-ı Sabah gazetesinin üç yazarına karşı hücum edilen bir yazı 

neşredilir. Bunun üzerine Peyâm-ı Sabah’taki Nakş-ı Ber-âb isimli köşesinde Refik 

Hâlid, Aydede imzasını kullanarak sert bir dil ve üslupla cevap verir. Nakş-ı Ber-âb’ı 

okuyanlar, Refik Hâlid’in Pâyitaht’a saldırdığını düşünürler. Okurlardan gazeteye 

yazılı ve sözlü olarak gelen soruların sayısının artmasından dolayı böyle bir açıklama 

gerekli bulunur. Yanlış anlamaların önüne geçebilmek için Refik Hâlid’den 

yazılarında kime seslendiğini belirtmesi istenir.    

 

 

 



 134

Burhaneddin Ali, Ali’ler, Pâyitaht,  nr. 40-32, 11 Mart 1337 Cuma 

 

Burhaneddin Ali, edebî mecmua ve günlük gazetelerde kendisi gibi “Ali” 

ismindeki kişilerin sayısının artması üzerine okuyucular arasında da çeşitli 

karışıklıkların yaşandığına tanık olur. Mecmua ve gazetelerden tespit ettiği “Ali”lerin 

yirmi kadar olduğunu; ancak içlerinden beş altı kişiyi tanıdığını belirtir. Okurların, 

önyargı ve yanlış hükümlerden kurtulabilmeleri amacıyla mecmua ve gazetelerde 

isimleri geçen birkaç “Ali” ile ilgili bilgi verir. Hasan Ali,  Kâmuran Ali, Ali Nejad, 

Ali Nizami, Selâhaddin Ali, Ali Mükerrem ve Abdurrahman Ali’nin yazılarının 

türünü, mesleklerini, yazılarının neşredildiği gazete ve mecmuaların isimlerini içeren 

kısa açıklamalarda bulunur.  

 

O.C., Derkenâr: Yeni İmlâ, Pâyitaht,  nr. 41-33, 12 Mart 1337 Cumartesi 

 

Osman Cemal, önceki nüshada Ali Emîrî ile yapılan görüşmenin neşredilmesi 

üzerine Ali Emîrî’nin dil ve yazım konusundaki ifadelerine yer verir. Dilin sadeliği 

ve açıklığından yana olduğunu, ancak yazımın değiştirilmemesi gerektiğini söyleyen 

Ali Emîrî’nin söylediğini birçok kişinin umursamayacağını belirtir. Gazetedeki 

yazılardan birinde yazarın yaptığı yazım yanlışlarından örnekler seçer; Osmanlı dili 

ve yazımını her isteyenin kör bir baltayla kırdığı sahipsiz bir ormana benzetir. 

 

Osman Cemal, Eski Âlemlerden: Karagöz-Ortaoyunu, Pâyitaht, nr.42-

34,13 Mart 1337 Pazar 

 

Şöhreti dilden dile dolaşan usta Hayalî Kâtip Salih’in Dârülaceze’de vefat 

ettiğini İkdam’dan öğrenen Osman Cemal,  birçok sultan, şehzade huzurunda 

Karagöz oynatan, Ortaoyunu sahneleyen Hayalî Kâtip Çelebi gibi sanatçılardan 

bahseder. Sultan Aziz’in hayalîcibaşısı olan Hacı Bey’in doksan yaşında elinde 

bastonuyla para kazanmaya çalıştığını ve Ortaoyunu’nun usta sanatçısı Kavuklu 

Hamdi’nin on iki sene evvel sefil bir halde öldüğünü anlatır. Karagöz ve 

Ortaoyunu’nu Batılı tarzda tiyatronun yanında ilkel bulanları eleştirir. Hayalî Kâtip 

Salih’ vasıtasıyla anma fırsatı bulduğu emektar sanatçıların kaçının kıymetleri 



 135

bilinmediği ve unutulduğu için sefalet içinde bir köşede ölüp gitmelerinden üzüntü 

duyar.  

 

Tokmak Dede, Hâmiş, Pâyitaht,  nr. 42-34, 13 Mart 1337 Pazar 

 

 Nakş-ı Ber-sehâb’da, bazı kimselerin münakaşaları körüklemek ve seviyesini 

düşürmek için Rıza Tevfik, Ali Kemal ve Cenab Şahabeddin’e saldırdıklarını 

söylemesi üzerine Hâşim Nâhid ve Yakup Kadri yazıdaki ifadelerin kendileri için 

söylendiğini düşünür. Tokmak Dede, iki yazara da saygı duyduğunu belirtir ve 

göndermede bulunduğu kişilerin onlar olmadığını açıklar. 

 

Refik Hâlid, Çarşamba Hasbihalleri: Yaz, Pâyitaht, nr.45-37, 16 Mart 

1337 Çarşamba 

 

Refik Hâlid, memlekette yaşanan farklı mevsimlerin güzelliğinden ve her yeni 

mevsimle yüreğinde hissettiklerinden bahseder. Hep aynı mevsimlerin yaşandığı 

memleketlerdeki insanların yaşayacağı bıkkınlığı düşünür. İnsanların da mevsimler 

gibi olduğunu belirtir. Neşe ve hüzün bir kimsede ne kadar değişirse insanların onu o 

kadar fazla sevdiğine inanır. Kışsız bir İstanbul’u sıkıcı ve usandırıcı bulur. 

Mevsimlerden en çok yazı sevdiğini söyleyen yazar, özellikle de “bizim yazımız” 

diyerek İstanbul’un renkten renge giren kimi zaman serin yazını anlatır. Yaz 

mevsiminde İstanbul’u, günün bütün vakitlerindeki şehrin ve insanların hâllerini 

uzun uzun tasvir eder. 

 

Derkenâr: Yeni Mizah Muallimi ve Mütehassısı, Pâyitaht,  nr. 46-38, 17 

Mart 1337 Perşembe 

 

Hâlid Fahri’nin mizah ve mizahçılarla ilgili değerlendirmelerinin üzerine 

yazılan kısa bir eleştiri yazısıdır. Alaycı bir üslup kullanılır ve söylenenlerle Hâlid 

Fahri’nin mizahtan anlayamayacağı dile getirilmeye çalışılır.  

 

 



 136

Büyük Bir Ziyâ, Pâyitaht,  nr. 46-38, 17 Mart 1337 Perşembe 

 

Kemalpaşazâde Said’in vefatı dolayısıyla neşredilen taziye yazısıdır. Eserleri 

ve memlekete hizmetleri hakkında kısa bilgi verilir. J.J. Rousseau’dan tercüme ettiği 

“Fezâil-i Ahlâkiye”, “ Teşhîr-i İzmihlâl”, “Galatat Tercümesi” isimli eserleri olduğu 

ifade edilirken, Farsça, Arapça ve Fransızcayı gayet iyi bildiği de belirtilir.  

 

Cımbız, Pâyitaht Notları, Pâyitaht,  nr. 46-38, 17 Mart 1337 Perşembe 

 

“Cımbız” imzasını kullanan Osman Cemal, güncel haberlerden derlediği 

olayları notlar hâlinde değerlendirir. Ancak bu nüshadaki yazının ilk sütunu sansüre 

uğradığı için boş kalmıştır. Son dönemin en etkili sosyal olayı “tombala”nın etkileri 

üzerinde durur. Hükumetin sert yaptırımlar uygulaması gerektiğinden bahseden 

yazar, Pâyitaht gazetesi olarak üzerilerine düşeni yapacaklarını belirtir. Gazetenin 

yazarlarının tombala oynanan yerleri gezeceğini, buralarda gördükleri kişileri 

özellikle de memleketin seçkin insanlarını gazete sayfalarında teşhir edeceklerini 

açıklar. Yazarın sonraki notu, İkdam ile Peyâm-ı Sabah gazetelerinde başlayan 

kalem kavgasıdır. İkdam’da yazan Yakup Kadri ile Peyâm-ı Sabah’ta yazan Cenab 

Şahabeddin arasındaki tartışmaya Akşam gazetesinin de karıştığını söyler. Her iki 

taraf da Akşam gazetesi huzurunda görüşlerini ortaya koyduğu için, Osman Cemal 

Akşam gazetesinin bu tartışmadaki durumunu Milletler Cemiyeti’ne benzetir.  

 

Tokmak Dede, Nakş-i Ber-Sehâb: Tercümân’a Cevab, Pâyitaht,  nr. 39, 18 

Mart 1337 Cuma 

 

Tercümân gazetesinin düzenlediği bir anketten bahseden yazar, mizahi yolla bu 

anketin soruları üzerinden Selâhaddin Enis’e gönderme yapar. Anketteki sorulardan 

biri nasıl bir eş istendiği yönündedir. Bu soruya verdiği cevapla Selâhaddin Enis’in, 

kadınların toplum hayatındaki yerleri ve son dönemde kadınların yaşadığı değişime 

yönelik yazısına da, Selâhaddin Enis’in yazılarında sürekli eski dönemde yaşayan 

kadınları örnek göstermesine değinmiş olur. 

 



 137

Ali Nihad, İkdam’ın Bir Baş Makalesi Münasebetiyle, Pâyitaht,  nr. 40, 19 

Mart 1337 Cumartesi 

 

İkdam gazetesinin 1028 numaralı nüshasında, Ahmed Cevdet’in “Aziz III. 

Fransuva Tarikatı” başlıklı makalesi üzerine kaleme aldığı yazısında Ali Nihad, 

tarikatlarla ilgili değerlendirmede bulunur. Ahmed Cevdet’in, Osmanlı tarikatlarına 

dair eleştiri ve yorumlarına karşılık fikirlerini söyler. 

Şâdi, Derkenâr: İstimdâd, Pâyitaht,  nr. 43, 22 Mart 1337 Salı 

 

İstanbul halkının özünü kaybetmesine, çıkarcılığına, aç ve sefil hayatına, 

tombalanın çökerttiği maddi ve manevi değerlere gönderme yapan yazar, “ abasız, 

kebesiz, aç ve çıplak” kalan garip bir dervişin gözünden İstanbul’u ve burada 

yaşayan insanları anlatır. 

 

O.C., Derkenâr: Anadolu Yaramış, Pâyitaht,  nr. 45, 24 Mart 1337 

Perşembe 

 

İstanbul’da yaşayanların Anadolu’yu havası, manzarası güzel ve çok ucuz, 

bolluk, bereket içinde zannetmelerine ilişkin yazısında Osman Cemal, Anadolu’nun 

dünüyle bugününün aynı olmadığını vurgular. Alaycı bir üslup kullanırken, okuru da 

düşündürmeye çabalar. 

 

Derkenâr: Bir de Âbide Dikelim!, Pâyitaht,  nr. 45 (46), 25 Mart 1337 

Cuma 

 

Yazar, Talat Paşa’nın ruhuna mevlid okutanları sert bir dille eleştirirken 

durumu daha canlı ve etkili bir şekilde ifade edebilmek için küçük bir hikâye anlatır. 

 

 

 

 



 138

Ali Rıza Seyfi, “Perîşân”dan Sahifeler,  Pâyitaht,  nr. 45 (46), 25 Mart 

1337 Cuma 

 

Ali Rıza Seyfi, asla dönmeyeceğini bildiği sevdiği kadına hitap ederek, ona 

olan sevgisini anlatan yazısını mektup üslûbuyla yazar. 

 

Şehremâneti – Operet Heyeti, Pâyitaht,  nr. 45 (46), 25 Mart 1337 Cuma 

 

Dârülbedâyî’nin ardından belediyenin Operet Heyeti’ni de himayesine alması 

sert bir dille eleştirilir. Belediyenin asıl görevlerini yerine getirmediği vurgulanır ve 

himayesine aldığı kurumlarla da ilgilenmediği belirtilir. Belediyenin gücünü 

kullanarak diğer gösteri yapan kurumların biletlerinin satılmasını engellediği ve 

kendi çatısı altındaki kurumların biletlerini de zorla sattırdığı iddia edilir. 

 

Âşiyan Matbuat Müsameresi, Pâyitaht,  nr. 47(48), 27 Mart 1337 Pazar 

 

Âşiyan Lisesi’nin Kadıköy’de sahnelediği müsamereye katılanlar belirtilir ve 

açılış konuşmasının muhtevası anlatılır. Müsamerede okunan şiirler, okuyan 

öğrencilerin isimleriyle birlikte verilir. Şiirlerin ardından öğrencilerin bir piyes 

sahnelediği söylenir ve piyesin konusu hakkında bilgi verildikten sonra kapanış 

töreninden kısaca bahsedilir. 

 

Tokmak Dede, Nakş-ı Ber-Sehâb: Hatun Kişilere Dair,  Pâyitaht,  nr. 

48(49), 28 Mart 1337 Pazartesi 

 

Feminizm hareketinin Osmanlı kadınlarını etkisi altına almasıyla birlikte 

gazete sütunlarında da kadınların toplumdaki yeri üzerine yorumlar artar. Yazılarında 

“ kadınları sopa ile dövmek lazım” ifadesini kullanan ve her fırsatta bu düşüncesini 

savunan Selâhaddin Enis, kimilerinden tepki alır. Tokmak Dede, mizahî üslûbuyla 

kurguladığı yazısında, Selâhaddin Enis’in bu ifadeyi her kadın için değil, toplumda 

kendine ahlâksızlıkla yer bulmaya çalışan kadınlara yönelik olarak kullandığını 

vurgulamaya çalışır. 



 139

O.C., Derkenâr: Yeni Bir Mecmua Dolayısıyla, Pâyitaht,  nr. 49, 29 Mart 

1337 Salı 

 

Osman Cemal, bir öğrencinin çıkardığı yeni bir mecmua dolayısıyla toplumda 

pek çok kişinin şair ve yazar kesildiğini söyler ve sayıları artan yazar, şair ve 

mecmua münasebetiyle kalitenin düştüğünden bahseder.  Yazar ve şair adı altında 

her eline kalem alanın dile ve imlâya zarar verdiğini vurgular. 

 

Ali Rıza Seyfi, Boş Saatler – 2, Pâyitaht,  nr. 50, 30 Mart 1337 Çarşamba 

 

Ali Rıza Seyfi, yazısının ilk bölümünde “kuzgun”un Türk kültüründe halkın 

zihninde taşıdığı anlamdan bahseder ve “kuzgun” kelimesinin geçtiği atasözlerine 

yer verir. Daha sonra özellikle Batı kültür ve edebiyatından kuzgun ile ilgili hikâye, 

şiir ve atasözlerinden örnekler verir. Diğer bölümde renklerin taşıdığı anlamlar 

üzerinde durur. Renkleri değerlendirirken yine Doğu ve Batı kültürüne ait atasözü ve 

hikâyelerden yararlanır.   

 

Tokmak Dede, Nakş-ı Ber-Sehâb: Kabahat Onda Değil, Pâyitaht,  nr. 51, 

31 Mart 1337 Perşembe 

 

Yazar, “sarışın, şırnaşık çocuk” olarak nitelendirdiği bir şairi, Anadolu’dan 

İstanbul’dakilere “satılmışlar” dediği için eleştirir. Bu şairin Ümîd mecmuasında, 

Alemdar’da şiirlerinin çıktığını; imlâsının bozuk, ifadesinin soğuk olduğunu söyler. 

Şebâb’da neşredilen bir değerlendirmede şairin şiirlerinin aşırma olduğunun ispat 

edildiğini belirtir. “Seciyeli” diye nitelendirildiğini belirten yazar, Ümîd 

mecmuasının çıkacak nüshasında “Bana bir gün seciyesiz dediler” diye şiirinin 

bulunacağını söyler. Yazıdaki iğneleyici ifadeler Faruk Nafiz’e yöneliktir. 

Arkadaşlarıyla Anadolu’ya gitmek isterken “seciyesiz” olarak nitelendirilerek 

İnebolu’dan geri gönderilince duruma çok içerler ve kırgınlığını Fazıl Ahmed’e 

ithafen yazdığı “Seciyesiz” başlıklı şiirinde dile getirir. Ancak bu şiiri daha sonra 

kitaplarına almaz. Fazıl Ahmed (Aykaç), “ikbal” peşinde koştuklarını düşündüğü için 

Milli Mücadele döneminde Anadolu’ya geçen şairlere birçok hiciv yazar. Faruk 



 140

Nafiz de Anadolu’ya alınmadığı için yazdığı şiirini bu sebeple Fazıl Ahmed (Aykaç) 

e ithaf eder.108  

 

Doktor Müştak, Stromboli Yanardağı, Pâyitaht,  nr. 54, 3 Nisan 1337 

Pazar 

 

Stromboli yanardağının harekete geçtiğini gazetede okuyan Doktor Müştak, 

yanardağın patlamasıyla tabiatta meydana gelen olaylarla siyasî ve sosyal olayların 

toplumlar üzerindeki etkisini karşılaştırır. Dünyanın büyük bir değişim geçirdiğini 

belirterek, yanardağın bile siyasî olayların toplumda yarattığı etki tabiatta 

yaratmadığını söyler. Daha sonra güncel olayların gölgesinde kaldığını düşündüğü 

Stromboli yanardağı hakkında bilgi verir. 

 

B. L., Derkenâr: Kaz Yolan Makinesi Münasebetiyle, Pâyitaht,  nr. 55, 4 

Nisan 1337 Pazartesi 

 

İstanbul halkını etkisi altına alan tombala oyunu için “kaz yolan makinesi” 

ifadesinin kullanılmasından ve bu sözün uygunluğundan bahsedilen yazıda, bu 

benzetmenin ilk defa Pâyitaht tarafından yapıldığı belirtilir. 

 

2.6. HABERLER/ İLÂNLAR 

 

Hizmet-i Umûmîye Müessesâtı, Pâyitaht, nr.1, 26 Kânûn-i sânî 1337 

Çarşamba 

 

Pâyitaht gazetesini de neşreden Hizmet-i Umûmîye Müessesât’ının açık 

adresleri, yaptığı çalışmalar ve hâlihazırda yürütmekte olduğu faaliyetler hakkında 

bilgi verilir. Bu bilgilere göre; “Şebâb” ve “Sanâyî” gazeteleri ile “İzmirli Kız”, 

“Amca Bey”, “Üçüzler” adlı oyunları ve pek çok hikâye, roman neşrederler. 

                                                 
108 Bkz. a.g.m. (Ayrıntılı bilgi için bkz. Ali Şükrü Çoruk, Fazıl Ahmed Aykaç-Hayatı ve Eserleri, İÜ 
Sos. Bil. Enst. Doktora Tezi İstanbul 1999) 



 141

Bunların yanı sıra Şehzâdebaşı, Tepebaşı ve Kadıköy’de her hafta tiyatro şubesi 

olarak “Yeni Sahne”de birçok eserin sahnelendiği belirtilir. 

 

Yeni Büyük Tefrikamız, “Pierre Loti”, Pâyitaht, nr.3, 28 Kânûn-i sânî 

1337 Cuma 

 

Fransız yazar Pierre Loti’nin “Les Désenchantées” adlı romanının tefrikasının 

yapılacağı duyurulur. Roman Sânih Muammer Bey tarafından “Nâşâd Kızlar” adıyla 

açık bir üslûpla tercüme edilir.  

 

Les Désenchantées – Nâşâd Kızlar, Pâyitaht, nr.4, 29 Kânûn-ı sânî 1337 

Cumartesi   

 

Pierre Loti’nin “Nâşâd Kızlar” ismindeki romanının tefrikaya başlayacağı 

bildirilir. Eserin Fransızca aslından ve Paris’teki dört yüz onuncu baskısından 

tercüme edildiği ifade edilir.  

 

Ercümend Ekrem Bey, Pâyitaht, nr.4, 29 Kânûn-ı sânî 1337 Cumartesi  

 

Recâizâde Mahmud Ekrem’in oğlu Ercümend Ekrem Bey’in Pâyitaht 

gazetesinin muharrir kadrosunda yer alacağı duyurulur. Okuyucuların “Cin Ahmed” 

ve “Evliyâ-yı Cedîd”lerin maceralarını gazetenin sütunlarından takip edebilecekleri 

belirtilir. 

 

Âsâr-ı Münteşîre: Şebâb, Pâyitaht, nr.4,  29 Kânûn-ı sânî 1337 Cumartesi   

 

Hizmet-i Umûmîye Müessesâtı’nın Pâyitaht gazetesinin yanında neşrettiği 

“Şebâb” gazetesinin bir gün evvelki nüshasında Selâhaddin Enis Bey’in “Açlar ve 

Toklar” başlıklı makalesinin, Kesriyeli Sıdkı Bey’in bir mektubunun, Osman Cemal 

Bey’in çok mühim bir tiyatro çalışmasının ve Ulvi Kazım Bey’in bir karikatürünün 

bulunduğu duyurulur.  

 



 142

Evliyâ-yı Cedîd, Pâyitaht, nr.5, 30 Kânûn-ı Sânî 1337 Pazar   

 

Okuyucuların her salı Ercümend Ekrem Bey’in Evliyâ-yı Cedîd’ini 

okuyabilecekleri bildirilir. Gelecek salı ise Evliyâ- yı Cedîd’in “Kaşıkçılar”ı tenkit 

edeceği duyurulur. 

 

Muhterem Kârie ve Kârîlerimize, Pâyitaht, nr.5, 30 Kânûn-ı Sânî 1337 

Pazar 

 

Pâyitaht gazetesi ilk nüshasında okuyucularına gâyelerini belirten bir 

mukaddime yazmaz. Bunun sebebi olarak maksatlarının vaat değil icraat olduğu 

belirtilir. Maksatlarını gerçekleştirebilmek amacıyla okuyucularından gazetede tespit 

edebilecekleri eksiklikleri ya da görmek istedikleri yenilikleri yazıyla bildirmeleri 

istenir. Herkesin sevebileceği ve sabırsızlıkla yeni nüshalarını bekleyecekleri bir 

gazeteye ancak okuyucuların teşviki ile ulaşabilecekleri ifade edilir. İki sayfa 

neşredilen gazetenin yakında dört sayfa olacağı duyurulur. Ayrıca bu nüshadan 

itibaren sosyal hayata dair herkesi ilgilendirebilecek bir anket düzenledikleri bildirilir 

ve okuyucuların katılması rica edilir. 

 

“Ümîd" Vapuru’nun Şairleri”, Pâyitaht, nr.6,  31 Kânûn-ı sânî 1337 

Pazartesi   

 

“Ümîd” mecmuasının şairlerinden Faruk Nafiz ve Yusuf Ziya Beylerin 

Anadolu’dan döndükleri haber verilir.109  

 

Ertuğrul Muhsin Bey Şehrimizde,  Pâyitaht, nr.7, 1 Şubat 1337 Salı 

 

Türk tiyatrosunun önemli sanatçılarından Muhsin Ertuğrul’un Avrupa’dan 

dönüşü duyurulur. Garda karşılandığında gazetenin hususi fotoğrafçısı tarafından 

çekilen fotoğrafı da yer alır. 

                                                 
109 Anadolu’ya gitmek için yola çıkan Faruk Nafiz ve Yusuf Ziya’nın “seciyesiz” oldukları öne 
sürülerek İnebolu’dan İstanbul’a dönüşlerini haber verir. Bilgi için bkz. Nuri Sağlam a.g.m. 



 143

“Yeni Sahne’nin Piyes Müsabakası”, Pâyitaht, nr.8, 2 Şubat 1337 

Çarşamba 

 

“Yeni Sahne”nin düzenlediği piyes müsabakasının süresinin 10 Şubat’a kadar 

uzatıldığı bildirilir. 

 

“Pâyitaht Âile-i Tahrîriyesinden Bazıları”,  Pâyitaht, nr.9-1, 3 Şubat 1337 

Perşembe 

 

Pâyitaht’ın muharrir kadrosundan İsmail Fâîk Bey, Ahmed Rasim Bey, 

Mehmed Rauf Bey, Selâhaddin Enis Bey, Hâlid Fahri Bey, Ekrem Vecdet Bey’in 

fotoğrafları yer alır. 

 

“Pâyitaht”ın Müfîd Bir Tesbîti”, Pâyitaht, nr.9-1, 3 Şubat 1337 Perşembe 

 

Tarih, edebiyat ve irfan için faydalı olabilecek vesikaları önce gazetede sonra 

da kitap halinde neşretmek amacıyla tüm edib, muharrir ve âlimlere hitap edilir ve 

yazılarını gazeteye ulaştırmaları rica edilir. 

 

“Memleketin Mütefekkirlerine”, Pâyitaht, nr.9-1, 3 Şubat 1337 Perşembe 

 

Memlekette ilmî, iktisadî, içtimâî ve edebî bir cereyan uyandırmak maksadıyla 

mütefekkirlerin eserlerini Pâyitaht’a ulaştırmaları durumunda bu eserlerin tenkit 

edilerek memleketin irfan âlemine takdim olunacağı bildirilir.  

 

Dârülfünûn Haberleri, Dârülfünûn Muhabirimizden: Sa’yleri Meşkûr 

Olsun, ”, Pâyitaht, nr.9-1, 3 Şubat 1337 Perşembe 

 

Edebiyat Medresesi Talebe Cemiyeti tarafından, Maarif Nezâreti ile Türk 

kitapçılarının ilmî eserlerin tab’ı hususunda gösterdikleri ihmalin dikkate alınacağı 

ifade edilir ve bu eserlerin tab’ını temîn için çare bulmak üzere cemiyet âzâsından 

mürekkep bir encümenin kurulacağı bildirilir. Bunun yanı sıra haberde, basılan 



 144

eserlerin muhtevasının da bozulduğuna, lâkaytlık olduğuna dair tespitlerden 

bahsedilir. 

 

“Pâyitaht Âile-i Tahrîriyesinden – 2” Pâyitaht, nr.10-2,  4 Şubat 1337 

Cuma 

 

Pâyitaht’ın muharrir kadrosundan İsmail Hakkı Bey, Yaşar Şâdi Bey, Kemal 

Emin Bey, Florinalı Nâzım Bey’in fotoğrafları yer alır.  

 

Yarınki Nüshamızda, Pâyitaht, nr.10-2,  4 Şubat 1337 Cuma 

 

Sonraki nüshada Hâlid Fahri Bey’in Musâhabe-i Edebîye’si, Anadolu 

Mektuplarından Yozgat İktisâdiyâtı, Maupassant’ın bir hikâyesi, Ali Rıza Seyfi 

Bey’in bir şiiri ile nesrinin yer alacağı duyurulur. 

 

Kitaplar – Mecmualar, Pâyitaht, nr.10-2,  4 Şubat 1337 Cuma 

 

Yeni Sahne külliyatından  “İzmirli Kız”, “Amca Bey”, “Üçüzler” ve Sühûlet 

Kütüphanesi’nden “Bora” adlı eserlerin neşredildikleri bildirilir.   

 

Tiyatrolar: Yeni Sahne Temsilleri, Pâyitaht, nr.10-2,  4 Şubat 1337 Cuma 

 

“Bora” adlı oyunun Yeni Sahne’de temsil edildiği duyurulurken Ferah 

Tiyatrosu’nda da Büyük Varyete ve Kabare olacağı ilan edilir. 

 

“Pâyitaht Âile-i Tahrîriyesinden-3”, Pâyitaht, nr.11-3, 5 Şubat 1337 

Cumartesi 

 

Pâyitaht’ın muharrir kadrosundan Ömer Lütfü Bey, Daloğlu Fuad Bey, Ali 

Nusret Bey, Fatin Tevfik Bey, Emrullah Nutki Bey’in fotoğrafları yer alır. 

 

 



 145

Yarınki Nüshamızda, Pâyitaht, nr.11-3,  5 Şubat 1337 Cumartesi  

 

Sonraki nüshada,  Hâşim Nâhid Bey’in bir makalesinin, Nezihe Muhiddin 

Hanım’ın hikâyesinin, Anadolu Mektuplarından köşesinde Ankara’nın yer alacağı ve 

Ömer Lütfi Bey’in Bulgaristan’ın Maarif Sistemi ile ilgili makalesinin bulunacağı 

bildirilir. 

 

Yeni Sahne’nin Piyes Müsabakası, Pâyitaht, nr.11-3, 5 Şubat 1337 

Cumartesi 

 

Müsabaka için gönderilecek eserlerin teslim süresinin 10 Şubat’a kadar 

uzatıldığını, bu süreden sonra teslim edilecek eserlerin kabul edilmeyeceği 

duyurulur.  

 

Kitaplar - Mecmualar, Pâyitaht, nr.11-3,  5 Şubat 1337 Cumartesi 

 

“İzmirli Kız”, “Amca Bey”, “Üçüzler”, “Bora” adlı kitapların neşri ile ilgili 

kısa bilgi bulunur. Hâşim Nâhid Bey’in “Şark Meselesi”, “Garb Meselesi” ve “Türk 

Meselesi” adlı kitaplarının “Üç Muamma” adı altında toplanarak neşredileceği ifade 

edilir. Bunların yanı sıra “İzmir Hediyeleri” ismiyle elli sayfalık eserin neşri 

duyurulur ve “Yeni Ziraat Gazetesi” mecmuası hakkında kısa açıklamaya yer verilir. 

 

“Pâyitaht Âile-i Tahrîriyesinden-4”, Pâyitaht, nr. 12-4, 6 Şubat 1337 Pazar 

 

Muharrir kadrosundaki Hâşim Nâhid Bey, Elif. Pertev Bey, Hüseyin Sîret 

Bey’in fotoğrafları yer alır.  

 

Kitaplar- Mecmualar,  Pâyitaht, nr. 12-4, 6 Şubat 1337 Pazar 

 

On beş günde bir intişar eden Hizmet-i Umûmîye mecmuasının yedinci 

sayısının neşredildiği duyurulur ve içerisinde Florinalı Nâzım, Yaşar Dâfi ve Ekrem 

Vecdet’in makalelerinin, Hâmid Bey’in ise şiirlerinin ve bir tenkidinin bulunduğu 



 146

belirtilir. Ayrıca Yeni Ferah Tiyatrosu’nun “Kaşıkçılar” adlı temsili hakkında bilgi 

verilir. 

 

Yarınki nüshamızda, Pâyitaht, nr. 13-5, 7 Şubat 1337 Pazartesi 

 

Sonraki nüshada Selâhaddin Enis Bey’in Sanâyî-i Nefîse Mektebi hakkında bir 

yazısının, Nezihe Muhiddin’in bir hikâyesinin bulunduğu, Anadolu Mektupları 

köşesinde yine Ankara’nın yer alacağı, Cımbız imzasıyla “Pâyitaht’ın Notları” 

başlıklı bir yazının neşredileceği okuyuculara bildirilir.  

 

Pâyitaht Âile-i Tahrîriyemizden:5, Pâyitaht, nr. 13-5, 7 Şubat 1337 

Pazartesi 

 

Gazetenin muharrir kadrosunda bulunan Kesriyeli Sıdkı Bey, Burhaneddin Âli 

Bey, Müşfik Selami Bey, Hüseyin Zâti Bey’in fotoğrafları yer alır.  

 

Kitaplar- Mecmualar, Pâyitaht, nr. 13-5, 7 Şubat 1337 Pazartesi 

 

“Spor Âlemi”, “Şebâb” ve “Kadınlar Dünyası” mecmualarının yeni 

nüshalarında yer alan yazılar duyurulur. 

 

Tiyatrolar, Pâyitaht, nr. 13-5, 7 Şubat 1337 Pazartesi 

 

Yeni Sahne’nin “Leke” ve “Kayseri Gülleri” adlı oyunları nerelerde ve ne 

zaman temsil edeceği hakkında bilgi verilir. Yeni Ferah Tiyatrosu’nda “Büyük 

Varyete”nin sergileneceği, duyurulur.  

 

Yeni Sahne Temsil Günleri Değişiyor, Pâyitaht, nr. 13-5, 7 Şubat 1337 

Pazartesi 

 

Yeni Sahne’nin oyunlarının temsil günlerinin değiştiği haber verilir ve hangi 

oyunun, ne zaman, hangi tiyatroda sergileneceği duyurulur.  



 147

Yeni Kitaplar, Pâyitaht,  nr. 16-8, 10 Şubat 1337 Perşembe 

 

Sühûlet Kütüphanesi’nin neşrettiği yeni kitaplardan Saffet Nezihî’nin “Zavallı 

Necdet”, Ahmed Cemal’in “Bir Hikâye-i Sevdâ”, Tolstoy’un “Fâcîâ-yı Aşk” ve 

“İzdivaç”, Peyami Safâ’nın “İstanbul Hikâyeleri”, Gâlib’in “Bora” ( piyes), İsmaîl 

Münîr’in “Kadın Kalbi”, Ali Fuad’ın “Bir Kadın”, M. Hayret’in “Zehr-i Füsûn”, Ali 

Zeki’nin “Alev”, Azmi Muhiddin’in “Hissî Mektuplar”, İbrahim Refet’in “Millet 

Sesleri”, Âdem Sırrı’nın “Gölge Fısıltısı”, Nâmık Ekrem’in “Hicrânlar”, İrân-

zâde’nin “Fennî Eğlenceler”, Mehmed Rauf’un “Usûl Defteri”, Avnî’nin                        

“Muallim Lisân-ı Fransevî” adlı eserleri ve fiyatları duyurulur.  

 

Âsâr-ı Münteşire: Şebâb, Pâyitaht,  nr. 16-8, 10 Şubat 1337 Perşembe 

 

Şebâb mecmuasının yirmi üçüncü nüshasının, ilginin fazla olması sebebiyle 

eldeki mevcut olan nüshalarının tükenmek üzere olduğu bildirilir.   

 

Kitaplar- Mecmualar, Pâyitaht,  nr. 18-10, 12 Şubat 1337 Cumartesi 

 

Hâşim Nâhid (Erbil)’in “Üç Muammâ: Garb Meselesi, Şark Meselesi, Türk 

Meselesi” isimli eserinin basıldığı ilan edilir ve eserin konusu hakkında kısa bilgi 

verilir. Ayrıca “Kayseri Gülleri” isimli oyunun nerede sahneleneceği, saatleri 

hakkında açıklama yapılır.  

 

Aile-i Tahrîriyemizden: 6, Pâyitaht,  nr. 19-11, 13 Şubat 1337 Pazar 

 

Abdurrahman Hâmid, Ercümend Ekrem ve E. Nâmi’nin fotoğrafları yer alır.  

 

Yeni Sahne’nin Piyes Müsabakası,  Pâyitaht,  nr. 19-11, 13 Şubat 1337 

Pazar 

 

Yeni Sahne piyes müsabakası için gönderilen telif eserlerin değerlendirilmeye 

başlandığı haber verilir. Değerlendirme için oluşturulan heyette Hâlid Ziya 



 148

(Uşaklıgil), Cenab Şahabeddin, Reşad Nuri (Güntekin), Salih Fuad, İbrahim Necmi 

ve Yeni Sahne’nin müdürünün bulunduğu açıklanır.  

 

Edebî Müsabakamıza Başlıyoruz, Pâyitaht, nr. 20-12, 14 Şubat 1337 

Pazartesi 

 

Memlekette gerçek ve canlı bir edebiyat nesli yetiştirmek amacıyla bugünden 

itibaren yeni bir edebî müsabaka gerçekleştirmeyi düşündükleri açıklanır. Küçük 

hikâyeler üzerine yapılacak müsabakanın on beş gün devam edeceği duyurulur.   

 

Dârülfünun’da, Pâyitaht,  nr. 20-12, 14 Şubat 1337 Pazartesi 

 

Dârülfünûn Edebiyat Fakültesi’ndeki derslerinin bazılarının ders, bazılarının 

kürsü olarak ayrılması talebinin genel heyet tarafından kabul edilmediği duyurulur.  

 

Yarınki Nüshamızda Olanlar, Pâyitaht,  nr. 21-13, 15 Şubat 1337 Salı 

 

Sonraki nüshada Ercümend Ekrem’in bir makalesinin, Nezihe Muhiddin’in 

manzum bir masalının, Ali Nihad’ın bir tenkidinin ve musâhabesinin bulunacağı ve 

Nakş-ı Ber-sehâb bölümün yer alacağı duyurulur.  

 

Edebî Müsabakalarımıza Başladık, Pâyitaht,  nr. 21-13, 15 Şubat 1337 Salı 

 

Gerçek ve canlı bir edebiyat ve hikâyeci yetiştirebilmek amacıyla bir gün önce 

yeni bir edebî müsabaka başlattıkları, on beş gün içerisinde eserlerin toplanacağı, bir 

edebî heyet tarafından eserlerin inceleneceği duyurulur. Ayrıca seçilecek ilk dört 

eserin yazarlarına verilecek ödüller de açıklanır.  

 

 

 

 



 149

Operet Heyeti Sanatkârlarından, Pâyitaht,  nr. 22-14, 16 Şubat 1337 

Çarşamba 

 

Operet Heyeti sanatçılarından Tarâvet Hanım, Şâyân Bey ve İsmail Hakkı 

Bey’in fotoğrafları yer alır.  

 

Tarih-i Osmânî Encümeni’nin Dikkatine, Pâyitaht,  nr. 22-14, 16 Şubat 

1337 Çarşamba 

 

Okuyuculardan Sermedzâde İsmail Vasfi, Pâyitaht’a Tarih-i Osmanî 

Encümeni’nin hazırladığı “Osmanlı Tarihi” isimli eserin ciltleri ile ilgili bir şikâyet 

mektubu yazar. Mektupta dile getirilen şikâyet,  Tarih-i Osmanî Encümeni’ne 

duyurulur.  

 

Edebî Müsabakalarımıza Başladık, Pâyitaht,  nr. 22-14, 16 Şubat 1337 

Çarşamba 

 

Başlatılan edebî müsabaka ile ilgili duyurularını yinelerler.  

 

Kitaplar- Mecmualar, Pâyitaht,  nr. 23-15, 17 Şubat 1337 Perşembe 

 

Refik Hâlid’in Yeni Mecmua’da çıkan yazılarının “Hafta Musâhabeleri” 

ismiyle kitap hâlinde Hizmet-i Umûmîye tarafından basılacağı duyurulur. Sofya’da 

Basri Bey tarafından “Türk Gönlü” isimli bir tiyatronun basıldığı bildirilir.   

 

Edebî Müsabakalarımıza Başladık, Pâyitaht,  nr. 24-16, 18 Şubat 1337 

Cuma 

 

Gazetenin başlattığı yeni edebî müsabaka ile ilgili duyuru metni yinelenmeye 

devam eder. 

 



 150

Pâyitaht’ın Yarınki Mündericâtı, Pâyitaht,  nr. 25-17, 19 Şubat 1337 

Cumartesi 

 

Cenab Şahabeddin’in en son yazdığı “Aşkın Terânesi” isimli şiirinin, Hâşim 

Nâhid’in hafta musâhabesinin, Ali Rıza Seyfi’nin “Asil ve Âlî Gönüllü 

Muhiblerimiz” isimli yazısının, Fâik Âlî’nin “Pâyitaht’ın Kapısı” isimli eserinin 

Çapanoğlu Münir Süleyman tarafından yapılan tenkidinin, Osman Cemal’in yazdığı 

“Fatih’te Mektep Kütüphanesindeki Gizli Dosyalar Arasında Mahfuz ve Kirpi Derisi 

Üzerine Yazılmış Eski Bir Vesikadan Müstehrac Refik Hâlid Bey’in Tercüme-i 

Hâli” isimli yazının sonraki nüshada yer alacağı okuyuculara duyurulur.   

 

Edebî Müsabakalarımıza Başladık, Pâyitaht,  nr. 25-17, 19 Şubat 1337 

Cumartesi 

 

Edebî müsabaka ve sonucunda dereceye girecek eserler için verilecek ödüller 

duyurulmaya devam eder.  

 

Edebî Müsabakalarımız, ”, Pâyitaht,  nr. 26-18, 20 Şubat 1337 Pazar 

 

Düzenlenen edebî müsabaka, eserlerin teslim tarihi ve kazanan eserlere 

verilecek ödüller duyurulur.  

 

Kitaplar- Mecmualar, Pâyitaht,  nr. 27-19, 21 Şubat 1337 Pazartesi 

 

“Kadınlar Dünyası” isimli gazetenin sekizinci nüshasının neşredildiği 

duyurulur.  

 

Edebî Müsabakamıza Başladık, Pâyitaht,  nr. 27-19, 21 Şubat 1337 

Pazartesi 

 

Edebî müsabakanın teslim süresi bitene kadar müsabakanın hangi amaçla 

düzenlenildiğine, kazananların alacağı ödüle dair duyuru yinelenir. 



 151

Edebî Müsabakalarımıza Başladık, Pâyitaht,  nr. 28-20, 27 Şubat 1337 

Pazar 

 

Edebî müsabakanın başladığı, katılmak isteyenler için sürenin henüz dolmadığı 

duyurulur ve dereceye girecek eserlerin kazanacağı ödüller hatırlatılır. 

 

Kitaplar- Mecmualar, Pâyitaht,  nr. 28-20, 27 Şubat 1337 Pazar 

 

İstanbul’un en nefis mecmuası olarak nitelenen “İnci”nin otuz dördüncü 

nüshasının çıktığı okuyuculara duyurulur. 

 

Aile-i Tahririyemiz- 6, Pâyitaht,  nr. 33-25, 4 Mart 1337 Cuma 

 

Pâyitaht’ta yazıları neşredilen Mustafa Şekib, Osman Cemal ve Ahmed 

Selâhaddin’in fotoğrafları yer alır. 

 

Kitaplar – Mecmualar, Pâyitaht,  nr. 34-26, 5 Mart 1337 Cumartesi 

 

Şebâb gazetesinin yirmi dördüncü nüshasının neşredildiği ve bu nüshada 

“Cim” imzası taşıyan felsefî bir makalenin yanı sıra edebiyat tenkidleri ve şiirlerin 

yer aldığı duyurulur. Kadınlar Dünyası gazetesinin her hafta olduğu gibi yazı ve 

resimleriyle çıkmaya devam ettiği belirtilerek, özellikle bu nüsha okurlara tavsiye 

edilir. İstanbul’da tek olduğu söylenen Diken isimli bir mizah mecmuasının çıkmaya 

başladığı okurlara haber verilir. İnci’nin pazartesi gününden itibaren, tanınmış şair 

ve yazarların desteğiyle daha fazla itinayla çıkacağı ifade edilir ve ilk nüshada Celâl 

Sâhir, Yakup Kadri ve Ercümend Ekrem’in yazılarının yer alacağı bildirilir. 

 

Yeni Sahne Heyet-i Edebîsinden, Pâyitaht,  nr. 34-26, 5 Mart 1337 

Cumartesi 

 

“Kaynana Kini”, “Alafranga Hanım”, “İntikam” ,“İnhizam”, “Adalet 

Huzurunda”, “Duygu”, “Cici”, “Yangınlar” “Genç Osman” oyunlarını Yeni 



 152

Sahne’nin edebî heyetine getiren kişilerin ve isimsiz bir oyun veren Fevzi Bey’in 

Yeni Sahne yazı işleri müdürlüğüne başvurması rica edilir. 

 

Edebî Müsabaka Müddetimiz, Pâyitaht,  nr. 35-27, 6 Mart 1337 Pazar 

 

Memlekette edebî bir hareket meydana getirmek amacıyla başlatılan 

müsabakanın son günü olduğu duyurulur ve bugünden sonra getirilecek hikâyelerin 

müsabakaya dâhil edilmeyeceği belirtilir. Daha önce gönderilen eserlerin edebî heyet 

tarafından incelenmeye başlandığı, sonuçların üç gün sonra ilan edileceği bildirilir. 

 

Kitaplar – Mecmualar, Pâyitaht,  nr. 35-27, 6 Mart 1337 Pazar 

 

“Spor Âlemi” mecmuasının son nüshası ve “Meliha” isimli mecmuanın onuncu 

nüshasının neşredildiği okurlara duyurulur. 

 

Kitaplar – Mecmualar,  Pâyitaht,  nr. 36-28, 7 Mart 1337 Pazartesi  

 

İngiliz yazar William Shakespeare’in eserlerinden “Anthony ve Cleopatra”yı 

Ahmed Cevdet’in tercüme ettiği belirtilir ve İkbâl Kütüphânesi’nden neşredildiği 

duyurulur. 

 

Neşriyât-ı Osmâniye’de Mühim Bir Muvaffakiyet, Pâyitaht,  nr. 36-28, 7 

Mart 1337 Pazartesi 

 

Suhulet Kütüphanesi’nin çıkardığı yeni kitaplar okurlara tanıtılır. “Tarih-i 

Ticaret”, Safvet Nezihi’nin “Zavallı Necdet” isimli romanı ve Peyami Safâ’nın 

“İstanbul Hikâyeleri” isimli hikâye kitabı okurlara duyurulan ve tavsiye edilen 

kitaplardır.  

 

 

 



 153

Neşriyât-ı Osmâniye’de Mühim Bir Muvaffakiyet, Pâyitaht,  nr. 38-30, 9 

Mart 1337 Çarşamba 

 

Suhulet Kütüphanesi’nin çıkardığı yeni kitaplar okuyuculara duyurulur ve kısa 

kısa tanıtılır. “Tarih-i Ticaret”, Safvet Nezihi’nin “Zavallı Necdet” isimli romanı, 

Peyami Safâ’nın “İstanbul Hikâyeleri” isimli eseri, Ertuğrul Muhsin tarafından 

tercüme edilen “Uçurum” isimli oyun, Galib Bey’in adapte ettiği “Bora” isimli 

oyun,”Bir Hikâye-i Sevda”, Ali Zeki’nin “Alev” isimli hikâyesi, Tolstoy’dan 

tercüme edilmiş “Fâciâ-yı Aşk ve İzdivaç”, “Hissî Mektuplar”, “Kadın”, İbrahim 

Refet’in “Millet Sesleri” isimli şiir kitabı, M. Hayret’in şiirlerinin yer aldığı “Zehr-i 

Füsun”, İsmail Münir’in tercüme ettiği “Kadın Kalbi” Sühulet Kütüphanesi 

tarafından neşredilen yeni eserlerdir. 

 

Yarınki Nüshamızda, Pâyitaht,  nr. 39-31, 10 Mart 1337 Çarşamba 

(Perşembe) 

 

Millet Kütüphanesi’nin kurucusu Ali Emîrî Efendi ile edebiyat üzerine yapılan 

görüşmenin sonraki nüshada neşredileceği okurlara duyurulur. 

 

Kitaplar – Mecmualar, Pâyitaht,  nr. 39-31, 10 Mart 1337 Çarşamba 

(Perşembe) 

 

“Yeni Ziraat” ve “Şebâb” gazetesinin yeni nüshalarının çıktığı okurlara 

duyurulur. 

 

Edebiyat Talebe Derneğinin Müsameresi, Pâyitaht,  nr. 40-32, 11 Mart 

1337 Cuma 

 

Gelecek hafta Edebiyat Talebe Derneği’nin, kuruluşunun yıldönümü 

dolayısıyla bir müsamere düzenleyeceği duyurulur. 

 

 



 154

Yarınki Nüshamızda, Pâyitaht,  nr. 40-32, 11 Mart 1337 Cuma 

 

Düzenlenen edebî müsabakada birinci seçilen hikâyenin sonraki nüshada ilân 

edileceği bildirilir. 

 

Edebî Müsabakamız ve Neticesi, Pâyitaht,  nr. 41-33, 12 Mart 1337 

Cumartesi 

 

Edebî hayata canlılık getirmek, gençleri edebiyata teşvik etmek amacıyla 

Pâyitaht’ın düzenlediği edebî müsabaka sonuçlanır. Birinciliği, elli eser arasından 

Necmi Nureddin’in “Kılabdan Yorgan” isimli hikâyesi kazanır. Emin’in “Bir 

Seyahat” isimli hikâyesi ikinci; C.Emin Nuri’nin yazdığı hikâye “Korku Belâsı” 

üçüncü, Hâlis Makbul’ün eseri “Bedbaht” ise dördüncü seçilir. Müsabakanın beşinci 

olan hikâyesi Hakkı Şevket’e ait “Üç Tokat”tır. Daha önce duyurulduğu üzere ilk üç 

hikâyenin sahiplerinin ödüllerini gazete idaresinden alabileceği belirtilirken, 

dördüncü ve beşinci seçilen hikâyelerin sadece gazetede neşredileceği ifade edilir. 

 

Kitaplar – Mecmualar, Pâyitaht,  nr. 42-34, 13 Mart 1337 Pazar 

 

Mizah mecmuası Diken’in yeni nüshasının neşredildiği belirtilirken, bu 

nüshada “Hamallar Kâhyasıyla Mülâkat” başlıklı baş makalenin yanı sıra Selâhaddin 

Enis’e isnad edilen küçük bir hikâyenin bulunduğu ve “Bir Zırzopla Tanıştım” isimli 

tefrikanın yer aldığı duyurulur.  

 

İsmâil Paşa Kütüphânesi Meselesi, Pâyitaht,  nr. 40, 19 Mart 1337 

Cumartesi 

 

İsmail Paşa’nın kütüphanesinin Vakıflar tarafından alınmasına ve Ali Emîrî 

Efendi’nin eserleri incelemek için görevlendirildiğine dair duyulan haberler üzerine 

Evkâf Müsteşarı Rüştü Bey ile görüşme yapılır ve bu görüşmeden elde edilen bilgiler 

okuyuculara aktarılır. 

 



 155

Yeni Sahne’nin Piyes Müsabakası, Pâyitaht,  nr. 41, 20 Mart 1337 Pazar 

 

Yeni Sahne’nin daha önce ilân ettiği piyes müsabakasına on yedi eserin 

gönderildiği ve bu eserlerin Hâlid Ziya, Cenab Şahabeddin, Salih Fuad, Reşad Nuri 

ve İbrahim Necmi’nin yer aldığı edebî heyet tarafından incelendiği bildirilir. Ancak 

yapılan değerlendirme sonucunda kabul edilmeye uygun bir eser bulunamadığı; 

dolayısıyla müsabakanın süresinin üç ay daha uzatıldığı duyurulur. Eserlerin Yeni 

Sahne müdüriyetinden alınabileceği söylenir.  

 

Yeni Sahne’de Ramazan Hazırlıkları, Pâyitaht,  nr. 41, 20 Mart 1337 

Pazar 

 

Yeni Sahne’nin Ramazan ayında sahneleyeceği oyunların hazırlıklarına 

başlayacağı için sonraki hafta kış mevsiminin son oyununu temsil edeceği duyurulur.  

 

Piyes Müsabakası, Pâyitaht,  nr. 42, 21 Mart 1337 Pazartesi 

 

Yeni Sahne’nin düzenlediği piyes müsabakası için gönderilen eserlerden 

hiçbirinin seçilmemesinden dolayı eser sahiplerinin gücendiğine dair haberlerin 

geldiğinden bahsedilir. Bunun üzerine eserlerin reddedilme sebeplerini açıklamak ve 

yazılacak eserlerin hangi nitelikleri içermesi gerektiğini anlatmak için Salih Fuad’ın 

26 Mart Cumartesi saat 11.00’de Hizmet-i Umûmîye müessesesinde sohbet edeceği 

duyurulur.  

 

Tombala Hileleri, Pâyitaht,  nr. 42, 21 Mart 1337 Pazartesi 

 

Beyoğlu, Galata, Tophane ve Beşiktaş derken İstanbul’un büyük bir kısmını 

saran ve genç, yaşlı, bey, paşa her kesimden insanı etkisi altına alan tombalanın 

kederler içinde sefil bir hayat yaşayan halkı daha da kötü durumlara düşüreceği 

vurgulanır. Hükumetten bu duruma bir çözüm getirmesi ve halkı tombalanın 

pençesinden kurtarması istenir. Kumarın olduğu yerde hilekârlık ve dalavereciliğin 

de mutlaka çıkacağı belirtilir. Son günlerde tombala oynatan bir gazinoda 



 156

gerçekleşen bir tombala hilesinin hikâyesi ve nasıl ortaya çıkarıldığı anlatılır. Her 

zaman kumarı oynatanlar tarafından yapılan hileyi bu defa oynayanlardan birinin 

yaptığı söylenir. 

 

Yeni Sahne “ İzmirli Kız”ı Temsil Ediyor, Pâyitaht,  nr. 42, 21 Mart 1337 

Pazartesi 

 

Eserin Fransız yazar Alphonse Daudet’ten “İzmirli Kız” ismiyle Kemal Emin 

tarafından adapte edildiği belirtilir. Yeni Sahne’nin ilk temsili olan bu oyunun, kış 

mevsiminin de son oyunu olarak sahneleneceği ifade edilir. “İzmirli Kız” oyunuyla 

birlikte Yeni Sahne’nin de ramazan ayında sahneleyeceği oyunlara hazırlanmak 

amacıyla bir süre ara vereceği duyurulur. Oyunun koltuk ve loca fiyatları da 

bildirilir. 

 

Piyes Müsabakası, Pâyitaht,  nr. 45, 24 Mart 1337 Perşembe 

 

Müsabakada hiçbir eserin seçilememesinin sebeplerini açıklamak ve piyes 

yazarken dikkat edilecek noktalar hakkında bilgi vermek üzere cumartesi günü Salih 

Fuad’ın yapacağı sohbet duyurulur ve ilgililer davet edilir. 

 

Âşiyan Matbuat Müsameresi, Pâyitaht,  nr. 46(47), 26 Mart 1337 

Cumartesi 

 

Âşiyan Lisesi’nin üçüncü yılı dolayısıyla Kadıköy Âşiyan Lisesi’nde 

gazetecilere müsamere düzenlenir. Bu müsamere ile ilgili görüşlerin, sonraki 

nüshada yer alacağı bildirilir. 

 

Kitaplar – Mecmualar, Pâyitaht,  nr. 47(48), 27 Mart 1337 Pazar 

 

Refi Cevad’ın “Üçler” isimli eserinin ikinci bölümünün neşredildiği duyurulur 

ve eserde eski hovardalar âlemlerinin iç yüzünden bahsedildiği belirtilir. Ayrıca 

Ümîd mecmuasının son nüshasının çıktığı söylenerek, okurlara tavsiye edilir. 



 157

Fatih Millet Kütüphânesi, Pâyitaht,  nr. 51, 31 Mart 1337 Perşembe 

 

Ali Emîrî’nin bildirdiği on beş bin cilt kitaba Vakıflar İdaresi’nce sekiz bin cilt 

ilave edilerek Fatih Millet Kütüphanesi kurulduğu zaman özel bir komisyon 

oluşturulur. Bu komisyon bazı sebeplerle çalışmalarına devam edemez. Okurlara, 

Millet Kütüphanesi için yeni bir komisyon oluşturulduğu haber verilir ve bu 

komisyonda yer alan isimler duyurulur. 

 

Şâyân-ı Teessüf Bir Hadise, Pâyitaht,  nr. 52, 1 Nisan 1337 Cuma 

 

Selâhaddin Enis’in kadınlar hakkında yazdığı birkaç yazıdan dolayı gazeteye 

gönderilen mektuplarla ve sözlü olarak hakaret içeren tepkiler aldığı bilinmesine 

rağmen bu tepkilere gazete adına hiçbir cevap verilmediği söylenir. Bir gün önce 

Selâhaddin Enis, arkadaşları Hâlid Fahri ve Kesriyeli Mehmed Sıdkı ile parkta 

dolaşırken, ellerinde çanta ve baston olan birkaç kadının Selâhaddin Enis’e saldırdığı 

söylenir. Kadınlar önce yazarı yuhalar, sonra hazırladıkları limon kabuklarını başına 

atarak bastonla vururlar. Selâhaddin Enis’in hiçbir karşılıkta bulunmadığı, cevabını 

yazısıyla verdiği belirtilir. Böyle bir durumun yaşanmasından dolayı duyulan üzüntü 

ifade edilerek, kadınların bu davranışı insanlık adına ayıp olarak nitelendirilir.  

 

Kitaplar – Mecmualar, Pâyitaht,  nr. 52, 1 Nisan 1337 Cuma 

 

“İnci” ve “Kadınlar Dünyası” gazeteleriyle mizah mecmuası olan “Diken"’in 

yeni nüshalarının neşredildiği duyurulur. 

 

Karie ve Kari’lerimize, Pâyitaht,  nr. 53, 2 Nisan 1337 Cumartesi 

 

Okuyuculara Batı edebiyatından tercüme edilen polisiye hikâyelere yer 

verileceği ve yakında polisiye tarzında hikâyelerden oluşan küçük bir eserin 

neşredileceği duyurulur. 

 

 



 158

Kitaplar – Mecmualar, Pâyitaht,  nr. 53, 2 Nisan 1337 Cumartesi 

 

“İnci” ve “Kadınlar Dünyası” gazetelerinin son nüshalarının çıktığı 

okuyuculara duyurulur ve keyifle okuyacakları belirtilerek tavsiye edilir. 

 

Kitaplar – Mecmualar, Pâyitaht,  nr. 54, 3 Nisan 1337 Pazar 

 

Sühulet Kütüphanesi’nin neşrettiği yeni kitaplar ve fiyatları ilân edilir. 

Duyuruya göre, Muallim Mehmed Kenan’ın “Tarih-i Ticaret”, M. Avni’nin 

“Muallim Lisân-ı Fransevi”, Ali Seydi’nin “Seci ve Kafiye Lügati”, Safvet 

Nezihi’nin “Zavallı Necdet”, Peyâmi Safâ’nın “İstanbul Hikâyeleri”, Tolstoy’un 

“Fâcia-yı Aşk ve İzdivaç” ve “Aşk ve İhanet”, Namık Ekrem’in “Hicrânlar”, İ. 

Galib’in resimli piyesi “Bora”, M.Hayret’in şairler mecmuası olan “Zehr-i Füsûn”, 

İbrahim Refet’in “Millet Sesleri”, Ahmed Cemal’in “Bir Hikâye-i Sevda”, Ali 

Fuad’ın “Bir Kadın”, Paul Borje’nin “Kadın Kalbi” isimli eserlerinin yeni 

neşredildiği, Semih Lütfi’nin “Hissî Mektuplar-Âşıkâne Muhâbereler” isimli eserinin 

ise basılmakta olduğu duyurulur. 

 

2.7. GEZİ YAZILARI / MEKTUPLAR 

 

Anadolu Mektupları:2, Ankara Hâtıraları,   Pâyitaht, nr. 12-4, 6 Şubat 

1337 Pazar 

 

Anadolu Mektupları’ndan ikincisi Millî Mücadele’nin merkezi hâline gelen 

Ankara’dan yazılır. Diğer mektuplarda anlatılan şehirlerin sosyal, ekonomik ve 

coğrafi özelliklerinden bahsedilirken Ankara’ya dair mektuplarda tasvirler yer alır. 

“Ankara Hâtıraları” başlıklı Ankara’ya ait bu ilk mektupta, Ankara’ya doğru yapılan 

bir tren yolculuğunun sonunda pencereden gözlemlenen Ankara anlatılır. Ankara 

Ovası sararmış otlar arasında kuru diken tarlalarıyla kaplıdır. Durgun ve soluk bir 

hayatın içinde “Susuz ve sıcak bir çölde başlayıp da başarılamayan yorulup çöken bir 

medeniyetin eski, dağınık ve perişan enkaz halinde şurada burada kımıldayan ve 

nazarın önünde birebir kavs-i resm ederek arkaya firâr eden hayat izleri 



 159

görülüyordu.” Coğrafyası gibi tarlalarda çalışan Ankara insanı gibi hayvanlar da 

soluk, sefil, tembel ve ağırdır. Yazar, gülümsemeyen, bedbaht insanların kümes gibi 

evlerde nasıl yaşadığına şaşar ve tüm bunları sorgularken tren Ankara istasyonuna 

ulaşır.   

 

Anadolu Mektupları:4, Ankara’da–2, Pâyitaht, nr. 14-6, 8 Şubat 1337 Salı 

 

Ankara’da yapılan ilk gezintide şehrin bıraktığı izlenim anlatılır. Gezgin sabah 

horoz sesleriyle uyandığında, kendisini pencereden güneşin parlak renkleriyle 

aydınlattığı bir köyde bulacağını zanneder. Ancak gördüğü manzara toprak binalar, 

yosunlanmış damlar, kaba ve biçimsiz bir minaredir. Dışarı çıkar ve sokaklarda 

gezmeye başlar. Gördükleri ile hayal ettiklerini ve İstanbul’u karşılaştırır. Kerpiç 

evler ve ıssız sokaklar arasında dolaşır. Meydandan Hacı Bayram Veli Câmiî’nin 

bulunduğu caddeye girer. Burada aynı zamanda Roma döneminden kalma Augustus 

Tapınağı’nın kalıntılarıyla karşılaşır. Yeni yapılan binaların yanında hâlâ sağlam 

durduğunu görür.   

 

Hâmid Nuri, Anadolu Mektupları:5, Ankara Kalesine-3, Pâyitaht,  nr. 17-

9, 11 Şubat 1337 Cuma 

 

Hâmid Nuri, gezisini Ankara Kalesi’nin etrafında ve arka mahallelerde 

sürdürür. Gözlemlediği sokakları, evleri, insanları tasvir eder. Ankara ile ilgili her 

mektubunda olduğu gibi tasvirlerine karamsar bir duygu hâli ve hayal kırıklığı 

hâkimdir.   

 

Anadolu Mektupları: Ankara Enkaz.. 4, Pâyitaht,  nr. 37-29, 8 Mart 1337 

Salı  

 

Roma döneminden kalan lahitlerin, Lâtince kitabelerin ve kabartmaların şehrin 

farklı yerlerine serpildiğini anlatır; şehrin bina ve camilerinin yapımında, bahçelerin 

çevrilmesinde bu eski kalıntıların kullanıldığından bahseder. Yaz aylarında insanların 

geceleri serin geçirebilmek amacıyla kasvetli Ankara’dan bağlara göç ettiklerini 



 160

söyler ve bağ yollarını, bu yollardaki kafileleri tasvir eder. Geceleri sessiz ve ıssız 

kalan Ankara’nın eski ve terk edilmiş hissi verdiğini belirtir. 

 

Anadolu Mektupları: 5 Ankara, Pâyitaht,  nr. 40-32, 11 Mart 1337 Cuma 

 

Yazar, mezarlarla çevrili; açlık, hastalık ve kederin her geçen gün arttığı, eski 

ve harap evlerin gün geçtikçe çöktüğü Ankara’yı tasvir eder. Dolaştığı sokaklarda 

açlıktan ölen insanların hikâyelerini dinler. Üzerine karamsarlık, acı ve sessizlik 

çöken Ankara’yı anlatır.  

 

Mehmed Rasim, Kârilerimizin Mektuplarından: Boşanan Destiler 

Münasebetiyle, Pâyitaht,  nr. 40-32, 11 Mart 1337 Cuma 

 

Hâşim Nâhid’in bir iki nüsha önce neşrettiği “Boşanan Destiler” isimli 

yazısında Cenab Şahabeddin’le ilgili yorumlarının üzerine Mehmed Rasim isimli 

okur gazeteye mektup gönderir. Bu mektupta okur, seviyeli bir üslupla Hâşim 

Nâhid’in yorumlarını eleştirir ve sebepleriyle birlikte düşüncelerini açıklar. Aynı 

zamanda dönemin edebiyatı hakkında yorumlarını ve beklentilerini de dile getirir.  

Dönemin edebî anlayışı doğrultusunda dilin gittikçe sadeleştiğini kimsenin inkâr 

edemeyeceğini belirten Mehmed Rasim, yüksek edebiyatı avâmın seviyesine 

indirmek kaygısını yanlış bir düşünce olarak görür. Sosyal hayatın yükseltilmesi için 

yüksek sanatlı, milletten alınmış safhalarla heyecanlı bir edebiyata ihtiyaç olduğunu 

belirtir. Bu ihtiyacı karşılarken Cenab Şahabeddin’lerin ve sanatlarının 

küçümsenemeyeceğini vurgular. Cenab Şahabeddin’in yeni neslin üzerinde de hâkim 

olmak isteğiyle eserlerini sadeleştirmeye çalışmasının garip karşılanamayacağını 

söyler ve şairi, sade bir dile sanat aşılayabilecek kudrette gördüğünü dile getirir. 

Cenab’ların ancak daha üstün nitelikte şahsiyetlerin doğmasıyla tarihe 

karışabileceğini; ancak yeni neslin sanat alanındaki çorak durumundan dolayı uzun 

müddet Cenab’ların sanatlarının gölgesiyle geçinileceğini düşündüğünü anlatır. 

 

 

 



 161

Hâşim Nâhid, Açık Mektup, Pâyitaht,  nr. 43-35, 14 Mart 1337 Pazartesi 

 

Yakup Kadri’ye hitaben yazdığı açık mektupta Hâşim Nâhid, “Üç Muamma” 

isimli eseriyle ilgili yazdığı tenkit makalesinin sonunda, eserin içerdiği başka 

fikirlere dair düşüncelerini yazacağını belirtmesine rağmen hâlâ yazmadığını 

hatırlatır. Yakup Kadri’nin bahsettiği kısmı, kendi yazdığından farklı aktardığını 

ifade eder. Eserin sahip olduğu ruhu ve eserde kastettiği gayeyi söylemediğini 

belirtir. Hâşim Nâhid, Yakup Kadri’den sözünü bitirerek kendisine de cevap hakkı 

vermesini rica eder.  

 

Ali Gâlib, Kârilerimizin Mektuplarından: İstanbul’a Dair, Pâyitaht,  nr. 

44-36, 15 Mart 1337 Salı 

 

İstanbul’un tarih boyunca sahip olduğu güzelliklerden, edebiyattan siyasete 

kadar kıymetli insanlardan, yaşadığı mesut dönemlerden, insanlarının refahından, 

İstanbul’u kendi memleketleri kadar seven yabancılardan örnekler vererek 

İstanbul’un eski zamanlarını tasvir eder. İstanbul’un eski hâline özlemi dile 

getirirken ne hâle geldiğini de sorgular ve o günkü hâlinden yakınır.  

 

Anadolu Mektupları: Ankara: Sükûn ve Elem-6, Pâyitaht, nr.44-36, 15 

Mart 1337 Salı 

 

Yazar, Ankara sokaklarında çıktığı gezintide edindiği izlenimleri anlatır. 

Ankara’yı elem beldesi olarak nitelendirir. İnsanları sessiz, hissiz hayallere benzetir. 

Yosun tutmuş damlarıyla kırık pencereleriyle terk edilmiş hissi veren viran hâldeki 

şehri ve ümitsiz, gam dolu insanları okurların gözünde canlandırmaya çalışır.  

 

Fahriye Şerife, Kârilerimizin Mektuplarından, Pâyitaht,  nr. 40, 19 Mart 

1337 Cumartesi 

 

Toplumun maddî ve manevî değerlerini sarsan ve İstanbul halkını ahlâk 

çöküntüsüne uğratan tombala illetine karşı tutumundan ve yazılarından dolayı 



 162

Pâyitaht, pek çok mektup alır. Fahriye Şerife isimli bir okur da tombala oynamayı 

alışkanlık hâline getiren oğlunun durumunu, yazdığı bir mektupla anlatır. Bu oyunun 

sebep olduğu acıları ve kayıpları gözler önüne serer. 

 

2.8. TEFRİKALAR 

 

Pierre Loti, Pâyitaht’ın Tefrikası: Numara:1-4, Nâşâd Kızlar, Pâyitaht, 

nr.5-8, 30 Kânûn-ı Sânî 1337 Pazar – 2 Şubat 1337 Çarşamba 

 

Sânih Muammer’in Fransızca aslından tercüme ettiği Pierre Loti’nin “Nâşâd 

Kızlar” adlı romanının tefrika halinde Pâyitaht’ta neşredilir. Eserin ilk dört bölümü 

tefrika edildikten sonra Pâyitaht’ın kendisini pek çok bakımdan yenilemesiyle 

beraber bu roman baştan neşredilir. Bu defa bölümler önceki bölümlerden farklı 

kısımlarda sonlanır.  

 

İlk bölümler 5-8 numaralı nüshalarda ve 30 Kânûn-ı Sânî 1337 Pazar – 2 Şubat 

1337 Çarşamba tarihlerinde neşredilir. Sonraki tefrika 10-2 numaralı ve 4 Şubat 1337 

Cuma tarihli nüshada başlar. Ancak Pâyitaht’ın kısa süreli yayın hayatında romanın 

tefrikası tamamlanamaz. “Nâşâd Kızlar”ın neşredildiği diğer sayıların tarih ve 

numaraları şöyledir: 

 

7 Şubat 1337 Pazartesi – nr. 13-5 

12 Şubat 1337 Cumartesi – nr.18-10 

13 Şubat 1337 Pazar – nr.19-11 

14 Şubat 1337 Pazartesi – nr. 20-12 

17 Şubat 1337 Perşembe – nr. 23-15 

18 Şubat 1337 Cuma – nr. 24-16 

19 Şubat 1337 Cumartesi – nr.25-17 

21 Şubat 1337 Pazartesi – nr. 27-19 

28 Şubat 1337 Pazartesi – nr. 29-21 

4 Mart 1337 Cuma – nr. 33-25 

5 Mart 1337 Cumartesi – nr. 34-26 



 163

14 Mart 1337 Pazartesi – nr. 43-35 

16 Mart 1337 Çarşamba – nr. 45-37 

18 Mart 1337 Cuma – nr.39 

19 Mart 1337 Cumartesi – nr.40 

21 Mart 1337 Pazartesi – nr. 42 

22 Mart 1337 Salı – nr. 43 

28 Mart 1337 Pazartesi – nr. 48(49) 

29 Mart 1337 Salı – nr. 49 

2 Nisan 1337 Cumartesi – nr. 53 

4 Nisan 1337 Pazartesi – nr. 55 

 

Asıl adı Julian Viaud olan Pierre Loti, Osmanlı topraklarına “73 yıllık 

yaşamında sekiz kez gelir. (1870, 1876-77, 1887, 1890, 1894) Hemen hemen her 

gelişinde Türkiye üzerine anı, gezi ya da roman türünde bir kitap yazar. Pierre 

Loti’nin 1906 yılında önce tefrika hâlinde yayımlanan daha sonra kitap olarak çıkan 

romanı Les Désenchantées’in alt başlığı ‘Çağdaş Türk Haremlerinin Romanı’dır. 

Loti, önsözünde bu romanın tümüyle bir hayal ürünü olduğunu, içindeki şahısların 

gerçek olmadığını, fakat Türk haremlerindeki kadınların yüksek kültür sahibi 

olmalarının mutsuzluk yarattığını ve bu olayı bir yabancının gözleriyle Türk 

arkadaşlarından daha iyi görebildiğini söyler”110  

 

Les Désenchantées, “1922’de “Meyuseler” adıyla Hüseyin Naci tarafından 

tercüme edilir ve İzmir’de yayımlanır. Sonraları, Nahit Sırrı Örik’in kalemiyle 

“Bezgin Kadınlar” adı altında 1947’de İnkılâp Kitapevi yayınları arasında dilimize 

yeniden kazandırılan Les Désenchantées’nin sonraki çevirisi de “Mutsuz Kadınlar” 

adıyla 1972’de yapılır.”111 Ayrıca Nahit Sırrı Örik’in çevirisi “Bezgin Kadınlar”, 

2007 yılında Elips Yayınları tarafından yeniden basılır. 

                                                 
110 Nilüfer Mizanoğlu Reddy, “ Pierre Loti’nin Türkiye Romanları: Bir Okuma Yolculuğu”, 21. 
yy. a Girerken Pierre Loti Türkiye ve Avrupa: Pierre Loti’nin 150. Doğum Yıldönümünde Türkiye ve 
Avrupa’nın Siyasî ve Edebî İlişkileri Kolokyumu, Kültür ve Turizm Bak., İst. 4-5 Mayıs 2000 
(Bildirilere http://ekitap.kulturturizm.gov.tr adresinden ulaşılabilmektedir.)   
111 Lütfi Tınç, “Türkçedeki Pierre Loti”, 21. yy. a Girerken Pierre Loti Türkiye ve Avrupa: Pierre 
Loti’nin 150. Doğum Yıldönümünde Türkiye ve Avrupa’nın Siyasî ve Edebî İlişkileri Kolokyumu, 
Kültür ve Turizm Bak., İst. 4-5 Mayıs 2000 

http://ekitap.kulturturizm.gov.tr/


 164

Roman, bir Fransız yazarı André Lhéry ile Cenan, Melek ve Zeynep adında 

genç üç Türk kadını arasında mektuplarla süren ve 1904-1905 yılları arasında geçen 

bir arkadaşlığı anlatır. “Bu roman, esas itibariyle İslâm’ın ve geleneklerin belirlediği 

kadının konumu ve sorunları ile ilgili konular üzerine kurulmuştur. Hayatları Doğu 

kültür ve medeniyeti içerinde şekillenen kadınların yaşam biçimleri, beklentileri, 

sorunları Batılı oryantalist bir gözle irdelenir ve eleştirilir. 

 

Romandaki mektuplaşmalar gerçek değildir. Bu, kendini Türk olarak gösteren 

bir Fransız kadınının oyunudur. Loti, 1904 yılında “Nurelnisa” imzasıyla bir Türk 

kadınından mektup alır. Kadın, Loti ile görüşmek istediğini yazar. 16 Nisan 1904 

tarihinde Tarabya’da mektubu yazan kadın ve iki çarşaflı kadın arkadaşı Loti ile 

buluşurlar.  

 

Aslında bu kadınlar Türk değildir. Mektubu yazan ve “Nurelnisa” imzasını 

kullanan kadın, Mutsuz Kadınlar romanında “Madam Zahide”, “Leyla”, “Cenan” 

olarak geçen kişidir ve tamamen Fransızdır. Türkçe bilmeyen, feminist bir gazeteci-

yazardır. Yazılarında “Chantal” ya da “Marc Hélys” imzasını kullanır. Gerçek adı, 

“Marie-Amélie Hebrard”dır. Evlilik soyadı ise “Léra”. Batılı anlamdaki feminist 

düşüncelerini Türk kadınları arasında yaymak için böyle bir hileye başvurur ve 

Loti’yi feminist düşüncelerini yaymada bir aracı kılar. Diğer iki kız arkadaşı, 

“Zinnur” ve “Nuriye Nuri”dir. Bunlar, Türkiye’ye yerleşmiş, “Reşat” adını alarak 

Müslüman olmuş “Chateauneuf” adında bir Fransız kontun torunlarıdır. Bu kadınlar, 

hayata küsmüş Türk kadınlarının acılarını, sıkıntılarını, bunalımlarını anlatacaklar; 

Loti de onların dramını ve kurtuluşunu konu alan bir roman yazacaktır. Ona, kısmen 

Fransız kadının uydurduğu, kısmen de haremlerde mahpus Türk dostlarının 

söylentilerine dayanan Leyla’nın gördüğü işkenceleri ayrıntılarıyla anlatırlar”112  

 

 

 

                                                 
112 Prof. Dr. Nurullah Çetin, Pierre Loti’nin Gerçek Kimliği – I”, Edebiyat Otağı, Kasım 2006, S.14, 
s.2. 
 



 165

SONUÇ 

 

XX. yüzyılın başlarında, Osmanlı topraklarında, asırlar boyunca üç kıtaya 

hükmeden ancak yenik çıktığı I. Dünya Savaşı’nın hemen sonrasında işgale uğrayan 

bir ülkenin tükenişi ile yeni doğacak bir devletin sancıları birlikte yaşanır. Memleket 

bu sancıların içinde acı, felaket ve sefaletle mücadele ederken, bir yandan da siyasî, 

sosyal, kültürel bakımdan zihniyet değişikliklerini de tecrübe eder. Gazete 

memleketimizin geçmişte tecrübe ettiği böyle bir dönemi yansıtmakta ve günümüze 

taşımakta en etkin araçlardan biridir. Ne var ki uygulanan baskı ve sansürlerle 

gazetelerin de ifade hürriyetleri engellenir. Pâyitaht gazetesi, memleketin pek çok 

açıdan buhran yaşadığı bu süreçte sansür ve baskıya fazla dayanamadan kısa sürede 

yayın hayatına son verir. Basın tarihinde geri planda kalan, ismi pek anılmayan 

Pâyitaht, özellikle edebî ve kültürel yazılarıyla edebiyat tarihimizde kendine bir yer 

açar.  

 

Eski harfli süreli yayınların sahip oldukları edebî ve kültürel materyallerin 

Yeni Türk edebiyatı açısından önemi, bu alanda araştırma yapanlar tarafından 

bilinmektedir. Eski harfli süreli yayınların birçoğu ile ilgili çalışma yapılmasına 

rağmen hâlâ kütüphanelerin tozlu raflarından indirilmeyi ve edebiyat tarihimize 

kazandırılmayı bekleyen eski harfli gazete ve dergiler bulunmaktadır. Bundan dolayı 

çalışmamıza konu belirlerken, Yeni Türk edebiyatı alanında araştırma yapanlara 

yardımcı olmayı amaçladık. Pâyitaht gazetesi üzerinde daha önce herhangi bir 

araştırmanın bulunmadığını tespit ettikten sonra çalışmamızda bize yardımcı 

olabilecek malzemeleri inceledik. Bu malzemeler doğrultusunda gazetenin edebî ve 

kültürel faaliyetlerini takip etmeyi tercih ettik. Süreli yayınlar üzerine yapılan 

incelemelerin birçoğu sistematik indeks olarak değerlendirilmektedir. “Pâyitaht 

Gazetesindeki Edebî ve Kültürel Faaliyetler”i hazırlarken, öncelikle araştırmamıza 

yardımcı olabilecek metinleri belirledik ve Lâtin harflerine aktardık. Daha sonra bu 

yazı ve şiirleri türlerine göre tasnif ettik. Kronolojik olarak sıraladığımız her bir 

metnin muhtevası hakkında fikir verebilecek şekilde değerlendirme yapmaya çalıştık. 

Pâyitaht’ın yayımlandığı dönemde memlekette yaşanan siyasî, askerî, edebî ve 

sosyal olayları da göz önünde bulundurarak, gazetenin sütunlarında hâkim olan edebî 



 166

ve kültürel anlayışları belirledik. Mütareke Dönemi, Millî Edebiyat, Rus Mülteciler, 

kadınların toplumdaki yeri gibi gazetedeki yazı ve şiirlere yansıyan anlayış ile 

olaylarla ilgili açıklamalarda bulunduk. Böylece çalışmamızdan faydalanacak olan 

araştırmacılara Pâyitaht’ın yayımlandığı dönemin zihniyetini yansıtmaya çabaladık. 

Ayrıca gazetenin yazar kadrosunda bulunan isimler hakkında - alfabetik bir düzen 

içerisinde- bilgi ve kaynakçaya yer verdik. Bu çalışmayı hazırlarken, yazar 

kadrosunun alfabetik, yazı ve şiir isimlerinin kronolojik sıralanmasından ibaret olan 

tarama ile yetinmek yerine kapsamlı bir çalışma ortaya çıkarmaya gayret gösterdik. 

Mümkün olduğunca titiz bir çalışma disiplini göstermeye çalışsak da gözümüzden 

kaçan malzeme veya eksik noktalarımız ortaya çıkacaktır. Ancak yaptığımız 

inceleme ve değerlendirme sonucunda Pâyitaht gazetesinin sütunlarındaki edebî ve 

kültürel malzemeyi gün yüzüne çıkarmakla edebiyat tarihine katkıda bulunma 

gayemizi gerçekleştirebildiğimizi umuyoruz.      

 

İmtiyaz sahibi Sedat Simavi olan Pâyitaht, 26 Ocak 1921 – 4 Nisan 1921 

tarihleri arasında toplam 63 sayı çıkmış günlük bir gazetedir. En dikkat çekici 

özelliği, siyasî, sosyal ve kültürel açıdan fikir çatışmalarının çok fazla yaşandığı bir 

devirde sütunlarında birbirine zıt düşüncelere sahip yazarların yazılarına yer 

vermesidir. Bundan dolayı farklı düşünceler, günlük hayatlarında asla bir araya 

gelmeyecek ve birbirini eleştiren yazarlar, yazılarıyla aynı sayfada buluşurlar. Bu 

anlamda Pâyitaht, tarafların oluştuğu hattâ yer yer keskinleştiği bir dönemde zoru 

başararak farklı bir yere sahip olur. 

 

Pâyitaht’ın sayfalarında Yahya Kemal (Beyatlı), Mehmed Rauf, Hâlid Fahri 

(Ozansoy), Mustafa Şekib (Tunç), Hâşim Nâhid (Erbil), Halil Nihad (Boztepe), 

Cenab Şahabeddin, Emine Semiye (Önasya), Nezihe Muhiddin (Tepedelenligil), 

Çapanoğlu Münir Süleyman, Ali Rıza Seyfi, Tokadizâde Şekib, Kesriyeli Mehmed 

Sıdkı (Akozan), Osman Cemal (Kaygılı), Refik Hâlid (Karay), İhsan Raif, Ercümend 

Ekrem (Talu), Selâhaddin Enis (Atabeyoğlu) gibi döneminin önemli isimlerinin 

yazıları ve şiirleri yayımlanır. 

 



 167

Gazetede tiyatro ile ilgili değerlendirmeler, edebiyat, dil ve felsefe ilgili 

makaleler, şiirler, tercüme ve telif hikâyeler, mektup tarzında gezi yazısı, tefrika 

örnekleri verilir. Bunun yanı sıra piyes ve hikâye müsabakaları düzenlenir. Kitap, 

dergi, gazete ve piyes tanıtımlarına sık sık rastlanır. Mizahî üslûpla yazılmış günlük 

yazılar bulunur. 

 

Mütareke Dönemi’nin çalkantılı, acı ve karmaşa dolu günlerinde uzun süreli 

etkin bir varlık gösteremese de Pâyitaht’ın kadrosundaki farklı kalemler ve 

sayfalarında yer verdiği zıt fikirleriyle, edebî ve kültürel malzemesiyle, genç yazar 

kadrosuyla önemli bir yer edindiğini söyleyebiliriz. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 168

3. PÂYİTAHT’IN YAZARLARI İLE İLGİLİ BİLGİ 

 

Pâyitaht’ın sütunlarında otuzdan fazla farklı imza ile yazılar neşredilir. Bu 

imzalardan bazıları takma isim olarak kullanılır. Yazılardaki imzaların sahibi olan 

Ahmed Selâhaddin, Ali Galib, Ali Nejad, Aliye Esad, Pertev, Ekrem Vecdet, 

Fahreddin Osman, Hâlid Râşid, Refed Ahmed gibi bazı yazarlar hakkında yeterli 

bilgiye ulaşamadık. Bu bölümde bilgilerine ulaşabildiğimiz Pâyitaht gazetesinin 

yazar kadrosundaki yazar ve şairlerin edebî şahsiyetleri hakkında kısa açıklamaların 

yanı sıra bu yazar ve şairlerle ile ilgili bilgilerin bulunduğu kaynaklardan bazılarına 

yer verdik. 

 

- ALİ NİHAD (TARLAN) 

Dağıstanlı bir aileye mensup olan Ali Nihad, Mehmed Nazif Bey ile Ümmühan 

Hanım’ın oğludur.  1898’de İstanbul’da doğar. Askerliğini yaptıktan sonra Vefa 

Sultânîsi’nden diplomasını alır. Dârülfünûn Edebiyat Fakültesi’ne bağlı olarak 

kurulan Lisan Şubesi’nin Farsça ve Fransızca bölümlerinden mezun olduktan (1919) 

sonraki yıl “İslam Edebiyatında Leyla ve Mecnun Mesnevisi” adlı teziyle Edebiyat 

Fakültesi’nin doktora yapan ilk öğrencisi olur.  

1933’te üniversiteye geçer ve Edebiyat Fakültesi Türk Dili ve Edebiyatı 

Bölümü’ne “Şeyhi Divanını Tedkik adlı çalışmasıyla Metinler Şerhi doçenti olur. 

1942’de de profesörlüğe yükselir. Eylül 1978’de İstanbul’da vefat eder.  

İlk şiirleri Şebâb, Servet-i Fünûn dergilerinde yayımlanır ve Edebiyat Gazetesi 

(1932), Gündüz (1936-37), Gençlik (1938) dergilerinde devam eder. Ayrıca 

Pâyitaht, Gündüz, Gençlik, Fikir ve Sanatta Hareket, Her Ay, Hilâl, İslâm 

Düşüncesi, İslam Medeniyeti, Sebilürreşad, Söz, Ülke, Bugün, Yeni Asya, Yeni 

İstanbul, Zafer, gibi gazete ve dergilerle akademik dergilerde şiir ve yazıları yer alır. 

Asıl olarak Divân edebiyatı alanındaki uzmanlığıyla tanınır.  

ESERLERİ: 

ŞİİR: Güneş Yaprak  (1953) - Kuğular (1970) 

İNCELEME VE ARAŞTIRMA: Edebi Sanatlara Dair (1930) – Divan 

Edebiyatında Tevhidler (1936) – Şeyh Galib Hayatı ve Şiirleri (1939) –  Tanzimat 

Edebiyatında Hakîki Müceddid (1940) – Ali Şir Nevai (1942) – Şeyhî Divanının 



 169

Tarama Sözlüğü ve Nüsha Farkları (1942) – Divan Edebiyatında Sanat Telakkisi 

(1946) – Abdülhâk Hâmid (1947) – Edebî Sanatlar (1947) – Şiir Mecmualarında 

XVI. ve XVII. Asır Divan Şiiri (1948-49)- Mevlana Celaleddin Rumi (1948) 

Mehmet Akif ve Safahat (1971) – Edebiyat Meseleleri (1981) – Fuzuli Divanı Şerhi 

(1985)  

ELEŞTİREL BASIM: Hayali Bey Divanı (1945) –Necati Beg Divanı (1963) 

Ahmed Paşa Divanı (1966) – Zati Divanı, 2 Cilt, (gazeller kısmı)  (1968-1970) 

 

KAYNAKÇA: 

1) Çelebioğlu, A., Ali Nihad Tarlan, Ank. 1989 

2) Diriöz H.A., Âlim, Şair ve Mutasavvıf Ali Nihad Bey (Tarlan), İst., 1965 

3) Ergun S.N., Ali Nihad: Hayatı ve Eserleri, İst. 1937 

4) Eskiyerli, C., “Kişi Bibliyografyası ve Ali Nihad Tarlan’ın Eserleri”, Journal 

of Turkish Studies /Türklük Bilgisi Araştırmaları, C.III (1979), sy.1-29 

5) İbnülemin Mahmud Kemal, Son Asır Türk Şairleri, C.II, Orhaniye 

Matbaası, İstanbul 1930, sy. 1232-1234 

6) İnam, Y.Z., Prof. Dr. Ali Nihat Tarlan, İst., 1965 

7) Tarlan, A.S., Merhum Prof. Dr. Ali Nihad Tarlarn’ın Hayatının Tek 

Izdırabı ve Kalan Hoş Sedasından Yankılar, İst., 1980 

8) Tarlan, A.S., Prof. Dr. Ali Nihad Tarlan (S.I): Hayatı ve Eserleri, Ank., 

1995 

9) Tekin, G.A., “Ali Nihad Bey’in Hayatı”,   Journal of Turkish Studies 

/Türklük Bilgisi Araştırmaları,  C.III (1979),sy. 31-35 

10) Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi, C.8, Dergâh Yay., İst. 1982, sy. 

273-274 

 

- ALİ RIZA SEYFİ 

Zaman zaman Ali Rıza imzasını kullanan Ali Rıza Seyfi, deniz binbaşı 

Mehmed Seyfi Bey’in oğludur. Denizcilik tarihi yazarı Süleyman Nutkî ise 

ağabeyidir. Kasımpaşa Bahriye Rüştiyesi’nden sonra 1892’de Heybeliada Denizcilik 

Okulu’na girer. 1897’de deniz subayı olarak Basra’ya gönderilir. Çanakkale 

Boğazı’ndaki donanmada, Bahriye Fen Komisyonu’nda ve Trablusgarp’ta görev 



 170

yapar. 1906’da Genelkurmay denizcilik dairesi tercüme kalemine girer. Burada 

hocası ünlü Türkçü Miralay Saffet Bey ile çalışır. 1909’da yüzbaşıyken askerlikten 

ayrılır ve denizcilik tarihi araştırmalarına başar. İstanbul’un işgali sırasında ailesiyle 

birlikte Ankara’ya gider. Matbuat Umum Müdürlüğü’nde İngilizce tercümanlığı 

yapar. 1926’da İstanbul’a döner ve Ticaret Odası’nda deniz ticareti şube 

müdürlüğünü yürütür. Şiir ve yazılarını Tasvîr-i Efkâr, Şehbâl, Donanma, Resimli 

Kitap, Pâyitaht, Sabah ve Tercümân-ı Hakîkat gibi gazete ve dergilerde yayımlar. 

ESERLERİ: 

TARİHİ ROMAN: Hayat-ı Alûde (1900) – Kazıklı Voyvoda (1928) – Deli 

Aslan (1933) Çocuk Kahraman Durakoğlu Demir (1934) – Bozkırların Kurtları 

(1935) – Bayram Reis (1935) 

ŞİİR: Muazzez Vatana (1913)  

TARİH: Muharebat-ı Bahriye-i Osmaniye Zeyli (1899) – Turgut Reis (1899) 

Çanakkale Boğazı (1900) – Kemal Reis ve Baba Oruç (1909) – Barbaros Hayrettin 

(1910) – Kırım Harbinde Kars Niçin Düştü? (1913) – 

 

KAYNAKÇA: 

1) Ergun, S.N., Türk Şairleri, C.I, İstanbul 1936, sy. 455-459 

2) Tanzimat’tan Bugüne Edebiyatçılarımız Ansiklopedisi, C.I, YKY, İst. 

2001 

 

- CENAB ŞAHABEDDİN 

Osman Şahabeddin Bey ile İsmet Hanım’ın oğludur. Askeri Tıbbiye’den 

1889’da doktor yüzbaşı olarak mezun olur. İhtisas yapmak üzere devlet tarafından 

Paris’e gönderilir.(1890) 1893 sonlarında İstanbul’a döner. Çeşitli devlet 

görevlerinin ardından 1914’te kendi isteğiyle emekliye ayrılır. Aynı yıl Dârülfünûn 

Edebiyat Fakültesi Lisan Şubesi tercüme müderrisliğine getirilir, iki ay kadar sonra 

da Batı edebiyatı müderrisi olur. Cumhuriyet’ten sonra köşesine çekilir; üzerinde 

çalıştığı söylenen sözlüğü tamamlayamadan geçirdiği beyin kanaması sonucu vefat 

eder. Bakırköy Mezarlığı’nda toprağa verilir.   

İlk şiiri 3 Kasım 1885’te Muallim Naci’nin yönettiği Saadet gazetesinin 

edebiyat sayfasında yayımlanan bir gazeldir. Cenab Şahabeddin tıp öğrenimi için 



 171

gittiği Paris’te sembolist ve parnasyen şairleri yakından izler. İstanbul’a döndükten 

sonra Hazîne-i Fünûn, Mektep, Maarif ve Malumat dergilerinde yayımladığı şiirlerle 

“kelimelerle çizilen tablo” tarzında yeni bir şiir anlayışının ilk örneklerini ortaya 

koyar. 1896’dan itibaren Servet-i Fünûn’da yazmaya başlar. Raik Vecdi, Ahmet 

Peyman, Dahhak-ı Mazlum, Dahhak-ı Zalim imzalarını kullanır. 

ESERLERİ: 

ŞİİR: Tâmât (1887), Evrâk-ı Leyâl ( Bu ad ile toplamayı düşündüğü şiirleri 

kitap haline gelmemiş ancak ölümünden sonra S.N. Ergun, tarafından seçmeler 

yapılarak hakkında bir inceleme ile basılmıştır. Bkz. kaynaklar)   

Yayımlanmamış, yarım kalmış ve dergilerde yayımlanmış bütün şiirleri kızı 

Şivezâd Erez tarafından verilen, şaire ait el yazısı asıllarıyla karşılaştırılıp bir tür 

eleştirel yayım tarzında ölümünün 50. yılında Cenab Şahabeddin’in Bütün Şiirleri 

(Haz. M. Kaplan, İ. Enginin, B. Emil, N. Birinci, A. Uçman, İst. 1984) adıyla 

yayımlanmıştır.  

DİĞER: Hac Yolunda ( 1909) – Âfâk-ı Irâk (1915) – Evrâk-ı Eyyâm 

(makaleler, 1915) Körebe ( Oyun,1917) –Tiryakî Sözleri ( 1918) Avrupa Mektupları 

( 1919) – 1920’de Alemdar gazetesinde “Ramazan Hasbıhalleri” başlığı altında 

yazdığı yazıları da “İstanbul’da Bir Ramazan” (Haz. A. Uçman, 1994) adıyla kitap 

haline getirildi. Eserlerinden Tiryakî Sözleri (Haz. O. Köprülü, R. Erben, İst. 1978) 

Hac Yolunda ( Haz. H. Erdem, İst. 1996) Avrupa Mektupları ( Haz. S. Özcan San, 

Ank. 1996, Z. Uluant, İzmir 1997) ve Evrâk-ı Eyyâm (Haz. H. Akay, İst. 1998) yeni 

harflerle de yayımlanmıştır.  

 

KAYNAKÇA: 

1) Akay, H., Cenab Şahabeddin’in Şiirleri Üzerinde Stilistik Bir 

Araştırma, Kitabevi Yay., İst. 1998 

2) Akay, H., “Cenab Şahabeddin’in Aşk Felsefesi”, Türklük Araştırmaları 

Dergisi, S.8, İst. 1997 

3) Çakır, Ömer, “Cenab Şahabeddin’in “Bütün Şiirleri”ne Bir İlave”, Türk 

Dili, S.674, Şubat 2008, sy. 120-130 

4) Dizdaroğlu, H., Cenab Şahabeddin: Hayatı, Sanatı, Eserleri, Varlık 

Yayınevi, İst. 1964 



 172

5) Enginün, İ., Cenab Şahabeddin, Kültür ve Turizm Bak. Yay., Ank. 1989 

6) Ergun, S. N., Cenab Şahabeddin, Hayatı ve Seçme Şiirleri, Güneş 

Matbaası İst. 1934 

7) Kaplan, M., “Cenab Şahabeddin’in Şiirlerinde Pitoresk”, Türk Edebiyatı 

Üzerine Araştırmalar, C.I, İst. 1976 

8) Kaplan, M., “Cenab Şahabeddin’in Şiirlerinde Ses ve Musikî”, Türk 

Edebiyatı Üzerine Araştırmalar, C.I, İst. 1976 sy. 392-436 

9) Kolcu, Abdurrahman, “Cenab Şahabeddin’in Bütün Şiirlerine Bir Katkı”, 

Türklük Bilimi Araştırmaları, S.18, Güz 2005, sy. 179-186 

10) Kutlu, M., “Cenab Şahabeddin”, Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi, 

C.II, Dergâh Yay.,  sy. 44-48 

11) Ruşen Eşref, “Cenab Şahabeddin Bey”, Geçmiş Günler, İst. 1919, sy. 33-

47 

12) Tarakçı, C., “Cenab Şahabeddin”, İslâm Ansiklopedisi, T. Diyanet Vakfı, 

C.VII, sy. 346- 349 

13) Uçman, A., “Cenab Şahabeddin’in Getirdiği”, Yönelişler, sayı 38, Şubat 

1985, s. 24-26. 

14) Uçman, A., “Cenab Şahabeddin’in Yayımlanmamış Bir Şiiri”, Tarih ve 

Toplum, S.68, Ağustos 1989, sy.9-11 

15) Uçman, A., “Cenab Şahabeddin ve Evrâk-ı Leyâl’i”, Dergâh, sayı 149, 

Temmuz 2002, s. 10-11, 18-19 

16) Uçman, A., Cenab Şahabeddin, Yaşamları ve Yapıtlarıyla Osmanlılar 

Ansiklopedisi, C.I, YKY., İst.1999, sy. 350-351 

 

- E.EDHEM İZZET (BENİCE) 

Gazeteci ve romancı Edhem İzzet Benice, 1903 yılında İstanbul’da doğar. 

Babası deniz subaylarından Kemahlı Mehmed İzzet Bey, annesi Makbule Hanım’dır. 

İskilip Rüştiyesi’nde Galatasaray Sultânîsi’nde Deniz Ticaret Mekteb-i Âlisi’nde 

öğrenimini tamamlar. Öğretmenlik yapar ve çeşitli devlet görevlerinde bulunur. 28 

Mart 1967’de vefat eder. 

1920’de daha öğrenciyken Tevhîd-i Efkâr’da başlayan gazetecilik ve yazarlık 

hayatı ölünceye kadar devam eder. Uzun yıllar Vatan, Son Saat, Zaman ve Millîyet 



 173

gibi gazetelerde yazı işleri müdürlüğü ve yazar olarak çalıştıktan sonra 1936’da 

kendi hesabına Açıksöz (1936-1937), 1937’de Son Telgraf ve 1939’da İkdam adlı 

günlük gazeteleri çıkarır. 1943’te İkdam’ın adını Gece Postası olarak değiştirir.  

Bazı yazılarında Bedi Vecdet takma adını kullanır, günlük hadiselerden 

beslenen siyasî mizah, hiciv ve magazin ağırlıklı bir gazetecilik anlayışı vardır. Bir 

yandan da geniş halk kesimleri tarafından beğenilerek okunan aşk ve macera 

romanları yazar. 

ESERLERİ: Çıldıran Kadın (1927) – Istırap Çocuğu (1927) – Yakılacak Kitap 

(1927) – Aşk Güneşi (1930) Gözyaşları (1932) – Beş Hasta Var (1932) – On Yılın 

Romanı (1933) Yosma (1936) – Sen de Seveceksin (1942) – Foya (1944) – Ben Hiç 

Sevmedim (1947) – Pota (1956) – Adsız Şehit (1964) – Bir Cinayet Davası ve Çöl 

Yıldızı gibi bazı romanları ise tefrika aşamasında kalmıştır.  

 

KAYNAKÇA: 

1) “Benice, Ethem İzzet”, Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi, C.1, Dergâh 

Yay., İst. 1977, sy.397 

2) Gövsa, İ.A.,Türk Meşhurları Ansiklopedisi, Yedigün Neşriyat, İst. 1949, 

sy. 70 

3) Kurdakul, Şükran, Şairler ve Yazarlar Sözlüğü, Cem Yayınevi, İst. 1985, 

sy. 135 

4) Özbalcı, Mustafa, Büyük Türk Klâsikleri, C.14, Ötüken-Söğüt Yay., İst. 

2002, sy. 132-133 

5) Tanzimat’tan Bugüne Edebiyatçılar Ansiklopedisi, C.1, YKY, İst. 2001, 

sy.169 

 

- EMİNE SEMİYE (ÖNASYA) 

İstanbul 1864’te113 doğar. Tarihçi, hukukçu ve devlet adamı Ahmed Cevdet 

Paşa ile Adviye Rabia Hanım’ın kızı ve Türk edebiyatındaki ilk kadın 

                                                 
113 Emine Semiye’nin doğum tarihi için, birbirinden farklı üç bilgiye rastlanır. Kaynakların büyük 

bölümünde doğum tarihi 1868 bir kısmında ise 28 Mart 1866 olarak yer alır. Emine Semiye’nin 

doğum tarihi hakkında, Ahmed Cevdet Paşa’nın mektubuna dayanan ve gerçeğe en yakın eldeki son 



 174

romancılarından Fatma Âliye Hanım’ın kız kardeşidir. Paris ve İsviçre’de psikoloji, 

sosyoloji eğitimi alır. Selânik’te kız okulları müfettişliğinde bulunur. Bir ara İttihad 

ve Terakki Cemiyeti’nde görev alır, İstanbul, Edirne ve Anadolu okullarında Türkçe 

öğretmenliği yapar. 1944’te vefat eder. 

Edebiyata küçük öykülerle giren Emine Semiye, kendi adının yanı sıra zaman 

zaman Emine Vahide, Merhum Cevdet Paşa’nın küçük kerimesi Emine Semiye, 

Semiye Binti Cevdet, Emine Semiye Binti Cevdet, Muallime-i Nahûsa Hâce Şerife 

Mürşide, Nasfet Binti Ahmet gibi müstear isimler de kullanır. Selânik’te yayımlanan 

Mütalaa (1896), Kadın (1908-1910) gazetelerinde ve İnci dergisinde (21-27,1919-

1921) başyazarlık yapar. İstanbul’daki Hanımlara Mahsus Gazete (1895) başta olmak 

üzere Bahçe, Asır, Yeni Asır, Yeni Edirne, Şûrâ-yı Ümmet, Resimli Kitap, Yeni 

Gazete, Saâdet, İzler, Pâyitaht gibi gazete ve dergilerde yazıları yayımlanır. 

ESERLERİ: 

ROMAN: Sefalet (1907) – Gayya Kuyusu  

DİĞER: Hulasa-i İlm-i Hesap (1892) 

 

KAYNAKÇA: 

1) Aydüz, S. “Önasya, Emine Semiye”, Yaşamları ve Yapıtlarıyla 

Osmanlılar Ansiklopedisi, C.II, Yapı Kredi Kül. ve Sanat Yay., İst. 1999, sy.430 

2) Banarlı, N. S., Resimli Türk Edebiyatı Tarihi, C.II, MEB, Ankara 1971, 

sy. 994 

3) Enginün, İ., “Emine Semiye”, Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi, C.III, 

Dergâh Yay.,  33 

4) Esen, Nüket, “Bir Osmanlı Kadın Yazarın Doğuşu”, Journal of Turkish 

Studies- Türklük Bilgisi Araştırmaları, Agâh Sırrı Levend Hatıra Sayısı I, Sayı:24, 

2000, sy. 116 

5) İhsanoğlu, E. – R. Şeşen – C. İzgi, Osmanlı Matematik Literatürü Tarihi, 

İst. 1999, sy. 507 -508 

                                                                                                                                           
bilgiye göre ise yazar, Hicri 1 Ramazan 1280/8 Şubat 1864’te dünyaya gelmiştir. (bkz. Kaymaz, 

Kadriye Gölgedeki Kalem Emine Semiye, Küre Yayınları, Ocak 2000) 

 



 175

6) Kaymaz, Kadriye, Gölgedeki Kalem Emine Semiye, Küre Yayınları, Ocak 

2000 

7) Kodaman, Bayram, “Tanzimat’tan Sonra Kadın”, Tercüman Kadın 

Ansiklopedisi, C.2, Tercüman Gazetecilik ve Matbaacılık A.Ş., İst.1984, sy.503-516 

8) Korkmaz, Şefika, Osmanlı Kadın Hareketinde Bir Öncü Emine Semiye 

Hayatı, Eserleri, Fikirleri, Timaş Yay., İst. 2008 

9) Kurnaz, Şefika, Cumhuriyet Öncesinde Türk Kadını (1839-1923), MEB, 

Ankara 1992, sy. 74-79 

10) Zihnioğlu, Yaprak, “Erken Dönem Osmanlı Hareket-i Nisvanı’nın İki 

Büyük Düşünürü Fatma Aliye ve Emine Semiye”, Tarih ve Toplum, Haziran 1999, 

Cilt 31, Sayı 186, sy. 4-11 

 

- ERCÜMEND EKREM (TALU) 

1888’de İstanbul’da doğar. Babası büyük şair ve ediplerimizden Recaizâde 

Mahmud Ekrem, annesi Güzide Hanım’dır. Galatasaray Sultânîsi’ni bitirdikten sonra 

siyasal bilgiler okumak üzere Paris’e gider. 1905’te dönünce Yurt içi ve yurt dışında 

çeşitli devlet görevlerinde bulunur. 1950 yılında kendi isteğiyle emekliye ayrılır. 16 

Aralık 1956’da İstanbul’da vefat eder. 

İlk yazıları Çocuklara Mahsus Gazete’de yayımlanır.(1904) Asıl ününü 

Meşrutiyet’ten sonra çeşitli dergi ve gazetelerde yayımlanan makale, fıkra, sohbet, 

gülmece öyküleri ve romanlarıyla sağlar. Mütareke Döneminde ise Aka Gündüz ile 

birlikte bir mizah dergisi olan Alay’ı çıkarır.(1920-22) Tercüman-ı Hakikât’te 

“Ebülmuvakkar” takma adıyla siyasal, toplumsal ve edebi makaleler yayımlar. Millî 

Mücadele karşıtı Peyâm-ı Sabah dışında hemen hemen bütün gazete ve dergilerde 

imzalı, imzasız ya da takma adlarla yazar. Recaizâde Ercümend Ekrem, 

Ebülmubakkar, Ermel Talu, Çekirge, Ulat, Karga, Kertenkele, Âşık, Torik Necmi, 

Cin Ahmet, Evliya, Evliyayı Cedit, Kerbela, Meşhedi imzalarını da kullanır. 

ESERLERİ:  

ROMAN: Evliyâ-yı Cedîd (1920) – Gün Batarken (1920) – Sabir Efendinin 

Gelini (1922) -  Asrîler (1922) – Kopuk (1922) – Şevketmeâb (1925) - Kan ve İman 

(1925) – Kundakçı (1926) – Zeyl-i Evliyâ-yı Cedit (1925) – Meşhedi ile Devr-i Âlem 



 176

(1927) – Gemi Arslanı (1928) – Meşhedi Polis Hafiyesi (1931) - Meşhedi Ankara’da 

(1933) - Meşhedi Arslan Peşinde (1934)  

HİKÂYE: Terâvihten Sahura (1923) – Sevgiliye Masallar ( 1925) – Kız Ali 

(1926) – Meşhedi’nin Hikâyeleri ( 1926) – Gün Doğmayınca ( 1927) – Güldüren 

Kitap ( 1928)  

TİYATRO: Erenler (1926)  

ANI: Dünden Hatıralar (1945) 

 

KAYNAKÇA: 

1) Akyüz, K., “Talu, Ercüment Ekrem”, Türk Ansiklopedisi, C. 30,MEB, Ank 

1981, sy. 373 

2) Çetin, A., “Ercümend Ekrem Talu” İslâm Ansiklopedisi, Diyanet Vakfı 

Yay., C.11, 274-276 

3) Gezgin, Hakkı Süha, Edebî Portreler (Haz. Beşir Ayvazoğlu), Timaş Yay., 

İst. 1997 

4) Hisar, A.Ş., “Ercüment Ekrem Talu’ya Dair Hatıralar”, Türk Yurdu, S.264, 

Ocak 1957, sy. 548-550 

5) Hisar, A.Ş., Kitaplar ve Muharrirler I – Mütareke Dönemi Edebiyatları, 

YKY, Mayıs 2008, sy. 49-53 

6) Ozansoy, Hâlid Fahri, Edebiyatçılar Çevremde, Sümerbank Kül.Yay., 

5/109 Ankara 1970, sy. 7-12 

7) Özerdim, N.S.,  “Ercüment Ekrem Talu”, Yeni Yayınlar Dergisi, C.II, S.3, 

Mart 1957 

8) Talu, Ercümend Ekrem, Geçmiş Zaman Olur Ki, (Haz. Alâattin Karaca) 

Hece Yayınları, Ank. Mayıs 2005 

9) Tarım, R., “Talu, Ercüment Ekrem”, Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi, 

C.8, Dergâh Yay.,İst.1998, sy. 216-218 

10) Tarım, R., “Ercüment Ekrem Talu’nun Romanlarında Milli 

Mücadele”, Marmara Üni. Sos. Bil. Enst. YL Tezi, İst. 1986 

11) Tarım, R., “Ercüment Ekrem Talu Üzerine Bir Bibliyografya Denemesi”, 

Marmara Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Dergisi, S.6, 1991, sy. 245-309 

12) Yücebaş, H., Bütün Cepheleriyle Ercüment Ekrem, İst. 1957 



 177

- FLORİNALI NÂZIM (MEHMED NÂZIM ÖZGÜNAY) 

1883’te Manastır’ın Florina kasabasında doğan Mehmed Nâzım, Manastır 

Evrak Müdür Muavini Hâlid Nâzım’ın oğludur. İstanbul’da hukuk öğrenimi 

görür.(1906) Emekli olduktan sonra İstanbul’da avukatlık yapar. 6 Haziran 1939’da 

Üsküdar’da vefat eder.  

Dil ve teknik yönden oldukça başarılı şiirleriyle tanınır. Son yıllarında kendi 

kendisini “şiir kralı” ilan etmesi çevresince hoş karşılanmaz. Kendi geçiminden 

keserek gazetelerin reklam sütunlarında manzumeler ve kendisini öven yazılar 

bastırdığı söylenir. Abdülhâk Hâmid etkisinde kalır, Abdülhâk Hâmid, Tevfik Fikret 

ve Nef’î gibi ünlü şairleri öven risaleler yazarak kendisinden bahsedilmesini sağlar. 

ESERLERİ: Sünbülistan-ı Musikî (1909) – Zafer Terâneleri (1918) – 

Terennümler Teellümler (1924) Ziya Gökalp’in Tabutu Huzurunda (1924) – 

Cumhuriyet Marşları (1924) - Nef’î ve Fikret’in Büyük Ruhlarına (1925) – Hatırat-ı 

Meşahir (1925) – Yadigâr-ı Takdis-i Fikret (1926) Türk’ün Büyük Zaferi (1928) – 

Tefeyyüz (1928) – Şâir-i Â’zâmımızı Tebcil (1928)  Ebediyet Yolunda Bir Hitabe 

(1927) – Türk Şiir Krallığı Neden ve Nasıl Doğmuştur? (1934) 

 

KAYNAKÇA: 

1) Akçura, Gökhan “Florinalı Nazım ya da Türk Şiir Krallığı Neden ve Nasıl 

Doğmuştu?”, Tarih ve Toplum, C.12, s.70, Ekim 1989, sy. 39-42 

2) Ayvazoğlu, Beşir, Kâinatça Tanınmış Türk Şiir Kralı Florinalı Nazım ve 

Şaşaalı Edebî Hayatı, Kapı Yay., Ank. 2007 

3) Bayraktar, D. “Nâzım (Florinalı)”, Yaşamları ve Yapıtlarıyla Osmanlılar 

Ansiklopedisi, C.II, YKY, İst. 1999,  sy.352 

4) Gövsa, İ. A., “Nâzım Özgünay, Florinalı”, Türk Meşhurları, Yedigün 

Neşriyatı, İstanbul 1945 s. 278 

5) İbnülemin Mahmud Kemal, Son Asır Türk Şairleri, C.III, Orhaniye 

Matbaası, İst. 1930, sy. 1155-1159 

6) “Özgünay, Mehmed Nazım”, Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi, C.VII, 

Dergâh Yay., İst. 1990,  sy. 214 

 

 



 178

- HÂLİD FAHRİ ( OZANSOY) 

Hekim Mehmed Fahri Paşa ile Zehra Hanım’ın oğludur. Şair ve yazar Gavsi 

Ozansoy ise oğludur. 1891’de doğar. Pek çok lisede öğretmenlik yapar ve 1956’da 

yaş haddinden emekliye ayrılır. Son günlerine kadar yazı faaliyetlerini devam ettiren 

Hâlid Fahri kısa süren bir rahatsızlık sonunda kalp krizinden ölür. (23 Şubat 1971)  

Hâlid Fahrinin ilk yazıları Tirâje dergisinde yayımlanır. 1912’den itibaren 

Rübap dergisinde yazı ve şiirleri çıkar. Hâlid Fahri’nin elliden fazla gazete ve 

dergide 500’ün üzerinde şiiri, çeşitli konularda 1500’den fazla makalesi, basılmış 34 

telif kitabı ve bir o kadar çeviri ve uyarlama eseri bulunmaktadır. Yazı ve şiirlerinin 

çıktığı süreli yayınların başlıcaları şunlardır: Alemdar, Peyâm, Pâyitaht, Peyâm-ı 

Sabah, Cumhuriyet, Son Posta, Tercüman gazeteleriyle Kehkeşan, Şehbâl, Türk 

Yurdu, Yeni Mecmua, Temaşa, Servet-i Fünûn-Uyanış, Hayat, Varlık, Türk 

Tiyatrosu, Çınaraltı, Hisar, İstanbul dergileri. Uzun yıllar Servet-i Fünun-Uyanış 

dergisini yöneten Ozansoy, Nedim adlı edebi haftalık dergi çıkarmış, bir süre 

İstanbul Şehir Tiyatroları’nın dergisi Türk Tiyatrosu’nu yönetmiştir.  

Kısa ömürlü küçük edebî topluluklardan Nesl-i Âti ve Nâyiler arasında 

bulunmuş olan Hâlid Fahri 1914’ten sonra “Aruza Veda” adlı şiiriyle Milli Edebiyat 

akımına katılır ve konuşulan Türkçeyle şiirler yazmaya başlar. Daha sonra Beş 

Hececiler’den biri olarak anılırsa da fazla öne çıkmaz.  

ESERLERİ:  

ŞİİR: Rüya (1912) – Cenk Duyguları (1917) – Efsaneler (1919)  - Bulutlara 

Yakın (1920) Zakkum (1920) – Gülistanlar, Harabeler (1922) – Paravan (1929)  

Balkonda Saatler (1929) – Sulara Dalan Gözler (1936) – Hep Onun İçin (1962)  

Sonsuz Gecelerin Ötesinde (1964) 

OYUN: Baykuş (1916) – İlk Şair (19239 – Sönen Kandiller (1926) – Nedim 

(1932) – On Yılın Destanı (1933)  

ROMAN: Sulara Giden Köprü (1939) – Âşıklar Yolunun Yolcuları (1939) 

ANI: Edebiyatçılar Geçiyor (1939) – Darülbedayi Devrinin Eski Günlerinde 

(1964) – Eski İstanbul Ramazanları (1968) – Edebiyatçılar Çevremde (1970)  

 

 

 



 179

KAYNAKÇA: 

1) Acehan, A.,  “Halit Fahri Ozansoy’un Hayatı Eserleri Sanatı”, Sakarya 

Üni. Sos. Bil. Enst. Yayımlanmamış Doktora tezi, 1998 

2) Aktaş, Ş., “Halit Fahri Ozansoy”, Büyük Türk Klasikleri, C.XII, sy. 343-

346 

3) Balcı, Olcay, Halit Fahri Ozansoy’un Makaleleri, Dumlupınar Üni. Sos. 

Bil. Enst., YL Tezi, Kütahya 2001 

4) Gezgin, H.S., Edebi Portreler, (haz. H.B. Ayvazoğlu), Timaş Yay.,  İst. 

1999,sy.121-123 

5) İbnülemin Mahmud Kemal, Son Asır Türk Şairleri, C.I, Orhaniye 

Matbaası, İst. 1930, sy. 518-519 

6) Kurdakul, Şükran, Çağdaş Türk Edebiyatı, C.1, Bilgi Yayınevi, Ank. Ocak 

1994, sy. 216-219 

7) Meram, Ali Kemal, Halid Fahri Ozansoy’un Şiirleri, Servet-i Fünun 

S.2174, 1938 

8) Nebioğlu, O., Türkiye’de Kim Kimdir: Yaşayan Tanınmış Kişiler 

Ansiklopedisi, Nebioğlu Yayınevi, İst. 1962, sy. 476 

9) “Ozansoy, Halit Fahri”, Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi, C.VII, 

Dergâh Yay., İst. 1990, sy. 166-168 

10) Özgül, M.K., Halit Fahri Ozansoy: Hayatı ve Eserleri, Kül. ve Turizm 

Bak. Yay., Ank. 1986 

11) Yazar, M. Behçet, Edebiyatçılarımız ve Türk Edebiyatı, Kanat Kitabevi, 

İst. 1938, sy. 150-167 

12) Yazar, M. B., Edebiyatçılar Âlemi Edebiyatımızın Unutulan 

Simâları,(Haz. Mustafa Everdi) 21.YY.Yay., Ankara Kasım 1999 sy. 120-122 

 

- HALİL NİHÂD (BOZTEPE)  

Halil Nihad, Hasan Efendi ile Mürüvvet Hanım’ın oğludur. 1880’de 

Trabzon’da doğar. Fransızca öğrenmek için bir müddet Trabzon “Freres” mektebine 

devam eder. Aynı zamanda bu mektepte Türkçe öğretmenliği yapar. Ailesinin 

geçimini temin için Trabzon Duyûn-ı Umûmîye İdaresi’ne memur olarak girer. 

Duyûn-ı Umûmîye’nin lağvı üzerine Osmanlı borçlarının halli için Paris’e giden 



 180

heyette bulunur.(1925) Döndükten sonra Gümüşhane ve Trabzon mebusu olarak 

Meclis’te görev yapar. 17 Şubat 1949’ta vefat edene kadar bu görevde kalır. Kendi 

isminin dışında “Maytap” imzasını da kullanan Halil Nihad’ın son yıllarında sağlığı 

iyice bozulur. Fazla miktarda aldığı uyku ilacı sebebiyle 1949’da Ankara’da vefat 

eder.  

1908’den başlayarak aruz ve hece ile yazdığı mizahi şiirleriyle tanınır. 

Fransızcadan ve bilhassa Alponse Daudet’den çeşitli tercümeleriyle bu Fransız 

yazarının memleketimizde tanınmasını sağlar.  Ayrıca 1922’de Nedim Divânı’nı 

büyük bir özenle yeniden kitap haline getirir. 

ESERLERİ: 

ŞİİR: Sihâm-ı İlhâm(1921), Âyîne-i Devrân (1924), Mahitap (1924), Ağaç 

Kasidesi (1947) 

ÇEVİRİ: Alphonse Daudet’den Taraskonlu Tartaren, Değirmenimden 

Mektuplar.  

 

KAYNAKÇA: 

1) Gövsa, İ.A., “Boztepe, Halil Nihad”, AA, V, 1686-1687 

2) İbnülemin Mahmud Kemal, Son Asır Türk Şairleri, C.III, Orhaniye 

Matbaası, İst. 1930, sy. 1226-1231 

3) Okay, O., Büyük Türk Klasikleri, C.XI, Ötüken Neşriyat, İst. 1992, sy. 49-

59 

4) Ortaç, Y.Z., Portreler: Bir Varmış Bir Yokmuş, Yeni Matbaa, İst. 1960, 

sy. 161- 166 

5) Şenocak, K., Yanardağ Şairimiz Halil Nihad Boztepe, Acar Matbaacılık, 

İst. 1989 

6) Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi, C.1, Dergâh Yay., İst.1977, sy. 463-

464 

7) Uzun, M., “Boztepe, Halil Nihad”, İslâm Ansiklopedisi, C.VI, Diyanet 

Vakfı,  Ank. 1992, sy. 222-223 

8) Yazar, Mehmet Behçet, (Haz. Mustafa Everdi) Edebiyatçılar Âlemi- 

Edebiyatımızın Unutulan Simaları, 21.yy. Yay., Ank. Kasım 1999, sy. 117-119 

 



 181

- HÂŞİM NÂHİD ( ERBİL) 

Eserlerinde kullanmamasına rağmen, Haşim Nahid’in tam adı Mehmet Haşim 

Nahid’dir. Irak’ın Erbil şehrinde 1880’de dünyaya gelmiştir. Babası devlet memuru 

olan Erbilli Ebubekir Efendi, annesi ise Hatice Hanım’dır. İlköğrenimine Erbil’de 

başlar, Amarra’da devam eder. Daha sonra İstanbul’a gelir ve burada Hukuk 

Mektebi’ni tamamlar. İkdam gazetesinin muhabiri olarak Paris’e gider, orada iktisat 

ve sosyoloji dersleri alır. Yurt içi ve yurt dışında çeşitli görevlerde bulunur, 

öğretmenlik yapar. Emekli olduktan sonra 1950’li yıllarda Ankara’da avukatlık 

yapar. Haşim Nahid, hayatı boyunca çeşitli dergi ve gazetelerde farklı konularda 

yazılar kaleme almıştır.30 Mart 1962’de vefat eder.  

ESERLERİ: Türkiye İçin: Necât ve İ’tilâ Yolları (1913) - Deliren Esir (oyun, 

1920) -  Üç Muamma: Garp Meselesi, Şark Meselesi, Türk Meselesi (1921) - Dil 

Tekniği (1942)     

 

KAYNAKÇA: 

1) Birinci, Ali “Türk Ocağından Simalar: Erbil’li Haşim Nahid’in Hayat 

Hikâyesi”, Türk Yurdu, C. 20, S. 156, Ankara 2000, s. 5 

2) Kerkük, İzzettin, “Haşim Nahit Erbil Bibliyografyası”, Türk Kültürü, S. 

401, Yıl. XXXIV, Eylül 1996, s. 36;       

3) Uyanık, Necmi, “Yenileşme Yolunda Bir Türk Aydını ve Ondaki Fransa 

Tesiri Üzerine Bazı Tespitler”, Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi The 

Journal of International Social Research, Volume 2/6 Winter 2009, sy. 665-681 

 

- İHSAN RÂİF 

Şair (Ayşe) İhsan Raif, Servet Hanım ile ünlü devlet adamı Köse Mehmed Raif 

Paşa’nın kızıdır. İhsan Hanım, 1877 yılında babası Beyrut Mutasarrıfıyken doğar. 

Özel öğrenim görerek yetişir; Fransızca ve müzik dersleri alır. İhsan Raif’in ikinci 

eşi Fecr-i Âti topluluğunun en önemli şahsiyetlerinden Şahabeddin Süleyman’dır. 

1926 yılı Nisan ayının ilk haftası içinde Paris’te geçirdiği apandisit ameliyatı 

sırasında yaşamını yitirir. 

Defterinde beklettiği manzumelerinden ilk üçünü, ünlü yazar Mehmed Rauf’un 

1909 yılında “Kadınlara Mahsus” diye çıkardığı Mehasin adlı dergide İ.R. Yeniköy 



 182

gibi imzalayarak yayımlatır. Devrin dergilerinde yazar ve bir kısım şiirlerini 

Gözyaşları (1914) adlı kitapta toplar. Rıza Tevfik’in tesirinde kalarak halk şiirinin 

özelliklerinden kendi şiirinde yararlanan İhsan Raif’te Fecr-i Âti’nin izleri de 

kendisini gösterir. İhsan Raif Hanım halk şiiri geleneğinden yararlanarak, hece 

ölçüsünü kullanan şehirli ilk kadın şair olarak kabul edilir. Günümüzde de 

söylenmeye devam eden birçok güfte bestenin sahibidir. 

 ESERLERİ:  

 ŞİİR: Gözyaşları (1914) Kadın ve Vatan (1914) 

 

KAYNAKÇA: 

1) Bayraktar, D., “İhsan Raif”, Yaşamları ve Yapıtlarıyla Osmanlılar 

Ansiklopedisi, C. I, YKY,  İst. 1999, sy. 645-646  

2) Coşkuntürk, H.,  İhsan Raif Hanım, Kültür ve Turizm Bakanlığı, Ank. 

1987 

3) Enginün, İ., “İhsan Raif Hanım”, Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi, 

C.4, Dergâh Yay., İst. 1981, sy. 347 

4) İbnülemin Mahmud Kemal, Son Asır Türk Şairleri, C.III, Orhaniye 

Matbaası, İst. 1930 

5) Rıza Tevfik, “İhsan Raif Hanımefendi”, Nevsal-i Milli, İst., 1914,sy. 237-

240 

6) Öztürk, Cemil, “İhsan Raif Hanım’ın Yayımlanmamış Şiirleri”, Toplumsal 

Tarih, S.57, Eylül 1998, sy.35-46 

7) Öztürk, Cemil, İhsan Raif Hanım, Yaşamı, Sanatçı Kişiliği, Yayımlanmış 

ve Yayımlanmamış Bütün Şiirleri, Boğaziçi Üni. Yayınevi, İstanbul 2002 

8) Uraz, M., Kadın Şair ve Muharrirlerimiz, Tefeyyüz Kitabevi, İst. 1940, 

sy. 126-129 

 

- KESRİYELİ MEHMED SIDKI ( AKOZAN) 

1890’da Makedonya’nın Kesriye kasabasında doğar. Şarki Karahisar’ın Kızılca 

Mahallesinden Çubukçuoğulları’ndan Ahmed Hamdi Efendi’nin oğludur. Bir süre 

Çubukçuzâde diye tanınır. İstanbul Dârülfünûnu’ndan mezun olur. Öğretmenlik ve 

Milli Eğitim Bakanlığı’da çeşitli kademelerde görev yapar. Gazete muhabirliklerinde 



 183

bulunan Mehmed Sıdkı Akozan. Alman Lisesi’nde Türk edebiyatı öğretmeniyken 

1948’de İstanbul’da vefat eder. Son eseri Küllüknâme’dir. Eser, Beyazıt semtinde, 

Muallimler Bahçesi, Akademi veya Küllük adı verilen ve bilhassa yaz tatilinde 

üniversite ve lise hocalarıyla memleketin birçok fikir ve sanat adamının uğrak yeri 

olan bu köşenin adını almıştır. Bu köşeye ait birçok hatıranın bulunduğunu belirten 

eser, ünlü isimlerin özelliklerini ifade eden tarzda kaleme alınmış bir manzumedir. 

Şiirlerinde S. Şinaver takma adını kullanır. 

ESERLERİ: 

MANZUME: Divançe-i Şinaver (1914) Zayîat, Salâ-yı Cihad (1918) – Kervan 

(1927) – Âveng-i Yârân 

DİĞER: Dul Kadın (1912) – Lâmia, İleri Geri, Oğlumun Defteri, Kurtuluş 

Günleri (1923) – Dikenler, Küllüknâme (1936) 

 

KAYNAKÇA: 

1) İbnülemin Mahmud Kemal, Son Asır Türk Şairleri, C.II, Orhaniye 

Matbaası, İst. 1930, sy.1716-1718 

2) Koçu, Reşat Ekrem, İstanbul Ansiklopedisi, İstanbul Ansiklopedisi ve 

Neşriyat, İst. 1958, C.1, sy. 530 

3) Okay, Orhan, “Kesriyeli Sıdkı Bey’in Küllüknâmesi”, Zaman, 21 Nisan 

1996 

4) Okay, Orhan, Silik Fotoğraflar, Ötüken Yay., İst. 2005, sy.188-193 

5) Yılmaz, A., “Akozan, Mehmet Sıtkı”, Türk Dünyası Edebiyatçıları 

Ansiklopedisi, C.I, Atatürk Kültür Merkezi Başkanlığı Yay., Ank. 2002 sy. 274 

 

- MEHMED RAUF 

1875 yılında İstanbul’da doğan Mehmed Rauf, Ahmed Şükrü Efendi’nin 

oğludur. Bahriye Mektebi’nden 1894’te teğmen rütbesi ile mezun olur. Geçirdiği felç 

sebebiyle uzun süre hasta yatar ve 23 Aralık 1931’de vefat eder. 

Eserlerinden tanıdığı ve hayran olduğu Hâlid Ziya’ya gönderdiği “Düşmüş” 

adlı hikâyesi İzmir’de Hizmet gazetesinde yayımlanır. İlk ciddi edebî 

deneyimlerinden olan “Garam-ı Şebâb” Hâlid Ziya’nın yardımıyla İkdam 

gazetesinde çıkar. Servet-i Fünûn’a geçinceye kadar Mektep dergisinin kadrosunda 



 184

yer alır. Servet-i Fünûn’da yaklaşık beş yıl süren yazı hayatında hikâye, roman, 

mensur şiir, Türk ve Batı edebiyatlarıyla ilgili makale ve incelemeler yazan Mehmed 

Rauf derginin sansür dolayısıyla yayınına ara vermesi üzerine bir süre sessiz kalır. II. 

Meşrutiyet’ten sonra tekrar yazı hayatına döner. 1908’den 1927’ye kadar süren 

dönemde Servet-i Fünûn, Resimli Kitap, Musavver Hale, Musavver Muhît, Şehbâl, 

Şiir ve Tefekkür, Şebâb, Resimli Ay, Sevimli Ay, Güneş dergilerinin yanı sıra Tanin, 

Yeni Ses, Cumhuriyet, Peyam (Peyam-ı Edebî), Pâyitaht, Vakit gazetelerinde yazıları 

çıkar. Rauf Vicdani, Besim Rauf, Cemil Jüpon, Ali Necdet, Mehmed Nafiz 

imzalarını kullanır. Ayrıca Mehasin, Süs, Gelincik ve Sinema Yıldızı adlı dört de 

magazin dergisi yayımlar. 

II. Meşrutiyet’ten sonra tiyatroyla yakından ilgilenen Mehmed Rauf bu konuda 

makaleler yazar, uyarlamalar yapar. 1920’de kurulan Yeni Sahne adlı topluluğun 

sahne yöneticiliğine getirilir.  

ESERLERİ:  

ROMAN: Eylül (1901) – Serap (1909) – Bir Zambak’ın Hikâyesi (1910)  

Ferdâ-yı Garam (1913) – Genç Kız Kalbi (1914) – Menekşe (1915) – Karanfil ve 

Yasemen (1924) – Böğürtlen (1926) – Son Yıldız (1927) – Define (1927) – Kan 

Damlası (1928) – Halas (1929) 

HİKÂYE: İhtizar (1909) -  Âşıkâne (1909) – Son Emel (1913) – Hanımlar 

Arasında (1914)  Bir Aşkın Tarihi (1915) – Kadın İsterse ( 1919) – Üç Hikâye (1919)  

Safo ve Kermen (1920) Pervaneler Gibi (1920) - İlk Temas İlk Zevk (1922) -  Aşk 

Kadını ( 1923) – Gözlerin Aşkı (1924) – Eski Aşk Geceleri ( 1927)  

MENSUR ŞİİR: Siyah İnciler (1901) 

OYUN: Ferdi ve Şürekâsı (1909) – Pençe (1909) – Cidal (1911) – Yağmurdan 

Doluya (1919) – Sansar (1920) – Yara (1935) 

ANI: Edebî Hatıralar (haz. M. Törenek) İst. Kitabevi, 1997 – Mehmed Rauf’un 

Anıları, (haz. R. Tarım), Özgür Yay., İst. 2001 

 

KAYNAKÇA: 

1) Akalın, L. Sami, Mehmed Rauf- Hayatı, Sanatı, Eserleri, 1953 

2) Coşkun, Erdoğan, Mehmet Rauf, Toker Yay., İst. 1976  



 185

3) Çöpatlamaz, Osman, “Mehmed Rauf’un Mensur Şiirleri Üzerine Bir 

İnceleme”, Kırıkkale Üni. Sos. Bil. Enst., YL Tezi, 2006  

4) Kerman, Zeynep, “Mehmed Rauf”, Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi, 

C.5, Dergâh Yay., İst. 1982, sy. 214-216  

5) Koçak, Özgür, “Emile Zola'nın Therese Raquin ve Mehmet Rauf'un 

Eylül Romanlarındaki Evlilik, Aldatma ve Pişmanlık Konularının Analitik 

Olarak Karşılaştırılması”,  Osmangazi Üni. Sos. Bil. Enst., YL Tezi, Eskişehir 

2007 

6) Mehmed Rauf, Siyah İnciler (haz. Rahim Tarım), YKY, İst. 1997 

7) Sedes, S.İ., “Mehmed Rauf”, Atatürk Ansiklopedisi, C.I, sy. 278  

8) Tarım, Rahim, Mehmed Rauf, Hayatı, Sanatı, Eserleri, T. İş Bankası Kül. 

Yay., Ankara Ekim 1998 

9) Tarım, Rahim, Mehmed Rauf Hayatı ve Hikâyeleri Üzerine Bir 

Araştırma, Akçağ Yay., Ank. 2000 

10) Uçman, Abdullah, “Mehmet Rauf”, Yaşamları ve Yapıtlarıyla 

Osmanlılar Ansiklopedisi, C.II, YKY, İst. 1999, sy. 198-199                  

 

- MEHMED HÂLİD (BAYRI) 

1896’da İstanbul’da doğar. Diyarbakırlı Ahmed Muammer Bey’in oğlu olan 

Mehmed Hâlid, beş yaşında babasını kaybedince annesi Maide Hanım tarafından 

büyütülüp yetiştirilir. Daha sonra İstanbul Dârülfünûn’u Edebiyat Fakültesi’ni bitirir. 

Çeşitli devlet görevlerinde bulunduktan sonra 1953’te emekli olur. 27 Ekim 1958’de 

vefat eder.  

Yazı hayatına Mütareke yıllarında Fuad Köprülü ve Yahya Kemal’in 

teşvikleriyle başlar. İsmail Hikmet (Ertaylan) tarafından çıkartılan Düşünce (1922) 

dergisinin ve Anadolu Mecmuası (1924-1925) nın yazı işleri müdürlüğünü yapar. 

Anadolu Mecmuası’nda “İsmail Nami” imzasıyla şiirler yayımlar. Burada Türk millî 

edebiyatının çeşitli türlerini ilk defa tanıtır. Ziyaeddin Fahri (Fındıkoğlu) ile bir 

nizamname hazırlayarak Ankara’da Türk Halkbilgisi Derneği’ni kurar. (1927) Bu 

derneğin bir yıl sonra İstanbul şubesini açar ve kendisini tamamıyla halk edebiyatı ve 

halkıyat çalışmalarına verir. Memleketimizde ilk halkıyat ve halk edebiyatı 

çalışmalarını yürüten başlıca simalardandır. Âşık Remzi Akbaş ve Âşık Hilmi 



 186

mahlasıyla şiirleri de vardır. Yazılarını Dergâh, Anadolu, Azerbaycan, Yurtbilgisi, 

Hayat, İstanbul Belediye, Kalem, Kızılelma, Kopuz, Millî Mecmua, Orhun, 

Tanrıdağ, Tarih Dünyası, Türk Amacı, Türk Yurdu, Türkiye, Ülkü, Yeni Mecmua, 

Yeni Türk, Türk Dili dergilerinde yayımlar. 

BASILMIŞ ESERLERİ: Maziden Bir Yaprak (1919) – Mâniler (1932)  

Cumhuriyet Devrinde Halkbilgisi Hareketleri (1933) – Balıkesirli Bir Şair (1934) 

İstanbul Argosu ve Halk Tabirleri (1934) – Belediye İşleri Kılavuzu (I.C. 1935 – 

II.C. 1936) Halk Şairleri Hakkında Küçük Notlar (1937) – Halk Âdetleri ve 

İnanmaları (1939) – İstanbul Folkloru (I.C. 1947) – Belediye Kanunu ve Gerekçeleri 

(1948) – Halk Şiiri XIX. Yy. (1956) – Halk Şiiri XX. yy. (1957) Âşık Cevherî (1958)  

Âşık Virânî (1959) – Yer Adları ve Yer Adlarına Bağlı Folklor Bilgileriyle İstanbul 

(1964)  

BASILMAMIŞ OLANLAR: Saz Şairleri Hakkında Araştırmalar ( 6.C), 

Bektâşî Şairleri, Üç Kadın Şairimiz, Son Osmanlı Tarihçileri, Çanakkale Savaşı 

Hatıraları, İstanbul Folkloru, Türk Halk Edebiyatında Atatürk ve İnönü, İstanbul 

Semtleri, Yahya Kemal ve Eserleri, Dadaloğlu Hakkında Notlar  

 

KAYNAKÇA: 

1) Baykurt, Şerif, Türkiye’de Folklor, İstanbul 1976,  sy. 137, 188-189 

2) “Bayrı, Mehmed Halid”, Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi, C.1, 

Dergâh Yay., İst. 1977, sy. 366-367 

3) Hınçer, İhsan, “Bayrı (Mehmed Halid)”, İstanbul Ansiklopedisi, C.V, sy. 

2315-2317 

4) Türk Folklor Araştırmaları, (M. Halit Bayrı Özel Sayısı), İst. Ocak 1959, 

sy.114 

5) Necatigil, B., Edebiyatımızda İsimler Sözlüğü, İst. 1960 (11.b. 1983, sy. 

81) 

6) Sançar, Necdet, “Türk Folklorunun Büyük Uzmanı Mehmet Halit Bayrı 

Kitapları, Makaleleri, Şiirleri Hakkında Yazılanlar”, Türk Kütüphaneciler Derneği 

Bülteni, IX/3-4 (1960), sy. 127-147 

7) Tezel, Naki, “Büyük Folklorcu Mehmed Halid Bayrı”, Türk Dili, S. 87 

(1958), sy. 160-164 



 187

8) Uçman, Abdullah, “Bayrı, Mehmed Halid”, İslâm Ansiklopedisi, C.5, 

Diyanet Vakfı, İst. 1992, sy. 274-275    

  

- MUSTAFA ŞEKİB (TUNÇ) 

Türk kültürünün büyük ilim ve fikir adamlarından hatta aynı zamanda 

sanatkârlarından Mustafa Şekib, 1886’da İstanbul’da doğar. Babası Nüfus Nâzırı 

Yusuf Besim Bey’dir. 1905’te ailesiyle İstanbul’a gelen Mustafa Şekib, Vefa 

İdadîsi’nde girer. Sabri Cemil (Yalkat) ile “Yeni Mektep” adlı meslekî bir mecmua 

neşreder. Mustafa Şekib’in ilk yazıları bu mecmuada çıkar. Çeşitli şehirlerde 

öğretmenlik yaptıktan sonra Cenevre’deki J.J. Rousseau Pedagoji Enstitüsü’nü 

bitirerek ve psikoloji sertifikası alarak döner. Bakanlık tarafından Darülmuallimat-ı 

Âliyye’ye terbiye ve ruhîyat muallimi olarak tayin edilir. Terbiye mecmuasındaki 

terbiye ve ruhiyata ait yazılarının dikkat çekmesi üzerine Edebiyat Fakültesi 

Müderris Muavinliği’ne tayin edilir. 1953’te 70 yaşını doldurduğu için emekliye 

ayrılır. Psikoloji ve felsefe merakı Vefa Lisesi’ndeki yıllarda başlayan Mustafa 

Şekib, eğitim, psikoloji ve felsefe alanında son Osmanlı ve Cumhuriyet döneminin 

en önemli şahsiyeti olur. Kalp yetmezliğinden kaldırıldığı hastanede 18 Ocak 

1958’de vefat eder ve Zincirlikuyu Mezarlığı’na defnedilir.  

ESERLERİ:  

Bir Din Felsefesine Doğru – Çin Felsefesinin Kaynakları – Felsefe Dersleri 

(1924)  Felsefe-i Din (1927) – Fikir Sohbetleri (1948) – Gülmek Nedir, Kime 

Gülüyoruz? (1921) İnsan Ruhu Üzerine Gezintiler (1943)  – Psikoloji Dersleri (1950)  

Psikolojiye Giriş (1949) Ruh Âleminde (1945) – Ruhîyat (1924) – Ruhîyat Dersleri 

(1919) – Ruhîyat Derslerine Lâyiha (1920) – Ruh Yapımız ve Onun Tipleri 

Bakımından Ahlâk, (1942-43, Üniversite Konferanslarından Ayrı Basım, İst. 1944) – 

Terakki Fikrinin Menşe ve Tekâmülü (1928) – Üç Zihniyet (1940) – Yeni Türk 

Kadını ve Ruhî Münasebetleri (1939) 

ÇEVİRİ: Geçici (François Coppée’den)Üsküp 1910 – Gülme (H. 

Bergson’dan)İst. 1945  

 

 

 



 188

KAYNAKÇA: 

1) Altıntaş, Hayrani, Mustafa Şekip Tunç, Kül. Bak. Yay. Ank. 1989 

2) Derin (Fahri C.), “Mustafa Şekip Tunç”, Bilgi, C.XI, Mart 1958,  

3) Hisar, A. Ş., Kitaplar ve Muharrirler I: Mütareke Dönemi Edebiyatları, 

YKY, Mayıs 2008, sy. 246-250 

4) “Tunç, Mustafa Şekip”, Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi, C.8, Dergâh 

Yay., İst. 1998 

5) Türkmen, S., Mustafa Şekip Hayatını Anlatıyor, Prof. Mustafa Şekip 

Tunç Jübilesi, İst. 1944 

 

- MÜNİR SÜLEYMAN ( ÇAPANOĞLU) 

Gazeteci, yazar Münir Süleyman 1894 yılında İstanbul’da doğdu. Çapanoğlu 

Süleyman Bey ile Zekiye Hanım’ın oğludur. Aynı zamanda Tercümân-ı Ahvâl 

gazetesini çıkaran Agâh Efendi’nin torunlarındandır. Şehbenderzâde Filibeli Ahmed 

Hilmi Bey’den felsefe ve İslâm tarihi, şair Mehmed Celâl Bey’den edebiyat, bir Rum 

kadınından Fransızca dersleri alır.  

İlk yazısı 13 yaşındayken “Mehmed Münir” imzasıyla Şebâb gazetesinde 

yayımlanır. Sabah, İkdâm, Peyâm, Peyâm-ı Sabah, Alemdar, Pâyitaht, Tercümân-ı 

Hakîkat, Saâdet, Zaman, Mizân, Yeni Gazete, Hergün, Haber, Vakit, En Son Dakika, 

Yeni Sabah, Son Havadis, İstiklâl, İleri, Açıksöz, Son Telgraf, Türk Sesi, Hür Adam, 

Yeni İstanbul, Yeni Memleket, Akın, Hâkimiyet, İnkılâp, Şehir, Politika isimli 

gazeteler ve Jâle, Kehkeşan, Donanma, Rübâb, Hande, Güleryüz, İçtihâd, Kadınlar 

Dünyası, Kadınlar Âlemi, Şebâb, Hizmet-i Umûmîye, İslâm Mecmuası, 20.Asır, 

Hafta, Resimli Tarih Dünyası, Tarih Hazinesi, Kahkaha, Radyo Dünyası, Tarih 

Hazinesi, Siyaset, Yedigün, Foto Magazin, Kadın Haftası, Parmak İzi, Bekri 

Mustafa, Keloğlan, Resimli Perşembe, İnci, Hafta, Pazar Postası, Yeni Türk, 

Tarihten Sesler, Edebiyat Âlemi, Türkiye Haftası, Radyo Âlemi, Büyük Doğu, 

Kalkınma, Âlem-i Musîki, Envâr-ı Vicdan isimli dergilerde sürekli veya serbest 

yazar olarak çalışır. 

Çalıştığı dergi ve gazetelerde Münir Süleyman ve Münir Süleyman Çapanoğlu 

imzalarından başka takma olarak Sühâ Bülend, Necib Revnâk, Ali Fuad, Çapanzâde, 

Aksaçlı, Lâedri, Tırpan, Falaka, Köpük, Torpil, Canciğer, Deli Fişek, Cem Oyaoğlu, 



 189

Çağanoz, Candarer, Hulusi Kodaman, Hüseyin Rüştü Tırpan, Neyyir Selman, Pervin 

Safa, Sabit Çelebi, Şaziye Süleyman, Tarım Dede, Babacan, Mastar gibi 50’ye yakın 

ad kullanır. 

ESERLERİ:  

ROMAN: Siyahlar İçinde (1919) – Karakoncolos (1919)  

ÖYKÜ: Düğün Gecesi (1918) – Günahtan Sonra(1918) 

DİĞER ESERLERİ: Bizde Kadınlık (1916) – Basın Tarihimize İlave (1960)  

Basın Tarihine Dair Bilgiler ve Hatıralar (1962) – Türkiye’de Sosyalist Hareketleri 

ve Sosyalist Hilmi (1964) – Basın Tarihimizde Parazitler  (1967) - İdeal Gazeteci 

Efendi Babamız Ahmed Mithad – Basın Tarihimizde Mizah Dergileri (1970) – 

Neyzen Tevfik’in Hayatı ve Eserleri -  Bektaşi Fıkraları – Zeybek Kara Haydutlar – 

Atatürk’ün Vecizeleri – İnönü’nün Vecizeleri – İstanbul Şairi Yahya Kemal  

 

KAYNAKÇA: 

1)Koçu, R.E., “Çapanoğlu(Münir Süleyman)”, İstanbul Ansiklopedisi, 

C.7İstanbul Ansiklopedisi ve Neşriyat, İst. 1965, sy.3734-3736 

2)Nebioğlu, Osman, Türkiye’de Kim Kimdir: Yaşayan Tanınmış Kimseler 

Ansiklopedisi, Nebioğlu Yayınevi, İst.1961, sy.191 

6) Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi, C.2, Dergâh Yay., İst. 1977, sy.118 

 

- NEZİHE MUHİDDİN (TEPEDELENLİGİL)  

Savcı ve ceza hâkimi Muhiddin Bey ile Zehra Hanım’ın kızı Nezihe Muhiddin, 

1889 yılında İstanbul’da doğar. Farsça ve Arapçanın yanı sıra Almanca ve Fransızca 

öğrenen yazar, II. Meşrutiyet’in ilanından sonra çeşitli okullarda yöneticilik ve 

öğretmenlik yapar. Osmanlı Türk Hanımları Esirgeme Derneği’nin kuruluşunda 

(1912) yer alır. Donanma Cemiyeti Hanımlar Şubesi’nin kurucuları arasında bulunur 

ve Müdafaa-i Milliye Osmanlı Hanımlar Heyeti’nde çalışır. Döneminin dergi ve 

gazetelerinde kadının toplumsal hayattaki yerine ilişkin yazıları yayımlanır. Haziran 

1923’te Kadınlar Halk Fırkası’nın, 1924’te Türk Kadınlar Birliği’nin kuruluşuna 

öncülük eder ve 1927’ye kadar başkanlığını yapar. Bu arada Kadınlar Birliği adına 

Kadim Yolu (4. sayıdan itibaren Türk Kadın Yolu, 1925-27) dergisini çıkarır. Maarif 



 190

Vekâleti tarafından 1929’da Gazi Osmanpaşa Erkek Orta Mektebi’ne tayin edilir ve 

bu okuldan emekliye ayrılır. 10 Şubat 1958’de İstanbul’da vefat eder. 

Nezihe Muhiddin imzasını kullanan yazarın, hikâyeleri ile edebiyat ve sanat 

üzerine yazıları Edebiyât-ı Umumiye Mecmuası (1918), Pâyitaht (1921), Kadın Yolu 

(1925-26), Resimli Şark (1932-33), Boğaziçi (1937-38) dergilerinde yayımlanır. 

Muhiddin’in yayımlanan yirmi civarında romanının (1911-1944, İstanbul) yanı sıra 

hikâyeleri, mensureleri, sosyal-siyasal içerikli makaleleri ve çevirileri vardır. 

ESERLERİ:  

ROMAN: Şebab-ı Tebah ( Nezihe Muhlis adıyla) (1911) - Benliğim Benimdir 

(1929) - Güzellik Kraliçesi (1933) – Bozkurt Küçük Mehmed’in Romanı ( 1934) 

Haydudun Sonu ( 1934) – İstanbul’da Bir Landro (1934) – Kevser Nine ( 1934) Ateş 

Böcekleri (1936) – Bir Aşk Böyle Söndü ( 1939) – İzmir Çocuğu: Geçen Cihan 

Harbi Mütareke Seneleri Romanı (1943) – Bir Yaz Gecesiydi ( 1943) Avare Kadın 

(1943) – Kalbim Senindir ( 1943) – Çıngıraklı Yılan ( 1943) – Gene Geleceksin 

(1944) – Sus Kalbim Sus! ( 1944) – Sabah Oluyor ( 1944) 

İNCELEME: Türk Kadını (1931) 

 

KAYNAKÇA: 

1) Beykan, A. – B. Ötüş –Baskett, Nezihe Muhittin ve Türk Kadını 1931 

(Türk Feminizminin Düşünsel Kökenleri ve Feminist Tarih Yazıcılığından Bir 

Örnek), İst. İletişim Yay., 1999 

2) Biner, Özlem, “Türk Feminizmi ve Nezihe Muhittin”, Tarih ve Toplum, 

Ağustos 1999, Cilt 32, Sayı 188, sy.60-63 

3) Çakır, Serpil, “Kadın Tarihinden İki İsim: Ulviye Mevlan, Nezihe 

Muhittin”, Toplumsal Tarih, S.46, Ekim 1997 

4) Tabur, İpek, “Cumhuriyet Döneminde Bir Türk Feministi”,Tarih ve 

Toplum, Kasım 2003, Cilt 40, sayı 239, sy. 67-69 

5) “Tepedelenli, Nezihe Muhittin” Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi, C.8, 

Dergâh Yay., İst. 1998, sy.314 

6) Tuncor, Ferit Ragıp, “Kadın Romancılarımız: Nezihe Muhiddin 

Tepedelenligil”, Yeni Defne, No.171, Temmuz 1996, sy.30 



 191

7) Zihnioğlu, Yaprak, “Bir Osmanlı Türk Kadın Hakları Savunucusu Nezihe 

Muhiddin”, Tarih ve Toplum, Mart 1999, Cilt 31, Sayı 183, sy.4-11 

8) Zihnioğlu, Yaprak, “Nezihe Muhittin Kısa Yaşam Öyküsü, Yetiştiği Ortam 

ve Kadınlardan Etkiler…”, Tarih ve Toplum, Mart 2000, Cilt 33, Sayı 195, sy.69-

73 

9) Zihnioğlu, Yaprak, “Kadın İnkılâbı”, Tarih ve Toplum, Mart 2001, Cilt 35, 

Sayı 207, sy. 27-29 

10) Zihnioğlu, Yaprak, Nezihe Muhiddin Bütün Eserleri I, Kitap Yayınevi, 

İst. Mayıs 2006 

 

- OSMAN CEMAL (KAYGILI) 

Eğrikapı’da bakkallık yapan Mustafa Ağa ile Gülfem Hanım’ın oğludur. 22 

Eylül 1890’da İstanbul’da doğar ve küçük yaşta anne ve babasını kaybeden Osman 

Cemal, akrabalarının yardımıyla askeri okuldan mezun olur. 1912 yılında Tepebaşı 

tiyatrosunda oynanan bir oyun sırasında taşkınlık yapınca Mahmut Şevket Pasa 

suikastına karışmış olabileceği gerekçesiyle Sinop’a sürgün edilir. I. Dünya 

Savası’yla seferberlik ilan edilince affedilir. 1917 yılında hastalanır ve tedavisinin 

uzun sürmesi üzerine 27 yasında zorunlu olarak emekliye ayrılır. Emekli aylığıyla 

geçinemez ve birçok değişik işte çalışır. Bu islerden geçinemeyeceğini anlayan 

yazar, çeşitli okularda öğretmenlik yapar. Ağır tüberküloz ve mide kanseri teşhisiyle 

tedavi görür ve 9 Ocak 1945’te 55 yasındayken vefat eder.  

İlk yazısı 1910 yılında Baha Tevfik’in çıkardığı mizah ağırlıklı yayın yapan 

Eşek dergisinde yayımlanır. Daha sonra Karagöz gazetesi ve Şebâb mecmuasında da 

mizahî yazıları çıkar. Sinop’ta kendisi gibi sürgün olan Refik Hâlid ve Refi Cevad’ın 

özendirmesiyle kalemini bütünüyle mizah çalışmalarına verir. Babıâli’de sürekli 

çalışmaya 1920’de Aka Gündüz ve Ercümend Ekrem’in çıkardığı Alay adlı mizah 

dergisinde yazarak baslar. Bundan sonra ölümüne kadar belirli bir yayın organına 

bağlı kalmadan Alemdar, Sabah, İkdam, Pâyitaht, Akşam, Cumhuriyet, Yeni Gün, 

Son Saat, Vakit gibi çok çeşitli gazete ve dergilerde öykü, manzum öykü, mizahi 

manzume, anı, sohbet, fıkra türünde yazıları yayımlanır. Bir ara tiyatroyla da uğraşır. 

Müzikaller, komediler ve halk tiyatroları için metinler yazar; hattâ bizzat sahneye 

çıkar.  



 192

Kendi isminin yanı sıra O.C., Anber, Kanber, Cımbız, O.C. Kaygısız imzalarını 

da kullanır. Kaygısız soyadını almak istediyse de aynı nüfus dairesinde bu ad 

kullanılmış olduğundan Kaygılı’yı almak zorunda kalır. Bu yüzden soyadı bazı 

kaynaklarda Kaygısız olarak geçmektedir. 

ESERLERİ: 

ROMAN: Çingeneler (1939) - Aygır Fatma (1944) - Bekri Mustafa (1944) - 

Akşamcılar (Tefrika - 1938) - Kovuk Palasın Esrarı (Tefrika 1942)  

TİYATRO: Ramazan Revüsü (1926) – Üfürükçü (1935) 

SÖZLÜĞÜ: Argo Lügati (Tefrika 1932) 

FOLKLOR KİTABI: İstanbul'da Semai Kahveleri Meydan Sairleri (1937) 

HİKÂYE: Çuvalcı Şeyhinin Halefi - Altın Babası (1923) - Bir Kıs Gecesi 

(1923) - Tekin Olmayan Kedi (1925) - Çingene Kavgası (1925) - Gonca'nın İntiharı 

(1925) - Eşkıya Güzeli (1925) - Perili Bostan (1925) - Sandalım Geliyor Varda 

(1938)  

 

KAYNAKÇA: 

1) Apaydın, Mustafa, Osman Cemal Kaygılı’nın Hikâyeleri Üzerinde Bir 

İnceleme, Baki Kitabevi, Adana 2003 

2) Apaydın, Mustafa, Osman Cemal Kaygılı’nın Hikâyeleri, Bogaziçi Üniv. 

Yay,. İst. 2005 

3) Apayadın, Mustafa, Osman Cemal Kaygılı’nın Hikâyeciliği, Boğaziçi Üni. 

Yayınevi, İst. 2006 

4) Ayhan, Erhan, “Osman Cemal Kaygılı’nın Hayatı, Sanatı ve Eserleri”, 

Muğla Üni. Sos. Bil. Enst. YL Tezi, Muğla 2006  

5) Çelik, Behçet, “Destursuz Abdest Bozan Yazar”, Virgül, S.6, Mart 1998 

6) Dizdaroglu, Hikmet, “Ölümünün 35. Yılında Osman Cemal Kaygılı”, Nesin 

Vakfı Yıllığı, İst. 1982(veya Milliyet Sanat, Şubat 1980,sy.76-78) 

7) Koz, M.S., “Kaygılı, Osman Cemal”, Dünden Bugüne İstanbul 

Ansiklopedisi, C.IV, sy.499-500 

8) Kutlu, Mustafa, "Kaygılı, Osman Cemal", Türk Dili ve Edebiyatı 

Ansiklopedisi, Dergâh Yay., C.5, İst. 1982, sy.232-233  



 193

9) Okay, Orhan, “Osman Cemal Kaygılı”, Büyük Türk Klâsikleri, C. 12, 

Ötüken Yay., İst 1992, s. 281 

10) Ozansoy, Halit Fahri, Edebiyatçılar Çevremde, Sümerbank Kültür Yay., 

Ank. 1970, s. 104-110 

11) Yazılı Günler, “Osman Cemal Kaygılı Özel Bölümü, S. 16, Temmuz-

Ağustos 1992, sy.13-36. 

12) Yüzüncü, Reşat Feyzi, Osman Cemal Kaygılı, Hayatı, Şahsiyeti, 

Eserleri, Çığır Kitabevi, İst. 1947 

 

- REFİK HÂLİD (KARAY) 

1888’de doğan Refik Hâlid, Mudurnu’dan İstanbul’a göç etmiş Karakayış 

ailesine mensup Mehmed Hâlid Bey’in oğludur. İstanbul’da Vezneciler’deki Şemsü’l 

Maarif ve Göztepe’deki Taş Mektep’te okudu, bir yandan da özel dersler aldı. 

Galatasaray sultânîsi’den ayrılır, Mekteb-i Hukuk’a geçer. Aynı zamanda bir 

kalemde kâtiplik yapar. II. Meşrutiyet ilan edilince tahsilini ve kâtipliği bırakarak 

gazetecilik yapmaya başlar. Servet-i Fünûn’da ve Tercümân-ı Hakîkat’te tercüman 

ve yazar olarak çalışır. (1909) Son Havadis adıyla kısa ömürlü bir gazete kurar. 

Meşrutiyet sonrasında edebî hareketlerinde önemi olan Fecr-i Âti grubuna katılır.  

Asıl şöhretini “Kirpi” imzası ile Kalem ve Cem gibi mizah dergilerinde yazdığı 

yazılarıyla kazanır. İttihat ve Terakkî’nin ileri gelenlerini taşlayan yazılar yazdığı 

için Sinop’a sürülür.(1913) Ömer Seyfeddin ve Ziya Gökalp’in aracılığıyla 

İstanbul’a döner. Vakit, Zaman, Tasvîr-i Efkâr, Alemdar, Peyâm-ı Sabah 

gazetelerine makaleler yazar. Aydede isimli dergi çıkarır.  Millî Mücadele’ye karşı 

yazıları sebebiyle “150’likler” listesine alınır ve yurdu terk etmek zorunda kalır. 

Beyrut ve Halep’te on beş yıllık sürgün hayatı yaşar. 1938’deki af kanunu ile döner. 

Aydede, Dürenda, Kirpi, Kirpi-i Natuvan, Mübeccel Halit, Nakş-ı Ber-âb, Rehak, 

Vakanüvis takma adlarını kullanır. 18 Temmuz 1965’te vefat eder.  

ESERLERİ:  

HİKÂYE: Memleket Hikâyeleri (1919) – Gurbet Hikâyeleri (1940)  

ROMAN: İstanbul’un İç Yüzü (1920) – Sürgün (1941) – Bugünün Saraylısı 

(1954) – Kadınlar Tekkesi (1956) - Sonuncu Kadeh (1965) 



 194

MİZAH – HİCİV: Sakın Aldanma, İnanma, Kanma (1915) – Kirpinin 

Dedikleri ( 1916) 

HATIRA: Bir Ömür Boyunca 

 

KAYNAKÇA: 

1) Aktaş, Şerif, Refik Halid Karay, Kültür ve Turizm Bak. Yay., Ank. 1986 

2) Ebcioğlu, M., Kendi Yazdıklarıyla Refik Hâlid, Semih Lütfü Kitabevi, İst. 

1943 

3) İleri, S., “Karay, Refik Halid”, Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi, 

C.4, Kültür Bak. Ank. 1994, sy. 462-464 

4) Kutlu, M., “Karay, Refik Hâlid”, Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi, 

C.5, Dergâh Yay., İst. 1982, sy. 192-194 

5) Okay, Orhan, “Karay, Refik Halit”, İslâm Ansiklopedisi, C.24, Diyanet 

Vakfı, Ank. 2001, sy. 480-482 

6) Uçman, Abdullah, “Karay, Refik Halit”, Yaşamları ve Yapıtlarıyla 

Osmanlılar Ansiklopedisi, C.2, YKY, İst. 1999, sy. 16     

  

- SELÂHADDİN ENİS ( ATABEYOĞLU) 

Roman, öykü ve gazete yazarı Selâhaddin Enis, Jandarma Miralayı Enis Bey 

ile Naime Hanım’ın oğludur. 1892’de Antalya’da doğar. Baba tarafı Artvinli olan 

yazar aslen Gürcistan’ın Atabek hanedanındandır. Gazeteci Cem Atabeyoğlu 

oğludur. Hukuk öğrenimini I. Dünya Savaşı dolayısıyla tamamlayamaz ve savaştan 

sonra resmî görevinin yanı sıra Tanin, İleri, İkdam, Pâyitaht, Vakit, Son Saat, 

Cumhuriyet, Son Posta gibi gazetelerde düzeltmenlik, yazarlık, yazı işleri müdürlüğü 

yapar. 11 Haziran 1942’de zatürreeden ölür ve İstanbul’da Feriköy Mezarlığında 

toprağa verilir. 

Selâhaddin Enis’in edebiyat yaşamı 1912’de Rübâb dergisinde çıkan 

yazılarıyla başlar. (1912) Daha sonra düzyazıları ve öyküleri Şair, Fağfur, Nedim, 

Şebâb, Düşünce, Pâyitaht dergilerinde çıkar. Fağfur dergisinde yayımlanan 

“Çingeneler” (Ekim 1918) adlı öyküsü yüzünden kovuşturmaya uğrayan yazar, 

Mütareke Dönemi’nde “Kaplan” adlı bir edebiyat dergisi çıkarır. Bu derginin 

başındaki “sert ve serbest sözlü edebî-içtimai mücadele risalesidir” sözleri Kaplan’ın 



 195

yayın çizgisini ve sütunlarında tartışmaların ağır bastığını gösterir. Selâhaddin Enis, 

Natüralist bir görüşle yazdığı öykü ve romanlarında, halktan kişilerin duyuş ve 

düşünüşlerini, günlük yaşayışı sergilerken. I.Dünya Savaşı yılları ve Mütareke 

Dönemi’nde İstanbul’un seçkin çevrelerindeki ahlak düşkünlüklerini, yozlaşmayı 

anlatır. 

ESERLERİ: 

ÖYKÜ: Bataklık Çiçeği (1924) 

ROMAN: Neriman (1912) Zaniyeler (1923) Sara (1923) Cehennem Yolcuları 

(1926) Orta Malı, Ayarı Bozuklar, Endam Aynası, Mahalle adlı romanları tefrika 

olarak kalmıştır.  

 

KAYNAKÇA: 

1) Alangu, Tahir, Cumhuriyetten Sonra Hikâye ve Roman, 1919/1930, 

İstanbul Matbaası, İst. 1968 sy. 39-42  

2) Ayvazoğlu, Beşir,  Kâinatça Tanınmış Türk Şiir Kralı Florinalı Nazım 

ve Şaşaalı Edebi Hayatı, Kapı Yay., Ankara 2007 

3)Koçu, Reşat Ekrem, İstanbul Ansiklopedisi, C.III, İstanbul Ansiklopedisi ve 

Neşriyat, İstanbul 1960, sy.1185  

4) Ozansoy, Halit Fahri, Edebiyatçılar Çevremde, Sümerbank Kül. Yay., 

5/109 Ankara 1920, sy. 38-43 

5) Şahabeddin Süleyman, “Selâhaddin Enis Bey”, Nevsal-i Milli, İst., 1914, 

sy.212 

6) Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi, Dergâh Yay., C.1, İstanbul 1977, sy. 

210-211 

 

- TOKÂDİZÂDE ŞEKİB 

Rabia Hanım ile şair Tokâdizâde Mehmed Nuri Bey’in oğlu olan Şekib, 12 

Haziran 1871 tarihinde İzmir’de doğar. Günümüzde çok az tanınmış olmasına 

rağmen yaşadığı devrin önemli yazar ve şairlerindendir. Babasının İzmir’in tanınmış 

şairlerinden olması, onun küçük yaştan itibaren şiirle tanışmasına yol açar ve o 

yaşlardan başlayarak Ziya Paşa, Namık Kemal, Muallim Naci gibi şairlerin eserlerini 

okur. Bazı devlet görevlerinde bulunur. II. Abdülhamid yönetimi aleyhinde gizli 



 196

örgüt faaliyetlerine katıldığı gerekçesiyle aralarında Tevfik Nevzat ve Abdulhalim 

Memduh’un da bulunduğu dört arkadaşıyla birlikte Bitlis’e sürgün olarak gönderilir. 

Bir süre sonra bağışlanır ve İttihad ve Terakkî Fırkası’nın çalışmaları içinde yer alır. 

II. Meşrutiyet döneminde bir süre milletvekilliği, Mütareke yıllarında ise edebiyat 

öğretmenliği yapar. 1931’de kurulan İzmir Edebiyat Cemiyeti’nin ilk başkanı olur. 

Oğlunun ölümünden duyduğu büyük üzüntü nedeniyle geçirdiği bunalım sonunda 6 

Ekim 1932’de tabancayla intihar eder.  

İzmir’de Şûle-i Edeb (1896-1897) ve Zılâl (1898) adlarıyla kısa ömürlü iki 

dergi çıkarır. Kendi çıkardığı dergiler dışında Mahfil (1922), İçtihad (1923-25) 

Servet-i Fünûn (1924-25), Muallim, Gencine-i Edeb, İttihad, Çağlayan, Ahenk, 

Hizmet gibi dergi ve gazetelerde yazar. 

YAYIMLANAN ESERLERİ: Neşîde-i Vicdan (1909) Reşehat (1923), Derviş 

Sözleri (1924) Huzur-ı Hilkatte (1925) 

BASILMAMIŞ ESERLERİ: Reşehat (II, III), Kalender Sözleri, Yürek 

Yareleri, Tahliller Tatbikler, Al Birini Vur Ötekine (Oyun) 

 

KAYNAKÇA: 

1) Çağın, S. – M. Kutlu, “Şekib, Tokâdizâde”, Türk Dili ve Edebiyatı 

Ansiklopedisi, C.VIII, Dergâh Yay., İst. 1998, sy. 125-126 

2) Çağın, Sabahattin, Tokadîzade Şekip, Akademi Kitabevi, İzmir 1998 

3) Hüseyin Avni, Tokadizade Şekip: Hayatı, Felsefesi, Eserleri, İzmir 1933 

4) İbnülemin Mahmud Kemal, Son Asır Türk Şairleri, C.I, Orhaniye 

Matbaası, İst. 1930,sy.1782-1785 

5) Tanzimattan Bugüne Edebiyatçılar Ansiklopedisi, C.2, YKY, İst. 

2001,sy. 915 

 

- YAHYA KEMAL (BEYATLI) 

Asıl adı Ahmed Agâh olan şair, 1884’te Üsküp’te doğar. Nişli İbrahim NACİ 

Bey ile Leskofçalı İsmail Paşazâde Dilaver Bey’in kızı Nakiye Hanım’ın oğludur. 

İlköğrenimine Üsküp’te başlar, 1902’de İstanbul’a gönderilir. 1903’te Paris’e gider. 

Orada bazı siyasî ve edebî çevreye girer, dönemin bazı yazarlarını ve politikacılarını 

tanır. Dokuz yıl sonra zengin bir sanat ve kültür birikimiyle İstanbul’a döner.(1912) 



 197

Bazı okullarda tarih, uygarlık tarihi, Batı edebiyatı ve Türk edebiyatı dersleri verir. 

Lozan barış görüşmelerine danışman olarak katılır. (1922) Döndüğünde 

milletvekilliği yapar ve çeşitli görevlerde bulunur. 1949’da emekli olur. 1 Kasım 

1958’de vefat eder.   

1901’de “Hâtıra” adlı şiiri “Üsküp’ten A. Agâh” imzasıyla Musavver Terakkî 

dergisinde yayımlanır. Paris’te kaldığı dokuz yıl içinde dönemin ünlü tarihçilerinden 

Albert Sorel ve Camile Julien’in yazılarını ve derslerini takip eder. Çeşitli yönlerde 

genişleyen kültürü edebiyat ve tarih anlayışında yeni ufuklar açar. Memlekete 

döndüğünde Peyâm-ı Edebî, İleri, Tevhîd-i Efkâr, Pâyitaht, Yarın gazetelerinde tarih 

ve edebiyata dair görüşlerini makaleler hâlinde yayımlar. Yahya Kemal şiirlerini 

sadece dergilerde ve bazı günlük gazetelerde neşreder. Ölümünden sonra yakın dostu 

Nihat Sami Banarlı’nın çabalarıyla kurulan Yahya Kemal Enstitüsü bütün şiirlerini, 

düzyazılarını, anılarını ve mektuplarını 13 kitap hâline getirir. Agâh Kemal, Esrar, 

Mehmed Agâh, Süleyman Sadi imzalarını da kullanır. 

ESERLERİ: 

ŞİİR: Kendi Gök Kubbemiz – Eski Şiirin Rüzgârıyla – Rubailer ve Hayyam 

Rubailerini Türkçe Söyleyiş – Bitmemiş Şiirler 

MAKALE-SÖYLEŞİ: Aziz İstanbul – Eğil Dağlar – Edebiyata Dair – Tarih 

Musahabeleri 

ANI- MEKTUP: Siyasî ve Edebî Portreler – Çocukluğum, Gençliğim, Siyasî 

ve Edebî Hatıralarım  

HİKÂYE: Siyasî Hikâyeler  

 

KAYNAKÇA: 

1) Ayvazoğlu, B., Yahya Kemal: Eve Dönen Adam, Birlik Yay., Ank. 1985 

2) Ayvazoğlu, Beşir, Yahya Kemal: Ansiklopedik Biyografi, Korpus Kül. 

Sanat Yay., İst. 2007 

3) Hisar, A.Ş., Yahya Kemal’e Veda, Hilmi Kitabevi, İst. 1959 

4) Kahraman, A., Yahya Kemal Beyatlı, Şule Yay. İst. 1998 

5) Kaplan, M., “Beyatlı, Yahya Kemal”, Türk Dili ve Edebiyatı 

Ansiklopedisi, C.1, Dergâh Yay., İst.1977, sy. 413-418 



 198

6) Okay, O., “Beyatlı, Yahya Kemal”, İslâm Ansiklopedisi, C.6, Diyanet 

Vakfı, Ank. 1992, sy. 35-39 

7) Tanpınar, A.H., Yahya Kemal, YKY, İst. Ekim 2001 

8) Uçman, A., “Beyatlı, Yahya Kemal” Yaşamları ve Yapıtlarıyla 

Osmanlılar Ansiklopedisi, C.1, YKY, İst. 1999, sy. 318-320 

9) Yahya Kemal: - Ölümünün 50. Yılı, (Editör Kazım Yetiş) Kültür ve 

Turizm Bakanlığı Yay., Ank. 2008 

10) Yücebaş, H., Bütün Cepheleriyle Yahya Kemal, Fakülteler Matbaası, İst. 

1953 

 

- YAŞAR ŞÂDİ 

Asıl adı İsmail Yaşar olan şair, Kayseri Talas kökenli Mustafa Efendi’nin 

oğludur. İlköğrenimini İstanbul Fatih’te tamamlar. Daha sonra Mercan İdâdîsi’ni 

bitirir, Hukuk Mektebi’ne kaydolur. Bir yıl kadar muhasebe bürosunda çalışır. Bazı 

devlet kurumlarında görevlendirilir ve öğretmenlik yapar. 28 Haziran 1923’te vefat 

eder.  

Hece ve aruzla yazdığı şiirlerini bir araya getirdiği iki şiir defteri ölümünden 

sonra arkadaşlarınca yayımlanmak istendiyse de gerçekleştirilemez. Dönemin 

tanınmış kişilerinin el yazılarını içeren, kendisinin “Mecmua-i Hâtırat”ım olarak 

adlandırdığı derlemesi ölümünden sonra Türk ve İslâm Eserleri Müzesi 

Kütüphanesi’ne konur.  

 

KAYNAKÇA: 

1) İbnülemin Mahmud Kemal, Son Asır Türk Şairleri, C.I, Orhaniye 

Matbaası, İst. 1930, sy. 1753-1756 

2) “Şadi”, Tanzimat’tan Bugüne Edebiyatçılar Ansiklopedisi, C.2, YKY, 

İst. 2001 

3) “Şadi, İsmail Yaşar”, Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi, C.8, Dergâh 

Yay.,İst. 1998, sy.83    

  

 

 



 199

-ZİYA ŞAKİR SOKU 

1883’te doğan Ziya Şakir, ilk ve orta öğrenimini İstanbul’da tamamlar. İlk şiir 

ve yazılarını İrtika, Terakkî, Musavver Fen ve Edeb dergilerinde yayımlar. 1906 – 

1908 arasında Hanımlara Mahsus Gazete ve Çocuklara Mahsus Gazete’nin 

sahipliğini yapar. İttihat ve Terakkî Cemiyeti’ne girer. Meşrutiyet’ten sonra Muhlis 

Sabahattin ve Suphi Nuri ile beraber yayımladığı Genç Türk dergisinde İttihatçıları 

eleştirdiği için hayatından endişelenerek Mısır’a kaçar. İstanbul’a döndüğünde 

Sinop’a sürülür; bir süre sonra affedilir. Gönüllü olarak Balkan Savaşı’na katılır; 

Mütareke’den sonra Ankara’ya geçerek Millî Mücadele’ye katılır. Gazetelerde 

yazdığı tarihî yazılarla tanınır. 1928’den sonra Son Posta, Yeni Gün, Son Telgraf, 

Vatan gibi gazetelerde 140 kadar eseri tefrika edilir. Yazı hayatı boyunca gerçek 

isminin yanı sıra, Hüseyin Servet, M. Ziya ve Hâmid Nuri takma isimlerini de 

kullanan yazar, 1959’da vefat eder. 

Eserlerinden bazıları: Küçük Fıkralar – İkinci Sultan Hamid – Nuri Demirağ 

Kimdir? – Selçuk Saraylarında Ömer Hayyam’ın Hayat ve Maceraları, Yarım Asır 

Evvel Bizi İdare Edenler   

 

KAYNAKÇA: 

1) Eryüksel, H., Ziya Şakir Hayatı ve Eserleri, İstanbul 1949 

2) Okay, Cüneyd, “Soku, Ziya Şakir”, Yaşamları ve Yapıtlarıyla Osmanlılar 

Ansiklopedisi, C.II, YKY, İst. 1999, sy. 548-549 

3) “Soku, Ziya Şakir”, Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi, C.8, Dergâh 

Yay., İst. 1998, sy. 33-34  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 200

4. PÂYİTAHT’TAN SEÇİLMİŞ YAZILAR 

 

Kesriyeli Mehmed Sıdkı, “Bugünkü İstanbul”, Pâyitaht, nr.9-1, 3 Şubat 

1337 Perşembe 

 

Yanan güneşle sararmış bu ülkede bahâr… 

Bu gamlı beldenin üstünde yas tutan geceler; 

Sönen ocaklara karşı figân ve gam heceler 

Anan yataklara düşmüş için için ağlar… 

Baban serîr-i memâtında inliyor dalgın 

Evin harâbeye dönmüş dağıldı her tarafın; 

 

Önünde yaslı ve öksüz gelinler ağlarken  

Uçuk benizli yetimler şifâ umar senden 

Sen ey bütün içi ümîd ve itina dolu genç 

Bu saha pek iğrenç!. 

 

Yavaş yavaş yürü ey genç kırılmasın kanadın 

Henüz dağılmadı sisler önünde fırtına var… 

Yarınki pembe ufuklar açar çiçekli bahâr!... 

 

Çekil içinde alevlenmesin o hırs ve kadın 

Senin nasîbe-i ruhun değil bu zehr-i füsûn!.. 

Bırak bu çölde sakat ruhlu hastalar yürüsün!.. 

 

Çamurlu bir uçurumdur bugün, bu belde, bu yol.. 

Çekil de zehrini kussun bugünkü İstanbul.. 

 

 

 

 

 



 201

Selâhaddin Enis,  Musâhabe-i Edebiyye: “Hâlid Ziya Bey’in Edebî 

Şahsiyeti”, Pâyitaht, nr.10-2,  4 Şubat 1337 Cuma 

 

Bizde ale-l-gumûm pek garîb bir telakkî var: Zannediyoruz ki yazdığımız 

hitâbenin dahiline sekiz on Türk ismi ilâve etmekle “ millî bir hitâbe” yazmış oluruz! 

Bu, şüphesiz ki her itibâr ile sakat ve melûl bir düşüncedir.  

Unutmayalım ki hiçbir vakitte millî hikâye demek, eşhâsı “ Ahmed, Mehmed” 

olan bir hikâye demek değildir.  

Romancılarımız arasında en ziyâde Hüseyin Rahmi Bey’in, eşhasını aramızda 

sakin ve mütemekkin olanlardan almakta olduğunu burada bi-l-vesile zikretmeyi 

hakperestlik icâbından telakkî etmekteyiz. Her ne kadar bu pek müstesnâ 

muharririmizin eserlerinde birtakım felsefelere, tahkîye haricinde birtakım 

taşkınlıklara saptığını görüyor isek de biz bunu hiçbir vakitte Hüseyin Rahmi Bey 

için bir nakısa olarak zikr ve işaret edilemez. Çünkü Hüseyin Rahmi, başlı başına bir 

şahsiyet-i mümtazdır ki “ Kendi cû’yi ve kendi eflâkında taîr”dir. 

Hâlid Ziya Bey’i bu memlekette “ millî hikâyeciliğin” bâyisi ve müessesesi 

telakkî edenler, o kanaatteyim ki bu telakkîlerinden hayliden hayliye aldanıyorlar. 

Gerçi Halid Ziya Bey isminde bir zât, bu memleketin edebiyât âlemine “ Aşk-ı 

Memnû” , “ Maî ve Siyah” gibi birtakım romanlar ithâf etmişse de bu eserler, hiçbir 

vakitte millî bir simâyı haîz değildirler, istikbâlin münekkidleri Hâlid Ziya Bey’den 

bahsettikleri zaman şüphesiz ki onu “millî bir hikâyeci” olarak telakkî 

edemeyeceklerdir. Hatta ben, ayrıca o kanaatteyim ki istikbâlin bir “içtimâîyât-ı 

münekkidi” Hâlid Ziya Bey’den bahsettiği zaman onu muzırr bir simâ olarak da 

telakkî etmekte muztarr kalacaktır. Zîrâ Hâlid Ziya Bey pek sehhâr ve rengîn 

kalemiyle memleketin bütün tahassüs ve tefekkürleri üzerine tehekküm ederek bu 

memlekette gayr-i tabiî birtakım tiplerin – ne tam Avrupalı, ne de tam Asyalı, ikisi 

arasında sersem ve perîşân – birçok eşhasın husûl ve vücûd bulmasına hizmet 

etmiştir. İçtimâîyemiz için “ pîç” olan bu eşhası, biz, her gün sağımızda solumuzda, 

önümüzde ardımızda görmekteyiz.  

“Aşk-ı Memnû” dan sonradır ki memleketimizde ellerini göğüsleri üzerine 

koyarak verem öksürüğünü taklîd eden kızlara, “Maî ve Siyah” dan sonradır ki 



 202

memleketimizde saçlarını uzatarak şâir olduklarını zanneden “mecânîn”  e rast 

gelmeye başladık. 

“Nihâl” i bir Türk kızı, “Ahmed Cemîl ”i bir Türk sanatkârı telakkî edenler 

yalnız bir hata da değil aynı zamanda “hakîkat-i içtimâîye” karşısında bir “körlük”te 

de bulunmuş oluyorlar. 

Bu itibar ile Hâlid Ziya Bey’in romancılık âlemimizde “ Pierre Loti” kadar “ 

Türk” olduğunu itirâf etmekle yalan söylemiş değil, bilâkis pek vâzıh olan bir “ 

hakîkat”i ilân etmiş oluruz.  

Gerçi biz Hâlid Ziya Bey’in kudret-i tahkîyesine, müstesnâ ve kuvvetli 

üslûbuna hayrân ve hürmetkârız. Hâlid Ziya Bey, büyük bir romancı, kuvvetli bir 

üslûbkârdır. Bunu inkâr etmek hakîkat nâmına irtikâb edilecek günahların şüphesiz 

ki en eşna’ olur. Yalnız büyük bir romancı, kuvvetli bir üslûbkâr olmak demek, 

hiçbir vakitte “millî bir romancı” olmak demek değildir. 

Hâlid Ziya Bey Ayastefanos’taki müzeyyen ve mutarra villasının 

panjurlarından muhîtini seyretmiştir. O panjurlardan ki bakıldığı zaman İstanbul 

duman ve sis içinden görülür. O panjurlardan ki bakıldığı zaman bahçelerinde ancak 

Avrupakârî yel değirmenleri dönen süslü Frenk köşklerine rast gelinir.  

Hâlid Ziya Bey, mensûb olduğu devrin erbâb-ı kalemi gibi muhîtine girmeye 

asla lüzûm görmemiş ve tasvîr ettiği “ İstanbul”u içine girerek değil, hâricinde 

durarak temâşâ eylemiştir. Bundan dolayıdır ki eserleri, boynunda dürbünü, elinde 

bastonu sokaklarımızdan geçen bir “Avrupa seyyah”ının cümle-i meşhûdâtı 

kabilindendir.  

Hâlid Ziya Bey, o bütün bir memleketin efkâr ve tahassüslerine hâkim olan 

kuvvetli kalemiyle isteseydi, bizde o vakitler yumuşak bir heykel çamuru halinde 

bulunan “hikâyecilik hamuru”ndan “ Roden” in “ Pansur”u kadar büyük bir şaheser 

vücûda getirebilir, bütün bu “cereyan”ın “yatak ve istikamet”ini tahvîl ve tebdîl 

edebilirdi; fakat o buna muvaffak olamadı; çünkü Hâlid Ziya Bey, yalnız Garb’ı 

okumuş; lâkin maalesef onu hazmedememiş ve binâaleyh okuduklarına hâkim 

olamamıştır.  

Hâlid Ziya Bey gibi fikirlerinden fazla hisleriyle hareket eden ve Garb’ın 

abidât-ı  medeniyesi önünde azamî bir hissiyâtla mütehassis bulunmuş olanlar, pek 

ziyâde tabiîdir ki muhîtlerine karşı bir yabancılık hissiyle mütehassis olmaktan fârig 



 203

olamazlar, işte Hâlid Ziya Bey’i hikâyelerinde “ gayr-i millî ve yabancı “ yapan 

müesser, düşünceme göre bu “ nokta” olsa gerektir.  

Bazı tipleri gülünç olmakla beraber Hüseyin Rahmi Bey’de iş tamamıyla bir 

akistir. O, hassasiyet itibâriyle Hâlid Ziya Bey kadar zaîf ve marazî olmadığı, bilakis 

“fikr”i “his”lerine daha hâkim ve gâlib bulunduğu için muhîtine girmekten 

çekinmemiş, istikrâh etmemiş ve bizzat “muhît”in derinliklerine dâhil olarak oradan 

“ hâric-i âlem”i temâşâ ve tasvîr eylemiştir. 

Ne “Aşk-ı Memnû” ne de “Maî ve Siyah” devr-i sâbıktan devr-i hâzıra 

müdevver bir “vesika-i içtimâîye” mahiyetinde olmadığı halde (Şıpsevdi) 

okuduğumuz vakit on beş sene evvelki İstanbul’u hututuyla, elvâhıyla, muhasser 

beşeriyle gözlerimizin önünde dirilmiş ve canlanmış görürürüz. 

Tedkîk ettiğimiz zaman şu neticeyi istihsâl ederiz ki bu memlekette Hâlid Ziya 

Bey’i yalnız bir kısım halkımız okur. Hâlbuki buna mukabil Hüseyin Rahmi Bey’i 

seyyânen herkes aynı zevk ve lezzet ile okur.  

Ta bahsimizin bidâyetinde şu noktayı işaret etmiş idim ki hikâyelerimizin içine 

sekiz on Türk isminin ilavesi, hiçbir vakitte eserlerimizi “millî bir eser” haline 

sokmaz.  

Binâaleyh hikâye ile iştigâl eden gençlerimiz, mesâilerinde bu noktaya bilhassa 

dikkat ve itinâ etmelidirler.  

 

Hâlid Fahri, Musâhabe-i Edebiyye: “Edebiyatta Millî Seciye”, Pâyitaht, 

nr.11-3,  5 Şubat 1337 Cumartesi 

 

Daima işitiyoruz: Bu eser güzel… Fakat millî seciyeden mahrûm.. Bu eser 

üslûb ve tahkîye itibâriyle çok kuvvetli… Fakat tamamıyla bizim hislerimizin 

mahsûlü değil.. Hayâtımıza uygun düşmemiş… İlâh…  

Şimdi meselâ biri çıksa da gündelik gazetelerinde siyâsetten, içtimâîyeden, 

edebîyattan ve felsefeden, hâsılı her şeyden bahseden bazı kimselere sorsa: 

-“Yahu, nedir istediğiniz?...” Acaba ne cevâb verirlerdi?... Yüzde doksan 

eminim ki onlar da ne istediklerini, neye itirâz ettiklerini kendileri de tamamıyla 

bilmezler. Böyleleri için Anadolu’ya iki şâirin herhangi sebep tahtında olursa olsun 

geri gelmesi yeniden yaygarayı basmaya kâfî bir vesiledir. Kendilerinde anka gibi 



 204

gördüğümüz ahlâktan, hamiyetten dem vururlar, tezyîf ve istihkâra kalkarlar. Yarın 

da bu fırsattan istifade ederek tekrar bugünkü edebiyata tekme, yumruk saldırırlar. 

Çünkü onlarca millî seciyeli edebiyat ancak kendi tâbirlerince edebiyatın sahte 

kahramanlarını devirdikten sonra doğabilecektir. Doğrusu insanın bu kadar hazîn bir 

mantığa sahip olabilmesi için mutlaka işlek ve dişlek bir kalemle yazması lazım 

gelir.  

Bugünkü şâir veya nâsirlerin eserlerini millî seciyeden mahrûm diye inkâr 

etmekle emin olalım ki dünkülere de büyük bir mevkî-i şeref ayırmış olmuyoruz. 

Bugünküler şiirde millî ruhu biraz olsun bulamamışlarsa dünküler hiç 

bulamamışlardı: Çünkü meselâ henüz üdebâ-ı cedîdenin puntavan şiirleri, Manş’ın 

sahilinde söylenişleri kabilinden uzun manzumeleri unutulacak kadar aradan bir 

zaman geçmedi. Fecr-i Âti’nin kuğulu ve nilüferli sembolünün diriltileri de 

unutulmadı. Bugünküler hiç olmazsa bu garîbeye düşmediler. Roman ve hikâyeye 

gelince, elbette Ömer Seyfeddîn’in, Yakub Kadri’nin, Refik Halid’in ve daha pek 

çoklarının hikâyeleri Hâlid Ziya’nın mekteb-i edebîsinin René Mejeru’dan Alphonis 

Daudet’ten ve Marcel Proust’tan iktibas edilmişe pek benzeyen kozmopolit ve roman 

külliyatından çok fazla millî bir seciyeye mâliktir. Yalnız bu devrin hikâyeleri 

arasına henüz iki üç ay evvel gazete sütunlarını dolduran üslupsuz birtakım bayağı 

hikâyeleri karıştırmayalım. Çünkü onlar vaktiyle de şikâyet ettiğim gibi son devir 

edebiyatı çirkinleştiren yegâne gönül ve mide bulandırıcı zevksiz numunelerdir. 

Bahsimiz bunlardan hariçtir.  

Mamafih bu münasebetle şunu da itirâf edelim ki edebiyatımız millî zevki 

henüz tamamıyla bulmuş değildir. Bu gâyeye vâsıl olmak için daha pek çok 

uğraşmak lazım geliyor. Ne zaman bugünün şâirleri Anadolu’yu yakından görecek, 

yakından sevecek ve harâb köy kulübelerinde alınları hicrân ve matem çizgileriyle 

kırışmış ninelerin masallarını, hatıralarını dinleyerek koçyiğitlerin destanlarını, 

türkülerini toplayacak, işte ancak ondan sonradır ki Türk şiiri bütün memleketin 

hakîki neşe ve ıztıraplarını terennüm edebilecektir, bir kelimede millî seciyeye 

kuvvetle sahip olacaktır. Hikâye ve romancılarımız da nazarlarını artık Şişli’nin, 

Erenköyü’nün köşklerinden hiç olmazsa bir müddet için uzaklaştırarak meselâ Fatih 

veya Aksaray’ın bir köşesinde sığışan bedbaht Türk ailelerinin hayâtını görmeye ve 

göstermeye karar verirlerse işte o zaman da en canlı Türk romanı, Türk hikâyesi 



 205

vücûda gelecektir. İhtimâl ki bu suretle bizim de Rus romanı gibi bâriz seciyeli bir 

edebiyatımızın mevcudiyetini Garb’e bile tanıtabilecektir. 

Böyle zinde, böyle yüksek ve hakîki bir edebiyatı bekliyoruz. Fakat bunu kim 

yapacak? İşte bunun cevabını bugün kolay kolay veremiyoruz. Bu, bizce henüz bir 

meçhuldür. Şiirde, hikâyede, romanda ve temâşâda ayrı ayrı birer müceddide, birer 

dâhiye lüzûm vardır. Bugünküler en ziyâde lisân-ı Acem’in zevkinden ve nahvından 

kurtarabildi. Ancak senelerce süren uzun bir didişmeden sonradır ki bugün hiç 

olmazsa bu gâyemizin husûlünü görmekle bahtiyarız. Artık hiç kimse Enderun 

lisânıyla sahifeler karalayan muharrirleri şâirleri dinlemek istemiyor. Şimdilik bu 

kadarı da az bir şey değildir. Bu âna kadar daha fazla bir şey yapılamazdı. Fakat 

bundan böyle edebiyatımızın dünkülerden ve bugünkülerden daha ziyade millî zevke 

tercüman olabilecek muharrir veya şâirler yetiştirmesine hiçbir mâni’ yoktur.  

Beş senelik fecî bir harpten sonra geçen acıklı mütareke seneleri yarınki 

edebiyatımıza ateşîn ve samimi bir ilham menbaı olacaktır. Buna hiç şüphe 

etmeyelim!.. 

 

Cenab Şahabeddin, ‘Aşk’ın Terânesi ”, Pâyitaht,  nr. 26-18, 20 Şubat 1337 

Pazar 

Kesriyeli Sıdkı Bey’e: 

 

İşte ben saçları dûşunda perîşân”aşk”ım. 

Hüsn ile, şi’r ile, âhenk ile yoktur farkım. 

Benim en ince gönüllerde emîr-i darabân 

Gençliğin kasr-ı hayâlinde yatan genç sultan. 

Güzelim, şuh u şenim, pür-hevesim, tannâzım 

Yakar âvîze-i ümîdi şuâ’-ı nazım. 

Ellerim sâkî-i hulyâ, leblerim nakl-i sürûr, 

Doludur gözbebeğim bir sarışın mestî-i nûr, 

Râyihamdır gül-i mâzîden uçan ıtr-ı lezîz, 

Güneşimdir eden âtîyi nihâl-i nev-hîz. 

Aks-i destimle gönüllerde kuzahlar kurulur; 

Benim ahcâr-ı hayâlimle gönül ma’bed olur. 



 206

Hem güzel bir gece, hem korkulu rü’yâyım ben: 

Beni koynunda tutanlar bile titrer benden. 

Yârı bir düşman eder, düşmanı bir yâr ederim. 

Pây-ı Leylâ’ya yanık çölleri gülzâr ederim. 

Kalbiniz benden uzakken ne umar gözleriniz? 

Geceler gökyüzü firdevs-i tehîdir bensiz. 

Gülleri âteş eden âteş-i Hakk’ın gülüyüm 

Ebediyyen gözü dillerde açık bir ölüyüm. 

 

1921 Şubat   Cenab Şahabeddin 

 

Nezihe Muhiddin, Kabil, Pâyitaht,  nr. 36-28, 7 Mart 1337 Pazartesi 

 

Bursa Sultanisi’nin son sınıfındaydım. Benim gibi babasız, anasız, fakir 

arkadaşlarım arasında garipliğim onların elemleriyle mezc olur. Bu büyük himâyekâr 

çatının altında, bir ana göğsüne sokulur gibi derin bir samimiyet ve merbutiyetle 

yaşardık. Soğuk ve korkunç bir kış gecesiydi. Keşiş’in karlı ve yüksek şâhikalarından 

kopan karlı ve gürültülü bir rüzgar camlara çarparak, kiremitleri çatırdatarak mektep 

binasını sarsmaya çabalıyordu. Koğuşta yanan sönük bir kandil ziyâsı altında bütün 

yataklardan ağır ve sıcak nefesler kabarıyor ve camlarda ince bir buğu halinde 

toplanıyordu. Bir türlü uyuyamıyordum. Yorganın altındaki harareti zâyi etmemek 

için bilâ-hareket, bir zaman nöbetçinin duvarda büyüyüp küçülen gölgesini seyrettim. 

Yarım saat sonra o da gidip yattı… Hafif bir dalgınlık geçirirken, bir haftadan beri 

yanımdaki yatağı işgal eden arkadaşın benim gibi uyumadığını hissettim, bu Edirne 

muhacirlerinden bir talebe idi. Sesimi mümkün mertebe hançeremde boğarak ona 

seslenmekten kendimi men’ edemedim. 

- Hâlâ uyumadın mı?... O biraz yüksek sesle cevap verdi: 

- Hayır… - Sonra hemen ilave etti – Zaten ben uyuyamam ki! 

- Aman yavaş söyle! diye ihtar ettim fakat uykum büsbütün dağılmıştı. Biraz 

daha mütecessim. Arkadaşım cevabıyla beni epeyce gıcıklamıştı iki dakikalık bir 

sabır ve sükûnetten sonra yorganın kenarından tekrar sesim çıktı:  



 207

- Niçin geceleri uyuyamazsın?... Elbet bir sebep olacak! O bu sefer hemen 

cevap vermedi… Tereddüdü canımı sıkarak tekrarladım.  

- Söylesene ya?.. 

- Hiç! dedi. 

- Nasıl hiç! İnsan geceleri uyuyamazsa elbet bir derdi olur! 

- Geceleri fena rüyalar görürüm… Hele böyle karanlık uzun geceler gözden 

hayaletle görünür! 

- Hele tarif et bakayım nasıl hayaletler görünür? 

Sesi belli olacağı derecede titreyerek cevap verdi. 

- Fena fena hayaller? Hele  iki göz var ki beni hiç bırakmaz! 

- Ne tuhaf çocuksun sen?! Nasıl iki göz?.. Gulyabani gözü mü? Yoksa cadı 

gözleri mi? 

- Alay etme – dedi – Sonra kesik bir hıçkırık arasında ikmâl ederek sustu: 

Kardeşimin gözleri! Son cümle kat’î bir ifade ile bittiği için tekrar bir şey sormak 

cersaretimi kırdı. 

Tecessüm derece-i nihâyeye ermişti. Uykum büsbütün kanatlandı. Boğazımdan 

gayr-i iradî bir iki istifhamkâr mırıltılar sızdı. Fakat arkadaşımın hafif hıçkırıklarını, 

derin derin göğüs geçirmelerini işiterek:- mutlaka ölmüş bir kardeşin gözleri için 

olacak! deyip susmaya mecbur oldum.  

Ertesi sabah, bütün dikkatim, gece, muzdarip yaşadığına hükmettiğim 

arkadaşımın harekâtını takip ve tedkik etmek oldu: O çok garip bir mahlûktu. 

Okurken oynarken, söylerken, yemek yerken birdenbire taş gibi duruyor. Açık mavi 

gözleri cam gibi parlayarak meçhul bir noktaya dikilip kalıyordu artık 

dayanamayacaktım. Onu geceleri uykusuz bırakan kardeşinin ölüm hikâyesini 

mutlaka dinleyecektim. Öğleden sonra, bahçedeki karları ince ince eritecek derecede 

tatlı bir hararet neşreden güneş, bizim bahçeye çıkmamıza müsaade etti. Talebeler 

pür-neşeydiler. Hepsi oynuyor, gülüyor, sıçrıyordu. Ben hemen onu aramaya ve 

bahçeyi dolaşmaya başladım… O, iri bir dev-i kadîdi gibi dikilen bir ağacın eğri 

gövdesine arkasını dayamış, önündeki, metruk, derin ve mahûf bostan kuyusuna 

gözlerini haşyetle dikmiş korkunç gözleriyle bakıyordu… Yavaş yavaş yaklaştım 

birdenbire kolunu tutarak:  

- Yine kardeşini mi düşünüyorsun? dedim. 



 208

O titreyerek silkindi. Gözlerini gözlerime dikti – evet, dedi. Oraya çömeldim. 

Ufak bir taş alarak kuyuya attım. Derinden bir şıpırtı işitildi. Sonra müteessir bir 

gözle ona bakarak sordum: 

- Ne zaman öldü kardeşin? Yanıma çömelerek cevap verdi: 

- Ne zaman mı? Çoktan! Fakat o kendi kendine ölmedi! 

Hayretle bakarak – Kim öldürdü? 

O cam gibi gözlerini açarak keskin bir seda ile – Ben öldürdüm! dedi. O 

saniyede göğsümde müthiş bir ürperme hâsıl olarak bütün vücudumu titreterek 

dolaşıyordu. Bir katilin, bir kardeş katilinin yanı başındaydım! Müddet-i hayatımda 

daha bu kadar çirkin bir tevehhüşle titrediğimi bilmiyorum. Yanımdaki ve herhalde 

benden birkaç yaş küçük olan bu dehşetli mahlûk o dakikada bütün haydutlardan 

devlerden, ejderhalardan daha mahûftu. Bulunduğumuz yer bahçenin uzak ve kuytu 

bir yeriydi. Arkadaşlar pek şen gürültüleri kulağıma daha derin ve uzak geliyordu. 

Hissettiğim tedehhüş ve istikrah bütün hareketimi kudretimi dondurmuştu. O halimi 

anlayarak: 

- Korkma – dedi – Ben kardeşimi aklım ererken öldürmedim… Sonra pek 

muzdaribâne ilave etti – işte şimdi sen nasıl nefret, dehşet hissediyorsan ben her gün 

daha fazla kendimden korkuyorum ve iğreniyorum. Gün geçtikçe bu ızdırabım daha 

dehşetleniyor. Yaşayamayacağım zannediyorum -  Gözlerini kuyuya dikerek birkaç 

dakika sessiz ağladı… 

Şimdi, deminki istikrah yerini yavaş yavaş merhamet gibi yumuşak bir hisse 

terk etmeye başlıyordu. Kardeşini istemeyerek öldüren bir mücrimin vicdan azabı 

hakîkaten şâyân-ı merhamet bir fecîi idi. Bendeki bu derûni tahavvülü hissederek: 

- İstersen sana anlatayım? dedi. 

Küçüktüm – diye başladı – Henüz üç yaşındaydım. Babam, fakat acısını 

hissedemedim. Anne acı acı ağlarken küçücük kardeşimi göğsüne basar ben yanı 

başında mangalın külleriyle oynardım. Annem kardeşimi öper severken içimden bir 

şey sızlayarak kopar, boğazıma tıkanır göğsümde şiddetli bir ağrı duyardım bu hal 

gündüzleri, geceleri hep böyle devam ederdi. O zaman içimden bir şey kabarır taşar, 

annemin kolları arasında sıcak sıcak yatan bu küçük mahlûku bir şey yapmak 

isterdim! Annem kardeşimin gözlerini çok severdi. Çünkü babamın gözlerine 

benzermiş. Hattâ onun gözlerinin güzelliğini komşularımız bile söylerdi. Bir gün 



 209

annem aşağıda bir iş yapmak için yanımızdan ayrılırken – ha oğlum – dedi. 

Kardeşini ağlatma – Beraber oynayınız. Sakın geçen gün yaptığın gibi oyuncaklarını 

kırma sonra seni döverim… Cevap vermedim. Yine içimden o acı şey kabarmaya 

başlamıştı. Annem kardeşimi öpüp severek bıraktı gitti. Ben hemen kalkıp zavallı 

çocuğun önüne oturdum. İlk işim onun yıldız gibi parlayan gözlerini muayene etmek 

oldu. İki parmağımı o iki parlak şeylere temas ettirir ettirmez ağzından hafif bir 

feryad çıktı. Zaten bir gün evvel bir alçı bebeğin gözlerini çıkarmıştım. Parmaklarım 

bu sefer olanca kuvvetiyle kardeşimin gözlerine takıldı. Müthiş, acı bir çığlık koptu. 

Bu bağıran mahlûku susturmak için hemen bir aralık aradım ben kapının arkasına 

onu bıraktığım anda kapı şedîd bir gürültü ile açılarak annem gözleri dışarı fırlamış 

bir halde içeri girdi… Kapının arasından çıkan kardeşim artık annemin baygın kolları 

arasında nefes almıyordu! Mesele anlaşıldı, komşular doldu… Ben bir komşu evine 

sürüklenirken içimde yalnız bir acı vardı: 

Bu gece rakipsiz olarak anneme mâlik olamamak! 

O dehşetli günden sonra annem büsbütün ölü kardeşimi sevmeye başladı. Bu 

eskisinden daha metruk kaldım… Herkesin gözleri bana tuhaf tuhaf bakardı… 

Seneler geçtikçe daha fena oldu. Bu sefer içime ikinci bir karanlık daha çöküyordu… 

Kardeşimin parlak yıldızları gözlerimin önüne geliyor. Sonra elimle oyduğum o iki 

karanlık çukur beni içine doğru çekiyordu. Derdimi kimseye söyleyemiyordum. 

Annemin yüzüne bakamıyor, komşuların fısıltıları yüreğime çöküyor beni o karanlık 

çukurlara yuvarlıyordu. Hele göz lakırdısı edilirken başım eğiliyor eğiliyor, derin 

korkunç bir karanlığa gömülüyordum. İşte hep böyle yaşıyordum bütün günlerim acı 

içinde geçiyor. 

Sustu. Gözleri yine cam gibi parlayarak kuyuya daldı kaldı. Bende ses 

çıkaramadım ne ufak bir kelime-i teselli, ne de münasip bir cevap… Birkaç dakika 

sonra bizi derse davet eden çanın sedası derinden derine aksederken hiçbir şey 

söylemeksizin ağır ağır kalktık yürümeye başladık. 

Bu hikâyeden sonra bana bir ebkemiyyet târî oldu. Bir daha onunla hiç hiç 

konuşamadım. Zaten çok sürmedi, bir sabah yatağında bulunamayan arkadaşımızın 

cesedini akşamüstü metruk kuyudan çıkardılar…   

 

 



 210

Şekib, Sevmem, Pâyitaht,  nr. 42, 21 Mart 1337 Pazartesi 

 

Kalender meşrebim minnetim yoktur, 

Yükseklerde uçan meleği sevmem. 

Koca feylosafa hizmetim çoktur, 

Öpülmek istenen eteği sevmem. 

 

Halkından almıştır yüksek bir pâye, 

Gönül hünkârıdır düşmez ednâya, 

Meylederim sanma zen-i dünyaya? 

İlk kokladığı çiçeği sevmem. 

 

Hemdem midir benim hakîki …., 

Merd olanlar merdi şüphesiz sever. 

Yağmur gibi her gün saçmada Güher 

Adi kahpe çıkmış, feleği sevmem. 

 

Elinde olsa da şu tatlı canım, 

Düşmanıma yoktur komplimanım. 

Husumet ettiğim şahsa imânım! 

Seni seviyorum demeyi sevmem. 

 

Ezelden mâilim nüktedanlığa, 

Hürmetim büyüktür kahramanlığa, 

Nispetim yoksa da pehlivanlığa 

Kolayca bükülen bileği sevmem. 

 

Bu yolda ders aldım ehl-i hikmetten: 

Yırtıcılık yeğdir bence zilletten. 

Hazm yoktur ama hâl-i vahşetden  

Kaplanı severim, köpeği sevmem. 

 



 211

 

Felaket okuna sinemi gerdim, 

Dergâh-ı Rıza’ya postumu serdim, 

Yoldan dönersem ben de namerdim, 

Dönmek menfurumdur, döneği sevmem. 

 

İzmirli Tokadîzâde Şekib 

 

Necmi Nureddin, KılabdanYorgan, Pâyitaht,  nr. 50, 30 Mart 1337 

Çarşamba 

 

Hikâye Müsabakamızda Birinciliği Kazanan: 

Önüme konan çeşit çeşit eşyayı ayırmakla meşgulken yakında bir kadını 

ortalarına alan yeni bir kalabalığın gürültülü muhavereleriyle başımı o tarafa 

döndürmeye mecbur olmuştum. 

Omzunda pek büyük emeklerle işlenmiş parlak kılabdanlı, havai mavi bir 

yorganı taşıyan, halindeki düşkünlüğü, sefaletini saklayamayan bir kadının etrafında 

birikmiştiler. 

Dükkânının kapısı önünde durduğum tuhafiyeci, çok vakittir aşinalığı olan 

insanlar gibi o kalabalık içinde birine haykırdı: 

-Rüstem yine mi o yorgan… A be yahu! Şu karı da bunu sabahtan beri 

satamadı gitti! Sabahleyin üç yüzde kalmıştı: Ben almak da istedim ya! İnat etti. Ve 

sözüne devam etti: 

- Kaça çıktı?  

Muhatabı o patırtılı muhavere arasında ona cevap vermedi. Meşguldü. 

Sonradan ustasının sözünü hatırladı: 

- Ahmet Efendi! İki yüzde… Bu sefer o kadar da vermiyorlar. Bir iki 

homurdandı: 

- Kaltak! Bu tamahkârlıkla devam ederse sabah verilen fiyatın yarısını 

alamayacak; söyledik ya! 

İçimi gıcıklayan, kalbimdeki rikkat hislerini canlandıran bu kısa mükâlemeden 

yarı malumatım vardı. Kendisinden izahat istedim. 



 212

Orası hınca hınçtı. Türlü türlü eşyalar; omuzda elde, kolda.. Her yerde 

taşınıyor, satılıyordu. 

Beride ortaya atılıvermiş bir çift çocuk ayakkabısıyla işlemeli yahud basma 

entariler, giyilmiş kirli çamaşırlar, delinmeye yüz tutmuş gelinlik esvaplar; her şey 

vardı. 

Öbek öbek, bir lokma ekmek alabilmek için bunları pazarda satmaya gelen 

ihtiyar taze bir alay kadınla koydukları pırtıl veya az kullanılmış eşyanın gerisinde 

çömelerek çocuklarına meme veren orta yaşlılar hepsi buradaydı. 

Ömrünün yarısında sefaletten çöken bu kadının yanında, bir de yirmi yaşında 

bir gelinlik kız vardı. Yorganın ikisine ait olduğu besbelliydi. Pahası yavaş yavaş 

yükseliyordu. 

Çarşının her köşesinden geçip giden halk arasından bazı bazı ayrılarak bu 

mezada sokulup gelenler eksik olmuyordu. Etraftan çıkan pazarlık velveleleri, çocuk 

feryadları, dalgalana dalgalana bu beş para noksanına alışveriş etmek için boğuşan 

insanlar üstünde titrek akisler yapıyordu. 

Birdenbire orası bir karıştı. Ayrılanlar tekrar sokulanlar oldu. Şişman dükkâncı, 

beyaz çoraplı ayaklarıyla pike altındaki kesiklerini aradı. Dükkândan atladı: 

- Mezad bitiyor galiba! dedi. O esnadaydı. İki yüz elli kuruş sesi, keskin bir 

sayha tarzında kulaklarda çınladı. Kafası açık kel bir Yahudi’nin kadına doğru 

yaklaştığını gördüm. 

Kadın, son bir ıztırap şehkasıyla içini çekti ve yanındaki kızına sordu: 

- Sonra pişman olma… Bu gelinlik yorganın kızım! dedi. 

Peçesinin altında, yüzünün gençliğini yıprattığı hatları sezilen kızcağız 

annesine döndü: 

- Israr etme anne! Ver. Artık usandım. Hiç olmazsa o para ile bu gece bir sıcak 

yemek yeriz dedi… 

 

Kadıköy 2 Şubat 1921 

 

 

 

                           



 213

   KAYNAKLAR 

 

                             KİTAPLAR 

 

1) Altıntaş, Hayrani, Mustafa Şekip Tunç, Kültür Bakanlığı Yay., Ankara 

1989 

2) Apaydın, Mustafa, Osman Cemal Kaygılı’nın Hikâyeciliği, Boğaziçi Üni. 

Yayınevi, İstanbul 2006 

3) Argunşah, Hülya , “Millî Edebiyat”, Yeni Türk Edebiyatı El Kitabı, 

Grafiker Yay., Ankara 2005, sy.171 

4) Artan, Gündüz, Takma Ad- Soyadı- Rumuz Dizinleri( Tanzimat’tan 

Günümüze), Türk Kütüphaneciler Derneği İçel Şubesi Yay., İçel 1994 

5) Ayhan, Bünyamin, Milli Mücadele’de Basın, Tablet Kitabevi, Konya 

Aralık 2007 

6) Ayvazoğlu, Beşir, Kainatça Tanınmış Türk Şiir Kralı Florinalı Nazım ve 

Şaşaalı Edebi Hayatı, Kapı Yay., Ankara 2007 

7) Barutçu, İrem, Babıâli Tanrıları, Simavi Ailesi, Agora Kitaplığı, Aralık 

2004 

8) Baştunç, Yüksel, Beyoğlu: Dünden Bugüne, Yılmaz Yay., İstanbul 1993 

9) Bergson, Henry (Çev.Yaşar Avunç), Gülme-Komiğin Anlamı Üstüne 

Deneme Henri Bergson, Ayrıntı Yay.,  İst. 1996 (2.b.2006) 

10) Beyatlı, Yahya Kemal, Aziz İstanbul, İstanbul Fetih Cemiyeti, 3. Baskı 

İstanbul 1974 

11) Coşar, Ömer Sami, Milli Mücadele Basını, Gazeteciler Cemiyeti 

Yayınları, İstanbul 

12) Coşkuntürk, Hüveyla, İhsan Raif Hanım, Kültür ve Turizm Bak. Yay., 

Ankara 1987 

13) Çapanoğlu, Münir Süleyman, Basın Tarihine Dair Bilgiler ve Hatıralar, 

Hür Türkiye Dergisi Yayınları, 1962 

14) Çetişli, İsmail – Nurullah Çetin, Abide Doğan, Alim Gür, Şenol Demir, 

Cengiz Karataş, II. Meşrutiyet Dönemi Türk Edebiyatı, Akçağ Yay., Ank. 2007 



 214

15) Dethier, Philipp Anton, (Çev. Ümit Öztürk) Boğaziçi ve İstanbul:19. 

Yüzyıl Sonu, Eren Yayıncılık, İstanbul 1993 

16) Dumesnil, Vera, (Çev. Emre Öktem), İşgal İstanbul’u, İstanbul Kitaplığı, 

İstanbul 1993 

17) Emil, Birol, Reşat Nuri Güntekin, Kültür Bakanlığı Yay., Ankara 1989 

18) Enginün, İnci, Yeni Türk Edebiyatı Tanzimat’tan Cumhuriyet’e ( 1839-

1923), Dergâh Yay., İstanbul Şubat 2006 

19) Enginün, İnci, Yeni Türk Edebiyatı Araştırmaları, Dergâh Yayınları, 

İstanbul 1983 

20) Erdoğan, Tamer, Türk Romanında Mütareke İstanbul’u, Kanat Kitap, 

İstanbul 2005 

21) Gökman, Muzaffer, Sedat Simavi Hayatı ve Eserleri, Apa Ofset 

Basımcılık, İstanbul 1970 

22) Hisar, Abdülhâk Şinasi, Kitaplar ve Muharrirler I, YKY., Mayıs 2008 

23) Ilgar, İhsan, Mütarekede Yerli ve Yabancı Basın, Kervan Yay., 1973 

24) İnuğur, Nuri, Basın ve Yayın Tarihi, Çağlayanlar Kitabevi, İstanbul 1982 

25) İnuğur, Nuri, Türk Basın Tarihi, Gazeteciler Cemiyeti, İstanbul 1992 

26) İskit, Server, Türkiye’de Matbuat İdareleri ve Politikaları, Başvekalet 

Basın ve Yayın Müdürlüğü Yay., 1943 

27) Kabacalı, Alpay, Başlangıcından Günümüze Türkiye’de Matbaa Basın 

ve Yayın, Literatür Yay., İstanbul Eylül 2000 

28) Kanter, M. Fatih, Ölümünün 50. Yılında Belgelerle Reşat Nuri 

Güntekin, İnkılâp Kitabevi İstanbul 2006 

29) Kaymaz, Kadriye, Gölgedeki Kalem Emine Semiye, Küre Yay., Ocak 

2009 

30) Koloğlu, Orhan, Osmanlı’dan Günümüze Türkiye’de Basın, İletişim 

Yay., İstanbul Ağustos 1992 

31) Koloğlu, Orhan, Türk Basını Kuvayi Milliye’den Günümüze, Kültür 

Bakanlığı Yay., İstanbul 1993 

32) Koloğlu, Orhan, 1908 Basın Patlaması, BAS-HAŞ, Şubat 2005 

33) Koloğlu, Orhan, Basın Tarihi, Pozitif Yay., İstanbul Ağustos 2006 



 215

34) Korkmaz, Şefika, Osmanlı Kadın Hareketinde Bir Öncü Emine Semiye 

Hayatı, Eserleri, Fikirleri, Timaş, İstanbul 2008 

35) Kurdakul, Şükran, Çağdaş Türk Edebiyatı, 4 Cilt, Bilgi Yayınevi, 

İstanbul, Ocak 1994 

36) Lekesiz, Ömer, Yeni Türk Edebiyatında Öykü, Kaknüs Yay., İstanbul 

1997 

37) Okay, Orhan, Silik Fotoğraflar, Ötüken Yay., İstanbul 2005 

38) Okay, Orhan,  Batılılaşma Devri Türk Edebiyatı, Dergâh Yay., İst. 2005 

39)Oktay, Ahmet, Cumhuriyet Dönemi Edebiyatı 1923-1950, Kültür 

Bakanlığı Yay., Ankara 1993 

40) Ortaç, Yusuf Ziya, Portreler: Bir Varmış Bir Yokmuş, Yeni Matbaa, 

İstanbul 1960 

41) Ozansoy, Halit Fahri, Edebiyatçılar Çevremde, Sümerbank Kültür Yay., 

5/109 Ankara 1970 

42) Önertoy, Olcay, Cumhuriyet Dönemi Türk Romanı ve Öyküsü, Türkiye 

İş Bankası Yayınları, Ankara 1984 

43) Önertoy, Olcay, Reşat Nuri Güntekin, TDK, Ankara 1983 

44) Özgül, Metin Kayahan, Halit Fahri Ozansoy: Hayatı ve Eserleri, Kültür 

ve Turizm Bak. Yay., Ankara 1986 

45) Özkaya, Yücel, Milli Mücadele’de Atatürk ve Basın, Atatürk Araştırma 

Merkezi, Ankara 1989 

46) Öztoprak, İzzet, Kurtuluş Savaşı’nda Türk Basını: Mayıs 1919 – 

Temmuz 1921, Türkiye İş Bankası Yay., Ankara 1981 

47) Öztürk, Cemil, İhsan Raif Hanım: Yaşamı, Sanatçı Kişiliği, 

Yayımlanmış ve Yayımlanmamış Bütün Şiirleri, Boğaziçi Üniversitesi Yayınevi, 

İstanbul 2002 

48) Saraçoğlu, Ahmet Cemalettin, Mütareke Yıllarında İstanbul, Kitabevi, 

İstanbul 2009 

49) Semih, Mehmet, Mahlaslar, Takma Adlar, Tapşırmalar ve Lakaplar, 

Anahtar Kitaplar, İstanbul 1993 

50) Sunata, İ. Hakkı, İstanbul’da İşgal Yılları, Türkiye İş Bankası Yay., 

İstanbul 2003 



 216

51) Şapolyo, Enver Behnan, Türk Gazetecilik Tarihi ve Her Yönüyle Basın, 

Güven Matbaası, Ankara 1969 

52) Talu, Ercüment Ekrem, Geçmiş Zaman Olur Ki, Hece Yay., Ankara 

Mayıs 2005 

53) Tanpınar, Ahmet Hamdi, XIX. Asır Türk Edebiyatı Tarihi, Çağlayan 

Kitabevi, İstanbul 1997 

54) Tanpınar, Ahmet Hamdi, Sahnenin Dışındakiler, Dergâh Yay., İst. Ekim 

1999 

55) Tarım, Rahim, Mehmet Rauf( Hayatı, Sanatı, Eserleri), T. İş Bankası 

Yay., Ankara 1998 

56) Tarim, Rahim, Mehmed Rauf Hayatı ve Hikâyeleri Üzerine Bir 

Araştırma, Akçağ Yayınları, Ankara 2000 

57) Temel, Mehmet, İşgal Yıllarında İstanbul’un Sosyal Yapısı, Kül. Bak. 

Yay., Ankara 1998 

58) Topuz, Hıfzı, II. Mahmut’tan Holdinglere Türk Basın Tarihi, Remzi 

Kitabevi, İstanbul Kasım 2003 

59) Uçman, Abdullah, Rıza Tevfik’in Tekke ve Halk Edebiyatı ile İlgili 

Makaleleri, MEB, İst. 2001 

60) Uçman, Abdullah, Rıza Tevfik- Hayatı, Edebî Şahsiyeti, Şiirleri, Kül. ve 

Turizm Bak. Yay., Ank. Ağustos 1986 

61)Yardım, Mehmet Nuri, Edebiyatımızın Güleryüzü, Çatı Kitapları, İst. 

2002 

62) Yazar, Mehmet Behçet, Edebiyatçılarımız ve Türk Edebiyatı, Kanaat 

Kitabevi, İstanbul 1938 

63) Yazar, Mehmet  Behçet, Edebiyatçılar Alemi Edebiyatımızın Unutulan 

Simaları, 21.yy. Yay., Ankara Kasım 1999 

64) Yücebaş, Hilmi, Bütün Cepheleriyle Ercüment Ekrem, Orhan Mete ve 

Ortağı Kollektif Şirketi Matbaası, İst. 1957  

65) Yücebaş, Hilmi, Bütün Cepheleriyle Reşat Nuri, Yeni Matbaa, İstanbul 

1957 

66) Zihnioğlu, Yaprak, Kadınsız İnkılâp, Metis Yay., İstanbul 2003 



 217

67) Zihnioğlu, Yaprak, Nezihe Muhiddin Bütün Eserleri I, Kitap Yayınevi, 

İstanbul Mayıs 2006 

 

                   MAKALELER 

 

1) Akçura, Gökhan, “Florinalı Nazım ya da Türk Şiir Krallığı Neden ve 

Nasıl Doğmuştu?”, Tarih ve Toplum, Ekim 1989, C. 12, s.70, sy. 39-42 

2) Andı, M. Fatih, “Yahya Kemal’in Şiirlerinde Bir Medeniyet ve Kimlik 

Göstergesi Olarak Şehir”, Bir Medeniyeti  Yorumlamak Ölümünün 50. Yılında 

Yahya Kemal Beyatlı Sempozyumu 03-07 Kasım 2008, İstanbul Yahya Kemal 

Enstitüsü Mecmuası V, İstanbul Fetih Cemiyeti 

3) Baran, Tülay Alim, “Mütareke Döneminde İstanbul’daki Rus 

Mültecilerin Yaşamı”, Atatürk Araştırma Merkezi Dergisi, s. 64-65-66, C.XXII, 

Mart Temmuz Kasım 2006 

4) Baran, Tülay Alim, “İstanbul’da Beyaz Ruslar ve Tombalacılarla 

Mücadele Derneği”, İstanbul Dergisi, Sayı 52 (2005), sy. 58-67 

5) Birer, Özlem, “Türk Feminizmi ve Nezihe Muhiddin”, Tarih ve Toplum, 

Ağustos 1999, C. 32, s. 188, sy. 60-63 

6) Ceyhan, Nesime, “1911-1922 Yılları Türk Hikâyesine Kaynak: Harp”, 

Turkish Studies, International Periodical For the Languages, Literature and History 

of Turkish of Turkic, Volume 4/1-II, Winter 2009 

7) Çakır, Ömer, “Cenab Şahabeddin’in Bütün Şiirlerine Bir İlave”, Türk 

Dili, S.674, Şubat 2008, sy.120-130  

8) Çetin, Nurullah, “Pierre Loti’nin Gerçek Kimliği – I”, Edebiyat Otağı, 

Kasım 2006, S.14, s.2 

9) Doğan, Âbide, “Modern Evliyâ Çelebi Ercüment Ekrem ve Eserleri; 

Evliya-yı Cedid ve Zeyl-i Evliya-yı Cedid” 13-24 Türkbilig Türkoloji 

Araştırmaları, 2003/5 

10) Doğan, Âbide, “Evliyâ-yı Cedid ve Zeyl-i Evliyâ-yı Cedid Adlı 

Eserlerde Halk Bilimsel Öğeler”, Milli Folklor, Yıl 15, s. 58, sy. 47-57 



 218

11) Özer, İlbeyi, “Mütareke ve İşgal Yıllarında Osmanlı Devletinde 

Görülen Sosyal Çöküntü ve Toplumsal Yaşam”, OTAM- A.Ü. Osmanlı Tarihi 

Araştırma ve Uygulama Dergisi, No.14, Kasım 2003, sy. 247-271 

12) Özerdim, N. Sami, “Ercüment Ekrem Talu”, Yeni Yayınlar Dergisi, II/3, 

İstanbul 1957, sy.73-77 

13) Özpalabıyıklar, Selahattin, “Tanzimat’tan Bugüne Türk Edebiyatında 

Takma Adlar, Mahlaslar, Rumuzlar Dizini”, Kitap-lık, s.45, Ocak-Şubat 2001 

14) Reddy, Nilüfer Mizanoğlu, “ Pierre Loti’nin Türkiye Romanları: Bir 

Okuma Yolculuğu”, 21. yy. a Girerken Pierre Loti Türkiye ve Avrupa: Pierre 

Loti’nin 150. Doğum Yıldönümünde Türkiye ve Avrupa’nın Siyasî ve Edebî 

İlişkileri Kolokyumu, Kültür ve Turizm Bak., İst. 4-5 Mayıs 2000 

15)Sağlam, Nuri, “Faruk Nafiz’in ‘Memleketçi’ Şiirlerinde Anadolu ve 

Anadolu İnsanı”, Journal of Turkish Studies, Volüme: 30/III, Harvard University: 

2006, sy. 71-88 

16) Şahin, Seval, “Yahya Kemal, Modernite ve Kente Yürümek”, Bir 

Medeniyeti  Yorumlamak Ölümünün 50. Yılında Yahya Kemal Beyatlı 

Sempozyumu 03-07 Kasım 2008, İstanbul Yahya Kemal Enstitüsü Mecmuası V, 

İstanbul Fetih Cemiyeti 

17) Tarım, Rahim, “Ercüment Ekrem Talu Üzerine Bir Bibliyografya 

Denemesi”, Türklük Araştırmaları Dergisi, İstanbul 1990-1991, s.6, sy. 245-309 

18) Tınç, Lütfi, “Türkçedeki Pierre Loti”, 21. yy. a Girerken Pierre Loti 

Türkiye ve Avrupa: Pierre Loti’nin 150. Doğum Yıldönümünde Türkiye ve 

Avrupa’nın Siyasî ve Edebî İlişkileri Kolokyumu, Kültür ve Turizm Bak., İst. 4-5 

Mayıs 2000 

19) Uçman, Abdullah, “Cenab Şahabeddin’in Yayımlanmamış Bir Şiiri”, 

Tarih ve Toplum, Ağustos 1989, s.68, sy. 73-75 

20) Uçman, Abdullah, “Bazı Kadın Mektupları”, Tarih ve Toplum, Mart 

1999, C.31, s.183 sy. 40-46 

21) Yazar, M. Behçet, “Edebiyatçılarımızı Tanıyalım: Ercüment Ekrem 

Talu” Yedigün s. 431 İstanbul 1941, sy.15 

22) Zihnioğlu, Yaprak, “ Bir Osmanlı Türk Kadın Hakları Savunucusu 

Nezihe Muhiddin”, Tarih ve Toplum, Mart 1999, C.31, s.183, sy. 4-11  



 219

23) Zihnioğlu, Yaprak, “Erken Dönem Osmanlı Hareket-i Nisvâni’nin İki 

büyük Düşünürü Fatma Aliye ve Emine Semiye”, Tarih ve Toplum, Haziran 

1999, C. 31, s. 186, sy. 4-11 

24) Zihnioğlu, Yaprak, “Nezihe Muhiddin- Kısa Yaşam Öyküsü, Yetiştiği 

Ortam ve Kadınlardan Etkiler…”, Tarih ve Toplum, Mart 2000, C.33, s. 195, sy. 

69-73 

25) Zihnioğlu, Yaprak, “Kadın İnkılâbı”, Tarih ve Toplum, Mart 2001, s.207, 

sy. 27-30 

 

                        TEZLER 

 

1) Acehan, Abdullah, “Halit Fahri Ozansoy Hayatı – Eserleri –Sanatı”, 

Sakarya Üniversitesi Sos. Bil. Enst., Türk Dili ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı Yeni 

Türk Edebiyatı Programı Doktora Tezi, Sakarya 1998 

2) Akyüz, Ünal, “Sabah Gazetesinin (1909-1919) Sistematik İndeksi”, İÜ 

Sos. Bil. Enst. YL Tezi, İst. 2000  

3) Aydoğan, M. Selçuk, “İritkâ Dergisinin 101- 251. Sayılarının İncelenmesi 

(Derginin Sisytematik İndeksi)”, MSÜ Sos. Bil. Enst. YL Tezi, İst. 2001 

4) Ayhan, Bünyamin, “Olağanüstü Durumlarda Toplumsal Dayanışma ve 

Bütünleşmeye Basının Katkısı: Millî Mücadele Dönemi Türk Basını”, SÜ Sos. 

Bil. Enst., Halkla İlişkiler ve Tanıtım Ana Bilim Dalı Doktora Tezi, Konya 2005 

5) Ayhan, Erhan, “Osman Cemal Kaygılı’nın Hayatı, Sanatı ve Eserleri”, 

Muğla Üniversitesi Sos. Bil. Enst. YL Tezi, Muğla 2006  

6) Çiftçi, Selahattin, “İkdam Gazetesinin Kültürel ve Edebi Yazılarının 

Sistematik İndeksi (1894-1904) ”, İÜ Sos. Bil. Enst., Türk Dili ve Edebiyatı 

Anabilim Dalı YL Tezi, İst. 2001 

7) Devrim, Tunay, “Güleryüz Mizah Gazetesinin İncelenmesi”, MSGSÜ 

Sos. Bil. Enst. Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı YL Tezi, İst. 2009 

8) Kanat, Hülya, “Asır Gazetesinin Edebiyat ve Kültür Yazılarının 

Sistematik İndeksi (1895-1908)” 

9) Konar, Hikmet, “Diken Mizah Gazetesinin İncelenmesi”, MSGSÜ Sos. 

Bil. Enst., Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü Anabilim Dalı, YL Tezi, İstanbul 2005 



 220

10) Korkmaz, Kemal, Milli Mücadele Dönemi İstanbul ve Anadolu Basını, 

SÜ Sos. Bil. Enst., Kamu Yönetimi Anabilim Dalı, YL Tezi, Konya 2006 

                       

                             ANSİKLOPEDİLER 

 

1) Büyük Türk Klâsikleri, Ötüken-Söğüt Yay., İst. 2002 

2) Gevgili, Ali, “Türkiye Basını”, Cumhuriyet Dönemi Türkiye 

Ansiklopedisi, C.1, İletişim Yay. 

3) Gövsa, İbrahim Alaattin, Dil ve Genel Kültür Ansiklopedisi, Milliyet Yay., 

Cilt 2, sy. 747-749 

4) İbnülemin Mahmud Kemal, Son Asır Türk Şairleri, C.1, Orhaniye 

Matbaası, İst. 1930 

5) İslam Ansiklopedisi, T.Diyanet Vakfı, Ankara  

6) Özkırımlı, Atilla, Türk Edebiyatı Ansiklopedisi, 5 Cilt, Cem Yayınevi, 

İstanbul 1984 

7) Tanzimat’tan Bugüne Edebiyatçılar Ansiklopedisi, YKY., İstanbul 2003 

8) Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi, Dergâh Yay., 1977 

9) Türk Dünyası Edebiyatçıları Ansiklopedisi, AKM Başkanlığı Yay., Ank. 

2002 

10) Varlık, M. Bülent, “Mütareke ve Millî Mücadele Basını”, Tanzimat’tan 

Cumhuriyet’e Türkiye Ansiklopedisi, İletişim Yay., C.5, sy. 1200-1210 

11) Yaşamları ve Yapıtlarıyla Osmanlılar Ansiklopedisi, YKY, İst. 1999 

 

                                    SÖZLÜKLER 

 

1) Ayverdi, İlhan, Misalli Büyük Türkçe Sözlük, Kubbealtı Yayınları, 

İstanbul Kasım 2005 1. Cilt, sy. 1010 

2) Çağbayır, Yaşar, Orhun Yazıtlarından Günümüze Türkiye Türkçesinin 

Söz Varlığı –Ötüken Türkçe Sözlük, Ötüken yayınları, İstanbul 2007 C. 2, SY. 

1659-1660 

3) Devellioğlu, Ferit, Osmanlıca Türkçe Ansiklopedik Lûgat, Aydın 

Kitabevi Yay., Ankara 1998 



 221

4) Eyüboğlu, İsmail Zeki, Türk Dilinin Etimolojik Sözlüğü, Sosyal Yayınlar, 

Gözden geçirilmiş 3. Basım, İstanbul Nisan 1995 sy. 271 

5) Necatigil, Behçet, Edebiyatımızda İsimler Sözlüğü, Varlık Yayınevi, 

İstanbul 1983 

6) Nişanyan, Sevan, Sözlerin Soyağacı – Çağdaş Türkçenin Etimolojik 

Sözlüğü, Adam Yayınları, Gözden Geçirilmiş 2.Basım, Şubat 2003 İstanbul 

7) Şemsettin Sami, Kâmûs-ı Türkî, Kapı Yay., Ekim 2004 

8) Turkish and English Lexicon, Çağrı Yay., İstanbul 2006 

9) Haz. Prof.Dr. İsmail Parlatır, Prof Dr. Nevzat Gözaydın, Prof. Dr. Hamza 

Zülfikar, Belgin Tezcan Aksu, Seyfullah Türkmen, Yaşar Yılmaz, Türkçe Sözlük, 

TDK, Ankara 1998 

    

                        KATALOGLAR 

 

1) Duman, Hasan, Arap Harfli Süreli Yayınlar Katalogu 1828-1928,  

2) Eski Harfli Türkçe Süreli Yayınlar Toplu Katalogu, Muvakkat Basım, 

Milli Kütüphane Yayınları Ankara 1963 

3) Eski Harfli Türkçe Süreli Yayınlar Toplu Katalogu, Kültür ve Turizm 

Bakanlığı Millî Kütüphane Başkanlığı Yay., Ankara 1987  

4) (Haz. Selahattin Öztürk, Abdurrahman M. Hacıismailoğlu, Muhammed 

Hızarcı), Hakkı Tarık Us Kütüphanesi Süreli Yayınlar Katalogu, İstanbul 

Büyükşehir Belediyesi Kültür Müdürlüğü İstanbul 2006 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 222

                             ÖZGEÇMİŞ 

 

Birsen Erol, 1978 yılında İstanbul’da doğdu. Babasının memuriyeti dolayısıyla 

ilk ve orta öğrenimini Anadolu’nun farklı şehirlerinde tamamladı. 1995 yılında 

Selçuk Üniversitesi Klâsik Arkeoloji bölümünü kazandı. İki yıl sonra bırakarak, 

1998 yılında MSGSÜ Türk Dili ve Edebiyatı Bölümüne girdi. 2002’de lisansını 

tamamladı. Öğretmenliğe özel bir dershanede başladı. 2004 yılından bu yana 

Üsküdar Çengelköy Lisesi’nde Türk dili ve edebiyatı öğretmeni olarak görev yapan 

Birsen Erol, 2007 yılında başladığı MSGSÜ Sosyal Bilimler Enstitüsü Türk Dili ve 

Edebiyatı Anabilim dalı Yeni Türk Edebiyatı programında yüksek lisansına devam 

etmektedir. 

 


