
T. C. 

SELÇUK ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

DİNLER TARİHİ BİLİM DALI 
  

  
  
  

YAHUDİLİKTE NÜBÜVVET 
  
  

 

 

   
  

Emine TAŞDELEN 
  

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 
Danışman 

Prof. Dr. Mehmet AYDIN 

 

 

 
   

Konya–2010 



 

 

 

2 

 

İÇİNDEKİLER 

İÇİNDEKİLER .........................................................................................................1 

ÖNSÖZ ...................................................................................................................4 

KISALTMALAR ......................................................................................................6 

GİRİŞ ......................................................................................................................9 

TEZLE İLGİLİ TEKNİK BİLGİLER..........................................................................9 

A) Konunun Seçilmesi ............................................................................................................................... 9 

B) Konunun Sınırları................................................................................................................................. 9 

C) Kullanılan Kaynaklar......................................................................................................................... 10 

D) Kullanılan Metod................................................................................................................................ 11 

I.BÖLÜM ...............................................................................................................12 

YAHUDİLİKTE NÜBÜVVET VE VAHİY İLİŞKİSİ .................................................12 

A) Nübüvvet............................................................................................................................................. 16 
1) İman Esası Olması Bakımından Nübüvvet......................................................................................... 16 
2) Gönderiliş Açısından Nübüvvet......................................................................................................... 18 
3) Nübüvvetin Verilişi........................................................................................................................... 20 

a) Peygamberin Seçilmesi................................................................................................................. 21 
b) İlk Hitap....................................................................................................................................... 25 
c) Görevlendirme ............................................................................................................................. 26 

4) Nübüvvetin Özellikleri...................................................................................................................... 30 
a) Peygamberlerin Mesajları ............................................................................................................. 30 
b) Gaybı Bilmek (Kehanet)............................................................................................................... 36 
c) Peygamber-Günah İlişkisi............................................................................................................. 38 
d) Bilgelik ........................................................................................................................................ 40 
e) Mucize ......................................................................................................................................... 42 
f) Nübüvvette Sosyal Hayat ve Sembolik Eylemler ........................................................................... 47 

5) Nübüvvette Derecelendirme.............................................................................................................. 54 

B) Vahiy................................................................................................................................................... 58 
1) Yahudilikte Vahiy Anlayışı ............................................................................................................... 58 
2) Vahiy Şekilleri.................................................................................................................................. 60 

a) Teofani......................................................................................................................................... 60 
b) Rüya - Rü’yet............................................................................................................................... 62 
c) Tanrı Kelamı ................................................................................................................................ 64 
d) Tanrı’nın Meleği – İlahi Ruh ........................................................................................................ 65 

II. BÖLÜM .............................................................................................................67 

YAHUDİLİKTE PEYGAMBERLER VE NEBİLER.................................................67 

A) Peygamberler ve Nebiler İçin Kullanılan Kavramlar........................................................................ 67 



 

 

 

3 

 

1) Nebi ................................................................................................................................................. 67 
2) Roeh ve Hozeh ................................................................................................................................. 69 
3) İsh ha-Elohim/ Tanrı Adamı.............................................................................................................. 70 
4) Obedah ha-Elohim/ Tanrı’nın Kulu ................................................................................................... 70 
5) Obednu Nebiim/ Kullarım Peygamberler........................................................................................... 71 
6) Mal’ak/ Haberci- Elçi ....................................................................................................................... 71 

B) Peygamberler...................................................................................................................................... 73 
1) Musa Öncesi Dönem......................................................................................................................... 73 

1.a. Hanok........................................................................................................................................ 73 
1.b. Nuh (Noah) ............................................................................................................................... 75 

2) Ata Peygamberler ............................................................................................................................. 76 
2.a. İbrahim (Avraam) ...................................................................................................................... 77 
2.b. İshak (Yitzhak) .......................................................................................................................... 81 
2.c. Yakup (Yaakov)......................................................................................................................... 85 

3) Musa Dönemi ................................................................................................................................... 89 
3.a. Musa (Moşe).............................................................................................................................. 90 

4) Peygamberlikle İlişkilendirilen Gruplar ............................................................................................. 99 
4.a.  Rahip (Kohen)............................................................................................................................... 99 

1.a. Harun (Aaron) ......................................................................................................................... 101 
2) Hikmetli Kişi .................................................................................................................................. 103 

2.a. Yusuf (Yosef) .......................................................................................................................... 103 
2.b. Eyüp (İyov) ............................................................................................................................. 105 

3) Kral ................................................................................................................................................ 105 
3.a. Davut (David).......................................................................................................................... 106 
3.b. Süleyman (Şelomo) ................................................................................................................. 108 

4) Sahte Peygamberler ........................................................................................................................ 109 
4.a. Yehova’dan Başka Bir Tanrı’yı Rab Edinme ............................................................................ 111 
4.b. Verdikleri Haberin Gerçekleşmemesi ....................................................................................... 112 
4.c. Ahlaksız Olmaları .................................................................................................................... 113 
4.d. Aşırı İyimser Olmaları ............................................................................................................. 114 

C) Nebiler .............................................................................................................................................. 116 
1) İlk Nebiler (Nebiim Rişonim).......................................................................................................... 119 

1.a. Yeşu (Yeoşua - Yeşu b. Nun) ................................................................................................... 120 
1.b. Gidyon (Gideon)...................................................................................................................... 123 
1.c. Samuel (Şimoel) ...................................................................................................................... 124 
1.d. Gad ......................................................................................................................................... 126 
1.e. Natan....................................................................................................................................... 127 
1.f. Şemaya (Schemai’ah)............................................................................................................... 129 
1.g. İddo......................................................................................................................................... 129 
1.h. Azarya ve Odet ........................................................................................................................ 129 
1.ı. Ahiya (Ahi’jah) ........................................................................................................................ 130 
1.i. Yehu (Jehu).............................................................................................................................. 130 
1.j. Mikaya ..................................................................................................................................... 130 
1.k. Gezgin Nebi ve Beytelli Yaşlı Nebi.......................................................................................... 131 
1.l. İlyas (Elia-Elijah-İlya -Eliya) .................................................................................................... 132 
1.m. Elişa (Elisa-Elisha Eliyasa) ..................................................................................................... 136 

2) Son Nebiler (Nebiim Ahoronim) ..................................................................................................... 139 
2.a. Yeşaya (Yeşeyahu- İşaya) ........................................................................................................ 142 
2.b. Devteroişa ............................................................................................................................... 144 
2.c. Yeremya (Yirmeyau) ............................................................................................................... 145 
2.d. Hezekiel (Yehezkel) ................................................................................................................ 148 
2.e. Daniel...................................................................................................................................... 150 
2.f. Küçük Nebiler (Onikinin Kitabı)............................................................................................... 151 

3) Kadın Nebiler ................................................................................................................................. 161 
3.a. Miryam.................................................................................................................................... 162 
3.b.Debora (Dvora)......................................................................................................................... 163 
3.c. Hulda....................................................................................................................................... 164 
3.d.Noadya..................................................................................................................................... 165 



 

 

 

4 

 

3.e. Yeşaya’nın Karısı .................................................................................................................... 165 

III. BÖLÜM..........................................................................................................166 

YAHUDİLİKTE PEYGAMBERLİK VE KUTSAL KİTAPLAR .............................166 

A)Yazılı Geleneğin Yahudi Vahyindeki Yeri/Tanah ............................................................................ 166 
1) Tora................................................................................................................................................ 172 
2) Nebiim ........................................................................................................................................... 177 
3) Ketubim ......................................................................................................................................... 178 

B) Şifahi Geleneğin Yahudi Vahyindeki Yeri/Talmud ......................................................................... 181 

SONUÇ ...............................................................................................................186 

BİBLİYOGRAFYA...............................................................................................188 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ÖNSÖZ 
 



 

 

 

5 

 

 
 İnsanoğlu, yaratıldığı ilk dönemden günümüze kadar geçen süre zarfında her zaman 

aşkın bir varlığın varlığını kabul etmiş ve o varlığa ihtiyaç duymuştur. İnsan, aşkın varlıkla 

irtibata geçmek istediğinde yahut aşkın varlık, insanla irtibat kurmak istediğinde 

aralarındaki ontolojik anlamındaki indirgenemezlikten dolayı söz konusu olan diyalog 

doğrudan gerçekleşememiştir. Tanrı, kullarının bu ihtiyacını bildiği için kendisi ile insanlar 

arasında iletişimi sağlayacak kişiler seçmiştir. İnsanoğlu bu iletişim için bazen şaman, 

büyücü ve mistikten medet ummuştur. İlahi kaynaklı dinlerde ise bu ihtiyacı peygamberler 

gerçekleştirmiştir. Kökü insanlık tarihine kadar giden nübüvvet müessesesi, yine köklü bir 

geçmişe sahip olan Yahudilikte nasıl bir yankı bulmuştur. Elbette, ilahi kaynaklı bir din 

olan Yahudilikte bu konu ile ilgili söylenecek çok söz vardır. 

Yahudiliği anlamanın en iyi yolu, onların nübüvvet anlayışını anlamaktan 

geçmektedir. İbn Meymun’un dediği gibi “İnsanların peygamberliğe bakışı, birçok dinsel 

konudaki görüşlerini yansıtmıştır.” Bu sebeple, tezimizin konusunu “Yahudilikte 

Nübüvvet” olarak seçtik. 

Yahudi peygamberleri, Yahudi tarihi kadar sancılı, zor dönemler geçirmiştir. Bütün 

bu zorluklara rağmen Yahudi peygamberleri kendi toplumlarında her zaman lider 

konumunda olmuştur. Tezimizde nübüvvetin Yahudilikteki yerini işlerken, aynı zamanda 

onların tarihinden de bahsetmiş olacağız. Çünkü Yahudi tarihi ve kültürü, peygamberleri 

ile ortaya çıkmış ve gelişmiştir. Göçebe bir topluluktan uygarlığa uzanan yol, 

peygamberler sayesinde ilerlemiştir. Peki, ama Yahudilikte bu kadar önemli bir yere sahip 

olan peygamberlerin diğer insanlardan farkı nedir,  peygamber olan kişinin hangi 

özelliklere sahip olması gerekir, bu soruların cevabını tezimizin içinde vermeye 

çalışacağız.  

 Tezimizin giriş bölümünde, tezimizle alakalı birtakım teknik bilgiler sunacağız. 

 Birinci bölümde; Yahudilikte nübüvvet ve vahiy konusunu işleyeceğiz. Yahudilikte 

nübüvvet bahsini; iman esası olarak durumunu, Yahudilere neden peygamberler 

gönderildiğini, peygamberlere nübüvvetin nasıl verildiğini, nübüvvetin özelliklerini ve 

nihayetinde peygamberler arasında derece farkının olup olmadığını işleyeceğiz. 

Yahudilikte vahiy başlığı altında ise; Yahudilerin vahiy anlayışı ile vahiy şekillerini 

inceleyeceğiz. Tezimizin birinci bölümde geçen “peygamber” kelimesi “Tanrı’nın 

kullarına haber getirmek, dinini bildirmekle vazifelendirdiği kimseler” anlamı ile 

kullanılmıştır. Bu kullanımda, bütün kavramlar (peygamber, nebi, roeh, hozeh vs.) kast 

edilmiştir. 



 

 

 

6 

 

İkinci bölümde; Yahudi peygamber ve nebiler için kullanılan kavramları, Tanah’ta 

ismi geçen peygamber ve nebileri anlatacağız. Ayrıca peygamberlikle ilişkilendirilen 

kohen, hikmetli kişi, kral ve yalancı peygamberlerden bahsedeceğiz.  

Üçüncü bölümde ise Yahudilerin,  peygamberleri kadar önem verdikleri kutsal 

kitaplarını anlatacağız.  

 Son olarak bu konuyu seçmemde ve tezi hazırlamamda bana yardımcı olan 

Danışman Hocam Prof. Dr. Mehmet AYDIN ’a ve kaynak temini gibi birtakım konularda 

bana yardımcı olan Dr. Hakan UĞUR’a teşekkürü borç bilirim. 

 

Emine TAŞDELEN 

Konya 2010 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

KISALTMALAR 
 

a.g.e. : Adı geçen eser  



 

 

 

7 

 

a.g.m. : Adı geçen makale 

a.g.md. : Adı geçen madde 

a.g.t. : Adı geçen tez 

AÜİFD  : Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi  

Ata.ÜİFD : Atatürk Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi 

bkz. : Bakınız 

c. : Cilt 

d. : Doğum tarihi 

DİA  : Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

EJ : Encyclopaedia Judaica 

  İA    : Milli Eğitim Bakanlığı İslâm Ansiklopedisi 

JE :The Jewish Encyclopedia 

M.Ö. : Milâttan Önce  

M.S. : Milâttan Sonra 

ö. : Ölüm tarihi 

S. : Sayı 

s. : Sayfa 

S. Ü. : Selçuk Üniversitesi 

           ss. : Sayfalar arası 

tsz.  : Tarihsiz 

vd.  : Ve devamı 



 

 

 

8 

 

 vs. : Vesaire  

 
 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 



 

 

 

9 

 

GİRİŞ 

TEZLE İLGİLİ TEKNİK BİLGİLER 

A) Konunun Seçilmesi 

 Daha önceki çalışmalarımda da dikkatimi çekmiş olan Yahudilikte nübüvvet 

konusunu yüksek lisans çerçevesinde incelemeyi danışman hocam ile yapmış olduğumuz 

müzakereler sonucunda uygun bulduk. Ülkemizde bu alanda fazla bir çalışma olmaması da 

“Yahudilikte Nübüvvet” konusunu seçmemizde etkili oldu. Yahudiliği ve Yahudileri 

tanıyabilmenin ve anlayabilmenin en iyi yolu da onların hayatlarına şekil veren peygamber 

ve nebilerini bilmekten geçmektedir. Yahudilikte bu kadar önemli bir yere sahip olmasına 

rağmen nübüvvet sisteminin geç dönemde oluşması, nübüvvet sisteminin oluşmasında 

İslam dininin de etkili olması bu konuya daha çok dikkat çekmemize neden olmuştur. Bir 

Müslüman olarak Kur’an-ı Kerim’de çokça geçen Yahudilik’i ve Yahudilerin ulu 

peygamberi Musa’yı Yahudilerin kendi bakış açıları ile öğrenmeye çalışmamız, dinimiz 

İslam’ı daha iyi şekilde anlamamızı da sağlayacaktır. Keza Müslümanlar, Medine 

döneminden; Müslüman Türkler ise Osmanlı’dan beri Yahudiler ile sürekli iletişim içinde 

olmuştur. Bize bu kadar yakın olan Yahudiliğin ve İslam’ın en önemli paydası olan 

nübüvveti anlamaya çalışmak iki kültür ve din arasında yakılaşmayı sağlayacak etken 

olacaktır. Böylece İslam dinine sızmaya çalışan yanlış inanış, israilliyat ve halk arasında 

yaygın olan hikâyelerin tahlili ve tespiti mümkün olacaktır.    

B) Konunun Sınırları 

 Yahudilikte Nübüvvet konusu oldukça geniş bir alanı kapsadığı için konuyu sadece 

Tanah ve Tanah’ın yorumu sınırları içerisinde tutmayı uygun bulduk. Bu açıdan temel 

kaynak olarak, Tanah’taki bilgiler ile onların yorumları konumuzun sınırlarını 

oluşturmuştur. Tanah ve yorumlarının dışına çıkmak yüksek lisans tezi için daha karmaşık 



 

 

 

10 

 

ve kalabalık bir hal alacağından konumuzu bu şekilde sınırlandırdık. Zaten bir dini 

anlamanın en etkili yolu o dinin kutsal kitabını ve yorumlarını okumaktan geçmektedir. 

Çalışmamızı, Yahudi ilahiyatına uygun şekilde yapmaya gayret gösterdik. Çünkü bir dini 

en iyi şekilde anlayabilmemizin yolu o dinin ilahiyatına uygun şekilde çalışma 

yapmamızdan geçebilir. Dinler Tarihi bütün dinleri bilimsel ve tarafsız olarak 

incelemektedir. Tez konumuz, başlı başına derin ve büyük bir başlık içerdiği için İslam 

veya Hıristiyanlıkla mukayese yapılması konumuzun çok fazla dağılmasına neden 

olacağından çalışmamızı sadece Yahudilik üzerine oluşturmuş; başka dinlerle mukayeseye 

girilmemiştir. O yüzden sınırlı sayıda karşılaştırmalarda bulunduk. Çalışmamızı daha iyi 

anlamamıza yardımcı olacak konuları işledik. Peygamberlerle ilişkilendirilen gruplarda 

grubu oluşturan bütün isimleri vermedik. Örnek olarak verdiğimiz şahsiyetler ise, İslam’da 

peygamber olarak kabul edilen fakat Yahudilikte kral, rahip veya hikmetli kişi olarak bahsi 

geçen kişiler olmuştur. O şahsiyetleri İslam dini anlayışına göre peygamber ve nebi 

grupları içine almadık. Yahudilikte nasıl sınıflandırılıyorlarsa o sınıflandırılmanın içinde 

işledik. 

C) Kullanılan Kaynaklar 

 Konumuz ile ilgili doğrudan atıf yapılabilecek temel kaynaklar azdı. Yahudilikle 

ilgili yapılan çalışmalarda dolaylı olarak nübüvvet meselesine değinilmiş, nübüvvet 

konusuna detaylı olarak girilmediği görülmüştür. Nübüvvet konusu işlenen çalışmalarda 

genellikle aynı kaynaklar kullanılıp temel alınmıştır. Bunun için Yahudilikte Nübüvvet 

konusunu işlerken Tanah’ı ve Tanah tefsirlerini temel aldık. Konumuzla ilgili İngilizce ve 

Türkçe ansiklopedik maddelerden faydalandık. Daha sonraki aşamada tezleri, makaleleri 

ve kitapları taradık. İlgili pasajları daha iyi anlayabilmek için Kutsal Kitap Dizini’nine sık 

sık başvurduk.  



 

 

 

11 

 

D) Kullanılan Metod 

 Tez çalışmamızda kullanacağımız metotlar ise şunlardır: Dinler tarihinde sıkça 

kullanılan fenomenolojik ve deskriptif metot. Bununla birlikte zaman zaman mukayeseli 

yöntemi kullanacağız. İhtiyaç duyulan yerlerde ise konumuza yardımcı olacak şekilde 

başka ilim dallardan faydalanacağız. Bu ilim dallarından bazıları ise şunlardır: 

Çalışmamızda peygamber ve nebilerden bahsederken yer yer tarih ilminden 

faydalanacağız. Bunun dışında nübüvvetin direk olarak toplumla alakalı olmasından dolayı 

sosyoloji ile peygamber ve nebilerin nübüvvetle görevlendirildiklerinde psikolojik 

durumlarının üzerinde durulması gerektiğinden dolayı, sosyoloji ve psikoloji ilimlerini de 

yeri geldiğinde kullanmış olacağız.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

12 

 

I.BÖLÜM 

YAHUDİLİKTE NÜBÜVVET ve VAHİY İLİŞKİSİ 

  Yahudilikte peygamberlik; “Tanrı’nın insanlara yönelik iradesini onlara 

ulaştırmak, onları gelecek hususunda uyarmak, gerektiğinde gelecekte vuku bulacak 

olayları önceden haber vermek, kendisine bir konuda danışıldığında o konuda bilgi 

vermek” görevlerini kapsamıştır. Bu görevleri yerine getiren kimseye ise peygamber 

denmiştir.1 Peygamberler, İsrail milletinin bu dinine Tanrı’nın istek ve emirlerini bildirerek 

özel bir şekil vermiştir.2 

Yahudi peygamberliğinin ortaya çıkmasında Yahudi kökenli ro’ehim 

“peygamberlik” müessesi ile Filistin kökenli “nebiim” müessesesinin kaynaşmasının rol 

oynadığını söyleyenler olmuştur.3  

Yahudi filozofu Musa bin Meymun Yahudilerin iman esaslarını, İslam’daki 

“amentü”ye benzeterek on üç madde ile formüle etmiştir. Bu formülün peygamberlerle 

alakalı maddesi ise şu şekildedir: “Peygamberlerin bütün sözlerinin doğru olduğuna tam 

bir imanla inanıyorum.”4 Bu cümleden de anlaşılacağı gibi, Yahudiler, peygamberlerinin 

ağzından çıkan sözlere ihtimam göstermişlerdir. Çünkü peygamber, Tanrı’nın ağzı ile 

konuşmuştur.5 Yahudilikteki nübüvvet anlayışının esasını “tebliğ” oluşturmuştur.  

İbn Meymun, Tora’da peygamber ile melek kelimelerinin aynı anlamda 

kullanıldığından bahsetmiştir. “Önünüzden bir melek gönderiyorum” sözünü “bir 

peygamber ortaya çıkaracağım” şeklinde anlamıştır. Bunun sebebi olarak da meleğin 

kalabalıklara kendini göstermediğini, meleğin insanlara Tanrı’nın emir ve yasaklarını 

                                                
1 Aydın, Fuat, Yahudilik, İnsan Yayınevi, İstanbul, 2004, s. 87. 
2 Schimmel, Annamarie, Dinler Tarihine Giriş, Kırkambar Yayınevi, İstanbul, 1999, s. 135. 
 Bu bölgeye Yunan- Makedonya hâkimiyetinden sonra “Filistin= Palestina” denmiştir. Bu ismin 
kullanmasının sebebi, daha önce bu topraklarda Filisti’lerin yaşamış olmasındandır. Tanyu, Hikmet, Tarih 
Boyunca Yahudiler ve Türkler, Bilge Yayınevi, İstanbul, 1979, I/15.  
3 Eliade, Mircea- Couliano, Ioan P., Dinler Tarihi Sözlüğü, Çeviren: Ali Erbaş, İnsan Yayınevi, İstanbul, 
1997, s. 292. 
4 Sarıkçıoğlu, Ekrem, Başlangıçtan Günümüze Dinler Tarihi, Fakülte Kitabevi, Isparta, 2002,  s. 271;   
Blech, Rabi Benjamin, Nedenleri ve Niçinleriyle Yahudilik, Çeviren: Estreya Seval Vali, Gözlem Yayınevi, 
2003, s. 151. 
5 Kitab-ı Mukaddes, Tevrat, Zebur ve İncil, Yeni Yaşam Yayınevi, İstanbul, 2009, Çıkış, 4/15; Tesniye, 
18/18. 



 

 

 

13 

 

veremeyeceği göstermiştir. Bununla melek vasıtası ile insanlara yollanan bir peygamber 

kastedilmiştir demiştir.6 

Talmud’da peygamberliğin sona ermesi ile ilgili gösterilen nedenler; Mabedin 

yıkılması ile artık peygamber olabilecek özellikte, o konuma layık kimsenin kalmamış 

olması olarak gösterilmiştir. Peygamberlik müessesesinin son bulması ile “Tanrı adamı” 

figürü yerine dini yorumlayan “Din adamı- rabbi” figürü öne çıkmıştır. Artık peygambere 

ihtiyaç kalmamasını düşündüren bir başka neden de mesihi beklenti olmuştur. Mesih 

geldiğinde hiçbirine ihtiyaç olmayacaktır.7 Peygamberliğin neden sonra erdiğini 

rabbilerden bazıları şu şekliyle de yorumlamıştır; Tanrı, erkek ve kadının erdemine ve 

büyüklüğüne bir iltifat için peygamberlik sistemine son vermiştir.8   

İbn Meymun, nübüvvet tarihini üçe ayırmıştır. İlk dönem puta tapınılan dönemdir. 

Bu dönemdeki insanlar Tanrı ile kendileri arasında birtakım aracı varlıkların olduğuna 

inanmışlar, bir süre sonra da bu varlıklara tapınmaya başlamışlardır. İkinci dönem, İbrahim 

peygamberin içinde yaşadığı putperest topluma karşı çıktığı dönemdir. İbrahim ile 

başlayan bu dönem, bir önceki dönemin sorgulanması ve akli kanıtlar ile zayıflatılması 

dönemidir. İbrahim, Tanrı’nın varlığını delillerle ispatlamaya çalışmış ve putlara 

tapınılmasına karşı çıkmıştır. Sadece Tanrı’ya tapınılması gerektiğini akli deliller ile halka 

izahatta bulunmuştur. İbrahim’in soyu Mısır’a yerleştikten sonra yerli halkın dininden 

etkilenmiş, yeniden şirke düşmüştür. Bu noktada Tanrı Musa’yı göndermiştir. Üçüncü 

dönem ise Musa’ya Tora’nın verildiği dönem olmuştur. Musa, halkına kendisinin bir 

peygamber olduğunu ilan etmiştir. Musa; dini, hayat tarzına dönüştürmüştür. Tanrı 

inancını koruyan kanunlar koymuştur.9 Musa, hem Tanrı’nın kendisine ulaştığı vahiy 

bakımından hem de getirdiği şeriat açısından kendisinden önce ve sonra gelen 

peygamberler ve nebilerden farklı olmuştur.  

                                                
6 Doğan, Hatice, “İbn Meymun’un Hayatı, Eserleri ve Delaletü’l Hairin Adlı Eseri Üzerinde Bir İnceleme”, 
S.Ü. Sosyal Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Doktora Tezi, Konya, 2009, s. 151. 
7 Gürkan, Salime Leyla, Yahudilik, İSAM Yayınevi, İstanbul, 2008,  ss. 100- 101. 
 Rabbi (Rabay): “Üstadım” anlamına gelmektedir. Rabbi, kanun bilgini, yorumcu ve ilahiyatçıdır. M.S. 70 
yılında Kudüs Mabedi’nin yıkılması sonrası rabilerin görevi daha çok ehemmiyet kazanmıştır. Rabbiler, 
hukuk ve dini konularda otoritedirler. Rabbiler, cumartesi ibadetlerini yönetirler, vaaz ederler, gençleri 
eğitirler, evlilik yapanları takdis ederler. Aydın, Mehmet, “Rabbi”, Ansiklopedik Dinler Sözlüğü, Din 
Bilimleri Yayınevi, Konya, 2005, s. 630. 
8 Blech, Nedenleri ve Niçinleriyle Yahudilik, s.  114.  
9 Özgenç, Semahat, “Musa B. Meymun’un Nübüvvet (Vahiy) Anlayışı”, Sakarya Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, Adapazarı, 2006, ss.  83- 84; ilgili kısım: Aydın, 
Mehmet, “Fârâbî İbn Sînâ Sistemi Isıgında İbn Meymun’un Din Felsefesi”, D.E.Ü. Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Basılmamıs Doktora Tezi, İzmir, 2003, ss. 21- 25.   



 

 

 

14 

 

En büyük peygamberleri Musa’dır. Musa’dan sonra gelen peygamberler onun 

şeraitini devam ettirmişlerdir. Nübüvvet görevi kadınlara da verilmiştir. İsrail 

peygamberler içinde 48 erkek peygamberle 7 kadın peygamberden bahsedilmiştir.10 

Tanah’a göre ferdi olarak yapılan peygamberliğin yanı sıra kollektif şekilde de 

peygamberlikte bulunulduğu bildirilmiştir. Bunlara “nebi grupları” denmiştir.  Bu tür gruplar 

Kenan kültüründe de mevcut olmuş, İsrailoğulları Filistin’e girdikten sonra da var olmaya devam etmiştir.  
M. Ö. XI. yy.ın başlarında ortaya çıkmış, IX. yy.ın sonuna kadar varlığını sürdürmüştür. 

Bu grupların özelliklerinden bir de kendinden geçme (extase) hali olmuştur. Vecd ve coşku 

kendilerinden geçmelerine sebep olmuştur. Zümreler halinde yaşamışlar, şarkı söyleyip 

dans etmişler, musiki aletleri kullanmışlardır.11 Tanah’ta zikredilen nebi grupları ile ilgili 

hikâyelerden bazıları şu şekilde anlatılmıştır: 

İsrailoğullarını maddi- manevi muhafaza etmekle uğraşan Musa, çölde birçok 

sıkıntılarla karşılaşmıştır. Musa, görevinin ağırlığından dolayı Yahova’ya şikâyette 

bulunmuş ve yükünün hafifletilmesini istemiştir. Rabb, Musa’ya kavminden yetmiş ihtiyarı 

bir çadırda toplamasını emretmiştir. Tanrı “buluttan inerek” Musa’nın üzerindeki ruhtan 

almış ve çadırda bekleyen yetmiş ihtiyarın üzerine koymuştur.12 O anda kampta öylesine 

bulunan iki adam da peygamberlik yapmaya başlamıştır. Yeşu, seçilmemiş bu iki kimsenin 

peygamberlik yapmasını Musa’nın mucizesinin önderliğine tehdit olduğunu düşünerek 

onları engellemeye çalışmıştır. Bunun üzerine Musa, Yeşu’ya ruhunun genişliğini gösteren 

soylu bir cevapla13  “Sen benim adıma mı kıskanıyorsun?”, “Keşke Rabbin bütün halkı 

peygamber olsa da Rabb üzerlerine Ruhu’nu gönderse!” demiştir.14 Onlar da bir defaya 

has olmak üzere Musa’ya yardımcı olmak için nebevi faaliyetlerde bulunmuşlardır.15 

                                                
10 Hirsch, Emil G. - McCurdy, J. Frederic- Jacobs, Joseph;  “Prophets and Prophecy”,  The Jewish 
Encyclopedia JE, CD Edition. 
11 Harman, Ömer Faruk, “Yahudilikte Peygamberlik ve Peygamberler”, İslam Tetkikleri Dergisi, 1995, 
IX/156. 
12 Sayılar, 11/25- 27. 
13 MacDonald, William, Kutsal Kitap Yorumu Eski Antlaşma Serisi, Yeni Yaşam Yayınevi, İstanbul, 2004, 
I/202. 
14 Sayılar, 11/29. 
15 Sinanoğlu, Mustafa, “Kitab-ı Mukaddes ve Kur’an-ı Kerim’de Nübüvvet”, Marmara Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Doktora Tezi, İstanbul, 1995,  s. 116. 



 

 

 

15 

 

Kutsal Ruh, yetmiş ihtiyar ile Eldad ve Medad isimli iki kişinin üzerine inmiş ve o 

kimseler peygamberlikte bulunmuşlardır. Peygamberlikte bulunan bu kimselerle ilgili 

Tanah’ta fazla bir bilgi yoktur. 16  

Din yorumcuları, bu şekilde nübüvvette bulunmanın, İsrailoğulları’nda ihtiyarların 

sivil yönetime katkılarına açık bir işaret olduğunu söylemişlerdir.17  

I. Samuel kitabında da bir grubun, toplu halde santur, tef ve zurna eşliğinde musiki 

yaparak peygamberlikte bulunduğundan bahsedilmiştir.18 Yahova’nın ruhu onların üzerine 

gelmiş, yüzleri ve görünümleri değişmiş, tümüyle başka bir adam haline dönüşmüşlerdi. 

Elişa zamanında bir grup peygamber faaliyette bulunmuştur. Hatta peygamber grubunun 

“babası” olarak nitelendirilmiştir. Diğer grup peygamberlerine de “oğulları” denmiştir. 

Vecd halinde nübüvvetlerine devam etmişlerdir.19 

Samuel, kaybolan merkeplerin yerini sormaya gelen Saul’e merkeplerinin 

bulunduğu müjdesini verdikten sonra Saul’e ilerde İsrail halkına kral olacağını söylemiştir. 

Samuel, Saul’in kral olduktan sonra yolda bir nebiim grubu ile karşılaşacağını ve o gruba 

Saul’ün dâhil olarak nebilikte bulunacağını haber vermiştir.20 Nebi gruplarına başkanlık 

yapan ise Samuel olmuştur.21 

Saul, Davut’u öldürmek için peşine düştüğünde Nayota’ya gelmiş ve orada bir grup 

peygamberin içinde Tanrı’nın Ruhu onun üzerine de inmiştir. Ve peygamberlikte 

bulunmuştur.22  

Kutsal Kitap’ın rivayet ettiği başka hikâyelerden Şimal mıntıkasında (İlyas’nın 

çıktığı şehir) özel nebi cemiyetlerinin mevcut olduklarını öğrenmekteyiz. Bunlar raks ve 

muayyen temrinlerle vecde gelmeye çalışmışlardır. Yazıları günümüze kadar kalmış olan 

büyük İbrani peygamberlerin bu muhitlerle münasebetleri olmamıştır.23 Bu şekilde ferdi ve 

grup nebilerini ayırmışlardır. 

                                                
16 Sayılar, 11/11- 25; Sinanoğlu, a.g.t., s. 23 
17 Sinanoğlu, a.g.t., s. 116. 
18 I. Samuel, 10/5- 13; 19/21- 24. 
19 Sinanoğlu, a.g.t., s. 123,  128. 
20 I. Samuel, 9; 10/1- 8. 
21 I. Samuel, 19/20. 
22 I. Samuel, 19/18- 24. 
23 Schimmel, a.g.e., s. 144. 



 

 

 

16 

 

A) Nübüvvet 

1) İman Esası Olması Bakımından Nübüvvet 

Yahudi geleneğine göre tam anlamı ile bağlayıcı ve değişmez Yahudi iman esasları 

bütününden bahsetmek oldukça güçtür. Bir Yahudi’nin dini hayatını yaşayabilmesi için 

başvurabileceği bir inanç sistemi “emunot” (credo) yoktur. Bir Yahudi, Tanah ile 

kendisini bulmuş ve Talmud ile geliştirmiştir.24 Yahudi din bilginlerine göre bir 

Yahudi’nin credoya ihtiyacı olmamıştır. Yahudiler zaten üzerlerinde yükümlülükleri ile 

dünyaya gelmiştir. Tanrı’nın İbrahim ile anlaşmasından doğan bağlılıkları vardır.25   

Yahudiler böylesine bir credoya İslam dünyası ile karşılaştıktan sonra ihtiyaç 

duymuştur. Teolojik anlamda sistem kurmaya çalışan ilk kişi de İskenderiyeli Yahudi 

filozof Philo olmuştur (d. M.Ö. 20- ö. M. S. 50 veya 60).26 Tora ve tamamlayıcısı Nebiim 

ile Ketubim metinlerinde nelerin iman esasları olduğu net ve açık bir şekilde 

belirtilmemiştir. Ortaçağa kadar dini esaslarının özünü oluşturacak bütün ortaya 

konmamıştır. 27 

İspanya’da Müslüman egemenliğinde yaşayan Yahudi din bilginleri Müslümanların 

ilim dallarından olan “kelam ve din usulü”nden etkilenerek XII. yy. da ünlü Yahudi din 

bilgini Hananel Hursiel dört maddelik iman prensibini oluşturmuştur: 

Tanrı’ya iman 

Peygamberlere iman. 

Dünyadaki yaşama iman. 

Maşiah’ın geleceğine iman.28 

                                                
 Yahudi geleneğinde ikrar edilmesi gereken iman esaslarıdır. Bir diğer adı Credo’dur. Gündüz, Şinasi, 
“Emunot”, Din ve İnanç Sözlüğü, Vadi Yayınevi, Ankara, 1998, s. 114. 
24 Taplamacıoğlu, Mehmet, Karşılaştırmalı Dinler Tarihi, Güneş Matbaacılık, Ankara, 1966, s. 178. 
25 Alalu, Suzan- Arditi, Klara- Asayas, Eda- Basmacı Teri- Ender, Fani- Haleva, Beki- Maya, Dalya- Pardo, 
Ninet- Yanarocak, Sara, Yahudilikte Kavram ve Değerler, Gözlem Yayınevi, İstanbul, 1996, s.108. 
 Yahudiler, İslam ve Hz. Muhammed ile tanışmalarından sonra hoşgörüyü, kültürü, öğrenim aşkını ve 
entelektüel coşkuyu keşfettiklerini; hatta Yahudiliğin Altın Çağını yaşadığını ifade etmişlerdir. Blech, Rabi 
Benjamin, Geçmişten Günümüze Yahudi Tarihi ve Kültürü, Çeviren: Estreya Seval Vali, Gözlem Yayınevi, 
İstanbul, 2004, s. 165, 167. 
26 Kutluay, Yaşar, İslam ve Yahudi Mezhepleri, Anka Yayınevi, İstanbul, 2001, s. 173. 
27 Kutluay, a.g.e., s. 183. 
28 Alalu- vd, a.g.e., s. 109. 



 

 

 

17 

 

Yahuda Hadasi’nin on maddelik amentüsünün sadece iki maddesi peygamberler ile 

ilgili olmuştur:  

Tanrı Musa’ya ve Kutsal Kitap’ta ismi geçen diğer İsrail peygamberlerine vahiyde 

bulunmuştur. 

Sadece Musa’nın öğretisi doğrudur.29 

Musa b. Meymun, “Rambam” adı verilen iman esaslarında peygamberler için 

şunları bildirmiştir: 

Peygamberlerin bütün sözleri doğrudur. 

Musa bütün peygamberlerin en büyüğüdür. 

Elimizde olan Tora Allah tarafından Musa’ya verilmiş olan Tora’nın aynısıdır, 

değişmemiştir.30 

Böylece, Yahudi dininden sayılabilmek için peygamberlere imanın olması 

gerektiğini anlamaktayız. İbn Meymun, iman esaslarından herhangi birinin kabul 

edilmemesi durumunda o kişinin kâfir olacağını ve Yahudi cemaatinden çıkmış 

sayılacağını bildirmiştir.31 Peygamberlere iman da bu esasların içindedir.  

Yahudiler, Kutsal Kitap’ta adı geçen her peygambere iman etmiştir. Peygamberler 

Nuh ile başlamış, Malaki ile son bulmuştur. Yahudi inancına göre peygamberlerin 

sonuncusu Malaki’dir. Malaki, kendisinden sonra İlyas adlı bir peygamberin geleceğini 

bildirmiş, ancak geleceği söylenen peygamber gelmemiştir.32 Yahudiler Hz. İsa ve Hz. 

Muhammed’in peygamberliğini kabul etmemişlerdir. 

Yahudiliğin peygamber esaslarında İslam dinindeki gibi peygamberlere özel sıfatlar 

(ismet, emanet, fetanet, sıdk, tebliğ) yüklenmemiştir. Yahudilikte yalnızca İsrail 

                                                
29 Adoni, Leon, Yahudilikte Kavram ve Değerler, Çeviren: Yusuf Altıntaş, Gözlem Yayınevi, İstanbul, 2001, 
s. 62. 
30 Cilacı, Osman, Dinler ve İnsanlar, Damla Matbaası, Konya, 1990, s. 183. 
31 Kutluay, a.g.e., s. 182. 
32 Malaki, 4/5. 



 

 

 

18 

 

peygamberlerine iman söz konusu olmuştur.33 Peygamberlere iman dışında herhangi bir 

keyfiyetten bahsedilmemiştir. 

2) Gönderiliş Açısından Nübüvvet 

Tanrı kendisini, kullarına ancak yaratmış olduğu şeyler ve peygamberlerine 

vahyettiği sözler ile anlatmıştır. Tanrı ile insan arasında başka bir aracı da 

düşünülmemiştir.34 

Yehova, Yahudilerin “milli ilah”ı olarak kabul edilmiştir. Böylelikle Tanrı, 

peygamberlerini Yahudi ırkına göndermiştir. Yehova’nın sözleri yalnızca Ben-i İsrail için 

olduğundan zafer, kurtuluş vs. gibi şeyler de yine Yahudi halkının olmuştur. “Yehova’nın 

günü” (dünyanın sonu ve yeni bir başlangıç) kesin surette Yahudilere inhisar ettirilmiştir. 

Başka milletlerin de selamete çıkacağı, Ben-i İsrailli olmayanların da Yehova’nın itaatine 

girecekleri fikri yalnız son dönem peygamberlerinde (VI. yy. ortaları) görülmüştür.35 Tanrı, 

halkının durumuna göre peygamberlerini göndermiştir. Yehova, yeryüzündeki 

hükümranlığının temsilcisi olarak da İbrani peygamberlerini seçmiştir.36 

Yahudilikte peygamberliğin temel mesajı ahlaki olmuştur. Kenanlılara ait olan 

fahişelik, kanlı kurban gibi kültürel uygulamalara karşı koymuşlardır. Peygamberler 

toplumu hatalarına karşı uyarmış ve vaaz etmişlerdir. Tanrı’nın sözü dinlenilmediği 

durumda ise Tanrı’nın o kullarını cezalandıracağını hatırlatmış ve onları korkutmuşlardır.37  

Dini oluşturan bütün hükümler sadece vahiy yolu ile bilinebilecek öğeler 

olmamıştır. Kişinin kendi aklı ile vahye gerek duymadan kavrayabileceği hususlar da 

vardır; fakat akıl açısından nötr durumların olmasından dolayı mutlaka peygambere ve 

vahye ihtiyaç duyulmuştur.38 

Peygamberler için ayinler ve merasimler fazla bir ehemmiyete sahip olmamıştır. 

Onlardan daha önemli olan ahlaki emirler olmuştur.39 Genelde nebiler dini merasimlerden 

uzak yaşamışlardır. Şekilci geleneklere pek bağlılık göstermemişlerdir. En çok üzerinde 

                                                
33 Yaka, Eyüp, “Kur’an’da Ehl-i Kitabın Kendi Dinlerine Karşı Tutumu”, S. Ü. Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, Konya, 1994, s. 42. 
34 Sarıkçıoğlu, a.g.e., s. 270. 
35 Yeşaya, 2/3. 
36 Kutluay, a.g.e., s. 287. 
37 Eliade- Couliano, a.g.e., s. 292. 
38 Gürkan, a.g.e., s. 101. 
39 Schimmel, a.g.e., s. 145. 



 

 

 

19 

 

durdukları mesele ise yanlış yolda olanlara yanlışlıklarını söylemek ve doğru yola teşvik 

etmek olmuştur. Nebiler mabet ve kurban işleri ile ilgilenmemişler, bu konuları genelde 

kâhinlere bırakmışlardır. Peygamberlerin belirli bir eğitimleri de olmamıştır. Ahlaki ve 

vicdani kurallara sıkı sıkıya bağlı kalmışlardır.40 Kâhinleri kendilerini toplumun imtiyazlı 

sınıfı olarak gördükleri için tenkit etmişlerdir.41 

Musa ve diğer büyük peygamberler zamanında ahirete ait olaylardan (kıyamet, 

amellerin muhasebesi vs.) bahsedilmemiştir. Yehova dirilerin Tanrısı olmuştur, ölülerin 

değil. İnsan amellerinin mükâfatını bu dünyada görmüştür. Hayata mana veren şey yalnız 

Rabbe inanmak olmuştur.42  

Tanrı, bütün insanlığı uyarmak, aydınlatmak, mutlu kılmak için Ben-i- İsrail’i 

seçmiştir.43 Bütün Yahudi peygamberleri de bu sebeple ortaya çıkmış ve seçilmiştir.44  

Bütün dinlerde olduğu gibi Yahudilikte de oluşturucu öğe, “insanın kurtuluşu”  

fikri olmuştur. Peygamberler bu düşünceyi halklarına yaymak için uğraşmışlardır.45 

Toplumda yaşarken düzeni sağlamanın şartlarından birisi olarak ortaya çıkan şey, 

bir liderin seçilmiş olmasıdır. Lideri dinde karşılayan kelime ise peygamber olmuştur. 

Peygamberler Tanrı’dan aldığı sözleri halklarına ulaştırırken bir yandan da toplum 

düzenini sağlamış oluyorlardı. Krallar döneminde bile krallara yol gösterici olmuşlardır. 

Ahlaki düzenlemeler yapmışlar, sosyal ilişkileri düzenlemişlerdir. 

İsrail peygamberleri, dönemlerindeki sosyal sapıklık içinde yaşayan, maneviyatı 

kalmamış sadece dini şekilcilikle ilgilenen halk ile mücadelede bulunmuştur.46 

                                                
40 Sarıkçıoğlu, a.g.e., s. 274. 
41 Sarıkaya, Mustafa, “Yahudilik’te ve İslamiyet’te Peygamberlik”, A. Ü. İlahiyat Fakültesi,  Lisans Tezi, 
Ankara, 1984, s. 5. 
42 Schimmel, a.g.e., s. 142. 
43 Tora’da Yahudiliğin yalnızca Yahudilere has bir din olduğu kesin bir dille belirtmemişse de diğer halkları 
Yahudiliğe davet de Tora da emredilmemiştir. Daha çok milli bir din halinde seyreden Yahudilik M. S. II. 
yy.a kadar dinlerini yayma faaliyetinde bulunmuşlardır. Bu tarihe kadar sürmesinin sebebi ise başka dinden 
dönen insanların problem çıkarmaya başlamasından kaynaklanmıştır. Bundan dolayı ihtida meselesine 
olumsuz yaklaşmışlardır.  Mirza, Şihabüddin - Mirza, Burhanüddin, Dinleri Tartışmak, Çeviren: Ulvi Murat 
Kılavuz, İz Yayıncılık, İstanbul, 2005, s. 9. 
44 Tümer, Günay- Küçük, Abdurrahman, Dinler Tarihi, Ocak Yayınevi, Ankara, 2002, s. 248. 
45 Wach, Joachim, Dinler Tarihi, Bilimsel Bir Disiplin Olarak Kuruluşuna Teorik Bir Giriş, Çeviren: Fuat 
Aydın, Ataç Yayınevi, İstanbul,  2004, s. 288. 
46 Wach, a.g.e., s. 614. 



 

 

 

20 

 

Peygamberler ilahi mesajı yorumlamışlar, halkın anlayacağı şekilde açıklamışlardır. 

Kalabalıklara vaaz ve nasihatte bulunmuşlardır.47 

 Yahudi halkı Kenan’a geldiği zaman oradaki dinler ile bir süre çatışmıştır. Zaman 

geçtikçe yerli dinlerden birçok âdet, görünüşünü değiştirerek Yahudi dinine sızmıştır. 

Kurban merasimleri, insanın kurban edilmesi, sihrin yasaklanması, büyücülerin idamı gibi 

yerli dine ait olan merasimler artık Yehova dininin bir parçası haline gelmiştir.48 İsrail 

dininden olan ile olmayanı ayrıştırıp Musa’nın bildirdiği dini aslına döndürmeye çalışmak, 

yabancı etkilerden temizlemek yine Yahudi peygamberlerinin görevi olmuştur. Sekizinci 

asrın ortalarında başlayan bu mücadele ise oldukça uzun sürmüş ve hiç kolay olmamıştır. 

3) Nübüvvetin Verilişi 

Peygamber, Tanrı’nın kutsal sözü ile karşılaşmadan önce ve bu görevi 

gerçekleştirmek üzere iken bir dizi evrelerden geçmiştir. Tanrı, seçtiği kişinin 

peygamberlik yapabilmesi için ortamını, psikolojisini önceden hazırlamıştır. Aşkın bir 

varlık ile karşılaşmak normal bir insanın kaldırabileceği bir şey olmadığından Tanrı’nın 

müstakbel peygamberlerine aşamalı olarak bu göreve hazırlaması gayet normaldir. Sadece 

Tanrı ile karşılaşmanın dışında verilen görevin ehemmiyeti ve ciddiyeti de adayı 

korkutabilmektedir. Rabb, kulunu rahatlatmış ve yardımcı olmuştur. Bu bölüm, nübüvvetin 

peygambere nasıl verildiğini açıklamaya çalışacaktır.  

Tanah’ta Nebiim bölümünde veya peygamberleri anlatan bölümlerde 

peygamberlerin nübüvveti nasıl aldıklarına dair şahsi tecrübeleri yer almıştır.49 Bu, Tanah’ı 

okuyanlar için çok önemli bir bilgidir. Böylece peygamberlerin bu görevi nasıl aldıklarını, 

neler hissettiklerini, yaşadıkları zorluklar anlaşılmış olacaktır. Tanah’ta peygamber ve 

nebilerin yaşamış olduğu sıkıntılara yer verilmesinin sebebi, sanırım Tanrı’nın kendi 

aracılarının neler yaşadığını bilmemizi istemesinden kaynaklanmıştır. 

 

                                                
47 İnci, Salih, “Eski Ahid’de Peygamberlere İsnat Edilen Ahlaki Zaaflar/ Günahlar ve Kur’an’ın 
Peygamberlik Anlayışı”, Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, 
Sakarya, 2001, s. 10. 
48 Schimmel, a.g.e, s. 143. 
49 Çıkış, 3- 4. bablar;  Hâkimler, 6/13- 18; Yeremya, 1. bab; Amos 7/10- 17; Hezekiel, 2. bab; Zekeriya, 1, 6. 
bablar. 



 

 

 

21 

 

a) Peygamberin Seçilmesi 

Kadın olsun erkek olsun Tanrı Yehova, nebilerini insan olarak seçmiştir. Bütün 

ümmetlerde akla hemen şu soru gelmiştir; “neden melek değil de insan?” Yahudi 

bilginlerinden Saadya şöyle demiştir: “Tanrı’nın elçilerini meleklerden değil de insanlar 

arasından seçmesi ise peygamber gösterdikleri mucizelerin ve dolayısı ile mesajların 

inandırıcılığını temin sebebine dayanmaktadır.”50 Bir insanın insana itaat etmesi meleğe 

göre daha kolay, göstereceği mucize de daha inandırıcı olmuştur.  

 “İyi peygamberler seçen ve onların doğrulukla söylenen sözlerinden memnuniyet 

duyan Evrenin Kralı, Sen, Tanrımız; Mübareksin; Tora’yı, Kulu Moşe’yi, Halkı İsrail’i ve 

gerçek ve dürüst peygamberleri seçen Evrenin Kralı, Sen, Tanrımız; Mübareksin.”51 

Aftara okunmadan önce söylenen bu sözler peygamberleri Tanrı’nın görevlendirdiğinin 

Yahudilerce kabulü ve ikrarı olmuştur. 

 İbn Meymun, peygamberin seçilmesi ile ilgili üç görüşte bulunmuştur. Bu 

görüşlerden ikisi uç nokta kabul edilmiştir. Üçüncü görüş bu iki görüşün sentezi şeklinde 

olup en makul olanı olmuştur. 

İlk yaklaşım doğaüstü yaklaşımıdır. Doğaüstü peygamberlik anlayışı daha çok 

pagan dinlerinde ve bazı Yahudiler arasında görülmüştür. Doğaüstü peygamberlik anlayışı 

peygamberlik mucizenin ta kendisi olmuştur. Peygamber olan kişinin nitelikleri hiçbir 

şekilde önemli olmamıştır. Peygamberlik bahşedilen kişi yaşlı veya genç, cahil veya akıllı, 

zengin veya fakir olabilmektedir. Tanrı istediği kişiyi peygamber olarak seçmiştir. Ve 

kimin peygamber olacağını sadece Tanrı bilmektedir. Peygamber bazen bir prens 

olabilirken bazen de çoban yahut rahip olabilmektedir. Bu yaklaşımın çıkmazları, 

peygamberin bu şekilde nasıl seçileceği ve bu görev için ne gibi bir metodun gerekli 

olduğudur. Bu görüşün ana fikri, Tanrı’nın istediği herhangi bir kuluna peygamberlik 

görevini vermesi ve ondan da kendi mesajını iletmesini istemesidir. 

İkinci uç yaklaşım ise naturalist filozofların görüşü olmuştur. Bu anlayışa göre 

peygamberlik statüsünü alabilmek için kişinin bilgi bakımından donanımlı olması 

gerekmiştir. Bunun için de kişi; fizik, matematik gibi akli ilimleri öğrenmek zorundadır. 

                                                
50 Gürkan, a.g.e., s. 101. 
51 Farsi, Moşe, Tora Türkçe Çeviri ve Açıklamalarıyla Tora ve Aftara 1.Kitap Bereşit,  Çeviren: Diana Yani- 
Selin Saylağ- Baruh Beni Danon, Gözlem Yayınevi,  İstanbul, 2002, s. 444. 
 Aftara: Her hafta, haftanın peraşasından sonra okunan, Nevim kitabından bir bölüm. Farsi, a.g.e.,  I/508. 



 

 

 

22 

 

Peygamber olacak kişinin sadece bu ilimleri öğrenmesi de yeterli görülmemiştir. Keskin 

zekâ, kişinin özel alışkanlıkları veya zihinsel disiplinle geliştirilmiş dinamik akıl da 

peygamber olacak kişide aranan özelliklerden olmuştur. Peygamber olmak için kişi zor bir 

süreçten geçecektir ve hiçbir şekilde olağanüstü bir durum, gizemli özellik içermemiştir. 

Herhangi bir insanın peygamber olamaması Tanrı’nın iradesinden değil, kişinin gerekli 

niteliklere sahip olmamasından kaynaklanmıştır.52  

Üçüncü görüş İbn Meymun’un görüşü olmuştur. Filozofların Tanrı cahil birinden 

peygamber seçmez fikrine karşı çıkmıştır. Ona göre Tanrı, entelektüel bir kişiden 

peygamberlik statüsünü de çekebilmektedir. Talmud’a göre peygamber “hikmetli, güçlü ve 

zengin bir adam” olmalıdır. Doğaüstü yaklaşımda peygamberlik için hiçbir şey 

gerekmezken sadece Tanrı iradesi vurgulanırken, naturalist yaklaşımda peygamberliğin 

tam bir akıl işi olduğu savunulmuştur. İbn Meymun bu noktada uzlaştırıcı olmuş ve iki 

görüşten makul olanları sentezlemiştir. Peygamber kadın veya erkek olsun kendi 

entelektüel kapasitesini geliştirdiğini ve başka bir seçenekle adım atmayacağını ileri 

sürmüştür. Nübüvvet her insanın elde edemeyeceği ama kişinin ahlaki meziyetlerini 

geliştirerek mükemmel hale gelmesi ile peygamberliğe seçilebileceğini bildirmiştir.53 

İbn Meymun; Tanrı’nın peygamberini seçtiğini fakat peygamberin de fıtratı ve 

ahlaki hayat tarzı ile peygamberliğe tamamen tabii yollarla sahip olabildiğini 

vurgulamıştır. Dolayısı ile Tanrı, peygamberlik için ancak mükemmel bir kişiyi seçmiştir. 

Tanrı bilgi ve ahlak bakımından alçak konumda olan bir kişiyi peygamber olarak 

seçmemiştir.54 

Talmud’da kişinin taşımış olduğu bilgi, güç, zenginlik, tevazu ve hatta uzun boy 

gibi sahip olunabilecek zihni, ahlaki ve fiziki özellikleri Tanrı’nın iradesini belirlemede 

etkili olan unsurlar olarak bahsedilmiştir. Maddi- manevi bu kapasitenin peygamberliğin 

arkasındaki temel unsur olduğunu düşünen Yahudi filozoflar da olmuştur.55  

                                                
52 Doğan, a.g.t., s. 149. 
53 Doğan, a.g.t., s. 150, 153. 
54 Besalel, Yusuf, “Peygamberler ve Peygamberlik”, Yahudilik Ansiklopedisi (I-III), Gözlem Yayınevi, 
İstanbul, 2001, III/695. 
 II/504. 
55 Gürkan, a.g.e., s. 95. 



 

 

 

23 

 

 İbn Meymun, Yahudilerin temel Yahudi prensibine uygun eğitim almalarının ve 

mükemmel bir konumda bulunmalarının gerekliliğini özellikle vurgulamıştır. Çünkü Tanrı 

ancak böyle bir durumda kudretini bildirmiştir ve peygamberini seçmiştir. 56 

Yahudi peygamber anlayışına göre, bir insana peygamberlik verilmesi; onun 

yaratılıştan getirdiği ya da sonradan elde ettiği birtakım niteliklerin bir sonucu olmamıştır. 

Peygamber olmak tamamen ilahi seçilmişliktir.57 Peygamberliğe seçilmiş olan kişinin bu 

görevi kabul edip etmemesi gibi bir seçeneği olmamıştır.58 Tanrı’nın sözünü iletme emrini 

aldıktan sonra bunu yapmak zorunda kalmıştır.59 Peygamberlik görevini istemeseler de, 

insanlar onları dinlemeseler ve saygısızlık da yapsalar bu görevi yerine getirmek 

zorundadırlar.60 İbrani peygamberlerinin otoritesi de bizzat Tanrı Yehova tarafından 

görevlendirilmesinden gelmiştir. Bu sebeptendir ki Tanrı’nın üstün gücünü sürekli 

kendilerinde hissetmişlerdir.   

Tanah’ta, peygamber olacak kişinin henüz ana karnındayken Tanrı tarafından 

seçilmiş olduğuna dair pasajlar mevcuttur. Yeremya, kitabında, Rabbin kendisine şöyle 

seslendiğini söylemiştir: “Ana rahminde sana biçim vermeden önce tanıdım seni. 

Doğmadan önce seni ayırdım, uluslara peygamber atadım.”61 Yeşaya da Tanrı’nın 

kendisini ana rahmindeyken peygamberlik için çağırdığını halkına ilan etmiştir.62  

Bununla birlikte bir kişi peygamber olmadan önce ileride kendisinin peygamber 

olacağından habersizdir. Tanrı’nın Samuel’e peygamberlik için seslenmesi bu duruma 

işaret olmuştur. Pasajda “Şimdi Samuel Rabbi tanımıyordu ve Rabbin sözü ona henüz 

vahyedilmemişti”63 denmiştir.64 

Kaynağı Tanrı’ya dayanmamış peygamberlik geçersiz ve sahte sayılmıştır, Tora’da 

peygamberin otorite ve gücünü Tanrı’dan aldığı zikredilmiştir.65  

                                                
56 Doğan, a.g.t., s. 150. 
57 Mezmurlar, 105/26; Yeşaya, 4/9; 26/12. 
58 Aydın, Fuat, a.g.e., s.  88. 
59 Amos, 3/8. 
60 Hezekiel, 2/7. 
61 Yeremya, 1/5. 
62 Yeşaya, 49/1- 3. 
63 I. Samuel, 1/3- 8. 
64 Doğan, a.g.t., s. 160. 
65 Tesniye, 18/ 20.  



 

 

 

24 

 

 Aşkın ile muhatap olmak elbette bir insan için kaldırılması kolay olan bir şey 

olmamıştır. Tanrı seçkin kuluna peygamberliğini vermeden önce onun ortamını, 

psikolojisini hatta ailesini ve çevresindeki insanları bile hazırlamıştır. 

 Musa, Tanrı ile karşılaşmadan önce kayınbabası olan rahip Yitro’nun yanında 

manevi bir eğitimden geçmiştir.66 Kendisi ile baş başa kalabileceği ve kendisini 

dinleyebileceği “çobanlık” yapmıştır. Zaten Tanrı ile ilk karşılaşması da sürüsünü 

güderken yalnız başınayken gerçekleşmiştir.67  

 Tanrı, verdiği mesajı insanlara aktarması için peygamberlerini ilahi bir yetenekle 

donatmıştır. Tanrı, peygamberlerinin sözlerini halk daha kolay kabullensin diye onları 

halka sevdirmiştir. Peygamberler genel itibarı ile halk arasında sevilen kişiler 

olmuşlardır.68  

 Peygamberliğe başlamadan yahut devamında Tanrı, seçtiği peygamberler yalnız 

kalmasın diye kendileri gibi insanların da desteğine ihtiyaç duyacağını bildiğinden 

peygamberler, yakınlarında bulunan, güvenilir kimseler tarafından desteklenmişlerdir. 

Musa, peygamberlik görevini yaparken zorlandığı zamanlarda kardeşi Harun69 ve 

kayınbabası Yitro’dan psikolojik destek almıştır. Yitro, Musa’yı görevini daha kolay 

yapabilmesi için kutsamıştır.70 Musa’nın çöldeki yaşamında onu ziyarete gelen Yitro, 

damadının taşıdığı ağır yükü görmüş ve yükünün hafiflemesi için ona fikir vermiştir. Yitro, 

iyice kalabalıklaşan İsraillilerin davaları için halkın içinden güvenilir, Tanrı’dan korkan, 

kıskançlıktan nefret eden, gerçeğe bağlı adamları seçmesini öğütlemiştir.71 

 Peygamber ilahi tecrübesi sayesinde Tanrı ile karşılaşmıştır. Onun kelamını 

işittikten sonra da halkına bildirmekle görevlendirilmiştir. Bu bildirim genellikle toplumda 

ortaya çıkan bir kriz ya da ilahi müdahaleyi gerektirecek bir durumda gerçekleşmiştir. 

Musa’nın Tanrı ile ilk karşılaşması Mısır’da halkının Firavun tarafından zulme uğradığı 

vakitte olmuştur.72 Gidyon, İsrailoğullarının Midyanlıların baskısı altında iken ilk defa 

                                                
66 MacDonald, a.g.e., I/98. 
67 Çıkış, 3/1. 
68 Uğur, Hakan, “Kur’an’ın Tasdik Ettiği Tevrat’taki Konular”, S. Ü. Sosyal Bilimler Enstitüsü, Basılmamış 
Doktora Tezi, Konya, 2008,  s. 203. 
69 Çıkış, 4/14- 16. 
70 Çıkış, 4/18. 
71 Çıkış, 18/13- 27. 
72 Çıkış, 3. bab. 



 

 

 

25 

 

Tanrı’nın meleği ile karşılaşmıştır.73 Yeşaya, kral Uzziya’nın öldüğü kritik dönemde 

peygamberliğini almıştır.74 Hezekiel’in peygamberliği de İsrail’in dini ve politik sıkıntılar 

yaşadığı günlerdedir, Yahuda, kralı Yehoyaki’nin sürgünü döneminde ilk karşılaşmayı 

yaşamıştır.75 

 Peygamber, hayatını değiştireceği o ilk ilahi karşılaşma ile tanıştığında günlük, 

hayati işlerle meşguldür. Musa ve Amos sürüsünü otlatıyor, Gidyon da buğday 

dövüyordur.76 Sıradan bir günde sıra dışı bir karşılaşma peygamber için ani ve şaşırtıcı 

şekilde gerçekleşmiştir.77 Yehova, dilediğine dilediği zaman peygamberlik vermiştir.78 

b) İlk Hitap 

 İlk hitapla Tanrı ile insan arasındaki ilk diyalog kurulmuştur. Görevlendirme 

evresinin böylece alt yapısı gerçekleşmiştir. Peygamber, psikolojik olarak 

görevlendirilmeye hazırlanmış olmaktadır. Tanrı veya vahyi ile ilk karşılaşma, yeni bir 

dünyaya dâhil olmazdan önce peygamber için açıklayıcı bir esas teşkil etmiştir.   

 Alışık olmadıkları durumun içine dâhil olan Ben-i İsrail peygamberleri ilk önce bu 

durumu yadırgamışlar, daha sonra karşılaşmış oldukları durumu idrak edip uyum 

sağlamışlardır.79 

İlk hitabın içeriği, peygamberin o andaki durumuna, yaşadığı tarihe ve sosyal 

şartlara göre değişmiştir.80 Peygamberlik için ilk hitap gayet anlaşılır ve nettir. Tanrı 

Musa’yı yanan çalının arkasından çağırdığında O’na: “Şimdi gel, halkım İsrail`i Mısır`dan 

çıkarmak için seni Firavun’a göndereyim”81 demiştir. Yeremya’ya “…seni doğmadan önce 

takdis ettim. Seni milletlere peygamber ettim”82 der. Bu hitap, peygamber olacak kişinin 

üstlenecek olduğu görevin ciddiyetini anlamasını sağlamıştır. Böylece aday, görevinin 

ehemmiyetini bildiren bu ilk hitap sayesinde alışkın olmadığı yeni tecrübesini ve ne ile 

karşı karşıya olduğunu anlamasına yardımcı olmuştur. 

                                                
73 Hâkimler, 6. bab. 
74 Yeşaya, 6. bab; Tekvin, 18/1; Amos, 7/15. 
75 Hezekiel, 5. bab. 
76 Çıkış, 3/1; Amos, 7/15; Hâkimler, 6/11. 
77 Sinanoğlu, a.g.t., s. 44. 
78 Harman, a.g.m., s. 139. 
79 Harman, a.g.m., s. 141. 
80 Sinanoğlu, a.g.t., s. 45. 
81 Çıkış, 3/4- 9. 
82 Yeremya, 1/4- 5. 



 

 

 

26 

 

Musa’ya yanan bir çalıdan (ahududu) görünen Rabb, bu görevi istemeyecek olan 

Musa’nın dikkatini çekmek istemiştir. Garip bir şey görmüştür Musa, çalıdan ateş çıkıyor 

ama çalı yanıp kül olmuyordu. Çalının yanına iyice yaklaşmış, nasıl oluyor da ateş çalıyı 

bitirmiyordu. Din bilginleri; Musa’nın bu garip olayın Tanrısal bir kutsiyet olduğunu fark 

etmiş olsaydı oraya kesinlikle yaklaşmayacağını söylemişlerdir. Daha sonra ateşin içinde 

bir melek olduğunu görmüştür. Bu, Musa’nın ilk peygamberlik vizyonudur. Tanrı kendini 

Musa’ya “Musa’nın babası Amram’ın Tanrısı” olarak tanıtmıştır.83 Tanrı ilk muhataplıkta 

Musa’nın babasından ismi ile bahsederek bir çeşit yakınlık oluşturmuştur. Bu tıpkı yabancı 

birinin kendisinden emin olup korkmaması için kişinin bildiği birini referans göstererek 

kendini tanıtması gibidir. 

Musa, peygamberlik görevini en başta istememiştir. Mısırlı birini öldürdükten sonra 

ceza almamak için kaçmış, üstelik halkı Mısır’da köle olarak yaşamaktaydı. Sayıca üstün 

olan bir millete tek başına nasıl karşı çıkabilecektir. Tüm bu endişeler yerinde olmakla 

beraber Tanrı, Musa ile birlikteliğini ilan etmiştir. 

İlk hitap, vahyi bir tecrübe, rü’yet ile gerçekleşmiştir. Peygamber bir şeyler görür 

ve Tanrı’nın seslenişini işitir.84 Tanrı, peygamberine vahyini insanlara iletmesi için onu 

seçtiğini bildirir. Peygamber, Tanrı’nın bu kararına karşı şaşkınlıkla birlikte peygamberliği 

kabul etmek zorundadır. Çünkü bu öyle bir görevdir ki sadece seçilenler yapabilmiştir. 

c) Görevlendirme 

 Gerçek peygamberin meşruiyeti ve tebliğinin otoritesi peygamberin göreve 

çağrılması ile başlar. Görevlendirmede her peygamberin işlevi aynı olmuştur. Yerine 

getirecek görevler peygamberin yaşadığı dönem ve şartlarına göre değişiklik göstermiştir. 

Musa ve Gidyon, tebliğle görevlendirilmekle birlikte Tanrı’nın isteği ile İsrailoğullarını 

zulmet altından kurtarmakla da uğraşmışlardır. Musa ve Gidyon, halklarını kurtarmakla 

emredilirken Yeşaya85 ve Yeremya da86 tam tersi halkı mahvetmek için gönderilmişlerdir. 

Hezekiel ise günah içinde yaşayan kavmini uyarmak için gönderilmiştir.87 Tanrı; Hoşea88, 

Amos89 ve Yunus90 peygamberleri ilk kez görevlendirilmesinde onlara “git” ifadesinde 

                                                
83 Farsi, a.g.e.,  II/18. 
84 Sinanoğlu, a.g.t., s. 42. 
85 Yeşaya, 6/8- 10. 
86 Yeremya, 1/10. 
87 Hezekiel, 2/3, 7. 
88 Hoşea, 1/2. 
89 Amos, 7/15. 



 

 

 

27 

 

bulunmuştur. Yaşadıkları dönemde durumun aciliyetini bildirmek için bir işaret olmuştur. 

Halk o kadar kötü durumdadır ki, peygamberlik verilir verilmez Rabb, vakit kaybetmeden 

tebliğde bulunmalarını istemiştir. 

 Tanah’ta peygamberlerin bazılarının vazifesini Tanrı’dan nasıl aldıklarına dair 

hikâyeler bulunmuştur. Yeşaya, Yeremya91 gibi peygamberler -kendi dönemlerinin 

hassasiyetleri de göz önünde bulundurulunca- peygamberliklerinin başlangıcını 

betimlemişlerdir. Amos ve Hoşea’nın kutsal göreve çağrılması diğer peygamberlere 

nispetle daha özel mahiyette olmuştur.92  Kutsal Kitap, bütün peygamberlerin nasıl görev 

aldığını anlatmamıştır. Anlatılan bölümlerde de tüm olanlar ahenkli bir şekilde detayları ile 

geçmemiştir. Peygamberlerin yaşadığı dönem, göreve çağrıldığı an, içinde bulunduğu 

ortam farklı olsa da yaşadıkları tecrübeyi aktardıklarında ortak özellikler görülmüştür.93 

Tanrı bizzat sözleri ile onları yetkilendirmiştir.94 Peygamberler de vahiy ile 

yetkilendikleri bu sözlerle Tanrı adına konuşmuşlardır. Peygamberin görev ve mesuliyet 

sınırlarını da Yeremya’da olduğu gibi95 Tanrı belirlemiştir.  

Yahudi dinindeki peygamberlik anlayışı, Tora’da zikredilen bir pasaj ile 

temellendirilmiştir. Bu pasaj peygamber anlayışının temel yasası olarak kabul edilmiştir.96 

Tesniye 18/18 de Rabb şöyle demiştir: “Onlara kardeşleri arasından senin gibi bir 

peygamber çıkaracağım. Sözlerimi onun ağzından işiteceksiniz. Kendisine 

buyurduklarımın tümünü onlara bildirecek.”  Tanrı tarafından görevlendirilen peygamber, 

kendi halkından çıkmıştır. Asli görevi ise halkına Tanrı’nın buyruklarını bildirmek 

olmuştur. 

Peygamberlerin, ilk hitapla birlikte verilen göreve karşı çekimser veya itirazda 

bulundukları olmuştur. İçinde bulunduğu ruh hali ile itirazlarını ifade etmişlerdir. 

Çekimserliğin ve itirazın sebebini peygamber adayının kendini göreve layık görmemesi, 

hazır hissetmemesi,  alçakgönüllü olması olarak yorumlayanlar olmuşsa da; adayın 

                                                                                                                                              
90 Yunus, 1/2; 3/2. 
91 Yeşaya, 6; Yeremya, 1. Bab. 
92 Sinanoğlu, a.g.t., s. 43. 
93 Sinanoğlu, a.g.t., s. 43. 
94 Yeremya, 1/9: “…Bugün sana yetki verdim.”  
95 Yeremya, 1/10.  
96 Işık, Hidayet, Amiri’ye Göre İslam ve Öteki Dinler, İz Yayıncılık, İstanbul, 2006, s. 81. 



 

 

 

28 

 

Tanrı’nın hem kulu, hem aracısı, hem de sözcüsü olarak görev yapmanın zorluğu yüzünden 

de itiraz ettiğini düşünenler olmuştur.97 

 Diğer bir itiraz sebebi olarak da peygamberin; akli, manevi, ruhsal, ahlaki hatta 

fiziksel yaşamı bakımdan mükemmel olan kişiler olarak betimlenmesinden 

kaynaklanmıştır.98 Kendisinde bu özelliklerin olmadığını düşünen peygamber adayı 

Tanrı’ya, itirazı bu göreve layık olmadığını düşünerek yapmıştır. 

Tanrı, Musa’ya halkını -Firavun’un boyunduruğundan kurtararak- Vaat Edilmiş 

topraklara götürmesini söylediğinde Musa, bu görevi üstlenmekte çekimser davranmıştır. 

Musa’nın itirazına sebep olan nedenler ise; Güç eksikliği,99  bildiri eksikliği,100 yetki 

eksikliği,101 güzel konuşma- hitabet eksikliği,102 görev için uygun olmama,103 daha 

önceden uğramış olduğu başarısızlık,104 İsrail halkı tarafından onay görmeme105 şekilde 

sıralanabilir.106 Yahudilerin Tanrı’nın mucizevî yardımına henüz hazır olmaması, abisi 

Harun’un halkın lideri konumunda iken kendisinin Ben-i İsrail’in liderliğini yapacak 

olması Musa’yı endişelendiren sebeplerden olmuştur; çünkü bu durum Musa’ya göre 

uygun değildir.107 Bütün bu sebeplerden dolayı kendisinden beklenen başarıyı 

gösterememe endişesini taşımasına neden olmuştur. Alçakgönüllülük şeklinde görünen 

davranışları Tanrı’nın hoşuna gitmemiştir.108  

Musa’nın kendisine verilen görevi istememe sebepleri diğer peygamberler için 

örnek teşkil etmiş. Bir nevi ‘ilk örneği’ olmuştur. Gidyon ise bu endişesine fakirliğini ve 

                                                
97 Sinanoğlu, a.g.t., s. 47.  
98 Besalel, a.g.md., Yahudilik Ansiklopedisi,  II/504. 
99 Mısır’dan Çıkış, 3/11: Musa, “Ben kimim ki firavuna gidip İsrailliler ì Mısır`dan çıkarayım?” diye karşılık 
verdi.   
100 Çıkış, 3/13: Musa şöyle karşılık verdi: “İsrailliler`e gidip, ‘Beni size atalarınızın Tanrısı gönderdi  ̀
dersem, ‘Adı nedir?’ diye sorabilirler. O zaman ne diyeyim?”   
101 Çıkış, 4/1: Musa, “Ya bana inanmazlarsa?” dedi, “Sözümü dinlemez, ‘RAB sana görünmedi’ derlerse, ne 
olacak?”  
102 Çıkış, 4/10: Musa RAB’be, “Aman, ya Rab!” dedi, “Ben kulun ne geçmişte, ne de benimle konuşmaya 
başladığından bu yana iyi bir konuşmacı oldum. Çünkü dili ağır, tutuk biriyim.”   
103 Musa, “Aman, ya Rab!” dedi, “Ne olur, benim yerime başkasını gönder.” Çıkış, 4/ 13. 
104 Çıkış, 5/23: “Senin adına firavunla konuşmaya gittim gideli firavun bu halka kötü davranıyor. Sen de 
kendi halkını kurtarmak için hiçbir şey yapmadın.” 
105 Çıkış, 6/12: Ama Musa, “İsrailliler beni dinlemedikten sonra, firavun nasıl dinler?” diye karşılık verdi, 
“Zaten iyi konuşan biri değilim.”  
106 MacDonald, a.g.e., I/99. 
107 Farsi, a.g.e., I/23. 
108 Çıkış, 4/14. 



 

 

 

29 

 

yaşının küçüklüğünü de eklemiştir.109 Yeşaya110 ve Yeremya111 ilk anda tereddüt yaşayan 

peygamberlerdendir ve bu halleri Tanah’ta da belirtilmiştir.112 

Tanrı, çekimser ve itiraz içinde bulunan peygamberlerine görevi kabul etmelerinin 

dışında başka çıkar yollarının bulunmadığını ifade etmiş ve onlara görevlerinde destek 

olacağını söylemiştir.113 Bununla birlikte her ne kadar Tanrı yardımı için vaat etmiş olsa da 

zaman zaman peygamberlerin Tanrı’nın emrini yerine getirmekte yenilenen tereddütleri 

olmuştur (Musa, Yeremya ve Yunus o peygamberlerdendir). Sonuçta Tanrı’nın sözcüsü 

gibi davranmışlar ve genellikle “Tanrı şöyle söyledi” diye söze başlamışlardır.114 

 Tanrı, kutsal görevi verdiği peygamberlerine yaşadıkları çekimserlik belirttikleri 

mazeret ve tereddütten dolayı ilahi teminatta bulunmuş, görevlerini yerine getirirken onlara 

yardımcı olacağına dair güvence vermiştir. Tanrı’nın peygamberlerine karşılaşacakları 

zorluklara karşı vaat ettiği ilahi yardım, peygamberlere görevlerini yerine getirmede 

cesaret ve güç vermiştir. Yani Yehova, gücünü ve kutsal sözlerini peygamberleri ile 

paylaşmış olup onlara bu zor görevlerinde teselli ve güç kaynağı olmuştur.115  

Peygamberlerin Tanrı’dan aldıkları gücü insanlara aktarabilmek için, Tanah’ta 

“Yehova’nın Ruhu” ve “Yehova’nın Eli” betimlemelerinin kullanıldığını görürüz. 

“Yehova’nın Eli” Tanrı’nın gücüne dalalet etmektedir.116 Peygamberler ile birlikte 

kullanıldığında ise onların davetini ve nübüvvetlerini güçlendirmek anlamlarını taşımıştır. 

“Yehova’nın Ruhu” terkibi de yine kişilere yardımcı olan ilahi gücün temsilinde 

kullanılmıştır.117 

Tanrı, Musa’ya onun hep yanında olacağını ve destekleyeceğini kesin bir dille 

Tora’da belirtmiştir.118 İlya’yı Ahab’ın arabasının önünde koşturan119, Yeşaya’yı120, 

                                                
109 Hâkimler, 6/15: ”Ey Efendim, ben İsrail’i nasıl kurtarabilirim? Ait olduğum boy Manaşşe oymağının en 
zayıf-fakir boyudur. Ben de ailemin en genç adamıyım.”  
110 Yeşaya, 6/11: Yeşaya Tanrı’ya peygamberliğin süresini sorar “ne vakte kadar, Rab”  Bu soru, bir şeyleri 
bilmeyi istemenin cesareti şeklinde yorumlanmıştır. Sinanoğlu, a.g.e., s. 49. 
111 Yeremya’da çekimserliğini yaşının küçük olmasıyla açıklar. Yeremya, 1/6, 18:  “Ben henüz çocuğum, söz 
söylemesini bilmiyorum.”  
112 Harman, a.g.m., s. 143. 
113 Yeremya, 1/7- 8;  Yeşaya, 6/11- 13; Hezekiel, 2/6. 
114 Besalel, a.g.md., Yahudilik Ansiklopedisi,  II/502. 
115 Sinanoğlu, a.g.t., s. 34.  
116 Çıkış, 3/20; 13/3; Tesniye, 7/8; II. Samuel, 24/14; Yeşaya, 5/25;  Hezekiel, 6/14; Mezmurlar, 8/6; 31/5; 
73/23; 95/4; 109/27; Eyüp, 10/8; 12/9. 
117 Çıkış, 35/10; Hâkimler, 6/34; 11/29; I. Samuel, 10/6; 16/13. 
118 Çıkış, 3/4, 12. 
119 I.Krallar, 18/46.  



 

 

 

30 

 

Yeremya’yı121 ve Hezekiel’i122 peygamberlik yapmaya cesur kılan bu güç olmuştur.123 Bu 

güç, Tanrı’nın sözleri ile şu şekilde hayat bulmuştur: Musa’ya “Gerçekten ben seninle 

olacağım”124, Gidyon’a “Mutlaka seninle beraber olacağım ve Midyanileri bir adammış 

gibi vuracaksın.”125, Yeremya’ya “Çocuğum deme, çünkü seni kime gönderirsem 

gideceksin. Ve sana emrettiğim her şeyi söyleyeceksin. Onların yüzünden korkma; çünkü 

seni kurtarmak için ben seninle beraberim.”126, Hezekiel’e “Ve sen… o adamlardan 

korkma ve sözlerinden korkma… yüzlerinden yılma”127 denmiştir. Mika Tanrı’dan aldığı 

gücü şu şekilde halkına anlatmıştır: “Rabbin Ruhu ile kuvvet, hak ve cesaretle doluyum” 128 

4) Nübüvvetin Özellikleri 

a) Peygamberlerin Mesajları 

Tanrı ile insan arasında aracılık yapan peygamberlerin sorumlu oldukları en önemli 

hususlardan biri de Tanrı’nın hüküm ve emirlerini halklarına ulaştırmak olmuştur. 

Peygamberlerin bu vazifelerini anlatmak için “tebliğ, mesaj ve şeriat” terimleri 

kullanılmıştır. 

Peygamberlerin Tanrı’dan aldığı buyrukları halklarına iletmesine “tebliğ” 

denmiştir. Peygamberliğin karşıtı olan “kitman” (gizlemek) peygamberler için 

düşünülemezdir.129 Tanrı’dan alınan bu görevin duyurulması da yine Tanrı’nın onaylaması 

ile başlamıştır. Peygamber, Tanrı onaylamadığı müddetçe sözlerini başkasına 

iletememiştir.130 Tanrı, peygamberlerini kavimlerine kendi adına sözcü, aracı konumunda 

gönderdiğini söylemiştir.131  

Yehova, Musa’ya sözlerini ağzına koyacağını ve emredeceği her şeyi insanlara 

söyleyecek kişiler göndereceğini bildirmiştir.132 Bu ifadeden anlaşılacağı üzere, peygamber 

Tanrı’dan bazı emirler almıştır. Peygamber başka bir kaynaktan bilgi alamaz. Başka ilah ve 

                                                                                                                                              
120 Yeşaya, 5/25; 9/12, 17, 21; 10/4. 
121 Yeremya, 1/9.  
122 Hezekiel, 2/9, 10. 
123 Sinanoğlu, a.g.t., s. 35. 
124 Çıkış, 3/12. 
125 Hâkimler, 6/16. 
126 Yeremya, 1/7- 8. 
127 Hezekiel, 2/6- 7. 
128 Mika, 3/8. 
129 Uğur, a.g.t., s. 225. 
130 Farsi, a.g.e., II/35. 
131 Çıkış, 3/10; Yeşaya, 6/8- 9; Yeremya, 1/7. 
132 Tesniye, 18/18. 



 

 

 

31 

 

kendi adına konuşan kişilere sahte peygamber sayılmasının göstergesidir. Peygamberin 

bunun kadar önemli bir diğer özelliği ise, Yehova’nın sözlerini ve emirlerini insanlara 

tebliğ etmesidir. Yani, peygamberlik için sadece Yehova’dan ilahi mesaj almak yeterli 

olmamakla, bunların insanlığa tebliğ edilmesi gerekmektedir.133 Tebliğindeki otoriteyi de 

yine bizzat Tanrı’dan almaktadır.134  

İbn Meymun’a göre şeriat, Tanrı’nın sonsuz hikmetinden bir parçayı, idari kural 

olarak insanlara ait kılmasıdır. Bu insanlık için önemli bir ilahi nimet olmuştur. Şeriatın 

beşeri ve tabii menşe’li olmamasına rağmen doğal olanın alanına nüfuz edebilen bir olgu 

olduğunu açıklamıştır. İnsana has bir rejim olarak şeriat, peygamberlik yolu ile insanlara 

aktarılmıştır.135 

Tanah’ta tebliğden “Yahova dedi”, “Yahova şöyle buyurdu”, “Yahova’nın sözü 

falana geldi” sözleriyle bahsedilmiştir.136 Bu tür üsluba “sözcü üslubu” (Messenger 

formula) denmiştir. Bu üslup o dönemde İsrail kültürünün dışındaki kültürlerde de 

kullanılmıştır. İbranilerin bu ifadeleri komşularından aldığını söyleyenler de olmuştur. 

Peygamberler bu üslupları kullanarak halklarının kendilerini ilahi mesajı ileten aracılar 

olarak değerlendirilmelerini istemişlerdir.137 

Tanrı’nın Ben-i İsrail’in uymasını istediği hükümler, peygamberlerin sözleri ile 

ulaştırma prensibi Yahudi nübüvvet sisteminin temelini oluşturmuştur.138 Peygamberlerin 

halkına ilettiği mesaj, zaman sınırlaması olmadan tüm İsrail halkını kapsamıştır. Tüm 

nesiller üzerinde ilahi bir otoriteye sahiptirler. Mesaj, gelecekten bir olayı haber verme 

(kehanet),139  peygamberlerin yaşadıkları dönemdeki durumu veya sonradan ortaya çıkan 

bir durumun ifade edilmesi şeklinde gerçekleşmiştir.140 

Peygamberlerin ümmetlere ilk tebliğleri elbette Tanrı’nın varlığını kabul ettirmek 

olmuştur. Ondan sonra ise Tanrı’nın insanlardan istediği ve istemediği şeyleri halkına 

aktarmışlardır. Peygamberlerin en temel işlevi tebliğ olmuştur. Tanrı sözünü hakkı ile 

taşımak, onu halkına öğretmek, halkının yanlışlarını kınamak veya düzeltmek ve onları 

                                                
133 Harman, a.g.m., s. 136. 
134 Zekarya, 1/6; 7/12; Yeremya, 23/8; Hagay, 1/13. 
135 Doğan, a.g.t., s. 157. 
136 Yeremya, 1/2, 4, 11,13; Amos, 1/64; 5/2–3; Hezekiel, 3/16; Zekeriya, 4/8. 
137 Sinanoğlu, a.g.t., s. 37. 
138 Gürkan, a.g.e., s. 101. 
139 Tesniye, 18/20. 
140 I. Krallar, 13/3; II. Krallar, 23/15- 16. 



 

 

 

32 

 

eğitmek İbrani peygamberlerinin görevlerindendir.141 Bazen Yehova’dan aldıkları mesajı 

halklarını iletirken kendi varlıkları öylesine silinir ki sanki doğrudan kendileri 

konuşuyormuş gibi, birinci şahıs kipi kullanmışlardır.142 Peygamberlerin, tebliğ ettiği 

mesajlardan şunları çıkartabiliriz:  

Peygamberler İsrail halkına, Tanrı ile yapılan ahde sadık kaldıkları takdirde 

zürriyetlerinin büyük bir millet olacağını143 ve öyle kalacağını; Kenan ülkesinin de 

kendilerine verileceğini144 vaat etmiştir. Peygamberler, Tanrı ile İsrailoğulları arasında 

gerçekleşen bu ahde sadık kalmışlardır. Halklarını yönlendirmede Musa’nın şeriatını esas 

almışlardır. Peygamberler, toplumun ahde ve şeraite uyması için dönem dönem kavimlerini 

uyarmak zorunda kalmışlardır.  

Musa öncesi peygamber mesajlarında Kenan topraklarının Ben-i İsrail’in olacağı ve 

Tanrı’nın İsrail halkını büyük bir millet yapacağı vaadi yer almıştır.145 İbrahim, halkına 

Tanrı’nın bu sözlerini iletmiş ve kendisinden sonra gelen İshak ve Yakup da aynı mesajları 

halklarına iletmiştir. 

Musa şeriatı, İsrail halkı için eşsiz bir konumda olmuştur. Ondan önceki 

peygamberler halkın karşısına çıkıp “Tanrı beni size gönderdi, bana size söyle söylememi 

emretti, şunları size yasakladı” dememişlerdir. Bu tarz bir üslup Tora’nın özünü 

oluşturmuştur. Patriarkların peygamberliği dar kalıplar içinde genişlemeyen bir 

peygamberlik anlayışı olmuştur. İbrahim peygamber, çevresine Tanrı’nın şeraitini iletirken 

genel bir üslupla onlara seslenmemiştir. Hatta Tanrı’nın emrettiği sünnet olayını da sadece 

kendisi ve ailesi içinde gerçekleştirmiştir. Patriarklar halklarını şeraitleri üzerine eğitirken 

eğitmen veya rehber gibi davranmışlar, “Rabb bana şunu emretti” dememişlerdir. 146 

Musa’nın tebliğinin temelini “on emir” oluşturmuştur. On Emir, Tora’da iki ayrı 

yerde zikredilmiştir.147 İsrailoğulları’nın anayasası sayılan, Yahudilerce ölümsüz tabir 

edilen, Tanrısal, ahlaksal ve toplumsal düzen öğeleri içeren buyruklar şunlardır: 

                                                
141 Uğur, a.g.t., s. 205. 
142 Harman, a.g.m., s. 137; Yeşaya, 10/5; Yeremya, 2/26- 3; Hezekiel, 6-7. bab.  
143 Tekvin, 12/2. 
144 Tekvin, 12/7. 
145 Tekvin, 12/1- 3. 
146 Doğan, a.g.t., ss. 155- 156. 
147 Çıkış, 20/1- 17; Tesniye, 5/6- 21. 



 

 

 

33 

 

1. Seni Mısır diyarından çıkaran Tanrın Yehova benim. Karşımda başka ilahların 

olmayacaktır. 

2. Kendin için oyma put, yukarıda göklerde olanın yahut aşağıda yerde olanın 

yahut yerin altında sularda olanın suretini yapmayacaksın. 

3. Rabbin ismini boş yere ağza almayacaksın. 

4. Şabat gününü takdis etmek için onu hatırında tut. 

5. Babana ve annene hürmet et. 

6. Katletmeyeceksin. 

7. Zina etmeyeceksin. 

8. Çalmayacaksın. 

9. Komşuna karşı yalan şahadet etmeyeceksin. 

10. Komşunun evine tamah etmeyeceksin. 

Yahudilerce On Emir deyimi yerinde kullanılmamıştır. Tora’da “Aseret Hadiberot” 

yani “On Söz” olarak zikredilmiştir. Söz yerine emir denmesi buyruk şeklinde ifade 

edilmelerinden ve taşıdıkları derin anlam ile kutsal özelliklerinden kaynaklanmıştır. On 

Emrin sıralanışı ise rastgele olmamıştır. İlk dört emir insanların Tanrı ile olan ilişkilerini, 

beşinci emir ailesi ile olan ilişkisini, altıdan ona kadar olan kurallar ise insanın toplum ile 

ilişkilerinin düzenini sağlamak için vaaz edilmiştir.148  

Bu sıralanışa göre Tanrı’nın öncelikle neleri insandan istediği anlaşılmıştır. 

Tanrı’nın peygamberleri de bu öncelik sırasına göre tebliğlerde bulunmuşlardır. Halkı puta 

taparken bu noktayı atlayıp öncelikle komşu ilişkileri üzerinde durmamıştır. On emir 

böylece diğer peygamberlere tebliğ için kılavuz niteliğinde olmuştur.   

Musa sonrası dönemdeki peygamberler davetçi konumundadır. Asıl görevleri Musa 

şeriatını insanlara yaymak olmuştur. Çünkü Musa şeriatı ebediyen geçerli kalacaktır. Bu 

şeraite uymayanları ceza ile korkutmuşlar, uyanlara ise birtakım vaatlerde bulunmuşlardır. 

                                                
148 Alalu- vd, a.g.e., s. 159. 



 

 

 

34 

 

İbn Meymun’a göre Musa mesajının asıl amacı herkesi Tanrı’ya layık insanlar haline 

getirmek olmuştur.149 

Peygamberler, mesajlarında eskatolojik veya istikbali bilgiler vermişlerdir.150 

Filistin’in işgali ve Davut’un krallığındaki monarşi ile yönetilmesi151 bu bilgiler arasında 

olmuştur. İsrail peygamberleri ileriye yönelik her zaman güzel haberler vermemiştir. 

Peygamberler; başka tanrılara tapan, toplum için vaaz edilen kurallara uymayan halklarına 

Tanrı’nın cezasının geleceğini ve felaketlere uğrayacaklarını bildirmişlerdir.152 

Peygamberlerin bu tarz haberlerde bulunması ise M.Ö. 721’de Asurlular’ın İsrail’i 

yenilgiye uğratması ile M.Ö. 586 yılında Babil imparatorluğunun Yahuda’yı yenerek 

Kudüs’ü ve Mabed’i tahrip etmesinden sonra olmuştur. Bu olaylar İsrailoğullarının Babil’e 

sürgüne gönderilmesi ile sonuçlanmıştır. Sürgün dönemi ve sonrasında peygamberler İsrail 

halkının yeniden kurtulacaklarının müjdesini vermişlerdir.153 Tebliğlerin içeriği 

peygamberlerin içinde bulunduğu döneme göre değişmiştir. Peygamberler, Yeşaya’dan 

itibaren gelecek bir kralın İsrailoğullarına hükmedeceği154 bilgisini vermiştir.155 

Yeşaya’nın kitabında beklenen kralla ilgili şu sözler geçmektedir:  

“Çünkü bize bir çocuk doğacak, Bize bir oğul verilecek. Yönetim onun omuzlarında 

olacak. Onun adı Harika Öğütçü, Güçlü Tanrı, Ebedi Baba, Esenlik Önderi olacak. 

Davut’un tahtı ve ülkesi üzerinde egemenlik sürecek. Egemenliğinin ve esenliğinin 

büyümesi son bulmayacak. Egemenliğini adaletle, doğrulukla kuracak Ve sonsuza dek 

sürdürecek. Her Şeye Egemen Rabbin gayreti bunu sağlayacak.”156 

İsrail peygamberleri, halkına sık sık şu tebligatta bulunmuşlardır: “tövbe edin”, 

“tövbe edin yoksa Yehova’nın cezası size isabet eder.” Bu tembih gelecek için değil İsrail 

                                                
149 Doğan, a.g.t., s. 156. 
150 Sinanoğlu, a.g.t., s. 86. 
151 Sinanoğlu, a.g.t., s. 87. 
152 Amos, 7/7- 9; 8/11- 14; 9/8; Hoşea, 9/3, 6, 17; 11/5; Yeşaya, 1/25- 27; Mika, 1/2- 7; 3/122; Sefanya, 1/2- 
3; 2/5- 15; Nahum, 1/2- 3; 3/8; Habakkuk, 3. bab; Obadya, 1, 9. bab; Yeremya, 29/ 15. 
153 Hoşea, 14/7; Yeşaya, 8/18; Mika, 4/6- 7; 7/11- 12; Sefanya, 2/3, 7, 9; 3/9- 20; Hezekiel, 34/11- 16; 47/3, 
12. 
154 Yeşaya, 7/10- 17; 9/1- 7; 11/1- 9; Mika, 5/2- 5; Yeremya, 23/5- 6; Hezekiel, 34/23- 24; Hagay, 2/21- 23; 
Zekeriya, 6/9- 14. 
155 Kurtuluş döneminde İsrail halkına hükmedecek krallar ilgili iki farklı görüş vardır. İlkine göre yönetici 
bizzat Tanrı’nın kendisi olacaktır. İkincisi ise Tanrı’nın atayacağı bir kralın hükümdarlık etmesidir. İlk teori 
için bkz. Yeşaya, 24/23; 33/22; 43/15; 44/6; Obadya, 21. bab; Mika, 2/13; 4/7; Sefanya, 3/15; Zekeriya, 9/1- 
8; Malaki, 3/1; Sinanoğlu, a.g.t., s. 87. 
156 Yeşaya, 9/6- 7. Paralel bilgiler için bkz. Yeremya, 23/5- 6; Hezekiel, 17/22, 24; Mika, 5/1, 3; Hagay, 
2/20- 23; Zekeriya, 9/9- 10.  



 

 

 

35 

 

halkının o an içinde yapması gereken bir vazife olmuştur. Çünkü bu uyarı İsrail halkının 

başına gelebilecek felaketlerin engellenebilmesi içindir.157 

Kutsal Kitap’ta peygamberler tebliğde bulunurken önce kendi söylemleri ile halka 

hitap etmişler, daha sonra Tanrı’nın sözünü iletmişlerdir.158 Bu anlatım metodu ile 

peygamberlerin olaylara çok iyi bir şekilde nüfuz edebildiğini, kendi kişiliği ve bilinci ile 

güncel olaylara yorumlarını katabileceğini işaret etmektedir. Tanrı’nın sözünü aktaracak 

kadar da ilahi güce sahip olmuşlardır. Peygamber, Tanrısına bağlı, ondan duyduğu söze 

sadıktır.159 

Peygamberler; bazen halklarını günahlarından dolayı azarlayan tabirler ile bazen 

cezayı hatırlatan tehdit sözler ile kimi zaman da ağıtlarla, uyarılarını mütemadiyen 

dillendirmişlerdir. Yeremya’nın halkına yaktığı ağıtlar meşhurdur.160 

Yahudi peygamberleri İslam peygamberleri gibi cennet ve cehennem ile halklarını 

müjdeleyip veya korkutmamışlardır. Sevap ve azap fikri bu dünya içindir. Öldükten sonra 

dirilme fikri Yahudilerin aklından pek geçmemiştir. Sıkıntı içine düştükleri zaman, ahiret 

fikrini kabul etmişlerdir. Bu fikrin bir kısmını İranlılardan bir kısmını da Mısırlılarından 

almışlardır.161 

Büyük peygamberler, felaket ve uğursuzluğu ilan etmişlerdir. Peygamberler, 

kralların yaptığı siyasi hatalar ile halkın Yehova’ya karşı hürmetsiz oluşu arasında ilişki 

olduğunu biliyorlardır. Bu sebepten hiç bıkmadan krallarını, kâhinlerini uyarmışlardır. 

Kuzey krallık M.Ö. 722 senesinde Asur kralı Sargon tarafından ele geçirince Güney 

krallıkta peygamberlerinin uyarı ve teşviki ile birkaç dini ıslahat icra edilmiştir. Ama genel 

olarak M.Ö. VII. yy.da yaşayan peygamberlerin sözleri pek kabul görmemiştir.162 

                                                
157 Schimmel, a.g.e., s. 145. 
158 Yeşaya, 1/21- 26: “Sadık şehir nasıl fahişe oldu! O şehir ki hak ile dolu idi! Onda adalet yer tutmuştu, 
şimdi ise katiller mekânıdır. Gümüşün cüruf oldu, şarabına su katılmış. Yöneticileri asilerle hırsızların 
işbirlikçisi; Hepsi rüşveti seviyor, Armağan peşine düşmüş. Öksüzün hakkını vermiyor, Dul kadının davasını 
görmüyorlar. Bu yüzden Rab, Her Şeye Egemen RAB, İsrail ìn Güçlüsü şöyle diyor: “Hasımlarımı 
cezalandırıp rahata kavuşacağım, Düşmanlarımdan öç alacağım. Sana karşı duracak, Kül suyuyla arıtır gibi 
seni cüruftan arıtıp temizleyeceğim. Eskiden, başlangıçta olduğu gibi, Sana yöneticiler, danışmanlar 
yetiştireceğim. Ondan sonra ‘Doğruluk Kenti, Sadık Kent’ diye adlandırılacaksın.” Ayrıca bkz. Yeşaya, 
18/1- 3, 4; Amos, 5/1- 3. 
159 Sinanoğlu, a.g.t., s. 37. 
160 Yeremya, 9/1- 5. 
161 Çelebi, Ahmet, Mukayeseli Dinler Açısından Yahudilik, Çeviren: Ahmet M. Büyükçınar- Ömer F. 
Harman, Kalem Yayınevi, İstanbul, 1978, s. 196. 
162 Schimmel, a.g.e., s. 146.  



 

 

 

36 

 

Peygamberler, dönemlerindeki kralları yanlış yaptıklarında uyarmaktan 

korkmamışlardır. Bunun sonucunda da tacizlere ve büyük eziyetlere maruz kalmışlardır. 

Bazı peygamberler ise yöneticileri için yol gösterici olmuşlardır. Tüm peygamberler, 

kendilerine mahsus tarzlarda Tek Tanrı anlayışı üzerinde ısrarla durmuşlardır.163 

b) Gaybı Bilmek (Kehanet) 

Hakiki peygamberliğin bir diğer özelliği peygamberin geleceğe ait verdiği haberin 

gerçekleşmesidir.164 Sahte peygamber ile hakiki peygamberi ayırt edici bazı kıstaslar 

gerekmiştir. Çünkü yalancı peygamberler de Tanrı’dan vahiy alıp tebliğde bulunduklarını 

iddia etmişlerdir. Bu noktada gerçek peygamber Tanrı’dan aldığı istikbale ait bilgileri 

halkına aktararak sahte peygamberlerden farkını ortaya koymuştur. Bu bilgilendirme, 

peygamberlik faaliyetleri ile bütünlük içinde gerçekleşmektedir. Peygamber, devamlı gaybi 

haberler veren falcı konumunda olmamıştır.165 Teologlar, söylenen haberin ya söylendikten 

sonra ya da peygamberin peygamberlik yaptığı süre zarfında gerçekleşmesinin gerektiğini 

söylemişlerdir. 

Peygamberlerin gelecekle ilgili verdiği haberlerden gerçekleşenler ile ilgili 

örneklerden bazıları şunlardır; Samuel’in Saul’e kral olacağını söylemesi ve bunun 

gerçekleşmesidir.166 Tsedekiya ve peygamber arkadaşları Kral Ahab’ın yapacağı savaşta 

muzaffer olacağını söylerler, ama Mikaya kralın yenilip öldürüleceğini söylemiştir ve bu 

haberi doğru çıkmıştır.167 Yeremya, Hananya’nın o yıl içinde öleceğini bildirmiş ve olay o 

yıl içinde gerçekleşmiştir. Mikaya, Hezekiel, Yeşaya, Habakkuk ve Yeremya’nın geleceğe 

yönelik ifadeleri olmuştur.168 Hezekiel, Babil Yahudilerine ülkelerine yeniden döneceği 

bilgisini vermiştir.169 

Tanah’ta bazı İbrani peygamberlerinin kehanetlerinin gerçekleşmediği 

görülmüştür.170 Tanrı, kendinden başka kimsenin peygamber dahi olsa gerçeği 

bilemeyeceğini göstermek adına peygambere yanlış mesaj ilettiği olmuştur.171 Bu durum 

                                                
163 Besalel, a.g.md., Yahudilik Ansiklopedisi,  II/503.  
164 Verilen haberin gerçekleşmesi, İslam kelam ilminde “haberi mucize”ye dalalet etmiştir. Bulut, Halil 
İbrahim, “Mucize”, DİA, XXX/351.   
165 Sinanoğlu, a.g.t., s. 39. 
166 I. Samuel, 10/1- 8. 
167 I.Krallar, 22. bab. 
168 I. Krallar, 22/28; Hezekiel, 33/33; Yeşaya, 30/8; Habakkuk, 2/3. 
169 Blech, Nedenleri ve Niçinleriyle Yahudilik,  s. 120. 
170 Yeremya, 22/19; II. Krallar, 24/6; Hagay, 2/22- 23; Zekeriya, 4/6- 7. 
171 I. Krallar, 13/18; Hezekiel, 14/9.  



 

 

 

37 

 

Yahudi peygamber telakkisi için ilginç ve olmaması gereken bir şey değildir. Çünkü 

Yahudi peygamber anlayışının en önemli özelliklerinden birisi de, peygamberlerin günlük 

hayatlarında günahsızlık özelliklerinin olmamasıdır.172 

Hakiki peygamberlerin söyleyip de gerçekleşmediği sözlerinden bazıları şunlardır; 

Yeşaya’nın Samiriye’nin kısa süre sonra Asurlular tarafından yağmalanacağı haberi 

gerçekleşmemiştir.173 Yahuda krallığını Asurlular değil Babilliler yıkmıştır.174 Yine 

Yeşaya175 gibi Yeremya’nın,176 Hezekiel’in,177 Hagay,178 ve Zekeriya’nın179 

gerçekleşmeyen haberleri olmuştur. Peygamberlerin sözlerinin gerçekleşmemesi onların 

gerçek peygamber olmadıklarını elbette göstermemiştir. Teologlar bu konuya şu şekilde 

açıklama getirmişlerdir: 

Gelecekten verilen haberin içeriği önemli olmuştur. Mesajın muhtevasında eğer 

Yehova’dan başka Tanrı’yı Rabb edinilmesi söyleniyor ve verilen istikbali haberlerin hepsi 

gerçekleşiyorsa o kişiye ve söze muteber edilmemiş, o kişi yalan peygamberlik ediyor 

denmiştir.180 Çok detay ihtiva eden haberler değil de dinden ayrılanların başına gelecek 

belalardan ve Tanrı’nın Yahudi halkını kurtaracağı günden bahseden haberlerin önemli 

olduğu ileri sürülmüştür. Tesniye kitabının da verdiği bu ölçüyü -verilen herhangi bir 

haberin gerçekleşmesinden önce mesajın mahiyetinin olması, bu mahiyetin de ilahi vahye 

uygunluk göstermesi- Tanah, bütünlüğü içinde incelendiğinde kısa süreli haberler için 

geçerli olabileceği ortaya çıkmıştır. Aksi halde ölçü olarak kullanılabilmesi uygun değildir. 

Bununla birlikte gerçek peygamberin ölçüsü tek bir maddeye de indirgenemeyeceği 

muhakkaktır; olmazsa olmaz ölçü ise peygamberin Tanrı adına konuşması ve insanları 

O’na davet etmesidir.181 Haberin gerçekleşmesi nübüvveti güçlendirildiği kabul edilmekle 

birlikte, netice itibarı ile peygamber olduğunu iddia eden kişinin Tanrı adına konuşması ve 

ona kulluğa davet etmesi gerekmektedir. 

İbn Meymun, kendi dönemini de örnek göstererek şunu belirtmiştir. İlahi kavrayış, 

kehanet, sadık rüyalar ile gelecekten haber veren kişilerin hepsine birden halkın peygamber 
                                                
172 Uğur, a.g.t., s. 226. 
173 Yeşaya, 8/4. 
174 Yeşaya, 8/8. 
175 Yeşaya, 44/28; 45/1. 
176 Yeremya, 17/15. 
177 Hezekiel, 4/6;5/2, 12; 13/22; 17/20. 
178 Hagay, 2/1- 9. 
179 Zekeriya, 4/1- 14; 6/9- 15. 
180 Tesniye, 13/1- 5. 
181 Sinanoğlu, a.g.t., s. 40; Harman, a.g.m., s. 144. 



 

 

 

38 

 

dediğini iletmiştir. Buna neden olan şey ise Tanah’ta geçen ifadelerdir. Tanah’ta Baal ve 

Aşer peygamberlerinin “peygamber” olarak isimlendirilmesine dikkat çekmiştir. 

Peygamberlik için kehanetin dışında daha özel şartlar olması gerektiğini savunmuştur.182 

Tora, “O peygamberin yahut rüya görenin sözlerini dinlemeyeceksin”183, “Peygamber 

Tanrı adına söz söyler, o söylediği de çıkmazsa o söz artık Tanrı’nın sözü değildir”184 

demiştir. S. Cohen’in sayımına göre Tanah’ın Tarihi kitaplarında 110 defa hakiki 

peygamber, 21 defa sahte peygamberden; Nebiler Kitaplarında 74 kez hakiki 

peygamberden 68 kez sahte, Ketubim kitaplarında 2 defa hakiki, 7 defa sahte; diğer 

kitaplarda ise 7 defa hakiki, 2 defa da sahte peygamberlerden bahsedilmiştir.185 

c) Peygamber-Günah İlişkisi 

İslam’da peygamberlerin günah işlememesi anlamına gelen “ismet” (günahsızlık) 

sıfatı Yahudi inanç sisteminde yoktur. Yahudilikte Tora’da yasaklanmış ve günah kabul 

edilmiş birtakım fiiller, peygamberler tarafından işlenmiştir. Bu konuda peygamberlerin 

diğer insanlardan bir farkı olmamış, onlar gibi günah işlemişlerdir.186 Peygamberler sadece 

görevleri olan ilahi mesajı tebliğ etme konusunda Tanrı tarafından korunmuşturlar. 

Ortodoks Yahudiliğine göre hiç kimse günah işlemekten tamamen kurtulmuş değildir. 

Ancak, samimiyetle tövbe edildiğinde Tanrı, bütün günahları affedecektir.187 

 Talmud’a göre Tanrı da zaman zaman yapmaması gereken şeyler yapmış, sonunda 

bundan pişmanlık duymuştur “Yazıklar olsun bana, çünkü ben evimin harap olmasını, 

mabedin yakılmasını ve evlatlarımın perişan olmasını istedim.” Talmud, Tanrı’nın iyiliğin 

olduğu gibi kötülüğün de kaynağı olduğunu söylemiştir. İnsanları, kendisindeki bu kötülük 

ile uyması gereken şeriatı arasında serbest bırakmıştır. Tanrı’nın kendisi “ismet” sıfatını 

taşımıyor kabul edilirken Tanrı’nın peygamberlerinin günahsızlığından söz edilemez 

denmiştir.188 

 İbn Meymun, peygamberlik yapacak olan kişinin tüm arzu ve isteğini bilgeliğe ve 

gizemlerin elde edilmesine çalışmaya sarfetmesini söylemiştir. Peygamber, yemek, içmek, 

cinsel ilişkiye girmek, dünyevi nimetlerden faydalanmak gibi düşüncelerden uzak durarak 

                                                
182 Özgenç, a.g.t., s. 36, 37. 
183 Tesniye, 13/2. 
184 Tesniye, 18/21- 22. 
185 Harman, a.g.m., s. 132. 
186 Uğur, a.g.t., s. 225. 
187 Bulut, Mehmet, “İsmet”, DİA, XXIII/135. 
188 Çelebi, a.g.e.,, s. 281; ilgili kısım: Et-Talmud Şeriat-ü İsrail: 17- 19; Çıkış, 32/7- 14. 



 

 

 

39 

 

Tanrı’dan aldığı bilgilerle meşgul olmalıdır. İnsan olarak bu tür melekeler peygamberlerde 

de bulunmuştur. O yüzden İbn Meymun, peygamberlerin kızdıklarında ve 

hüzünlendiklerinde peygamberliklerini geçici bir süre için kaybettiklerini söylemiştir. 

Midraş’ta “peygamberlik, bitkinlik ve üzüntü haline inemez” denilmiştir. Yakup’a oğlu 

Yusuf için yas tuttuğu (hüzünlendiği için) dönemlerde vahiy gelmemiştir. Bilginlere göre 

Musa, insani bir kusur işlediğinde vahiyden kesilmiştir. Sürgün dönemi peygamberlerin de 

vahiy alamadıkları dönemler olmuştur.189  

 Peygamber olan kişi, insani istek ve zaaflarını gerçekleştirmek istediğinde 

peygamberlik ruhu ondan ayrılıyorsa elbette ki günah işlerken de peygamberin üzerinde 

durmamıştır. Bu bağlamda olaya yaklaşırsak peygamberlikte bulunan kişi o günahı 

işlerken peygamber sıfatı üzerinde olmamıştır. Miryam kardeşi Musa’yı çekiştirirken 

sadece Miryam olmuştur. Miryam, halkını Kızıldeniz’den coşkuyla çıkarırken ise nebii’dir. 

Musa, Mısır’dan çıkış esnasında halkından Mısırlılar’ı soymalarını istemiş, bu istek 

Tora’da normal bir şekilde anlatılmıştır.190 Yahudi otoriteleri bu konuyu şu şekilde 

açıklamışlardır. Ben-i İsrail halkı Mısır’da 116 yıl ücretsiz olarak köle gibi çalıştırılmıştır. 

Bir köle altı sene efendisi için hizmet ettikten sonra yedinci yılında serbest bırakılmıştır. 

Böylelikle Ben-i İsrail emeklerinin tazminatı olarak Mısırlıların servetinin önemli bir 

kısmını almayı hak etmiştir.191 Yani Yahudiler bu noktada hırsızlık yapmamış sayılmış 

sadece geç kalmış bir emeğin karşılığını tedarik etmişlerdir. Başka bir yorum da 

Kızıldeniz’in yarılıp Mısırlı askerlerin nehirde boğulması ile bu mallar savaş ganimeti 

sınıfına girmiştir. Ayrıca Tanrı, yıllarca halkına zulmeden Firavun ve halkını böylelikle 

cezalandırmak istemiştir. Firavun ve halkının asıl cezası Kızıldeniz’de yok olmasıdır. Köle 

ve malları için İsrail halkının peşine düşmelerini Tanrı bu şekilde sağlamıştır.192 

Musa, Tanrı’nın emri olan takdis etme emrine uymadığı için günah işlemiş ve bu 

sebepten dolayı İsrailoğullarına vaad edilen topraklara girmekten men edilmiştir.193  

Yakup babası İshak’a şarap ikram etmiş,194 Yakup, annesi ile beraber bir oyun 

oynayıp babasını kandırmıştır. Babasına kendisini kardeşi Esav olarak tanıtmış ve babası 

                                                
189 Doğan, a.g.t., s. 150, 154. 
190 Çıkış, 3/22. 
191 Farsi, a.g.e., s. II/27, 94. 
192 Farsi, a.g.e., II/26- 27. 
193 Sayılar, 27/12- 14. 
194 Tekvin, 27/25, 27. 



 

 

 

40 

 

onu kardeşi Esav sanarak kutsamıştır.195 Miryam, Musa’yı haksız yere kınayıp 

dedikodusunu yapmıştır, Tanrı da onu cüzzam hastalığı ile cezalandırmıştır.196 Yeremya, 

Kral Sidkiya ile yaptığı konuşmayı muhafızlara başka şekilde aktararak yalan 

söylemiştir.197 Yunus, Tanrı’nın emrettiği gibi Ninova yerine Tarşiş’e gitmiştir. Rabb ceza 

olarak onu gemiden kullarına attırıp balığın içinde bir süre yaşamasını sağlamıştır.198  

Yahudalı gezgin bir nebi, kral Yarovam’a tebliğinde bulunup gitmek istediği sırada 

Beytelli yaşlı bir nebi, gezgin nebiyi bulmuş ve onu kandırarak evine getirmiştir. Tanrı, 

Yahudalı nebiye “yemeden, içmeden, yolundan da dönmeden ilerlemesini” emretmiştir. 

Yehova’nın sözünden çıkan gezgin nebiye Rabb kızmış ve onu aslanlara parçalatmıştır.199 

Burada iki Tanrı adamının da Rabbin hoşnut olmayacağı şeyleri yaptığına şahit 

olmuşuzdur. Biri emrin dışına çıkarken, diğeri de ona yalan söyleyerek yoldan çıkarmıştır. 

Sonuç olarak da emri yerine getirmeyen ölümle cezalandırılmıştır. Nuh, sarhoş olmuş, 

soyunmuş ve kendisini bu halde gören oğlu Ham’ı lanetlemiştir.200 

 Tanrı, günah işleme hususunda peygamberlerini diğerlerinden ayırmadığı gibi 

cezalandırılması gereken yerlerde yine ayrım yapmadan kınamış ve cezalandırmıştır. 

 Peygamberlerin dışında Yahudi tarihinin saygın kohen ve krallarından öne çıkan 

isimlerinden bazıları da Tora’da günah hikâyeleri anlatılan kişilerden olmuştur.  

Lut’un iki kızı soylarının devam edebilmesi için Lut’a şarap içimiş, onu sarhoş edip 

daha sonra da Lut ile birlikte olmuştur.201 Harun put yapmış,202 Süleyman putlara tapmış203 

ve Eyup204 da şarap içmiştir. 

d) Bilgelik 

Peygamberin “zeki” ve “uyanık” olması durumudur. Bu kelimenin zıddı olan 

“ahmaklık” peygamberlere yakıştırılmamıştır. Peygamberlerin zeki, akıllı, uyanık olmaları 

peygamberlik yapmalarında yardımcı olmuştur. Tanrı, peygamberlerini vahyinin aracısı 

                                                
195 Tekvin, 27. bab. 
196 Sayılar, 12/1, 8. 
197 Yeremya, 38/24- 27. 
198 Yunus, 1/1- 17. 
199 I. Krallar, 13/1- 32.  
200 Tekvin, 9/20- 25. 
201 Tekvin, 19/30- 38. 
202 Çıkış, 32/1- 20. 
203 I. Krallar, 11/1- 13. 
204 Eyüp, 1/13. 



 

 

 

41 

 

olarak kabul ettiği için onlara gerekli olan zihin ve ruh olgunluğunu da bahşetmiştir.205 

Bilgelik, halka tebliğde bulunurken ikna etmelerini, mesajlarını gereği gibi iletmelerini 

sağlamıştır. Çünkü peygamberlik gibi ağır ve mesuliyeti büyük olan bu görevi ancak üstün 

zekâ, yüksek özellik ve yeteneklere sahip olan kişiler gerçekleştirilebilmiştir.206 Bilgelik, 

peygamber olabilmenin ön gerekliliği olarak zikredilmiştir.207 

Aklî yetkinlik peygamberin sahip olması gereken en önemli özelliklerden birisi 

olmuştur. Aklın ve hayal gücünün en mükemmel şek i lde  gelişmiş olması peygamberliğin 

olmazsa olmaz şartlarından biri olarak kabul etmiştir. Bu özellik Peygamberin maddesel 

özellikleri ile ilişkilendirilmiştir. Akıl; yeme,  içme, diğer bedeni isteklerini ve aklen 

arzuladığı düşünceleri yönetmiştir. İnsan, ancak aklî kamiliyete sahip olduktan sonra ilmi 

ve hikmeti elde edebilmiştir. Böyle bir aklın amacı ise varlığın ve bilginin sebeplerini 

elde etmek olmuştur.208   

Peygamberler, nübüvvetleri sırasında birtakım sıkıntılar yaşamıştır. 

Peygamberler, bu zorlu anlarında mükemmel akıl ile çıkış yolu bulmuş, görevlerini 

tam bir şekilde ifa edebilmişlerdir. Yahudilikte bilgeliğin başlangıcı Rabb korkusu 

olarak kabul edilmiştir.209  

İbn Meymun, peygamberlerin öğretici mahiyetinde bilgelikle ortaya 

koydukları darb-ı mesellerden bahsetmiştir.210 Peygamberler, kelimelerin çoklu ve 

figüratif gücünü kullanarak insanların düşünce melekelerini harekete geçirmiştir.211 

İbrani peygamberlerinin bilgelik ile hareket ettikleri olaylardan birkaçı şu şekilde 

cereyan etmiştir: Peygamber Natan’ın kral Davut’un hatasını anlaması için ona bir hikâye 

anlatmış; suçluyu ve o suçluya ne yapılması gerektiğini sormuştur. Kral Davut kişinin 

cezalandırılması gerektiğini söylediğinde ise o kişinin kendisinin olduğunu söylemiştir.212 

Bu şekilde Natan krala kendi suçunu itiraf ettirmiştir. 

                                                
205 Sinanoğlu, a.g.t., s. 35. 
206 Uğur, a.g.t., s. 225. 
207 Farsi, a.g.e., s. 28. 
208 Özgenç,  a.g.t., s. 37. 
209 Lings, Martin, Simge ve Kökenörnek Oluşum Anlamı Üzerine, Çeviren: Süleyman Sahra, Hece Yayınevi, 
Ankara, 2003, s. 46. 
210 Daniel, 7/1; Zekeriya, 4/2; 6/1- 7; 11/7; Amos, 8/2 
211 Doğan, a.g.t., ss. 159- 160. 
212 II. Samuel, 12/ 1- 9. 



 

 

 

42 

 

Peygamber Natan’ın uyarısına benzer bir uyarıyı da I. Krallar’da ismi anılmayan bir 

nebi yapmıştır. Kral Ahav, Tanrı’nın emretmiş olduğu bir görevi ihmal etmiştir. 

Peygamber kılık değiştirmiş ve kralı beklemiştir. Kral geldiğinde ona sormuştur; “ben 

kulun, savaş esnasında bir asker bana bir esir getirmiş ‘ bu adamı iyi koru… Kaçacak 

olursa, karşılığında ya canını ya da gümüşünü alırım’ demiştir.” Kendisinin de onu 

elinden kaçırdığını söylemiştir. Kral bu konuda kuralların geçerli olduğunu söylemiş ve 

esneklik göstermemiştir. Bunun ardından peygamber tanınmamak içi gözüne bağladığı 

bağı çözmüş ve kendisinin de Tanrı’nın emrine itaat etmesi gerektiğini hatırlatmıştır.213 Bu 

şekildeki bir itiraf kişinin suçunu anlamasındaki en etkili yol olmuştur. 

e) Mucize 

Peygamberler tarafından gerçekleştirilen tabiat kanunlarını aşan veya muhataplarını 

bir benzerini yapmaktan aciz bırakan birtakım olaylara, mucize denmiştir. Mucize, 

Tanrı’nın yeryüzüne müdahale etmesinin insanlar tarafından duyu organları ile 

algılanabiliyor olmasıdır. Mucizenin gerçekleşmesi Tanrı’nın gücü ve isteğinde olduğu için 

onu gerçekleştiren peygamberin bu konuda bir müdahalesi olmamıştır. Vahiy gibi 

mucizenin de tek kaynağı Tanrı’dır. Mucize, Tanrı’nın evrene ve insanlığa müdahalesinin 

devam ettiğinin bir kanıtı olmuştur.214 Tanah’ta mucize için iki farklı kelime kullanılmıştır. 

Birincisi, Tanrı’ya atfedilen “harikulade işler” anlamına gelen, peygamberlikle bağlantılı 

şekilde kullanılan “mofet(im)” dir. Musa’nın asasının yılana dönüşmesi Tora’da mofetim 

olarak zikredilmiştir. İkinci kullanım ise “hile, büyü” anlamına gelen “lehatim”dir. Bu 

gruba örnek ise Firavun’un sihirbazlarının asalarının yılana dönüşmesidir.215 

Peygamber, Tanrı tarafından gönderilmişliğini ispat etmek için mucize veya alamet 

göstermiştir. Bu alametler peygamberlere göre farklılık arz etmiştir. Bazen peygamberin 

kendisi veya bir olay onun nübüvvetini işaret etmiştir. 216 

                                                
213 I. Krallar, 20/37- 43. 
214 Sinanoğlu, a.g.t., s. 70. 
215 Gürkan, Salime Leyla, “Mucize”, DİA, XXX/353. 
216 Kelam âlimleri mucizeleri idrak edilmeleri açısından üç gruba ayırmıştır: a) Hissi Mucize: İnsanların 
duyuları ile algılayabildikleri mucizeler. Peygamberin yaşadığı mekân ve zamanla sınırlı kalmıştır. b) Haberi 
Mucize: Allah’tan gelen vahye dayanarak verilen gaybi haberlerdir. c) Akli Mucize: “Manevi” veya “bilgi” 
mucizeleri de denmiştir. Bu tür mucizeler, düşünmekle algılanabilen hususlar olmuş ve belirli zaman ve 
mekânla sınırlı kalmamışlardır. Peygamberlerin güvenilir, doğru sözlü, güzel ahlaklı, merhametli, ilahi 
mesajı bizzat uyguluyor olmaları, iyiliği emredip kötülükten sakındırmaları, öğretilerinin erdemli toplum için 
vazgeçilmez ilkeler konumunda olması bu grubun kapsamındadır. Bulut, “Mucize”, DİA, XXX/351. 
Yahudilikteki mucizeyi bu bağlamda ele alırsak Ben-i İsrail peygamberlerinin de bu üç mucize grubundan 
mucizeleri olduğuna şahit oluruz; Yeşaya, 8/18; 20/3; Hezekiel, 24/24; Hezekiel, 4/3. 



 

 

 

43 

 

Alamet ve mucizeler peygamberin kişisel merakını gidermek için değil, 

peygamberlik görevini yerine getirirken ona yardımcı olabilmesi için verilmiştir.217 

Mucize, peygambere dinsel hakikatin vurgulanması, inanların desteklenmesi, zor durumda 

olana yardım edilmesi ve inançsızların cezalandırılması gibi nedenler ile verilmiştir.218 

İbn Meymun, mucizenin göz yanılgısı olarak gerçekleşebileceğini veya Tanrı 

dışında başka güçlerin yapabileceğine ait şüpheler ortaya çıkarabileceğinden gerçek 

inancın hiçbir zaman mucizelere dayandırılamayacağını bildirmiştir. Musa’nın 

peygamberlik görevini ilk başta istememesinin altında bu sebebin olduğu söylenmiştir. 

Tanrı, Musa’ya sahte peygamberlerin mucize göstererek peygamberliklerini 

kanıtlayamayacağına dair güven vermiştir.219  

Talmud, Tanah’ta yer alan bütün mucizelerin varlığını tartışmasız olarak kabul 

etmiştir; fakat mucizelere fazla bir ehemmiyet göstermemişlerdir. Bunun nedeni ise 

mucizelerin yaratılışın en başından beri Tanrı tarafından planlanmış ve vakti geldiğinde de 

gerçekleşmiş olmasındandır. O yüzden mucizelerden medet ummanın yanlış olduğunu 

savunmuşlardır.220  

Musa, Tanrı’dan aldığı sözleri halkına iletirken (Tanrı’nın Musa’ya halkının 

kendisine inanacağını söylediğini bildiği halde221) tereddüde düşmüştür. Musa, kendine 

inanacakların yalnızca kavminin önderleri olduğunu düşünmüştür.222 O, bütün bir Ben-i 

İsrail’in kendisinin peygamberliğini kabul etmesini istemiştir. Tanrı, Musa’ya 

peygamberliğinin ilk görevinde ona yardımcı olabilmesi için üç mucize vermiştir:  

Musa, asasını yere attığında yılana dönüşmüş223, kuyruğundan tuttuğunda ise 

yeniden asa şeklini almıştır.224 Musa’nın elini koynuna sokup çıkarmasında eli kar gibi 

cüzamlı hale gelmiştir.225 Bu iki mucizenin “asa” ve “el” sözcüklerinin geçmesinin 

Tanrı’nın diriltmenin de öldürmenin de kendisinden olduğunu vurgulaması içindir. Cansız 

asa yılan şeklinde canlanırken, canlı olan el de adeta ölmüştür. İlk iki mucize Tanrı’nın 

Musa’ya vermiş olduğu mesajları içermiştir. Musa, halkının kendisine inanmayacağını 
                                                
217 Sinanoğlu, a.g.t., s. 49. 
218 Gündüz, “Mucize”, a.g.e., s. 268. 
219 Farsi, a.g.e., II/22. 
220 Gürkan, “Mucize”, XXX/353. 
221 Çıkış, 3/18. 
222 Farsi, a.g.e., s. 29. 
223 Asanın yılana dönüşme mucizesini Harun da Musa ile birlikte yapmıştır; Çıkış, 14/10- 12. 
224 Çıkış, 4/2- 5.  
225 Çıkış, 4/6- 8. 



 

 

 

44 

 

söylemesi ile halkına iftirada bulunmuştur, bu durum Eden bahçesindeki Âdem ile 

Havva’nın yılanla olan durumuna benzetilmiştir.226 Asanın yılana dönüşmesi bu nedenle 

olmuştur. Musa, yılanı görünce o yüzden korkup irkilmiştir. İftira günahının cezası 

“Tsaraat”tır. Musa, ikinci mucizesi ile iftira cezasını almıştır. Musa, halkının kendisine 

inanmayacağını düşünerek Ben-i İsrail’e iftirada bulunmuş sayılmıştır. Halk, Musa’yı bu 

halde gördüğünde Tanrı’ya karşı inancı kuvvetlenmiş olacaktır.227  

Tanrı, Musa’ya verdiği bu mucizeler ile İsrail halkının atalarının Tanrısı olan 

Yehova’nın dinine tekrar dönmesi gerektiğini işaret etmiştir. Eğer halk Musa’ya bu 

mucizeler ile de inanmazsa yeni bir mucize verecekti. Bu mucize, Musa’nın denizden 

aldığı suyun karaya konulduğunda kana dönüşeceği mucizesidir.228 Mısırlılar için Nil, 

Mısır tanrısıydı. Bu da halkına büyük bir işaret olacaktır; çünkü Tanrı bir halkı 

cezalandıracağı zaman öncelikle onun tanrı saydıklarını güçsüzleştirmiştir.229 Nil’in 

sularının kana dönüşmesi bu güçsüzlüğü belirtmiş olacaktır. 

Mucizeler, Musa’ya peygamberlik hayatında hep destek olmuştur. Halkın Mısır’da 

alıştığı düzenden yeni hayata geçmesinde, vaat edilmiş topraklara giderken çölde çekilen 

çileye kadar sürekli mucizeler yardımına koşmuştur. İnsanlar için bazen sözcükler yeterli 

olmamıştır. Elle tutulur, gözle görülür somut deliller istemişlerdir. Bu insanoğlunun genel 

bir karakteri olarak bütün ırklarda görülmüştür. Geleceğe dair mucizeler Musa ve halkı için 

bir hedef oluşturmuştur.230  

Musa, halkını Mısır’dan çıkarmak üzere yola çıktığında Firavun’un askerleri onları 

Kızıldeniz’de yakalamış, Tanrı onları kurtarmak için Musa’ya denize elini uzatmasını 

söylemiş ve deniz ortadan ikiye ayrılarak halkının kurtarmasını sağlamıştır.231 Bu olayın 

Yahudiler için iki önemli noktası vardır. Biri mucizevî şekilde kurtuluşken diğeri de ilahi 

murakabedir; Ben-i İsrail bebeklerini Nil’de boğan Mısırlılar, kendileri de Kızıldeniz’de 

boğularak Tanrı tarafından cezalandırılmıştır.232 Çölde aç kalan İsrail halkına sabah man, 

                                                
226 Eden’de Rabb Âdem ile Havva’ya yememesi gereken meyveyi bildirmiştir. Fakat onlar Rabbin sözüne 
değil, yılanın sözüne inanarak Rabbe iftara atmış oldular. Tekvin, 3/4- 5. 
 Tsaraat: “Cüzzam” şeklinde çevrilse de, cüzzama benzer özellik taşıdığı için denmiştir. İftira, dedikodu gibi 
manevi eksiklikler sebebi ile ortaya çıkan rahatsızlıktır. Farsi, a.g.e., II/31. 
227 Farsi, a.g.e., II/28, 31. 
228 Çıkış, 4/9. 
229 Farsi, a.g.e., II/31. 
230 Çıkış, 3/12; 4/1- 9. 
231 Çıkış, 14/21- 31. 
232 Blech, Nedenleri ve Niçinleriyle Yahudilik, s. 108. 



 

 

 

45 

 

akşam bıldırcın gönderilmiştir.233 Refidim’de içecek su bulamayan İsrail halkı Musa’ya 

çıkışınca Tanrı Musa’ya Horev’de asasını kayaya vurmasını istemiştir. Musa kayaya 

asasını vurduğunda su fışkırmıştır.234 Yeşu’nun Amalekliler ile savaşmasında Musa’nın 

elini kaldırdığında Yeşu ve ordusu düşmanları yenmiş, kolunu indirdiğinde ise düşmanları 

galip gelmiştir.235 

Musa’nın dışında Kutsal Kitap’ta başka peygamberlerin mucizelerinden de 

bahsedilmiştir.236 Yeşu peygamber çölde yolculuk yaparken İsrail halkını Kızıldeniz’de 

olduğu gibi Erden Nehri’nden geçirmiştir.237 Rabb, Yeşu’ya Ben-i İsrail halkını Filistin 

topraklarına götürmesine yardımcı olacağına söz vermiştir. Bu sözünün alameti olarak da 

halkın gözü önünde Yeşu’yu yüceltmiştir.238 

 İlya peygamber Tsarefat kentinde bir kadından su ve bir lokma ekmek istemiştir. 

Kadın az bir malzemesi olduğunu söyleyince İlya onun için küçük bir pide yaptıktan sonra 

pişirmesini emretmiştir. İlya, kadına malzemelerinin tükenmeyeceğini söylemiştir, 

söylediği gibi kadının malzemeleri tükenmemiştir.239 Yine aynı kadının oğlu öldüğünde 

İlya onu kucaklayıp Tanrı Yehova’ya yeniden diriltmesi için yalvarmıştır.  Bunun üzerine 

çocuk canlanmıştır. Kadın İlya’ya; “Şimdi bildim ki, sen bir Tanrı adamısın ve senin 

ağzında Rabbin sözü haktır.”240 Bu ifade mucizenin insan üzerindeki etkisinin açıkça bir 

örneğidir. Tanah’ta İlya peygamberin 450 Baal peygamberine karşı tek başına karşı 

koyması anlatılmıştır. İlya, iki tarafın kendi tanrıları için kurban sunmalarını istemiş, 

İlya’nın sunduğu kurban kabul edilirken, Baale sunulan kurbanlarda bir değişiklik 

olmamıştır. Kavim bu olay üzerine yüz üstü düşmüş ve “Yahova Tanrıdır, Yahova 

Tanrıdır” demişlerdir.241 Ayrıca İlya, Erden nehrine cübbesini atarak ikiye bölüp geçmiş242 

ve kasırga ile göklere çıkmıştır.243  

                                                
233 Çıkış, 16/1- 19. 
234 Çıkış, 17/1- 7. 
235 Çıkış, 17/9- 13. 
236 I. Krallar, 13/5; II. Krallar 20/9. bkz: I.Samuel, 10/3- 7;  9- 11; 12/16- 19; I. Krallar, 13/3- 5; II. Krallar, 
19/29; Yeşaya, 7/14- 25. 
237 Yeşu, 4/19- 24. 
238 Yeşu, 3/7, 4/14. 
239 I. Krallar, 17/10- 16. 
240 I.Krallar, 17/17- 24. 
241 I.Krallar, 18. bab. 
242 II. Krallar, 2/8. 
243 II. Krallar, 2/11. 



 

 

 

46 

 

Elişa peygamber İlya gibi Erden nehrinin sularını bölerek geçmiştir.244 Bir kentin 

pis ve mahsul vermeyen kötü sularını bir kap dolusu tuzu suyun kaynağına atarak 

temizlemiştir.245  Elişa, İlya peygamberin yaptığı gibi kadının birinin az bir zeytinyağını 

mucizevî şekilde çoğaltmıştır.246 Elişa, Şunem’de bir kadına çocuğu olacağını söylemiş, 

çocuk olmuş ve daha sonra o çocuk ölmüştür. Elişa, Tanrı’ya yeniden canlanması için 

yalvarır ve çocuk yeniden dirilmiştir.247 Elişa, yemekteki zehre un atarak zehrini yok 

etmiştir.248 Elişa öldükten sonra da mucizeleri devam etmiştir. Elişa’nın kabrine atılan ölü, 

onun cesetine dokunur dokunmaz canlanmıştır.249 

Gidyon, Tanrı’dan peygamber olduğuna dair alamet isterken O’nun Tanrı olduğuna 

dair güveninin pekişmesi içindir. Çünkü konuşan Yahova ise sözü muhakkak 

gerçekleşecektir.250 Tanrı’nın alameti bazen de sözlerini peygamberin ağzına koymakla 

olmuştur.251 Yani tebliğin kendisi zaten mucizenin ta kendisidir. 

Örneklere baktığımızda olayların gidişatı ve ifade edilişinde mucizelerin; 

peygamberin Tanrı Yehova’nın varlığını ispat etmek, kendisinin Tanrı tarafından 

gönderildiğini kabul ettirmek, Tanrı’nın gücünü insanlara göstermek amaçlarına yönelik 

olduğu görülmektedir. Mucizeler iki şekilde ortaya çıkmaktadır; ya insanların peygambere 

inanmadıklarını söylemesi üzerine peygamber mucizesini ortaya koymuş, insanların ikna 

olmasını sağlamıştır. Yahut da peygamber, halk hiçbir itiraz da bulunmadan mucizesini 

göstererek halkının ona inanmasına neden olmuştur.252 

Sahte peygamberler de bazen mucizeler göstermiştir.253 Bu imkânı onlara Tanrı 

vermiştir. Bir insan peygamber olduğunu iddia edip mucize gösteriyor ise tek başına bu 

iddiası doğru kabul edilemez. Eğer, Tanrı’ya itaate davet ediyor ve mucize gösteriyor ise 

onun peygamberlik iddiası doğru denilebilir.  

                                                
244 II. Krallar, 2/13- 14. 
245 II. Krallar, 2/19- 22. 
246 II. Krallar, 4/1- 7. 
247 II. Krallar, 4/8- 37. 
248 II. Krallar, 4/38- 41. 
249 II. Krallar, 13/20- 21. 
250 Hâkimler, 6/17- 21. 
251 Yeremya, 1/9.  
252 Sinanoğlu, a.g.t., s. 73. 
253 Tesniye, 13/1- 3. 



 

 

 

47 

 

f) Nübüvvette Sosyal Hayat ve Sembolik Eylemler 

 Sözlü geleneğin hâkim olmadığı dönemlerde peygamberler mutlak ilahi otoriteyi 

ellerinde bulundurmuşlardır. Peygamberlerin, toplum tarafından kabul edilebilmeleri için 

öncelikle dini ve siyasi otorite unsurları olan krallar ve ruhbanlar tarafından onaylanmaları 

gerekmiştir. Bu onay onlara sıkıntı çekmeden kralların yanına, kraliyet sarayına, Süleyman 

Mabedine girebilmelerini sağlamış ve hesap vermeden faaliyetlerini rahatça sürdürebilmiş 

ve tebliğde bulunabilmişlerdir.254 

 Tanrı, toplumun peygamberlerini kabul etmesi için onlara mucizeler vermiştir. 

Böylelikle peygamberin kabul edilmesi daha kolay olmuştur. Musa gibi büyük bir 

peygamberden sonra halk Yeşu’yu daha çabuk kabullensin diye Rabb, Yeşu’yu halkın 

gözü önünde büyütmüştür.255 

 Tanrı, peygamberlerini kutsal sözleri ile görevlendirmiştir. Tanrı tarafından bu 

şekilde görevlendirme halkın üzerinde otorite kurmalarına sebep olmakla birlikte 

peygamberliklerini de meşrulaştırmalarını sağlamlaştırmıştır. Toplum içinde karizmatik 

otoriteleri hemen sağlanmıştır.256 

Toplum, peygamberlerini söylediği sözlerden ve yaptıkları hareketlerden dolayı 

sorumlu tutmamışlardır. Çünkü onlar ilahi sözlerle hareket etmişler ve Tanrı’nın sözlerini 

aktarmışlardır.257 

Peygamberlerin vaz ettiği mesajlar yazılı geleneği oluşturmuştur. Bu mesajlar aynı 

zamanda içinde bulunduğu devrin en yeni ve en otoriter vesikaları olarak tarihe geçmiştir. 

Dini geleneğe yön vermekle peygamberlerin görevi bitmemiştir. Onlar İsrail halkının 

insani ve sosyal işlerinde de liderlik yaparak toplumun sorunlarına ilk elden müdahalede 

bulunmuşlardır. 

Peygamberler, halklarının dini ve ahlaki bakımdan yozlaştığını gördüklerinde 

söylemlerini arttırmışlar ve öne çıkmışlardır. Peygamberler İsrail halkının önde gelen 

                                                
254 Uğur, a.g.t., s. 204. 
255 Yeşu, 3/7. 
256 Uğur, a.g.t., s. 208. 
257 Yeremya, 26/12: Bunun üzerine Yeremya önderlerle halka, “Bu tapınağa ve kente karşı işittiğiniz 
peygamberlik sözlerini iletmem için beni RAB gönderdi” dedi. Görüldüğü gibi Yeremya uyarısına ilk 
önderlerden başlıyor. Yeremya’nın kabul gördüğünü belirten pasajda da bunu onaylayanları belirtirken yine 
ilk önderlerin ismi geçiyor. 



 

 

 

48 

 

reformcuları olmuşlardır.258 Peygamberler, kavimlerinin yaptığı hatalardan dolayı sürgün 

edilmelerinden sonra da, farklı ulusların onlara zorluk çıkardıkları dönemlerde de 

iyimserliklerini yitirmemişler, İsrail halkına da yitirmemeleri konusunda cesaret 

vermişlerdir.259 Halklarının selameti için Tanrı’ya yalvarmışlardır. İbrahim, Sodom’un 

kurtulması260, Musa, Ben-i İsrail’in suçlarının affedilmesi261, Yeşu, Kutsal Toprakları elde 

edebilmek için262, Nehemya halkının sıkıntıları için263 halkları adına dualarda 

bulunmuşlardır.264 

Peygamberlerin İsrail kavmine yaptıkları bu tesir neticesinde, İsrail halkı 

peygamberlerini “büyük-küçük” olarak tasnif etmiştir. Yani peygamberin karizmatik 

otoritesi, taşıdığı ilahi vahyin İsrail kavmi içindeki rolüne, algılanış biçimine ve sonucuna 

göre değişiklik göstermiştir.265 

Peygamber, yaşadığı dönemdeki algılamaya göre toplumu yöneten ve dini bir lider 

olması sebebi ile cesur olmak zorundadır. Ülkesine ve inancına gelebilecek her türlü saldırı 

karşısında dirayetli ve cesur olmalıdır. İbn Meymun, bir peygamber için bulunması 

gereken özellik olarak cesaretten bahsetmiştir.266 

Peygamberler, başka milletlere ulaşmadan önce kendi halklarının güvenini, 

desteğini almaya çalışmışlardır.267 İsrail peygamberleri başka milletlere peygamberlik 

ettiklerinde onlara gece gitmiş ve söylemlerini yarım ağızla yapmışlardır. İsrail halkına da 

gündüzleri hitap etmişlerdir.268 O sebepten peygamberler halklarına öncelikle kendilerini 

kabul ettirmeye çalışmışlardır. Böylece peygamberin nübüvvet dönemi daha kolay 

gerçekleşmiştir. 

Yahudi peygamberleri halkına sadece “peygamberlikte” bulunmamış; bazen ordu 

komutanı, bazen onları kurtaracak bir lider olmuştur. Musa, halkını azınlık olarak 

yaşadıkları Mısırdan Tanrı’nın inayeti ile çıkarmıştır. Onun yerinde herhangi bir insan 

olmuş olsa idi aynı başarıyı ve zaferi gösteremeyebilirdi.  
                                                
258 Hirsch- vd, a.g.md.,  JE, CD Edition. 
259 Farsi, a.g.e., II/451. 
260 Tekvin, 18/23- 33. 
261 Çıkış, 32/31- 32. 
262 Yeşu, 7/6- 9. 
263 Nehemya, 1/4- 11. 
264 Özen, Âdem, Yahudilikte İbadet, Ayışığı Kitapları, İstanbul, 2001, s. 109. 
265 Uğur, a.g.t., s. 20. 
266 Özgenç, a.g.t., s. 39. 
267 Rahman, Fazlur, Ana Konularıyla Kur’an, Ankara Okulu Yayınevi, Ankara, 1998,  s. 80. 
268 Hirsch- vd, a.g.md.,  JE, CD Edition. 



 

 

 

49 

 

Peygamberler, İsrail halkının politik kaderini de etkilemişlerdir. Samuel, Saul ve 

Davut’u İsrail kralı seçmiştir. Natan, Davut’un krallığını eleştirmiş, Süleyman’ın kral 

olabilmesi için Davut’u yönlendirmiştir. Ahiya, Yarovam’ın kral olacağını bildirmiş, kral 

olduktan sonra da krallığının son bulacağını haber vermiştir. Böylece toplumu yöneten 

kralların gözünde peygamberler önemli bir yer teşkil etmiştir. Bazen de krallar ve 

peygamberlerin birlikte fikir alış verişi yaptığı meclisler oluşturulmuştur. Bu meclislerin en 

ünlüsü Davut’un, peygamber Gad ve Natan ile oluşturduğudur. 269 

Peygamber, öğretilerinde yaşadığı dönemin ve toplumunun ihtiyacına uygun olan 

yenilikler yapmıştır. Yenilik yapan peygamber, bazen sanki yeni bir din getirmiş gibi 

olmuştur.270 

Peygamberler halklarına, geçmişleri ve aileleri ile ilgili bilgiler de vermiştir. 

Onların tarihlerini, dinlerini, atalarını unutmamaları için konferanslar vermişlerdir.271 

Böylece halk nereden, ne şartlar altında geldiğini unutmamıştır. Tanrı, peygamberlerine 

zaten İbrahim’den beri gelen antlaşmayı halkına unutturmamasını istemiş, devamlı 

hatırlatıcı olmuştur. Sadece halkı için değil peygamberlerin de atalarını unutmalarını 

istememiştir.272 

İlk dönem nebileri toplum içinde önemli bir yere sahip olmuşlardır. Halk ve krallar, 

peygamberlere yapacakları işler için Tanrı’ya danışmalarına istemişlerdir. 

Peygamberlerden yardım isteyenler, bu hizmet karşılığı peygamberlere birtakım ücretler 

vermiştir. Bu ücretleri peygamberin kendisi talep etmemiştir. Bu ücretler bazen yarım 

şekel, on ekmek, bir tulum bal, bir parça çörek gibi maddi değeri olmayan şeyler olurken; 

bazen de kırk deve yükü mal olabilmiştir.273 Peygamberler kralları istese de istemese de 

nasihatlerde bulunmaya devam etmişlerdir.274 Bazen de hiç kimse onlara danışmadan 

gelecekle ilgili haberler275  vermişlerdir.276  

                                                
269 Shalom, M. Paul, “Prophets and Prophecy”, Encyclopaedia Judaica (EJ), Second Edition, Thomson Gale, 
USA, 2007, XIII/1157- 1158. 
270 Watt, W. Montgommery, Dinlerde Hakikat, Çeviren: A. Vahap Akbaş- Ali Kuşat, İz Yayıncılık, İstanbul, 
2002, s. 192. 
271 Johnson, Paul, Yahudi Tarihi, Çeviren: Filiz Orman, Pozitif Yayınevi, İstanbul, 2000, s. 69. 
272 Tekvin, 50/24; Çıkış, 3/16; Tesniye, 1/8; 2.Krallar, 13/23; Yeremya, 33/26. 
273 I. Samuel, 9/8; I. Krallar, 14/3; II. Krallar, 8/9. 
274 II. Krallar, 1/3. 
275 I. Krallar, 11/29; 12/22. 
276 Shalom, “Prophets and Prophecy, EJ, 13/1157. 



 

 

 

50 

 

Toplumun değişik kesimlerinden gelen peygamberlerin meslekleri de çeşitlilik 

göstermiştir. Mesela Yeşaya aristokrasiden, Yeremya ve Hezekiel din adamlığından, Amos 

çobanlıktan gelmiştir. Yahudi peygamberlerinin çoğunun fakir olduğu söylenmiştir. 

Tepelerden toplumlarına mesajlarını iletmek için tapınaklara ve pazaryerlerine inmişlerdir. 

Nerede kendilerini dinleyecek birilerini bulsalar hemen Tanrı’nın emir ve yasaklarını 

bildirmeye çalışmışlardır.277 Peygamberler halkın günlük sorunları ile söylemlerde 

bulunmuşlar; kralı ve düşman halk gruplarını eleştiride bulunmaktan çekinmemişlerdir.278 

Bu durumun sonucunda toplumdan dışlanma, eziyet görme gibi sosyal sorunlar ile de 

karşılaşmışlardır.  

İsrail toplumu peygambersiz kaldığında bunu acı bir şekilde tecrübe etmiştir. 

Düşmanlar memleketlerine girip her şeyi yerle bir etmeye başladığında peygambere olan 

ihtiyaç daha çok hissedilmiştir. Çünkü sıkıntının ne zaman biteceğini bildiren, kurtulmak 

için yol gösteren, mucizeleri ile halkın moralini yüksek tutacak olan peygamberleri artık 

yoktur. Bunun en acı bir şekilde itirafı Mezmurlar kitabında zikredilmiştir: “Artık kutsal 

simgelerimizi görmüyoruz, Peygamberler de yok oldu. İçimizden kimse bilmiyor, ne 

zamana dek…”279 MacDonald, eserinde “yok olan simgeler”i İsrail’in geçmişte yaşadığı 

Tanrı’nın mucizevî müdahaleleri olarak yorumlamış, peygamberlerin olmaması sebebi ile 

de bu çekilen sefaletin ne vakte kadar süreceğinin bilinmediğini bildirmiştir.280 

Sembol; bir düşünce, fikir ya da nesnenin yerini tutan, bir kavramı veya bir 

düşünceyi belirten, gözle görülür ve anlamı bilinir işarettir. Belirli bir nesne, süreç veya 

işlemi ima etmeye yarayan şeydir. 

 Sembolik etkileşimcilik ise; anlamların etkileşim yoluyla nasıl oluştuklarını, nasıl 

ortaya çıktıklarını anlamak olan, gündelik yaşamın anlamlarını analiz eden, insani 

etkileşimin temel biçimlerini anlamaya yönelen sosyal psikoloji teorisi; insanların 

bedenlerine, duygularına, içinde bulundukları durumlara, yaşamlarının içinde geçtiği 

sosyal dünyalara nasıl anlam verdiklerini araştıran teoridir.281 İnsan, bilinen bazı şeylerden 

                                                
277 Haluk, Oğuz, “Musevilik”, Büyük Dinler ve Mezhepler Ansiklopedisi, Yalçın Ofset, İstanbul, 1971, s. 178. 
278 Besalel,  a.g.md.,Yahudilik Ansiklopedisi,  II/503. 
279 Mezmurlar, 74/9. 
280 MacDonald, a.g.e., II/153. 
281 Cevizci, Ahmet, “Sembolizm”, “Sembolik Etkileşimcilik”, Felsefe Terimleri Sözlüğü, Paradigma 
Yayınevi, İstanbul, 2000, s. 298, 299. 



 

 

 

51 

 

yararlanarak düşünce gücüyle yeni bir şey bulma yetisine sahip olduğu için insanın ortaya 

koyduğu her şeyin “sembolik” olabileceği söylenmiştir.282   

 Dini semboller, karmaşık gerçekleri, dolaylı yollardan anlatarak onların bilinmesini 

sağlamıştır. Bazı dini semboller kalıplaşır ve onu gördüğümüzde o olayı hatırlamamızı 

sağlamış olur. Tarihte dini söylemler için semboller çok sık olarak kullanılmıştır.283 

(Gökkuşağı; Tanrı’nın Nuh ile antlaşması; sünnet ise Tanrı’nın Yahudi ırkıyla antlaşması). 

 Bu şekilde yapılan mecazi, abartılı anlatımlar, toplumun dikkatini çekmede ilahi 

mesajın halka etkili bir yolla ulaşmasını sağlamada faydası olmuştur. İbn Meymun, 

nebilerin kitabındaki bu mesellerin meydana gelmesinde nebilerin mütehayyile gücü etkili 

olmuştur. Bununla birlikte peygamber ve nebilerin söylemlerinin anlaşılmasının 

zorluklarından birinin de mübalağalı bir üslup284 kullanmalarından kaynaklanmıştır. Bu 

üslubu bilmeden kelimenin ilk anlamı ile anlamaya çalışmak uygunsuz manaların 

çıkmasına neden olabilmektedir. 285 

Peygamberler sözlerinin tesirini daha fazla kuvvetlendirmek için sembolik 

amellerde bulunmuşlardır. Sembolik davranışlar peygamberlerin tebliğinde kullandıkları 

bir metot olmuştur. Bu amelleri de hayatlarına tatbik etmişlerdir.286 Peygamberlik, 

sembolik bir olay ile ifade edilmişse Tanrısal karar kalıcı olmuştur ve değiştirilemezdir.287 

Bu fiziksel eylemler çoğu zaman halk ve diğer kadim peygamberlerin amelleri ile 

karşılaştırıldığında kolayca anlaşılmamıştır.288 

Tanah’ta geçen sembolik eylemlerden bazıları şunlardır; 

 İshak yaşı ilerlemiş durumda iken gözleri zayıflamıştır.289 Tora yorumcuları bunun 

manevi bir işaret olduğunu söylemişlerdir. Bir rivayete göre İshak’ın gözleri Esav’ın 

putperest eşlerinin putlara sunduğu buhurdan etkilenmiştir. Bu şekilde Tanrı’nın İshak’ın 

evinde olan putperestliği ona göstermediğini bildirmişlerdir. Buhur dumanından neden 

                                                
282 Eliade, Mircea, “Dinlerdeki Sembollerin Araştırması Konusunda Metodojik Düşünceler”, Dinler 
Tarihinde Metodoloji Denemeleri’nin içinde, Çeviren: Mehmet Aydın- Mehmet Şahin- Mehmet Soyhun, Din 
Bilimleri Yayınevi, Konya, 2003, s. 104. 
283 Atasağun, Galip, İlahi Dinlerde (Yahudilik, Hıristiyanlık Ve İslam’da) Dini Semboller, Sebat Ofset 
Matbaacılık, Konya, 2002, s. 21. 
284 Tesniye, 1/28, 3/11; Vaiz, 10/20; Amos, 2/9; Mezmurlar, 78/23- 24. 
285 Özgenç, a.g.t., s. 46, 48, 51. 
286 Schimmel, a.g.e., s. 146. 
287 Farsi, a.g.e., I/83. 
288 Cengil, Arzu, Kabballah Yahudi Gizemi, Ayna Yayınevi, İstanbul, 2002, s.129. 
289 Tekvin, 27/1. 



 

 

 

52 

 

sadece İshak’ın etkilendiğini de şu şekilde açıklamışlardır: Bir insan manevi açıdan ne 

kadar yüksek ise kötülüğe karşı da o kadar hassaslaşmaktadır. Akeda sırasında mezbahta 

bağlı iken, hizmet meleklerinin onun için döktüğü gözyaşları İshak’ın gözlerine düşmüş ve 

gözlerini zayıflatmıştır. Bununla da İshak’ın kendisi için acı çekip gözyaşları döken 

melekleri görmüş olduğunu, bu görüntüdeki parlaklığın da onun gözlerini zayıflattığını 

bildirmiştir. Bunun da bir insanın kaldırabileceği bir şey olmadığını söylemişlerdir. Bu, 

Tanrı’nın Yakup’a bir takdiri olmuştur. Çünkü Yakup’un berahayı alabilmesi ancak bu 

şekilde mümkün olabilmiştir.290 

İshak, Gerar’da hizmetkârlarına vadide su aratmış ve tatlı su ile coşan bir kuyu 

bulmuşlardır. Gerar çobanları suyun kendilerine ait olduğunu söyleyerek tartışmışlardır. 

İshak kuyunun adını “itiraz” koymuştur. Tora yorumcuları, kuyuların insanoğlunun bencil, 

gururlu, maddiyatçı ve tembel karakterinin altında yatan manevi zenginliğin birer sembolü 

olduğunu söylemişlerdir. İbrahim peygamber de tüm insanlığa, istedikleri takdirde birçok 

şey yapabileceklerini yüzeyin altında gömülü manevi zenginliği arayıp bulmayı simgeleyen 

kuyuları kazarak göstermiştir.291 

Şilolu peygamber Ahiya, yolda Yarovam ile karşılaşmıştır. Ahiya üzerindeki yeni 

elbiseyi yırtıp on iki parçaya ayırmış, on parçayı Yarovam’a vermiştir. Ahiya, Yarovam’a 

Rabbin kendisine bununla ne anlatmak istediğini şu şekilde açıklamıştır: Rabb, 

günahlarından dolayı Süleyman’ın elinden krallığı alacağını ve on oymağı Yarovam’a 

vereceğini bildirmiştir. Ve Yarovam’ın İsrail’in kralı olacağını müjdelemiştir. Rabb, 

Davut’a duyduğu sevgiden dolayı onun hatırına bir oymağı Yeruşalim’de Süleyman’ın 

oğullarına bırakmıştır.292 

Hoşea bir fahişe ile evlenmiştir.293 Bu evlilik, Tanrı ile İsrailoğullarının ilişkisini 

temsil etmiştir. Tanrı ile İsrail arasındaki ahit, evlilik bağına benzeterek yorumlanmıştır. 

Ben-i İsrail’in Tanrı’yı bırakıp putlara tapması zina olarak ifade edilmiştir.294 Söz konusu 

                                                
 Beraha: bereket duası, mübarek kılmak, şans, başarı; Farsi, a.g.e., I/177, 510. 
290 Farsi, a.g.e., I/197. 
291 Farsi, a.g.e., I/190. 
292 I. Krallar, 11/29- 39. 
293 Hoşea, 3/1- 5. 
294 Katar, Mehmet, Yahudilikte, Hıristiyanlıkta ve İslamda Tövbe, Andıç Yayınevi, Ankara, 2003, s. 35. 



 

 

 

53 

 

evlilik biyolojik olarak değerlendirilmemiş, Hoşea’nın bu davranışı ile peygamberin 

tebliğinde bir metot olarak da kabul edilmiştir.295 

 Yeremya, Bet Amikdaş’ı yıkan Babil İmparatorluğunun yenilgiye uğrayacağını 

Yeremya parşömen üzerine yazmıştır. Bu parşömeni bir taşa bağlayarak Neriya’ya vermiş 

ve Fırat Nehrine atmasını istemiştir. Bu sembolik hareket Babil imparatorluğunun, suya 

atılan taş gibi hızla batacağını işaret etmiştir.296 Yeremya, Yehova’nın sözlerini 

dinlemeyen halkın onarılmaz şekilde Rabb tarafından yıkılacağını göstermek için çömlek 

kırmıştır.297 Yeşaya, Yehova dönecek umudunu ifade etmek için oğluna o manayı taşıyan 

“Şearyaşub” ismini vermiştir. 

 Hezekiel, Tanrı’nın İsrailoğullarına “üzerinize temiz su dökeceğim ve arınacaksınız. 

Sizi bütün kirlerinizden ve putlarınızdan arındıracağım” dediğini bildirmiştir.298 Zekeriya 

peygamber de Davut soyunu ve Yeruşalim’de yaşayanları Tanrı’nın günahtan arındırmak 

için bir pınar çıkaracağından bahsetmiştir.299 Bu iki pasajda da suya daldırma simgeciliği 

kullanılmıştır. Tanrı halkını su ile arındıracağını bildirmiştir. Suya giren her şey erir, 

biçimi parçalanır, yok olur. Her tür biçimi parçalayıp her geçmişi sildiği için de suyun 

arındırma ve yenileme özelliği olmuştur. Bu şekilde “yeni” bir yaşama başlanabilir.300 

Hezekiel’in peygamberliğinde başka semboller de yerini almıştır. Yahuda’nın yıkılışını 

kafasını tıraş ederek anlatmış. Cemaatin ritüelik olarak kirlenmiş yemeklerin yenmesini 

kabul etmemiş, içine kül ve pislik attığı ekmekleri yiyerek manevi pisliğin maddi pislikten 

daha kötü olduğunu simgelemiştir. Hezekiel, paslanmış kazan simgesi ile halkına ölünün 

ardından yas tutulmasını yasaklamıştır. Kendi karısı öldükten sonra yas ile ilgili söylevde 

bulunmuştur.301 

 Melek, Zekeriya’ya tam donanımlı bir Menora göstermiştir. Menora, Tanrı’nın 

insanların her türlü ihtiyacını karşıladığını işaret etmiştir. İnsanın Tanrı’nın yardımını 

görebilmesi için gözlerini sürekli açıkta tutması gerekmiştir.302 

                                                
295 Sinanoğlu, a.g.t., s. 95. 
296 Yeremya, 51/63- 64. Farsi, a.g.e., I/82. 
297 Yeremya, 19. bab. 
298 Hezekiel, 36/ 25. 
299 Zekeriya, 13/1. 
300 Eliade, Mircea, Dinler Tarihine Giriş, Çeviren: Lale Arslan, Kabalcı Yayınevi, İstanbul, 2003, ss. 201- 
202. 
301 Hezekiel, 24/1- 17. 
 Menora: Tanrı, Musa’ya vahiyle nasıl olacağını bildirmiştir. Musa yedi kollu şamdanı zanaatkâr Betsalel’e 
yaptırmıştır. Çıkış, 25/31- 40; 37/17- 24. Yedi kollu şamdanın kolları kâinatın yedi günde yaratıldığını, ışığı 



 

 

 

54 

 

5) Nübüvvette Derecelendirme 

İbrani peygamberlerin arasında sadece Musa’nın diğerlerinden farklı olduğu ve 

onları aştığı kabul edilmiştir.303 Yahudilerin en büyük peygamberi hiç şüphe yoktur ki 

Musa’dır. Musa, yapmış olduğu önderlik veya taşıdığı mesajlar sebebi ile peygamberlerin 

en büyüğü sayılmıştır. Musa’nın üstünlüğü Rabb ile yüz yüze görüşebilen tek peygamber 

olma özelliğinden de gelmiştir.304  

 Musa bin Meymun tarafından da Yahudi kredo’suna (amentü) bu şekilde 

eklenmiştir. Madde şu şekildedir: “Öğretmenimiz Musa’nın, barış üzerine olsun, tüm 

kehanet sözlerinin doğru olduğuna ve onun peygamberlerin -ondan önce ve ondan sonra 

gelen- üstadı olduğuna tam bir imanla inanıyorum.”305 

İbn Meymun’a göre sadece Musa’ya gerçek anlamda peygamber denilmiştir. Diğer 

bütün peygamberlerin peygamberliği, Musa’daki peygamberliğin ancak taklidi sayılmıştır. 

Nebi ismi Musa için kullanılabilir, diğer peygamberlere nebi denmesi şüpheli bir konu 

olmuştur. Mucize gösterme konusunda da durum aynıdır. Musa’nın diğer peygamberlerden 

farkı, onun kendi muhayyilesini hiç kullanmadan faal akılla irtibat kurabilecek derecede 

güçlü bir akla sahip olmasıdır. Bu sebeple muhayyilelerini kullanma gereği duyan diğer 

peygamberlerin nübüvveti daha zayıf sayılmıştır.306  İbn Meymun, Musa’nın peygamberler 

içinde üstün olmasını sadece büyük mucizelerine bağlamamıştır. Musa akılla anlaşılabilen 

bir şeriat getirmesi ile peygamberliğini kuvvetlendirmiştir. Tora’yı Musa’nın en somut 

peygamberliği olarak kabul etmiştir. Diğer peygamberlerin peygamberlikleri ancak 

Musa’nın peygamberliği ile mümkün olduğu ve Musa’nın diğer tüm peygamberlerin 

manevi babası olarak kabul edilmiştir. Musa’nın peygamberliği ne atalarının 

peygamberliğine ne de kendisinden sonra gelen peygamberlerin peygamberliğine 

benzemiştir. Onların hepsinden daha büyük olduğunu bildirmiştir. Hiçbir peygamber ne 

Musa’nın anlayışı gibi bir anlayışa ne de Musa’nın gibi etki alanı geniş mucizeleri 

olmuştur. 307 

                                                                                                                                              
da Tanrı’nın varlığını sembolize etmektedir. Günümüzde İsrail Devleti’nin resmi sembolü olarak da 
kullanılmaktadır. Atasağun, a.g.e., ss. 48- 50. 
302 Farsi, a.g.e., I/503. 
303 Sayılar, 12/6- 8; Tesniye, 18/15- 19; 34/10. 
304 Tesniye, 34/10- 12. 
305 Blech, Nedenleri ve Niçinleriyle Yahudilik, s. 151. 
306 Uğur, a.g.t., s. 221. 
307 Doğan, a.g.t., s. 151, 152. 



 

 

 

55 

 

İbn Meymun, üç özellik belirtmiş, bu özelliklerin peygamberlerde olması 

gerekliliğinden ve sonuçlarından bahsetmiştir. Bunlar; eğitimle insanın aklî (kuvvet-i 

natıka) kuvvetinin kâmillik kazanılması, karakteri sebebi ile mütehayyile gücünün 

mükemmel olması ve bedenî ve cahili arzulardan kendisini geri çekebilmesidir.  Bu 

özellikler peygamberler arasında derece farkının da oluşmasına sebep olduğunu 

söylemiştir. 308 

En büyük peygamber olan Musa’dan sonra peygamberleri dereceleri bakımdan da 

ikiye ayırmışlardır. Birinci grupta Tanah’ta kitapları bulunan Yeşaya, Yeremya, Hezekiel 

gibi peygamberler; ikinci grupta ise Samuel, Elişa ve Natan gibi peygamberler yer almıştır. 

İkinci gruptaki peygamberlere “roeh ve hoze” sıfatları verilmiştir.309 

İbn Meymun, peygamberliğin derecelerinden bahsetmiştir, bunlar; 

1. Dereceden Peygamberlik: Bu kişinin büyük, doğru ve önemli bir eylemi 

yapmaya yönlendiren veya bu konuda onu etkin kılan ilahi yardım almış olmasıdır. İsrail 

hâkimleri ve kralları bu gruba girmiştir. Hâkimler İsrail halkını kötülüklerden 

kurtarmışlardır.310 Zaten 1. dereceden olabilmenin özelliği, faziletli toplumu kötü 

topluluklardan kurtarmak ile insanlara iyiliklerde bulunmak olmuştur. Onları harekete 

geçiren şey “Rabbin ruhu”311 olmuştur. Yeftah,312 Samson,313 Saul,314 Davut315 ve 

Amasay’ın316 peygamberliği bu mertebededir. Peygamberliğin bu mertebesi Musa 

olgunlaştıktan sonra bile onu terk etmemiştir. İsrailli birini korumak adına Mısırlıyı 

öldürmesi, her daim halkını kurtarma amacı gütmesi, halkı için sürekli gayret göstermesi 

bu ruhtan kaynaklanmıştır. Kutsal Ruh’un eşlik ettiği kişi, peygamber olarak zikredilmiştir.     

2. Dereceden Peygamberlik:  Hikmetli sözler söyleyen, Tanrı’ya çokça hamd ve 

senada bulunan kişilerdir. Halklarını ikaz etmişler, siyasi ve dini işlerde halklarına çeki 

                                                
308 Özgenç, a.g.t., s. 37. 
309 Adam, Baki, Yahudi Kaynaklarına Göre Tevrat, Pınar Yayınevi, İstanbul, 2002, s. 158. 
310 Hâkimler, 2/18. 
311 Hâkimler, 2/18, 6/34; I. Tarihler, 12/18; II. Tarihler, 24/20. 
312 Hâkimler, 11/29. 
313 Hâkimler, 14/19. 
314 I. Samuel, 11/6.  
315 I. Tarihler, 12/18. 
316 I. Tarihler, 12/18. 



 

 

 

56 

 

düzen vermişlerdir. Bu kişileri konuşturan başka bir kuvvetten bahsedilmiştir. Bu ruh 

Davut’a Mezmurlar’ı, Süleyman’a da Mesellerini yazdırmıştır.317 

Burada geçen birinci ve ikinci dereceden peygamberlik, daha önce özelliklerinden 

bahsettiğimiz peygamberlik değildir. Birinci ve ikinci dereceden kişilere peygamber 

denmesinin sebebi genel kullanımla alakalı olmuştur. İbn Meymun, birinci ve ikinci 

derecedekiler için kullanılan peygamber ifadesinin genel manada kullanılmış olduğunu, 

özellikleri belirtilen peygamber tanımını karşılamadığını, kullanılan peygamber ifadesinin 

yanlış anlaşılmaması gerektiğini belirtmiştir. Bu iki seviye Tanrı inayetinin insanlar 

üzerindeki etkisinin bazı insanlara göre daha yoğun olduğu haller olmuştur.318 

3. Dereceden Peygamberlik: Bu grupta “Rabbin kelamı bana geldi” diyenler 

bulunmaktadır. Peygamberlikten önce gördükleri bir rüya yolu ile kendilerini ortaya 

çıkarmışlardır. Bu gruba örnek olarak Zekeriya gösterilmiştir.319 

4. Dereceden Peygamberlik: Peygamberlik rüyasında söyleyeni görmemesine 

rağmen sözleri işiten kişiler bu sınıfta olmuştur. Samuel vahyi tapınakta ilk kez bu şekilde 

almıştır.320 

5. Dereceden Peygamberlik: Rüyada bir insanın hitap etmesi şeklidir. Bu duruma 

en güzel örnek Hezekiel’in peygamberliği olmuştur. Rabb, Hezekiel’i rüyasında almış ve 

İsrail’e götürmüştür. Orada bir adam Hezekiel’e seslenmiştir. 321 

6. Dereceden Peygamberlik: Bu derecedeki peygamberlere rüyalarında melek 

seslenmiştir. İbn Meymun’a göre birçok peygamber bu tecrübeyi yaşamıştır.322 

7. Dereceden Peygamberlik: Bu gruptaki peygamberler, rüyalarında Tanrı’nın 

kendilerine hitap ettiğini görmüşlerdir. Yeşaya peygamber bu şekilde tecrübe yaşamıştır.323  

8. Dereceden Peygamberlik: Peygamberliğin vizyon olarak ortaya çıkması ile bu 

derecedeki sınıf oluşmuştur.  

                                                
317 Doğan,  a.g.t., ss. 161- 162.  
318 Özgenç, a.g.t., s. 79, 80. 
319 Zekeriya, 1. bab. 
320 I. Samuel, 3/3- 14. 
321 Hezekiel, 40/3- 4. 
322 Tekvin, 31/11. 
323 Yeşaya, 6/1- 8. 



 

 

 

57 

 

9. Dereceden Peygamberlik: Peygamberliğin vizyon olarak gelmesi esnasında 

kelamın da işitilmiş olması dokuzuncu dereceyi oluşturmuştur. İbrahim’in görmüş olduğu 

vizyon bu gruptadır.324 

10. Dereceden Peygamberlik: Sekizinci ve dokuzuncu derecelerin bir ileri 

mertebesi olmuştur. Vizyon esnasında bir adamın çıkıp peygamberle konuşması şeklinde 

gerçekleşmiştir. Yeşu peygamberin peygamberliği bu gruba dâhil edilmiştir. 

11. Dereceden Peygamberlik: Vizyon sırası bir meleğin çıkıp peygamberle 

konuşmasıdır. İbrahim’in tecrübesi bu derecede de geçmektedir. 325 

12. Dereceden Peygamberlik: Bu derecenin en mükemmel örneği Musa olmuştur. 

İlahi kelam aracısız olarak bu vizyonda algılanmıştır. Bu durum Musa dışında başka bir 

peygamberde görülmemiştir.326 Tora’da “ağızdan ağza konuşma”327 şeklinde de tabir 

edilmiştir.328 

İbn Meymun birbirlerine yakın olan dereceleri birleştirerek sekiz mertebeye 

indirilebileceğini de söylemiştir. 

Midraş’ta Musa’dan sonra gelen peygamber arasından Yeşaya’dan en büyük 

peygamber olarak bahsedilirken, peygamberlik derecesi bakımından en düşük kişi olarak 

da Obadya zikredilmiştir.329 

İbrani peygamberleri içinde kadın peygamberlerin erkek peygamberlerden daha 

düşük bir sınıfa dâhil olduğu ile ilgili Tanah’ta bir işaret olmamıştır. Bununla birlikte 

İbrani olmayan başka milletlerin peygamberlerinden Tanah ve Talmud’da bahsedilmiştir. 

Bu peygamberler Musa’dan önce yaşamış ve sayıları yedi olarak geçmiştir. Bunlar; 

Balam330, Beor331, Elişa ben Barakel, Eyub ve üç arkadaşıdır.332 İsrailoğulları, başka 

peygamber ve nebilerin varlığını kabul etmiş olsalarda kendi peygamberleri dışındaki nebi 

ve peygamberlere iman etmemişlerdir.333 İbrani peygamberler vahyi alış şekli ve içeriği 

                                                
324 Tekvin, 15/1. 
325 Tekvin, 22/11- 18. 
326 Sayılar, 12/6. 
327 Sayılar, 12/8. 
328 Doğan, a.g.t., ss. 161- 163. 
329 Hirsch- vd, a.g.md.,  JE, CD Edition. 
330 Sayılar, 22/5- 41; 23. bab, 24. bab. 
331 Tekvin,36/32; Sayılar, 22/5, 24/3, 15; 31/8, Tesniye, 23/4. 
332 Eyüp kitabı. 
333 Hemmu, Abdulmecid, El-Yahudiyye ba’de Azra ve keyfe Ukırret, Darul Evail, Dımeşk, 2003, s. 140. 



 

 

 

58 

 

bakımından daha farklı bir konumdadırlar. Bir başka Rabbani yorum ise İbrani 

peygamberlerin herkese karşı merhametli ve günaha karşı aksiyoner olmasına rağmen 

diğer milletlerin peygamberleri İsrail’i ve insanlığı yok etmek için uğraşmıştır.334 İbn 

Meymun, Yahudi olmayan milletlerin içinden de peygamberler çıktığını fakat bu 

peygamberlerin en düşük İbrani peygamberin derecesinden daha düşük bir peygamberlik 

seviyesinde olduğunu ifade etmiştir.335 

İbrani olmayan peygamberler ile İbrani peygamberleri arasında üstünlük farkı 

olduğu Yahudi anlayışına göre kabul edilmiştir. Bir meselle bu konu örneklendirmiştir; bir 

kralın sıradan arkadaşları ile perdenin arkasından sohbet ettiğini, samimi dostları ile de 

perde olmaksızın muhabbet ettiğini söylemiştir. İbrani peygamberler kralla perde 

olmaksızın konuşan gibidir. Diğer peygamberlerden farkı Tanrı ile dolaylı değil doğrudan 

muhatap olmuşlardır. Tanrı üstünlük açısından İsrail peygamberlerini kendisine daha yakın 

bulmuştur. Başka milletlerin peygamberleri arasından en seçkin olanı Balam olarak kabul 

edilmiştir.336 

Başka milletlerden olan peygamberler Tanrı’dan vahiy alsalar bile kitabi 

peygamberlik daha çok İbrani peygamberleri ile özdeşleşmiştir. Musa ile de tamamen Ben-

i İsrail ile anılan bir statü şeklini almıştır.337 

B) Vahiy 

1) Yahudilikte Vahiy Anlayışı 

Latince “revelatio”dan gelen vahiy kelimesi İngilizcede “revelation”  olarak 

kullanmıştır. Vahiy, gizli kalacak şeylerin Tanrı tarafından insana gösterilmesi anlamına 

gelmektedir. Tanrı’dan geldiği kabul edilen cevaplara vahiy denmiştir.338 Klasik dönemde 

vahyi açıklamak için kullanılan İbranice kelimeler ise şunlardır; Tanrı’nın kendisini ifade 

etmesi anlamına gelen “galah”, kutsal bir mekânda Tanrı’nın tezahürünün ihsas etmesi 

anlamındaki “nir’ah”, kendini bildirme anlamında “nada”dır.339 

                                                
334 Gürkan, a.g.e., ss. 95- 96. 
335 Besalel, a.g.md., Yahudilik Ansiklopedisi,  II/504. 
336 Hirsch- vd, a.g.md., JE, CD Edition. 
337 Gürkan, a.g.e., s.96. 
338 Aydın, Mehmet, “Vahiy”, Ansiklopedik Dinler Sözlüğü, s. 778. 
339 Özgenç, a.g.t., s. 16. 



 

 

 

59 

 

İbn Meymun’a (d.1135- ö.1204)340 göre; “Vahiy  (nübüvvet,  prophecy) hakikatte,  

ilâhî varlıktan çıkan, Faal Akıl aracılığı ile önce insanın aklî melekesine sonra da 

mütehayyile gücüne ulaşan bir feyizdir.  O insanın en üst mertebesi ve ulaşabileceği 

e n  üst yetkinliktir.” Tanrı, hoşnut olduğu kimseleri seçmiş ve onlara vahyederek 

peygamberlik ile görevlendirmiştir. Peygamber olacak kişi ahlaken iyi vasıflara sahip 

olmak zorundadır. İbn Meymun’a göre insanlık şimdiye kadar -Tanrı’nın iyi bir kimse 

haline getirmediği- kötü birinin peygamberlik yaptığına şahit olmamıştır. 341  

Yahudi geleneğine göre, insanın kendi kabiliyeti ve çabaları ile Tanrı’nın iradesini 

bilmesi ve bildirmesi imkânsız kabul edilmiştir.342 Yehova’nın seçmiş olduğu 

peygamberler, vahyi özel bir iç tecrübe ile O’nun sözünü işittikten sonra yahut bayıltıcı bir 

müşahede ile Rabb’in yüzünü, kutsiyetini ruhani gözleri ile görmüşlerdir. Daha sonra 

bütün millete, büyük- küçük herkese hitap etmiş, yolunu şaşırmışlara Allah’ın emir ve 

yasaklarını ilan etmiş, onları doğru yola yönlendirmek için uğraşmışlardır.343 Vahiy ile 

sadece Tanrı’nın önemli mesajları peygamberlere iletilmemiş olup aynı zamanda Tanrı’nın 

varoluşu, sıfatları, iradesi gibi temel bilgilerin de insanlığa ulaşmasına sebep olmuştur.344 

Ortaçağ Yahudi düşünürleri vahiy (revelation) ile ilhamı (prophecy)  birbirleri ile 

özdeşleştirmişler ve iki kelimeyi vahiy anlamında kullanmışlardır.345 Vahiy, Tanrı’nın 

tecelli etmesi, ruhu veya meleği sayesinde farklı şekillerde tezahür etmiştir. 

Peygamberler, nübüvvetleri süresince sürekli vahiy almamışlardır. Vahiy alma 

derecesi de değişebilmektedir. Bazen düşük dereceden vahiy alırken bazen de yüksek 

dereceden vahye muhatap olmuştur. Nübüvveti esnasında bir kez yüksek dereceden vahiy 

almışken ömrünün sonuna kadar düşük dereceden vahiy alabilmektedir. Peygamberin 

ölümünden kısa veya uzun bir süre önce nübüvvetin kesildiği bildirilmiştir.346 

Ortodoks Yahudi inancına göre; Tanrı’nın vahyinin en yüksek biçimi Tanah’tır. 

Vahiy sıralamasında birinci sırayı Tora alırken, ikinci sırayı, Tanrı’nın dolaylı olarak rüya 

veya vizyon (müşahede) yolu ile vahyini ulaştırdığı Peygamber Kitapları, üçüncü 

                                                
340 Doğan, a.g.e., s. 21, 33; ayrıntılı bilgi için bkz. 21- 33. 
341 Özgenç, a.g.t., s. 30, 32. 
342 Sinanoğlu, a.g.t., s. 50. 
343 Schimmel, a.g.e., s. 144. 
344 Cevizci, “Vahiy”, a.g.e., s. 351. 
345 Özgenç, a.g.t., s. 16. 
346 Özgenç,  a.g.t., s. 79. 



 

 

 

60 

 

dereceden vahiy ise ilahi ilhama dayandırılmış vahiy özelliği taşıyan Yazılar 

gösterilmiştir.347 

2) Vahiy Şekilleri 

İbn Meymun Kutsal Kitap’ın ifadelerini temel alarak peygamberlerin vahiy alma 

şekillerini şu şekilde açıklamıştır: 

 a)Peygamber, vahyi melek tarafından rüya ve rü’yet halinde iken almıştır.348 

 b)Peygamber, rüya ve rü’yet halinde olmadan vahyi direk melek tarafından 

almıştır.349 

 c)Peygamber, meleksiz şekilde vahyi Tanrı’dan rüya veya rü’yet halinde almıştır.350 

 d)Peygamber, hiçbir aracı olmadan vahyi direk Tanrı’dan almıştır.351 

 İbn Meymun bu sıralamasında şu ön kabullerden sonra sonuca vardığını 

açıklamıştır; Peygamber, kendisine gelen hitabı meleğe ya da Tanrı’ya atfetmiş olsa da 

hitap, melek aracılığı ile gerçekleşmiştir. Peygamber, vahyin rüya veya rü’yet yolu ile 

gerçekleşip gerçekleşmediği belirtilmese de fark etmez, hitap bu ikisinden biri ile 

gerçekleşmiş demektir. Tanrı’nın ruhu ve elini tek başına vahiy etkeni olarak görmemiş, 

direk Tanrı’ya atfetmiştir.352 İbn Meymun, nübüvvetin dört vahiy şekliyle gerçekleştiğini; 

bu dört şekilden birisi ile söylemenin nübüvvet, söyleyenin de peygamber/nebi olduğunu 

bildirmiştir.353 

a) Teofani  

 Teofani, Tanrı’nın kendisini insanoğluna belli etmesidir. Tanrı’nın tecelli şeklinin 

konuşma vasıtası ile olduğu söylenmiştir. Tanrı, fiziksel bir varlık olmadığı için ne şekilde 

“görüldüğü” veya “konuştuğu” ebedi bir sır olarak yorumlanmıştır. Tora tefsirinde 

Tanrı’nın somut şekilde algılandığı belirtilmiştir.354  

                                                
347 Adoni, a.g.e., s. 67. 
348 Tekvin, 31/11; 46/2; Sayılar, 22/8. 
349 Tekvin, 6/13; 8/15; 22/11, 19; 25/1; 35/10. 
350 Tekvin, 15/1. 
351 Tekvin, 12/1; 31/3; Yeşu, 3/7; 8/1; Hâkimler, 7/2; II. Krallar, 19/20; 24/2; Hezekiel, 1/3; 21/1; 37/1; 
Hoşea, 1/2. 
352 Sinanoğlu, a.g.t., ss. 68- 69. 
353 Harman, a.g.m., s. 144, 145. 
354 Farsi, a.g.e., s. I/82. 



 

 

 

61 

 

Teofaninin temel özelliği Tanrı’nın huzurunda hürmetle karışık korku hissinin 

uyanmasıdır. Hatta Tanrı’yı görmenin göreni öldüreceği düşüncesi Kutsal Kitap’ta da 

geçmiştir.355 Söz konusu pasajda “Tanrı’nın arkasının” göründüğü söylenmiştir. Bunu bir 

çelişki olarak görenler olmuştur. Rabbin arkasını görmek demek Rabbin kendisini görmek 

demektir, denmiştir.356  

 Rabb sadece seçtiği kullara değil,  halkına da izzeti ile tecellide bulunmuştur.357 

Ama bu tecellinin vuku bulması teologlar tarafından şu şekilde ifade edilmiştir; sadece 

Musa, Rabbin tecellisini net bir cama bakar gibi görmüş, onun dışındakiler ise bulanık bir 

cama bakar gibi görmüşlerdir. Tanrı, Sina Dağı’nda Musa’ya görünmüştür.358 Rüya ve 

rü’yet yolu ile değil doğrudan hitap etmiştir. Çıkış kitabında bu konu ile ilgili şu pasaj 

geçmiştir: “Rabb Musa ile bir adam arkadaşı ile söyleşir gibi yüz yüze söyleşirdi.”359 Bu 

görmenin Tanrı’nın yüzünün değil, yüzünün parlaklığıdır diye yorumlayanlar olmuştur.360 

İbn Meymun, İsrail halkının mükemmel vahye Musa’nın Tanrı ile görüşmesi sayesinde 

sahip olduğunu bildirmiştir.361 

 Tanrı, gök gürlemesi, şimşek, ateş ve duman şeklinde de tecelli etmiştir.362 

Tanrı’nın kendisine tecelli etmesine yardımcı olabilmenin araçları ise; dua, dil ve şarkı 

söylemek olmuştur.363 Tanah’ta Rabb sadece peygamberlerine tecelli de bulunmamıştır, 

bütün bir halkına da izzeti ile tecelli etmiştir. Bu iki yolla gerçekleşmiştir: 

 a) Rabbin izzetinin bütün yeryüzünü doldurması şeklinde tezahür etmektedir.364 

Buradaki izzetin anlamı, yaratmak ve olaylara müdahale etmek şeklinde kullanılmıştır. 

 b) Rabbin izzetinin doğrudan tezahürüdür. Musa’nın Rabb ile görüşmesi gibi. 

Musa, Tanrı’nın yüzünü görmek istediğinde ona izin vermemiştir. Tanrı’yı gören insan 

yaşayamaz,365 denmiştir. Yalnızca Rabb istediği zaman kendini göstermiştir.366 

                                                
355 Tekvin, 32/30; Çıkış, 33/20- 23; Yeşaya, 6/5. 
356 İnci,  a.g.t., s. 24. 
357 Sayılar, 14/21; Yeşaya, 40/5; 42/8; 48/11. 
358 Sayılar, 12/6- 8. 
359 Çıkış, 33/11. 
360 Sinanoğlu, a.g.t., s. 53. 
361 Doğan, a.g.t., s. 151. 
362 I.Samuel, 12/18; Eyub, 36/33- 37/5. 
363 Epstein, Perle, ‘Kabala’ Musevi Mistiklerin Yolu, Çeviren: Nusret Karayazgan- Şimya Barkın, Dharma 
Yayınevi, İstanbul, 1993, s. 216. 
364 Sayılar, 14/21; Yeşaya, 40/5. 
365 Çıkış, 33/20. 
366 Harman, a.g.m., s. 138. 



 

 

 

62 

 

b) Rüya - Rü’yet  

 Rü’yet (vision), rüya veya vecd gibi bir halde iken zihne bir şeyin verilmesidir. 

Rü’yet en genel anlamıyla normalde diğer insanlardan gizlenen şeylerin görülmesi, 

duyulması şeklinde tarif edilmiştir. Rü’yetin İbranicesi mar’ehtir. Mar’eh kelimesi görmek 

anlamına gelen ra’oh kelimesinden türemiştir.367 Teofani’de ilahi bir varlığın tecellisi veya 

ilahi varlığın verdiği mesaj üzerine vurgu yapılırken, rü’yette bir nesne, mekân ya da bir 

olayın sonucunun bilinmesi söz konusu olup o vurgulanmıştır.368 

Tora’da rüya ve rü’yet, “Rabb onlara seslendi: “Sözlerime kulak verin: Eğer 

aranızda bir peygamber varsa, Ben Rabb rü’yette kendimi ona tanıtır, Onunla rüyada 

konuşurum”369 şeklinde geçmiştir. Bu pasajla rüya ve rü’yet vahiy şekli olarak 

belirtilmiştir. İbn Meymun’a göre Tora için vahiy, sadece bu iki yolla gerçekleşmiştir, 

başka bir yol olmamıştır.370 

 Rü’yet, uykuda gerçekleşmemiştir.371 Akıl ve duyular işlevlerine yerine 

getirmiyorken peygamber kendinden geçmiş ve vahyi bu şekilde almıştır.372 İbn Meymun, 

rü’yetin (vizyon) korkutucu ve dehşete düşürücü bir durum olduğunu söylemiştir. İbrani 

geleneğine göre peygamberliğe ilk adım rü’yet (vizyon) ile başlamıştır. 373 

Rü’yet Tanrı istediği zaman gerçekleşmiştir. Peygamberin bu konuda herhangi bir 

fonksiyonu yoktur, sürekli alıcı konumdadır.374 Rü’yet alındıktan sonra görüntü yönü 

kaybolmuş, lâfzî yönü kalmıştır. Bu prensip hemen hemen çoğu rü’yetler için geçerlidir.375 

 Peygamberler, ilk kez rü’yet ile muhatap olduktan sonra fiziki ve psikolojik bazı 

garip olaylar ile karşılaşmışlardır. Hezekiel, yedi gün boyunca konuşamamış,376 Daniel, 

                                                
367 Özgenç,  a.g.t., s. 76. 
368 Sinanoğlu, a.g.t., s. 55. 
369 Sayılar, 12/6. 
370 Özgenç,  a.g.t., s. 76. 
371 Daniel, 10/8. 
372 Uğur, a.g.t., s. 205. 
373 Doğan, a.g.t., s. 159.  
374 Yeremya rüyet için on gün beklemiştir; Yeremya, 42/7. 
375 Sinanoğlu, a.g.t., s. 56. 
376 Hezekiel, 3/15. 



 

 

 

63 

 

kuvvetten düşmüş, yüzünün rengi değişmiş ve derin bir uykuya377 dalmıştır.378  Bu durum 

süreklilik arz etmemiş, vahiy alımında da bilincin kaybolmasına sebep olmamıştır.379  

 Sadık rüyalar, peygamberliğin esas illetlerinden sayılmıştır. Talmud âlimleri “rüya, 

peygamberliğin altmışta biridir” ve “rüya, peygamberliğin ham meyvesidir” demişlerdir. 

İbn Meymun, peygamberliğin rüya veya müşahede (roeh) halinde mükemmel şekilde 

geldiğini bildirmiştir.380 

Yakup’un geleceğinin tayini ve teyit edilmesi rüya şekliyle olmuştur.381 Yakup 

dışında patriarkların hiçbirine rüya yolu ile vahiy gelmemiştir.382 Yakup’un Tanrı ile 

güreşip İsrail adını almasından sonra aldığı vahiyler rüya olarak isimlendirilmemiştir.383 

Sadece İbrahim derin bir uykuda iken Tanrı seslenmiş ama bu da rüya olarak 

isimlendirilmemiştir.384 Tanrı’nın razı olduğu bazı kişiler rüyalarında O’nunla irtibat 

kurmuştur. Yusuf385, rüyasında bazı bilgiler alırken Kral Süleyman da rüya yolu ile 

Tanrı’dan emirler almıştır.386  Böylece Tanah, rüya ile vahyi meşrulaştırmış, ilahi bilgiyi 

elde etmede meşru bir yol kabul edilmiştir.387 

Sahte peygamberler de rüyalarında Tanrı ile görüştüklerini iddia etmişlerdir.388 

Yalancı peygamberlerin “rüya gördük” diyerek halkı yanlış yönlendirmelerini, kavimlerine 

Yahova’yı unutturmaya çalışmaları Yeremya’nın kitabında bahsedilmiştir.389 Bu istismar 

ile rüyaya karşı olumsuz bir tavır ortaya çıkmıştır. Onların bu iddialarından sonra bu tür 

rüyalar ilahi vahyin bir şekli olarak tasvip görmemiştir diyenlere karşı Yahudi teologlar, 

yalancı rüyaları bir tarafa ayırarak, Kutsal Kitap’ta rüyanın belli kişiler için vahiy şekli 

olarak kabul edileceğini söylemişlerdir.390 

                                                
377 Daniel, 10/8- 9. 
378 Sinanoğlu,  a.g.t., ss. 54- 55. 
379 İnci, a.g.t., s. 25. 
380 Doğan, a.g.t., s. 153. 
381 Tekvin, 28/11- 16. 
382 Sinanoğlu, a.g.t., s. 54; Tekvin, 28/12- 15; 31/10- 13. 
383 Tekvin, 35/1, 9- 1; 46/2- 4. “Tanrı ona yine görünerek onu kutsadı.” 
384 Tekvin, 15/12. 
385 Tekvin, 37/5- 10; 42/9. 
386 I.Krallar, 3/4 -5. 
387 Harman, a.g.m., s. 137. 
388 Tesniye, 13/1- 3, Yeremya, 23/27; 28, 32; 27/9- 29/8; Zekeriya, 10/2.  
389 Yeremya, 23/25- 27. 
390 Harman, a.g.m., s. 137; Sinanoğlu, a.g.t., s. 55. 



 

 

 

64 

 

c) Tanrı Kelamı  

Bazı peygamberler vahiylerini “Tanrı’nın kelamı falana geldi”, “Yehova dedi”, 

“Yehova şöyle buyurdu”391 şeklinde aktarmışlardır.392 İbn Meymun, Tanrı kelamı için 

kullanılan beş terim olduğunu söylemiştir. Bunlar: “emretmek”, “söylemek”, “çağırmak”, 

“yollamak” ve “konuşmak” tır. Bu yolla Tanrı, peygamberlere peygamberliklerini 

bildirmiştir.393   

İlk dönem nebileri sözlerini halka iletirken “Tanrı’nın Ruhu- Eli”394 kalıplarını 

kullanmışlardır. Son dönem nebilerinin kitaplarında ise vahiy aktarılırken genellikle 

“Tanrı’nın kelamı” ifadesi kullanılmıştır. Teologların bazıları bu kullanım farkı için, son 

dönem nebilerinin Tanrı’nın Ruhu yerine Kelamının etkisi altında kaldıklarına 

yorumlamıştırlar.395 

Bu vahiy türü İsrailoğullarının en büyük imtiyazı olarak kabul edilmiştir. Bu 

imtiyaz Tanrı’nın İsrail halkını taltif etmesi olarak kabul edilmiştir. İsrail halkı her ne 

kadar taltif de edilmiş olsalar Tanrı’nın sesine muhatap olmaktan korkmuşlardır. Halk, 

Musa’ya, “Bizimle sen konuş, dinleyelim” dediler, “Ama Tanrı konuşmasın, yoksa 

ölürüz”396 demiştirler. 

Tanrı’nın kelamı bütün halka olmuştur. Tanrı halka hitap etmek için aracı sözcüler 

kullanmıştır. Aracı ve sözcüler ise peygamberlerdir. Tanrı’nın kelamı peygamberlere 

mahsustur. 397 Tanrı kelam’da bulunmuş ise o söz er ya da geç mutlaka gerçekleşecektir.398 

Tanrı’nın kelamı kanonik peygamberlerin dışında Âdem,399 Kâin (Kabil)400, Nuh401 ve 

kral olarak kabul edilen Davut ve Süleyman’a gelmiştir.402 

                                                
391 Yeremya, 1/2, 4, 11, 13; Hezekiel, 3/16; Amos, 1;2; 5/3; Zekeriya, 4/8. 
392 Sinanoğlu, a.g.t., s. 66. 
393 Doğan, a.g.t., s. 164. 
394 II. Krallar, 3/15; Tekvin, 15/1; Sayılar, 24/4, 16. 
395 Sinanoğlu, a.g.t., s. 67. 
396 Çıkış, 20/18- 19. 
397 Harman, a.g.m., s. 138. 
398 Yeşaya, 55/11; I.Krallar, 22. 
 Kanonik: Doğru, güvenilir ya da sahih dinsel literatürü ifade etmede kullanılan bir terim. Gündüz, 
“Kanonik”, a.g.e., s. 212. 
399 Tekvin, 2/16; 3/9- 10. 
400 Tekvin, 4/6- 15. 
401 Tekvin, 6/13; 7/1 
402 Harman, a.g.m., s. 138; Sinanoğlu, a.g.t., s. 99. 



 

 

 

65 

 

d) Tanrı’nın Meleği – İlahi Ruh 

 Tanrı mesajını, bazen de “Yehova’nın meleği”403 ya da “Tanrı’nın meleği”404 olarak 

isimlendirilen bir melek vasıtasıyla göndermiştir.405 Yahudiliğe göre Cebrail, vahiy 

taşıyıcısı ve ateşin koruyucusudur.406 İbn Meymun, Musa peygamber hariç diğer tüm 

peygamberlere vahyin, melek vasıtası ile407 geldiğini bildirmiştir. 408 

Melek aracılığı ile gelen vahiy bazen Teofani ile karıştırılmıştır. Hitap olunan şahıs 

direk Tanrı ile muhatap olduğunu sanmıştır.409 Bunun sebebi ise meleğin vahye aracılık 

yaparken Tanrı gibi direk hitap etmesinden kaynaklanmıştır.410 Melek, Tanrı’yı kastederek 

“ben” demiştir. Bu sözden Tanrı’nın kendisinin seslenmesini değil; meleğin, kendinin 

vahyine aracılık ettiği Varlık ile kendisini özdeşleştirmesi olarak anlamalıyız.411 

 Tanrı, İsrailoğullarına gerek şeriatını, gerekse sözlerini Ruh’u vasıtası ile 

göndermiştir.412 Musa’yı hem peygamber, hem kanun koyucu olarak yönlendiren bu 

ruhtur.413 Peygamberler hep bu ruh ile harekete geçirilmişlerdir.414 Bu ruha, Ruah AKodeş 

de denmiştir. Ruah AKodeş, bir insanın gelecek ile öngörüde bulunmasını sağlayan 

peygamberlik ruhudur.415 Bu ruh bazen peygamberi çepeçevre saran rüzgâr şeklinde 

kendini göstermiştir.416 Bazen de peygamberin üzerine Tanrı tarafından serpilen ruh 

şeklinde olmuştur.417 Kutsal Kitap’ta ilahi ruh’un peygamberin ölümü ile başka bir 

peygambere geçtiği söylenmiştir. Musa ölmeden önce üzerindeki ruh Yeşu’ya geçmiştir.418 

 Yahudilikte; peygamberler, rüya ve rü’yet halinde Yehova ile diyalog kurabilmiş; 

ilahi kelam, kutsal ruh veya melek aracılığı ile vahiy peygamberlere iletilmiştir.419 Genel 

olarak şunu diyebiliriz ki, Musa’ya has olan teofani şeklini420 umumileştiremeyiz. Bunun 

                                                
403 Tekvin, 16/7, 9; 22/11, 15; 31/11; Çıkış, 3/2, 4; Hâkimler, 2/1; 6/11. 
404 Tekvin, 21/17; Hâkimler, 13/6, 9. 
405 Aydın, Fuat, a.g.e., s. 89.  
406 Sarıkçıoğlu, a.g.e., s. 273.  
407 Tekvin, 31/11. 
408 Doğan, a.g.t., s. 151. 
409 Sinanoğlu, a.g.t., s. 65. 
410 Tekvin, 16/13. 
411 Sinanoğlu, a.g.t., s. 65, 66. 
412 Sayılar, 11/ 25- 27; Tesniye, 34/ 9; Zekeriya,7/12. Nehemya,9/30. 
413 Harman, a.g.m., s. 139. 
414 II. Samuel, 23/2; Yeşaya,42/1; 59/21; 61/1; II. Tarihler,15/1; 20/14; 24/20. 
415 Farsi, a.g.e., I/523. 
416 Hâkimler, 6/ 34; I. Tarihler, 12/ 18. 
417 Yeşaya, 29/10; Hezekiel, 39/29. 
418 Tesniye, 34/9. 
419 Harman, a.g.m., s. 139. 
420 Sayılar, 12/6- 8; Tesniye, 34/12. 



 

 

 

66 

 

dışındaki vahiy şekillerinden rüya ve rü’yeti genelde bütün peygamberler kullanmıştır. 

Tanrı kelamı, daha çok yazar peygamberler döneminde geçmiştir.421 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
421 Sinanoğlu, a.g.t., ss. 69.  



 

 

 

67 

 

II. BÖLÜM 

YAHUDİLİKTE PEYGAMBERLER VE NEBİLER 

A) Peygamberler ve Nebiler İçin Kullanılan Kavramlar 

 Peygamber, Farsça’da “haber getiren, elçi” anlamındadır. Navi/nebi terimi 

Yunanca’dan ‘Prophet’ kelimesi ile çevrilmiştir. “Birinin adına konuşan” veya “birinin 

yerine konuşan” anlamına gelen prophet kelimesi ‘kâhin’ veya ‘falcı’ anlamından çok “bir 

şeyi olmadan önce haber veren” anlamına gelmiştir.422 İbranice’de ise “temsilci” ve 

“sözcü” anlamında kullanılmıştır.423 Ama Semitik kullanımda ise peygamber, “bildirme”, 

“haber verme”, “ilan etme” anlamlarına gelmektedir.424 Tanah’ta peygamberler için 

“salah” fiili kullanılmıştır.425   

1) Nebi 

 İbranice “çağırmak” anlamına gelen ‘nebi’ kelimesi ‘naba’ kelimesinden 

türemiştir. “Tanrı adına insanlara hitap eden”426, “Hem çağrılan hem de çağıran” 

anlamlarına gelmektedir. Çağrılan anlamı ile peygamberin şahsi tecrübesini, çağıran ile de 

peygamberin toplumdaki görevini ön plana çıkarmıştır.427 “Nebi” kelimesinin “bağıran 

adamlar”428 anlamına geldiğini de söyleyen olmuştur. Bunun sebebi ise sözlerini sürekli 

tekrar etmelerinden, kötülükte bulunan krallarını uyarmalarından, başlarına ne gelirse 

gelsin yüksek sesle Tanrı’nın tebliğinde bulunmalarından kaynaklanmıştır. 

“Naba”nın Akadça “nabu” fiil kökünden geldiği ileri sürülmüştür.429 Akadca’da bu 

kelime M.Ö. 3000 yılı ortalarından 1000 yılı ortalarına kadar “çağırmak” anlamında 

kullanılmıştır. Babilonya’da kral, tanrıların çağırdığı kimseler olarak kabul görmüştür. 

Burada çağırmak anlamında “nibutu” kelimesi de kullanılmıştır. Böylece bu kelimenin 

hem çağırmak hem de çağrılmak anlamlarına gelen bir kökten türediği anlaşılmaktadır.430 

                                                
422 Shalom,  a.g.md., EJ, XIII/1153. 
423 Çıkış, 7/1’de bu anlamda kullanılmıştır. 
424 Hirsch- vd,  a.g.md.,  JE, CD Edition. 
425 Oğuz, Burhan, Türk ve Yahudi Kültürlerine Bir Mukayeseli Bakış, İstanbul, Anadolu Aydınlanma Vakfı 
Yayınevi, 1992, s. 156; Çıkış, 3/13, 4/13; Yeşaya 6/8; Yeremya, 1/7. 
426 Shalom, a.g.md., EJ, XIII/1152. 
427 Sinanoğlu, a.g.t., s. 22. 
428 Doğrul, Ömer Rıza, Yeryüzündeki Dinler Tarihi, İnkılâp- Aka Kitabevi,  İstanbul, 1963, s. 166. 
429 Shalom, a.g.md., EJ, XIII/1152; Tekvin, 20/7. 
430 Harman, a.g.m., s. 129. 



 

 

 

68 

 

Tanah’ta nebi kelimesi “Tanrı ile münasebeti olan kişi”yi ifade etmiştir. Kelime bu 

anlamda ilk defa İbrahim peygamber için kullanılmıştır. Bu unvana en layık kişi olduğu 

söylenmiştir çünkü Tanrı ile insan arasında arabulucu görevini üstlenmiştir.431 Tekvin 

kitabında İbrahim için,432 Tesniye kitabında Musa433 için kullanılmıştır. Bu kelime Klasik 

dönem peygamberlerinden mucizeler gösteren, Yehova’nın Baaller’den üstün olduğunu 

ortaya koyan Amos, Hoşea, Yeşaya, Yeremya ve Hezekiel’e işaret etmiştir.434 

Nebi kelimesi Tora’da Tanrı’ya izafe edilerek de kullanılmıştır. Bu anlamın dışında 

sadece bir yerde Harun’dan “Musa’nın nebisi” diye bahsedilmiştir.435   

Nebi kelimesi, Kutsal Kitap’ta 309 defa zikredilmiştir. Tora’da 14 kez geçmiştir. 

Bunların 10 tanesi Tesniye’dedir. Mezmurlar’da 3, Hakimler’den II. Krallar’a kadar 97, I.- 

II. Tarihler, Ezra ve Nehemya’da 33, Peygamber kitaplarında 154, Mersiyeler ve Daniel’de 

4’er defa zikredilmiştir.436 “Nebe” kelimesi, Mikaya ile kral Ahab arasında geçen olaylar 

anlatılırken “mesaj vermek”437,  Amos’un ifadelerinde de bu kelime “Tanrı’nın verilen 

sözünü aktarmak” anlamında kullanılmıştır.438 Hezekiel’de, “söylemek” fiili ile birlikte 

ifade edilmiştir.439 I. Tarihler kitabında ise nebi kelimesi ile lir, çenk, ziller eşliğinde mabet 

müzisyenlerinin peygamberlik faaliyetlerinde bulunmalarını ifade etmiştir.440  

“Peygamberlik etmek; bir ilham sebebi ile vecd halinde geleceğe dair bilgi vermek, 

mesaj vermek” anlamları ile 115 kez Tanah’ta geçmiştir. Kutsal Ruh’un bir seferliğine 

yetmiş ihtiyarla Eldad ve Medgad isimli iki kişinin üzerine ruhunun inmesi ile 

peygamberlikte (nebevi faaliyette) bulunmasında da yine bu kelime geçmiştir.441 

Nebi kelimesinin müennes şekli  “nebi’ah” da Tora’da 6 kez kullanılmıştır. “Tanrı 

adına hitap eden kişi” anlamı ile insanları uyaran, doğru yola teşvik eden azizlere de 

“nebi”  denmiştir.442  

                                                
431 Shalom, a.g.md.,  EJ, XIII/1152. 
432 Tekvin, 20/7. 
433 Tesniye, 18/15. 
434 Eliade - Couliano, a.g.e., s. 292. 
435 Çıkış, 7/1. 
436 Uğur, a.g.t., s. 213. 
437 I.Krallar, 22/22. 
438 Amos, 3/8. 
439 Hezekiel, 21/9, 28; 30/2; 36/3; 37/12; 38/14; msl. “peygamberlik et (söyle)…” 
440 I.Tarihler, 25/1- 3. 
441 Sinanoğlu, a.g.t., s. 23. 
442 Aydın, Mehmet, Dinler Tarihine Giriş, Din Bilimleri Yayınevi, Konya, 2002, s. 106. 



 

 

 

69 

 

Tora’da nebi kelimesi peygamber ve azizler dışında, İsrailoğulları’nı saptırmaya ve 

yanlış vaatlerle onları doğru yoldan ayırmaya çalışan sahte peygamberler için de 

kullanılmıştır.443 

2) Roeh ve Hozeh  

 Bu iki kelime farklı anlamlara gelecek şekilde kullanılmıştır diyenler olduğu gibi, 

Hozeh’in Aramice’den, Roeh’in de Arapça’dan geldiğini ve ikisinin de hemen hemen aynı 

anlamları taşıdığını söyleyenler de olmuştur.444 Tanah’ta peygamberi ifade eden “hozeh” 

ve “roeh” kelimeleri, Türkçe Kitab-ı Mukaddes’te “gören” diye çevrilmiştir.445 

 “Roeh/ Gören”, sıradan insanlardan gizlenen şeyleri açığa çıkarabilen kişi ve 

geleceğe yönelik bilgi verme kabiliyetine sahip olan anlamına gelmiştir.446 Peygamberlere 

ilk dönemlerde “roeh/ gören” denmiştir. Roeh sıfatı ile isimlendirilen ilk peygamber 

Samuel447 olmuştur. Bu tabir, Kenani kavimlerde de peygamber kavramını ifade etmek 

üzere kullanılmıştır.448 Peygamberlerin vahyi rü’yet yolu ile almış olmasından dolayı 

peygamberler için Roeh sıfatının kullanıldığı söyleyenler olmuştur.449 Fakat Samuel ile 

ilgili olarak Tora’da “roeh” kelimesinin 12 defa zikredildiği yerlerde, “gören” in vahyi 

sadece rüya ve rü’yet yolu ile aldığını teyit edici bir kullanıma rastlamak mümkün 

olamamıştır.450 I. Samuel 9/9 pasuğunda “roeh” kelimesi ile peygamber kavramı ifade 

edilmiştir: “Eskiden İsrail’de biri Tanrı’ya bir şey sormak istediğinde “Gel, Gören’e 

(Roeh) gidelim” derdi. Çünkü bugün peygamber (nebi) denilene o zaman Gören 

denilirdi.”451 

Hozeh, “görmek, algılamak” anlamına gelen “haza” fiilinden türetilmiştir. Bu da 

Tanrı ile ilişki neticesinde geleceğe ait bilgileri öğrenen, algılayan kimse demektir.452 

Hozeh bu şekliyle peygamberlerin özelliklerinden olan gelecekten haber verme anlamına 

gelmiştir.453 Hozeh kelimesi ilk olarak peygamber Gad’a nispet edilmiştir. Aynı dönemde 

                                                
443 Uğur, a.g.t., s. 213. 
444 Harman, a.g.m., s. 133. 
445 Harman, a.g.m., s. 132. 
446 Shalom, a.g.md.,  EJ, XIII/1154. 
447 I. Samuel, 9; I.Tarihler, 9/22. 
448 Uğur, a.g.t., s. 212. 
449 Aydın, Fuat, a.g.e., s. 87. 
450 Sinanoğlu, a.g.t., s. 25. 
451 Shalom, a.g.md., EJ, XIII/1154. 
452 Sinanoğlu, a.g.t., s. 25. 
453 Aydın, Fuat , a.g.e., s. 87; Harman, a.g.m., s. 133. 



 

 

 

70 

 

peygamberlik yapan Natan’a nebi denilirken Gad’a gören denmiştir ve ‘Hozeh of David’  

(Kral Davut’un Göreni) biçiminde454 kullanılmıştır.455 

Hozeh kelimesi nebi kelimesi ile birlikte kullanıldığında II. Samuel, 24/11 ve II. 

Krallar, 17/13’te olumlu anlamda, Yeşaya, 29/10; Amos, 7/12 ve Mika, 3/7. pasajlarında 

ise olumsuz bir anlamda kullanılmıştır.456 Hozeh fiili, sahte peygamberlerin kendi asılsız 

görümlerini457 tanımlarken de kullanılmıştır.458 

3) İsh ha-Elohim/ Tanrı Adamı 

 Tanrı ile özel bir ilişkisi olan kişiyi ifade etmiştir; Kutsal Kitap’ta yalnızca 

peygamberler ve özellikle Musa için kullanılmıştır.459  

“Tanrı adamı” unvanı, Musa gibi mucizevî bir şekilde ilahi gücü kullanma 

kabiliyetine sahip peygamberlere verilmiştir. Fakat daha sonraları Tanrı ile özel bir ilişkisi 

olan herkes için bu kelime kullanılmaya başlanmıştır. Kullanım itibari ile nebi ve Tanrı 

adamı kelimelerinin fonksiyonları açısından ayrıma gitmek mümkün görülmemiştir.460 

Bu kelime Yeremya 35/4 dışında Tora’da nebiim kitaplarında veya ketubim 

kitaplarında geçmemiştir. Tora bölümünde sadece Musa için, diğer bölümlerde ise en çok 

Samuel, Şemaya, İlya ve Elişa için kullanılmıştır.461 

4) Obedah ha-Elohim/ Tanrı’nın Kulu  

Yehova, bu sıfatı taşıyan kimselere gizli bilgilerini bildirmiş, sırrını açıklamış ve 

onları insanlara göndererek peygamberleri vasıtası ile konuşmuştur. Peygamberler için 

kullanılsa da; sadece onlarla sınırlandırılmamıştır. Kutsal Kitap’ta doğru insanları462 ve 

                                                
454 II. Samuel, 24/11, I. Tarihler, 21/ 9. 
455 Shalom, a.g.md., EJ, XIII/1154. 
456 Shalom, a.g.md., EJ, XIII/1155. 
457 Hezekiel,13/8, 16, 23; 21/29; 22/28, Tesniye, 13/1- 3, Yeremya, 23/25- 28, 32; 27/9; 29/8, Zekarya, 10/2. 
458 Harman, a.g.m., s. 147. 
459 Aydın, Fuat, a.g.e., s. 88; Tesniye, 33/1: “Tanrı adamı Musa, ölümünden önce İsrailliler'i kutsadı.”  
460 Sinanoğlu, a.g.t., s. 29.  
461 Harman,  a.g.m., s. 134; I.Samuel, 9/6- 10, I.Krallar, 12/21- 24. 
462 Mezmurlar, 119.  



 

 

 

71 

 

Musa öncesi yaşamış patriarkları463 ifade etmek için de kullanılmıştır.464 Fakat Musa ve 

sonrası dönemde bu kelime genellikle peygamberleri ifade etmiştir.465 

Bu kelime Musa’dan sonra kullanılmakla beraber Yeşu, Samuel, Ahiya, İlya, 

Yunus, Yeşaya için de kullanılmıştır. 466 

5) Obednu Nebiim/ Kullarım Peygamberler  

“Kullarım peygamberler”467 terkibi, Tanrı tarafından İsrail halkına bazı 

hatırlatmalar ve ikazlar yapmak için kullanılmıştır. Yehova, bu ifade ile şeriatını 

peygamberleri aracılığı ile İsrailoğullarına ifade etmiştir.468 

 Kutsal Kitap’ta çok sık kullanılmamakla birlikte peygamberleri ifade eden 

kelimeler arasında sayılmıştır.469 Bu ifade, Tanrı’nın şeriatını peygamberler vasıtası ile 

diğer insanlara bildirdiğini göstermiştir. Bu terkibe klasik dönem öncesinde ve klasik 

dönem peygamberlere ait bölümlerde rastlanmaktadır.470 

6) Mal’ak/ Haberci- Elçi  

Haberci, Elçi (Mal’ak), Sürgün sonrası dönemde peygamberler için kullanılmıştır. 

Kul kelimesiyle birlikte kullanılmıştır.471 Tanrı’dan insanlara haber götüren472 anlamına 

gelmiştir.473  

Ancak peygamberi ifade etmek üzere bu sıfatın kullanılması, sürgün sonrası 

döneme rastlamıştır.474 Hagay, “Yahova’nın habercisi” unvanını almıştır. Kutsal Kitap’ın 

Tora bölümünde peygamberler için kullanılmamıştır. Kutsal Kitap’ta “haberci”nin 

                                                
463 Tekvin, 2; 6/ 24. Patriark:  bir ailenin babası veya kabilenin yöneticisi anlamına gelen bu kelime Kutsal 
Kitap’ta özellikle İbrahim, İshak, Yakup ve Yakup’un 12 oğlu için bir unvandır. Bkz. Gündüz, “Patriark”, 
a.g.e., s. 302.   
464 Aydın, Fuat, a.g.e., s.  88. 
465 Harman, a.g.m., s. 134. 
466 Harman, a.g.m., ss. 134- 135.  
467 Ezra, 9/10- 12. 
468 Harman, a.g.m., s. 134; II. Krallar, 9/7; 17/13, 23; 21/10; 24/2; Amos, 3/7; Hezekiel, 38/17; Yeremya, 
25/4; 26/5; 29/19; 35/15; 44/4. 
469 Aydın, Fuat, a.g.e., s. 88; II. Krallar, 17/18; Amos, Hezekiel, Yeremya kitaplarında da bu ifade 
kullanılmıştır. 
470 Sinanoğlu, a.g.t., s. 30. 
 Arapça’da peygamberi ifade etmek için kullanılan “rasul” kelimesi de “elçi” anlamındadır. Harman, a.g.m., 
s. 135. 
471 II. Samuel, 10/2- 4. 
472 Malaki, 3/1. 
473 Aydın, Fuat, a.g.e., s. 88. 
474 Yeşaya, 42/19, 44/26, II. Tarihler, 35/15- 16,  Hagay, 1/13, Malaki, 3/1. 



 

 

 

72 

 

kullanımı isim olmayıp bir unvan olduğu kabul edilmiştir.475 Elçi, kral ile tebaası arasında 

bir aracıdır. Yehova da İsrailoğullarının kralı olduğuna göre aracılık görevini yapan elçiler 

de peygamberleridir. 476 

Tora’da peygamberler için “Sürülerin çobanı”477, “Tarlaların bekçisi”478,  

“Mecnun”479, “Bekçi” gibi ifadeler de kullanılmıştır. “Sürülerin çobanı”, “Tarlaların 

bekçisi”, “Bekçi” terimleri peygamberlerin Tanrı adına halkını koruyup gözetlemeleri 

anlamına gelmiştir. Tanrı’nın sözlerini ilettiği için “Tanrı’nın sözcüsü”480 denilmiştir. 

Kutsal Kitap’ta “meshiah”481 kutsal krallarına verdikleri sıfatın yanında din adamı ve 

peygamberleri içinde ifade edildiği olmuştur.482 

“Tanrı’nın ağzı” 483 olarak da zikredilen peygamberler, bu sıfatları ile 

söylediklerinin doğruluğunu açıkça ortaya koymuşlardır.484 Peygamberlerin tanrının ağzı 

olması tanrı tarafından ilk defa Musa için Tora’da zikredilmiştir.485 

Ne doğuştan gelen özellikler, ne sonradan kazanılan bilgi ve yetenek, ne de ilahi 

güçler ile geçilen irtibat sonucunda peygamberlik kazanılmadığından; medyum, büyücü 

gibi kişiler ile karıştırılmaması için özellikle peygamberlere ayırıcı bir sıfatla “Tanrı 

adamı”, “Tanrı’nın hizmetçisi”486 denmiştir.487 

Peygamberi ifade etmek için neden bu kadar çok kelime kullanılmıştır, sorusu akla 

gelmektedir. Kullanılan bu ifadelerin her birisi, peygamberlerin değişik yönlerini, İsrail 

peygamberlerinin geçirdiği tarihi seyri göstermiştir. Üstün bir kudret tarafından göreve 

çağrılışları sebebi ile “nebi”, insanlar için meçhul olan bilgileri nakletmeleri sebebi ile 

“hozeh”-“roeh”, Tanrının kulu ve elçisi olmaları sebebiyle ise “kul” ve “elçi” diye 

isimlendirilmişlerdir. Diğer taraftan Tanrı’nın emirlerini kollayıp gözeten, insanları 

kötülükten sakındıran kişi olmaları sebebiyle de  “bekçi” ve “uyarıcı” denilmiştir. Vahyin 

                                                
475 Sinanoğlu, a.g.t., s.31; Harman, a.g.m., s. 135. 
476 Harman, a.g.m., s. 135. 
477 I.Samuel, 17/20. 
478 Yeremya, 4/17. 
479 Hoşea, 9/7 
480 Tesniye, 5/24; Çıkış, 19/9; Yeremya, 15/19. 
481 I. Krallar,19/16; I. Tarihler, 16/22; Mezmurlar, 105/15. 
482 Batuk, Cengiz, Tarihin Sonunu Beklemek, Ortadoğu Dinlerinde Eskatoloji Mitosları, İz Yayıncılık, 
İstanbul, 2003, 68. 
483 Çıkış, 4/15- 16; Sayılar, 22/38; 23/5, 12, 16; Tesniye, 18/18; Yeremya 1/9; 5/14; 15/19 
484 Bulut, Mehmet, “İsmet”, DİA, XXIII/134. 
485 Çıkış, 4/12. 
486 I. Krallar, 12/22, 13/1; II. Krallar, 21/10, 24/2; II. Tarihler, 25/7. 
487 Gürkan, a.g.e., s. 95. 



 

 

 

73 

 

alınması esnasında ortaya çıkan fizyolojik ve psikolojik değişikliklerle ilk anda insanlara 

garip gelebilecek ilahi esrarı bildirmeleri sebebi ile de “akılsız” ve “mecnun” dahi 

denilmiştir.488 Kullanılan ifadeler farklı dönemlerde halkın ve dönemim ihtiyaçlarına göre 

şekillenmiştir.  

Her dönemde asıl ve yaygın olan terim ise “Kendisi Tanrı tarafından çağrılan, 

Tanrı’ya ve O’nun emirlerine başkalarını çağıran veya büyük bir inanç ve kat’iyetle 

geleceğe dair haber veren kimse” anlamını taşıyan “nebi”dir. Bu terim İbrahim peygamber 

ile kullanılmaya başlanarak son İbrani peygamberi Malaki’ye kadar olan peygamberlerde 

kullanılmıştır. Roeh, ilk kez Samuel489 için Hâkimler döneminde kullanılmıştır. Hozeh de 

ilk olarak hâkimlerden sonra monarşi döneminde yaşayan Gad ile anılmıştır.490 Bu iki 

terim Musa ile klasik peygamberler arasındaki dönemde sıklıkla kullanılmıştır (çölden 

yerleşik hayata geçen süreç). İleriyi görme işlevini taşıdıkları için nebi kelimesinin yanında 

bu terimi de kullanmışlardır. Klasik/yazar dönem peygamberleri için genellikle nebi 

kelimesi kullanılmıştır.491 Peygamberlerin unvanlarından olan nebi, roeh, hozehin aynı 

zaman diliminde kullanıldığı da olmuştur. Kral Davut zamanında; Samuel, roeh ile, Natan, 

nebi ile ve Gad da hozeh ile isimlendirilmiştir.492 

Yahudi edebiyatında büyük peygamberlere ve saygın din adamlarına (İslam’da 

kullanılan ifadeler gibi) ‘Tanrı onu takdis etsin’ ve ‘Tanrı hoşnut olsun’ gibi ifadeler 

kullanılmıştır.493 

B) Peygamberler 

1) Musa Öncesi Dönem 

Âdem’den Musa’ya kadar olan dönemdir. Yahova’nın İsrail halkı ile ilişkisinin 

başlangıcı olarak İbrahim’in Tanrı ile ahitleşmesi kabul edilmiştir.494 

1.a. Hanok 

Tanah’ta, Tanrı’nın yanına aldığını bildirdiği ilk kişi Hanok peygamberdir.496 

Hanok, üç yüz yıl Tanrı ile yürümüş ve Rabbi hoşnut etmiştir.497 
                                                
488 Harman, a.g.m., s. 135.  
489 I. Samuel, 9/ 9- 10. 
490 II. Samuel, 24/ 11; I.Tarihler, 21/ 9. 
491 Sinanoğlu, a.g.t., s. 386, 387. 
492 Shalom, a.g.md., EJ, XIII/1154. 
493 Oğuz, a.g.e., s. 132. 
494 Tekvin, 20/7. 



 

 

 

74 

 

Hanok peygamber, Tekvin kitabının 4. babında geçen Hanok ve Lemek ile 

karıştırılmamalıdır. 18. pasajda geçen Hanok, Âdem’den sonra üçüncü değil yedinci 

kişidir. Nuh’un büyük dedesidir.498  

Oğlunun doğumu, Hanok’un yaşamını kutsallık ve soyluluk konusunda etkilemiştir. 

Pasajda oğlu Metuşelah’in doğumunun hemen ardından üç yüz yıl Tanrı’nın yolundan 

yürüdüğü yazılmıştır.499 Başlangıcın iyi olması önemlidir ama sonuna kadar değişmeden 

devam etmek daha önemlidir. Burada “yürümek” sözcüğü rastgele bir durumu veya 

ahbaplığı değil, düzenli bir durumu, ilişkiyi ima etmiştir. Tanrı ile yürümek yaşam boyu 

süren bir ilişkidir, bir saatlik bir performans olmamıştır. Büyük bir sıkıntı başlamadan önce 

(yani tufandan önce) Tanrı, Hanok’u 365 yaşında iken yanına almıştır.500 Bu pasuğu 

Targum Yonatan şöyle çevirir: “Hanok, Tanrı’nın önünde dürüst bir şekilde hizmet etti; 

işte artık dünyanın barınanları arasında değildi. Çünkü Tanrı’nın sözü üzerine oradan 

alındı ve gökyüzüne yükseldi.”501  

Hanok, İsrail geleneğine göre cennete ölmeden önce girmiştir. Bunun sebebi ise 

Hanok’un hata işlemeye müsait biri olması olarak açıklanmıştır.502 Bu şekilde günahlardan 

korunmuştur. Fakat Hanok’un gökyüzüne çekilmesinin ilahi öğretileri almak için olduğunu 

söyleyen teologlar da olmuştur. Bu geleneğe göre Hanok, semaya çekilmeden önce otuz 

gün boyunca yeryüzünde yaşamış, daha sonra da melekler onu gökyüzünün en üst âlemine 

çıkarmışlardır. Bu düşünceye göre Hanok gökyüzünde kendisinden sonra yükselecek 

kişilere kılavuzluk etme görevini üstlenen melek Metatron’a dönüşmüştür. Hanok, İslami 

gelenekte İdris olarak zikredilmiştir.503 

Hanok zamanında halk sadece çobanlık yapmamıştır. Basit el gereçleri yapmayı da 

öğrenmişlerdir. Tarlaları ekmiş, mahsuller almışlardır.504 

                                                                                                                                              
495 Tekvin, 20/7. 
496 Tekvin, 5/18- 24. 
497 İbraniler, 11/5 : “İmanı sayesinde Hanok ölümü tatmamak üzere yukarı alındı. Kimse onu bulamadı, 
çünkü Tanrı onu yukarı almıştı. Yukarı alınmadan önce Tanrı’yı hoşnut eden biri olduğuna tanıklık edildi.” 
498 Çağıl, Necdet, Kur’an’ı Kerim ve Kitab’ı Mukaddes Mukayesesine Özgün Bir Yaklaşım, Araştırma 
Yayınevi, Ankara, 2005, s. 169. 
499 Tekvin, 5/22.  
500 Tekvin, 5/23- 24. 
501 Farsi, a.g.e., I/35.  
502 Farsi, a.g.e., I/35. 
503 Gündüz, Şinasi- Ünal, Yavuz- Sarıkçıoğlu, Ekrem, Dinlerde Yükseliş Motifleri, Vadi Yayınevi,  Ankara, 
1996, s. 48. 
504 Doğrul, a.g.e., s. 154. 
 



 

 

 

75 

 

Hanok’un oğlu Metuşelah 969 yaşında ölerek en uzun yaşayan insan olmuştur. 

Metuşelah’ın ismi, “gönderilecek” anlamına geliyorsa bunun bir peygamberlik 

olabileceğini söyleyen olmuştur. Tufan öldüğü yıl meydana gelmiştir. 

1.b. Nuh (Noah) 

Nuh, M. Ö. 2100’lü yıllarda nefilim adlı zorba devlerin olduğu dönemde 

yaşamıştır. Nuh, Âdem’in ölümünden 126 yıl sonra doğmuştur; Âdem de Yaratılış’ın 930. 

yılında ölmüştür.505 Lemek, oğlunun doğuştan sünnetli olduğunu görmüş ve bu sebepten 

oğluna Nuh ismini vermiştir. Belki de Lemek oğlunun adını “rahatlık” anlamına gelen 

“Nuh” 506 ismini koyarken peygamberlikte bulunmuştur.507  

 Nuh’un ismi “rahatlama getirmek, teselli etmek” anlamı ile bağlantılı görülmüştür. 

“Bu bizi ferahlatacak…” sözleri peygamberi bir öngörü ile Nuh’un çiftçilik aletlerini icadı 

ile de ifade edilmiştir. Bununla birlikte buğday ekilen toprak, sadece diken ve çalılık 

vermekte iken Nuh’un günlerinde bu son bulmuş, ferahlık gelmiştir.508 

 Tanrı’nın tufanla yeryüzündeki bütün canlıları ortadan kaldırmaya karar verdiği 

zamanda Tanrı’nın sevgisini kazanmış dürüst bir insandır. Tanrı ondan bir gemi yapmasını 

ve gemiye her çeşit hayvandan almasını emretmiştir. Tufan gerçekleşmeye başladığında 

Nuh, 600 yaşındadır. Ve kırk gün ve gece süren yağmurdan sonra Nuh’un gemisi Ararat 

Dağı’nın tepesine yerleşmiştir. Yeryüzüne inince Tanrı, insanoğluna bir daha böyle bir 

felaket vermeyeceğinin nişanesi olarak gökkuşağını yaratmıştır. 509 

Nuh, 930 yıl yaşamıştır.510 Şem, Ham ve Yafet adında üç oğlu olmuştur. Nuh’un 

oğulları üç büyük – Şem, Asya’da; Ham, Afrika’da; Yafet ise Avrupa - kıtada kendini 

göstermiştir.511  

Nuh, Tanah’ta Tanrı ile yürüdüğü söylenen ikinci kişidir. Rabb onu çağdaşları 

arasında kusursuz biri olarak nitelemiştir.512 Bu cümleyi iki şekilde yorumlayanlar 

                                                
 Nefilim, güçlü kuvvetli kaba saba varlıklar olarak kabul edilir. Gündüz, “Nefilim”, a.g.e.,  s. 281. 
505 Farsi, a.g.e., I/32.  
506 Tekvin, 5/29. 
 Bu şekilde isim koymak geleceğe ait bir alamet olarak peygamberlik özelliklerinden biri olarak sayılabilir. 
Ya da tanrının sevdiği kişilere ilhamı şekli olarak da düşünülebilir. 
507 MacDonald, a.g.e., I/39. 
508 Farsi, a.g.e., I/35.  
509 Tekvin, 9/11- 16. 
510 Tekvin, 5/9. 
511 Farsi, a.g.e., I/57. 



 

 

 

76 

 

olmuştur; birincisi Nuh, etrafındaki kötü insanlar arasında iyi ve büyük bir adamdı. İkincisi 

de Nuh, kendi devrindeki insanlara göre üstün bir kişi idi.513 Tanrı’dan korkan Nuh, 

Tanrı’nın kendisine gösterdiği yoldan yürümüştür. Bu yüzden Tora tefsirinde peygamber 

olarak zikredilmiştir.514 

Tanrı, Nuh’a bir dizi kurallar içeren yasa vermiştir. Bu yasalar başlangıçta insanlık 

için toplum hayatını düzenleyecek ahlaki prensipler oluşturmaya yöneliktir.515 “Nuh 

Yasaları” denen bu yasalar daha sonraki Yahudi inanışında tüm insanlığı kapsayan yasalar 

olarak değerlendirilmiştir.516 Yahudiler, Yahudi olmayanlardan Tora’ya uymalarını 

istememişlerdir ama Yahudi olmayanlardan birtakım ahlaki kaidelere uymalarını 

beklemişlerdir.517 Nuhilik Yahudilerce Yahudiliğin diğer dinlere bakışını anlatmak için de 

kullanılmıştır.518  

2) Ata Peygamberler 

 Yahudi halkını kuran üç ata “Yahudilerin Ataları, Avotenu”; İbrahim, İshak ve 

Yakup olmuştur. Bu üç ismin hayatları gelecek çağlarda yaşayanlar için ideal davranışla 

örnekleri oluşturmuştur. 

 Yahudilerin üç atası Tanrı ile irtibat kurmuş ve O’nunla sözleşmiştir. Tanrı onlara 

Kenan topraklarının halklarının ebedi mirası olacağını bildirmiştir. 

Agada’da İbrahim; “hesed”i veya başkalarına karşı iyiliği, İshak; “din”i ve kesin 

adaleti, Yakup da “merhameti” ve merhameti sevmeyi temsil etmiştir. Amida’nın açılış 

berahası “… İbrahim’in Tanrısı, İshak’ın Tanrısı, Yakup’un Tanrısı” cümlesi ile başlar. 

Birçok dua da Tanrı’ya Yahudilerin atalarının sevabına değinerek seslenmiştir. İshak’ın 

kurban edilmesi “akeda” bu seslenişte belirgin şekilde yer teşkil etmiştir. Yahudi 
                                                                                                                                              
512 Tekvin, 6/9. 
513 Besalel,  “Noah”, Yahudilik Ansiklopedisi,  II/448. 
514 Farsi, a.g.e., I/39. 
515 Sinanoğlu, a.g.t., s. 99. 
516 Besalel, a.g.md., Yahudilik Ansiklopedisi,  II/447. 
517 Besalel, “Naohid Yasaları”, Yahudilik Ansiklopedisi,  II/448. 
 Halaha’ya göre Yahudi olmayanlar, “Nuhiler” ve “Putperestler”  olarak ikiye ayrılırlar. Nuhiler, Nuh’un 
tevhid esasına dayalı yedi temel kanunu benimseyen kimselerdir. Bu yedi kanun şunlardır: Adaletli 
davranmak, hayâ etmek, Alalh’ı takdis etmek, babaya ve anaya saygılı olmak, komşuyu sevmek, zinada 
sakınmak, pislikten ve zinadan sakınmak. Aydın, Mehmet, Dinler Tarihine Giriş, s. 113. İslam ve 
Hıristiyanlık Nuhi dinlerden sayılır. Yahudiler İslam’ı Yahudilikten çalıntı sayar. Hz. Muhammed’i 
peygamber kabul etmezler ama arada ciddi yakınlığın olduğunu kabul ederler. İbadethanelere suret 
sokmamak, domuz eti yememek, sünnet olmak iki dinin ortak noktalarındandır; Besalel, a.g.md., Yahudilik 
Ansiklopedisi, s. 448. 
518 Sarıkçıoğlu, a.g.e., s. 290, 291. 



 

 

 

77 

 

geleneğine göre İbrahim sabah duasını “şahrit”, İshak öğleden sonra duasını “minha”, 

Yakup da akşam duasını “arvit/ma’ariv” oluşturmuşlardır.519 

2.a. İbrahim (Avraam) 

İbrahim’in doğuşu yaratılışın tekrar başlaması olarak yorumlanmıştır. Bunun 

sebebini ise yorumcular, İbrahim’in dünyaya kutsiyeti getirme görevini üstlenecek olan 

kişi olmasındandır denmiştir. İsminin de bunu vurguladığı söylenmiştir.520 

Başta adı Abram idi. İbranice’de bu isim değişikliği çok büyük anlam ifade 

etmektedir. İbrahim’in ismi Abram iken anlamı “Aram’ın babası” idi. Bu da liderliğini 

küçük bir grupla sınırlandırır. Avraam ise, av hamon goy’im “birçok ulusun babası” 

cümlesinin kısaltılmışıdır.521 İbrahim önce kendi milletinin lideri olmuş; daha sonra da tüm 

insanlığın babası haline gelmiştir.  

Talmud, İbrahim’in annesinin Karnebo kızı Amatlay olduğunu belirtmiştir.522 

Babasının adı Terah’tır.523 Terah önceleri putperest iken daha sonra doğru yola 

dönmüştür.524 

İbrahim’in, M. Ö. XVIII. yy. da yaşamış olduğu tahmin edilmektedir. İbrahim M.Ö. 

1812’de doğmuştur. Nuh öldüğünde İbrahim 58 yaşındadır. Babil Kulesi’nin kurulması ve 

dağılması olayında İbrahim 48 yaşında ve Tanrı’yı keşfetmiş haldedir.525 

Yahudi halkının kurucusu sayılmıştır. Tora’da peygamber olarak tanımlanan ilk 

kişidir.526 Yahudi geleneğinde de İbrahim’den önce kimseye peygamberlik unvanı 

verilmemiştir. Bunun sebebi ise Yahova’nın İsrailoğulları ile ilişkisinin İbrahim ile 

başlamasıdır.527 

İbrahim, Keldaniler arasında yaşamıştır. Keldaniler savaşçı bir millet olduklarından 

sürekli komşuları ile savaşıyorlardı. İbrahim ise barış adamı olduğu için bu durumdan 

                                                
519 Besalel, “Ata- Peygamberler”, Yahudilik Ansiklopedisi, I/84. 
520 Farsi, a.g.e., I/75. 
521 Tekvin, 17/5.  
522 Farsi, a.g.e., I/75. 
523 Besalel, “Avraam”, Yahudilik Ansiklopedisi, I/87. 
524 Farsi, a.g.e., I/105. 
525 Farsi, a.g.e., I/59, 71, 75; Besalel, “Avraam”, Yahudilik Ansiklopedisi, I/87. 
526 Tekvin, 20/7: “Çünkü o bir peygamberdir. Senin için dua eder, ölmezsin.”  
527 Sinanoğlu, a.g.t., s. 99. 



 

 

 

78 

 

hoşnut kalmamıştır.528 Yehova, İbrahim’e “Harran” bölgesinden Kenan ülkesine göç 

etmesini emretmiştir.529 İbrahim de bu emri yerine getirmiştir.530 Tektanrıcılığı kabul eden 

İbrahim, bu inancını dünyaya yaymakla görevlendirilmiştir.531 Fakat İbrahim’in cemaati 

ailesi ile sınırlı kalmıştır.532 Tora’da İbrahim’in tebliği anlatılmıştır.533  

Tanrı, dünya milletleri arasından İbrahim’in soyundan gelecek kavmi kendisi için 

seçmiştir. O kavmi de Sina yarımadasına götürmüş, kendine muhatap kabul etmiş ve 

Tora’yı vermiştir.534 Tanrı İbrahim ile ahitleşmiştir (covenant). Bu ahitte Tanrı, İbrahim ve 

zürriyetine hep Tanrı olacağını ve ahdini nesiller boyu sürdüreceğini söylemiştir.535 Kenan 

ülkesini İsrail halkına vereceğini, halkını kutsayanlarını kutsayacağını, lanet edenlere de 

lanet edeceğini bildirmiştir. Diğer halkların da onların sayesinde kutsanacaklarını 

söylemiştir536 İlk peygamberler ile yapılan vaadin kökeninde yerleşik hayata geçme vaadi 

yer almıştır. Göçebe hayatı yaşayan ve meskûn bir yere yerleşme özlemi çeken göçebe 

gruplarına yönelik vaat olduğu söylenmiştir. Böylelikle askeri, siyasi ve milli bir anlayışa 

bürünmüş, fethin öngörüsü Davut imparatorluğunun müjdelenmesi olarak 

yorumlanmıştır.537  

Bu ahdin işaretlerinden biri de Tanrı’nın İsrail halkının sünnet “Berit- Mila” 

olmasını istemesidir.538 Bu emir İbrahim’e 99 yaşında, Sara’nın İshak’a hamile 

kalmasından önce gelmiştir. Bunun amacı; İshak’ın ana rahminde iken kutsanması ve 

İbrahim’in ilerlemiş yaşına rağmen yeniden çocuk sahibi olabileceği mucizesinin belirtmek 

için olmasındandır.  İbrahim, daha önce denenmemiş acı verici bu emri yerine getirirken 

                                                
528 Doğrul, a.g.e., s. 155. 
529 Tekvin, 12/1. 
530 Tekvin, 11/31;12/5. 
531 Blech, Nedenleri ve Niçinleriyle Yahudilik, s. 102 
532 Harman, a.g.m., s. 153; Tekvin, 18/19. 
533 Tekvin, 18/17- 19. 
534 Sarıkçıoğlu, a.g.e., s. 249.  
535 Yahudilikte var olan “seçilmiş millet” anlayışı bu antlaşmadan filizlenmiştir. Seçilmiş millet konusuyla 
bağlantılı diğer pasajlar ise şunlardır: Tesniye, 7/6- 8, 10/12- 22; Levililer, 20/ 24, 26; Çıkış, 34/10. Anonim 
Yahudi sözü olan “Yahudiler Tanrı’yı seçti” ise şu şekilde hikâye edilmiştir. Tanrı, insana kutsal görevi 
vermek istemiş, ama vermek istediği halklar görevlerini sormuşlardır. Adam öldürmemek, hırsızlık 
yapmamak gibi kuralları duyunca da vazgeçmişler. Sadece Ben-i İsrail kendisine sunulan bu görevi seçmiştir. 
Böylece, Yahudi edebiyatına Tanrı’yı seçen millet olarak girmiştir. Blech, Yahudi Tarihi ve Kültürü, s. 38. 
536 Tekvin, 12/1- 3. 
537 Garaudy, Roger, İsrail Mitler ve Terör, Çeviren: Cemal Aydın, Pınar Yayınevi, İstanbul, 2003, ss. 35- 36. 
 O tarihlerde Ortadoğu’da sünnet geleneği hali hazırda zaten uygulanıyordu. Sünnet İbrahim ve ailesi için 
yeni bir anlam kazanmış oluyordu. Sünnet, Tanrı ile yapılan anlaşmanın fiziksel işareti olarak kabul 
edilmiştir. MacDonald, a.g.e., I/57. Bu fiziksel işaret “Tanrının kulu” olduğunu mühürleyen bir işarettir. 
Yahudiler farklı bir ruh taşıdıkları için vücutları da farklı olmalıydı. Tanrı’nın bu işareti özellikle üreme 
organına koymasının sebebi ise İsrailoğullarının sonsuzluğunu sembolize etmesindendir. Farsi, a.g.e., I/112. 
538 Tekvin, 17/7- 14. 



 

 

 

79 

 

hiç tereddüt etmemiştir.539 İbn Meymun’a göre İbrahim’in sünnet olması, Tanrı’nın 

tavsiyesi mahiyetinde olmuştur. Herhangi bir şeriatı uygulamayı gerektirecek bir emir 

değildir.540  Tanrı, İshak541 ve Yakup542 ile aynı ahdi yenilemiştir. 

Tanrı, İbrahim’i bir asır sonra verdiği kıymetli oğlunu kurban etmesini (akeda) 

istemesi ile imtihan etmiştir. Tora, İbrahim’in başına gelen kötü olayların içinden sadece 

bu olay için “imtihan” kelimesini kullanmıştır. Bu olaydan sonra Tanrı İbrahim’e bir daha 

hitap etmemiştir. Bunun sebebi ise İbrahim’in artık manevi açıdan zirveye ulaşmış 

olmasındandır. Talmud’da Tanrı, İbrahim’e bu görevi verirken onun emri iyice içine 

sindirmesi, İbrahim’in gözünde daha değerli kılması için birden söylemediğini, Ona ağır 

ağır emri şu şekilde tebliğ ettiğini yazmıştır:  

— Oğlunu al.  

—Ama benim iki oğlum var. 

—Biricik olanını. 

—Ama ikisi de annelerinin biricik oğlu. 

—Sevdiğini. 

—Ama ikisini de seviyorum. 

—İshak’ı.543 

Bütün pasajlara bakınca İbrahim’in tebliği ile ilgili öne çıkan hususlar şunlardır; 

Kenan ülkesinin İsrail halkının toprakları olması, İsrail ırkının kutsal millet olacağına 

yönelik vaatleridir. Sünnet ise tavsiye niteliğinde bir emir olarak değerlendirilmiştir.544 

Yahudi hahamları İbrahim’in on kez Tanrı tarafından sınamadan geçtiğini 

belirtmişlerdir. Hahamlarca bu on sınavın ne olduğuna dair değişik bilgiler sunulmuştur. 

Burada Raşi ve Rambam’ın görüşlerine ait iki liste verilmiştir: 

                                                
539 Farsi, a.g.e., I/108. 
540 Sinanoğlu a.g.t., s. 110. 
541 Tekvin, 26/1- 3, 24, 27- 29. 
542 Tekvin, 28/10- 15. 
543 Farsi, a.g.e., I/144, 148; ayrıntılı bilgi için bkz. 146. 
544 Sinanoğlu, a.g.t., s.75. 



 

 

 

80 

 

Raşi: 

1. İbrahim’in kendisini öldürmek isteyen kral Nimrod’dan korunmak için on 

üç yıl boyunca saklanmak zorunda kalması. 

2. Nimrod’un İbrahim’i yanan ocağa atması ve İbrahim’in mucize ile 

kurtulması. 

3. Tanrı’nın İbrahim’e ailesini ve ülkesini terk etmesini emretmesi.545 

4. Kenan’a geldiğinde kıtlık çıkması ve o yüzden oradan ayrılmak zorunda 

kalması.546  

5. Sara’nın Mısır’da Paro’nun memurları tarafından saraya alınması.547  

6. İbrahim’in Lut’u kurtarmak için savaşa girmek zorunda kalması.548  

7. Tanrı’nın İbrahim’e ırkının tarihin seyri içerisinde dört büyük krallığın 

altında acı çekeceğini bildirmesi. 

8. Tanrı’nın İbrahim’in ilerlemiş yaşına rağmen kendisini ve oğlunu sünnet 

etmesini emretmesi.549  

9. İsmail ve Agar’ı (Hacer) evden uzaklaştırmasını Tanrı’nın emretmesi.550  

10. Tanrı’nın İshak’ı kurban etmesini emretmesi.551  

Rambam: 

1. İbrahim’in ülkesinden ve ailesinden ayrılması. 

2. Kenan’da baş gösteren kıtlık. 

3. Sara’nın Mısır’da sarayda alınması. 

                                                
545 Tekvin, 12/1. 
546 Tekvin, 12/10. 
547 Tekvin, 12/15. 
548 Tekvin, 14/14. 
549 Tekvin, 17/11. 
550 Tekvin, 21/12. 
551 Tekvin, 22/2. 



 

 

 

81 

 

4. Dört kralla yapılacak olan savaş. 

5. İbrahim’in, Sara’nın çocuğu olmamasından dolayı ümitsizliğe kapılması, bu 

yüzden Agar ile evlenmesi.552  

6. İbrahim’e Tanrı’nın sünnet olmasını emretmesi. 

7. Avimeleh’in Sara’yı sarayda alıkoyması.553 

8. Agar, İsmail’i doğurmadan önce kaçmak zorunda kalması. 554 

9. İsmail ve Agar’ın uzaklaştırmasını bildiren emir. 

10. İshak’ın kurban edilmek üzere bağlanması.555 

İbrahim, ölmeden önce melek Yahoel tarafından alınarak semavi bir araba ile bulut 

içerisinden ilahi âlemlere çıkarılmış. Yeryüzünü izlemiş, ateş ve nurla kaplı tahtı müşahede 

etmiş, yeniden yeryüzüne getirilmiştir. Bir süre sonra da vefat etmiştir.556 

İbrahim, yüz yetmiş beş yaşında iken ölmüştür. İbrahim’in ölümünü bildiren 

pasajda; onun hayatının tek bir gününü bile boşa harcamadan geçirdiği ifade edilmiştir.557 

Oğulları İshak ve İsmail onu Mamre karşısında olan Makpela (Hevron) Mağarasına, Hitti 

Tsohar oğlu Efron’un tarlasına, İbrahim’in Het oğullarından satın aldığı tarlaya 

gömmüşlerdir. İbrahim ve karısı Sara oraya gömüldüler.558 

2.b. İshak (Yitzhak) 

İshak, İbranice “kahkaha” sözcüğü kökünden türemiş bir isimdir. Bazı görüşlere 

göre de ismin anlamı “çok memnun oldu” şeklindedir.559 Bu isim hem kendi sevinçlerini 

hem de haberi duyacak olanların sevinçlerini ifade etmek için konmuştur.560 Yüz yaşındaki 

İbrahim ile doksan yaşındaki Sara’ya bir çocukla kutsanacakları söylendiğinde onlara şaka 
                                                
552 Tekvin, 16/2. 
553 Tekvin, 20/2. 
554 Tekvin, 16/5. 
555 Farsi, a.g.e., I/144. 
556 Gündüz- vd, a.g.e., s. 48. 
557 Farsi, a.g.e., I/177; Tekvin, 25/ 7- 8.  
 Makpela mağarası/ Kiryat Arba’da: Anlamı “Dört’ün Şehri” dir. Âdem v e Havva, İbrahim ve Sara, İshak 
ve Rivka, Yakup ve Lea orada gömülmüşlerdir. Farsi, a.g.e., I/155. Aynı yerde şimdi bir cami bulunmaktadır. 
MacDonald, a.g.e., I/63. 
558 Tekvin, 25/9- 10. 
559 Farsi, a.g.e., I/115. 
560 MacDonald, a.g.e., I/61. 



 

 

 

82 

 

gibi gelmiş, Sara’nın gülümsemesine neden olmuştur. İshak isminin bu sebepten 

konulduğunu söyleyenler de olmuştur. Bu haber üzerine İbrahim de gülmüştür. Ama onun 

gülmesi Tanrı’ya tam bir imanla memnuniyetini belirtmek için olmuştur. Sara’nın 

gülmesinde ise inanmazlık veya şüphecilik vardır. O nedenle Tanrı’nın Sara’ya kızdığı 

yazılmıştır.561 Geleneğe göre Sara, Roş Aşana’nın ilk günü hamile kalmıştır. O yüzden 

Sara’nın dürüstlüğünü ve duaları örnek alınsın diye Tora’daki bu bölüm Roş Aşana 

gününde okunmaktadır.562 

Midraş’a göre İshak’ın yüz hatları şaşırtıcı olarak İbrahim’e benzemektedir. Bunun 

sebebini ise; Sara’nın Avimeleh tarafından alıkonulduktan kısa bir süre sonra hamile 

kalmış olmasının çocuğun İbrahim’den olmadığını düşünen kötü niyetlilerin söyleyecek 

sözünün kalmaması içindir. Öyle ki onlar da “İbrahim İshak’a baba oldu” itirafında 

bulunmak zorunda kalmışlardır.563 

İshak’ın ön plana çıkan karakter özelliği “Gevura- irade/ öz- kontrol/ kuvvetli 

karakter”dir. İsmi ile çelişkili görülse de bu bir çelişki değildir. Gerçekten kuvvetli 

olabilmek için dünyaya ve onun halledilemeyecek gibi görünen engellerine gülebilmesi 

gerekmektedir.564 

İbrahim’in zamanında çocuk katli (pagan tanrılarına çocuk kurban etme) yaygındı. 

Bu ayin Yahuda’da M. Ö. VII. asra kadar devam etmiştir.565 Tanrı’nın İbrahim’den oğlu 

İshak’ı kurban (akedat) etmesini istemesi sonra da durmasını söylemesi bu pagan 

geleneğinden hoşlanmadığını ve kendisine insan kurban edilmesine karşı olduğunu 

göstermiştir.566 İshak, kurban sırasında 37 yaşındadır. İshak’ın yaş hesabı Sara’nın yaşına 

göre yapılmıştır. Sara İshak doğduğunda 90, kendi öldüğünde ise 127 yaşındaydı. 

Geleneksel bilgilerde Sara, İshak’ın kurban edileceğini öğrendiğinde ölmüştür.567 Sara’yı 

İshak’ın kurban edilmesi haberi öldürmüştür. Şeytan, Sara’ya İbrahim’in gerçekten İshak’ı 

kurban ettiğini söylemiş, Sara’da büyük bir keder içerisinde fakat Tanrı için feda 

                                                
561 Farsi, a.g.e., I/115, 121, 139. 
 Yahudi takvimine göre yılbaşıdır. Bu günde Tanrı insanı yargılar ve gelecek yıl ile hüküm verir; Farsi, 
a.g.e., I/522. 
562 Farsi, a.g.e., I/139. 
563 Farsi, a.g.e., I/180. 
564 Farsi, a.g.e., I/139. 
565 Toynbee, Arnold J. , Hıristiyanlık Ve Dünya Dinleri, Çeviren: Mehmet Aydın, Din Bilimleri Yayınevi, 
Konya, 2000, s. 38. 
566 Blech,  Nedenleri ve Niçinleriyle Yahudilik, s. 104. 
567 Tekvin, 23/1- 3;  Farsi, a.g.e., I/145. 



 

 

 

83 

 

edilebilecek kadar Tanrı’ya bağlı olan bir oğul yetiştirmiş olmanın gururu ile ağlayarak 

ölmüştür. Sara’nın öldüğü sırada İshak ve İbrahim bu nedenle yanında olamamıştır.568  

İbrahim; kurban için aldığı odunları İshak’ın omuzlarına yerleştirmiş, kendisi de 

ateş ve bıçağı almıştır. İshak, yolculuk esnasında etrafta hiçbir hayvan görmemesi; babası 

İbrahim’in de kendisinden ayrılmayarak hayvan aramaya gitmemeş olması, onu 

şüphelendirmiş ve İshak, babasına kurban için kuzunun nerede olduğunu sormuştur. 

İbrahim’den şu cevabı almıştır: “Tanrı sağlayacaktır Kendisi’ne kuzuyu, kurbanlık oğlum”. 

İshak, şifreyi babasının cümlesinde çözmüştür. “Tanrı kendisine kuzuyu sağlayacaktır- 

ama sağlamazsa- kurbanlık olan- sensin- oğlum.” İshak, babasının kendisini kurban etmek 

istediğini anlamış fakat anlamamış gibi babası ile yola devam etmiştir. İshak, babasına 

göre daha genç ve güçlü olduğu halde bu duruma karşı gelebilir veya kaçabilirken bunu 

yapmamıştır. Midraş’ta, İshak’ın babasından kendisine zarar vermemesi ve Tanrı’ya layık 

bir kurban olabilmek için ellerini bağlamasını istediği yazılmıştır. İshak’ın kurban edilmesi 

esnasında melekler bile ağlamış, gözyaşları İshak’ın gözlerine dökülmüştür. Ve melekler 

onun kurtulması için Tanrı’ya yalvarmışlardır.569 Tanrı İbrahim’e; “Ona bir şey yapma. 

Tanrı’dan korktuğunu anladım, biricik oğlunu benden esirgemedin” diyerek Tanrı İshak’ın 

canını bağışlamış yerine kurban etmesi için bir koç göndermiştir.570 

İbrahim, oğlu İshak’a kız bulması için evin en yaşlı hizmetkârı Eliezer’i 

görevlendirmiştir. Eliezer de İshak için en uygun kızı, Rivka’yı seçmiştir. İshak, Rivka ile 

40 yaşında evlenmiştir.571  

Rivka da Sara gibi kısırdır. Hahamlar, İsrailoğullarının annelerinden Sara, Rivka ve 

Rahel’in kısır olmalarına dikkat çekmişlerdir. Annelerin bu durumlarının birer ibret 

vesikası olduğunu düşünmüşlerdir. Ben-i İsrail’in varlığının bir mucize olduğunun kanıtı 

olduğunu çünkü İsrailoğullarını oluşturacak bu üç neslin her birinin, Tanrı’nın normalde 

doğum yapamayacak kadınlara armağanı olmuştur. Tanrı’ya dua etmeleri için başta 

onlardan bazı şeyleri esirgemiş. Onlar da kendilerinden esirgenen bu şeyleri elde 

                                                
568 Farsi, a.g.e., I/155. 
569 Farsi, a.g.e., I/148, 149. Ayrıntılı bilgi için bkz. 148, 151. 
570 Tekvin, 22/12- 13. 
 Rivka,  kendi adına bilgi alabilmek için peygamber olan Şem’e danışmak için yeşivasına gitmiştir(Şem’in 
Yeşivası: Nuh’un oğlu Şem’in Tanrı’yı ve Tora’nın temellerini öğretmek için toplandıkları yerdir). Rivka’nın 
İbrahim’e ve İshak’a danışmamasının sebebi olarak da kendisinin günah işlediğini düşünmelerinden korktuğu 
içindir. Şem, Rivka’ya iki çocuğu olacağını ve bu çocukların iki ulusu – İsrail ve Edom- ve onların ideolojik 
olarak sürekli çatışma halinde olacaklarını bildirmiştir. Farsi, a.g.e., I/183, 531. 
571 Tekvin, 24/ 1- 10;  25/ 20. 



 

 

 

84 

 

edebilmek için Tanrı’ya yakarmış ve kendilerini geliştirmek için çaba harcamışlardır. Bu 

da manevi açıdan onların yükselmesini sağlamıştır. İshak, eşinin hamile kalabilmesi için 

çok dua etmiştir. Bazen eşi bir köşede dururken karşı köşede de İshak dua etmiştir. İshak, 

kısır Rivka’yı Akeda’nın (kurban) gerçekleştiği Moria Dağı’na dua etmeye de 

götürmüştür. O çocuk sahibi olacağının farkındaydı çünkü Rabb, İbrahim’e soyu için 

verdiği sözü İshak için de gerçekleştirecektir.572 Ancak bu soyun Rivka’dan olacağı belli 

değildir. İshak, bu soyun Rivka ile gerçekleşmesi için Tanrı’ya yalvarmıştır. Sonun da 

Rabb, yirmi yıl sonra Rivka (Rivka altmış yaşında idi) ile İshak’a Yakup ve Esav adında 

oğullar bahşetmiştir.573 

Tanrı, İbrahim’in ölümünden sonra Beer-Lahay-Roi’de yaşayan oğlu İshak’ı 

(beraha) mübarek kılmıştır.574 Hahamlar, bu mübarek kılınışın İshak’ın teselli edilmesi için 

olduğunu söylemişler. Bu şekilde Tanrı’nın daha önce İbrahim’e verdiği berahayı İshak’a 

aktardığı belirtmişlerdir.  

İshak, oğlu Esav’ı kutsamayı düşünürken karısı Rivka’nın düzeni ile Yakup’u 

kutsamıştır. Kutsamadan önce İshak yemek için yiyecek istemiştir.575 Bunun sebebini de 

fiziksel gereksinimlerini gidererek, fiziksel ihtiyaçların berahayı verirken maneviyatını 

etkilemesini önlemek için olmuştur. Bunun için tüm ihtiyaçların önceden giderilmesi 

gerekmektedir. Peygamberlikte bulunabilmek için gerekli olan Ruah Akodeş ancak saadet 

içindeki birinin üzerine inebilirdi.576 İshak karnını doyurmuş ve daha sonra da oğlunu 

kutsamada bulunmuştur. 

İbrahim’in ahdindeki temalar İshak’ta da tekrarlanmıştır. Tanrı, İshak’a 

göründüğünde ona şu şekilde seslenmiştir: “Seninle olacağım ve seni mübarek kılacağım; 

çünkü bütün bu memleketleri sana ve zürriyetine vereceğim. Ve baban İbrahim’e ettiğim 

yemini pekiştireceğim.”577 Böylece Tanrı’nın alameti haline gelmiştir.578 

                                                
572 Tekvin, 17/19: “Tanrı, “Hayır. Ama karın Sara sana bir oğul doğuracak, adını İshak koyacaksın” dedi, 
“Onunla ve soyuyla antlaşmamı sonsuza dek sürdüreceğim.”  
573 Farsi, a.g.e., I/180, 181, 185; Tekvin,  25/ 23- 26. 
574 Tekvin, 25/11. 
 Beraha: bereket duası, mübarek kılmak, şans, başarı. Farsi, a.g.e., I/177, 510. 
575 Tekvin, 27/3- 4. 
 Ruah Akodeş: Kutsal Ruh.  
576 Farsi, a.g.e., I/196. 
577 Tekvin, 26/1- 3, 24, 27- 29. 
578 Sinanoğlu, a.g.t., s. 109. 



 

 

 

85 

 

Kutsal Kitap’ta patriarklar içinde sadece İbrahim için “peygamber” kelimesi 

kullanılmıştır. İshak ve Yakup da işlevsel bakımdan İbrahim’den farklı bir yönleri 

olmadığı halde onlar için bu terimler kullanılmamıştır. O dönemin patriarkları toplumun 

içindeki diğer insanlardan farklı olmuşlardır. Tanrı’nın, ilahi ilişki ile irade, emir, lütuf ve 

vahyini onlara bildirdiği ileri sürülmüştür.579 

2.c. Yakup (Yaakov) 

Yakup (Yaakov), İsrailoğullarının üçüncü atasıdır. Yakup, M. Ö. 2108’de 

doğmuştur. Yakup’un ismi İbranice “topuk” sözcüğünden gelmiştir.580 Bu ismi kimin 

verdiği pasajda açıkça belirtilmemiştir. Yahudi kaynaklarına göre ismi bizzat Tanrı’nın 

verdiği söylenmiştir. Yakup, ikizi Esav’ın topuğundan yakalamıştır. Bunun sebebi de 

Yakup’un ilk olarak doğmasını önlemek istemesindendir. Midraş bu isteğin normal 

olduğundan bahsetmiştir. Yakup, ana rahmine Esav’dan önce düşmüştür, bu yüzden ilk 

doğma hakkı da onun olmalıydı. Yakup’un Esav’ın topuğunu kavraması, Esav’ın üstünlük 

döneminin Yakup’un ondan hâkimiyeti ondan almadan önce biteceğine dair işareti 

olmuştur.581 Annesi Rikva, Yakup’u Esav’dan daha çok sevmiştir. Şem’in bildirimine göre 

Rivka, Yakup’un seçilecek kişi olduğunu biliyordur. 28/ 5’teki pasajda “Yakup ve Esav’ın 

annesi Rivka” denmesi, Yakup’un küçük olmasına rağmen isminin Esav’dan önce 

verilmesini bu sevgi sebebiyle açıklamıştır.582  

Yakup, on üç yaşından itibaren Esav’dan farklı olarak bilgeliğin peşine düşmüştür. 

Esav, putlara ve avcılığa yönelmiştir. Avladığı av etleri ile de babasının gönlünü 

kazanmıştır. Yakup ise ahlaki açıdan kendini mükemmel şekilde yetiştirmiş, Esav gibi 

ikiyüzlü davranmayıp hep doğruları söylemiştir. Zamanının çoğunu da Şem’in öğrenim 

çadırında geçirmiştir. Tekvin 25/27. pasajda geçen “kusursuz” kelimesi basit, gösterişsiz, 

öğrenim ağırlıklı, sessiz, içten ve samimi anlamlarına gelmektedir.583 

                                                
579 Sinanoğlu, a.g.t., s. 110.  
580 Tekvin, 25/26. 
 Esav ve Yakup aynı gün içinde ölmemelerine rağmen aynı günde gömülmüştür. Esav, Yakup’un Mahpela 
mağarasını gömülmesini istememiş, bunu öğrenen yeğeni tarafından kafasına sopa vurularak öldürülmüştür. 
Farsi, a.g.e., I/416. 
581 Farsi, a.g.e., I/182, 185. 
582 Farsi, a.g.e., I/183. 
583 Farsi, a.g.e., I/185. 



 

 

 

86 

 

Rikva, Yakup’un ilk doğan kutsamasını “behorluk”584 kardeşinden hile yolu ile 

büyük bir çaba ile almasına sebep olmuştur.585 Bu çabanın Yakup’un fiziksel değil de 

manevi olarak bu hakkın ona ait olması şeklinde değerlendirilmesi gerektiği söylenmiştir. 

Esav’ın davranışları göz önüne alındığında Yakup’un, böyle bir manevi göreve Esav’ın hiç 

uygun olmadığına kanaat getirmesine sebep olmuştur. Bu manevi görev o kadar önemlidir 

ki berahayı alan kişi aynı zamanda Ruah Akedaş’ın da üstüne gelmesini sağlamış olacaktır. 

Böylesi bir berahanın da geri alınması imkânsızdır. Eğer berahayı Esav almış olsa idi 

sonsuza kadar kutsama Esav ve soyuna geçmiş olacaktı.586 Yakup’un, annesinin planına 

uyması kendisi için akeda niteliğinde olmuştur. Çünkü böylesi bir plana uymak Yakup’un 

doğası ile uyuşmamaktadır. Ama Rivka oğluna bu plana uyması için telkinatta 

bulunmuştur.587 İki kardeş de kutsamayı alabilmek için kendilerince zor olan sınamadan 

geçmişlerdir. Esav, avlanmaya çıkarken; Yakup da evde ruhunu ve manevi benliğini riske 

etmiştir. Midraş’ta Yakup’un Esav’ın kıyafetlerini giyip İshak’ın huzuruna giderken başı 

eğik ve gözyaşları dökülür halde olduğu yazılmıştır. Bunun da zaten kendisine ait olan bir 

şeyin hile yolu ile almaya çalışmasının onu rahatsız etmesinden kaynaklandığı için 

denmiştir. Yine de Yakup babasının sorularına doğrudan yalan cevap vermemiş, karmaşık 

bir söylem de bulunmuştur. Bu halde bile doğruya en yakın yerde kalmaya gayret 

etmiştir.588 

Tora’da İbrahim ve Yakup’u n hayatlarının birbirlerine benzer şekilde ilerlediği 

görülmüştür.589 Yakup, kıtlık ile sınanmış ve göç etmiş, eşini kız kardeşi olarak tanıtmış, 

kuyu açmış, Gerar kralı ile antlaşma sağlamıştır.590 

Annesi, Yakup’un Esav gibi Kenaniler’den kız almasını istememiş, çok sevdiği 

oğlunu erkek kardeşi Lavan’ın yanına oradaki kızlardan birini kendine eş seçmesi için 

göndermiştir. Yakup,  Lavan’a yedi yıl hizmet karşılığı kızı Rahel ile evlenmeyi istemiş, 

Lavan da bunu kabul etmiştir. Ama yedi yılın sonunda Yakup’u kandırarak diğer kızı 

Lea’yı vermiştir.591 Teologlar, kısasa kısas sisteminin bu şekilde işlediğini söylemişlerdir. 

Ağabeyinin ilk kutsama hakkını hile ile alan Yakup da kayınbabası tarafından kandırılarak 

                                                
584 Behorluk hakkı: Bir babanın ilk doğan çocuğu erkek ise “behor”  unvanına sahip olur. Miras, oğul 
sayısının bir fazlasına bölünür ve behor olan kişi diğer kardeşlerine göre iki pay alır. Farsi, a.g.e., I/184. 
585 Tekvin, 27/1- 22. 
586 Farsi, a.g.e., I/182, 184- 185, 199. 
587 Tekvin, 27/13. 
588 Farsi, a.g.e., I/196, 198, 199. Ayrıntılı bilgi için bkz: 200, 201, 203. 
589 Farsi, a.g.e., I/187. 
590 Tekvin, 26/1, 6, 19- 22. 
591 Tekvin, 29/15- 35. 



 

 

 

87 

 

diğer kızını vermiştir ve daha da sonra oğulları tarafından çok sevdiği oğlu Yusuf’un vahşi 

bir hayvan tarafından parçalandığını söylemeleri üzerine kandırılmıştır.592 Yakup, Lea ve 

Rahel ile evlenmiştir. Daha sonra da Rahel ve Lea’nın hizmetçileri Bila ve Zilpa’yı da 

kendine eş olarak almış, bu dört kadından 12 erkek çocuğu (Reuven, Şimon, Levi, Yeuda, 

Yisahar, Zevulun, Dan, Naftali, Gad, Aşer, Yosef ve Binyamin) ve Dina adlı bir kızı 

olmuştur. 

Yakup dayısı Lavan’a giderken Beytel’de bir düş görmüştür. Rüyasında 

yeryüzünden bir merdiven çıktığını, başının da göklere eriştiğini görmüştür.593 Bu rüya 

Yahudi ırkının geleceğini simgelemiştir. Rüyadaki merdiven, Sina Dağı’nı simgelemiştir. 

Rüyadaki melekler, Musa ve Harun’u temsil etmiştir. Tanrı ise merdivenin en ucunda 

durmuştur. Bu duruş, Tanrı’nın Tora’yı, Sina’da Musa’ya vermesine benzetilmiştir. Tora, 

gökyüzü ve dünya arasındaki köprüyü simgelemiştir.594 Bu rüyanın başka bir yorumunda 

“göğe çıkmanın” ölümsüzlüğün elde edilmesine gönderme yapılmış olmasıdır.595 

Yakup’un ölmediğini söyleyenler belki de bu sebepten demiş olabilir. Rüya; İbrahim, 

İshak ile yapılan anlaşmayı Yakup’la yenilemiştir.  

Yakup, yıllarca Lavan’ın yanında kaldıktan sonra ailesi ile birlikte yeniden baba 

evine dönmeye karar vermiştir. Esav ile karşılaşmadan evvel ismi İsrail (Yisrael) olarak 

değiştirilmiştir.596 İsrail kelimesi, “güreşte yenen”, bir çarpışmada “üstün gelen”, “Tanrı’ya 

karşı kuvvetli” anlamlarına gelmiştir.597 Bu anlamları ile Tora’da kullanılmıştır. Böylece 

Yahudi milleti Yakup’tan Süleyman sonrasına kadar olan dönemde “İsrail” olarak 

anılmıştır.598 

Yahudiler, “İsrail’i” Tanrı ile güreşen değil de Tanrı ile mücadele eden şeklinde 

anlamaktadırlar. Yani isteklerini zorla Tanrı’ya kabul ettiren anlamında yorumlamışlardır. 

Taberi ise Yakup’a “Geceleyin Tanrı’ya giden” anlamında İsrail denildiğini belirtmiştir.599  

                                                
592 Blech Nedenleri ve Niçinleriyle Yahudilik, s. 108. 
593 Tekvin, 28/10- 15. 
594 Farsi, a.g.e., I/210. Bkz. 210, 213. 
595 Eliade, Mircea, İmgeler Simgeler, Çeviren: Mehmet Ali Kılıçbay, Gece Yayınevi,  Ankara, 1992, s. 25. 
596 Tekvin, 32/22–32. 
 Antropomorfizm: Allah’a insani şekil atfeden ve ona insani duygular ve aksiyonlar isnat eden Kitab-ı 
Mukaddes ifadelerinin ortaya koyduğu Tanrı şeklidir. Aydın, Mehmet, “Antropomorfizm”, Ansiklopedik 
Dinler Sözlüğü, s. 34. 
597 Tekvin, 32/28; 35/10.  
598 Adam, Baki, Yahudilik ve Hıristiyanlık Açısından Diğer Dinler, Pınar Yayınevi, İstanbul, 2002, s. 22. 
599 Aydın, Mehmet, Dinler Tarihine Giriş, s. 106, 107. 



 

 

 

88 

 

Yakup çocukluğunda içine kapanık, pasif, karşı gelmeyen biri olması dolayısıyle 

ismini üzerinde mükemmel bir şekilde taşımıştır. İnsanların kolaylıkla ezebileceği biri 

olmuştur. Yakup kendine saldıranlarla savaştığı anda ismi değiştirilmiştir.600 Kötü ile 

savaşmamanın, kötünün kazanmasına sebep olacağını öğrenen bir adamın soyuna da 

“İsrailoğulları” denmiştir.601  

Yakup çok sevdiği oğlu Yusuf’a kavuştuğunda 130 yaşında idi, Mısır’da da 17 sene 

yaşamıştır. Ölmeden önce oğlu Yusuf’a Mearat Amahpela’ya atalarının yanına gömülmek 

istediğini söylemiştir.602 Yakup, mezarının Mısırlılar tarafından putlara tapınılan bir yerde 

olmasını istememiştir.603 Yakup hastalanmış, Yusuf da iki oğlunu yanına alarak kutsaması 

için babasının yanına getirmiştir. Yakup, Yusuf’un oğullarını kendi oğullarının derecesine 

yükseltmiştir.604 Yakup öldüğünde Mısırlılar bile yetmiş gün (kırk gün mumyalama süresi, 

otuz günü de geleneksel yas süresidir) süre ile yas tutmuşlardır. Yakup’un bedeni saray 

doktorları tarafından mumyalanmıştır.605 Firavun, Yusuf’a babasının bedenini Kenan’a 

götürmesi içi izin vermiştir.606 Yusuf, babasını kardeşleri ile birlikte gömmek üzere Kenan 

topraklarına getirmiştir. Talmud’a göre Yakup, Akşam Duaları’nı607 oluşturan ata-

peygamberdir.608  

Talmud, “Babamız Yakup ölmedi” demiştir. Her ne kadar Kutsal Kitap’ta Yakup’un 

ölümü, mumyalanması ve onun için yas tutulması anlatılmış olsa da Rabbi Yohanan onun 

ölmediğini belirtmiş ve sözlerini Yeremya’da geçen bir pasaj ile delillendirmiştir: “Ve sen, 

korkma hizmetkârım Yakup, diyor Tanrı; ‘Dehşete kapılma İsrail. Çünkü seni uzaklardan, 

soyunu da esaretlerinden kurtaracağım.”609 Yeremya, Yakup ile soyunu bağdaştırmış, 

soyu halen devam ettiğine göre Yakup da hala yaşamaktadır demiştir. Rabbi Tosafot, 

                                                
600 “İsrail” kelimesinin belirttiği gibi “öbür yanağını çevirme” fikri bir Yahudi ideali değildir. Talmud, ikinci 
tokat için yanağın çevrilmesine o tokattan sorumlu olanın yine kendisi olacağını belirtir. Blech, Nedenleri ve 
Niçinleriyle Yahudilik, s. 104. 
601 Blech, Nedenleri ve Niçinleriyle Yahudilik,  s. 104. 
602 Tekvin, 47/28- 31. 
603 Farsi, a.g.e., I/389. 
604 Tekvin, 48/1- 7. 
605 Yahudi yasalarına göre mumyalama tekniğini yapmak yasaktır. Mısırdaki mumyalama putperest 
geleneğin bir ürünüdür. Yusuf’un Yakup’u mumyalatmasının bu gelenekle ilgisi elbette yoktur. Bir 
peygamber olarak O’nun vücudu zaten çürümeyecektir. Kimi bilginler Yakup için tutulacak yas süresi ve 
Kenan topraklarına yolculuğu düşünen Yusuf’un bu niyetle mumyaladığını söylemiştir. Ama Yusuf zaten 
Yakup’un çürümeyeceğini biliyordur. Yusuf, Mısır halkının babasının çürümeyen bedenini gördüklerinde 
O’nu putlaştırıp tapınmalarından çekindiği için mumyalatmıştır.  Farsi, a.g.e., I/415. 
606 Tekvin, 50/ 1- 14. 
607 Bu dualara Berahot denir. Bkz. Besalel, “Berahot”, Yahudilik Ansiklopedisi,  I/105. 
608 Besalel, “Yaakov”, Yahudilik Ansiklopedisi,  III/758. 
609 Yeremya, 30/ 10. 



 

 

 

89 

 

Yohanan’ın sözlerini doğrulamış, Tora, İbrahim ve İshak için “öldüklerini” açıkça 

belirtmişken Yakup için “halkına katıldı” sözünü kullanılmış, demiştir. Bu yorumlara karşı 

diğer otoriterler ise, Yakup’un yaşıyor olmasını onun çocuklarının mirasını manevi olarak 

devam ettirmesinden kaynaklandığını söylemişlerdir.610 

Yahova, İbrahim ve İshak’tan sonra Yakup ile de aynı vaadi yenilemiştir.611 

Fonksiyonları itibari ile üç şahıs arasında farklı bir mevkiye rastlanmamıştır.612  

İbn Meymun, Tanrı’nın İbrahim, İshak ve Yakup’a vahyetmesi ve onlarla 

ahitleşmesi sebebi ile Musa’nın nübüvvetinden farklı da olsa onları peygamberler arasında 

saymıştır.613 Tanah sonrası oluşan Yahudi geleneğinde de İshak ve Yakup da peygamber 

sayılmıştır. İbn Meymun, İshak ve Yakup’un peygamberlik içeriğine açıklık getirmiş, 

toplum içindeki konumlarını belirtmiştir. Kendi nesillerine  “Tanrı beni size gönderdi, 

şunları yapın, bunları yapmayın” şeklinde hitap etmediğini; topluma yöneltilen hitabın 

sadece kendi zürriyetlerinin işlerini yönlendirmek için olduğunu söylemiştir.614 Bu sebeple 

görevleri Musa’nın görevi ile denk olmamıştır. Tanrı’nın bazı kişiler ile ilişkisi, onlarla 

sözleşmesi ve bazı şeyleri onlara vahyetmesinden ibaret olmuştur. O yüzden onları da 

peygamber olarak kabul etmiştir.615 

3) Musa Dönemi 

Yahudi peygamber geleneğine göre Musa, peygamberlik müessesesinin tüm 

özelliklerini taşımaktadır. Bu yüzden diğer peygamberler için Musa ilk örneği teşkil 

etmiştir. Yahudi tarihinde tam anlamıyla peygamberliğin Musa ile başladığı kabul 

edilmiştir.616 Musa, din ve dünya işlerinin tek bir elde toplanmasının da temsilcisi 

olmuştur. Musa’nın ilk örnek ve en büyük peygamber olması, Ben-i İsrail’in Musa 

peygamberliği ile Yehova’ya ibadete başlamasından,  kabile sisteminden daha gelişmiş 

hukuk ve adalet anlayışından kaynaklanmıştır.617 

                                                
610 Farsi, a.g.e., I/412. 
611 Tekvin, 28/ 10- 15. 
612 Sinanoğlu, a.g.t., s. 110. 
613 Sinanoğlu, a.g.t., s. 110. 
614 Tekvin, 12/ 5. 
615 Sinanoğlu, a.g.t., s. 110. 
616 Sinanoğlu, a.g.t., s. 111. 
617 Harman, a.g.m., s. 153. 



 

 

 

90 

 

3.a. Musa (Moşe) 

Musa, Yahudi dininin kurucusu sayılır. Bu sebeple Türkiye’de bu dine “Musevilik” 

diyenler olmuştur. Musa M.Ö. 1250 yıllarında yaşamıştır. Musa, Levi kavmindendir. 

Annesi Yohebed, babası Amran’dır. Beşinci batından İbrahim’in torunudur.618 Mısır’da 

doğmuştur. 

 Tora’da Musa isminin anlamı “sudan çıkarılmış” anlamına gelmektedir.619 Eski 

Mısır dilinde ise “tanrı verdi” yahut “çocuk/ oğul”620 anlamına gelen bir kelime olabileceği 

söylenmiştir.621 Musa isminin Mısırlılar tarafından kullanılan ve o dilin anlamına gelen bir 

isim (ra- moses, ra-mses gibi) olduğu söylenmiştir. Musa’yı sudan çıkaran bir Mısırlı 

neden İbrani bir isim koysun ki, denilerek bu tezlerini güçlendirmeye çalışmışlardır.622  

Firavun, Yahudilerin gelişmesini, kölelik ve ağır işler ile durduramamış, Yahudileri 

yok etmek için başka bir plan düşünmüştür. Bu fikir, Mısır’da doğan İsrailoğullarının 

erkek bebeklerinin öldürülmesidir.623 Kız bebekleri öldürmemelerinin nedenini Yahudi 

kızların Mısırlılar’la evlenerek Mısırlılara karışacaklarını düşünmelerindendir. Tanrı’dan 

korkan ebeler erkek çocuklarını öldürememişlerdir. Hahamlar, çocuk katliamının başka bir 

nedeninin ise Firavun’un astrologlarının Yahudi halkını kurtaracak kişinin doğmak üzere 

olduğunu bildirmeleri olarak göstermiştir. Musa bu dönemde doğmuştur.624  

 Musa’nın anne ve babası Firavun’un erkek bebekleri öldürme kararından sonra 

ayrılmışlardır. Altı yaşındaki kızları Miryam bu karara karşı çıkmış, Firavun’un ölümlü 

olduğunu ve mutlaka bu emrin son bulacağını söylemiştir. Bunun ardından eşler yeniden 

birleşmiş ve ardından Musa doğmuştur. Talmud, Musa doğduğunda evin ışıkla doğduğunu 

ve sünnetli olduğunu bildirmiştir. Bu Musa’nın manevi olarak mükemmel olduğunun 

işaretidir. Annesi Musa’yı üç ay boyunca saklamıştır.625 

                                                
618 MacDonald, a.g.e., I/97.  
  Musa, bu kimliği ile ileride halkını Kızıldeniz’in sularından çekip çıkaracaktır; Blech, Yahudi Tarihi ve 
Kültürü, s. 82. 
619 Çıkış, 2/10. 
620 MacDonald, a.g.e., I/97. 
621 Sarıkçıoğlu, a.g.e., I/251. 
622 Demirci, Kürşat, Dinlerin Dejenerasyonu, İnsan Yayınevi, İstanbul, 1996, s. 33. 
623 Çıkış, 1/16. 
624 Farsi, a.g.e., II/6. 
625 Farsi, a.g.e., II/11. 



 

 

 

91 

 

Nehre bırakılan Musa’yı Firavun’un kızı bulmuştur.626 Prenses, Musa’nın sünnetli 

olmasından İbrani olduğunu anlamış ama içindeki şefkat duygusu yüzünden onu 

sahiplenmiştir. Musa, annesi dışında başka bir kadını emmemiştir. Annesi oğlunu 

emzirmekle birlikte Yahudi inançlarını da ona aşılayabilecektir. Ayrıca Şehina (Tanrı’nın 

kutsal varlığı, Tanrı’nın onuru) ile konuşacak birinin temiz olmayan yiyeceklerden üretilen 

sütü içmesi Tanrı tarafından istenmemiştir. Bununla birlikte Mısırlı bir kadının da “Şehina 

ile konuşan Musa’yı ben emzirdim” diyerek övünmesini hoş karşılamamıştır.627 Bunların 

dışında annesinin yanında üç ay boyunca kalan Musa, başka birini emmeyi reddetmiş, 

annesi geldiğinde kokusundan tanıyarak onu emmiş de olabilir. Musa sarayda büyütülmeye 

başlanmıştır.628 Musa, Mısır kâhini olabilmesi için yetiştirilmiş, bu konuda eğitim almıştır. 

Sarayda bir prens gibi yaşayan Musa Habeşliler ile yapılan bir savaşta ordunun başına 

geçmiş, başarılı olmuştur. Genç Musa askerlikten ziyade ilimle meşgul olmak istemiş ve 

Helipolis’e (Güneş Şehir) giderek orada din ilimleri öğreten okula girmiştir. Saçlarını tıraş 

eden Musa, beden terbiyesi derslerine de ihtimam göstermiştir.629 

 Musa, Yahudiler ile birlikte vakit geçirmeye başlamış ve bir zamanlar Yahudilerin 

de ihtişamlı geçmişleri olduğunu onlardan dinlemiştir. İbrahim’den ve Tanrı’nın onlara 

vaat ettiği topraklardan bahseden bu insanlardan etkilenen Musa vaktinin çoğunu onların 

yanında geçirmeye başlamıştır. Bir gün Yahudi bir kölenin Mısırlı biri tarafından 

kırbaçlandığını görmüş ve ona engel olmak için öne atılmıştır.630  Musa’nın Mısır’dan çıkış 

hikâyesinin başlangıcı İbrani’yi döven Mısırlı’yı öldürmesinden sonra başlamıştır.631   

Bir köle için Mısırlı’yı öldürmek önemli bir durumdu ve cezasız kalamazdı. İdam 

ile yargılanacaktır. Midraş’a göre Musa yargılanır ve kılıç boynuna indiği sırada mucize ile 

boynu sertleşir. Olayı seyredenler geçici körlük yaşarken, Musa da oradan kaçar.632 Bu 

durumdan korkan Musa çöle, Midyan’a kaçmıştır. Midyan, Musa için manevi olgunlaşma 

dönemi olmuştur.633 Orada Rahip Yitro ile tanışmış ve Rahip Yitro’nun kızı Tsippora ile 

evlenerek çobanlığa başlamıştır.634 Musa, çobanlık yaparken aynı zamanda Tanrı’nın 

                                                
626 Çıkış, 2/6- 9. 
627 Farsi, a.g.e., II/13. 
628 Çıkış, 2/5- 10. 
629 Doğrul, a.g.e., s. 156. 
630 Doğrul, a.g.e., s. 157. 
631 Çıkış, 2/13- 15. 
632 Çıkış, 2/14- 15. 
633 Besalel, Yusuf, Yahudi Tarihi, Üniversal Yayınevi, İstanbul, 2000, s. 33. 
634 Çıkış, 2/15- 21; 3/1. Musa, ileride İsrailoğulları’nın çobanı olacaktır. 



 

 

 

92 

 

halkına önderlik edebilmesi için önemli dersler almıştır.635 Tanrı, ulusunu kurtarmak için 

seçmiş olduğu Musa’yı izlemiştir. Sürüden kaçan bir kuzuyu takip eden Musa, susadığını 

anlayınca o susuzluğunu giderene kadar beklemiş, sonra da sırtına alıp tekrar sürüye 

getirmiştir. Tanrı Musa’nın bu şefkatli halini beğenmiş, halkına da bu şekilde 

davranacağından onu uygun görmüştür.636 Çobanlığı sırasında Musa’nın Gerşem (çünkü 

yabancı bir ülkede göçmen olarak yaşadım)  ve Eliezer isimli iki oğlu olmuştur.637  

Musa, kayınbabası Yitro’nun sürüsünü güderken Horev Dağı’nda ateşle yanan ama 

tükenmeyen bir çalıdan yükselen alevler içinde Rabb ile görüşmüştür.638 Kutsal Kitap 

yorumcuları yanan çalı için; Tanrı, halkının ortasında dururken yanıp tükenmeden var 

olabildiğinin simgesidir demişlerdir. İsrail halkı için de çalı gibi, Tanrı için tükenmeden 

yanmalıyız denmiştir.639 Başka bir yorum ise; yanıp tükenmeyen çalının görüntüsünün 

Mısır esaretini sembolize ettiğidir. Onların bu hali sanki Tanrı’nın acı çekmesine sebep 

olmuştur. Ateş içinde yanmayan çalı İsrail halkıdır, çünkü Rabb halkının yok olmasına izin 

vermemiştir. Rabb, Musa’ya kutsal olan yerde çarıklarını çıkarmasını emretmiştir.640 

Şehina, dağın üstüne çökmüş o yüzden orası kutsal sayılmıştır.641 

Tanrı, İbrahim, İshak ve Yakup ile yapmış olduğu antlaşmayı Musa ile 

tekrarlamıştır.642 Bununla birlikte Musa’nın Tanrı ile Sina Dağı’ndaki ahdi Tanrı’nın diğer 

ahitlerine nispetle daha kapsamlı olup İsrailoğulları için dönüm noktasını teşkil etmiştir.643 

Tesniye’ye göre Musa’nın peygamberlik görevinin başlangıcı Sina’daki olay üzerine 

kurulmuştur.644 Bu olaydan sonra Tanrı’nın sözlerini direk almaktan korkan halk, Tanrı’nın 

tecellisini (teofani) üzerlerinde istememiş, Tanrı’nın sözlerini Musa’nın alması için ona 

ricada bulunmuşlardır. Böylece Musa, halkının nezdinde Tanrı adına konuşan adam 

(sözcü)645 haline gelmiştir.646 Yahudi imanının babası olarak Musa gelecekteki kuşaklar 

için Tanrı’nın açıklamalarını sürekli olarak kaydetmesi kaçınılmaz gereklilik olmuştur.647  

                                                
635 MacDonald, a.g.e., s. 98. 
636 Farsi, a.g.e., II/19. 
637 Çıkış, 2/22; 18/3- 4. 
638 Çıkış, 3/1- 5. 
639 MacDonald, a.g.e., II/99. 
640 Çıkış, 3/5. 
641 Farsi, a.g.e., II/21. 
642 İbrahim’le: Tekvin, 15/14; İshak’la: Tekvin, 17/21, 26/3; Yakup’la: Tekvin, 46/4. 
643 Sinanoğlu, a.g.t., s. 75; Çıkış, 19/5- 6. 
644 Tesniye, 5/24. 
645 Tesniye, 5/5; Çıkış, 19/19. 
646 Shalom, a.g.md. a.g.e., c.13, s. 1152. 
647 MacDonald, a.g.e., II/23 



 

 

 

93 

 

Yakup ve ailesinin Mısır’a gelmelerinin üzerinden 210, köleliğin başlamasından 

116, baskının dayanılmaz hale gelmesinin ardından 86 yıl geçmiştir. Tanrı, artık halkını 

Mısır’dan çıkarmaya karar vermiştir. Yahudi halkı sürekli inlemekte, ah vah etmektedir. 

Tanrı Yahudi halkının yakarışlarını duymuştur. Bu görevi peygamberi Musa’ya 

bahşetmiştir.648 Musa, peygamberlik görevine başladığında seksen yaşındadır.649 

Peygamberlik için yaşı ilerlemiş görünse de Tanrı; istediği kişiyi, istediği yaşta seçerek 

yüceliğini gösterebileceğini vurgulamıştır. 

Musa, Tanrı’ya halkının kendisinin peygamber olduğuna tam mutmain olabilmesi 

için yalvarmıştır. Tanrı, Ben-i İsrail’in ona inanmalarını sağlayacak üç mucizeyi 

bildirmiştir.650 Musa’nın tedirgin olmasının başka sebepleri de vardır ve Tanrı’nın 

kendisine ilk kez yanan çalıdan seslendiğinde kendisinin eksikliklerini gidereceğini ve 

değişeceğini düşünmüştür. Musa’nın kendisinde gördüğü eksiklikler; zengin olmayışı, 

fiziksel anlamda yetkin olmayışıdır.651 Musa, konuşma becerisine sahip olmadığını da 

belirterek Rabb’e yalvarmıştır.652 Tanrı, neden kendisi için hitabı iyi olmayan birini 

seçmiştir diyenler için otoriteler şöyle bir açıklama getirmiştir. Konuşması akıcı olmayan 

birinin Tanrı’nın sözlerini bildirirken akıcı bir şekilde hitap etmesi Tanrı’nın mucizesi 

olarak ortaya çıkacaktır. Bu da halkın Tanrı’ya imanını güçlendirecektir. Çünkü geleneğe 

göre Musa Tanrı adına hitap ederken akıcı ve güzel konuşmuştur. Halk da bu sözlerin 

doğrudan Tanrı’dan kaynaklandığının kanıtı olarak kabul etmiştir. Genellikle kekeme 

olduğu söylenen Musa’nın sorunu pasajda geçen “ağır ağızlı” ile dudaktan çıkarılan ‘b, p, 

m’ seslerini, “ağır dilli biri” ifadesi ile de dille çıkarılan ‘l, d, t’ seslerini çıkaramamasıyla 

ilgili olmuştur.653  Musa’nın ısrarcı tutumundan sonra Rabb ona öfkelenmiş, abisi Harun’u 

ona yardımcı olarak görevlendirmiştir.654 Tanrı’yı bu şekilde kızdırmanın cezası: abisine 

verilmiş olan kohenlik görevinin Musa’ya verilmemesidir. Eğer bu şekilde davranmamış 

olsaydı nesilden nesile aktarılan ebedi rütbe kendisinin olacaktı.655 

                                                
648 Çıkış, 2/23- 24; Farsi, a.g.e., II/17. 
649 Çıkış, 7/7. 
650 Çıkış, 4/1- 9. 
651 Farsi, a.g.e., II/28. 
652 Çıkış, 4/10. 
 Musa’nın dilinin peltek olduğu söylenmiştir. Firavun, Musa henüz küçük bir çocukken ondan şüphelenmiş; 
zekâsını ölçmek için onu sınamıştır. Altın ve yanan kömürle sınanan Musa, altına uzandığında melek 
tarafından zorla kömüre eli yönlendirilmiş ve kömürü alarak dilinin yanmasına neden olmuştur. Bu hareket 
Musa’nın hayatının kurtulmasını sağlamıştır. Blech, Yahudi Tarihi ve Kültürü, s. 82. 
653 Farsi, a.g.e., II/30. 
654 Çıkış, 4/14- 16. 
655 Farsi, a.g.e., II/32- 33. 



 

 

 

94 

 

 Firavun, İsrail halkının Mısır’dan çıkmasına ısrarla izin vermemiş, üstelik Ben-i 

İsrail’e yapılan zulüm daha fazla artmıştır.656 Musa’nın gelmesi ile köleliğin daha çok 

zorlaşmasının nedeni Mısırlıların günahlarının iyice artması içindir, çünkü Tanrı, günahları 

taşana kadar onları cezalandırmayacaktır.657 Firavun’a karşı Tanrı’nın öfkesi iyice artmış, 

Firavun ve halkına dokuz bela vermiştir.658 Kutsal Kitap yorumcuları, ilk dokuz belanın bir 

ceza olmadığını, Tanrı’nın kendisinin büyüklüğünü kabul etmesi için birer mucize ve işaret 

olduğunu söylemişlerdir.659 Firavun’un İsrail halkının Mısır’dan çıkmasına sebep olan olay 

ise; Tanrı’nın ilk doğanların (behorların) canını alması olayı olmuştur.660  

Mısır’dan çıkış 1224 yıllarında II. Ramses’in (işkence ve zulüm yapan) yerine 

geçen Mineptah661 zamanında olmuştur.662 Ancak bu çıkışın tek sebebi halkını kölelikten 

kurtarmak değildir. İsrailoğulları Mısır’da yaşarken yerli halkın dininden etkilenmiştir. 

Musa, halkını bu cahiliye ortamından çekip çıkarmak ve tevhit inancına ulaştırmak 

istemiştir. Nitekim İsrailoğulları etkilendikleri putperestlik-politeizmi tarih içinde sürekli 

sergilemişlerdir. Ve Musa’ya Tanrı’yı görmek istediklerini sürekli belirtmişlerdir. Bu da 

tevhit inancını kabullenememe şeklinde yorumlanmıştır663 

İsrail halkının Musa etrafında toplanmalarının bir başka sebebi de, onun peygamber 

özelliğinin yanı sıra kendilerini Mısırlıların köleliğinden kurtaracak bir lider olarak 

gördükleri içindi. Bunu da yine Tanah’ta geçen pasajlardan anlıyoruz. İsrail halkı Tanrı’nın 

vaat ettiği topraklara gidebilmek için Mısır’dan çıkar çıkmaz karşılaştıkları ilk zorlukta 

Musa’ya itiraz etmişlerdir. Bu itirazın sebebi onun taşıdığı liderlik özelliğinden 

kaynaklanmıştır. Kızıldeniz’in yakınlarında Firavun’un askerleri arkadan İbrani halkına 

yetiştiğinde; “Rabb yaptığınızı görsün, cezanızı versin! dediler, “Bizi Firavun’la 

görevlilerinin gözünde rezil ettiniz. Bizi öldürmeleri için ellerine bir kılıç verdiniz” 

                                                
656 Çıkış, 5/7- 22. 
657 Farsi, a.g.e., II/47. 
658 1. Bela: Nil’in sularının kana dönmesi (Çıkış 7/ 14- 25) Bu belanın gerçekleşmesini Harun sağlamıştır. 
Musa suya konulduğunda onu koruduğu için, Musa’nın nehre bela getirmesi doğru olamazdı. (Farsi, 2004: 
63). 2. Bela: Kurbağalar (8/ 1- 15). 3. Bela: Sivrisinekler (8/ 16- 19). 4. Bela: Atsinekleri (8/ 20- 32). 5. Bela:  
Hayvanların Ölümü (9/ 1- 7). 6. Bela: Çıbanlar (9/ 8- 12). 7. Bela: Dolu ve Yıldırım (9/ 13- 35). 8. Bela: 
Çekirgeler (10/ 1- 20). 9. Bela: Üç Gün Boyunca Karanlık (10/ 21- 29). Tanrı, Musa’nın yapmasını uygun 
görmediği bela uygulamalarını Harun’a yaptırtmıştır. Kan belası gibi bit belasını da (toprağa bulandığında 
onu korumuştur) yine aynı sebeplerden Harun’a yaptırtmıştır. Farsi, a.g.e., II/69. 
659 Farsi, a.g.e., II/56. 
660 Çıkış, 11/1; 12/ 12- 13. 
661 Bucaille, Maurice, Müsbet İlim Yönünden Tevrat, İnciller ve Kur’an, Çeviren: Mehmet Ali Sönmez, 
Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınevi, Ankara, 2001, s. 350. 
662 Çelebi, a.g.e., s. 45. 
663 Kotan, Şevket, “Kur'an'a Göre Yahudi ve Hıristiyanlığın Geçerliliği Sorunu”, Ankara Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, Ankara, 1994, s. 2. 



 

 

 

95 

 

demişlerdir.664  Mısır’daki rahatlıklarını kaybedip çölde yoksulluğa düşünce, sıkıntı 

yaşadıkça Musa ve Harun’a çıkışıp: “Keşke Mısır’da et kazanlarının başında otururken 

ölseydik. Siz bu kadar cemaati öldürmek için mi bu Allah’ın belası çöle getirdiniz” 

demişlerdir.665 Çölde açlıktan acı acı yakınan İsrail halkı; yiyeceklerin bol olduğu ama 

kendilerinin tutsak olduğu zamanları unutmuş gibi Mısır’daki hallerine özlem 

duymuşlardır.666 Refidim’de içecek suları kalmadığında Musa’ya çıkışan halka, Rabbin 

mucizesi ile kayadan su çıkmıştır.667 

Musa, Tur Dağı’nda kırk gün ekmek yemeden su içmeden668 vaktini geçirdikten 

sonra Tanrı’nın on emrine muhatap olmuştur. Bazı Yahudi kaynakları Musa’nın on emri 

almak için Tanrı’nın onu yedi kat semaya yükselttiğini bildirmiştir. Musa bu yükselişte 

(miraç) ilahi mesajı almış (Musa’nın bu mesajları bizzat kendisinin bir tahtta oturarak 

yazdığını bildiren rivayetler de olmuştur), sır ve hikmetleri gözlemlemiş daha sonra da 

halkının arasına yeniden dönmüştür.669 “On Emir” Musa şeraitinin temelini 

oluşturmaktadır. Tora, çölde verilmiştir. Yahudi âlimleri bunun kanun olmazsa dünya bir 

çöldür- kıraç, verimsiz ve ıssız- kanun, çorak araziyi verimli toprağa dönüştürür. Tanrı 

sadece bir fikir değildir; bir ahlak kuralıdır demişlerdir.670 Bu emirlerde; Tanrı, 

İsrailoğullarına doğrudan hitap ederek onları Mısır’dan kurtaran Rabb olduğunu ve 

yalnızca kendisine itaat edilmesini vurgulamıştır. Emirlerin bir kısmında ise politeizme, 

putperestliğe, Tanrı’nın ismini küçük görmenin kötülüğüne işaret eder. Şabat gününün 

kutsallığına değinir. Diğer emirler de ise, ana-baba ilişkilerinden başlayarak diğer insanlar 

arasındaki ilişkileri düzenler, komşulara verilen önemle toplum hayatının düzenini 

sağlayan yasaklamalar aktarılmaktadır.671 Musa’nın halkına getirdiği şeriat on emirle sınırlı 

değildir. Toplum ilişkilerini düzenleyen, ibadet, mabet ve dini bayramlarla ilgili şer’i 

hükümler bulunmaktadır.672 

                                                
664 Çıkış, 5/21. 
665 Çıkış, 16/2- 3. 
666 MacDonald, a.g.e., I/112. 
667 Çıkış, 17/1- 7. 
668 Musa’nın Sina’da 40 gün oruç tuttuğunu bildirmiş olmaktadır. Feyizli, H. Tahsin, İslamda ve Diğer İnanç 
Sistemlerinde Oruç-Kurban,  Milli Eğitim Bakanlığı Yayınevi, İstanbul, 1988, s. 23. 
669 Gündüz- vd. , a.g.e., ss. 46- 47. 
670 Blech, Nedenleri ve Niçinleriyle Yahudilik,  s. 107. 
671 Çıkış,  20/1- 17. 
672 Sinanoğlu, a.g.t., s. 77. 



 

 

 

96 

 

 Musa dağda iken İsrail halkı Harun’a tapınmaları için bir put yapmasını 

istemiştir.673 Harun altından yaptığı buzağıyı halka sunmuştur. Musa geri döndüğünde 

halkının halini görünce çok öfkelenmiş ve Tanrı’dan aldığı tabletleri kırmıştır. Halkını 

Filistin’e doğru götürmeye başlamıştır. Musa’nın Filistin topraklarına geçme isteğine itiraz 

eden İsrail halkına bu itiraz pahalıya mal olmuştur, Tanrı onların bu isyanlarından dolayı 

kırk yıl çölde dolaşmalarını emretmiştir. Tanrı, bu şekilde kötümser halkın ölmesini 

beklemiştir. Vaat edilmiş topraklara girmelerinin bir anlamı kalmamıştır. Çünkü Tanrı, 

halkının başaracağını söz verdiği halde Ben-i İsrail’ın inancı olmadığı için hedeflerine 

ulaşamamıştır.674 Musa’nın çölde kırk yıl geçirmesi Musa için Tanrı’nın okulunda öğrenim 

görmesi olarak da yorumlanmıştır. Bu eğitim sadece Musa için geçerli olmamış, Tanrı’ya 

ve Musa’ya itiraz eden halk da eğitime tabi tutulmuştur.675 

Musa, Sina’da koyu karanlığa yaklaşıp Tanrı ile söyleşmiştir.676 Musa, dağda kırk 

gün ve gece Rabb ile söyleşir ve dağdan indiğinde bu söyleşme sebebinden yüzünün 

derisinin parladığı nakledilmiştir.677 Musa’nın Tanrı ile yüz yüze görüştüğünün delili 

olarak gösterilen bir başka delil de şöyledir: Harun ve Miryam, Etiyopyalı bir kadın ile 

evlenen Musa’ya karşı gelmişler, Musa’nın peygamberliğini küçümser gibi “RABB yalnız 

Musa aracılığıyla mı konuştu? Bizim aracılığımızla da konuşmadı mı?” demişlerdir.678 

Bunun üzerine Tanrı; Musa, Harun ve Miryam’ı Buluşma Çadırı’nın kapısına çağırmıştır. 

Harun ve Miryam’ı paylamış, kendilerini Musa ile eşdeğer gördükleri için onlara Musa’nın 

diğer peygamberlere kıyasla kendisine en yakın peygamber olduğunu hatırlatmıştır. Musa 

ile kurduğu yakınlıktan dolayı onunla açıkça yüz yüze görüştüğünü söylemiştir.679 

“Açıkça” kelimesi ile Rabbin suretinin göz ile görülür şekilde temsil edilmesi 

anlatılmıştır.680  

Musa’nın ruhi gelişimi ilerledikçe, bedeni ve manevi hali de o denli gelişmiştir. 

Manevi olarak Musa’dan daha alt seviyede olan peygamberler Tanrı ile böyle bir transta 

bilinçlerini kaybedebilirken, kusursuz bir peygamber (derece bakımından daha yüksek 

olan) günlük hayattaki en telaşlı anda bile Rabb’ine bağlı kalmıştır. Bu bağlanma ruhta 

                                                
673 Çıkış, 32/1- 6. 
674 Blech, Nedenleri ve Niçinleriyle Yahudilik, s. 107. 
675 MacDonald, a.g.e., s. 98. 
676 Çıkış, 19/9- 21. 
677 Çıkış,  34/27- 35. 
678 Çıkış, 12/2. 
679 Çıkış, 12/4- 9. 
680 MacDonald , a.g.e., I/203. 



 

 

 

97 

 

devekuth’un (Tanrı’ya bağlanma) en yüksek düzeyde meydana gelmesini sağlamıştır. 

Devekuth’un en yüksek seviyede olması da Tanrı ile kusursuz birlik anlamına gelen 

yechidah’ı  (Mutlak ile birleşme, birlik, fenafillâh) ortaya çıkarmıştır.681 

Vaat Edilmiş Topraklara Musa da girememiştir. G. Campbell Morgan bu konu 

hakkında şu yorumu yapmıştır; “Tanrı’nın hizmetkârı olan Musa çok doğal olan öfkesini 

halka göstermekle halkın önünde Tanrı’yı yanlış temsil etmiştir. Başarısızlığının nedeni 

imanının, eylem düzeyinin en üst noktasına ulaşamayışıdır. Musa, Tanr’ıya ve gücüne 

inanıyordu ama Tanrı’nın kendisini halkın gözünde kutsayacağına inanmıyordu. Rabbin 

mesajını iletebilmek kadar, iletirken de bunu O’nun sesinin niteliği ve yaklaşımı ile de 

yapmamız önemlidir. Musa’nın başarısız olduğu nokta budur. Ve bu nedenle ülkeyi 

görememiştir.”682 

Musa’nın ölümü yaklaştığında, Tanrı, Musa ve Yeşu’yu Buluşma Çadırına 

çağırmıştır. Bulut sütununun içinde onlara görünerek Musa’ya halkının başka ilahlara 

bağlanarak Tanrı’nın öfkesine uğrayacaklarını bildirmiştir. Sonra da Musa’ya halkına 

öğretmesi için bir ezgi yazmasını buyurmuştur.683  

Tanrı, Yeşu’ya da halkını vaat edilmiş ülkeye kendisinin götüreceğini, o yüzden 

cesur ve güçlü olmasını söylemiştir. Tanrı, Yeşu’ya halkının onu bırakacağını da 

bildirmiştir.684 

Bu çöl ve göçebe hayatın içinde Musa yüz yirmi yaşında Nebo Dağı’nda vefat 

etmiştir. Dağa çıktığında vaat edilen ülkeyi de görebilmiştir. Musa, ölmeden önce hala 

güçlüydü. Gözleri zayıflamamış, gücü tükenmemiştir. Musa’nın İsrail halkına daha fazla 

önderlik etmemesinin sebebi fiziksel değil ruhsal nedenlerden kaynaklanmıştır. Tanrı 

günahı sebebi ile vaat edilmiş ülkeye giremeyeceğini söylemiştir. Böylece Musa’nın 

fiziksel olarak yapabileceği şeyi ruhsal olarak yapması mümkün görülmemiştir.685  

Mısır’da ölen Yusuf kutsal topraklarda defnedilmişken; Musa, kutsal topraklara o denli 

                                                
681 Epstein, a.g.e., s. 216.  
682 MacDonald, a.g.e., s. 212;  Musa’nın halkına kızması: Çıkış, 17. bab. 
683 Tesniye, 31/14- 22. 
684 Tesniye, 31/16, 23. 
685 MacDonald, a.g.e., I/261. 



 

 

 

98 

 

yakınken bu isteği gerçekleşmemiştir. Midraş şöyle açıklamıştır; Yusuf hiçbir zaman 

İbrani olduğunu gizlememiştir. Ama Musa kendisini Mısırlı olarak tanıtmıştır.686 

 Nebo Dağı’nda Tanrı ile Musa’nın konuşmasından bahsedilmiştir. Tanrı, Musa’ya 

öleceğini söylemiş, Musa da halkını Kenan’a götürdükten sonra ölmek istediğini 

söylemiştir. Tanrı bu isteğe hayır der; Musa yönetici olarak giremese de arkadaşları ile 

birlikte girmeyi ümit ederek yeniden sormuştur, Tanrı bunun da olamayacağını söylemiştir. 

Musa, hayatta iken giremese de bari cesedinin topraklara götürülmesini istemiştir, Rabb 

Musa’ya suçu yüzünden oraya cesedinin bile giremeyeceğini söylemiştir. Musa hayret ile 

Tanrı’ya O’na karşı bir suç mu işlediğini sormuş, Tanrı kendisine değil de halkına karşı 

suç işlediğini anlatmıştır: “İnsanlığa karşı suç işledin. Onun aydınlığa kavuşmak için 

duyduğu fıtri istekten şüphe ettin. İnsan, korkaktır, haristir, haset edicidir, şehvete tapar, 

yalan söyler, insafsız ve haindir. Kan dökücü ve terstir. Fakat sen de insan değil de nesin? 

Benim bildirdiklerimi sen öğrenebildinse, o halde başka insanların da bir gün bunları 

öğrenebileceklerinden niçin şüphelendin.” Musa, halkının yavaş öğrendiğinden şikâyet 

edince ise, “Her şeyi öğrenebilmeleri için önlerinde bir edebiyat (tora) var. Sabırlı olmak 

gerek. Rahmet ilahı olan ben de onlara karşı sabırlı olacağım.” Bu sözleri duyduktan 

sonra Musa kendini ölüme teslim etmiştir. Bunun üzerine Rabb, Musa’yı usulca yatırarak 

peygamberin ruhunu dudaklarında toplamış ve Musa, Tanrısının bir busesi içinde 

ölmüştür.687 

Cesedinin Tanrı tarafından gömüldüğü ve mezarını kimsenin bulamadığı 

söylenir.688 Bunun nedenini ise insanların yasanın verildiği Musa’nın mezarını türbe haline 

getirmeleri ve orada ona tapınmaların engellemek için olduğu söylenmiştir.689  

Musa, Tanrı ile İsrail halkı arasındaki antlaşmayı sağlamıştır. Musa, Yahudi dininin 

kurucusu sayılmıştır. Esaret altındaki halkını kutsal millet haline getirmiştir. Milli hayatın 

kurucusu olması ile de bir lider ve kanun koyucudur.690 Musa, halkı için hâkim, kanun 

koyucu, ordu kumandanı olmuştur.  İbrani klan inancını, milli sistem ve sosyo-politik şekle 

sokmuştur. Musa, on iki kabileyi birleştirmek için dini kanundan yararlanmıştır. O, adil ve 

                                                
686 Çıkış, 2/19; Farsi, a.g.e., II/17. 
687 Doğrul, a.g.e. ss. 162- 163. 
688 Tesniye, 34/6. 
689 MacDonald, a.g.e., I/261. 
690 Sarıkçıoğlu, a.g.e., s. 255. Çıkış, 19/5- 6; 33/11,  Sayılar, 12/6- 8. 



 

 

 

99 

 

örnek bir devlet kurmak ve çevre ülkelerdeki putperestliğine karşı, Kenan ülkesini 

fethetme ideali ile ordusunu savaşa yönlendirmiştir.691 

 Musa’yı bir peygamber ve kanun koyucu olarak yönlendiren Tanrı’nın kutsal 

ruhudur.692 İbn Meymun, Âdem’den itibaren hiç kimsenin Musa’ya kadar olan dönemde 

Musa gibi şeriat getirmediğini, ondan sonra da başka bir şeriatın gelmeyeceğini 

belirtmiştir. Musa’dan önce Tanrı’nın bazı şahıslarla olan ilişkisi onlarla ahitleşmesinden 

ve bazı şeyleri vahyetmesinden ibaret olarak kabul etmiştir.693 Musa, şeriatının asla 

değişmez ve neshedilemez şekilde nesilden nesile aktarılan bir değer olduğunu 

bildirmiştir.694 

4) Peygamberlikle İlişkilendirilen Gruplar 

Yahudilikte peygamberler dışında din adamları olarak isimlendirilen birtakım 

insanlar olmuştur. Tanah, dini alanda söz sahibi olan bu üç gruptan bahsetmiştir.695 Bunlar; 

Mabede bağlı olan “kohenler”, hiçbir yere bağlı olmayan “hikmetli kişiler” ve vecd halinde 

iken istikbale ait bilgiler “krallar”dır.696  

Bu grupların temel vasıfları şunlardır; kohen için şeriat,697 hikmetli kişiler için 

öğütler,698 kral için ise ahdin savunucusu ve takipçisi olmasıdır. Peygamber ve kohenin 

görevleri farklı olmuş olsa da Tanrı’nın insanlık için verdiği bilgisinden hikmetli kişi ile 

beraber sorumludurlar. Çünkü aynı Tanrı’ya tapıp aynı dini merasimlerde bulunan 

insanlardır. Bununla birlikte kontrol peygamberlere ait olup zaman zaman onları kınamış 

ve tenkit etmişlerdir.699 

4.a.  Rahip (Kohen) 

  Kohenler; Tanrı’nın, adının İsrailoğulları tarafından yakarılması görevini verdiği 

Yakup’un üçüncü oğlu Levi soyundan gelmiştir. İlk baş kohen olarak Harun kabul 

                                                
691 Kaufmann, Francine- Eisenberg, Josy, Yahudi Kaynaklarına Göre Yahudilik, Çeviren: Mehmet Aydın, 
AÜİFD, Ankara, 1987, S. XXIX/268. 
692 Sayılar, 11/25- 27, Tesniye, 34/9, Yeşaya, 63/11. 
693 Sinanoğlu a.g.t., s. 110. 
694 Doğan, a.g.t., s. 151. 
695 Harman, a.g.m., s. 149. 
696 Sinanoğlu, a.g.t., s. 102. 
697 Yeremya, 18/18; Malaki, 2/7. 
698 Yeremya, 18/18; Hezekiel, 7/27. 
699 Harman, a.g.m., s. 149, 150. 



 

 

 

100 

 

edilmiştir.700 Bunlar dini açıdan yüksek ve değerli olduklarından; dinsel uygulamaların 

ayrıcalıklı kişileri oluşturmuşlardır.701  

 Kohenler, dini gelenek ve usulleri korumakla görevlendirilmiş; insanların ulûhiyet 

ile irtibat sağlamasına yardımcı olan müessese olmuştur.702 Kohenler, eskiçağ 

toplumlarında özel sınıf oluşturmuşlardır.703 

Görevleri genelde mabetle ilgili olmuştur. Mabedin temizliği, bakımı, kurban 

merasimi, ibadetlerin yerine getirilmesinde cemaate rehberlikte bulunma, mabet ateşini 

devamlı yanıyor tutmak, teşhis koyup tedavi etmek gibi önemli görevleri 

üstlenmişlerdir.704 Kutsal Kitap’ta kâhinlerin de tıpkı peygamberler gibi Tanrı’nın vahyine 

muhatap oldukları yazılmıştır. Bu şekilde Tanrı’nın iradesini yorumlama, insanlara dini 

konuları anlatma görevlerini üstlenmişlerdir. 

Kohenler, zaman zaman görevleri olan; şeriatı anlatma,705 davranışlar hakkında 

hüküm verme,706 halkın eğitimi707 ile ilgilenmemişler; para karşılığında çalışmaya 

başlamışlar, dinsizler gibi bozulmuşlar708, Tanrı’nın adını hor görür olmuşlar, içki içmişler 

ve kutsal şeyleri bozmuşlardır.709 Mukaddes olanı bırakıp pis olan şeylere tamah 

etmişlerdir.710 Peygamberler, halkları ile birlikte kâhinleri de tenkit edip uyarmak zorunda 

kalmışlardır.711 

Diğer dinlerin aksine Yahudilikte kâhinler kurumu babadan oğla geçmektedir. 

Kâhinleri diğer İsrailoğulları’ndan ayıran birtakım görevleri ve mecburiyetleri olmuştur. 

Kâhinler, halka öğretmenlik yaparlar ve toprak sahibi olamazlardı.712 I. Bet Amikdaş 

döneminde başkahin yağla meshedilmiş ve kralın konumuna yakın bir konuma sahip 

olmuştur.713 Tezimizde kohen’lerin içinden sadece Harun’a yer vermemizin sebebi baş 

                                                
700 Gürkan, a.g.e., s. 152. 
701 Besalel, “Kohen”, Yahudilik Ansiklopedisi,  II/332. 
702 İnci, a.g.t., s. 18. 
703 Dursun, Turan, Kutsal Kitapların Kaynakları 2, Kaynak Yayınevi, İstanbul, 1997, s. 38. 
704 Sinanoğlu, a.g.t., s. 102. 
705 Yeremya, 18/18; Hezekiel, 7/26; Malaki,2/7.  
706 Tesniye,33/10; Hezekiel, 44/23; Hagay, 2/11. 
707 Hoşea, 4/6; Nehemya, 4. bab. 
708 Yeremya, 23/11. 
709 Malaki, 1/6, Yeremya, 5/31; Mika, 3/11; Yeşaya, 28/7;Hezekiel,22/26. 
710 Yeremya, 2/8; 5/31; 23/11; Mika, 3/11; Hezekiel, 7/26, 22/26; Hoşea, 4/6; Malaki, 1/6; Sefanya, 3/4; 
Yeşaya, 28/7. 
711 Harman, a.g.m., s. 150- 151. 
712 Sayılar, 18/20. 
713 Besalel, “Kohen”, Yahudilik Ansiklopedisi,  II/332; ayrıntılı bilgi için bkz. ss. 334- 336. 



 

 

 

101 

 

kohen olmasından ve en büyük peygamber olan Musa ile sürekli zikredilmesindendir. 

Bununla birlikte Harun, İslam dininde peygamber olarak kabul edilmiştir. 

1.a. Harun (Aaron) 

 Harun, Musa’dan üç yaş büyüktür. Musa’nın peygamberliğinde en büyük 

yardımcısı olmuştur. Güzel konuşma kabiliyeti olmayan Musa’ya güzel konuşabilen 

kardeşi Harun’un yardımcı olacağı vaat edilmiştir.714 Tanah’ta Harun’dan ilk defa bu 

şekilde bahsedilmiştir. Yahova, Harun için Musa’ya “Ve o senin için kavme söyleyecek ve 

vaki olacak ki, o senin için Tanrı gibi olacaksın”715 demiştir. Harun’un, Musa’nın 

yardımcısı ve sözcüsü olduğu kanaati Tora’da bu şekilde işlenmiştir. Kendini Tanrı ilan 

eden Firavun’a karşı Musa, Tanrı’nın mesajını peygambere getiren bir melek; Harun ise 

mesajı halka ileten bir peygamberi, Firavun da peygamberin tebliğini alması gereken basit 

halkı temsil ettiği şeklinde yorumlanmıştır.716 Harun, Musa Sina’da iken halkın tehdidi ile 

altından bir buzağı yapmış ve Musa’nın kızgınlığa sebep olmuştur. Kenan topraklarını 

araştırmaya giden kâşiflerin anlattıklarından korkan halkını yatıştırmaya çalışmıştır. 

 Harun, Mişkan kurulduktan sonra baş kâhin (kohen- agadol) olmuştur. Rahiplik, 

sadece Harun’un ailesine verilmiştir. Tanrı bunu vurgulamak için İsrail’in her oymağı için 

bir değneğin Buluşma Çadırı’na, levha sandığının önünde bütün gece boyunca konulmasını 

emretmiştir. Her oymağın ismi değneklerinde yazılmıştır. Levi’nin değneğinin üstünde de 

Harun’un ismi yazılmıştır. Kâhinlik hakkı, filizlenen değneğe ait olacaktır. Sabah olunca 

değneklere bakılmıştır ve değneklerin içinde Harun’un değneğinin filiz verdiğini, 

tomurcuklanıp çiçek açtığını ve badem yetiştiğini görmüşlerdir.717 Harun, yüksek kâhin 

olarak kalbinin üzerinde bir göğüs plaketi taşımıştır. Rabbiler, Harun’un kardeşi Musa’nın 

üstün rolünü kıskanmadığını, kalbinin temiz oluşuna ve büyüklüğünü göstermek için 

taşıdığını söylemişlerdir.718 

 Harun ve Musa, Meriba Suyu’nda Tanrı’nın emirlerine uymadıkları için vaad 

edilmiş topraklara girememekle cezalandırılmıştır.719 Matthew Henry şöyle söylemiştir; 

“Harun’a ülkeye girmesi yasaklanmıştı ama ne hastalık ne de gökten inen bir ateşle değil 

                                                
714 Çıkış, 4/10- 14. 
715 Çıkış, 4/16. 
716 Farsi, a.g.e., II/54. 
717 Sayılar, 17/1- 9. 
718 Blech, Nedenleri ve Niçinleriyle Yahudilik, s. 106. 
719 Sayılar, 20/7- 13. 



 

 

 

102 

 

huzur ve onur içinde, Tanrı lütfunun kollarında ölmüştür. Halkının arasından 

atılmamıştır.”720  

 Harun, sürgünden sonra Kudüs’te zuhur etmiş olan rahipliğin atası olarak kabul 

edilmiştir. Harun ve iki oğlu Musa tarafından kâhinliğe atanmıştır.721 Yahudilik rahiplik 

müessesesinin kurucusu sayılmıştır. Peygamber Mika’nın kitabında Musa, Harun ve kadın 

peygamber Miryam birlikte zikredilmiştir.722 Tora’nın muhtelif yerlerinde Harun 

peygamber olarak söylenmekte, Tanrı’nın iradesini halka ilan ettiği belirtilmektedir.723 O 

yüzden Yahudi edebiyatında Harun’u, verilen bu bilgilerden dolayı peygamber sayanlar da 

olmuştur.724 

Sürgün sonrası dönemde peygamberliğin yerine rahiplik düzeni gelmiştir. Artık 

cemaat başkanı yüksek rahipler olmuştur. Rahiplik görevlerinde Tora hukukunun 

açıklanmasına ağırlık vermişlerdir.725 

Din yorumcuları, Harun’un peygamber Musa’ya göre halka daha yakın biri 

olduğunu ve değişik görüşler karşısında barışı sağlayabilecek ideal bir şahsiyet olarak 

tanımlamışlardır.726    

Harun, yüz yirmi üç yaşında Hor Dağı’nın tepesinde ölmüş ve gömülmüştür.727 

Musa, Harun’un elbiseleri elleri ile çıkarıp oğlu Eleazar’a giydirmiştir.728 Kâhinliğe saygı 

açısından Harun’un bu elbiseler içinde ölmesi yakışmazdı o sebepten ölmeden önce oğluna 

giydirilmiştir.729 

                                                
720 MacDonald, a.g.e., II/212. 
721 Çıkış, 29/28- 29; Levililer, 8- 9. bab. 
722 Mika, 6/4; ayrıca bkz. Yeşu, 24/5; I.Samuel, 12/6, 8; Mezmurlar, 77/20; 105/26. 
723 Çıkış, 7/1; 4/16; 16/9; Sayılar 14/26- 28. 
724 Sinanoğlu, a.g.t., s. 115. 
725 Sarıkçıoğlu, a.g.e., s. 267. 
726 Baselal, “Harun”, a.g.e., I/31. 
727 Sayılar, 20/20, 29;  30/37, 39;  Tesniye, 32/50. 
728 Sayılar, 20/22- 29. 
729 MacDonald, a.g.e., II/212. 



 

 

 

103 

 

2) Hikmetli Kişi 

Ben-i İsrail’in dini hayatlarındaki önemli otoritelerden biri de Hikmetli kişiler 

olmuştur. “Öğütçüler” olarak anılan bu insanlar Kutsal Kitap da hâkimler ve krallar ile 

birlikte anılmıştır.730   

Herhangi bir tapınağa bağlı olmaksızın kendini ibadete adayan kimselerdir. Kimi 

zaman peygamberler tarafından tenkit edilmişlerdir. Yeremya, şunları söylemiştir: “Biz 

hikmetliyiz ve Rabbin şeriatı bizdedir diye nasıl söylüyorsunuz? Fakat işte yazıcıların 

kalemi yalan düzdü. Hikmetli adamlar utandılar, yıldılar ve ele geçtiler. İşte onlar, Rabbin 

sözünü kendilerinden attılar.”731 Yeremya, Tanrı’nın sözüne uygun davranmadan yaşayan 

kimsenin hikmet sahibi olamayacağını bildirmiştir.  Tezimiz için hikmetli kişi olarak 

Tanah’tan sadece iki kişiyi incelemek için aldık. Yusuf ve Eyüp’ü seçmemiz İslam dininde 

peygamber olarak kabul edilmesinden ve Tanah’ta da Yusuf’tan ve Eyüp’ten uzunca 

bahsedilip ayrı bir önem verilmesinden kaynaklanmıştır. 

2.a. Yusuf (Yosef) 

Yakup Peygamberin 12 erkek çocuğundan en çok sevdiği oğludur. M.Ö. 1700’lerde 

yaşamıştır. Yusuf’un ismi ile ilgili iki rivayet vardır. Birincisi, Rahel’in bir oğlunun olması 

ile utancının ortadan kalkmıştır anlamına gelen “Asaf”, diğeri de ekleyecek, bir tane daha 

verecek anlamına gelen Yosef’tir.732 

 Yusuf, on yedi yaşlarında kardeşleri ile davar gütmüştür. Bu olayı bildiren pasajda 

Yusuf için kullanılan “çocuk” kelimesinin; “naar” yani “genç- delikanlı”  şeklinde doğal 

bir biçimde kullanım olduğunu söyleyenlerle birlikte, diğer bir rivayet ise Yusuf’u eleştirel 

niteliktedir. Yusuf istenen olgunlukta davranmamıştır. Saçlarını uzatıp süslenmiş, daha 

güzel görünebilmek için gözlerini sürmelemiştir.733 Tora yorumcuları da Tanrı’nın bu 

davranışları çocukça bulup o şekilde hitap ettiği bildirilmiştir. 

Yusuf, rüyasında demetinin kalkıp dikildiğini; kardeşlerine ait on bir demetin de 

kendi demetinin etrafında eğildiğini görmüştür.734 Bu günün birinde kardeşlerinin 

Yusuf’un önünde eğileceğine ön bildiri olmuştur. Bunun arkasından ikinci bir rüya gördü; 

                                                
730 İnci, a.g.t., s. 18; Harman, a.g.m., s. 151. 
731 Yeremya, 8/8- 9. 
732 Tekvin, 30/23- 24. 
733 Farsi, a.g.e., I/290; Tekvin, 37/ 2. 
734 Tekvin, 37/5- 8. 



 

 

 

104 

 

güneş, ay ve on bir yıldız Yusuf’un önünde eğiliyordu.735 Güneş ve ay; anne- babasını, on 

bir yıldız ise kardeşlerini temsil etmiştir. 

Yusuf’un kardeşlerinin kıskançlığı onun kuyuya atılması736 ve Mısır’a köle olarak 

satılmasına sebep olmuştur.737 Kardeşlerin kıskanma sebebi yalnızca Yusuf’un gördüğü 

rüyalardan kaynaklanmamıştır. Yusuf’un, babasına kardeşlerinin yaptıklarını anlatması,738 

Yakup’un Yusuf’u diğer çocuklarından daha çok sevmesi739 de etkenlerdendir. 

 Potifar tarafından satın alınan Yusuf’a Potifar’ın karısı âşık olmuş ve Yusuf için 

çileli günler yeniden başlamıştır.740 Potifar’ın karısı Zeliha tarafından iftira sonucunda 

hapishaneye atılan Yusuf, orada 12 yıl kalmıştır. Başta on yıl kalmasına karar verilmişken 

(Yusuf’un babası Yakup’a kardeşleri ile ilgili kötü haber vermesinin nedeni ile her biri için 

bir yıl kalacaktır), Yusuf’un Tanrı’ya güvenmek yerine sakinin kendisini kurtaracağını 

ümit etmesi ile bu süreye iki yıl daha eklenmiştir.741 Yusuf hapishanede Firavun’un (paro) 

rüyalarını yorumlamış ve bu sayede hapishaneden kurtulmuştur.742 Zeki, bilgece cevapları 

ve önerileri ile saraya otuz yaşında başvezir olarak tayin edilmiştir.743 

 Kıtlık yılları gelmeden Yusuf, Asenat ile evlenmiş, ondan iki oğlu olmuştur. Yusuf 

ilk oğluna Menase (geçmişi unutturan) ikinci oğluna da Efraim (semereli, iki kat verimli) 

adını vermiştir.744  

 Kıtlık dolayısı ile Mısır’a yiyecek almaya gelen kardeşleri ile Yusuf karşılaşmışlar 

ve onlar ile bir süre vakit geçirdikten sonra kendisinin Yusuf olduğunu açıklamıştır.745 

Yusuf ile kardeşlerinin barışmasını Yahudi düşünürler şu şekilde yorumlamıştır: Değişimin 

                                                
735 Tekvin, 37/9- 10. 
736 Tekvin, 37/24. 
737 Tekvin 37/18- 19; 29- 36.  
738 Tekvin, 37/2. 
739 Tekvin, 37/3. Yakup’un, Yusuf’u diğer çocuklarından fazla sevmesi normaldir. Zira ondaki maneviyatı 
fark etmiştir. Nitekim İbrahim İshak’ı, İshak Yakup’u diğer çocuklarından çok sevmiştir. (Yaşlılığında 
doğduğu için ona karşı şefkati de daha fazlaydı) Farsi, a.g.e., I/293. 
 Potifar Mısır ismidir. İsminin anlamı saraya ait olan şeklindedir. Bundan da saray içinde bir görev yaptığı 
anlaşılmaktadır. Farsi, a.g.e., I/305. 
740 Tekvin, 37/6- 20. 
741 Farsi, a.g.e., I/318. 
742 Tekvin 40, 41. bab. 
743 Tekvin, 41/37- 41, 46. 
744 Tekvin, 41/50- 52. 
745 Tekvin, 42- 46. Bab. 



 

 

 

105 

 

mümkün olabileceği, insanların kötülüklerinden vazgeçebileceği, pişmanlığın hataları 

düzeltebileceği ve nefretin yerini sevginin alabileceği.746 

Yusuf, ailesini Mısır’da yerli halktan uzakta olan Goşen’e yerleştirmiştir.747 Yusuf, 

Yakup’un on iki oğlunun arasından en önce ölen kişi olmuştur. Yusuf, babasının 

ölümünden elli dört yıl sonra748 yüz on yaşında ölmüştür. Cesedini mumyalayıp Mısır’da 

bir tabuta koymuşlardır.749  

Yusuf, Tanrı vergisi ticari yeteneğe ve rüya yorumlamasına sahiptir. Bu Tanrı 

vergisi yetenek onun ilerde Mısır yönetimine geçmesine de neden olmuştur. 

 Yahudi din âlimleri Yusuf’u “Yusuf Atsadik” (dürüst, doğru) olarak 

nitelendirmişlerdir. En önemli meziyeti olarak Tanrı’ya imanını ve yabancı toprak ve 

kültürde bir Yahudi olarak yaşayabilmesini göstermişlerdir.750 

2.b. Eyüp (İyov) 

 Eyüp, Tanah’ta kayıp ve felakete uğrayan kutsal bir adam olarak geçer. Kendine 

adına kitabı vardır. Kitap, Eyüp’ün ibret verici hikâyesini ve Tanrı’ya karşı boyun eğişini 

anlatır.  Kitabın en güçlü mesajı Eyüp’ün arkadaşlarının olaylar konusunda inandıklarının, 

yanlış olduğunu açıkça belirtmesidir. Onların inancına göre eğer acı çekiyorsanız mutlaka 

hak etmişsinizdir. Gerçekten iyi insanların başına kötü şeyler gelmez diye iddia edilmiştir. 

Ama Eyüp iyi ve dürüst bir insandı. İyi insanlar da acı çekebilirdi. 

 Sevdiklerini kaybeden Yahudiler, Eyüp’ün uğradığı felaket karşısında boyun 

eğdiğini gösteren sözleri yüzyıllar boyunca kullanmıştır. “Tanrı verdi ve Tanrı aldı. 

Tanrı’nın adı kutsansın.”751  

3) Kral 

 Ben-i İsrail’in tek ve gerçek kralı Rabb Yehova olmuştur. Halkın başındaki liderler 

de Yehova önünde kavimlerini temsil etmişlerdir. Halkı içinde kral, Tanrı’yı temsil 

                                                
746 Blech, Nedenleri ve Niçinleriyle Yahudilik, s.107. 
747 Tekvin, 47/1. 
748 MacDonald, a.g.e., s. 88. 
749 Tekvin, 50/26. 
750 Besalel, “Yosef”, Yahudilik Ansiklopedisi,  III/795. 
751 Blech, Nedenleri ve Niçinleriyle Yahudilik, s. 125. 



 

 

 

106 

 

etmiştir.752 İsrail kralı “Rabbin Mesihi”dir.753 Kralın yetkileri Tesniye kitabında krallık 

hukuku ile bildirilmiştir. Ruhban sınıfı oluşturulmadan önce ruhbanlık görevini yerine 

getirmişler, mabedi yönetmişler, kurban takdim etmişler ve halkı takdis754 etmişlerdir. 

İsrail’de krallar da peygamberlik karizması gibi karizmaya sahip olmuşlardır.755  

Tanah’ta kralların da (peygambere benzer) Tanrı’nın vahyine muhatap olduğu 

görülmüştür.756 Tanah’ta Davut ve Süleyman İsrailoğulları’nın kralları olarak takdim 

edilmiştir.757 Tezimizde kral olarak sadece Davut’u ve Süleyman’ı işleyeceğimizin sebebi 

ise İslam dininde Davut ve Süleyman’ın peygamber kabul edilmesindendir. Ayrıca, 

Yahudilikte’de Davut ve Süleyman krallar içinde ayrı bir öneme sahip olmuştur. Öyle ki 

İbn Meymun onların vahyin en düşük derecesini aldıklarını belirtmiştir. 

3.a. Davut (David) 

İsrail halkının en büyük hükümdarlarından olan Davut faziletli ve hikmetli olarak 

kabul edilen bir kişidir. Davut “sevgili” anlamına gelen bir lakaptır. “Davidum” kelimesi 

eski tabletlerde sıkça geçmiş “komutan- savaş şefi- çar” anlamlarına gelmiştir. Unvan daha 

sonra isim olarak kullanılmıştır.758  Kral Saul’ün ölümü üzerine İsrail’in ikinci hükümdarı 

olmuştur. Yaklaşık M. Ö. 1004- 965 yılları arasında hükümdarlıkta bulunmuştur. Kurduğu 

ordusuyla ülkesinin sınırlarını güneyde Mısır’dan kuzeyde Toroslar’a kadar genişletmiş ve 

Kudüs’ü başkent yapmıştır. Musa’dan kalan Tora’yı ve diğer kutsal emanetleri (Tabtu’s- 

Sekine) Kudüs’e nakletmiştir.759 Davut’un ülke sınırlarını genişletmesi, İsrail halkının 

putperest komşular ile iç içe yaşamalarına neden olmuştur.760  

Davut, Beytlehem’de sekiz kardeşin en küçüğü olarak fakir bir ailede dünyaya 

gelmiştir. Kırmızı benizli, sarışın, sevimli bir çocuktur. Annesi dindar bir kadındı. Evin 

küçüğü olarak babasının sürüsünü otlatmakla görevli idi. Sürüsüne saldıran hayvanları 

zekâsı ile atlatan Davut yine bu zekâsı ile Kral Saul’un silahtarlığına yükselmiştir. 

Filistîlerle yapılan savaşta zekâ ve cesareti ile meşhur komutan Golyat’ı öldürerek İsrail 

                                                
752 Eliade, Mircea, Dinin Anlamı ve Sosyal Fonksiyonu, Çeviren: Mehmet Aydın,  Din Bilimleri Yayınevi, 
Konya, 1995, s. 40. 
753 I. Samuel, 26/9, 11, 16, 23; II. Samuel, 1/24, 16; 19/22. 
754 Tesniye, 7; II. Samuel, 6/13, 14, 17- 18; 24/18, 21, 25; I. Krallar, 8/1, 5, 14, 55. 
755 Harman, a.g.m., s. 152.  
756 I. Samuel, 10/6, 16/13; I. Krallar, 3/4- 14, 9- 10. 
757 1.Krallar, 1/13; 47; II. Tarihler, 1/1. 
758 Örs, a.g.e., s. 179. 
759 Besalel, Yahudi Tarihi, s. 40. 
760 Sarıkçıoğlu, a.g.e., s. 261. 



 

 

 

107 

 

halkının savaşı kazanmasını sağlamıştır. O sıralarda Davut’un yirmili yaşlarda olduğu 

tahmin edilmektedir.761 Saul’un damadı ve komutanı olmuştur. Saul daha sonra halk 

arasında sevgisi ve şöhreti iyice yayılan Davut’tan kurtulmak istemiş, Davut kaçarak 

kurtulmuştur. Saul’un düşmanca davranışlarına karşı Davut Saul’e saygıda kusur 

etmemiştir. “Tanrı’nın hükümdarlık verdiği ve takdis ettiği kimseye el kaldırılmaz” diyerek 

saygısızlık edenleri de cezalandırmıştır.762 

Davut, Ahit Sandığı’nı siyasi olduğu kadar dinsel başkent olabilmesi amacı için763 

Yeruşalim’e getirtmiştir.764 Davut, Tanrı’nın Sandığı için bir ev inşa etmek istemiştir. Ama 

Rabb, Natan aracılığı ile bu görevi kendi soyundan gelen birinin yapacağını bildirmiştir.765 

Yorumcular Davut’un görevinin bina etmek değil savaşmak olduğunu bildirmişlerdir. Ama 

bu savaşlar aracılığı ile yüreğindeki bina yapmayı aşırı isteği ile de tapınma evini yapacak 

olan kişinin önünü açmıştır.766 

Davut’un II. Samuel kitabında “Rabbin ruhu benim vasıtam ile söyledi. Onun sözü 

benim dilimin üzerinde idi”767 şeklindeki sözlerini İbn Meymun şu şekilde yorumlamıştır. 

Davut’a bunları söyleten Rabbin ruhudur. Bunu bu şekilde anlamamızın gerektiğini ileri 

sürmüştür. Yine Davut’un “İsrail’in Tanrısı bana dedi”768 ifadesinin peygamber aracılığı 

ile Davut’a iletilerek gerçekleştiğini belirtmiştir.769 

Kutsal Kitap’ta yer alan 150 bölümlük Mezmurlar’ın çoğunu Davut yazmıştır. 

Mezmurlar’da insan ruhunun maruz kaldığı bütün üzüntü, sıkıntı, korku, kuşku, acı, zihin 

karışıklıkları ve gerilimlerin ifadesi bulunabilmiştir. 

Bet Amikdaş’taki ayinler sırasında, Leviler’den oluşan koro, yaylı ve nefesli çalgı 

aletleri eşliğinde Mezmurlar’dan bölümler okumuştur. Mabet yıkılınca yerini sinagoglar 

almıştır.   Bugün Mezmurlar, litürjinin (topluluk halinde dua) önemli bir kısmını 

oluşturmaktadır. 

                                                
761 MacDonald, a.g.e., I/354. 
762 I. Samuel, 24/7; 26/11. 
763 MacDonald, a.g.e., I/375. 
764 II. Samuel, 6/1- 7, 12- 15. 
765 II. Samuel, 7/1- 5. 
766 MacDonald, a.g.e., I/377. 
767 II. Samuel 23/2. 
768 II. Samuel 23/3. 
769 Sinanoğlu, a.g.t., s. 125.  



 

 

 

108 

 

Mezmurlar, Yahudilerin gündelik yaşamlarının bir parçasıdır. Özdeyişlerine ve 

dillerine girmiştir ve dualarının ana metnini oluşturur. İngiliz tarihçi Theodore 

Robinson’un belirttiği gibi: “Mezmurlar, insan ruhunun şarkılarıdır, zamansız ve 

evrenseldirler. İnsan ruhunu herkesten iyi ve doğru bir şekilde yorumlayanlar, İsrail’in 

şairleridir.”770  

3.b. Süleyman (Şelomo) 

Süleyman, Davut ve Betseba’nın oğullarıdır. Peygamber Natan aracılığı ile Tanrı 

çocuğa ikinci bir isim vermiştir, Yedidyah “Rabb tarafından sevilen”.771 Kardeşlerinin en 

yeteneklisidir. M. Ö. 965- 928 yılları arasında krallık yapmıştır.772 Şelomo, İbranice’de 

“barış adamı” anlamına gelmektedir.773  

Firavun’un kızlarından biri ile evlenmesi dindar halkın ve kendi aleyhtarlarının onu 

putperestlik ile şeriatı çiğnemek ile suçlanmasına sebep olmuştur. Süleyman bilge ve 

harika bir yönetici olmasına rağmen, çok sayıda putperest kadınla evlenmesinden dolayı 

ruhsal gücünü kaybetmesine neden olmuştur. Arami bölgesini ve Edom’u kaybetmesi de 

halkın Tanrı’nın Süleyman’ı cezalandırması şeklinde yorumlanmıştır. 774 

Süleyman, ülkesinin topraklarını genişletmemiş, var olan topraklarını korumuştur. 

Ülkedeki ticaret güçlenmiş, halk zenginleşmiş, Kudüs imar edilmiş, saray ve köşkler ile 

süslenmiştir. Büyük, ihtişamlı meşhur Süleyman Mabedini yaptırmıştır. Süleyman 

Mabedi’nin yapılışı Tora’nın I. Krallar bölümünde genişçe anlatılmıştır.775 Süleyman 

Mabedi sayesinde ülkenin her yerine dağılmış olan dinsel merkezlerin önemi azalmıştır. 

Mabed, dini merkezin Kudüs’te yoğunlaşmasına neden olmuştur.776 

Süleyman Tanrı’nın, kendisine “Mademki bu şey senin tarafından oldu ve sana 

emrettiğim ahdimi ve kanunlarımı tutmadın”777 diyerek hitap ettiğini söylemiştir. İbn 

Meymun Süleyman’ın bu sözünün Şilolu Ahiya veya başka bir peygamber aracılığı ile 

gerçekleştiğini söylemiştir. Rabbin Süleyman’a Gibeon’da gece rüyasında görünmesini778 

                                                
770 Blech, Nedenleri ve Niçinleriyle Yahudilik, ss. 120- 122. 
771 II. Samuel, 12/24- 25. 
772 Besalel, Yahudi Tarihi, s. 41. 
773 Örs, a.g.e., s. 185. 
774 MacDonald, a.g.e., I/266. 
775 Örs, a.g.e., s. 185.  
776 Besalel, Yahudi Tarihi, s. 41. 
777 I. Krallar, 11/11. 
778 I.Krallar, 3/5. 



 

 

 

109 

 

de tam bir nebevi olay olarak görmemiştir. Peygamberlerin birine rüyada vahiy geldiğinde 

nübüvvet sunan vahiy olduğunu bizzat vahyin kendisi içermiştir. Süleyman ile ilgili 

rüyanın sonunda “Ve Süleyman uyandı ve işte rüya idi”779 ifadesinden başka bir şey 

yoktur. Peygamberler bu şekilde basit bir rüya şeklinde değil de vahiy olduğunu780 kesin 

bir şekilde bilmişlerdir. İbn Meymun, Davut ve Süleyman için en düşük derecede nebevi 

fonksiyon özelliğine sahiptirler demiştir.781  

Otuz yedi yıl krallık yaptıktan sonra Kral Süleyman M. Ö. 922 tarihinde ölmüştür. 

Yeruşalim’e gömülmüştür.782 

Süleyman gençken Ezgiler Ezgisi’ni yazmıştır. Rabbiler genç bir erkeğin aşk 

şarkıları yazmasını normal karşılamışlardır. Süleyman yaşlandıkça bilgelik kazanmış ve 

düşüncelerini özdeyişler ve aforizmalar ile dile getirmeyi öğrenmiştir. Bunlar da nesiller 

boyunca Yahudi halkını eğitmeye yardımcı olacak Süleyman’ın Özdeyişlerini 

oluşturmuştur. Bu Özdeyişler Yahudi halkının gündelik konuşmalarına yerleşmiştir.783 

Kutsal Kitap’taki Süleyman Meselleri bölümü Süleyman’a dayanan ilahilerdir.784 

İspanyol romancı Cervantes, Özdeyişler’i “uzun deneyimlerden alınmış kısa cümleler” diye 

adlandırmıştır. Özdeyişler Kitabı, Tanah’ın içinde yer almış olsa da sadece Yahudiler için 

olan bir kitap değildir. Kitap da bir kere bile “İsrail” sözcüğü geçmemiştir. Evrensel 

anlamda kullanılan “adam” sözcüğü 33 kez zikredilmiştir. O yüzden Yahudilerce bu öğreti 

ve sezgiler, her yerdeki herkese uygulanabilir.785 Bilgelik edebiyatının harika bir örneği 

olarak kabul edilmiştir.786  

4) Sahte Peygamberler 

Hakiki peygamberler, insanları Tanrı’ya kulluğa çağıran ve O’nun dışındaki 

tanrılara tapınmaktan men eden peygamberlerdir. Hakiki peygamberlerin dışında Tanrı 

adına faaliyetlerde bulunduklarını iddia edenlere “sahte peygamberler” denmiştir. Tora’da 

sahte peygamberleri ifade etmek için farklı bir kelime kullanılmamıştır. Bu peygamberlere 

ayırıcı olarak bazen Filistin’e hâkim olan Kenan kültürüne ait “Baal Peygamberleri” 
                                                
779 I.Krallar, 3/15. 
780 Tekvin, 28/16. 
781 Sinanoğlu, a.g.t., s.125.  
782 I.Krallar, 11/42, 43. 
783 Blech, Nedenleri ve Niçinleriyle Yahudilik, s. 126, 127. 
784 Sarıkçıoğlu, a.g.e., s. 261. 
785 Blech, Nedenleri ve Niçinleriyle Yahudilik, s. 127. 
786 MacDonald, a.g.e., I/585. 



 

 

 

110 

 

denmiştir.787 Hem hakiki hem sahte peygamberler “nebi” olarak isimlendirilmiştir.788 

Yehova, Tanah’ta sahte peygamberlerin kendi adına yalan yere peygamberlik iddia 

ettiklerini; onları kendisinin göndermediğini ve onlara peygamberlik etmeleri için hiçbir 

şey buyurmadığını söylemiştir.789  

Her iki peygamber grubu da ilham ve misyona sahip olma iddiasında 

bulunmuşlardır. Tanrı, sahte peygamberlerin yaptıklarına karşılık onlara uyulmamasını 

emrederek, onları kendisinin göndermediğini belirtmiş,790 sahte peygamberlere karşı 

öfkesini göstermiştir.791 Sahte peygamberler ile gerçek peygamberlerin birbirlerinden 

kolayca ayırt edilemeyeceğini, bunun sezgiyle anlaşılabileceği belirtilmiştir. Hakiki 

peygamberlerde sahte peygamberlerde bulunmayan ahlakî bir din anlayışı ve tebliği söz 

konusu olmuştur.792 Sahte peygamberler genellikle son dönem peygamberler zamanında 

ortaya çıkmıştır.793 

 Sahte ve gerçek peygamberleri ayırt edici ölçütler tek başına 

değerlendirilmemelidir. Tek bir konu, ölçüt olarak alınırsa bazı güçlüklerle karşılaşılabilir, 

hiç biri tek başına yeterli olmayabilir. Bazen gerçek peygamberin de başına sahte 

peygamberlerin özelliklerinden sayabileceğimiz şeyler gelmiş ve ahlaki olmayan bazı 

davranışlarda bulunmuşlardır. Hoşea’nın bir fahişe ile evlenmesi,794 Yeremya’nın kralla 

konuştuklarını kralın ona yalan söylemesini istemesi ile muhafızlara yalan söylemesi795 

örnek olarak gösterilmiştir. 

Sahte peygamberlerin özellikleri, mesajları ve şahısları ile ilgili olmak üzere iki 

şekilde gruplanmıştır. Gruplara ayırmanın faydası ise gerçek peygamberleri sahte 

peygamberlerden ayırt etmede mesajlarıyla ilgili ölçütlerin yetersiz kalınması durumunda 

şahsiyete bağlı ölçütlere bakılarak gerçek peygamberin ayırt edilmesi olmuştur.796 

                                                
787 I. Krallar, 18/19, 26- 29; Yeremya, 2/8; 23/13. 
788 Harman, a.g.m., s. 145. 
789 Yeremya, 14/14; 23/21, 32. 
790 Yeremya, 14/14, 15;  23/21, 32. 
791 Hezekiel,13 Yeremya, 14/15- 16. 
792 Harman, a.g.m., s. 146, 148. 
793 Gürkan, a.g.e., s. 100. 
794 Hoşea, 3/1- 5. 
795 Yeremya, 38/14- 28. 
796 Sinanoğlu, a.g.t., s. 95. 



 

 

 

111 

 

Sahte peygamberlere inanan kimseler, peygamberliğin aslına inandıkları için onlara 

tabi olmuşlardır. Onlar, gelen peygamberin sahte mi yoksa hakiki mi olduğunu 

araştırmamışlardır. Hâlbuki insanlar bunu araştırmak zorundadırlar.797 

Sahte peygamberlerin mesajları ile ilgili ölçüt; başka Tanrılara kulluğa davet etme, 

verdikleri haberin gerçekleşmemesi, iyimser tavırla selameti müjdelemeleridir. Yalan 

söylemeleri,798 zina etmeleri,799 içkiye düşkün olmaları,800 hırsızlık yapmaları,801 

hilekârlıkta802 bulunmaları da şahsiyetleri ile ilgili ölçütleridir.803  

Yahudi inancında sahte peygamberlerin özelliklerini birkaç başlık altında 

değerlendirebiliriz: 

4.a. Yehova’dan Başka Bir Tanrı’yı Rab Edinme 

Başka tanrılara kulluğa davet etmek yalancı peygamberlerin en büyük özelliği 

olarak Tanah’ta geçmiştir. İsrailoğullarını Baal’e tapınmaya çağıran peygamberler, bu tür 

sahte peygamberler arasında zikredilmiştir.804 Tesniye kitabında bu durum şu şekilde ifade 

edilmiştir; “Aranızdan bir peygamber ya da düş gören biri çıkarsa, bir belirtiyi ya da 

şaşılası bir olayı önceden bildirirse, Bilmediğiniz başka ilahlara yönelip tapınalım derse, 

söz ettiği belirti, şaşılası olay gerçekleşse bile, o peygamberi ya da düş göreni 

dinlememelisiniz. Tanrınız Rabb kendisini bütün yüreğinizle, bütün canınızla sevip 

sevmediğinizi anlamak için sizi sınamaktadır. Tanrınız Rabbin ardınca yürüyün, O’ndan 

korkun. Buyruklarına uyun, O’nun sözüne kulak verin. O`na kulluk edin, O’na bağlı 

kalın”805 Tanah’ta halkın Baal’e tapınmasını isteyen sahte peygamberlerden 

bahsedilmiştir.806 Tanrı, sahte peygamberlerin bazı alamet ve mucizeler göstermesine 

müsaade etmiştir. Bunun sebebi ise Tanrı’nın halkının sadakatini denemek 

istemesindendir.807 

                                                
797 el- Mağribi, Samuel b. Yahya, Yahudiliği Anlamak, Çeviren: Osman Cilacı, İnsan Yayınevi, İstanbul, 
1995, s. 47. 
798 I. Krallar, 22/5- 28; Yeremya, 23/16- 32; Hezekiel, 13/17, 19; Mika, 3/11; Zekeriya, 13/14. 
799 Yeremya, 23/14; 29/23. 
800 Yeşaya, 5/11- 12; 28/7- 8; Mika, 2/11. 
801 Hezekiel, 22/25. 
802 Yeremya, 6/13. 
803 Sinanoğlu, a.g.t., s. 95. 
804 Uğur, a.g.t., s. 220; Harman, a.g.m., s. 145; I Krallar, 18/19- 26; Yeremya, 2/8, 23/13.  
805 Tesniye, 13/1- 4. 
806 Yeremya, 2/ 8, 26, 27; 23/13; 32/32- 35. 
807 Tesniye, 13/1- 3. 



 

 

 

112 

 

Sahte peygamberler Baal adına peygamberlikte bulunurken aynı zamanda halkı 

etkilemek için Yahova’nın adını kullanarak faaliyetlerde bulunmuşlardır.808 Yahova’nın 

adını kullanır ise sahtekârlığının anlaşılmayacağını sanmışlardır. Bu noktada gerçek 

peygamberi ayırıcı kıstas, şahsiyet olmuştur.809 

4.b. Verdikleri Haberin Gerçekleşmemesi 

Sahte peygamberlerin ikinci özelliği, verdikleri haberin gerçekleşmemesi olarak 

görülmüştür.810 Bu haberin ölçüt oluşturabilmesi için sonucunun görülebilecek bir sürede 

gerçekleşiyor olması gerekmektedir. Eğer belirli bir süre ile sınırlı olmazsa bunun ölçüt 

olması mümkün görülmemiştir. Gerçekleşip gerçekleşmeyeceğini bilemeyeceğimiz bir şey 

ölçüt olarak kabul edilemez.811 Tanah’ta bu konuya açıklık getirebilecek örnekler 

bulunmaktadır; Tsedikaya ve peygamber arkadaşları İsrail kralı Ahab’ın Suriye ile 

yapacağı savaşta kazanacaklarını söylemiştir. Peygamber Mikaya ise kralın hoşnut 

olmayacağı sahte peygamberlerin aksine konuşmuştur. Sonuçta peygamber Mikaya’nın 

sözleri gerçekleşmiş ve bunu dinleyen herkes olayı müşahede etmiştir.812 Peygamberlerin 

sahte oluşu yakın zamanda verdikleri haberin gerçekleşmemesi ile ortaya çıkmıştır. Örnek 

verilen olayda Tanrı, sahte peygamberlerin ağzına yalancı ruh koyarak onları aldatacağını 

söylemiştir.813 Yeşaya yalancı peygamberlerin rü’yette yanıldıklarını da söylemiştir.814 

Kutsal Kitap ön bildirisi gerçekleşmeyen peygamberin öldürülmesi gerektiğini ve kimsenin 

de onun lanetlemesinden korkmaması gerektiğini yazmıştır.815 

 Verilen haberin gerçekleşmemesinin iki ihtimali vardır; Tanrı ile bağlantısı 

olmadığı için haberin gerçekleşmesinin zayıf bir ihtimal olması, diğeri ise Tanrı’nın bizzat 

sahte peygamberin sözünün doğru çıkmaması için yalancı ruhun ağzına konması ile yanlış 

bir yöne yönlendirilmesidir.816 Yalancı rü’yet için Hezekiel şunları söylemiştir; “Egemen 

Rabb şöyle diyor: Hiçbir görüm görmemiş ama kurdukları hayaller uyarınca davranan 

akılsız peygamberlerin vay başına!”817 Hezekiel, insanlara ‘rabbin sözü’dür diyerek 

                                                
808 I. Krallar, 22/5- 28; Yeremya, 23/16- 32; Hezekiel, 13/17, 19; Mika, 3/11; Zekeriya, 13/14. 
809 Sinanoğlu, a.g.t., s. 95. 
810 Tesniye, 18/21- 22. 
811 Harman, a.g.m., s. 145; Sinanoğlu, a.g.t., s. 93. 
812 I. Krallar, 22. bab. 
813 I. Krallar, 22/23. 
814 Sinanoğlu, a.g.t., s. 91. 
815 Tesniye, 18/ 20- 22. 
816 Sinanoğlu, a.g.t., s. 90. 
817 Hezekiel, 13/1- 3. 



 

 

 

113 

 

falcılık yapanları yalancılıkla suçlamıştır.818 Mika, Tanrı adına yalan söylediklerinden 

bahsetmiştir.819 

 Bununla birlikte Yahova, halkının kendine sadık olup olmamasını sınamak için 

sahte peygamberlerin bazı sözlerini gerçekleştirmiş, rüyaları vaki olmuştur. Çünkü önemli 

olan kehanetlerin gerçekleşmesi değil, bir olan Tanrı Yahova’ya inanmak olmuştur.820 

İsrailoğullarının imanlarının sınanması için bazen de sahte peygamberlerin mucize 

gösterdikleri de olmuştur.821  

Sahte peygamberlerin asılsız haber vermesine, Tanrı Yahova adına konuşması 

örnek olarak gösterilmiştir. Tesniye kitabında Rabb Yahova şöyle buyurmuştur; “Ancak bir 

peygamber kendisine söylemeği emretmediğim bir sözü küstahça benim ismimle söyler 

yahut başka ilahların ismi ile söylerse, o peygamber ölecektir.”822 İbn Meymun, insanlara 

ait olan bu iddiayı “nomoi” olarak yani “beşer yapımı” olarak isimlendirmiştir. Peygamberi 

vahyin ispata ihtiyacı olmazken beşer yapımı vahiy de ise ispata ve kanıta ihtiyaç 

duymuştur.823 

4.c. Ahlaksız Olmaları 

 Sahte peygamberlerin sarhoş ve içki düşkünü oldukları Tanah’ta yazılmıştır.824 En 

büyük ahlaksızlıkları ise yalan söyleyip halkı yanlış yönlendirmeleridir.825 Hakiki 

peygamberler, sahte peygamberlerin bu davranışları ile halkı kötü yola sevk ettiklerini 

belirtip şikâyet etmişlerdir.826 

Yeremya kitabında sahte peygamberlerin ahlaksızlık içinde oldukları ve cinsel 

sapıklık içinde yaşadıkları söylenmiştir.827 Başkalarının sözlerini çalıp kendi sözleri gibi828 

                                                
818 Hezekiel, 13/6- 7. 
819 Mika, 3/11. 
820 Tesniye, 13/1- 3. 
821 Uğur, a.g.t., s. 220; Tesniye, 13/1- 3. 
822 Tesniye, 18/20, 20- 23. 
823 Doğan, a.g.t., s. 157. 
824 Yeşaya, 28/7- 8; 5/11- 12. 
825 Harman, a.g.m., s. 146;  Mika, 2/11; Yeşaya 9/15- 16; Yeremya, 23/25- 28. 
826 Yeremya, 23/14. 
827 Yeremya, 23/9- 15; 29/22- 23. 
828 Yeremya, 23/ 31. 



 

 

 

114 

 

söylemişlerdir.829 Toplum içinde bozgunculuk yapmış, halkın hazine ve kıymetli eşyalarını 

çaldıkları dahi olmuştur.830 

 Hezekiel, sahte peygamberlerin rü’yete muhatap olduklarını söyleyerek yalancılık 

yaptıklarını söylemiştir. Yeremya da sahte peygamberlerin haksız kazanca düşkün ve 

işlerinde hilekâr831 olduklarını söylemiştir.832 Fala bakan sahte kadın peygamberler de 

çıkmıştır. Tanrı, sahte kadın peygamberleri de azapla tehdit etmiştir.833  

4.d. Aşırı İyimser Olmaları 

Halkın sevgisini, ilgisini ve iltifatını kazanabilmek için halkın hoşuna gidebilecek 

yalan sözlerde bulunmuşlardır. Bu ölçüt, diğer ölçütlerden farklı bir konumdadır. Bu ölçüt 

hakiki peygamberlerin cemaatleri ile ilgili ilişkilerini göz önüne alarak 

değerlendirilmelidir. Sadece kendilerine ait rü’yetlere dayanarak insanları boş emellere 

sevk etmişlerdir.834 Halk, kulağına hoş gelen sözlerin ardınca gitmiş, gerçek 

peygamberlerin uyarılarına, Tanrı’nın azabına uğrayabilecek telkinlerine835 kulak 

asmamışlardır. Gerçek peygamberler, sahte peygamberlerin bu anlatışları ile halkın 

içindeki kötülükleri arttırdıklarından şikâyet etmişlerdir.836 Sahte peygamberler insanlara 

daima Tanrı’nın kendilerine selameti müjdelediğini haber vermiştir. Yeremya, sahte 

peygamberlerin bu özelliklerini şöyle açıklamıştır; “Üzerinize kötülük gelmeyecek diyorlar. 

Çünkü Rabbin meclisinde kim durdu ki, görsün ve O’nun sözünü işitsin. Kim O’nun sözünü 

iyi dinleyip işitti? İşte Rabbin kızgınlığı, O’nun kasırgası, buran kasırga çıktı. Kötülerin 

başına patlayacak.”837  Sahte peygamberler Tanrı’nın meclisinde bulunmadıkları halde 

insanları boş vaatler ile aldatmıştır.838 Gerçek peygamberler ise her türlü zorluğun 

karşısında göğüs germişler, tehlikeler karşısında kaçmamışlardır.839 Mika da gerçek 

olmadığı halde insanları selametle kandırdıklarından bahsetmiştir.840  

                                                
829 Sinanoğlu, a.g.t., s. 91. 
830 Harman, a.g.m., s. 146;  Hezekiel, 22/25. 
831 Yeremya, 6/13. 
832 İnci, a.g.t., s. 15. 
833 Hezekiel, 13/17- 23. 
834 Yeremya, 23/16- 17; Hezekiel, 13/10, 16; Mika, 3/5. 
835 Yeremya, 23/17- 22. 
836 Yeremya, 23/14, 18, 22. 
837 Yeremya, 23/17- 22. 
838 Yeremya, 23/18, 22; 28/15- 16. 
839 Harman, a.g.m., s. 148. 
840 Mika, 3/5. 



 

 

 

115 

 

Sahte peygamberlerin özellikleri hakiki peygamberler için bir ölçüt oluşturmuştur. 

Başka tanrılara tapan, ahlaksız, putperest, kötülük yapanları teşvik eden, şaşırmışları 

destekleyen, bozgun yerine daima selamet haberleri veren, birbirlerinden çaldıkları rü’yet 

ve kehanetleri kullanan kişiler sahte peygamberler olarak kabul edilmiştir.841 

İbn Meymun, peygamberlik iddiasında bulunan kimsenin gerçek mi yoksa yalan mı 

söylediğini anlayabilecek bir testten bahsetmiştir. Testte, peygamber olduğunu söyleyen 

kişinin mükemmel olup olmadığı araştırılır, hareketleri dikkatlice incelenir, yaşam tarzı 

sorgulanır. En çok dikkat edilmesi gereken husus ise kişinin bedeni hazları reddedip 

reddetmediğidir. Bu bağlamda özellikle cinsel kirlenme, bedeni hazlara önem verme gibi 

zaaflara bakılmıştır.842 

Talmud da, sahte peygamberlerin özelliklerini şöyle sıralar; 1. Tanrı 

görevlendirmediği halde onun adına konuşmak, bunun örneği Tsedekiya’dır.843 2. 

Tanrı’nın başkasına verdiği görevi kendisine verilmiş gibi göstermek, bunun örneği 

Hananya’dır.844 3. Başka ilahlar adına konuşmak, buna örnek de Baal peygamberleridir.845 

Mendelsohn, ölçüsünü Tesniye 13/6’ya dayandırılarak şunları sıralamıştır. Eğer bu 

üç husus gerçekleşmemişse, o kişi sahte peygamberdir. 

1. Dini ve ahlaki yön, 2. Şeriata uygunluk, 3. Musa’ya mutabakat.846 

Sahte peygamberlerin cezalandırılması meselesinde ise Tanah, onların öldürülmesi 

gerektiğini bildirmiştir.847 Bu öldürülme taşlanma şeklinde olmalıydı. Tanah’ta İlyas 

nebinin emriyle 450 Baal, 400 Aşera peygamberinin öldürüldüğü yazılmıştır.848 Bunun 

dışında Kral Yehu’da bütün Baal peygamberlerini öldürtmüştür.849 Bu olayların dışında 

Tanah’ta sahte peygamberlerin öldürülme hadisesini görmemekteyiz.850 Ayrıca Yehova, 

sahte peygamberlikte bulunan kimsenin öz anne ve babası tarafından bedeninin 

                                                
841 Sinanoğlu, a.g.t., s. 92. 
842 Doğan, a.g.t., s. 158. 
843 Tesniye, 18/20; I. Krallar, 22/11. 
844 Yeremya, 28/2- 17; Harman, a.g.m., s. 147. 
845 Harman, a.g.m., s. 147. 
846 Tesniye, 13/1- 6; I. Krallar, 18/19- 40;  II. Krallar, 10/18- 28; Tesniye, 13/1- 5.  
847 Tesniye, 13/1- 6. 
848 I. Krallar, 18/19- 40. 
849 II. Krallar, 10/18- 28. 
850 Harman, a.g.m., s. 148. 



 

 

 

116 

 

deşileceğini söylemiştir. Bunun ardından yalancı peygamber korku ve utançtan kılık 

değiştirmiştir. 851 

C) Nebiler 

Nebilik müessesesi, Tanrı’nın isteklerini yine Tanrı’nın istediği kişilere iletmesine 

dayandırılmıştır. Nebiler, İsrail krallığının yıkılmasından kısa bir süre önce ortaya çıkmış 

ve Yahuda krallığının yıkılmasından yüz yıl sonra da ortadan kalkmıştır. Nebiler, üç yüz 

yıl kadar süre zarfında kralları ve İsrail halkını yönetmişlerdir.852 Nebiler, özellikle İsrail 

halkının mutsuz ve umutsuzluk günlerinde onlara Tanrı’nın ilhamı ile gerçek yolu 

göstermişlerdir.853 Tanah, Ben-i İsrail’e gündelik meselelerinde yol gösterenlerin nebiler 

olduğunu yazmıştır.854  

Kenanîlerde bulunan “nebi”lik eski Türklerdeki Şâmanizm'e benzerken nebi de 

Şâmanlara benzemektedir. Nebiler kendilerinden geçerek hastaları iyileştirirler, 

gelecekten bilgiler verirler ve cinleri kovarlardı.855 Şâmanın asli görevleri ile Tanrı 

elçisinin görevleri arasında benzerlikler bulunmuştur. Kırgızlar, Şâmanlarına 

“Faghinunun” adını vermiştir. Bu kelime ise “Allah’ın Peygamberi” anlamına gelen 

kelimenin bozulmuş halidir. Bu da ilk Şâmanın peygamber/nebi olma ihtimalini 

güçlendirmiştir.856 Zamanla, Ben-i İsrail’de nebi olarak adlandırılan ve Kenanîler’e 

benzeyen bir sınıf oluşmuştur.857 Bu nebilere, halktan kendini tamamı ile ayırmış kâhinler 

sınıfı da denmiştir.858 

Daha öncede bahsetmiş olduğumuz grup halindeki nebilerin de şaman ve 

büyücülere benzediği söylenmiştir. Bu nebilerin Frigya, Fenike ve Grek peygamberlerine 

benzediğini hatta onlardan Ben-i İsrail’e geçtiği iddia edilmiştir. Çünkü Frigya ve Fenike 

peygamberliğinin temelinde vecd hali bulunmaktadır. Grek peygamberliğinin temelini ise 

                                                
851 Zekeriya, 13/1- 6. 
852 Besalel, Yahudi Tarihi, s. 48. 
853 Aydın, Mehmet, Dinler Tarihine Giriş, s. 129. 
854 Örs, Hayrullah, Musa ve Yahudilik, Remzi Kitabevi, İstanbul, 1999, s. 226. 
 Şâmanizm: Bazı kaynaklarda Türklerin dini şeklinde geçen Şâmanizm, bir din değildir. Şâmanizm, 
yüzyıllarca muhtelif dinlerin etkisinde kalmış bir karışımdır. Şâmanizm, bir vecd tekniğidir. Aydın, Mehmet, 
“Şâmanizm”, Ansiklopedik Dinler Sözlüğü, s. 727. 
 Şâman (Tâltos): Chaman kelimesi Mançu-Tunguz kökünden gelen “Bilen kişi” anlamına gelen bir 
kelimedir. Şâmanın belli başlı dört faaliyeti vardır: 1. Ruh çağırmak, 2. Tedavi, 3. Büyü, 4. Kehanet. Aydın, 
Mehmet, “Şaman (Taltos)”, Ansiklopedik Dinler Sözlüğü, ss. 726- 727. 
855 Örs,  a.g.e., s. 225. 
856 Aydın, Mehmet, “Şaman (Taltos)”, Ansiklopedik Dinler Sözlüğü, ss. 726- 727.  
857 Örs, a.g.e., s. 225. 
858 Aydın, Mehmet, Dinler Tarihine Giriş, s. 129.  



 

 

 

117 

 

kolektiflik oluşturmuştur. M..Ö. XI. yy.da İsrail nebilerinde her iki özelliğinde bulunması o 

kültürlerin bir devamı olduğu fikrinin ortaya atılmasına yol açmıştır. Bu konuya itiraz ise 

şu noktada olmuştur; Fenike peygamberlerinin vecd hali onları kanlı bir gösteriye itmiştir. 

Bu tür davranışlar İsrail’de M.Ö.IX. yy.da ortaya çıkmış859, M.Ö. XI. yy.da bu hareketler 

görülmemiştir. Amos ve Hoşea o yüzden bu tür nebilerden olmadığını sık sık 

belirtmişlerdir.860 Gerçek İsrail nebilerine hem ruh hem kelam birlikte gelirken, bu tür 

nebilere sadece ruhun geldiği ifade edilmiştir.861 

Nebiler; dini, ahlaki ve siyasi konularda etkinlikte bulunmuşlardır. Nebiler, ahlaki 

yozlaşmadan dolayı İsrail halkına, Tanrı’nın kendilerinden dindarlıktan ziyade ahlaklı 

olmalarını istediğini bildirmiştir. Nebilerin en büyük özelliklerinden birisi de Tanrı’ya 

imanla birlikte insanların kendi aralarındaki münasebetlerinde ahlaklı olmalarını 

istemesidir. Nebilere göre ahlak, bireysellikten daha çok toplumsal bir unsur olmuştur. 

Nebiler, yüksek konumlara gelen kişilerin mevkilerini kendi çıkarları için kullanmalarına 

karşı çıkmışlardır.862 Nebilerin, kültlerle yakın alakaları olmuştur. Nebiler, kültlerin icra 

edildiği yerlerde yaşamışlardır.863 

Rabb, İsrail halkının günah ve çöküntü dönemlerinde nebileri aracılığı ile onlara 

seslenmiştir. Nebiler, Tanrı’nın ağzı gibi olmuşlardır. Nebiler, putperestlik, cinsel 

ahlaksızlık ve çeşitli günahlara karşı insanları tövbeye ve yeniden Rabbe uymaya davet 

etmişlerdir. Bazı nebiler öncelikle İsrail’e bazıları da Yahuda’ya gelmiştir. Bazı nebiler, 

her ikisine birden gelmiştir. İsrail krallığı Yahuda’ya göre daha kötü durumdaydı. O 

yüzden Tanrı, nebilerine mucize gösterirken, mesajını iletirken onunla sürekli birlikte 

olmuştur. Bu şekilde İsrail’in Tanrı’nın vereceği ceza karşısında herhangi bir bahanesi 

kalmamıştır.864 

 Klasik nebiler ile önceki dönem nebileri arasındaki farklardan olan şeylerden biri 

de grup halinde nebilik yapılıyor olmasıdır. İlk dönem nebilerinden özellikle Samuel, İlya 

ve Elişa nebi grupları ile birlikte nebilikte bulunmuşlar. Ama görevlerini yerine getirirken 

                                                
859 I. Krallar, 18/28. 
860 Amos, 7/14; Hoşea, 4/5; 6/5; 9/7- 8; 12/10. 
861 Harman, a.g.m., ss. 156- 157. 
862 Besalel, Yahudi Tarihi, ss. 48- 49. 
  Dinlerin ayırt edici unsurlarını oluşturan merasimler bütününe kült denmiştir. Kült, birtakım ibadetleri, 
kurbanları, törenlerin vs. her çeşit toplantılarını içine almıştır. Aydın, Mehmet, “Kült”, Ansiklopedik Dinler 
Sözlüğü, s. 439. 
863 Harman, a.g.m., s. 157. 
864 MacDonald, a.g.e., I/429, 430. 



 

 

 

118 

 

tıpkı diğer nebiler gibi tek başlarına hareket etmişlerdir. Klasik dönem nebileri ise genelde 

ferdî şekilde nebilik yapmışlardır. Her ne kadar yalnız başlarına nebilik yapmış olsalar da 

kitaplarında beraberlerinde bazı takipçilerin olduğunu ve sözlerini yazan yardımcılarının865 

bulunduğunu görmüşüzdür.866 

“İlk dönem nebileri”, genelde istikbale yönelik “kehanetler”de bulunurken “son 

dönem nebileri” ise halkı uyaran işlevlerde bulunmuştur.867 Bu özellikleri taşıyan nebi 

dönemleri, elbette diğerinden keskin bir çizgiyle ayrılmış değildir. Klasik nebilerin içinde 

de gelecekle ilgili kehanetlerde bulunan nebiler olmuştur. Yeşaya, kral Hizkiya’nın 

geleceği ile ilgili bilgiler vermiştir.868 Yeremya, dönemin kralı ile ilgili kehanette 

bulunmuş869 ve yalancı nebi Hananya’nın öleceğini bildirmiştir.870 

Nebilerin sözlerinde dikkat çekici olan husus ise, Musa şeriatı hakkında 

olmamalarıdır. Bunun sebebi ise o dönemlerde Musa şeraitini bilmemelerindendir. Tora, 

Babil sürgününden sonra ortaya çıkmıştır.871 

Tanah’ın Türkçe çevirilerinde Nebiim bölümündeki nebiler, “peygamber” olarak 

tercüme edilmiştir. Nebilere, peygamber denmemesi gerektiğini düşünen dinler tarihçiler 

de olmuştur. Çünkü Müslümanların anladığı şekliyle peygamber ve nebi sınıfı arasında 

hiçbir benzerlik bulunmadığı iddia edilmiştir.872 Biz de çevirilerden aldığımız pasajlar 

dışında İbranilerin kullandığı şekli ile “nebi” kelimesini kullanmaya gayret edeceğiz. 

İbrani Kanonik Kutsal Kitabı’nın (Tanah) ikinci bölümü “Nebiim”, “Önceki 

Nebiler” ve “Yazıcı Nebiler” olmak üzere iki gruptan oluşmuştur. Bu sınıflandırma basit 

bir kronolojik sisteme dayandırılmıştır. Sınıflandırma, Önceki Nebiler için “Popüler 

Nebiler”, Yazıcı Nebiler için ise “Klasik Nebiler” şeklindedir. Önceki Nebilerin sözleri 

nesilden nesile aktarılarak yazılmışken, Klasik Nebilerin sözleri kendileri yahut öğrencileri 

                                                
865 Yeşaya, 8/16; Yeremya, 36/4. 
866 Sinanoğlu, a.g.t., s. 135.  
867 Sinanoğlu, a.g.t., s. 135.  
868 Yeşaya, 37/1; 38/ 1. 
869 Yeremya, 32/4- 5. 
870 Yeremya, 28/16- 17. 
871 Örs, a.g.e., s. 227. 
872 Örs, a.g.e., s. 225. 
 “Neviim Rişonim, İlk Nebiler” olarak da zikredilmiştir; “Neviim Ahoronim, Son Nebiler” olarak da 
zikredilmiştir. 



 

 

 

119 

 

tarafından yazılmıştır. Kutsal Kitap’ta Musa’dan sonra klasik nebiler dönemine kadar olan 

İbrani nebilerinden sadece Yeşu’nun kendine ait kitabı bulunmaktadır.873  

1) İlk Nebiler (Nebiim Rişonim) 

Bu dönem, Musa’nın ölümünden sonra İsrail halkının vaad edilen topraklara 

yerleşme, krallıkların kuruluşu ve putperest kavimlerle yapılan savaşlar dönemidir. İlk 

peygamberler, Tanah’ta Yeşu, Hâkimler (Şoftim), I.-II. Samuel, I.-II. Krallar (Melahim) 

bölümlerinde adı geçen nebilerdir. 

Bu gruba giren nebilere “roeh”, “hozeh”, “Tanrı adamı”, gibi isimler verilmiştir.874 

Bu dönemde yaşayan nebilerin söylemlerinde “Milli Tanrı” fikri baskın olmuştur.875 

Musa’dan sonraki Yeşu ve Hâkimler devrini içine alan dönemde (yaklaşık olarak 

M.Ö. XII. ve XI. yüzyıllara tekabül etmiştir) Yeşu, Debora ve Gidyon nebilikte 

bulunmuştur.876 Yeşu’dan Samuel’e kadar olan dönem, karizmatik nebilik dönemi 

sayılmıştır.877 Yeşu öldükten sonra kavim ona verdiği sözde durmayarak Yehova’ya 

kulluğu bırakmıştır. İsrail halkı Baallere tapınmaya başlayınca Yehova kavme kızmış ve 

onları düşmanlarının eline vermiştir. Tanrı, İsrail halkına yeniden acıyarak hâkimlerini 

göndermiş, onları kurtarmıştır. Hâkimler döneminde iken İsrail halkı rahatlığa kavuşurken 

hâkimlerin ölümü ile Baal tanrılarına tapmaya -yine bir hâkim gelene kadar- 

başlamışlardır.878 Hâkimler İsrail halkına sürekli Yahova’ya boyun eğmelerini telkin 

etmiştir.879 Düşmanlarına karşı Yahova adına savaşmalarını istemişlerdir. Teologlar 

hâkimlerin bu özelliklerinden dolayı onları, Tanrı’nın üstünlüğünün ve egemenliğinin 

temsilcileri olarak tanımlamışlardır.880 

                                                
873 Shalom, a.g.md., EJ, XIII/1151. 
874 Shalom, a.g.md., EJ, XIII/1154. 
875 Gürkan, a.g.e., s. 77. 
876 Sinanoğlu, a.g.t., s. 117. 
877 Harman, a.g.m., s. 154. 
 Orijinal Kenan dini polidemonist Baalizmdir. Polidemonist Baalizm, çok ruhlu Baal kültürü anlamına 
gelmektedir. Bkz. Sinanoğlu, a.g.t., s. 101. Kenan dillerinde “efendi” anlamına gelmektedir. Putatapar Kenan 
kavimlerinin en önemli bereket tanrısıdır. Baale tapınma, İsrailoğullarının tek tanrılı dine girdikleri ilk 
dönemlerde büyük tehlike oluşturmuştur. Yahuda kralı Heskiyau ve Yoşia baal tapınaklarını yıkmış ama 
baale tapınma I. Bet-Amikdaş dönemi boyunca etkisini sürdürmüştür. Baselal, “Baal”, a.g.e., I/90. 
878 Hâkimler, 2/11- 23. 
879 Hâkimler, 5/23. 
880 Sinanoğlu, a.g.t., s. 79. 



 

 

 

120 

 

Hâkimler devrinde halk, rüşvet gibi yolsuzlukların yaygınlaşması ve sürekli 

savaşların sebep olduğu sorunlar yüzünden kendilerini yönetecek krallar istemiştir.881 Bu 

kriz sonrasında karizmatik liderlik olan hâkimler dönemi yerine krallık dönemine 

geçilmiştir.882 İstedikleri gibi krallar tarafından yönetilmişlerdir. Kral Süleyman’ın 

ölümünden sonra ülke Kuzey ve Güney krallık olarak ikiye ayrılmıştır. Devletin ikiye 

bölünmesi toplumun dini hayatını da sarsmıştır. Zaman geçtikçe krallıklarda Baal kültürü 

hâkim olmuş, monoteizmi savunan din adamları, nebiler öldürülmüştür. Nebilik, kuzey 

krallığında daha yaygın olmuştur. Gerek ferdi gerekse grup halinde nebilik oldukça 

fazladır. Güney krallığındaki nebilik kuzeydeki kadar olmamıştır.883 

1.a. Yeşu (Yeoşua - Yeşu b. Nun) 

Tahmini olarak M.Ö. XIII. yy. da yaşamıştır. Efraim kabilesinden Nun’un oğludur. 

İsminin anlamı “Yehova kurtuluş”tur.884 Agada’nın manevi takipçisidir.885 Mısır’dan 

çöllere gittikleri vakit Musa’ya yardımcı olmuştur. 

 Yeşu, ilk kez Amelekler ile savaşırken ortaya çıkmıştır. Musa, orduyu komuta 

etmesi için Yeşu’yu seçmiştir.886 Kenan toprakları ile bilgili toplamak için oraya giden ve 

döndüklerinde ise olumsuz propagandalar yapan kâşiflere karşı çıkmıştır. Musa’nın Sina 

Dağı’na çıkışında ve inişinde ona eşlik etmiş ve diğer zamanlarda ona yardımcı 

olmuştur.887 

Yeşu, Musa’nın en yakın dostlarından biri olmuştur. Musa’dan sonra İsrail halkının 

başına hem nebi hem yönetici olarak Yeşu geçmiştir.888 Askeri liderlik özelliğine de sahip 

olan Yeşu’nun asıl görevi Kenan diyarını işgal etmek ve yerleşmektir.889 Musa elini 

Yeşu’nun elinin üzerine koyması ile “hikmet ruhu” ile dolmuştur.890 Musa henüz hayatta 

iken Yeşu’nun halef olacağı Tanrı tarafından tayin ile belirtilmiştir.891 Ebal Dağı’nda Yeşu, 

Musa’dan almış olduğu şeriatın bir nüshasını taşlar üzerine yazmış ve şeriatı 
                                                
881 Sarıkçıoğlu, a.g.e., s. 257. 
882 Harman, a.g.m., s. 155. 
883 Harman, a.g.m., s. 158. 
884 MacDonald, a.g.e., I/113. 
 Agada: Anlatı anlamına gelmektedir. Mısır’dan çıkışın anlatılmasını amaçlayan hikâyedir. Ayrıntılı bilgi 
için bkz. Besalel, “Agada”, Yahudilik Ansiklopedisi,  I/38, 39. 
885 Besalel, “Yeoşua”, Yahudilik Ansiklopedisi,  III/779. 
886 Çıkış, 17/8- 16. 
887 Çıkış, 24/13; 32/17- 18. 
888 Sayılar, 28/15- 20. 
889 Tesniye, 3/21; 31/3- 8; Yeşu, 13. bab. 
890 Sayılar, 27/18- 20; Tesniye, 34/ 9. 
891 Sayılar, 27/18- 23; Tesniye, 31/7- 29. 



 

 

 

121 

 

İsrailoğullarına okumuştur.892 Yeşu’nun bu davranışı nebevi liderliğin devamı olarak 

nitelendirilmiştir.893 

Yeşu, aldığı kutsal görevi yerine getirirken Tanrı ona güçlü ve cesur olmasını telkin 

etmiştir.894 Kendisine verilen görevin büyüklüğü, süresi, önderlik ettiği halkın inatçılığı, 

dara düştüğünde peygamber ve nebilerine yaptığı baskılar, ruhsal rehberi olan Musa’nın 

yokluğu Yeşu’yu endişelendirmekteydi. Ama Rabb onu önce güçlendirmiş ve daha sonra 

göreve çağırmıştır. Yeşu’nun güçlü olmasının üç nedeni vardır: Tanrı’nın onun sürekli 

yanında olacağını ve yalnız bırakmayacağını bildirmiş olması,895 Tanrı’nın yasasına 

uyduğu takdirde zafere ulaşacağı,896 Tanrı’nın bizzat kendisinin Yeşu’ya önderlik 

edeceğini897 söylemesidir.898 

Yeşu İsrail’in başına geçtikten sonra Ürdün Nehri’nin kuzey doğusuna yönelmiştir.  

Yeşu’nun emri ile Şeria suları mucizevî bir yol ile geçilmiştir.899 Şeria Nehri’nin geçilmesi 

Musa’nın halkını Kızıldeniz’den geçirmesine benzetilmiştir.900 Yeşu bu olay sonrasında, 

gelecek kuşaklara Tanrı’nın İsrailliler’i Şeria Nehri’nin kuru toprakları üzerinden 

geçebilmesi için akışının durdurulduğunun kalıcı anısına Gilgal’da 12 taş diktirtmiştir.901  

Rabb, Yeşu’ya sünnetin yenilemesini emretmiştir. Mısır’dan çıkan tüm erkekler 

sünnet edilmiş olsalar da çölde geçen kırk yılın ardından sünnet gerçekleşmemiştir. 

Mısır’dan gelen sünnetli erkekler de ölmüşlerdi. Antlaşmayı yenilemek de Yeşu’nun 

vazifesi olmuştur.902 Sünnet, Ben-i İsrail’in dinsel birliğini Şeria’nın doğusunda sağladığı 

için Yeşu döneminde yapılmıştır.903 Yeşu, başka milletten olan kadın ve erkekler ile 

evlenilmesini yasaklamıştır.904 

                                                
892 Yeşu, 8/30- 35; Tesniye, 27. bab. 
893 Sinanoğlu, a.g.t., s. 118.  
894 Yeşu, 1/6, 7, 9. 
895 Yeşu, 1/6- 7. 
896 Yeşu, 1/7- 8. 
897 Yeşu, 1/9. 
898 MacDonald, a.g.e., I/272. 
899 Yeşu, 3/7; 4/23. 
900 Yeşu, 4/23: “Çünkü Allah’ınız Rab, biz geçinceye kadar önümüzden kurutmuş olduğu Kızıl denize yapmış 
olduğu gibi, Rab Erden sularını siz geçinceye kadar önünüzden kuruttu.”  
901 Yeşu, 4/1- 24. 
902 Yeşu, 5/2- 9. 
903 Örs, a.g.e., s. 155. 
904 Behar, Nisim, İbranilerin Öyküsü, Zvi- Geyik Yayınevi, İstanbul, 2001, s. 50. 



 

 

 

122 

 

 Filistin topraklarına Yeşu zamanında yerleşilmiştir.905 Yeşu’nun Kenan 

topraklarını fethedip yerleşmesi Yahudi mitoloji ve litürjisinde şerefli bir olay olarak yer 

almıştır.906  

Yeşu kitabında bazı ifadelere bakıldığında Yeşu neredeyse ikinci Musa konumunda 

zikredilmiştir. Yeşu’nun Şeria Nehri’nin sularını yarması ile Rabb, Musa’yı yücelttiği gibi 

Yeşu’yu da İsrail halkının gözünde yüceltilmiştir. Musa gibi Yahova ile görüşmüş olması 

da İsrail’in gözünde Yeşu’yu yüceltmiştir.907 

Yeşu ihtiyarladığında yöneticileri ve tüm halkı Şekem’de etrafına toplamıştır. 

Onlara, Tanrı’ya itaat ettikleri takdirde muzaffer olacaklarını, Tanrı’ya itaatsizlik edip 

başka milletlere karışıp onların inançlarını benimsediklerinde ise yenilgiye uğrayacaklarını 

bildirmiştir.908 Yeşu, halkı ve Tanrı ile bu antlaşmayı sağladıktan sonra tanık olsun diye 

büyük bir taş almış, onu tapınağın yanındaki fıstık ağacının altına dikmiştir. Bu tür taşlara 

“tanık- taşlar” denmiştir. Tanrı’nın taşta tecelli olduğuna inanılmıştır. Taş, Tanrı’nın 

varlığına işaret ve tanık olur, böylece bir anlaşma imzalanmış olur. Daha sonra bu taşlar 

Harran halklarının tapındığı taşlara dönüşmüştür.909 

Yeşu, fethettiği toprakların sınırları içinde 110 yaşında ölmüş ve Filistin 

topraklarına gömülmüştür.910 Yeşu’nun ölümünden sonra Musa’nın siyaseti devam 

ettirilmiştir. İsrail’in idarecileri halkın ileri gelenleri tarafından seçilmeğe başlanmıştır. 

Bazen kadınlar da bu makama gelebilmiştir.  

Yeşu’dan sonra İsrailoğulları tarihinde Hâkimler dönemi başlamıştır. Hâkimler 

ilahi ruh tarafından desteklenmiştir.911 Bu ilişkileri onlara dini bir yön kazandırmıştır. 

Dinler tarihçileri, Hâkimler için, “Yahova’nın üstünlüğünün temsilcileri rolünü 

oynamışlardır” demişlerdir.912  

                                                
905 Yeşu, 13, 24. 
906 Kurt, Ali Osman, Erken Dönem Yahudi Tarihi (Yahudiliğin Mimarı Ezra), IQ Kültür Sanat Yayıncılık, 
İstanbul, 2007, s. 126. 
907 Yeşu, 1/5, 17; 3/7; 4/14. 
908 Yeşu, 24/1- 28. 
909 Eliade, Dinler Tarihine Giriş, s. 233, 234. 
910 Yeşu, 24/29- 33. 
911 Hâkimler, 6/34; 11/29. 
912 Sinanoğlu, a.g.t., s. 119. 



 

 

 

123 

 

Yeşu, İslam bilginlerince hazırlanan Peygamberler Tarihi kitaplarında Yuşa bin 

Nun ismi ile yer almıştır. İstanbul’da adı ile anılan tepede makamı mevcuttur.913 

1.b. Gidyon (Gideon) 

 Gidyon Tanah’ta, hem Tanrı’nın sözcüsü hem de İsrail halkının kurtarıcısı olarak 

geçmiştir. Yahova, meleği ile ona seslenmiştir. Tanrı’nın onunla olduğunu bildirmiştir.914 

İsrail halkı Midyanlılardan gördüğü zulümler neticesinde Rabbe feryat etmiştir.915 İsrail 

halkına, Tanah’ta ismi verilmeyen bir nebi gelmiş ve Tanrı’nın nasıl Musa öncülüğünde 

Mısır’dan halkını çıkarıp zulümden kurtarmışsa onları da öyle Rabbin kurtaracağından 

bahsetmiştir.916 Bilinmez nebinin bu vaadinden hemen sonra tarih sahnesine Gidyon 

çıkmıştır. Tanrı, Gidyon’a “Bu kuvvetinle git ve İsrail’i Midyan’ın elinden kurtar”917 

demiştir. Bu yönleri ile Gidyon, Musa’ya benzetilmiştir.918 Gidyon, halkını Midyanilerden 

kurtardıktan sonra kırk yıl rahat içinde yaşamışlardır. Onun ölümünden sonra yeniden 

Baallere tapınmaya başlamışlardır.919 

 Din bilginleri Gidyon’un hâkimliğinin karizmatik bir yapıya sahip olduğunu, vahiy 

ve üstün güçlere haiz bir “Yahova adamı” olduğunu söylemişlerdir.920 

 Gidyon da kendisine görev verildiğinde ilk önce tereddüt edenlerden olmuştur. 

Melek ise Gidyon’a ona verilen görevin önemini hatırlatmış, kabul etmesini sağlamıştır.921 

Gidyon’un nebiliğinde Rabbin Ruhu üzerine inmiş ve o şekilde icraatlarda bulunmuştur.922  

 Gidyon’un babası Baal’e tapan putperestlerdendir.923 Gidyon’un pek çok karısı 

olmuştur, yetmiş oğlu vardır. Yaşlandıktan sonra ölmüş ve onu, Aviezerliler`e ait Ofra 

Kenti’nde babası Yoaş’ın mezarına defnetmişlerdir.924  

                                                
913 Ulucan, Yusuf, Kitab-ı Mukaddes (Tevrat-Zebur ve İnciller)Üzerine Bir Çalışma, Ozan Yayıncılık, 
İstanbul, 2006, s. 29. 
914 Hâkimler 6/12. 
915 Hâkimler, 6/7. 
916 Hâkimler, 6/8- 10. 
917 Hâkimler, 6/14. 
918 Çıkış, 3/9- 10: “… Ve şimdi gel ve benim kavmimi, İsrailoğullarını, Mısır’dan çıkarmak için seni 
Firavun’a göndereyim…” ; Çıkış, 3/13- 14. 
919 Örs, a.g.e., s. 165. 
920 Sinanoğlu, a.g.t., s.119. 
921 Hâkimler, 6/7- 16. 
922 Hâkimler, 6/33- 35. 
923 Hâkimler, 6/25. 
924 Hâkimler, 8/28- 32. 



 

 

 

124 

 

1.c. Samuel (Şimoel) 

 M. Ö. XI. yy.ın sonlarından VIII. yy.ın ortalarına kadar olan dönemdeki nebiler 

Samuel dönemi nebiler olarak zikredilmiştir. Bu dönemdeki nebiler; Samuel, Gad ve 

Natan’dır. Bu dönem nebilerin kendileri tarafından yazılan metinleri yoktur. Hâkimler 

dönemi gibi bu metinler de Deuteronomist kaynaktır.925 

Samuel bir “Tanrı adamı,”926 “gören,”927 “nebi”928 ve İsrail halkı üzerinde otorite 

sahibi “hâkim”929 olarak sıfatlandırılmıştır.930 Saul kral olmadan önce İsrail’de görev 

yapan son yargıç olmuştur. Samuel’in dünyaya gelişi mucizevî şekilde gerçekleşmiştir. 

Babasının adı Elkana’dır931 ve asil bir aileden gelmiştir.932 Annesi Hanna hiç çocuk 

doğurmamıştır. Şilo mabedinde eğer erkek çocuğu olursa onu hayatı boyunca rabbe 

adayacağına söz vermiştir. Hanna, bebeği doğunca adını “Tanrı duyar” (şemo El) anlamına 

gelen “Samuel” koymuştur; çünkü çocuk Rabb’den istenmiştir.933  Samuel sütten kesilince 

Şilo’daki mabede götürülmüş ve rahip Eli’ye annesi tarafından teslim edilmiştir.934 Samuel 

çocukluğunu mabette geçirmiş sürekli rahip Eli’ye yardımda bulunmuştur. Samuel, 

Harun’un kuzeni olan Korah’ın soyundan gelmektedir.935 

 Rabb ona bir gece Ahit Sandığı’nın yanında yatarken konuşmuş ve orada Samuel’e 

nebilik verilmiştir. Samuel, daha sonrada mabetle bağlantısını kesmemiştir.936 Mabette 

uzun süre yaşaması nedeni ile kültlerle hep alakası olmuştur.937 

 Samuel’e “gören” denmiştir. I. Samuel’in kitabında “Şimdi peygamber denilene 

önceleri gören denilirdi”938 ifadesi ile Samuel’e hem peygamber (yani nebi) hem de gören 

                                                
 Tevrat’ın 5. kitabıdır. Kral Yoşiya zamanında Mabet’te bulunan bu kitap kâhinler tarafından yazılmıştır. 
Cilacı, Osman, Dinler Ve İnançlar Terminolojisi, Damla Yayınevi, İstanbul, 2001, s. 94. 
925 Sinanoğlu, a.g.t., s.121 
926 I.Samuel, 9/8. 
927 I. Samuel, 9/9. 
928 I. Samuel, 3/19- 21; 9/9. 
929 I. Samuel, 8/4- 5. 
930 Shalom, a.g.md., EJ, XIII/1154. 
931 I. Tarihler, 6/27. 
932 Besalel, “Şemuel”, Yahudilik Ansiklopedisi,  III/676. 
933 MacDonald, a.g.e., s. 340. 
934 I. Samuel, 1. bab. 
935 Korah, Levili idi ama kâhin değildir; Çıkış, 6/18- 21; I. Tarihler, 6/22- 23, 28. 
936 I. Samuel, 3/1- 21. 
937 Sinanoğlu, a.g.t., s.121 
938 I.Samuel, 9/6- 10. 



 

 

 

125 

 

denildiği anlaşılmaktadır. Samuel döneminde nebilik yapan gruplar olmuştur. Vecd, coşku 

halinde nebilik yapan bu grubun başında Samuel olmuştur.939  

 Davut, kayınbabası Saul’ün kendisini öldürmek istediğinde Samuel’in yanına 

sığınmıştır.940 Bunun nedeni ise Samuel ile birlikte olan nebilerin yanına yaklaşmak 

istediklerinde kendilerinin de Tanrı’nın Ruhu’nun etkisi altına giriyor olmasındandı. Bu 

şekilde Davut’a bir şey yapamamışlardır.941   

 Nebi Samuel, Davut’un krallığından ilk önce tedirgin olmuştur. Çünkü Davut 

kızıldı. Bu durumun kana susamışlığın işareti olabileceğinden korkmuştur. Tanrı, Davut’un 

çok güzel gözleri olduğunu söyleyerek güvence vermiştir.942 Davut’un yalnızca (milletin 

gözleri olarak görev yapan) Sanhedrin’in onayını aldığında sadece öldüreceğini 

bildirmiştir.943 

Samuel, hâkim nebilerin sonuncusudur. Nebiliği süresince Musa gibi politik bir 

lider olmuştur.944 Monarşi döneminin başlangıcında nebilik yapmıştır.945 İsrail’in 

teokrasiden normal krallık sistemine geçişinde istemese de rolü olmuştur.946 Halkın 

kendilerine kral istemesi sonucu Saul’ü İsrailoğullarına kral olarak atamıştır. Samuel 

halkının başka tanrılara tapmasına karşı gelmiş ve onları yeniden İsrail’in Tanrısı 

Yahova’ya itaate çağırmıştır. Kötülüğe devam etmeleri sonucunda yok olacaklarını ihtar 

etmiştir.947 Kral Saul, Samuel’i iki kez hayal kırıklığına uğratmıştır. Saul’ün nebiyi 

beklemeden yakmalık sunuları sunması948 ve Amelek kralını kazandıkları savaşta 

öldürmemesidir949. 

                                                
939 I. Samuel, 19/20: “Ve Saul, Davut’u almak için ulaklar gönderdi; peygamber zümresinin peygamberlik 
etmekte ve Samuel’in baş olarak üzerinde durmakta olduğunu görünce, Saul’un ulakları üzerine de Tanrı’nın 
ruhu geldi ve onlar da peygamberlik ettiler.”  
940 1. Samuel, 19/18- 23. 
941 MacDonald, a.g.e., I/355- 356.  
942 I. Samuel, 16/12. 
 Sanhedrin (Sanhedrim): Yunanca Synedrion (bir konsil) kelimesinden gelen Sanhedrin, İsa zamanında 
Kudüs’te bulunan en yüksek hukuk kurumunu ve Yahudi konsilini ifade eder. Gündüz, “Sanhedrin”, a.g.e., s. 
332; 71 üyelik Sanhedrin’in kararları bütün İsrail için bağlayıcı kararlardı. Sanhedrin’in kararlarına uymayan 
hâkim, ölüm cezasına çarptırılırdı. Sanhedrin meclisi miladi 425’te kaldırılmıştır. Aydın, Mehmet, “Bet Din”, 
Ansiklopedik Dinler Sözlüğü, s. 104. 
943 Farsi, a.g.e., I/182. 
944 Uğur, a.g.t., s.219. 
945 Sinanoğlu, a.g.t., s.79. 
946 Örs, a.g.e., s. 170.  
947 I.Samuel, 11/14- 15; 12/6- 25. 
948 I. Samuel, 13/8- 14. 
949 I. Samuel, 15/32. 



 

 

 

126 

 

 Samuel’in tebliğinin en belirgin özelliği, halkı ve kralı mutlak manada Yahova’ya 

itaati emretmiş olmasıdır. Kral Saul’e söylediği şu sözler ile bunu açıkça ortaya 

koymuştur: “Rabb, kendi sözünün dinlenmesinden hoşlandığı kadar Yakmalık sunulardan, 

kurbanlardan hoşlanır mı? İşte söz dinlemek kurbandan, Sözü önemsemek de koçların 

yağlarından daha iyidir. Çünkü başkaldırma, falcılık kadar günahtır. Ve dik başlılık, 

putperestlik kadar kötüdür. Sen Rabbin buyruğunu reddettiğin için, Rab da senin kral 

olmanı reddetti.”950 

Talmud’a göre Samuel, Musa ve Harun kadar önemlidir. Bilginler Samuel’in 52 

yıllık ömründe on yıl İsrail’i tek başına, bir yılda Saul ile birlikte yönettiğini 

söylemişlerdir. Samuel öldüğünde ona duyulan derin saygıdan dolayı tüm İsrail halkı onun 

için yas tutmuştur.951 Samuel’i Ramat’a gömmüşlerdir. Bu yer Kudüs’ün kuzeybatısında 

Samuel’in de gömülü olduğuna inanılan yerdir.952 

Samuel’in ölümünden sonra Saul, cinci bir kadından, “En-dor’un büyücüsü”953 

Samuel’e danışmak için ruhunu yeniden çağırmasını istemiştir.954 Cinci kadın Samuel’in 

yerin altından çıktığını söylerken, bazı yorumcular kadının gördüğünün Samuel’in 

kişiliğine bürünmüş kötü bir ruh olabileceğini söylemişlerdir. Gerçekten Tanrı’nın 

Samuel’in görünmesine izin verdiğini düşünen yorumcular da olmuştur. Cinci kadın, diğer 

ruhları gördüğünde verdiği tepkiyi vermemiş Samuel’i gördüğünde dehşete kapılmıştır.955 

Metinde görülenin kesinlikle Samuel olduğu belirtilirken,956 ruh ertesi gün olacakları 

bildirmiş ve bu olaylar kesin bir şekilde gerçekleşmiştir.957 Bu sebeplerden dolayı görünen 

ruhun kesinlikle Samuel olduğu konusundaki ikinci görüş kabul edilmiştir.958 

1.d. Gad 

 Kral Davut ve Samuel zamanında yaşamıştır.959 Bu dönemde kralın yanında 

peygamberlik vazifesi yapan nebiler olmuştur. Bu nebiler, kralla sürekli irtibat halinde 

                                                
950 I. Samuel, 15/22- 23. 
951 I. Samuel, 25/1. 
952 Besalel, “Şemuel”, Yahudilik Ansiklopedisi,  III/677. 
953 Besalel, a.g.md., Yahudilik Ansiklopedisi,  III/676. 
954 I. Samuel, 28/7- 10. 
955 1. Samuel, 28/12. 
956 1. Samuel, 28/14. 
957 1. Samuel, 28/18- 19, 31/1- 6.  
958 MacDonald, a.g.e., s. 364. 
959 1. Samuel, 22. bab. 



 

 

 

127 

 

olmuş, neredeyse saray çalışanlarından sayılmışlardır. Hatta bundan dolayı “saray 

peygamberleri” olarak isimlendirilmelerine neden olmuştur.960  

Gad, nebi961 sıfatını taşımakla birlikte Davut’un “göreni”962 olarak da 

isimlendirilmiştir. Buradaki “gören” kelimesinin yerine “peygamber” veya “hozeh/ roeh” 

kelimeleri ile tercüme edilmesi gerektiğini söyleyenler olmuştur. Peygamberliği ifade eden 

hozeh ve roeh kelimeleri yerine kullanılan “gören” pek uygun görülmemiştir.963 Gad, kral 

Davut’u birçok işinde yönlendirmiştir. Davut’a Yahuda’ya dönmesini tavsiye etmiş,964 

kavmini saymasının yanlış olduğunu bildirmiş ve onu kınamıştır. Yapılan günahtan sonra 

Tanrı’dan gelebilecek olan üç beladan birini seçmesini istemiştir.965 Tanrı’ya sunu için 

mezbah inşa etmesini de bildirmiştir.966 Levililerin mabede bağlanması da Gad’ın 

öncülüğünde gerçekleşmiştir.967 

1.e. Natan 

Kral Davut zamanında yaşamış bir nebidir. Davut’un “göreni”968 olarak zikredilen 

bir diğer nebi de Natan’dır.969 Tanrı, Davut’a uyarılarını Natan acılığı ile bildirmiştir.  

Davut’un hükümdarlığındaki üç önemli kararda rol almıştır.970 Kral Davut, mabet 

inşa etmek istemiştir. Yahova, Natan aracılığı ile mabedi yapmamasını istemiştir. Çünkü 

Natan Yahova için yapılacak bu mabedin Davut’un zürriyeti tarafından inşa edeceğini 

iletmiştir.971  

Natan, kral Davut tarafından işlenen korkunç cinayete tanık olmuştur.  Kral Davut, 

komutanının karısı ile zina etmiş ve komutanını savaşın ön saflarına sürerek öldürülmesine 

neden olmuştur. Natan, kralın karşısına çıkıp güzel bir meselle günahını bildirmiş ve onu 

uyarmıştır.972 Aynı dönemde başka bir toplumda birinin kralla yüzleşmesi ve onu 

                                                
960 Sinanoğlu, a.g.t., s. 124. 
961 I. Samuel, 22/5. 
962 II. Samuel, 5/3. 
963 Harman, a.g.m., s. 132, 157. 
964 I. Samuel, 22/5. 
965 II. Samuel, 24/10, 11. 
966 II. Samuel, 24/18. 
967 Örs, a.g.e., s. 157, 158. 
968 “Gören”, Hozeh anlamı ile peygamberliği kasteden bir kelimedir. Türkçe’ye bu şekilde tercüme edilmiştir. 
Davut’un Gören’i ile kastedilen ise şudur; Natan’ın Davut’u sürekli doğru yolda olması için uyarması, Tanrı 
buyruğuna uyması yolunda telkinlerde bulunmasındandır. 
969 Sinanoğlu, a.g.t., s.124. 
970 Örs, a.g.e., s. 158. 
971 II. Samuel, 7. bab. 
972 II. Samuel, 12. bab. 



 

 

 

128 

 

suçlaması düşünülemezdi. Ancak Natan, günahkârla yüzleşmekten başka çaresinin 

olmadığını biliyordu. Öyküsü gerçek bir kahramanlık öyküsü olarak kabul edilmiştir. Krala 

yaptığı hatayı anlatmak için ondan bir konuda fikir danışması gerektiğini söyleyerek, eşsiz 

bir zekâ örneği sunmuştur.  Natan, suçlu ne kadar güçlü olursa olsun kötülüğe karşı 

susulmaması, korkulmaması gerektiğini göstermiştir. Tora der ki; mesajı daha da kuvvetli 

kılan Natan’ın uyarılarında başarılı olmasıdır. Kral haksız olduğunu kabul etmiş, af dilemiş 

ve Yehova tarafından affedilmiştir.973  

 Natan, Kral Süleyman’ın yağla meshedilerek kral ilan edilmesinde bizzat rol 

oynamıştır.974 Kral Süleyman zamanında da etkili bir nebi olmuştur. Natan, İsrail’i 

korumak adına manen ne uyumuş ne de uyuklamıştır.975 Natan’ın oğulları Azarya ve 

Zabud, kralın yanında üst düzeyde görev yapmışlardır.976 

Natan, kralın maiyetinde ona sadık bir nebinin dışında o kral günah işlediğinde 

uyaran, sorumluluklarını ifa etmesi için teşvik eden gerçek bir nebidir.977 

 Kral Süleyman öldükten hemen sonra krallık, Kuzey (İsrail) ve Güney (Yahuda) 

krallıkları olarak ikiye ayrılmıştır. Kuzey krallığı Asurluların M.Ö. 722 yılındaki işgaline 

kadar, Güney krallığı da M.Ö. 586’da Kudüs’ün düşüşüne kadar sürmüştür.978 

 Grup halinde nebilik yapmak, bu dönemin nübüvvet özelliklerinden olmuştur. Grup 

nebiliği, özellikle Kuzey krallıkta ön plana çıkmıştır. Samuel, İlyas ve Elişa gibi nebiler, 

bazen vecd ile bazen grup ile nebilikte bulunmuşlardır.979 Samuel ve Elişa gibi mabed 

kültüne yakın olan nebiler, kültle sürekli alakadar olmuşlardır.980 

 İsrailoğulları’nın birlikte yaşadıkları Kenanlılardan etkilendikleri bir gerçektir. 

Bereket tanrısı sıfatı Yahova’ya da atfedilmiştir. Kenan dini bayramları da İsrail dinine 

uyarlanmıştır. Gören ve vecde dayalı nübüvveti İsrailoğulları’nda da görmekteyiz diyenler 

                                                
973 Blech, Nedenleri ve Niçinleriyle Yahudilik, s. 118. 
974 I. Krallar, 1/11- 48. 
975 Farsi, a.g.e., I/461. 
976 I. Krallar, 4/5. 
977 Besalel, “Natan”, Yahudilik Ansiklopedisi,  II/439. 
978 Besalel, Yahudi Tarihi, ss. 19- 20, 48.  
979 I. Samuel, 10/5, 9- 13; I.Krallar, 18/46; II. Krallar, 3/15. 
980 I. Samuel, 9/11- 14; 13/8- 15; I. Krallar, 18. bab. 



 

 

 

129 

 

olmuşsa da bunun Tanrı’nın Ruhu’nun tesiri altında kalmış insanlarda görülebilecek 

normal bir davranış olarak görenlerde olmuştur.981 

Kuzey’in kralı Yerobeam, halkı Kudüs Mabedi’ne eğilim gösterir endişesi ile iki 

altın buzağı yaptırarak halkını putlara tapmaya teşvik etmiştir.982 Bu putları halk daha 

çabuk benimsesin diye kendilerini Mısır’dan çıkaran tanrılar olduğunu ilan ederek haccı da 

bu putlara yönlendirmiştir. Tora’yı yürürlükten kaldırmış, monoteist krallığı putperestliğe 

dönüştürmüştür.983 

Güneydeki Yahuda krallığı da tıpkı Kuzey krallık gibi zamanla Musa’nın getirdiği 

dinden ayrılıp putperestliğe yönelmiş, Tora’yı terk etmiştir. Bazı krallar Musa inancını 

ortadan kaldırmak için uğraşmıştır. M. Ö. 841 de tahta geçen Ahazya, Tora’dan Tanrı’nın 

kutsal isimlerini çıkarmış yerine put isimlerini koydurtmuştur. Kral Ahaz ve Kral Menaşşe 

Tora okumayı yasaklayıp nüshalarını tahrip ettirmiştir.984 

 Bu dönemde yaşayan nebiler hakkında fazla bilgimiz olmayanları kısaca 

tanıtacağız, bunlar: 

1.f. Şemaya (Schemai’ah)  

Güney krallığında, Kral Reheboam zamanında nebilikte bulunmuştur. Şemaya, 

krala Yahova’nın Kuzey krallık ile savaşa girmesini istemediğini985 söyleyerek krala 

uyarıda bulunmuştur.986 

1.g. İddo 
Güney krallıkta yaşamıştır. Kral Ahiya zamanında nebilikte bulunmuştur.987 

1.h. Azarya ve Odet 

Güney krallıkta nebilikte bulunan İsrail nebilerindendirler.988 Kral Asa zamanında 

yaşamışlardır. Azarya putperestliğe karşı mücadelede bulunmuştur. Onun nebiliği eski 

peygamberlere benzetilmiştir. Azarya’nın koyduğu şu prensip nebilerin ahlaki 

düşüncelerini temellendirmiştir: “Rabb ile birlikte olduğunuz sürece, O da sizinle birlikte 

                                                
981 Sinanoğlu, a.g.t., s. 130.  
982 Sarıkçıoğlu, a.g.e., s. 261. 
983 Adam, Yahudi Kaynaklarına Göre Tevrat, s. 82. 
984 Adam, Yahudi Kaynaklarına Göre Tevrat, s. 83. 
985 I. Krallar, 12/22- 24; II. Tarihler, 11/2. 
986 Sinanoğlu, a.g.t., s. 126  
987 II. Tarihler, 13. Bab. 
988 II. Tarihler, 15/8; 28/9. 



 

 

 

130 

 

olacaktır. O’nu ararsanız bulursunuz. Ama O’nu bırakırsanız, O da sizi bırakır.”989 

Krallığı putperestlikten arındıran Kral Asa, peygamber Azarya’dan güç almıştır. Azarya, 

krala “Güçlü ol, cesaretini yitirme. Yaptıklarınızın karşılığını alacaksınız” demiştir. 

Azarya, Odet’in büyük oğludur. Kralı yüreklendirmesi Asa’nın krallığındaki putları 

temizlemesini hızlandırmıştır. Ve içtenlikle nebinin sözlerine uymuştur. Rabb’in Azarya 

aracılığı ile vaat ettiği gibi Asa ödüllendirilmiş ve ülkesi barış içerisinde yaşamıştır.990 

Tanah’ta Odet ile ilgili iki yerde bahis geçmiştir. Odet, Azarya’nın babasıdır. Baba- oğul 

nebilikte bulunmuşlardır.991 

1.ı. Ahiya (Ahi’jah) 

Süleyman’dan sonra kral Yarovam zamanında Şilo’lu nebi Ahiya yaşamıştır.992 

Ahiya, elbisesini on iki parçaya yırtarak kral Yarovam’ın krallığının bölüneceği 

“kehanet”inde bulunmuştur.993 Yarovam’ın oğlu hastalanmış, kral karısını Ahiya’ya 

göndermiştir. Kralın karısı, Ahiya’ya giderken kılık değiştirmiştir.994 Ahiya’nın gözleri 

görmemektedir, Rabb kraliçenin yaklaştığını Ahiya’ya önceden bildirmiştir. Kraliçe 

geldiğinde Ahiya hemen onun kim olduğunu söylemiş, kendisinin kente girdiğinde 

oğlunun öleceğini bildirmiştir.995 Yarovam’ın ailesinin tüm üyelerinin öldürülmesi ile 

Ahiya’nın öngörüsü gerçekleşmiştir.996   

1.i. Yehu (Jehu) 

Kuzey krallıkta yaşamıştır. Kral Baaşa zamanında nebilikte bulunmuştur.997 

Baaşa’ya ve ailesine Yahova’nın onlara kızdığını ve tehditte bulunduğunu bildirmiştir.998 

1.j. Mikaya 

İmla’nın oğludur.999 Kuzey krallığında yaşayan bir nebidir. İsrail kralı işlerinde 

Mikaya’ya danışmıştır. Yahuda kralı Yehoşafat Suriye’ye saldırmak için İsrail kralı 

Ahav’dan askeri alanda yardım istemek için gelmiştir. Ama önce peygamberlere danışmayı 

                                                
989 Harman, a.g.m., s. 158; II. Tarihler, 15/2. 
990 II. Tarihler, 15/7- 19. 
991 II. Tarihler, 15/1, 8. 
992 I. Krallar, 12/15. 
993 I. Krallar, 11/26- 40. 
994 I. Krallar, 14/1- 4. 
995 I. Krallar, 14/5- 13. 
996 I. Krallar, 15/25- 27; 14/10, 14. 
997 I.Krallar, 16/1, 7, 12. 
998 Sinanoğlu, a.g.t., s. 127. 
999 I. Krallar, 22/9. 



 

 

 

131 

 

teklif etmiştir. 400 peygambere danışmışlardır. Sözü edilen bu peygamberlerin, Karmel 

Dağı’nda İlyas’ın karşısına çıkmamış olan dört yüz Baal peygamberleri olma ihtimali 

vardır.1000 Bu peygamber saldırı planını onaylamıştır. Yehoşafat bu peygamberlere 

güvenememiş danışabilecek başka bir peygamber olup olmadığını sormuştur. Mesajlarında 

Tanrı’nın sözünden ödün vermeyen ve bu yüzden de Ahav’ın nefret ettiği Mikaya 

çağrılmıştır. Mikaya’ya diğer peygamberlerin verdiği cevabı vermesi tavsiye edilirken 

Mikaya diğer peygamberlerle aynı cevabı vermiştir: “Saldır! Kazanacaksın. Çünkü Rabb 

onları senin eline teslim edecektir.” Ancak Mikaya’nın bu sözleri büyük ihtimalle alaycı 

bir üslupla söylenmiştir. Ses tonundaki küçümseme fark edilmiştir.1001 Ahav, bunu fark 

edince gerçeği söylemesini istemiştir.1002 Yalancı nebilerin içindeki en ateşli savunucu 

Sidkiya, Mikaya’nın kendileri için söylediği “Tanrı onların ağzına aldatıcı ruh koydu” 

sözlerinden sonra kalkıp Mikaya’ya tokat atmıştır. Ahav’ın ölümü ile Sidkiya’nın sahte bir 

peygamber olduğu ortaya çıkmıştır.1003 İsrail Kralı, Mikaya’ya öfkelenmiş ve onu 

cezaevine koydurtmuştur.1004 Ona cezaevinde yalnızca su ve ekmek verilmiştir.1005 

Ahav’ın krallığı boyunca danıştığı vaizleri ve nebileri olmuştur. Ahlaksız biri olan Ahav 

kendisine uyum sağlayacak vaizler ve nebiler bulmuştur.1006  

1.k. Gezgin Nebi ve Beytelli Yaşlı Nebi 

 Kuzey krallığın hükümdarı Yarovam, başka tanrılar için yaptırdığı sunakta iken 

Yahuda’dan gezgin bir nebi gelip gelecekle ilgili bir haber vermiştir.1007 Bu işin olacağı ile 

ilgili olarak da bir alamette bulunmuştur. Kral Yarovam gezgin nebiye kızıp yakalatmak 

için elini uzattığında eli kurumuştur. Kral pişman olup eski haline dönmek için yalvarmış, 

nebi de Tanrı’ya yalvarmış ve kral eski haline dönmüştür. Olaylara şahit olan çocuklar 

Beytelli yaşlı nebiye yaşananları anlatmıştır. Yaşlı nebi, gezgin nebiyi bulmuş ve 

kandırarak evine getirmiştir. Tanrı’nın sözünden çıkan gezgin nebiye Rabb kızmış ve onu 

aslanlara parçalatmıştır. Yaşlı nebi gezgin nebiye mezar yapmış ve onu gömmüştür. Kendi 

öldükten sonra da o nebinin yanına gömülmesini vasiyet etmiştir.1008 Yıllar sonra Yoşiya 

                                                
1000 MacDonald, a.g.e., I/438. 
1001 MacDonald, a.g.e., I/438. 
1002 I. Krallar, 22/7- 12, 13- 17. 
1003 I. Krallar, 22/24, 25. 
1004 I. Krallar, 22/31- 36. 
1005 II. Tarihler, 18/23- 26. 
1006 MacDonald, a.g.e., I/521. 
1007 I. Krallar, 13/1- 3; Nebinin yapmış olduğu öngörü, Davut soyundan Yoşiya adında bir kralın gelmesidir. 
1008 I. Krallar, 13/1- 32.  



 

 

 

132 

 

kral olunca putperestliği kaldırmıştır. Gezgin nebinin kehanetlerinin gerçekleştiğini idrak 

etmiş ve gezgin nebinin mezarını koruma altına almıştır.1009 

 Irving L. Jensen şöyle demiştir: “ Kral Yarovam, Yahudalı peygamberin ölümünde, 

tövbe etmediği takdirde kendi örneğini ve aynı yargıya uğrayacağını görmeliydi. 

Peygamber gibi, Yarovam da Tanrı tarafından yüksek bir konum için seçilmişti. Yine 

peygamber gibi, Yarovam da Tanrı’nın kendisinden ne istediğini biliyordu. Ama 

peygamber gibi kendisi de Tanrı’nın sözüne itaatsizlik etmiştir.”1010 

Bu dönemin en belirgin, dikkat çekici nebileri İlyas ve Elişa olmuştur. 

1.l. İlyas (Elia-Elijah-İlya -Eliya) 

 İlyas, Şeria Irmağı’nın doğusundaki Gilat’ın Tişbe kentindendir. İlyas’ın öyküsü 

yalnızca Krallar Kitaplarında yazılmıştır. İlyas, tüylü giysiler giyen ve beline deriden 

kuşak takan bir adamdır.1011 Ben-i İsrail’in, Tanrı’nın şeriatından kopup yavaş yavaş yanlış 

inançlara uymaya başladıkları bir vakitte doğmuştur. İlyas’ın soyu Harun’a 

dayandırılmıştır.1012 İlyas’ın bunlar dışında geçmişi ve ailesi hakkında fazla bir bilgiye 

sahip değiliz. Nebilik görevine nasıl çağrıldığını da bilmemekteyiz.1013 

Politeizmi teşvik eden Kral Ahab, Ahazya ve Yoram zamanında yaşamıştır. Baal 

putlarına tapmamaları için halkına telkinde bulunmuş ve dinini korumak için mücadele 

etmiştir.1014  

Kral Ahab, Baal için mezbah yaptırmıştır, İlyas bu davranıştan dolayı Yahova’nın 

ülkeye kıtlık vereceğini haber vermiştir. Halk, putperestliğin ülkeye ruhsal bir kuraklık 

getirmesine aldırmamışlar ama bunu simgeleyen fiziksel kuraklığa aldırmazlık 

yapamamıştır.1015 Ülkede kıtlık baş gösterince halk çok zor duruma düşmüştür. Bu durum 

İlyas ile Baal peygamberlerinin mücadelesine kadar ileri gitmiştir.1016 

İlyas, Tanrı’nın yönlendirmesi ile Sarefat’a gitmiştir. Dul bir kadın ile 

karşılaşmıştır. İlyas, kadından bir parça ekmek ve su istemiştir. Kadın bu istek karşısında 

                                                
1009 II. Krallar, 23/12- 20. 
1010 MacDonald, a.g.e., s. 424. 
1011 II. Krallar, 1/ 8. 
1012 Konuşkan, Saim, Tarihin Yahudi Boyutu, Esra Yayınevi, tsz, s. 49. 
1013 MacDonald, a.g.e., s. 430. 
1014 II. Krallar, 1/1–18. 
1015 MacDonald, a.g.e., I/430. 
1016 I. Krallar 18. Bab. 



 

 

 

133 

 

önce duraklamıştır çünkü yalnızca kendisine ve oğluna yetecek miktarda malzemesi vardır. 

Burada İlyas’ın mucizesi ile karşılaşırız. İlyas kadına yine de ekmek; yapmasını 

söylemiştir. Bunun üzerine kadının küpünden un, çömleğinden yağ eksilmemiştir.1017 

Kadının bu şekilde itaat etmesi, Tanrı’nın sözlerine uyanların ve ardınca gidenlerin 

hayatlarındaki ihtiyaçlarının karşılanacağının bir işareti olmuştur.1018 

Bir süre sonra dul kadının oğlu ölmüş ve İlyas çocuğun üzerine kapanıp Rabbe dua 

etmiştir. Çocuk mucizevî bir şekilde yeniden canlanmıştır.1019 

Karmel Dağı’nda Baal peygamberlerine karşı girdiği mücadelede, Tanrı’nın 

mucizevî yardımı ile başarı ile çıkmış, halk da asıl Tanrı’nın Yahova olduğuna dair 

tezahüratta bulunmuştur.1020 Bunun üzerine yağmur yağmış ve halk kıtlıktan 

kurtulmuştur.1021 İlyas’ın tebliğinin yegâne mesajı Yahova’ya iman ve O’na itaat 

olmuştur.1022  

Kraliçe İzabel, Baal peygamberlerinin öldüğünü duyduğunda İlyas’a kızmış ve onu 

öldüreceğini söylemiştir. İlyas, bunu duyunca Horev’e kaçmıştır. Bu dönemde kralın 

şerrinden gizlenmiş, öldürtmesinden çekinmiştir.1023 Halkına tebliği gizli gizli yapmış, 

inanmaları için mucizeler göstermiştir.1024 

 Horev Dağı’ndaki bir mağarada Rabb, İlyas’a görünmüştür. Rabb ona dağın önüne 

çıkmasını söylemesine rağmen İlyas mağaranın girişinde durmuştur. Bu olayın üzerine 

Rabb çok güçlü bir rüzgâr çıkarmış, dağları yarıp kayaları parçalamıştır. Ardından deprem 

olmuştur. Depremden sonra ateş çıkmıştır. Ama İlyas hiçbirinden sonra dışarı çıkmamıştır. 

Ateşten sonra ince yumuşak bir ses duymuştur. Peygamber bu sesin Rabbin sesi olduğunu 

anlamıştır. Bu sesten sonra mağaradan çıkmıştır.1025 Yorumcular, İlyas’ı baskı ve zorlama 

nasıl mağaradan çıkartamadıysa insanların da zorlama ile günahlarından 

döndürülemeyeceğini vurgulamışlardır. Ve böylesine bir zorlamanın yanlış olduğunu 

söylemişlerdir.1026 İlyas, halkına Tanrı’nın nerede bulunamayacağı ve nerede bulunmayı 

                                                
1017 I. Krallar, 17/8- 24.  
1018 MacDonald, a.g.e., I/431. 
1019 I. Krallar, 17/17- 24. 
1020 I. Krallar 18/39. 
1021 I. Krallar, 18/41- 46.  
1022 II. Tarihler 21/12- 15. 
1023 I. Krallar, 19/1- 4. 
1024 I. Krallar, 17/27- 46; Sarıkçıoğlu, a.g.e., s. 262. 
1025 I. Krallar, 19/9- 14. 
1026 MacDonald, a.g.e., I/434. 



 

 

 

134 

 

beklediği hakkında bilgiler vermiştir. İlyas, Tanrı’yı kasırganın büyüklüğünde, şimşek ve 

gök gürültüsünün görkeminde, doğanın bazı ürkütücü olayların da aramış. Sonunda 

Tanrı’nın içimizdeki sakin, küçük seste olduğu sonucuna varmıştır.1027  

 İlyas’ın, kendini Tanrı’nın vazgeçilmezi olarak gördüğü söylenmiş ve Rabb ona 

tek olmadığını anlatmak için Şam yakınlarındaki kırlara gitmesini emretmiştir. Orada üç 

kişiyi mesh etmekle görevlendirilmiştir. Hazael’i Aram kralı olarak mesh edecektir. 

Tanrı’nın sözünü dinlemeyen İsrail bu kral aracılığı ile cezalandırılmıştır. Ahav’ın evi 

üzerine Tanrı’nın yargısını getirecek Yehu’yu İsrail kralı olarak mesh etmiştir. Kendi 

yerine nebi olarak gelecek Elişa’yı mesh edecektir. Bu üç adam İsrail’deki putperestleri 

Tanrı’nın yasası gereği öldürmüştür.1028    

Kral Ahav, Navot’un bağını alabilmek için onu öldürtmüştür. Navot ve oğulları 

öldürüldükten sonra bağı almak için giden Ahav orada İlyas’ı görmüştür. Nebi onu 

hırsızlık ve cinayetle suçlamış ve başına gelecek felaketi haber vermiştir. Kendi soyundan 

gelen tüm hanedanının öldüreceğini, İzabel’in cesedini İsrail köpeklerinin yiyeceğini, 

Ahav’ın ailesinin ölenlerin cesetlerinin gömülmeyeceğini bildirmiştir.1029 

İlyas, toplumsal olarak da, adaletsizliğe karşı büyük mücadelelerde bulunmuştur. 

Toplumdaki adalet düzenini sağlamak için kral Ahab’a bile karşı tavır koyan bir nebi 

olarak karşımıza çıkmıştır. Bahçesini krala satmak istemeyen birini hileyle öldürüp 

bahçesini almaya çalışan kral Ahab’a karşı gelmiş, yaptıkları için Yahova’nın onu 

cezalandıracağını bildirmiştir.1030 

İlyas, Yahudilerin Kenan kültürünün tesiri altında kalıp dini sentezin etkisi altında 

kalmasından korkmuştur. Bu sentez politik ve sosyal durumu da istikrarsızlaştıracaktır. 

İlyas, bu sentezciliğe karşı en başta savaş açan nebilerden olmuştur.1031 

İlyas, yeni bir nebilik anlayışı getirmiştir. Ve bu anlayışın en büyük temsilcisi 

olmuştur. Kralın yanlış davranışlarını eleştirmiş ve ona karşı koymuştur. İbadetle ilgili 

şeyleri aslına döndürmeye çalışmış ve kötü adetlerden arındırmaya çalışmıştır. İlyas, vaiz 

nebilerin ilki olmuştur. İlyas’ın bu hali, dinin dejenere olmasından değil; nebiliğin olması 

                                                
1027 Blech, Nedenleri ve Niçinleriyle Yahudilik, s. 119.  
1028 I. Krallar, 19/15- 18. 
1029 I. Krallar, 21/1- 29. 
1030 I. Krallar 21/1- 27. 
1031 Aydın, Mehmet, Din Fenomeni, Din Bilimleri Yayınevi, Konya, 2000, s. 94. 



 

 

 

135 

 

gereken halinden kaynaklanmıştır. Yeni reformlar ortaya koydukça İlyas’ın üslubu daha 

çok sertleşmiştir.1032 

 İlyas, kral Ahazya’nın ölümüyle ilgili öngörüde bulunmuştur. Tanrı ve İlyas, 

Ahazya’nın geleceği ile ilgili soruyu putperest bir tanrıya danışmasından memnun 

kalmamış İlyas, Baalzevuv’a danışacakları için onları sert bir dille uyarmıştır. 1033 

 İlyas’ın görevini tamamlama ve Elişa’ya yerini verme vakti gelmiştir. Ama bundan 

önce Eriha, Beytel ve Şeria Irmağını ziyaret etmiştir. Bu ziyaret için Elişa da İlyas ile 

birlikte gelmeyi istemiştir. En son Şeria Irmağı’na geldiklerinde kendilerini elli nebi 

geriden izlemiştir. İlyas cübbesi ile suya vurmuş ve su ikiye ayrılmıştır. Kuru topraktan 

karşıya geçmişlerdir. İlyas, Elişa’yı yüreklendirmek için kendisinden bir istekte 

bulunmasını söylemiştir. Elişa’da ruhundan iki pay miras almak istediğini belirtmiştir.1034 

İki pay miras, ilk doğan oğlun hakkıdır. Bu da Elişa’nn İlyas’ın hizmetini almak istediğini 

göstermiştir. George Williams, Elişa’nın İlyas’tan daha çok mucizesinin olmasını bu 

isteğin yerine getirilmesi ile ilgili olduğunu söylemiştir.1035 İlyas ve Elişa ile Kuzey 

krallığında nebilik itibarını oluşturulmuş ve yaygınlaştırılmıştır.1036 

İlyas, geleneğe göre ölmeyen nebidir. Gökten alevli bir araba inerek onu alıp 

göklere götürmüştür.1037 Elişa, İlyas’ın ardından şu şekilde haykırmıştır: “Baba, baba, 

İsrail’in arabası ve atlıları!” İlahi misyonlar için birçok kez dünyaya geri gönderilmiştir. 

Ve yine Yahudi geleneğine göre, her sünnet törenini ve her Pesah (Hamursuz Bayramı) 

sofrasını ziyaret etmektedir.1038 İsmi, Aftara okunduktan sonraki kısımlarda 

geçmektedir.1039 Sünnet olma töreninde kirvenin (sandek) oturmuş olduğu sandalyeye 

“İlyas’ın sandalyesi” (kise şel-Eliyahu) denmiştir. Yahudilerce bu isimlendirmenin sebebi 

ise her Yahudi bebeğin beklenen Mesih olabileceği ihtimalinin ve ümidinin doğrultusunda, 

yeni doğan bebeğin İlyas’ın sandalyesinde karşılanması geleneğine dayandırılmıştır.1040  

                                                
1032 Hirsch- vd, a.g.md., JE, CD Edition. 
1033 II. Krallar,1/9- 18. 
1034 II. Krallar, 2/7- 9. 
1035 MacDonald, a.g.e., I/446. 
1036 Bucaille, a.g.e., s. 32. 
1037 II. Krallar, 2/11. 
1038 Blech, Nedenleri ve Niçinleriyle Yahudilik, s. 119 
1039 “…Sen, Tanrımız; Mübareksin. Bizi Kulun Peygamber Eliya ve Meshedilmişin Davut’un hanedanı ile 
sevindir ey Tanrımız” Farsi, a.g.e., I/444. 
1040 Gürkan, a.g.e., s. 136. 



 

 

 

136 

 

Ezra, Tora’yı yeniden oluştururken, orijinal metinden olup olmadığından emin 

olamadığı bazı kelimelerin üzerine noktalar koymuştur. Bu noktaları nebi İlyas’a 

soracaktır.  İlyas’ın bu noktalar ile ilgili verdiği bilgi sonucunda onları düzeltecek veya 

metinden çıkartacaktır. Maalesef Ezra, İlyas’la hiç karşılaşmamıştır.1041 

İlyas, Yahudiler için en zor anlardan kurtuluş, barış ve yardım getiren meleğe 

dönüşmüştür. Böylece bütün nesiller boyunca İsrail halkının gözünde kutsal kalmıştır.1042 

1.m. Elişa (Elisa-Elisha Eliyasa) 

 Elişa, İlyas’ın Karmel Dağı’ndaki mucizelerini seyreden gençler arasındadır. 

Onunla karşılaştıktan sonra yanından bir daha ayrılmamıştır.1043 İlyas, Elişa’yı Beytşean 

yakınlarındaki Şeria Ovası’nda bulunan Avel-Mehola’da bulmuştur. Elişa o esnada tarlada 

saban sürüyordur. Elişa’nın on iki çift öküzü olduğu düşünülürse Elişa’nın fakir biri 

olmadığı anlaşılmaktadır. Elişa, İlyas ile birlikte gitmeden önce ailesi ile vedalaşmıştır.1044  

 İlyas, Elişa’ya kendisinden sonra nebi olacağını belirtmek için cübbesini üzerine 

atmıştır. İlyas’ın göğe çekilmesinden sonra onun görevini üstlenmiştir.1045 İlyas’ın göğe 

çekilmesini gözleri ile gören Elişa olaydan sonra kıyafetlerini parçalamıştır. Elişa, Şeria 

Irmağından geri dönerken İlyas’ın cübbesini suya vurarak geçmiştir.1046 Elişa’nın nebi 

olarak atanması Tanrı Yahova’nın isteği üzerine olmuştur.1047 Elişa’nın kuru ırmaktan 

geçtiğini gören elli nebi, İlyas’ın görevinin ona verildiğini anlamışlar ve onu lider olarak 

kabullenmişlerdir.1048   

 İlyas’ın diğer öğrencileri de kendisine biat etmiştir.1049 Nebi gruplarının “babası” 

olmuş, etrafındaki nebiler de onun oğulları olarak takdim edilmiştir.1050 İsrail krallarından 

Yehoram, Yehu, Yehoahaz ve Yoaş’ın hüküm sürdüğü dönemlerde nebilikte bulunmuştur. 

                                                
1041 Kurt, a.g.e., s. 200. 
1042 Behar, a.g.e., s. 116- 117. 
1043 I.Krallar, 19/21.  
1044 I. Krallar, 19/20, 21. 
1045 I. Krallar, 19/19. 
1046 II. Krallar, 2/12b- 14. 
1047 I Krallar, 19/15- 16. 
1048 II. Krallar, 2/15- 18. 
1049 II. Krallar, 2/15. 
1050 II. Krallar 6/21; 13/14; 2/15; 9/1; Kutsal Kitap’ta bu gruplara “beni hannevi’im” (peygamberlerin 
oğulları) denilmektedir; Bkz. II. Krallar 2/3, 5, 7, 16; 4/1, 38; 6/1, 3; 9/2- 4; Sinanoğlu, a.g.t., s. 128.  



 

 

 

137 

 

Öğrencileri ile Ürdün’den Yeriha’ya, Bethel’e ve oradan Karmel Dağı’na, Samarya’ya 

dönmüştür.1051 

 Yakın çevresindeki topluluklarla, Şam’a seyahatler yapmıştır. İsrail’i gerçek 

Tanrı’ya döndürmek için birtakım mucizeler göstermiştir. Suyu içilmeyecek kuyuyu 

tatlandırmıştır. Şunemli zengin ve kısır bir kadına bir oğul doğuracağını müjdelemiş,1052 

aynı kadının ölen oğlunu dua ve üzerine kapanarak yeniden canlandırmıştır.1053 Gilgal’da 

Elişa’nın uşağı nebiler için yemek yaparken yanlışlıkla zehirli otlardan da çorbanın içine 

koymuş, Elişa, kazanın içine biraz un atarak çorbayı zehirden arındırmıştır.1054 Bazı 

kehanetlerde bulunarak da mucizelerde bulunmuştur.1055 Eriha’da kendisi ile dalga geçen, 

kel kafalı diye hakaret eden çocukları Rabb adı ile lanetlemiş. Kırk iki çocuk iki ayı 

tarafından parçalanmıştır.1056 Çünkü Tanrı’nın nebiine yapılan hakaret Tanrı’ya yapılmış 

sayılmaktadır. Cüzzamlı kral Naaman’ı da iyileştirmiştir.1057 

 Nebi topluluğundan birinin (Ovadya) yoksul dul karısı borçları sebebi ile zor 

duruma düşmüştür. Elişa, zeytinyağı mucizesini göstererek dul kadının borçlarını 

ödemesini sağlamıştır.1058 

 Yüz kişiyi yirmi ekmek ve taze buğday başağı ile doyurmuştur.1059 Bu tür 

mucizeler, Tanrı’nın bize cömert olmamızı ve bencillikte bulunmamamızı tavsiye etmesi 

olarak yorumlanmıştır. Sahip olduklarımızı başka insanlarla paylaşmalı ve sonucunu 

Tanrı’ya bırakmalıyız. Tanrı herkesin ihtiyaçlarını karşılayacak kadar büyük ve güçlüdür. 

Bu şekilde bereketlenerek artmıştır.1060 Elişa, İbrahim peygamber gibi kendi neslinde 

Yahudiliğin asaletini simgelemiştir. İsrail krallığında şefkat unutulmuştur. Elişa, İbrahim 

gibi, diğer insanlara şefkatle davranmış; Tanah, anlatılan bu örnekler ile onu tanıtmıştır. 

Elişa, halkını dinlemek, anlamak ve halkına yardım etmek için uğraşmıştır.1061 

                                                
1051 I.Krallar, 2/19- 25. 
1052 II. Krallar, 4/8- 17. 
1053 II. Krallar, 4/18- 37. 
1054 II. Krallar, 4/38- 41. 
1055 II. Krallar, 3/10- 27; 8/7- 15. 
1056 II. Krallar, 2/23- 24. 
1057 II. Krallar, 5/1- 19. Ayrıca mucizeler için bkz: Su üstüne çıkan balta demiri: 6/1- 7; düşman kampında 
olan biteni İsrail kralına bildirmesi: 6/8- 23. Aram kralı Samiriye’yi kuşattığında çekilen kıtlığın son 
bulacağını söylemesi: 6/24- 7/20;   
1058 II. Krallar, 4/1- 7. 
1059 II. Krallar, 4/42- 44. 
1060 MacDonald, a.g.e., I/450. 
1061 Farsi, a.g.e., I/455. 



 

 

 

138 

 

Baal’e karşı Tanrı’nın varlığını ve birliğini savunmuş, tebliğde bulunmuştur. 

Tanrı’nın hâkimiyetini sosyal, politik ve dini sahalarda temsil etmiştir.1062 Kendi 

komutanlarından olan Yehu’yu (M.Ö. 845–817) kral olarak takdis etmiş Baal taraftarlarını 

bertaraf etmeğe gayret göstermiştir.1063  

 Elişa, ölüm döşeğinde yatarken Kral Yoaş onu ziyarete gelmiştir. Ağlayarak ona 

“Baba, baba, İsrail’in arabası ve atlıları!” diye hitap etmiştir.1064 Kralın bu sözlerden 

kastı, İsrail halkının gerçek ve en iyi savunucularından olmasındandır.1065 Aynı sözleri 

Elişa, İlyas göğe çekilirken söylemiştir. Elişa, kral Yoaş zamanında vefat etmiştir.1066    

 Kutsal Yazılarda, Elişa’nın nebiliğinin son kırk beş yılı hakkında bilgi 

verilmemiştir. Son nebiliğini ölmek üzereyken yapmıştır ve bu son mucize ölümünden 

uzun bir süre sonra gerçekleşmiştir.1067 

O dönemde ismi geçmeyen nebilerden biri, kendisi gibi nebi olan birine Tanrı’nın 

sözü karşılığında kendisine vurmasına emretmiştir. Ama o nebiliği vurmayarak Rabbin 

sözüne itaatsizlik etmiştir. Bu yüzden aslan tarafından öldürülmüştür.1068 Nebi bundan 

sonra başka bir adama gitmiş ve adam tanrının sözünü dinleyerek onu vurup yaralamıştır. 

Nebi kılığını değiştirmiş ve kral Ahav’ı beklemiştir. Kral Ahav’a bir soru sormuştur. 

Cevabı kral Ahav’ı da ilgilendiriyordur. Ahav’ın elinde tutsak olan Suriye kralı Ben-

Hadat’ı öldürmesini Rabb istemiş. Ama Ahav, Rabbin sözünü dinlememiştir. Anlattığı 

meselle yaptığının yanlış olduğunu krala bildirmiştir. Kral, nebinin sözünü dinlememiş 

gazapla sarayına dönmüştür.1069 

Tanrı’nın vurmasını istediğinde, kendisinin ve Tanrı’nın dostuna vurmadığı için 

Tanrı, aslan tarafından nebisini parçalatmıştır. Tanrı, sözünü dinlemeyen nebisini bu 

şekilde cezalandırmışsa Tanrı’nın sevmediği kişiyi öldürmesini emrettiği kralı 

öldürmeyerek Tanrı’nın sözünü dinlemeyen Ahav’ın başına gelecekler daha acı bir ceza 

olmalıydı.1070 

                                                
1062 Sinanoğlu, a.g.t., s. 80. 
1063 II. Krallar, 9/1- 10.11 
1064 II. Krallar, 13/14- 19. 
1065 MacDonald, a.g.e., I/462. 
1066 II. Krallar, 13/20. 
1067 II. Krallar, 13/22, 25; 17/21. 
1068 I. Krallar, 20/35, 36. 
1069 I. Krallar, 20/37- 43. 
1070 MacDonald, a.g.e., I/436. 



 

 

 

139 

 

2) Son Nebiler (Nebiim Ahoronim) 

 İsrail’de M.Ö. VIII. yy.ın ortalarından V. yy.ın ortalarına kadar olan dönemde 

yaşamışlardır. “Son nebiler”,  “kanonik nebiler” olarak da isimlendirilmiştir. Tanah’ta 

kitapları olduğu için “yazar nebiler” de denmiştir.1071 Bu yazıların gerçek yazarlarının 

nebilerin kendilerinin değil de öğrencilerinin yazdığı söylemiştir. Yahudi geleneğinde bu 

yazıların isimleri geçen nebilere ait olduğu kabul edilmiştir.1072 Nebilerin muhtelif 

eserlerine de birçok yabancı unsurlar sirayet etmiş, muhtelif kişilere ait sözler birbirlerine 

karışmıştır.1073 Bu grupta Yeremya ve Hezekiel başlıca nebiler olarak isimlendirilmiştir. 

Yahudi toplumunun dini liderleri Hezekiel ve İkinci Yeşaya sürgünde yaşamıştır. Daniel 

ve arkadaşları Babil okullarında saray mensupları olarak eğitim görmüşlerdir. Hagay ve 

Zekeriya ise sürgün döneminde dünyaya gelen nebilerden olmuştur.1074 

Tanah uzmanı R. H. Charles klasik nebiler dönemini yorumlarken şunları 

belirtmiştir: “Tanrı ile İsrail halkı arasındaki ilişki bu dönemde daha etik olmuştur. 

Gelişmiş bir din evrensel ve bireysel unsurlar içermelidir, bunu da klasik dönem nebileri 

temsil etmiştir. Milli Tanrı anlayışından daha evrensel nitelik taşıyan “benden başka Tanrı 

yoktur” anlayışına klasik dönem nebilerinin mesajı taşımıştır.”1075 Bunun sebebi ise Ben-i 

İsrail’in Babil tanrılarına tapınma isteğinden kaynaklanmıştır. Nebiler, Yehova’nın sadece 

İsraillileri değil bütün insanlığı yarattığını ve dünyanın tanrısı olduğu fikrini işlemeye 

başlamışlardır. Sürgünde olmalarının Yehova’nın güçsüz bir tanrı olmasından 

kaynaklanmadığını, sürgünde bile O’nun iradesinin devam ettiğini vurgulamışlardır.1076 

  Bu dönemde yaşayan nebiler, putperestlere karşı mücadele etmiş ve dini 

telkinlerde bulunmuşlardır. Esaret döneminde halkın ve dinin yok olmaması için nebiler 

yeniden çalışmaya başlamıştır. Bunların başında Mezopatamya’da Yunus ve Danyal 

nebilerin uyarıları meşhurdur. Dine sızan yabancı unsurlardan yanlış inançlardan korumak 

için tebliğ ve irşatlarını sürdürmüşlerdir.1077  

Özellikle sürgün döneminde nebilerin fonksiyonları çok önemli rol oynamıştır. 

Yahudiler için sürgün daha önce yaşamış oldukları hiçbir kriz dönemine benzememiştir. 

                                                
1071 Sinanoğlu, a.g.t., s. 130.  
1072 Harman, a.g.m., s. 159. 
1073 Schimmel, a.g.e., s. 139. 
1074 Kurt, a.g.e., s. 57. 
1075 Gürkan, a.g.e., s. 77. 
1076 Kurt, a.g.e., s. 52. 
1077 Sarıkçıoğlu, a.g.e., s. 265. 



 

 

 

140 

 

Kudüs’ün ve Mabet’in yıkılması, Davut krallığının sona ermesi Yahudi halkı için dinsel ve 

kültürel sarsıntı meydana getirmiştir. Bazı Yahudi yazarlar sürgünü ölümden bile beter bir 

ceza olarak yorumlamışlardır. Bu yeni durumda nebileri çok zorlu bir dönem beklemiştir. 

Yehova, güçsüz bir tanrı olarak görülmüş ona itaat terk edilmiştir. Yehova yerine daha 

güçlü gördükleri Babil tanrısına tapınmaya başlamışlardır. Bazı Yahudiler ise ne 

Yehova’ya ne de Babil tanrılarına tapınmış, Kenan tanrılarına tapınmaya geri 

dönmüşlerdir.1078 Babil din anlayışı kabul edilmiş ve Yahudilikte Kenani unsurlar ortaya 

çıkıp kuvvetlenmiştir.1079 Böylece nebiler, dini yozlaşma ile mücadele de bulunmuşlardır. 

Bazen Yehova’nın tek tanrı olduğu üzerinde durulmuş, bazen ise Ben-i İsrail Babil 

tanrılarına bağlanmasın diye Babil tanrılarını alaya alınmıştır. İkinci Yeşaya, yabancı 

dinlere karşı gelmiş Yehova’nın birliği ve mükemmelliğine sürekli vurgu yapmıştır. Babil 

tanrıları ile dalga geçmiştir.1080 Yeşaya ise, oyma putlardan ve onların işe 

yaramazlıklarından bahsetmiştir.1081 Hezekiel de, Yehova dışındaki tanrıların odun ve 

taştan ibaret olduğunu söyleyerek onları aşağılamıştır.1082 Nebiler, sürgünde ahite, Şabat 

kurallarına ve sünnete riayet edilirse mabedin yeniden inşası sözünü vermişler,1083 halkı bu 

konuda yüreklendirmişlerdir. Nebilerin yolunu takip edenler bu kurallara riayet etmişlerdir. 

Yehova’nın affına uğramak ve anayurda yeniden dönebilmek için ağıtlar yakmışlar,1084 

oruçlar tutmuşlardır.1085 Bu dönemde monoteizm ile politeizm arasındaki ayrışma 

keskinleşmiştir.1086 

Nebiler, sürgüne gitmeyip Yahuda’da kalan İsraillileri eleştirmişlerdir. Tanah, 

neredeyse sürgüne gitmeyenler üzerinde hiç durmamıştır. Çünkü Tanrı’nın sürgüne 

gitmeyenleri reddettiğini; o yüzden ne sürgün döneminde ne de sürgün sonrası dönemde 

tarihsel bir önemleri olmadığı belirtilmiştir. Yeremya, sürgüne gitmeyenleri “dallim” yani 

“Rabbin yolunu ve Tanrı’nın şeriatını bilmeyenler” diye nitelendirmiş;1087 sürgündekileri 

iyi incirlere benzetirken, sürgüne gitmeyenleri de kötü incirlere benzetmiştir. 

Sürgündekiler, yeniden kutsal toprakları imar edecekken, sürgüne gitmeyenler ise daha 

                                                
1078 Kurt, a.g.e., s. 53. 
1079 Kurt, a.g.e., ss. 49- 51. 
1080 Yeşaya, 46/1 vd. 
1081 Yeşaya, 44/9 vd. 
1082 Hezekiel, 20/32. 
1083 Yeşaya, 65. bab. 
1084 Mezmurlar, 137. bab; Yeremya’nın Mersiyeleri, 3/39 vd.; 5/19- 21. 
1085 Zekarya, 7/1; 8/18- 19. 
1086 Kurt, a.g.e., s. 52. 
1087 Yeremya, 5/1- 4. 



 

 

 

141 

 

fazla yıkım ve sefalet yaşayacaklardır.1088 Yeremya, Ben-i İsrail’in geleceğini kalanların 

değil sürgüne gidenlerin kuracağını belirtmiştir. Sürgündekilerin Yahudi inanç ve 

geleneklerini devam ettirilmesinin etkeni ise Ben-i İsrail nebileri ve dini liderlerin 

çalışmaları olmuştur.1089  

 Tüm İsrailli nebilerin ana tecrübesi vecd halidir diyen teologlar; vecd halinin 

sadece klasik dönem öncesi özelliklerinden olmadığını belirtmişlerdir.1090 Klasik nebilerde 

de vecdin bulunduğu Kutsal Kitap’ın bazı bölümlerine dayandırılmıştır.1091  

Yahudi mistisizmin kökeni de nebilerine dayanır. Mabetteki Yeşaya vizyonuna, 

Hezekiel’deki mucizevî araba tasvirlerine göre, kâinatın ve ulûhiyetin tabiatı üzerine 

doktrinler ortaya konulur. Hezekiel’in “kudret arabası-merkaba” vizyonu, M. S. V. ve VI. 

yy mistisizminde “Tanrı’nın tahtını istiğrak ve vecd halinde görme, duyma” düşüncesini 

filizlendirmiştir.1092 

Samuel ve İlya kültle yakından ilişkilendirilen nebilerden olmuştur.1093 Yeremya ve 

Hezekiel’in de rahip ailelerden geldiği iddia edilmiştir. Hoşea’nın dönemine kadar Kuzey 

krallıkta Yahova boğa şeklinde tasvir edilmiş ve Amos’un da bu duruma sessiz kaldığı 

iddia edilmiştir. Ne ilk dönem nebileri için kültün içinde ne de sonraki dönem nebileri için 

kültle hiçbir alakaları olmadığı söylenebilir. Amos1094 ve Yeremya1095 kültle ilgili 

durumlarla mücadele etmiştir.1096 Yahudi tarihinde aynı zaman ve bölgede ikinci grup 

nebilerinden birçoğu görev yapmıştır. 

Yehova ve Ben-i İsrail arasındaki ahit; Yeşaya, Yeremya ve Hezekiel nebiler ile 

devam etmiştir. Yenilenen ahdin içeriği İsrail halkının yeni bir kalp ve ruha bürünmesi 

konusunu oluşturmuştur.1097 

 Tanah’ta nebiler için ifade edilen “nebi” kelimesi hem ilk dönem hem de klasik 

nebiler için de kullanılmıştır.1098 İlk dönemde kullanılan “gören” kelimesi1099 son 

nebiler1100 için de nitelendirilmiştir.1101 
                                                
1088 Yeremya, 24/1- 10. 
1089 Kurt, a.g.e., ss. 54- 55, 57. 
1090 Sinanoğlu, a.g.t., s. 134  
1091 Hezekiel, 8/1, 3; Hoşea, 9/7; Yeremya, 29/26. 
1092 Sarıkçıoğlu, a.g.e., s. 283, 284. 
1093 I. Samuel, 3. bab; 9/11- 14; 13/8- 15; I.Krallar, 18. 
1094 Amos, 7/10. 
1095 Yeremya, 20. bab; 29/25. 
1096 Sinanoğlu, a.g.t., s. 136.  
1097 Gürkan, a.g.e., s. 90. 



 

 

 

142 

 

 Nebilik müessesi içinde dönem dönem bazı farklılıklar gösterilmiş olması gayet 

normaldir. Bu durum dönemin ihtiyacına binaen gelişmiştir. Fakat her dönemde İsraili 

geleneği korunmuştur.  

2.a. Yeşaya (Yeşeyahu- İşaya) 

 M. Ö. VIII yy.da (M.Ö. 740- M.Ö. 687) Yahuda krallığında Kudüs’te yaşamıştır. 

Babasının adı Amots’tur.1102 Babası Yahuda kralı Amasya’nın kardeşidir. Amcası da kral 

olduğu için kralları çok iyi tanımış, yaşam şekillerini öğrenmiştir. Güzel ve iyi konuşması 

ile tanınmıştır.1103 Bet- Amikdaş’ta yaptığı etkinliklerden dolayı kâhin olduğu da 

sanılmıştır.1104 Uzziya, Yotam, Hizkiya kralları ile aynı dönemde yaşamıştır. Yeşaya, 

krallara danışmanlık yapan, olaylara yön veren siyasi tarihin bir siması olmuştur. 

Yükselme dönemi nebisidir.1105 Yoksulların ve kimsesizlerin yanında yer almıştır. M. Ö. 

742’de Mabette gördüğü bir rüya ile nebilik görevine çağrılmıştır.1106 Yeşaya, ‘Tanrı’nın 

sözcüsü’, ‘İsrailoğullarının mahvedicisi’1107 sıfatları ile vasıflandırılmıştır.1108 

 Yeşaya’ya mabetten alınan kor maşa ile dudaklarına dokunulacağını böylece 

fesadın kaldırılıp suçunun bağışlanacağı ifade edilmiştir.1109 Bu işlemin Tanrı sözü 

taşıyacak olan nebinin görevi için temizlenmesi bir çeşit hazırlanma anlamına geldiği 

söylenmiştir.1110 Bu işin de ateşle gerçekleşmesi ilginç bir ayrıntıdır. Rabbe sunulan 

sunakları Yehova, ateş ile temizliyor ve kabul ediyordu. Nebiinin “dudakları kirli halkın 

arasında dudakları kirli bir adamım”1111 demesiyle Rabb onu manen temizlemiştir. 

 Şekli ibadetten çok kalp temizliği ve hayırlı işlere, topluma hizmete ağırlık 

vermiştir. Ahlaki değerlere sarılmayı tavsiye etmiştir. Asurluların saldırılarını ve 

galibiyetini Tanrı’nın İsrail halkını cezalandırması olarak yorumlamıştır. Yahudilerin 

putperestlere karışmamalarını, Tanrı’nın birliğine uymalarını tavsiye etmiş ve 
                                                                                                                                              
1098 Yeremya, 1/5; Hezekiel, 2/5. 
1099 II. Samuel, 24/11. 
1100 Yeşaya, 30/10. 
1101 Shalom, a.g.md., EJ, XIII/1154. 
1102 II. Krallar, 19/20. 
1103 Behar, a.g.e., s. 137. 
1104 Besalel, “İşaya”, Yahudilik Ansiklopedisi,  I/267. 
1105 Bucaille, a.g.e., s. 46. 
1106 Yeşaya, 6/1- 10. 
1107 Yeşaya, 6/8, 13. 
1108 Vanlıoğlu, Ahmet, “Kur’an-ı Kerim’e Göre Ehl-i Kitab’a Vahyolunan İman Esasları”, M. Ü. Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul, 1997, s. 46. 
1109 Yeşaya, 6/6- 7. 
1110 Sinanoğlu, a.g.t., s. 45. 
1111 Yeşaya, 6/5. 



 

 

 

143 

 

uyarmıştır.1112 Tebliğinde Tanrı’nın halkından yapmasını istediği işler ile men ettiği 

günahlardan (adalet ve dürüstlük isteği,1113 günah işlemenin Yahova’ya isyan olması,1114 

putperestlik,1115 rüşvet,1116 savunmasız ve fakir insanların ezilmesi1117 gibi ) bahsetmiştir. 

Yahova halkını sevmesi sebebiyle onları tövbe ve imana çağırmıştır. Bu çağrıya uyanların 

kurtulanlardan olacağını belirtmiştir.1118 Aksi takdirde O’nun gazabı ile sonuçlanacağını 

bildirmiştir.1119 Yeşaya, kitabında ahlaki açıdan uyulması gereken dokuz davranıştan1120 

bahsetmiştir, Yahudilikte tövbe anlayışı bu dokuz davranış temel alınarak 

şekillenmiştir.1121 Yeşaya, çok sert konuşmaları ile meşhur olmuş İbrani 

nebilerindendir.1122 

 Yahuda kralı Hizkiya, nebi Yeşaya’ya halkı için dua etmesini istemiştir. Yeşaya, 

Asur kralından korkmamasını ve onun öldürüleceği ile ilgili öngörüsünü bildirmiştir.1123 

Kral Hizkiya hastalanmış ve Yeşaya ona işlerini düzene sokmasını çünkü öleceğini 

söylemiştir. Bunun üzerine Hizkiya Rabb’e on beş yıl daha yaşamak için yalvarmıştır.1124 

Tahtına geçecek bir oğlu olmadığı için Rabb’den böyle bir istekte bulunduğu 

söylenmiştir.1125 Kral Hizkiya Babil’den gelen haberciye gururlanarak tüm hazinelerini 

göstermiştir. Nebi Yeşaya bu olaydan sonra Hizkiya’yı azarlamıştır ve Yahuda’nın Babil 

tarafından alınacağını ve oğullarından bazılarının esir düşeceğini bildirmiştir.1126 

Yeşaya’nın nebiliğinin Asur krallığına karşı söylenen alaylı bir ezgi olduğu 

söylenmiştir.1127 

 Yeşaya’nın nebilik dönemi Sanherib’in üçüncü oğlu Esarhaddon’un tahta 

geçmesinin ardından sonlanmıştır.1128 Hizkiya’nın oğlu Manaşşe’nin kral olunca Rabb 

                                                
1112 Sarıkçıoğlu, a.g.e., s. 264; Yeşaya Kitabı. 
1113 Yeşaya, 1/4; 5/16, 19, 24; 6/3; 10/17, 20; 17/7; 29/19, 23; 41/14; 43/1, 5; 57/15. 
1114 Yeşaya, 1/2- 3; 40/2; 66/15- 16. 
1115 Yeşaya, 2/8. 
1116 Yeşaya, 1/23. 
1117 Yeşaya, 3/13- 15; 10/2. 
1118 Yeşaya, 8/18; 10/20- 23; 11/11- 16. 
1119 Yeşaya, 1/25- 27; 5/26- 30; 7/18- 25. 
1120 “1. Yıkanın;  2. Temizlenin; 3. Gözümün önünden işlerinizin kötülüğünü atın; 4. Kötülük yapmaktan 
vazgeçin; 5. İyilik yapmayı öğrenin; 6. Adaleti arayın; 7. Ezilmiş olana doğruluk edin; 8. Öksüzün hakkını 
koruyun;  9. Dul kadının davasına bakın.” Yeşaya, 1/16- 17. 
1121 Katar, a.g.e., s. 18. 
1122 Çelebi, a.g.e., s. 148. 
1123 II. Krallar, 19/1- 7. 
1124 II. Krallar, 20/1- 7. 
1125 MacDonald, a.g.e., I/471. 
1126 II. Krallar, 20/12- 18. 
1127 MacDonald, a.g.e., I/470. 
1128 II. Krallar, 19/35- 37. 



 

 

 

144 

 

Yahova’nın hoşuna gitmeyecek bütün işleri yapmıştır. Bir kaynağa göre Manaşşe, 

Yeşaya’yı testere ile ikiye biçtiği söylenmiştir.1129  

 Yeşaya’nın tebliğinde eskatolojik öğelerin yanına Davut’un soyundan birinin onun 

tahtına geçip Tanrı’nın hükümlerine göre krallıkta bulunacağına dair mesihi ima eden 

haberler vermiştir.1130  

 Yeşaya da Yunus gibi Tanrı’nın ihsanının İsrail milletinin dışında bütün milletleri 

kapsadığını ve bu inayetten faydalanacağını anlatmıştır.1131 Yeşaya, “Tanrı, yorgunlara 

kuvvet, çaresizlere bolca dayanma gücü verir” sözü ile Yahudi olsun olmasın Tanrı’ya 

güvenen herkesin kendilerinde kuvvet bulup sonunda mutlaka başarıya kavuşacaklarını, 

akıllıca olan tek yolun Tanrı’ya hizmet ve itaat olduğu gerçeğini anlaşılmasını 

sağlamıştır.1132 Halen bile sinagoglarda yedi hafta boyunca Tişe Beav orucunu izleyen 

günlerde Yeşaya kitabından bölümler okunmaktadır.1133 

2.b. Devteroişa 

 Hezekiel’den birkaç sene sonra ortaya çıkmıştır. Sürgünde, milletini teselli eden 

ismi bilinmeyen büyük bir nebidir. Sözlerinin Yeşaya’nın kitabına ilave edilmesi sebebi ile 

“Devteroşaya –Deutero” yani “İkinci Yeşaya” (Trito-İşaya) denmiştir. Adı bilinmeyen bu 

nebi, selametten ve uğurun Ben-i İsrail’e geleceğinden başka bir şey söylememiştir: 

“Allah’ınız diyor: Teselli edin, kavmimi teselli edin. Ey Yakup’un çocukları korkmayın. 

Rabbiniz size yardım edeceğim diyor...” 1134 İsrail’in geleceğine başka hiçbir nebinin 

aklından geçirmediği kadar azamet ve önem vermiştir. Devteroişa’ya göre Mesih1135 bir 

kişilik değildir. Mesihlik bütün İsrail’e has özelliktir. Mesih, Ben-i İsrail’dir. İsrail, Rabbin 

toplumdan ayrı düşen sürüsüne gönderdiği ışık olmuştur. Yeşaya kitabının 40- 55. 

baplarında sözleri aktarılmıştır.1136 Bu bölümler, “İsrail’in Teselli Kitabı” olarak da 

                                                
1129 MacDonald, a.g.e., I/473; İbr. 11/37. 
1130 Yeşaya, 7/14- 17; 9/1- 7; 11/1- 9.  
1131 Sinanoğlu, a.g.t., s. 83. 
1132 Farsi, a.g.e.,  I/451. 
 Bet- Amikdaş’ın yıkılışını anmak için din bilginleri Av ayının dokuz gününü yas ve oruç günü ilan etmiştir. 
Alalu- vd. , a.g.e., s. 35. 
1133 Besalel, “İşaya”, Yahudilik Ansiklopedisi,  I/267. 
1134 Schimmel, a.g.e., s. 138, 148. 
1135 Tora’da Mesihin ilk kullanımı eskatolojik bir kurtarıcı anlamında değil, literal anlamı doğrultusunda 
yağlanmış, kutsanmış ve özel olarak seçilmiş kişiyi ifade etmiştir. Batuk, a.g.e., s. 67. 
1136 Doğrul, a.g.e., s. 175- 176. 



 

 

 

145 

 

isimlendirilmiştir. Ayrıca bu bölümlerin M. Ö. 545 ila 539 yılları arasındaki tarihlerde 

geçtiği kabul edilmiştir.1137 

 Devteroişa, İsrail halkına zaferi müjdelemiş, başka milletlerin kılıç zoru ile 

başaramadığı zaferi kendilerinin Tanrı’nın sözü ile başaracağını bildirmiştir. Bu sözler ile 

Yahudileri ümitlendirmiş ve mutlu etmiştir. II. Yeşaya, Şabat gününün kutsallığını açıkça 

vurgulamıştır.1138 Apokaliptik bir nebi olan II. Yeşaya, ilk kez kendisi tarafından 

kullanılan ve daha sonra birçok nebi ve apokaliptiker tarafından kullanılarak geliştirilen 

sembolik dil kullanmıştır.1139  

2.c. Yeremya (Yirmeyau) 

 Bünyamin toprakları sınırlarında Anatot şehrinde yaşayan bir genç iken görev 

verilmiştir. Babası Hilkiyau, şehrin kohenlerindendir.1140 

Yeremya kitabının yazarı sayılır. Nebiliğe çağrı Kral Yoşiya’nın hükümdarlığının 

XIII. yılında, yani M.Ö. 627–626 da güney devlet Yahuda da başlamıştır. Yeremya, hiç 

evlenmemiştir.1141 

 Yeremya’nın nebi oluşunu kendisi şu şekilde anlatmıştır:“Rabb bana şöyle 

seslendi: Ana rahminde sana biçim vermeden önce tanıdım seni. Doğmadan önce seni 

ayırdım, Uluslara peygamber atadım. Bunun üzerine, “Ah, Egemen Rabb, konuşmayı 

bilmiyorum, çünkü gencim” diye karşı çıktım. Rabb, “Gencim deme” dedi, “Seni 

göndereceğim herkese gidecek, sana buyuracağım her şeyi söyleyeceksin. Onlardan 

korkma, çünkü seni kurtarmak için ben seninleyim.” Böyle diyor Rabb. Sonra Rabb elini 

uzatıp ağzıma dokundu, “İşte sözlerimi ağzına koydum” dedi, Bak, ulusların ve ülkelerin 

kökünden sökülmesi, yıkılıp yok olması, yerle bir edilmesi, kurulup dikilmesi için bugün 

sana yetki verdim.”1142 

Gençliğinde ve nebiliğinin ilk yıllarında kral Yosiya zamanında M.Ö. 622’de 

merasim reformunu görmüştür. Rivayete göre, bu reform kâhinler tarafından Kudüs 
                                                
1137 Kurt, a.g.e., s. 41. 
1138 Kurt, a.g.e., s. 212.  
 Miladi ilk asırlarda Yahudilerce dünyanın sonunu bildiren edebiyat türüdür. Apokalips yazarlar kötülükle 
yönetilen bu dünya ile doğruluğun hâkim olacağı öbür dünya arasında “son nesil” olduklarına inanırlar. 
Aydın, Mehmet,  “Apokalips”, Ansiklopedik Dinler Sözlüğü, s. 35.  
1139 Batuk, a.g.e., s. 67. 
1140 Behar, a.g.e., s. 151. 
1141 Örs, a.g.e., s. 233. 
1142 Yeremya, 1/4- 10. 



 

 

 

146 

 

Mabedinde bulunan eski bir yazıya dayanarak yapılmıştır. Tesniye’nın en önemli 

parçalarını ihtiva eden ve Musa’ya dayandırılan bu kitap sayesinde ayinlerin eski şekilleri 

yeniden canlandırılmıştır. Bu yazıların bulunulmasından sonra Yeremya birkaç sene 

susmuştur. Babil orduları yaklaşınca yeniden Yehova’nin sözlerini bildirmeye başlamıştır. 

İsabet eden belalardan bir tek fikir çıkarıp teselli olmuştur o da M. Ö. 722 yılında 

Asurya’ya sürgüne gönderilenler ile M. Ö. 586’dan beri Babil’de sürgünde bulunanların 

artık ilahi ruh ve hakikatte yaşayacak bir İsrail milletinin özünü ve yeni kökünü teşkil 

edecek olmalarıdır.1143  

Kral Yoşiya, nebiden aldığı destek ile ülkede Kenan ve Asur kültlerini silmiş ve 

Yahudi kültürünü ön plana çıkarmaya çalışmıştır. “Seçilmiş Halk” anlayışının ilk kez bu 

dönemde ortaya çıktığını düşünenler olmuştur.1144 

 Yeremya, Yahudilere putlara tapmamaları hususunda hararetli vaazlar vermiştir. 

Neredeyse putlara tapmamaları için halkına yalvarmıştır.1145 Putlara tapılmasını ve sosyal 

adaletsizliği sürekli tenkit etmiş, halkı tövbeye çağırmıştır. Günahların kaynağını insanın 

kalbinde ve iradesinin zayıflığında aramıştır.1146 

Halklarının yabancı ve mekruh tanrılara kurban sunmalarından iğrenmiş, bu 

davranıştan dolayı üzüntü çekmiştir.1147 Yeremya, kendi dönemindeki kurban şeklini 

Yehova istemediği için1148 kaldırdığını söylemiştir.1149 Babalarının işledikleri günahları da 

çocukların çekmesi anlayışını “O günlerde bir daha babalar koruk yediler ve oğullarının 

dişleri kamaştı demeyecekler”1150 sözü ile bir çeşit aile dayanışması olan bu diyete karşı 

çıkmış ve gelecekte medeniyetin gelişmesi ile bu kötü olan âdetin ortadan kaldırılacağını 

öngörmüştür.1151 

Birinci Bet Amikdaş’ın M.Ö. 586 yılında yıkılması felaketi, Yahudilerin 

Yeremya’yı dinlememesiyle alakalıdır. Kudüs’ün dolayısı ile Yahudi devletinin yıkılması 

                                                
1143 Schimmel, a.g.e., s. 147. 
1144 Demirci, Kürşat, Yahudilik ve Dini Çoğulculuk, Ayışığı Kitapları, İstanbul, 2005, s. 299. 
1145 Çağıl, a.g.e., s. 159. 
1146 Sinanoğlu, a.g.t., s. 84. 
1147 Örs, a.g.e., s. 193. 
1148 Yeremya, 7/31; 19/5; 32/35. 
1149 Toynbee, Arnold J. , Tarihçi Açısından Din, Çeviren: İbrahim Canan, Kayıhan Yayınevi, İstanbul, 1978, 
s. 60. 
1150 Yeremya, 31/29. 
1151 Galanti, Avram, Üç Sami Kanun Koyucu Hamurabi, Musa, Muhammed, Çeviren: Eyüp Tanrıverdi, Anka 
Yayınevi, İstanbul, 2002, s. 98. 



 

 

 

147 

 

nebi Yeremya’yı büyük bir üzüntüye boğmuştur.1152 Halk, Yeremya’nın uyarılarını 

dinlemiş olsaydı, düşüşü engelleyebilirdi. Yeremya, halkına askeri yenilginin gerçek 

sebebinin aslında ahlaki çöküş olduğunu göstermek istemiştir. Ruhani güç, kuvvetli 

ordulardan daha anlamlı ve güçlü olmuştur. Tarihte bugüne kadar meydana gelen birçok 

felaket, muhtemelen aynı sebepten kaynaklanmıştır. İnsanlar, nebilerin sözlerini 

dinlemezlerse başlarına gelecek felaket kaçınılmaz olur. Yeremya bazen ağıt yapılmasının 

yerinde olduğunu öğretmiştir. Yeremya, acı olayları görmek istememenin yıkıma davet 

olduğunu hatırlatmıştır.  

Yeruşalim kuşatılıp şehir düştüğünde Yeremya da esir alınanların arasında 

olmuştur. Daha sonra serbest bırakılıp yeniden Yeruşalim’e gönderilmiştir. Daha sonra da 

Mısır’a göç etmiş ve bir daha ondan haber alınmamıştır.1153 Yeremya, halkı ile birlikte 

Mısır’a gitmeye mecbur kalmıştır. Mısır’da kendi halkının taşlamaları ile öldüğü rivayet 

edilmiştir.1154 

Yeremya, tebliğinde sadece kötü haberleri iletmemiştir, halkına Davut’un neslinden 

bir kralın hükümranlığında hayat süreceklerini şu kehanetiyle müjdelemiştir:1155 “Bu yerde 

(Yeruşalayim) yine kahkaha ve sevinç sesleri, damadın ve gelinin sesleri duyulacak.” 

Yeremya’nın bu sözleri hala her Yahudi düğününde okunmaya devam etmektedir.1156 

 Yeremya, kitabının başında bir dönemin bitişini ve yeni bir dönemin başlangıcını 

haber vermiştir.1157 İsrail halkına yeni bir dönemin başlangıcından bahsetmiş ve Tanrı ile 

yaptıkları ahdi hatırlatmıştır.1158 Bu yönü ile Musa’ya benzetenler olmuştur.1159 

Yeremya, Tanrı ile İsrail halkı arasındaki ilişki üzerinde durmuştur. Tanrı’yı, 

İsrail’in babası1160 ve kocası;1161 İsrail’i de Tanrı’nın hasatının meyvesi,1162 O’nun takdis 

ettiği millet1163 ve sürüsü1164 olarak sunmuştur. Yeremya, diğer nebilerden farklı olarak 

                                                
1152 Tümer- Küçük, a.g.e., s. 225. 
1153 Çelebi, a.g.e., s. 150. 
1154 Sarıkçıoğlu, a.g.e., s. 264. 
1155 Yeremya, 29/15; Sinanoğlu, a.g.t., s. 84. 
1156 Blech, Nedenleri ve Niçinleriyle Yahudilik, s. 119. 
1157 Yeremya, 1/10. 
1158 Yeremya, 11/1- 4. 
1159 Sinanoğlu, a.g.t., s. 132  
1160 Yeremya, 3/19. 
1161 Yeremya, 2/2. 
1162 Yeremya, 2/3. 
1163 Yeremya, 11/15; 12/7. 
1164 Yeremya, 13/17. 



 

 

 

148 

 

tebliğinde insanların ruhi dengesi üzerinde durmuştur.1165 Yeremya, kültürlü ve güzel 

konuşan bir nebi olmuştur. Hoşea’nın kitabından etkilenmiştir.1166  

Yeremya’nın şahsi, bütün merasimlerden uzak olan dini, duaları, ağıtları Tora’nın 

en güzel ve etkili parçalarını oluşturmuştur. İnsanı aracısız Tanrı ile karşı karşıya getiren 

bu nebilerin derin dini duygusunun, Mezmurlar’ın şairlerine de bir tesir bırakmış olduğu 

şüphesizdir.1167  

2.d. Hezekiel (Yehezkel) 

 M. Ö. VII. yy.ın sonları ile VI. yy.ın başlarında nebilik yapmıştır.1168 Hezekiel, din 

adamlarının yetiştiği bir ailede doğmuştur.1169 Kral Yoahim ile birlikte Babil’e 

sürülmüştür. 

Bir araba (Merkabah) üzerine yerleştirilmiş ilahi sırlar ve keşiflerin1170 öğrenileceği 

yer olan Tanrı’nın göksel tahtını hayranlıkla seyretmiş geniş görüş sahibi bir nebi 

olmuştur. Merkabah, Tanrı’nın tahtına yedi kat semaya yolculuk yapan Hezekiel’e 

dayandırılmıştır.1171 Tanrı ona birçok esrarlı bilgi vermiştir. Bunlardan biri de tozlanmış 

küflenmiş çürümüş iskeletler üzerine eti geri döndürme gücüdür.1172 

 Hezekiel, Tanah’ta öne çıkan nebilerin üçüncüsüdür. (Diğer ikisi Yeşaya, Yeremya) 

Tsadok’un kâhinler sülalesinden geldiğini düşünülmektedir. Babil’de gördüğü “Tanrısal 

krallık arabası – Merkabah” vizyonu ile nebi ilan edildi ve bu süreç 22 yıl sürmüştür. 

Mezarının Fırat Nehri dolaylarında olduğuna inanılır.1173  

Hezekiel, bir rüya görmüştür. Tanrı, nebilerine rüyanın ne anlama geldiğini şu 

şekilde açıklamıştır; “Umudunun bittiğine inanan İsrail halkını mezarlarından çıkarıp 

yeniden İsrail toprağına getireceğim ve sizi toprağınıza yerleştireceğim.” Bazı modern 

                                                
1165 Yeremya, 7/24; 13/10; 17/9; 23/17. 
1166 Çelebi, a.g.e., s. 150. 
1167 Schimmel, a.g.e., s. 147. 
1168 Sinanoğlu, a.g.t., s. 84. 
1169 Cengil, a.g.e., s. 128. 
1170 Gündüz vd, a.g.e., s. 51.  
1171 Cengil, a.g.e., s. 127. 
1172 Eliade - Couliano, a.g.e., s. 333.  
1173 Besalel, “Yehezkel”, Yahudilik Ansiklopedisi,  III/777. 



 

 

 

149 

 

yorumculara göre bu düş XX. yüzyılla özdeşleşebilecektir. Düş, Holokost’u ve İsrail’in 

doğuşunu sembolize etmiştir.  

Babil’e sürgün gönderilenlerin çevresinde üçüncü büyük nebi kabul edilmiştir. 

Hezekiel, sürgün öncesi Yahuda’da kalanlara uğursuzluk haberleri bildiren nebilerden 

olmuştur. Babil’de ise halkına saadet müjdelemiştir.1174 Hezekiel, Yeremya’nın önceden 

bildirdiği babanın günahını oğlunun çekmesi âdetini Tanrı’nın “Bütün canlar benimdir, 

babanın canı olsun, oğlun canı olsun benimdir. Günah işleyen can, o ölecektir”1175 sözü ile 

kaldırmıştır. 

Hezekiel, Babil Yahudilerine vaazlarda bulunmuştur; çünkü halk kendilerini 

yaşayamayacak kemiklere benzetmiştir. Halk, ümitsizlik içinde kalmıştır; çünkü Yahudi 

tarihinin sona erdiğini düşünmeye başlamışlardır. Hezekiel onlar için hatikva- umut 

kehanetinde bulunmuştur. Hezekiel, “sürgünde yaşayanların kâhini” olarak 

isimlendirilmiştir.1176 Hezekiel’in düşü Babil Yahudileri için doğru çıkmıştır. Babil 

Yahudileri ülkelerine geri dönmüş ve miraslarını geri almıştır.1177 

Hezekiel, sürgünde “lider-nebilik” yapmıştır. Sürgündeki Yahudilerin kimliklerini 

kaybetmemeleri, toplumdaki birlik ve beraberlikleri için evinde toplantılar yapmıştır. 

                                                
 Holokost (Yunanca: Holókauston): Nazi Soykırımı, Yahudi Soykırımı, ya da Ha-Shoa (İbranice: האושה 
Felaket); Almanya'nın Nazi döneminde yaklaşık 6 milyon kişinin (kaynaklara göre ölü sayısı değişir) sistemli 
bir şekilde öldürüldükleri katliama verilen isimdir.  www. http://tr.wikipedia.org/wiki/Holokost.  Yahudiler 
tarihleri boyunca Mısır, Asur, Babil, Pers, Helen ve Roma gibi medeniyetler ile karşılaşmış ve tarihlerinin 
önemli bölümlerinde derin acılar yaşamışlardır. Yahudilerin fiziksel ve zihinsel ıstıraplarının en yeni olanı 
Holokost (holocaust) olmuştur; yani II. Dünya Savaşında Nazi Almanya’sı tarafından Avrupa Yahudiliğinin 
aşamalı olarak yok edilmesi girişimidir. Akbaş, Muhsin, Yahudi Düşüncesinde Holocaust ve Tanrı, Ayraç 
Yayınevi, Ankara, 2002, s. 71. İsrail Devleti, holokost’un sona ermesinden üç yıl sonra kurulmuştur.  
1174 Schimmel, a.g.e., s. 147. 
1175 Hezekiel, 18/4. 
 Yahudiler İsrail’in Devleti’nin kurulmasıyla Vaat Edilen Topraklara geri dönmüş ve milli marş olarak da 
Hatikva’yı benimsemiştir. İbranice umut anlamına gelmektedir. Güftesi, Naftali Herz İnber’in bir şiirine 
dayanır. Blech, Yahudi Tarihi ve Kültürü, s.128; Türkçe çevirisi aşağıdaki gibidir: 

"Kalbin en derinliğinde; 
Bir Yahudi'nin ruhu hasret çektikçe 
İleriye, doğunun sonuna kadar bakan 
Bir göz sürekli Siyon'u gözler; 

Umudumuz henüz kaybolmadı, 
İki bin yıllık umut, 
Topraklarımızda özgür olmak, Siyon'da ve Kudüs'te." Bkz. http:// tr.wikisource.org/wiki/İsrail_Ulusal_Marşı  
24.10.2009.  

1176 Cilacı, Dinler ve İnançlar,  s. 158. 
1177 Blech, Nedenleri ve Niçinleriyle Yahudilik, s. 120. 



 

 

 

150 

 

Vatan özlemlerini gidermek, dua etmek, oradaki sosyal, siyasal meselelerini tartışmak ve 

çözümünü bulabilmek için düzenli olarak toplanmaya başlamışlar ve bu toplantılar 

sinagogların ortaya çıkmasının temelini teşkil etmiştir. Sinagoglar sayesinde Yahudiler her 

yerde yaşama imkânı bulmuşlardır.1178  

 Sürgündeki bir toplum manevi desteğe herkesten daha çok ihtiyaç duymuştur. 

Acılarını dindirecek o desteği sağlayacak, şefkatli nebilerine her zamankinden daha 

muhtaç olmuşlardır. 

Sürgün döneminde Hezekiel’den Mısır’da bir mabet inşa etmek için izin 

istemişlerdir. Hezekiel bunu kabul etmemiştir. Hezekiel, Süleyman Mabedine benzer bir 

mabedin kutsal topraklar dışında yapılmasını istememiştir. Babil’deki Yahudiler de 

sürgünde yeni bir sunak ve mabet yapılmasını istememişlerdir. Böylece Kudüs ve Mabet 

idealleşmiştir. Hezekiel kitabında geçen “gittikleri ülkelerde kısa süre için onlara barınak 

oldum”1179 pasuğu ile geçici bir süre için küçük bir mabet inşa edildiği yorumu 

yapılmıştır.1180 

Hezekiel’in tebliğinde Mesihi beklenti yer almıştır.1181 Hezekiel’in kitabının bir 

kısmında şiddetli tehdit, görmüş olduğu heybetli ve korkunç gösterimler varken diğer bir 

kısmında ise müjde vardır.1182 Hezekiel’in kullandığı semboller renkli ve kuvvetli olmuştur 

ama Yeşaya ve Yeremya’nın sözleri kadar dokunaklı olamamıştır.1183  

2.e. Daniel 

 Daniel, Kutsal Mabed’in yıkılışı ve Yahudilerin Babil sürgünü devrinde yaşamıştır. 

Yaşadıklarını, gördüklerini bu kitapta toplamıştır. M.Ö. 164 tarihinde yazıldığı tahmin 

edilmektedir. Yunan Kralı Antiyokus Epifanes’in baskısı sırasında Yahudilerin dinlerine 

sadık kalmasını sağlamak üzere yazılmıştır.1184 

 Daniel kitabında ahiret inancı ile ilgili ifadeler yer almıştır. Bu kitaba kadar ahiret 

inancı ifadelerine rastlanmamıştır. Muhakeme ve muhasebe ile ilgili herhangi bir bilgiye de 

                                                
1178 Kurt, a.g.e., s. 60. 
1179 Hezekiel, 11/16. 
1180 Kurt, a.g.e., s. 59. 
1181 Sinanoğlu, a.g.t., s. 85. 
1182 Hezekiel, 34/11- 16; 47/3- 12. 
1183 Schimmel, a.g.e., s. 148. 
1184 Tümer- Küçük, a.g.e., s. 225. 



 

 

 

151 

 

rastlanmamıştır.1185 İyi olsun kötü olsun, bütün insanların öldükten sonra “şeol” adı verilen 

bir yere gideceklerdir.1186 Ahiret fikrinin Daniel kitabıyla yer almasının sebebi, dünyanın 

sonunun geldiğine inanıyor olmasından kaynaklanabilir. 

 Daniel, Mesihi beklentinin en güçlü savunucularından biri olmuştur. Yetmiş hafta 

içinde Mesih’in geleceğini bildirmiştir. Mesih’in yapacağı öncelikli iş Kudüs’ün eski 

haline getirilmesi olacaktır.1187 

 Daniel kitabı uzun tartışmalar sonucunda Yahudi kanonuna eklenmiştir. Bunun 

sebepleri ise Daniel kitabının apokaliptik unsurlar içermiş olması, daha geç dönemde 

yazılmış olmasından kaynaklanmıştır. Nebiler kısmına eklenmek yerine daha az kutsal 

sayılan Kutsal Yazılar altına alınmıştır.1188 

2.f. Küçük Nebiler (Onikinin Kitabı) 

Bu nebilere Aramice “Terei Asar” denmiştir. Talmud, bu nebilerin unutulmamaları 

için bir arada sınıflandırıldıklarını söylemiştir. Bu nebilerden dokuzu I. Mabet zamanında; 

Zekeriya, Hagay ve Malaki ise II. Mabet devrinde nebilik yapmıştır.1189 

Hoşea (Oşea) 

M. Ö. 740 senesinden önce İsrail’de halkına vaazlarda bulunmuştur.1190 Yahuda 

kralları Uziah, Yotam, Ahaz ve Hezekia ile İsrail kralları İkinci Yeroboam ile Menahem 

zamanında kehanette bulunmuştur. Gerçek bir dindar1191 ve Tanrı’nın rahmeti üzerinde 

duran bir mistik olduğu kabul edilmiştir.1192 

İsrailoğullarının Baal’e karşı düşkünlüklerini, evli kadının sevgili edinmesi gibi 

ahlaksızlığa, sadakatsizliğe benzetmiştir. Halkın bu cezasına karşılık Tanrı’nın ülkenin 

bereketini kaldıracağını, neşeli bayramların artık yapılmayacağını söylemiştir.1193 

Tebliğinde ileriye yönelik eskatolojik ifadelerde bulunmuştur.1194 Hoşea, kitabında dolaylı 

                                                
1185 Cilacı, Osman, İlahi Dinlerde Cennet İnancı Mukayeseli Bir Araştırma, Beyan Yayınevi, Ankara, 1995, 
s. 76. 
1186 Atasağun, Galip, Hıristiyanlıkta Kıyamet Alametleri ve Dünyanın Sonu,  Sebat Ofset Matbaacılık, Konya, 
2001, s. 11. 
1187 Batuk, a.g.e., s. 83. 
1188 Adoni, a.g.e., s. 66. 
1189 Besalel, “Neviim”, Yahudilik Ansiklopedisi,  II/444. 
1190 Schimmel, a.g.e., s. 139. 
1191 Örs, a.g.e., s. 229. 
1192 Tanyu, a.g.e., I/71. 
1193 Hoşea, 2/9; 4/3, 10; 10/14; 13/16. 
1194 Sinanoğlu, a.g.t., s. 81. 



 

 

 

152 

 

yoldan Yahova ile İsrailoğulları arasındaki ilişkiyi tarihsel olarak vermiş ve İsrail’in 

Tanrı’nın milleti olduğu konusunu işlemiştir.1195 Kavminin, Sina’da Musa’ya verilen on 

emre uymadığını anlatmıştır.1196 

Hoşea, kitabında İsrail halkının düştüğü inançsızlıktan bahsetmiştir.1197 Halkının 

inançsızlığından dolayı onlara uyarılarda bulunmuş, yaptıkları kötü işlerden dönmedikleri 

takdirde Tanrı Yahova tarafından cezalandırılacakları tehdidinde bulunmuştur. Verdiği 

kötü haberlerin ardından halkına, Tanrı’nın sevgisi ile yeniden bağışlanarak 

İsrailoğullarının canlanacağı tesellisinde bulunmuştur.1198 Bağışlanmanın da halkın 

günahlarından pişman olup Tanrı’dan af dilediklerinde1199 gerçekleşeceğini bildirmiştir.1200 

Sürekli tövbeyi vurgulayan Amos’tan –muhtemelen Amos’tan birkaç yıl sonra nebilik 

görevine başlamıştır- sonra tövbeden bahseden bir diğer nebi Hoşea olmuştur. Toplumu 

yapmış olduğu ahlak dışı davranışlarından dolayı tenkit etmiştir. Bu ahlaksızlık halkında 

varken hakikat, iyilik, Tanrı bilgisi onlarda yok olmuştur.1201 Tanrı’yı unutmak ise en 

büyük günahtır. Nebiler halklarını doğru yola çekmeye çalıştıkça putlara tapmaya ve onlar 

için kurbanlar sunmaya devam etmişlerdir.1202 

Talmud, aynı dönemde nebilik yapıp kehanetlerde bulunan Yeşaya, Amos ve Mika 

arasında Hoşea’nın en büyük olduğunu belirtmiştir.1203 

Yoel 

Kutsal Kitap’ta adı geçen nebilerden biridir. M.Ö. IV. yy.ın başlangıcında 

Yahuda’da yaşamıştır.1204 Sürgün sonrası dönemin nebilerindendir.1205 

Tanrı’nın kararları ile kıyamet kopmadan önce olacak şeyleri bildirmiştir. 

Felaketlere karşı halkın ve kâhinlerin Tanrı’ya dua ile yakararak, oruç ve yas tutarak 

nebiye yardımcı olmalarını söylemiştir. Yoel, tebliğinde; Tanrı’nın adil olduğunu o yüzden 

de kötülük yapanları cezalandıracağını, İsrail’in kurtulacağını söylemiştir. “Tanrı’nın 

                                                
1195 Hoşea, 2/3, 5; 4/6; 6/7; 8/1; 9/10; 11/1; 12/3- 4, 13; 13/4, 5. 
1196 Hoşea, 4/1- 3. 
1197 Hoşea, 13/1- 3. 
1198 Hoşea, 14/7. 
1199 Hoşea, 14/2- 9. 
1200 Sinanoğlu, a.g.t., s. 131.  
1201 Hoşea, 4/1- 2. 
1202 Katar, a.g.e., s. 34. 
1203 Besalel, “Yoel”, Yahudilik Ansiklopedisi,  III/464. 
1204 Schimmel, a.g.e., s. 139. 
1205 Sinanoğlu, a.g.t., s. 85. 



 

 

 

153 

 

Günü’nün” yakın olduğunu1206 ve diğer milletlerin Yehoşafat deresinde helak olurken 

İsrailli’lerden inananların Yahova’nın hükümdar olacağı Kudüs’te toplanacağını1207 

söylemiştir.1208 

 Yoel nebile ilgili biyografik bilgi bulunmamaktadır. Yahuda kralı Menaşe 

zamanında yaşadığı tahmin edilmektedir.1209 

Amos 

Klasik nebilerin ilki olan Amos, Elişa’dan yaklaşık elli yıl sonra M. Ö. VIII. 

yüzyılda1210 (M.Ö. 785- M.Ö. 745) Kral II. Yeroboam zamanında nebilikte 

bulunmuştur.1211 Tanrısal bildirileri yazıya döken ilk nebidir. Kuzey’deki dağlarda İsrail’de 

yaşamış Tekoa’lı meçhul bir çobandır. Edebi yönü ile tanınmış olan Amos,1212 İbrani 

nebileri içinde en müessirlerinden biri olarak kabul edilmiştir.1213 Amos’un sözleri 

ihtilalcinin birinin sözleri gibi sert olduğu söylenmiştir.1214 

Amos, sonbahar bayramında kâhin ve asillerin eğlendikleri bir anda ayağa kalkmış, 

tebliğde bulunmuştur. Amos, tebliğde bulunmak için sesini yükseltmiş, mabetteki 

sarhoşları kamçılatmıştır.1215 Toplumsal haksızlık yapanları eleştirmekle ün yapmış bir 

nebidir.1216 

Kuzey krallığında Samiriye, Gilgal ve Beyt-el’de nebilik yapan Amos, halkın 

refaha ulaşma sebebi ile Tanrı’yı unutmalarından ve günah içinde yaşamalarından şikâyet 

etmiştir.1217 Tanrı, üç üst düzey günahı (putperestlik, cinayet, cinsel ahlaksızlık) işleyen 

halkına ilk önce sabırla yaklaşmış, daha sonra dördüncü günahı işlemeye başlayınca 

(fakirlere eziyet) Amos’a halkını cezalandıracağını bildirmiştir.1218 Toplumdaki zenginlerin 

fakirlere yardımcı olmaması, onlara kötü davranıp sömürmeleri sebebi ile Amos, halkına 

                                                
1206 Yoel, 2/31; 3/14. 
1207 Yoel, 2/28, 3/21. 
1208 Sinanoğlu, a.g.t., s. 85. 
1209 Besalel, “Yoel”, Yahudilik Ansiklopedisi,  III/792.  
1210 Sinanoğlu, a.g.t., s. 80. 
1211 Besalel, “Amos”, Yahudilik Ansiklopedisi,  I/63. 
1212 Besalel, a.g.md., Yahudilik Ansiklopedisi,  II/502. 
1213 Schimmel, a.g.e., s. 139. 
1214 Örs, a.g.e., s. 229. 
1215 Doğrul, a.g.e., ss. 167- 168. 
1216 Bucaille, a.g.e., s. 46. 
1217 Amos, 4/4- 5. 
1218 Farsi, a.g.e., I/477. 



 

 

 

154 

 

yaptıkları yanlışlıklardan dolayı Tanrı’nın onları helak edeceğini1219 bildirmiştir.1220 Hayatı 

boyunca sosyal haksızlığa karşı çıkmıştır.1221 O dönemde haksızlık o kadar ileri boyuta 

ulaşmıştır ki; fakirlerin yasal hakları birkaç gümüş karşılığında satılmış, adaleti rüşvet ile 

satın almışlardır.1222  

Amos, toplumdaki ahlaki bozulmaları çok sert bir dille eleştirmiştir, bu eleştiriler 

yüzünden Beyt-el’deki mabet kâhini ve İsrail kralının düşmanlığın kazanmıştır.1223 Amos, 

şekle dayanan gösterişli ibadetlerin gerçek dindarlık olmadığını ve Tanrı’nın rızasını bu 

şekilde alamayacaklarını bildirmiştir. Tanrı’nın istemediği davranışlarda bulunan toplumun 

onun öfkesine maruz kalacağını söylemiştir.1224 

İsrailliler, yerel halkın ayinlerini kendi ibadetlerine ekleyerek mahalli kutsal 

yerlerde ibadetlerini yapmışlardır. Amos bu bozulma sebebi ile Beyt-el ve Gilgal’a gitmeyi 

ve zaten Tanrı’nın kendilerinden istemediği kurbanı,1225 buralarda kesmeyi 

yasaklamıştır.1226  

Amos ve ondan sonra gelen nebilerin hepsinin hayatında Yehova’nın sözü derin 

etki bırakmış ve bu etki neticesinde nebilik yapmak için ortaya çıkmak durumunda 

kalmışlardır.1227 Amos’a göre Tanrı Yehova, İsrail Tanrısı olmakla beraber tüm dünyaya 

da hükmetmiştir. Kuzey krallıkta yaşayanlar yağmurun yağması, toprağın bereketli olması 

için Baallere tapınıyorlardı. Amos, halkına Yahova’nın dağlara şekil verip rüzgârı 

yarattığını,1228 gece- gündüzü oluşturduğunu, deniz sularını çağırdığını ve sularını 

yeryüzüne döktüğünü1229 söylemiştir. Halkına bunları söyleyerek tabiat olayları için de 

sadece Yahova’dan yardım istemelerini vurgulamıştır.  

Diğer nebilerin sıklıkla kullandığı ve Tanrı’nın İsrailoğullarının seçilmişliğini 

anlatan “ahit” kelimesi Amos’un kitabında geçmemiştir. Tanrı ve İsrailoğullarının ilişkisini 

“Yeryüzünün bütün aşiretlerin arasından yalnız sizi tanıdım”1230 cümlesi ile anlatmıştır. 

                                                
1219 Amos, 7/7- 9; 8/4- 6; 11- 14. 
1220 Sinanoğlu, a.g.t., s. 81. 
1221 Besalel, a.g.md., Yahudilik Ansiklopedisi,  I/63. 
1222 Amos, 5/24; 8/4- 5. 
1223 Amos, 7/10- 17.  
1224 Katar, a.g.e., s. 33. 
1225 Amos, 5/21- 23. 
1226 Özen, a.g.e., s. 59. 
1227 Schimmel, a.g.e., s. 144. 
1228 Amos, 4/13. 
1229 Amos, 5/ 8. 
1230 Amos, 3/2. 



 

 

 

155 

 

Amos’un kitabı, bulunduğu dönemdeki İsrail’in sosyal hayatını anlatması bakımından 

önemli bilgiler içermiştir. Halk yüksek refah seviyesine ulaştığı için sosyal yozlaşmaya 

uğramıştır.1231 Amos, İsrail halkını sürekli Yehova’nın azabı ile uyarmıştır.1232 Amos’a 

göre “Yehova’nın Günü” aydınlık değil; karanlık olacaktır.1233 Ben-i İsrail’in işlediği 

günahların ardından halkın başına birtakım belalar gelmiştir. Bu belalar; kıtlık, kuraklık, 

çekirge sürüsünün ekinleri yemesi, veba, savaşta yenilgi vs. gibi1234 Tanrı, tövbe 

edilmediği takdirinde halkına daha kötü felaketler göndereceğini söyleyerek tehditte 

bulunmuştur.1235  Amos, halkına, varlıklarını Tanrı’nın İsrailoğullarının lütfu ile devam 

ettirdiklerini belirtmiştir.1236 İsrailoğullarının seçilmişliğinin ayrıcalık değil sorumluluk 

kazandırdığını ifade etmiştir.1237 

Ovadya (Obadya) 

 Kutsal Kitap’ta mevcut olan en kısa kitabın yazarı ve küçük nebilerin 

dördüncüsüdür. Yoel ile aynı dönemde yaşamış ve nebilik yapmıştır.1238 Nebinin kendi, 

ailesi ve kenti hakkında bir şey bilinmemektedir. Midraş’a göre, İyov’un arkadaşıdır, 

Edom ırkından Elifaz’ın soyundandır. Yahudi dinini sonradan kabul etmiştir.1239 

Ovadya, Kral Ahav’ın krallığı zamanında yaşamış kişi ile özdeşleştirilmiştir.1240 

Babilli’lerin Yeruşalim’i ele geçirdiklerinde Edomlular, onlara yardımda bulunmuştur. 

Onun için Ovadya Edomluları lanetlenmiştir.1241 Tanrı’nın gününün yakın olduğunu 

bildirmiştir.1242 

Hahamlar, Elişa’nın yardım ettiği dul kadının Ovadya’nın eşi olduğunu 

söylemişlerdir. İsrail kralı Ahav ve eşi İzabel kendi dönemlerindeki tüm nebileri öldürtmek 

için adamlarını görevlendirmişlerdir. Ovadya, yüzlerce nebiyi onların kötülüklerinden 

korumak için mağaralarda saklamış ve onların yeme- içmeleri için büyük bir servet 

harcamıştır. Bunu yapabilmek için de ağır borç altına girmiş, öldüğünde eşine miras olarak 

                                                
1231 Amos, 5/10- 17. 
1232 Sinanoğlu, a.g.t., s. 131.  
1233 Amos, 5/18- 20. 
1234 Amos, 4/6- 12. 
1235 Katar, a.g.e., s. 33. 
1236 Amos, 2/9- 11. 
1237 Besalel, a.g.md., Yahudilik Ansiklopedisi,  I/63 
1238 Schimmel, a.g.e., s. 139. 
1239 Besalel, “Obadia”, Yahudilik Ansiklopedisi,  II/450. 
1240 I. Krallar, 18/3- 4. 
1241 Ovadya, 1/1- 9. 
1242 Ovadya, 1/15- 16. Sinanoğlu, a.g.t., s. 84.  



 

 

 

156 

 

bu borçlar kalmıştır. Dul kalan eşinin kapısına alacakları dayanmış, borçları karşılığında 

oğullarını köle olarak alacaklarını söylemişlerdir.1243 Alacaklının Ahav’dan sonra gelen 

kral Yeoram olduğu söylenmiştir. Dul kadının alacaklılarından kurtulmasına yardımcı olan 

kişi Elişa olmuştur.1244 Ovadya, Peraşa’nın Aftarası olarak okunmaktadır.1245 

Yunus (Yonah) 

Ninova şehri halkı günaha dalınca, onları günahlarından dolayı uyarmak için Yunus 

nebi gönderilmiştir.1246 İsrail’de M. Ö. VIII. yy.da nebilik yapmıştır.1247 Balığın karnında 

seyahat ettiği için “Yunus Nebi” olarak anılmıştır. Yunus, Ninova halkına kızıp oraya 

gitmemiş Tarşiş’e gidecek bir gemiye binmiştir. Gemide olan birtakım olaylardan sonra 

Yunus gemiden atılmış ve Yunus’u balık yutmuştur. Üç gün üç gece balık karnına 

yaşamıştır. Balık onu kıyıya atınca Ninova halkına tebliğde bulunmak için yeniden şehre 

dönmüştür. Yunus’un hikâyesi oldukça ilginçtir. İlahi iradeye zorla da olsa boyun eğmek, 

hikâyenin ana fikrini oluşturmuştur.1248 

Yunus’un tebliğinde ana ileti Yahova’nın merhametinin İsrailoğulları ile birlikte 

tüm milletleri kapsamış olmasıdır. İsrail halkı bu merhametin bilinmesinde sorumluluk 

sahibi olmuştur.1249 

Mika (Miha) 

 Tanah’ta adı geçen ve Yahuda’da M. Ö. VII. yy.ın ortalarında yaşamış olan bir 

nebidir.1250 Tanah’ta kendi adını taşıyan, kehanetlerini içeren bir kitabı bulunmaktadır. 

Nebi Mika; Yotam, Ahaz ve Hizkiyau adındaki krallar döneminde yaşamış ve kehanetlerde 

bulunmuştur.1251 İsrail ve Yahuda’yı günahlarından dolayı başlarına gelecek belalar için 

uyarmıştır.1252 Krallar, Mika’nın dini tebliğ ve telkinlerinden siyasal kaygılar 

                                                
1243 II. Krallar, 4/1- 7. 
1244 Farsi, a.g.e.,  I/455. 
1245 Farsi, a.g.e., I/473. 
1246 Yunus, 1/2. 
1247 Schimmel, a.g.e., s. 139. 
1248 İnci, a.g.t., s. 56. 
1249 Sinanoğlu, a.g.t., s. 82. 
1250 Schimmel, a.g.e., s. 139. 
1251 Yeremya, 26/18; Mika, 1/1. Besalel, “Miha”, Yahudilik Ansiklopedisi,  II/406. 
1252 Sinanoğlu, a.g.e., s. 132  



 

 

 

157 

 

duymuştur.1253 Halkının putlara tapmasını, yalan söylemesini, haksız kazanç sağlamasını, 

zorbalıkta bulunmasını, rüşvet almalarını, ahlaki aşınmışlığını1254 tenkit etmiştir.1255  

 Mika; Amos, Hoşea, Yeşaya ile çağdaştır. Yahuda da yaşıyor olsa da Amos ile 

birlikte İsrail krallığında da tebliğde bulunmuştur. Kavmine, güçlü ve zengin olanın fakiri 

ezmemesini, din adamlarının paraya düşkün olmaması gerektiğini anlatmıştır.1256 Güç ve 

refah içinde yaşamak için başka milletlerin putlarını benimsemeye yanaşan İsrail halkı için 

Mika, o gazap günü geldiğinde İsrail’deki kâhin, büyücü ve putların yok edileceğini 

bildirmiştir.1257 

Mika Yeruşalim’in Tanrı’ya karşı gelmelerinden dolayı yıkılacağını haber 

vermiştir.1258 Mika’nın kehanetini ciddiye alan Hizkiyau Tanrı’dan af dilemiş ve cezadan 

kurtulmuştur. Mika’nın insanoğluna “Adil davran, merhameti sev, Tanrı’nın yolunda 

tevazua içinde yürü!”1259 sözü dünyaca ün kazanmıştır.1260 

Nahum 

 Tanah’ta adı geçen Nahum, M.Ö. VII yy.da Mika’dan bir süre sonra yaşamıştır.1261 

Kuzey’de İsrail Devleti’ne baskı yapan Asurlular’ın başkenti Ninova’nın düşüşünü ve 

İsraillilerin işlediği günahlar sebebi ile Tanrı’nın azabını ateşli bir şekilde anlatmıştır.1262 

12 nebinin yedincisidir. Nahum’un vaazları ışığında onun Yahuda Krallığının güneyinden 

geldiği tahmin edilmektedir. Nahum’un kehaneti Yunus’un peygamberliğini 

izlemektedir.1263 

Habakkuk (Habakuku) 

 Yahuda’da M. Ö. 622 senesinden önce yaşamış ve peygamberlik yapmıştır.1264 

Vaazlarında İsrail Devleti’ni yıkan Asurluların başına gelecek felaketleri anlatmıştır. 

Hayatı hakkında pek bir şey bilinmemektedir. 

                                                
1253 Bucaille, a.g.e., s. 46. 
1254 Mika, 1/7; 2/1- 2; 6/9- 12; 3/9- 12; 7/2- 4.  
1255 Katar, a.g.e., s. 39. 
1256 Mika, 2/2, 3/5, 11;  9; 3/11; 7/3;  
1257 Aydın, Mehmet, Din Fenomeni, s. 94. 
1258 Mika, 1/2- 7; 3/12; 6/16. 
1259 Mika, 6/8.  
1260 Besalel, a.g.md., Yahudilik Ansiklopedisi,  II/406. 
1261 Schimmel, a.g.e., s. 139. 
1262 Nahum, 1/2- 3; 3/8. 
1263 Besalel, “Nahum”, Yahudilik Ansiklopedisi,  II/438. 
1264 Schimmel, a.g.e., s. 139. 



 

 

 

158 

 

 Habakkuk’un “dürüst, imanı ile yaşayacaktır”1265 sözü Rabbilerce,  Yahudiliğin 

temel bir öğesi olarak kabul edilmiştir. Habakkuk, 613 emri, bir ilke halinde bu şekilde 

özetlemiştir; dürüst olan inancı ile yaşayacak. Kişinin bu şekilde yaşaması Tanrı’nın 

devamlı ilgisini, ilahi rehberliğini ve kutsamasını kendisine kazandırmıştır.1266 

Sefanya (Tsefanya) 

 M.Ö. 630. yy ortalarında Yahuda’da yaşamıştır.1267 Halkına alçakgönüllü 

olmalarını, kötülükleri bırakmalarını, kötülüklerden vazgeçmedikleri takdirde Tanrı’nın 

her yeri yıkacağını vaz etmiştir.  

 Muhtemelen Kral olan Hezkiya’nın soyundan gelmektedir.1268 Çünkü Sefanya bu 

kralın döneminde nebilikte bulunmuştur. Yeremya ve kadın nebilerden Hulda ile de aynı 

dönemde yaşamıştır. Geleneğe göre; Yeremya pazar yerlerinde; Sefanya sinagoglarda ve 

Hulda’da kadınların önünde vaazlar da bulunmuştur.  

 Sefanya, vahyini rüyet aracılığı ile almıştır. İsrail halkını, putlara tapmaları ve 

İbranilere ait olmayan âdetler uyguladıkları için uyarmıştır. Ceza olarak da “Tanrı’nın 

günü” olarak tanımladığı tufan veya deprem gibi korkunç felaketle karşılaşacaklarını 

anlatmıştır.1269 Bu olayı çok canlı bir şekilde betimlediği için Sefanya’ya “Tanrı’nın 

Günü’nün Peygamberi” denmiştir. İsrail halkının günahları yüzünden Yahova’nın sadece 

halkına değil tüm milletleri de helak edeceğini bildirmiştir.1270 Daha sonra Sefanya 

halkının pişman olacağı kehanetinde bulunması onun ölmeden önceki son kehaneti 

olmuştur.1271 

Hagay (Haggay) 

 Hagay, sürgünde doğan nebilerdendir, ismi de sürgün döneminde en çok konan 

adlardandır. Hagay, “bayramda doğdu” anlamını taşımaktadır.1272 Babil sürgününden sonra 

                                                
1265 Besalel, “Habakuku”, Yahudilik Ansiklopedisi,  I/195. 
1266 Blech, Nedenleri ve Niçinleriyle Yahudilik, s. 108. 
1267 Schimmel, a.g.e., s. 139. 
1268 Sefanya, 1/1. 
1269 Sefanya, 1/7, 10, 12, 14; 2/2; 3/8, 9, 11, 16. 
1270 Sefanya, 1/2- 3; 2/5- 15. 
1271 Besalel, “Tsefenya”, Yahudilik Ansiklopedisi,  III/748. 
1272 Kurt, a.g.e., s. 61. 



 

 

 

159 

 

Filistinde’de yaşamıştır. Zekeriya ile Eski Mabet’i onaran nebidir.1273 M. Ö. 520 yıllarına 

doğru İran hükümdarı Darius zamanında Yeruşalim’de yaşamıştır. 

 Darius’un yönetimi süresince olacakları ve Pers imparatorluğunun iç savaşta 

yıkılacağına dair kehanette bulunmuştur. Mabedi yeniden kurmadıkları için halkına günah 

işlediklerini bildirmiş ve Bet-Amikdaş’ın inşası için halkı cesaretlendirmiştir.1274 Halka, 

kendileri için pahalı evler yapacaklarına tapınağı yeniden imar etmeğe çalışmalarını 

söylemiştir.1275 Hagay, mabedin yapımının erken olduğunu söyleyenleri ağır bir dille 

eleştirmiş, her şeyin bereketsiz oluşunu mabedin yapılmamasına bağlamıştır.1276 Bunun 

üzerine Darius, mabedin yeniden inşasına başlamıştır. Hagay, Ben-i İsrail’e Yehova’nın 

Mısır’dan çıkarken nasıl yanlarında olmuş ise şimdi de onlarla birlikte olduğunu 

söyleyerek1277 cesaretlendirmiştir.1278 Ayrıca Bet-Amikdaş’ın kutsallığının halkın kötü 

davranışları ile fayda sağlamayacağını belirtmiştir. Tebliği, Davudi monarşinin yeniden 

İsrail halkı üzerinde kurulacağına1279  dair mesihi konular içermiştir.1280 Özellikle mabedin 

inşasında Yahudi halkını harekete geçirmek için kullanmıştır.1281 Rabbinik inanışa göre 

Hagay, Zekeriya ve Malaki; Ezra zamanının kehanetini bildiren nebilerdir.1282 Hagay da 

diğer İbrani nebiler gibi insanların günahları ve Tanrı’nın adaleti arasında ilişki 

kurmuştur.1283 

Zekeriya (Zaharya) 

 Babil sürgününden sonra Filistin’de yaşamıştır. Nebiliği iki yıl sürmüştür.1284 İlk 

nebilik kehanetini M.Ö. 520’de Darius I Histapsis’in krallığı zamanında yapmıştır. 

Zekeriya, Vali Zerubabel, Kâhin Yeşua ve Hagay zamanında yaşamıştır.1285  

Kâhin Yeşua da halkın işlemiş olduğu günahlardan dolayı müteessir olmuştur. 

Oğulları yabancı kadınlar ile evlenmiş, kendisi de buna engel olamamış, uyarmakta 

yetersiz kalmıştır. Bunun bir eksiklik olduğunu düşünen Yeşua kirli giysiler giyerek 
                                                
1273 Schimmel, a.g.e., s. 139, 152. 
1274 Hagay, 1/1- 15; Besalel, Yahudi Tarihi, s. 52. 
1275 Hagay, 1/4. 
1276 Hagay, 1/5- 15. 
1277 Hagay, 2/4- 5. 
1278 Kurt, a.g.e., s. 103. 
1279 Hagay, 2/20- 23. 
1280 Sinanoğlu, a.g.e., s. 86. 
1281 Batuk, a.g.e., s. 79. 
1282 Besalel, “Hagay”, Yahudilik Ansiklopedisi,  I/196. 
1283 Sinanoğlu, a.g.t., s. 85. 
1284 Besalel, “Zeharya”, Yahudilik Ansiklopedisi,  III/800. 
1285 Kurt, a.g.e., s. 103. 



 

 

 

160 

 

kötülüğü simgelemiştir. Fakat Zekeriya temiz giysiler giymesini istemiş, giyinmesine 

yardımcı olmuştur.1286 

Kral Yoaş, krallığındaki işleri putperestlere danışarak krallığını mahvetmiştir. Rabb 

onu uyarmak için Zekeriya’yı göndermiştir. Ama tövbe yerine öndere başkaldırmayı tercih 

etmiştir. Zekeriya, Tanrı’nın uyarılarını halka duyurmuş, kral ise Zekeriya’nın bu 

tebliğinden hoşlanmamıştır.1287 

Zekeriya, halkına işledikleri günahlar yüzünden başlarına neler geleceğini 

anlatmıştır.1288 Eski Mabet’in yeniden onarılmasını Hagay ile birlikte Zekeriya da 

istemiş1289 ve halkı yüreklendirmiştir.1290 Mesihi beklentilerini sözlerinde ima etmiştir.1291  

Zekeriya’nın halka yapmış olduğu uyarılar sonucunda Zekeriya’ya düzen kurulmuş 

ve onu kralın emri ile Rabbin Tapınağı’nın avlusunda taşlayarak öldürmüşlerdir. Zekeriya 

öldürülürken “Rabb bu gördüklerinizi görsün ve hesabını sorsun” demiş ve halkın 

önderlerini lanetlemiştir. Ölümünden sonra Zekeriya’nın sözleri gerçekleşmiştir. 1292 

Malaki (Malahi) 

 Tora’nın nebi kitaplarından birinin de ismidir. M.Ö. 460’a doğru yazıldığı sanılır. 

Malaki, İbranice “haberci-elçim” anlamına gelmektedir. İsminin anlamı ilahi amacını 

çağrıştırmaktadır1293 Babil sürgününden sonra Filistin’de yaşamıştır.1294 Talmud’a göre 

Malaki, Hagay ve Zekeriya ile aynı dönemde yaşamış ve nebilik yapmıştır. Pers kralı 

Darius’un krallığının ikinci yılında kehanetlerde bulunmuştur. 

Malaki’nin tebliğinde Yahova, İsrailoğullarına işledikleri günahları anımsatmış1295, 

kendisine iman etmeye,1296 Musa’nın getirdiklerine uymaya1297 davet etmiştir. Malaki’nin 

iletisinde Yahova hala kâinatı kontrol eden aktif bir Tanrı’dır.1298 O yüzden insanların 

                                                
1286 Zekeriya, 3. bab; Farsi, a.g.e., I/501. 
1287 II. Tarihler, 24/19  
1288 Zekeriya, 1/1- 16. 
1289 Zekeriya, 6/12- 13; Besalel, Yahudi Tarihi, s. 52. 
1290 Schimmel, a.g.e., s. 139, 152. 
1291 Sinanoğlu, a.g.t., s. 86. 
1292 II. Tarihler, 24/21- 25. 
1293 Besalel, “Malahi”, Yahudilik Ansiklopedisi,  II/382. 
1294 Schimmel, a.g.e., s. 139. 
1295 Malaki, 1/6- 14; 2/2, 9; 3/7- 10. 
1296 Malaki, 3/16- 18. 
1297 Malaki, 4/4. 
1298 Malaki, 2/10. 



 

 

 

161 

 

Yahova’nın yüceliğini kabul edip insanlara adil davranmalarını ve ahitlerine sadık 

olmalarını1299 söylemiştir.1300 

Malaki, diğer nebilerin öğretilerini yenilemiştir. Yehova’nın günlerinin sonu 

gelmeden önce kurtarıcı olarak İlya’yı göndereceğini söylemiştir.1301  İlya, babalar ve 

oğulları birbirleri ile kaynaştıracak ve Rabbin korkunç gününe hazırlayacaktır.1302 

Malaki’nin en önemli hedefi Tora’nın yeniden canlandığı bu dönemde, Musa’ya ait 

yasaların yerine getirilmesinin sağlanmış olmasıydı.1303 

Malaki zamanında (M.Ö. 515) mabet inşa edilmiştir.1304 Nehemya ve Ezra’nın 

Yahudiliği diriltme çabalarını haber vermiştir. Tanah’ta geçmese de Talmud, Nehemya’nın 

bir nebi olduğunu belirtmiştir.1305 İsmini taşıyan kitabında kendisi hakkında biyografik 

bilgiler yoktur. Talmud’un rabbileri Malaki’yi son nebi olarak tanımlamışlardır. Talmud’a 

göre Malaki öldükten sonra Yahudiler için nebilik müessesi son bulmuştur.1306 

3) Kadın Nebiler 

Yahudilikte nübüvvet, kabile ve cinsiyet ayrımına gitmemiştir.1307 Yahudi dininde 

kadınlardan da nebi çıkmıştır. Ve bu kadın nebiler bir erkek nebi neyi yapmışsa onu 

yapmıştır. Kadın nebiler, “Nebiah” olarak isimlendirilmişlerdir. Nebiah kelimesi Tanah’ta 

altı yerde zikredilmiştir.1308 

 Rabbinik gelenekte kırk sekiz erkek peygamberden, yedi de kadın peygamberden 

bahsedilmiştir.1309 Musa’nın kız kardeşi Nebiye Miryam,1310 Debora,1311 Hulda,1312 

Noadya,1313 Yeşaya’nın karısı1314 Tanah’ta bahsi geçen kadın nebilerdendir. 

                                                
1299 Malaki, 1/6- 14; 2/11. 
1300 Sinanoğlu, a.g.t., s. 133  
1301 Malaki, 4/5. 
1302 Sinanoğlu, a.g.t., s. 86. 
1303 Batuk, a.g.e., s. 81. 
1304 Malaki, 3/1. 
1305 Kurt, a.g.e., s. 110 dipnota bak: TB, Berakot, 13a. 
1306 Besalel, “Malahi”, a.g.e., II/383. 
1307 Harman, a.g.m., s. 149. 
1308 Harman, a.g.m., s. 149. 
1309 İnci, a.g.t., s. 16. 
1310 Çıkış, 15/20. 
1311 Hâkimler, 4/4. 
1312 II. Krallar, 22/14. 
1313 Nehemya, 6/14. 
1314 Yeşaya, 8/3. 



 

 

 

162 

 

Tanah’ta sahte kadın nebilere de sahte erkekler gibi karşı çıkılmış, Tanrı onları da 

yaptıkları günahtan dolayı uyarmış, onların azapla cezalandırılacağından bahsetmiştir.1315 

3.a. Miryam 

Kutsal Kitap’ta ilk defa ismi zikredilen kadın nebi Miryam’dır. Musa ve Harun’un 

kız kardeşidir. Muhtemelen ikisinden de büyük olup ablasıdır.1316 Geleneksel Yahudi 

bildirilerine göre Miryam’ın doğduğu sene Yahudilere yönelik eziyet dönemi başlamıştır. 

Miryam’ın ismi “hayatın acılaşması” anlamına gelecek şekilde konmuştur.1317 

Miryam, (kıskançlık sebebi ile1318) kardeşi Harun ile bir olup Musa aleyhinde 

konuşmuştur. Miryam ve Harun’un Musa’yı eleştirme sebebi, Musa’nın Habeşli bir 

kadınla evlenmesinden kaynaklanmıştır.1319 Hâlbuki o dönemde Yahudi olmayan biri ile 

evlenme yasağı yoktu, bu yasak ülkeye geldiklerinde başlamıştır.1320 Tanrı, bu olay üzerine 

Musa’nın üstünlüğü bildirmek için Miryam’a cüzzam hastalığını vermiş O’nu bu şekilde 

cezalandırmıştır. Bazı teologlar, Harun’un cezasının da Miryam’ın deri hastalığına 

yakalanmasını görmesidir demiştir. Harun başkahindir ve bir kâhin deri hastalığına 

yakalandığı takdirde halkı adına görev yapamazdı. Harun’un konumu, Miryam’ın 

alçaltılmasından kurtulmasına yardımcı olmuş olabilir denmiştir.1321 Harun, Musa’dan 

Miryam adına özür dilemiştir. Musa kardeşine acımış, alçakgönüllükle iyileşmesi için 

Tanrı’ya yalvarmış1322 ve yedi gün sonra Miryam iyileşmiştir.1323 Harun’un konumu da, 

Miryam’ın bu hastalık ile alçaltılmasından kurtarılmasına yardımcı olmuştur 

denilmiştir.1324  

 Miryam çölde iken kadınlara liderlik yapmıştır. Miryam “nebii” olarak ilk defa 

Kızıldeniz’in ikiye bölünmesiyle İsrail halkının karşıya geçmesi sırasında anılmıştır.1325 

                                                
1315 Hezekiel, 13/17- 23. 
1316 Sinanoğlu, a.g.t., s. 96. 
1317 Farsi, a.g.e., I/102. 
1318 Besalel, “Miryam”, Yahudilik Ansiklopedisi,  2/411. 
1319 Sayılar, 12/1- 2. 
1320 MacDonald, a.g.e., I/203. 
1321 MacDonald, a.g.e., I/203. 
1322 Musa’nın ablası Miryam, suda ilerleyen kardeşini bulacak kişinin kim olduğunu görmek ve bulana 
yardımcı olabilmek için sudaki Musa’yı takip edip beklemiştir. Yıllar sonra cüzzama yakalandığında iyi 
amelinin karşılığını almış ve Mısırdan çıkış için bütün halk Miryam’ın iyileşmesini beklemiştir. Blech, 
Nedenleri ve Niçinleriyle Yahudilik, s. 108. 
1323 Sayılar, 12/1- 16. 
1324 MacDonald, a.g.e., I/203. 
1325 Çıkış, 15/20. 



 

 

 

163 

 

Çıkış esnasında elinde tef vardır ve raks etmiştir. Halkı heyecanlandırmak ve 

yüreklendirmek için uğraşmıştır. Diğer kadınlar ile söylediği ilahi ile tanınmıştır.1326  

Miryam, İsrailoğullarının çöldeki yolculuklarının sonlarına doğru Kadeş denilen 

yerde ölmüş ve orada gömülmüştür.1327 Mika kitabı, halka öncülük etmeleri için 

Miryam’ın1328 Musa ve Harun ile birlikte Ben-i İsrail halkına gönderildiğini; Mısır’dan 

çıkıştaki rollerine de işaret etmiştir.1329   

3.b.Debora (Dvora) 

Tanah’ta ismi geçen ikinci kadın nebidir. İsrailoğullarına rehberlik yapan 

hâkimlerin dördüncüsü Lappidot’un karısıdır.1330 Debora, Hâkimler dönemi 

nebilerindendir. Fonksiyonları tam olarak belirlenmemekle birlikte sivil ve askeri liderlikle 

uğraşmış, hâkimlerin içinde nebilik yaparak üç büyük özellik taşımıştır.1331 Rama ile Beyt-

el arasındaki hurma ağacının altında oturmuş, kendisinden fikir almak isteyenlere 

hükümlerini bildirmiş, Ben-i İsrail’i yönetmiştir.1332 

O dönemde nebilik için Tanrı bir erkeği harekete geçirmemiştir. Daha zayıf cinsin 

bir üyesini seçmiştir. Çöküş döneminde Tanrı’nın bu seçiminin Tanrı’nın insan zayıflığını 

güce çevirmesinin örneği olmuştur.1333 

Debora, İsrailoğullarının katıldığı savaşa komutan Barak’ın isteği üzerine 

katılmıştır. Bu savaşı İsrailoğulları kazanmıştır.1334 Galibiyetten sonra Debora ve Barak 

Tanrı’ya duygu dolu -Debora’nın şarkısı1335 olarak bilinen- methiye okumuşlardır.1336 Bu 

ilahi İbrani edebiyatının önemli örneklerinden birini temsil etmiştir. Şiir, yazıldığı dönemin 

                                                
1326 Çıkış, 15/21. 
1327 Sayılar, 20/1. 
1328 Mika, 6/4. 
1329 Sinanoğlu, a.g.t., s. 96, 97. 
1330 Hâkimler, 4/4. 
 Debora’nın isminin anlamı “arı”dır. Debora’nın lider olarak büyüklüğü, iki özelliği birleştirme 
yeteneğinden kaynaklanmıştır. Düşmanlarına karşı acımasız ve katı olmak, arının sokması gibi; sevdiği ve 
önem verdiği kişilere de bal gibi tatlı ve iyi olmak. Blech, Yahudi Tarihi ve Kültürü, s. 96. 
1331 Hâkimler, 4/4. 
1332 Harman, a.g.m., s. 149; Sinanoğlu, a.g.t., s. 97. 
1333 MacDonald, a.g.e., I/295.  
1334 Hâkimler, 4/6- 24. 
1335 Hâkimler, 5/1- 31. 
1336 Besalel, “Devora”, Yahudilik Ansiklopedisi,  I/139. 



 

 

 

164 

 

olaylarını betimlemekle birlikte İsrailoğullarının Yahova inancına ışık tutan konuları da 

içermiştir.1337 

Büyük bir ozan olan Debora,1338 şarkısında Tanrı’nın tecellisi ile yerin, göğün ve 

Sina Dağı’nın titrediğini söylemiştir.1339 

3.c. Hulda 

Tanah’ta ismi geçen bir diğer kadın nebi Hulda’dır. Monarşi döneminde (II. 

Krallar, 22/ 14- 20) adı geçen tek kadın nebidir. Güney krallıkta kral Yoşiya döneminde 

yaşamıştır.1340  Kralın “elbiseci başı” Tikva’nın oğlu Şallum’un karısıdır.1341 Yeruşalim’de 

ikinci mahallede oturmuştur.1342 Hulda’nın kocası Şallum, merhamet sahibi bir insandır. 

Şehrinden geçen herkesin su ihtiyacını karşılamıştır. Bu yüzden Tanrı karısına nebilik 

ihsan ederek onu ödüllendirmiştir.1343 Kral Yoşiya zamanında yaşamıştır.1344 Yeremya’nın 

yakın akrabalarından biridir.1345 

Kral Yoşiya, Yahuda’nın Tanrı tarafından cezalandırılacağından korkmuş ve 

Hulda’ya danışmaya gitmiştir. Hulda; kralı, kralın adamlarını ve halkı uyarmıştır. O 

dönemde halk Yahova’ya yüz çevirip Baal ve Aşeraya tapınmaya başlamıştır. Krala 

Kudüs’ün tahrip edileceğini ama kendisinin bunu göremeyeceğini bildirmiştir. Kral bu 

kehanetin üzerine mabette bulunan Baal ve Aşera için yapılmış kapları çıkarttırmıştır.1346 

Kral Yoşiya yapacağı işleri aynı dönemde nebilik yapan Yeremya’ya ya da Sefanya’ya 

değil Hulda’ya danışmıştır. Çünkü Hulda’nın Tanrı ile ilişkisinde bir kadın olduğu için 

daha müşfik bir tavır alabileceğini düşünmüştür. Hulda, kadınların da günahları için tevbe 

etmesini istemiştir. Yeruşalayim’de oluşan bir dini şurayı da yönetmiştir.1347 

İsrailoğullarını Tanrı’ya kulluğa çağırmıştır.1348   

                                                
1337 Sinanoğlu, a.g.t., s. 97. 
1338 Örs, a.g.e.,  s. 162. 
1339 Hâkimler, 5/4- 5. 
1340 II. Krallar, 22/14; II. Tarihler, 34/22. 
1341 Besalel , “Hulda”, Yahudilik Ansiklopedisi,  I/225. 
1342 II. Krallar, 22/14. 
1343 Besalel, a.g.md., Yahudilik Ansiklopedisi,  I/225. 
1344 Harman, a.g.m., s. 149. 
1345 Yeremya, 32/7. 
1346 II. Krallar, 22/15; 23/1- 29. 
1347 Besalel, a.g.md., Yahudilik Ansiklopedisi,  I/225. 
1348 II. Tarihler, 34/22- 33. 



 

 

 

165 

 

3.d.Noadya 

Nehemya zamanında yaşamıştır. Kutsal Kitap’ta Noadya’nın Nehemya’ya 

muhalefet1349 ettiğinden bahsedilmiştir.1350 Noadya, Tanrı’nın sevdiği biri olan 

Nehemya’ya karşı kurulan düzende rol oynamış; Nehemya da Tanrı’dan Noadya ve diğer 

nebiler karşısında güçlü durmak için yardım istemiştir.1351 

3.e. Yeşaya’nın Karısı 

Yeşaya, kitabında eşinin nebi olduğunu söylemiştir. Karı- koca nebilikte 

bulunmuşlardır. İsim olarak zikredilmemiştir. Yeşaya’nın karısı hamile kalmış ve mucizevî 

şekilde bir oğul dünyaya getirmiştir. 1352 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
1349 Nehemya, 6/14. 
1350 Harman, a.g.m., s. 149; Sinanoğlu, a.g.t., s. 97. 
1351 Nehemya, 6/13- 14. 
1352 Yeşaya, 8/3. 



 

 

 

166 

 

III. BÖLÜM 

YAHUDİLİKTE PEYGAMBERLİK ve KUTSAL KİTAPLAR 
  

Yahudiliğin temellerini ve esaslarını kutsal kitapları oluşturmuştur.1353 Tora 

kuralları Tanah’ta aydınlık, hakikat, hayat ve sevinç kaynağı olarak tanımlanmıştır.1354 

Tanrı’nın İsrail’e Tora yolu ile dini kural ve hükümleri vermesi, İsrail halkına duyduğu 

sevginin ve ayrıcalığın işareti olarak yorumlanmıştır. Yahudi dini kuralları denildiğinde 

temelde kastedilen, Rabbani gelenek yoluyla Tora’ya dayandırılan 613 kuraldır. Bu 

kurallar, “mitsva” olarak adlandırılmıştır. Bu mitsvanın 248’i emir, 365’i ise yasaklardan 

oluşmuştur. Bu kurallardan bazılarına yeni alt kurallar eklenmiştir, yeni alt kural 

eklenmesine “takana” denmiştir. Bazı kurallar da tevil yolu ile hafifletilmiş veya 

değiştirilmiştir. Buna da “gezera” denmiştir.1355  

A)Yazılı Geleneğin Yahudi Vahyindeki Yeri/Tanah 

Türkiye’de “Kitab-ı Mukaddes” ismi ile yayınlanan kitaplar, Yahudi ve Hıristiyan 

kutsal kitaplarının Hıristiyanlarca birleştirilmesinden meydana gelmiştir. Yahudiler, 

Hıristiyanlarca kutsal sayılan (Bibel= İnciller ve benzerleri) kitapları kabul etmemişler ve 

kendi kutsal kitaplarına dâhil etmemişlerdir. Bunun sebebi ise, İsa’yı ve ona indirilen kitabı 

kabul etmemelerinden kaynaklanmıştır. Yahudiliğe göre İsa yalancı, Hıristiyanlık ise 

Yahudilikten alınmış daha sonra da saptırılmış uydurmalar olarak görülmüştür. 

Hıristiyanlıkta, Yahudiliğin tam aksine Musa, peygamber olarak kabul edilmiş, Tanah ise 

kiliselerde okunan kutsal kitaplardan biri sayılmıştır. İslam dininde ise Yahudiliğin kutsal 

kitabının ismi “Tevrat” olarak zikredilmiştir. Tevrat, İslam dininin kutsal kitabı olan 

Kur’an-ı Kerim’de geçmektedir. “Tevrat” kelimesi, Kur’an-ı Kerim’in 21 yerinde 

geçmektedir. Ayrıca, 36 Sure’de Hazreti Musa’dan, 13 Sure’de de Yahudilerden 

bahsedilmiştir.1356 Kur’an, Tevrat’ın Allah tarafından vahyedildiğini ve tahrif edildiği 

belirtmiştir.1357 

                                                
1353 Tanyu, Hikmet, “Yahudiliğin Kutsal Kitapları ve Esasları, İlmî İnceleme ve Tenkidi”, AÜİFD, 1996, 
XIV/ 95. 
1354 Mezmurlar, 119/14, 16, 24, 47, 98, 105; Tesniye, 4/5- 8; 30/15- 20. 
1355 Gürkan, a.g.e., ss. 131- 132.  
1356 Tevrat: 3/3, 48, 50, 65, 93; 5/43- 46, 66, 68, 110; 7/157; 9/111; 48/29; 61/6; 62/5; Yahudiler: 2/62, 79; 
3/67, 93; 4/160; 5/51, 64; 6/146; 7/167; 9/30; 16/118; 22/17; Musa: 2/51; 3/84; 4/153; 5/20; 6/84; 7/103; 
10/75; 11/96; 14/5; 17/2; 18/60; 19/5; 20/25; 23/44; 25/35; 26/10; 27/7; 28/3; 29/39; 32/23; 33/7; 37/114; 
40/23; 41/45; 42/13; 43/46; 44/17; 51/38; 61/5; 79/15. 
1357 Tanyu, a.g.m., ss. 96- 97. 



 

 

 

167 

 

Yahudiler kendi kitap koleksiyonunu ifade etmek için ne Hıristiyanlar ile ne de 

Müslümanlar ile aynı ismi kullanmamışlardır. Kutsal Kitap isimlerinden en yaygın olanı ve 

“kitaplar” anlamına gelen “ha-Sefarim”dir. Bir diğer kullanım ise “kutsal kitaplar” 

anlamına gelen “Sifre ha-Kodeş”tir.1358 Yahudiler kendi kutsal yazılarını ifade için 

“TaNaKh” ismini kullanmışlardır. Tanah; İbranice Tora, Nebiler, Kitaplar anlamına gelen 

kelimelerin kısaltılmış şeklidir (Torah- Nebiim- Ketubim) ve Yahudiliğin yazılı dini 

edebiyatını oluşturmuştur.1359    

 Hıristiyanlar, Tanah ile “Yeni Antlaşma/Ahd-i Cedid” arasındaki farkı göstermek 

için Tanah’ı “Eski Antlaşma/Ahd-i Atik” olarak isimlendirmişlerdir.1360 Hıristiyanlar, 

İsa’nın aracılığı ile yeni bir ahit yapıldığını ve bu ahidin, eskisini aştığına inanmışlardır. O 

yüzden yeni ahidin yazılı ifadesi olan ifadeler “Ahd-i Cedid/Yeni Antlaşma” olarak 

isimlendirilmiş, Tanrı ve İsrailoğulları ile yapılan ahde de “Ahd-i Atik/Eski Antlaşma” 

denmiştir. Bu tabir ilk defa Pavlus’un Korintoslulara II. mektubunda geçmiştir.1361 İlk 

Hıristiyanlar ise Tanah’tan “Graphai” (Kitaplar) diye bahsetmişlerdir.1362 Fakat bu 

gruplandırma sadece Hıristiyanlara aittir. Yahudiler bu iki ayrı kutsal kitabın 

birleştirilmesine karşı çıkmışlar ve sadece kendi kutsal kitaplarını tanımışlardır.  

Türkçe’ye “Ahit/Antlaşma” olarak çevrilen bu sözcüğün İbranice karşılığı 

‘berith’tir. Tanah için kullanılan “antlaşma” sözcüğü; Kitap, Tanrı ve halkı arasındaki 

antlaşmayı kastettiği için anlam olarak kesinlikle uygun görülmüştür. Tanah’ın muhtelif 

yerlerinde bu kelime geçmiş ve bu antlaşmanın bozulması durumunda İsrailoğullarının 

dünyevi cezalara çarptırılacağı bildirilmiştir.1363 Türkiye’de ilk defa “Eski Ahit” kelimesi 

II. yy.ın sonlarına doğru İzmir çevresinde yaşamış Hıristiyanlık savunucularından Sard 

Piskoposu Melito tarafından kullanılmıştır.1364 

                                                
1358 Aydın, Fuat, a.g.e., s. 94. 
1359 Harman, a.g.t., s. 2; Aydın, Fuat, a.g.e., s. 94. 
1360 MacDonald, a.g.e., I/11. 
1361 Korintoslulara II. Mektup, 3/14. 
1362 Harman, Ömer Faruk, “Metin, Muhteva ve Kaynak Açısından Yahudi Kutsal Kitapları”, Marmara 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Doçentlik Tezi, İstanbul, 1988, s.1. 
1363 Yeremya, 30/31- 33. 
1364 Tanyu, a.g.m., ss. 96- 97. 



 

 

 

168 

 

“Kutsal Kitap” İngilizce’de “The Bible”, Almanca’da “Die Bibel/Altes Testament”, 

Arapça’da “al-Kitab al-Mukaddes”, Latince’de “Testamentum”, Grekçe ise “Palaia 

Diatheke” terimleri ile isimlendirilmiştir.1365  

Yahudilikte Tanah, bu şekilde üç gruba ayrılmıştır. Tora, Musa’ya vahyedildiğine 

inanılan beş kitabı içermiştir. Nebiim de ise; 21 kitabın 6’sını ilk nebiler, 15’ini ise sonraki 

nebiler oluşturmuştur. Ketubim, 13 kitaptan oluşmaktadır. Bu gruptaki yazıları değişik 

türde tarih, hikmet, peygamber kitapları içermiştir.1366  

Tanah, kutsal ve Tanrı yetkisine sahip kitaplar olarak görülmelerinden dolayı, 

ortaya çıktıkları andan itibaren doğru olduklarına dair mühürlenmişlerdir. Tanah, 

yazarların resmi konum ve unvanlarına uygun şekilde yazılmıştır, bölümler vahiy 

derecelerine, içerik farklılıklarına ya da kronolojiye göre oluşturulmamışlardır.1367  

Tanah’ı oluşturan kitapların sayısı 39 dur. Yahudiler bu sayıyı 24 veya 22 olarak 

belirtmişlerdir. Bu farklılık bazı kitapların eklenmesi veya çıkarılmasından değil, bir kısım 

kitabın bir diğerine katılmasından kaynaklanmıştır. Babil Talmudu’nda 24 kitap şu şekilde 

gösterilmiştir: 

a-Tora: Tekvin, Çıkış, Levililer, Sayılar, Tesniye 

b-Nebiim: 1)İlk Nebiler: Yeşu, Hakimler, Samuel (1- 2), Krallar (1- 2), 

 2)Sonraki Nebiler: Yeremya, Hezekilel, Yeşaya, 12’ler, 

c-Ketubim: Rut, Mezmurlar, Eyüp, Meseller, Neşideler Neşidesi, Mersiyeler, 

Daniel, Ester, Ezra, Tarihler (1- 2). 1368 

Yahudi tarihçi Flavius Josephe da Yahudi kutsal kitaplarının sayısını İbrani 

alfabesindeki harf sayısı olan 22 olarak göstermiştir. Tanah’ı 22 kitap olarak kabul 

edenlerin sıralayışı ise şu şekildedir: 

 a- Tora: Musa’nın beş kitabı, 

                                                
1365 Tanyu, a.g.m., s. 96, Ulucan, a.g.e., s. 24. 
1366 Harman, a.g.t., s. 5. 
1367 Eliade- Couliano, “ Yetmişler”,  s. 288. 
1368 Harman, a.g.t., ss. 3- 4. 



 

 

 

169 

 

b- Nebiler: 8 tanedir: Yeşu, Hakimler (Rut’ta dahildir), Samuel, Krallar, Yeşaya, 

Yeremya (Mersiyeler de buraya dahildir), Hezekiel, 12’ler, 

 c- Kitaplar: 9 tanedir: Eyup, Mezmurlar, Meseller, Vaiz, Neşideler Neşidesi, 

Daniel, Tarihler, Ezra (Nehemya’da bu kitaba dahil), Ester. 

Yahudiler; “Samuel, Krallar ve Tarihler” kitaplarını birer kitap olarak kabul 

etmişlerdir. Katolik Hıristiyanlar ise bunlar 1. ve 2. olarak ikişer kitap olarak kabul 

etmiştir. Ayrıca 12 küçük nebiyi Yahudiler tek bir kitap kabul edilirken yine Katolikler 12 

ayrı kitap olarak kabul etmişlerdir.1369  

Tanah, şifahi olarak nakledilirken kutsal sözlerin orijinal şekli ile muhafaza 

edilebilmesi için yazıya geçirilmesi istenmiştir. Tanah’ın yazıya geçirilmesi yazının icadını 

gerektirmiştir. Tanrı’nın vahyi, herkese yönelik olduğu için sadece seçkinlere hitap eden 

Mısır ve Mezopotamya’nın karmaşık yazı türleri yeterli olmamıştır. Bundan dolayı 

öğrenilmesi ve muhafaza edilmesi kolay alfabenin icadı beklenmiştir. Bu keşif ise M. Ö. II. 

binin ortalarına doğru olmuştur. İsrailliler Fenike alfabesini kullanmaya başlamıştır.1370 

Tanah, bin yıl boyunca (M. Ö. 1500- M. Ö. 400) yaklaşık otuz değişik yazar 

tarafından kaleme alınmıştır. İlk yazılan kitap Tora ya da Eyüp olmuştur (M. Ö. yaklaşık 

1400. Eyüp Kitabı’nın tarihi bilinmiyor, ancak içeriği nedeniyle yasa verilmeden önceki 

bir döneminde yazıldığı sanılmaktadır). Bunları izleyen diğer kitaplar sürgünden önce (M. 

Ö. yaklaşık 600) yazılmışlardır. Yeşu’dan Samuel’e kadar olan bölüm sürgün sırasında 

(Ağıtlar ve Hezekiel gibi) ya da sürgünden sonra, Tarihler bölümü ise Hagay, Zekeriya, 

Malaki’nin (M. Ö. yaklaşık 400) dönemlerinde yazılmışlardır.1371 

Yazılı Tora’ya Musa’dan sonra gelen nebilerin sözleri de eklenince Tanah, 

tahminen M. S. II. yy.da Yavne’de (Jamnia) toplanan bir meclis tarafından en son şeklini 

almıştır.1372 Tanah’ın ilk eksiksiz koleksiyonu, Yetmişler Tercümesi denilen Grekçe 

versiyondur.1373 

“Soferim (Yazıcılar) ”  denilen öğretmenler dini okullarda gençleri yetiştirmek için 

çalışmışlardır. Soferim’in iki görevi olmuştur: Başta Tora olmak üzere Tanah’ı açıklamak 
                                                
1369 Harman, a.g.t., s. 4. 
1370 Harman, a.g.t., s. 7. 
1371 MacDonald, a.g.e., s.14. 
1372 Tümer-Küçük, a.g.e., s. 222. 
1373 Eliade- Couliano, a.g.md.,  s. 288. 



 

 

 

170 

 

ve açıkladıkları bilgileri, kuralları halkın ve kişilerin uymasını sağlamak.1374 Bu görev Ezra 

ile birlikte teknik bir şekilde oluşturulmuştur. Soferimler, Tora’daki harflerin sayımı, 

metnin dikkatle okunması ve tefsir edilmesi ile ilgilenmişlerdir. En eski zamandan beri 

kutsal yazılar ile ilgili meseleler soferimlerin işleri olmuştur. Soferimlerin varlığı ve 

özellikleri1375 Yeremya zamanından beri bilinmiştir. Soferimlerin görevleri, masoretler 

tarafından masoretik metnin ortaya çıkmasına kadar devam etmiştir. Masoret (Massorête) 

kelimesi “gelenek” anlamına gelen “massorah”tan türemiştir. Massorah, “kutsal metinlerin 

(Tanah) geleneksel intikalini muhafaza için, metnin kenarlarına, altına ve üstüne alınmış 

notları” veya “uzun süre şifahi rivayetlerle muhafaza edilen, kutsal metinle alakalı bütün 

bilgilerin toplamını” ifade etmiştir. Daha sonraları bu kelime metni neşredenler tarafından 

yapılan geniş külliyatı belirtir olmuştur.1376  

M. Ö. III. yy.a doğru kutsal kitapların İbranice metinlerinin üç ayrı şekli 

oluşturulmuştur. Bunlar; birincisi; Masoretik metin, ikincisi; Yunanca tercümede 

kullanılan metin, üçüncü; Samiri dilinde olan Tora’dır. Masoretik metnin dışında ve ondan 

önce var olan metinlere “Pre- Masoretik metin” denilmiştir. 

1. Pre- Masoretik Metin:  

Günümüze üç nüsha halinde ulaşmıştır. Bunlar; Samirice Tora, Nash Papirüsü, 

Talmud ile Yahudi ve Hıristiyan yazarların nakilleridir. Bunların dışında Grekçe 

tercümenin yapıldığı İbranice metin de bulunmaktadır. Ölü deniz yazmaları da, Pre- 

Masoretik metinleri oluşturmuştur. 

2. Masoretik Metin: 

M. S. X. yy.a doğru Yahudilerce tespit edilmiş resmi metne verilen isimdir. M. Ö. 

III. yy.a doğru İbranice üç ayrı metin M. Ö. I. yy.dan itibaren birleştirilerek tek bir metin 

haline getirilmeye karar verilmiştir. Böylece, masoretler tarafından İbranice metnin tespiti 

çalışmaları M. S. X. yy.da tamamlanmış, bu şekilde elde edilen ve değişmez kabul edilen 

metne “Masoretik metin” adı verilmiştir.1377 

                                                
1374 Tanyu, a.g.m., s. 99. 
1375 Yeremya, 8/8- 9. Bu pasajlarda yazıcıların tenkidi yapılmıştır. 
1376 Harman, a.g.t., ss. 8- 9. 
1377 Harman, a.g.t., ss. 8- 10. 



 

 

 

171 

 

Yahudilik, Tanah’ın tamamlanması ile yeni bir döneme girmiştir. Yahudilik, artık 

Tanrı’nın sesini halkı adına duyan peygamberler ile bağını koparmış, Peygamberlerin 

görevini rabbiler ve bilginler tarafından yorumlanan Tora üstlenmiştir.1378 Zamanla 

Yahudilerin gözünde bilginler, peygamberlere göre daha üstün insanlar olarak görülmeye 

başlanmıştır. Bu şekilde görülmelerinin sebebi ise peygamberlerin Tanrı’dan duyduklarını 

iletmesine karşılık; bilginlerin bilgilerini Tanrı’nın bilgeliği ile öğrenip halklarına 

aktarmalarındandır.1379  

Kutsal kitaplar o zamana kadar yazılmış olan 24 nebi kitabı ile resmi olarak 

kapatılmıştır; çünkü Kudüs Mabedi’nin ikinci yıkılışı ile peygamberlik ruhu artık 

insanlığa ihsan edilmeyi bırakmıştır. 1380  

Tanah, Sami dilinin akrabası olan Aramice ile kaleme alınan birkaç bölümün 

(Ezra, Daniel, Yeremya, Tekvin’de bir iki kelime) dışında, İbranice yazılmıştır.1381 Önemli 

diyalektleri Kenanca, Fenikece, Ugaritçe’dir. Arapça’da olduğu gibi İbranice’de de sesli 

harfler yazılmamıştır. Zamanların ifadesinde fakirlik göstermesine rağmen aksiyon ve 

kavram zenginliği çok yüksek bir anlatımı olmuştur. Yazı kare şeklindedir ve sağdan sola 

doğru ilerler. Yanlış okunmasının önüne geçilmek için sesli harflerin eksikliği noktalama 

işareti ile sonradan giderilmiştir.1382 

Tanah kanonu,1383 Tanrı’nın esinlediği ve bu nedenle eski çağlarda İsrail’in ruhsal 

önderleri tarafından yetkili olarak kabul edilmiş kitapların bir bütünü olarak kabul 

edilmiştir.1384 

Tanah, çok erken dönemlerde Yunanca’ya, Latince’ye, Aramice’ye ve 

Süryanice’ye çevrilmiştir.1385 Tanah’ın Grekçe’ye çevrilmesi İsa’dan iki yüz yıl önce, 

                                                
1378 Blech, Nedenleri ve Niçinleriyle Yahudilik, s. 129. 
1379 Blech, Nedenleri ve Niçinleriyle Yahudilik, s.130. 
 Süleyman tarafından yaptırılan Beytü’l -Mukaddes’e verilen ad. Süleyman Mabedi. Süleyman’ın emri ile 
bütün halk mabedi yapabilmek için seferber olmuştur. Bu Mabet, Yahudi dininin ve sosyal hayatının 
merkezini oluşturmuştur. Aydın, Mehmet, “Süleyman Mabedi”,  Ansiklopedik Dinler Sözlüğü, s. 105. 
1380 Blech, Nedenleri ve Niçinleriyle Yahudilik, s. 114. 
 Sam’ın soyunun oluşturduğu Sami dilleri içinde Arapça, Fenikece, Akadca, Habeşçe, Kenan dili ve İbranice 
yer alır. İbranice, müstakil bir dil olmayıp Kenan dilinin bir lehçesi olmuştur. İbranice’nin en eski 
isimlendirilişi “Kenan Dili” şeklinde olmuştur. Rabbiler, İbranice’den bahsederlerken konuşma dili olan 
Aramice’den ayırmak için “Kutsal dil” demişlerdir. Ayrıntılı bilgi için bkz. Harman, a.g.t., ss. 5- 6.  
1381 Harman, a.g.t., s. 5. 
1382 Sarıkçıoğlu, a.g.e., s. 275. 
1383 Kanon: Bir şeyin ölçüldüğü ya da değerlendirildiği bir “kurala” işaret eder.  
1384 MacDonald, a.g.e., s. 11. 
1385 Harman, a.g.t., s. 15. 



 

 

 

172 

 

Büyük İskender döneminde bütün imparatorluğa yayılan Yunan kültürünün etkisi ile 

olmuştur. Bu çeviri “Septuagint” adını almıştır.1386 Bunun sebebi ise “Yetmişler- 

Septuagint” yetmiş âlim tarafından yazılmış olmasındandır.1387  

Yetmişler Tercümesini Yunanlı kral Ptolemy (M. Ö. 288- 247) tarafından Rahip 

Eleazer başkanlığında İskenderiye’de bulunan Yahudi topluluğu için yapıldığı 

söylenmiştir. Yahudilere Yahudi dili olan İbranice’ye özendirmek ve dillerini 

unutturmamak için yaptırılmıştır.1388 Tercüme sebeplerinden biri de Atina’lı bir sürgünün 

İskenderiye’de kurduğu kütüphaneye bu kitabın kazandırılmasını istenmesindendir.1389 

Başka bir rivayete göre ise, İsrail’e hâkim olan Yunan kralı II. Talmay’ın Tora’yı okumak 

istemesinden kaynaklanmıştır. Yetmiş kişi tarafından İbranice’den Yunanca’ya 

çevrilmiştir. Bu çeviriye de İbranice Şiviim, Grekçe Septuagint denmiştir.1390 

Dünyada “matbaanın bastığı ilk kitap” olduğu söylenen Tanah’ın ilk Türkçe 

tercümesi IV. Mehmet zamanında Ali Ufki Bey tarafından Hollanda sefiri Levinus 

Warner’in isteği ve maddi yardımı ile yapılmıştır. Bu tercüme 1666’ta tamamlanmış ve 

1827 yılında da Osmanlıca olarak yayınlanmıştır. Bugün kullanılan “Kitab-ı Mukaddes” 

tercümesi Ali Ufki’nin tercümesine dayanmaktadır.1391 Kitap, 1941 yılında Latin harflerine 

uyarlanmıştır. Günümüzde ise “Kutsal Kitap-Yeni Çeviri” adıyla yeniden 

yayınlanmıştır.1392 Türkçemizde Yahudilerin kendi çevirileri olan bir Tanah olmadığı için 

maalesef Katoliklerin ve Protestanların çevirilerinden faydalanmak zorunda kaldık.  

1) Tora 

Yahudilikte Tora, kelimesi kelimesine Yahova tarafından bildirilmiştir, Tanrı 

kelamı olduğuna inanılmaktadır.1393 Bu yüzden Tora, Tanah içinde ilk sırayı almış ve çok 

büyük önem taşımıştır. Ben-i İsrail’e göre Yahova, en büyük peygamberi Musa vasıtası ile 

ilahi kanunlarını bildirmiştir.1394 Tora; bir öğreti, bir kanun ya da doktrindir. Tanrı’nın 

insanla doğrudan iletişimini temsil etmiştir. Bu yüzden Tora, sinagoglarda yıl boyunca 

                                                
1386 Madrigal, Carlos, Eski Antlaşma’nın Mesajı -I- Tevrat (Musa’nın Beş Kitabı), Yeni Yaşam Yayınevi, 
İstanbul, 1998, s.13. 
1387 Schimmel, a.g.e., s. 155; Blech, Yahudi Tarihi ve Kültürü, s. 137. 
1388 Harman, a.g.t., s. 15; Işık, a.g.e., s. 93. 
1389 Harman, a.g.t., s.15. 
1390 Tanyu, a.g.e., I/45. 
1391 Kut, Turgut, “Ali Ufki Bey”, DİA, II/457. 
1392 Ulucan, a.g.e., s. 24.  
1393 Tanyu, a.g.m., s. 98. Schimmel, a.g.e., s.101, 214.  
1394 Harman, a.g.t., s. 42. 



 

 

 

173 

 

baştan sona okunur.1395 Yahudilerce Tora’ya ait bölümler ile insan hayatının seyri arasında 

sembolik bir benzerlik kurulmuştur. Yaratılış konusunu işleyen Tekvin kitabı doğum ve 

ergenlik dönemlerini, Mısır’dan Sina’ya yapılan yolculuk ve Sina’da Tanrı ile ahitleşme 

sonucunda yeni bir düzen oluşturmayı konu edinen Çıkış kitabı Yahudilerin evlilik 

hayatını, Yahudi pratiği ile prensiplerin yer aldığı Levililer kitabı olgunluk çağını ve hayatı 

tüm detayları ile yaşama tecrübesini, çöl hayatını anlatan Sayılar orta yaş krizini, İsrail’in 

Sina dağındaki tecrübelerini yeniden özetleyen ve Musa’nın ölümü ile son bulan Tesniye 

kitabı ise yaşlılık ve ölüm hadiselerini sembolize etmiştir.1396 

Yahudiliğe göre, Yahova’nın vahiy ve ilhamı ile meydana gelen Tora’nın bir 

benzeri bir daha gelmeyecektir. Tora, vahyedildiği şekli ile hiç bozulmadan günümüze 

kadar gelmiştir. Hıristiyanlar, Trente konsilinde kutsal yazıların ilham neticesinde 

yazıldığını ve onların kutsallığından şüphe edilmemesi gerektiğini bildirmişlerdir.1397 

Bununla birlikte Tora’da göz ardı edilemeyecek kadar tutarsızlıkların ve çelişkilerin 

olduğu belirtilmiştir. Musa’dan 900 yıl sonra bu şekli almış olan Tora, uzun bir zamandan 

sonra, birçok savaş, tahrip, sürgün ve birçok etkilerle birlikte ne derece Musa’nın Tora’sına 

sadık kalmış olabilirdi. Uzun zaman aşımından, farklı kişilerin parça parça kaleme almış 

olmasından, değişik üslupla birlikte birbirlerini nakzeden, çelişkili, yersiz tekrarların 

Tora’da yer alması normal görülmüştür.1398 İslamiyet’e göre ise; Tora yani Tevrat, 

Musa’ya Allah tarafından verilmiş bir kitaptır. Bu kitap Hazreti İsa’yı tasdik edici ve 

Hazreti Muhammed’i de müjdeleyici olarak indirilmiştir.1399 Bununla birlikte Kur’an-ı 

Kerim’de Tevrat’ın Yahudilerce değiştirildiği bildirilmiştir.1400 

İbrani dilinde Tora, “yarah” sözcüğünden türemiştir. Yarah, (bir hedefe) nişan 

almak anlamında kullanılmıştır. Dolayısı ile Tora sözcüğünün kök anlamı “doğru 

yön”dür.1401 Tora, doğru yöne nişan alınmasını, bunu yaparken de elbette kendisine 

bakılmasını istemiştir.1402 Tora, “kanun, şeriat” anlamına gelmektedir. Bu kelime, Yahudi 

literatüründe önceleri, Yehova tarafından, İsrail’e verilmiş olan, özellikle hukuki ve temel 

                                                
1395 Blech, Nedenleri ve Niçinleriyle Yahudilik, s. 99. 
1396 Gürkan, a.g.e., s. 135. 
1397 Harman, a.g.t., s. 42. 
1398 Tanyu, a.g.e., I/51, 59. Ayrıntılı bilgi için bkz. ss. 51- 60. 
1399 Kur’an-ı Kerim, 3/3.  
1400 Kur’an-ı Kerim, 5/13; 7/169. 
1401 Dikkat çekici olan ise, İbranice’de günah sözcüğünün de “ıskalamak” anlamına gelen “chet” 
kelimesinden türemesidir. Günah işlemek hedefi ıskalamak; doğru olanı yapmak ise iyi bir nişanla on ikiden 
vurmaktır. Blech, Nedenleri ve Niçinleriyle Yahudilik, s. 99. 
1402 Blech, Nedenleri ve Niçinleriyle Yahudilik, s. 99. 



 

 

 

174 

 

öğretiyi ifade etmiştir. Esaret sonrası dönemde Tora’yı ifade eden bir terim olmuştur. 

Yahudilikte, Yahudi öğretilerin hepsine birden Tora denmiştir.1403   

Tora’nın Grekçe çevirisinde ilk beş kitaba “Pentateuch” (pentatok- İbranice: 

Humaş)1404 ismi verilmiştir. Eski çağlarda kitaplar tomarlar halinde yazılır, bu tomarlar 

kılıf biçimindeki özel kaplar içinde korunurlardı. Daha sonraları bu kelime, üzerinde yazı 

yazılan tomarlar için kullanılmıştır. Grekçe’de pente “beş”, teuchos ise “alet, gereç- kitap” 

anlamına gelmektedir. Ve Pentateuchos sözcüğü “beş rulo” anlamını kazanmıştır. 

Yahudilere göre Pentateuch, Tanrı’nın insanı selamlamak için elini uzatmasıdır, “Tanrı’nın 

beş parmağını” temsil etmiştir.1405 

Musa, tahmini olarak M. Ö. XIII. yy.da yaşamış olmasına rağmen en eski İbrani el 

yazması nüsha M. S. VII. ve X. yy.da bu kaynak yazılmıştır. Kaynağın, M. Ö. I. yy. daki 

İbrani metinlerine dayandığı söylenmiştir. Elyazmaları Musa’nın zamanına kadar eski bir 

köke gidemese de Yahudilikte Tora dinin temelini oluşturmuştur. Tanrı kelamı sayılmış ve 

ibadette en önemli konumdadır.1406 İbn Meymun, Tora’nın nübüvvetin gerçek esasını ve 

hakikatini bildirdiğini söyleyerek önemini vurgulamıştır.1407 

Tora, Havra’da (Beyt Ha- Kneset, Grekçe: Sinagog) mihrap teşkil eden bir dolapta 

ve üzeri sırmalı, ipekli örtüler içinde ve rulolar halinde (elle yazılmış olmalı) muhafaza 

edilir. Havra’ya giren her Yahudi oraya bakar ya da eliyle uzaktan selamlar. Mümkünse 

elini sürüp öper. Bu hareketler sembolik şekilde huşu ile yapılır. Eğer Tora Havra’da yere 

düşerse, Haham onu alır ve bütün cemaat otuz gün oruç tutmaya mecbur olurlar. Buna 

Cumhur Orucu (Taanit Tsibur) denilmiştir. Tora, evde veya havrada okunurken mutlaka 

başın örtülü ve temiz olunması gerekmektedir. Tora’nın okunmasının tamamlanması ile 

Simha Ha- Tora bayramı kutlanır. Her yıl sonbahardan başlayarak bir sonraki sonbahara 

kadar Tora okunur. Tora’nın okunması tamamlandıktan sonra ise “Çok şükür dünyanın 

Rabbine” anlamına gelen “Şevah la el bore olam” denilmektedir. Sivil ve askeri hayatta 

yemin Tora üzerine yapılır.1408 Tora, bir Yahudinin hayatında önemli bir yere sahip olmuş, 

yaşamlarının her alanında Tora etkili olmuştur. 

                                                
1403 Harman, a.g.t., s. 41. 
1404 Blech, Yahudi Tarihi ve Kültürü, s. 132. 
1405 Blech, Nedenleri ve Niçinleriyle Yahudilik, s. 99; Harman, a.g.t., s. 41. 
1406 Tanyu, a.g.m., s. 103, 106. 
1407 Doğan, a.g.t., s. 153. 
1408 Tanyu, a.g.m., ss. 106- 108. 



 

 

 

175 

 

Tora Arapça’da da “Esfar-ı Hamse” adı ile zikredilmiştir.1409 Ve Tora kelimesini 

telaffuz edilirken aynı Arapçadaki gibi telaffuz edilmelidir. Çünkü “Tora”nın sonundaki 

“he” harfi illetli harflerdendir. Okunurken sonundaki “he” harfi söylenmemelidir.1410 

Modern bazı bilginler, Yeşu kitabının aynı kaynaktan geldiğini kabul etmişler, Beş 

Kitaba ekleyerek “Hexateuch” (Heksatök: altı kitap) başlığı altında toplamışlardır.1411 

Tora’nın zaman zaman Yahudi kutsal metinlerinin tamamını kastettiği olmuştur.1412  

Tora ve Tanah’ı oluşturan kitaplara Yahudiler ve Hıristiyanlar farklı isimler 

vermiştir. Yahudiler, bir kitap veya yazıya isim verirken onun ilk kelimesini veya ilk 

cümlesinin bir kelimesini alarak adlandırmışlardır. Grekçe yapılan çevirilerde ise 

mütercimler, kitapların içindeki konulara uygun isimler vermişlerdir. Bu sebepten ayrı 

şekilde isimleri vardır. Türkçe yapılan çeviri de Grekçe karşılıklar kullanılmıştır.1413 

Türkçe  İbranice    Latince 

Tekvin   Bereşit (İlkin/ Başlangıç)   Genesis  

Çıkış    Şemot (İsimler)    Exodus  

Levililer   Vayiqra (Çağırdı)   Levitius  

Sayılar   Bamidbar (Çölde)    Numeri 

Tesniye   Debarim (Şeyler)    Deuteronomion.1414 

Musa’nın beş kitabı olan Tora, kısaca şu konuları içermiştir: 

1. Tekvin: Dilimize “Tekvin” olarak tercüme edilen kitabın Grekçe karşılığı 

“başlangıç”tır ve uzmanlar bu adı bölüm için daha uygun bulmuşlardır. Evrenin 

yaratılışından, Âdem’den, Nuh ve Tufan’dan, İbrahim, İshak, Yakup ve Yusuf’un 

                                                
1409 Aydın, Mehmet, Dinler Tarihine Giriş, s. 119. 
1410 Adam, a.g.e., s. 48. 
1411 Tümer- Küçük,  a.g.e., s. 222. 
1412 Aydın, Fuat, a.g.e., s. 94. 
1413 Harman, a.g.t., s. 2. 
1414 Harman, a.g.t., s. 2; Tanyu, a.g.m., s. 100. 



 

 

 

176 

 

hayatlarından bahsetmiştir. Tanrı’nın İbrahim’le ahitleşmesi ile peygamberlik döneminin 

başlamasından, ahdin İbrahim’in nesliyle devam etmesinden bahsetmiştir.1415  

2. Çıkış: İbrahim ailesinden, onların Mısır Firavun’unun esareti altında nasıl bir 

ulus haline geldiğinden bahsetmiştir. Çıkış, Yahudi milletinin hayatında önemli bir yeri 

teşkil etmiştir. Tanrı’nın cemaati seviyesine bu olaydan sonra erişmişlerdir.1416 Mısır’dan 

çıkıp çöle yerleşmeleri, çöldeki hayatlarından ve uymaları gereken kurallardan 

bahsedilmiştir.1417  

3. Levililer: Tanrı’nın kutsallığı ve O’na yaklaşmak için halkında aranan ruhsal 

temizlikten bahsetmiştir. Levililer için bir el kitabı olmuştur. Bayramlar tanzim edilmiş ve 

ibadetlerin nasıl olacağı açıklanmıştır. 1418 Günahların kefaretinden, haram yiyeceklerden, 

yasaklanan evliliklerden ve adaklardan bahsedilmiştir.1419 

4. Sayılar: İbranice adı olan  “Bemidbar- Çölde” sözcüğü kitabın anlamını daha iyi 

ifade etmiştir, çünkü çölde dolaşan İsrailliler’in yaşadıkları tarihi olayları aktarmıştır. 

Kitabın başında ve sonunda olmak üzere iki nüfus sayımından söz etmiştir.  Halkını terbiye 

ederken Tanrı’nın iyiliği ve sertliğini anlatmıştır. Şeriat kanunlarından, hikâyelerden, 

mucizelerden bahsedilmiştir.1420 

5. Tesniye: Kutsal Kitabın yeni tercümesinde “Yasa’nın Tekrarı” olarak geçen 

Tesniye, Grekçe’de “Deuteronomy- İkileme” anlamına gelmiştir. Bu kitap kendisini 

izleyen diğer tarihi kitaplarla bağlantı içermiştir. Bu bölüm, Musa’nın son kırk yılının özeti 

şeklindedir.1421 Çünkü Musa’nın ölümünü ve onun yerine geçen Yeşu’yu anlatmıştır. 

Vaatleri yerine getirirken Tanrı’nın sadakatinden de bahsetmiştir. Önceki kitaplarda geçen 

bazı şeriat kanunlarını tekrarlar ve insanların birbirlerine ve Tanrı’ya karşı nasıl 

davranması gerektiğinden bahsetmiştir.1422 

Griffith Thomas, Musa’nın kitaplarının içeriğini şu şekilde özetlemiştir: 

                                                
1415 Aydın, Mehmet, “Tekvin”, Ansiklopedik Dinler Sözlüğü, s. 749;  Aydın, Fuat, a.g.e., s. 98;  Ulucan, 
a.g.e., s. 27.  
1416 Aydın, Mehmet, “Çıkış”, Ansiklopedik Dinler Sözlüğü, s. 149. 
1417 Ulucan, a.g.e., s. 27. 
1418 Tanyu, a.g.m., s. 103. 
1419 Tümer-Küçük, a.g.e., s. 223. 
1420 Tanyu, a.g.m., s. 103. 
1421 Aydın, Fuat, a.g.e., s. 99. 
1422 Tanyu, a.g.m., s. 103; Tümer-Küçük, a.g.e., s. 223. 



 

 

 

177 

 

“Eski Antlaşma’nın ilk beş kitabı, Tanrı inancının dünyaya girişini anlatır. Her 

kitap Tanrı’nın tasarısının bir safhasını verir. Hepsi birlikte ise resmin bütününü 

oluşturur. Yaratılış, dinin başlangıcından ve Tanrı’nın seçtiği halktan söz eder. Mısır’dan 

Çıkış, halkın bir ulus halinde bütünleşmesini ve Tanrı’nın onlarla kurduğu ilişkiyi aktarır. 

Levililer, bu ilişkinin nasıl korunacağını çeşitli şekillerde gösterir. Sayılar, vaat edilen 

topraklardaki dinsel yaşamını başlangıç amacı için insanların nasıl düzenlediklerini 

gösterir. Aynı zamanda ulusun başarısızlığını ve bunun sonucu olan gecikmeyi ve yeniden 

organize edilmelerini anlatır. Yasa’nın Tekrarı, İsrailliler vaat edilen topraklara girmeden 

kısa bir süre önce ülkenin sınırında bu halkın bu giriş için nasıl hazırlandığını açıklar.”1423 

2) Nebiim 

Musa’dan sonraki nebilerden bahsedilmiştir. Bu bölüm ikiye ayrılmıştır. 

1. Nebiim Rişonim (İlk Nebiler) = Prophetae Priores  

Bu altı kitapta, gerçekte İsrail tarihi anlatılmıştır. Fakat Yahudiler bu kitapları 

nebilerine nisbet ettiklerinden dolayı bu gruba dâhil edilmiştir.1424 Musa’nın ölümünden 

sonra Yahudilerin Tanrı tarafından vaat edilmiş topraklara yerleşmeleri, krallığın kuruluşu, 

kralların idaresi, davranışları, Yahudilerin putperest topluluklarla yaptıkları mücadeleler ve 

kutsal mabedin kuruluşu, yıkılışı anlatılmıştır.1425 

1. Yeşu = Yeşua (Yehoşea) = Jehosuah: Musa’dan sonra yerine geçen Yeşu’nun 

İsrailoğullarını Kenan topraklarına taşımasından bahsedilmiştir.1426  

 2. Hâkimler = Şoftim = Judicum: Yahudi geleneğine göre Samuel tarafından 

yazılmıştır. İsrailoğullarının Kenan topraklarına yerleşmelerinden sonra yaşadıkları iç 

kavgalardan ve bu kargaşayı bitirmeye çalışan, halkı yönlendirmek isteyen hâkimlerden 

bahsedilmiştir.1427 

3- 4. I. Samuel = Şimoel alef = Liber I. Samuelis/II. Samuel = Şimoel Bet = II. 

Samuelis: Yahudilerin iç kavgalarından sonra kurulan krallık döneminin anlatıldığı 

                                                
1423 MacDonald, a.g.e., s. 23. 
1424 Harman, a.g.t., s. 5. 
1425 Tümer-Küçük, a.g.e., s. 224. 
1426 Ulucan, a.g.e., s. 29.  
1427 Ulucan, a.g.e., ss. 29- 30. 



 

 

 

178 

 

kitaplardır. Saul’ün, Davut’un hikâyelerine yer verilmiştir. Bu kitaplar, Yunanca Yetmişler 

Tercümesi’nde I. ve II. Krallar olarak isimlendirilmişlerdir.1428 

5- 6.I. Krallar = Melahim Alef = I. Regum/ II. Krallar = Melahim Bet = II. 

Regum: Süleyman’ın krallığından, Kudüs Mabedi’nin yapılışından, Süleyman’ın ölümü 

ile krallığın parçalanmasından ve ikiye ayrılan krallıktan bahsedilmiştir. Bu kitaplarda 

anlatılan olaylar yaklaşık olarak dört yy.lık bir süreyi kapsamıştır. Yetmişler 

Tercümesi’nde Samuel Kitapları’nın devamı sayılmış ve III. ve IV. Krallar diye 

anılmıştır.1429 

2. Son Nebiler/Peygamberler = Nebiim Ahronim = Prophete Posteriores: 

Nebilerin putperestliğe karşı devamlı mücadeleleri, tek bir Tanrı fikrini bütün 

insanlara yaymak için gösterdikleri gayret, halka dini telkinleri ve öğütleri anlatılmıştır.1430 

Son nebilerden bahseden kitaplar: 

1.Yeşaya (İşeya= Liber Jeaia) , 2.Yeremya (Yirmiya-Yirmeyau= Jeremia), 

3.Hezekiel (Yihezkel= Ezehiel), 4.Hoşea (Oşea= Hosea), 5.Yoel (Yoel= Joel), 6.Amos 

(Amos= Amos), 7.Obadya (Ovadya= Obadia), 8.Yunus (Yonah= Jona), 9.Mika (Miha= 

Micha), 10.Nahum (Nahum= Nahum), 11.Habakkuk (Havakkuku/ Havakkuk= Habakkuk), 

12.Tsefanya (Sefanya= Zephania), 13.Haggay (Hagay= Haggai), 14.Zekeriya (Zaharya= 

Zacharia), Malaki (Malahi= Malachia).1431 

Nebiim kitapları, Tanrı’nın insan ile iletişimiyle bildirilmiş (vahiyle) ama yazarların 

ağzından yazılmıştır. Ketubim yazıları da kutsaldır; ama daha düşük vahiy derecesi olan 

İlahi Ruh şekli ile doğmuştur. Hatta bazı sofu Yahudiler bu üç katlı bölünmeyi, ilginç bir 

kanuna uyarak uygulamışlardır. Kutsallığı daha az olan bir şeyi daha kutsal sayılan bir 

şeyin üzerine koymanın uygun düşmeyeceğini düşünmüş; Ketubim’i Nebiim’in üstüne, bu 

ikisini de Tora’nın üzerine koymamışlardır.1432   

3) Ketubim 

Yazılar “Ketubim” (Kitaplar) - Hagiographa: 

                                                
1428 Ulucan, a.g.e., s. 30. 
1429 Ulucan, a.g.e., ss. 30- 31. 
1430 Tümer-Küçük, a.g.e., s. 224. 
1431 Tanyu, a.g.m., ss. 100- 101.  
1432 Blech, Nedenleri ve Niçinleriyle Yahudilik, s. 115. 



 

 

 

179 

 

 Kutsal Yazılar, farklı dönemlere ait tarihî, felsefî ve edebî karakterlerdeki on bir 

kitaptan meydana gelmiştir. Süleyman’ın Meselleri, Vaiz ve Eyüp hikmet kitapları olarak, 

daha çok ibadet ve dua maksadı ile kullanılmıştır. Rut, Ezra-Nehemya, I.- II. Tarihler 

kitapları tarihi içerikli olmuştur. Neşideler Neşidesi, Rut ve Mersiyeler bayramlarda 

okunan kitaplardır.1433 

1. Mezmurlar = Tehilim = Psalma: Mezmurlar, Hıristiyanlarca ayrı bir öneme 

sahip olmuştur. Kur’an-ı Kerim’de de Hazreti Davut’a verildiği bildirilen Zebur olduğu 

söylenmiştir.1434 Kendi içinde beş bölüme ayrılmış olup şiir ve dualar içermiştir. İbrani 

şiirlerinin en güzel örnekleri olarak kabul edilmiştir. Batılı araştırmacılar kitabın bu 

şekildeki hali ile Davut tarafından yazılmış olmasını zayıf bir kanaat olarak 

zikretmişlerdir.1435 

2. Süleyman’ın Meselleri/Özdeyişleri = Mişley = Proverbia: Süleyman’a ait 

olduğu sanılan ve büyük bir bölümünü günlük öğütlerin içerdiği bir kitaptır. 

3. Eyüp = İyov = Job: Öğüt ve dua içeren Eyüp kitabında çok zengin bir adam 

olan Eyüp’ün malını, evlatlarını ve sağlığını kaybetmesinden bahsedilmiştir. Kendisini 

ziyarete gelen arkadaşları ile aralarında geçen konuşmalardan ve nihayetinde yeniden 

sıhhat bulması anlatılmıştır. 

4. Neşideler Neşidesi/Ezgiler Ezgisi = Şir Ha-Şirim = Cant- Cantie: Müstehcen 

konuşmalar içerdiği için Tanah’ın en tuhaf bölümlerinden biri olduğunu söyleyenler 

olmuştur. Bu kitabın İsraillilerin düğün şarkıları olduğu da söylenmiştir. Son dönem 

Hıristiyan bilginleri “Beşeri aşkın, Tanrı’nın harika bir armağanı gibi övülmesi” şeklinde 

bu kitabı tanımlamışlardır.1436 

5. Rut = Rut = Ruth: Hâkimler döneminde başlayan kıtlıktan sonra Moab’a 

yerleşen bir Yahudi ile evlenen, onun ölümüyle Boaz isimli başka bir Yahudi ile evlenen 

bir kadının hikâyesidir. Rut, Davut’un dedesinin annesidir.1437 

                                                
1433 Gürkan, a.g.e., s. 67. 
1434 Nisa Suresi, 4/163. 
1435 Ulucan, a.g.e., s. 33. 
1436 Ulucan, a.g.e., s. 33. 
1437 Ulucan, a.g.e., s. 30. 



 

 

 

180 

 

6. Yeremya’nın Mersiyeleri/Ağıtlar =Eyha (Nasıl) = Threni: Yeremya’nın 

Kudüs’ün yıkılması üzerine duymuş olduğu acıyı dile getirmiştir. Yahuda halkının nebisi 

olan Yeremya’nın halkın sapkınlığından şikâyet etmesi de anlatılmıştır.1438  

7. Vaiz = Kohelet = Ecclesiastes: Vaiz kitabının da Süleyman tarafından yazıldığı 

söylenmiştir. Kitapta dünyevi zevkler sıralanır ve dünyanın ne kadar boş olduğu 

vurgulanır. Sonuç olarak da sadece Tanrı korkusu ile Tanrı’nın emirlerine uymanın boş 

olmadığı hükmüne varılır.1439 

8. Ester = Ester = Esther: Yahudi bir kadın olan Ester’in kahramanlıkları 

anlatılmıştır. 

9. Daniel = Danyel = Daniel: İsrailoğullarının Babil esareti döneminde yaşamış bir 

bilgedir. Babil krallığının yıkılışı, Perslerin hâkimiyeti ve Daniel’in rüyalarını 

anlatmıştır.1440  

10. Ezra = Ezra = Ezrae: Babil Sürgünü’nden sonra Yahudilerin lideri olan ve 

yaptığı reformlar ile bugünkü Yahudiliğin temellerini atan kişinin kitabıdır. “Yahudilerin 

Babası”, “İkinci Musa” gibi unvanlar almıştır. Yahudi erkeklerin Yahudi olmayan 

kadınlarla evlenmesini yasaklamıştır. İslami kaynaklarda ismi “Üzeyir” olarak 

geçmiştir.1441  

11. Nehemya = Nehemya = Nehemia: Babil Kralı’nın kadeh taşıyıcısı 

Nehemya’nın kralın izni ile ülkesine dönüşünü ve Yahudilerin başına vali oluşunu 

anlatmıştır. Ezra ile birlikte çalışmışlardır. Yabancı kadınla evlenme yasağını 

desteklemiştir.1442 

12- 13. I. Tarihler = Divrey Ha-Yamim Alef = Prior Liber Chronicorum/II. 

Tarihler = Divrey Ha-Yamim Bet = Liber Posterior Chronicorum: Samuel ve Krallar 

kitaplarında geçen olayların tekrar anlatıldığı ve Tanah’ta çelişkili durumların en çok 

rastlanıldığı kitaplardır.1443 

                                                
1438 Tümer-Küçük, a.g.e., s. 225. 
1439 Tümer-Küçük, a.g.e., s. 225. 
1440 Ulucan, a.g.e., s. 36. 
1441 Ulucan, a.g.e., s. 31. 
1442 Ulucan, a.g.e., ss. 31- 32. 
1443 Ulucan, a.g.e., s. 31. 



 

 

 

181 

 

B) Şifahi Geleneğin Yahudi Vahyindeki Yeri/Talmud 

Yahudilikte inanç ve süregelen âdetler Tanah, Mişna ve Talmud’a bağlı kalınarak 

uygulanmıştır.1444  

Tora kuralları Talmud’da ayrıntılı şekilde anlatılmıştır. Tora’nın ayrıntılı şekilde 

Talmud’da işlenmesinin sebebi olarak, “kutsal topluluk” olarak kabul edilen Yahudilerin 

bu şekilde devamı ve kutsallık yolunda terbiye edilmeleri şeklinde açıklanmıştır. 

Talmud’un Yahudi vahyindeki en önemli rolü Tora’yı tevil etmesidir. Tora’daki göze göz, 

dişe diş prensibi Talmud’da ve sonraki Yahudi hukukunda para cezası şeklinde tevil 

edilmiş; ölüm cezaları ise Sanhedrin’in ortadan kalkmasından sonra pratikte 

uygulanmamıştır. Yavru keçiyi annesinin sütünde pişirmeme meselesi de etli ve sütlü 

ürünlerin birlikte pişirilip yenmemesi şeklinde uygulanmasına dönüştürülmüştür.1445 

Bugün bile hâlâ Yahudilerin hayatı büyük ölçüde Talmud prensiplerine ve esasları 

üzerine kurulmuştur. Yahudiliğe ait dini vazifeler, dualar, ayinler, evlilik meseleleri ve 

daha birçok kanun ve esas doğrudan Talmud’dan çıkarılmıştır. Bir Yahudide bulunan 

sıfatlar, karakterler Talmud’a dayanmıştır.1446  

Talmud, kendi içine kapanmış bir toplum olan Ben-i İsrail’in ruh halini 

yansıtmıştır. Talmud’da Yahudilerin günlük hayatlarını düzenleyen kurallar, emirler ve 

yasaklar mevcuttur. Yahudi edebiyat ve folklorunu yansıtan hikâye, mesel, hikmetli söz ve 

lejand (harita işaretleri, haritada nelerin nasıl gösterildiğini belirtir) ihtiva etmiştir. Talmud, 

din bakımından Tanah’ı ikinci plana atabilen en yüksek otorite olarak kabul edilmiştir. 

Çünkü Yahudiliğe göre sözlü edebiyatta Tanrı vahyine dayanır ve onu anlamadan yazılı 

edebiyatı anlamak mümkün değildir.1447  

Talmud, Yahudileri kendi arasında kategorik şekilde tasnif etmiştir. Aşağıdan 

yukarıya doğru olan bu tasnifte en aşağı seviyede cahiller yerine almaktadır. Bir üstünde 

kutsal kitaplarını bilenler, onların üstünde Mişna ve Haggadah’ları bilen kimseler, en üst 

noktada ise Gemara’nın hukuksal bölümlerine çalışmış ve bu konuda tartışma yapabilecek 

                                                
1444 Tanyu, a.g.m., s. 107. 
1445 Gürkan, a.g.e., s. 132. 
1446 Han, a.g.m., s. 151, 152. 
1447 Sayar, Süleyman, “Yahudi Karakteri”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2000,  IX/9.  



 

 

 

182 

 

seviyede bilgi sahibi olanlar yer almıştır. Sadece bu noktadaki insanlar Yahudi halkına 

öncülük etme yetisine sahip olmuşlardır.1448 

TALMUD  

II. Mabed’in yıkılması, (M. S. 70) Yahudiliğe karşı Hıristiyan geleneğin ortaya 

çıkması, peygamberliğin artık bitmiş olması, Yahudi tarihi için olumsuz olayların 

gerçekleşmesinden sonra Sözlü Tora oluşturulmuştur. Sözlü Tora Yahudiler için yeni bir 

umut olmuştur. Böylesi zor bir dönemde Yahudilerin ve Yahudiliğin dayanağı ve bekasının 

göstergesi olmuştur.1449  

Şifahi vahiy, sözlü olarak Musa’dan yaşlılara, yaşlılardan peygamberlere, 

peygamberlerden de Sanhedrin üyelerine; onlardan da Rabbiler vasıtası ile II. yy. a kadar 

nakledilmiştir.1450 

Söz konusu şifahi vahiy artık sözlü olarak nakledilemeyecek hale gelmiş, yazıya 

geçirilmesi mecbur olmuştur. Yazıya geçirilmiş haline de Talmud denmiştir. Talmud, 

Babil’de ortaya çıkmıştır.1451 Talmud, İbranice “öğretmek” anlamına gelmektedir.1452 

Talmud, iki önemli kısma ayrılmıştır: 

1. Mişna: Asıl metindir. Mişna, Yahudilerin Tora’dan sonraki kendileri için 

koydukları ilk kanuni prensip olmuştur. İbranice Mişna, “bilgi” veya “ikinci kanun” 

anlamına gelmiştir. Yahudiler Mişna’nın Musa’ya Sina’da verildiğine inanmışlardır.1453 

Şifahi olarak yayınlanan Mişna’yı Yehudah ha-Nassi yazıya geçirmiştir. Mişna yazıya 

geçirildikten sonra daha iyi anlaşılsın diye daha çok açıklanmış ve dış şartlara karşı adapte 

etmeye gerek duyulmuştur.1454 

Mişna’nın Bölümleri: 

a.Zeraim (Tohumlar): Zirai usulleri ihtiva eden on bir risaleden oluşmuştur. 

                                                
1448 Shahak, Israel, Yahudi Tarihi, Yahudi Dini, Çeviren: Ahmet Emin Dağ, Anka Yayınevi, İstanbul, 2002, s. 
79. 
1449 Gürkan, a.g.e., s. 73.   
1450 Aydın, Fuat, a.g.e., s. 107; Sharpe, Eric J. , Dinler Tarihinde 50 Anahtar Kavram, Çeviren: Ahmet Güç, 
Arasta Yayınevi Bursa, 2000, s. 96. 
1451 Kurt, a.g.e., s. 57. 
1452 Han, a.g.m., s. 145. 
1453 Han, a.g.m., s. 140. 
1454 Aydın, Mehmet, “Talmud”, Ansiklopedik Dinler Sözlüğü, s. 738. 



 

 

 

183 

 

b.Moed (Belirli Günler): Oruç ve bayram usulleri meydana getiren on iki risaleden 

meydana gelmiştir.   

c.Nashim (Kadınlar): Evlenme, boşanma, adak ve adak yapanlarla ilgili kurallardan 

bahsetmiştir. Yedi risaleden oluşmuştur. 

d.Nezikin (Zararlar): Medeni ve ceza kanunları içermiştir. On risaledir. 

e.Kodashim (Kutsal Şeyler): İbadet usullerinden bahsetmiştir. On bir risaledir. 

f.Toharoth (Temizlik): Necaset ve temizlik prensiplerini anlatmıştır. On iki 

risaleden oluşmuştur.1455 

Mişna kanunları, hayatı her yönü ile ele almıştır. Dünyevilikten kutsala; normal 

olandan sapıklığa; sıradan olan ile akıldışı olana; ahlakiden cezaiye; insanın Tanrı ile 

ilişkisinden, insanın insan ile sosyal ilişkilerine kadarki konuları ile ilgilenmiştir. 

Yahudiliğin en temel öğretisi olan Tanah’a açıklık getirmiştir.1456 

2. Gemara: Mişna’nın şerhi niteliğindedir. Gemara, tamamlama  (completion)  

anlamına gelmektedir. Talmud’un metin olarak yüzde doksanından fazlasını 

oluşturmuştur.1457 

Gemara, Yeruşalmi (Kudüs) ve Babili (Babil) Talmud olarak ikiye ayrılmıştır. 

Gamera’yı ilk olarak ortaya koyanlar Haham Gamaliel ve Simeon olmuştur. Geçmiş 

hükümlerden sonuçlar, yorumlar çıkarmışlardır. 1458 

a. Kudüs Talmudu: Bu Talmud, M.S. 351’de Ursicinus’un yapmış olduğu ağır 

baskılar sonucunda gizli bir şekilde devam eden sözlü edebiyatın kaybolmasından korkan 

Yahudilerce M. S. 400’de toparlanmıştır. Kudüs Talmud’u ilk kez M. S. 1522- 1523 

yıllarında Venedik’te basılmıştır. Kudüs Talmud’u genel içerik olarak Yahudi hikâyeleri 

ve kıssaları olan Haggadah’tan oluşmuştur.1459 Kudüs Talmudu, Babil Talmudu’na göre 

bazı farklılıklar içermiştir. Kudüs Talmudu lüzumsuz sözü uzatmak yerine kısa ve öz 

cümleler kullanmıştır. Delil aramak yerine mantıki muhakeme tercih edilmiştir. Kudüs 

                                                
1455 Han, Zafer İslam, “Talmud’un Doğuşu ve Yahudiler Üzerindeki Tesiri”, Çev: Mehmet Aydın, Ata.ÜİFD, 
Yıl 1981, XXV/139- 140; ayrıntılı bilgi için bkz. ss. 140- 144. 
1456 Blech, Yahudi Tarihi ve Kültürü, s. 160. 
1457 Blech, Yahudi Tarihi ve Kültürü, s. 160. 
1458 Han, a.g.m., s. 144; ayrıntılı bilgi için bkz. ss. 144- 148. 
1459 Han, a.g.m., ss. 145- 146. 



 

 

 

184 

 

Talmudun’da birçok çelişki ve tekrar mevcuttur.1460 Kudüs Talmudu, Babil Talmuduna 

göre eksiği çoktur ama Kudüs Talmudu diğerine göre daha önce yazılmıştır.1461 

b. Babil Talmudu: Babil Talmud’unu Rabbina’nın yardımı ile ilk kez yazan Ashi 

(M. S. 427)olmuştur. Babil Talmud’unu tamamlamadan ölen Ashi’nin işini Rabina Bar 

Huna tamamlamıştır. Şifahi yazı geleneğinden geldiği için edebi bir sunilik 

oluşturmamıştır. Metin, 5894 sahifeden oluşmuştur. Babil Talmudu’nda üstatların asırlarca 

öğretmiş olduğu gelenek, önemli dini ve hukuki tartışmalar ayrıca Tora’nın yorumu olan 

ahlaki prensipler, atasözleri, masallar ve hikâyeler de yer almıştır.1462 Yani, Babil 

Talmud’unun yüzde otuzu kıssalardan (haggadah) diğer kalanı da hükümlerden 

müteşekkildir.1463 Haggadah’lar, kutsal figürler, melekler, şeytanlar, büyücüler, mucizeler,  

haham ya da sıradan insanlar hakkında anlatılan hikaye ve anekdotların karışımından 

oluşmaktadır. Ortodoks Yahudilik için Babil Talmudu’nun en büyük önemi içerdiği 

hukuksal bölümler olmuştur.1464  

Talmud, şifahi yasanın derlenmesi olarak kabul edildiğinden dolayı Rabbinik 

Yahudiliğin temel inanç sistemlerinden birini teşkil etmiştir. Talmud, Yahudilikte günlük 

hayatın düzenlenmesinde yardımcı olmuştur.1465 Talmud, dinsel yasalarla birlikte hukuk, 

tıp, sağlık, ziraat ile ilgili malzemeleri ve yasama önerilerini içeren felsefi yaklaşımları 

içermiştir.1466 Talmud’da gök gürültüsü duyulduğunda, şimşek çaktığında, yiyecek 

yendiğinde, mucizevî bir olaya şahit olunduğunda, hatta tuvaletten çıkarken okunacak 

uygun kutsamalardan bahsedilmiştir. Talmud, hırsızlık yapıldığında ne kadar ödenmesi 

gerektiğini, öküzün boynuzu ile biri yaralandığında, köpek ısırdığında sahibinin suç 

seviyesinin ne olduğunu; bunun uzantısı olarak güncel yorumla kaza anında başkasına 

verdiğiniz zararın nasıl telafi edileceğini belirtmiştir. Talmud’un kapsamış olduğu gündelik 

yaşamla ilgili hususların sınırı olmadığı söylenmiştir.1467 

                                                
1460 Aydın, Mehmet, a.g.md., Ansiklopedik Dinler Sözlüğü, s. 739. 
1461 Kutluay, a.g.e., s. 170. 
1462 Aydın, Mehmet, a.g.md., Ansiklopedik Dinler Sözlüğü, ss. 738- 739. 
1463 Han, a.g.m., ss. 147- 148. 
1464 Shahak, a.g.e., s. 79. 
1465 Aydın, Fuat, a.g.e., s. 109. 
1466 Besalel, “Talmud”, Yahudilik Ansiklopedisi,  III/695. 
 Talmud’daki tuvaletten çıkarken okunacak kutsama: “İnsanı bilgelikle şekillendiren ve onda birçok dehliz 
ve boşluk yaratan Tanrı, Evrenin Kralı, Sen kutsalsın. Bunlardan biri yırtılsa veya tıkansa, yaşamanın ve 
Senin huzurunda durmanın imkânsız olduğu, Senin görkem tahtında aşikar ve biliniyor. İyileştiren ve 
harikalar yaratan Sen, Tanrı kutsalsın.” Blech, Yahudi Tarihi ve Kültürü, s.162. 
1467 Blech, Yahudi Tarihi ve Kültürü, s. 161. 



 

 

 

185 

 

Yahudilikle ilgili yazılar yazan kimi yazarlar, Talmud’un edebi üslubunun çok 

güzel olduğunu belirterek Talmud’u övmüştür. Talmud’un insan hayatının her yönünü 

kapsayan bir bilgi hazinesi olduğunu söylemişlerdir. Yahudilerin Talmud prensiplerine bu 

şekilde güçlü tutunmalarının sebebi ise, sürgünle birlikte Yahudilerin güçlerinin yok 

olması ve okullarının kapanmış olmasındandır. Böylece Yahudiler yeni prensipler 

aramışlar, evrensel bir imparatorluk kurmak isteyen Yahudiler dini boyutla topluma hâkim 

olma ve hayatlarını devam ettirmeyi öğreten Talmud’da aradıklarını bulmuşlardır. Dr. 

Fabian, Talmud’un Yahudi dini ve kültürünü korumada önemli bir rol oynadığını 

söylemiştir. Talmud, Yahudi medeniyetinin her aşamasında, zaman ve mekânda uyumlu 

bir şekilde yaşamalarını sağlamıştır. Talmud, Tora’dan sonra Yahudilerin hayatında ruhi 

bir kuvvet ve ahlak olmuştur ve olmaya devam ediyordur. Yahudilerin Talmud sayesinde 

varlıklarını devam ettirdikleri söylenmiştir.1468 Kısacası Yahudilik ve Yahudi’nin hayatı 

Talmud ile gelişmiştir. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                
1468 Han, a.g.m., ss. 148- 151. 



 

 

 

186 

 

SONUÇ 
  
 Yahudiler kendilerini, “Tora’nın bağrında büyüyen, peygamberler ve bilginler 

tarafından yetiştirilen, acı ve sıkıntılarla dolu tarihleriyle olgunlaşan” bireyler olarak 

görmüşlerdir. Bu söz onların inanç sistemlerini özetlemiştir. Onlar için nübüvvet, bir 

doktrin olarak kalmamış, yaşamlarının içine dâhil olmuştur. 

 Beni İsrail peygamberleri, İsrailoğulları’nın tarihten silinmemelerini sağlamıştır. 

Mısır’dan çıkış, Filistin’e yerleşme, sürgün gibi Yahudiler için dönüm noktası olan 

olaylarda hep başrolde peygamberleri yer almıştır. 

 Yahudilerin içinde de nübüvvete, bazen şahıs olarak peygambere, bazen sadece 

peygamberlerin sözlerine karşı çıkanlar ve onları yalanlayanlar olmuştur. Peygamberler, 

kendilerine itaat edilen, saygı duyulan parlak dönemler de yaşamışlar; zindana atılarak, 

yalanlanarak, kaçarak, hatta ölümle tehdit edilerek sıkıntılı dönemlerden de geçmişlerdir. 

Onlar için zor olan başka bir mesele de, sahte peygamberlerin ortaya çıktığı zamanlar 

olmuştur. Tanah’ta sahte peygamberlerin de peygamber olarak zikredilmesi, gerçek 

peygamberlerde yer alan bazı özellikleri taşıyor olması halkın bu konuda kafasının 

karışmasına neden olmuştur. İsrailoğullarının peygamberlik hususunda gerçekle sahteyi 

birbirinden ayıramaması, gerçek peygamberler için ayrı bir sorun olmuştur. 

 Çoklukla zannedildiği gibi Yahudilik inancında nübüvvet, sadece kendi ırklarına 

has kılınmamıştır. Tanah’ta, Ata peygamberler döneminden önce gelen Hanok, Nuh ve 

bunların dışında başka milletlere mensup peygamberlerden bahsedilmiştir. Bunlar derece 

bakımından İsrail peygamberlerinden düşük sayılmıştır. Zaten İsrail peygamberleri içinde 

de derece bakımından farklılıklar mevcut olmuştur. 

 Bu çalışma esnasında incelediğimiz kaynaklarda bazı hususlar dikkatimizi 

çekmiştir. Yahudiliğin Tanah’a ve kendi inanç sistemlerine uygun şekilde 

yorumlanmaması, bu konuyla ilgili sorunlardan birisidir. Yahudilikle ilgili Müslüman 

araştırmacıların yaptıkları çalışmalar, savunmacı ve yargılayıcı bir üslupla hazırlanmıştır. 

Tanah’ta kral olarak zikredilen Davut ve Süleyman, çoğu araştırmada peygamber olarak 

zikredilmiştir. Bu bağlamda, Beni İsrail peygamberlerinin günah işlemesine örnek olarak, 

onlar için peygamber sayılmayan Davut, Süleyman, Lut ve Harun örnek verilmiştir. 

Yahudilerin kullandığı Tora ve Tanah tabirleri yerine Hıristiyanlara ait Eski Ahit ismi 

kullanılmıştır. Burada karşımıza başka bir mesele daha çıkmaktadır. O da, Tanah’ın 

Yahudilerce hazırlanmış Türkçe tercümesinin piyasada olmayışıdır. Eski Antlaşma, Kutsal 

Kitap çevirileri Hıristiyanların Protestan ve Katolik mezheplerince yapılmıştır. Tanah’ın 



 

 

 

187 

 

Hıristiyanlar tarafından yapılmış tercümelerinin ne kadar sağlıklı olacağı tartışılır. Bu 

durum, tercümeden kaynaklanan sorunlar yaşamamıza neden olmuştur.  

 Peygamber ve nebileri ile gurur duyan Yahudilik, nübüvvet sistemini daha geç bir 

dönemde kategorize etmiştir. Credo denilen bu öğretiler, Yahudilerin İslam âlemi ve İslami 

ilimlerle karşılaşmalarından sonra etkileşim yoluyla olmuştur. İslam’ın Yahudilik 

üzerindeki bu etkisi, çok daha ciddiyetle üzerinde durulması gereken bir konu olmalıdır. 

 Yahudilikteki nübüvvet müessesesinin birçok özelliği İslam dinindeki nübüvvet 

anlayışı ile paralellik göstermiştir. Bu paralellik, İslam peygamberi Hazreti Muhammed’in 

gerçek bir peygamber olduğunun göstergesi olmuştur. Buna rağmen ne Hazreti İsa ne de 

Hazreti Muhammed, peygamber olarak kabul görmemiştir. 

 İsrailliler tarih boyunca birçok sıkıntı çekmelerine rağmen hiçbir zaman yok 

olmamışlardır. Varlıklarını peygamberlerine duydukları güçlü bağla sürdürebilmişlerdir. 

En zor anlarında kendilerine örnek aldıkları peygamberlerine sarılmışlar, tarihleri boyunca 

yaşadıkları güzel günleri, çektikleri acıları unutmamışlardır. Bu hallerinde dinlerine ve 

peygamberlerine sıkı sıkıya bağlanmışlardır. Bu bağlılık onlara, az sayıda olmalarına 

rağmen dünyaya hükmedebilme gücü vermiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

188 

 

BİBLİYOGRAFYA 
 
ADAM, Baki, Yahudi Kaynaklarına Göre Tevrat, Pınar Yayınevi, İstanbul, 2002. 

 

-----------------Yahudilik ve Hıristiyanlık Açısından Diğer Dinler, Pınar Yayınevi, İstanbul, 

2002. 

 

ADONI, Leon, Yahudilikte Kavram ve Değerler, Çeviren: Yusuf Altıntaş, Gözlem 

Yayınevi, İstanbul, 2001. 

 

AKBAŞ, Muhsin, Yahudi Düşüncesinde Holocaust ve Tanrı, Ayraç Yayınevi, Ankara, 

2002. 

 

ALALU, Suzan- ARDİTİ, Klara- ASAYAS, Eda- BASMACI Teri- ENDER, Fani- 

HALEVA, Beki- MAYA, Dalya- PARDO, Ninet- YANAROCAK, Sara, Yahudilikte 

Kavram ve Değerler, Gözlem Yayınevi, İstanbul, 1996. 

 

ATASAĞUN, Galip, Hıristiyanlıkta Kıyamet Alametleri ve Dünyanın Sonu,  Sebat Ofset 

Matbaacılık, Konya, 2001. 

 

----------------- İlahi Dinlerde (Yahudilik, Hıristiyanlık ve İslam’da) Dini Semboller, Sebat 

Ofset Matbaacılık, Konya, 2002. 

 

AYDIN, Fuat, Yahudilik, İnsan Yayınevi, İstanbul, 2004. 

 

AYDIN, Mehmet, Din Fenomeni, Din Bilimleri Yayınevi, Konya, 2000. 

 

 --------------------- Dinler Tarihine Giriş, Din Bilimleri Yayınevi, Konya, 2002. 

 

 --------------------- Ansiklopedik Dinler Sözlüğü, Din Bilimleri Yayınevi, Konya, 2005. 

 

BATUK, Cengiz, Tarihin Sonunu Beklemek, Ortadoğu Dinlerinde Eskatoloji Mitosları, İz  

Yayıncılık. İstanbul, 2003. 

 



 

 

 

189 

 

BEHAR, Nisim, İbranilerin Öyküsü, Zvi- Geyik Yayınevi, İstanbul, 2001. 

 

BESALEL, Yusuf, Yahudi Tarihi, Üniversal Yayınevi, İstanbul, 2000. 

 

-----------------------Yahudilik Ansiklopedisi, I-III, Gözlem Yayınevi, İstanbul, 2002. 

 

BLECH, Rabi Benjamin,  Nedenleri ve Niçinleriyle Yahudilik, Çeviren: Estreya Seval Vali, 

Gözlem Yayınevi, İstanbul, 2003. 

 

--------------------------- Geçmişten Günümüze Yahudi Tarihi ve Kültürü, Çeviren: Estreya 

Seval Vali, Gözlem Yayınevi, İstanbul, 2004 

 

BUCAILLE, Maurice, Müsbet İlim Yönünden Tevrat, İnciller ve Kur’an, Çeviren: Mehmet 

Ali Sönmez, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınevi, Ankara, 2001. 

 

BULUT, Halil İbrahim, “Mucize”, DİA, İstanbul, 2005, c. XXX, s.351. 

 

BULUT, Mehmet, “İsmet”, DİA, İstanbul, 2001, c. XXIII, ss. 134-135. 

 

CENGİL, Arzu, Kabballah Yahudi Gizemi, Ayna Yayınevi, İstanbul, 2002. 

 

CEVİZCİ, Ahmet, Felsefe Terimleri Sözlüğü, Paradigma Yayınevi, İstanbul, 2000. 

 

CİLACI, Osman, Dinler ve İnsanlar, Damla Matbaası, Konya, 1990. 

 

-------------------- İlahi Dinlerde Cennet İnancı Mukayeseli Bir Araştırma, Beyan Yayınevi, 

Ankara, 1995. 

 

-------------------- Dinler ve İnançlar Terminolojisi, Damla Yayınevi, İstanbul, 2001. 

 

ÇAĞIL, Necdet, Kur’an’ı Kerim ve Kitab’ı Mukaddes Mukayesesine Özgün Bir Yaklaşım, 

Araştırma Yayınevi, Ankara, 2005. 

 



 

 

 

190 

 

ÇELEBİ, Ahmet, Mukayeseli Dinler Açısından Yahudilik, Çeviren: Ahmet M. Büyükçınar- 

Ömer F. Harman, Kalem Yayınevi, İstanbul, 1978. 

 

DEMİRCİ, Kürşat, Dinlerin Dejenerasyonu, İnsan Yayınevi, İstanbul, 1996. 

 

 ----------------------Yahudilik ve Dini Çoğulculuk, Ayışığı Kitapları, İstanbul, 2005. 

 

DOĞAN, Hatice, “İbn Meymun’un Hayatı, Eserleri ve Delaletü’l-Hairin Adlı Eseri 

Üzerinde Bir İnceleme”, S. Ü. Sosyal Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Doktora Tezi, 

Konya, 2009. 

 

DOĞRUL, Ömer Rıza, Yeryüzündeki Dinler Tarihi, İnkılap- Aka Kitabevi,  İstanbul, 1963. 

 

DURSUN, Turan, Kutsal Kitapların Kaynakları 2, Kaynak Yayınevi, İstanbul, 1997. 

 

el- MAĞRİBİ, Samuel b. Yahya, Yahudiliği Anlamak, Çeviren: Osman Cilacı, İnsan 

Yayınevi, İstanbul, 1995. 

 

ELIADE, Mircea, İmgeler Simgeler, Çeviren: Mehmet Ali Kılıçbay, Gece Yayınevi,  

Ankara, 1992.  

 

----------------------Dinin Anlamı ve Sosyal Fonksiyonu, Çeviren: Mehmet Aydın,  Din 

Bilimleri Yayınevi, Konya, 1995. 

 

ELIADE, Mircea – COULIANO, Ioan P. , Dinler Tarihi Sözlüğü, Çeviren: Ali Erbaş, 

İnsan Yayınevi, İstanbul, 1997. 

 

----------------------Dinler Tarihine Giriş, Çeviren: Lale Arslan, Kabalcı Yayınevi, İstanbul, 

2003. 

 

----------------------Dinlerdeki Sembollerin Araştırması Konusunda Metodojik Düşünceler, 

Dinler Tarihinde Metodoloji Denemeleri, Çeviren: Mehmet Aydın, Mehmet Şahin, 

Mehmet Soyhun, Din Bilimleri Yayınevi, Konya, 2003. 

 



 

 

 

191 

 

EPSTEIN, Perle, ‘Kabala’ Musevi Mistiklerin Yolu, Çeviren: Nusret Karayazgan- Şimya 

Barkın, Dharma Yayınevi, İstanbul, 1993. 

 

FARSI, Moşe, Tora Türkçe Çeviri ve Açıklamalarıyla Tora Ve Aftara 1. Kitap Bereşit,  

Çeviren: Diana Yanni- Selin Saylağ- Baruh Beni Danon, Gözlem Yayınevi,  İstanbul, 

2002. 

 

----------------Tora ve Aftara II. Kitap Şemot, Çeviren: Diana Yanni- Selin Saylağ, Gözlem  

Yayınevi, İstanbul, 2004. 

 

FEYİZLİ, H. Tahsin, İslam’da ve Diğer İnanç Sistemlerinde Oruç-Kurban,  Milli Eğitim 

Bakanlığı Yayınevi, İstanbul, 1988. 

 

----------------Feyzü’l- Furkan Açıklamalı Kur’an-ı Kerim Meali, Server İletişim, İstanbul, 

2008. 

 

GALANTI, Avram, Üç Sami Kanun Koyucu Hamurabi, Musa, Muhammed, Çeviren: Eyüp 

Tanrıverdi, Anka Yayınevi, İstanbul, 2002. 

 

GARAUDY, Roger, İsrail Mitler ve Terör, Çeviren: Cemal Aydın, Pınar Yayınevi, 

İstanbul, 2003. 

 

GÜNDÜZ, Şinasi, Din ve İnanç Sözlüğü, Vadi Yayınevi, Ankara, 1998. 

 

GÜNDÜZ, Şinasi- ÜNAL, Yavuz- SARIKÇIOĞLU, Ekrem, Dinlerde Yükseliş Motifleri, 

Vadi Yayınevi,  Ankara, 1996. 

 

GÜRKAN, Salime Leyla, “Mucize”, DİA, İstanbul, 2005, c. XXX, s. 353. 

 

-------------------------------Yahudilik, İSAM Yayınevi, İstanbul, 2008. 

 

HALUK, Oğuz, “Musevilik”, Büyük Dinler ve Mezhepler Ansiklopedisi, Yalçın Ofset, 

İstanbul, 1971. 

 



 

 

 

192 

 

HAN, Zafer İslam, “Talmud’un Doğuşu ve Yahudiler Üzerindeki Tesiri”, Çeviren: 

Mehmet Aydın, Ata.ÜİFD, 1981, S. XXV, ss. 139- 151. 

 

HARMAN, Ömer Faruk, “Metin, Muhteva ve Kaynak Açısından Yahudi Kutsal 

Kitapları”, Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Doçentlik Tezi, 

İstanbul, 1988. 

 

HARMAN, Ömer Faruk, “Yahudilikte Peygamberlik ve Peygamberler”, İslam Tetkikleri 

Dergisi, 1995, S. IX ss. 127- 161. 

 

HEMMU, Abdulmecid, el-Yahudiyye ba’de Azra ve keyfe Ukırret, Darul Evail, Dımeşk, 

2003. 

 

HIRSCH, Emil G.- McCURDY, J. Frederic- JACOBS, Joseph,  “Prophets and Prophecy”,  

Jewish Encyclopedia, CD Edition. 

 

IŞIK, Hidayet, Amiri’ye Göre İslam ve Öteki Dinler, İz Yayıncılık, İstanbul, 2006. 

 

İNCİ, Salih, “Eski Ahid’de Peygamberlere İsnat Edilen Ahlaki Zaaflar/ Günahlar ve 

Kur’an’ın Peygamberlik Anlayışı”, Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, Sakarya, 2001. 

 

JOHNSON, Paul, Yahudi Tarihi, Çeviren: Filiz Orman, Pozitif Yayınevi, İstanbul, 2000. 

 

KATAR, Mehmet, Yahudilikte, Hıristiyanlıkta ve İslamda Tövbe, Andıç Yayınevi, Ankara, 

2003. 

 

KAUFMANN, Francine- EISENBERG, Josy, “Yahudi Kaynaklarına Göre Yahudilik”, 

Çeviren: Mehmet Aydın, AÜİFD, Ankara, 1987, S. XXIX, s. 268. 

 

KONUŞKAN, Saim, Tarihin Yahudi Boyutu, Esra Yayınevi, tsz. 

 

KOTAN, Şevket, “Kur'an'a Göre Yahudi ve Hıristiyanlığın Geçerliliği Sorunu”, Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, Ankara, 1994. 



 

 

 

193 

 

 

KURT, Ali Osman, Erken Dönem Yahudi Tarihi (Yahudiliğin Mimarı Ezra), IQ Kültür 

Sanat Yayıncılık, İstanbul, 2007. 

 

KUT, Turgut, “Ali Ufki Bey”, DİA, İstanbul, 1989, c. II, s. 457. 

 

KUTLUAY, Yaşar, İslam ve Yahudi Mezhepleri, Anka Yayınevi, İstanbul, 2001. 

 

KİTAB-I MUKADDES, ESKİ ve YENİ AHİT,  Ohan Matbaacılık, İstanbul, 1997. 

 

KUTSAL KİTAP (Tevrat, Zebur, İncil), Yeni Yaşam Yayınevi, İstanbul, 2009. 

 

LINGS, Martin, Simge ve Kökenörnek Oluşum Anlamı Üzerine, Çeviren: Süleyman Sahra, 

Hece Yayınevi, Ankara, 2003. 

 

MacDONALD, William, Kutsal Kitap Yorumu Eski Antlaşma Serisi, I-II, Yeni Yaşam 

Yayınevi, İstanbul, 2005. 

 

MADRIGAL, Carlos, Eski Antlaşma’nın Mesajı -I- Tevrat (Musa’nın Beş Kitabı), Yeni 

Yaşam Yayınevi, İstanbul, 1998. 

 

MİRZA, Şihabüddin- MİRZA, Burhanüddin, Dinleri Tartışmak, Çeviren: Ulvi Murat 

Klavuz, İz Yayıncılık, İstanbul, 2005. 

 

OĞUZ, Burhan, Türk ve Yahudi Kültürlerine Bir Mukayeseli Bakış, Anadolu Aydınlanma 

Vakfı Yayınevi, İstanbul, 1992. 

 

ÖRS, Hayrullah, Musa ve Yahudilik, Remzi Kitabevi, İstanbul, 1999. 

 

ÖZEN, Âdem, Yahudilikte İbadet, Ayışığı Kitapları, İstanbul, 2001. 

 

ÖZGENÇ, Semahat, “Musa B. Meymun’un Nübüvvet (Vahiy) Anlayış”, Sakarya 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, Adapazarı, 2006. 

 



 

 

 

194 

 

RAHMAN, Fazlur, Ana Konularıyla Kur’an, Ankara Okulu Yayınevi, Ankara, 1998. 

 

SARIKAYA, Mustafa, “Yahudilik’te ve İslamiyet’te Peygamberlik”, Ankara Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, Ankara, 1984. 

 

SARIKÇIOĞLU, Ekrem, Başlangıçtan Günümüze Dinler Tarihi, Fakülte Kitabevi, Isparta, 

2002. 

 

SAYAR, Süleyman, “Yahudi Karakteri”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

2000,  S. IX s. 9.  

 

SCHIMMEL, Annamarie, Dinler Tarihine Giriş, Kırkambar Yayınevi, İstanbul, 1999. 

 

SHAHAK, Israel, Yahudi Tarihi, Yahudi Dini, Çeviren: Ahmet Emin Dağ, Anka Yayınevi, 

İstanbul, 2002 

 

SHALOM, M. Paul, “Prophets and Prophecy”, Encyclopaedia Judaica (EJ), Second 

Edition, Thomson Gale, USA, 2007, c.13. 

 

SHARPE, Eric J. , Dinler Tarihinde 50 Anahtar Kavram, Çeviren: Ahmet Güç, Arasta 

Yayınevi, Bursa, 2000. 

 

SİNANOĞLU, Mustafa, “Kitab-ı Mukaddes ve Kur’an-ı Kerim’de Nübüvvet”, Marmara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Doktora Tezi, İstanbul, 1995. 

 

TANYU, Hikmet, Tarih Boyunca Yahudiler ve Türkler, Bilge Yayınevi, İstanbul, 1979. 

 

----------------------“Yahudiliğin Kutsal Kitapları ve Esasları, İlmî İnceleme ve Tenkidi”, 

AÜİFD, 1996, S. XIV ss. 95- 124. 

 

TAPLAMACIOĞLU, Mehmet, Karşılaştırmalı Dinler Tarihi, Güneş Matbaacılık, Ankara, 

1966. 

 



 

 

 

195 

 

TOYNBEE, Arnold J. , Tarihçi Açısından Din, Çeviren: İbrahim Canan, Kayıhan 

Yayınevi, İstanbul, 1978. 

 

----------------------------- Hıristiyanlık ve Dünya Dinleri, Çeviren: Mehmet Aydın, Din 

Bilimleri Yayınevi, Konya, 2000. 

 

TÜMER, Günay- KÜÇÜK, Abdurrahman, Dinler Tarihi, Ocak Yayınevi, Ankara, 2002. 

 

UĞUR, Hakan, “Kur’an’ın Tasdik Ettiği Tevrat’taki Konular”, S. Ü. Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Basılmamış Doktora Tezi, Konya, 2008. 

 

ULUCAN, Yusuf, Kitab-ı Mukaddes (Tevrat-Zebur ve İnciller) Üzerine Bir Çalışma, Ozan 

Yayıncılık, İstanbul, 2006. 

 

VANLIOĞLU, Ahmet, “Kur’an-ı Kerim’e Göre Ehl-i Kitab’a Vahyolunan İman Esasları”, 

M. Ü. Sosyal Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul, 1997. 

 

WACH, Joachim, Dinler Tarihi, Bilimsel Bir Disiplin Olarak Kuruluşuna Teorik Bir Giriş, 

Çeviren: Fuat Aydın, Ataç Yayınevi, İstanbul, 2004. 

 

WATT, W. Montgomory, Dinlerde Hakikat, Çeviren: A. Vahap Akbaş- Ali Kuşat, İz 

Yayıncılık, İstanbul, 2002.  

 

YAKA, Eyüp, “Kur’an’da Ehl-i Kitabın Kendi Dinlerine Karşı Tutumu”, S. Ü. Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, Konya, 1994. 

www. http://tr.wikipedia.org/wiki/Holokost. 24.10.2009. 

 

  


