
 

 
T.C. 

GAZĐ ÜNĐVERSĐTESĐ 
SOSYAL BĐLĐMLER ENSTĐTÜSÜ 

KAMU YÖNETĐMĐ ANABĐLĐM DALI 
SĐYASET VE SOSYAL BĐLĐMLER BĐLĐM DALI 

 
 

 
 
 

1980’LERDEN GÜNÜMÜZE YOKSULLUĞUN TÜRK 
SĐNEMASINDAKĐ SUNUMU 

 
 

YÜKSEK LĐSANS TEZĐ 
 
 
 
 
 

Hazırlayan 

Fatma ERBĐL ERDUGAN 

 
 
 
 
 
 
 

Tez Danışmanı 

Yrd. Doç. Dr. Belma TOKUROĞLU 

 
 
 
 

Ankara–2010 
 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
T.C. 

GAZĐ ÜNĐVERSĐTESĐ 
SOSYAL BĐLĐMLER ENSTĐTÜSÜ 

KAMU YÖNETĐMĐ ANABĐLĐM DALI 
SĐYASET VE SOSYAL BĐLĐMLER BĐLĐM DALI 

 
 

 
 
 

1980’LERDEN GÜNÜMÜZE YOKSULLUĞUN TÜRK 
SĐNEMASINDAKĐ SUNUMU 

 
 

YÜKSEK LĐSANS TEZĐ 
 
 
 
 
 

Hazırlayan 

Fatma ERBĐL ERDUGAN 

 
 
 
 
 
 
 

Tez Danışmanı 

Yrd. Doç. Dr. Belma TOKUROĞLU 

 
 
 
 

Ankara–2010 
 



 

ONAY 

 

Fatma Erbil Erdugan tarafından hazırlanan 1980’lerden Günümüze 

Yoksulluğun Türk Sinemasındaki Sunumu başlıklı bu çalışma, 27.04.2010 

tarihinde yapılan savunma sınavı sonucunda oybirliği ile başarılı bulunarak 

jürimiz tarafından Kamu Yönetimi Ana Bilim Siyaset ve Sosyal Bilimler Bilim 

dalında Yüksek Lisans tezi olarak kabul edilmiştir. 

 

 

 

 

........... 

 

  Doç. Dr. Suna Başak (Başkan) 

           

    

    

........... 

 

                      Yrd. Doç. Dr. Belma Tokuroğlu (Tez Danışmanı) 

 

 

 

........... 

 

                Yrd. Doç. Dr. Tuncay Önder 

 

 

 

 



ÖNSÖZ 

 

Sinema, toplumsaldan etkilenerek beslenen ve aynı zamanda 

toplumsalı etkileme gücüne sahip bir sanat dalı olarak sosyal olguların 

tarihsel açıdan irdelenmesine olanak tanımaktadır. Yoksulluk da, geçmişin ve 

günümüzün değişmeyen olgusu/sorunu/konusu olarak incelenmeye ve 

sorgulanmaya ihtiyaç duyan bir alandır. Bu çalışma, Türk sineması üzerinden 

Türkiye’de 1980 sonrasının yoksulluk analizini yapmayı amaçlamıştır.  

Bu çalışmanın başından sonuna kadar akademik katkısı ve her zaman 

yüreklendirici yol göstericiliği ile beni destekleyen tez danışmanım Yrd. Doç. 

Dr. Belma Tokuroğlu’na çok teşekkür ederim. 

 



 ii 

ĐÇĐNDEKĐLER 
 

ÖNSÖZ……...…………………………………………………………………  i     

ĐÇĐNDEKĐLER…………………………………………………………………..ii     

SĐMGELER VE KISALTMALAR……………………………………………..v    

GĐRĐŞ…………………………………………………………………………….1 

1.PROBLEM……………………………………………………………….……4 

2.AMAÇ……………………………………………………………………….…4 

3.ÖNEM……………………………………………………………………….…4 

4.SINIRLILIKLAR……………………………………………………………….5 

5.YÖNTEM………………………………………………………………………5 

 

BĐRĐNCĐ BÖLÜM 

YOKSULLUK 

 

1.1.      YOKSULLUK NEDĐR?.………………………………………………..6 
1.2.      YOKSUL KĐMDĐR?......……………………………………………….11 
 

ĐKĐNCĐ BÖLÜM 

1980 SONRASI TÜRKĐYE’DE YOKSULLUK 

 

2.1.      1980 SONRASI EKONOMĐ POLĐTĐKALARI BAĞLAMINDA   
             YOKSULLUK…………………………………………………………15 
               2.1.1.   1980 Sonrası Ekonomi Politikalarının Dönüşümü…….. 15 
               2.1.2.   1980 Sonrası Ekonomi Politikaları Bağlamında  
                           Türkiye’de Yoksulluğun Genel Görünümü………………21 
               2.1.3.   Türkiye’de Verilerle Yoksulluk…………………………….28 
2.2.      TÜRKĐYE’DE GÖÇ, GECEKONDULAŞMA VE KENTSEL   
             YOKSULLUK………………………………………………………… 34 
               2.2.1.   1980 Öncesi Dönem……………………………………… 38 
                            2.2.1.1.   Göç Olgusuna Genel Bir Bakış……………… 38 
                            2.2.1.2.   Đşçileşme……………………………………….. 41 
                            2.2.1.3.   Gecekondulaşma……………………………... 44 
               2.2.2.   1980 Sonrası Dönem……………………………………... 47 
                            2.2.2.1.   Yeni Kentsel Çelişkiler………………………... 47 
                            2.2.2.2.   Türkiye’de Kentsel Yoksulluğun Yeni Anlamı 50 
                            
 



 iii 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

1980 SONRASI TÜRK SĐNEMASINDA YOKSULLUK 

 

3.1.      TÜRK SĐNEMASINDA YOKSULLUK……………………………… 61 
3.2.      1980 ÖNCESĐ TÜRK SĐNEMASINDA YOKSULLUK…………….. 63 
               3.2.1.   Cumhuriyet’in Đlk Dönemlerinde Türk Sinemasında  
                           Yoksulluk……………………………………………………63 

    3.2.2.   Yeşilçam Sinemasında Yoksulluk…………………………65 
               3.2.3.   Türk Sinemasında Toplumcu Eğilimler…………………..69 
               3.2.4.   Yılmaz Güney Sinemasında Yoksulluk ve “Umut”……...71 
3.3.      1980 SONRASI TÜRK SĐNEMASINDA YOKSULLUK……………74 
               3.3.1.   1980 Sonrası Türk Sinemasına Genel Bir Bakış……….74 

    3.3.2.   Toplumsal Güldürü Filmlerinde Yoksulluk……………….76 
               3.3.3.   Göçü Konu Alan Filmlerde Yoksulluk……………………79 
               3.3.4.   1990 Sonrası Türk Sinemasında Yoksulluk…………….83 
 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

ÖRNEKLEM FĐLMLERĐN DEĞERLENDĐRĐLMESĐ 

 

4.1.      SULTAN………………………………………………………………..89 
               4.1.1.   Filmin Künyesi……………………………………………...89 
               4.1.2.   Filmin Özeti…………………………………………………89 
               4.1.3.   Filmin Değerlendirilmesi…………………………………..92 
4.2.      YUSUF ĐLE KENAN…………………………………………………100 
               4.2.1.   Filmin Künyesi…………………………………………….100 
               4.2.2.   Filmin Özeti………………………………………………..100 
               4.2.3.   Filmin Değerlendirilmesi………………………………….103 
4.3.      DÜTTÜRÜ DÜNYA………………………………………………….111 
               4.3.1.   Filmin Künyesi…………………………………………….111 
               4.3.2.   Filmin Özeti………………………………………………..111 
               4.3.3.   Filmin Değerlendirilmesi………………………………….112 
4.4.      BĐR AVUÇ CENNET…………………………………………………119 
               4.4.1.   Filmin Künyesi…………………………………………….119 
               4.4.2.   Filmin Özeti………………………………………………..120 
               4.4.3.   Filmin Değerlendirilmesi………………………………….122 
4.5.      TABUTTA RÖVEŞATA……………………………………………...129 
               4.5.1.   Filmin Künyesi.…………………………………………….129 
               4.5.2.   Filmin Özeti………………………………………………..129 
               4.5.3.   Filmin Değerlendirilmesi………………………………….133 
4.6.      ÜÇ MAYMUN………….……………………………………………. 141 
               4.6.1.   Filmin Künyesi…………………………………………….141 
               4.6.2.   Filmin Özeti………………………………………………..142 
               4.6.3.   Filmin Değerlendirilmesi…………………………………145 
       



 iv 

       

SONUÇ………………………………………………………………….……..151 

KAYNAKÇA………………………………………………………………..…155 

ÖZET……………………………………………………………………..…….165 

ABSTRACT………………………………………………………………..….166 

 

 

 

 

 



 v 

SĐMGELER VE KISALTMALAR 

 

a.g.e:   adı geçen eser 

a.g.m.:  adı geçen makale 

Akt:   aktaran 

bs.:   baskı 

Çev:   çeviren 

Ed.:   editör  

Der:   derleyen 

DPT:   Devlet Planlama Teşkilatı  

s.:   sayfa 

TODAĐE:  Türkiye ve Ortadoğu Amme Đdaresi Enstitüsü 

TÜĐK:   Türkiye Đstatistik Kurumu 

Yay. Haz:   yayına hazırlayan   

 

 

 

 



GĐRĐŞ 

 

1980 sonrasında farklılaşan ekonomik/sosyal politikaların ve toplumsal 

yapılara ilişkin hakim paradigmaların değişmesi, yoksulluğu daha ağır ve 

kuralsız bir forma dönüştürdü. Bu durum, 1990’lı yıllardan günümüze 

yoksulluk konusunu hiç olmadığı kadar gündeme taşıdı. Yoksulluk 

konusu/olgusu/sorunu artık “popüler” bir alan olarak ilgi görmekteydi. 

1980’ler, tüm dünyada olduğu gibi Türkiye’de de korumacı ve devletin 

müdahale alanının daha geniş olduğu ekonomik politikalardan neoliberal 

olarak adlandırılan bir döneme doğru evrilme sürecini ifade etmektedir. 

Kapitalizmin yeni bir evresi olarak nitelendirilen dönem, neoliberal, küresel 

veya postmodern şeklinde nitelendirmelere tabi tutularak anlaşılmaya 

çalışılmıştır. Ancak ifade edilme biçimi ne olursa olsun yeni dönem, refah 

devleti anlayışının sorgulandığı; devletin toplumsal sınıflar arasında 

üstlendiği hakem rolünden ve yoksullukla mücadelede kendine biçtiği rolden 

çekilmeye başladığı; sermayenin küreselleşme süreci ile uluslararası 

düzeyde etkinliğinin ve egemenliğinin artırdığı; işsizlik, ücretlerde yaşanan 

düşüşler, ekonomik ve sosyal hak kayıpları gibi sebeplerle alt toplumsal 

sınıflar aleyhine işleyen bir sürecin yaşandığı dönem olarak ifade edilebilir. 

Bu dönemden yalnızca çalışanların etkilendiği söylenemez. Çünkü artan 

biçimde işsiz, güvencesiz bir kitle de ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla geçmişte 

kısmen de olsa hafifletilebilen yoksulluk olgusu, 1980 sonrasında daha derin 

ve değişme umudunun bulunmadığı bir hal almıştır.   

Var olan ekonomi politikalarının şekillendirdiği toplumsal yapıda da, 

yoksulluk konusuna yaklaşımlar farklılaşmaktadır. Özellikle 1960 ve 1970’ler, 

toplumdaki politik kamplaşmanın da etkisiyle yoksulluk meselesini 

sahiplenenlerin yoksulluğu politik ve sınıfsal temelli bir sorun olarak algılama 

eğiliminin olduğu dönemlerdir. Bu dönemde kentsel yoksulluk, kente göç 

hareketlerinin artmasıyla göç edenlerin kentsel yaşamda yaşadıkları sorunlar, 

sanayileşme, işçileşme, kentsel yaşama uyum gibi başlıklarla tartışılmıştır. 

Bu çerçevede kentsel yoksulluk konusuna olan yaklaşımların, kentte istihdam 



 2

süreçlerinde yer alma durum ve biçimlerine göre şekillendiği belirtilebilir. 

Buna göre yoksulluk, kalkınma ve sanayileşme temelinde ele alınan, daha 

çok emeğin kentsel istihdam süreçleri ile ilişkilendirilen ve bütüncül bir bakış 

açısını gerektiren bir konudur. 1980’lerden günümüze gelindiğinde ise bu 

bütüncül ve sorgulayıcı bakış açısının yerini, yoksulluğu bireysel, postmodern 

ve marjinal bir görünüm içerisinde değerlendiren yaklaşımlar almıştır.  

Türk sinemasında yoksulluk temasının edindiği yer, 1980 sonrasında 

bariz biçimde azalma göstermektedir. Yani Türk sinemasının yoksulluk 

konusuna olan ilgisi azalmıştır. Sayıca azalmanın yanında, yoksulluk 

konusuna olan yaklaşımın niteliğinde de değişim gözlenmektedir. 1980 

sonrası Türk sinemasında yoksulluk olgusunun dahil edildiği sinema 

filmlerine bakıldığında, 1980 sonrasının yoksulluk görünümü farklıdır. Artık 

“yoksul ama onurlu ve mutlu” bir yaşamın tasvir edildiği dayanışmacı 

gecekondu mahalleleri yoktur. Yoksulluğu bütün açıklığıyla ve yaşamsal 

zorluklarıyla ortaya koyan toplumcu-gerçekçi filmler yapılmamaktadır. Üstelik 

1960 ve 1970’lerdeki yoksulluk kavrayışına eşlik eden eşitlik söylemi ağırlıklı 

siyasal mesajlar içeren ve “düzene kafa tutan” yoksulluk anlatısı, yerini daha 

bireysel ve daha marjinal yoksulluk anlatılarına bırakmıştır. Sinema, 

yoksulluğu sorgulamaktan çok betimlemeye yönelmiştir.  

Bu çalışmada, Türkiye’de 1980 sonrasının kentsel yoksulluğu, aynı 

dönem Türk sinemasındaki sunuluşu bağlamında incelenecektir. Bu açıdan, 

çalışmanın birinci bölümünde yoksulluğun kavramsal irdelemesi yapılmıştır. 

Çalışmanın ikinci bölümünde, 1980 sonrasında Türkiye’de kentsel 

yoksulluğun ekonomik belirleyicileri değerlendirilmiş, kentsel yoksulluk 

görünümleri, kente göç ve gecekondulaşma tartışmalarını da içerecek 

biçimde ortaya konmaya çalışılmıştır. Üçüncü bölümde, 1980 öncesi ve 

sonrasında Türk sinemasında yoksulluk konusunun ele alınışı, tarihsel ve 

türsel bir değerlendirme yapılarak ortaya konmuştur. Çalışmanın son 

bölümünde 1980 sonrasında Türk sinemasındaki yoksulluk anlatımları, 

seçilen filmler aracılığıyla betimsel yöntem kullanılarak analiz edilmiştir.  

Türkiye’de 1980 sonrası kentsel yoksulluk tartışmalarını Türk sineması 

üzerinden yapmak, elbette dolaylı bir okuma yapmak anlamına gelecektir. 



 3

Ancak burada, ortaya çıktığı dönemden beri toplumsalı yansıtmada, aynı 

zamanda toplumsala şekil vermede önemli bir araç olarak kullanılan sinema 

sanatının olanaklarından yararlanmanın önemli olduğu düşünülmektedir. 

Yani sinema, hem içinde bulunduğu tarihsel kesiti aktarmada oldukça işlevsel 

bir ayna özelliği taşımaktadır, hem de toplumu biçimlendirme etkililiği bulunan 

önemli bir sanat dalıdır. Diğer sanat dallarında da olduğu gibi sinema sanatı,  

içeriğinde olan herhangi bir ses ya da görüntü ile belki de teorinin uzun 

anlatımlarının yapamadığını kolayca anlatabilmekte, mesajını net ve etkili 

biçimde verebilmektedir. Filmde geçen herhangi bir diyalog, bir bakış veya 

kullanılan imgeler, yaşanan gerçekliği bütün vuruculuğuyla anlatmada daha 

başarılı olabilmektedir. 



1. PROBLEM 

 

    Türkiye’de 1980 sonrası kentsel yoksulluğun geçirdiği dönüşüm ve 

görünümlerinde ortaya çıkan farklılaşmanın, aynı dönem Türk sinemasındaki 

sunumunun değerlendirilmesidir.  

 

 

2. AMAÇ  

 

Bu çalışmanın amacı, 1980 sonrasında Türkiye’deki kentsel 

yoksulluğun 1980 sonrası Türk sinemasındaki sunuluş biçimlerini, sinema 

sanatının sunduğu olanaklar çerçevesinde ortaya koymaktır. Bu amaçla, 

aşağıdaki sorulara yanıtlar aranmıştır: 

 

1. Yoksulluğun filmlerdeki mekânsal tezahürleri ve yaşam pratiklerine 

yansıması nasıldır? 

2. Filmlerin yapıldığı dönemde Türkiye’nin ekonomik ve toplumsal 

yapısının filmlerdeki sunuluş biçimleri nasıldır? 

3. Filmlerde anlatılan yoksulluk bağlamında yoksullar ve diğer 

toplumsal sınıflar arasında sınıf çelişkilerinin vurgulanışı nasıldır? 

4. Filmlerdeki yoksul karakterlerin yoksulluk durumlarına ilişkin 

algılama ve duruş biçimleri nasıldır? 

 

 

3. ÖNEM  

 

Yoksulluk, geçmişte olduğu gibi bugün de önemli bir sorun alanı olarak 

gündemdedir. Günümüzde geçmişteki yoksulluk görünümlerinden farklılaşan 

unsurları bulunan kent yoksulluğu, üzerinde durulması gereken önemli bir 

sorun alanıdır. Sinema sanatının ayırt edici özellikleri aracılığıyla, ele alınan 

dönem iktisadi ve sosyal olaylarının birlikte değerlendirilmesinin, Türkiye’de 

kentsel yoksulluğun görünümlerini ortaya koymak, anlamak ve yorumlamak 



 5

için zengin bir veri sağlayabileceği düşünülmektedir. Sinema ve genelde 

toplumsal olguların, özel olarak da yoksulluğun birlikte ele alındığı 

çalışmaların sınırlılığı düşünüldüğünde, bu tür çalışmalar daha önemli hale 

gelmektedir.    

 

 

4. SINIRLILIKLAR 

 

Çalışmada, Türkiye’de yoksulluk olgusunun 1980 öncesi ve 

sonrasında algılanma ve tezahür biçimlerine ilişkin genel bir değerlendirme 

yapılacak olmakla birlikte, esas olarak, 1980’lerden günümüze Türkiye’de 

kentsel yoksulluk tartışmaları üzerinde durulacaktır. Belirtilen döneme ilişkin 

seçilen ve incelenen sinema filmi sayısı da tezin sınırlılığını oluşturmaktadır.  

 

 

5. YÖNTEM 

 

1980 sonrasında Türk sinemasında yoksulluğun ele alınışını ortaya 

koymak amacıyla, literatür taraması ve arşiv araştırması yoluyla, doğrudan 

ya da dolaylı olarak yoksulluk konusunu ele alan filmlere ilişkin bir veri tabanı 

oluşturulmuştur. Bu veri tabanının, mevcut literatüre göre Türk sinema 

tarihinde sinemasal yetkinlikleri olduğu kabul edilen filmlerden 

oluşturulmasına özen gösterilmiştir. 1980 sonrası Türk sinemasında büyük 

oranda göçü konu alan filmlerde, toplumsal güldürü filmlerinde ve son dönem 

Türk sinemasında yoksulluk konusunun ele alındığı görülmektedir. Bu türlere 

ilişkin olarak altı film seçilerek incelenmiştir. Filmler incelenirken, betimsel 

yöntem kullanılmıştır. 

 

 

 

 



BĐRĐNCĐ BÖLÜM 

YOKSULLUK 

 

 

1.1. YOKSULLUK NEDĐR? 

 

Her tarihsel dönemde ve farklı biçimlerde toplumların temel tartışma 

konularından birisi olan yoksulluk, geçmişte olduğu gibi günümüzde de birçok 

disiplinin ortak tartışma konularındandır. “Neden toplumdaki kimi grupların 

ötekilerden daha fazla servet ve güçleri vardır? Çağcıl toplumlardaki eşitsizlik 

hangi ölçüdedir? Düşük bir basamakta yer alan birisinin ekonomik merdivenin 

üst basamaklarına erişebilme şansı ne kadardır? Bugünün varlıklı 

toplumlarında neden yoksulluk bu kadar kalıcıdır?”1 soruları yoksulluk 

üzerine düşünmeyi ve sorgulamayı her zaman canlı tutacak dinamiğe 

sahiptir. Çünkü modern toplumlarda maddi eşitsizlik sorunu; ekonomik, 

siyasal ve sosyolojik alanın gündemini sürekli işgal etmektedir ve bugün bu 

sorun, belki geçmişte olduğundan daha belirgin ve derin biçimde ulusal ve 

uluslararası düzeyde etkisini hissettirmektedir.  

Yoksulluğun irdelenmesi gereken bir sorun olduğunun kabulü, elbette 

kavramsal olarak da tanımlanmasını ve betimlenmesini gerektirmektedir. 

Ancak, bu oldukça karmaşık ve zordur. Çünkü yoksulluğa bakış açısında 

değişik yaklaşımlar ve disiplinlerarası farklılaşmalar, yoksulluk yazınında 

yoksulluk kavramına ilişkin birçok tanımı da beraberinde getirmiştir. Örneğin; 

iktisat bilimi, yoksulluğu kişisel gelir ve tüketimle ilgili olarak ya da gelirin 

makro anlamda bölüşümünde kullanılan birtakım hesaplamalarla tanımlama 

ve açıklama yoluna giderken, sosyoloji bilimi yoksulluğa toplumsal bir olgu 

olarak bakarak, yoksulluğun yarattığı öznel durumlar ve toplumsal sonuçlar 

üzerinde durmaktadır. Buna ek olarak, yaşanılan tarihsel kesitin meydana 

getirdiği ekonomik ve sosyal koşullardaki farklılaşmalar yanında ülkeler arası 

                                                
1 Anthony Giddens, Sosyoloji, Yay. Haz.: Hüseyin Özel, Cemal Güzel, Çev. Hüseyin Özel, Ankara, 
Ayraç Yayınevi, 2000, s. 256. 



 7

coğrafi, kültürel, ekonomik ayrımlar da göz önünde bulundurulduğunda, 

birçok yoksulluk sınıflandırması ve tanımlaması olduğu görülmektedir. 

 Yoksulluk, en temelde maddi olanın “yok”luğuna ilişkindir. Yani 

yoksulluğun yarattığı psikolojik ve toplumsal sonuçları önceleyen neden, çok 

basit biçimde maddesel olanla tanımlanmaktadır ve temel gereksinimleri 

karşılayacak temel maddi olanaklardan “yoksun” olmayı tarif etmektedir. 

Daha kapsamlı bir tanıma gidilecek olursa yoksulluk; “gelir eksikliği-azlığına 

bağlı olarak, asgari yaşam düzeyini sürdürmek için gereken mal ve 

hizmetlerden yararlanamama ve bu durumun beraberinde getirdiği sosyal 

mahrumiyet geliştirme duygusu” 2 olarak da ifade edilebilir.  

Yoksulluğun gelir kriteri gözetilerek yapılan tanımlamalarına 

bakıldığında, en eski ve en temel yoksulluk tanımının “mutlak yoksulluk” 

olduğu görülmektedir. Mutlak yoksulluğun, dar ve geniş olmak üzere iki 

tanımı üzerinde durulmaktadır: Dar anlamı, bireylerin yaşamak için gerekli 

asgari ihtiyaçlarının belirlenmesine ilişkindir. Buradaki “yaşamak için gerekli 

olan”dan kasıt, “açlıktan ölmemek” için gerekli gıda miktarını karşılayacak 

gelirdir. Tanımlamak gerekirse dar anlamda mutlak yoksulluk; “insanların 

ihtiyaçlarını karşılamak için yeterli kaynağa sahip olamama durumu olarak 

veya çok benzer biçimlerde mutlak asgari refah düzeyinin altında kalma 

durumu ve yaşamda kalabilmek için gerekli mal ve hizmetlere olan 

ihtiyaçların karşılanamaması durumudur.”3  

Mutlak yoksulluğun ikinci tanımı, “temel ihtiyaçlar yaklaşımı”ndan yola 

çıkmaktadır. Mutlak yoksulluğun ilk tanımının genişletilmiş halini ifade eden 

temel ihtiyaçlar yaklaşımı; gıda gereksinimleri yanında; barınma, giyim, temiz 

içme suyu, elektrik, sağlık, eğitim, altyapı hizmetleri gibi birçok ihtiyacı 

kapsamaktadır.4  

 Gelir üzerinden belirlenen diğer yoksulluk tanımı, göreli yoksulluktur. 

Göreli yoksulluk, bireyin içinde yaşadığı toplumun refah seviyesine göre 

                                                
2 Tevfik Erdem, “Yoksulluk Üzerine Sosyolojik Bir Çalışma: Ankara Kent Yoksulları”, 
Yayınlanmamış Doktora Tezi, Hacettepe Üniversitesi, 2003, s. 22. 
3 Fikret Şenses, Küreselleşmenin Öteki Yüzü: Yoksulluk, Đstanbul, Đletişim Yayınları, 2001, s. 63. 
4 Şenses, a.g.e., s. 64; Belkıs Kümbetoğlu, “Afetler Sonrası Kadınlar ve Yoksulluk”, Yoksulluk, 
Şiddet ve Đnsan Hakları, Ed. Yasemin Özdek, Ankara, TODAĐE Yayınları,  2002, s. 129–142. 



 8

belirlenir ve o toplumda kişi başına düşen ortalama geliri referans alır.  Yani 

göreli yoksulluk, “yoksul hane halkı ya da birey ile o toplumda yaşayan ve 

mevcut şartlara göre ortalama bir gelire sahip olan hane halkı veya birey 

arasındaki gelir kaynaklarına sahip olma gücü arasındaki açıklıktır.”5 Göreli 

yoksullukta biyolojik ihtiyaçların yanı sıra, toplumda ortalama olarak kabul 

edilen toplumsal ve kültürel harcamalar da dikkate alınır ve asgari bir yaşam 

standardı sağlamak için gerekli olan gelir düzeyi esastır. 

 Yoksulluğun mekânsal farklılaşmasının ortaya çıkardığı yeni bir 

yoksulluk ayrımı da, kentsel ve kırsal yoksulluktur. Kırsal ve kentsel yaşamın 

kendine özgü geçim mekanizmaları ve farklılaşmış yaşam tarzlarının, kentsel 

ve kırsal alanda yaşanan yoksulluğun da etki ve belirleyicilerinin 

farklılaşmasına neden olmuştur. 

Kırsal yoksulluğun kaynağı “topraksız ve kalifiye olmayan işçiler”6 

olarak görülmekle birlikte kırsal yoksulluk, “tarımsal emeğin, özellikle küçük 

meta üretim yapısı içerisinde, kendini yeniden üretememe koşul ve 

eğilimleri”7 olarak tanımlanmaktadır. Yani kırsal alanda çiftçilik ve hayvancılık 

yapacak üretim araçlarına sahip olamama ve toprak sahibinin ucuz emek 

gücü durumunda olma, kırsal yoksulluğun temelindedir.  

Kentsel yoksulluk olarak nitelendirilen kavram ise çok daha geniş ve 

karmaşık anlamlara sahiptir. Kentsel yoksulluk, yalnızca gelir yetersizliği veya 

azlığını ve kentsel hizmetlerden yeterince yararlanamamayı kapsamaz; aynı 

zamanda, eğitim, sağlık, güvenlik gibi hizmetlerden daha az faydalanmayı, 

kentte mekânsal ayrışmanın dışlayıcı mekanizmalarını da içerir. Öte yandan 

kentsel yoksulluk, ekonomik ve sosyolojik yaklaşımlar ile kentteki belirli bir 

bölgenin belirli kaynaklardan yoksun oluşunun yanında, kentin göreli 

dengesizliği, düzensizliği ve bozulmuş işlevselliği ve kentteki sosyal 

                                                
5 Recep Dumanlı, Yoksulluk ve Türkiye’deki Boyutları, Ankara,  DPT, 1996.  
6 Şinasi Öztürk, “Kırsal Yoksulluk ve Neo-liberal Ekonomi Politikaları”, Uluslararası Sosyal 
Araştırmalar Dergisi, cilt 1, sayı 5, 2008, s. 615.  
7 Mehmet Ecevit, Yıldız Ecevit, “Yoksullukla Mücadele: Tarımda Mülksüzleşme ve Aile Emeğinin 
Metalaşması”, Yoksulluk, Şiddet ve Đnsan Hakları, Ed. Yasemin Özdek, Ankara, TODAĐE 
Yayınları,  2002, s. 119–127. 



 9

olanakların yetersizliği ile toplumsal etkinlik, yetkinlik ve organizasyonlar 

açısından da bir yetersizlik anlamına gelmektedir. 8 

Kentler, kırsal alandan farklılaşan çalışma koşulları, geçim 

mekanizmaları ve mekânsal ayrışmaları ile yoksul-zengin arasındaki gelir 

uçurumların görünürlüğünün arttığı bir yapıdır. Yani, “büyük kentler bir 

yandan zengin gettoları ile yoksul gettolarının oluşturduğu bir çelişki yumağı 

haline gelirken, gerek kentsel hizmetler, gerek yaşam düzeyi, gerekse de 

mekân standartları açısından birbirinden yalıtılmış bu mekânlar arasındaki 

fark giderek açılmaktadır.”9  

 Özellikle 1990 sonrasına ilişkin yoksulluk çalışmalarında, “yoksulluk” 

yerine “yeni yoksulluk” olarak kavramsallaştırılan bir yoksulluk anlatımına 

gidildiği görülmektedir. Yeni yoksulluk çalışmalarının temel tezi, küreselleşme 

sürecinin hız kazanmasıyla birlikte yoksulluğun da görünüm değiştirdiği ve 

özellikle toplumdaki dezavantajlı kesimler aleyhine bir sürecin işlediğidir. 

Türkiye’de bu akımın önde gelen yazarlarından Buğra ve Keyder10, yeni 

yoksulluğun, “toplumsal dışlanma riski taşıyan, kenarda kalan, özellikle 

ekonomik ilişkiler açısından sistemle bütünleşmesi giderek zorlaşan bir 

tabakaya işaret ettiğini” vurgulamaktadır. Yani yeni yoksulluk yazını, 

toplumda sosyal dışlanma yaşayan-yaşama riski yüksek olan ve dezavantajlı 

konumda bulunduğu belirtilen grupların bu süreçten daha olumsuz 

etkilendiğini belirterek, yoksulluk olgusunun parçalı bir anlatımını 

sunmaktadır. Bu görüş; günümüzün yoksulluğunun kadınları, yaşlıları, sokak 

çocuklarını, özürlüleri, işsizleri, suça itilmiş kişileri, etnik azınlıkları vb. daha 

derin biçimde etkilemekte olduğunu ortaya koyarak, yoksulluğu marjinallik, 

sosyal dışlanma ve sınıf-altı gibi kavramlarla açıklama eğilimindedir. 

                                                
8 Güven Bilsel v.d., “Kentsel Yoksulluk/Yoksulluğun Değişik Tanımları ve Boyutları Üzerine”, 
Yoksulluk, Kent Yoksulluğu ve Planlama, Ankara, 8 Kasım Dünya Şehircilik Günü XXVI. 
Kolokyumu, 2002, s. 193. 
9 Şehir Plancıları Odası, Dünya Şehircilik Günü 26. Kolokyumu Bildiri Çağrısı, 2002, 
(Erişim)http://ankara.spo.org.tr/index.php?view=article&catid=21%3Aube-haberleri&id=618%3Adg-
26-kolokyumu-bildiri-cars., Ocak 2008. 
10 Ayşe Buğra, Çağlar Keyder, “Yeni Yoksulluk ve Türkiye’nin Değişen Refah Rejimi”, Birleşmiş 
Milletler Kalkınma Programı Đçin Hazırlanan Proje Raporu, Ankara, 2003,  s.  21. (Çevrimiçi) 
http://www.undp.org.tr/publicationsDocuments/new_poverty.pdf, Mayıs 2007. 



 10

 Görüldüğü üzere, burada kısaca değinilen ya da ele alınmayan, 

yoksulluğu tanımlama ve açıklama amacı güden, birçok kavramsallaştırma 

mevcuttur. Yoksulluğun genel kabul gören ve her durumda geçerli olan bir 

tanımlamasının bulunduğundan bahsedilmesi de mümkün görünmemektedir.  

 Yoksulluk olgusunu tanımlamada sosyolojik, kültürel, sosyo-psikolojik 

belirleyiciler kullanılmakla birlikte, yoksulluk temelde ekonomik bir yetersizlik 

halidir. Dolayısıyla yoksulluk, ilk etapta mevcut zenginlikten neden toplumun 

bir kesiminin daha fazla yararlandığı, diğer kesiminin ise yararlanamadığı 

temel sorusu üzerine kuruludur. Böylece yoksulluk, zenginliğin bölüşümüne 

ilişkindir ve salt sınıf-dışı unsurlarla tanımlanan bir olgu olarak ele 

alınamaz.11 Yani yoksulluk, her şeyden önce verili ve kendiliğinden oluşmuş 

bir durum değil, nedenleri olan toplumsal bir eşitsizlik halidir; dolayısıyla 

tarihseldir ve her zaman politik bir anlamı12 da vardır. Böylece yoksulluğu, 

günlük kaç kalori ile yaşanabileceğini belirleyen, insanı yalnızca “bir canlı” 

durumuna indirgeyen tanımlamalar, sadece yoksul olanlar ve olmayanlar 

arasında bir çizgi belirlemek açısından işlevseldir. Ancak bu, sadece mevcut 

resmi görmekten öteye bir anlam ifade etmez. Yani “yoksul/yoksul olmayan 

ikilemi herhangi bir tarihsellik içermeyen belirsiz genellikler”dir.13 Bu ayrım, 

tarihsel olandan bağımsız olmadığına göre, tarihsel belirlenimler ve hâkim 

ekonomik ve sosyal yapı, yoksulluğu belirler ve görünümlerini farklılaştırabilir. 

Bu durumda yoksulluk, mutlak olmaktan ziyade göreli bir toplumsal olgu 

olarak ortaya çıkar. Her tarihsel dönemde ve her durumda geçerli olan bir 

yoksulluk tanımı belirlemek mümkün görünmemektedir. Ayrıca genelgeçer bir 

yoksulluk tanımı olduğunun öne sürülmesi, yoksulluğun tarihselliğini ve ona 

yol açan etkilerini sorgulamayı olanaksız kılar. 

                                                
11 Sevilay Kaygalak, “Yeni Kentsel Yoksulluk, Göç ve Yoksulluğun Mekânsal Yoğunlaşması:  
Mersin/Demirtaş Mahallesi Örneği”, Praksis, sayı 2,  2001, s. 124.   
12 Özuğurlu’nun yoksulluğun politik anlamına ilişkin belirttiği noktalar önemlidir. Buna göre 
yoksulluk, diğer birçok konu gibi politik ve bilimsel müdahalelerin doğrudan malzemesi haline 
gelmiştir. Tarihsel olarak yoksulların her yeniden keşfedilişinde, nasıl bir dünyayla karşı karşıya 
olduğumuz hakkında ontolojik bir tasavvur ve bu tasavvur aracılığıyla bizi insanlık halimizin 
hakikatlerine inandırmaya çalışan epistemolojik bir ikna girişimi bulunur. Bu yüzden yoksulluk, 
sadece kendisi için değil, ortak toplumsal hayatımızın anlamı ve şüphesiz hali için her zaman politik 
bir soru oluşturur. Bkz. Aynur Özuğurlu, “Yoksulluk Araştırmalarına Eleştirel Bir Bakış”, Mülkiye, 
cilt 30, sayı 250, 2006, s. 57.  
13  Özuğurlu, a.g.m., s. 63.  



 11

Bu çalışmada da yoksulluğa, tarihsel, politik ve ekonomik belirleyenleri 

ve sebepleri olan, göreli bir olgu olarak bakılacak olup; 1980 sonrası Türk 

sinemasında yoksulluğun ele alındığı filmlerin tamamına yakınının kentte 

geçen yoksulluk hikâyelerini konu edinmesi sebebiyle, 1980 sonrası Türk 

sineması kentsel yoksulluk bağlamında incelenecektir.  

 

 

 1.2.  YOKSUL KĐMDĐR? 

 

Yoksulluğun ne olduğu sorusunun hemen ardından, yoksul olarak 

tanımlanan kişilerin kimler olduğu tartışması gündeme gelmektedir. Yoksulluk 

bir olgu olarak betimlendiğinde; bu durumu yaşayan kişilerin, grupların ya da 

sınıfların toplumsal bir karşılığı olup olmadığı, varsa bunların hangi toplumsal 

kesimlere tekabül ettiğini belirtmek gerekmektedir.  

 Önceki bölümde yoksulluğun tanımlanmasına ilişkin geliştirilen bakış 

açısından yola çıkarak, yoksulların kim olduğu da tespit edilebilir. Buna göre; 

mutlak yoksulluk sınırı altındaki kişiler, yani günlük asgari yaşam 

gereksinimini karşılayacak kadar geliri olmayan kişiler mi yoksuldur? Đçinde 

bulunulan toplumsal yapının ortalama refah seviyesinin altında kalan kişiler 

mi yoksul olarak görülecektir? Yoksa kendisini yoksul olarak tanımlayan 

herkes yoksul mudur? Yoksulları belirlemede, yeni yoksulluk yazınının iddia 

ettiği gibi gelir dışındaki unsurları da (etnik köken, cinsiyet gibi)  göz önünde 

bulundurmak gerekecek midir?  

 Bu soruların yanıtları, yoksulluk literatürünün üzerinde görüş birliğine 

varamadığı temel sorunlarındandır. Ancak bu çalışma bağlamında, yoksul 

kişilerin temsil ettiği toplumsal kesimlerden kastedilenin ne olduğunu ortaya 

koymak anlamlı olabilir.  

 Yoksulluğu tanımlamak, aynı zamanda yoksulların kim olduğunu da 

belirlemek anlamına gelmektedir. Bu anlamda, tanımlamaların sınırlarından 

hareketle toplumda bir yoksul kitle tespit etmek, birçok yoksul kesimi göz ardı 

etme tehlikesini de taşır. Bu sınırlama, belki devletin sosyal politika 

tedbirlerini uygulamada ve hizmet götürmede kullanacağı yolu belirlemesi 



 12

açısından işlevsel olabilir. Ancak, bilimsel bir yoksulluk çalışması açısından 

keskin bir yoksul olan ve olmayan ayrımının bütüncül bakış açısını kaçırma 

tehlikesini içerdiği söylenebilir.  

Yoksulları belirleme noktasında bu çalışma açısından iki noktayı ön 

plana çıkarmak gerekmektedir: 

Bunlardan ilki, yoksulları günlük asgari gereksinim ile elde edilen 

gelirin kıyaslanması yoluyla yapılan hesaplamalarla kategorize etmeye 

çalışmanın anlamlı görünmemesine ilişkindir. Bu hesaplamalar, ihtiyaç-gelir 

analizi yoluyla dar anlamda ya da geniş anlamda ele alındığı durumların her 

ikisinde de sorunludur. Dar anlamdaki hesaplamaya göre yapılan analiz, 

insanı sadece beslenme, barınma ve ısınma gibi fiziksel ihtiyaçlarının 

karşılandığı durumda yoksul saymayan bir canlıya indirgemiş ve onu yoksul 

saymamış olacaktır. Geniş anlamdaki hesaplamaya göre yapılan analiz, 

tüketim skalasını genişletmektedir. Ancak bu durumda da, kişinin tüketim 

sepetine konacak harcama kalemleri, kişilerin farklı ihtiyaçları gözetilmeden 

yapılacaktır. Yani yoksulun ne kadar ve ne için harcama yapması gerektiği 

belirlenmiş olacaktır. Göreli yoksulluk hesaplamasında ön plana çıkan, 

ortalama gelirin belirli bir yüzdesinin altında ya da üzerinde kalma durumuna 

göre yoksulların tespit edilmesidir. Ancak burada da yoksulluğun sebepleri ve 

yoksulların toplumsal karşılıklarına ilişkin bir değerlendirme yapma olanağı 

bulunmamaktadır. 

Bu yaklaşımlar yoksulları, toplumsal olarak belirlenen bir asgari geçim 

düzeyine ulaşmak için gerekli maddi imkânlara sahip olmayan insanlar olarak 

tanımlamaktadır. Gelir üzerinden yapılan bu değerlendirmeler, yoksulluğun 

kaynağına, oluş nedenine ilişkin bir sorgulama geliştirmemektedir. Anın 

fotoğrafını çekerek basit bir durum tespiti yapılmaktadır. Dolayısıyla 

nedenlere değil, sadece sonuçlara odaklanılmaktadır.14  

 Üzerinde durulması gereken ikinci nokta ise, yoksullar olarak 

adlandırılan kesimlerin toplumsal karşılıklarının ne olduğunu belirlemede 

ortaya çıkmaktadır. Yeni yoksulluk yazını, yoksulluğu anlama ve yoksulları 

                                                
14 Yüksel Akkaya, “Devletçi Dönemde Yoksulluğa Bakış ve Sosyal Politika Üzerine Biraz Polemik 
Biraz Katkı”, Toplum ve Bilim, sayı 100, 2004, s. 126–128.  



 13

belirlemede, toplumsal dışlanma yaşama olasılığı yüksek risk gruplarından 

yola çıkmaktadır. Bu postmodern yoksulluk yaklaşımına göre, kişinin bir 

toplumda etnik azınlık olması, özürlü olması, yaşlı olması, cinsel yöneliminin 

toplumun genelinden farklı olması veya kadın olması vb. durumlar, o kişinin 

ayrımcı muamelelere maruz kalmasına ve toplumsal dışlanma yaşamasına 

neden olabileceğinden yoksullaşma riskini de artırmaktadır. Burada öncelikli 

olarak, kişileri yoksulluktan kurtaracak en önemli araç olan emek gücünün 

kullanma olanağının sınırlandığı durumlar ele alınmaktadır. Yani yoksullar 

denildiğinde, işsizler ve çalışamayacak durumda olanlar ön plana 

çıkmaktadır. Oysa özellikle 1980 sonrası, belki önceki dönemlerden çok daha 

fazla oranda, çalışan kesimlerin de aleyhine işleyen bir süreci beraberinde 

getirmiştir. “Kuşkusuz kişinin bir işinin olması, kendisini ve ailesini 

yoksulluktan kurtarabilecek bir gelire sahip olması anlamına gelebilir ve ona 

göreceli bir avantaj sağlayabilir. Ancak küresel düzenin ortaya çıkardığı yeni 

işgücü piyasaları ve çalışma koşulları, istihdamın bireyleri yoksulluktan 

kurtarmaya yetmediğini, hatta yıllardır işgücü piyasasında aktif olarak 

çalışanların bile yoksullaştığını ortaya koymaktadır.”15 Yani 1980 sonrasının 

sosyal politikalarının ve yoksulluk tartışmalarının çalışan sınıflardan büyük 

çoğunluğunu işsizlerin oluşturduğu yoksullara doğru kayması, çalışanların 

yoksulluktan kurtuldukları şeklinde okunmamalıdır.16 

 Dolayısıyla, toplumsal sınıf ayrılıklarında ortaya çıkan orta sınıf, işçi 

sınıfı ve aşağı sınıflar ayrımında17; orta sınıf içerisinde değerlendirilen kendi 

hesabına çalışan küçük iş sahipleri, çiftçiler vb. yoksulluk yaşayabileceği gibi, 

yapılan işin niteliğine, çalışma koşullarına ve iş güvencesine bağlı olarak işçi 

sınıfı ve oldukça düşük yaşam standardına sahip olan, yapısal işsizlik 

içerisinde bulunan ve marjinal emekçi kitlesini oluşturan aşağı sınıflar da 

yoksul kategorisinde değerlendirilmelidir.  

 Bu çalışmada, yoksul olarak adlandırılan toplumsal kesimler, geniş 

anlamda ele alınacaktır. Buna göre, kısmen ücretli çalışanlar, marjinal işlerde 

                                                
15 Naci Gündoğan, Yoksulluğun Değişen Yüzü: Çalışan Yoksullar, Eskişehir, Anadolu Üniversitesi 
Yayınları, Yayın No: 1727, 2007, s. 158.  
16 Akkaya, a.g.m., s. 132.  
17 Bkz. Giddens, a.g.e., s. 268-278.  



 14

kayıt dışı ve güvencesiz çalışanlar, tarım işçileri, işsizler ve varlıksız-

çalışamayacak durumda olanlar bu çalışma bağlamında yoksul kategorisinde 

değerlendirilecek olup, 1980 sonrası Türk sinemasının yoksulluğa bakışını 

ortaya koyarken yoksulluk ve yoksullar bu geniş bakış açısıyla analiz 

edilecektir.  

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ĐKĐNCĐ BÖLÜM 

1980 SONRASI TÜRKĐYE’DE YOKSULLUK 

 

 

2.1. 1980 SONRASI EKONOMĐ POLĐTĐKALARI BAĞLAMINDA 

YOKSULLUK  

 

 

2.1.1. 1980 Sonrası Ekonomi Politikalarının Dönüşümü 

 

Yoksulluk, her tarihsel dönemde var olan bir sorundur. Özellikle 

kapitalizmin ortaya çıkışı ile birlikte üretim ve istihdam yapısında yaşanan 

değişimler, yoksulluğun artık değişmez bir sosyal sorun olarak kendini 

göstermesi gerçeğini gündeme getirmiştir. Ancak kapitalist üretim biçiminin 

her tarihsel uğrağında, ekonomik ve sosyal politikaların değişimi ölçüsünde, 

yoksulluğun derinliği ve görürüm biçimleri de farklılaşabilmektedir. Örneğin, 

Sanayi Devrimi ve kapitalist üretim biçiminin ilk ortaya çıktığı yıllarda, 

yoksulluk ve ekonomik eşitsizlik sorunu geçmiştekinden farklı olarak daha 

vurucu ve kitlesel bir sorun olarak gündeme gelmiş olup, refah devleti 

döneminde yoksulluk, devletin sınıflar arasında uzlaşma sağlama görevi ile 

birlikte yoksulluğu azaltmada etkin rol üstlenmesinin gerekliliğinin ortaya 

konduğu bir sorundur.   

1980’li yıllar, dünyada ve Türkiye’de ekonomik ve sosyal politikalarda 

ciddi bir farklılaşmaya gidildiği yıllardır. Bunun sonucu olarak gelir uçurumları 

ve yoksulluk, yalnızca az gelişmiş ülkelerde değil, dünyanın her yerinde 

önemli bir sorun olarak değerlendirilmiştir. Hatta yoksulluk, ülkelerin kendi 

içlerinde gelir dağılımlarında ve ekonomi politikalarındaki çeşitli 

düzenlemelerle giderebilecekleri bir sorun olmaktan çıkmış, küresel 

düzeydeki önlem ve politikalara konu olmuştur.∗ Dolayısıyla yoksulluk artık, 

                                                
∗ 1980 sonrasının yoksulluk görünümünün bu kadar gündemde olması,  mevcut ekonomik düzenin ve 
kapitalist işleyişin krizinin tüm dünyada sorgulanması anlamına da gelmektedir. Bu durum, belki de 
sistemin işleyişinin devamını sağlamak açısından yoksulluk konusunda her düzeyde çözüm üretme 



 16

derin toplumsal ve siyasal sarsıntılara yol açabilecek ve göz ardı 

edilemeyecek boyutlarda bir sorun olarak görülmekte, ulusal ve uluslararası 

gündemi belirlemektedir.  

1980 öncesi, dünyada “büyük buhran” olarak adlandırılan 1929 

krizinden bir kurtuluş çabası olarak ortaya çıkan ve Keynesyen iktisat 

modelini temel alan refah devleti dönemi, kapitalist üretim sürecinin tarihsel 

bir uğrağı olmakla birlikte, devlet politikalarıyla toplumsal eşitsizliklerin bir 

ölçüde törpülenmesi işlevini görmüştür. Çünkü modern üretim süreci, 

sermaye birikim ve üretim biçimlerindeki farklılaşmalar, modern anlamda bir 

işçi sınıfının ortaya çıkışı ve toplumsal eşitsizliğe yapılan vurgu, devletin 

sosyal alana ilişkin düzenlemeler yapmasını hem meşru, hem de gerekli 

kılmıştır. Refah devleti süreci, 1970’lerde ortaya çıkan krizle birlikte 

sorgulanmaya başlayacak ve 1980’lerde dünyadaki genel ekonomik eğilim 

sonucunda devletin sosyal alandan çekilmesini beraberinde getiren 

neoliberal politikalar, hâkim politika haline gelecektir.  

 19. yüzyıl ortalarından itibaren güçlenen işçi hareketleri ve toplumsal 

mücadele zemininde elde edilen kazanımlar, liberal ekonomi politikaları ve 

yönetim tarzına ilişkin itirazları gündeme getirmiş, sosyal alanı sınırlı devlet 

müdahalesiyle düzenleme yeterli görülmemiştir. Bu süreçle birlikte, radikal 

sosyal hareketlerin bir ölçüde baskı altına alınması ve tehdit unsuru olma 

özelliklerinin asgariye indirilmesi gerekliliği ortaya çıkmıştır. Sonuç olarak, 

piyasa ekonomisinin üretmiş olduğu toplumsal ve siyasal gerilimleri 

yumuşatma ve kontrol altına alma ihtiyacından doğan sosyal refah devleti 

modeli, emek gücünü piyasanın yarattığı risklerden korumaya yönelik 

uygulamalarla hayata geçmiştir. Böylece, emek-sermaye çelişkisini 

törpülemek ve kontrol altında tutmak üzere ortaya konan bir yönetim tarzı 

olan sosyal refah devleti, toplumsal uzlaşma temeli üzerine kurulmuştur ve 

                                                                                                                                     
arayışlarını beraberinde getirmektedir. Birçok ulus üstü yapılanma, yoksullukla mücadele amaçlı 
politika belirleme ve devletlere yol gösterme çabası içerisinde olmuşlardır. Örneğin, küresel ölçekte 
ekonomi politikalarını tayin etme ve ülkeler üzerinde belirleyici olma rolünü üstlenen Dünya 
Bankası’nın son yıllarda dünyadaki ve özellikle az gelişmiş ülkelerdeki yoksulluğun göz ardı edilemez 
boyutlarını ortaya koyma yönündeki eğilimleri, bu bağlamda değerlendirilebilir.  



 17

devlet sosyal ve ekonomik alana müdahalesini, bu çatışmaları örten uzlaşma 

üzerinden meşrulaştırmıştır.18 

Devletin ekonomide ve sosyal alandaki eşitsizliği giderme hususunda 

üstlenmiş olduğu rol, aynı zamanda ona sınıflar arasında bir hakem görevi de 

yüklemekte ve devlet-işçi-işveren arasında uzlaşmaya dayalı bir anlayış 

ortaya çıkmaktadır. Sosyal refah devleti anlayışının, salt liberal unsurların 

egemen olduğu ekonomik yapıya kıyasla yoksullukla mücadele açısından 

oldukça etkin olduğu söylenebilir. Bu dönemde devletin, yoksullukla 

mücadele ile ilgili olarak çeşitli idari ve yasal tedbirlerle yoksullukla mücadele 

araçları oluşturmaya ve var olan eşitsizlikleri asgariye indirmeye ya da en 

azından keskin hale getirmemeye özen gösterdiği görülmektedir. “Bireysel 

risklerin toplumsallaşmasına dayanan, yardım değil, bir hak olarak 

gerçekleşen toplumsal ve genel sigorta anlayışı”19, işsizlik sigortaları, yoksul 

kesimlere sosyal yardım uygulamaları, eğitim, sağlık gibi hizmetlerin sosyal 

yönünün ön plana çıkarılarak, kişilere maliyet getirmeyecek biçimde 

sunulması, sosyal konut uygulaması sosyal refah devleti anlayışının 

pratiklerine örnek verilebilir. Yani bu dönemde devlet, elde edilen zenginliğin 

toplumsal dağılımında etkili bir aktör olarak ortaya çıkmış, toplumsal uçların 

keskinleşmesini bir ölçüde önleyebilmiştir.  

1970’lerde yaşanan ekonomik krizlerin tüm dünyada önemli 

sarsıntılara sebep olması, refah devleti sisteminin sorgulanabilirliğini 

gündeme getirmiştir. 1980’ler ise dünyada ve Türkiye’de, liberalizmin farklı bir 

biçimde yeniden ekonomik ve sosyal politikalara yön vermesi ile birlikte 

ideolojik ve toplumsal dönüşümlerin başlangıcı olmuştur.    

 Neoliberal dönemin, ayrı bir dönem olarak incelenmesinin belirli 

nedenleri vardır. Öncelikle söz konusu dönemde, küreselleşme olarak 

adlandırılan süreçle birlikte sermayenin serbest dolaşımı, ulus üstü 

yapılanmalar aracılığıyla sağlanmıştır. Bu durum, önceki dönemlerin üretim 

ve istihdam yapısında köklü değişikliklere neden olmuştur. Dolayısıyla 

                                                
18 Nadir Özbek, “Osmanlı’dan Günümüze Türkiye’de Sosyal Devlet”, Toplum ve Bilim, sayı 92, 
2002, s. 14–15. 
19 Ahmet Đnsel, Neo-Liberalizm: Hegemonyanın Yeni Dili, Đstanbul, Birikim, 2004. 



 18

küreselleşme ekonomisi, ülke sınırları ile tanımlanan bir pazar anlayışının 

yerine, üretim-tüketim süreçlerinin tümünde uluslararası sermayenin 

belirleyici rol üstlendiği bir yönelime sahip olmuştur. Ataay20, uluslararası 

şirketlerin, onların devletlerinin ve örgütlerinin egemen olduğu yeni 

yapılanmanın sermayeler arası hiyerarşiye dayanan öncü sanayiler 

temelinde inşa edildiğini, sermaye ve malların ülkeler arasında dolaşımına 

ilişkin engellerin kaldırılarak sermaye hareketliliğinin arttığını belirterek, bu 

sürecin kapitalizmin dünyadaki eşitsiz gelişimine yaptığı etkileri şöyle 

sıralamaktadır: Dünya ekonomisine egemen ülke ve bölgelerin ortaya 

çıkması, hizmet sektörlerinin ağırlık kazanması, gelişmiş ülkelerde kısmen 

yüksek ücretli, geniş sosyal haklardan yararlanan bir kesim varken, az 

gelişmiş ülkelerde düşük ücretli, geri teknolojileri kullanan ve sınırlı sosyal 

haklara sahip bir emek gücünün bulunmasıdır. Dolayısıyla 1980 sonrasının 

küreselleşmiş dünya ekonomisi, sektörel farklılaşmaların, istihdam 

politikalarında ve çalışma yaşamında emeği güçsüzleştiren birtakım 

düzenlemelerin ve devletin soysal alandaki rolünden çekilmesi düşüncesinin 

hâkim olduğu bir dönemi nitelemektedir.  

1980 sonrası ekonomilerindeki sektörel farklılaşmanın yönü 

sanayisizleşmeye doğrudur ve hizmet sektöründe önemli bir artış görülmeye 

başlamıştır. Sanayi sektöründe azalan yatırımlar ve artan işsizlik oranları 

verimlilik artışına bağlanmış, sektörde hızla artan işsizlik oranları 

görülmüştür. Bunun yanında, Batı’nın sanayileşme sürecini tamamladığı ve 

rekabetin ön planda olduğu yeni ekonomik yapılanma düşünüldüğünde, 

kârlılık esasına dayalı olarak finans, bankacılık, iletişim, bilişim, enformatik, 

rekreasyon gibi hizmet alanlarına kayma söz konusu olmuştur. Bu sektördeki 

işlerin bir kısmı nitelikli işgücü ve yüksek eğitim gerektirmekle birlikte, bir 

kısmı da hiçbir nitelik ve eğitim gerektirmeyen, düşük ücretli işlerdir.21  

 Ancak, 1980 sonrasının yeni ekonomik ve sosyal politikalarının esas 

yoksullaştırıcı etkisi; işsizlik, çalışan kesimlerin ücretlerindeki düşüşler ve 

                                                
20 Faruk Ataay, “Türkiye Kapitalizminin Mekânsal Dönüşümü”, Praksis, sayı 2, 2001, s. 63-65.  
21 Melih Ersoy, “Sanayisizleşme Süreci ve Kentler”, Praksis, sayı 2, 2001, s. 34-36.  



 19

çalışma şartlarındaki değişimler ile özelleştirme uygulamaları ve devletin 

sosyal alandan çekilmeye başlamasının toplumsal maliyetlerine ilişkindir.  

 Neoliberal dönemde yoksullukla bağlantılı olarak çalışma ve emek 

açısından ortaya çıkan yeni koşullar; esnek çalışma, esnek üretim ve 

taşeronlaştırma adı verilen yeni üretim ve istihdam biçimlerini ve emeğin 

örgütlenmesi önünde birtakım engelleri ortaya çıkarmıştır.  

Esnek çalışma ya da üretim olarak adlandırılan yeni üretim yöntemi, 

kitlesel üretim ve tüketimin temel aracı olan Fordist üretim biçiminin terk 

edilerek, özellikle bilgi teknolojilerinin üretim süreçlerindeki yoğun etkisiyle 

birlikte daha esnek bir çalışma yöntemini vurgular. Bu üretim biçiminin ortaya 

çıkmasında, stok çalışma anlayışının yerini tüketilebilme miktarı kadar üretim 

anlayışının almasının etkisi büyüktür. Esnek çalışma, çalışanların aleyhine 

birtakım sonuçlar doğurmuştur. Bu sonuçlardan en önemlisi, daha önce bir 

kurallar bütünü içerisinde yürütülen üretim-tüketim faaliyetlerinin ve kurallarını 

çalışanların ve sermayenin birlikte koyduğu uzlaşmacı sistemin yerine, yeni 

sistemin tamamen sermayenin belirlediği bir kuralsızlık üzerine inşa 

edilmesidir. Dolayısıyla iş süreleri, ücretler, çalışma yerleri gibi çalışma 

yaşamında çalışanları derinden etkileyecek birçok unsurun belirlenmesinde 

çalışanların karar süreçlerinde baskı unsuru olamadıkları bir yapı ortaya 

çıkmıştır. 22  

Taşeronlaştırma ise, üretim sürecindeki bir farklılaşmaya işaret eden 

yeni bir uygulamadır. Kitlesel üretimin ve hem çalışanların hem de çalışılan 

yerin bütünlüğünün terk edildiği esnek üretimle doğrudan ilgili olan 

taşeronlaştırma, “çok sayıda işçinin bir arada çalıştığı ve üretim üzerinde 

zaman zaman hâkimiyet kurabildikleri iş yerlerinde üretimin birbirinden kopuk 

olarak parçalanması”23 şeklinde kendini göstermiştir. Asıl işi yapanın, başka 

bir alt işverene işi yaptırması anlamına gelen taşeronlaştırma genellikle iş 

güvencesinin sınırlı olduğu bir çalışma biçimi olup, işçilerin kolayca işten 

çıkarılması sonucunu da doğurmaktadır. Dolayısıyla taşeronlaştırma ile 

                                                
22 Tufan Sertlek, “Küreselleşmenin Emekçiler Üzerindeki Etkileri”, Yoksulluk, Şiddet ve Đnsan 
Hakları, Ed. Yasemin Özdek, Ankara, TODAĐE Yayınları,  2002, s. 318–319.  
23 Erkan Aydoğanoğlu, “Taşeronlaştırma”, Evrensel Gazetesi,  07.01.2010.  



 20

yaratılan bu parçalanmanın çalışanlar üzerinde yarattığı etki, örgütlenme 

önünde yarattığı engeller ve iş güvencesinin sınırlanması şeklinde ortaya 

çıkmaktadır.  

1980 sonrasında özelleştirme uygulamaları, devletin sosyal alandaki 

rolünün sınırlanması ve kamusal nitelikteki birçok hizmetin serbest piyasa 

işleyişine bırakılması sonucunu doğurmuştur. Özellikle eğitim, sağlık, ulaşım 

gibi geçmişte dolaylı bir destek mekanizması oluşturan hizmetlerin piyasa 

işleyişine bırakılması gelir dağılımdaki uçurumun derinleşmesinde etkili 

olmaktadır.  

Neoliberal sürecin sonuçlarından birisi de, yoksul kesimleri daha da 

yoksullaştırıcı etkilerin ortaya çıkması yanında, büyük oranda tüketimin ve 

tüketimi özendirici mekanizmaların ön plana çıkarılmasıdır.  Nitekim, reklam 

ve tanıtım sektörlerinin özellikle bu dönemde artmasının nedeni tüketimi 

sürekli canlı tutmaya çalışma eğilimidir. Cangızbay,24 küreselleşme olarak 

adlandırılan dönemin diğer anlamının her şeyin “pazar-içinleşme”si olduğunu 

belirterek, bu süreçte daha az pazarlık gücüne sahip olanların kendilerini her 

an daha fazla dezavantajlı kılacak fasit bir daire içine girdiğini belirtmektedir. 

Bu daire içerisine hapsolanlar ise öncelikle daima en yoksul ve yoksun 

durumda bulunanlardır. Tüketim kültürü, tüketim toplumu tanımlamalarının 

ise küreselleşme/globalization/mondialisation olarak adlandırılan topyekun 

pazar-içinleş(tir)menin insan davranışları düzeyindeki tezahürleri olduğunu 

vurgulamaktadır. Dolayısıyla, 1980 sonrasının yoksulluk görünümünde 

yoksulluk-tüketim ironisi belirleyici olmuştur, günümüzde de belirleyici olmaya 

devam ettiği görülmektedir.  

Özet olarak, neoliberal ya da küresel dönem olarak adlandırılan son 

30 yıllık dönemin ekonomi ve sosyal politika uygulamaları, çalışma 

yaşamında çalışanların aleyhine gelişen birtakım uygulamalar ve devletin, 

çalışanların ve toplumda ekonomik açıdan yoksun diğer kesimleri 

                                                
24Kadir Cangızbay, Sosyalizm ve Özyönetim, Reel Sosyalizmden Sosyalist Realiteye, Ankara, 
Ütopya Yayınları, 2003, s. 70–73; Kadir Cangızbay, “Toplumsalı Davranışlardan Yakalamaya 
Kalkışmak, Egemenlik Đlişkilerini Yok Sayan Bir Paradigmaya Dayanıyor”, Entelektüel Perspektif: 
Kültür, Siyaset ve Toplum Söyleşileri, Ed. Mehmet Zincirkıran, Đstanbul, Alfa yayınları, 2004, s. 
285.  



 21

korumadaki rolünü terk etmesi ile gerçekleşmiştir. Bu süreç, ücretlerin 

düşüşü, çalışma koşullarında geriye gidişler, işten çıkarmalar ve artan oranda 

işsizlik, enformel sektördeki büyük genişlemenin yarattığı ekonomik ve sosyal 

yoksunluklar, bireyci paradigma ve tüketim kültürünün ortaya çıkışı gibi 

göstergelerle ortaya çıkmıştır. Elbette bu süreci yalnızca çalışanların aleyhine 

değil, tüm toplum kesimleri için gelir uçurumlarını artırıcı ve yoksullaştırıcı etki 

yaptığı görülmektedir. “Sermayenin devingenleşmesi, yani yatırımları 

yeryüzünün işgücü maliyetlerinin daha düşük, hammadde kaynaklarının daha 

ucuz ve kolay erişilebilir… olmasını sağlayan çok uluslu şirket stratejileri, 

işgücü piyasasının esnekleştirilmesi…, her zaman yüksek oranda işçi 

çıkarmaların eşlik ettiği özelleştirmeler; kamu hizmetlerinin tasfiyesi, sosyal 

güvenlik hizmetlerinin göçertilmesi, sağlık, eğitim gibi temel insan haklarına 

yönelik hizmetlerin özelleştirilmesi, özelleştirilmeyenlerde gözlemlenen hızlı 

kalite/yeterlilik yitimi; finans sektöründe aşırı büyüme…”25 gibi uygulamalar, 

yoksulluğu derinleştirdiği gibi toplumsal kesimler arasındaki gelir farklılıklarını 

da keskinleştirmiştir.  

  

 

2.1.2. 1980 Sonrası Ekonomi Politikaları Bağlamında Türkiye’de 

Yoksulluğun Genel Görünümü 

 

Genel olarak dünyada 1980 öncesi, sosyal refah devleti anlayışıyla, 

1980 ve sonrası ise neoliberal dönem ve ekonominin küresel bir yapılanma 

içerisinde ulus ötesi hale geldiği süreçle karakterize edilmektedir. Türkiye de 

bu sürecin dışında kalmamış, 1980 sonrasının ekonomi politikalarında 

yaşanan farklılaşma hemen hemen dünyadaki yeni dalgayla paralel olarak 

ilerlemiştir. Elbette bu yeni ve farklı liberalizasyon dönemi, Türkiye’deki 

yoksulluğun belirleyicilerini ve görünümlerini değiştirmiştir.  

 1980 öncesi Türkiye’de, kalkınma paradigması eksenindeki ekonomi 

politikalarının etkin olduğu görülmektedir. Bu dönemde, planlı ve korumacı bir 

                                                
25 Sibel Özbudun, “Küresel Bir Yoksulluk Kültürü mü?”, Yoksulluk, Şiddet ve Đnsan Hakları, Ed. 
Yasemin Özdek, Ankara, TODAĐE Yayınları,  2002, s. 54.  



 22

ekonomi anlayışı ile birlikte, ithal ikameci ve iç pazara dönük bir üretim 

yöntemi benimsenmiştir. Böylece dışa bağımlılığı bir ölçüde azaltmak, ülkede 

sanayi yatırımlarını artırarak istihdam yaratmak ve elbette uzun dönemli 

kalkınma planları ile birlikte sanayi temelli bir kalkınma stratejisi ortaya 

koymak hedeflenmiştir.  

1980 öncesinde devletin rolüne bakıldığında ise devletin toplumsal 

sınıflar arasında gelirin yeniden dağıtımı rolünü üstlendiği görülmektedir. 

Buna göre devlet, uzlaştırıcı ve birleştiricidir. 1980 öncesinde toplumsal 

yapıda, sınıflar arasında geniş tabanlı bir uzlaşma görülmektedir. Devletin bu 

konuda üstlendiği rol, ekonomik gelirlerin ve rantların dağıtımından 

kaynaklanabilecek gerilimlerin önlenmesini de sağlamıştır. Dolayısıyla 

zenginliğin ve yoksulluğun kuralları, sağlanan bu uzlaşma sayesinde bellidir 

ve toplumsal bir gerilim yaratmamaktadır.26 Kabaca Türkiye’de 1945-1980 

dönemi, devletin sosyal alana müdahalesi ile sosyal çelişkilerin törpülenmeye 

çalışıldığı ve iktisadi kalkınma olarak tanımlanan sürecin belirleyici olduğu 

dönemdir. Bu dönemde, muhafazakar, popülist zaman zaman da ortanın solu 

renklerine bürünen siyasal rejimi Keynezyen sosyal refah devleti olarak 

belirlemek mümkündür. 27 

1970’lerde yaşanan ekonomik krizler, liberal çevreler tarafından refah 

rejimin sorgulanmasını gündeme getirmiştir. 1980 ve sonrası, Türkiye’deki 

politikalar açısından da bu sorgunun yapıldığı yıllar olmuştur. 1980’lerden 

günümüze Türkiye’de birçok makro ekonomik gelişme yaşanmıştır. Bunların 

her birinin yoksulluk açısından yarattığı etkilerdeki farklılıkların, ayrıntılı 

olarak bu çalışma kapsamında incelenmesi mümkün görünmemektedir. 

Dolayısıyla burada, Türkiye’de 1980 sonrası ekonomik politikalara yön veren 

temel olaylar ve eğilimler üzerinde durulacaktır. 

Türkiye için 1980 yılı, ekonomik ve siyasal açıdan önemli iki 

gelişmenin yaşandığı yıldır. Bunlardan ilki, 24 Ocak 1980’de kamuoyuna 

                                                
26 Oğuz Işık, Melih Pınarcıoğlu, “Kent Yoksulları Arasında Güce Dayalı Ağ Đlişkileri: Sultanbeyli 
Örneği”, Toplum ve Bilim, sayı 89, 2001 s. 33.  
27 Özbek, a.g.m., s. 22-23.  



 23

duyurulan “24 Ocak Kararları” olarak bilinen bir ekonomik istikrar programının 

yürürlüğe girmesidir. Diğeri ise, 12 Eylül 1980 askeri darbesidir.  

 24 Ocak Kararları, Türkiye’nin iç pazara dönük, kalkınmacı üretim 

stratejisinin reddi ve bunun yerine dışa açılmacı, serbest piyasanın 

desteklendiği yeni ekonomik yapıya geçişinin ilanıdır. Bu ekonomik paket 

temel olarak, serbestlik derecesi artırılan bir kambiyo politikası; ithal 

kotalarının kaldırılmasıyla liberasyona yönelen bir ithalat rejimi; pahalı döviz, 

ucuz kredi ve vergi iadesi gibi teşvik ve sübvansiyonlarla desteklenen 

ihracatın bir ulusal öncelik haline getirilmesi; ağır sanayi ve temel mallara 

dönük kamu yatırımlarının giderek tasfiyesi ve bazı KĐT’lerin 

özelleştirilmesinin hedeflenmesi; … fiyat kontrollerinin ve temel malların 

çoğundaki sübvansiyonların kaldırılması; grev, toplu sözleşme ve sendikal 

faaliyetlerin yasaklandığı dört yıl boyunca ücretlerin zorunlu tahkim sistemiyle 

saptanması uygulamalarını getirmektedir. Esasen 24 Ocak kararlarını, 

Türkiye’nin içinde bulunduğu krizden çıkış yolu niteliğinde ortaya konan 

özgün bir istikrar programı olarak değerlendirmek doğru görünmemektedir. 

Çünkü bu paketin, Dünya Bankası aracılığıyla yabancı sermayenin 

serbestisini ve yerli-yabancı sermayenin emek karşısındaki konumunu 

güçlendirmeyi amaçlamakta olduğu ve dış kaynaklı olarak yapısal uyum 

perspektifi içerdiği bilinmektedir.28  

Dolayısıyla 24 Ocak 1980’de çıkarılan istikrar paketinin, yalnızca 

dönemsel bir ekonomik çıkmazı aşmak üzere ortaya konmuş önlemler dizisi 

olmadığı görülmektedir. 24 Ocak Kararları, 1980’den günümüze Türkiye 

ekonomisinin küresel ekonomiye entegre olma sürecinin, sermayenin 

güçlendirilmesi anlamındaki dönüşümünün, kısaca neoliberal yaklaşımların 

benimsenmesinin ilanı niteliğindedir.  

 24 Ocak Kararlarının ardından aynı yıl, 12 Eylül askeri darbesi 

gerçekleştirilmiştir. Baskıcı yöntemlerin egemen olduğu darbe ile birlikte, 

toplumsal hareketler yok edilmiş, siyasal ve toplumsal alan tümüyle baskı 

altına alınmıştır. Toplumsal ve siyasal alanın tamamen otoriter yöntemlerle 

                                                
28 Korkut Boratav, Türkiye Đktisat Tarihi 1908-1985, Đstanbul, Gerçek Yayınevi, 6. bs., 1998, s. 121-
123.  



 24

kuşatılmasını takip eden süreçte askeri rejim, ekonomik alanda hızla 24 Ocak 

Kararlarını uygulama sürecine girmiştir. Boratav’ın29 belirttiği gibi, “iktisadi 

konularda liberal bir görüntü taşıyan söylemin, Türkiye’nin siyasi tarihinin en 

baskıcı dönemlerinden birinde yeşermesi” ironik görünmekle birlikte, çok da 

rastlantısal bir gelişme olarak değerlendirilemez. Çünkü 24 Ocak Kararlarının 

uygulanması açısından, Türkiye’de 1980 öncesi oluşan toplumsal 

hareketlerin, özellikle de işçi hareketlerinin otoriter biçimde bastırılması 

gerekmekteydi. Nitekim, sendikaların kapatılması, grevlerin yasaklanması ve 

baskıcı ve otoriter yöntemlerle tüm toplumsal yapıya korkunun salınması, 

askeri yönetimin bu bağlamda gerçekleştirdiği uygulamalar olarak 

değerlendirilebilir.  

 24 Ocak Kararlarının ardından iktidara gelen Özal hükümeti, 

Türkiye’de ortaya konan yeni ekonomik düzenin uygulanması ve 

yerleştirilmesi açısından önemli bir taşıyıcı olmuştur. Bu dönemde de dışa 

açık ekonomi uygulamaları devam etmiş; yaratılan kâr mekanizmalarının 

dağıtımı, yalnızca belirli toplum kesimlerinin yararlanması ve gelirin belirli 

çevrelerde birikmesi şeklinde ortaya çıkmıştır. Reel işçi ücretlerinde yaşanan 

düşüşler, artan işsizlik, sosyal refah harcamalarının azaltılması, sosyal alana 

ait devletin yürüttüğü bazı hizmetlerin özel sektöre devri ve bazı KĐT’leri 

özelleştirme eğilimleri, çalışanlar ve diğer kesimler açısından gelir dağılımını 

bozucu ve yoksullaştırıcı etki yapmıştır.  

 Bu dönem, “serbest piyasa ekonomisi”, “hür teşebbüs”, “orta direk”, 

“köşeyi dönme” gibi terimlerin yaygın olarak kullanıldığı bir dönemdir.  

Đdeolojik izler taşıyan bu anlayış, toplumsal bir aşınmaya neden olmuş; 

toplumsal yaşam odağı, bireyselleşme ile birlikte işyerinden ve üretimden 

kopuş yaşamıştır.30 Đzlenen popülist politikalarla birlikte, kentli yoksul kitlelerin 

ve hızlanan göç nedeniyle kentlerde yığılan kırsal yoksulların, serbest pazar 

ekonomisi ve “köşe dönme”, “işini uydurma”, “bugünü kurtarma” zihniyetine 

teslim olduğu, üretimden çok rantiyeciliğe dayanan bir anlayışın toplumsal 

                                                
29 Boratav, a.g.e. , s. 126. 
30 Boratav, a.g.e. , s. 125–127. 



 25

belleğe işlendiği görülmektedir.31 Dolayısıyla uygulanan ekonomi politikaları 

ve bunların toplumsal alana işlenen ideolojik yansımaları, yalnızca ekonomik 

anlamda yoksullaşmaya neden olmamış, aynı zamanda kültürel bir yozlaşma 

ve aşınmayı da beraberinde getirmiştir.  

 80’lerden günümüze kadar Özal dönemini takiben Türkiye ekonomi 

tarihinde birçok inişli çıkışlı dönem görülmüş, Türkiye küreselleşme çağında 

küresel ekonominin gereklerine uymak açısından farklı gelişmeler yaşamıştır. 

1980’lerden 1990’lara kadar ihracata dayalı büyüme modeli ile birlikte sanayi 

ve tarım sektörlerinde yaşanan gerilemeler, işsizlik, işçi ücretlerindeki 

düşüşler, gelir dağılımının ücretliler aleyhine bozulması, finans ve bankacılık 

sektöründeki ücretlerin yükselişi, 1989 yılında uluslararası sermaye 

hareketleri üzerindeki denetimi kaldırıcı yöndeki yasal düzenleme, bu 

gelişmeyi takip eden süreçte yüksek enflasyon rakamları, artan dış borçlarla 

birlikte baş gösteren 1994 ekonomik krizi, krizin etkilerini telafi amacıyla 

ortaya konan, ancak sonuçları itibariyle yoksulluk yaşayan kesimler 

açısından olumlu gelişmeler doğurmayan 5 Nisan Ekonomik Paketi’nin 

yürürlüğe konması32, bu gelişmelerin başta gelenleridir. Türkiye 1994 

ekonomik krizinin ardından da, küresel dalgalanmaların ve kendi iç ekonomik 

denge sorunlarının etkisiyle krizler yaşamıştır. Kasım 2000 ve Şubat 2001 

krizleri ekonomik durgunluk ve işsizlik yarattığından, yoksul toplumsal 

kesimleri ve ücretlileri derinden etkilemiştir. 2008 krizinin ise etkileri halen 

sürmekte olduğundan, içinde bulunduğumuz dönem itibariyle uzun dönemli 

bir tahlil yapma olanağı bulunmamaktadır.  

1980 sonrası Türkiye’de benimsenen ekonomi politikalarının, önemli 

makro ekonomik değişiklikleri getirdiği ortadadır. Eşitsizlik olgusu, kapitalist 

üretim biçimine içkin bir durum olmakla birlikte, özellikle serbest rekabet 

anlayışının rekabet edebilenler ve edemeyenler arasındaki farkı 

belirginleştirmesi sebebiyle, küreselleşmenin eşitsizliğin boyutlarını ve 

biçimlerini farklılaştırdığı belirtilebilir. Bu değişimler, toplumun değişik 

                                                
31 Tülin Öngen, “Yeni Liberal Dönüşüm Projesi ve Türkiye Deneyimi”, Đktisat Üzerine Yazılar I:  
Küresel Düzen, Birikim, Devlet ve Sınıflar, Der. A. Haşim Köse, Fikret Şenses, Erinç Yeldan,  
Đstanbul, Đletişim Yayınları, 2003, s. 177.  
32 Kaygalak, a.g.m., s. 137-139.  



 26

kesimlerini farklı boyutlarda etkilemiştir. Genel olarak sermayeye dönük, 

liberal nitelikteki ekonomi politikaları, Türkiye’de yoksulluk yaşayan ücretli 

kesimlerin ve marjinal-enformel çalışan kesimlerin yaşam standartlarını 

olumsuz yönde etkilediği belirtilebilir.   

 Türkiye’de 1980 ve sonrasında yaşanan gelişmeler, küreselleşme, 

devletin yeni rolü, özelleştirmeler ve kamu harcamalarındaki düşüşler 

bağlamında düşünüldüğünde, dünyadaki neoliberal gidişattan ayrı 

değerlendirilemez. Bu tarihle birlikte, sosyal devletin unsurları giderek 

kamusal alanın dışına taşınmaya ve piyasa ekonomisi, kamusal alanın 

ekonomik aktivitelerinde ölçü oluşturmaya başlamış; başta reel harcamalar 

olmak üzere toplumsal masraflar ve toplumsal tüketim harcamaları kısılarak, 

özel mali sermaye niteliğindeki harcamalar desteklenmiştir.33 Yoksullaşma, 

bu politikaların doğrudan bir sonucu olarak ortaya çıkmaktadır. Devletin 

kamusal alandan çekilmeye başlaması, kamusal hizmetlerin piyasa işleyişine 

bırakılması anlamına gelmektedir. Bu durum, yoksul olanın yoksulluğunu 

pekiştirici etki yaratmaktadır. Küresel kapitalizmin sürekli krizler yaşaması ve 

devletin dış ekonomilerle bütünleşme süreçlerinde borçlanmak durumunda 

kalmasının toplumsal maliyetleri yüksek olmaktadır. Bu süreçte çalışanların 

ücretlerinin kısılması, işten çıkarmaların yoğunlaşması ve her durgunluk ve 

risk döneminde geçmişe oranla artan işsizlik, küresel kapitalizmin toplumun 

özellikle alt kesimlerini gitgide derinliği artan bir yoksullaştırmaya maruz 

bırakması anlamına gelmektedir. Yine bu dönemde Türkiye’de enformel 

sektör ve kayıt dışı çalışmanın artması, iş güvencesinden ve asgari ücretten 

bile yoksun büyük bir kitlenin kentlerde birikmesine neden olmuştur. 

Dolayısıyla 1980 sonrasında Türkiye’de, özellikle de kentlerde, işsiz, 

güvencesiz ya da çok düşük ücretle geçinmeye çalışan önemli miktarda bir 

yoksul kitle oluşmuş, daha önce yoksul olup olmadığı tartışılır durumda 

bulunan toplumsal kesimler de yoksullaşmıştır. Daha da önemlisi, yoksul olan 

                                                
33 Adalet Alada, Sevgi Usta Sayıta, Sezai Temelli, “Küreselleşme, Yoksulluk ve Şiddet Bağlamında 
Sokak Çocukları”, Yoksulluk, Şiddet ve Đnsan Hakları, Ed. Yasemin Özdek, Ankara, TODAĐE 
Yayınları,  2002, s. 241.  



 27

ve yoksul olmayan arasındaki gelir uçurumu, geçmişe kıyasla kuvvetli bir 

artış göstermiştir.  

 Artık Türkiye, zengin ile yoksullar arasındaki farkın makul seviyelerde 

olduğu bir ülke olmaktan çıkmış, gelir uçurumlarının ürkütücü boyutlara 

ulaştığı bir ülke haline gelmiştir. Toplumsal sınıflar arasında politik ve 

ekonomik bir denge rolü üstlenen devlet sahneden çekildiğinden, uzlaşma da 

mümkün olmamaktadır. Legal ile illegal, formel ile enformel arasında gidip 

gelen tutunma mekanizmaları, geçmişe oranla daha saldırgan bir biçimde 

toplumsal yapıya yön vermektedir. 34 

1980 sonrası Türkiye’de toplumsal yapıda oluşan önemli bir sapma da, 

aşırı tüketime yönelme/yönlendirilmedir. Tıpkı diğer küresel olgularda olduğu 

gibi 1980 sonrasında Türkiye, postmodern çağın tüketim kültürünün adeta bir 

saldırısı ile karşı karşıya kalmıştır. Özellikle reklam sektörünün ve “kolay 

yoldan para kazanma” gibi bir olasılığın olduğu noktasında toplumsal ikna 

girişimlerinin, toplumu büyük bir tüketim bombardımanına tutmada etkisi 

büyüktür. Bu süreç, toplumun bir bölümünün önemli paralar kazanarak 

tüketimden yeterince payını alması, asıl çoğunluğu oluşturan önemli bir 

kesimin ise tüketim arzusu ile doldurulması, ancak sürekli tüketememenin 

verdiği huzursuzluğu yaşaması şeklinde ortaya çıkmaktadır.35 Dolayısıyla 

“Türkiye toplumunun medyatik-televizüel merkezli ve hipermarket zihniyetli 

bir gösteri toplumuna”36 dönüştürüldüğü bu süreçte ekonomik kırılmanın 

yanında, geçmiştekinden farklı bir kültürel kırılmanın, parçalanmanın 

yaşandığı belirtilebilir.  

 Sonuç olarak, geç kapitalizme özgü küresel süreçlerin ve bunlarla 

etkileşim halinde olan Türkiye siyasetindeki neoliberal ortodoksinin, 

yoksulluğa yeni bir biçim verdiği söylenebilir. Özal’la başlayan ve “Özalcılık”la 

devam ederek günümüze ulaşan tarihsel kesitte, ekonomik yapının 

yoksullaştırıcı etkisi, aynı zamanda kültürel bir zihniyet dönüşümü de 
                                                
34 Işık ve Pınarcıoğlu, a.g.m., s. 35-36.  
35 Veysel Bozkurt, “Postendüstriyel Çağda Hedonist/Narsist Tüketim Kültürü Önem Kazanıyor”, 
Entelektüel Perspektif: Kültür, Siyaset ve Toplum Söyleşileri, Ed. Mehmet Zincirkıran, Đstanbul, 
Alfa yayınları, 2004, s. 101.  
36 Necmi Erdoğan, “Türkiye’de Yoksulların Kültürel Temsilleri Üzerine”, Toplum ve Bilim, sayı 89, 
2001,  s. 8.  



 28

beraberinde getirmiş, toplumsal hiyerarşilerin doğallaştırılması söz konusu 

olmuştur.37  1980 sonrasının ekonomik ve sosyal dönüşümünün kaçınılmaz 

sonucu ise, toplumun geniş bir yelpazesinde artan oranda yoksullaşma ve 

göz ardı edilemeyecek boyutlarda kendini gösteren toplumsal çelişkilerdir.  

 

 

2.1.3. Türkiye’de Verilerle Yoksulluk 

 

 1980 sonrasında yoksulluk, tüm dünyada olduğu gibi Türkiye’de de 

önemli bir sorun olarak gündemdedir. Önceki bölümlerde, 1980 sonrasının 

ekonomi politikalarının yoksulluğu artırıcı etkisi ortaya konmaya çalışılmıştır. 

Bu yaklaşımın öne sürdüğü düşünce, yalnızca akademik alanın bir iddiası 

olmaktan da çıkmış durumdadır. Nitekim, devlet kurumlarının raporlarında 

da, bu durum ortaya konmaktadır. Örneğin, Devlet Planlama Teşkilatı’nın 

(DPT) 2001 yılında ortaya koyduğu rapor38, gelir bölüşümünde var olan 

olumsuz durumun, özellikle 1980 sonrasında uygulanan ekonomik ve sosyal 

politikalarla daha olumsuz bir noktaya geldiğini belirtmekte, Türkiye’de gelir 

dağılımının 1980 yılı öncesi ve sonrasında izlediği seyire göz atıldığında, 

özellikle 1980’li yıllarda giderek daha eşitsiz bir duruma gelinmiş olmasının 

dikkat çekiciliğine vurgu yapmaktadır.  

Türkiye’de yoksulluğun boyutlarını ortaya koymak üzere, devletin, sivil 

toplum kuruluşlarının ve akademisyenlerin yaptığı birçok yoksulluk 

araştırması bulunmaktadır. Bölgesel ya da daha mikro ölçekte olup 

yoksulluğun sınırlı boyutlarını inceleyen birtakım araştırmalar olduğu gibi, 

Türkiye genelinde yoksulluğun durumunu ele alan, daha makro nitelikte 

araştırmalar da mevcuttur. Bu noktada, Türkiye’de yoksulluğun boyutları 

konusunda algılamaları güçlendirecek ve dayanak sağlayacak yoksulluk 

verilerini ortaya koymak anlamlı olabilir. Türkiye’de yoksulluğun genel 

                                                
37 Erdoğan, a.g.m. , s. 8. 
38 DPT, Dokuzuncu Kalkınma Planı (2007–2013), Gelir Dağılımı ve Yoksullukla Mücadele Özel 
Đhtisas Komisyonu Raporu, Ankara, DPT Yayınları Yayın No: 2742, 2007, s. 18.  



 29

durumunu güncel verilerle ortaya koymak gerekirse, birkaç önemli 

araştırmaya değinmek gerekecektir.  

Türkiye, ülke içerisinde gelir dağılımında adaletsizliğinin yoğun olarak 

yaşandığı bir ülkedir. Bunun yanı sıra, Dünya sıralamasında da iyi bir 

noktada olduğu söylenemez. Türkiye’nin, adaletsiz gelir dağılımının yüksek 

olduğu ülkeler arasında olduğu göze çarpmaktadır. Sönmez,39 Türkiye’de 

özellikle küresel krizlerin gelir dağılımını oldukça olumsuz yönde etkilediğini 

belirterek, birçok orta ve azgelişmiş ülkede gelirin iç bölüşümünün oldukça 

adaletsiz olduğuna vurgu yapmaktadır. Türkiye, orta gelirli ülkeler arasında ilk 

beşte yer almakta olup gelirin yüzde 20’lik dilimlere göre dağılımı esas 

alındığında, gelir dağılımındaki adaletsizlik açısından dünyanın ilk 20 

adaletsiz ülkesi arasında değerlendirilmektedir.  

Türkiye’de gelir dağılımındaki adaletsiz yapı, Türkiye Đstatistik 

Kurumu’nun (TÜĐK) yaptığı son gelir dağılımı analizinde de 

doğrulanmaktadır. 2006 – 2007 yıllarına ilişkin “Gelir ve Yaşam Koşulları 

Araştırması”na40 göre, eşdeğer hanehalkı kullanılabilir gelirine göre 

oluşturulan yüzde 20’lik hanehalkı gruplarından en yüksek gelire sahip 

gruptakilerin toplam gelirden aldığı pay % 46,9 iken, en düşük gelire sahip 

gruptakilerin toplam gelirden aldığı pay % 5,8 olarak gerçekleşmiştir. Buna 

göre, son yüzde 20’lik grubun toplam gelirden aldığı pay, ilk yüzde 20’lik 

gruba göre 8,1 kat daha fazladır. Aynı gösterge 2006 yılı sonuçlarına göre 

9,5 kat olarak hesaplanmıştır.  

Bu verilere göre, Türkiye’deki toplam gelirin neredeyse yarısının, en 

üst gelir grubuna, yani “en zengin” kesime ait olduğu görülmektedir. 

Zenginliğin bölüşümünde ortaya çıkan bu eşitsiz durumun, yoksulluk yarattığı 

ve var olan yoksulluğu artırdığı konusunda şüphe bulunmamaktadır.  

Gelir dağılımı analizleri dışında, kişilerin elde ettikleri gelir üzerinden 

açlık ve yoksulluk sınırlarının belirlenmesiyle Türkiye nüfusunun oransal 

olarak yoksulluk durumunu ortaya koymayı amaçlayan çalışmalar da 

                                                
39 Mustafa Sönmez, “Gelir Uçurumu: Dünyada ve Bizde”, Yoksulluk, Şiddet ve Đnsan Hakları, Ed. 
Yasemin Özdek, Ankara, TODAĐE Yayınları,  2002, s. 89. 
40 TÜĐK, “Gelir ve Yaşam Koşulları Araştırması 2006–2007”, TÜĐK Haber Bülteni, sayı 221, 2009.  



 30

bulunmaktadır. Bu araştırmalar, mutlak ve göreli yoksulluk tanımları 

üzerinden hareketle açlık-yoksulluk oranını ve sınırını tespit etmektedir. Bu 

araştırmaların en geniş kapsamlı ve güncel olanı TÜĐK’e aittir. TÜĐK 

tarafından gerçekleştirilen   “2008 Yoksulluk Çalışması”na41 göre, Türkiye’de 

yoksulluk oranı % 17.11 olarak tespit edilmiştir. Yani 2007 yılında kişilerin % 

17.11’i, gıda ve gıda dışı harcamaları içeren yoksulluk sınırının altında 

yaşamaktadır. Bu rakam, mutlak yoksulluğun gıda ve gıda dışındaki asgari 

günlük gereksinimleri karşılamak amacıyla gerekli gelir üzerinden hareket 

eden tanımlamayı karşılayan, geniş anlamda mutlak yoksulluk tanımıdır. Dört 

kişilik bir ailenin aylık yoksulluk sınırı, 706 TL olarak belirlenmiştir. Dar 

anlamda mutlak yoksulluk tanımlamasına göre, Türkiye’de kişilerin yaklaşık 

% 0.54’ü ise sadece gıda harcamalarını içeren açlık sınırının altındadır. Dört 

kişilik bir hanenin aylık açlık sınırı, 265 TL olarak belirlenmiştir. Bu iki 

hesaplama dışında dolar üzerinden yapılan yoksulluk hesaplamaları da 

dikkat çekmektedir. Satın alma gücü paritesine göre kişi başı günlük 

harcaması 2.15 dolar olarak tanımlanan yoksulluk sınırı altında bulunan fert 

oranı %0.47, yoksulluk sınırı 4,3 dolar olarak tanımlandığında yoksul kişilerin 

oranı ise % 6.83 olarak tahmin edilmiştir. Göreli yoksulluk oranına 

bakıldığında harcama esaslı göreli yoksulluk değerlendirmesine göre, 

kişilerin %15,06’sı göreli olarak yoksul durumdadır.∗ 

Bu verilerden hareketle, Türkiye’de yoksulluk ve halen açlık oranının 

azımsanmayacak düzeylerde olduğu görülmektedir. Daha çok az gelişmiş 

ülkelerin sorunu olarak azgelişmişlikle özdeşleştirilen açlık, Türkiye’de 

çözülmüş bir sorun değildir. Mutlak yoksullukla ilgili olarak yapılabilecek diğer 

bir tespit, dört kişilik bir hanenin aylık açlık sınırının 265 TL olarak 

belirlenmesine ilişkindir. Bu durumda, ailede kişi başına düşen gelir yaklaşık 

olarak 67 TL’dir. Bu rakamın mutlak yoksulluk sınırının belirlenmesinde esas 

alınması, bu rakamın üzerinde aylık geliri olanların mutlak yoksul 
                                                
41 TÜĐK, “2008 Yoksulluk Çalışması Sonuçları”, TÜĐK Haber Bülteni, sayı 205, 2009.  
∗ TÜĐK’in ortaya koyduğu yoksulluk ve gelir dağılımı analizleri, diğer araştırmalara göre Türkiye’de 
yoksulluğun “en iyimser” tablosunu çizmektedir. Çünkü, bu çalışmada ele alınmayacak olmakla 
birlikte sendikaların, diğer sivil toplum örgütlerinin ve akademinin yoksulluk çalışmalarına 
bakıldığında ve daha çok iktisat biliminin alanına giren farklı birtakım analiz yöntemleri 
kullanıldığında, yoksulluk rakamlarının çok daha yukarıda olduğu bir görünüm ortaya çıkmaktadır.  



 31

sayılmayacağı anlamına gelir ki, bu da mutlak yoksulluk hesaplamalarının 

soruna oldukça dar açıdan yaklaştığını göstermektedir. Yoksulluk sınırı 

hesaplamasına göre de, Türkiye nüfusunun önemli bir kesiminin, yani 

neredeyse her beş kişiden birinin yoksulluk sınırı altında olduğu bir tablo 

ortaya çıkmaktadır. Bu sınır, dört kişilik bir aile için aylık 706 TL olup, kişi 

başına hesaplandığında 176 TL’dir. Bu hesaplama, kişi başına düşen aylık 

gelir 67 TL’nin üzerinde ise kişilerin aç kalmayacağı, 176 TL’nin üzerinde ise 

asgari olarak gıda ve gıda dışındaki temel ihtiyaçlarını karşılayabileceği 

şeklinde bir kabule dayanıldığını göstermektedir.  

Küresel yoksulluğun en önemli belirleyicilerinden birisi de işsizliktir. 

Türkiye, işsizliğin yoğun yaşandığı bir ülkedir ve özellikle kriz dönemlerinde 

işsizliğin yoksullaşmayı artırıcı etki yaptığı bilinmektedir. TÜĐK’in “Hanehalkı 

Đşgücü Araştırması”42 2009 Kasım dönemi sonuçlarına göre, Türkiye’de 

işsizlik oranı % 13,1 olarak belirlenmiştir. Ancak Sönmez’e43 göre, resmi 

işsizlik verileri, gerçekte olduğundan daha iyimser bir tablo çizmektedir. 

Çünkü gerçek işsiz sayısını görmek için açık işsizlere, "umudunu yitirmiş", "iş 

aramayan", "mevsimlik çalışan" gibi başlıklardaki işsizlerin de eklenmesi 

gerekir. Bu durumda, resmi rakamlara göre zaten yüksek olan işsizlik oranı, 

çok daha yüksek oranlara çıkacaktır. 

TÜĐK’in aynı araştırmasına göre, herhangi bir sosyal güvenlik 

kuruluşuna kayıtlı olmadan çalışanların oranı, % 43,9 olarak gerçekleşmiştir. 

Bu rakam, Türkiye’de enformel emeğin oldukça yüksek olduğunu 

göstermektedir. Bu durumun, yoksulluk açısından ürkütücü anlamları vardır. 

Enformel çalışma, sosyal güvencesizliği beraberinde getirmektedir. 

Dolayısıyla çalışanların iş güvencesinin belli olmadığı, çalışma koşullarında 

kendilerinin hiçbir biçimde belirleyici olarak yer almadığı ve örgütlü olarak 

hareket edememeleri gibi tehlikeleri barındıran bu çalışma biçimi; düşük 

                                                
42 TÜĐK, “Hanehalkı Đşgücü Araştırması, 2009 Kasım Dönemi Sonuçları”, TÜĐK Haber Bülteni, sayı 
24, 2010. 
43 Mustafa Sönmez, “Gerçek Đşsizlik %26’ya Yakın, Gelecek Ürpertici”, 2009, (Erişim) 
http://bianet.org/bianet/bianet/112591-gercek-issizlik-yuzde-26ya-yakin-gelecek-urpertici.  
Şubat 2009.  



 32

ücretleri, kolayca iş kaybını, sağlık hizmetlerinden yararlanamamayı ya da 

düşük kalitede yararlanmayı vb. beraberinde getirmektedir. 

 Bu araştırmalar, toplam gelirin nüfusun yüzdelik gruplara bölünmesi ile 

elde edilen toplumsal kesimler arasındaki gelir dağılımı durumunu ve kişilerin 

elde ettikleri gelirleri temel almak suretiyle yoksul olup olmadıklarını 

belirlemek amacıyla bir açlık-yoksulluk sınırı tespit etme yöntemini 

benimsemiştir. Yani genellikle tercih edilen yöntemler, ülkedeki toplam gelirin 

yüzdelik gruplardaki dağılımının ve açlık-yoksulluk sınırlarının/oranlarının 

ortaya konmasını amaçlamaktadır. Bu veriler, Türkiye’de yoksulluk oranlarını 

ve gelir dağılımındaki adaletsiz yapıyı yüzeysel de olsa göstermekle birlikte, 

toplumda “yoksul” olarak adlandırılan kesimlerin kimler oldukları hususunda 

bilgi vermekte yetersiz kalmaktadır.  

Bu açıdan, Köse ve Karahanoğulları’nın44 TÜĐK’in “2002 Hane Halkı 

Bütçe Anketi”ni dikkate alarak gerçekleştirdikleri ve sınıfsal pozisyonlara 

karşılık gelen toplam gelir oranını ortaya koyan çalışmalarına, diğer 

çalışmalardan farklılık arz ettiğinden değinilmesinde yarar vardır. Adı geçen 

çalışmada, yoksulların toplumsal kimliklerine ilişkin bilgiye ulaşmak mümkün 

kılınmaktadır.  

Bu çalışmada, “2002 Hane Halkı Bütçe Anketi”nin veri seti kullanılarak 

Türkiye’deki zenginlik birikiminin, yani yaratılan gelirin, sınıflar düzeyindeki 

karşılıkları çözümlenmiştir. Buna göre, 2002 yılında iş sürecine dâhil olan 

Türkiye nüfusunun kendi içindeki dağılımına bakıldığında, %40,2’sini ücretli 

emek (ücretli, yevmiyeli ve çırak), %11’ini küçük burjuva (kendi hesabına 

çalışanlar), %15,2’sini küçük köylü (tarımda kendi hesabına çalışan, ücretli 

emek kullanmayan), %3,6’sını kapitalist (ücretli emek çalıştıran işverenler), 

%0,7’sini rantiye, %0,6’sını büyük köylü (tarımda ücretli emek kullanan), 

%21,5’ini ücretsiz aile işçisi ve %7,4’ünü işsizler oluşturmaktadır. %7,2 

oranında, varlıksız-işsiz bulunmaktadır. Yani işsizlerin çok büyük bir oranı, 

aynı zamanda varlıksızdır.45  

                                                
44 Ahmet Haşim Köse, Yiğit Karahanoğulları, “Türkiye’de Faktör ve Varlık Gelirlerinin Sınıfsal 
Temelleri”, Toplum ve Bilim, sayı 104, 2005, s. 22–47. 
45 Köse ve Karahanoğulları, a.g.m. , s. 28–32.  



 33

Türkiye’de yıllık ortalama gelirin 1,751 Milyar TL olarak belirlendiği 

2002 yılında, en düşük yıllık ortalama gelir katmanını ücretsiz aile emeği ve iş 

aramayan varlıksızlar oluşturmaktadır (138 Milyon TL). Đş sürecinde yer 

alanlar açısından alt katmanlardan üstlere doğru yapılan sıralamada şu tablo 

ortaya çıkmaktadır: Varlıksız işsizler (465 Milyon TL), tarım emekçileri (1,483 

Milyar TL), kayıt dışı çalıştırılan özel sektör emekçileri (2,304 Milyar TL), 

varlıklı işsizler (3,386 Milyar TL), kayıtlı çalıştırılan özel sektör emekçileri 

(4,481 Milyar TL), küçük köylüler (4,585 Milyar TL), küçük burjuvalar (5,543 

Milyar TL), rantiyeler (5,563 Milyar TL), kamu emekçileri (6,391 Milyar TL), 

büyük köylüler (7,209 Milyar TL), kamu yönetim/denetim emeği 

pozisyonunda olanlar (7,862 Milyar TL), özel sektör yönetim/denetim emeği 

pozisyonunda olanlar (11,017 Milyar TL), sanayi kapitalistleri (14,469 Milyar 

TL), ticari kapitalistler (16,699 Milyar TL) ve mali kapitalistler (22,502 Milyar 

TL).46  

 Bu tablonun ayrıntılı yorumlanması mümkün olmakla birlikte, burada 

birkaç noktaya dikkat çekmek yeterli olacaktır. Tabloda, en alt basamakta yer 

alan sınıfların yıllık ortalama gelirleri ile üst basamaklarda yer alan sınıfların 

yıllık ortalama gelirleri arasında çok ciddi boyutlarda gelir farkı olduğu dikkat 

çekmektedir. En yüksek gelir paylarının kapitalistlere ve en yüksek payın da, 

sanayi ve ticari kapitalistlerinden önemli oranda yüksek gelir payına sahip 

olan mali kapitalistlere ait olduğu görülmektedir. 1980 sonrasında dünya 

ülkelerinde, dünya küresel piyasasında ve Türkiye’de, özellikle sanayi 

yatırımlarının ve üretiminin, yerini daha kârlı olan finansal yatırımlara bıraktığı 

görülmektedir. Nitekim mevcut yapıda da mali kâr oranlarının yüksekliği, 

yatırımların üretime yönelmesini engellemekte ve çok yüksek kâr oranları ile 

gelirden aldıkları payın diğerlerine kıyasla çok yüksek olduğu zengin bir sınıf 

yaratmaktadır.  

Gelirden alınan payın en az olduğu toplumsal sınıflara bakıldığında, 

varlıksız işsizler, tarım emekçileri ve bunlardan hemen sonra gelmek üzere 

kayıt dışı çalışan marjinal emeğin dikkat çektiği görülmektedir. 1980 

                                                
46 Köse ve Karahanoğulları, a.g.m. , s. 32–33.  



 34

sonrasında marjinal sektörler ve kayıt dışı çalışmanın arttığı bilinmektedir. 

Daha önce belirtildiği üzere, Türkiye’de mevcut durumda kayıt dışı sektör ve 

kayıt dışı çalışma oranları oldukça yüksektir. Bu durumda, Türkiye’de hem 

yüksek oranda kayıt dışı çalışan bir kitlenin bulunduğu, hem de bunların 

gelirden aldıkları payın en alt basamaklarda bulunan sınıflara dahil olduğu 

söylenebilir. Üstelik bu verilerin, “marjinal emekçi kitlesinden daha düşük 

ortalama gelire sahip olan varlıksız işsizler ve tarım emekçisi kitlelerin, 

özellikle tarımsal yapı ve ilişkilerin giderek çözüldüğü Türkiye’de, kentlerdeki 

marjinal emekçi katmanın gelecekteki potansiyel adayları olarak 

yorumlanması”47 mümkün görünmektedir.  

  

 

2.2. TÜRKĐYE’DE GÖÇ, GECEKONDULAŞMA VE KENTSEL 

YOKSULLUK 

 

Kentler, kırsal alanlara göre üretim, istihdam, mekân vb. özellikleri 

anlamında farklı ve karmaşık yapıya sahip yaşam alanlarıdır. Kentsel yaşam, 

fiziksel farklılaşmanın yanında, toplumsal yaşamın tüm alanlarında ve 

ilişkilerinde değişiklik yaratır.  

Kentleşme, yapısal bir değişim olup nüfusun büyük bir kesiminin 

tarımdan ve topraktan kopup tarım dışı alanlarda, sanayide, karmaşık 

örgütlerde hayatını kazanmaya başlaması demektir. Bu durum, yapısal ve 

köklü değişimleri beraberinde getirdiğinden, her tür insan ilişkisinin yeniden 

düzenlenmesini ve değişmesini içermektedir. Toplumun bütün kesimleri için 

de, travmatik bir deneyimdir.48 Dolayısıyla, birtakım ekonomik, sosyal, siyasal 

ve teknolojik değişimlerin bir sonucu olarak ortaya çıkan kentleşme, toplumun 

ekonomik, sosyal, siyasal yapısında ve insan davranışlarında değişikliğe yol 

açabilme gücüne sahip bir olgudur.49   

                                                
47 Köse ve Karahanoğulları, a.g.m., s. 34.  
48 Mübeccel Kıray, “Toplumsal Değişme ve Kentleşmede Düşük Gelirliler”, Toplumbilim Yazıları, 
Ankara, Gazi Üniversitesi Toplumbilimleri Araştırma Merkezi Yayınları, Yayın No:7, 1982, s. 167.  
49 Kemal Kartal, Kentleşme ve Đnsan, Ankara, TODAĐE Yayınları, 1978, s. 6.   



 35

Statik, tek bir üretim biçimine dayanan, uzmanlaşma ve örgütlenmenin 

bulunmadığı bir yapıdan, karmaşık üretim ve toplumsal ilişkilerin olduğu bir 

yaşam alanına geçişi ifade eden kentlerin yoksulluk görünümü ve 

belirleyicileri, elbette kırsal alanda yaşanan yoksulluktan daha karmaşık ve 

çok boyutludur. Kentsel yoksulluk, her zaman kentsel üretim biçimiyle 

doğrudan ilgilidir. “Sanayileşme ve kentleşmeye bağlı göç hareketlerinin 

kentlerde yoğunlaştırdığı nüfusun, iş edinme ve yaşam koşullarını iyileştirme 

olanaklarının daralması, kentsel yoksulluğun temel nedenlerindendir.”50 

Dolayısıyla kapitalist üretimin kurallarına uygun olarak üretim süreçlerinde 

yer alabilme biçimleri, uzmanlaşma, elde edilen ücret miktarları vb. aynı 

zamanda, kentsel yaşamda kişilerin yaşam standartlarını belirleyen ekonomik 

belirleyicilerdir. Gelir düzeyine bağlı olarak, kişilerin kentsel yaşamın içinde 

bulunma; kentsel olanaklardan yararlanmaları, kısacası “kentli” olma ve 

“kente tutunma” olanakları da artar.   

 Kentsel yoksulluğun temel belirleyicisi gelire ilişkin olmakla birlikte, 

kentsel yaşamın kendine özgü yapılarına ve karmaşıklığına bağlı olarak 

yoksulluk belirleyicileri de artmakta ve çeşitlenmektedir. “Gelir elde 

edememe/yetersiz gelir elde etme, işsizlik, çalışma şartlarının kötülüğü, 

güvencesiz çalışma, kayıt dışı çalışmanın fazlalığı, sağlık, eğitim, ulaşım ve 

kültürel faaliyetlere erişimde yaşanan sıkıntılar, mekânsal ayrışma 

(gecekondu, varoş, getto… gibi), altyapı yetersizlikleri, sağlıksız çevre 

koşulları, kentsel uyumsuzluk, kentsel şiddete maruz kalma, örgütsel 

suçlarda artış”51, bu belirleyicilerden bazılarıdır ve kentsel yoksulluğu kırsal 

yoksulluktan ayıran özellikler olarak ortaya çıkmaktadır. 

Türkiye’de kentsel yoksulluğun irdelenme biçimi, tarihsel dönemler 

itibariyle farklılık arz eder.  

1980 öncesinde “kentsel yoksulluk” adıyla yapılan tartışmalardan 

ziyade, kırsal alanlardan görece gelişmiş kentsel alanlara doğru yaşanan iç 

göçler ve bunların doğurduğu ekonomik ve toplumsal sorunlar, bilimsel 

                                                
50 Bayındırlık ve Đskân Bakanlığı, “Kentsel Yoksulluk, Göç ve Sosyal Politikalar”, Kentleşme Şûrası 
Kentsel Yoksulluk, Göç ve Sosyal Politikalar Komisyonu Raporu, Ankara, 2009, s. 35.  
51 Muharrem Eş, Tuncay Güloğlu, “Bilgi Toplumu Sürecinde Kentsel Dönüşüm: Đstanbul Örneği”, 
2004. (Erişim) http://www.bilgiyonetimi.org/cm/pages/mkl_gos.php?nt=239, Mart 2008.  



 36

çalışmalara konu edinilmiştir. Kentsel yoksulluk, sanayileşme ve kapitalist 

gelişme evresinde olan kentlere ihtiyaç duyulan emek gücünden fazla talep 

olması ve bunun sonucunda istihdam ve diğer kentsel olanakların yeterli 

olmaması ile ilişkilendirilmiştir. Yani 1980 öncesinde kentsel yoksulluk; 

“kırdan koparak kente gelen ve mülksüzlükten dolayı proleter bir niteliğe 

sahip olan ancak, kapitalist ekonomi özellikle de sanayi tarafından herhangi 

bir anlamda massedilemediği için düzensiz işlerde, düşük ücretlerle çalışmak 

durumunda kalan ve gecekondularda yaşayan emekçi kesimleri etkileyen bir 

olgu”52 olarak görülmektedir. Böylece kentsel yaşamda ortaya çıkan 

yoksulluk, daha çok “kentleşme”, göç edenlerin “kentle bütünleşememe” ve 

“kentsel yaşama tutunma” sorunları temelinde tartışılmıştır.  

Türkiye’de kentsel yoksulluğun derinlemesine değerlendirilmesi 

gereken ciddi bir olgu olarak tartışılmaya başlanması, 1980 sonralarına 

rastlar. Çünkü 1980 ve sonrası, kentsel yoksulluğun boyutlarının ve 

biçimlerinin oldukça farklılaştığı bir tarihsel dönemi işaret etmektedir. 

“Eskiden nüfusun küçük bir kısmı açısından durağan bir olgu olarak tartışılan 

ya da düşük sanayileşme ve hızlı kentleşmeyle bağlantılı olarak açıklanan 

kentsel yoksulluk, neoliberal politikalar sonucu enformel sektör, taşeronluk 

gibi istihdam biçimlerinin, esnek üretim adı altında ekonomideki ağırlığının 

artmasıyla daha da yaygınlaşması ve kronikleşmesini temel alan daha geniş 

bir çerçevede kullanılmaktadır.”53 Kırsal kesimden kentlere olan nüfus 

akışının sürmesi, iş türlerinin büyük bir kesiminin geçici ve güvencesiz hale 

gelmesi, iş kayıpları, ücret düzeylerinin düşmesi, toplumsal hizmetlere 

(eğitim, sağlık, ulaşım, sosyal bakım vb. hizmetlere) ulaşılmasının 

özelleştirmeler neticesinde zorlaşması, toplumsal hizmetlerin ticarileşerek 

paralı hale gelmesi, yoksulluğun mekânsal olarak belirginleşmesi54 gibi 

yoksullaştırıcı etkiler ve sonuçlar, kentsel yoksullun farklı bir biçimde 

değerlendirilmesi gerekliliğini gündeme getirmiştir. Mingione55, 1980 

                                                
52 Kaygalak, a.g.m. , s. 127.  
53 Kaygalak, a.g.m. , s. 127.  
54 Bayındırlık ve Đskân Bakanlığı, a.g.e., s. 35.  
55 Enzo Mingione, “The New Urban Poverty and The Underclass:Introduction”, International 
Journal of Urban and Regional Research, 17, 1993, s. 324-326. Akt. Kaygalak, a.g.m. , s. 127. 



 37

sonrasının yoksulluğunu, bu dönemin hakim ekonomik politikalarıyla birlikte 

değerlendirerek, geçmiştekinden farklı yönlerini ortaya koymaktadır: 

“Geçmişte evsizlik ve yoksulluk, toplumsal ve mesleki hareketlilik ve sosyal 

devlet programları yoluyla yatıştırılmaktaydı. Sürekli/güvenceli işlerin 

azalması, parçalanmış (istikrarsız) işgücü pazarının giderek kalıcılaşması ile 

nitelenen post-fordist ekonomi ve istihdam rejimi, yoksulluk tuzağından 

kaçan, eğitimsiz ve herhangi bir mesleki beceriye sahip olmayan büyük bir 

nüfus kesiminin yaşama şansını azaltmaktadır.” 

 Türkiye’de 1980 öncesi ve sonrası dönemde, kentsel yoksulluğun 

görünümleri değişmiştir. Ancak Türkiye’de, özellikle 1980 öncesinde kentsel 

yoksulluk olgusu, çoğunlukla göç ve gecekondulaşma bağlamında ele 

alınmaktadır. Çünkü kente göç; istihdam, barınma, kültürel uyumsuzluk 

sorunlarını, kısaca ekonomik ve kültürel anlamda kente tutunma sorunlarını 

beraberinde getirmektedir. Dolayısıyla kentin yoksulları, geçmişi o kente ait 

olmayan, ancak çeşitli nedenlerle kente göç etmiş kişiler ve ailelerdir. 

Gecekondu olarak adlandırılan konut tipi ise, önceleri göç edenlerin barınma 

sorununa buldukları bir çözüm olarak ortaya çıkmıştır. Daha sonraları nicelik 

olarak artışı ve kentsel rant paylaşımının bir aracı haline gelmesi sebebiyle, 

Türkiye’de kentsel yoksulluk tartışmalarında önemli bir yer edinmiştir. 

Dolayısıyla göç edenlerin konut sorununa buldukları geçici bir çözüm olarak 

başlayan gecekondular, gitgide “gecekondulaşma sorunu”na evrilmiştir.  

 Türkiye’de kentsel yoksulluk olgusunu, göç ve gecekondulaşma 

tartışmalarını da içine alacak şekilde, 1980 öncesi ve sonrası olarak iki başlık 

altında ele almak gerekmektedir.  

 

 

 

 

 

 

 

 



 38

2.2.1. 1980 Öncesi Dönem 

 

 

2.2.1.1.   Göç Olgusuna Genel Bir Bakış 

 

Türkiye’de Cumhuriyet’in kuruluşundan günümüze kadar, göç 

hareketleri ve kentleşme var olmuştur. Ancak, kırdan kente göç hareketlerinin 

ve kentleşme dinamiklerinin yoğun olarak yaşanmaya başladığı tarihsel 

dönem, 1950’lere tekabül eder. Bu dönemle birlikte kentsel yoksulluk, emeğin 

formel ya da enformel olarak kentsel istihdam süreçlerinde kullanılmaya 

başlaması ile şekillenmiştir.  

Kentler, üretim ve pazarlama faaliyetlerinin temel belirleyicisi olan, 

kamusal mal ve hizmet sunumunun yoğunlukla yapıldığı ve rantların 

paylaşımında etkin olan merkezlerdir.56 Dolayısıyla kırsal alanın statik 

yapısından daha dinamik bir yaşama geçişe duyulan ihtiyaç ve kırsal alanda 

yaşanan birtakım dönüşümler, kentlere göçü zorunlu hale getirmektedir. 

Kartal57, kente göç nedenlerini itici, iletici, çekici ve siyasal nedenler olmak 

üzere dört grupta ele almaktadır. Tarıma yeni teknolojilerin girişi, toprak 

yetersizliği ve toprakların mirasla parçalanması, entansif tarıma geçiş, 

nüfusun artması ve yaşam biçiminin kısırlığı gibi nedenler, itici nedenleri 

oluşturmaktadır. Ulaşım ve haberleşme teknolojisinde yaşanan gelişmeler, 

kente göçü kolaylaştıran iletici nedenler arasında sayılmaktadır. Bu 

gelişmeler aynı zamanda, mal ve hizmet üretiminin belli merkezlerde 

toplanmasını gündeme getirmiştir. Đş olanakları sağlayan sanayi ve hizmet 

kuruluşlarının toplandığı yerler, genellikle kentler ve kent çevreleri olmaktadır. 

Đş olanakları ve yaşam standartlarında iyileşme sağlama umudu nedeniyle 

kente göç, çekici nedenlerden en önemlisini oluşturmaktadır. Çekici 

nedenlerden diğeri de, kent yaşamının canlılığı, kentte eğitim, eğlence vb. 

olanakların görece daha üstün ve fazla olmasıdır. Bir ülkede sanayileşme, 

                                                
56 Đsmail Ceritli, Kentleşme Sürecinin Ekonomi-Politiği ve Bir Türkiye Uygulaması, Ankara, 
Yargı Yayınevi, 2003, s. 2.  
57 Kartal, a.g.e., s. 7-9.  



 39

ulaşım, eğitim, konut vb. alanlarda benimsenen politikalar, ülkelerin 

kentleşme eğilimlerini ve gelişimlerini belirleyici etkiye sahip olmaktadır. 

Dolayısıyla, kente göçün önemli ve sonuçlara etkin biçimde yön veren siyasal 

nedenleri de bulunmaktadır.  

Türkiye’de 1945-1950’lerde başladığı belirtilen kente göç 

hareketlerinin nedenlerine bakıldığında, daha çok tarımsal üretim 

biçimlerinde yaşanan değişikliklerin bu sürece yön verdiği görülmektedir. 

Yani temelde ekonomik belirleyiciler, göç olgusunu şekillendirmiştir. Bu 

dönemde, tarımda makineleşme, traktörün yanı sıra üretimi artırıcı diğer 

girdilerin kullanılması, hızla artan genç nüfus üzerinde ciddi bir baskı 

oluşturmuştur. Ayrıca, karayolu ve motorlu taşıt ulaşımının artması, köy-kent 

arasında her türlü ilişkiyi yoğunlaştırmış olup haber kanallarının çoğalması ile 

köylünün ve kentlinin sistemden haberdar olma ve buna göre karar alması 

kolaylaşmıştır.58 Dolayısıyla Türkiye’de iç göç olgusu, kırsal alandaki 

ekonomik belirleyicilerin farklılaşması, geleneksel üretim biçiminin değişmesi, 

insan emeğinin verimliliğinin düşmesi ile ortaya çıkmış; ulaşım ve 

haberleşmedeki gelişmeler de bu süreci kolaylaştıran etkenler olmuştur. 

Böylece 1945’lerde başlayan ve 1950’lerden itibaren yoğunlaşan köyden ve 

köylülükten kopma, devam eden yıllarda artan oranda kırsal alanlardan 

kentlere doğru göçü yaratmıştır.∗  

1960-1980 arası döneme bakıldığında, kırdan kente göç hareketlerinin 

devam etmekte olduğu görülmektedir. Bu dönemde, azımsanmayacak 

oranda bir nüfus, köylerden koparak kentlere birikmiştir. Artık göç dalgasının 

kentsel alanda yarattığı istihdam, barınma ve kültürel sorunlar baş göstermiş, 

bunlar “kentleşme” sorunları olarak anılmaya başlanmıştır. Kısacası bu 

dönem, “kentsel alanların kendi yapılarının ve bu yapılardaki dönüşümlerin iç 

                                                
58 Mümtaz Peker, “Türkiye’de Đçgöçün Değişen Yapısı”, 75 Yılda Köylerden Şehirlere, Đstanbul, 
Tarih Vakfı Yayınları, 1999, s. 296.  
∗ Cumhuriyet’in kuruluşundan bu yana kırdan kente göç ve artan nüfus sonucu kırsal nüfus sürekli 
azalma, kentsel nüfus ise sürekli artma eğiliminde olmuştur. Türkiye Đstatistik Kurumu verileriyle 
yapılan hesaplamaya göre, 1927 yılında Türkiye nüfusunun %84’ünü kırsal, %16’sını kentsel nüfus 
oluşturmakta iken, 1990 yılına gelindiğinde kırsal nüfus %41’e gerilemiş, kentsel nüfus %59’a 
çıkmıştır. Bkz. Ahmet Đçduygu, Đbrahim Sirkeci, “Cumhuriyet Dönemi Türkiye’sinde Göç 
Hareketleri”, 75 Yılda Köylerden Şehirlere, Đstanbul, Tarih Vakfı Yayınları, 1999, s. 252.  



 40

göçe damgasını vurduğu dönemdir. Sanayi toplumu olma yolunda hızlı bir 

ilerleme kaydedemeyen Türkiye’de, kentsel alanlar hızla akan kırsal nüfusu 

aynı hızla emme gücüne sahip olamamış… diğer yandan kentsel alanlar 

gelen nüfusu barındıracak konut oluşumunu sağlayamamıştır.”59 

1980’lere kadar olan dönemde, kente göç hareketlerinin ağırlıklı olarak 

iki bakış açısıyla yorumlandığı belirtilebilir. Bunlardan ilki, modernleşme 

okulunun evrimci kuramı olup diğeri, bağımlılık okulunun iç göçe ekonomi-

politik açıdan yaklaşımıdır.60 Modernleşme okulu, göç mekanizmasının, 

emek gücünün bölgeler ya da daha genel olarak mekânsal birimler arasında 

dengenin oluşmasına katkı sağladığını öne sürmektedir. Buna göre, büyüme 

hızının görece daha düşük olduğu yerlerden daha gelişmiş bölgelere yapılan 

göç, hem emek gücü gereksinimi az olan birinci bölgedeki istihdam baskısını 

ve toprak/emek oranını olumlu yönde etkilemekte, hem de ikinci bölgenin 

ihtiyaç duyduğu işgücünü sağlamaktadır. Böylece göçler, uzun dönemde 

dengesizlikleri giderici işlev görecektir. Yani modernleşme kuramına göre 

göçler, modern sanayi toplumuna geçişte zorunlu olan ve geçici görülen 

olgulardır. Göç eden insanlar da, kentsel alanlara özgü yaşam biçimlerine ve 

alışkanlıklarına sahip olmayan, kentle bütünleşme çabaları içerisinde 

olsalarda tam anlamıyla kentli olamayan, farklı bir kültürel yapıya sahip 

gruplar olarak görülmektedir. Bağımlılık kuramı ise göç olgusunu kapitalist 

işleyişin, gelişmiş olanın her zaman az gelişmişi sömürmesi ve dengesizlik-

eşitsizliğin azalmayıp aksine artacağı tezi üzerinden yorumlamaktadır. Göçün 

kaynağı, ülkesel düzeyde gelişmiş metropollerin kırsal alanla olan eşitsiz ilişki 

ve sürekli gelişmiş olanın lehine işleyen mekanizmadır. Çünkü sermaye, 

azgelişmiş bölgelerde emek gücü rezervi yaratarak, emek arzını ve ücretleri 

kontrol altında tutmakta ve bölgeler arası dengesiz gelişme, eşit olmayan 

                                                
59 Đçduygu ve Sirkeci, a.g.m., s. 250.  
60 Bkz. Melih Ersoy, Göç ve Kentsel Bütünleşme, Ankara, Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler 
Fakültesi Basın Yayın Yüksekokulu Basımevi, Yayın No:2, 1985, s. 7–18; Tansı Şenyapılı,  
Bütünleşememiş Kentli Nüfus Sorunu, Ankara,  Ortadoğu Teknik Üniversitesi Yayın no: 27,  1978, 
s. 5–45; Tahire Erman, “Gecekondu Çalışmalarında “Öteki” Olarak Gecekondulu Kurguları”,  
European Journal of Turkish Studies, 2004 (Çevrimiçi) http://www.ejts.org/document85.html. 
Nisan 2009. 



 41

değişim ilişkileri aracılığıyla çevreden gelişmiş bölgelere değer aktarımı 

sağlamaktadır.61 

Kente göç olgusu, ister sömürü temelinde, ister sanayileşmenin gereği 

olarak ele alınmış olsun, her iki bakış açısında da ortak bir yön mevcuttur. 

1980 öncesinin göç olgusuna ve kentsel yoksulluğa bakış açıları, kente 

göçün yarattığı çarpıklık ve kentleşme sorunları temelinde olmuştur. Bunun 

anlamı da, sorunsalın temel olarak “kentle bütünleşememe”62 olarak 

tanımlanmasıdır.  

1950–1980 dönemindeki kentsel yoksulluğun özellikle iki önemli 

belirleyicisi-sonucu üzerinde durmak gerekmektedir. Bunlar; göç eden 

emeğin kentlerde birikerek, niteliksel olarak Türkiye’ye özgü bir işçi sınıfını 

oluşturması ve gecekondulaşma sürecidir. 

 

 

2.2.1.2.   Đşçileşme  

 

1940’lardan sonra Türkiye’de, kırsal alanda tarımsal üretimde 

makineleşme, kentsel alanda da sanayileşmenin desteklendiği bir süreç 

başlamıştır. Kırsal alanda istihdam fazlası yaratan bu süreç, hem kırsal 

alanda geçim sağlama mekanizmalarının sınırlanması hem de sanayide 

işgücü ihtiyacının artması nedeniyle iç göçü zorunlu hale getirmiştir. Bu 

noktada Türkiye’de iç göçler, istihdamın sektörel yapısında ciddi bir 

farklılaşmaya yol açmış, tarımsal istihdamdan kentsel kapitalist üretim 

sürecine özgü olan sanayi ve hizmetler sektörüne geçiş sağlanmıştır.  

Söz konusu dönemde, kentsel yoksulluk içerisinde bulunan toplumsal 

kesim ilk etapta elbette kente göç etmiş, istihdam olanakları açısından sıkıntı 

yaşayan ve barınma gibi temel ihtiyaçlarını karşılamakta zorluk çeken kesim 

olmuştur.  

Kente göç edip gecekondular inşa ederek buralara yerleşen ve 

sanayide ya da enformel sektörde çalışan nüfus, daha önce kırsal alanda 

                                                
61 Ersoy, a.g.m., s. 7-13.  
62 Bkz. Erman, a.g.m., 2004.  



 42

tarımla uğraşan ve topraksızlık, işsizlik nedeniyle kente göç etmiş nüfustur. 

Söz konusu nüfus, köyde köylüdür. Yani basit bir teknoloji kullanarak, ortakçı 

ya da küçük toprak sahibi olarak, modernleşme öncesi toplum zenginliğini 

üreten kimselerdir. Ancak bu kesim, modern teknolojiler ve tarımsal-

ekonomik değişiklikler nedeniyle ortakçılık şansını yitirmekte, tarımda ücretli 

işçiye dönüşmekte ve kente göç etmek durumunda kalmaktadır. Dolayısıyla 

kırsal alandan göç sebepleri nedeniyle, artık fiilen köye dönmeleri 

imkânsızdır. Kente göç ettikten sonra da göç edenlerin ekonomik ve kültürel 

olarak kente tutunmaları, kendi toprağından kopması gibi kolay olmamakta 

ve dönüşü olmayan, zor bir süreç içine girmektedir. Çünkü göç eden emekçi 

nüfus, daha önceki sınıfsal mensubiyeti dolayısıyla bir işte uzmanlaşma 

sağlayamamıştır. Ayrıca geç sanayileşen ve modernleşmesini 

tamamlayamamış ülkelere has özelliklerden dolayı, işçileşmenin kaba bir 

belirtisi olan sanayileşme, kente göç oranından yani kentleşme oranından 

daha düşük seviyelerde kalmıştır.63 Dolayısıyla Türkiye, gelişmiş ülkelerde 

olduğu gibi sanayileşme oranının kentleşmeye paralel olarak arttığı bir ülke 

olamamış, kırdan kente göçün yarattığı emek arzının tamamının sanayi 

sektöründe ve formel sektörlerde istihdamı sağlanamamıştır.  

“Kent nüfusu ve iş olanaklarının hızla artması ama, çağdaş sanayi 

kesimindeki iş olanaklarının bu hıza ayak (sınai sektörde) uyduramayıp 

yavaş artması”64, düşük ücretli, güvencesiz ve enformel bir çalışma biçimi 

oluşturmuştur. Kentsel yoksulluk yaşayan toplumsal sınıflar açısından bu 

kesimin özellikle dezavantajlı konumda olduğu ve kentsel olanakların dışında 

kaldığı söylenebilir. Enformel ya da marjinal kesim olarak adlandırılan bu 

kesim, kentin modern kesimlerine hizmet ederek, yeni iş imkanları bularak, 

daha çok kendi emeklerine dayanan, düzensiz, örgütlenmemiş iş 

olanaklarından yararlanarak kentte geçimlik bir gelir düzeyine 

                                                
63Mübeccel Kıray, “Gecekondular”, Toplumbilim Yazıları, Ankara, Gazi Üniversitesi 
Toplumbilimleri Araştırma Merkezi Yayınları, Yayın No:7, 1982, s. 278; Mübeccel Kıray, 
“Gecekondu: Az Gelişmiş Ülkelerde Hızla Topraktan Kopma ve Kentle Bütünleşememe”, 
Toplumbilim Yazıları, Ankara, Gazi Üniversitesi Toplumbilimleri Araştırma Merkezi Yayınları, 
Yayın No:7, 1982, s. 343–346.  
64 Şenyapılı,  a.g.e., s. 7.  



 43

ulaşabilmektedir.65 Bu kişilerin yaptıkları işlere bakıldığında, bunların belli bir 

beceri gerektiren işlerden olabileceği gibi hiçbir beceri gerektirmeyen düz 

işler de olabildiği görülmektedir. Şoförlük, oto tamirciliği, duvarcılık, terzilik, 

marangozluk gibi işler, belli bir birikim ve beceri gerektirmekle birlikte bunlar, 

modern sanayi düzeninden çok eski zanaatkârlık düzenine has işler olarak 

ortaya çıkmaktadır. Bunun yanında, seyyar satıcılık, ayakkabı boyacılığı, 

inşaat işçiliği, otomobil temizleyiciliği gibi nitelik gerektirmeyen işler, göç eden 

ve artık kentli yoksul olan kitlelerin istihdam sorunları açısından kendileri için 

ürettikleri çözümler olarak belirmektedir.66 Dolayısıyla, ihtisaslaşmanın 

bulunmadığı, örgütlenmenin ve emek bilincinin sağlanamadığı, sınırlı gelir 

getiren işlerde çalışanlar, 1960 ve 1970’li yıllarda kentsel yoksulluğu belki de 

en derinden yaşayan toplumsal kesimler olarak görülmektedir.  

Sonuç olarak bu dönemde, topraksızlık ve işsizlik nedeniyle kırsal 

yoksulluk yaşayan ve göç eden emekçiler, kentte istihdam olanaklarından 

tam olarak yararlanamayan ve artık kırsal yoksulluktan çok daha karmaşık ve 

çok boyutlu bir yoksulluk türü olan kentsel yoksulluğun özneleri olmuşlardır. 

Bu süreç, sanayileşme sürecinin getirdiği yüksek ücretli ve güvenceli işlerin 

geç sanayileşmeye özgü süreçlerle şekillendiği farklı bir işçileşme ve formel 

yollarla istihdamı sağlanmamış, tamamen güvencesiz ve niteliksiz işlerde 

çalışan geniş çapta bir marjinal emeği ortaya çıkarmıştır.  

Ancak bu dönemin 1980 sonrasından önemli bir farkı, kalkınmacı 

politikaların, göç eden emeğin bir ölçüde kentsel tabanlı sanayi tarafından 

emilebilmesine olanak sağlamasıdır.67 Bu dönemde, kamu ve formel özel 

sektör tarafından istihdam edilemeyen önemli ölçüde yoksul bir kesim 

yaratılmasına karşın yoksulluk; kentleşme, sanayileşme ve kalkınma 

sorunları bağlamında tartışılmaktadır. Ayrıca 1980 sonrasının toplumsal 

uçurumlar ve gelir kutuplaştırmaları yaratan ekonomik ve sosyal politikaları 

henüz gündemde olmadığından, 1980 öncesinin kentsel yoksulluğu, boyutları 

ve niteliği itibariyle toplumsal uzlaşmaya izin veren bir tarzda ortaya çıkmıştır.  

                                                
65 Đlhan Tekeli, “Kalkınma Sürecinde Marjinal Kesim ve Türkiye Üzerinde Bir Deneme”, Yerleşme 
Yapısının Uyum Süreci Olarak Đç Göçler, Ankara, Hacettepe Üniversitesi Yayınları, 1978, s. 340.  
66 Kıray, “Gecekondular”, s. 277. 
67 Peker, a.g.m., s. 300.  



 44

2.2.1.3.   Gecekondulaşma 

 

Türkiye’de köyden kentlere doğru yaşanan göç, göç eden kitlenin 

konut sorununu gündeme getirmiştir. Ancak göç edenlerin konut ihtiyacını 

karşılayacak sosyal bir mekanizma bulunmamaktadır. Bu açıdan Türkiye’de 

1940’lardan bu yana kente göç edenlerin mali yetersizlik dolayısıyla yasal 

yollardan konut edinmelerinin mümkün olmaması nedeniyle, kentsel 

alanlarda var olan ve “gecekondu” olarak anılan bir konut türü bulunmaktadır.  

Gecekondunun ne olduğunu açıklamak amacını güden birçok tanım 

bulunmaktadır. Genel olarak gecekondu; çoğu zaman hazine arazisi, bazen 

de sahipli araziler üzerine mevzuatın dışına çıkarak inşa edilen konutlardır. 

Çoluk-çocuk, konu-komşu yardımıyla mümkün olduğu nispette gizlenerek 

yapılan duvarların üstüne, bir gece içinde bir çatı konmasıyla bitirilen bir 

barınaktır.68 Gecekondular, genellikle kent çeperlerinde ya da kent 

merkezlerine yakın alanlarda inşa edilmiş, ucuz malzemelerin kullanıldığı, 

emek maliyetinin olmadığı yapılardır. Ayrıca, gecekondu bölgeleri ya da 

mahalleleri olarak adlandırılan kentsel bölümün genellikle altyapı, ulaşım vb. 

kentsel olanak ve hizmetlerden yeteri kadar veya hiç yararlanmayan bölgeler 

olduğu belirtilebilir.  

Gecekondulaşma, kentin konut olanaklarının karşılayamayacağı kadar 

fazla nüfus yığılması sonucu ortaya çıkan ekonomik temelli bir olgu olup, 

kente göç edenlere konut da dahil olmak üzere kentsel yaşama dahil 

olabilme hususunda yeterli bir altyapı sağlanmaması ile ilgilidir. Tekeli69, 

gecekondulaşmanın ortaya çıkmasının belli nedenleri olduğunu belirterek, 

bunları açıklamıştır. Buna göre; pazar mekanizması ile kalkınmakta olan geri 

kalmış ülkelerde yavaşlatılan endüstrileşme süreci içinde hızlı kentleşmenin 

ortaya çıkardığı mekân organizasyonu, gecekonduları meydana 

getirmektedir. Gecekondular, ekonomik yapının bu şekilde işlediği 

mekanizmalarda ortaya çıkmaktadır. Çünkü bu yapılarda, kentlerde yeteri 

                                                
68 Birsen Gökçe, Gecekondu Gençliği, Ankara, Hacettepe Üniversitesi Yayınları, 1971, s. 10.  
69 Đlhan Tekeli, Türkiye’de Kentleşme Yazıları, Ankara, Turhan Kitabevi Yayınları, 1982, s. 216–
217.  



 45

kadar iş imkânı yaratılmamakta, pazar mekanizmasının işleyişi dengesiz bir 

gelir dağılımına sebep olmakta ve konut piyasasında düşük gelir gruplarının 

sahip olabilecekleri ya da kiralayabilecekleri fiyatta ve standartta konut arzı 

bulunmamaktadır.  

Türkiye’de göçle birlikte, göç edenler tarafından kentin çeşitli 

alanlarında gecekondular inşa edilmeye başlamış, yıllar içerisinde gecekondu 

sayıları azımsanmayacak oranda artış göstermiştir.∗ Böylece ilk etapta sayıca 

daha az olan gecekondulara sürekli yenilerinin eklenmesiyle, gecekondu 

bölgeleri, gecekondu mahalleleri oluşmuştur. Bunun sonucunda gecekondu 

bölgeleri, kentler içerisinde alışılagelmiş bir mekânsal bölünme olarak “kentin 

yoksul bölgeleri”ni de niteleyen bir anlam kazanmıştır.   

Türkiye’deki gecekondulaşma sürecinin, genellikle birkaç tarihsel 

sınıflandırmaya göre incelendiği görülmektedir. 1950’lerden 1960’lara kadar 

kente göç sürecinde ilk yapılan gecekondular, sadece barınma amacına 

yöneliktir. Göç edenlerin “kente varışlarında “başını sokacak bir yer” bulma 

sorunu birincil bir sorun olarak kendini dayatırken… yerel topluluk ilişkilerini 

kullanarak ve yasal-kurumsal yapının kurallarını da göz ardı ederek, kentin 

yeni yoksulu aileleri bir odayla başlayan ev ölçeği oluşturma serüvenine 

başlamıştır.”70 Bu dönemde göç edenler, boş bir araziye gecekondu inşa 

ederek yerleşmektedir. 1960–1970 arası dönemde gecekondu sayısı artmış, 

gecekonduların ticarileştirilmesi yönünde ilk uygulamalar başlatılmıştır. Bu 

dönemde, gecekondu genellikle sahibinin emeğinden yararlanarak 

yapılmakta, ancak kiraya verilme oranı yükselmektedir. Yani, gecekonducu 

bir gecekondu yaparak, kendi gereksiniminden arta kalanı kiraya 

vermektedir. 1970 ve 1980’lerden sonraki dönemde ise gecekondu yapım 

süreci tamamen ticarileşmiş, yoksul kitle için arsa sağlayıp yapı gereçleri 

                                                
∗ Ruşen Keleş, 1948 yılında Türkiye’de büyük kentlerde 25–30 bin gecekondunun bulunduğunu 
belirtmektedir. 1953 yılında bu sayı 80 bini bulmuştur. 1960 yılında 240 bin olan gecekondu sayısı 
1983 yılında 1.5 milyona yükselmiştir. Bu tarihten sonra da gecekondular artış içerisinde olmuş, 2002 
yılı itibariyle 2.2 milyona ulaşmıştır. Bkz. Ruşen Keleş, Kentleşme Politikası, Ankara, Đmge Kitabevi 
Yayınları, 8. bs., 2004, s. 560-561.  
70 Tarık Şengül, “Kentsel Yoksulluk ve Mekânsal Ölçek Sorunu”, Yoksulluk, Kent Yoksulluğu ve 
Planlama, Dünya Şehircilik Günü 26. Kolokyumu, Ankara, TMMOB Şehir Plancıları Odası, 2003, 
s. 50.  



 46

bulan ve gecekonduları yaparak bunları satışa çıkaran “gecekondu firmaları” 

türemiştir.71 Dolayısıyla Türkiye’de yıllar itibariyle gecekondular; arsa temini, 

inşa edilmesi, satılması ya da kiraya verilmesi süreçlerine ilişkin olarak, 

tamamen kentsel rant paylaşımı mekanizması haline gelmiştir. Gecekondular 

her dönemde, yasal süreçlerin dışında inşa edilen konutlar olmakla birlikte, 

70’lerden sonra bu duruma, barınma amacının dışında kentsel rantlardan pay 

elde etme sorunu da eklenmiştir.  

Gecekondulaşma, gecekondularda yaşayanların sınıfsal yapısı 

itibariyle ve kentte yoksulluğun mekânsal bir ayrım biçiminde 

somutlaştırılarak yansıtıldığı yapılar olması nedeniyle, doğrudan kentsel 

yoksullukla ilgili bir kavramdır. Gecekondunun ortaya çıkışı, “toplumun 

koyduğu normlara uymama, bu normları beğenmeme dolayısıyla değil, gelir 

durumunun zorlaması nedeniyledir. Başka bir deyişle sorunun özünde 

toplumun sınıfsal yapısı bulunmaktadır. Gecekondu sorunu, toplumun sınıfsal 

yapısının mekândaki görüntüsüdür.”72 Dolayısıyla gecekondular ya da 

gecekondu alanları, yalnızca barınma sorununa vurgu yapan bir olgu değil, 

kentlerdeki eşitsizliğin ve yoksulluğun görünür kılındığı mekânlar olarak 

anlaşılması gerekmektedir.  

Gecekondular, genellikle düşük gelire sahip ailelerin yaşadığı 

konutlardır. 1960 ve 1970’li yılların gecekondu bölgelerine ilişkin olarak bu 

dönemde yapılan araştırmalara göre, gecekondularda yaşayanlar memur, 

vasıflı işçi ya da enformel sektörlerde güvencesiz çalışan kesimlerdir. Ancak 

sanıldığının aksine vasıflı sanayi işçileri, gecekondularda oturanların büyük 

bir çoğunluğunu oluşturmamaktadır. Bu durumda kentlerde gecekondu 

bölgelerinde yığılan kitlelerin, modern sanayi işçiliğinden ziyade geleneksel 

ve küçük zanaatlarda veya apartman kapıcılığı, odacılık, hizmetçilik, 

çöpçülük, işportacılık, ayakkabı boyacılığı, hamallık gibi marjinal işlerde 

çalıştıkları görülmektedir. Yapılan araştırmalarda da, gecekondularda 

yaşayanlardan vasıflı işçi olanların oranının %25–30 arasında değişmekte 

                                                
71 Keleş, a.g.e., s. 572.  
72 Tekeli, a.g.e., s. 202.  



 47

olduğu göze çarpmaktadır.73 Bu durumda ortaya iki önemli sonuç 

çıkmaktadır: Bunlardan ilki, Türkiye’deki kentleşme sürecinin tarımdaki gizli 

işsizliği kentlere, gecekondu alanlarına taşıması ve kırsal yoksulluğun kentsel 

yoksulluğa dönüşmesidir. Đkinci nokta da, gecekondu bölgelerinde 

yaşayanların önemli bir bölümünün “sanayi işçisi durumuna gelmemiş kitle” 

denilen bir alt sınıfı oluşturmasıdır.74 

Sonuç olarak, gecekondu mahallelerinin genellikle “çalışan yoksul”ları 

barındırmakta olduğu söylenebilir. Bu kesim, her ne kadar (sürekli olmasa 

bile) çalışıyor olsa da, temel gereksinimlerini karşılamakta zorlanan ve haliyle 

yoksulluk sınırında ya da altında yaşayan işgücünden oluşmaktadır. Düşük 

ücretlere ek olarak, kayıt dışı istihdam, düzensiz gelir, sosyal güvenlik 

ağlarından mahrumiyet gibi sorunlar bu duruma sebep olarak 

sayılabilmektedir.75 1980 sonrasında, gecekonduların piyasalaşma sürecinin 

hızlanması ve bu dönemin farklı yoksulluk belirleyicilerinin olması, 

gecekondulaşmanın yönünü de farklılaştırmıştır. Ancak Türkiye’de ortaya 

çıktığından beri her tarihsel dönemde gecekondulaşma, yoksullukla 

doğrudan ilişkili bir biçimde irdelenmiştir.  

 

 

2.2.2.  1980 Sonrası Dönem 

 

 

2.2.2.1.   Yeni Kentsel Çelişkiler 

 

1980 sonrası dönemde gerek dünyada gerekse Türkiye’de ekonomi 

politikalarında yaşanmış olan paradigma değişimi ve küreselleşme süreci, 

kentsel yoksulluğun önceki yoksulluk biçimlerinden farklı bir biçimde 

yaşanmasına neden olmuştur. Bu değişimin kent mekânına yansıması; 
                                                
73 Ruşen Keleş, 100 Soruda Türkiye’de Şehirleşme, Konut ve Gecekondu,  Đstanbul, Gerçek 
Yayınevi, 1972,  s. 187–191.  
74 Keleş, Kentleşme Politikası, s. 566. 
75 Fikret Adaman, Çağlar Keyder, “Türkiye’de Büyük Kentlerin Gecekondu ve Çöküntü 
Mahallelerinde Yaşanan Yoksulluk ve Sosyal Dışlanma”, (Erişim) www.sd-
certificate.info/dyn_files/info/317.doc. Aralık 2009.  



 48

kentsel parçalanmanın hızlanması, kentsel alanda oluşmuş hiyerarşik 

yapıların ve eşitsizliğin artması, yoksul-zengin ayrımının en görünür olduğu 

mekânlar haline gelmesi olarak özetlenebilir.  

Neoliberal yeniden yapılanma ile ortaya çıkan yeni kapitalist ilişkiler, 

kent ve bölge anlamında yerel düzeydeki sermaye ile uluslararası sermaye 

arasında yeni bağlantılar yaratmış, bu bağlantılar özellikle ekonomik ve 

kültürel boyutta eşitsiz ilişkiler doğurmuştur.76 Bu eşitsiz gelişme, hem kent 

içinde hem de kentler arasında ortaya çıkmaktadır. Kentin zengin kesimleri, 

küresel ölçekte gerçekleşen mal, hizmet, bilgi ve kültür alışverişinin 

tüketicileri olarak bu sürece eklemlenirken, ezilen sınıflar ise bu sürecin 

dışladığı kesimler olarak gitgide yoksullaşmaktadır.77 Yaratılan mekânsal ve 

ekonomik eşitsizlikten ve kentsel çelişkilerden olumsuz etkilenenler, elbette 

çalışan yoksullar ve emek piyasasının dışında kalanlar olmuştur.  

Modernite anlatımının kent imgesi, bu durumda geçerliliğini yitirmiş 

görünmektedir. Çünkü kent, kitle üretiminin yapıldığı rasyonel bir mekân iken, 

bugün tahrip edilmiş, kurban edilmiş bir görüntü içerisindedir. Kentte 

gözlenen, onun üretim yerine bir göstergeler ve imgeler mekânı haline 

gelmesidir. Kentlerin, planlamanın rasyonel etkisinde olması beklenirken, 

kentin bir biçimler imparatorluğuna dönüştüğü, kentli değerlerin 

homojenitesinin ortadan kalktığı izlenmiştir. Kentteki sosyal ilişkiler ağı, büyük 

oranda parçalanmıştır.78 Önceki dönemlerden daha farklı bir şekilde yeniden 

yapılanan kentlerde ilk dikkat çeken nokta; kentleri bu süreçler içinde belirli 

tek bir tip altına alarak ıslah etme, düzenleme fikrinin yok olmasıdır. Modern 

dönemlere ait olan kentsel mekânın kötü yönlerinin törpülenerek iyileştirilmesi 

anlayışı ortadan kalkmıştır. Modern kent planlama anlayışı, günümüz 

kentinde yerini postmodern kent tasarımına bırakmıştır.79 Tikel isteklerin 

yarattığı baskıyla kentsel mekân yeniden şekillenmiş, diğer yandan da 

parçalanma yaşanmıştır. Mekânın parçalanması ile birlikte, aynı kent içinde 
                                                
76  Ali Ekber Doğan, “Türkiye Kentlerinde Yirmi Yılın Bilançosu”, Praksis, sayı 2,  2001, s. 99. 
77 Kaygalak, a.g.m., s. 130. 
78 David Harvey, Postmodernliğin Durumu, Çev. Sungur Savran, Đstanbul, Metis Yayınları, 1997,   
s. 5. Akt. Rana Aslanoğlu, Kent, Kimlik ve Küreselleşme, Bursa, Asa Kitabevi, 1998,  s. 102.  
79 Elif Karakurt, “Bilgi Toplumu Sürecinde Yeniden Yapılanan Kentsel Mekânı Okumak”, (Erişim) 
http://iibf.ogu.edu.tr/kongre/bildiriler/02-03.pdf. Kasım 2009, s. 62.  



 49

yaşayan bireyler de birbirlerinden uzaklaşmaktadır. Kişilerin yaşam 

mekânlarının ayrılması, farklı toplumsal grupların birbirleriyle olan 

iletişimlerinin azalması sonucunu doğurmaktadır. Neticede, bölgeler arasında 

farklılıklar büyümektedir ve hatlar sertleşmektedir.80 Bu parçalanmış yapı, bir 

yandan kentsel olanaklardan yararlanma noktasında bir sınırlanma ile 

karşılaşmayan, kentsel tüketim mekanizmalarının içerisinde yer alarak 

postmodern anlamda “kentli” sıfatını kazanabilmiş bir kesim yaratırken, diğer 

yandan bu parçalanmanın keskin çizgiler ile kentsel yaşamın hiçbir yerinde 

kendisine yer bulamayan önemli oranda dışlanmış, yoksul kitle yaratmıştır.  

Metropoliten alanlarda ve kentlerde yaşanan küresel/kapitalist 

süreçler, mekânsal ve toplumsal bir ayrışmaya neden olmaktadır. Kentler, bir 

yandan altyapı yetersizlikleri ve yaşam kalitesi düşük konutları ile çevrilirken, 

diğer yandan da kentlerin küresel sistem içinde etkin bir konuma gelme 

girişimlerinin mekânsal uzantısı olan yüksek kaliteli yaşam ve iş çevreleri 

ortaya çıkmaktadır.81 Bunun sonucu olarak, “kentin belli kısımları günümüzün 

belirleyici ekonomik ilişkileri içinde yatırımları, hizmetleri ve diğer maddi 

olanakları kendine çekip geliştirirken, bunun dışında kalanların önceki 

dönemlerden daha fazla merkezden-olanaklardan uzaklaşarak 

yoksullaşması”82 söz konusudur.  

  “Gelir dağılımındaki farklılıkların mekân farklılıklarına da dönüştüğü, 

zengin yoksul mahallelerin arasında geçilmez sınırların çekildiği 

günümüzde”83 yoksullar da, elbette önceki dönem yoksullarından daha farklı 

bir konum içerisindedir. Kentin yeni yoksulları, büyük dışlanma dinamiklerinin 

keskin biçimde işlediği ve bu yoksulluk döngüsünden çıkışın neredeyse 

mümkün görünmediği bir yapıda bulunmaktadır. Yaratılan bu derin ve 

çıkışsız yoksulluk nedeniyle, geçmişte farklı geçinme stratejileri bulunan, 

kentsel yaşama tutunma mekanizmalarını kullanma olanağı bulan yoksullar 

                                                
80 Peter Marcuse, Rolan Van Kepmen, Global Cities, Massachusetts, Blacwell Publishers, 2000, 250. 
Akt. Karakurt, a.g.m., s. 62.  
81 Fatma Ünsal, “Toplumsal Barışın Korunması Bağlamında Kent Yoksulluğunun Çağdaş Kentsel 
Dinamikler Çerçevesinde Değerlendirilmesi”, Yoksulluk, Kent Yoksulluğu ve Planlama, Dünya 
Şehircilik Günü 26. Kolokyumu, Ankara, TMMOB Şehir Plancıları Odası, 2003, s. 56.  
82 Doğan, a.g.m., s. 103. 
83 Ömer Türkeş, “Milenyum Çağı Đnsanları”, Toplum ve Bilim, sayı 104, 2005, s. 56. 



 50

için artık bu mümkün olmamaktadır. Çünkü, “bir yanda en temel altyapı 

hizmetlerinden bile yoksun durumdaki kentin çeperlerine ya da iç kentin 

çöküntü alanlarına yerleşmiş işçiler, eksik istihdam edilen ya da işsiz olan 

yedek işgücü ordusu ve çalışamayacak durumda olanlar, diğer yanda ise 

yüzme havuzlu, kültür ve alışveriş merkezli kent dışı sitelere yerleşen üst 

gelir grupları ve yüksek alım gücüne sahip orta-sınıfların oluşturduğu kentsel 

manzara”84, yoksulların kentsel yaşam içerisinde gitgide daralan bir alana 

hapsedilmesine yol açmakta, bu alandan çıkış ise oldukça zorlaşmaktadır.  

 

 

2.2.2.2.   Türkiye’de Kentsel Yoksulluğun Yeni Anlamı 

 

Çalışmanın önceki bölümlerinde, 1980 sonrasında Türkiye’de 

benimsenen neoliberal ekonomi politikalarının ve sermayenin dolaşım ve 

özgürlük alanını artıran küreselleşme sürecinin, formel ve enformel sektörde 

çalışanlar, işsizler ve diğer toplumsal sınıflar açısından yoksullaştırıcı 

etkilerinin neler olduğuna değinildiğinden, bu başlık altında Türkiye’de 1980 

sonrasında yoksulluğun kentlerde nasıl göründüğüne bakılacaktır. 

1980 sonrasında dünyadaki ekonomi politikaları eğilimlerinde 

farklılaşma, Türkiye’de kentlerin yapısında ve kentsel yoksulluğun 

görünüşünde değişimlere neden olmuştur. Bu farklılaşma, kentin mekânsal 

birimleri arasında belirgin biçimde hissedilmiş olup yoksul-zengin çiftinin ve 

diğer toplumsal sınıfların bu süreç içerisindeki rolleri, dönüşüme uğrayan 

politikalar neticesinde farklılaşmıştır. Dönüşümün yönü ise kentlerdeki 

sınıfsal çelişkilerin, yoksul-zengin ayrımının ve bu keskin sınıfsal ayrışmanın 

mekândaki tezahürlerinin hiç olmadığı kadar belirginleşmesi ve uçlarda 

yaşanması şeklinde olmuştur.  

Türkiye’de 1980 sonrası, kentleşme ve kentsel yoksulluk açısından 

önemli bir dönüşümdür. Bu dönemde, hem iç göçün yapısı, hem de kentsel 

yoksulluğun görünümü, geçmişte olduğundan farklıdır. Göç açısından 

                                                
84 Kaygalak, a.g.m. , s. 130. 



 51

farklılaşma iki yönlü olarak yaşanmıştır. Bunlardan ilki, 1980 sonrası göç 

hareketlerinde köyden kente göç devam etmekle birlikte göç hareketlerinin 

önemli oranda kentten kente olmasıdır. Bu durum, özellikle bazı kentlerin 

nüfusunun büyük ölçüde artması ve bu kentlerin kente göç edenlerin 

geçimlerini sağlayacak altyapı ve mekanizmaları üretmede zorlanması 

sonucunu doğurmuştur. Göç değişimlerinden diğeri, Türkiye’nin Doğu 

bölgesinden Batı bölgelerine doğru zorunlu göç uygulamasıdır. Hacettepe 

Üniversitesi Nüfus Etütleri Enstitüsü’nce gerçekleştirilen 2006 Türkiye Göç ve 

Yerinden Edilmiş Nüfus Araştırması’na85 göre, Türkiye’de geçen yüzyılın 

ikinci yarısında başlayıp zaman içinde değişen hızlarla devam eden ve 

genelde kırsal yerleşim yerlerinden kentsel yerleşim yerlerine ve doğu 

bölgelerinden batı bölgelerine doğru göç hareketine, 90’ların başlarından 

itibaren Doğu ve Güneydoğu Anadolu Bölgeleri çıkışlı ve güvenlik nedeniyle 

olan nüfus hareketliliği de eklenmiştir. Genel olarak bu yer değiştirmeler, 

Doğu ve Güneydoğu Anadolu Bölgelerinde il içinde kırsal yerleşimlerden 

kentlere, ülke genelinde ise doğu bölgelerinden batı ve güney bölgelerindeki 

yerleşim yerlerine doğru olmuştur. Bu nüfusun önemli bir bölümü, kentsel 

yerleşimlere göç ederek genellikle kentlerin gecekondu mahallelerinde ve 

sağlıksız çevre koşullarında ve konutlarda, yeterli iş ve gelir olanaklarından 

yoksun olarak yaşamak durumunda kalmışlardır. Yerlerinden olmuş bu 

nüfusun çoğunluğunun eğitim düzeyinin yetersiz olması ve genellikle vasıfsız 

iş gücünü oluşturmaları, işsizlik ve yoksulluğun getirdiği sınırlılıklarla 

birleşerek kentsel yaşam koşullarını bu nüfus için daha da ağırlaştırmıştır. 

Ayrıca Peker’e86 göre, gönüllü ve zorunlu göç ayrımında, gönüllü olarak göçe 

katılanların zorunlu göç edenlerden daha varsıl ve eğitimli oldukları 

belirtilebilir. Buna karşın güvenlik nedeniyle zorunlu olarak göçe katılanlar, 

kentsel bir işte çalışma açısından gerekli hüner, eğitim ve beceri yönünden 

yetersizdir. Bu durum, gönüllü-zorunlu göç ayrımının önemli bir yapısal 

farklılığıdır. 1980 sonrasının göç hareketlerinin en temel sonucu, nüfusun 

                                                
85 Hacettepe Üniversitesi Nüfus Etütleri Enstitüsü, Türkiye Göç ve Yerinden Edilmiş Nüfus 
Araştırması, Ankara, 2006, s. 5.  
86 Peker, a.g.m., s. 297-298.  



 52

önemli bir bölümünün kentlerde birikmesi olmuştur. Bu da, kente uyum, kente 

gelenlerin istihdam ve barınmaya ilişkin sorunlarını, 1980 sonrasının değişen 

ekonomi politikaları bağlamında derinleştirmiş, kentlerin sınıfsal yapısı 

kutuplaşmaya ve gerginliğe doğru ilerleyen bir yapıya bürünmüştür.  

1980 sonrasında göç hareketlerinde yaşanan değişmenin yanı sıra, 

ekonomik ve sosyal politikaların yönündeki değişimler de, kentsel yoksullukta 

belirleyici olmuştur. Bu politikaların toplumsal sınıflar arasında nasıl bir ilişki 

farklılaşması yarattığını ve bunun kentsel yoksulluğa etkilerini Işık ve 

Pınarcıoğlu87 şöyle özetlemektedir: 1980 öncesinde devletin üstlenmiş 

olduğu rol, toplumsal sınıflar arasında uzlaşma sağlanması açısından 

oldukça önemlidir. Devlet bu durumda hakemdir, uzlaştırıcıdır ve birleştirici 

bir görevi vardır. Sınıflar arasında geniş tabanlı bir uzlaşma sağlanmıştır. 

1980 öncesinde devletin konut politikasının önemli iki bileşeni bulunmaktadır. 

Bunlardan ilki yap-satçılık, diğeri ise gecekondudur. Burjuvazi ve devlet, bu 

alana çok dâhil değildir. Çünkü, ithal ikameci politikalardan yaratılan rantlar 

sayesinde burjuvazi sanayi sektöründen kazanç sağlamaktadır. Devletin de 

kentleşmenin finansmanına önemli ölçüde katkı sağladığı söylenemez. Yap-

satçılık ve gecekondu yapımına göz yumulmaktadır. Kentsel rant oluşumu ve 

dağıtımıyla küçük sermaye ilgilenmektedir. Çoğu enformel olan küçük 

sermaye, orta sınıfların kentle bütünleşmesinde ve yap-satçılığın 

örgütlenmesinde belirleyici olmuştur. Diğer yandan gecekondu, göç etmiş 

yeni kentliler için bir tutunma mekanizması olarak işlev görmüştür. Bu 

uzlaşma, devletin gözetimi altında gerçekleşmiştir. 1980 sonrasının en 

önemli belirleyicisi, devletin sınıflar arasında üstlenmiş olduğu hakemlik 

rolünden çekilmesidir. Gelirin devlet eliyle dağıtım mekanizmaları sona ermiş, 

refah devleti uygulamalarının yerini neoliberal, sermayeyi destekleyen 

politikalar almıştır. Đthal ikameci politikanın bir özelliği olan geniş tabanlı, 

sınıflar arasında uzlaşmaya dayanan ittifak son bulmuştur. Bunun yerini, dar 

tabanlı, gerilime dayalı bir denge almıştır. Devletin çekilmesinin ardından 

                                                
87 Işık ve Pınarcıoğlu, a.g.m., s. 31-61; Oğuz Işık, Melih Pınarcıoğlu, “Devredilemez ve Kuralsız Yeni 
Bir Yoksullaşma Süreci Yaşanmaya Başlıyor”, Entelektüel Perspektif: Kültür, Siyaset ve Toplum 
Söyleşileri, Ed. Mehmet Zincirkıran, Đstanbul, Alfa Yayınları, 2004, s. 362-387.  



 53

“yeni saldırgan girişimcilik stratejileri” devreye girmiş, yeni rantçılar ortaya 

çıkmıştır. Bu sürecin en temel sonucu ise, Türkiye kentlerinde artan gelir 

kutuplaşmaları, zengin-yoksul arasında mekânsal ve kültürel ayrımların 

keskinleşmesi ve kaderine terk edilen kent yoksullarının varlığıdır. 

1980’lerin kentsel alanlarda yoksulları dışlayıcı etkisi, büyük 

sermayenin artık kentsel yapılanmada ve paylaşımda söz sahibi olmasıdır. 

Yani daha kısa bir ifadeyle, 1980 sonrası dönemin, “uygulanan yeni ekonomi 

politikalarının büyük sermayeyi kapitalist kentleşmeden doğan değerlerden 

(rantlardan) pay almaya yöneltmesidir.”88 Bu dönem; kentlerde 

gecekondulaşma sürecinde, arsa ve konut piyasalarında, iş merkezlerinde, 

tüketim alanlarında vb. büyük sermayenin etkinliğini artırdığı, diğer toplumsal 

sınıfları bu sürecin dışına ittiği bir dönemdir.  

 1970’li yıllarda gecekonduların ticarileşmesi süreci başlamış olsa da 

1980 öncesinde gecekondular, kente göç edenlerin barınma ve kente 

tutunma mekanizmaları sağlamaları açısından oldukça işlevsel olmuştur. 

1980 sonrasının Türkiye’de kent yoksulları açısından önemli bir farklılaşması, 

gecekondu alanlarının kullanımdan çok ticari olarak metalaştırılması ve 

kentsel rant paylaşım süreçlerine konu edilmesidir. Ancak bu pay elde etme 

süreci, yoksulları da kapsayan geniş tabanlı bir paylaşım olarak 

gerçekleşmemiş; kent yoksulları, gecekondu yapım ve yararlanma 

süreçlerinin dışına itilmiştir. 1980 sonrası ekonomisinin önemli bir özelliği 

olan rant ekonomisi, çabucak kentsel toprak ve arsaların da bu süreçte 

kullanılmasının yolunu açmış, arsa spekülasyonları gündeme gelmiştir.  

Keleş’e göre89 bu dönemde, gecekonduların masum barınma 

gereksiniminden çıktığı, kiralanmış gecekondu sayısındaki artışın 

gecekonduların ticarileşmesinin önemli bir göstergesi haline geldiği 

gözlenmektedir. Gecekondu yaptırmak, satın almak ve kiraya vermek, bu 

dönemin önemli bir geliri haline gelmiştir. Yani artık bir gecekondu piyasası 

bulunmaktadır. Piyasanın belirleyicileri ve bu piyasadaki ilişki ağları, 

rantlardan pay elde etme süreçlerinin de belirleyicisidir.  Örgütlü gecekondu 

                                                
88 Doğan, a.g.m., s. 107. 
89 Keleş, a.g.e., s. 572.  



 54

mafyaları, cemaat tipi yapılanmalar ve spekülatörler gecekondu piyasasının 

kilit noktalarında yer almışlardır. Erder90, “ticarileşmiş enformel kentleşme” 

adını verdiği bu sürecin, kentte yerleşikleşmiş konut alanı üretme biçiminin 

ilişki kanallarını ve enformel kurumlarını kullanmaya devam ettiğini ve bu 

dönemde enformel piyasa kurallarıyla formel kuralların, açık ya da gizli 

etkileşimi olduğunu belirtmektedir. Bu durumda arsa ve konut üretimi alanına, 

gecekondu üretiminin karlılığını fark eden yeni grupların, rantiyelerin ve 

sermaye gruplarının girmiş olduğunu belirterek, etkili sermaye gruplarının 

ulusal düzlemde etkili ve farklı politik çevrelerle ilişkileri olduğunun 

anlaşıldığını vurgulamaktadır. Yani bu yeni iş alanına sermaye, “arka 

kapıdan” girmiştir.  Sonuç olarak, “kentsel rantların paylaşımı üzerine dönen 

hesaplaşmalar hiçbir zaman olmadığı ölçüde önem kazanmış ve kentlerde 

tutunabilmek için rantlardan pay alabilmek, özellikle de toplumun alt sınıfları 

için kentte var kalabilmenin tek koşulu haline dönüşmüştür.”91 Kentsel 

yoksulluk içerisinde bulunan toplumsal sınıfların mevcut yapıda var olabilme 

koşullarının önemli ölçüde daralması ve bu olanağın ortadan kalkması, var 

olan yoksulluğun derinleşmesine ve kentsel çelişkilerin artan oranda görünür 

kılınmasına yol açmıştır.  

 Bu dönemde, kent yoksullarının yaşama alanı olarak görülen 

gecekondunun anlamında da değişim yaşanmıştır. Değişim, daha çok 

metropol/büyük kent yoksullarına ilişkin olmakla birlikte, gecekondu 

yerine/yanında “varoş” ve bunlardan daha farklı bir anlamı niteleyen “kent içi 

yoksul” kavramları da kullanılmaya başlanmıştır.  

Erman,92 Türkiye’de son dönemde gecekondu alanları için kullanılan 

“varoş” kavramına eleştirel bir bakış getirmiştir. Buna göre; “varoş” 

sözcüğüne ilişkin literatürde farklı yaklaşımlar olmakla birlikte, toplumsal 

algıda, özellikle de medyada varoş kavramı yoksulluğun yanında, belki de 

ondan daha çok “şiddet”le özdeşleştirilmektedir. Kavram, kentsel yaşama ve 
                                                
90 Sema Erder, Đstanbul’da Bir Kentkondu: Ümraniye, Đstanbul, Đletişim Yayınları, 1996, s. 299–
301.  
91 Işık ve Pınarcıoğlu, “Kent Yoksulları Arasında…”, s. 36.  
92 Tahire Erman, “Kent Yoksulu ve Şiddet: Gecekondu Bağlamında Eleştirel Bir Yaklaşım”,  
Yoksulluk, Şiddet ve Đnsan Hakları, Ed. Yasemin Özdek, Ankara, TODAĐE Yayınları,  2002, s. 
193–202; Erman, “Gecekondu Çalışmalarında…”, 2004. 



 55

siyasal düzene tehdit olarak algılanan “sakıncalı öteki” şeklinde 

okunmaktadır. Türkiye’de 1980 sonrası devletin “sosyal devlet” sıfatından 

çekilmesi sonucu toplumda yoksul olarak adlandırılan kesimlerin piyasa 

rekabeti içerisine düşmeleri nedeniyle şiddeti bu duruma bir itiraz olarak 

kullanmalarından bahsedilebilir. Daha önceden kente yeni gelmiş ve kente 

yabancı durumda bulunan, düşük gelirli işlerde çalışarak geçinmeye çalışan 

ailelerin yaşadıkları kentsel bölgeleri çağrıştıran gecekondu, özellikle 1990 

sonrasında “tehlike” içeren anlamlarda kullanılmaya başlamıştır. Bu “tehlike” 

algısı kimi zaman tinercilik, çete kurma, kapkaççılık, hırsızlık gibi suçları 

işleyenlerin yaşadıkları yerler olarak akla gelmekte, kimi zaman da radikal 

Đslamcı, radikal solcu gibi radikal eğilimli siyasi grupların düzene yönelik 

tehditleri biçiminde anlaşılmaktadır. “Varoş kavramı altında kent yoksulları 

giderek suç ve şiddetle bağlantılı olarak görülmektedir. “Kent yoksulu ile ilgili 

toplumdaki hâkim imaj artık “cahil köylü”den çok “kentle bütünleşme niyetinde 

olmayan, topluma karşı tehlike oluşturan, suça yatkın öteki” olmaktadır.”93 

Ancak varoş kavramının, henüz mevcut literatür aracılığıyla Türkiye kentleri 

bakımından gecekondu kadar net çıkarımların yapılabileceği bir kavram 

olmadığını da belirtmek gerekmektedir.   

 Diğer yeni kent yoksulu kategorisi, kent içi yoksul olarak adlandırılan 

kesimlerdir. Kent çeperlerinde oluşan toplumsal ve mekânsal bir örüntü 

olarak beliren gecekondularda yaşanan yoksulluğun yanı sıra, kent 

merkezlerinde daha ağır bir yoksulluğun yaşanmakta olduğundan 

bahsedilmektedir.∗ Bu kesimler, yoksulluktan kurtulabilmeyi sağlayan tüm 

enformel ve formel mekanizmaların dışında kalan, bu mekanizmaların 

sağladığı olanaklardan yoksun olan ve yoksulluktan kurtulmaya ilişkin tüm 

ümitlerin tükendiği noktada duran, eski kent merkezlerinde yaşayan bir 

                                                
93 Bayındırlık ve Đskân Bakanlığı, a.g.e., s. 12.  
∗ Kent içi yoksul kategorisinin en görünür seviyede anlam bulduğu kent Đstanbul’dur. Đstanbul’un 
Beyoğlu-Tarlabaşı bölgesi kent içi yoksulluğun yaşandığı karakteristik yerlerden birisidir. Bkz. Đclal 
Dinçer, Zeynep Merey Enlil, “Eski Kent Merkezinde Yeni Yoksullar: Tarlabaşı, Đstanbul”,  
Yoksulluk, Kent Yoksulluğu ve Planlama, Dünya Şehircilik Günü 26. Kolokyumu, Ankara, 
TMMOB Şehir Plancıları Odası, 2003, s. 415–424; Zeynep Merey Enlil, “Yeni Zenginlerin Saklı 
Kentlerinden Yeni Yoksulların Terkedilmiş Kentlerine1980 Sonrası Đstanbul’un Kültürel Peyzajı”, 
Yoksulluk, Kent Yoksulluğu ve Planlama, Dünya Şehircilik Günü 26. Kolokyumu, Ankara, 
TMMOB Şehir Plancıları Odası, 2003, s. 425–431.  



 56

“dışlanmışlar “ grubu olarak tanımlanabilir. Bu yeni kent içi yoksul grubu, 

giderek toplum yaşantısından kopmakta, içine kapalı bir yaşam evreni 

oluşturmaktadır.94 Işık ve Pınarcıoğlu95 bu kitleyi, kaderini kabullenmiş, kent 

ve toplum içindeki konumunu iyileştirme umudunu büyük ölçüde yitirmiş 

görünen ve birçok yönüyle Batılı literatürde sınıfaltı olarak tanımlanan kitle 

olduğunu belirtmekte ve gecekondu yoksullarından farklı olduğunu 

vurgulamaktadır. Dolayısıyla özellikle Đstanbul’daki kent içi yoksullar, eski 

kent mekânlarının tam da yanı başında, tüm toplumsal kesimlerin 

marjinalinde kalanlar olarak var olmaya çalışmaktadır. Đçe dönük etnik 

gruplar, uluslararası göçmenler, travestiler vb. gruplar adeta terk edilmiş kent 

niteliğinde eski kent merkezlerini mekân tutmakta, kendi gettolarını 

yaratmaktadır.96    

 Son dönem Türkiye kentlerinde, özellikle de büyük kentlerde oluşan 

yeni eğilim, orta ve üst sınıfların kent merkezinin dışında, lüks ve “güvenlikli” 

konutları tercih etmeleridir. Bu mekânsal ayrışma, 1980 sonrasının 

kutuplaşma yaratan politikalarının kentsel alanda pekiştirilmesi olarak 

görünmektedir. Neoliberal kentleşmenin mekânsal yansıması olarak görülen 

güvenlikli-lüks siteler, kısa zamanda küresel bir meta ve kültürel bir ikon 

haline gelmiştir. Bu sitelerde yaşamayı tercih edenler, kendilerini “kentli” ve 

“modern” olarak tanımlamakta, kent yaşamını yabancılaştırıcı, pis, kaotik, 

kalabalık, bakımsız ve rahatsız edici derecede heterojen bulmaktadır. 

Güvenlik talebi, kentli bir yaşam için gerekli görülen kaliteli hizmet ve altyapı 

isteği ve benzer sosyal ve kültürel sermayeye sahip, aynı yaşam tarzını 

benimsemiş bir topluluğun parçası olma arzusu, kişileri bu tarz konutlarda 

yaşamaya itmektedir.97 “Orta ve üst gelir grupları yerleşim bölgelerinin kentin 

geri kalanından ayrılmasına etki eden bir diğer unsur ise, tüketim toplumu 

felsefesi çerçevesinde iletişim olanaklarının yaygınlaşmasıyla kişilere bir “ev” 

düşletilmiş olmasıdır. Televizyonlardaki, gazetelerdeki ve dergilerdeki 

                                                
94 Dinçer ve Enlil, a.g.m., s. 415-416.  
95 Işık ve Pınarcıoğlu, a.g.m., s. 31-32. 
96 Enlil, a.g.m. s. 431.  
97 Şerife Geniş, “Neoliberal Kentleşmenin Mekândaki Yansımaları: Đstanbul’da Güvenlikli Siteler”,  
Toplum ve Bilim, sayı 106, 2009, s. 121–124. 



 57

ilanlarda, yayınlanan broşürlerde kentin keşmekeşinden uzak, tertemiz, 

geniş, huzur dolu ve güvenli bir ortam yaratılmıştır. Artık sadece bir ev değil 

aynı zamanda bir yaşam tarzı pazarlanan reklamlara oldukça sık rastlanır 

olmuştur.”98 Sonuç olarak, üst ve orta sınıflara hitap eden lüks konutların 

yarattığı kent deseni, karmaşıklıktan daha sabit ve kolay okunabilen renklere 

doğru ilerlemektedir. Kentsel kaynakların dramatik biçimde eşitsiz dağılımın 

derinleştiği kent yoksulluğunun, duvarlar arkasında yaratılan ayrıcalıklı 

yaşam alanları ve refah adacıklarıyla, eşitsizlik ve bu eşitsiz yapının yarattığı 

derin ayrışma net biçimde ortaya çıkmaktadır.99 

 1980 sonrası Türkiye kentlerine bu tarihten günümüze doğru 

bakıldığında, gittikçe kentsel ayrışmanın fazlalaştığı, toplumsal eşitsizliğin 

hem kent içinde hem de kentin çeperlerinde derinleştiği ve görünür kılındığı 

bir kentsel yapının hâkim olduğu görülmektedir. Bir yanda “akşam çalıştıkları 

binanın (emniyetli) otoparkından arabalarına atlayıp, (üye oldukları) spor 

salonunda günün yorgunluğunu çıkarıp, yolda (girişleri kontrollü) bir alışveriş 

merkezine uğradıktan sonra, (kilitli bir sitedeki) evlerine dönebilen”100 üst 

sınıflar ve üst-orta sınıflar ile “zengin”lere has bir yaşam biçimine sahip 

olmasalar da geçinmek için yeterli gelire sahip orta sınıflar yer alırken, diğer 

yanda kentin yoksulları bulunmaktadır. Bunlar, varoşlarda/gecekondularda 

yaşayan, sınırlı gelir imkânına sahip toplumsal sınıflar ve metropollerde kent 

içinde geçinme ve yaşama tutunma olanakları sıfırlanmış kent içi yoksullardır. 

Dolayısıyla gelinen noktada Türkiye kentlerinde yoksulluk, eskiden olduğu 

gibi bugün de kent çeperlerinde hüküm süren, ancak kuralları farklılaşmış bir 

halde yaşanırken, diğer yandan kent içinde görünür, ancak bir o kadar da 

alışılmış olan ya da görmezden gelinen bir yoksulluktur. 

                                                
98 Karakurt, a.g.m., s. 63.  
99 Hatice Kurtuluş, “Đstanbul’da “Ayrıcalıklı” Konut Alanları ve Yoksulluğa Kentsel Kaynak 
Transferleri Çerçevesinden Bir Bakış: Bahçeşehir, Kemer Country, Acarkent ve Beykoz Konakları”, 
Yoksulluk, Kent Yoksulluğu ve Planlama, Dünya Şehircilik Günü 26. Kolokyumu, Ankara, 
TMMOB Şehir Plancıları Odası, 2003, s. 227–228.  
100 Ayşe Öncü, Petra Weyland, “Giriş: Küreselleşen Kentlerde Yaşam Alanı ve Toplumsal Kimlik 
Mücadeleleri”, Mekân, Kültür ve Đktidar: Küreselleşen Kentlerde Yeni Kimlikler, Der. Ayşe 
Öncü, Petra Weyland, Đstanbul, Đletişim Yayınları, 2005, s. 10.  



 58

 Çalışmada buraya kadar, 1980 sonrası Türkiye’de kentsel yoksulluğun 

geçirdiği dönüşüm ortaya konmaya çalışılmıştır. Türkiye’de yoksulluk ve 

yoksul toplumsal kesimler, her dönem var olmuştur. Ancak 1980 sonrasında 

bu sürecin yönü, bütünleşmeden ayrışmaya, kısmen uzlaşmacı bir tarzdan 

gerginleşen toplumsal ilişkilere, belirli toplumsal ve ekonomik mekanizmalarla 

hafifletilmeye çalışılan yoksulluktan “umutsuz ve dışlayıcı” bir yoksulluğa 

doğru olmuştur.  

Bugün gelinen noktada, yoksulluğun anlamı ve yoksulları açıklamak 

için kullanılan kavramlarda da farklılaşma ve parçalanma yaşanmaktadır. 

Yoksulluğu doğrudan ya da dolaylı olarak betimlemek amacıyla sosyal 

dışlanma, sınıfaltı (underclass), marjinalleşme, ayrımcılık gibi kavramsal 

çerçeveler, dünyada olduğu gibi Türkiye’de de kullanılmaya başlanmıştır. 

Yoksulların ise artık, “dışlanmış”, “marjinal”, “öteki”, “dezavantajlı” gibi 

adlandırmalara tabi tutulduğu görülmektedir. Örneğin, kent içi yoksul olarak 

adlandırılan yoksullar sınıfaltı kategorisinde değerlendirilirken; uçta, farklı, 

şiddet ve suç unsurlarını da içeren, alışılmışın dışında yaşamları olan 

yoksullar, marjinal kategorisinde değerlendirilmektedir. Yoksulluktan daha 

geniş bir anlamda kullanılan sosyal dışlanma ise, toplumsal yaşamın 

merkezinden kopma ve kendini gerçekleştirmek için gerekli olan fırsatlara 

sahip olamama durumunu nitelemektedir.∗ 

Yoksulluğun parçalanmış biçimde ele alınışı, sadece bu yeni 

kategorileştirmelerde ortaya çıkmamaktadır. Türkiye’de yoksulluğun bütüncül 

ve homojen olarak ele alınması “yerini 1980 ve 1990’larda topluluk içindeki 

etnik, mezhepsel ve cinsiyete dayalı farklılaşmaya bırakmıştır. Bu durum Batı 

dünyasında hâkim olmaya başlayan ve kimlik ve farklılıkların vurgulandığı 

                                                
∗ Son dönem bu yeni toplumsal kategorileştirmeler, esasında evrensel bir özelliğe sahip değildir. 
Örneğin sosyal dışlanma, teorik olarak ilk ortaya çıkışı farklı olmakla birlikte Avrupa kökenli olup, 
bugün Avrupa Birliği sosyal politikasının temeline yerleştirilen ve ona yön veren bir kavram olma 
özelliği taşır. Marjinalleşme, Latin Amerika kökenli olup, merkez-çevre dikotomisine dayanmaktadır 
ve kırsal kökenli kent yoksulluklarını işaret eder. Sınıf-altı (under-class) kavramı ise Amerikan 
kökenli olan siyahları ve ülkeye gelen diğer göçmen grupları işaret eden etnik bir yoksulluk 
kavramıdır. Dolayısıyla kavramların çıkış noktaları yereldir ve bahsedilen toplumsal koşullara özgü 
kavramsallaştırmalar olarak ortaya çıkmıştır. Ancak bugün bu ayrımların, birtakım genellendirmelere 
gidilmek suretiyle yoksulluk literatüründe kullanılmakta olduğu görülmektedir. Bu kategorilerin, bu 
çalışma kapsamında ayrıntılı bir değerlendirmesinin yapılması mümkün görünmemektedir. Bu 
kavramların yoksullukla bağlantılı olarak ayrıntılı bir açıklaması için Bkz. Özbudun, a.g.m.,  s. 53-69. 



 59

postmodern söyleme denk düşmüştür.”101 Dolayısıyla artık yoksulluk 

çalışmalarında, “kadınların yoksulluğu”, “çocukların yoksulluğu”, “yaşlıların 

yoksulluğu”, “özürlülerin yoksulluğu”, “farklı cinsel yönelimlere sahip kişilerin 

yoksulluğu”, “etnik azınlıkların yoksulluğu”, “mültecilerin yoksulluğu” gibi 

parçalanmış yoksulluk yaklaşımlarına sıklıkla rastlanmaktadır.  

 Bu noktada, belirtilmesi gereken birkaç nokta üzerinde durmakta yarar 

vardır. Yoksulluğun son yıllarda marjinalleşmesi, dışlanma süreçlerine yol 

açması ve yoksulluğun daha bireysel, parçalanmış, gerilimli biçimde 

okunması, daha çok yoksulluğun sonuçları ile ilgilidir. Yani sonuçlardaki 

parçalılık ve marjinalleşmenin bir nedeni vardır ve o neden, yoksulluk 

olgusunun doğası itibariyle her zaman bütüncül bir bakış açısını gerektiren 

bir sosyal ve ekonomik sisteme ilişkindir. Yoksulluğun nedenlerinin 

postmodern parçalanmışlık içerisinde aranması ve yoksulluğun sadece bu 

çerçevede açıklanması, bir dizi sorunu gündeme getirir. Bu anlayış, her 

şeyden önce yoksulluk sorununu merkezsizleştirir ve failsizleştirir. Oysa 

yoksulluk, yüzergezer ve köksüz/tarihsiz bir olgu değildir. Her tarihsel dönem 

itibariyle nedenselliklerle birbirine bağlanan bir süreçtir. Ayrıca yoksulluğun 

parçalı, bireysel ve marjinal yönlerinin çok fazla ön plana çıkarılması, 

yoksulluğu toplumun önemli bir kesimini ilgilendiren makro bir sorun olmaktan 

“uç”, “tuhaf”, “marjinal” durumları ve bu tarzdaki kişileri betimleyen olarak 

algılanmaya doğru yönlendirir. Son olarak, kişilerin toplumsal yaşamda belirli 

dezavantajlılıklar getiren kimi özelliklerinin –ki Türkiye açısından 

“dezavantajlı” konumda bulunmayanlar, sadece “genç, sağlıklı, Türk ve Sünni 

Müslüman erkek”lerdir- yaşadıkları yoksulluk durumlarının gerçek nedeni 

olarak algılanmasına yol açabilir. Örneğin, kadınlar erkeklerle eşit fırsatlara 

sahip olduklarında ya da toplumdaki azınlıklara azınlık durumunda 

olmayanlarla eşit haklar sağlandığında ve ayrımcı muamelelere maruz 

kalmadıklarında yoksulluk durumundan kurtulacakları gibi.  

Cangızbay,102 deri rengi, kafatası biçimi, cinsiyet, milliyet, etnik köken, 

anadil, mezhep, memleket gibi postmodern kimlik öğelerinin beşer-altına 

                                                
101 Erman, “Kent Yoksulu ve Şiddet…” s. 193–202; Erman, “Gecekondu Çalışmalarında…”, 2004. 
102 Cangızbay, Sosyalizm ve Özyönetim… s. 72–75.  



 60

vurgu yaptığını belirtmektedir. Ayrıca küresel çağın, bir yandan etnik/kültürel 

öğeleri, diğer yandan beşer-dışına tekabül eden inançları birer kimlik öğesi 

haline getirdiğini, bunun yarattığı her türlü ayrımcılık, marjinalleştirme 

süreçlerinin en uç ve şiddetli tezahürlerinin daima ve daima insanların en 

yoksul ve yoksun durumda olanlarından başlamak üzere görüleceğini 

vurgulamaktadır. Dolayısıyla bu çok kimlikli vurgunun, sistemin geneline 

ilişkin sorunları örtme işlevi gören ideolojik bir anlamı olduğu da düşünülebilir.  

Harvey’in103, postmodernizm ve ezilmişlik ilişkisi konusunda 

söyledikleri, aynı zamanda bu anlatımın iyi bir özeti ve sonucu niteliğindedir:  

“Postmodernizm bir yandan başka seslerin otantikliğini kabullenerek radikal 

bir bakışa yol açarken, ardından bu başka sesleri derhal nüfuz edilmeyen bir 

ötekiliğin şu ya da bu dil oyununun özgüllüğü içine hapsederek daha evrensel 

iktidar kaynaklarına erişmelerine engel olur. Böylece dengesiz iktidar 

ilişkileriyle dolu bir dünyada, o seslerin (kadınların, etnik ve ırksal azınlıkların, 

sömürgeleştirilmiş halkların, işsizlerin, gençlerin vb.) seslerini güçten yoksun 

kılar.”  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
103 David Harvey, The Condition of Postmodernity, Oxford, Basil Blackwell, p. 177. Akt. David 
Harvey, “Sınıf Đlişkileri, Sosyal Adalet ve Farklılık Politikası”, Praksis, sayı 2, 1993, s. 195.  



ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

1980 SONRASI TÜRK SĐNEMASINDA YOKSULLUK 

 

 

3.1. TÜRK SĐNEMASINDA YOKSULLUK  

 

Tüm sanat dallarında olduğu gibi sinema sanatı da, yaşanılan tarihsel 

dönemleri farklı açılardan yansıtıcı işlev gören ve sorgulamaya yardımcı 

olacak zihinsel donanımı kazandıran bir özelliğe sahiptir.  

Sinema ve toplum ilişkisi kurulurken, sinema sanatının bir kültürel 

temsil olarak tarihsel koşullardan türediği ve bu sanatın toplumsal bilinçte 

farklı etkileme güçlerine sahip olduğu döngüsel bir yapıdan bahsedilebilir. Bu 

döngüsel yapının ilk belirleyicisi, sinemanın içinden çıktığı toplumun/kültürün 

bir yansıması olduğu, toplumsal yapının diğer öğeleri ile etkileşerek değiştiği 

tespitidir.104 Dolayısıyla her toplumsal olgu, sinemayı da konu ve içerik 

açısından beslediğinden sinemada yer bulabilir. Diğer taraftan da bu olgular, 

sinema sanatının olanakları ile harmanlanarak sinemasal olarak 

sunulduğunda, farklı anlam ve bilinç biçimleri geliştirme işlevi görebilir.  

Birbirine bağlı bu ikili yapının ilk ayağı sinemanın tarihsel dönemi 

(sosyal, kültürel, ekonomik, ideolojik vb. tüm boyutlarıyla) yansıtıcı işlevi ile 

açıklanabilir. Diğer yandan sinema, bir iletici ve yansıtıcı olarak toplumsalı 

etkiler ve kendisi belirleyici bir rol üstlenebilir. Üstelik görsel ve işitsel 

olanakları birlikte kullanması nedeniyle, bu etkileme işlevini yaratmada çoğu 

zaman sanatın diğer dallarından daha baskın olabilir. Baker105 “sinema 

anlatmak zorunda değildir; göstermek zorundadır -daha derinden yakalarsak, 

görülemezi, gözün göremediğini, algılanamazı görülebilir, algılanabilir 

kılmalıdır.” derken sinemanın etkileme gücünü de açıklamaktadır.  

                                                
104 Gülseren Güçhan, Toplumsal Değişme ve Türk Sineması, Ankara, Đmge Kitabevi Yayınları,  1. 
Baskı, 1992,  s. 71. 
105 Ulus Baker, “Şok ve Beyin: Yılmaz Güney Sineması Üzerine”,  
(Erişim) http://www.korotonomedya.net/kor/index.php?id=21,146,0,0,1,0, Kasım 2009.   



 62

Bu açıdan sinema, dönemsel olarak hâkim ideolojik yapının yansıması, 

temsili ya da destekleyicisi olarak etkili olabileceği gibi, eleştirel öğelerle 

seyirciye mevcut toplumsal mekanizmayı sorgulama olanağı sunabilir.  

Sinema, toplumsaldan doğmuş bir etkileyen olarak güçlü işlevlere 

sahiptir. Tarihsel olarak belirlenmiş yaşam biçimlerini ya da kodlarını 

seyirciye aktarırken üstlendiği rolle, kendisi de bir belirleyen olur. Sinema ve 

toplum ilişkisi ile ilgili olarak sinemanın aktarım gücüne ve bu aktarımın 

niteliğine vurgu yapan Ryan ve Kellner’e göre106, “filmler toplumsal yaşamın 

söylemlerini (biçim, figür ve temsillerini) şifreleyerek sinemasal anlatılar 

biçiminde aktarırlar. Sinema ortamının dışında yatan bir gerçekliği yansıtan 

araçlar olmak yerine, farklı söylemsel düzlemler arasında bir aktarım 

gerçekleştirirler. Bu yolla sinemanın kendisi de, toplumsal gerçekliği inşa 

eden kültürel temsiller sisteminin bütünlüğü içindeki yerini alır.”  

Sinema-toplum ilişkisinin iç içe geçmiş yapısı, sinemanın sunduğu 

anlatıların tarihsel gerçeklikle eş zamanlı ilerlemesini de beraberinde 

getirmektedir. Türk sinema tarihi incelendiğinde bu savın çok yerinde olduğu, 

sinemanın Türkiye’de yaşanan önemli siyasi, ekonomik ve toplumsal 

koşulların yarattığı belirleyiciliklerle birlikte farklı evrelerden geçtiği 

görülmektedir. Bu tarihsel koşullanmışlık, Türk sinemasında oluşan farklı 

akımları şekillendirmiş ve sinemaya konu edilen toplumsal olgular açısından 

çeşitlilik sağlamıştır. Örneklemek gerekirse, Cumhuriyet’in kuruluş yıllarında 

Cumhuriyet ideolojisini yerleştirmek üzere Batılı değerler üzerine kurulmaya 

çalışılan filmler, 60’lı yıllarda toplumcu-gerçekçi sinema çizgisinde yapılmış 

filmler, 70’lerde politik vurgusu baskın olan filmler, 80’lerden sonra bireyci ve 

marjinal karakterler üzerinden anlatılan filmler, 90’lardan sonra ise bağımsız 

sinemaya yöneliş, elbette sinemadaki tesadüfi farklılaşmalar olarak 

değerlendirilemez.  

Yoksulluk; sosyolojik, ekonomik, ideolojik olmak üzere çok yönlü 

belirleyicileri olan bir toplumsal olgu olduğundan, tekabül ettiği tarihsel 

döneme göre belirli özelliklere sahip biçimde karakterize edilebilir. Dolayısıyla 

                                                
106 Michael Ryan, Douglas Kellner, Politik Kamera: Çağdaş Hollywood Sinemasının Đdeolojisi ve 
Politikası, Çev. Elif Özsayar, 1. Baskı, Đstanbul, Ayrıntı Yayınları, 1997, s. 35.  



 63

yoksulluk; tıpkı göç, kentleşme, gecekondulaşma vb. toplumsal olgularda 

olduğu gibi, tarihsel kesitlerin düşünce yapısına ve yoksulluk olgusunun 

ortaya çıkış ve yaşanış şekillerine bağlı olarak Türk sinemasına konu edinilen 

toplumsal gerçeklikler arasında yerini almıştır. Üstelik bakış açıları 

farklılaşmakla birlikte, melodramlardan toplumcu yönelimli filmlere kadar 

hemen her dönemde, sinema için tercih edilir bir konu olmuştur.  

Yoksulluğun Türk sinemasında nasıl yansıtıldığına bakmak için, Türk 

sinema tarihi ile birlikte bir değerlendirme yapmak gerekmektedir. Bu 

bölümde, Türk sinemasında yoksulluk olgusunun -daha özelde de 1980 

sonrası Türk sinemasındaki yoksulluğun- hangi bakış açılarıyla işlendiği 

ortaya konmaya çalışılacaktır.*  Bu yapılırken, hem Türk sinemasının tarihsel 

gelişimi, hem de bu gelişimle birlikte Türk sinemasında ortaya çıkan 

yönelimlerin birlikte değerlendirildiği bir ayrım üzerinden hareket edilecektir.**  

  

 

           3.2. 1980 ÖNCESĐ TÜRK SĐNEMASINDA YOKSULLUK 

 

 

3.2.1. Cumhuriyet’in Đlk Dönemlerinde Türk Sinemasında 

Yoksulluk 

 

 Türk sinema tarihinde Batılı değerleri ve cumhuriyet ideolojisinin dilini 

kullanan filmler, 1923’ten başlayarak 1950’de çok partili siyasal hayata 

geçişe kadar olan dönem olarak belirlenebilir.  

                                                
*   Bu bölümde, sinema tekniği açısından bir inceleme yapılmayacaktır. Yapılacak değerlendirme, 
Türk sinemasında yoksulluğun söz konusu tarihsel dönemdeki ekonomik ve toplumsal dayanakları 
açısından ortaya konmaya çalışılmasına ilişkindir.   
** Türk sinema tarihi incelendiğinde, genellikle beşli bir sınıflandırmadan hareket edildiği 
görülmektedir: Bunlar; 1910–1922 ilk dönem, 1922–1939 tiyatrocular dönemi, 1939–1950 geçiş 
dönemi, 1950–1970 sinemacılar dönemi, 1970 ve sonrası genç-yeni sinemacılar dönemidir (Bkz. Nijat 
Özön, Sinema Uygulayımı-Sanatı-Tarihi, Đstanbul, Hil Yayınları, 1985). Ancak burada, bu düz 
tarihsel sınıflandırma yerine Hilmi Maktav’ın “Türk Sinemasında Yoksulluk ve Yoksul Kahramanlar” 
isimli makalesinde kullandığı, tarihsel çizgi ile birlikte film türlerine ilişkin bir ayrımı da içine alan 
sınıflandırması esas alınacaktır (Bkz. Hilmi Maktav, “Türk Sinemasında Yoksulluk ve Yoksul 
Kahramanlar”, Toplum ve Bilim,  sayı 89, 2001, s. 161–189).  
 



 64

 Bu dönemin ilk uğrağı (1939’a kadar), Türk sinemasında “tiyatrocular 

dönemi” olarak da bilinen Muhsin Ertuğrul dönemidir. Pek çok tiyatro oyunu, 

tiyatrocular tarafından sinemaya aktarılmıştır. Bu dönemde sinema, ağırlıklı 

olarak tiyatronun etkisi altındadır. Sinema sanatının kendine özgü nitelikleri 

ile yapılan filmlere rastlanmaz. 1940’lı yıllarda ise sinemacıların sinema 

alanında varlık göstermeye başlamasıyla, Türkiye’de sinemasal öğeler içeren 

filmlere geçiş imkânı da yaratılmıştır.  

 Avrupa’da ve Amerika’da önemli bir sanat dalı haline gelmeye 

başlayan, ancak Cumhuriyet’in ilk yıllarında zaten endüstri olarak hiç 

gelişmemiş sinemaya, devletin de büyük önem atfettiği söylenemez. Muhsin 

Ertuğrul’la birlikte başlayan tiyatrocular döneminde, yeni kurulan 

Cumhuriyet’in toplum projesinin yerleştirilmesine ilişkin kültür politikasına 

uygun filmler çekildiği belirtilebilir. Örneğin Muhsin Ertuğrul’un çevirdiği 

Ateşten Gömlek’te (1923), milli duyguların canlandırılmasında önemli işlevler 

yüklenirken, bu dönemde yapılan filmlerin çoğunda modern, batılı ve 

toplumsal olarak getirilen köklü değişikliklerin yer aldığı öğeler bulunmaktadır. 

1939–1950 tarihleri arasında yer alan ve geçiş dönemi olarak nitelenen 

dönemde ise, sinemayı tiyatroculardan devralan bir sinemacılar kuşağı 

oluşmasına karşın, tek parti rejiminin yarattığı kültürel baskı, savaş koşulları, 

ekonomik buhran, sermayenin sinemaya aktarılmaması gibi nedenlerle iyi 

sinema ürünleri verilememiştir. 

  1950’lere kadar Türk sinemasında yoksulluk işlenen bir konu olmuş, 

zengin ve yoksul kahramanlar sinemada yer almıştır. Dönemsel olarak 

Cumhuriyet’in düşünsel yapısından beslenen devlet politikasının ve sinema 

ürünlerinin yoksulluğa bakışı, halkçılık ilkesinden hareketle biçimlenmiştir. 

Köker’e107 göre halkçılık ilkesi Türk toplumunu; “farklılaşmamışlık”, 

“bütünleşmişlik” ve “milli irade” terimleriyle ortaya koymuştur. Bunun anlamı 

ise toplumsal yapıyı, zengin-yoksul veya sınıflı toplum yapısı gibi herhangi bir 

ayrıma gitmeksizin homojenlik ve kaynaşmışlık ekseninde kurgulamaktır. Bu 

bakış açısının, yoksulluk olgusunu tarihsel belirleyicileri itibariyle bütüncül 

                                                
107 Levent Köker, Modernleşme, Kemalizm ve Demokrasi, 9. Baskı, Đstanbul, Đletişim Yayınları, 
2005, s. 155–156. 



 65

olarak kavradığı ve sorunsallaştırıldığı söylenemez. Sinemada da, özellikle 

güldürü ya da melodram türündeki popüler filmlerde “yoksulluk edebiyatı her 

zaman geçerli bir konu, elverişli bir malzeme olmuş, ancak hiçbiri yoksulluğu 

bir sorunsal olarak görmemiştir… Bu filmlerde kahramanların ardındaki “silik 

fon” genellikle “zenginiyle-fakiriyle kaynaşmış Türk milleti” olarak belirir ki… 

bu fon artık Yeşilçam toplum modelidir.”108 Dolayısıyla bu dönemde 

sinemada yoksulluğun kendi gerçekliği içerisinde kavrandığı ve gerçekçi bir 

söylemle kurgulandığı söylenemez. Bu “sorunsuz”, ancak seyircinin 

vicdanına ve acıma duygularına hitap eden zengin-yoksul karşıtlığına 

dayanan yoksulluk anlatısı, ilerleyen yıllarda Yeşilçam sinemasında 

kendisine daha sağlam bir yer edinecektir.   

 

 

3.2.2. Yeşilçam Sinemasında Yoksulluk  

 

“Türk filmi gibi” tabiri kullanıldığında, bu tabirin ilk çağrıştırdıkları; 

gerçek dışılık, garip rastlantısallıklar, abartılı bir duygusallık ve gerçek 

dışılığa uygun biçimde çok mutlu ya da mutsuz sonlardır. Đşte bu özelliklerle 

nitelenen Türk sineması ile anlatılmak istenen, Türk sinema tarihinin ilk 

dönemlerinden beri var olan, ancak asıl ayırt edici özellikleriyle 1950’lerde 

ortaya çıkan Yeşilçam sinemasıdır.  

Western, polisiye, güldürü, melodram gibi birçok film türünden eserler 

vermiş Yeşilçam sineması, daha çok melodram ağırlıklı sinema olarak 

nitelendirilebilir. Yani Yeşilçam sineması; acı, duygusallık, merhamet, sevgi 

duygularının yoğunluklu olarak perdeye aktarıldığı bir sinemadır.  

Yeşilçam sinemasında öykülerin yüzeysel, konuların da genellikle aynı 

olduğu ve karakterlerin belirgin özellikleri ile ön plana çıktığı görülür. Yani 

karakterlerin her biri ya çok iyidir, ya çok kötüdür, ki filmin başında 

karakterlerin hangi özelliğe sahip olduğu kolaylıkla anlaşılabilir. Bu açıdan, 

seyircide soru işareti oluşturup bir sorgulama yaratacak karmaşık, derin 

                                                
108 Maktav, a.g.m., s. 162.  



 66

niteliklere sahip karakterlere ve öyküye rastlanmaz. Öyküler, klasik bir 

anlatımla sunulmaktadır. “Öykü çizgisi neden-sonuç ilişkisi çerçevesinde 

ilerler; gidişatı etkileyen, film kişilerinin çabalarından çok rastlantılardır… Đyi 

ve kötüler arasındaki çatışma, melodramik anlatının en belirgin çatışmasıdır. 

Anlatının başındaki düzen/denge durumu, filmde kötünün müdahalesi sonucu 

kırılır.”109 Filmler genellikle, gerçekliğin ortaya çıkması, kavuşma, ölüm, 

kötünün bir biçimde cezalandırılması şeklinde son bulur.  

Yeşilçam sinemasında yoksulluk konusu ve yoksul karakterler, bu 

türün değişmeyen temsillerinden biridir. Yoksulluk, Yeşilçam filmlerinde 

olumlanmakta olup zenginler genellikle kötülükle özdeşleştirilmektedir. 

Yoksul ama onurlu ve mutlu hayat sürmekte olan yoksullarla; hırslı, 

yozlaşmış, insani değerlerden uzak, kötü zenginler arasındaki bitmez 

çatışma, bu filmlerin ayrıcalıklı konusudur.   

Đyi yoksul ve kötü zengin arasındaki çatışma, Yeşilçam filmlerinde 

farklı aşk hikâyeleri şeklinde ortaya çıkabilir. Şoförüne âşık olan zengin kızlar, 

babasının fabrikasındaki işçi kızı seven genç, babasının yanında çalışan fakir 

genci seven fabrikatör kızı,  eve gelen manikürcü kıza âşık olan küçük 

beyler…  bunlardan yalnızca birkaçıdır. Mutlaka bu aşka engel olmak isteyen 

aile içerisinden ya da başka bir kötü kişi vardır. Ancak, gerçek muhakkak 

ortaya çıkar, yanlış anlaşılmalar ortadan kalkar, kötüler cezalandırılır. Bu 

filmlerin sonunda, yoksullar zenginler katına geçebilir ya da yoksul-zengin 

karşıtlığı, paranın hükümsüz olduğu ve mutluluk yaratmadığı bir hayat 

vurgusu sunularak geçersiz kılınabilir.110  

Zenginlere genellikle “kötü” olma rolü uygun görülürken, esasen 

izleyicide zenginliğin çok da özenilecek bir şey olmadığı, paranın mutluluk 

getirmediği duygusu uyandırılmaktadır. Đyilik ve yüksek ahlaki değerler de 

yoksullarla özdeşleştirildiğinden, “iyi insan” olmak ne kadar doğal ve kabul 

edilir ise iyiliğe içkin bir durum olarak yoksulluk, iyilik kadar kabul edilir ve 

doğaldır. 

                                                
109 Çağla Karabağ, “1990 Sonrası Türk Sinemasında Sanat Filmleri”, Yayımlanmamış Yüksek Lisans 
Tezi, Ankara Üniversitesi, 2005, s. 39. 
110 Maktav, a.g.m.,  s. 165-166. 



 67

Yeşilçam filmlerinde zenginlik ve yoksulluk, toplumsal gerçekliğe 

uygun tarzda karşılığı olan olgular değildir. Tamamen bireysel ve gerçek dışı 

olarak kurgulanmış, karakterlerin iyilik ve kötülük durumlarına göre 

şekillendirilmiştir. “Herkesin her an zengin olabileceği, sınıf değiştirebileceği, 

zengin-fakir çatışmasının mutlaka yaşandığı ama eninde sonunda zenginin 

ve fakirin birbiriyle kaynaşacağı bir toplumsal fon yaratmıştır… Kadınlar bu 

filmlerde yoksulluğunu sadece güzelliği, fedakârlığı, masumiyeti ve namusu 

ile aşmaktadır; erkek ise yakışıklılığı, cesareti, gözüpekliği ve bütün erkek 

değerlerine haiz olması ile…”111 Dolayısıyla yoksulluk ya da zenginlik, gerçek 

hayatta karşılık bulan maddesel/ekonomik değerlerinden soyutlanmış, 

sadece değerler üzerinden tanımlanmıştır. Yoksulların toplumsal yapıda 

durdukları nokta ve yoksulluğun ne tür yaşamsal zorlukları beraberinde 

getirdiğine ilişkin bir anlatım bulunmamaktadır. Aynı şekilde zenginliğin nasıl 

bir toplumsal tahakküm yaratabileceği sorgulanmamaktadır, zenginler 

yalnızca “kötü insanlar”dır. Yoksulluğun doğallaştırıldığı, tamamen bireysel 

olana indirgendiği ve kolaylıkla aşılabilir olduğu, zenginlerin “paranın her şeyi 

satın alabileceği” fikrini aştıkları ve büyük bir pişmanlık içinde yoksulların 

yanında yer aldıkları anda artık “iyilik” katına yükseldikleri bir toplum 

tasavvurunun gerçeklikle yan yana durmasını beklemek olanaklı değildir. 

Abisel’e112 göre, “sınıfsal çatışmaların yumuşatılması amacıyla yerli popüler 

filmlerde zengin sınıftan olmak olumsuzlanır… Çünkü onların dünyasında 

insanlar görgüsüzdür, aile ilişkileri gevşemiştir, para her şeyden önemlidir, 

cinsellik aşikâr ve özgürce yaşanır, yoksullara kötü davranılır, güçlerini her 

kötülüğü yapmak üzere kullanmalarını engelleyecek tek bir ahlaki norm 

bulunmaz. Buna karşın yoksul ama iyilerin dünyasında sevgi, bağlılık, itaat ve 

gelenekler son derece önemlidir ve mutluluğun kaynağını bunlar oluşturur.” 

Yeşilçam filmlerinde işlenen yoksulluk temasının, seyirci üzerinde 

yarattığı özdeşlik kurma ve doğallaştırıcı etkisinden bahsetmek gerekir. Bir 

kere Yeşilçam’da yoksulluk, toplumsal ve ekonomik bir sorun değildir, verili-

                                                
111 Maktav, a.g.m., s. 164-165. 
112 Nilgün Abisel, Türk Sineması Üzerine Yazılar, 1. bs., Ankara, Đmge Kitabevi Yayınları, 1994, s. 
206. 



 68

doğal bir durumu nitelemektedir. Dolayısıyla kötü değildir, insanlar iyilikleriyle 

maddi koşulların üstesinden gelebilir. Seyircinin perdede iyi yoksulları 

görmesi, kendisiyle bir özdeşlik kurmasını beraberinde getirir. Bu özdeşlik, 

seyircinin sürekli kendi gibi olanların varlığını görmesi ve kendi durumuyla 

karakterler arasında bir karşılaştırma yapması ile ortaya çıkar. Bunun sonucu 

ise yoksulluğun sorunsallaştırılmayıp doğal akış içerisinde ele alınması 

gereken bir durum olarak kavranmasıdır. Tam olarak da Abisel’in113 belirttiği 

gibi “fotografik görüntünün “doğallaştırıcı” etkisi, “insanlığın hali bu!” ile 

birleşerek mevcut kurumların ve ilişkilerin de, öteki olaylar gibi insani 

denetimin ötesine yerleştirilebilmesine yardımcı olmaktadır.” Toplumsal 

sorunları insani denetimin ötesine taşıma, tüm toplumsal mücadele alanlarını 

ve insanlığın beşeri gerçeklik içerisinde adalet ve eşitlik gibi değerlere ilişkin 

bir sorgulama yapma olanağını ortadan kaldırmaktadır. Yeşilçam’ın “özdeşlik 

kurma ve doğallaştırma” işlevinin bu açıdan örtük anlamları mevcuttur.   

Yeşilçam’da yoksulluk, gerçek ve gerilimli bir toplumsal olgu olarak 

sunulmaz. Ayrıca, çoğunlukla herkesin istediği sonla bitirilen Yeşilçam 

filmleri, toplumsal gerçeklik içerisinde olmasa da, kurguda, seyircinin adalet 

duygularını tatmin etmekte ve toplumsal gerilimlerin önüne geçmede 

yardımcı olmaktadır. Bu durum, toplumsal bir rehabilitasyon etkisi de 

yapmaktadır.  

Sonuç olarak Yeşilçam sinemasında, yoksulluk ve zenginlik teması 

vazgeçilmezdir. Bu temanın açık ve örtük anlamları, ideal tipler aracılığıyla 

filmlerde temsil edilirler. Ancak, Yeşilçam’da işlenen yoksulluk da, yoksul 

karakterler de “gerçek” değildir, toplumsal ve tarihsel bağları olmayan, 

bireysel bir yoksulluktur. Atam’ın114 deyişiyle Yeşilçam sineması, masalsı 

öğelerin hâkim olduğu bir “külkedisi denklemi”nden ibaret olup, hayali bir 

kurtuluş reçetesi ile sanatın değil, sadakasının sunulduğu bir Türk sineması 

akımı olarak nitelendirilebilir.  

 

 

                                                
113 Abisel, a.g.e. , s. 202. 
114 Zahit Atam, “Yeşilçam ve Sadaka Kültürü”, Birgün Gazetesi, 24.05.2009.  



 69

3.2.3. Türk Sinemasında Toplumcu Eğilimler 

 

1960’lar, Türk sinemasında toplumsal sorunlara eğilen, bunları 

gerçekçi bir biçimde sunma amacı güden filmlerin yapılmaya başladığı 

dönemin başlangıcıdır. Türk sinema tarihinde toplumcu eğilimli filmlerin 

yapılması genellikle, 1961 Anayasası’nın görece daha özgür bir atmosfer 

yaratması, dolayısıyla sivil ve sendikal hareketlere tanınan hakların yarattığı 

özgürlükçü ortam, kapitalistleşme ve sanayileşmeye yönelik çabalarla birlikte 

Türkiye’de kente göçün artması, göç ve kentleşme sorunlarının daha görünür 

hale gelmesi ve Türkiye’de bir işçi sınıfı kesiminin ortaya çıkması… gibi 

toplumsal olaylarla ilişkilendirilmektedir.  

1960–1965 yılları arası, Türk sinema tarihinde toplumcu-gerçekçi 

sinema olarak ifade edilmektedir. Bu yıllarda yapılan filmler, kırsal ve kentsel 

yoksulluğa, ücretli emeğin sorunlarına, kentleşme ve göç ile birlikte yaşanan 

ekonomik ve kültürel farklılaşmalara ışık tutmaktadır. Gecelerin Ötesi (Metin 

Erksan, 1960) filmi, Türk sinema tarihinde toplumcu-gerçekçi akımın ilk 

örneği olarak nitelendirilebilir. Türkeş115, Türk romanında 1960 öncesinde 

yoksulluk-zenginlik karşıtlığının iyi-kötü çifti yerine ezen-ezilen karşıtlığı 

temelinde, en çok da köy romanlarında işlenmeye başlamış olduğunu 

belirtmektedir. Sinemadaki gerçekçilik akımı da edebiyattaki gerçekçilikten 

etkilenmiş ve Yılanların Öcü (Metin Erksan, 1961), Susuz Yaz (Metin Erksan, 

1963) filmlerinde, ilk kez köydeki su ve topraksızlık sorunu, ağa-köylü 

karşıtlığı içerisinde işlenmiştir. Gurbet Kuşları (Halit Refiğ, 1964), Bitmeyen 

Yol (Duygu Sağıroğlu, 1965), göç sorununa eğilmekte olup kente göçün 

yarattığı ekonomik ve sosyal çıkmazlar ile kente tutunma çabalarını anlatır. 

Şehirdeki Yabancı (Halit Refiğ, 1962), Karanlıkta Uyananlar (Ertem Göreç, 

1965), işçi sorunları, grev, sendikalaşma konularını ele almaktadır. Acı Hayat 

(Metin Erksan, 1962), Üç Tekerlekli Bisiklet (Lütfi Ö. Akad-Memduh Ün, 

1962), Otobüs Yolcuları (Ertem Göreç, 1961) ise bu akımın diğer önde gelen 

filmlerindendir.  

                                                
115 Ömer Türkeş, “Romanın ‘Zenginleşen’ Dünyası”, Toplum ve Bilim,  sayı 89, 2001, s. 132–160. 



 70

Bu dönemde yapılan filmlerde işlenen yoksulluk, her şeyden önce 

toplumsal ve tarihsel bağlama yerleştirilmiştir. Yani filmlerde, yoksulluğun 

nedenlerine ilişkin yargılar vardır. Örneğin, köyde topraksızlık ve mülksüzlük 

nedeniyle ağaya boyun eğmek durumunda kalmak, kentte işçi olmak, köyden 

kente göç etmek, kentsel yaşama tutunamamak, işsiz kalmak vb. yaşanan 

geçim sıkıntılarının sebepleridir. Bu dönemde yapılan toplumcu filmlerde, 

Yeşilçam sinemasında olduğu gibi yoksulluğun değerler üzerine kurulu bir 

anlatımı yoktur. Yoksulluk tarihseldir, gerçektir ve acıdır. “Yoksul kahramanlar 

mutlak iyiler değildir her zaman, yasadışı yollara da saparlar, para karşısında 

o kadar da kayıtsız durmazlar.”116 Toplumsal koşulların acımasızlığı onları 

Yeşilçam’ın “mutlak iyi” tiplemesinden farklı bir yere koyar. Dolayısıyla, 

sıradan insanların gündelik yaşamları, abartılmadan, gerçekçi biçimde 

perdeye yansıtılmıştır.   

1965 yılından sonra sinemada toplumculuk anlayışı farklı çizgilere 

ayrılmış; ulusal sinema, devrimci sinema, milli sinema akımları ortaya 

çıkmıştır. Bu kamplaşma ile birlikte 1960’ların ilk yarısında yakalanan 

toplumcu-gerçekçi çizgi, yönetmenlerin temsil ettiklerini düşündükleri akıma 

göre şekillenmiştir.∗ Ancak, toplumcu-gerçekçi sinemanın yapıldığı yıllar, 

toplumsal olayları perdeye gerçekçi biçimde aktarmak ve yoksulluk olgusuna 

ilişkin gerçekçi bir yaklaşım sergilemek konusunda 1980’lere kadarki Türk 

sinemasında birçok filme yol gösterici olmuştur.  

1960’ların ikinci yarısı ve 1970’ler, Türk sinemasında Yılmaz Güney 

dönemidir. Güney filmlerinde, yoksul insanların yaşamını toplumcu bir üslupla 

işlemiştir. Bu dönemde, Yılmaz Güney filmleri dışında da, yoksulluk sorununa 

melodram kalıpları dışında yaklaşan filmlere rastlanmaktadır. Bunlardan en 

önemlileri Lütfi Ö. Akad’ın Gelin (1973), Düğün (1973) ve Diyet (1974) 

üçlemesidir. Akad bu filmlerde, Đstanbul’a göç edenlerin tutunma çabalarını 

                                                
116 Maktav, a.g.m. s. 171.  
∗ Ulusal sinema akımının başını çeken yönetmen, Halit Refiğ’dir. Bir Türk’e Gönül Verdim (1969), 
Fatma Bacı (1972), Vurun Kahpeye (1973), yönetmenin ulusal sinema görüşünü yansıttığı 
filmlerindendir. Metin Erksan’ın Kuyu (1968) ve Sevmek Zamanı (1966) filmleri, bu akıma ilişkin 
diğer örneklerdendir. Milli sinema akımı olarak nitelendirilen akımda yer alan filmlerde, ağırlıklı 
olarak dinsel temalar ve mesajlar yer almaktadır. Yücel Çakmaklı, bu akımın önde gelen 
temsilcilerindendir.  



 71

farklı hikâyeler aracılığıyla anlatmaktadır. Bunun dışında, 1980’lere kadar da, 

ilgili tarihsel dönemin toplumsal koşullarıyla birlikte yoksulluğu bir sorun 

olarak ortaya koyan filmler yapılmıştır. Bu filmlerden her biri yoksulluğa farklı 

açılardan yaklaşmakta, bazıları komedi unsurlarını, bazıları dramatik 

unsurları, bazıları ise yoksulluğun sınıfsal boyutunu ön plana çıkarmaktadır. 

Gecekondu Peşinde (Feyzi Tuna, 1967), Canım Kardeşim (Ertem Eğilmez, 

1973), Otobüs (Tunç Okan, 1975), Kapıcılar Kralı (Zeki Ökten, 1976), 

Çöpçüler Kralı (Zeki Ökten, 1977), Kanal (Erden Kıral, 1977), Maden (Yavuz 

Özkan, 1978), Köşeyi Dönen Adam (Atıf Yılmaz, 1978), Demiryol (Yavuz 

Özkan, 1979), Yusuf ile Kenan (Ömer Kavur, 1979), Bereketli Topraklar 

Üzerinde (Erden Kıral, 1979) bu filmlerin örneklerindendir.  

  

 

3.2.4. Yılmaz Güney Sinemasında Yoksulluk ve “Umut” 

 

Yılmaz Güney, Türk sinema tarihinin özellikle 1970’li yıllarına 

damgasını vurmuş yönetmen, oyuncu ve senaryo yazarıdır. Türk 

sinemasında yoksulluğa ilişkin tarihsel bir değerlendirme yaparken, Yılmaz 

Güney sinemasının ayrıca ele alınması gerekmektedir. Çünkü sinema 

literatüründe Yılmaz Güney filmleri, özellikle 1970’de çekilen Umut filmi ile 

birlikte Türk sinemasında yoksulluğun gerçekçi yüzünü ve toplumsal 

çelişkileri ortaya koyma noktasında farklı bir yerde durur.     

Yılmaz Güney sineması, Umut öncesi ve sonrası şeklinde iki döneme 

ayrılabilir. Umut öncesi dönemde gangsterler arasındaki çatışma, Umut ve 

sonrasındaki filmlerinde yoksulluk, eşitsizlik ve sömürü gibi toplumsal 

sorunlara kaymıştır. Ancak her iki dönemde de Yılmaz Güney sinemasında 

belirleyici olan; toplumda kıstırılmış, tutunamamış, yenilmekte ve yalnız, ezik, 

yoksul, işsiz, sömürülen, hor görülen tipleri sinemaya yansıtmış, onların 

sözcülüğünü üstlenmiş olmasıdır.117  

                                                
117 Burçak Evren, Türk Sinemasında Yeni Konumlar, Đstanbul, Broy Yayınları, 1990, s. 26–30.  



 72

 Umut öncesinde Yılmaz Güney, daha çok “Çirkin Kral” lakabıyla 

anıldığı vurdulu/kırdılı filmlerle adını duyurmuş olup mazlumdan yana tavrını 

koyan kabadayı/gangster rolleri ile ön plana çıkmıştır. Güney bu filmlerinde, 

çirkinliği ve kural tanımazlığı ile yoksullara seslenmekte, kendi düzeninin 

etiğini kurarak bu düzenin kabadayısı olarak görünmektedir. Oyunculuk 

yaptığı Kızılırmak-Karakoyun (Lütfi Ö. Akad, 1967), Đnce Cumali (Yılmaz 

Duru, 1967), Kozanoğlu (Atıf Yılmaz, 1967) ve yönetmenliğini üstlendiği 

Seyyit Han (1968), Aç Kurtlar (1969) filmlerinde ise köylüyü ağadan ve kötü 

eşkıyalardan koruyan, zenginden alıp yoksula veren toplumcu eşkıya 

rolleriyle sinemada önemli bir yer edinmiştir. Bu dönem Yılmaz Güney’in 

oynadığı ve yönettiği filmlerde yoksulluk dramatik unsurlarıyla birlikte ele 

alınsa da, toplumcu bir üslubun izleri sezilmektedir. 118 Hatta Kayalı’ya119 

göre, geleneksel düşünceleri yadırgatmadan aşmayı deneyen Seyyit Han 

filmi, önceki filmleri ve sonrakiler arasında önemli bir halka olmuş,  Umut’a 

giden yolu açmıştır. 

1970’de yapılan Umut filmi, hem Yılmaz Güney sinemasında hem de 

Türk sinema tarihinde bir dönüm noktasıdır. Hatta Evren120, Umut filminin 

Türk sineması için adeta bir bitişin sonu, bir yeniliğin de başlangıcı olduğunu 

belirterek; ülke gerçeklerine eğilen, sorumlu bir sanatçının kaygılarını taşıyan 

bu yapıtın, yalnızca sanatçı olan Çirkin Kral’ın değil, Türk sinemasında da 

kimi tavırların değişimini-değişim zorunluluğunu da beraberinde getirdiğini 

vurgular. Adana’da geçen Umut filmi, beş çocuğuna, karısına ve annesine 

bakmak için iki yaşlı atıyla faytonculuk yapan arabacı Cabbar’ın öyküsünü 

anlatmaktadır. Cabbar ve ailesi baraka şeklinde bir evde yoksul ve sefil bir 

yaşam sürmektedir ve Cabbar’ın tek geçim kaynağı atlarıdır. Ancak bir gün, 

zengin birinin arabasıyla çarpması sonucu Cabbar’ın atlarından bir tanesi 

ölür.  Zaten borç içerisinde olan Cabbar, diğer atını da satmak zorunda kalır. 

Artık, üç-beş kuruş ekmek parası kazandığı atlarını da kaybetmiştir. Filmin 

başlarından beri umut bağladığı ve zengin olma hayali kurduğu piyango 

                                                
118 Maktav, a.g.m., s. 177.  
119 Kurtuluş Kayalı, Yönetmenler Çerçevesinde Türk Sineması, Ankara, Deniz Kitabevi, 2006, s. 
168.  
120  Evren, a.g.e., s. 5-6.  



 73

biletine de hiçbir ikramiye çıkmayınca, çareyi arkadaşı Hasan’ın ısrarlarıyla 

köyün hocası ile birlikte define arama işinde bulur. Ancak Cabbar için bu 

çaba da hüsranla sonuçlanır, çünkü kazdıkları yerden hiçbir şey çıkmamıştır. 

Film, Cabbar’ın umutsuz çıldırışıyla son bulur.  

Umut, sinemasal anlamda Türk sinemasında önemli bir kilometre taşı 

olmakla birlikte, yoksulluk konusunu da ilk kez olanca açıklığıyla ve 

umutsuzluğuyla ortaya koyan filmdir.  

Coş121, Umut filminin Türk sinemasında yapılmış diğer filmlerden farklı 

yönlerini ortaya koymaktadır. Umut 1960’lardaki toplumcu-gerçekçi akımı 

yeniden canlandırmakla birlikte, onlardan farklı özelliklere de sahiptir. Film, 

yaşanılan çevreyi belgesel olarak yoğun bir biçimde yansıtma çabası 

içerisindedir. Bu çaba da, yaşayan gerçeğin neredeyse olduğu gibi seyirciye 

aktarılması gibi güçlü bir etki doğurmaktadır. Hikâye oldukça yalın ve 

gerçeğe yakın biçimde sunulmaktadır. Filmin diğer bir özelliği de, Türk 

toplumundaki sınıfsal çelişkileri aktarabilmesindeki yetkinliğidir. Ayrıca bu 

filmde, yıldız oyuncu geleneğine bir karşı duruş sezilmektedir. Cabbar, güçlü, 

iyi giyimli, yakışıklı bir karakter değil, sıklıkla karşılaşılabilecek doğal ve 

gerçek bir karakterdir.   

Dolayısıyla, Umut filminin ve arabacı Cabbar’ın yoksulluğu, hem 

anlatımı hem de hikâyesiyle umutsuz, yalın ve sahicidir. Güney’in sezgileriyle 

yolunu bulan, yapaylığa ve sahteciliğe kaçmayan anlatımıyla önemli bir 

etkileme gücüne sahiptir.122 Burada; sefil bir yaşam, umutsuz insanlar ve 

sonu delirmeye kadar gidebilecek şekilde yoksulluktan bir çıkış imkânı 

bulamama durumu, mekân ve toplum tasvirleriyle oldukça çarpıcı bir biçimde 

aktarılmaktadır.  

Umut filminin ardından Yılmaz Güney sırasıyla; Yarın Son Gündür 

(1971), Umutsuzlar (1971), Acı (1971), Ağıt (1971), Baba (1971), Arkadaş 

(1974), Zavallılar (Atıf Yılmaz ile birlikte,1974), Endişe (Şerif Gören, 1974), 

Bir Gün Mutlaka (Bilge Olgaç, 1975), Sürü (Zeki Ökten, 1978), Düşman (Zeki 

                                                
121 Nezih Coş, “Umut Filmi Üzerine Tartışma”, Yedinci Sanat, sayı 15, 1974, s. 5–6. (Çevrimiçi) 
http://www.iletisim.bahcesehir.edu.tr/arsiv/docs/348.pdf, Aralık 2009.  
122 Mahmut Tali Öngören, Sinema Diye Diye…, Ankara, Kalem Yayınları, 1985, s. 127. 
 



 74

Ökten, 1979), Yol (Şerif Gören, 1982) filmlerinden bazılarının yönetmenliği ve 

senaristliğini yapmış, bazılarını ise cezaevinde olduğu yıllarda adı geçen 

yönetmenler, senaryolarını filme çekmiştir. Bu filmlerden her biri yoksulluk 

konusu açısından ayrı ve derinlemesine bir incelemeye ihtiyaç duymakla 

birlikte, filmlerin genelinde ezilen insanlara ve yoksullara ilişkin Umut filminde 

yakalanan gerçekçi çizginin hâkim olduğu görülmektedir.   

 

 

3.3. 1980 SONRASI TÜRK SĐNEMASINDA YOKSULLUK 

 

 

3.3.1. 1980 Sonrası Türk Sinemasına Genel Bir Bakış  

 

1980 sonrası Türk sinemasının dönüşümü, toplumdaki dönüşümle 

paralel bir süreç izlemiş, hem sinemada işlenen konular hem de bu konuların 

aktarım biçimleri farklılaşmıştır.  

1980 ve sonrasına ilişkin ekonomik ve toplumsal dönüşümle ilgili genel 

bir değerlendirme yapıldığında, en belirleyici olaylardan birinin, 1980 askeri 

darbesi olduğu görülmektedir. Darbenin uygulamaları ile birlikte yaratılan 

korku ve toplumsal hareketlerin engellenmesi, toplumsal bir apolitikleşme 

harekâtı olarak kendini göstermiş, eleştirel yaklaşımlar ve çizilen sınırlar 

dışında toplumsal sorunlara değinmek mümkün olmamıştır.  

Özal dönemi, ekonomi politikalarında liberalleşme ve liberal ideolojinin 

temel argümanlarından olan bireye ve bireyselliğe verilen önemin toplumsal 

sonucu, toplumcu bakışın yerini bireyci bakış açısına bırakmasıdır.  Para ve 

tüketim olgusunun sürekli olumlanması ve bireyin çıkarlarını ön planda tutan 

yaklaşım, sanatta da yaklaşımların farklılaşmasına neden olmuştur. 

1980 sonrası Türk sineması, darbenin yarattığı baskıcı ortam 

nedeniyle, sinemacıların kendi kendilerine uygulamak durumunda kaldıkları 

sansür mekanizması ve bireyci bakış açısı neticesinde, toplumsal 

sorunlardan bireyin sorunlarına geçiş yapmıştır. Sinemada artık toplumun 

sorunları yoktur, bireyin karmaşık dünyası ve sorunları vardır. “Filmlerde 



 75

toplumsal kaygıların yer yer ön plana çıktığı görülmektedir. Fakat bu 

toplumsal sorunlar bireysel yapı içinde yer aldıkları için küçük motifler 

olmanın ötesine geçememişlerdir.”123 

1980 sonrası Türk sinemasında “yalnızca tema/konular değil, onlara 

paralel olarak, anlatım biçimleri de değişmiştir.”124 Bu farklılaşma ile birlikte 

1980 sonrası yapılan filmler, 6 başlık altında sınıflandırılabilir: 

 

1. Kadın filmleri∗ 

2. 12 Eylül filmleri∗∗ 

3. Göç filmleri 

4. Toplumsal taşlama (güldürü) filmleri 

5. Arabesk filmleri 

6. Son dönem bağımsız Türk sinemasında yapılmış filmler. 

 

Önceki bölümde anlatıldığı üzere, 1960’lardan 1980’lere kadar 

toplumsal ve siyasal eleştiri içerikli filmler yapılabilmiş, yoksulluk meselesi de 

önemli bir toplumsal sorun olarak bu filmlerde yerini almıştır. 1980 sonrasının 

                                                
123 Sedef Bayburtluoğlu, “1980 Sonrası Türk Sineması ve Yavuz Turgul”, Yayınlanmamış Yüksek 
Lisans Tezi, Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi, 2005, s. 38.  
124 Evren, a.g.e., s. 7.  
∗ Dünyada belirginleşen feminizm hareketi ile birlikte, Türk sineması da yoğunluklu olarak kadın 
sorunlarının ve kadın özgürlüğünün işlendiği filmlere yönelmiştir. Yeşilçam sinemasının “namuslu”, 
erkeğine sadık ve “iyi kalpli” kadınları ile para ve şehvet düşkünü kadınları ayrımına bir karşı duruş 
olarak şekillenen bazı ‘80 sonrasının kadın filmleri, kadının özgürleşmesi, kadın olmaktan 
kaynaklanan çok boyutlu sorunlarını ele almıştır. Akımın ilk akla gelen yönetmeni Atıf Yılmaz’dır. 
Kırık Bir Aşk Hikayesi (Ömer Kavur, 1981), Mine (Atıf Yılmaz, 1982), Seni Kalbime Gömdüm (Feyzi 
Tuna, 1982), Ayna (Erden Kıral, 1984), Dağınık Yatak (Atıf Yılmaz, 1984), Bir Yudum Sevgi (Atıf 
Yılmaz, 1984), Fahriye Abla (Yavuz Turgul, 1984), Adı Vasfiye (Atıf Yılmaz, 1985), Dul Bir Kadın 
(Atıf Yılmaz, 1985), Teyzem (Halit Refiğ, 1986), Fatmagül’ün Suçu Ne? (Süreyya Duru, 1986), 
Aaahh Belinda (Atıf Yılmaz, 1986), Asiye Nasıl Kurtulur? (Atıf Yılmaz, 1986),  Asılacak Kadın 
(Başar Sabuncu, 1986), Dünden Sonra Yarından Önce (Nisan Akman, 1987), Bir Kırık Bebek (Nisan 
Akman, 1987), Kadının Adı Yok (Atıf Yılmaz, 1987), Bez Bebek (Engin Ayça, 1988) bu filmlere 
örnek verilebilir.  
∗∗12 Eylül askeri darbesini konu alan, eleştiren filmler 1980’lerin hemen başında çekilememiştir. 
Ancak daha sonraki yıllarda perdeye aktarılması mümkün olmuştur. Öç (Mesut Uçakan, 1984), 
Prenses (Sinan Çetin, 1986), Sen Türkülerini Söyle (Şerif Gören, 1986), Ses (Zeki Ökten, 1986), 
Dikenli Yol (Zeki Alasya, 1986), Su da Yanar (Ali Özgentürk, 1986), Av Zamanı (Erden Kıral, 1988), 
Sis (Zülfü Livaneli, 1988), Uçurtmayı Vurmasınlar (Tunç Başaran, 1989), Bekle Dedim Gölgeye (Atıf 
Yılmaz, 1990), Eylül Fırtınası (Atıf Yılmaz, 1999), Babam ve Oğlum (Çağan Irmak, 2005) Türk 
sinemasının, 12 Eylül’ü ve onun yarattığı çıkmazları konu alan filmleridir.  
 



 76

ideolojisi ve siyasal yapısı ise oldukça farklıdır. Dolayısıyla artık Türk 

sineması, toplumsal sorunlara bütüncül ve eleştirel yaklaşma konusunda 

ihtiyatlı davranmaktadır. Bir de, 1980 sonrasının sansür mekanizması tüm 

toplumsal yapıların üzerinde kendini hissettirmeye başlayınca, sinema da 

ister istemez bireysel olana yönelmek durumunda kalmıştır. “Gerek resmi 

sansür, gerek oto-sansür ve gerekse sinemanın ekonomik boyutunun 

zorlaması olan sansür, sonuç olarak Türkiye’de gerçek bir toplumsal 

ödeşmenin beyazperdeye yansımasını engellemektedir.”126 Bunun sonucu 

olarak, 1980 sonrası Türk sinemasında yoksulluk, yukarıda yapılan 

sınıflandırmaya göre ağırlıklı olarak göçü konu alan filmlerde, toplumsal 

güldürü filmlerinde ve bu filmlerden farklı bir biçimde kısmen son dönem 

bağımsız Türk sinemasında işlenmiştir. Dolayısıyla çalışmada, bu film 

türlerindeki yoksulluk olgusunun ele alınışından bahsedilecektir. 

 

 

3.3.2. Toplumsal Güldürü Filmlerinde Yoksulluk  

 

Yoksulluk ve dönemin diğer ekonomik ve toplumsal olaylarının, 

güldürü öğeleri taşıyan, ancak ince bir biçimde sistem eleştirisi yapan filmlere 

konu edildiği görülmektedir. Esasen güldürü türünün eleştirel bir içerik 

kazanarak toplumsal konulara yönelmesinin nedeni, toplumcu-gerçekçi 

çizgide sinema yapma olanaklarının 1980 sonrasında sınırlanmışlığıdır. 

Đdeolojik görünen ve net mesajlar içeren, gerçekçi ve yalın biçimde toplumsal 

olanı sinemaya aktarmaya çalışan filmlere getirilen sansür mekanizması 

sonucu, söylemek istediklerini ve mesajlarını sivri bir üslupla olmasa da, 

güldürü öğelerini kullanarak ulaştıran bir film türü ortaya çıkmıştır.  

1980 öncesi ve sonrası güldürü türündeki keskin farklılaşmanın nedeni 

de, toplumsal ve siyasal ortamın farklılaşmasıdır. 1980 öncesi yapılan 

güldürülerdeki komik karakterlere sadece komik oldukları için gülünmüş; bu 

filmler, kaba güldürüye dayanan, komik hareket ve mimiklerle, imalı fıkra 

                                                
126 Şükran Esen, “80 Sonrasında Türk Sinemasının Toplumsal Olaylara Yaklaşımı”, Yayınlanmamış 
Doktora Tezi,  Marmara Üniversitesi, 1990, s. 134. 



 77

geleneğinden beslenen diyalog anlayışından yararlanmışlardır. Ancak 1980 

sonrası güldürü filmleri, eleştiriyi de hedeflemiş, büyük kentin yoksul 

karakterlerinin traji-komik hikâyelerini perdeye aktarmışlardır. Sanatın diğer 

türlerine kıyasla eleştiri mekanizmalarını daha rahat kullanma imkânını bulan 

ve 1980’lerin baskı ortamında seyirci için de sorunlardan bir ölçüde kaçış 

sağlayan ayrıcalıklarıyla toplumsal güldürü filmleri, 1980 sonrasının önemli 

bir türüdür.127 

Toplumsal güldürü türündeki filmlerdeki karakterlerin özellikleri de, 

eleştiri getirilen noktalar da birbirine oldukça benzemektedir. Karakterler, 

halktan olup memurdur, işçidir ya da marjinal sektörlerde çalışır. Kentsel 

yaşamın geçim zorluklarına karşı, emeğiyle ailesini geçindirmek için uğraş 

verirler. Dolayısıyla bu karakterler, yoksul, dürüst ve namuslu olma 

özellikleriyle ön plana çıkan ideal tiplerdir. Örneğin Namuslu’nun (Ertem 

Eğilmez, 1984) Ali Rıza Bey’i dürüst bir memur, Talihli Amele’nin (Atıf Yılmaz, 

1980) Mehmet Ali’si tek hayali duvarcı ustası olmak olan saf, namuslu bir 

emekçi, Faize Hücum’un (Zeki Ökten, 1982) Kamil Bey’i emekli bir memur, 

Yoksul’un (Zeki Ökten, 1986) karakteri bir handa çaycı, Çiçek Abbas’ın 

(Sinan Çetin, 1982) Abbas’ı bir minibüste muavin, Banker Bilo’nun Bilal’i 

(Ertem Eğilmez, 1980) usta dolandırıcı Maho’nun her dediğine inanan saf bir 

emekçi, bu çalışmada incelenen filmlerden biri olan Düttürü Dünya’nın 

Mehmet’i (Zeki Ökten, 1988)  pavyonlarda çalışan bir klarnetçi, Çıplak 

Vatandaş’ın (Başar Sabuncu, 1985) Đbrahim’i yaptığı bütün ek işlere karşın 

ailesini geçindiremeyen bir dar gelirlidir.   

1980’lerin “köşe dönme”, kolay yoldan para kazanma ve bu yolda her 

şeyin mübah sayıldığı zihniyet yapısı, filmlerin hemen hemen tamamında ele 

alınmıştır. Nitekim filmlerin genelinde de görüldüğü üzere, 80’ler 

Türkiye’sinde dürüst bir şekilde emeğiyle geçinmeye çalışmak, yoksulluktan 

kurtulmak için kesinlikle yeterli değildir. Bunun için birtakım zengin olma ve 

fırsat değerlendirme mekanizmaları vardır. Örneğin Düttürü Dünya’da 

Mehmet, o dönemde arabesk müziğe olan rağbete paralel olarak yaptığı 

                                                
127 Hilmi Maktav, “1980 Sonrası Türkiye’de Yaşanan Đdeolojik ve Kültürel Dönüşümlerin Türk 
Sinemasına Yansımaları”, Yayınlanmamış Doktora Tezi, Dokuz Eylül Üniversitesi, 1998,  s.  99–104.  



 78

besteler aracılığıyla çok zengin olacağını düşünmektedir. Faize Hücum’da, o 

dönemde insanların kolay yoldan para kazanmak için ellerinde ne varsa 

bankere yatırmaları, Kamil Bey ve ailesi aracılığıyla anlatılmaktadır. 

Namuslu’da, kendisine ait olmayan parayı istemeyen Ali Rıza Bey’e, ailesi de 

dâhil olmak üzere çevresindeki herkes “normal değil” muamelesi yaparak 

paranın Ali Rıza Bey’e ait olduğu ve onun “köşeyi döndüğü” konusunda 

hemfikirdir. Çıplak Vatandaş’ın Đbrahim’i türlü işler yapıp bir türlü geçim 

derdinden kurtulamayınca, soyunarak gerçekleştirdiği bir protesto sonucunda 

birden medyatik olur, para kazanmaya başlar ve bir meta haline gelerek 

toplumun ve reklamların ilgi odağı haline gelir. Talihli Amele’de dürüst ve saf 

amele Mehmet Ali de, Đbrahim’e benzer biçimde, bir reklamcının “halk 

çocuğu” temasıyla Mehmet Ali’yi kullanması sonucu birden ünlü ve zengin 

olur.  

Dolayısıyla filmlerde, tüketim toplumunun, köşe dönmeci zihniyetin, 

bireyciliğin ve çıkarcılığın traji-komik hikâyeler aracılığıyla eleştirisi 

yapılmaktadır. Öyle ki, bu sistemde dürüst ve namuslu olanlar, içinde 

bulundukları toplumsal yapıda “garip” karşılanmakta, reklam ve tüketim 

aracılığıyla metalaştırılmakta ve genellikle filmlerin sonunda bu karakterler 

delirme noktasına gelmektedirler. Çünkü onlara dayatılan acımasız sistemin 

gerçeklerine ve sanki bu dünyaya ait değilmişçesine garipsenerek onlara 

yapılan muamelelere daha fazla dayanamamışlardır. Filmlerde, neredeyse 

başroldeki namuslu ve yoksul karakter dışındaki herkes, tuhaf bir irrasyonellik 

içerisindedir. Maktav128, toplumsal güldürü filmlerinde, artık Yeşilçam 

filmlerinde yer alan ismi cismi belli olan tek bir kötü-zenginin değil, zihniyet 

değişimine uğramış bütün bir toplumun yer aldığını ve filmdeki yoksulları 

komik kılan durumun da, toplumsal fon değişirken onların ruh halinin 

değişmemesi olduğunu vurgular.  

 Karadoğan129, toplumsal güldürü türünün önemli örneklerini vermiş bir 

yönetmen olan Zeki Ökten’in filmlerinin, zamanın ruhunu yakalamayı 

                                                
128 Maktav, “Türk Sinemasında Yoksulluk…”, s. 185.  
129 Ali Karadoğan, “Önsöz ve Teşekkür”, Yoksul: Zeki Ökten, Der. Ali Karadoğan, Ankara, Dipnot 
Yayınları, 2007, s. 14.  



 79

amaçladığını, yaşadığı dönemin eğilimlerini, yönelimlerini, önceliklerini ve 

ahlaki ilkelerini kavrayıp aktardığını, büyük harflerle politikadan hiç 

bahsetmeden, toplumsal olanın insani ve politik olduğunu göstererek, trajedi 

ve mizahı bir araya getirdiğini belirtmektedir. Esasen bu özelliklerin, bu başlık 

altında örneklenmiş tüm toplumsal güldürü filmleri açısından geçerli olduğu 

söylenebilir. Filmlerde emeğin önemsizleşmesi ve artık yoksulluktan 

kurtulmanın çaresinin emekte olmayıp, kolay yollarda aranması gerektiği ve 

bunun gerçekliğine olan sonsuz inanç, bireyci, rekabetçi ve acımasız 

ekonomik düzenin toplumsal olanı da bu yönde farklılaştırması, irrasyonel 

tavırların yadırganmadığı toplu bir bilinç yitimi gibi temalar, bu filmlerde ele 

alınmıştır. Filmlerde, mevcut çarpık düzen ve yoksulluk, bir sorun olarak 

mizahi bir üslupla betimlenir. Dolayısıyla sosyal bir içerik vardır. Ancak, bir 

öneri ve direnç geliştirilmez. Politik olan içerilmekte ve farklı bir üslupla 

sunulmaktadır, ancak filmlerin merkezinde değildir.  

  

 

3.3.3. Göçü Konu Alan Filmlerde Yoksulluk 

 

1950’lerden itibaren Türkiye’de kırdan kentsel alanlara göç artan 

oranda devam etmiş, göçün artmasıyla birlikte kentleşme ve kente göç 

edenlerin kente tutunma, kentle bütünleşme sorunları gündemde olmuştur. 

Göç olgusunun birçok toplumsal sonucu olmakla birlikte, yoksulluk ve göç 

olguları birlikte değerlendiğinde, kentte konut bulma yani barınma, istihdam 

ve kültürel uyumsuzluk sorunu ön plana çıkmaktadır. Bu bağlamda; göçü 

konu alan filmlerde de, genellikle kente göç edenlerin emek piyasasına girme 

süreçleri ve çalışma yaşamındaki sorunları, konut sorunları, konut sorununa 

kentin çeperlerinde kurulan gecekondular ile çözüm bulma çabaları ve kente-

kentliliğe uyum sürecinde yaşadıkları sorunlara ilişkin anlatımların aktarıldığı 

görülmektedir.  



 80

Kayalı130, Türk sinemasında göçün yansıtıldığı filmlerin belli tarihsel 

dönemler itibariyle farklı özelliklere sahip olduğunu belirtmektedir. Göç, 

1950’lerde Türkiye’de hız kazanmakla birlikte, o yıllarda sinemada ciddi 

biçimde ele alınan bir konu olmamıştır. Bu dönemde, mahalle hayatının 

anlatımlarda geniş yer tutması, göç konusuna ilişkin bir farkındalığın 

bulunması şeklinde yorumlanabilir. Ancak göçün işlendiği ve bir sorun olarak 

değerlendirildiği film sayısı oldukça azdır.   

Ancak, 1960’ların toplumcu gerçekçi sinema çizgisi, sonraki yıllarda 

çekilen sinema filmlerine toplumsal sorunları perdeye gerçekçi biçimde 

aktarmanın yolunu çizdiği için, toplumsal bir olgu olan göç ve yoksulluk da, 

sinemada esas olarak yerini almıştır. Önceki bölümlerde değinilen,  Gurbet 

Kuşları (Halit Refiğ, 1964), Bitmeyen Yol (Duygu Sağıroğlu, 1965), Lütfi Ö. 

Akad’ın Gelin (1973), Düğün (1973) ve Diyet (1974) üçlemesi ve Fatma Bacı 

(Halit Refiğ, 1972), 1980 öncesinde perdeye aktarılan göç hikâyeleridir.  

Gurbet Kuşları (Halit Refiğ, 1964), Bitmeyen Yol (Duygu Sağıroğlu, 

1965) filmleri, göç konusunu ilk ele alan filmlerden olmaları nedeniyle, temel 

sorgularını ortak bir temada birleştirmektedir. Bu tema, “kente göç edilmeli 

midir?”, “kırsal alandan gelen insanlar kentli olabilirler mi?” soruları üzerine 

yoğunlaşan kente gelip gelmemeye ilişkin bir tartışmadır.131 Daha sonra 

çekilen filmlerde ise kentleşme sorunları görülmeye başlamış; kente göç 

edenlerin yaşadıkları geçim sıkıntıları, konut sorunları, kültürel sorunlar ele 

alınmıştır. Örneğin, Akad132 Gelin’de (1973), taşra esnafı, küçük sermeye 

sahibi ailenin bütün varlıklarını satarak kentte var olma çabasını, Düğün’de 

(1973), ne sermayeleri ne de zanaatları olan Urfa’lı altı kardeşin birbirlerini 

ezmek pahasına da olsa kente tutunma hikâyesini, Diyet’te (1974), kırsal 

alandan sermayesiz gelerek kentte fabrikada çalışan insanların yavaş yavaş 

sınıf bilincine ulaşmasını anlattığını belirtmektedir. Bunun yanında, Fatma 

Bacı (Halit Refiğ, 1972), kentleşme sorunlarını ve kentteki kültürel 

farklılaşmayı anlatmaktadır. Yani, “göç eden insanın kentte yerinin olup 

                                                
130 Kurtuluş Kayalı, Sinema Bir Kültürdür, Ankara, Alaz Yayıncılık, 1998, s. 94.  
131 Güçhan, a.g.e., s. 164.  
132 Alim Şerif Onaran, Lütfi Ö. Akad, Đstanbul, Afa Yayınları, 1990, s. 164. 



 81

olmadığı tartışması, yerini, daha iyi yaşamak isteyen herkesin göç etmesini 

haklılaştıran, göç eden insanların doğdukları yerleri terk etmelerine neden 

olan, toplumsal yapıdaki bozukluklara dikkat çeken, daha eleştirel temalar 

almıştır.”133  

1980’lerin hemen öncesinde ve sonrasında Türk sinemasında, 

doğrudan kente göç edenlerin sorunlarını ele alan filmler bulunmakla birlikte, 

aynı zamanda gecekondu mahallelerinin yer aldığı ve gecekondu yaşamının 

işlendiği filmlere de rastlanmaktadır.   

Bu çalışmada ayrıntılı biçimde incelenmiş etkileyici bir göç hikâyesi 

olan Yusuf ile Kenan (Ömer Kavur, 1979), kan davası sonucu babaları 

öldürülen çocuk yaşta iki kardeşin, akrabalarını aramak üzere kente gelmeleri 

ve kente tutunma çabalarını anlatan bir filmdir. Film, toplumcu-gerçekçi izler 

taşımakla birlikte, 1970’li yılların siyasal atmosferini de yansıtmaktadır. Film, 

belgesel niteliğinde görüntüleriyle ve konusuyla yalnızca sokak çocuklarının 

yoksulluğuna ilişkin etkileyici bir anlatım sunmamakta; aynı zamanda iki 

kardeşin hikâyesi üzerinden ülkedeki siyasal ve toplumsal atmosferin cesur 

bir eleştirisini de yapmaktadır. 

Yine bu çalışmada incelenen bir diğer film, halk güldürüsü niteliğindeki 

Sultan’dır (Kartal Tibet, 1978). Sultan, bir gecekondu mahallesinde geçen 

aşk hikâyesini konut sorunu ile birlikte değerlendirmektedir. Filmde, 

gecekondu yaşamının kendine özgü sorunları, gecekonduluların çalışma 

koşulları ve geçim sıkıntıları ve kentte arsa rantiyecileri sorunu 

anlatılmaktadır.  

1980 sonrasının bir başka gecekondu filmi, Bir Yudum Sevgi’dir (Atıf 

Yılmaz, 1984).  Film, gecekondu mahallesinde yaşayan dört çocuklu ve işsiz 

güçsüz kocasını sevmeyen Aygül’ün, fabrikada işe başlamasıyla birlikte 

bilinçlenme ve özgürleşme arayışı içerisine girmesini konu alan bir “kadın 

filmi”dir. Filmde yoksulluktan ziyade, feminist bir tavrın ön planda tutulduğu 

belirtilebilir. Ancak, fabrika koşulları ve gecekondu mahallesinin sunumu ile 

yoksul insanların hayatlarına ilişkin bir anlatım da bulunmaktadır. 

                                                
133 Güçhan, a.g.e., s. 177.  



 82

Ali Özgentürk’ün 1983 yapımı At filmi, köydeki yoksulluğundan bir 

ölçüde kurtulup oğlunu okutmak için Đstanbul’a gelen Hüseyin ve oğlu 

Ferhat’ın kentte yaşadıkları oldukça kasvetli ve dramatik bir yoksulluğun 

hikâyesini anlatır. Hüseyin, oğlunu okutmak için sefil bir yaşam sürmek 

pahasına kentte seyyar satıcılık yapmakta, para kazanmaya çalışmaktadır. 

Ancak bu, seyyar satıcılıkla olacak iş değildir. Hüseyin, oğlunu okutma 

isteğini bir saplantı haline getirmiştir. Sadece babası olmayan çocukların 

parasız yatılı devlet okuluna gidebildiğini öğrendikten sonra, kendisini başka 

bir seyyar satıcıya vurdurmayı planlar. Sonunda satıcı Hüseyin’i öldürür. Oğlu 

Ferhat, köye geri döner. At; kentte evsizlik, parasızlık ve işsizlik yaşayan 

Hüseyin’in ve onun gibi seyyar satıcılık yaparak sokaklarda yaşayan 

insanların dramını perdeye yansıtmaktadır. Bu insanlar için, seyyar satıcılık 

dışında yapacak iş yoktur. Mafya yüzünden, pazarcılığa bile terfi etmek 

mümkün değildir. Bu yaşam, sefil, umutsuz ve filmdeki güzel anlatımla “kök 

salmanın yasak olduğu” bir yaşamdır.  

Erdoğan Tokatlı’nın 1984 yapımı filmi Fidan, daha iyi bir yaşam 

kurmak için köylerinden Đstanbul’a gelen köfteci Ramazan ve ailesinin 

dramını anlatmaktadır. Ramazan’ın kızı Fidan, köftecilik yaparak ailesini 

geçindirmeye çalışan babasına yardım için tezgâhtarlık yapmaya başlar. 

Ancak kentin acımasızlığı, onu yanlış ilişkilere ve yozlaşmış bir yaşama 

sürüklemiştir. Filmde göç ve yoksullukla birlikte kente uyum sorunu etkileyici 

bir üslupla ele alınmaktadır.  

1980’li yılların önemli göç filmlerinden birisi de, bu çalışma 

kapsamında incelenen Bir Avuç Cennet’tir (Muammer Özer, 1985). Film, 

köyden Đstanbul’a göç eden Kamil ve ailesinin hikâyesini anlatmaktadır. 

Temelde, ailenin konut sorununa eğilmekte olan film, kentte iş bulmanın ve 

geçinmenin zorluklarını da anlatmaktadır.  

Örneklerde görüldüğü üzere, kente göç edenlerin yoksulluğunu ele 

alan filmlerin üzerinde durduğu konuların, kentsel yaşamın yoksullaştırıcı 

etkilerine odaklandığı görülmektedir. Dolayısıyla da konular ve işleniş biçimi 

açısından kentsel yoksulluk ve gecekondulaşmaya ilişkin zengin bir veri 

sunmaktadır. 



 83

3.3.4. 1990 Sonrası Türk Sinemasında Yoksulluk 

 

1990 sonrası Türk sinemasında, bir yandan hâkim Amerikan 

sinemasının tekniklerini kullanarak gişe başarısı elde etmeye dönük popüler 

filmler yapılırken, diğer yandan da, düşük bütçeli, küçük bir oyuncu 

kadrosuna sahip, popüler konuları işleme kaygısı ve ticari kaygı içerisinde 

bulunmayan ve kendi tarzlarını ortaya koymaya çalışan bağımsız 

yönetmenlerin filmleri ortaya çıkmıştır.  

1980 sonrasında ağırlıklı olarak göç-gecekondu ve toplumsal güldürü 

filmlerinde ele alınan yoksulluk, 1990 sonrasının popüler filmlerinde artık 

neredeyse hiç yer almamaktadır. Yoksul karakterler ve yoksulluğun halleri, 

sinemadan çekilmiştir. Bu dönemde sinemanın yoksulluğa ilgi 

göstermemesinin sebebi, elbette yoksulluğun büyük ölçüde çözümlenmiş 

olması değildir. Aksine, küreselleşen dünyada gitgide artan gelir uçurumları, 

yoksulluğun eşitsizlik yaratan etkisini de derinleştirmektedir. Ancak popüler 

filmlerin ticari kaygıları, filmin senaryosundan tanıtımına kadar tüm 

aşamalarda seyirciyi filme yöneltecek niteliklerin ön planda tutulmasını 

beraberinde getirmiştir. Bunda, “1990’ların başında Amerikan film şirketlerinin 

Türkiye’de film dağıtım ağını düzenlemelerinin”134 doğrudan etkisi vardır. “Bu 

yolda, toplumsal açıdan yaşanan gerçekler bile, ülke sinemasında ekonomik 

anlamda getirecekleri kazanç açısından önem kazanmıştır. Toplumsal 

gerçekler, 90’ların Türk sinemasında temel dert olmaktan çok, ticari 

nedenlerden dolayı dönemin mantığına uygun olarak filmlerin içeriğini 

oluşturmaktadır.”135    

1990 sonrasında, gişe iddiası içerisinde olmayan ama Türkiye’de 

sinema sanatını üst seviyelere taşımak anlamında önemli bir işlev gören, 

genç bağımsız yönetmenlerin filmleri ortaya çıkmıştır.  Zeki Demirkubuz, Nuri 

Bilge Ceylan, Yeşim Ustaoğlu, Derviş Zaim, Reha Erdem, Reis Çelik, 

Handan Đpekçi, Kazım Öz, Serdar Akar, Kutluğ Ataman, Özcan Alper, Orhan 

                                                
134 Yağmur Nazik, “Zeki Ökten Sineması ve 60’lardan Günümüze Türk Sinemasının 
Değerlendirilmesi: Nereden Nereye?”, Yoksul: Zeki Ökten, Der. Ali Karadoğan, Ankara, Dipnot 
Yayınları, 2007, s. 84. 
135    Nazik, a.g.m. , s. 84.  



 84

Oğuz ilk akla gelen bağımsız yönetmenlerdir. Bu yönetmenlerin filmlerinde 

öne çıkan, bireysel bir tarz oluşturma çabası olup ele aldıkları konuların da 

çeşitlenmesidir. Postmodern kent olgusu çerçevesinde kent insanının 

yalnızlığı, yabancılaşma, yoksul, marjinal karakterler ve yaşamlar tercih 

edilen konular arasındadır. Bu filmlere genellikle birey üzerinden yapılan 

anlatılar hâkim olup, toplumsal sorunlar birey üzerinden okunmaktadır. 

Suner’in136 “Yeni Türk Sineması” olarak adlandırdığı son dönem bağımsız 

sineması, toplumsal gerçekçilik geleneğinde öne çıkan “Türkiye gerçeğine 

ayna tutma” ve bu dolayımla politik mesaj verme iddiasının yerine, toplumsal 

yapının karmaşıklığına ve çok katmanlılığına dikkat çekmektedir. Kimlik ve 

aidiyet meselelerine odaklanarak farklı bir taşralılık okuması yapan yeni Türk 

sineması, çok katmanlı yeni bir eleştirel söylem oluşturmaya çalışmaktadır. 

Ancak şunu da belirtmek gerekir ki; filmlerinde Kürt sorununa ilişkin 

geliştirdikleri politik tavırla Handan Đpekçi, Kazım Öz, Reis Çelik ve Sonbahar 

(2008) filmindeki 12 Eylül eleştirisiyle Özcan Alper, bu noktada diğer 

bağımsız yönetmenlerden kısmen farklı bir noktada görünmektedir.   

Bağımsız Türk sineması, tek bir konu etrafında şekillenen ve mesajı 

açık olan filmler şeklinde yorumlanamayacağından, doğrudan yoksulluğu 

konu alan filmlerin sayısı da azdır. Filmlerde ele alınan bireyin ruh halindeki 

ve toplumsal yaşamdaki karmaşık yapı ile kaotik kent ortamının sunumunda, 

yoksul yaşamlar ve yoksul karakterler yer almaktadır. Ancak bunlar, büyük 

kentin –ki bu kent genellikle Đstanbul’dur- varoşlarında, arka sokaklarında 

marjinal yaşam süren, belki artık kente tutunma çabası içerisinde bile 

olmayan, uçurumun kıyısındaki karakterlerdir. Fahişeler, mafyalar, travestiler, 

eşcinseller, suça bulaşmış kişiler, sokak çocukları, etnik azınlıklar vb. bu 

filmlerin yoksullarıdır.  

Kent imgesi, yoksulluk konusuna değinen son dönem bağımsız 

filmlerinin vazgeçilmezidir. Postmodern kentlerin sinemadaki temsillerine 

ilişkin birkaç noktayı özellikle vurgulamakta yarar vardır. Eskiden beri kentler 

                                                
136 Asuman Suner, “1990’lar Türk Sinemasından Taşra Görüntüleri: Masumiyet’te Döngü, 
Kapatılmışlık, Klostrofobi ve Đroni”, Toplum ve Bilim, sayı 92, 2002, s. 182.  
 



 85

sinemada, mekânla özne arasındaki kopuşu, öznenin kendini çevreleyen 

dünyayı tutarlı bir bütün olarak kavramakta ve konumlandırmakta çektiği 

güçlüğü, kent mekânının hız, hareket ve akışkanlık üzerine kurulu doğasının 

öznede yarattığı sarsıntıyı ele almaktadır. Postmodern kentler ise bu yapının 

aşırılaştığı, radikalleştiği ve yoğunlaştığı durumlara odaklanmaktadır. 

Dolayısıyla son dönem sinemada kent imgesi, insanların kendilerini ve 

yaşadıkları olayları tutarlı ve sistemli bir biçimde haritalaştırmalarının 

imkânsızlaştığı, paradoksal, çarpıtılmış, ters çevrilmiş, içi boşalmış, 

sıkıştırılmış bir mekânsal açmazdır. Bu filmler, sinemanın görsel imkânlarını 

mekânsal paradokslar ortaya koyarak, özne-mekân ilişkisi açısından yeni 

sorgulama alanları yaratmaktadır.137   

Bu filmlerde kent, yeni göç edilen ya da gelinen yere geri dönüp 

dönmeme konusunda kararsızlık yaşanan bir yer değildir. Önceki dönemler 

Türk sinemasına konu edilen göç temasının değişmez mekânı Haydarpaşa 

Garı’nın yerini, artık Beyoğlu’nun arka sokakları almıştır. Kentler, geçmişteki 

“köylü ya da taşralı” yoksul figürlerinden daha çok yoksul, karmaşık ve 

sorunlu bireylerin mekânıdır. Geçmiş dönemlerin yoksulları gibi bu insanlar 

memur ya da bir fabrikada, inşatta işçi değildir. Seyyar satıcılık, mafya tipi 

örgütlenmelerin içerisinde kadın ticareti, uyuşturucu ticareti gibi yasa dışı 

birtakım işler, fahişelik vb. yaparlar. Hatta çoğunun bir işi ve evi de yoktur. 

Yaşama mekânları sokaklardır. Bu insanların geçmişi bilinmez, 

geleceklerinden de haberleri yoktur. Đnsanların birbirlerine yabancılaştıkları, 

kaotik ve heterojen mekânları simgeleyen kent ortamı, yalnızlaşan, 

ötekileşen, çeşitlenen ve renklenen kimliklerin tasvir edildiği bir yer olarak 

sunulmaktadır.138 Dolayısıyla kent ortamının marjinalleri, aynı zamanda 

sinemanın postmodern yoksullarıdır. Kentte belirli kimlik aidiyetleri sebebiyle 

dışlanan kişiler, aynı zamanda kentin yoksulları ve ötekileridir. 

Yoksullaşmada etnik özellik, cinsiyet, cinsel tercih, yapılan işin marjinalliği 

                                                
137 Asuman Suner, “1990’lar Türk Sinemasından Taşra Görüntüleri: Tabutta Röveşata’da Agorafobik 
Kent, Açık Alana Kapatılmışlık ve Dehşet”, Toplum ve Bilim, sayı 94, 2002, s. 86–108. 
138 Tuğba Elmacı, “Son Dönem Türk Sinemasında Kentli Kimlik Bağlamında Ötekinin Sunumu”, 
Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Dokuz Eylül Üniversitesi, 2006, s. 61–64.  



 86

belirleyici olmakta, yoksulluk belirli toplumsal kimliklerine ayrıştırılarak 

postmodern biçimde sunulmaktadır.   

1990 sonrasının zaten sayıca az olan yoksulluk anlatımlarının en 

önemlilerinden biri Derviş Zaim’in, Tabutta Röveşata (1996) filmidir. 

Đstanbul’un orta yerinde evsiz, kimsesiz, gariban ve garip karakter Mahsun’un 

ilginç öyküsünü anlatan film, bu çalışmada ayrıntılı olarak yoksulluk analizi 

yapılan filmlerden biridir. 

Zeki Demirkubuz’un özellikle birkaç filminde, yoksul, tutunamamış ve 

marjnal yaşamlar yaşayan karakterlerin hikâyeleri anlatılır. Masumiyet 

(1997), hayat kadını Uğur, Uğur’un sağır ve dilsiz kızı Çilem, Uğur’a tutku 

derecesinde bağlı Bekir ve hapisten yeni çıkarak Uğur ve Bekir’in yaşadıkları 

otele yerleştikten sonra yaşamı onlarla kesişen Yusuf’un dramatik ve marjinal 

hayatlarını korkusuzca anlatır. Masumiyet’in devam filmi olarak görülebilecek 

Kader (2005) ise Bekir’in, Uğur’un ve Uğur’un delice aşık olduğu suçlu 

Zagor’un gençlik yıllarını ve kesişen yollarını perdeye aktarır. Demirkubuz’un 

Üçüncü Sayfa (1999) filmi, filmlerde figüranlık yaparak geçinmeye çalışan 

yoksul genç Đsa’nın hikâyesidir. Đsa, elli dolar çalmakla onu suçlayan mafyaya 

karşı koyamaz ve intihara yeltenir. Ancak, kendisini değil, aylardır kirayı 

almak için baskı yapan ev sahibini öldürür ve bu olayın devamında komşusu 

Meryem’in ona yardım etmesiyle başlayan ilişkileri filmin hikâyesine yön verir. 

Üçüncü Sayfa filmi, adından da anlaşılabileceği üzere gazetelerin üçüncü 

sayfa haberlerinden esinlenilerek oluşturulmuştur.  

Nuri Bilge Ceylan, diğer filmlerinden farklı olarak Uzak (2003) ve Üç 

Maymun (2008) filmlerinde öyküyü ön plana çıkarmaktadır. Uzak, Đstanbul’da 

yalnız yaşayan eski bir fotoğrafçı olan Mahmut’un ve onun yanına iş aramak 

için gelen taşralı akrabası Yusuf’un arasındaki ilişkiyi anlatır. Konu olarak 

Mahmut karakteriyle küçük burjuvalığı ve aydın bunalımını ön plana çıkaran 

filmde, taşralı Yusuf’un geçim derdi sonucu kente iş aramaya gelmesi 

yoksullukla bağlantılı olarak sunulmuştur. Yönetmenin Üç Maymun filmi, 

yoksullukla daha çok ilintilidir. Bir ailenin dramını ele alan filmde anlatılan 

yoksulluk, insanın özgürlüğünü satmasına ve ailesinin parçalanmasına neden 



 87

olabilecek yıkıcı bir etkiye sahiptir. Üç Maymun, bu çalışmada yoksulluk 

analizi yapılan filmlerden biridir. 

Yeşim Ustaoğlu’nun Güneşe Yolculuk (1999) filmi,  yoksulluğa ve Kürt 

sorununa farklı ve politik bir bakış açısıyla yaklaşarak etnik yoksulluk ve 

dışlanmışlığı ele almış, bir adalet sorgusu geliştirmiştir. Filmde, Türkiye’nin 

batısından göç eden Mehmet ile doğusundan göç eden Berzan’ın Đstanbul’da 

karşılaşmaları ve yoksul yaşamlarında aralarında gelişen dostluk 

anlatılmaktadır. Mehmet, Đstanbul’a kendisi için daha iyi bir yaşam kurmak 

için gelmiştir. Çeşitli işlerde çalışmakta ve kendisi gibi göç eden başka 

kişilerle birlikte kötü bir evde yaşamaktadır. Berzan ise seyyar kaset satıcılığı 

yapmaktadır. Berzan’ın sınırda bir köy olan Zorduç’taki nişanlısına kavuşmak 

gibi bir hayali vardır. Mehmet ise çamaşırhanede çalışan Arzu’ya aşıktır. 

Onunla bir gelecek hayali kurmaktadır. Mehmet, birgün bir polis aramasında 

suçsuz olduğu halde tutuklanır. Tutuklanmasında, batılı olmasına karşın koyu 

ten rengi ile doğulu sanılmasının etkisi de vardır. Daha sonra serbest bırakılır 

ancak “damgalanmıştır” ve eski evine, işine artık dönemez. Mehmet’e 

bundan sonraki yaşamında Berzan yardımcı olacaktır. 

 Handan Đpekçi’nin Büyük Adam Küçük Aşk (2001) filmi, yargıç 

emeklisi Rıfat Bey ve yakınlarını bir operasyonda kaybeden ve Kürtçeden 

başka dil bilmeyen küçük ve kimsesiz kız çocuğu Hejar’ın hikâyesini anlatır. 

Rıfat Bey ve Hejar arasında olumsuz başlayan ilişki, daha sonra geliştirdikleri 

sıcaklıkla sevgiye dönüşür.  

Atıf Yılmaz’ın Gece, Melek ve Bizim Çocuklar (1993) filmi, 

Beyoğlu’nun arka sokaklarında sıra dışı yaşamları konu edinir. Fahişelik 

yapan genç ve güzel Serap, eşcinsel Arif, yaşlı ve eski bir hükümlü fahişe 

Melek,  erkek bir sevgilisi olan, aynı zamanda Serap’tan hoşlanan Hakan bu 

filmin uçta kahramanlarıdır. Film; polis baskınlarını, tecavüzleri, cinayetleri,  

geçim derdini, ışıltılı, bir o kadar da savruk ve kötü yaşamları ve kentin 

görünmeyen yüzünü açıklıkla anlatır.  

1990 sonrasının uçta ve dışlanmış yaşamları, bağımsız sinemanın 

yanında çeşitli popüler filmlere de konu edilmiştir. Örneğin; Yavuz Turgul’un 

Eşkıya (1996) filmi, çocukluk aşkını ve kendisine ihanet eden arkadaşını 



 88

aramak için Đstanbul’a gelen Baran ile Tarlabaşı’nın kumarhane, uyuşturucu 

ve mafya yaşamının içindeki genç Cumali’nin arkadaşlığını anlatır. Mustafa 

Altıoklar’ın Ağır Roman (1996) filmi, Đstanbul’un arka sokaklarındaki mafya 

hayatı ve marjinal yaşamları konu edinir. Aynı şekilde Orhan Oğuz’un 

Dönersen Islık Çal (1992) filminde, Beyoğlu’nun arka sokaklarında dışlanmış 

ve kente tutunamamış bir travesti ve bir cücenin karşılaşmalarıyla birlikte 

aralarında gelişen dostluk anlatılır. 

Görüldüğü üzere, 1990 sonrası Türk sinemasında yoksulluğu konu 

edinen filmlerde ya etnik vurgular ön plandadır ya da karakterlerin 

dışlanmışlığı ve uçta yaşamları konu edinilir. Postmodern kentler, toplumsal 

çelişkilerin ve eşitsiz toplumsal yapının en görünür olduğu mekânlardır. 

Tüketim alışkanlıklarıyla, lüks mekânlarıyla zenginliğin göstergesi olan büyük 

kentler, aynı zamanda bu yapının sürekli olarak kenara ittiği “dışarıda kalan 

insanlar” yaratmaktadır. Bunlar, kentsel yaşamda her zaman tehlike ve 

potansiyel suçlu olarak görülen, kentin yoksul marjinalleridir. Son dönem Türk 

sineması da, bu postmodern algının etkisiyle, yoksulluğu bütüncül bir sorun 

olarak ele almayı bir kenara bırakmıştır. Yoksulluk, parçalanmış, bireysele 

indirgenmiş ve marjinalleşmiştir. Ne filmlerde tasvir edilen yoksulluğun 

kendisi, ne de yoksul karakterler, yoksulluğun yarattığı toplumsal eşitsizliğe 

ilişkin sesini yükseltecek yetkinliğe ve güce sahip değildir. Zaten, “yoksul 

karakterler bile yoksulluklarıyla değil, yoksul hayatlarının ilginç, marjinal 

sinemasal yanlarıyla”139 ön plana çıkmaktadırlar.  

 

 

 

                                                
139 Maktav, a.g.m., s. 188. 



DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

ÖRNEKLEM FĐLMLERĐN DEĞERLENDĐRĐLMESĐ 

 

 
4.1.  SULTAN   

 

 

4.1.1.  Filmin Künyesi 
 

Yapım Yılı : 1978 

Yönetmen : Kartal Tibet 

Senaryo : Yavuz Turgul 

Oyuncular :Türkan Şoray, Bulut Aras, Adile Naşit, Şener Şen, Đhsan    

                      Yüce, Erdal Özyağcılar, Đlyas Salman, Güzin Özyağcılar. 

 

 
4.1.2. Filmin Özeti 

 

Sultan, biri kız, üçü erkek dört çocuğuyla birlikte bir gecekondu 

mahallesinde yaşayan, evlere temizliğe giderek evinin geçimini sağlamaya 

çalışan dul bir kadındır. Diğerlerine göre daha iyi düzeyde bir yaşam 

standardına sahip, çapkınlığıyla ünlü mahalle muhtarının minibüsçü oğlu 

Kemal, Sultan’a “tutulmuş”tur. Minibüsle takip ederek, çeşme başındaki bakış 

ve tavırlarıyla, mahallece gidilen sinemadaki sözleriyle Sultan’a aşkını ve 

tutkusunu belli eder. Sultan’ı, onu sevdiğine inandırmak istemektedir. Sultan 

da Kemal’den gördüğü bu ilgiden esasen hoşlanır, ancak Kemal’e karşı sert 

tavrını sürdürür. Komşu Hatice Teyze’ye derdini açan Kemal, Hatice 

Teyze’nin, ancak Sultan’la evlendiğinde onunla birlikte olabileceği, bunun 

dışında mümkün olmadığını söylemesi üzerine, Sultan’ı inandırmak ve onu 

da “yengeler listesine sokmak” için Hatice Teyze aracılığıyla Sultan’a, onunla 

evlenmek istediği haberini gönderir. Sultan’la uzun süredir evlenmek isteyen, 

ancak cesaretini toplayıp bunu bir türlü dile getiremeyen ürkek karakterli 

mahallenin bakkalı Bahtiyar, Kemal’in bu niyetini öğrenince, Sultan’ı 



 90

kendisine istemesi için Hatice Teyze’nin yanında soluğu alır. Bunu duyan 

Kemal, Bahtiyar’ın dükkânına gelerek Sultan’a yaklaşmaması konusunda 

Bahtiyar’ı tehdit eder. Bahtiyar, Kemal’den korkmaktadır. Sultan’ı çok 

istemesine rağmen korkusu ağır basar. Kemal, “anam öldü, babam da hasta” 

şeklinde uydurduğu bir bahane ile tek başına Sultan’ı istemeye gelir. Erkek 

tarafı Hatice Teyze, kız tarafı ise bir başka komşu olan Kavanoz Nuri ve 

karısı olur. Sultan biraz düşünür, bir taraftan da çocuklarına bakar. 

Tutunacağı bir dal, çocuklarına da baba olacağı ümidiyle Kemal’le evlenmeyi 

kabul eder. Üstelik o da Kemal’i sevmiştir. Kemal, sözde nikâh işlemlerini 

başlatmıştır. Türlü numaralarla “kağıtlarının askıda olduğuna ve en kısa 

zamanda nikah için gün alacaklarına” inandırır Sultan’ı.  

 Arsa rantiyecileri gecekondu mahallesini kapsayan arsayı satın 

almıştır. Çünkü bir süre sonra o bölgeden boğaz köprüsü ve yakınından da 

çevre yolu geçecek, arazi oldukça değerlenecektir. Gecekondulular 

tapusuzdur ve gecekonduları boşaltmak istememektedir. Bu durumu muhtara 

açıkladıklarında, muhtar bu insanları evlerinden atmanın mümkün 

olamayacağını söyler. Bunu kendisinin başarabileceğini, teker teker, 

güçlenmelerini, birlik olmalarını engelleyerek ve ellerine “üç-beş kuruş” 

sıkıştırarak evlerinden çıkarabileceğini belirterek, ucunda büyük para olan bu 

işten pay alma hesaplarını kurar. Kemal babasına fakir-fukaraya yapılacak bu 

muameleyi doğru bulmadığını ve itiraz ettiğini söylese de, babası onu ciddiye 

almaz, azarlar.  

Muhtar planlarını yürürlüğe koymuştur. Mahallede boşalmalar 

başlamıştır. Ancak muhtar, durumdan diğerlerinin haberi olmaması koşuluyla 

insanlara para verdiği için, herkes bir gariplik sezmekte, ancak gerçek 

bilinmemektedir.  

Muhtar, diğerlerine yaptığı konuşmanın aynısını-para alıp evi sorunsuz 

boşaltmak konusunda- Sultan’a da yapmak için Sultan’a gelmiştir. Bu 

konuşma sırasında Sultan, Muhtar’ın, oğlunun Sultan’la evlenmesi 

konusundan haberdar olmadığını ve Kemal’in onu da “evlilik masalıyla” 

kandırmış olduğunu belirtmesi üzerine, Kemal’in niyetini anlamıştır. Öfkeyle 

Kemal’i aramaya başlar. Mahallenin bekçisi Kolombo, Kemal’in minibüsünü 



 91

bir başka sevgilisi Asiye’nin evinin önünde gördüğünü söyler. Sultan, 

Colombo’nun silahını kaparak, Kemal’i vurmak için Asiye’nin evine gider.  

Bütün mahalle de onun peşinden gelir. Kemal kaçmaya çalışsa da, Sultan 

onu bir köşede sıkıştırır ve silahı doğrultur. Ancak vuramaz, çeker gider. O 

hırsla soluğu bakkal Bahtiyar’ın dükkânında alır. Onunla evlenmek isteyip 

istemediğini sorar. Bahtiyar, evlenmek istediğini söyleyince, gelip onu 

istemesini söyler.  

Kemal, muhtar babasının, Sultan ve bir avuç kalan diğer mahallelinin 

de evlerini yıkacağını öğrenince, babasından arkadaşları olan bu insanların 

evlerini yıkmamasını ister. Babası, Kemal’in bu isteğini kabul eder. 

Bahtiyar, mahalle kahvesinde Sultan’la evlilik kararını çoktan 

kutlamaya başlamıştır. Bu sırada içeri Kemal girer. Kutlamanın nedenini 

öğrendiğinde Bahtiyar’la dalga geçer, onu tehdit eder. Gece, sarhoş bir halde 

Sultan’ın evinin önüne giderek bağırıp çağırarak, Bahtiyar’la evlilik kararı 

konusunda dalga geçer. Sabaha kadar evin önünde bekler. Sabah, Hatice 

Teyze ve Bahtiyar, Sultan’ı istemeye geldiklerinde, Kemal kapıda 

beklemektedir. Bahtiyar’ı da bakış ve mimikleriyle tehdit etmektedir. Bahtiyar, 

Sultan’ın ısrarlarına rağmen, Kemal’den korktuğundan, Sultan’ın evine 

giremez. Bu arada Sultan ve Kemal birbirlerine tokat atmayla başlayan büyük 

bir kavgaya tutuşurlar. Olay karakolda biter. Komiser olayı tatlıya bağlamaya 

çalışarak bunları gönderir. Bu arada Sultan, karakolda korkaklığından Kemal 

aleyhine konuşamayan Bahtiyar’dan vazgeçmiştir, onu da kovar.  

Sultan ve mahalleli olay sonrasında evlerine döndüklerinde Muhtar’ı 

karşılarında bulurlar. Muhtar, evlerden çıkmaları gerektiğini, arsaların 

satıldığını, ancak ellerine münasip bir para verileceğini söyler. Karşı çıkarlar, 

Sultan Muhtar’la kavga ederek evden çıkmayacağını söyler.  

Kemal, Sultan’ı unutamamaktadır. Yüzük ve gelinlik alarak Sultan’a 

gider. Bu sırada, Sultan ve mahallelinin evlerin yıkılmaması konusunda 

gösterdikleri direnç başarıya ulaşamamış, evleri yıkılmış ve eşyalarını 

yükleyerek yeni gecekondular yapacakları bir yer bulmak için yollara 

düşmüşlerdir. Bunu gören Kemal, verdiği sözü tutmadığı için babasına 

öfkelenir. Minibüsün anahtarını da babasına atarak, Sultan’ların peşinden 



 92

gider. Sultan, birkaç kez onu istemediğini söyleyerek, gelmemesi konusunda 

uyarır. Ancak Kemal, gelmeye devam eder. Yine kavgaya tutuştukları bir 

anda, Kemal’in elindeki gelinlik paketi havaya uçar. Đçindeki gelinlik 

dalgalanarak aşağıya düşer. Sultan, Kemal’i affeder. Film, seçilmiş uygun bir 

yere mahallelinin elbirliğiyle gecekondu inşa etmeye çalıştıkları sahne ile 

sona erer.  

 

 
4.1.3.  Filmin Değerlendirilmesi 

 

Sultan, bir aşk öyküsünü dönemin konut sorununu içine alarak işleyen 

ve güldürü öğeleri ağır basan bir gecekondu yoksulluğu anlatısıdır. Filmin 

tamamı bir gecekondu mahallesinde geçmekte, anlatılan yoksulluk da, 

‘70’lerin sonunda, Türkiye’de gecekondu yaşamının toplumsal profili 

çerçevesinde örüntülenmektedir.  

 Sultan filminin mekân seçimi bir gecekondu mahallesi olduğundan 

gecekondu yaşamına has tüm özellikler aynı zamanda kentsel yoksulluğun 

temsilleridir. 1950’lerden bu yana kentsel yoksulluğun neredeyse sembolü 

haline gelmiş olan gecekondular, “yoksulluk”, “kentlilik”, “taşralılık”, “köylülük” 

kavramları etrafında şekillenen, bir dizi kentle bütünleşme sorununa işaret 

eden tartışmaların vazgeçilmez araştırma alanı olmuştur.  Özellikle 1960-

1980 arasında göç ve gecekondulaşma tartışmalarına yön veren eğilim, hızla 

göç alan ancak sanayileşme sürecini tamamlayamamış kentlerdeki konut ve 

istihdam olanaklarının sınırlılığı temelinde, göç ve gecekondu sorununu 

“kentleşme”, “kentlileşme” ya da “kentle bütünleşememe” tartışmaları 

temelinde ele almak olmuştur.140 Gecekondular, topraktan koparak kente 

gelen kitlelerin, konut sorununa maliyeti düşük bir çözüm bulma çabasının 

sonucudur. Yani, iş bulma ve daha iyi yaşam koşullarına sahip olma 

umuduyla kente gelenlerin sınırlı gelirleri dolayısıyla boş bir arazi üzerine 

                                                
140 Mübeccel Kıray, “Gecekondu:  Az Gelişmiş Ülkelerde…” s. 339–352; Ahmet Đçduygu, Turgay 
Ünalan, “Türkiye’de Đçgöç: Sorunsal Alanları ve Araştırma Yöntemleri”, Türkiye’de Đçgöç Sorun 
Alanları ve Araştırma Yöntemleri Konferansı Bolu-Gerede 6–8 Haziran, Der. Ahmet Đçduygu, 
Đbrahim Sirkeci, Đsmail Aydıngün, Đstanbul, Tarih Vakfı Yayınları, 1998, s. 43–44.  



 93

düşük nitelikli, kalitesiz malzeme ile konut inşa etmeleri, en temel insani 

ihtiyaçlardan biri olan barınma sorununa ilişkin geliştirilen bir çözümdür.  

 Filmdeki gecekondu mahallesinin mekânsal özellikleri, köyden çok 

farklı değildir. Bahçelerde yetiştirilen sebzeler, beslenen tavuklar, sadece su 

geldiğinde mahallece su almaya gidilen çeşme başları, evin önünde yıkanan 

çamaşırlar, küçük, derme-çatma, az ve kötü eşyalı, sobalı evler, bozuk ve 

çamurlu sokaklar kent çeperinde bir köy görünümünü andırmaktadır. 

Dolayısıyla filmde gecekondular, sağlıksız ve zor koşullarda yaşamanın 

mekânsal tezahürü olarak ortaya konmaktadır. 

 Filmde herkes yoksul olduğundan (muhtar ve oğlu Kemal diğerlerinden 

görece daha iyi durumdadır) kendi içlerinde bir yoksulluk kademelenmesi 

yapılamamaktadır. Ancak, kentsel yoksulluğun o gecekondu mahallesindeki 

anlamı net biçimde ortaya konmaktadır. Sultan ve mahalledeki diğer kadınlar, 

gündelikçilik yaparak geçimlerini sağlamaktadır. Ancak bu iş, ne yeterli gelir 

sağlayan ne de kolay bir iştir. Çünkü onlara göre “hizmetçilik mi kölelik mi?” 

belli olmayan, zenginlerin evlerinde bir makine varmışçasına mümkün 

olduğunca her işi yaptırmaya çalıştıkları bir iştir gündelikçilik.  

 

Sultan: Valla iş gözümde nasıl büyüyor biliyor musun? 

Komşu: Đşin yoksa akşama kadar beyzadelere hizmet et dur. Bizimki 

hizmetçilik değil eşeklik! 

 

Bu tarz marjinal sektör işlerinin bir üst basamağı ise, bir fabrikada işçi 

olabilmektir. Filmde “el kapısında hizmetçilik edeceğine akıllılık ederek bir 

fabrikaya girip işçi olan” birisinden gıpta ile bahsedilmektedir. Çünkü izni ve 

sigortası vardır. Ayrıca istediği zaman grev de yapmaktadır.  

Sanayi kentlerine göç, modern sanayi işçisi olmaya, yani işçileşmeye 

paralel süreçte ilerlememektedir. Kıray141, sanayileşmiş bir düzene tam 

olarak uymayan, ancak modern sanayi işçisi kavramına da dahil edilemeyen 

marjinal işleri, modern ile feodal kentsel iş yapısının çapraşık bir bileşimi 

                                                
141  Kıray, a.g.m., s. 344-345. 



 94

olarak tanımlamaktadır. Ayakkabı boyacılığı, gezici satıcılık gibi işleri yapan 

gecekondulular, yavaş sanayileşme sebebiyle endüstriyel-kentsel işçi 

niteliğini almaya fırsat bulamamakta, rastgele, küçük, üretici olmayan hizmet 

işlerini yapmaktadır. Dolayısıyla sanayi işçisi olarak tabir edilen istihdam 

biçiminin tersine, yatay ve dikey örgütlenme göstermeyen, tek kişilik, küçük 

boyutlu, standardizasyonun bulunmadığı, düşük verimli, geçici işler şeklinde 

özellikleri sıralanan marjinal sektör işleri, esnekliğe olanak tanıyan, ancak iş 

güvencesi ve örgütlenme olanağı bulunmayan işlerdir.142 Bu işler, aynı 

zamanda yoksullukla özdeşleştirilen işlerdir. Filmde de vurgulandığı üzere, 

hiçbir güvencesi olmayan gündelikçilik işi, işe ve paraya olan ihtiyacın şiddeti 

dolayısıyla duyulan mecburiyetten kaynaklı olarak, işi yaptıran “zengin”e iş 

ilişkisinin yönünü kendisinin dilediğince belirlediği bir esneklik sağlamaktadır. 

 Sultan, okumayan oğlunu hem eve bir katkısı olması hem de iş 

öğrenmesi için çalışmaya zorunlu kılmıştır ve bir tamirciye çırak olarak 

vermiştir. Okula gitmeyen bir yoksul çocuğu için çocuk yaşında işçi olmaktan 

başka çare görünmemektedir. Sultan, abisi Fedai gibi okula gitmek 

istemeyen oğlu Recai’ye kızar: Gitme okula da eşek ol, sürün sokaklarda. 

Bak abin Fedai okumadı da ne oldu? Okumak, meslek sahibi olmak, 

yaşanılan yoksulluk durumundan çıkış için tek yol olarak görünmektedir. 

Gerçekten de, daha iyi şartlarda bir yaşam getirecek başka bir çıkış yolu 

yoktur. 

Filmdeki karakterler kendilerini yoksul olarak görmektedir. Sabah işe 

giderken Sultan’ın peşinden “çokomel istiyorum” diye koşan oğlu Hüdai’ye 

ilişkin Sultan ve komşuları yorum yapmaktadır:  

 

Melek: En iyisi reklamlar başlayınca televizyonu kapamak. Vallahi 

benim bile iştahım kabarıyor. 

Sultan: Fakir fukarayı düşünen mi var? 

  

                                                
142 Şenyapılı, a.g.e., s. 2-3. 



 95

Dolayısıyla reklamlar zengin kitleye hitap etmelidir. Hatta filmdeki 

diyalogun devamında fakir semtlere reklamların yasaklanması bile 

savunulmaktadır. Çünkü yoksullar için var olan yaşam zorluğunu artırmaktan 

ve onlara yoksulluklarını hatırlatmaktan başka bir işe yaramamaktadır. 

Sultan, çocukların sokaktan bulup eve getirdiği köpeğe de tepki vermiştir. 

Sanki kendi karınlarını doyurabiliyormuş gibi bir de köpeğin eve gelmesi çok 

anlamsızdır. Ayrıca böyle yoksul bir eve gelen köpeğe de acıyıp “enayi” ismi 

verilir. Köpek beslemek de zenginlere has bir davranış biçimidir.  

 Dul bir kadın olarak, namuslu, onurlu ve hakkını yedirmeyen kişiliğiyle 

çocuklarına bakmaya ve hayata tutunmaya çalışan Sultan için evliliğin de 

yoksullukla bağlantılı bir anlamı bulunmaktadır. Minibüsçü Kemal’i sevmiştir. 

Ancak özünde Kemal’in “kendisine tutunacak bir dal ve çocuklarına bir baba” 

olmasını istemiştir. Çünkü Sultan “akşama kadar köle gibi” çalışmaktadır. 

Büyük oğlunu tamircinin yanına çırak olarak vermiştir. Ortanca oğlu okula 

gitmekte, diğerlerinden yaşça büyük kızı da en küçük erkek kardeşle 

ilgilenmektedir. Bu, omuzlarındaki yükün çok fazla olduğu, oldukça zorlu bir 

yaşamdır. Bir koca, hem çocuklarına baba olacak, hem de Sultan’ın yükünü 

bir ölçüde hafifletecek bir işlev görecektir. Üstelik Sultan’ın evlendikten sonra 

sınıf atlamak gibi büyük maddi beklentileri yoktur. Evlendikten sonra Sultan’ı 

“yaşatacağını” söyleyen Kemal’e, büyük istekleri olmadığını, üstelik temizliğe 

gitmeye de razı olduğunu söyleyerek bunu ortaya koyar. Burada, geleneksel 

bir toplum yapısı içerisinde, dul bir kadın olarak yoksulluk içinde yaşamanın 

verdiği zorlukları hafifletme isteği ön plana çıkmaktadır.  

Filmde, tüm yapısı ve insan ilişkileriyle “yerleşmiş” bir gecekondu 

mahallesi ve gecekondu mahallesine özgü kültürel temsiller yer alır. Bu 

insanlar, “köylü” olarak ifade edilemez. Ne zaman göç ettikleri, nereden 

geldikleri bilinmez. Sanki hep gecekondu mahallesinde yaşamış gibidirler. 

Ancak “kentli” de değildirler. Dolayısıyla köylülük ve kentlilik arasında kalmış 

bir “taşralılık”, filmde hâkim olan arabesk ve acı sevgisine, aşka, kadına, 

aileye ve namusa bakışa, samimi ve kontrolsüz insan ilişkilerine yansımıştır. 

Burası, mutlu bir yoksul mahalledir. Bütün ilişkiler samimidir, gizlilikten 

uzaktır. Mahallede dostluklar, kavgalar, komşuluk ilişkileri hiçbir kontrole tabi 



 96

tutulmadan yaşanmaktadır. Gerektiğinde sert kavgalara girişen bu insanlar, 

gerektiği zaman da birlik ve dayanışma içerisinde hareket edebilmektedir. 

Filmde görülen açık dayanışma-yardımlaşma örneklerinin ve sıcak insan 

ilişkilerinin nedeni, geleneksel-modern karşıtlığı temelinde kentli insanın 

“ikincil, gayri-şahsi, mesafeli, sınırlı, resmi”143  ilişkilerinden ziyade 

geleneksel-cemaatçi bir yapıya bağlanabileceği gibi bu durumun, kentte ortak 

bir kader ve yabancılığı paylaşmakla ilgili olduğu da düşünülebilir. Filmde 

insanların yaşadıkları konutlar ve fiziksel çevre, çalıştıkları işler ve bunlara 

ilişkin yaşanan sorunlar ortaktır. Dolayısıyla geliştirilen ilişki biçimleri de 

sorunların çözümüne odaklanmayı beraberinde getirecek dayanışma ağırlıklı 

ilişkilerdir. Yani, “önemli iç farklılıklar ne olursa olsun (ekonomik, etnik, 

mezhepsel) konutun hukuki statüsü ve altyapı hizmetleri konusundaki 

talepler, en azından yerel ve merkezi yönetimlerle ilişkileri düzeyinde 

gecekondu nüfusuna ortak bilinç ve davranış özelliklerine sahip bir cemaat 

görüntüsü vermektedir.”144  

Filmde gecekonduluların kültürel temsilleri de geleneksel-modern 

arasında kalmış bir ara kültür biçiminde ortaya çıkar. Minibüsçü Kemal, her 

ne kadar giyim tarzıyla kentliler arasında moda olan bir tarza sahipse de, 

kent kültürüne has olmayan bazı ayrıntılarla bu kimliği temsil etmediğini 

ortaya koyar. Örneğin, şık ayakkabılar giyer ama ayakkabıların arkasına 

basar. Ceketi de oldukça gösterişlidir, ancak giymek yerine omzuna atmayı 

tercih eder.145 

 Filmde baskın olan arabesk ve “acı sevme” eğilimi birçok sahnede 

göze çarpmaktadır. Kemal’in minibüsünde çalan arabesk müzikler, bu 

müzikler eşliğinde “kur yapma” davranışları arabesk kültürünün baskınlığına 

vurgu yapar. “Fırtına”, “lider servis”, “maşallah” gibi yazılar, kürk kaplı 

direksiyon, bebekler, nazar boncukları ve ayrılmaz bir parça olarak kasetçalar 

ve arabesk şarkılar... Kemal, minibüsünü, koyduğu ismi (Fırtına) doğrulamak 

istercesine hızlı kullanır, sert frenler yapar, havalı kornası ile insanları 

                                                
143 Sencer Ayata, Ayşe Güneş Ayata,  Konut, Komşuluk ve Kent Kültürü, Ankara,  T.C 
Başbakanlık Toplu Konut Đdaresi Başkanlığı Yayınları, 1996,  s. 3. 
144 Ayata ve Ayata, a.g.e, s. 132.  
145 Güçhan, a.g.e., s. 158. 



 97

korkutur. Đçerideki kadın müşterilerine dikiz aynasından “kesik” bakışlar 

atar.”146    

 Arabesk özelliklerin baskınlığı sadece Kemal karakterinde ön plana 

çıkmaz. Bütün mahallede “arabesk ve acı” sevgisi söz konusudur. 

Erdoğan147, yoksulluğun bizde yaşam standardı ya da maddi bir gösterge 

olmasının ötesinde daima bir “hissetme yapısı”na işaret ettiğini 

vurgulamaktadır. Garip, gariban, öksüz, yetim sıfatlarına çoğunlukla acı 

çekme, yara, kimsesizlik, çaresizlik, kenardalık gibi duygularla oluşturulmuş 

kültürel kodlar eşlik etmektedir. Mahallece gidilen ve sinemaya geldiği için 

büyük heyecan ve sevinç uyandıran “Derbeder” filmine, “epey acıklı 

olduğundan çok ağlanacağı” için sevinilir. Sinemada çekirdek yenir, filmdeki 

olaylara sesli olarak duygusal veya kızgın tepkiler verilir. Güçhan,148 Sultan 

filmindeki sinema filmi izleme sahnesinin kentsoylu kültüründe görülmesi 

mümkün olmayan bir şekli yansıttığını ve bu tavrın da esasen 

gecekonduluların günlük davranış ve tutumlarını sergilemekten ibaret 

olduğunu belirtmektedir.  

 Geleneksel-modern arasında sıkışıp kalmış, yoksul gecekondu 

kesimin müzik ve sinemada arabeske, acıya, yoksulluğa ilişkin geliştirdiği 

sempatinin de nedenleri sorgulanabilir. Abisel149, sinemanın işlevlerinden 

birinin de egemen ideolojinin meşrulaştırılması noktasındaki etkinliği 

olduğunu vurgulamaktadır. Bireyin bütünle kaynaşması, kendini ötekilerle 

bütünleştirmesi yani bir tür özdeşlik kurma, gerginliklerin olağan kabul 

edilmesini sağlar. Bu da, ideolojik söylemlerin meşrulaştırılmasına hizmet 

eder niteliktedir. Filmdeki karakterler yoksuldur, hayatları zordur ve 

sorgulanması gereken bir hayat standardına sahiptirler. Ancak arabesk bir 

filme giderek ağlamak, bu tür acı hayatları izlemekten hoşlanmak aynı 

zamanda “benden de beteri varmış”, “bu dünya böyle işte” gibi birtakım 

sonuçların çıkarılmasına da sebep olur. Dolayısıyla, yaşanan gerçekliği 

“normal” kabul etme hem “iç rahatlatan” bir işlev üstlenir hem de bu özdeşlik 

                                                
146 Güçhan, a.g.e., s. 158. 
147 Erdoğan, a.g.m.,  s. 12.  
148 Güçhan,  a.g.e., s. 162. 
149 Abisel, a.g.e., s. 204. 



 98

kurma çabası sayesinde toplumsal gerilimler de önlenmiş olur. Filmde, 

mahallelinin arabesk öğeleri baskın sinema filmi tercihlerinin özdeşlik kurma 

noktasında da etkin olduğu ortaya konabilir.  

Filmde anlatılan kentsel yoksulluğun vurgu yaptığı temel sorunlardan 

birisi de, gecekondu ve arsa spekülasyonu bağlamında konut sorunudur. 

Filmle ilgili buraya kadar anlatılan insan ilişkileri içerisinde muhtar, geldikleri 

bu şehrin kodlarını çözmüştür; umutsuzluk yerine hızla içinde bulundukları 

şehrin ve çağın değerlerine eklemlenen bir tutum içerisindedir. Yani, bölgeye 

yerleşenlere arazi tahsis eden, çıkarı daha önce yerleştirdiği insanları 

evlerinden atmakla bütünleştiğinde ise onları evlerinden atabilen köşe 

dönmeci/işgüzar/pragmatist muhtar karakteri, yaklaşan yeni değerler 

furyasının önemli bir prototipini sergilemektedir. Üstelik muhtar, mahalleliyi de 

çözümlemiştir. Zira karakterlerden temizliğe giden kadınlar sürekli bir 

fabrikada sigortalı iş hayali kurarken, grevde olan işçiler vakitlerini 

kahvehanelerde (grev mekânlarında değil) geçirirken, sendikanın bir sonuç 

elde edemeyeceğinden dem vurmakta, ataletlerinin bu başarısızlıktaki payını 

sorgulamamaktadır. Đlginç olansa bu tablo içerisinde, işçi sınıfının ataletini ve 

ataletin dinamiğini, bezirgân/komisyoncu/köşe dönme uğruna her yolu mübah 

sayan insan tipinin örneğinin, yani muhtarın çözümlemiş olmasıdır. Zira 

bölgeden yakın bir dönemde geçecek olan 2. Boğaz Köprüsü yüzünden 

değerlenecek araziyi, sahiplerini kandırarak, zengin zümreye gizli gizli 

sattırarak komisyon alan muhtar, bir diyalogunda çözümlemesini saf biçimde 

anlatmaktadır.  

 

Muhtar: Đstediğiniz kadar elinizde iskân müsaadesi olsun bu adamları 

evlerinden atamazsınız. Hele polisle jandarmayla olanaksız. 

Araziyi satın alan adamlardan biri: Peki ne yapacağız? 

Muhtar: Teker teker, belli etmeden, çaktırmadan çıkaracağız. Maksat 

birleşmesinler. Ellerine iki kuruş sıkıştırdık mı, nerde olsa otururlar. Bunları 

uyandırmaya gelmez.  

 



 99

Esasen, gecekonduluların bütün gücü, yaşadıkları ortak kader 

sebebiyle, birlikte ve dayanışma içinde hareket ediyor olmaktan doğmaktadır. 

Muhtar ise, buna son verebildiği takdirde onlara her şeyi yaptırabileceğini ve 

dirençle karşılaşmayacağını çok iyi bilmektedir. Yoksul gecekondulular, her 

ne kadar bireysel olarak yıkıma tepki gösterse de, boyunlarını bükerek 

sonucu kabul ederler. Đlginç olarak bu tabloya en büyük isyanı ise, muhtar 

babasına karşı çıkarak, onun aldığı minibüsü iade eden ve   -aralarında 

sevdiği kadının da bulunduğu- evleri yıkılanların peşinden giden avare-

arabesk minibüsçü Kemal karakteri sergiler. Evleri yıkılan kentin yoksulları, 

bir avuç kaldıklarından direnmek yerine geri çekilmektedir. Şehir bir daha 

değerleriyle, parasıyla, yaşam biçimiyle onları oradan kovana dek 

yaşayacağı, şehrin yeni oluşan sınırlarının az ötesine geçerek yeni bir 

gecekondu kurmak ise tek yoldur. Çünkü bir taraflarıyla da tekrar köye 

dönmeyecek kadar kentli olmuşlardır ve gecekonduların artık konut sorununa 

ilişkin geçici bir çözüm olmadığı filmin geçtiği 70’lerin sonlarında iyice 

anlaşılmıştır. Nitekim Melek, filmin son karelerinde, “ya gelip bizi buradan da 

atarlarsa?” diye endişe ile sorar. Kocası Cevat’ın cevabı hemen gelir:  “Artık 

bizim buradan ölümüz çıkar.” der ve yeni gecekondularını yaptıkları çamurlu 

tepeden kentin yüksek binalarına bakarak Đstanbul’a, onları sürekli kenarlara 

doğru iten kent yaşamına küfreder.  

Filmde, kent yaşamının neredeyse tamamen dışında, sınırlı kentsel 

ilişkilerin kurulduğu yoksul bir gecekondu mahallesi aktarılmaktadır. 

Gecekonduların kentin kenar kısımlarında oluşturulması, aynı zamanda 

kentsel ilişkilerde de kenarda kalmayı ifade etmektedir. Filmdeki yoksulluk, 

sorgulanan bir yoksulluk değildir. Gecekonduluların tek derdi, oluşturdukları 

mevcut yaşam biçimine dokunulmamasıdır. Yani filmdeki anlatımda, 

oluşturdukları mahalle ilişkileri ve konutlarına dokundurmamaya çalışma 

çabası yeterli görünmektedir. Sınıf atlamak, yaşam şartlarını iyileştirmek gibi 

bir istek içine girilmez. Kentle bütünleşme ve diğer toplumsal sınıflarla ilişki 

geliştirmeye yönelik bir tavır yoktur. Çünkü yaşanacak mekânsal sınır ile 

ilişkinin kurulabileceği sınır aynıdır. Bu sınır ise yaşadıkları gecekondu 

bölgesinin dışına taşmaz.   



 100

4.2. YUSUF ĐLE KENAN 

 

 

4.2.1. Filmin Künyesi 

 

Yapım Yılı : 1979 

Yönetmen : Ömer Kavur 

Senaryo : Ömer Kavur, Onat Kutlar 

Oyuncular : Cem Davran, Tamer Çeliker, Hakan Tanfer, Şevket   

                        Avşar, Yalçın Avşar, Ehat Alinçe, Hakkı Kıvanç, Gülten     

                        Kaya. 

 

 

4.2.2.  Filmin Özeti 

 

Büyüğün adı Yusuf, küçüğün adı Kenan olan iki kardeş köyde çobanlık 

yapmaktadır. Babaları kan davasında öldürülmüştür. Ölürken babalarının 

“köyde kalırlarsa onları da öldürecekleri, bu yüzden Đstanbul’a Ali emmilerinin 

yanına kaçmaları” yönündeki öğüdü üzerine çocuklar hemen yoldan bir 

minibüs durdurarak tren garına, trenle de Đstanbul’a gelirler. Ellerindeki 

adreste yazan hana ulaşırlar. Handaki çaycıya Ali emmilerini bulmak 

istediklerini söylerler. Ancak emmileri handan ayrılmıştır. Çaycı, emmilerinin 

nerde olduğunu hanın sahibi Şinasi’nin bilebileceğini söyleyerek çocukları 

deniz manzaralı, lüks bir evde yaşayan Şinasi’ye götürür. Ancak Şinasi’nin 

bunlarla ilgilenmediğini gören çaycı, çocukları çıkarır evden. Çaycı, çocuklara 

kalacak yerleri olup olmadığını, eğer yoksa polisin onları götürebileceğini 

söyler. Yusuf ile Kenan da bundan korkup, çaycıya kalacak yerleri olduğunu 

söylerler. Đki simit alıp karınlarını doyururlar ve o gece hanın kapısında 

yatarlar. Sabah birisi tekmeleyerek onları hanın kapısından kovar. O muhitte 

dolaşarak amcalarını aramaya devam ederler. Ama “Taşdere köylüğünden 

Ali Kök’ü” kimse tanımaz. Dolaşırken, Yusuf’un bir kahvedeki televizyon 



 101

ilgisini çeker. Đçeri girer çay içerler. Kenan uyuyup kalmıştır. Kahveci bunların 

evsiz olduğunu anlayarak, geceliği 15 liraya yukarıda otellerinin olduğunu 

söyler. Çaresiz kabul ederler. “Otel”, Yusuf ile Kenan gibi evsiz-barksız 

yoksulların kaldığı bir yerdir ve kalabalık bir hapishane koğuşunu 

andırmaktadır. Sabah “otel”den çıkarlar. Açtırlar ve hiç paraları kalmamıştır. 

Sokaklarda yıkıntıların arasında yiyecek ararken, annesi “o biçim” çalıştığı 

için günün büyük bölümünde sokakta yaşamak durumunda olan ve herkesin 

“Böcek” olarak hitap ettiği bir çocukla karşılaşırlar. Böcek onlara yiyecek verir 

ve hurda bir arabanın içine yerleştirir. Onları, onlar gibi yoksul başka 

çocuklarla da tanıştırır. Bunlardan birisi “Çarpık”tır. Çarpık, “pis ve yasadışı” 

işlere bulaşmış, bu yolla para kazanan bir çocuktur. Diğer çocukların tabiriyle 

“onda her yol vardır: Hırsızlık, kumar…” “Belalı” başka bir çocuk olan 

Falconetti, tam Çarpık’a saldırmak üzereyken, Yusuf, Çarpık’ı kurtarır ve 

Çarpık’ın gözüne girer. Çarpık, Yusuf’u “işe” alır. Diğer çocukların ve 

Kenan’ın tüm uyarılarına rağmen Yusuf Çarpık’la gider. Yusuf, Çarpık ne 

derse yapacaktır ve araba teybi hırsızlığından başlayarak birlikte çalışmaya 

başlarlar. Kenan ise abisini Çarpık gibi hırsız olmakla suçlamakta, daha 

dirençli bir tavır sergileyerek emeği ile geçinmek istemektedir. Kenan, torna 

tezgâhında çalışan Kenan’ı yanına çağıran ve ona iş öğretebileceğini 

söyleyen, daha önce tanıştıkları Mustafa adında emekçi çocuğun yanına 

gider.  

Kenan ve Böcek bir gün kuş avlamaya çıkmışlardır. Dönüşte trene 

binerler. Sıcak ve manzaralı olduğu için sabah binip akşama kadar trende 

gidip gelen başka bir yoksul çocukla tanışırlar trende. Bu çocuk polis 

tarafından defalarca ailesinin yanına Adana’ya geri gönderilmiştir. Ancak her 

defasında babası dövdüğü için kaçarak Đstanbul’a gelmiştir. Evi ve kimsesi 

yoktur. Đndiklerinde polis üçünü de götürür. Islahevindeki görevliler ve diğer 

çocuklar, daha önce sıkça girip çıktığından trendeki çocuğu tanımaktadırlar. 

Böcek’in annesine haber verirler, annesi gelip Böcek’i çıkartır. Ancak 

Kenan’ın kimsesi olmadığından onu içeride tutarlar. Böcek, Yusuf’a, Kenan’ın 

içeride olduğunu söyler. Yusuf gidip kardeşini oradan çıkarmak ister. Ancak 



 102

Çarpık, Kenan’ı almak için polise gittiği anda bir daha oradan çıkamayacağını 

söyleyerek Yusuf’a engel olur.   

Yusuf ile Çarpık işe çıkmışlardır. Yusuf arabanın içinde aynı arabayı 

soymakta olan Falconetti ile karşılaşır. Falconetti’yi yeniden döver ve teybi 

çalar. Çarpık’ın gözüne girmeye çalışmaktadır. Falconetti hırsla öç almak için 

Yusuf’u aramaktadır. Bu sırada onunla dalga geçen Böcek’e bıçağı 

saplayarak onu öldürür.  

Çarpık işinde “terfi” etmiştir. Silahlı işler yapacaktır artık ve Yusuf’la 

çalışmak istemez. Bu işler içinde “kutsal dava” için verilecek mücadele de 

vardır. Emir alıp uygulayacaktır. Yusuf, Çarpık’tan yaptığı işlerin karşılığını 

ister, ancak Çarpık, Yusuf’a parasını eksik verir. Buna sinirlenen Yusuf, 

Çarpık’a bıçak çeker. Bu sırada polisler ikisini de yakalar ve götürür. Çarpık, 

sağ-milliyetçi eğilimli olduğu anlaşılan “ağabeyleri”nin polisle yaptığı görüşme 

sonucunda kurtulur ve dışarıya çıkar. Ancak kimsesiz Yusuf hapishanededir 

ve oradan ne zaman çıktığı bilinmez. 

Kimsesi olmayan ve kimsenin hapishaneden almaya gelmediği Kenan 

bir süre sonra “bir çakı, bir ayna, altmış beş kuruş, ikisi ölü dört saka cinsi kuş 

ve bir kafes”le serbest bırakılır. Mahalledeki bir çocuk ona Böcek’in ölümünü 

anlatır. Kenan tepki vermeden bırakır, gider. Yıkık bir duvar dibinde kuşları 

uçurur, kafesi ve abisi Yusuf’un kavalını parçalar. Daha önce yanına gittiği 

tornacı emekçi Mustafa’nın yanına gider yeniden. Mustafa onu çok sıcak 

karşılar, çay söyler. Akşam da evine götürür. Sıcak bir aile ortamı vardır ve 

Kenan’a çok iyi davranıp, onu sahiplenirler. Bu ailenin sol-devrimci eğilimli 

olduğu anlaşılmaktadır.  

Sabah uyanırlar. Ev halkı, Kenan ve mahalledeki diğer emekçiler 

sabahın ilk saatlerinde işlerine gitmektedirler. Kenan atölyeye gider. Film, 

Kenan’ın makinelerin içinde, küçücük elleriyle gitgide hızlanarak çalışmasının 

gösterilmesiyle sona erer.  

 

 

 

 



 103

4.2.3. Filmin Değerlendirilmesi 

 

“Yusuf ile Kenan”,  1970 sonlarına denk gelen bir tarihsel dönemde 

çocuk yoksulluğu ve o dönemde, neredeyse 1990’larda akademinin 

gündemine girmeye başlayan sokak çocukları üzerine gerçekçi ve cesur bir 

anlatım yapmayı başarmıştır. Bu, yalnızca yaşanan yoksulluğu betimlemek 

düzeyinde kalmamıştır. Filmde, çocuklar üzerinden yapılan anlatımın ve 

çocuklara giydirilen rollerin, dönemin politikleşen toplumsal yapısında sağ ve 

sol temsilleri bulunmaktadır. Dolayısıyla “Yusuf ile Kenan” dönemin 

politikleşen toplumsal yapısını ve yine Türkiye’de 1960 sonrası ortaya çıkan 

toplumcu-gerçekçi sinema akımını yaratan atmosferden de kaynaklı olarak, 

sınıfsal çelişkilerini ortaya koymaya çalışan eleştirel bir filmdir.  

Sokak çocukları, evsizler, suça bulaşmış yoksul ve marjinal kitleler ya 

da sınıf-altı olarak günümüzde kavramsallaştırılan toplumsal kesimler gibi 

parçalı yoksulluk anlatımlarının yapıldığı Türk sinema filmleri ve bu konudaki 

akademik çalışmalar genellikle ‘90 sonrasına rastlar. 1960-1980 arası 

dönemde, yoksul-zengin ayrımının belli toplumsal sınıflara denk düşer 

biçimde irdelendiği (büyük sermaye sınıfı, küçük burjuva, tarım işçisi, sanayi 

işçisi vb. şeklinde nitelenen işçi sınıfı, mülksüz emekçi gibi) ve bu noktada 

yoksulluk olgusuna sınıfsal bir bakış açısı kazandıran Türk sinema filmleri ve 

akademik yazınla Yusuf Đle Kenan arasında yapılan karşılaştırmada, Yusuf ile 

Kenan, 1990 sonrasının postmodern parçalı anlatımını aynı zamanda sınıf 

çelişkileri üzerinden kurgulayan bir yapıt olması açısından farklılık arz eder.  

Filmin temel tartışma alanı yoksul sınıflar üzerine kuruludur. Filmde 

yaşanan olaylar ve aktarılan görüntüler yaşanan yoksulluğu ve bu olgunun 

sebep olduğu türlü olumsuz sonuçları aktarmak ve sorgulamak amacındadır.  

Film, kan davası sonucu babaları öldürülen ve sırf hayatta kalmak için 

kente gelmek zorunda kalan iki kardeşin hikâyesini anlatmaktadır. 1970’lerde 

bir hayli artan göç araştırmaları ve çalışmaları, köyden kente yerleşme 

sürecini modern sanayi toplumlarının bir sorunsalı olarak, genellikle tarım 

toplumundan sanayi toplumuna geçişte kırsal çözülme ile birlikte kırda açığa 

çıkan emeğin kentlerde toplanması şeklinde temellendirirken, kentle 



 104

bütünleşme ya da uyum sorunu temelinde de sosyolojik açıdan 

sorunsallaştırmaktadır.150 Bu durumda, tarımsal verimliliğin ve köy 

yaşamından beklentilerin azalması, topraksızlaşma, kentin çekiciliğinin 

artması (istihdam, eğitim olanakları gibi sebeplerle), kentte özgürleşme isteği 

gibi sebepler göçe neden olmaktadır denilebilir. Dolayısıyla o dönemde içgöç 

sorunsalına yüklenen anlam genellikle ekonomik temelli ve üretimin 

mekânsal örgütlenmesi ile ilgili olmaktadır. Yoksulluk sorunu da, köyden 

kente tek başına ya da ailesiyle göçenlerin yaşadığı uyum sorununa, işçi 

sınıfına mensup olmaktan kaynaklı olarak yaşanan geçim sıkıntısı ve diğer 

çalışma yaşamına ilişkin sorunlara, mekânsal olarak da kentleşme sorunu 

olarak ele alınan gecekondulaşmaya vurgu yapılmaktadır. Yusuf ile 

Kenan’daki kardeşlerin köyden kente göçlerini bu sebeplerden birine 

dayandırmak söz konusu değildir. Yani Yusuf ve Kenan’ın köyü ya da 

köylülüğü tercih etmemek gibi bir durumları olmadığı gibi kentte 

özgürleşmeye, kentte çalışmaya duyulan özlem ya da daha iyi koşullarda 

yaşama isteğinden de söz edilemez. Esasen Yusuf ve Kenan’ın Đstanbul’a 

göçmek için çok basit bir sebepleri vardır: Kente gelmek zorundadırlar yoksa 

öldürüleceklerdir. Yani bu mecburi göç, 70’lerde içgöç sorunsalı açısından 

çok da göz önünde bulundurulmayan feodal-kırsal toplumsal ilişkilerle 

açıklanabilmektedir. Dolayısıyla çocuk halleriyle, bütün savunmasızlıkları ve 

yalnızlıklarıyla tamamen yabancı oldukları bir yere gelen, kalacak yerleri, 

yiyecek ekmekleri olmayan Yusuf ve Kenan için bir sanayi işçisi olmak, 

marjinal sektörlerden birinde çalışmak ya da gecekonduda yaşamak gibi 

birtakım yoksulluk temsilleri oldukça lüks bir durumu çağrıştırmaktadır.  

Filmdeki yoksulluk, yoksulluk literatüründe barınma, giyim ve 

beslenme gibi en temel insani ihtiyaçları asgari düzeyde bile karşılayacak 

olanaklardan yoksunluk olarak tanımlanabilecek mutlak yoksulluk durumuna 

denk düşmektedir. Erdem151, “derin yoksulluk” olarak da ifade edilen mutlak 

yoksulluğu yaşayan insanları; gelir elde edebilecek bir işte çalışması için 

                                                
150 Đlhan Tekeli, “Türkiye’de Đçgöç Sorunsalı Yeniden Tanımlanma Aşamasına Geldi”. Türkiye’de 
Đçgöç Sorun Alanları ve Araştırma Yöntemleri Konferansı Bolu-Gerede 6–8 Haziran, Der. 
Ahmet Đçduygu, Đbrahim Sirkeci, Đsmail Aydıngün, Đstanbul Tarih Vakfı Yayınları, 1998, s. 7–21.  
151 Erdem, a.g.e., s. 5. 



 105

gerekli vasıfları ve iş bulma ümidi olmayan, iş bulduğunda vasıfsız, düşük 

ücretli ve belirsiz aralıklarla çalışan, sağlık hizmetlerinden yararlanamayan, 

çok kötü barınma koşullarında yaşayan, resmi ya da gayriresmi yardım alan 

ve hatta bazen bu yardımlara bağımlı hale gelen, kötü bir yaşam sürdürmüş 

olan ve gelecekte de bunu düzeltmek için imkân ve psikolojik gücü olmayan 

insanları ifade eder biçimde geniş anlamda betimlemiştir. Yoksulluğun 

filmdeki en temel iki göstergesi, en dolaysız biçimiyle “açlık” ve “yersiz-

yurtsuzluk” ya da diğer bir ifadeyle “evsizlik”tir. Evsizlik, nesnel düzeyde 

sokakta yaşama ve mülksüzlük olarak ifade edilebileceği gibi, aynı zamanda, 

Yusuf ve Kenan’ın, hem gerçekten kenti bilmemekten hem de çocukluğun 

verdiği kentsel yaşamı anlamlandırma yetersizliğinden kaynaklı fantastik 

sayılabilecek bir yabancılık şeklinde de okunabilir. Ancak mutlak yoksulluk 

içinde de bir derecelendirmeye gidildiği takdirde, filmdeki yoksulluk, mutlak 

yoksulluğun en dibindeki yoksulluktur. Açlık ve barınma sorununa ek olarak, 

çocuk yaşta olma ve ailesiz-kimsesiz olma durumları yoksulluğun daha da 

derinleşmesine sebep olan önemli etkenlerdir.  

Yusuf ve Kenan köyden ceplerinde çok az miktarda para ile 

gelmişlerdir. Đstanbul sokaklarında lastik ayakkabı, yırtık pantolon ve köy 

motifli örgü çorapla gezen bu iki çocuğun görüntüsü, köylülüğü, kimsesizliği 

ve yoksulluğu aynı anda vurgular niteliktedir. Açlık, yoksulluğun en doğrudan 

sonucu olarak filmin birçok karesinde yer almaktadır. Trenle Đstanbul’a 

gelirken karşılarında ekmek yiyen adama yalanarak bakmaları, her yemek 

yediklerinde (ki bunlar genellikle ekmek veya simittir) yedikleri şeye 

saldırmaları, sokaktan yiyecek bir şeyler bulmaya çalışmaları, yemek 

vitrinlerine ve manavdaki meyvelere çocuksu bir hevesle bakmaları gibi 

sahnelerin tamamı, yoksulluğun en şiddetli sonucu olan açlığa vurgu 

yapmaktadır. Aynı şekilde, evsizlik ve kente yabancılık da filmde açık biçimde 

anlatılmaktadır. Yusuf ve Kenan ilk geldiklerinde kente tamamen yabancıdır. 

Çevrelerindeki her şeye ilgi ve merakla bakarlar: Binalara, kasetçilere, seyyar 

satıcılara… Kenan, ısrarla amcalarını bulmanın bir yolu olduğunu düşünür ve 

Yusuf’a fikrini söyler: 

 



 106

Kenan: Aha şuna danışak mı? Şu bıyıklı herife danışak mı? 

Yusuf: Danışak. Ne diyek herife? 

Kenan: Emmimiz Taşdere köylüğünden Ali Kök’ü tanır mısın? 

Yusuf: Lan burası şehir. Burada kimse kimseyi tanımaz. Đstanbul ilinin 

Tophane Mahallesi. Aha bu mahalle bizim köyden büyüktür.  

Kenan: Muhtarı yok mu bu köyün? 

Yusuf: Lan ne muhtarı! Burası ildir. Vali vardır, belediye zabıtası 

vardır.  

 

Hiç bilmedikleri bir kentte, ellerinde kalan para kadarıyla yiyecek alma 

ve bir köşe bularak geceyi geçirme amacındadırlar. Yani verilen kavga, 

hayatta kalma kavgasıdır. Yemek, içmek, barınmak gibi ölmemek için zorunlu 

olan gereksinimleri karşılamak dışında herhangi bir gereksinime yönelme söz 

konusu değildir. Film boyunca geceyi geçirdikleri mekânlar farklılaşmaktadır. 

Hanın kapısının önü, kalabalık bir hapishaneyi andıran “otel”, Böcek’in onları 

götürdüğü bir araba hurdası, “kırık bir penceresi bile olan” virane bir ev gece 

kalabilecekleri en konforlu ve en güvenli mekânlardır. Sokaklar, sadece 

Yusuf ve Kenan’ın barındığı yerler değil, onlar gibi kimsesiz birçok çocuğun 

evidir.  

Yusuf ile Kenan, sokak sokak dolaştıkları bir gün yorulup deniz 

kıyısına oturmuşlardır. Kenan’ın bir evi ve köyü olduğu konusunda hala bir 

umudunun olduğu anlaşılmaktadır: 

 

Kenan: Ede, eve gidek gayrı. Hem acıktım, hem üşüdüm. 

Yusuf: Bizim evimiz yoktur gardaş. 

Kenan: Somun alacaktın hani? 

Yusuf: Hiç paramız kalmadı gayrı. 

 

 Filmde yalnızca Yusuf ve Kenan’ın durumu değil, diğer tüm hikayeler 

de marjinal ve dipte bir yoksulluk görünümü ortaya koymaktadır. Annesi “o 

biçim” çalıştığı için sokakta yaşamak zorunda olan Böcek, suça bulaşmış 

“belalı” Çarpık ve Falconetti, babası dövdüğü için memleketi Adana’dan 



 107

sürekli kaçarak Đstanbul’a gelen, kalacak yeri olmadığından sabahtan 

akşama kadar trende seyahat eden çocuk, atölyelerde çalışan emekçi 

çocuklar,  dipte, yalnız, kentin bir köşesinde soyutlanmış marjinal bir 

yoksulluk yaşamaktadır.  

Filmin temel savlardan birisi, yoksulluğun ve suçluluğun toplumsal 

temelleri olduğudur. Buradaki mesajlar Yusuf ve Çarpık’ın hikâyeleri 

üzerinden verilmektedir. Yusuf, Kenan ve diğer çocukların tüm uyarılarına 

karşın Çarpık’la gider. Çünkü Yusuf’a göre onlar köylüdür, şehir yerinde 

onlara para kazandıracak bir zanaatları yoktur. Yörükoğlu’nun152 belirttiği gibi, 

kırdan kentlere göçen ailelerin, kent hayatına kolay kolay adapte 

olamamalarına ilişkin sebeplerden birisi de, köy toplumunda edinilen 

becerilerin kentte işe yaramaması, kırsal değer yargıları ve deneyimlerin yol 

gösterici olmamasıdır. Yusuf’un para kazanması gereklidir ve mevcut yapı 

içerisinde kendine bir yer edinmek ister. Kente geldiğinden bu yana, evsizlik, 

açlık ve olanca sefalet içinde bir yaşam mücadelesi vermeye 

çalışmaktadırlar. Ancak, değişen bir şey yoktur ve Yusuf’un bu durumdan bir 

şekilde kurtulması gereklidir. Ayrıca zaten kötü yaşam koşulları 

hiyerarşisinde de en dipte olduğundan kaybedecek bir şeyi yoktur. Belki 

hırsızlık yaptığında kaybedeceği dürüstlüğü ve değerleridir. Bunu da 

umursamaz, sorgulamaz. Üstelik Çarpık güçlüdür, cebinde parası ve 

oluşturduğu bir “iş” düzeni vardır.  

Çarpık’ın da küçük yaşına karşın zor bir geçmişi vardır. Karanlık bir 

dünyayla erken tanışmıştır. Mustafa’nın Çarpık’ın masumiyetten suçluluğa 

doğru evrilme sürecini anlattığı sahne ürperticidir:  

 

“Bu Çarpık yaramaz. Hapisten çıkalı iki yıl oldu. Sübyan koğuşunda. 

Gazeteler yazdı o çocuğu öldürdükleri zaman. Bir çocuk vardı yukarıda 

Küçükhendek Mahallesi’nde. Adı Orhan. Tombalacının oğlu. Bu Böcek gibi 

ikide bir onu da evden atarlardı. Abisiyle Çarpık onu boş bir eve götürmüşler. 

Orhan sekiz-dokuz yaşlarındaydı. Çarpık’ın arkadaşıydı. Çarpık’ın abisi 

                                                
152 Atalay Yörükoğlu, Değişen Toplumda Aile ve Çocuk, Đstanbul, Özgür Yayınları, 2002, s. 213. 
 



 108

çocuğa ciğer yedirmiş. Sonra da oturmuş okey oynamışlar. Gece de 

götürmüş bir odaya Çarpık’ın abisi… Yani şey yapmış… Irzına geçmiş 

Orhan’ın. Üç defa. Sonra sabah kalkmışlar. Çarpık’ın abisi korkmuş 

kendilerini asarlar diye. En iyisi demiş biz bunu asalım. Çarpık daha o zaman 

ufak. O’na demiş ki “git bana ip bul.” Sonra ikisi birleşip çocuğu asmışlar… 

Çocuğu öldürmüşler. Çarpık’ın abisi hala içerde… Çarpık Sinop’ta yattı. Orda 

her yolu öğrenmiş: Oğlancılık, hırsızlık, her türlü dümen. Peki neden? Abim 

diyor ki: Yoksulluk ve korku adama her şeyi yaptırır. ” 

 
Mustafa’nın “anarşist” abisinin yorumu, esasen filmin de net bir 

mesajıdır: Yoksulluk ve korku adama her şeyi yaptırır. Burada, yoksulluk, 

kentsel ve aile içi şiddet, parçalanmış aile gibi etkenler suçluluğu 

tetiklemektedir. Suçluluk ve yoksulluk gibi olguların hepsinin mevcut durumla 

açıklanabilecek, bireysel nedenleri yoktur. Kendiliğinden oluşmuş durumlar 

ise hiç değildir. Bu bir sistem sorunudur ve filmde sisteme ilişkin bir 

sorgulama ve soru sorma vardır. Yani film, yoksulluğu ve yoksulların 

hayatlarını betimlemeye çalışmanın, suçluluğu da suçluların patolojik 

durumlarına gönderme yaparak anlamanın ötesinde “neden” sorusunu 

sormakta ve sordurmaya çalışmaktadır.  

Yankesici, hırsız, belalı, korkutucu gibi sıfatlarla olumlu hiçbir özelliği 

belirtilmeyen Çarpık’ın, içki masasındaki sohbet sırasında Yusuf’a söylediği 

birkaç cümle, Çarpık’la ilgili başka bir sorgulamayı gündeme getirir:  

 
“Ah o makine iki yıl önce geçecekti ki elime. Gardiyanın anasını 

bellerdim namussuzum. Kör Đbo’nun. Sübyan koğuşunda günde iki posta 

marezlerdi bizi. Çok dayak yedik çoook.” 

 
Yörükoğlu153, çocukların gördüğü muameleler sonucu suça 

yönelmelerini bir öç alma olarak görür: “Sokaklarda öteberi satar, 

karaborsacıların eline düşer, kendini karakolda bulur. Dayak yer, örselenir, 

                                                
153 Yörükoglu, a.g.e., s. 213. 



 109

aşağılanır. Đlk masum suçundan ağır ceza gören çocuğun tutunacağı yol 

toplumdan öç almaktır”. 

Filmdeki ilişkiler bütünü diptekilerin kendi arasında geçer. Birbirlerine 

sahip çıkarlar, birbirlerini tartaklarlar, suça iterler. Yani, tamamen alt tabaka 

arasında süregelen bir ilişki ağı vardır.  Toplumsal tabakanın üst kesimleri, 

filmde birkaç sahne dışında yer almaz. Yukarılarda başka toplumsal kesimler 

vardır, ancak bunlar soyut ve ulaşılamazdır. Yok gibidirler. Yukarıdakiler, 

diptekilerle karşılaşmak zorunda kaldıklarında, diptekiler ancak onlar için “bir 

şey”dirler. Örneğin polis için suç potansiyeli yüksek, “sorunlu” çocuklardır. Ya 

da hanın zengin sahibi Şinasi için taşradan gelip kentin düzenini bozan ve 

eğitilmesi gereken bir kesimdir. Dolayısıyla sınıflar arasında bir geçiş umudu 

ve olanağı yoktur.  

Filmde, toplumsal kesimlerden belgesel niteliğinde kareler de 

aktarılmaktadır. Dilenci, ayakkabı boyacısı, hamal, pazarda sebze-meyve 

satan, sokakta oynayan yoksul çocuklar gerçekçi biçimde sunulmaktadır. 

Bunun yanında, parkta oynayan ve Yusuf ve Kenan sokakta yürürken 

okuldan çıkmış koşuşturan okul çocuklarının gösterilmesi “normal” ve “daha 

şanslı” bir hayatı anımsatmaktadır. Özuğurlu154, “bir yanda sanal âlemin 

derinliklerine yapılan sörflerle uzmanlaşan “klavye çocukları” büyürken, bir 

sokak ötelerinde, uygulamalı can pazarı dersleriyle sallamanın inceliklerinde 

uzmanlaşan yoksul çocukları boy atmaktadır” derken, bugünün çocuklarının 

sınıfsal çelişkisinin derinliğini vurgulamaktadır. Filmde, ’70’lerin sonlarındaki 

Đstanbul’da, en az bu örnek kadar gerçekçi ve vahim çelişkiler ortaya 

konmaktadır.  

 Sınıfsal çelişkinin açık seçik, belki de biraz abartılı olarak sunulduğu 

bir sahne vardır. Şinasi ve yeğeni olduğu anlaşılan kadın, deniz manzaralı 

lüks bir evde kahve içerek sohbet etmektedir: Bu sahnede çaycı, Yusuf ve 

Kenan’ı, hanın sahibi Şinasi’nin yanına getirmiştir.  

 

                                                
154 Metin Özuğurlu, “Eşitlik Körü Demokratikleşme Programlarının Eleştirisi”, Praksis, sayı 10,  
2003, s. 11–34.  



 110

Şinasi: Đşte içtimai bir mesele. Taşradan kalkıp buralara kadar 

geliyorlar.  

Yeğen: Dayıcığım öyle diyorsunuz ya ne çarıklıdır onlar bilemezsiniz. 

Anadolu’dan böyle geliyorlar. Hallerine acıyıp yanınıza alıyorsunuz. Sonra 

neler yapıyorlar.  

Şinasi: Yok canım. 

Yeğen: Ah tabi. Doğan’ın fabrikada neler çektiğini biliyor musunuz? 

Grev, direniş, toplu sözleşmeler… Vallahi Đstanbul’u mahvettiler.  

Şinasi: Evet doğru. Đstanbul pek eskisi gibi sayılmaz.  

Yeğen: Doğan diyor ki bunları eğitmek değil, öğütmek lazım. Ne şirin 

değil mi? Vallahi sadece anarşist yetiştiriyoruz bence. 

 

Kentin ve kentli yaşamın yerlileri, taşralılık öğeleriyle “kirlenen” yeni 

yapıdan oldukça rahatsızdır. Üstelik onlara yardım bahşedildiğinde, lütfedip 

sahip çıkıldığında nankörlük etmektedirler. Buradaki nankörlük biçiminin 

siyasal düzlemde hak talep etme gibi siyasal anlamları bulunmaktadır. Çünkü 

geçmişin köylü ve yoksulu ne olduysa birden anarşist olmakta, düzene kafa 

tutmaktadır. Bu durum, burjuva kesimini oldukça rahatsız etmekte, çareyi 

yoksul ve emekçileri öğütmekte görmektedirler. Çünkü belli ki eğitmek de işe 

yaramamakta, onları anarşist yapmaktadır.  

 Filmde yoksulların benimsediği iki yol görünmektedir. Bunlardan birisi, 

Çarpık, Falconetti ve Yusuf’ta somutlaşan yasadışı yollara sapıp mafya türü 

örgütlenmelerin içinde yükselmeye çalışmaktır. Diğer yol ise, Mustafa ve 

Kenan’ın yaptığı gibi, tavrını çalışmak ve dürüstlükten yana koymaktır. Yani,  

dürüst, onurlu yaşamak ve emeği ile geçinmek kutsanmaktadır. 

 Ancak filmde şu açıktır ki; ister insanları suça itsin, isterse dürüst ve 

onurlu biçimde çalışmaya yönlendirsin, yoksulluk bir sistem sorunudur ve 

toplumsal nedenleri vardır. Çünkü Çarpık gibi suçla yaşayan birinin 

hikâyesinde bile, toplumsal belirleyicilikler net biçimde ortaya konmaktadır.  

Yoksulluk, insanları şiddete, suça itebilmektedir. Filmde, suçluluk ve 

dürüstlük durumunun her ikisinde de, üst sınıflara doğru bir tırmanış söz 

konusu değildir. Sınıflar arası geçişsizlik ön plana çıkmaktadır.   



 111

4.3. DÜTTÜRÜ DÜNYA  

 

 

4.3.1. Filmin Künyesi 

 

Yapım Yılı : 1988 

Yönetmen : Zeki Ökten 

Senaryo : Umur Bugay 

Oyuncular : Kemal Sunal, Jale Aylanç, Cezmi Baskın, Erdal Gülver,   

                       Ayberk Çölok, Güzin Çorağan, Sema Önür, Orhan 

Çağman, Birsen Dürülü, Yaşar Cemil Akın, Selçuk 

Uluergüven. 

 

 

4.3.2. Filmin Özeti 

 

Mehmet (filmdeki lakabıyla Dütdüt), zihinsel özürlü oğlu (Doğan), biri 

lisede okuyan (Mükerrem) diğeri çocuk yaşta olan (Fatma) iki kızı ve karısıyla 

(Gülsüm) birlikte Ankara’nın gecekondu mahallelerinden birinde yaşamakta,  

geceleri bir pavyonda klarnet çalarak zar zor geçinmeye çalışmaktadır. Bir 

bakanlıkta odacı olarak çalışan kaynı (Osman), kendisine ait olan Mehmet’in 

yaşadığı gecekonduyu müteahhide vermiştir. Müteahhit “üç kat çıkacak”tır. 

Mehmet, hem Osman’a biriken kira borçlarını ödemek hem de bir ev bularak 

hemen gecekonduyu boşaltmak durumundadır. Çünkü Osman, bu konuda 

Mehmet’e sürekli baskı yapmaktadır. Osman, bir an önce ev bulması için 

Mehmet’e ek işler bulma konusunda “yardım” etmek ister. Mehmet, Osman’ın 

samimiyetine inanmasa da, mecburen bunu kabul eder. Osman, kendisi gibi 

Bakanlıkta odacı olarak terfi eden bir arkadaşının çakmakçılık tezgâhını, 

Mehmet’e devretmesi için aracılık eder. Mehmet, bu işi yapmak konusunda 

isteksizdir. Çünkü geceleri pavyonda, gündüzleri de çakmak tezgâhının 

başında çalışmak, günde bir-iki saat uyuyarak türlü güçlükle çalışmak 

anlamına gelecektir. Ayrıca, Mehmet “sanatçı”dır ve “bu tür işler ona göre 



 112

değil”dir. Ancak, işi çaresizce kabul eder ve çalışmaya başlar. Bir sabah 

çakmak tezgâhının başına gittiğinde, tezgâhta başka bir adam 

bulunmaktadır. “Çok götürdüğü” gerekçesiyle, Mehmet’in işi elinden 

alınmıştır. Osman’ın Mehmet için bulduğu bir sonraki iş, inşaat işçiliğidir. 

Ancak, Mehmet bu işte de başarılı olamamış; patron bu işin ona göre 

olmadığını söyleyerek işten çıkarmıştır. Yani Mehmet, inşaat için “iyi bir işçi” 

değildir.  

Mehmet’in umudu kaybolmuştur. Evi yıkılır. Küçük kızı Fatma ve karısı 

Gülsüm Osman’ın, büyük kızı Mükerrem yaşlı bir komşunun, Mehmet ve oğlu 

Doğan kendisi gibi pavyonda çalışan arkadaşı Rıfat’ın evine yerleşecektir. 

Film, sabahın ilk ışıklarında boş vermişçesine klarnet çalan Mehmet ve tef 

çalan özürlü oğlunun Ankara sokaklarında dolaşmasıyla sona erer. 

 

 

4.3.3  Filmin Değerlendirilmesi 

 

Film, tarihsel-toplumsal gerçekliği yansıtan, bir anlamda dönemsel bir 

yoksulluk anlatısıdır. Dolayısıyla, 1980 sonları Türkiye’sinin toplumsal 

yapısını birkaç karaktere yüklenen kişisel özellikler ile bile olsa, ayrıntılı tahlil 

olanağı sunmaktadır.  

Filmde kullanılan mekânlar, aynı zamanda yoksulluğun yaşandığı, 

yoksulluğu çağrıştıran mekânlardır. Bunların başında Başkentin ortasında 

tüm çıplaklığıyla yoksulluğun mekânı olarak göze çarpan gecekondu 

mahallesi ve Mehmet ve ailesinin yaşadığı soğuk, küçük ve genel olarak 

fiziksel koşulları yeterli olmayan gecekondu gelmektedir. Filmde, Mehmet’in 

klarnet çaldığı pavyon da, mekânsal öğe olarak geniş yer tutmaktadır. 

Pavyonlar da, en azından orada çalışanlar açısından bir marjinallik ve 

yoksulluk anlatımı olarak görülebilir. Bunun yanında, filmin akışı içinde 

Mehmet’in yaptığı ek işlerin geçtiği mekânlar (çakmakçılık yaptığı sokak ve 

apartman inşaatı) yoksulluğun mekânsal tezahürlerinden birkaçıdır.  

Yoksulluk vurgusu ve geçim sıkıntısı, filmde gerçekçi biçimde ve 

abartısız olarak aktarılır. Filmin ana hikâyesi, zaten yoksulluğun ve geçim 



 113

sıkıntısının vurduğu bir ailenin hikâyesidir. Ancak ayrıntılar ve yan hikâyeler 

de, o döneme ait toplumsal yapıdan kesitler sunar.  

Filmdeki ana karakter Dütdüt Mehmet, geçimini klarnet çalarak 

sağlamaya çalışan bir “yoksul” temsilidir. Güçlükle evini geçindirmeye 

çalışmaktadır. Zaten pavyonda işler de eskisi gibi hiç değildir, iyiden iyiye 

kesatlaşmıştır. Bir de bunun üzerine gecekondunun birikmiş kira borcu ve 

gecekonduyu boşaltmaları için kaynı Osman’ın yaptığı baskı eklenince, 

yoksulluk/geçim derdi ve bunun getirdiği çaresizlik iyiden iyiye içinden 

çıkılmaz bir hal almıştır. Öyle ki Dütdüt Mehmet, karısı Gülsüm’ün önemsiz 

bir hastalığından bile ürker: 

 

Gülsüm: Üşüttüm, her tarafım ağrıyor. Fatma da nezleli. 

Mehmet: Aman haa… Bir de hastalık çıkarmayın başıma. 

Gülsüm: Keyfimizden hastalanıyoruz sanki. Sobanız yanıyor mu diye 

sormuyorsun da. 

Mehmet: Sen dışarıyı görsen. Burası hamam, vallahi hamam.  

Gülsüm: Biraz otur görürsün hamamı. Şunu yaktım da azıcık kırıldı. 

Buz donu gibi ev. 

 

Zihinsel özürlü Doğan, dışarıdan “küçük tahta parçası, ağaç, ne 

bulursa toplaması için gönderilir. Isınmak gibi maliyeti büyük bir problem için 

bulunan mütevazı bir çözümdür bu.  

Gecekondu mahallesinde Dütdüt Mehmet’in karısı da dahil olmak 

üzere kadınlar da gündelikçilik/temizlikçilik yapmak üzere Ankara’nın zengin 

muhitlerine gitmektedir. Burada, bu tarz işleri yapmak konusunda yokluktan 

kaynaklı bir mecburiyet ve sınıfsal bir vurgu ön plana çıkmaktadır: 

 

Komşu: Şimdi buradan kalk altı bin lira için taa Çankaya’ya git. B..lu 

bez yıka. Hanfendinin donunu, sütyenini topla.  

Gülsüm: Ben geçen gün yüzümü kızdırıp söyledim valla. Hiç olmazsa 

yedi bin yapın abla dedim. Valla en az bin lirası yol parasına gidiyo. 



 114

Komşu: Çok nazlanırsan güle güle derler. Ankara’da o paraya 

çalışacak kadın mı yok! 

 

1980 sonrasına damgasını vuran liberal ekonomik ve sosyal 

politikalarla birlikte 1980 sonrası Türkiye’nin toplumsal yapısındaki kırılmaları 

karakterize eden vurgular filmde yansıtılmaktadır.  

Bunlardan birisi, 1980 sonrası gecekonduların ve gecekondu 

ticaretinin önem kazanmasıdır. Gecekondular artık yalnızca yoksulların 

barınma sorunlarına ilişkin geliştirdikleri bir çözüm değil, aynı zamanda karlı 

bir alandır. “Özellikle liberal politikaların uygulandığı Özal döneminde 

çıkarılan gecekondu afları ve gecekondu arazisi üzerinde dört kata kadar 

bina yapılmasına izin verilmesi ile gecekonduluya formel konut piyasasında 

rant yolu açılmış; gecekondu arazisi büyük kazanç getiren ticari meta haline 

gelmiştir”.155 Esasen gecekonduların bu dönemde büyük değer kazanması 

“arazi ve gecekondu mafyası” oluşumunu beraberinde getirmiş, oluşan bu 

yeni rant, yoksulluğu daha dipte yaşayan toplumsal sınıfları bu ranttan her 

türlü pay alma süreçlerinin dışına itmiştir. Nitekim filmde Osman, 

gecekondusunda kiracı olarak oturan Mehmet’in bir an önce evden çıkmasını 

sağlamak için elinden geleni yapar. Çünkü müteahhit, gecekondu arazisi 

üzerine üç kat bina çıkacaktır. Osman için bu çok karlı bir alandır ve hiç vakit 

kaybetmek istemez. Keleş156, filmde Osman karakterinin durumuna da birebir 

örnek oluşturacak biçimde belirtilen dönemde büyük şehirlerde apartman 

kapıcısı, devlet dairelerinde odacı ya da memurluk yapan toplumsal 

kesimlerin gecekondu aldığı, yaptırdığı, kiraya verdiği ve bunu bir kazanç 

aracı haline getirdiğini belirtmektedir. Daha önce barınma amaçlı olarak 

düşünülen ve yoksul kişiler tarafından inşa edilen gecekondulara toplumsal 

tabakanın zeminindekilerin artık ne kiracı ne de ev sahibi olarak erişme 

olanakları neredeyse kalmamıştır. Nitekim Dütdüt Mehmet de, “iki odalı 

konduya yüz lira istiyorlar” diyerek normal daire bir yana, gecekondu bile 

kiralamanın artık onlara göre oldukça lüks olduğunu belirtmektedir. 

                                                
155 Erman, “Gecekondu Çalışmalarında…”,  2004. 
156  Keleş, 100 Soruda Türkiye’de…, s. 197. 



 115

1980 sonrası Özal dönemi popülist politikaları, toplumsal sınıflar 

arasında da “kolay yoldan köşe dönme”, “her fırsatı kara çevirme” gibi 

birtakım davranış kalıpları ortaya çıkarmıştır. Bu zihniyetin yalnızca burjuva 

sınıfı ve orta sınıflarda değil, yoksul kesimde de yaygınlaşması, yoksul 

kesimin kendi içinde hiyerarşik bir yapı yaratmasına ve bu hiyerarşinin üst 

kademelerine tırmanmak için her yolun mübah görüldüğü bir anlayışın ortaya 

çıkmasına sebep olmuştur. Yani “1980’lerden itibaren köşe dönmek olarak 

formüle edilen pragmatizmi, göreceliliği, kültürel melezleşmeyi, hazcılığı, 

tüketiciliği, önce kendini düşünmeyi ve bireyi en yüce değer olarak gören”157 

yaklaşım, toplumsal ilişkilerde de bu yönde bir değişime sebep olmuştur. 

Düttürü Dünya’da bu anlayışın temsili başta Mehmet’in kaynı Osman 

olmakla birlikte, toplumsalın geneline yayılmış bir görünüm arz eder. Osman, 

bir bakanlıkta odacıdır ve Mehmet’e kıyasla yoksul hiyerarşisinin daha 

yukarısında bir sıraya oturmuştur. Đşin niteliği ve verilen emekten ziyade, kısa 

yoldan hangisinin daha fazla kazanç getirdiği önemlidir. Osman Mehmet’e 

kendisinin bulduğu çakmakçılık işine başlaması için zorlar. Çünkü 

işportacılık, belki de klarnetçilikten daha karlı ve köşe dönmeye daha müsait 

bir alandır. Ayrıca bu ısrarın kendi çıkarlarını besleyen yönü de vardır. Çünkü 

evi boşaltması için Mehmet’in daha çok kazanması ve kolay ve hızlı 

kazanmak için de “köşe dönme” mekanizmalarının içine girmesi 

gerekmektedir. Ancak Osman, Mehmet’e odacılık gibi bir iş bulmaz. 

Dönemsel olarak bakıldığında bu tavır, herkesin birbirini kazanç ve fırsat 

kapısı olarak belirlediği bir düzende Osman’ın Mehmet’in kendisiyle eşit ya 

da üst düzeyde bir konuma gelmesini istememesi şeklinde yorumlanabilir. 

Çünkü çakmakçılık ya da inşaat işçiliği, Osman’ın işinden daha düşük 

düzeyde düzenden pay alan ve marjinal sektördeki işlerdir. Aynı zamanda 

Mehmet bu işlerden birine başladığında çalışma şartları çok zorlaşacak, 

günde birkaç saatlik uyku ile kalan tüm zamanını çalışmaya ayıracaktır. Oysa 

memurluk ve bir devlet dairesinde odacılık, aynı zamanda “rüşvet ve adam 

kayırma” mekanizmalarının işlediği yolları içinde barındıran mesleklerdir. 

                                                
157 Bozkurt, a.g.m.,, s. 101. 



 116

Filmde “bir imzayla köşe dönmek” ve “odacılık mesleğinin köşe dönmeye 

elverişliliği” ile ilgili diyaloglar, dönemsel olarak devlet kademelerinin 

yozlaşmışlığını ve rüşvet alma-verme yolu ile işlerin yürüdüğünü kanıtlar 

niteliktedir. “Đşini bilen memur” tipine vurgu yapılmaktadır. Osman 

çakmakçılıktan odacılığa terfi eden arkadaşına “işini bilen” birey tipinin önemli 

özelliklerine ilişkin ipuçları verir ve onu öğütler: 

 

Osman: Bu meslekte kendini hiç belli etmeyecen, hangi partiyi tutuyon, 

hangi fikrin adamısın. Kim ne derse desin karışmayacan, tahriklere 

kapılmayacan… Bu meslekte rengini hiç belli etmeyecen. Sosyal demokratlar 

mı başa geçti, sen de demokratsın. Liberaller mi iktidara geçti…. 

 

Çalmak ya da filmdeki tabiriyle “götürmek”, olağan bir durumdur ve 

düzene ayak uydurmanın bir gerekliliği olarak sunulmuştur. “Çok götürdüğü” 

gerekçesiyle çakmakçılık işinden edilen Mehmet’i, kaynı Osman 

azarlamaktadır: “Çal dediysek hepsini götür demedik.”  

Kolay yoldan iyi şartlarda bir yaşama erişme düşü Mehmet’te de 

görülmektedir. Ancak Mehmet’in “yırtma” yolu, Osman ve onun 

gibilerinkinden daha masumdur: Besteler yapmaktadır ve bestesi “tuttuğu” 

anda içinde bulunduğu maddi yetersizlikten kurtulacaktır. Film boyunca 

sıklıkla söylediği ve insanlardan bu bestenin iyiliği konusunda onay almaya 

çalıştığı oldukça “dertli” bir bestesi vardır Mehmet’in: 

 

dertlenme sen, 

dert etme kendine, 

dert katma dertlerime, 

dertlerim bitmez. 

derdin mi çok çok? 

derdin mi yok yok? 

dert arama kendine, 

dertlenme sen ahhh!  

dert arama kendine, 



 117

dertlenme sen. 

 

Onu ancak bu tarz “dertli” bir beste zengin edebilir. Çünkü Mehmet, 

“bu milleti ağlatacaksın” diyerek arabesk kültürünün baskınlığını vurgular. 

Maktav’ın158 belirttiği gibi, Mehmet’in hayali aslında boş bir hayal değildir. 

Çünkü 80’ler Türkiye’si, arabesk söyleyerek ünlenen ve birden sınıf 

değiştiren insanların olduğuna dair somut örneklere sıkça rastlanan bir 

dönemdir.  

 Filmde, yoksulluk yaşayan kitlenin kendi yoksulluk durumlarını ve 

yoksulluğun nedenini hiç sorgulamamaları açıkça görülmektedir. Onlar için 

yoksulluk, “verili” bir durum gibidir. Evet, hayat çok zordur, geçim 

sıkıntısından da sürekli şikâyet edilir. Ancak, yalnızca yaşanılan bu 

olumsuzlukların içinden çıkış yolları aranır: Çeşitli bağlantılarla köşe 

dönmeye çalışma, ek işler yaparak gelirlerini artırma gibi. Ancak herhangi bir 

sorgulama ve sisteme ilişkin bir yargı geliştirme görülmez. 1980 sonrasının 

büyük anlatıları terk eden, apolitikleşmeye yüz tutmuş, bireyci/çıkarcı/bencil 

birey tipi açıkça görülmektedir. Belge’ye159 göre, 80’lerde ciddi biçimde 

toplum geneline yayılmaya çalışılan depolitizasyon sürecinin belirleyicileri, 12 

Eylül askeri darbesinden çıkmış bir ülkede baskı ve korkudan kaynaklı 

“geleceğini kuran bir toplum idealinin” geri dönülmesi zor yaralar alması, 

gelecekle ilgili parlak toplumsal projelerden hayal kırıklığına uğramış ruh 

halinin, Özal’da isimleşen serüvenden uzak “hesap adamı” imgesine denk 

düşmesi, bu imgenin yerleşmesi için temel motivasyon kaynaklarının 

ekonomik olanlar olması ve nihayetinde, Türkiye’nin dünya kapitalizmiyle 

bütünleşmesi şeklinde görülebilir. Nitekim Türkiye’nin “dünyayla ekonomik 

bütünleşmesi”, filmin bir sahnesinde kullanılan imgelerle çarpıcı biçimde 

anlatılmaktadır. Bu sahnede, Mehmet’in çalıştığı inşatta işçiler yemek arası 

vermiştir. Đnşaatın tepesinde yenilen ekmek, içilen coca-cola ve radyoda 

çalan klasik müzik, Amerikan, Batı ve yerel-yoksulu temsil ederken dönemsel 

çelişik yapıyı vurgular gibidir.  

                                                
158 Maktav, “1980 Sonrası Türkiye’de Yaşanan…”,  s. 114. 
159 Murat Belge, “Dokuz Yılın Birikimi”, Birikim,  sayı 1, Mayıs 1989,  s. 5–18. 



 118

Bahsedilen “apolitik-bireyci” kişilik tipi, filmin ana karakteri Mehmet’te 

de görülmektedir. Mehmet’in sorgulayıcı ve eleştirel anlamları olan bir 

yoksulluk algısı yoktur. Filmde buna ilişkin çarpıcı örnekler görülmektedir. 

Mehmet çakmakçılık yaparken, ellerinde boş tencereleriyle Tandoğan’daki 

“boş tencere mitingi”ne giden kadınlara rastlar:  

 

Mehmet: Tencerenin de mitingi mi olurmuş? 

Mitinge giden kadın: Senin evde tencere iyi kaynıyor herhalde.   

Mehmet: Ya ne demezsin! Her gün beş çeşit.  

Mitinge giden kadın: Niye yollamıyorsun o zaman karını mitinge? 

Mehmet: Ne yapacak karım mitingde? 

Mitinge giden kadın: Tencere çalacak böyle: Boş tencereler çaaalsın, 

yeter hayat ucuzlaaasın! 

Mehmet: Hadi ya… Boş tencere çalmakla hayat mı ucuzlarmış!  

 

Mehmet, oğlu siyasi tutuklu olan komşu teyzeye oğlu ile neden 

görüşemediğini sorduğunda komşu teyze “elbiselerini mi beğenmemişler, 

hakime mi karşı durmuşlar… Öyle bir şey işte.” yanıtını verir. Mehmet 

sinirlenir buna: “Uslanmadı senin bu oğlun da. Hakime karşı durulur mu hiç? 

Ayrıca Mehmet, emekçi olmayı reddetmektedir. Bu utanılacak bir 

şeydir. O sanatçıdır. Ne çakmakçılık ne de inşaat işçiliği ona uygun değildir. 

Sanatçı kişiliğini “zedelemektedir”.   

 

Mehmet: Sizin için Kızılay’da çakmak bile doldurdum. Şerefimiz iki 

paralık oldu. Hiç düşünmüyorsunuz değil mi bu adamın oradan bir sanatçı 

arkadaşı geçse ne yapar? Utancından yerin dibine geçmez mi? 

Gülsüm: Niye çalışmak ayıp mı? 

Mehmet: Sende kızın gibi konuşma. Emekçiymişim ben, emek en yüce 

değermiş!  

 

Bu toplumsal bilinçten yoksun tavır, toplumsalın tümüne ve yoksullar 

arasında yayılmış bir görünüm arz eder. 1980 sonları Türkiye’sinde artık, 



 119

“mutlu”, “dayanışmacı” ve “sevimli” tarafları olan bir gecekondu mahallesi ve 

yoksulluk tasviri yoktur. Herkesin herkesin üstünden kazanç sağlamaya 

çalıştığı bir arenaya dönüşmüştür toplum. Gecekondu mahallesi kaynaşmış, 

dayanışmacı bir yapı arz etmez. Kalabalıklar toplanır bazen. Ancak amaçsız, 

meraklı ve seyircidir bu kalabalıklar. Karısı evden kaçan bekçinin evinin 

önünde büyük, meraklı ve “ne olduğunun sırrına ermeye çalışan” bir kalabalık 

vardır. Bu kalabalık, filmin sonlarına doğru Mehmet’in evi yıkılırken yeniden 

ortaya çıkar. Mehmet, kendileri gibi yoksuldur. Üstelik bir gün onların 

gecekonduları da yıkılacaktır. Ancak gecekondu yıkılırken yüzler meraklı, 

güleçtir. Đrrasyonel ve anlamsız bir davranış kalıbı olarak da yıkım ekipleri evi 

yıktığı anda kalabalık mutluluk içinde olayı alkışlar.  

Düttürü Dünya, mücadele ve umut içeren bir anlatıma sahip değildir. 

Özellikle filmin sonlarına doğru umutsuzluktan kaynaklanan bir “boş 

vermişlik” görülmektedir.  

 

 

4.4.  BĐR AVUÇ CENNET 
 

 

4.4.1.  Filmin Künyesi 
 

Yapım Yılı :  1985 

Yönetmen :  Muammer Özer 

Senaryo : Muammer Özer 

Oyuncular : Tarık Akan, Hale Soygazi, Erol Demiröz, Savaş Yurttaş,   

                        Yavuzer Çetinkaya, Yurdaer Erşan, Erol Demiröz,   

                        Selçuk Uluergüven, Meral Çetinkaya, Salih Kalyon,   

                        Hüseyin Zan. 

 

 

 

 



 120

4.4.2.  Filmin Özeti 
 

Kamil, karısı Emine, oğlu Cevat ve küçük kızı Sedef ile birlikte birkaç 

parça eşyalarını traktöre yükleyerek köyden Đstanbul’a göç etmek üzere 

yollara düşmüşlerdir. Đstanbul’a geldiklerinde ellerindeki adresi sorarak 

bulmaya çalışırlar. Bu adres, köylüleri “tornacı Selim”in adresidir.  Adresteki 

evi bulurlar, ancak kapıyı çaldıklarında evden yanıt gelmez. Mahalledeki bir 

kadın, tornacı Selim’in yakınlarda bir iş kazasında öldüğünü, karısının 

çocukları alıp annesine taşındığını, evi de boşalttıklarını söyler. Tamamen 

ortada kalmışlardır. Emine ve Cevat, traktörcünün yeniden köye dönme 

konusundaki teklifini reddeder. Çaresiz “uygun” bir yer bulunup eşyalar 

traktörden boşaltılır. Kamil, esasen köye dönmek konusunda isteklidir. Çünkü 

köyde, hiç yoksa bile en azından “başını sokacak bir evi” vardır. Emine’nin 

köye dönmeme isteğinden dolayı sürekli bu konuda tartışmaktadırlar.  

 Gece, eşyaları yıktıkları “uygun” yerde uyurlar. Gün ağarınca, iki 

zabıtanın onları dürtükleyerek uyandırmasıyla gözlerini açarlar. Burası bir 

pazar yeridir ve orada kalmak yasaktır. Kamil ve Cevat, Emine ve küçük kızı 

orada bırakıp ev aramaya giderler. Ancak iki odalı, banyosuz bir eve bile çok 

para istemektedirler. Döndüklerinde, Kamil’in karısı ve kızı bıraktıkları yerde 

yoktur. Çünkü zabıta onları oradan sürmüş ve eşyaları başka yere taşımak 

zorunda kalmışlardır. Akşam bastırmıştır yeniden. Emine, eşyaları taşıdıkları 

yerde, boş, hurda bir minibüs görür ve o gece orada idare edebileceklerini 

söyler. Terk edilmiş, hurda bir cezaevi minibüsüdür bu. Eşyaları minibüsün 

içine taşırlar, camlarına perde çekerler. Gece, minibüsün kapısını zorlayarak 

açmaya çalışan birkaç sarhoş adam sesi duyarlar. Burası aynı zamanda, 

kentin sokakta yaşayan sarhoşlarının da mekânıdır. Sarhoşlar, Kamil ve 

ailesinin oraya yerleşmesinden hiç hoşlanmazlar. Kamil’den zorla aldıkları 

para karşılığında onları rahat bırakırlar ve giderler. 

 Kamil, demiryolunda çalışan köylüsü Bekir Çavuş’a ona bir iş bulması 

için gider. Bekir Çavuş, Kamil’e de demiryolunda iş ayarlamıştır. Ancak bu iş, 

sadece karınlarını doyuracak yeterlilikte bir kazanç sağlamaktadır. 



 121

 Cevat, mahalledeki diğer çocuklarla tanışır. Karşıdaki apartmanlardan 

birinin balkonunda annesi ile birlikte oturan bir kıza ayna tutarak kur yapmaya 

çalışır. Apartman sakini anne, bu durumdan oldukça rahatsız olur. “Hurdaya 

yerleşen çingeneler”den duyduğu rahatsızlığı ve şikâyetini kocasına 

telefonda aktarır, çaresine bakmasını ister.   

 Bir gece hepsi uyurken hurda minibüse hırsız girer, paralarını alır. 

Ancak Kamil, peşinden koşarak hırsızı yakalar. Hırsız bayılmıştır. Kamil onu 

alıp minibüse getirir. Ayıltmaya çalışırlar, yardım ederler. Hırsız ayıldığında, 

korkuyla onu polise vermemesi için Kamil’e yalvarır. Hırsızın cebinden çıkan 

bir aile fotoğrafı, yüreklerini yumuşatır ve hırsıza çorba yaparak karnını 

doyururlar, dostça davranırlar.   

 Bir akşam yemeklerini yerlerken mahallenin bekçisi gelir ve 

belediyenin arsasını işgal ettiklerinden haklarında ihbar olduğunu söyler.  

 Bu arada, minibüsün içini ve çevresini her gün yeni bir düzenlemeyle 

güzelleştirmişlerdir. Dışını boyarlar, çiçekli perdeler asarlar, bahçesine 

tulumba yerleştirirler, etrafına çevirerek sebze ve çiçek ekerler.   

 Bir gündüz vakti Kamil işteyken belediyeden o bölgeyi “temizlemek” 

yani minibüsü kaldırmak için belediyeden kepçeyle birlikte bir ekip gelir. 

Emine, onları davet ederek karpuz ikram eder. Durumlarını açıklamaya 

çalışır. Bu seferlik evleri kurtulmuştur. Ancak görevli, bir dahaki sefere 

minibüsün kaldırılacağını söyler ve Emine’yi yerleştikleri bölgeyi terk etmeleri 

konusunda uyarır.  

 Cevat ve kasap babasından sürekli dayak yiyen çocuk, iyi arkadaş 

olmuşlardır. Birlikte kurbağa avlamaya, bahçelerden meyve çalmaya ve 

bölgedeki çöplükten her çöp döküldüğünde diğer çocuklarla ve çöplüğün 

kenarında yaşayan kimsesiz yaşlı kadınla birlikte “işe yarar” bir şeyler 

bulmaya giderler.  Bir uçurtma yapmışlardır ve uçurmaya başlarlar. Ancak 

uçurtmaları, orada yaşayan iyi durumdaki ailelerin çocukları olan “sahil 

çocukları”nın denize girdiği bölgede denize düşer. Sahil çocukları, onların 

uçurtmalarını alır ve sahip çıkarak geri vermezler. Cevat ve arkadaşı 

mahalledeki diğer arkadaşlarını toplayarak kavgaya giderler, “sahil 

çocukları”nı dövüp kaçarlar. Babasından her zaman olduğu gibi yine dayak 



 122

yiyen ve evden kovulan çocuk, geceyi dışarıda geçirir. Sabah, “sahil 

çocukları”nın birinin evinin önünden bir bisiklet çalarak kaçar. Heyecanla 

gelip Cevat’ı alır ve birlikte bisiklete binerler. Cevat eve döndükten sonra evin 

önünde polisler belirir. Cevat hakkında bisikleti çaldığı iddiasıyla şikayet 

vardır. Đfadesini almak üzere karakola götürürler. Cevat’ın arkadaşı, Cevat’ın 

evine onu almaya geldiğinde, Cevat’ın bisikleti çaldığı iddiasıyla karakola 

götürüldüğünü öğrenir. Hırsla bisikletin tekerleklerini elindeki çakıyla yırtarak, 

götürüp sahilde oynamakta olan çocukların önüne atar. Çocuklar hırsızı 

karşılarında görünce üzerine çullanırlar ve kavgaya tutuşular. Cevat’ın 

arkadaşı ise elindeki bıçakla istemeden çocuklardan birisini bacağından 

yaralamıştır. Koşarak saklanmak üzere çöplüğün kenarında yaşayan 

kimsesiz kadına sığınır. Ancak polisler, onu burada bulup götürürler.  

 Kamil, aldığı sobayı büyük bir heyecanla eve getirdiğinde, ev halkının 

üzgün olduğunu görür. Bekçi gelmiş, yarın evi götürmek üzere kesin olarak 

geleceklerini söylemiştir. Ancak yine de evi boşaltmazlar, günlük yaşamlarına 

devam ederler. Nitekim bu sefer daha kalabalık bir ekip, minibüsü götürmek 

üzere gelmiştir. O anda filmin başında ortaya çıkan sarhoşlar, evlerine giren 

hırsız, bekçi, Đstanbul’a geldiklerinde adres sordukları yaşlı amca da 

mekânda belirir. Minibüsün içindeki birkaç parça eşya dışarıya çıkarılır. 

Emine ve Kamil’in tepki ve itirazları fayda etmez. Minibüs kaldırılarak başka 

bir araca konur ve götürülür.  

 Đstanbul’a geldikleri ilk gün olduğu gibi yeniden eşyalarıyla birlikte 

dışarıda kalmışlardır. Ancak minibüsün taşındığı yeri terk etmezler. Bu kez 

aynı yere bir çadır kurarak içine yerleşirler.  

 

 

4.4.3.  Filmin Değerlendirilmesi 

 

 Bir Avuç Cennet, köyden kente yeni göç etmiş bir ailenin temelde 

kentte barınma sorununa eğilen bir anlatım sunmaktadır. Ancak, daha geniş 

bir perspektiften bakıldığında; iş bulma, barınma ve kentte tutunma gibi 

yoksulluk ve göç olgularına eşlik eden sorunların ’80 sonrası dönemde 



 123

farklılaşan yönlerini ortaya koymak açısından da önemli veriler ortaya 

koymaktadır. 

Bir Avuç Cennet, göç sorunu paralelinde kentsel yoksulluğu anlatan bir 

filmdir. Köyden göçen ailenin yatak, dolap, çiçek gibi traktörün arkasını bile 

doldurmayan birkaç parça eşya ve köyden getirdikleri az paradan başka 

maddi varlıkları yoktur. Kente gelindiğinde ise sorunun boyutu, içinde 

yaşanacak bir dört duvar bile bulamamaya kadar uzanır. Minibüsün içine 

yerleşirler. Ancak bu, hurda ve pis bir minibüstür. Kendilerine göre, 

minibüsün içine ve çevresine çeki düzen vermeye çalışırlar. Burada 

yaşamaya mecburdurlar. Çünkü ne ev alacak ne de kiralayacak gelirleri 

vardır. Kamil işe girdiğinde ellerine geçen para ise ancak karınlarını 

doyurmaya yetmektedir. Aile gibi, filmde ortaya çıkan diğer karakterler de 

kentsel yaşamı çekici kılan mekânlardan ve kentsel olanaklardan 

soyutlanmış, kente yabancı bir kitleyi oluşturmaktadır. Evsiz sarhoşlar, 

çöplükte yaşayan yaşlı, kimsesiz kadın, dramatik bir geçmişi olduğu anlaşılan 

hırsız, Cevat’ın sürekli kasap babasından dayak yiyen yoksul arkadaşı, 

filmdeki aile gibi başka başka yoksulluk hikâyelerinin kahramanlarıdır. 

Sarhoşlar için minibüs barınma yeridir. Çöplük ise yaşam stratejisi açısından 

önemli işlevi olan bir mekândır. Yaşlı kadın, Cevat ve arkadaşı ve 

mahalledeki diğer çocuklar her yeni çöp döküldüğünde, “işe yarar” bir şeyler 

bulma umuduyla çöplüğe koşuşurlar.  

 Filmde, aile açısından kenti çekici kılacak nesnel düzeyde hiçbir öğeye 

rastlanmamaktadır. Ne ortalama düzeyde iyi bir iş, ne barınma sorununu 

karşılayacak bir ev, ne de kentte dayanabilecekleri, varlıklarından güç 

duyabilecekleri bir akraba ya da dost… Köyden, yaşadıkları geçim sıkıntısı 

dolayısıyla göç ettikleri anlaşılmaktadır. Ancak kente gelip tek dayanakları 

olan hemşerilerinin de öldüğünü öğrendiklerinde, dönmeyi düşünmezler. 

Kamil, en azından köyde başlarını sokacak bir evi olduğundan dem vurarak 

köye dönmenin mantıklı olabileceğini vurgular. Ancak karısı Emine ve oğlu 

Cevat, bütün olumsuz yaşam koşullarına rağmen tekrar köye dönmemeye 

çok kararlıdır. Esasen, kentte başlarına gelebilecek en kötü durumla karşı 

karşıyadırlar. Đki çocukla ortada, yani sokakta kalmışlardır. Emine bu durumu 



 124

tüm köylü saflığıyla yorumlar: “Bir gecede ölünmez. Az mı yattık yaylada?  Bu 

noktada köye dönmemeyi literatürde kentin çekiciliğine vurgu yapan 

faktörlerle açıklamak olanaklı görünmemektedir. Filmde sıkça “köyün tadı 

kalmadığından” bahsedilir. Ancak, köyde yaşanan çıkmazın boyutlarına 

ilişkin net değerlendirmeler yapmak mümkün değildir. Bu noktada, göç ve 

asla köye dönmeme isteği nesnel düzeyde temellendirilemediğinden, 

özellikle kadın ve çocukların kentte bir özgürleşme isteğinden ve somut 

koşullar her ne kadar elvermese de canlı tutulması gereken bir umudun hep 

olması gerektiği düşüncesinden kaynaklı olduğu öne sürülebilir.   

Devletin gelirin yeniden dağıtım mekanizmalarını kısmen 

oluşturabildiği 1980 öncesine kıyasla 1980 sonrası, devletin hakem 

görevinden elini çektiği bir dönüşüme tanıklık etmiştir. Dolayısıyla 1980 

sonrasının, geniş tabanlı sınıflar arası ittifakın son bulduğu, yerine dar tabanlı 

ve gerilime dayalı bir dengenin oluştuğu dönem olduğunu belirtmek doğru 

olur. Bu durumun en net sonucu, gelir dağılımında artan adaletsizlik, 

yoksullar arasında dağılma-parçalanma ve zengin-yoksul arasında mekânsal 

ve kültürel kutuplaşmadır. Bu oluşum, devletin güvenlik ağından 

yararlanamayan, kaderine terk edilmiş bir yoksul kitleyi de yaratmıştır.160 Bu 

paralelde, 1980 sonrası kente ilk kez göç etmek, devlet-toplum arasında 

oluşmuş ya da toplumun kendi içinde oluşturduğu hiçbir güvenli ağın içine 

girememe tehlikesini içermektedir. 1980 sonrasında kente göçen bir ailenin 

kente tutunma çabasını işleyen filmde, bireysel özellikleri öne çıkan ve 

yalnızlık içeren bir yoksulluk anlatısı vardır. Kente gelindiğinde sığınılabilecek 

yerel ilişkiler mekanizması yoktur. Kentteki diğer yoksullarla birlikte hareket 

edilebilecek mekânsal ya da fikirsel bir birliktelik yaratma olanağı da 

kalmamıştır. Bu, belki de bir gecekondu edinme ve bir gecekondu 

mahallesinde yaşamaya başlama “lüksüne” erişilememiş olmasından 

kaynaklanmaktadır. Çünkü 1980’lerden sonra gecekondu inşa etmek artık 

mümkün olmadığı gibi, piyasa değeri oldukça artan gecekondulara sahip 

olmak ya da kiralamak da oldukça maliyetlidir. Kamil’in demiryolundaki iş 

                                                
160 Işık ve Pınarcıoğlu, “Kent Yoksulları Arasında…”, s. 31–61.  



 125

arkadaşıyla yaptığı sohbette, gecekondunun artık piyasa değeri yüksek bir 

mal haline geldiğini bilmediği anlaşılmaktadır: 

 

Kamil: Bildiğin bir yerde kiralık bir ev yok mu be Recep? 

Recep: Ev bulunur. Sen paradan haber ver. 

Kamil: Birikmiş birkaç kuruşumuz var. 

Recep: Hadi o para peşinata yetti diyelim. Buradan aldığın parayla 

kiraya dayanabilir misin? Karı da çalışırsa belki. 

Kamil: Güvercinlerimiz var, onları satsam. Hurda da iyi para eder. Bir 

tarafa bir şey konduramaz mıyız? 

Recep: Kuş parasıyla, hurda parasıyla gecekondu olur mu be? Sıcak 

başına vurmuş senin! 

 

Çünkü gecekondu yapacak arazi eskisiyle kıyaslanamayacak oranda 

azalmıştır. Buna ek olarak, arazilere kanuna aykırı olarak inşa edilen 

gecekondular, artık köyden kente göçenlerin konut ihtiyacının karşılanması 

amacıyla göz yumulmuş bir alan değildir. Arsa piyasasında yaratılmış olan 

büyük bir rant vardır ve geçmişte göç edenlerin gelip yerleştikleri bir alan 

olarak görülebilecek kadar masum değildir.  

Çevrelerinde de yoksullar vardır. Ancak bunlar, filmde aile birlikteliği 

içinde görülmez. Kentin sokakta yaşayan zavallı sarhoşları, tek başına 

yaşayan, çöplükten topladıkları ile geçinen yaşlı kadın, evlerine giren hırsız, 

çöplükten Cevat ve arkadaşı ile birlikte yiyecek ya da işe yarar başka şeyler 

bulmaya çalışan çocuklar, kentin filmdeki aile gibi dışarıda kalanlarıdır. 

Ancak, bu insanlar tektir, birbirlerinden kopuktur ve yalnızlaşmış, dipte bir 

yoksulluk yaşamaktadırlar. Bunun dışında filmdeki ailenin sıkça karşı karşıya 

geldiği kesim, kamu erkini elinde bulunduran kesimdir. Bisiklet hırsızlığıyla 

suçlanan Cevat’ı almaya gelen polisler, minibüsü boşaltıp bölgeyi terk 

etmeleri konusunda sürekli uyarılar yapmak için gelen bekçi, kamu arazisine 

el koymaktan yargılandıklarından birkaç kez minibüsü kaldırmak için gelen 

belediye ekipleri gibi kolluklar filmin geneline yayıldığından, sanki sürekli 

“tehlike ve rahatsızlık yaratan yoksul” avına çıkmış izlenimi yaratmaktadır. 



 126

Filmde,  kent yaşamının kurallarına ilişkin bir sorgulama yoktur. Köyde 

nasıl yaşıyor idiyseler, kentte de aynı yaşam tarzı ve davranış kalıpları vardır. 

Kentte kalmak için kuvvetli bir direnme sergilerler. Ancak kente gelince de bir 

farklılaşma ya da tutum değiştirme içine girmezler. Yaşadıkları süreci 

normalleştirme eğilimi söz konusudur. Sanki, sadece yaşadıkları mekân 

değişmiştir. Onun dışında, kırsala has davranış ve tutumlar herhangi bir 

dönüşüme uğramadan devam eder. Çünkü bugüne kadar bir köy yaşamı 

sürdürmüşlerdir, köy yaşamı ve değerlerinden başka yaşam kodları yoktur.  

Onlarla bütünleşme eğilimi içinde olan kent insanları olmadığı gibi, Kamil ve 

Emine’de de böyle bir çaba görülmez. Algıladıkları sorun nesnel düzeydedir 

ve başlarını sokacak bir ev ve karınlarını doyuracak bir işten ibarettir. Emine, 

minibüsün dışındaki kendilerinin çevirdiği bahçede kazan kaynatır ve çamaşır 

yıkar. Her yer duman olduğundan karşı apartmanlarda oturanlar rahatsız 

olmaktadır. Ancak Emine’de, rahatsızlık yarattığına dair bir düşünceye 

kapıldığını belirten bir durum sezilmez. Çevirdikleri bahçeye sebzeler ekerler, 

yeşillendirirler. Bunun daha çok karınlarını doyurma ile alakalı olduğu 

düşünülse de, köy yaşamının bir kopyasının kente taşınması olarak 

değerlendirilebilir. Yine, bahçeye yerleştirilen tulumba, güvercin yetiştirmek 

gibi kırsala ait alışkanlıklar kentte değiştirilmez. 

           Yoksulluklarının, sınıfsal olarak bulundukları konumun bilincindedirler. 

Ancak kentte insanca yaşamaya onların da hakkı olduğunu düşünürler. 

Yerleştikleri boş minibüs ve işgal ettikleri arsanın neden şikâyet konusu 

olduğuna ve neden rahatsızlık yarattığına bir türlü anlam veremezler. Çünkü 

kimseye hiçbir zararları yoktur. Sadece, orada yerleşerek barınma sorununa 

bir çözüm bulmaya çalışmışlardır. Belediye arsasını işgal ettiklerini, 

minibüsün sahipsiz olmadığını ve haklarında ihbar olduğunu söyleyerek orayı 

boşaltmaları konusunda bilgi vermeye gelen bekçiye verdikleri yanıt, bunu 

doğrular niteliktedir: 

 

Kamil: Zorda kaldık buraya yerleştik napalım? 



 127

Emine: Burası belediye arsası, orası şehir arsası. Sahipsiz bir avuç 

toprak kalmamış. Her taraf işgal edilmiş. Biz ne yapalım? Biz de bu 

memleketin evladı değil miyiz? Bizim de hakkımız!  

 

Filmin sonlarına doğru belediye görevlileri minibüsü kaldırırken, aile 

Đstanbul’a ilk geldiğinde adres sordukları yaşlı adam durumu yorumlar: Vah 

vah yazık oldu! Cennete çevirmişlerdi burayı. Kimseye de bir zararları yoktu.  

Bu mantık, esasen Kamil ve Emine’nin meseleye yaklaşımının da özetidir ve 

aslında her şey bu kadar basittir.  

 Filmde sınıfsal farklılıklar, seçilen mekânlarla vurgulanmaktadır. 

Dorsay161, öykünün Küçükçekmece’de çok ilginç bir mekânda çekildiğini 

belirterek eklemektedir: “Arkada büyük kenti simgeleyen her şey vardır: Tüm 

trafik ve ağır vasıta yüküyle büyük karayolu, trenler, kentleşmeyi simgeleyen 

büyük apartmanlar vs. Önde ise tüm uyumsuzluklarına karşın, bu mekâna, 

bu çevreye karışmakta kararlı kırsal kesimin insanları…” Kamil ve Emine, her 

ne kadar kentsel yaşamın dışında kalmış olsalar da, kentlilerle herhangi bir 

iletişim kuramasalar da, kente has yapıların bir kenarında duran minibüs ve 

orada yaşayan köylüler, bütün eğretiliğiyle göze çarpmakta, toplumsal 

yapıdaki çelişik durumu bütün açıklığıyla ortaya koymaktadır.  

 Sınıfsal çelişkiler, daha çok çocuklar üzerinden anlatılmaktadır. Cevat, 

yeni geldikleri bu farklı dünyayı keşfetmek ve ona eklemlenmek isteğindedir. 

Gelir gelmez mahalledeki diğer çocuklarla arkadaş olur. Onlarla birlikte 

çevreyi keşfeder. Karşı apartmanda oturan, kendi yaşlarında bir kıza ilgisini 

belli etmeye çalışır. Köye dönmek konusunda da oldukça kararlı bir karşı 

çıkış sergilemiştir. Kentte kalmak, kentli olmak istemektedir. Apartman 

dairelerinin balkonunda güneşlenen anne ve kız ile tam karşılarında bir 

minibüsün içine yerleşen, zamanla minibüsün olduğu bölgeye yayılarak bir 

göçebe topluluğun yaşam biçimini andıran “garip insanlar”, sınıfsal çelişkiyi 

ve zenginlerin bakış açısını vurgulamak açısından çarpıcıdır. Cevat’ın 

                                                
161 Atilla Dorsay, “Kente Göç, Otobüs, Đyimserlik”. Cumhuriyet Gazetesi,  15 Kasım 1985,  Akt. 
Esen, a.g.e., s. 87.  
 



 128

balkona ayna tutarak kızına kur yapma davranışından rahatsız olan anne için 

Cevat, “arsadaki hurdaya yerleşen Çingenelerin çocuğu”dur. Kamil ve ailesi, 

kentliyi huzursuz eden, yakışıksız davranışları olan ve ait olmadıkları bu 

yerden acilen sürülmesi gerekenlerdir.  

 Kentsel çelişkileri başarılı şekilde vurgulayan diğer sahneler, genellikle 

sahil çocukları ve yoksul çocuklar arasında sürüp giden, ebedi kavgalarla, 

düşmanlıklarla yansıtılmaktadır. Sahil çocukları, deniz kıyısında, lüks yazlık 

sitelerde oturmaktadır. Ortaya çıkan herhangi bir tatsız durumda, yoksul 

çocukları birleşerek sahil çocuklarına cephe almakta, kavgada ortak hareket 

etmektedirler. Örneğin, Cevat ve arkadaşının uçurtmasının sahil çocuklarının 

eline geçmesi ve sahil çocuklarının uçurtmayı geri vermemesi, yoksul 

çocuklar için toplanarak sahil çocuklarını dövme sebebidir. Yine Cevat’ın 

arkadaşının lüks evlerden birinin önünden çaldığı bisiklet ve bu olaydan 

sonra karıştığı kavgada üzerine çullanan sahil çocuklarından birini 

bıçaklaması; basit ve çocukça bir istekle gezmek için bisiklet çalan bir yoksul 

çocuğunun bu durumla orantısız ve dramatik olarak başına gelenler, 

toplumsal sınıflar arasındaki uçurum üzerinden anlatılan bir olaydır. 

 Bir Avuç Cennet, ‘80 sonrası kentsel yoksulluğun acımasız, bireyci ve 

parçalayıcı yönünü ortaya koyan bir filmdir. Ancak, filmin anlatımına hâkim 

olan temel bakış açısı, abartılı sayılabilecek saflıkla büyüyen bir umut 

anlayışı ve umut etme gerekliliği vurgusudur. Ancak bu umut, bireysel 

düzeydedir. Kahramanlar, tüm olumsuzluklara karşın kentte yaşamaya 

çalışmaktan asla vazgeçmezler. Bir gün, her şeyin daha iyi olacağına dair 

umudu hep içlerinde büyütürler. Özellikle minibüsün kaldırılmasıyla yeniden 

evsiz kalan ailenin çadır kurması ve çadırın içinde ışıl ışıl yanan lüks 

lambasının aydınlığıyla biten film, bireysel bir kurtuluş ve bireysel bir umut 

mesajıyla biter… Filmde yaşanan sınıfsal çelişkilere, naif bir yaklaşımla 

sorunları basitleştiren bir romantizm içinde bakılmıştır.”162 Bu ayakları yere 

basmayan umudun ve beklenen kurtuluşun, somut durumla bağdaştırılabilir 

bir yönü bulunmamaktadır. Dolayısıyla film, gerçeklikten uzak, yaşanan 

                                                
162 Maktav, a.g.e., s. 98. 



 129

zorlukların kaynağını silikleştiren, “yaşamın akışına ilişkin zorluklar” şeklinde 

doğallaştıran bir anlatıma sürüklenmektedir.  

 

 
4.5.  TABUTTA RÖVEŞATA 

 
 

4.5.1. Filmin Künyesi 
 

Yapım Yılı : 1996 

Yönetmen : Derviş Zaim 

Senaryo : Derviş Zaim 

Oyuncular : Ahmet Uğurlu, Tuncel Kurtiz, Ayşen Aydemir, Fuat   

                        Onan, Şerif Erol, Hasan Uzma, Nadi Güler, Barış   

                        Celiloğlu. 

 

 

4.5.2.  Filmin Özeti 
 

Mahsun ve arkadaşı Sarı, balıkçı arkadaşlarının ağlarını toplayarak 

onlara yardım etmekte; bu yolla içki ve ekmek paralarını çıkarmaktadırlar. 

Kalacak yerleri olmadığından akşamlarını kahve kapanana kadar kahvede 

geçirirler. Gece uyumak içinse ya teknelerde ya da inşaatlarda 

kalmaktadırlar.   

Mahsun, Sarı’ya o gece teknede kalmayı teklif eder. Sarı ise Reis’in, 

teknesinde kalmaları konusunda posta koyduğunu, kendisinin kayıkhanede 

kalacağını belirterek Mahsun’a inşatta kalmasını söyler. Mahsun inşatta 

uyurken polisler gelir ve onu BMW marka bir arabayı çalmakla suçlayarak 

dövmeye başlarlar. Mahsun’un, akşam kahvede olduğunu ve arabayı onun 

çalmadığını söylemesi üzerine polisler, Mahsun’u da alarak kahvecinin evine 

giderler. Mahsun’un o gece kahvede olup olmadığını sorarlar. Kahveci evet 

yanıtını verince, Mahsun’u serbest bırakırlar. Mahsun, bir teknede uyumaya 

çalışır. Ancak hava çok soğuktur. Bir araba çalar. Sarı’yı çaldığı sıcak 



 130

mekâna davet etmek üzere uyuduğu teknede uyandırır. Sarı reddeder ve 

uyumaya devam eder. Arabayla dolaşırken bir köpeğe çarpar. Köpek 

yaralanmıştır. Köpeği veterinere götürür. Tedavi edilirken orada bırakıp 

kaçar. Sabah, köpeğin kanını ve diğer bıraktığı izleri temizleyerek arabayı 

çaldığı yere bırakır. Uyuşturucu bağımlısı olan ve sürekli Mahsun’un kaldığı 

kahvede oturan yalnız kadın, kahvenin penceresinden bakmaktadır. Mahsun 

kahveye gider, kızı seyreder. Kahveye gelen balıkçılardan biri Mahsun’a 

polisin araba çalma olayıyla ilgili onu ve Sarı’yı aradığını söyler. Mahsun 

hızla Sarı’yı bulup haber vermek için tekneye gider. Sarı, uyurken donarak 

ölmüştür. Dört arkadaş ve bir imam Sarı’nın cenazesini kaldırırlar. Mezarının 

başında içerler, Sarı’nın mezarına rakı, şarap dökerler. Sarı için sahilde ateş 

yakmışlardır, Mahsun’u çağırırlar. Mahsun, polisten korktuğu için inşaatta 

kalmak ister. Ancak arkadaşı, Sarı’nın ölümü dolayısıyla polisin bugün 

Mahsun’un peşine düşmeyeceğini söyler. Aralarında para toplarlar. Yerler, 

içerler, Sarı’yla ilgili sohbetler ederler. Mahsun, aralarında topladıkları parayla 

içki ve çıkma ekmek almak için büfeye gittiğinde polisler belirir. Mahsun’u 

karakola götürüp dayak atarlar, falakaya yatırırlar.  

Polisler, Mahsun’la ilgili olarak Reis’le konuşmak için gelmişlerdir. 

Polis, artık Mahsun’dan bıktıklarını söyleyerek Reis’in ona göz kulak olmasını 

isterler. Reis buna yanaşmayınca polis, Reis’in “herhangi bir aramada 

teknesinde yasadışı birtakım şeyler bulunabileceğini ve başının belaya 

girebileceğini” söyleyip tehdit ederek, Mahsun’u himayesine alması 

konusunda mecbur kılar.  

Reis, Mahsun’la konuşur. Kahveye olan borçlarını kendisinin 

ödeyeceğini, kahve kapanana kadar kahvede kalmasını, gece ise 

kayıkhanede, inşaatta idare etmesini ve polisin dikkatini çekmemesi 

gerektiğini söyleyerek Mahsun’a sahip çıkar.  

Mahsun, Sarı’nın mezarını ziyaret eder. Balıkçıların yanında çalışır. 

Uyuşturucu bağımlısı kadınla kahvede oturur, ona bakar. Araba çalar, 

yeniden dayak yer.  

  Önünden kamera ve mikrofonla geçen bir ekip Mahsun’un dikkatini 

çeker. Onları takip eder. Bu haber, Osmanlı Đmparatorluğu döneminde 



 131

Rumelihisarı’ndaki tavus kuşlarını anlatmaktadır. Ardından, Đran 

Cumhurbaşkanı’nın Cumhurbaşkanı Süleyman Demirel’e hediye ettiği tavus 

kuşlarının artık Rumelihisarı’nda ziyaretçilere açılacağını da haber 

vermektedir.  Haberde söylenenleri dinleyen Mahsun, tavus kuşlarını çok 

merak etmiştir. Onlara bakmak için içeri girmeye yeltenince müzenin bekçisi 

girişin artık paralı olduğunu söyleyerek Mahsun’u engeller.  

Gece kahve kapatılmaktadır. Herkes, borcunu ödeyip kahveyi terk 

etmeye başlar. Kadın, dört çay borcunu ödeyip çıkar. Mahsun, Reis’in 

Mahsun’a ait altı yüz çay borcunu kapatacağını söyler. Kahveci Zeki buna 

inanmayarak Mahsun’a kızar. Borcunu ödemesini, aksi takdirde bir daha 

kahveye adım atamayacağını söyler. Mahsun, ona inanmayan Zeki’ye 

öfkelenmiştir. Eline bir taş alır, kahveye doğru atmak ister. Ancak denize atar.  

Hava soğuktur. Belediye otobüsü şoförü otobüsü, büfeden yiyecek bir 

şeyler almak için durdurmuştur. Mahsun, otobüsü çalar. Dolaşır ve ısınan 

otobüste uyur.  Yakalanır ve yeniden dayak yer.  

 Mahsun çok hasta olmuştur, öksürmektedir. Reis, onu doktora götürüp 

ilaçlarını alır. Reis, Zeki ile birlikte esrar çekmektedir. Zeki’den Mahsun için 

bir iyilik yapmasını, onu yanında çalıştırıp geceleri de kahvede bir köşede 

uyumasına izin vermesini ister. Zeki, birkaç ay hapishanede yatmasının onun 

için iyi olacağını, böylece sıcak bir yerde kalabileceğini söyler. Ancak Reis’in, 

bunun mümkün olmadığını, onu hiçbir hapishanenin almadığını belirtmesi 

üzerine Zeki isteksizce kabul eder. Mahsun’u kendi yanında çalışan diğer 

elemanın yanına götürür. Mahsun bundan sonra orada kalacak, karşılığında 

kahvenin tuvaleti ile ilgilenecektir.  

Mahsun işine başlamıştır. Kadın, tuvalete girerek kendine uyuşturucu 

enjekte etmektedir. Mahsun’un kadına karşı ilgisi vardır. Kadının tuvalette 

unuttuğu fularını alır.  

 Mahsun Hisar’a gider. Bekçinin onu görmeyeceği şekilde saklanarak 

ve demirlerden tırmanarak içeri girmeyi başarır. Bir tane tavus kuşu alır, 

kucağına basarak biraz gezdikten sonra, bırakır ve çıkar.  

Gece, elektrik sobasının yanında yatmaktadır. Kucağında tavus 

kuşuyla teknede gezdiğini, kadının saçını okşadığını hayal eder.  



 132

Kadın tuvalete, uyuşturucu almaya girmiştir yine. Çıktığında Mahsun 

kadının fularını verir. Aralarında bir muhabbet gelişir. Kadın, Mahsun’un 

yatacak yeri olup olmadığını öğrenir.   

Mahsun elindeki tüm bozuk parasına içki alır. Arkadaşlarının yanına 

gelerek içki aldığını söyler ve onları alarak Sarı’nın mezarına gidip içmeyi 

istediğini belirtir. Hep birlikte Sarı’ya giderler.    

Kadın kahvede oturmaktadır. Mahsun ondan tuvaletin kapılarına 

kadın-erkek yazmasını rica eder. Kadın da uyuşturucu almak için kendine 

gerekli olduğundan pamuk ister Mahsun’dan. Mahsun pamuk bulamayınca 

eczaneden gidip alır. Kadın uyuşturucusunu alıp tuvaletten çıkar. Mahsun’la 

yatacak yeri olduğu için şanslı olduğunu, kendisinin arkadaşlarının yanında 

kaldığını, ancak her zaman arkadaşlarını bulamadığını söyler. Mahsun, zorda 

kaldığında kendi kaldığı yerin anahtarını ona verebileceğini belirtince, kadın 

bazen arkadaşlarının da onunla kalabileceğini söyler. Mahsun, anahtarı 

kadına verir. Ancak arkadaşlarını getirdiği takdirde kahveci Zeki’nin bundan 

haberdar olmaması konusunda uyarır.  

Kadın, eve bir adamı getirmiştir. Mahsun seslerini duyar, adamı 

içeriden çıkarken görür. Kadının ne amaçla anahtar istediğini anlamıştır. 

Aldatılmıştır, öfkelidir. Kadın evden çıkarken Mahsun’a “ilaç filan alması için” 

para vermek ister. Mahsun, kadının onu yanlış anladığını söyleyerek 

reddeder. Öfkesini oraya buraya vurarak, eşyaları dağıtarak ortaya koyar. O 

hırsla çıkar, bir araba çalar. Hisar’a giderek kuşlardan birini alır, arabaya 

koyar. Gece dolaşırlar, sabaha karşı arabayı bir köprünün üzerinde bırakır, 

tavus kuşunu kucağına alır, sokaklarda yürümeye başlar. Başka bir araç 

çalmak isterken aracın alarmı çalmaya başlar. Oradan hemen uzaklaşır. 

Kucağında kuşla birlikte otobüs durağında bekler. Bakışlara aldırmadan 

otobüse biner. Tuvaletin başına gelir, kuşu da yanında getirmiştir. 

O sırada içeri uyuşturucu krizine girmiş olan kadın girer. Mahsun’a onu 

Taksim’e götürmesi konusunda yalvarmaya başlar. Mahsun kadını tekmeler, 

kovar. Kandırılmıştır ve çok kızgındır. Kadın pes etmez, yeniden Mahsun’a 

yalvarmaya başlar. Bir araba çalarak kadının istediği yöne doğru yola 

çıkarlar. Kadın bir eve girer. Mahsun, arabada kadını beklerken ağlar. Kadın 



 133

uyuşturucusunu almış olarak, yarı baygın arabaya geri döner. Mahsun 

uğraşmakta, ancak kadını ayıltamamaktadır. Koşup Reis’in teknesini alır, 

kadını tekneye atar, denize açılırlar. Baygın olan kadını izler, öper, ona 

sarılır. Bu sırada, şamandıraya çarpmak üzere olan teknenin farkında 

değildir. Tekne şamandıraya çarparak batar. Başka bir tekne ikisini de 

kurtarmıştır. Mahsun kendisini ambulansta bulur. Ambulansta, kadının 

durumunun iyi olduğunu, ameliyata alındığını öğrenir.  

Reis, Mahsun’u inşaatta bulur. Ekmek teknesini batırdığı için 

Mahsun’a çok öfkelidir ve onu döver. Mahsun, Reis’in himayesinden de 

çıkmıştır artık. Kendi gibi evsizlerle sohbet eder, onlara nerede kaldıklarını 

sorar. Çok soğuktur, üşümektedir ve açtır. Büfeden çıkma ekmek alır. Deniz 

kenarında ekmeğini yerken, kulaklarında tavus kuşlarının sesi çınlamaya 

başlar, açlıktan gözü dönmüştür. Hisar’a koşar, yine bekçiden gizlenerek 

demirlere tırmanır, içeriye girer. Kuru odun toplayarak onları yakmak üzere 

bir araya getirir. Kuşun birisini yakalar. Bıçakla kafasını keser, tüylerini yolar. 

Topladığı odunları yakar. Kuşu pişirmeye çalışırken bekçiye yakalanır.  

Mahsun’un arkadaşları kahvede oturmaktadırlar. Televizyonda 

haberler başlamıştır. Arkadaşları, Mahsun’un Rumelihisarı’ndaki tavus 

kuşlarından birini boğazlayıp pişirmeye çalışırken yakalandığını haberlerden 

öğrenirler. Film, haberlerin ardından “seni yerim sosis” reklamının 

duyulmasıyla sona erer. 

 

 

4.5.3.   Filmin Değerlendirilmesi 

 

Tabutta Röveşata, 1990’lı yılların görünür hale gelmeye başlayan 

yalnız, dipte ve parçalanmış yoksulluğuna ilişkin cesur bir anlatım 

sunmaktadır. Bu yoksulluk, gariban ve “garip” bir karakter üzerinden 

anlatılan, mekânsal olarak toplumsal/kentsel yaşamın tam içinde ancak 

yaşam koşulları açısından tamamen dışında olan bir yoksulluktur.  

Filmde yaşanan yoksulluk, yemek, barınma gibi yaşamak için zorunlu 

olan temel insani ihtiyaçların bile karşılanamadığı bir durumu işaret 



 134

etmektedir. Mahsun ve arkadaşı Sarı, ağları toplamada Reis ve tayfalara 

yardım ederek birkaç kuruş kazanırlar. Bu kazanç, ancak artık ekmek 

anlamına gelen büfeden “çıkma ekmek” almak için yeterli bir paradır. Eğer 

ceplerinde içki almaya yetecek kadar para varsa, dışarıda yaktıkları ateş 

etrafında çıkma ekmek yemek ve ucuz içki içmek, en zengin sofralarıdır. 

Yatacak yerleri olmadığından, geceleri uyumak için boş inşaatlar ve 

teknelerde kalmaktan başka çareleri yoktur. Evsizliğin en kötü yanı, soğuktur. 

Kahve kapanana kadar, kahvecinin inisiyatifine bağlı olarak kahvede oturmak 

büyük önem taşır ve sıcak olduğundan, hatta kahveci borçlarına 

aldırmadığında çay bile içebildiklerinden, kahve onlar için en lüks mekândır. 

Mahsun gecenin soğuğuna dayanamadığı zamanlarda araba çalmakta, biraz 

dolaşıp ısındıktan sonra arabayı aldığı yere bırakmaktadır. Tayfalardan biri, 

çaldığı araba sebebiyle polisin yine kendisinin ve Sarı’nın peşine düşmüş 

olmasından dolayı Mahsun’a kızar. Mahsun’un buna verdiği yanıtın kolayca 

anlaşılabilir bir basitliği ve geçerliliği vardır: Soğuktu. Yoksulluk ve soğuk, 

bazen geri dönülmez sonuçlara yol açabilmektedir. Ölüm ve hastalık 

yoksulluğun doğrudan sonuçlarıdır. Sarı’nın, araba çalan Mahsun’un arabada 

ısınma ve orada uyuma teklifini reddetmesinin bedeli, teknede uyurken 

donarak ölmek olmuştur. Bu, yoksulluğun insanın hayatını elinden alarak 

yaşamasına izin vermeyen en şiddetli formudur. Benzer bir durum, 

Mahsun’un hastalığında görülür. Mahsun, belki soğuktan belki de kötü 

beslenmekten fena şekilde hasta olmuştur. Reis, ona acıyarak doktora 

götürür ve ilaç alır. Kendi başına doktora gidip tedavi olma gibi bir imkânı 

yoktur ve hastalığının iyileşmesi de diğer insanların “iyi niyetine” bağlıdır.  

Mahsun’un ve onun gibi kentin içindeki evsizlerin yaşadığı yoksulluk, 

yalnız bir yoksulluktur. Mahsun’un ailesi yoktur. Filmde, hep yalnız yaşayıp 

yaşamadığına ve ailesinin nerede olduğuna ilişkin bir bilgi yer almamaktadır. 

Ancak Mahsun, sanki geçmişten beri kimsesizdir ve diplerde bir yoksulluk 

yaşamaktadır. Yaşadığı durumu içselleştirmiş gibi görünmektedir. 

           Filmde, tutunamayanlar arasında bir dayanışma ve birliktelik 

görülmez. Aynı zamanda diğerlerinin Mahsun gibileri birliktelik ruhu içinde 

sahiplenmesi biçiminde de ortaya çıkmamaktadır. Filmde görülen, dayanışma 



 135

ve birliktelikten ziyade hümanizmadır. Bu yüzden Mahsun için her şeye 

rağmen “arkadaşlar iyidir.” Reis, kahveci Zeki gibi karakterler Mahsun’a 

dönem dönem çok kızsalar da ona sahip çıkmaya çalışırlar. Reis, Sarı ve 

Mahsun’u teknesinde çalıştırır, onlara para verir. Zeki, “çabuk parlayan” bir 

karakter olmasının da etkisiyle çay paralarını ödemeyip akşam kahvenin 

sıcaklığından yararlanan Mahsun ve diğer evsizlere demediğini bırakmasa 

da, kalbinin yumuşadığı zamanlar olmaktadır. Deniz kenarında Reis, tayfaları 

ve Mahsun’un yaktıkları ateş etrafında ısınmaya çalışarak, ortaya koydukları 

parayla aldıkları çıkma ekmek ve ucuz içkileri içtikleri, Sarı’nın cenazesini 

kaldırdıkları, Sarı’nın mezarında içki içtikleri sahneler de insancıl bir tarza 

vurgu yapmaktadır. Filmin ana karakteri Mahsun ise oldukça merhametli bir 

yapıya sahiptir. Çaldığı arabada yalnız başına uyumaz, hemen arkadaşı 

Sarı’ya gelip arabada ısınarak uyuması için ısrar eder. Arabayla çarpıp 

yaraladığı köpeği, yakalanmak pahasına hastaneye götürür. Tedavi 

edildiğinden emin olunca da oradan kaçar, gider.  Kaçırdığı tavus kuşuna, 

onu arkadaşlarından ayırdığı için üzülür, özür diler. Sarı’yı hiç unutmaz. 

Elindeki tüm parayla içki alır ve diğer arkadaşlarını Sarı’nın mezarına içki 

içmeye gitmek için davet eder. Mahsun’un kadına ilişkin davranış kalıpları ise 

hem kadına duyduğu aşktan hem de ona beslediği müthiş sahiplenme ve 

merhamet duygusundandır.  Kadının tuvalette unuttuğu ve kirlenen fularını 

temizleyip geri vermek üzere saklar. Kadının istediği pamuğu kahvede 

bulamayınca kendi parasıyla eczaneden alır. Kadının bazen kalacak yer 

bulamadığını söylemesi üzerine, kendisinin olmayan bir mekânın anahtarını 

hiç düşünmeden kadına teklif eder. Tavus kuşlarını çok sever, onlara hapis 

hayatı yaşadıkları için çok üzülür ve hepsini kaçırıp dışarı çıkarmak ister.   

Filmde anlatılan yoksulluk, kuralsız, yalnız ve derin bir yoksulluktur. Bu 

durum, 1990’ların ekonomik ve sosyal dinamikleri ile açıklanabilir. 

Kapitalizmin özünde eşitsizlik barındıran bir yapı olduğu kabul edilse de, 

küreselleşme ve postmodernite ile ekonomik yapıların ve toplumsalın 

açıklanmaya çalışıldığı bugünün dünyasında, küreselleşmenin gelir 



 136

uçurumunu artırdığını belirtmek gerekir. Cangızbay163 küreselleşmeyi, pazar-

içinleşmenin topyekûnlaşması ve insanın artık her şeye sadece pazar 

üzerinden değişim değeri aracılığıyla ulaşabildiği, dolayısıyla kendisinin her 

şeyine de pazar üzerinden ulaşabildiği bir sistem olarak tanımlamaktadır. 

Pazar mekanizmasının içerisinde yer alamamak, aynı zamanda bu süreçten 

payını alabilenlerle aradaki uçurumun büyümesi anlamına gelmektedir. 

Filmde, zengin-yoksul yaşamların çelişik yapısına ilişkin açık anlatımlar 

yoktur. Ancak Đstanbul’un başta Boğaz olmak üzere en güzel ve zenginliği 

simgeleyen mekânlarında, sokakta ve neredeyse sefalet içerisindeki 

insanların yaşamını ortaya koyması bile başlı başına oldukça çelişik bir 

yapıyı ifade etmektedir. Işık ve Pınarcıoğlu164, günümüz yoksulluğunun 

farklılığını ortaya koymak üzere varoş-gecekondu yoksulluğu ve kent içi ya 

da Batı literatüründeki anlamıyla dip sınıf/sınıf altı yoksulluğu ayrımını ortaya 

koymaktadır. Filmde Mahsun’un yoksulluğu, yoksul insanların mekânsal 

ayrışma sonucu kentlerin çeperinde oluşturdukları, kısmen ya da tamamen 

kentsel yaşamdan dışlandıkları, ancak belirli geçinme stratejileri ve 

dayanışma ağları oluşturdukları gecekondu ya da varoş yoksulluğundan 

oldukça farklıdır. Bu, kent içi yoksulluktur ve marjinal yaşamlar, çaresizlik, 

umutsuzluk, kente-çevresine yabancılık ve çıkmazdalık duygusu, günümüz 

dip sınıf yoksulluğunu belirleyen özelliklerdir. Filmde de, zenginliğin ve 

yoksulluğun bu kadar iç içe olup, hem bu kaynaşmanın farkında olunmaması 

yani Mahsun’un “mekânsal içerdeliği” ancak “algısal dışardalığı”, hem de bu 

eşitsiz yaşamların artan derinliğinin herhangi bir sorguya tabi tutulmaması, 

yoksulluk algısının da 1990’lardan sonra değiştiğini ortaya koymaktadır. 

Dinçer ve Enlil’e165 göre, özellikle Đstanbul’da kent çeperinde oluşan 

toplumsal ve mekansal örüntüye karşın, yoksulluktan kurtulmayı sağlayan 

tüm formel ya da enformel ilişki ağlarının ve iş ve konut piyasasının dışında 

kalan, dolayısıyla yoksulluktan kurtuluşa ilişkin tüm umutlarını yitiren 

dışlanmış, yeni kent yoksulları, giderek toplumsal yaşamdan kopmakta, içine 

                                                
163 Cangızbay, “Toplumsalı Davranışlardan Yakalamaya Kalkışmak…, s. 281.  
164 Işık ve Pınarcıoğlu, “Kent Yoksulları Arasında…”, s. 31–61.  
165 Dinçer ve Enlil, a.g.m., s. 415-416.  



 137

kapalı bir evrenin içine sürüklenmektedir. Mahsun, tam da bu tür bir tanımla 

açıklanabilecek bir yoksul karakteri çizmektedir. Mahsun’un yaşamı, 

buhrandan çıkma olanaklarını sıfırlamış, tam anlamıyla kıstırılmış bir 

yaşamdır. Suç dosyası oldukça kabarık olduğundan iş bulması mümkün 

görünmemektedir. Çıkma ekmek yer, çıkma gömlek giyer. Đçki sever. Çok 

merhametlidir. Yatacak, kalacak yeri yoktur. Mahsun’un araba çalma eylemi 

de, diğer hırsızlıklardan farklı bir niteliğe sahiptir. Çünkü arabayla gezip 

ısındıktan sonra, arabayı aldığı yere bırakmaktadır. Yani aynı zamanda, 

başkalarına ait olan bir miktar konfor ve sıcaklığı çalma amacı da 

gütmektedir. Mahsun’un kıstırılmışlığı ve çaresizliği, tabutta röveşata atmanın 

mümkün olmadığı ve olamayacağına işaret eden filmin isminde de 

vurgulanmaktadır. Mahsun, bugün sokakta yürürken herkesin çevresine 

baktığında fark edebileceği, ancak fark etmediği bir tip olarak ortaya 

çıkmaktadır.   

Filmdeki mekânsal çelişki ve yoksulluk, postmodern kent imajıyla da 

uyum içindedir. Filmde, ne dayanışma ve mutluluk içerisindeki birlikte 

yaşayan bir mahalle görünümü ne de umut yeşertebilecek bir neden vardır. 

Bireyselliğin, parçalılığın ve çeşitliliğin ön plana çıktığı, yoksulluğun ve 

zenginliğin bir arada yaşandığı homojen olmayan mekânsal kesitler 

sunulmaktadır. “Genel geçerlik iddiası taşıyan önermelerin (teoriler, üst 

anlatılar, evrensel üsluplar) reddedilmesi, çoğulculuğun ve parçalanmanın 

kabule edilmesi, farklılığın (ya da başkalığın) çeşitliliğin vurgulanması ve son 

olarak da her şeyin geçici olduğunun ruhsuzca ve alaycı bir şekilde kabul 

edilmesi”166 postmodernitenin temel tezleri olarak ortaya çıkmaktadır. 

Dünya’da ortaya çıkan ekonomik ve düşünsel değişim süreci, kentsel 

yoksulluğun mekânsal tezahüründe ve yoksulluğa ilişkin algılama 

biçimlerinde de dönüşüme sebep olmuştur. Modern söylemin bütünleşmiş, 

homojen kent anlayışının tersine “postmodernizm; kenti farklılığın ve 

çeşitliliğin mekânı olarak örmektedir.”167 Kentte yaşanan yoksulluk da artık 

böyle anlaşılmaktadır. Bireysel, parçalı, çeşitli yoksulluk kentsel yoksulluğu 

                                                
166 David Harvey, “Postmodernizme Bir Bakış”, Birikim, sayı 49, 1993, s. 55–59.  
167 Aslanoğlu, a.g.e., s. 104. 



 138

anlamada, algılamada ve anlatma da etkili olmaktadır. “Yeni mekânsal ve 

toplumsal bölünmeler, eskilerinin üzerine kurulan yeni eşitsizlikler, 

kutuplaşmalar, zıtlaşmalar… ortaya çıkmıştır. Mekân, çok kimlikli bir hale 

dönüşmüştür… Böylece tam bir postmodernlik haline içerisine düşen 

kentlerde, bir yandan tek tek bireysel özneler aracılığıyla ön plana çıkan, 

sayısız çeşitlilikte, birbiri içine geçebilen, zaman içinde değişebilen, esnek 

kimlik öğeleri belirginlik kazanmıştır.”168 Bu durumda ortaya çıkan toplumsal 

eklektisizmin kentsel yoksulluğu algılamada belirleyici olduğu söylenebilir. 

Kentin farklılık ve çeşitlilik olarak algılandığı noktada, kentin bütüncül ve 

genel bir kentli imajıyla algılanmaması da doğallaştırılır. Çeşitlilik ve farklılığın 

yüceltilmesi eğilimi de, toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun 

normalleştirilmesi ve sebepsizleştirilmesi eğilimini artırmaktadır.  Đstanbul’un 

zenginlik temsili semtlerinde, bütün yoksulluğu, savunmasızlığı ve 

dışlanmışlığıyla ortada olan Mahsun’un, Mahsun’un “tuhaflıkları”nın ve bu tür 

bir dipte yoksulluğun normalleştirilmesi ve sebepsizleştirilmesi de bu 

bağlamda yorumlanabilir.  

Bireyciliğin ön plana çıkması ve toplumsal/kişisel parçalanma, 

yalnızlığın artması anlamına da gelmektedir. Mahsun, ona dönem dönem 

sahip çıkan arkadaşlarına rağmen yalnızlık içerisindedir. Çok az konuşur ve 

çok ürkektir. Sadece yaşamaya, hayatta kalmaya çalışmaktadır. Yani 

yaşamak için başının çaresine bakması gerekmektedir. Mahsun, Hisar’dan 

çaldığı tavus kuşunu çaldığı arabanın içine koyduğunda kendisini ifade 

edememenin sıkıntısını kuşla paylaşır:  

 

Mahsun: Ancak seni alabildim. Seni diğerlerinden ayırdığım için özür 

dilerim. Hepinizi birden götürmek isterdim. Ama izin vermiyorlar. Artık hiçbir 

şeye izin vermiyorlar. 

 

                                                
168 Hayat Zengin Ünverdi, “Kent Yoksulluğunun Değiştirdiği Toplumsal ve Mekânsal Đlişkiler 
Bağlamında Kimlik Yapılanmaları-Đzmir Gecekonduları Örneği”, Yoksulluk, Kent Yoksulluğu ve 
Planlama, Dünya Şehircilik Günü 26. Kolokyumu, Ankara, TMMOB Şehir Plancıları Odası, 1. bs., 
2003, s. 361-362.  



 139

Mahsun’un yaşadığı yalnızlık, onda yaşamının tüm ağırlığına karşın 

gerçek ve fantezi arasında gidip gelen bir algı yaratmıştır. Sürekli hayal eder. 

Tavus kuşlarına ilişkin merakı, hayranlığı ve hayalleri, uyuşturucu bağımlısı 

gizemli kadına duyduğu aşk, fantezilerini süslemektedir. Kadını okşadığını, 

tavus kuşu ile teknede dolaştığını hayal etmek, onun vazgeçilmezleridir.  

Yani Mahsun’da, kısmen gerçeklik algısından bir kopuş sezilmektedir.  

Suçluluk, daha doğrusu suç müdavimi olarak görülme, filmde işlenen 

başka bir tema olarak sürekli sunulmaktadır. Mahsun, sürekli araba çalmakta, 

sabaha karşı arabaları aldığı yere bırakmaktadır. Bırakmadan önce arabaları 

temizlemeyi de ihmal etmez. Dolayısıyla, herhangi bir araba çalınma 

olayında, polislerin ilk bulmaya çalıştıkları kişi Mahsun olmaktadır. 

Mahsun’un yeri de her zaman bellidir: Ya inşatta veya teknede uyumaktadır, 

ya da kahvede ısınmaktadır veya deniz kenarındadır. Yalnız polisler değil, 

polisin ifadesiyle tüm Türkiye Mahsun’dan bıkmıştır. Binek otomobiller 

yanında, ambulans, itfaiye arabası ve belediye otobüsü çaldığı araçlar 

arasında bulunmaktadır. Đçişleri Bakanlığı Müsteşarı’nın arabasını çalmasının 

ardından Mahsun’un yaptıkları polisin canına tak etmiştir ve Mahsun’a göz 

kulak olması için Reis çağrılmıştır. Mahsun’un herkesi bıktırmış durumu da, 

bu konuşmada açıklığa kavuşur: 

 

Polis: Ben dayak atmaktan sıkıldım, o yemekten sıkılmadı. Ben hapse 

tıkmaktan sıkıldım, o hapiste yatmaktan sıkılmadı. Gardiyanlar sıkıldı, 

hakimler sıkıldı, savcılar sıkıldı, memleket sıkıldı. Bu hayta sıkılmadı. 

Memurlar sıkıldı, amirler sıkıldı, bekçiler sıkıldı, psikologlar bile sıkıldı. Đşte 

deli raporu, işte normaldir raporu. Evet, doktorlar sıkıldı, hastaneler sıkıldı. Bir 

o sıkılmadı.   

 

Filmde Mahsun, her çaldığı arabanın ardından karakolda feci şekilde 

dayak yer. Bazen yediği dayakları anımsar, tekrar dayak yemekten çok 

korkar. Zeki, Mahsun’un durumunda olan birisi için hapishanenin bir ödül 

olabileceğini düşünür. Çünkü hapishane sıcaktır. Üstelik yemek de vardır.  

Reis’e bu düşüncesini açıklar: 



 140

 

Zeki: Bu hayvanı içeri attıralım. Bir sene kadar hapiste yatsın, yesin 

içsin.  

Reis: Hiçbir hapishane onu almıyor.  

Zeki: Hadi buyur.  

Reis: Geçen defa yattığı hapishaneyi soymuş. 

 

Mahsun’un hapishaneyi soyma biçiminin içeriği filmde aktarılmaz. 

Ancak, hapishanelerin bile almadığı bir karakterdir Mahsun.    

Mahsun, buraya kadar anlatılan birçok yönüyle (merhametliliği, 

ürkekliği, vefalılığı, hayalciliği, suçluluğu gibi) birçok izleyici tarafından “tuhaf” 

bir karakter olarak algılanabilir. Ancak, özellikle suçluluk meselesi, 

Mahsun’un yaşadığı dipte, dışlanmış ve kıstırılmış yaşamıyla doğrudan 

ilgilidir. Mahsun, arabaları sever, gece ışıklı sokaklarda araba kullanarak 

özgürleştiğini hisseder, mutlu olur. Ancak arabaya bindiğinde yaptığı ilk iş, 

arabanın kaloriferini açmak ve ellerini uzatıp ısıtmak olmaktadır.  Dolayısıyla 

film, Mahsun’un araba hırsızlığını hırsızlık kadar basit şekilde 

algılanamayacak biçimde izleyiciye sunmaktadır. Mahsun, ısınmak için araba 

çalmaktadır.  

Mahsun’un araba çalması dışında filmde, suç ve madde bağımlılığı da 

işlenen temalardan biridir. Mahsun’un aşık olduğu kadın, ciddi biçimde 

uyuşturucu bağımlısıdır. Krize girdiği anda gözü hiçbir şey görmez. 

Uyuşturucu almak için gerekli olan parayı bulmak için erkeklerle birlikte 

olmak, bu konuda Mahsun’u da kandırmak durumundadır. Yine Reis ve 

Zeki’nin esrar içme sahneleri, Mahsun ve diğerlerinin buldukları parayla 

hemen büfeden içki almaları, toplumsalın dışına itilmiş bu “tuhaf” yoksulların 

madde bağımlılığını vurgulamaktadır.  

Tabutta Röveşata, kentin içinde, birbirinden kopuk, yemek ve barınma 

gibi temel insani ihtiyaçların bile karşılanamadığı yalnız, parçalanmış ve dipte 

bir yoksulluğu anlatmaktadır. Film, 1990’lardan sonra yoksulluğun yaşanış ve 

algılanış biçiminde oluşan farklılığa ilişkin çarpıcı vurgular yapan, geçmişten 

bir kopuş filmidir.  



 141

Filmde, Mahsun’un yaşam tarzını ve davranışlarını biçimlendiren 

tarihsel/toplumsal bir temele rastlanmamaktadır. Dolayısıyla sinemada 

işlenen yoksul karakterler, yoksul aileler veya yoksul kesimlerden farklıdır 

Mahsun. Anlaşılması diğerlerine göre daha zordur. Her şeyden önce bilge bir 

hali vardır. Ama kimilerince irrasyonel tavırlara da sahiptir.  

1990’lardan sonra yoksulluk teması, Türk sinemasında pek tercih 

edilmeyen bir konudur. Filmin yönetmeni Derviş Zaim bir röportajında bunun 

altını çizmektedir: “Mesela yoksulluk artık sinemada işlenmiyor. Yönetmenler 

şunun farkında, böyle bir film yapılırsa iş yapmayacaktır. Birinci derecedeki 

problemimiz yine tekrar ediyorum yoksulluktur ve sinema bunu görmezden 

gelemez.”169 Derviş Zaim, Tabutta Röveşata ile dışlanmış kent içi yoksulların 

yaşamlarını, yoksulluklarını, çaresizliklerini, suça bulaşmışlıklarını, cesur, 

korkusuz ve izleyiciyi rahatsız eder biçimde anlatan gerçekçi bir film yapmayı 

başarmıştır. Ancak filmde, yaşanan tüm bu uçurumların ve eşitsiz yaşamların 

nedenlerine ilişkin bir sorgulama geliştirilmemiş, köksüz, nedensiz, dirençsiz 

ve kavgasız bir yoksulluk anlatımı sunulmuştur. 

  

 
4.6.  ÜÇ MAYMUN 
 

 

4.6.1.  Filmin Künyesi 
 

Yapım Yılı :  2008 

Yönetmen :  Nuri Bilge Ceylan 

Senaryo : Nuri Bilge Ceylan, Ebru Ceylan, Ercan Kesal 

Oyuncular : Hatice Aslan, Yavuz Bingöl, Ahmet Rıfat Şungar, Ercan     

                        Kesal, Cafer Köse, Gürkan Aydın 

 

 

 

                                                
169 Erkan Doğanay, “Yoksulluk Artık Sinemada Đşlenmiyor”, Röportaj: Derviş Zaim, Birgün 
Gazetesi, 01.07.2007.  



 142

4.6.2. Filmin Özeti 
 

Eyüp, seçim hazırlığı içinde bulunan siyasetçi Servet’in şoförü olarak, 

Eyüp’ün karısı Hacer ise bir şirketin yemekhanesinde çalışmaktadır. Oğulları 

Đsmail işsizdir, üniversite sınavına hazırlanmaktadır. Kentin dışında, bir tren 

istasyonunun yanında küçük, eski eşyalı bir evde yaşamaktadırlar. 

Servet, bir gece yarısı ormanlık, ıssız, yağmurlu bir yolda arabası ile 

birine çarpar. Çarptığı kişiyi yolun ortasında bırakıp kaçar. Ardından, hemen 

Eyüp’ü arar, yanına çağırır. Kendisine toplu bir para teklif ederek suçu 

üstlenmesini ister. Eyüp, “en fazla altı ay, çatlasa bir sene” yatacaktır. Üstelik 

Servet, seçimler öncesinde böyle bir kaza haberiyle yıpratılmamış olacaktır. 

Eyüp teklifi kabul eder, suçu üstlenerek hapishaneye girer.  

Đsmail, babasını ziyarete gider. Sınavı kazanamamıştır. Babası, sınava 

iyi hazırlanıp bu sene kazanması konusunda uyarır.  

Đsmail, yuvadaki çocuklara servisçilik yapmak istemektedir. Bunun için 

bir arabaya ihtiyaç vardır. Annesine, Servet’in, babası hapisten çıktıktan 

sonra vereceği toplu paranın bir kısmını bu iş için avans olarak istemeyi teklif 

eder. Annesi, babasının bu işten haberdar olmadığını ve bunu kabul 

etmeyeceğini söyleyerek Đsmail’in teklifini reddeder. Ayrıca, serseri 

arkadaşlarına fazla takılmaması konusunda Đsmail’i uyarır.  

Hacer, Đsmail’e bir iş bulabilmek için telefonla eşi-dostu aramakta, 

oğluna uygun bir iş olup olmadığını öğrenmek istemektedir.  

Đsmail bir gün, feci dayak yemiş bir şekilde eve gelir.    

Hacer, parayı istemek üzere Servet’in ofisine gider. Seçimler 

sonuçlanmış, Servet’in aday olduğu parti seçimi kaybetmiştir. Servet’in 

sinirleri bozuktur. Hacer yanındayken, teselli için arayan bir adamın 

arkasından sinirlenir, sekreterini azarlar. Servet, Hacer’e, Eyüp’ün 

kendisinden iş için para istediğinden haberdar olup olmadığını sorar. Hacer, 

Eyüp’ün haberi olmadığını söyler.  

Hacer ofisten ayrılır. Eve dönmek üzere durakta otobüs beklemektedir. 

Servet arabasıyla durağın önünde durur ve Hacer’e arabaya binmesi 

konusunda çok ısrar eder. Hacer buna yanaşmaz, ancak ısrar üzerine biner. 



 143

Yolda Servet, daha çok kendini anlattığı sıcak bir sohbete girişir Hacer’le. 

Hacer dinleyici konumundadır. Sadece mimikleriyle tepki verir. Servet, 

Hacer’i evinin yakınlarında bir yerde indirir.  

Hacer eve gelir. Đsmail’e, Servet’in bir hafta sonra parayı vereceğini 

söyler. Düşüncelidir. 

Hacer işteyken telefonu eline alır. Servet’i aramak konusunda 

kararsızdır. Arar, ancak telefon cevap vermez.  

Đsmail ve Hacer, gidecekleri bir düğün için evde hazırlanmaktadır. 

Servet arar. Hacer telefonu alır, odaya girerek kapıyı kapar. Đsmail’in ve 

seyircinin duymayacağı şekilde telefonla konuşur.  

Đsmail, annesinin yaptığı börekleri de alarak babasını ziyaret etmek 

üzere yola çıkar. Tren istasyonunda birden rahatsızlanır, kusmaya başlar. 

Üzerini değiştirmek için eve döner. Annesinin odasından sesler duyar. 

Anahtar deliğinden içeriye bakar. Annesinin Servet’le birlikte olduğunu anlar. 

Mutfaktaki tezgâhın üzerindeki bıçağa gözü takılır. Ancak kirli gömleğini 

kaldırır, eşyalarını alır ve evden çıkar.  

Dışarıda bekler. Servet’in arabasına binip gidişini seyreder.  

Eve gelir. Annesi, neden gitmediğini sorar. “Boşver” diyerek yanıt verir. 

Evde kimin olduğunu sorar. Annesi, arkadaşı Mehtap’ın ziyarete geldiği 

yalanını uydurunca, Đsmail, Servet’i evden çıkarken gördüğünü söyler. 

Annesinin, Servet’in beş dakika parayı bırakmak için uğradığı şeklindeki 

savunmasına iyice sinirlenen Đsmail, annesine birkaç tokat atar. Kapıyı çarpıp 

hızla evden çıkar.  

Babasını ziyarete gider. Babası annesinin neden gelmediğini, bir 

sıkıntıları olup olmadığını, Servet’ten anlaştıkları şekilde parayı düzenli 

almada bir sorun yaşayıp yaşamadıklarını sorar. Đsmail, annesinin işyerinin 

düzenlediği bir eğitim çalışmasına katıldığı için gelmediğini, parayı düzenli 

olarak aldıklarını, parayı kendisinin sekreterden aldığını söyler.  

Đsmail eve döner. Zarfın içindeki parayı görür. Yatağına uzanır. Ölen 

kardeşinin hayalini görür. 

Eyüp hapisten çıkmıştır. Đsmail beş milyara aldıkları yeni otomobille 

babasını alır. Babası, arabaya çok kızmıştır. Beş milyar az para değildir 



 144

Eyüp’e göre. Parayı nereden buldukları ve parayı Servet’ten kimin istediği ile 

ilgili Đsmail’e ayrıntılı sorular sorar. Đsmail, bunun kendi suçu olduğunu, 

annesine Servet’ten para istemek konusunda ısrar ettiğini, bunun üzerine 

annesinin parayı istediğini anlatır. Dönüşte, Eyüp’ün ölen çocuğunu ziyaret 

etmek istemesi üzerine mezarlığa uğrarlar.  

Hacer’in defalarca aramasına rağmen Servet telefona yanıt vermez. 

Bunun üzerine Hacer, Servet’in evinin yakınlarına gelip karısı ve çocuklarıyla 

birlikte arabaya binerken gözetler. Servet Hacer’i görür, ancak tepkisiz 

şekilde arabaya biner gider. Hacer mutsuz olur, suratı asılır.  

Hacer duşta iken Hacer’in çalan telefonunu Eyüp açar. Servet, Eyüp 

telefonu açar açmaz konuşmasına fırsat vermeden evinin önüne geldiği için 

Hacer’i azarlamaya başlar. Eyüp’ün sesini duyunca hemen telefonu kapatır.  

Eyüp şüphelenmiştir. Yatak odasında Hacer’e parayı onun mu almaya 

gittiğini, nereye gittiğini, neden kendisine haber vermediklerini, Servet’in 

parayı hemen verip vermediğini sorar. Hacer’e oldukça kötü davranır, 

hırpalar. 

Eyüp kahveye gider, arkadaşları ile görüşür. Gece olmuştur ve 

kahvede yalnızca kahveci çırağı Bayram ve Eyüp kalmıştır. Bayram ona 

barınma sorununu, yoksulluğunu ve kimsesizliğini anlatır.  

Eyüp, Servet’in ofisine gider. Servet, Eyüp’ün karşısında tedirgin 

görünmektedir. Eyüp, kendisine verdiği paradan ailesinin borcunu kesip 

kesmediğini sorar. Servet, hesabın tamam olduğunu söyler. Eyüp imalı bir 

biçimde “neden?” der. Servet ise Eyüp’ün yaptığı onca iyilikten sonra üç-beş 

kuruşun lafı olmayacağı şeklinde karşılık verir. 

Hacer ve Servet, ıssız bir yerde deniz kenarında buluşmuşlardır. 

Servet çok sert biçimde Hacer’in yeniden görüşme ısrarlarını reddeder, her 

şeyin bittiğini söyler, hakaretler savurur ve tehdit eder. Hacer, Servet’in 

ayaklarına kapanmıştır. Kendisini bırakmaması için yalvarmaktadır.  

Hacer üzgündür, bunalıma girmiş gibidir.  

Bir gece polis tarafından kapı yumruklanır. Servet öldürülmüştür. Eyüp 

ve Hacer, ifade vermek üzere karakola götürülmüştür. Polis Eyüp’e, Servet’i 

kimin öldürmüş olabileceğini sorar. Servet’in telefonundaki son mesajın karısı 



 145

Hacer’e ait olduğunu ve mesajdan sonra buluştuklarını söyler. Eyüp ise bu 

durumdan haberdar olmadığını belirtir. 

Đsmail, annesi Hacer’e, Servet’i kendisinin öldürdüğünü itiraf eder. 

Hacer ağlar. 

Hacer, evin terasının demiryoluna bakan yüksekçe kısmına çıkıp 

ayaklarını aşağıya doğru sallandırmıştır. Ağlamaktadır. Eyüp bunu görür, 

ancak müdahale etmez. 

Eyüp, cinayeti Đsmail’in işlediğini öğrenir. 

Eyüp evden çıkar. Nereye gittiğini öğrenmek isteyen Hacer’e sinirlenir, 

bağırır, küfreder. 

Eyüp eve döner. Hacer yine terasın duvarına oturmuştur. Eyüp’e 

bakmaktadır. Kızgınlık, acı, gülümseme, üzüntü şeklinde değişen mimikleri 

dengesizdir. Eyüp, önceki halinden daha yumuşak bir tavırla Hacer’e aşağıya 

inmesini söyler.  

Eyüp yeniden evden çıkar. Sokaklarda dolaşır. Sabah ezanı 

okunmaktadır. Camiye gider. Ardından kahveye gider. Yoksul ve kimsesiz 

Bayram’a, Đsmail’in işlediği suçu üstlenmesini teklif eder.  

Eve döner. Masanın üzerinde uyuyakalan Hacer’e ve yatağında yatan 

Đsmail’e bakar. Terasa çıkar. Gök gürler, bir tren geçer ve kuvvetli bir yağmur 

başlar.  

 

 

4.6.3.   Filmin Değerlendirilmesi 

 

Üç Maymun, Eyüp, Đsmail, Hacer ve Servet arasında geçen, bir ailenin 

parçalanışına ilişkin hikayeyi temel alır. Servet’in kaza sonucu ölüme 

sebebiyet vermesinin gizlenmesi, Đsmail’in annesi Hacer’le Servet’in 

birlikteliğine şahit olup bunu dillendirmemesi, Eyüp’ün hapisten çıktıktan 

sonra olanlardan şüphelenmesi ve daha sonra haberdar olması, ancak 

bilmiyormuş gibi davranması örneklerinde görüldüğü gibi filmde, filme de 

adını veren üç maymunu oynama halleri anlatılmaktadır. Ancak Üç Maymun, 

aile ilişkileri, siyaset, ahlak, değerler, toplumsal hiyerarşi temalarına ilişkin 



 146

derin toplumsal analizlere olanak veren bir filmdir. Dolayısıyla, üç kişilik bir 

ailenin dramatik öyküsünü anlatan bir film şeklinde yüzeysel 

değerlendirmelerin ötesinde anlamlar ifade eden bir anlatıma sahiptir.  

Yoksulluk, hem görsel olarak hem de filmin öyküsüne yön veren 

merkezi bir noktada durur. Hatta bugüne değin kendi yaşamına, aile 

yaşamına göndermede bulunan ve “taşralı olma” durumu ile öne çıkan filmler 

yapan Nuri Bilge Ceylan, bu filmde en saf manası ile yoksul olma hali ile 

ilgilenmektedir.170 

Filmdeki ailenin yaşadığı yer, kent merkezinin dışında bir tren 

istasyonunun yakınında küçük, kasvetli ve eski eşyalı bir evdir. Burası bir 

gecekondu mahallesi değildir, ailenin çevrede yaşayan başka insanlarla 

iletişimine ilişkin bir veri de yoktur. “Anne, baba ve oğulun kentli olmanın 

nimetlerinden kültürel/zihinsel ayrıcalıklarından yararlanması nesnel olarak 

kısıtlıdır. Ailenin sınıfsal karakteri, kentli, orta sınıf yaşam tarzına bir hayli 

yabancıdır.”171 Hacer, Eyüp ve Đsmail’in yaşadığı mekânın kentin dışında 

oluşu ve çevre ile herhangi bir iletişimin olmaması, merkezden uzaklık ve 

yalnızlığa da gönderme yapar.  

Filmdeki aile, alt sınıftan bir toplumsal kesiti temsil etmektedir. Baba 

(Eyüp), seçimlerde milletvekili adayı olan bir siyasetçinin şoförü olarak, anne 

(Hacer), bir şirketin büyükçe yemekhanesinde çalışmaktadır. Yani bu işler, 

hizmet sektörüne ait düşük gelirli, emeğe dayalı işlerdir. Yeterli gelir elde 

edilemediği, ailenin yaşadığı mekâna ilişkin verilerden ve yaşam 

standartlarından anlaşılmaktadır. Evin oğlu Đsmail, üniversite sınavlarına 

hazırlanmaktadır. Anne ve babasının Đsmail’e sınavı kazanması gerektiğine 

ilişkin verdikleri öğütlerden ve baskıdan, Đsmail’in sınavı kazanmasını bir 

kurtuluş olarak algıladıkları görülmektedir. Ancak Đsmail’in arzusu, sınavı 

kazanmak için çalışmak ve üniversite okumak değildir. Đsmail, şoförlük 

yapmak, belki daha kolay yoldan para kazanmak istemektedir. Tavırlarından, 

annesinin uyardığı “serseri” arkadaşlarıyla kurduğu ilişkiden ve yediği feci 

dayaktan anlaşıldığı üzere, savrulmaya ve “serseriliğe” yatkın bir niteliği 

                                                
170 Gül Yaşartürk, “Yoksul Üç Maymun”, Radikal Gazetesi, 2.11.2008. 
171 Hamdi Karaşin, “Dört Film Bir Türkiye”, Yeni Film, sayı 17, 2009, s. 71–86.  



 147

olduğu göze çarpmaktadır. Đsmail’in okuyan, bir meslek edinmeye ve kendi 

hayatına ilişkin bir yol çizmeye çalışan ideal genç tiplemesine uymayan 

yapısı, esasen tam da yoksullara ya da toplumsal tabakanın alt 

kesimlerindeki insanların çocuklarına içkin bir özellik olarak kendini 

göstermektedir.  

Servet, zengin temsili olarak hikâyede önemli bir yer tutar. Servet’in 

siyasetçi kimliğinin ironik bir sunuşu yapılmaktadır. Filmde, Servet’in kendisini 

zengin, ancak dürüst, demokrat ve babacan bir siyasetçi olarak sunmaya 

çalıştığı karakterin tam anlamıyla ters yüz edilerek deşifre edildiği 

görülmektedir. Dolayısıyla Servet’in filmde geçen bir telefon konuşmasında 

kullandığı “biz siyasete almak için değil, vermek için girdik” retoriği, temelden 

yalanlanmaktadır. Servet, seçimler öncesinde kendisini ve partisini 

yıpratacak durumlara karşı her türden önlemi alan ve bu yolda her şeyi 

mübah sayan bir yapıya sahiptir. Çevresindeki herkesi ve her şeyi 

araçsallaştıran, paranın satın almaya yettiği her durumda bunu çekinmeden 

kullanan ve toplumsal yaşamdaki hiyerarşinin sınırlarını netleştiren bir 

karakter olarak sunulmaktadır. Eyüp’ün özgürlüğünü parayla satın alması, 

buna dâhildir. Hacer’le ilişkisinin kendisi için tehlike oluşturmaya başladığını 

hissettiği anda bu ilişkiyi hemen bitirebilmiş, zengin hayatı ve mutlu ailesiyle 

yaşamına kaldığı yerden devam etmeyi tercih etmiştir.  

Filmde yoksulluğun sunumu, aynı zamanda hikâyenin de özünü 

oluşturur. Eyüp, patronu Servet’in para karşılığında kendi işlediği suçu 

üstlenme teklifini kabul etmek durumundadır. Hem patronun bunun 

karşılığında vereceği paraya ihtiyacı vardır, hem de belki işini kaybetmemek 

için bu teklif bir zorunluluk olarak görülebilir. Nitekim, Servet’in Eyüp’e yaptığı 

konuşmada, bu mecburiyet net şekilde ortaya konmaktadır:  

 

Servet: Biraz önce avukatı aradım, konuştum. Zaten şoförüm olduğun 

için şüphelenmezler diyor. En fazla altı ay, taş çatlasın bir sene. Çıktığında 

hiç olmazsa elinde toplu bir paran olur. Benim şu adaylık durumum olmasa 

senden hiç böyle bir şey istemezdim, biliyorsun. Ama şimdi seçim arifesinde 

bu kaza bir duyulursa. Benim siyasi hayatım o saat biter ya! Biliyorsun işte 



 148

zaten fırsat kolluyorlar. Maaşın da devam eder. Senin oğlan her ay gelir alır. 

Toplu parayı da çıktığında elden nakit veririm sana. Olur mu? Bankayı filan 

bulaştırmayalım şimdi, ne olur ne olmaz. Tamam mı? 

 

Filmin sonunda, hikâye yeniden başa döner. Bu sefer taraflar yer 

değiştirmiştir. Eyüp, annesi ile birlikte olduğundan Servet’i öldüren oğlu Đsmail 

için bir kurtuluş aramaktadır. Bu kurtuluşu “başında anası-babası, kimsesi ve 

evi olmadığından kahvede yatıp kalkan, buradan aldığı üç-beş kuruşa karın 

tokluğuna çalışan” kahveci çırağı Bayram’da arar. Bayram’a teklif edilen ise, 

Eyüp’ünkinden daha ağır olarak, cinayet suçunu kabul etmesidir. Eyüp’ün 

Bayram’a bu teklifi yaptığı konuşması, yoksulluğu ve çaresizliği yalın, ancak 

ürkütücü biçimde anlatır: 

 

Eyüp: Ha burada kahvede yatmışsın, ha orda yatmışsın, ne fark eder 

ki? Önümüz kış Bayram. Kahve geceleri buz gibi olur. Orda kalorifer var, 

sıcacık. Üç öğün yemek var. Daha gençsin Bayram ya! Çıktığında hiç 

olmazsa elinde toplu bir paran olur. Kendi işini kurarsın. Kahve açarsın bir 

tane. Bayram, ne diyorsun?  

 

Üç Maymun’da döngüsel bir zaman var gibidir. Özgürlüğünü para 

karşılığında Servet’e satan Eyüp, aynı durumda kendisi için kurtuluş 

olabilecek bir başka kurban arar. Eyüp’ün buradaki tavrı, Bayram’ın 

yoksulluğunu, marjinalliğini pekiştirici ve kendisininkini devredicidir. Eyüp kısa 

sürede hapisten çıkmış, Servet de ona toplu bir para ödemiştir. Bayram’ın 

payına düşense daha kötüsüdür. Bayram cinayet suçundan yargılanacak, 

daha uzun bir süre özgürlüğünden mahrum kalacaktır. Yani yoksulluk, 

ailesizlik ve çaresizlik derinleştikçe, fedakârlık edilmesi gerekenler de o 

oranda artmaktadır. Filmin sonunda, Bayram’ın teklifi kabul edip etmediğini 

seyirci bilmemektedir. Ama Bayram’ın Eyüp’e açlığını, kimsesizliğini ve 

evsizliğini anlattığı sahneden ve Eyüp’ün Bayram’a teklif yaptığı konuşmadan 

anlaşıldığı üzere, Bayram’ın teklifi kabul etmesi ihtimali yüksek 



 149

görünmektedir. Çünkü teklifi kabul ettirmede etkili olan “kalorifer ve üç öğün 

sıcak yemek”  vurgusundan bile bu çıkarımı yapmak kolaydır.  

Dolayısıyla, filmde anlatılan yoksulluğun karakteri, toplumsal 

hiyerarşide daha üst basamakta durmakta olan kimsenin daha alttakini 

araçsallaştırması, bu tabakanın da daha önce kendisi de aynı süreçleri 

yaşadığından kendisinden daha alt tabakadaki üzerinde baskı oluşturması ve 

bu döngüsel yapının herkesin kendi kurtuluşu için araçsallaştırabildiklerini 

değerlendirmesi şeklinde sürüp giden bir yapı olarak sunulmaktadır. Nuri 

Bilge Ceylan172, bu döngüsel hikâyeyi kullanarak “kader” duygusu yaratmak 

istediğini belirtmiştir. Gerçekten de hikâye, toplumsal hiyerarşinin üst 

tabakalarından aşağıya doğru yayılan, mutlaka en alttakilerin en ağır 

bedelleri ödemek durumunda olduğu ve bu döngüden çıkışın mümkün 

olmadığı bir kaderin kanıksandığı izlenimini vermektedir.   

Filmdeki yoksulluğun, insan ahlakını, erdemini, bilincini, aile hayatını 

ve ilişkilerini parçalayıcı, yok edici rolü vardır. Toplumsal koşullar, insan 

ilişkilerini öyle bir noktaya sürüklemektedir ki, o sınırda artık aklın, erdemin, 

ahlakın araçsallaştırılmasının önüne geçilemez olmaktadır. Atam173, Üç 

Maymun filmini değerlendirdiği bir yazısında, yoksulluğun filmdeki parçalayıcı 

etkisini çok iyi ortaya koymaktadır: “Akıl, bu andan itibaren zaten bütün ahlaki 

erdemleri dışarıda bırakarak kendini araçsallaştırmıştır. Dolayısıyla bu 

sürecin kendi içinde biriktirdiği, ancak şiddet olabilir. Hiyerarşinin 

meşrulaştırılması olabilir; maddiyattan yoksun olanlar için karın tokluğuna 

satılabilecek ve giderek metalaşan manevi değerler olabilir… Sürecin insanı 

bu sürecin dışında kalmayı, kendi iradesiyle ya da ahlakıyla başaramaz.” 

Üç Maymun, alt sınıflara ilişkin olarak, bir aile üzerinden anlatılan 

mikro, ancak gerçekçi bir anlatım sunmaktadır. 1980 sonrasının 

bireyselleşen, marjinalleşen ve insanların kurtuluşun tükendiği noktada 

durduğu “mecburi yoksulluğu”, filmin temel yoksulluk anlatısıdır. Filmde 

yoksulların kendi aralarındaki ilişkide de temel belirleyici olan savrulmuş, 

                                                
172 Fırat Yücel, “Gerçek Sakladığımız Tarafta”, Röportaj: Nuri Bilge Ceylan, Altyazı, sayı 77, 2008, 
s. 22–31. 
173 Zahit Atam, “Nuri Bilge Ceylan Sineması Üzerine”, Yeni Đnsan Yeni Sinema, sayı 22, 2009. 
(Çevrimiçi) http://www.nbcfilm.com/3maymun/press-yenisinemazahit1.php, Kasım 2009.  



 150

parçalanmış ve bireysele indirgenmiş bilinçleri konusunda iyi bir anlatım 

vardır. Bu anlatıma göre, toplumsal koşullar, yoksulluk durumu içerisinde 

bulunan insanlarda öyle çarpık bir içsel duruş yaratmıştır ki, bunun içinden 

çıkılması da mümkün görünmemektedir. Đnsanın aklını, değerlerini, ahlakını 

ve nihayet hayata karşı duruşunu belirleyen bütün duygu ve davranışlarını 

esir almıştır.  

Şimşek174, Üç Maymun’da Nuri Bilge Ceylan’ın kamerasını alt sınıflara 

doğru çevirdiğini, ancak alt sınıflara bakışında seyircide “zaten” duygusu 

yaratan ve seyirciyi dikizciye dönüştüren rahatsız edici bir mesafe olduğunu, 

ironiye, trajik olana ve empatiye izin vermeyen buz gibi bir göz kullandığını 

belirtmektedir. Bu durum, 1980 sonrasının yoksulluğu marjinalleştiren ve 

bireyselleştiren yazını ve sineması ile açıklanabileceği gibi, Nuri Bilge 

Ceylan’ın var olanı filmlerine aktardığı düşünüldüğünde, yoksulluğun ve 

yoksulların bir yerde olduğunu bilen, onları münferit durum olarak sunan ve 

bu durumu normalleştiren “buz gözlerin” sinemadaki yansıması olarak da 

değerlendirilebilir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
174 Ali Şimşek, “Gecikmiş Bir Yazı: Buz Göz”, Birgün Gazetesi, 02.01.2009. 



SONUÇ 

 

Yoksulluk, üzerinde görüş birliğine varılmış, genelgeçer tanımı olan bir 

kavram olarak nitelendirilemez. Ancak, hangi biçimlerde ve hangi temelde 

tanımlanırsa tanımlansın, yoksulluk öncelikle maddi bir yetersizliğe vurgu 

yapar ve özünde maddi bir eşitsizlik sorunudur. Yani yoksulluk, verili ve 

kendiliğinden oluşmuş bir durum değil, nedenleri olan toplumsal bir eşitsizlik 

halidir; dolayısıyla tarihseldir, ekonomiktir ve her zaman politik bir anlamı da 

vardır. Bu durumda, yoksulluğa ilişkin geliştirilen yaklaşımlar ve yoksulluk 

algısının şekillenmesi de, her tarihsel dönemde, mevcut toplumsal gerçeklikle 

ilintili olarak farklılaşmaktadır.  

1980 ve sonrası dönem, adına ister küresel ya da neoliberal dönem, 

ister postmodern dönem densin, tarihsel çizgide ekonomik ve sosyal bir 

kırılmayı ifade eder. Neoliberal ya da küresel dönem olarak adlandırılan son 

30 yıllık dönemin ekonomi ve sosyal politika uygulamaları, çalışma 

yaşamında çalışanların aleyhine gelişen birtakım uygulamalar ve devletin, 

çalışanların ve toplumda ekonomik açıdan yoksun diğer kesimleri 

korumadaki rolünü terk etmesi ile gerçekleşmiştir. Bu süreç, farklı istihdam 

biçimlerinin ortaya çıkması, ücretlerin düşüşü, çalışma koşullarında geriye 

gidişler, işten çıkarmalar ve artan oranda işsizlik, enformel sektördeki büyük 

genişlemenin yarattığı ekonomik ve sosyal yoksunluklar, bireyci paradigma 

ve tüketim kültürünün önemli hale gelmesi gibi göstergelerle ortaya çıkmıştır. 

Bu durumun kaçınılmaz sonucu, yoksullaşmanın ve gelir kutuplaşmalarının 

büyük ölçüde artmasıdır. Türkiye de dünyadaki neoliberal süreci, paralel 

ekonomi politikalarıyla takip etmiştir. Kurumsal ve yasal düzenlemeleri ile 

ekonomiyi neoliberal ekonomik düzene ve küresel ekonominin gereklerine 

uygun hale getirmeye çalışmıştır. Türkiye’de 1980 sonrasının ekonomik ve 

sosyal dönüşümünün kaçınılmaz sonucu, toplumun geniş bir yelpazesinde 

artan oranda yoksullaşma ve göz ardı edilemeyecek boyutlarda kendini 

gösteren toplumsal çelişkilerdir. Nitekim günümüzde Türkiye, gelir 

dağılımının oldukça adaletsiz olduğu, yoksul olarak adlandırılan kesimlerin 

önemli oranda arttığı bir ülke olarak göze çarpmaktadır.  



 152

Türkiye’de 1980 öncesi ve sonrası ekonomi ve sosyal politikaların 

farklılaşması, aynı zamanda farklılaşan kentsel yoksulluk tartışmalarını 

gündeme getirmiştir. 1980 öncesinin kentleşme sorunları temelinde ele 

alınan bütüncül yoksulluk değerlendirmeleri, 1980 sonrası yerini bireysel 

yoksulluk değerlendirmelerine bırakmıştır. 1980 ve sonrası, Türkiye’de 

kentsel yoksulluğun boyutlarının ve biçimlerinin oldukça değiştiği bir tarihsel 

dönemi işaret etmektedir. Daha önce, kente göç ve sanayileşme 

çerçevesinde kente göç edenlerin istihdam süreçlerinde yer alma koşul ve 

biçimleri ile kente uyum sorunu temelinde ele alınan yoksulluk, 1980 

sonrasının yoksullaştırıcı ekonomi politikalarıyla daha ağır ve kuralsız bir hale 

dönüşmüştür. Dolayısıyla Türkiye’de kentsel yoksulluk, artık “kente tutunma”, 

“kentle bütünleşme” tartışmalarından çıkmış, çok daha parçalayıcı, kronik, 

kutuplaşmanın gelir ve mekân anlamında yoğunlaştığı bir döneme girmiştir. 

Bu sürecin yönü, bütünleşmeden ayrışmaya, kısmen uzlaşmacı bir tarzdan 

gerginleşen toplumsal ilişkilere, belirli toplumsal ve ekonomik mekanizmalarla 

hafifletilmeye çalışılan yoksulluktan “umutsuz ve dışlayıcı” bir yoksulluğa 

doğru olmuştur.  

Türk sinemasında yoksulluk olgusunun işlenişi, tarihsel süreçle 

paralellik içerisindedir. 1960’larda ve 1970’lerde ön planda olan toplumcu 

gerçekçi ve toplumsal eleştiri unsurları taşıyan filmlerde, yoksulluk konusu ve 

yoksulluk sorgusu cesur ve gerçekçi biçimde yansıtılmaktadır. Bu yıllarda 

yapılan filmler, kırsal ve kentsel yoksulluğa, ücretli emeğin sorunlarına, 

kentleşme ve göç ile birlikte yaşanan ekonomik ve kültürel farklılaşmalara 

ışık tutmaktadır. Bu dönemde yapılan filmlerde işlenen yoksulluk, her şeyden 

önce toplumsal ve tarihsel bağlama yerleştirilmiştir. Yani filmlerde, 

yoksulluğun nedenlerine ilişkin yargılar vardır. Köyde topraksızlık ve 

mülksüzlük nedeniyle ağaya boyun eğmek durumunda kalmak, kentte işçi 

olmak, köyden kente göç etmek, kentsel yaşama tutunamamak, işsiz kalmak 

vb. yaşanan geçim sıkıntılarının sebepleridir. Bu dönemde yapılan toplumcu 

filmlerde -tarihsel dönemler ve akımlar itibariyle farklı yaklaşımlara sahip 

olabildiklerini göz ardı etmeden- yoksulluk tarihseldir, gerçektir ve acıdır.  



 153

1980 sonrası Türk sinemasında yoksulluk konusunun işlendiği filmlerin 

hem sayısı azalmış hem de yoksulluk algısı farklılaşmıştır. Çünkü toplumsal 

kaygılardan ziyade bireyin ön plana çıktığı filmlerin yapılmaya başlandığı 

1980 sonrası Türk sineması, yoksulluk konusuna olan yaklaşımını da bu 

doğrultuda biçimlendirmiştir. Bu dönemde, toplumsal güldürü filmlerinde, 

göçü konu alan filmlerde ve kısmen 1990 sonrası bağımsız sinemada ve 

popüler filmlerde yoksulluk konusuna değinilmiştir. Toplumsal güldürü 

filmlerinde, 80’ler Türkiye’sinde köşe dönmeci zihniyetin, bireyciliğin, 

çıkarcılığın ve tüketim toplumunun traji-komik hikâyeler aracılığıyla eleştirisi 

yapılmaktadır. Bu filmlerde, mevcut çarpık düzen ve yoksulluk, bir sorun 

olarak mizahi bir üslupla betimlenmektedir. Dolayısıyla sosyal bir içerik 

vardır. Ancak, bir öneri ve direnç geliştirilmez. Toplumsal bir bilinç yitiminin 

anlatımı söz konusudur. Türk sinemasında 1980 sonrasında yoksulluğu ele 

alan film kategorilerinden biri de göçü konu alan filmlerdir. Kente göç 

edenlerin yoksulluğunu konu eden filmlerin üzerinde durduğu konuların, 

kentsel yaşamın yoksullaştırıcı etkilerine odaklandığı görülmektedir. 

Genellikle kente göç edenlerin emek piyasasına girme süreçleri ve çalışma 

yaşamındaki sorunları, konut sorunları, konut sorununa kentin çeperlerinde 

kurulan gecekondular ile çözüm bulma çabaları ve kente-kentliliğe uyum 

sürecinde yaşadıkları sorunlara ilişkin anlatımların aktarıldığı görülmektedir. 

Özellikle 1990’lardan sonra kısmen bağımsız filmlerde ve popüler filmlerde 

konu edilen yoksulluğun ele alınış biçimi ise marjinalleşmiş ve postmodern bir 

anlatıma bürünmüştür. Yoksulluğun sunumunda, postmodern kent olgusu 

çerçevesinde kent yoksulluğu, yoksul, dışlanmış, yabancılaşmış, marjinal 

karakterler ve yaşamlar, tercih edilen konular arasındadır. Bu filmlere 

genellikle birey üzerinden yapılan anlatılar hâkim olup, yoksulluğa politik, 

toplumsal ve bütüncül bir anlam vermekten kaçınılmaktadır. Filmlerde tasvir 

edilen yoksulluğun kendisi ve yoksul karakterler, yoksulluğun yarattığı 

toplumsal eşitsizliğe ilişkin sesini yükseltecek yetkinliğe ve güce sahip 

değildir.  

Yoksulluk bugün, geçmişteki görünümlerinden daha büyük boyutlarda 

yaşanan, gelir kutuplaşmalarının telafi edilemez duruma geldiği bir 



 154

noktadadır. Bununla birlikte günümüzde yoksulluk, hem sinemada hem de 

mevcut yazında postmodern tarzda birçok tanımı ile birlikte anılan, çok 

boyutlu, parçalı bir anlama sahiptir. Kimi zaman sosyal dışlanma, kimi zaman 

marjinallik, bazen de sınıf altı olarak kavramsallaştırılmakta; kadın, çocuk, 

yaşlı gibi toplumda dezavantajlılık durumlarını yaşayanlara göre 

ayrıştırılmakta, bazen de etnik bir kimlik kazanmaktadır. Ancak yoksulluk, 

bütüncül bakış açısıyla değerlendirildiğinde gerçekçi bir yaklaşımla ele 

alınabilecek bir olgudur. Bu açıdan, bütünden kopma eğiliminde olan parçalı 

yoksulluk anlatıları, yoksulluğun nedenlerine ilişkin bir sorgu geliştirmekten, 

tarihsel ve politik bağlamdan uzaklaştığı ölçüde sorunlu bir hal almaktadır. 

Çünkü yoksulluğu verili bir durum olarak kabul etmek, yoksulluğu “yok etmek” 

veya “azaltmak” gibi birtakım niyetlerin samimiyetinin sorgulanmasını da 

gündeme getirecektir.   

 
 



 155

KAYNAKÇA 

 

ABĐSEL, Nilgün;  Türk Sineması Üzerine Yazılar, Ankara, Đmge Kitabevi 

Yayınları, 1994.  

ADAMAN, Fikret, KEYDER, Çağlar; “Türkiye’de Büyük Kentlerin Gecekondu 

ve Çöküntü Mahallelerinde Yaşanan Yoksulluk ve Sosyal Dışlanma”, (Erişim) 

www.sd-certificate.info/dyn_files/info/317.doc. Aralık 2009.  

ALADA, Adalet; SAYITA, Sevgi Usta; TEMELLĐ, Sezai; “Küreselleşme, 

Yoksulluk ve Şiddet Bağlamında Sokak Çocukları”, Yoksulluk, Şiddet ve 

Đnsan Hakları, Ed: Y. Özdek, Ankara, TODAĐE Yayınları,  2002, s. 235–269.  

ALTAY, Asuman; “Bir Kamu Malı Olarak Sosyal Sermaye ve Yoksulluk 

Đlişkisi”, Ege Akademik Bakış, cilt 7, sayı 1, 2007, s.337–362. 

AKKAYA, Yüksel; “Devletçi Dönemde Yoksulluğa Bakış ve Sosyal Politika 

Üzerine Biraz Polemik Biraz Katkı”, Toplum ve Bilim, sayı 100, 2004, s. 

125–142.  

ASLANOĞLU, Rana; Kent, Kimlik ve Küreselleşme, Bursa, Asa Kitabevi,   

1998. 

ATAAY, Faruk; “Türkiye Kapitalizminin Mekânsal Dönüşümü”, Praksis, sayı 

2, 2001, s.53–96.  

ATAM, Zahit; “Nuri Bilge Ceylan Sineması Üzerine”, Yeni Đnsan Yeni 

Sinema, sayı 22,  2009. (Çevrimiçi) http://www.nbcfilm.com/3maymun/press-

yenisinemazahit1.php, Kasım 2009.  

ATAM, Zahit;  “Yeşilçam ve Sadaka Kültürü”, Birgün Gazetesi, 24.05.2009. 

AYATA, Sencer, AYATA,  Ayşe Güneş;  Konut, Komşuluk ve Kent Kültürü, 

Ankara, T.C Başbakanlık Toplu Konut Đdaresi Başkanlığı Yayınları, 1996. 

AYDOĞANOĞLU, Erkan; “Taşeronlaştırma”, Evrensel Gazetesi,  

07.01.2010. 

BAKER, Ulus; “Şok ve Beyin: Yılmaz Güney Sineması Üzerine”,  

(Çevrimiçi) http://www.korotonomedya.net/kor/index.php?id=21,146,0,0,1,0, 

Kasım 2009.   



 156

BAYBURTLUOĞLU; Sedef; “1980 Sonrası Türk Sineması ve Yavuz Turgul”, 

Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Mimar Sinan Güzel Sanatlar 

Üniversitesi, 2005. 

BAYINDIRLIK VE ĐSKÂN BAKANLIĞI, “Kentsel Yoksulluk, Göç ve Sosyal 

Politikalar”, Kentleşme Şûrası Kentsel Yoksulluk, Göç ve Sosyal 

Politikalar Komisyonu Raporu, Ankara, 2009. 

BELGE, Murat;  “Dokuz Yılın Birikimi”, Birikim, sayı 1, 1989, s. 5–18. 

BĐRCAN, Đsmail.; “Türkiye’de Yoksulluk ve Kadınlar”, Yoksulluk, Şiddet ve 

Đnsan Hakları, Ed. Y. Özdek, Ankara, TODAĐE Yayınları,  2002, s. 119-127. 

BĐRSEL, Güven vd; “Kentsel Yoksulluk/Yoksulluğun Değişik Tanımları ve 

Boyutları Üzerine”, Yoksulluk, Kent Yoksulluğu ve Planlama, Ankara, 8 

Kasım Dünya Şehircilik Günü XXVI. Kolokyumu, 2002, s. 193–197. 

BOZKURT, Veysel;  “Postendüstriyel Çağda Hedonist/Narsist Tüketim 

Kültürü Önem Kazanıyor”,  Entelektüel Perspektif: Kültür, Siyaset ve 

Toplum Söyleşileri, Ed. Mehmet Zincirkıran, Đstanbul, Alfa Yayınları, 2004, 

s. 87–105. 

BORATAV, Korkut; 1980’li Yıllarda Türkiye’de Sosyal Sınıflar ve 

Bölüşüm, Ankara, Đmge Kitabevi Yayınları, 2. bs., 2005.  

BORATAV, Korkut; Türkiye Đktisat Tarihi 1908-1985, Đstanbul, Gerçek 

Yayınevi, 6. bs., 1998.  

BUĞRA, Ayşe,  KEYDER, Çağlar; “Yeni Yoksulluk ve Türkiye’nin Değişen 

Refah Rejimi”, Birleşmiş Milletler Kalkınma Programı Đçin Hazırlanan 

Proje Raporu, Ankara, 2003.  

 (Çevrimiçi) http://www.undp.org.tr/publicationsDocuments/new_poverty.pdf, 

Mayıs 2007.  

CANGIZBAY, Kadir; Sosyalizm ve Özyönetim: Reel Sosyalizmden 

Sosyalist Realiteye, Ankara, Ütopya Yayınları, 2003.    

CANGIZBAY, Kadir; “Toplumsalı Davranışlardan Yakalamaya Kalkışmak, 

Egemenlik Đlişkilerini Yok Sayan Bir Paradigmaya Dayanıyor”, Entelektüel 

Perspektif: Kültür, Siyaset ve Toplum Söyleşileri, Ed. Mehmet Zincirkıran, 

Đstanbul, Alfa Yayınları, 2004, s. 279- 287. 



 157

CERĐTLĐ, Đsmail; Kentleşme Sürecinin Ekonomi-Politiği ve Bir Türkiye 

Uygulaması, Ankara, Yargı Yayınevi, 2003. 

COŞ, Nezih; , “Umut Filmi Üzerine Tartışma”, Yedinci Sanat, sayı 15, 1974, 

s. 5-20. (Çevrimiçi) http://www.iletisim.bahcesehir.edu.tr/arsiv/docs/348.pdf, 

Aralık 2009.  

DĐNÇER, Đclal, ENLĐL, Merey, Zeynep; “Eski Kent Merkezinde Yeni Yoksullar: 

Tarlabaşı, Đstanbul”,  Yoksulluk, Kent Yoksulluğu ve Planlama, Dünya 

Şehircilik Günü 26. Kolokyumu, Ankara, TMMOB Şehir Plancıları Odası, 

2003, s. 415–424.  

DOĞAN, Ali Ekber; “Türkiye Kentlerinde Yirmi Yılın Bilançosu”, Praksis, sayı 

2,  2001, s. 97–123.  

DOĞANAY, Erkan; “Yoksulluk Artık Sinemada Đşlenmiyor”, Röportaj: Derviş 

Zaim, Birgün Gazetesi, 01.07.2007. 

DORSAY, Atilla; “Kente Göç, Otobüs, Đyimserlik”. Cumhuriyet Gazetesi,  15 

Kasım 1985.  

DPT; Dokuzuncu Kalkınma Planı (2007–2013), Gelir Dağılımı ve 

Yoksullukla Mücadele Özel Đhtisas Komisyonu Raporu, Ankara, DPT 

Yayınları Yayın No: 2742, 2007. 

DUMANLI, Recep.;  Yoksulluk ve Türkiye’deki Boyutları, Ankara,  DPT 

Yayınları, 1996. 

ECEVĐT, Mehmet, ECEVĐT, Yıldız; “Yoksullukla Mücadele: Tarımda 

Mülksüzleşme ve Aile Emeğinin Metalaşması”, Yoksulluk, Şiddet ve Đnsan 

Hakları, Ed. Yasemin Özdek, Ankara, TODAĐE Yayınları,  2002, s. 119–127. 

ELMACI, Tuğba; “Son Dönem Türk Sinemasında Kentli Kimlik Bağlamında 

Ötekinin Sunumu”, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Dokuz Eylül 

Üniversitesi, 2006. 

ENLĐL, Zeynep Merey; “Yeni Zenginlerin Saklı Kentlerinden Yeni Yoksulların 

Terkedilmiş Kentlerine 1980 Sonrası Đstanbul’un Kültürel Peyzajı, Yoksulluk, 

Kent Yoksulluğu ve Planlama, Dünya Şehircilik Günü 26. Kolokyumu, 

Ankara, TMMOB Şehir Plancıları Odası, 2003, s. 425–431. 

ERDEM, Tevfik;  “Yoksulluk Üzerine Sosyolojik Bir Çalışma: Ankara Kent 

Yoksulları”,  Yayınlanmamış Doktora Tezi,  Hacettepe Üniversitesi, 2003. 



 158

ERDER, Sema; Đstanbul’da Bir Kentkondu: Ümraniye, Đstanbul, Đletişim 

Yayınları, 1996.  

ERDOĞAN, Necmi; “Türkiye’de Yoksulların Kültürel Temsilleri Üzerine”, 

Toplum ve Bilim, sayı 89, 2001 s. 3–21.  

ERMAN, Tahire; “Kent Yoksulu ve Şiddet: Gecekondu Bağlamında Eleştirel 

Bir Yaklaşım”, Yoksulluk, Şiddet ve Đnsan Hakları, Ed. Yasemin Özdek, 

Ankara, TODAĐE Yayınları,  2002, s. 193–202. 

ERMAN, Tahire; “Gecekondu Çalışmalarında “Öteki” Olarak Gecekondulu 

Kurguları”,  European Journal of Turkish Studies, 2004 (Çevrimiçi) 

http://www.ejts.org/document85.html. Nisan 2009. 

ERSOY, Melih; Göç ve Kentsel Bütünleşme, Ankara, Ankara Üniversitesi 

Siyasal Bilgiler Fakültesi Basın Yayın Yüksekokulu Basımevi, Yayın No:2, 

1985. 

ERSOY, Melih; “Sanayisizleşme Süreci ve Kentler”, Praksis, sayı 2, 2001, s. 

32–52.  

ESEN, Şükran; “80 Sonrasında Türk Sinemasının Toplumsal Olaylara 

Yaklaşımı”, Yayınlanmamış Doktora Tezi,  Marmara Üniversitesi, 1990. 

EŞ, Muharrem, GÜLOĞLU, Tuncay; “Bilgi Toplumu Sürecinde Kentsel 

Dönüşüm: Đstanbul Örneği” , 2004  

(Erişim)http://www.bilgiyonetimi.org/cm/pages/mkl_gos.php?nt=239, Mart 

2008. 

EVREN, Burçak; Türk Sinemasında Yeni Konumlar, Đstanbul, Broy 

Yayınları, 1990. 

GENĐŞ, Şerife; “Neoliberal Kentleşmenin Mekândaki Yansımaları: Đstanbul’da 

Güvenlikli Siteler”,  Toplum ve Bilim, sayı 106, 2009, s. 121–156. 

GEVGĐLĐLĐ, Ali; Çağını Sorgulayan Sinema, Ankara, Bağlam Yayınları, 

1989. 

GIDDENS, Anthony; Sosyoloji, Yay. Haz.: Hüseyin Özel, Cemal Güzel, çev.  

Hüseyin Özel, Ankara, Ayraç Yayınevi, 2000. 

GÖKÇE, Birsen; Gecekondu Gençliği, Ankara, Hacettepe Üniversitesi 

Yayınları, 1971.  



 159

GÜÇHAN, Gülseren; Toplumsal Değişme ve Türk Sineması, Ankara, Đmge 

Kitabevi Yayınları, 1992. 

GÜÇHAN, Gülseren; Tür Sineması, Görüntü ve Đdeoloji, Eskişehir, 

Anadolu Üniversitesi Yayınları, 1999. 

GÜNDOĞAN, Naci; Yoksulluğun Değişen Yüzü: Çalışan Yoksullar, 

Eskişehir, Anadolu Üniversitesi Yayınları, Yayın No: 1727, 2007. 

HACETTEPE ÜNĐVERSĐTESĐ NÜFUS ETÜTLERĐ ENSTĐTÜSÜ; Türkiye 

Göç ve Yerinden Edilmiş Nüfus Araştırması, Ankara, 2006.  

HARVEY, David; “Postmodernizme Bir Bakış”, Birikim, sayı 49, 1993, s. 55–

59. 

HARVEY, David; “Sınıf Đlişkileri, Sosyal Adalet ve Farklılık Politikası”, 

Praksis, sayı 2, 1993, s. 173–203. 

IŞIK, Oğuz, PINARCIOĞLU,  Melih; “Kent Yoksulları Arasında Güce Dayalı 

Ağ Đlişkileri: Sultanbeyli Örneği” , Toplum ve Bilim, sayı 89,  2001, s. 31–61. 

IŞIK, Oğuz, PINARCIOĞLU,  Melih;  “Devredilemez ve Kuralsız Yeni Bir 

Yoksullaşma Süreci Yaşanmaya Başlıyor”, Entelektüel Perspektif: Kültür, 

Siyaset ve Toplum Söyleşileri, Ed. Mehmet Zincirkıran, Đstanbul, Alfa 

Yayınları, 2004, s. 362–387.  

ĐÇDUYGU, Ahmet, ÜNALAN, Turgay; “Türkiye’de Đçgöç: Sorunsal Alanları ve 

Araştırma Yöntemleri”, Türkiye’de Đçgöç Sorun Alanları ve Araştırma 

Yöntemleri Konferansı Bolu-Gerede 6–8 Haziran, Der. Ahmet Đçduygu, 

Đbrahim Sirkeci, Đsmail Aydıngün, Đstanbul, Tarih Vakfı Yayınları, 1998. 

ĐÇDUYGU, Ahmet, SĐRKECĐ, Đbrahim; “Cumhuriyet Dönemi Türkiye’sinde 

Göç Hareketleri”, 75 Yılda Köylerden Şehirlere, Đstanbul, Tarih Vakfı 

Yayınları, 1999.  

ĐNSEL, Ahmet;” Đki Yoksulluk Tanımı ve Bir Öneri”, Toplum ve Bilim, sayı 

89, 2001, s. 62–72. 

ĐNSEL, Ahmet; Neo-Liberalizm: Hegemonyanın Yeni Dili, Đstanbul,  Birikim 

Yayınları, 2004. 

KARABAĞ, Çağla; “1990 Sonrası Türk Sinemasında Sanat Filmleri”, 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ankara Üniversitesi, 2005.  



 160

KARADOĞAN, Ali; “Önsöz ve Teşekkür”, Yoksul: Zeki Ökten, Der. Ali 

Karadoğan, Ankara, Dipnot Yayınları, 2007, s. 7–21.  

KARAKURT, Elif; “Bilgi Toplumu Sürecinde Yeniden Yapılanan Kentsel 

Mekânı Okumak”, (Erişim) http://iibf.ogu.edu.tr/kongre/bildiriler/02-03.pdf. 

Kasım 2009.  

KARAŞĐN, Hamdi; “Dört Film Bir Türkiye”, Yeni Film, sayı 17, 2009, s. 71–

86. 

KARTAL, Kemal; Kentleşme ve Đnsan, Ankara, TODAĐE Yayınları, 1978.  

KAYALI, Kurtuluş; Sinema Bir Kültürdür, Ankara, Alaz Yayıncılık, 1998.   

KAYALI, Kurtuluş; Yönetmenler Çerçevesinde Türk Sineması, Ankara, 

Deniz Kitabevi, 2006.  

KAYGALAK, Sevilay; “Yeni Kentsel Yoksulluk, Göç ve Yoksulluğun Mekânsal 

Yoğunlaşması: Mersin/Demirtaş Mahallesi Örneği”, Praksis, sayı 2,  2001, s. 

124–172.    

KELEŞ, Ruşen; 100 Soruda Türkiye’de Şehirleşme, Konut ve 

Gecekondu, Đstanbul, Gerçek Yayınevi, 1972. 

KELEŞ, Ruşen; Kentleşme Politikası, Ankara, Đmge Kitabevi Yayınları,  8. 

bs., 2004.  

KIRAY, Mübeccel; “Gecekondu:  Az Gelişmiş Ülkelerde Hızla Topraktan 

Kopma ve Kentle Bütünleşememe”, Toplumbilim Yazıları, Ankara, Gazi 

Üniversitesi Toplumbilimleri Araştırma Merkezi Yayınları, Yayın No:7, 1982, 

s. 339–352.  

KIRAY, Mübeccel; “Gecekondular”, Toplumbilim Yazıları, Ankara, Gazi 

Üniversitesi Toplumbilimleri Araştırma Merkezi Yayınları, Yayın No:7, 1982, 

s. 275–282.  

KIRAY, Mübeccel; “Toplumsal Değişme ve Kentleşmede Düşük Gelirliler”, 

Toplumbilim Yazıları, Ankara, Gazi Üniversitesi Toplumbilimleri Araştırma 

Merkezi Yayınları, Yayın No:7, 1982, s. 167–176. 

KÖKER, Levent; Modernleşme, Kemalizm ve Demokrasi, 9. Baskı, 

Đstanbul, Đletişim Yayınları, 2005. 



 161

KÖSE, Ahmet Haşim, KARAHANOĞULLARI, Yiğit; “Türkiye’de Faktör ve 

Varlık Gelirlerinin Sınıfsal Temelleri”, Toplum ve Bilim, sayı 104, 2005, s. 

22–47. 

KURTULUŞ, Hatice; “Đstanbul’da “Ayrıcalıklı” Konut Alanları ve Yoksulluğa 

Kentsel Kaynak Transferleri Çerçevesinden Bir Bakış: Bahçeşehir, Kemer 

Country, Acarkent ve Beykoz Konakları”, Yoksulluk, Kent Yoksulluğu ve 

Planlama, Dünya Şehircilik Günü 26. Kolokyumu, Ankara, TMMOB Şehir 

Plancıları Odası, 2003, s. 215–229. 

KÜMBETOĞLU, Belkıs; “Afetler Sonrası Kadınlar ve Yoksulluk”, Yoksulluk, 

Şiddet ve Đnsan Hakları, Ed. Yasemin Özdek, Ankara, TODAĐE Yayınları,  

2002, s. 129–142. 

KÜNTAY, Esin;  “21. Yüzyılda Çağdaşlık ve Köleci Uygulamalar Paradoksu”,  

Yoksulluk, Şiddet ve Đnsan Hakları, Ed. Yasemin Özdek, Ankara, TODAĐE 

Yayınları,  2002, s. 143–155. 

MAKTAV,  Hilmi; “1980 Sonrası Türkiye’de Yaşanan Đdeolojik ve Kültürel 

Dönüşümlerin Türk Sinemasına Yansımaları”,  Yayınlanmamış Doktora Tezi, 

Dokuz Eylül Üniversitesi, 1998. 

MAKTAV,  Hilmi; “Türk Sinemasında Yoksulluk ve Yoksul Kahramanlar”, 

Toplum ve Bilim,  sayı 89, 2001, s. 161–189.  

NAZĐK, Yağmur; “Zeki Ökten Sineması ve 60’lardan Günümüze Türk 

Sinemasının Değerlendirilmesi: Nereden Nereye?”, Yoksul: Zeki Ökten, 

Der. Ali Karadoğan, Ankara, Dipnot Yayınları, 2007, s. 59–90. 

ONARAN, Alim Şerif; Lütfi Ö. Akad, Đstanbul, Afa Yayınları, 1990.  

ÖNCÜ, Ayşe, WEYLAND, Petra; “Giriş: Küreselleşen Kentlerde Yaşam Alanı 

ve Toplumsal Kimlik Mücadeleleri”, Mekân, Kültür ve Đktidar: Küreselleşen 

Kentlerde Yeni Kimlikler, Der. Ayşe Öncü, Petra Weyland, Đstanbul, Đletişim 

Yayınları, 2005. 

ÖNGEN, Tülin; “Yeni Liberal Dönüşüm Projesi ve Türkiye Deneyimi”, Đktisat 

Üzerine Yazılar I:  Küresel Düzen, Birikim, Devlet ve Sınıflar, Der. A. 

Haşim Köse, Fikret Şenses, Erinç Yeldan, Đstanbul, Đletişim Yayınları, 2003. 

ÖNGÖREN, Mahmut Tali; Sinema Diye Diye…, Ankara, Kalem Yayınları, 

1985.  



 162

ÖZBEK, Nadir; “Osmanlı’dan Günümüze Türkiye’de Sosyal Devlet”, Toplum 

ve Bilim, sayı 92, 2002, s. 7–33. 

ÖZBUDUN, Sibel; “Küresel Bir “Yoksulluk Kültürü” mü”, Yoksulluk, Şiddet 

ve Đnsan Hakları, Ed. Yasemin Özdek, Ankara, TODAĐE Yayınları,  2002,  

s.53–69. 

ÖZDEK, Yasemin; “Küresel Yoksulluk ve Küresel Şiddet Kıskacında Đnsan 

Hakları”, Yoksulluk, Şiddet ve Đnsan Hakları, Ed. Yasemin Özdek, Ankara, 

TODAĐE Yayınları,  2002, s. 1–44. 

ÖZÖN, Nijat; Sinema Uygulayımı-Sanatı-Tarihi, Đstanbul, Hil Yayınları, 

1985.  

ÖZTÜRK, Şinasi; “Kırsal Yoksulluk ve Neo-liberal Ekonomi Politikaları”, 

Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, cilt 1, sayı 5, 2008, s. 605-634. 

ÖZUĞURLU, Aynur; “Yoksulluk Araştırmalarına Eleştirel Bir Bakış”, Mülkiye, 

cilt 30, sayı 250, 2006, s. 53–66. 

ÖZUĞURLU, Metin; “Eşitlik Körü Demokratikleşme Programlarının Eleştirisi”, 

Praksis, sayı 10, 2003,  s. 11–34. 

PEKER, Mümtaz; “Türkiye’de Đçgöçün Değişen Yapısı”, 75 Yılda Köylerden 

Şehirlere, Đstanbul, Tarih Vakfı Yayınları, 1999.  

RYAN, Michael, KELLNER,  Douglas; Politik Kamera: Çağdaş Hollywood 

Sinemasının Đdeolojisi ve Politikası, çev. Elif Özsayar, Đstanbul, Ayrıntı 

Yayınları, 1997.   

SALLAN, Songül; “Yoksulluk ve Yoksullukla Mücadelenin Sosyolojik 

Boyutları”, Yoksulluk, Şiddet ve Đnsan Hakları, Ed. Yasemin Özdek, 

Ankara, TODAĐE Yayınları,  2002. s. 107–118. 

SAPANCALI, Faruk; “Avrupa Birliği’nde Sosyal Dışlanma Sorunu ve 

Mücadele Yöntemleri”, Çalışma ve Toplum, cilt 3, 2005, s. 51–70. 

SERTLEK, Tufan; “Küreselleşmenin Emekçiler Üzerindeki Etkileri”, 

Yoksulluk, Şiddet ve Đnsan Hakları, Ed. Yasemin Özdek, Ankara, TODAĐE 

Yayınları,  2002, s. 317–337.  

SÖNMEZ, Mustafa; Gelir Uçurumu: Dünyada ve Bizde”, Yoksulluk, Şiddet 

ve Đnsan Hakları, Ed. Yasemin Özdek, Ankara, TODAĐE Yayınları,  2002, s. 

87–105.  



 163

SÖNMEZ, Mustafa; “Gerçek Đşsizlik %26’ya Yakın, Gelecek Ürpertici”, 2009, 

(Erişim) http://bianet.org/bianet/bianet/112591-gercek-issizlik-yuzde-26ya-

yakin-gelecek-urpertici. Şubat 2009. 

SUNER, Asuman; “1990’lar Türk Sinemasından Taşra Görüntüleri: 

Masumiyet’te Döngü, Kapatılmışlık, Klostrofobi ve Đroni”, Toplum ve Bilim, 

sayı 92, 2002, s. 176–203.  

SUNER, Asuman; “1990’lar Türk Sinemasından Taşra Görüntüleri: Tabutta 

Röveşata’da Agorafobik Kent, Açık Alana Kapatılmışlık ve Dehşet”, Toplum 

ve Bilim, sayı 94, 2002, s. 86–108. 

ŞENSES, Fikret; Küreselleşmenin Öteki Yüzü: Yoksulluk, Đstanbul, Đletişim 

Yayınları, 2001. 

ŞENGÜL, Tarık; “Kentsel Yoksulluk ve Mekânsal Ölçek Sorunu”, Yoksulluk, 

Kent Yoksulluğu ve Planlama, Dünya Şehircilik Günü 26. Kolokyumu, 

Ankara, TMMOB Şehir Plancıları Odası, 2003.  

ŞENYAPILI, Tansı; Bütünleşememiş Kentli Nüfus Sorunu, Ankara,  

Ortadoğu Teknik Üniversitesi Yayın, 1978. 

ŞĐMŞEK, Ali;  “Gecikmiş Bir Yazı: Buz Göz”, Birgün Gazetesi, 02.01.2009. 

TEKELĐ, Đlhan ; “Türkiye’de Đçgöç Sorunsalı Yeniden Tanımlanma Aşamasına 

Geldi”. Türkiye’de Đçgöç Sorun Alanları ve Araştırma Yöntemleri 

Konferansı Bolu-Gerede 6–8 Haziran, Der. Ahmet Đçduygu, Đbrahim Sirkeci, 

Đsmail Aydıngün, Đstanbul Tarih Vakfı Yayınları, 1998, s. 7–21. 

TEKELĐ, Đlhan ; “Kalkınma Sürecinde Marjinal Kesim ve Türkiye Üzerinde Bir 

Deneme”, Yerleşme Yapısının Uyum Süreci Olarak Đç Göçler, Ankara, 

Hacettepe Üniversitesi Yayınları, 1978.  

TEKELĐ, Đlhan; Türkiye’de Kentleşme Yazıları, Ankara, Turhan Kitabevi 

Yayınları, 1982. 

TÜĐK; “Gelir ve Yaşam Koşulları Araştırması 2006–2007”, TUĐK Haber 

Bülteni, sayı 221, 2009. 

TÜĐK; “2008 Yoksulluk Çalışması Sonuçları”, TÜĐK Haber Bülteni, sayı 205, 

2009. 

TÜĐK, “Hanehalkı Đşgücü Araştırması, 2009 Kasım Dönemi Sonuçları”, TÜĐK 

Haber Bülteni, sayı 24, 2010. 



 164

TÜRKEŞ, Ömer ; “Romanın “Zenginleşen” Dünyası”, Toplum ve Bilim,  sayı 

89, 2001, s. 132–160.  

TÜRKEŞ, Ömer ; “Milenyum Çağı Đnsanları”, Toplum ve Bilim, sayı 104, 

2005, s. 48–72.  

ÜNSAL, Fatma; “Toplumsal Barışın Korunması Bağlamında Kent 

Yoksulluğunun Çağdaş Kentsel Dinamikler Çerçevesinde Değerlendirilmesi”, 

Yoksulluk, Kent Yoksulluğu ve Planlama, Dünya Şehircilik Günü 26. 

Kolokyumu, Ankara, TMMOB Şehir Plancıları Odası, 2003, s. 55–64.  

ÜNVERDĐ, Hayat Zengin; “Kent Yoksulluğunun Değiştirdiği Toplumsal ve 

Mekânsal Đlişkiler Bağlamında Kimlik Yapılanmaları-Đzmir Gecekonduları 

Örneği”, Yoksulluk, Kent Yoksulluğu ve Planlama, Dünya Şehircilik 

Günü 26. Kolokyumu, Ankara, TMMOB Şehir Plancıları Odası, 2003, s. 

361–362. 

ÜŞÜR, Đşaya; “Küreselleşme ve Yoksulluk”, Yoksulluk, Şiddet ve Đnsan 

Hakları, Ed. Yasemin Özdek, Ankara, TODAĐE Yayınları,  2002, s.45–52. 

YAŞARTÜRK, Gül;  “Yoksul Üç Maymun”, Radikal Gazetesi, 2.11.2008. 

YÖRÜKOGLU, Atalay; Değişen Toplumda Aile ve Çocuk, Đstanbul, Özgür 

Yayınları, 2002. 

YÜCEL, Fırat; “Gerçek Sakladığımız Tarafta”, Röportaj: Nuri Bilge Ceylan, 

Altyazı, sayı 77, 2008, s. 22–31. 

 

 

 

 

 

 

 



 165

ÖZET 

 

ERBĐL ERDUGAN, Fatma. 1980’lerden Günümüze Yoksulluğun Türk 
Sinemasındaki Sunumu, Yüksek Lisans Tezi, Ankara, 2009 
 

 Bu çalışma, 1980 sonrası yoksulluğun Türk sinemasında ele alınış 

biçimi üzerinedir. Bu açıdan, öncelikle yoksulluğun kavramsal 

betimlenmesine çalışılmıştır. Ardından, Türkiye’de 1980 sonrası yoksulluk ve 

geçmişteki yoksulluk durumundan ve algısından farklılaşan yönleri ele 

alınmıştır. Son olarak, seçilen sinema filmlerinde ortaya konan yoksulluğun 

niteliğini belirlemeye ve dönemin hâkim ekonomik ve sosyal belirleyicileri ile 

ilişkisi kurulmaya çalışılmıştır. 

Yoksulluk konusu geçmişte olduğu gibi bugün de iktisadi olduğu kadar 

politik ve sosyolojik anlamları da olan bir sorun olarak mevcuttur. 1980 

sonrasında farklılaşan ekonomik ve sosyal politikalar yoksulluk konusuna 

ilişkin yaklaşımları da farklılaştırmıştır. Sinema sanatının ayırt edici özellikleri, 

ele alınan dönemin iktisadi ve sosyal olayları ile birlikte değerlendirildiğinde 

Türkiye’de yoksulluğun anlaşılması ve yorumlanması açısından zengin bir 

veri sağlayacak ve yorumlar geliştirmede yararlı olacaktır.   

 

 

Anahtar Kelimeler 

1. Yoksulluk  

2. Kentsel Yoksulluk 

3. 1980 Sonrası Türkiye’de Yoksulluk 

4. Türk Sineması 

 
 



 166

ABSTRACT 

 

ERBĐL ERDUGAN, Fatma. Poverty in Turkish Cinema from 1980s to the 
Present. Yüksek Lisans Tezi, Ankara, 2009 
 

This study is about how Turkish cinema deal with poverty after 1980.  In 

this respect, firstly the conceptual framework of poverty is described. 

Secondly, poverty after 1980s in Turkey and its differentiation from past 

situation and perception are discussed. Finally, the character of poverty 

introduced in the selected films determined and its relation with dominant 

economic and social determinant of that period revealed. 

Poverty, having sociological and political meaning as well as economic, 

is still an existent problem today as in the past. Changing economic and 

social policies after 80s have also changed approaches related poverty. 

When economic and social events of the period studied in this theses is 

evaluated together with distinctive features of cinema it will provide highly 

effective data in order to understand and interpret poverty in Turkey 

 

 

Key Words 

1. Poverty  

2. Urban Poverty 

3. Poverty in Turkey After 1980 

4. Turkish Cinema 

 
 

 

 

 

 

 

 



 167

 

 

 


