
T.C. 
MARMARA ÜNÎVERSÎTESÎ 

SOSYAL BÎLÎMLER ENSTİTÜSÜ 
ÎLAHÎYAT ANABÎLÎM DALI 

HADÎS BÎLÎM DALI 

SÜNNET VERİLERİNE GÖRE HZ. 

PEYGAMBERİN BEDEVİLERİ 

TOPLUMLA BÜTÜNLEŞTİRME SİYASETİ 

Doktora Tezi 

Vugar SAMADOV 

İstanbul, 2010 



T.C. 
MARMARA ÜNÎVERSÎTESÎ 

SOSYAL BÎLÎMLER ENSTİTÜSÜ 
ÎLAHÎYAT ANABÎLÎM DALI 

HADÎS BÎLÎM DALI 

SÜNNET VERİLERİNE GÖRE HZ. 

PEYGAMBERİN BEDEVİLERİ 

TOPLUMLA BÜTÜNLEŞTİRME SİYASETİ 

Doktora Tezi 

Vugar Samadov 

Danışman: Prof. Dr. Nebi BOZKURT 

İstanbul, 2010 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

İÇİNDEKİLER 

 



 

 

ii

İÇİNDEKİLER ...................................................................................................................................... İ 

KISALTMALAR ............................................................................................................................... Vİİ 

ÖNSÖZ .............................................................................................................................................. Vİİİ 

GİRİŞ ...................................................................................................................................................... 1 

ARAŞTIRMANIN AMACI, KAYNAKLARI VE YÖNTEMİ .......................................................... 1 

I. ARAŞTIRMANIN AMACI ........................................................................................................ 2 

II. ARAŞTIRMANIN KAYNAKLARI ........................................................................................ 2 

III. YÖNTEM ................................................................................................................................... 6 

A. Vasıflama ................................................................................................................................... 6 
1. Dolaysız Gözlem ................................................................................................................................... 6 
2. Dolaylı Gözlem ..................................................................................................................................... 7 

a. Belgelerin Toplanması ...................................................................................................................... 8 
b. Toplanan Belgeleri Doğruluklarını Tartışma .................................................................................... 8 

B. Açıklama .................................................................................................................................... 9 

BİRİNCİ BÖLÜM ............................................................................................................................... 11 

SOSYAL SÜREÇLER, İSLÂM VE SOSYAL BÜTÜNLEŞME, İLKEL TOPLUMLARDA 

BÜTÜNLEŞME, BEDÂVET, ASABİYET, CAHİLİYE VE KABİLE ...................................................... 11 

I. SOSYAL SÜREÇLER ................................................................................................................ 12 

A. İşbirliği .................................................................................................................................... 13 
1. Vasıtasız İşbirliği ................................................................................................................................. 13 
2. Vasıtalı İşbirliği ................................................................................................................................... 13 

B. Muhalefet ................................................................................................................................. 14 

C. Rekabet .................................................................................................................................... 14 

D. Çatışma ................................................................................................................................... 16 

E. Uyuşma Süreci ......................................................................................................................... 17 

II. BÜTÜNLEŞME SÜREÇLERI ................................................................................................. 17 

A. Sosyal Bütünleşme ................................................................................................................... 17 

B. Normativ Bütünleşme .............................................................................................................. 23 

C. Fonksiyonel Bütünleşme .......................................................................................................... 25 

D. Manevi Bütünleşme ................................................................................................................. 27 

E. Kültürel Bütünleşme ................................................................................................................ 29 



 

 

iii

III. İSLÂM VE SOSYAL BÜTÜNLEŞME .................................................................................. 33 

IV. İLKEL TOPLUMLARDA BÜTÜNLEŞME ......................................................................... 45 

V. BEDÂVET .................................................................................................................................. 52 

VI. ASABİYET ............................................................................................................................... 55 

VII. CAHİLİYE .............................................................................................................................. 67 

VIII. KABİLE ................................................................................................................................. 79 

İKİNCİ BÖLÜM ................................................................................................................................. 86 

BEDEVÎLERİN VASIFLARI, İNANÇLARI, YÖNETİM ŞEKİLLERİ, SOSYAL, İKTİSADÎ 

VE KÜLTÜREL HAYATLARI .................................................................................................................... 86 

I. BEDEVÎLERİN VASIFLARI .................................................................................................... 87 

A. Bedevîlerin Olumlu Vasıfları ................................................................................................... 87 
1. Hürriyete Düşkünlük ........................................................................................................................... 88 

2. Cömertlik ve Misafirperverlik......................................................................................................... 90 

3. Şecaat ve Atılganlık .......................................................................................................................... 92 

4. Sahip Çıkma ve Koruma (Civâr Akdi) ........................................................................................... 94 

5. Vefa ..................................................................................................................................................... 97 
6. Namus .................................................................................................................................................. 98 
7. Zekâ ..................................................................................................................................................... 98 
8. İhlâs ve Samimiyet .............................................................................................................................. 99 

B. Bedevîlerin Olumsuz Vasıfları ............................................................................................... 100 
1. Asık Suratlılık .................................................................................................................................... 101 
2. Gurur, Kibir ....................................................................................................................................... 102 
3. Ferdiyetçilik ....................................................................................................................................... 104 
4. Savaş Meydanından Kaçmak ............................................................................................................. 104 
5. Cahillik .............................................................................................................................................. 105 
6. Kindarlık (Çekememezlik) ................................................................................................................ 107 

7. İntikam (Öç Alma) .......................................................................................................................... 108 

8. Maddiyata Aşırı Düşkünlük ............................................................................................................... 111 
9. Kabalık .............................................................................................................................................. 112 
10. Kumar .............................................................................................................................................. 114 
11. Minnet ............................................................................................................................................. 115 
12. Nifak ................................................................................................................................................ 116 
13. Şarap ................................................................................................................................................ 117 
14. Fuhuş ............................................................................................................................................... 119 



 

 

iv

C. Yeteneğe Dayalı Vasıfları ...................................................................................................... 120 
1. Kıyafet (İz Sürme) ............................................................................................................................. 120 
2. Firaset (Çabuk Anlayış ve Seziş) ....................................................................................................... 122 
3. Tabir .................................................................................................................................................. 122 
4. Astroloji (İlmu-Nücûm) ..................................................................................................................... 123 
5. Meteoroloji(İlmu’l-Enve) .................................................................................................................. 123 
6. Ensab ................................................................................................................................................. 123 

II. BEDEVÎLERDE İNANÇLAR ............................................................................................... 124 

A. Putperestlik ............................................................................................................................ 124 

B. Kehanet ve Arafet .................................................................................................................. 127 

C. Zecr ve Hame ........................................................................................................................ 130 

D. İyafe ....................................................................................................................................... 131 

E. Reml ve Tark .......................................................................................................................... 132 

III. BEDEVÎLERDE YÖNETİM ................................................................................................ 133 

A. Kabile Reisi ........................................................................................................................... 134 

B. Ârif ......................................................................................................................................... 136 

C. Kabile Meclisi ....................................................................................................................... 137 

IV. BEDEVÎLERDE SOSYAL YAŞAM .................................................................................... 137 

A. Bedevîlerde Aile ..................................................................................................................... 137 
1. Evlenme ve Evlilik Çeşitleri .............................................................................................................. 139 

a. Mehr Evliliği (Bu’ulet Nikahı) ..................................................................................................... 141 
b. Esirle Evlenme ............................................................................................................................. 142 
c. Cariyeyle Evlenme ....................................................................................................................... 142 
d. Mut’a Nikahı ................................................................................................................................ 142 
e. Makt Nikâhı .................................................................................................................................. 143 
f. İstibda Nikâhı ................................................................................................................................ 143 
g. Bedel Nikahı ................................................................................................................................. 144 
h. Muhadene Nikahı ......................................................................................................................... 144 
ı. Şiğar Nikahı .................................................................................................................................. 145 
i. Raht Nikahı ................................................................................................................................... 145 
j. Muahat Nikahı ............................................................................................................................... 145 

B. Bedevîlerde Yiyecek ve Giyecek Kültürü ............................................................................... 146 

V. BEDEVÎLERİN GEÇİM KAYNAKLARI ........................................................................... 147 

A. Ticaret ................................................................................................................................... 147 

B. Avlanmak .............................................................................................................................. 148 



 

 

v

C. Hayvancılık ............................................................................................................................ 148 

D. Yağmacılık ............................................................................................................................. 150 

E. Kılavuzluk .............................................................................................................................. 151 

VI. BEDEVÎLERDE KÜLTÜREL HAYAT .............................................................................. 152 

A. Şiir ve Hitabet ........................................................................................................................ 152 
1. Gazel .................................................................................................................................................. 158 
2. Vasf, Tasvir ....................................................................................................................................... 159 
3. Hamase .............................................................................................................................................. 159 
4. Hikmet ............................................................................................................................................... 161 
5. Mersiye .............................................................................................................................................. 162 
6. Övünme (Fahr) .................................................................................................................................. 163 
7. Hiciv .................................................................................................................................................. 164 

B. Belağat ................................................................................................................................... 165 

C. Hitabet ................................................................................................................................... 166 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM ............................................................................................................................ 168 

HZ. PEYGAMBER’İN BEDEVÎLERİ İSLÂM TOPLUMUYLA BÜTÜNLEŞTİRME 

SİYASETİ ...................................................................................................................................................... 168 

I. HZ. PEYGAMBER’IN BEDEVÎLERIN SORULARINI CEVAPLAMASI ............................................ 175 

A. İbadetler Alanında ................................................................................................................. 176 

B. Kıyamet ve Ahiretle İlgili Sorular .......................................................................................... 178 

C. Cennet ve Cennetlik Amel Konusunda Soruları .................................................................... 180 

D. Cihad Konusundaki Soruları ................................................................................................. 181 

E. Günah Konusundaki Soruları ................................................................................................ 182 

F. Hicret Konusundaki Soruları ................................................................................................. 183 

II. HZ. PEYGAMBER’IN BEDEVÎLERIN KABALIKLARINA KARŞI TAVRI ..................................... 183 

A. Kutsal Mekânlara Karşı Görgüsüzlüklerini Müsamahayla Karşılaması ............................... 184 

B. Şahsına Yapılan Kabalıkları Hoş Görmesi ............................................................................ 184 

C. Toplumsal Kültürü Güçlendirmesi ........................................................................................ 186 

D. Yanlışlıklarına Hareketleriyle Hoşnutsuzluk Göstermesi ...................................................... 187 

E. Kınaması ................................................................................................................................ 188 

F. Kızması .................................................................................................................................. 190 

G. Cezaları ve Hadleri Uygulaması ........................................................................................... 191 

H. Beddua Etmesi ....................................................................................................................... 193 



 

 

vi

İ. Bedevîlerin Hz. Peygamber’le Tartışmaları ........................................................................... 195 

J. Öldürtmesi .............................................................................................................................. 197 

K. Ganimet Alması ..................................................................................................................... 199 

III. HZ. PEYGAMBER’IN BEDEVÎ KABILELERLE YAPTIĞI SAVAŞLAR VE ONLARA GÖNDERDIĞI 

SERIYYELER ............................................................................................................................................... 200 

A. Bedevî kabilelerin Saldırılarına Yerinde Müdahele Etmek ................................................... 203 

B. Düşmana Yardım Eden veya Düşmanlık Eden Kabileleri Cezalandırma .............................. 204 

C. İslâm’a Davet İçin Gönderilen Seriyyeler ............................................................................. 206 

D. Putların İmhâ Edilmesi İçin Gönderilen Seriyyeler .............................................................. 206 

IV. HZ. PEYGAMBER’IN BEDEVÎ KABILELERE GÖNDERDIĞI MEKTUPLAR ............................... 207 

V. HZ. PEYGAMBER’E GELEN HEY’ETLER .................................................................................... 210 

VI. HZ. PEYGAMBER’IN BEDEVÎLERI İSLÂM TOPLUMUNA KAZANDIRMA YOLLARI ............... 226 

A. Asil Soylulara, Kabile Reislerine Özel Muamele Etmesi ....................................................... 227 

B. Düşmanlıkları Dostluğa Çevirmesi ....................................................................................... 229 

C. Bedevîlere Hediye Vermesi .................................................................................................... 232 

D. Şakalaşması ........................................................................................................................... 233 

E. Yardım Toplaması.................................................................................................................. 234 

F. Hastaları Ziyaret Etmesi ....................................................................................................... 234 

G. Bedevîlere İltifat Etmesi ........................................................................................................ 235 

H. İsimlerini Değiştirmesi .......................................................................................................... 236 

İ. Gündeme Getirdikleri Konularla, Sorunlarla İlgilenmesi ...................................................... 236 

J. Mucize Göstermesi ................................................................................................................. 239 

K. Evlenmesi .............................................................................................................................. 240 

L. Evlendirmesi .......................................................................................................................... 243 

SONUÇ ............................................................................................................................................... 244 

BİBLİYOGRAFYA ........................................................................................................................... 252 

 



 

 

vii

KISALTMALAR 

 
a. g. e.  : Adı geçen eser 
a. g.m.  : Adı geçen makale 
AÜİFY  : Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları 
b.  : Bin, İbn 
bk.  : Bakınız 
bs.  : Baskı 
DİA  : Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 
EAÜİFY : Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları 
Ed.  : Editor 
h.   : Hicrî 
Haz.  : Yayına hazırlayan 
Hz.  : Hazreti  
HÜSBE  : Harran Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 
İ.A.  : İslam Ansiklopedisi 
İÜSBE                 : İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü   
m.  : Miladî 
M.E. B.  : Milli Eğitim Bakanlığı 
MÜSBE  : Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 
nşr.  : Neşir 
OMÜSBE : Ondokuz Mayıs Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 
ö.  : Ölüm tarihi 
s.  : Sayfa 
s.y.  : Sayı 
şrh.  : Şerheden 
trc.  : Tercüme eden 

     t.s.  : Tarih yok 
     Yay.  : Yayınları 
     v.d.  : Ve devamı 

v.dğr.  : Ve diğerleri 
 

 



 

 

viii

ÖNSÖZ 

Hz. Peygamber’in 23 yıllık peygamberlik süresince Yahudiler, Hıristyanlar, 

Mecusiler ve diğer din mensûbu insanlarla dini siyasi münasebetlerinin olduğu tarihen sabit 

bir vakıadır. Allah Rasûlü’nün muhatab oluğu arap kabilelerinin çoğu bedevî kabilelerdir. 

Yaşadıkları çöl hayatının etkisiyle karşı çıkma, protesto etme, şiddet, kızkınlık, gazap ve 

kavkacılık duygusu, asabiyet ve kabilecilik ruhunun yoğun olduğu bedevî toplumların 

kendine has kültürleri vardır. Haşin kaba sert, ancak samimi ve dürüst olan, aklın değil, 

duygunun kontrolünde olan bu insanlarla iletişim kurmak, onları merkezi otoriteye tabe 

kılmak oldukça zordur. Şiddet ve güçe boyun eğen bu kabileleri toplumla bütünleştirmek 

için Allah Rasûlü bir takım siyasetler geliştirmiştir. Tezimizde Hz. Peygamber’in bedevî 

kabileleri toplumla bütünleştirme siyaseti incelenecektir. 

Araştırmanın birinci bölümünde “Sosyal Süreçler, Asabiyet, Câhiliye, Kabile, 

Bedâvet ve İlkel Toplumlarda Bütünleşme” bölüm başlığı altında sosyal süreç konularından 

işbirliği, muhalefet, rekabet, çatışma, uyum süreci, bütünleşme süreçleri ve sosyal 

bütünleşme tipleri incelenmiştir. 

Araştırmanın ikinci bölümünde “Bedevîlerin Vasıfları, İnançları, Sosyal, İktisadi ve 

Kültürel Hayatları, Yönetim Şekilleri” bölüm başlığı altında onların şeref anlayışları, 

olumlu ve olumsuz vasıfları, yeteneğe dayalı vasıfları; bedevîler arasındaki yaygın inançlar; 

göçebe kabilelerin yönetim anlayışları, sosyal, iktisadi ve kültürel yaşamları incelenmiştir.  

Araştırmanın üçüncü bölümünde ise “Hz. Peygamber’in Bedevîleri İslâm 

Toplumuyla Bütünleştirme Siyaseti” bölüm başlığı altında bedevîlerin inanç ve ibadet 

alanlarında; âdâb-ı muâşeret ve toplumsal ilişkiler konularında İslâm toplumuyla 

bütünleştirmelerine yönelik takip edilen siyaset örneklerle ortaya konulmuştur. Ardından 

Hz. Peygamber’in bedevîleri İslâm toplumuyla bütünleştirilmesi için gönderilen 

seriyyelerin, mektupların ve elçilerin rolü anlatılmıştır.  



 

 

ix

Konu seçiminde göstermiş olduğu yardımdan dolayı merhum hocam Prof. Dr. 

İbrahim CANAN’a Allah’tan rahmet diliyorum. Tez danışmanlığımı yürüten değerli hocam 

Prof. Dr. Nebi BOZKURT’a teşekkürü bir borç bilirim. Tez jürimde yer alan tenkit ve 

tavsiyeleriyle teze katkıda bulunan Doç. Dr. Ali COŞKUN’a ve Yrd. Doç. Dr. Hasan 

CİRİT’e, tezi okuyub mulahazalarını arz eden, yazım hatalarını tashih eden değerli 

arkadaşlarım Dr. Faik AKCAOĞLUN’a, İsa AKALIN’a, Muhammed Enes TOPGÜL’e 

teşekkür ederim. Akademik çalışmalarım boyunca vermiş oldukları maddi, manevi 

destekten dolayı İLAM’ın değerli yönetici ve çalışanlarına şükranlarımı arz ederim. 

  

                                                                 Vugar Samedov 

                                                               İstanbul,  18 Eylül 2010 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

GİRİŞ 

ARAŞTIRMANIN AMACI, KAYNAKLARI VE YÖNTEMİ



 

 

2

I. ARAŞTIRMANIN AMACI 

Hz. Peygamber’in muhatap olduğu toplulukların başında bedevî kabileler gelmektedir 

ve bu çalışmanın temel amacı da karşı çıkma, protesto etme, şiddet, kızgınlık, gazap, 

kavgacılık duygusu, asabiyet ve kabilecilik ruhunun yoğun olduğu kabile toplumlarını 

sosyo-psikoloji yönden analiz etmek, Hz. Peygamber’in kendisine has kültürü olan, şehir 

toplumuyla bütünleşmede sıkıntı çeken bu kabile topluluklarını medenileştirme siyasetinde 

takip ettiği metotları incelemektir. Bu tepkisel-kabileci ruh, her dinde ve toplumda farklı 

şekillerde tezâhür edebilir; ancak temelinde, toplumsal alanda yaşanan dikey değişime tepki 

göstermek vardır.  

II. ARAŞTIRMANIN KAYNAKLARI 

Çalışmamızda kullanılan kaynakları sosyolojiyle ilgili kaynaklar, sözlükler, hadîs, 

İslâm tarihi, arap edebiyatıyla ilgili kaynaklar şeklinde beş grupta ele almak mümkündür. 

Sosyoloji kaynaklarının içinde din sosyolojisi kaynakları da yer almaktadır. Tezin sosyal 

süreçleri irdeleyen, bölümü işlenirken şu kaynaklar kullanılmıştır. Ünver Günay’ın Din 

Sosyoloji’si, Zeki Aslantürk ve Tayfun Amman’ın Sosyoloji’si, R.M. Maclver ve Charles 

H. Page’nin Cemiyet’i, Hüseyn Öztürk’ün Sosyolojik Yansımalar’ı, Mahmut Tezcan’ın 

Sosyolojiye Giriş’i, Sulhi Dönmezer’in Sosyoloji’si, Önal Sayın’ın Sosyolojiye Giriş’i, 

Georg Sımmel’in Çatışma Fikri ve Modern Kültürde Çatışma’sı, Orhan Türkdoğan’ın 

Kültür ve Sosyal Çözülme’si, Martin Slattery’in Sosyolojide Temel Fikirler’i, İbn 

Haldûn’un Mukaddime’si ve Tarihi, Hans Van Der Loo- Williem Van Reijen’in 

Modernleşmenin Paradokslar’ı, Amiran Kurtkan Bilgiseven’in Genel Sosyoloji ve Din 

Sosyoloji’si, Mustafa Aydın’ın İlk Dönem İslâm Toplumunun Şekillenişi, Ali Coşkun’un, 

Sosyal Değişme ve Dini Normlar’ı, Ramazan Yelken’in Cemaatin Dönüşmü, Hans 

Freyer’in Sosyolojiye Giriş’i ve Din Sosyolojisi, Erhan Atiker’in Bireyselleşme ve 

Toplumsal Farklılaşma, Erkan Akın’ın Sosyolojik Düşüncenin Mekanizmaları, Nurettin 

Şazi Kösemihal’ın Durkheim Sosyolojisi, Joachim Wach’ın Din Sosyolojisi, Max Weber’in 

Sosyoloji Yazıları kitapları; sözlükler arasında ise Cevherî’nin (ö.393/1003) es-Sıhâh’ı, 

Rağıb el-İsfahânî’nin (ö.425/1031) Müfredâtu elfâzi’l-Kur’ân’ı, İbn Manzûr’un 



 

 

3

(ö.711/1311) Lisânu’l-Arab’ı, Feyyûmî’nin (ö.770/1368) el-Misbâhü'l-münîr’i, 

Fîrûzâbâdî’nin (ö.817/1414) el-Kâmûsü'l-muhît’i, Zebîdî’nin (ö.1205/1790) el-Kâmûsü'l-

muhît’i yer almaktadır.  

Hadîs metnleriyle ilgili kaynaklar olarak Buhârî (ö.256/870) ve Müslim’in 

(ö.261/875) Sahîh’leri, Ebû Dâvud (ö.275/889), Tirmizî (ö.279/892) Nesâî (ö.303/915) ve 

İbn Mâce’nin (ö.273/887) Sünen’leri, Malik’in (ö.179/795) Muvatta’ı, Ahmed b. Hanbel’in 

(ö.241/855) Müsned’i, Dârimî’nin (ö.255/868) Sünen’i, Ebû Avane’nin, (ö.316/928) 

Müsned’i, Hâkim’in (ö.405/1014) el-Müstedrek’i, Beyhaki’nin, (ö.458/1066) Delailü'n-

Nübüvve’si, Heysemî’nin (ö.807/1405) Mecmaü'z-Zevaid’i kullanılmıştır. Hadîs Şerhlerden 

Nevevi’nin (ö.676/1277) el-Minhâc’ı, İbn Hacer’in (ö.852/1449), Fethu’l-Bârî’si, 

Azîmâbâdî’nin (ö.1329/1911) Avnu’l-Ma’bud’u, Mübarekfûrî’nin (ö.1386/1967) Tuhfetu’l-

Ahfezî’si yer almaktadır. Sahabe tabakatı kaynaklarından Kurtubi’nin, (ö.463/1071) el-

İstiab’ı ve İbn Hacer’in, (ö.852/1449) el-İsabe’sinden istifade edilmiştir.  

Arap dili ve edebiyatı kaynakları olarak; Şâfiî’nin (ö.204/820) Divânü'ş-Şâfiî’si, İbn 

Kuteybe’nin (ö.276/889) eş-Şi‘r ve’ş-Şüara’sı, Nüveyri’nin (ö.733/1333) Nihayetü'l-Ereb’i, 

Âlusî’nin (ö.1270/1854) Ereb fî Ma'rifeti Ahvâli'l-Arab’ı, Amr b. Külsum’ün Divân’ı, 

A'şa’nın Divânu A'şa el-Kebir’i, Lebid b. Rebia’nın Divân’ı, Tebrizi’nin Şerhü'l-

Muallakati'l-Aşri'l-Müzehhebat’ı, Ebû Zeyd’in Tarafe b. el-Abd: Şairü’l-Bahreyn fi'l-

Câhiliye’si, Hüseyin el-Hac Hasan’ın Hadaretü'l-Arab fî Asri'l-Câhiliye’si, Tevfik Ebû 

Ali’nin el-Emsâlü'l-Arabiyye ve'l-Asrü'l-Cahili’si, Ahmed Emin’in Fecrü'l-İslâm’ı, Tevfik 

Ebû Ali’nin el-Emsâl’ı, el-Hüseyni’nin, Tarihü’l-Edebi’l-Arabi’si, Tevfik Ebû Ali’nin, el-

Emsâl’i kullanılmıştır. 

 İslâm tarihi kaynakları olarak, İbn Hişâm’ın (ö.218/833) es-Siretü'n-Nebeviyye, 

Vâkıdî’nin (ö.207/823) Megâzî, İbn Sa‘d’ın (ö.230/844) Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, İbn 

Şebbe’nin (ö.262/876) Tarihü'l-Medîneti'l-Münevvere, Taberî’nin (ö.310/922) Târîhü’l-

Ümem ve’l-Mülûk, İbnü’l-Esîr’in (ö.630/1232) el-Kâmil fî’t-Târîh, İbn Kesîr’in 

(ö.774/1373) el-Bidâye ve’n-Nihâye, İbn Seyyidünnâs’ın (ö.734/1334) Uyûnu’l-Eser, 

Makrîzî’nin (ö.845/1442) İmtâ‘ul-Esmâ, Muhammed b. Salih Dımaşki’nin Peygamber 



 

 

4

Sallallahu Aleyhi ve Sellem Külliyatı, Mübârekfûrî’nin, er-Rahîkü'l-Mahtûm, 

Hamidullah’ın İslâm Peygamberi, Seydişehrî’nin İslâm Tarihi, Mustafa Asım Köksal’ın 

Hazreti Muhammed Aleyhisselam ve İslâmiyet, Cevad Ali’nin el-Mufassal, Şemseddin 

Günaltay’ın, İslâm Öncesi Araplar ve Dinleri, Hitti’nin Siyasal ve Kültürel İslâm Tarihi, 

Cebrail Süleyman‘ın el-Bedvu ve’l-Bazıye, Watt’ın Hazreti Muhammed Mekke'de ve 

Hazret-i Muhammed, Takkuş’un Tarihü'l-Arab kable'l-İslâm, Sallabi’nin es-Siretü’n-

Nebeviyye, Adem Apak’ın Asabiyet ve Erken Dönem İslâm Siyasi Tarihindeki Etkileri, 

Büstani’nin Mevsuatü'l-Hadareti'l-Arabiyye, Bernard Lewis’in Tarihte Araplar, Maxime 

Rodinson’un Muhammed, Kettani’nin Nizamü'l-Hükümeti'n-Nebeviyye, Robert Mantran’ın 

İslâmın Yayılış Tarihi, Walker Arnold’un İntişar-ı İslâm Tarihi, Mahmûd Şit Hattab’ın 

Kadetü'n-Nebi, Serdar Özdemir’in Hazreti Peygamber’in Seriyyeleri, Mustafa Fayda’nın 

İslâmiyetin Güney Arabistana Yayılışı, İbrâhim Canan’ın Peygamberimizin Tebliğ 

Metotları, Ahmet Önkal’ın Rasulullah’ın İslâm’a Davet Metodu isimli kitaplarından 

yararlanılmıştır. 

Taberi’nin Tefsir’i, Zemahşerî’nin (ö.538/1144) el-Keşşaf’ı (ö.548/1153), Tabersî’nin 

Mecmaü'l-Beyân’ı; Fahreddin er-Râzî’nin (ö.606/1209) et-Tefsîrü'l-Kebîr’i, Izutsu’nun, 

Kur’ân’da Dini ve Ahlaki Kavramlar ve Kur’ân’da Allah ve İnsan’ı, yararlanılan tefsir ve 

Kur’ân araştırmalarına dair eserlerdir. 

Çalışma boyunca pek çok akademik istifade edilmiştir. Cafer Acar’ın Câhiliyede ve 

Risalet Döneminde Savaş, Kadri Yıldırım’ın Câhiliye ve İslâmi Dönem Şiir Mevzuları’nin 

Mûkayesesi, Yavuz Yıldırım’ın İbn Haldûn’un Bedavet Teorisi, Ahmed Vefa Temel’in 

Kur’ân’a Göre Tassup isimli doktora; Mustafa Günal’ın, Hz. Ali Döneminde İç 

Karışıklıklar, Halime Özdemir’in Kurân-ı Kerîm’e Göre Câhiliye Çağı İnsanı, Alparslan 

Koç’un Sosyal Bütünleşme ve Din İlişkisi isimli yüksek lisans tezlerinden yararlanılmıştır.  

Tezimizde ayrıca asabiyet, bedevî, kabile kavramları incelenirken İbn Haldûn’ın 

Tarihi ve Mukaddimesi’nin yanı sıra bu kitaplar üzerine yazılmış ilgili kaynaklarda da 

kullanılmıştır. Bu kaynaklar bazıları Neşet Toku’nun İbn Haldûnda Toplum Bilimsel 

Düşünce’si, Ünver Günay’ın İslâm Dünyasında Bir Din Sosyoloji Öncüsü: İbn Haldûn’u, 



 

 

5

Mustafa Özel’in Bir İktisat Klasiği Olarak İbn Haldûn’un Mukaddimesi makalesi, 

Câbirî’nin Fikru İbn Haldûn el-Asabiyye ve’d–Devle’si, Süleyman Uludağ’ın Sati el-

Husri’den İbn Haldûn Üzerine Araştırmalar’ı, Akif Kayapınar’ın İbn Haldûn’un Asabiyet 

Kavramı makalesi ve Taha Hüseyin’in, Felsefe İbn Haldûn el-İctimaiyye’sidir. 

“Sünnet Verilerine Göre Hz. Peygamber’in Bedevîleri Toplumla Bütünleştirme” 

konusunun sosyoloji ve tarih felsefesi gibi alanları da ilgilendirmesi, onun işlenişinde bir 

takım zorlukları da beraberinde getirmiştirdi. Konunun sosyolıji tarafı ağır bastığı için 

sosyoloji, İslâm tarihi, Arap edebiyatı kaynaklarına çokca müracaât edilmiştir. Konuyu 

teorik ve pratik olarak iki kısma ayırmak mümkündür. Öncelikle teorik kısımda sosyoloji 

teorileri ve kavramları üzerinde durulmuştur. Bu konuda yapılan doktora, yüksek lisans 

tezleri gözden geçirilmiştir. Daha sonra somut örneklendirmelere gidilerek konunun daha 

iyi anlaşılması için pratik kısmını ele aldık. sosyologlar’ın sosyal bütünleşme konusundaki 

görüşlerine yer verilmiştir. Bu aşamada müracaât edilen kaynaklar sosyoloji ve din 

sosyolojisi kitapları olmuştur. Sosyal süreçler, bütünleşme ve ilkel toplumlar sosyolojisi, de 

ayrıca ele alınmıştır. İslâm’ın ön gördüğü bütünleşmenin dinamikleri bu teorilerden 

faydalanılarak imkân ölçüsünde açıklanmıştır. Hz. Peygamber’in pratik düzeyde müminler 

arasındaki sosyal bütünleşme‘yi gerçekleştirmek için muahat projesi çerçevesinde aldığı 

tedbirler Kurân ayetleri ve hadîslerden yola çıkılarak ele alınmıştır. Bu aşamada Mustafa 

Aydın’ın İlk Üç Asırda İslâm Toplumunun Şekillenişi ve Abdurrahman Kurt’un İmanın 

Toplumsal Yansıması isimli çalışmaları kullanılan önemli kaynaklardır. Asabiyet kavramını 

sosyolojiye kazandırması, ayrıca bedavet teorisine geniş yer vermesi sebebiyle, bu 

mefhumlar incelenirken ilk sosyolog ve tarih felsefecisi sayılan İbn Haldûn’un 

“Mukaddime’si ve Tarih’i” başvurulan eserlerin başında gelmekteir. Yine bedevî karakteri 

tahlil edilirken sık sık bu kaynaklara atıf yapılmıştır. Bu anlamda Mustafa Fayda’nın İslâm 

Ansiklopedisine yazdığı “Bedevî” maddesinden de yararlanılmıştır. Yine bedevîlerin 

sosyal, psikoloji, kültürel, ahlaki değerleri incelenirken Âlûsi’nin Bulûğu’l-Ereb’i ve Cevad 

Ali’nin Mufassal fi Tarihi’l-Arab’ı özellikle bu konularda yazıldığı için tezimize kaynaklık 



 

 

6

etmiştir. Ayrıca tezde sadece bir kısmı kullanılan, ama fikir bazında istifade ettiğimiz 

konuyla ilgili doktora ve yüksek lisans tezleri bizim için önemli kaynaklar olmuştur.  

III. YÖNTEM 

Araştırma modeli iki metotla oluşturulmuştur. Bunların her ikisi de, belge tarama 

motorlarıdır. Araştırmanın teorik kısımları belgelerde var olan bilgilerin dokümantasyon 

tekniğine uygun olarak toplanması ve metodik olarak düzenlenmesi ile uygulamalı kısmı 

ise tarama teknikleri ve metotları vasıtasıyla gerçekleştirilmiştir. Özellikle vasıflama ve 

açıklama yöntemlerinden yararlanılmıştır.  

A. Vasıflama  

Sosyal karakterli olayların vasıflanması demek onların gözlemi observation demektir. 

İnceleme konusu olan bir toplumun hayatı ve hadîselerin sosyolojik tetkikinin ilk adımı, 

onların müşahedesi ve doğru bir portresini çizmektir. Sorun açıkça belirlendikten sonra bu 

konudaki olaylar gözlenmeye ve deliller toplanmaya başlanır. Olayların çeşitli yönleri, 

birbirleriyle karşılıklı bağlılıkları, değişme ve çelişkileri gerçek nitelikleriyle anlaşılmaya 

çalışılır. Çalışmanın niteliğine göre araştırmacı, doğrudan doğruya olaylara inerek gözlemi 

kendisi yapabileceği gibi, o konuda istatistiksel bilgi toplamak, başkaları tarafından yazılan 

ve söylenenleri değerlendirmek yoluna da gidebilir.1 Burada usuller, tarih ve etnografyada 

kullanılanlara benzemektedir. Belgelere dayanan eleştirmeli çözümleme ve her türlü 

envanter usulleri kullanılır.2 İki türlü gözlem vardır. a) Dolaysız gözlem b) Dolaylı gözlem 

1. Dolaysız Gözlem 

Günün olaylarının olduğu gibi doğrudan doğruya müşahede etmek demektir. Bir 

başka deyişle dolaysız gözlem, toplumda yaşanan dini gerçeğin dolaysız olarak 

gözlenmesinden ibarettir. İlim adamının, herkes gibi ve fakat belirli özellik, plan ve 

                                                 

1 Halil Seyidoğlu, Bilimsel Araştırma ve Yazma El Kitabı, Toplumsal Bilimler Alanında Tez Seminer Makale 
ve Rapor Hazırlama Kılavuzu, Olgaç Matbaası, Ankara 1979, s. 3–4.  

2 Mehmet Taplamacıoğlu, Genel Sosyoloji Üzerine bir Deneme, A. Ü. Basımevi, Ankara 1969, s. 52.  



 

 

7

maksatla yaptığı gözlemdir ki, baktığı, yaşadığı çeşitli yollarla nüfuz ettiği olaylara aittir.3 

Bu usul günümüzün yaşayan toplumlarının yaşayışının sosyolojik tetkiki için söz konusu 

olmaktadır. Dolaysız gözlem de kendi içinde ikiye ayrılmaktadır. 1-Yaygın gözlem, 2- 

Yoğun gözlem.4 

Geniş toplulukların hayatlarını analiz etmek için gözlem metoduna başvurulduğunda 

bu yolla derinlemesine değil, fakat yaygın bir müşahede yapılmış olur ki, buna yaygın 

gözlem denilmektedir. Buna karşılık, küçük toplulukların yaşam tezahürlerinin analizi için 

gözleme başvurulduğunda yapılan işe yoğun gözlem denilmektedir. Bu takdirde alandan 

kaybetmiş olmakla birlikte derinlemesine bir sosyolojik analiz yapmak mümkündür. 

Gözlem tekniklerini bir de şu şekilde beşe ayırmak mümkündür:  

1- Örnekleme, 2- Monografi, 3- İstatistik, 4- Saha araştırması, 5-Karma metotlar.5 

2. Dolaylı Gözlem 

Mazinin dini yaşayışı, tarihe mal olmuş toplumlardaki dini tezahürlerin sosyolojik 

tetkiki de din sosyolojisinde büyük bir yer tutmaktadır. Hatta din sosyolojisi 

araştırmalarında tarihi metoda taraftar olanlar, tamamen tarihe yönelik bir din sosyolojisi 

anlayışına sahiptirler. Bu tür araştırmaları gerçekleştirmede ise, din sosyolojisinin takip 

ettiği metot “dolaylı gözlem” olmaktadır. Bu durumda dolaylı gözlemi, “konusu geçmişle 

ilgili bir vasıflama” diye tanımlamak mümkündür. Bir şey görmeyen, onu görüp 

bilenlerden öğrenecektir. Zira dini sosyal vakıaların çeşitli ve sayısız denebilecek kadar çok 

sayıda değişik belgelerde izleri kalır. Bu bakımdan tarihi usul de söz, şahit, kaynak ve 

belgelere bırakılır ve başkalarının duyup görüp yazdıklarına dayanılır. 

                                                 

3 Yümni Sezen, Sosyolojide ve Din Sosyolojisinde Temel Bilgiler ve Tartışmalar, İFAV, İstanbul 1990, s. 
185.  

4 Ünver Günay, Din Sosyolojisi Ders Notları, EAÜİF, Erzurum 1980, s. 19.  
5 Günay, a.g.e, s. 19. 



 

 

8

Din sosyolojisi araştırmalarında dolaylı gözlem yolunu takip ederek gerçeğe 

erişebilmek iki safhalı olmaktadır: Birinci safha kaynak ve belgelerin aranıp bulunması; 

ikinci safha ise, bulunan bu kaynak ve belgelerin değerlendirilmesi safhasıdır. Buna ise 

kısaca: Belgeleri toplamak ve belgelerin doğruluklarını tartışmak şeklinde formüle etmek 

mümkündür. 

a. Belgelerin Toplanması  

Belgelerin toplanması derin bir bilgiyi gerektiren bir iştir. Üç türlü belge vardır: 

Sözlü belgeler ve gelenekler, yazılı belgeler ve kaynaklar, yekillenmiş anıtlar. Bunlardan 

sözlü gelenekler masallar, efsaneler, veciz sözler, atasözleri, şarkılar, menkıbeler, ağızdan 

ağıza anlatılan dini hikâyeler, mucize ve kerametler, ilahiler, türküler, destanlar ve şiirler 

v.s. olup bütün bunların içinde pek çok sosyal olay, gelenek ve göreneklere rastlanmasının 

yanı sıra, aynı zamanda onlar ait oldukları toplumların dini hayatıyla ilgili önemli ipuçları 

ve hakikatleri de yansıtırlar. Bu bakımdan din sosyolojisi, dini olayların ilmi olan din 

fenomenolojisi, dini antropoloji, etnoloji ve folklorun derlediği bilgi ve belgelere çok şeyler 

borçludur.6 

b. Toplanan Belgeleri Doğruluklarını Tartışma  

Dolaylı gözlemin ikinci safhası, belgelerin doğruluk ve güvenilirlik derecelerinin 

tartışılmasıdır. Çünkü geçmişe ait bir şahitlik doğru olabileceği gibi sahte de olabilir. İyi bir 

gözlemci elindeki belgeleri tartışmasını, değerlendirmesini ve gerektiğinde sahte olanlarını 

reddetmesini bilmelidir. Aynı vakıa ile ilgili olarak iki çağdaş belge birbirinin tamamen 

zıddına olan bilgiler sunabilirler. Her şeyden önce sahte ve yalanın saiklerini ve yanılmanın 

sebeplerini bulmak gerekir. Böylece gerek doğrudan doğruya ve gerekse dolaylı 

gözlemlerin sonunda doğrulanmış ve ispatlanmış vakıalara ve verilere erişilmiş olur. 

Gözlem araçları yeteri kadar iyi ve hatta mükemmel ise, gözlem bir istatistikle sonuçlanır.7 

                                                 

6 Günay, a.g.e, s. 24 
7 Günay, a.g.e, s. 25. 



 

 

9

Tezimizde takip edeceğimiz yöntem hem tasvir edici, hem eleştirel özellikleri bünyesinde 

barındıracaktır.  

 Tezin Birinci Bölüm’ünde daha sonraki konuların araştırılmasına zemin hazırlamak 

maksadıyla, incelenen konunun temelinde yer alan kavramlar üzerinde durulacaktır. Bu 

kavramlar asabiyet, Câhiliye, kabile ve bedevî kavramlarıdır. Asıl olarak bu kavramların 

teknik yanı ıstılahi anlamları bizim için önemlidir. Fakat bu ıstılahi anlamlar üzerine kurulu 

olduğu için öncelikle kavramların sözlük (lugavî) anlamları incelenecektir. Bahsi geçen 

kavramların sözlük anlamları incelenirken ilgili sözlüklerden yardım alınacaktır Terim 

(ıstılahi) anlamı incelenirken de hem sözlüklerden hem de konuyla ilgili kaleme alınmış ve 

kavramların terim anlamlarından bahseden kitaplardan faydalanılacaktır. Diğer yandan yine 

Birinci Bölüm’de Sosyal süreçler ve ilkel toplumlarda bütünleşme üzerinde durulacak. Bu 

konular işlenirken sosjoloji, din sosyolojisi teorilernden yararlanılmıştır. 

İkinci Bölüm’de Bedevîlerin vasıfları, inançları, sosyal ve iktisadi hayatları ve 

yönetim şekilleri ele alınırken, ayet, hadîslerin yanı sıra, özellikle bedevî aklının kültürünün 

yansıması olan şiirlerden bol miktarda örneğe yer verilmiştir. 

Tezin son bölümü olan Üçüncü Bölüm’de “Hz. Peygamber’in Bedevîleri Toplumla 

Bütünleştirme Siyaseti” ele alınırken ağırlıklı olarak konuyla ilgili rivâyetler serdedil miş 

ve bunlarla ilgili yorum ve değerlendirmelerde bulunulmuştur. Fişleme aşamasında 

kaydedilen konuyla ilgili rivâyetler burada belli şekillerde tasnif edilip seçilen başlıklar 

altında incelenmiştir. Bundan dolayı başlıkların seçimi ve miktarı elde edilen rivayetlerle 

bağlantılı olacaktır.  

B. Açıklama  

Vasıflayıcı sosyolojiye bağlı olarak yapılacak olan tarihi, etnolojik ve istatistik 

karşılaştırmalar bir açıklama ile sonuçlanmalıdır. Olayların dışa ait formlarından mana dolu 

tüm ve bütünlere nüfuz etmek demek olan açıklama ve yorum birçok önemli sonuçlara 



 

 

10

erişmeyi mümkün kılar.8 Sosyal olayları açıklamak demek, sebep olan önceki olay ve 

olayları bulmak, aralarındaki sebep ve netice münasebetlerini kurmak, onları her zaman ve 

her yerde olabilen sosyal bütünlüğe ulaştırmak, tiplere ayırmak demektir.9 En önemli iş, ele 

alınan olayı doğru olarak açıklamak, manalandırmak ve yorumlamakta toplanmaktadır. 

Açıklamada sebeblik konusu en önemli konulardan biridir. Bir olayı açıklamak demek 

onun en önemli sebebini belirtmek demektir.10 

 

                                                 

8 Ünver Günay, a.g.e, s.28. 
9 Yümni Sezen, Sosyolojide Temel Bilgiler ve Tartışmalar, İFAV, İstanbul, 1997, s. 49. 
10 Ünver Günay, a.g.e, s. 32 



 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

SOSYAL SÜREÇLER, İSLÂM VE SOSYAL BÜTÜNLEŞME, 

İLKEL TOPLUMLARDA BÜTÜNLEŞME, BEDÂVET, 

ASABİYET, CAHİLİYE ve KABİLE 



I. SOSYAL SÜREÇLER 

Toplumdaki insanlar birbirlerine bağımlı ve birbirleriyle ilişkilidir. Karşılıklı temas, 

iletişim ve etkileşim hem birey hem de grup için son derece önemlidir. Bunlarsız ne kişi, ne 

de grup varlığını sürdürebilir. Insanlar ve gruplar birbirleriyle çok sayıda ilişki kurabilirler 

ve kurarlar. Toplum ise, sosyal ilişkilerin geniş ve karmaşık bir ağıdır. Etkileşim bu ağaç 

içinde gerçekleşir. Sosyolog için ilişki, en genel anlamıyla kişiler ve gruplar arasında var 

olan etkileşim bağı, bağlacıdır. 1 

Sosyal süreç, sosyal gruplarda ve beşeri birlikteliklerde tekrarlanan bir takım davranış 

tarzlarını ifade eder, başka bir deyişle iki veya daha fazla kişi veya daha fazla sosyal grubun 

birlikteliğinden doğan, her birinin ortak bir hedefe yönelmesi ve bu hedefteki obje ile ilgili 

davranışlarını oluştururken karşılıklı etkileşim ve iletşimlerinin fonksiyonel ve dinamik 

durumu olmaktadır. Daha açık bir ifade ile karşılıklı etkileşim ve iletişim halindeki sosyal 

kişi ve sosyal grupların bu etkileşim ve iletişimden doğan davranışlarının oluşum durumu 

bir sosyal süreç olgusudur.2 Rol yoluyla ilişki, kişilerin tamamlayıcı rollerini birlikte 

oynamalarıyla ortaya çıkan işlevsel, karşılıklı etkileşime işaret eder. Rol yoluyla ilişki, rol 

örüntülerinin gündelik, dışsal ve gözlemlenebilen gösterimleri kadar, kişilerin sosyal 

düşünce ve davranışının beklentileriyle de ilgilidir. Rol mekanizması sayesinde, kişiler 

birlikteki davranışlarını sürdürürler; farklı kişilerin rolleri karşılaşır ve ilişkilendirilir. Bu 

rol ilişkileri arkadaş-arkadaş, anne-çocuk, alıcı-satıcı ve diğer pek çok karşılıklı, 

örüntüleşmiş davranış durumlarında kolaylıkla görülr bilir. 3 

Temel soyal süreçleri, “birleştirici” ve “ayrıcı” süreçler olmak üzere iki ana başlık 

altında toplamak mümkmündür. Birleştirici süreçler işbirliği, uyuşma ve bütünleşme 

süreçlerinden, ayırıcı süreçler de, rekabet-çatışma, farklılaşma süreçlerinden oluşmaktadır.4 

                                                 

1 Joseph Fıchter, Sosyoloji Nedir (trc. Nilgün Çelebi), Toplum Yay, Konya s. 105.  
2 Zeki Aslantürk-Tayfun Amman, Sosyoloji, Çamlıca Yay, İstanbul 2001, s. 338 
3 Joseph Fichter, a.g.e, s. 106 
4 Aslantürk, Amman, a.g.e, s. 339. 



 

 

13

A. İşbirliği  

İnsanlar işbirliği yapmaksızın, benzer veya umumi menfaatlerin takibinde birlikte 

çalışmaksızın birleşemezler.5 Kişinin çeşitli ihtiyaçlarını tek başına karşılaması mümkün 

olmadığından ortak ihtiyaçlar sayesinde onun ortak değerler etrafında toplandığını 

görüyoruz. Russella göre işbirliğinin üç sebebi vardır: Menfaat birliği, İnanç birliği, Kan 

birliği6  

Sosyal hayattaki birçok işbirliği şekilleri iki esas tipe bölünebilir: 

1. Vasıtasız İşbirliği  

İnsanların benzer şeyleri yaptıkları faaliyetleri bu kategoriye dahil ederiz. Bu türlü 

faaliyetlerde küçük iş ayrılıkları olabilir, fakat bunların esas karakteri insanların ayrı ayrı 

veya tek başlarına yapabilecekleri şeyleri ortaklık halinde yapmalarıdır (birlikte oyun, 

birlikte çalışmak, birlikte ibadet ve s. gibi). 

2. Vasıtalı İşbirliği  

Tek bir gayeye yönelen ve muhakkak surette birbirine benzemeyen işlerde insanların 

bütün faaliyetrlerini bu kategoriye dahil ederiz. İş bölümü hayatın icablarında veya bir 

ailenin meydana gelişinde ortaya çıkar. İnsanlar kendi farklarını karşılıklı tatmin veya 

umumi bir gaye için birleştirdikleri yerde tezahür eder. 7 

İşbirliği, eylemdeki sosyal dayanışmadır. ortak amaçlara varmak için daha çok 

şahıslar arasındakı dayanışma sürecidir. Dayanışma, işbirliğinin esas durumudur. 

Dayanışma olmadan işbirliğine varılamaz. “Dayanışma, varılmak istenen ortak amaçlar 

sistemi” şekilinde tanımlanabilir.8 Özetle, işbirliği davranışları insani ihtiyaçları tatmin 

                                                 

5 R.M. Maclver, Charles H. Page, Cemiyet (trc. Amiran Kurtrkan Bilgiseven), M.E. B, İstanbul 1994, s. 95.  
6 Hüseyn Öztürk, Sosyolojik Yansımalar, Babil Yayıncılık, Ankara 2005, s. 117.  
7 R.M. Maclver, Charles H. Page, a.g.e, s. 95. 
8 Fichter, a.g.e, s. 110.  



 

 

14

eden bir anlama sahiptirler. İşbirliği vasıtasıyla tek başına ulaşılmayan hedef/amaçlara 

kolay ve etkili şekilde ulaşma imkanı vardır. İşbirliği grup üyeleri arasındaki bağları 

kuvvetlendirir, sosyal bütünleşmeyi sağlar. 9 

B. Muhalefet  

Muhalefet, işbirliği sürecinin zıddıdır. Muhalefet, dayanışmacı durumdan, 

“katılımcıların amaçlarının ortak olmaması ve amaçlar arasında bir zıtlığın/zıtlaşmanın 

bulunması” özelliği ile ayrılır. Muhalefet, taraflardan birinin, diğerinin, istediği bir hedefe 

ulaşmasına engel olması demektir. Bu süreç de toplumda grupsal nitelikteki tüm 

etkinliklerde kaçınılmaz bir süreçtir.10 İhtilaf, grup bütünleşmesini zayıflatıcı etki 

yaptığından ve böylece sosyal düzenin istikrarını bozduğundan, insan toplumları 

ihtilaflarını önlemek ve bunu belirli sınırlar içinde tutarak sonuçlandırmak için çabalar 

gösterirler. İhtilafların bertaraf edilmesi konusunda toplumlar, tahkim, uzlaşma, karşılıklı 

fedakarlıklarla barışma gibi çeşitli teknikler geliştirmişlerdir.11 

Muhalefet sürecinin iki şekli vardır: rekabet (competition) ve çatışma (conflict). 

Bunlar da birer muhalefet durumu iseler de farklı davranış şekilleridir. Rekabette rakiplerin 

ortadan kaldırılmasından çok bir yarışma ve güçlü olanın hedefe varması söz konusudur. 

Çatışmada ise çatışan taraflardan birinin digerini ortadan kaldırması ile hedef ve amaç elde 

edilir.12 

C. Rekabet  

Rekabet iki veya daha çok kişinin (grupun) direkt olarak karşılıklı iştirak ettiği 

amaçların takip edilmesidir.13 Rekabet, fertler arasında miktarı ve arzu edilen herhangi 

                                                 

9 Zeki Arslantürk-Tayfun Amman, Sosyoloji, s. 342.  
10 Mahmut Tezcan, Sosyolojiye Giriş, Şafak Matbaacılık, Ankara 1995, s. 107.  
11 Sulhi Dönmezer, Sosyoloji, Savaş Yay, Ankara 1982, s. 202.  
12 Aslantürk-Amman, Sosyoloji., s. 342-343.  
13 Aslantürk-Amman, s. 343.  



 

 

15

hedefin elde edilmesi için yapılan mücadeledir.14 Bu ilişki süreci içinde eşlerden biri 

diğerinin ayağını kaydırmağa çalışır. Onu engellemek, vurmak arzusu ile değil, elde etmek 

istediği nesneyi eşinin de arzu etmesi nedeniyle, amacına ulaşmak herşeyi kendi hesabına 

uydurmaya çalışır.15 Rekabet sürecinde rakiplerin birbirlerini tanımaları önemli olmadığı 

gibi, rekabete katılmak isteyenlerin de bir sınırı yoktur. Nitekim bir işe talip olan işçi diğer 

adayları tanımayabilir. Rekabet halinde olan taraflar öncelikle elde etmek istedikleri hedef 

veya amaç üzerinde yoğunlaşırlar. Bu hedef ne kadar yüksek değere sahip ve hedefin elde 

edilmesi ne kadar zor ise, rekabet de o ölçüde sert olur.16 

Rekabet, herhangi bir alanda istemin, arzı aştığı hallerde meydana çıkan bir sosyal 

mücadele biçimidir. Çağdaş toplumlarda her alanda rekabet vardır. İnsanlar, sosyal 

mevkiler, lüks, kudret için rekabet etmektedirler. Rekabet aslında kişisel nitelik taşımaz; 

fakat bu sosyal mücadele biçimine duygular da girebilmektredir. Kişi çok kere sadece 

istediğini elde etmek için değil fakat aynı zamanda başkasını zarara sokmak, ona galip 

gelmek için de rekabet etmektedir. Böylece husumete dayanan rekabet veya çekişme 

gelişir.17 Rekabetin sosyolojik bakımdan en karakteristik yönü ondaki çatışmanın doğrudan 

değil dolaylı olmasıdır. Bir kimsenin bir hasmını defetmesi yahut ona direkt olarak 

kötülükte bulunması, zarar vermesi veya onu incitmesi durumunda rekabetten bahsetmek 

mümkün değildir. Asıl rekabet aynı ödül yahut istenilen şeyle ilgili her iki tarafın birbirine 

paralel çabaları üzerine kurulu çatışmalara hasretmektir.18 

                                                 

14 R.M. Maclver, Charles H. Page, Cemiyet, 97.  
15 Önal Sayın, Sosyolojiye giriş, Neşa Ofset Amb. San, İzmir 1994, s. 76–77.  
16 Aslantürk-Amman, Sosyoloji, s. 343.  
17 Dönmezer, a.g.e, s. 201.  
18 Georg Sımmel, Çatışma Fikri ve Modern Kültürde Çatışma (haz. Ahmet Aydoğan), İz Yayıncılık, İstanbul 

1999, s. 77. 



 

 

16

D. Çatışma 

Çatışma, iki eşden birisinin diğerine acı verme isteğinden doğan ilişki sürecidir.19 

“Çatışma ulaşılmaya çalışılan amacın yerine bir başka amacın ikame edilmesi ve bu sebeple 

de sosyal ilişkilerin değişmesi” olarak tanımlanmaktadır. Genel amaca varmak baki ise de, 

bu genel amaca varmak için, “ikame amaçlarla, sürece katılanların ortaya çıkan 

davranışları” olarak da ifade edilebilir. Prensip olarak bir çatışmanın ortaya çıkması için, 

katılımcının rakibe, uzlaşmaz bir tutum içinde, temel amaç yerine ikame amaçla, hücum 

etmesi yeterlidir. Çatışma sürecinde, çatışan tarafların amaç farklılığı ve uzlaşmazlığı çok 

açıktır. Bu durum galip ve mağlup ortaya çıkıncaya; çatışmaya katılanların birinin isteyerek 

veya istemeyerek amacından vazgeçinceye kadar devam eder.20 İnsanlar arasındaki her 

karşılıklı etkileşim bir toplumlaşma ise çatışma –muhtemelen tek bir bireyin kendi başına 

idame ettirmesi mümkün olmamakla beraber- neticede, en canlı ve kuvvetli karşılıklı 

etkileşimlerden bridir. Bir toplumlaşma olarak düşünülmelidir. Ve gerçekte dağıdıcı – 

çözücü faktörler- öfke, haset, gereksinim, arzu çatışmanın sebebleridirler; o onların 

vasıtasıyla, onlardan dolayı zuhur eder. Böylelikle çatışma birbirine karşı olan düalizmleri 

çözmek üzere tasavvur edilir; çatışan taraflardan birisinin yok edilmesi suretiyle olsa bile o 

bir tür birliği sağlamanın bir tarzı ve şeklidir. 21 

Kuşkusuz çatışmanın başlangıcında, kabul edilmesi güç veya olanaksız birtakım 

davranış formları sözkonusudur. Bu davranış formları aşağılayıcı söz, jest veya eylemler, 

nefret, rekabet veya hakir görme, giderek bazı fizikî zorbalıklar olabilir. Çatışma genellikle 

rekabet ve karşıtlığın dışında gelişir ve çatışan kısımların tümüyle ortadan kalkmaması 

durumunda da çatışmanın ardından birtakım uyarlama formları uygulamaya konur. Modern 

yaşamdaki belli bir ödül için girişilen mücadele tipik bir çatışma örneğidir.22 

                                                 

19 Sayın, a.g.e, s. 76.  
20 Aslantürk-Amman,a.g.e, s. 344. 
21 Sımmel, a.g.e, s. 29.  
22 Fichter, a.g.e, s. 113.  



 

 

17

E. Uyuşma Süreci 

Belli bir sosyal durum içinde, amaçlar ve davranışlar arasındakı dengeye uyuşma 

denir. Uyuşma sürecini işbirliği ve çatışma süreçlerinin dengeleyici durumu kimi 

tanımlayanlar da vardır.23 Uyuşma bir çok şekilde olur. Çeşitli oyun ve sporlarda bu tür 

süreçler mevcuttur. Hakeme başvurmak, hoşgörü, pazarlık, karşılıklı taviz, anlaşma ve 

andlaşma, mütareke, ikna, uzlaşma, zorlama ya da baskı gibi biçimler uyuşma sürecini 

gerçekleştirir.24 

Uyuşma sürecinin iki tipi vardır. Bunlar birarada var olma (coexist) ve benzeşme 

(assimilation) süreçleridir. 

II. BÜTÜNLEŞME SÜREÇLERI  
A. Sosyal Bütünleşme  

Birleşmek, kaynaşmak, birlik, ahenk ve denge içinde bulunmak, yek vücut olmak gibi 

manalara gelen ve Batı dillerindeki “integration”un karşılığı olan “bütünleşme” 

sosyolojide, toplumdaki küçük yada alt gruplar, cemaatler, menfaat birlikleri, müesseseler 

gibi sosyal yapının çeşitli unsurları arasındakı tamamlanma ve kaynaşma durumunu ifade 

etmektedir.25 Türlü kümelerin örgütlü bir toplum yaşamını gerçekleştirebilecek biçimde 

birbirlerine karşılıklı olarak uyarlanma durumu veya sürecidir.26 Bütünleşme, birbirinden 

farklılaşma yoluyla ayrılan parçaların tek bir ünite haline gelmelerini sağlayan bir süreçtir. 

Sosyal Bütünleşme, bir sosyal sistemin unsurları veya bir milletin mensupları arasında 

mevcut olup birlik ve bütünlüğü temin eden, ortak meseleler karşısında ortak tavır ve 

davranışlar ortaya koymayı sağlayan karşılıklı bağlılıktır. Organlaşmış bir topluluk teşkil 

etmek üzere zümrelerin kaynaşmasıdır.27 Talcott Parsons bütünleşmeyi; toplumu ayakta 
                                                 

23 Arslantürk-Amman, a.g.e, s. 319. 
24 Mahmut Tezcan, Sosyolojiye Giriş s. 116. 
25 Ünver Günay, Din Sosyolojisi, İnsan Yay, İstanbul 2000, s. 343. 
26 Özer Ozankaya, Temel Toplumbilim Terimleri Sözlüğü, Cem Yayınevi, İstanbul 1995. s. 131. 
27 Yümni Sezen, Sosyoloji Açısından Din, İFAV Yay, İstanbul 1988, s. 37.  



 

 

18

tutan birey ve gruplar arasındaki karşılıklı etkileşim, bütün ve parçalar arasındaki ilişkiler 

olarak tanımlar.28 Farabi her insanın, yaşamak ve üstün mükemmeliyetlere ulaşmak için 

yaradılışta birçok şeylere muhtaç olup bunların hepsini tek başına sağlayamadığını, bunun 

için, insanların bir araya gelmesine ihtiyaç duyduğunu, dolaysıyla her ferdin, tabiatındaki 

mükemmelleşme ihtiyacını, ancak muhtelif insanların yardımlaşma maksadıyla bir araya 

gelmeleriyle elde edebileceğini ifade etmektedir. Böylece insanların bir araya gelmesiyle 

bütünleşme meydana gelir.29 

Bütünleşme kavramı esasen kişi ve grupların anlamlı bir biçimde bir araya getirilmesi 

ve sosyal ihtiyaçların düzenli bir biçimde karşılanması anlamına gelmektedir. sosyal 

bütünleşme ise fertlerin veya sosyal grupların dünya görüşleri arasındaki farkların 

cemiyetteki milli kültürden minimum seviyede inhiraf etmiş olma halidir, şeklinde 

tanımlıya bileriz.30 Sosyal gruplar arasındaki sosyal mesafenin, cemiyetin işleyen bütünü 

aksatmaması haline de sosyal bütünleşme denebilir. 

Bir başka tanımla sosyal bütünleşme, toplumdakı her bir sosyal grubun kendi birliği 

hakkında vardığı şuurun yoğunluğunun, cemiyetteki bütünleşmeyi bozmayacak seviyede 

olmasıdır.31  

Orhan Türkdoğan sosyal bütünleşmeyi millet olma süreci veya”mllet yapma” olarak 

tanımlamaktadır. Bu anlamda sosyal bütünleşme, bir sosyal sistemin unsurları veya bir 

milletin mensupları arasında ortak tavır ve davranışlar ortaya koymayı sağlayan karşılıklı 

bağımlılıktır. Yani farklı zümrelerin organlaşmış bir topluluk teşkil etmek üzere anlaşıp 

                                                 

28 Enver Özkalp, Sosyolojiye Giriş, ETAM A. Ş. Eskişehir 1995, s. 61.  
29 Ebû Nasr Muallim-i Sani Muhammed b. Muhammed b. Tarhan Farâbî, el-Medînetü'l-Fazıla (trc. Nafiz 

Danışman), Maarif Vekâleti, Ankara 1956, s. 64.  
30 Ali Çoşkun, “Sosyal Bütünleşme, Sosyal Çözülme ve Din”, Din Eğitimi Araştırmaları Dergisi, 2004, sy. 

13, s. 113.  
31 Mustafa E. Erkal, Sosyoloji (Toplumbilimi), Filiz Kitabevi, İstanbul 1983, s. 215.  



 

 

19

kaynaşmasıdır.32 Sosyal bütünleşmeye yakın kavramlardan biri “sosyal dayanışma”dır. 

Sosyal dayanışma (tesanütçülük, tesanüt) Bir toplum veya grup içinde yer alan fertlerin 

kendi aralarında veya grupların birbirleriyle olan sosyal münasebetlerinde, karşılıklı 

yardımlaşma, işbirliği ortak tavır ve müşterek faaliyete bağlı olarak gelişen sosyal bağlılık 

duygusudur. Sevginin, merhametin ve fedakarlığın bir tezahürü olan sosyal dayanışmanın 

ahlaki temelleri, insanın eşref-i mahluk, yani şerefli ve haysiyetli bir varlık olmasına 

dayanmaktadır. Herkesin şahsiyetli bir hayat sürmesi için sosyal dayanışma şarttır. Ancak; 

sağlıklı bir dayanışma, karşılıklı yardımlaşma biçiminde gerçekleşebilir. Sosyal dayanışma 

sayesinde muhtaçlıktan kurtulabilen bir kişi, sosyal çevresindeki yardıma muhtaç kişilere 

de gönüllü olarak yardım yapa bilmelidir.33 

Ougburn-Nimkoffa göre bütünleşme “grupun varlığını sürdürmesi, yani üyelerin grup 

içinde bir arada kalabilmeleri için etki yapan ve faaliyette bulunan kuvvetlerin tümü”dür. 

Bütünleşme, birbirinden ayrı parçaların tek bir birey (ünite) haline gelmelerini sağlayan 

süreçtir. Bu bakımdan bütünleşme bir tür örgütlenme süreçitir. Toplumun keşitli 

faaliyetlerinin birbiriyle ahenkli olma, derecesidir. Yine bütünleşme; bir toplumda türlü 

kümelerin örgütlü bir toplum yaşamını gerçekleşdirecek biçimde birbirlerine karşılıklı 

olarak uyarlanmaları durumu ya da sürecidir.34 Dahrendorf için, toplumsal bütünleşmenin 

temeli, Parsonsın öne sürdüğü gibi uzlaşama değil, çatışmadır.35 

Kültürel unsurların veya cemiyetteki muhtelif sosyal ünitelerin bütünleşmesi şu dört 

şekilde olabilir: Mekan birliği, dış tesirlerle meydana gelen birlik, fonksiyonel birlik, 

mantıkî ve manalı birlik.36 

                                                 

32 Orhan Türkdoğan, Değişme- Kültür ve Sosyal Çözülme, İstanbul 1988, s. 52. 
33 Ali Seyyar, İnsan ve Toplum Bilimleri Terimleri, Değişim Yay, İstanbul 2007, s. 218–219.  
34 Ozankaya, a.g.e, s. 22.  
35 Martin Slattery, Sosyolojide Temel Fikirler (haz. Ümit Tatlıcan-Gülhan Demiriz), Sentez Yay, İstanbul 

2007, 184.  
36 Er, a.g.e, s. 17.  



 

 

20

Sosyokültürel bütünleşme ise tüm insan ilişkileri sisteminde katı bir türdeşliğin 

varlığı anlamına gelmez. Farklı parçaların birleşmesi, düzenlenmesi ve bütünleşmesi 

olmadıkça, bütünleşmeden söz etmek imkansızdır. Bütünleşme soru sormaksızın itaat eden 

kişilerin oluşturduğu ve katı bir biçimde kurallaştırılmış bir toplum demek değildir. Otoriter 

bir toplum, dahili dayanışmala desteklenmeden sadece harici zorlama ile de düzene 

sokulmuş da ola biler.37 

Bütünleşme kavramı sosyal nizam, sosyokültürel yapı ve sosyal faaliyetlerde 

sağlanan birlik, denge ahenk, grup üyelerinin, grup içinde birbirlerine destek olmaları ve 

birlikte hareket etmelerini sağlayan süreçtir. Esasen kişi ve grupların anlamlı bir biçimde 

bir araya getirilmesi ve sosyal ihtiyacların düzenli bir biçimde karşılanması anlamına 

gelmektedir.38 Sosyal bütünleşme ise bir az önce de ifade ettiğimiz gibi fertlerin veya sosyal 

grupların dünya görüşleri arasındaki farklılıkların toplumdaki ortak kültürden minimum 

seviyede sapmış olmasıdır.39 

İbn Haldûn tarihin her döneminde insanların yaşamlarını sürdürebilmek için 

işbirliğine gereksinim duyduklarını ve bunun bir çeşit Allah vergisi olduğunun kabul 

edilmesi gerektiğini “insan medeniyyun bi’t-tab” yani “insan, tabiatı icabı medenidir” 

görüşünü ileri sürmekte, insanların arasında işbirliği bulunmazsa, insanın her şeyden önce 

yiyeceğini sağlayamayacağını ve bu nedenle yaşamını sürdüremeyeceğini belirtmektedir.40 

Böylesine basit bir aksiyoma dayanarak, insanlık tarihinin en birincil sabit niteliği, 

insanların işbirliği yapmak yönündeki doğal arzularının bir sonucu olarak ortaya çıkan 

örgütlenmeyi “umran” diye tanımlamaktadır.41 İbn Haldûn “Sosyal bütünleşme insan türü 

için gereklidir” ve bu nedenle toplumsal örgütlenmenin dışında yaşadıkları sürece 

                                                 

37 Fıchter, a.g.e, s. 200.  
38 Seyyar, a.g.e, s. 159.  
39 Erkal, a.g.e.,s. 215.  
40 İbn Haldûn, Mukaddime (haz. Süleyman Uludağ), Dergâh Yay, İstanbul 1982, s. 272.  
41 İbn Haldûn, a.g.e, s. 273. 



 

 

21

“insanların var oluşu eksik olacaktır” demektedir. Bir başka şekilde ifade etmek gerekirse, 

İbn Haldûn'a göre insanı ya da bireyi var olduğu toplumsal bütünlüğün dışında düşünmek, 

bu bireyin gerçek insani özelliklerini işin başında göz ardı etmek anlamına gelmektedir. O 

halde, İbn Haldûn'un sosyal bütünleşme kuramında, Batı'da geliştirilen sosyoloji 

kuramlarının aksine, insan toplumdan ayrışmış bir öznelliğe sahip değildir; çünkü İbn 

Haldûn'un yaşadığı dönemde ve kültürde her halde henüz toplumdan ayrışmış bir birey 

bulunmamaktadır. İbn Haldûn Mukaddime’de insandan söz ederken, sözünü ettiği insanın 

"varoluşunu tamamlayan" sosyal bütünleşmeye ve bu bütünleşmenin doğasını belirleyen 

birtakım niteliklerine dikkat çekmektedir.42 Maclver Page’ye göre sosyal bütünleşme asla 

tam değildir. İhtilaflar ve çarpışmalar, isyanlar ve bastırılışlar daima vuku bulmaktadır. Her 

grubun içinde ve gruplar arasında muhtelif ve zıt menfaatlerin fasılasız bir mücadelesi 

vardır. Tezatlar, hatalı intibaklar, rekabetçi kıskançlıklar ve engellemeler, kat’i bastırışlar 

ve istismarlar vardır ki fertle cemiyet arasındaki ahengde müdahele eder ve fertlerle 

grupların sosyal nizam içinde bütünleşmesini tehdit eder.43 

Sosyal bütünleşme konusunun büyük öncüleriden biri Durkheim’dir. Durkheim`e 

göre bireylerin bağlı bulundukları gruplar içinde kalmalarını sağlayan faktörlerin başında 

benzerlik, (homojen) yani kişilerin aynı karekteristiklere sahip bulunmaları gelir. Durkheim 

küçük bir toplumda bütün üyelerin aynı asli karektristikleri taşımalarından ortaya çıkan bu 

dayanışmaya “mekanik dayanışma” adını vermiştir.44 Mekanik dayanışma, ortak değerler 

ve inançlar marifetiyle yerleşen dayanışmadır. Bu değerler ve inançlar kişinin ve grupların 

başarılı olarak işbirliği yapabılmelerını sağlar. İnsanlar arasındaki bağlılık, insani işlemlerin 

ayniliğinden kaynaklanmaktadır. Daha basit bir deyişle, modern öncesi toplumlarda “cins, 

cinsini arar” ilkesi geçerlidir. Çeşitli toplumsal kesimler içindeki insanlar birbirlerine öyle 

kilitlenmiştir ki ferdilik iyice ortadan kalkmıştır. Bir mesleğe mensup olmak bir aileye 

                                                 

42 Ahmet Öncü, Sosyoloji ya da Tarih, Öteki Yayınevi, Ankara s. 67.  
43 Maclver, Page, a.g.e, s. 81.  
44 Heyet, Sosyal Bilimler El Sözlüğü, Alfa Yay, İstanbul 2003, s. 156; Ali Seyyar, a.g.e, s. 219. 



 

 

22

mensup olmakla eşdeğerlidir, meslekler gelecek kuşaklara aktarılır. Kişilerin arkadaşlık 

çevresi, kendi akraba çevresiyle sınırlıdır ve burada çocukların eşlerinin kim olacağına 

ebeveynler karar verir. İlişkilerin ve yükümlülüklerin niteliği net bir şekilde belirlenmiştir. 

Toplumda her kes aid olduğu yeri ve kendinden bekleneni bilir.45  

Kabile topluluklarındaki bütünleşme türleri bir çeşit mekanik dayanışmadır. Örneğin 

bedevî toplulukların kabile içinde dayanışması, bir tür mekanik dayanışmadır. Henüz 

toplumda bir farklılaşma yoktur, bireyler homojendir.46 Buna karşılık, iş bölümü toplumda 

arttıkça bireyler arasında farklılaşma çoğalır ve insanlar arasında farklı bir dayanışma 

ortaya çıkar ki buradaki dayanışma benzerlik değil farklılıktır. Farklılaşan toplum işin 

yürümesi için bütünleşme ihtiyacı duyar. Buradakı bütünleşme, benzeşme ortak 

değerlerden ziyade çıkar ilişkileri yani rasyönel ilişkilere dayanmaktadır. Farklılaşan 

toplumda ortaya çıkan bu tip dayanışmaya “organik dayanışma” adı verilmektedir.47 Hem 

kültürel açıdan, hem de işbölümündeki uzmanlaşma sonucunda bireylerin varlıklarını 

sürdürebilmeleri için birbirlerine karşı olan bağımlılıklarının meydana getirdiği 

dayanışmadır.48 Ferdiliğin gelişmesine paralel olarak çalışma yaşamında uzmanlaşma 

görülmektedir. Ferdiyet bilincinin serbestliği genişlediği oranda dayanışma sonucu ortaya 

çıkan birlik ve beraberlik daha güçlü olmaktadır. Bu tür dayanışma gelişmiş canlıların 

organları arasındakı ilişkiye benzediği için buna organik dayanışma denilmiştir.49 Farklı 

meslekler, hayat tarzları ve alt kültürlerin çoğalması ve yasallık kazanmasıyla, benzerlik 

yerini farklılaşmaya, homojenlik hetrojenliğe bırakır. Kollektivizm yerine bireysel haklar, 

                                                 

45 Hans Van Der Loo- Williem Van Reijen, Modernleşmenin Paradoksları (trc. Kadir Canatan), İnsan Yay, 
İstanbul 2003, s. 90–91.  

46 Özkalp, a.g.e, 1995, s. 55.  
47 Dönmezer, a.g.e, s. 192. Emre Kongar, Toplumsal Değişme Kuramları Ve Türkiye Gerçeği, Remzi 

Kitapevi, İstanbul 1995, s. 102.  
48 Ömer Demir, Mustafa Acar, Sosyal Bilimler Sözlüğü, Ağaç Yayıncılık, İstanbul 1992, s. 272.  
49 Abdullah Dinçkol, Sosyolojiye Giriş, s. 48.  



 

 

23

ortaklaşalık yerine sınıf ve statü farklılıkları geçmeye başlar.50 Eğer bu sistem işlevini 

yerine getirmek istiyorsa, bu sistemi oluşturan bütün organlar işbirliği yapmak 

zorundadırlar. Böyle bir ortamda “cins, cinsini arar” kuralı geçerli değildir. Her insan bir 

diğerine ihtiyaç duyduğu için işbirliği kaçınılmazdır.51 Genel olarak farklılaşmanın 

sebeplerini dört grupta toplamak mümkündür: 52 İnsanlar arasındaki biyolojik ve psikolojik 

ferdi farklılıklar, grupların gittikçe büyümesi, sosyal etkileşimin ve temasın çoğalması, iş 

ve mesleklerin artması ve çeşitlenmesi.53 Ancak genel yapı sağlam ve homojen olduktan 

sonra, bu genel yapı içindeki küçük farklı gruplar problem olmayacak, onlara hoşgörüyle 

bakılacaktır. 

Sosyal bütünleşmenin mekanik, ve organik şekillerinin yanı sıra normatif, 

fonksiyonel, manevî ve kültürel şekilleride sosyologlar tarafından geniş ele alınmıştır. 

B. Normativ Bütünleşme  

Toplu olarak yaşayan insanların belirli olaylar karşısında beklenen davranışlarına 

sosyal norm denir.54 Norm, bir grup içinde hangi tür davranışın uygun, hangi tür davranışın 

ise istenmeyen davranış olduğunu belirten kurallar sistemine denir.55 En genel anlamda 

“norm” kural demektir. Normlar insanlar arasındaki ilişkilerin nerede, asıl ve ne ölçüde 

yürütülmesini belirleyen ortak kurallardır.56 Sosyal hayatta insanların ve grupların tavır ve 

hareketleri bazı kurallara ve otoriteyi belirten standartrlara göre örgütlenmesine de “sosyal 

norm” denir.57 Bir topluma giren kişilerin eylem ve davranışlarını, o toplumun normları ile 
                                                 

50 Slatttery, a.g.e, s. 115. 
51 Van Der Loo- Van Reijen, a.g.e, 91.  
52 Öztürk, a.g.e, s. 119.  
53 Öztürk, a.g.e, s. 119. 
54 Amiran Kurtkan Bilgiseven, Genel Sosyoloji, Filiz Kitabevi, İstanbul 1986, s. 290. 
55 Özkalp, Sosyolojiye Giriş, s. 236.  
56 Sezgin Kızılçelik, Yaşar Erjem, Açıklamalı Sosyoloji Terimler Sözlüğü, Atilla Kitabevi, Ankara 1994, s. 

305; İzzet Çıvgın-Remzi Yardımcı, Sosyolojiye Giriş, Nobel Yay, Ankara 2007, s. 20.  
57 Dönmezer, a.g.e, s. 249.  



 

 

24

koordine etmeleri halinde beliren bütünleşmeye normatif bütünleşme adı verilmektedir.58 

Normlar sayesinde fikir ve değerler üzerinde anlaşma sağlarnır. Bir topluma mensup 

kişilerin fiil ve davranışlarının, o toplumun ilişkilerini yöneten normlarla ahenkli bir şekilde 

kordine edilmiş olması halinde ortaya çıkan bütünleşmeye “normativ bütünleşme” adı 

verilmektedir. Parsons toplumda böyle bir bütünleşmenin meydana gelebilmesini, 

toplumun ortak değerlerinin, sosyal sistemlerinin yapısal unsurlarında müesseseleşmesine 

bağlamaktadır.59 İnsanlar, sadece değerlerin telkin ettiği fikirlere uymakla kalmazlar, onu 

heyecanla benimserler ve bu değerleri derunileştirmek (içselleştirmek) suretiyle 

kişiliklerinin birer parçası haline getirirler. Sosyalleşme dediğimiz bir süreç ile bu değerleri, 

özellikle ahlaki olanlarını kişiliklerinin vicdan dediğimiz bölümüne yerleştirirler.60 Sosyal 

ilişkilerin işbirliği içinde sürdürülmesi ve sosyal yapının ahenkli bir bütün halinde işleyişii 

fertlerin ruhunda içselleşmiş bulunan manevî değer ve normların birleştirici ve bağlayıcı 

gücüyle mümkün olmaktadır. Dinin özellikle İslâm Dininin sosyal yapıda icra ettiği esas 

görevi, toplumu bir arada tutan ve bütünlüğünü sağlayan bir manevî değer ve kuralları 

insan ruhunda uyarmak, içselleştirmek ve toplum fertlerinin manen birbirine benzerliğini 

sağlamaktan ibarettir.61 Yüksek derecede normatif bütünleşme toplum için esasta iyi 

sonuçlar verir; böylece sosyal istikrar meydana gelir ve sistemin devamı mümkün olur.62  

Toplumun sürekliğiliği için, sosyal normların kuşaklardan kuşaklara geçmesi ve 

kuşakların bu normlara uygun hareket etmesi gerekir. Bunun şartı ise toplum üyelerinin 

sosyal normlar üzerinde uzlaşma ve anlaşmaya varmalarıdır. Normlardan sapan her türlü 

eyleme karşı sosyal grupta dirençler oluşmaktadır.63 Grubun normlarından hoşgörü ile 

                                                 

58 Dönmezer, a. g. e, 193.  
59 Günay, Din Sosyolojisi, s. 312.  
60 Mehman İsmayılov, Kur’ân’da Sosyal Bütünleşme (doktora tezi, 2008), MÜSBE, s. 23–24. 
61 İsmayılov, a,g,e, s. 24. 
62 Alparslan Koç, Sosyal Bütünleşme ve Din İlişkisi (yüksek lisans tezi, 2001), OMÜSBE, s. 6. 
63 Dönmezer, a.g.e, s. 194–195. 



 

 

25

karşılanmayacak derecede sapan hareketler küçük; diğerlerinden tecrit edilmiş gruplarda ise 

büyük dirençle karşılaştığı halde, geniş, büyük sosyal gruplarda normların muhtevası 

esasen çok kesin olmadığı için, sapıcı harekete karşı olan direnç daha yumuşak olur.64 

Ancak çağımızın nüfusu geniş toplumlarında kişilerin mensubu bulundukları alt 

grupların normları ile, büyük toplumun normları bazen birbirine uymamaktadır. Bir norma 

uyan hareket, diğer normlardan sapmayı gerektirmektedir. Kişinin bir parçası olduğu küçük 

grubun normlarına uyulması için yapılan baskı, büyük grubun normunun çiğnenmesine 

neden olmaktadır.65 

C. Fonksiyonel Bütünleşme 

Birbiri içine girmiş karşılıklı fonksiyonel bir bağlantı içinde bulunan unsurların 

oluşturduğu sistemler bütünüdür.66 Fertlerlerin mensup bulundukları toplumda işkal 

ettikleri mevkiler ve oynadıkları roller itibariyle yani sosyal fonksiyonları bakımından 

birbirlerini karşılıklı olarak tamamlamaları söz konusudur. Buna göre fonksiyonel 

bütünleşme, toplumdaki iş bölümünün ahengli bir şekilde gerçekleşmesinin bir sonucu 

olmaktadır.67  

İnsanlar, beden, zihin ve yetenekleri bakımından farklıdırlar. Bu durumlara ferdiyet 

farklılıkları denir. Farklı yeteneklere sahip olan insanlar bu yeteneklerine göre farklı 

öğretim ve eğitim görebilir. Farklı insanlar farklı öğretim dallarından geçerek birbirinden 

farklı iş kollarına yönelmiş olurlar. Böylece farklı ihtisas dalları doğmuştur. Her sosyal ve 

kültürel sınıf birbirini fonksiyenel yönden tamamlamış olur. İşlerin birbirini tamamlaması 

fonksiyonel bütünleşmeyi meydana getirir. 68 

                                                 

64 Dönmezer a.g. e, s. 194.  
65 Dönmezer, a.g.e. s. 194. 
66 Seyyar, a.g.e, s. 326. 
67 Günay, Din Sosyolojisi, 312. 
68 İsmet Altıkardeş, Din ve Sosyal Bütünleşme, Rağbet Yay, İstanbul 2004, s. 252. 



 

 

26

Sosyal bir role sahip bulunup onunla alakalı bir mevkide yer alan her fert veya 

grubun, karşılıklı ihtiyaçlarının temin için aralarında meydana getirdikleri iş bölümü ve 

herkesin uhdesine aldığı işi layıkıyla yerine getirmesinden doğan işbirliği sayesinde 

kurulan bütünleşmeye de fonksiyonel bütünleşme adı verilir.69 Monte edilmiş otomobil 

parçalarının, üzerlerine düşen fonksiyonları yerine getirerek arabanın hareketini sağlama 

konusunda meydana getirdikleri birlik de fonksiyonel bütünleşmenin mekanik şeklidir. Bu 

parçalardan biri çıkarıldığında, otomobilin motorunda esas itibariyle bir değişiklik vücuda 

gelmeyecektir; lâkin çıkarılan parça sebebiyle hem otomobilin faaliyeti aksayacak, hem de 

bu parça, otomobilin dışında her hangi bir fonksiyon icra edemeyecektir. Başka bir ifade ile 

söylemek gerekirse, «kültür unsurlarının her birinin ayrı birer fonksiyon ifa ederek, 

cemiyeti işleyen bir bütün haline getirmek üzere bir araya gelmeleri halinde, fonksiyona 

dayanan» bu bütünleşmeye de fonksiyonel bütünleşme (entegrasyon) denir.70 

Toplumun tek bir öğesinin ötekinden bağımsız bir şekilde değişikliğe uğraması 

mümkün değildir. Çünki bütün öğeler, birbirleriyle etkileşim içindedirler. Bir öğedeki 

değişme, ya başka öğelerdeki değişmenin sonucudur, ya da böyle bir değişmenin nedeni 

olur. Bir başka deyişle, bir ideal toplum tipinden, başka bir ideal toplum tipine doğru 

gelişme, bütün toplumun aynı anda ve aynı yönde değişmesi şeklinde olmaz. Fakat 

toplumsal öğelerdeki değişmeler de (bu öğeler ister çatışma halinde, ister uyuşma halinde 

olsunlar) birbirlerine bağlıdırlar. İşte bu bağlılık sonunda toplumsal bütünlük meydana 

gelir. Bağlılık muhakkak uyuşma anlamına da gelmez. Çatışmanın altında bağlılık da 

yatabilir.71 

Sorokin’e göre işbölümü, müsbet tarafları ile beraber, çeşitli sosyal bunalımlara da 

sebeb olabilmektedir. Nitekim fonksiyonel bütünleşmenin hakim olduğu sanayileşmiş 

toplumlardaki şahsiyet tipi faydacı ve mukavelecidir. Toplumsal dayanışma eksik, manevî 
                                                 

69 Er, a.g.e, s. 19.  
70 Er, a.g.e, s. 19.  
71 Kongar, a.g.e, 284.  



 

 

27

çöküntü, çözülme belirtileri, bazı sosyal hastalıklar mevcuttur. Aşırı iş bölümü, yaptıkları 

işlerin sonucunu görmemeden dolayı tatminsizlikler ilkel toplumlardaki kadar mutlu 

olmadıklarının göstergesidir.72 Bir toplumda fonksiyonel bütünleşme hangi ölçüde 

gerçekleşirse gerçekleşsin bunun sosyal entegrasyon için yeterli olduğunu söylemek zordur. 

Bir mekanizmanın aksamadan çalışmasını temin emek için bütün rollerin gerektiği gibi ifa 

edilmesini temin edecek bir otoriteye ihtiyaç vardır. Böyle bir otoritein etkili olabilmesi 

müşterek normlarn mevcudiyetine, başka tür ifade edecek olursak normatif bütünleşmenin 

başarılmış olmasına bağlıdır.73 Fonksiyonel bütünleşmeyi mana etrafında bütünleşme 

tamamlar. Toplumdaki manalı bütünleşmede, fonksiyonların gerçek bütünleşmelerini bir 

gaye etrafında birleştirir.74 

D. Manevi Bütünleşme  

Gerçek bütünleşme “mana etrafında bütünleşme”dir. Manevi bütünleşme, insanların 

toplumdaki manevî değerler etrafında bütünleşmesidir. Manevi değerler ise “büyük bir 

sosyal grubun mensuplarının (sırf başkaları tarafından tasdik edildiği için değil) kendi idrak 

ve anlayışlarıyla doğruluğunu tasdik ettikleri için anlaşma halinde oldukları ve subjektif 

olarak da kıymet takdir ettikleri değer hükümleri” olarak ifade edilebilir. Tanımdan da 

anlaşıldığı gibi bu tip bütünleşmede toplumun bütün sosyal gruplarını, organizasyonlarını 

ve müesseselerini bir mana etrafında bütünleştirme söz konusudur.75 Manevi bütünleşmede 

manevî kültür unsurları birleştirici ve pekiştirici prensipler olarak önemli rol oynar. Milleti 

millet yapan unsur manevî kültür değerleridir.76 Sorokine göre, bir milletin kültürü mana 

dağınıklığından ziyade mana birliği ve fonksiyonel tamamlanış aksaklığından ziyade 

                                                 

72 Ali Rıza Abay, Cumhuriyet Dönemi Türk Eğitim Sisteminin Sosyal Bütünleşmeye Etkileri (doktora tezi, 
İstanbul, 1993), İÜSBE, s. 47. 

73 İsmayılov, a.g.e, s. 23. 
74 Altıkardeş, a.g.e, s. 257.  
75 Abay, a.g.e, s. 48.  
76 Abay, a.g.e, s. 50.  



 

 

28

birlikte işleyiş tamamlanması gösteriyorlarsa o kültürün bütünlük ifade eden bir sistem 

olduğu söylenebilir.77 Fonksiyonel bütünleşme sosyal ve kültürel unsurların maddî yanını 

işlerken, mana etrafında bütünleşme de sosyal ve kültürel tamamlamayı sağlar.78 

Cemiyetin tali gruplarını birbirine bağlayan ideal entegrasyon, mantiki ve manalı 

bütünleşmedir. Bilindiği gibi, mantıki ve manalı entegrasyonun bulunduğu toplumlarda, 

fertler arasında bir takım gruplaşma ve ayrılıklar olmakla birlikte, benimsedikleri kültür 

unsurlarının bir mana ve pekiştirici öze dayanması sebebiyle bütünleşme devamlı ve 

ahenkli olacaktır.79 

Manevi bütünleşme inanç, saygı-sevgi ve zevkler gibi manevî değerlerde ortaklığın 

sağlanması olarak tanımlanmaktadır. Manalı bütünleşme durumunun göze çarptığı 

toplumlarda çeşitli unsurlar sadece bir fonksiyon icabı değil, fakat daha ziyade ihtiva 

ettikleri öz karakter itibarile birbirlerini tamamlamaktadırlar. Bu bakımdan böyle bir 

kültürün unsurları bir konçertonun yapraklar halinde parçalanmış notaları gibi dağınık 

durumda müşahede edilmiş olsalar dahi, birlikte ifade ettikleri mana bakımından böyle bir 

müzik parçasında her birinin spesifik yeri belli olan beste bölümleri gibidirler. Veya bir 

yapının, mesela gotik denilen mimari usluba göre inşa edilmiş bir katedralin, o türlü 

parçaları durumundadırlar ki, nasıl böyle bir yapının her parçası belirli bir mana etrafında 

birbirini tamamlıyorsa, manalı bütünleşme durumundaki cemiyetlerin kültür unsurları da bu 

şekilde, içten sahip oldukları bir (veya birkaç) karakteristik vasıf dolayısile bir bütün teşkil 

etmektedirler. Bir milli ülkü etrafındaki pekişme, bunun en güzel misalini teşkil edebilir.80 

Modern sosyoloji tarafından benimsendiği şekilde sosyal müesseseler biyolojik 

bünyeler gibi, tabii, gayr-i şuuri birimler değildir; müşterek bir fikrin nüfuzu altındadırlar. 

                                                 

77 Abay, a.g.e. s. 50.  
78 İsmet Altıkardeş, Din, Sosyalleşme ve Hoşgörü, Rağbet Yay, İstanbul 2003, s. 32. 
79 Er, a.g.e, s. 99.  
80 Bilgiseven, Genel Sosyoloji, s. 293–294. 



 

 

29

Bu sosyal bünyenin mensuplarını birlikte tutan, ayrı ayrı fonksiyonları icra eden gruplar ve 

insanlar arasındaki farklılığa rağmen bütün halinde muhafaza eden, aralarında yardımlaşma 

ve dayanışmayı sağlıyan yine bu müşterek fikirlerdir.81 Fikri bütünleşmenin, bir mana 

entegrasyonunun kuvvetli olduğu toplumlarda merkezi otoritenin kontrol gücü ve 

imkanının çok kuvvetli olacağı ifade edilir.82  

Dış farklılıklara rağmen içten bir mana etrafında sistemleşmiş olma bakımından 

benzerlik gösteren, aksi vasıflara sahip ve kaos halindeki unsurlarla zıtlık arzeden ve mana 

bütünleşmesi açısından aralarında devamlı uygunluk bulunan unsurların meydana getirdiği 

sistem, mana etrafında bütünleşmişdir. Böylece, bütünü meydana getiren unsurların bir iç 

mana etrafında pekişmiş oldukları ortaya çıkmış olmaktadır. Unsurlar, dış görünüşleri 

itibariyle farklı olsalar da, hepsinde müşterek olan vasıf (iç özellik ve hüviyet) bir araya 

geldikleri zaman ifade ettikleri manada özde bütünleşmiş olurlar.83 Mantıki ve manalı 

bütünleşmenin bulunduğu toplumlarda, fertler arasında bir takım gruplaşma ve ayrılıklar 

olmakla birlikte, benimsedikleri kültür unsurlarının bir mana ve pekiştirici öze dayanması 

sebebiyle bütünleşme devamlı ve ahenkli olacaktır.84 

E. Kültürel Bütünleşme 

Etnoloji ve kültür tarihçilerine göre “kültür”, insan hayatında içtimai yoldan tevarüs 

eden maddî ve manevî unsurlardır. Taylor’a göre kültür, bilgiyi, imanı, sanatı, ahlakı, örf ve 

adetleri, ferdin mensup olduğu cemiyetin bir uzvu olması itibariyle kazndığı alışkanlıklarını 

ve bütün diğer maharetlerini ihtiva eden, gayet girift bir bütündür.85 C. Wisler’e göre kültür, 

bir halkın yaşama tarzıdır.86 Kandall Young’a göre kültür, tarih boyunca tabiatı ve kendisini 

                                                 

81 İzzet Er, Sosyalleşme, Sosyal Gelişme ve İslâm, Furkân, Bursa 1998, s. 100. 
82 Amiran Kurtkan Bilgiseven, Sosyolojik Açıdan Tasavvuf ve Laiklik, Kutsun Yay, İstanbul 1977, s. 126. 
83 Amiran Kurtkan Bilgiseven, Din sosyolojisi, Filiz Kitapevi, İstanbul 1985, s. 111. 
84 İzzet Er, a.g.e, s. 99.  
85 Mumtaz Turhan, Kültür Değişmeleri, İFAV Yay, İstanbul 1987, s. 36. 
86 Turhan, a.g.e, s. 37. 



 

 

30

nasıl idare edeceğini öğrenmek suretiyle, insanın bizzat meydana getirmiş olduğu eseridir.87 

Linton’a göre, öğrenilmiş tavır ve haraketlerin ve bunların sonuçlarının dış şeklidir.88 Bunu 

meydana getiren unsurlar, bir toplumun üyelerince başkalarına aktarılır ve bölüştürülür. 

Kültür, bilgi, inanç, sanat, ahlak, hukuk, örf ve adetlerden ve insanın toplumun bir üyesi 

olarak elde ettiği bütün yeteneklerden oluişmuş karmaşık bütündür.89 Uzun yıllar sonucu 

toplumun hafızasında oluşmuş olan ortak değer ve inançlar etrafında gerçekleştirilen 

bütünleşmedir. İnsanın maddî ve manevî ihtiyaçalrını karşılamak için yaptığı ve yarattığı 

tüm birikim olan kültür, toplumun sürekliliği için nesilden nesile aktarılmaktadır. Kültür 

toplumun sosyal mirası olup sosyal bütünleşmenin çimentosudur. Kültür aynı zamanda 

belli bir toplumun sınırlarını tayin eder ve kendine özgülüğünü belirler. Bu nedenle kültür 

ve toplum arasında en alt düzeyde de olsa bir koordinasyon ve bütünleşmenin bulunması 

gerekir. Kültür bir cemiyetin maddî ve manevî değerlerinden teşekkül eden bir bütündür. 

Kültür, her şey unutulduktan sonra geriye kalanlardır.90  

Sosyo-kültürel bütünleşme, en genel tabiriyle sosyal yapıyı meydana getirenlerin 

kendi var oluşları hakkındaki şuurdur. Bu şuur, grupların kendileri hakkındaki bilinci 

meydana getirirken, diğer yandan en büyük grupla da yakınlaşmaları sağlayarak, biz 

şuurunun ortaya çıkmasını sağlar.91 Sosyo-kültürel bütünleşme süreci sosyo-kültürel 

kişiliğin oluşma sürecinden daha fazla bir anlama sahiptir. Sosyo-kültürel kişilik, ferdin 

sosyo-kültürel normları kabulü ve benimseme süreci iken, sosyo-kültürel bütünleşme 

süreci, en az iki sosyo-kültürel kişi arasındaki etkileşiminden doğan sosyal grup ve bu 

sosyal gruplar arasındaki bütünleşme sürecidir. Bu nedenle sosyo-kültürel kişilik psikolojik 

                                                 

87 Turhan, a.g.e, s. 37. 
88 Sezen, Sosyolojide ve Din Sosyolojisinde Temel Bilgiler ve Tartışmalar, s. 95.  
89 Dönmezer, a.g.e, s. 116; Erkal, a.g.e, s. 103.  
90 Muhammed Abid el-Câbirî, Arap Aklının Oluşumu (trc. İbrahim Akbaba), İz Yayıncılık, İstanbul 1997, s. 

52.  
91 Mustafa Aksoy, Sosyal Bilimler ve Sosyoloji, Alfa Yay, İstanbul 2000, s. 84–85.  



 

 

31

ağırlıklı bir yapıya sahip olmasına karşılık sosyo-kültürel bütünleşme sosyolojik bir süreç 

ve olgudur. Sosyo-kültürel bütünleşme, aynı zamanda sosyal grubun yapı ve kurumları 

arasındaki fonksiyonel ilişkilerin bir bütünlük meydana getirmesi durumudur. Demek ki 

sosyo-kültürel bütünleşme bir sosyo-kültürel yapıya sahip toplumun parçaları arasındaki 

fonksiyenel ilişkinin bir bütünlük meydana getirmesi durumudur.92 

Kültür aynı zamanda belli bir toplumun sınırlarını tayin eder ve kendine özgülüğünü 

belirler. Bu nedenle kültür ve toplum arasında en alt düzeyde de olsa bir koordinasyon ve 

bütünleşmenin bulunması gerekir. 

Kültür bir toplumun çimentosudur. Kültürel bütünleşmenin kaybolduğu toplumlarda 

sosyal çözülme ortaya çıkar. Kültürel bütünleşme olmaksızın sosyal kişiler davranış 

örneklerini ve rollerini bilemezler ve yerine getiremezler, sosyal gruplar kurumlarını devam 

ettiremezler; Böylece toplumda ilişkiler sisteminin bütünlüğü kaybolur. Sosyal problemler 

ortaya çıkar ve toplumun parçalarıyla bütünü arasındaki fonksiyonel bağlar kopar. İnsanlar 

su üstünde yüzen eşyalara dönerler. Hatta birbiriyle çatışan sosyal gruplar ortaya çıkar. 

Toplum dağılma sürecine girer. Bu nedenle kültür, toplumun yaşaya bilme şartıdır. Bu şartı 

gereğince yerine getiremeyen; milli kültürünü yeni nesillere aktaramayan ve geliştiremeyen 

toplumlar başka bir kültürün etki alanına veya hâkimiyeti altına girer.93 

Kültürün, bütünleşme bakımından önem taşıyan iki özelliği vardır: Grup hayatının 

mahsulu olması, öğrenilmiş olması. 

Grup hayatının mahsulü olması, tek bir ferdin kültürü yaratamıyacağını gösterir. Tek 

bir fert, kültür sistemini yaratmağa muktedir olmadığı gibi, değiştirmeye de muktedir 

değildir. 

Kültürün devamlılık kazanması onun öğrenilmiş olma vasfına bağlıdır. Böylece, 

kültür biyolojik veraset yolundan başka bir yolla (yani sosyal manada) devir alınır. Çünki 
                                                 

92 Arslantürk-Amman, a.g.e, s. 354.  
93 Arslantürk-Amman, a.g.e, s. 355.  



 

 

32

kültür, çok eski çağlardan beri edinilen grup tecrübelerinin modern çağlara intikal eden 

yığınıdır.94 

Mustafa Erkal sosyal bütünleşmenın gerçekleşmesi için gerekli temel şartları şöyle 

sıralamaktadır: 

1. Toplumda işbölümünün ve sosyal farklılaşmanın artışı, 

2. Zihniyet değişikliğine sebep olacak demokratikleşme sürecine geçiş. (Demokratik 
müesseselere kavuşma, çoğulcu demokratik rejim ve demokratik mekanizmanın 
işlemesi). 

3. Eğitimde kabiliyet esasına göre fırsat eşitliğinin sağlanması, 

4. Toplumda sosyal statünün doğuştan değil, fakat ferdin başarısı sonucu kazanılması, 

5. Bölgeler arasında ve gelir grupları arasndakı sosyal adalet dengesinin ekonominin 
genel kalkınma hızını aksatmayacak şekilde kurulması, 

6. Din ve mezhep ayrılıklarını giderici çalışmaların yapılması ve kaliteli din adamı 
yetiştirilmesi için din eğitimine önem verilmesi, 

7. Irki şuurun ve bilhassa azınlık şuurunun yarattığı tahripçilerin azaltılması, 

8. Sosyal grupların ve cemaatlerin, toplumun bütününe dahil olduklarına ait şuurun 
kültür politikası ile takviyesi ve kültürel yabancılaşmanın önlenmesi, 

9. Eğitimin milli olma niteliği ve birleştiriciliği, toplumun dinamik yapısı icabı farklı 
menfaat grupları içinde olan fertler, aynı zamanda toplumun birlik şuurundan da 
haberdar olmalıdır. Bu haberdar olma durumu eğitim ve kültür politikalarında 
oluşturulur. Bu kültür politikasında amaç, zorlayıcılık ve robotlaştırıcılık değildir. 

10. Aile müessesinin güçlü olması, Türk aile yapısnı yıpratıcı teşebbüslerden 
kaçınılması. Eşlerden her birini diğerinden ayrı ve bağımsız düşünmemek. Aile içinde 
karşılıklı sevgı, saygı, dayanışma, sadakat, iş bölümü ve yardımlaşma esas kılınmalı. 

11. Sosyal politikanın uygulanması. (İşçi-işveren ilişkileri, sosyal yardım, sendikacılık, 
iş mevzuatı, sosyal güvenlik vb.) 

12. Orta sınıflaşmanın mali ve ekonomik politikalarla teşviki, 

13. Kültür ve sanat alanlarında topluma birleştirici mesajların iletilmesi, 

14. Yaygın eğitime ve bilhassa yetişkinler eğitimine ağırlık verilmesi, fertlerin kendi 
kültürlerini tanımaları, 

15. Kültürün genç kuşaklara naklinde önemli araç olan dilin kültürel ve nesiller arası 
kopukluğa yol açmaması, 
                                                 

 94 Bilgiseven, Genel Sosyolojisi, s. 286. 



 

 

33

16. Yeni şehri dediğimiz büyük bir şehir nüfuslarının yaklaşık yarısını oluşturan 
gecekondu nüfusunun mesken ve istihdam gibi problemlerini çözerek sosyal çevreye 
uyum sağlamak, 

17. İskan, mekan ve ekonomik organizasyonun düzenlenmesi, 

18. Aydınların kimlik arayışından kurtulmaları, sosyal ve kültürel konu ve meselelerin 
netleşmesi, kavram tartışmalarının aşılması ve milli mutabakatların sağlanması. 
Tasada, kıvançta ve kaderde bir olunması gerektiğinin anlaşılabilmesi, yapay 
etnikleştirme gayretlerine ve etnik tuzaklara karşı dikkatli ve bilgili olunması, 
milletleşme sürecinden kalabaklaşma sürecine dönülmemesi gerekmektedir.95 

III. İSLÂM VE SOSYAL BÜTÜNLEŞME  

Kur’ân toplumsallaşma (sosyal bütünleşme) sürecinin insan fıtratına yerleştirildiği ve 

yaratılışında var olduğu gerçeğini Hucurât Sûresi’nin on üçüncü ayetinde şöyle dile 

getirmiştir:  

“Ey insanlar! Doğrusu biz sizi bir erkekle bir dişiden yarattık. Ve birbirinizle 
tanışmanız için sizi kavimlere ve kabilelere ayırdık. Muhakkak ki Allah yanında en 
değerli olanınız, O'ndan en çok korkanınızdır. Şüphesiz Allah bilendir, her şeyden 
haberdardır.”96 

Söz konusu ayette; farklılıklar nedeniyle insanların birbirlerini tanımaları gerektiği 

inancından hareketle, insanın bir sosyal varlık olduğu ve zorunlu olarak toplumsal 

birlikteliğin gerekliliği vurgulanmaktadır. Bireysel farklılıklar ve tanışma eylemi toplumsal 

hayatın vazgeçilmez şartı olup bu tür farklılıkları bir ayrım aracı olarak kabul etmek müm-

kün değildir. İnsanlar kendilerine tanınan imkânlar ve beceriler açısından ayrı olarak 

yaratılmışlardır. Allah, insanları gerek beceri bakımından gerekse ruhsal, fiziksel ve benzeri 

bakımdan farklı şekil ve kabiliyetlerde yaratmıştır. Doğal olarak bu reel durum, birlikte 

yaşama zorunluluğu doğurmuştur. Bu yaratılma özelliği de kolektif ve toplumsal hayata 

geçiş sürecini hızlandırmıştır. Bu konuda Allah’ın emrinin ne olduğu hususu aynı surenin 

onuncu ayetinde “Müminler ancak kardeştir”97 ifadesi ile açıklanmıştır. Yani Allah’ın emri, 
                                                 

95 Erkal, a.g.e. s. 275–277. 
96 Hucurât, 49/13.  
97 Hucurât, 49/10.  



 

 

34

Müslüman milletlerin birbirini kardeş olarak tanımaları emridir. Demek ki Müslümanlar 

arasında mekanik bir menfaatler ağı (ayrı ayrı ben idrakleri) mevcut olmakla beraber, 

onların kardeş sayılmalarından doğan bir uzvi birlik hissi (biz idraki) de mevcut olmalıdır.98 

İslâm dininin, böylesine mükemmel bir manevî ve sosyo-kültürel birliği 

gerçekleştirilmesindeki başarısında onun esas kaynağı olan Kur’ân-ı Kerîm’in “Tevhîd” 

akidesi etrafında insanları toplamak üzere yaptığı çağırının önemi büyüktür. İslâm 

inancının varlık telakkisinin ve kozmolojik anlayışının temelini kelime-i tevhîd ve onunla 

tam bir bütünlük arzeden tenzih prensibi oluşturmaktaır. Tevhîd prensibi bütüncül İslâm 

dünya görüşü içinde teoriden pratiğe, inançtan hayata ve idealdan gerçekliğe bir idrak 

köprüsü konumundadır. Tevhîd prensibi Allah’ın (c.c) zatında, sıfatlarında ve fiilerinde tam 

ve mutlak anlamda birliğini ortaya koyarken, tenzih prensibi mutlak olan ile göreceli olan 

yaratılmışlar âlemi arasında mutlak bir varlık hiyerarşisi idrakini dokumaktadır. Tevhîd 

prensibinin nefy (negatif) yönü varlık hiyerarşisinde herhangi bir eşitlik ya da şirk unsuru 

ihtimalini kesin bir şekilde redederken isbat (pozitif) yönü bütün yaratılmışları varlık 

hiyerarşisindeki mutlak bire itaate ve teslimiyete davet etmektedir. 99 Kur’ân-ı Kerîm’in, 

insanları dine davet ederken üzerinde durduğu ilk husus, İslâm’ın iman esaslarından 

birincisi olan “Birlik” inancı yani Allah’ın varlığı ve birliğine inanç etrafında insanların 

toplanması konusudur.100 Kur’ân-ı Kerîm’e göre her şeyin yaratıcısı Allah’a inanç, insan 

fıtratında ezelden beri yaşayan bir esastır. Çünkü insanlar fıtrat misakında Allah’ın “Ben 

sizin Rabbiniz değil miyim?” sualine “evet” cevabını vermişlerdir.101 Allah’ın ilahî isim ve 

sıfatlarla yeniden tanınması, yaratıcı kudreti, atıl tanrı ile mücessem tanrı denklemlerinin 

ilkel idrak çemberinden çıkarmıştır. Bütün evreni kuşatan mutlak kudret sahibi Allah’ın, 
                                                 

98 Amiran Kurtkan Bilgiseven, “İctihad Yetersizliğinden Doğan Problemler”, Din Eğitimi Araştırmaları 
Dergisi, sy. 2, s. 64.  

99 Ahmed Davutoğlu, “İslâm Düşünce Geleneğinin Temelleri, Oluşum Süreci Ve Yeniden Yorumlanması”, 
Divân Dergisi, 1996, I, sy. I, s. 5.  

100 Günay, Din Sosyolojisi, s. 315.  
101 Arâf, 7/172.  



 

 

35

aynı zamanda insana şah damarından daha yakın bir şekilde idrak edilmesi, bütün yerleşik 

dini algılama kalıplarını sarsmış ve Allah-insan ilişkisini, hem bireysel ontolojik düzlemde 

hem de bütüncül kozmolojik düzlemde, yepyeni bir eksene oturtmuştur. Allah Teala’nın 

hem ilahî isim ve sıfatlarıyla bütün varoluş düzlemlerini kuşatması, hem de o varoluş 

düzlemlerinden birinde bulunan insana şahdamarından daha yakın olması, Müslüman bireyi 

üstün bir güvenlik ve hürriyet hissiyle donatmaktadır.102 

Kur’ân, tevhîd akidesinin tüm peygamberlerin tebliğlerinin esasını teşkil ettiğini de 

zikreder.103 Ve hatta öyle ki bu akideye bütün inananları ve ehl-i kitabı da dâhil ederek 

çağrıda bulunur: 

“(Resulüm) de ki: Ey ehl-i kitap! Sizinle bizim aramızda müşterek olan bir söze 
geliniz. Allahtan başkasına kulluk etmeyelim, Ona hiçbir şeyi ortak koşmayalım ve 
Allahı bırakıp da kimimiz kimimizi ilahlaştırmasın”.104  

Kelime-i Tevhîd, Allah’ın yerine ikame edilen tüm tanrıların reddiyle başlayıp hemen 

peşinden mutlak güç ve hikmet sahibi Allah’ın kabulü ile insana yeni bir ufuk açmıştır: 

“Allah, adaleti ayakta tutarak (delilleriyle) şu hususu açıklamıştır ki, kendisinden başka 
ilâh yoktur. Melekler ve ilim sahipleri de (bunu ikrar etmişlerdir.) mutlak güç ve 
hikmet sahibi Allah'tan başka ilâh yoktur.”105 

İslâm dini, Mekke döneminde temelleri atılan inanç esasları doğrultusunda mevcut 

sosyal organizmaları çözüyor, yeni bütünleşmelere götürüyordu.106 Böylece İslâm, yeniden 

manevî değerlerle donatılmış bir ferdin inşasıyla yetinmiyordu, onun işlerlik kazanabileceği 

bir sosyal yapının gerçekleşmesini de amaçlıyordu. Hz. Peygamber ünlü İtalyan sosyoloğu 

Vilfredo Paretonun “elitlerin dolaşımı”107 doktirinine uygun bir din isteyen Mekke’nin 

                                                 

102 Ahmed Davutoğlu, “Medeniyetler’in Ben İdraki”, Divân Dergisi, 1997, II, sy. I, s. 45.  
103 Hûd 11/26, 84; Enbiya, 21/22, 25; Nahl, 16/35.  
104 Al-i İmrân, 3/ 64. 
105 Ali-İmrân, 3/18.  
106 Bilgiseven, Din Sosyolojisi, s. 196.  
107 Slattery, a.g.e, s. 89.  



 

 

36

eşrafından olan müşriklerin “köleleri yanından kov, sana uyalım” şeklinde bir din 

taleplerini redd ederek akide esasında herkesin eşitliği prensibini getirmiştir. Dolaysıyla 

onların bu isteklerini kabul etmemiştir. Böylece Bilâl-i Habeşi, Zeyd, Üsâme gibi kölelerin 

bile ferdiyet kapasitesini kullanma hakkı doğmuş, belli bir noktadan sonra imkânlarını 

topluma aktarılabilmesini sağlayan bir kültür oluşmuştur.108 Mekke teorik Medîne pratik-

ameli bir muhteva taşır. İslâmi hareketin Medîne’de tevhîd akidesini taşıyabilecek bir 

toplum ve kültürü inşa etmiştir. Bunun için İslâm toplumsal fonksiyonlar arasında anlamlı 

bir bütünlük kurmuş, kurumlar arasındaki çelişkiyi gidermiş, tören ve geleneklerin önemini 

asgariye indirmiştir.109  

Sosyolojik verilere göre sürekli bir kültürel ortamın oluşturulma şartlarından birisi, 

küçük grup yapılarını aşıp geniş bir toplum yapısına ulaşabilmektir. İslâm da bunun için 

geniş bir toplum yapısını hedef almıştır. Yürürlükte olan (aile, klan, kabile, vb. gibi) küçük 

“biz” şuuruna mensup aidiyet duygusu içinde olan sosyal birlikleri kaldırmış, geniş 

kapsamlı bir ümmet olgusunu ortaya koymuştur. Sorumlu bir ferdin geliştirilmesine bağlı 

olarak yeni kişisel roller ihdas etmiş, bunlardan da yeni bir sosyal yapı geçekleştirmiştir.110 

Çünkü ferdiyet bilinci olmayan şahsın topluma anlamlı bir şekilde sağduyuyla katkıda 

bulunması düşünülemez. Önemine binaen “ferdiyet” kavramının sosyolojik anlamından 

bahs etmek istiyoruz. Maclver ve Pageye göre, bir ferdin ferdiyet gücünün yüksekliğinden 

bahsettiğimiz zaman, onun “davranışlarının basit bir taklit veya telkin (yani telkine maruz 

kalma ) neticesini teşkil etmediği, kendisi adet veya hatta alışkanlıkların esiri olmadığı, 

sosyal çevreye karşı reaksiyonların ibaret bulunmadığı, anlayış ve şahsi gayenin hayat 

faaliyetlerinin birer faktörü olduğu zaman, daha fazla ferdileşmiş olduğu söylenebilir. 

Sosyolojik manada ferdiyet öyle bir sıfattır ki, bir grup azasının sırf bir aza olmaktan daha 

fazla bir şey olduğunu bildirir. Çünkü ferdiyet bir benliktir, kendisine ait olan bir tabiatı 

                                                 

108 Mustafa Aydın, İlk Dönem İslâm Toplumunun Şekillenişi, Pınar Yay, İstanbul 1991, s. 108.  
109 Bilgiseven, a.g.e, s. 140.  
110 Aydın, a.g.e, s. 277.  



 

 

37

ifade edici mahiyetteki bir faaliyet ve reaksiyon merkezidir. İnsanın kendisini bulması, sırf 

orijinalite manasına gelmez; muhakkak ki acayipliği de ifade etmez. Kuvvetli bir ferdiyet, 

hakikatte memleketinin veya zamanının ruhunu daha mükemmeliyetle ifade eder, fakat 

kolayca taklit edici veya rahatlıkla telkin altına alınabilir olduğu için değil, bizzat çağa olan 

aşırı hassasiyeti dolaysıyla bunu yapar. Bu kıstas daha ziyade her ferdin diğerleriyle olan 

münasebetlerinde ne dereceye kadar bağımsız faaliyet gösterdiği, kendi idrakine ne derece 

uygun davrandığı ve başkalarının kendisi hakkındaki iddialarını ne dereceye kadar kendi 

yorumuyla değerlendirerek hareket ettiğidir. Ferdiyet sahibi fert, diğerleri gibi davrandığı 

zaman, hiç değilse mühim olduğuna hükmettiği meselelerde, basitçe başkalarının böyle 

hareket etmesi dolaysıyla değil, fakat davranışını kendi benliğinin tasvibinden 

(onaylamasından) ötürü böyle davranır.111 İslâm’dan önceki toplumda, örnek oluşturacak 

sağlıklı bir fert yoktu. Bir tarafta göçebe kabileciliğin cemaatçi tipi diğer tarafta ise yerleşik 

hayatın fertçi tipi bulunmaktaydı. Amaç bu iki aşırı uç arasında ferdiyetçiliğin geliştirilmesi 

olmuşturdur.112 Nitekim Bu ferdiyetin geliştirilmesi üzerine Kur’ân-ı Kerîm ısrarla 

durmuştur: 

“Her nefis kendi yaptığının rehinidir.”113 “Hiçbir günahkâr başkasının günahını 
çekmez. Yükü (günahı) ağır gelen kimse onu taşımak için (başkasını) çağırsa, bu 
çağırdığı akrabası da olsa, onun yükünden bir şey yüklenmez.”114 

Bunun üzerine Hz. Peygamber, Medîne’de kalıcı bir toplumun nüvesini 

oluşturabilmek için birbirini tamamlayan bir seri girişimde bulunmuştur. Elinin altında 

bulunan insan kümelerinin ihtiyaçlarından hareket eden, ama basamak basamak, kalıcı 

geniş kapsamlı bir toplumu teşekkül ettirmiştir. Aynı zamanda harekete bir merkezin tayin 

edilmesi amacıyla inşa edilen “Peygamber Mescidi” hemen pek çok İslâm kurumunun 

                                                 

111 Amiran Kurtkan Bilgiseven, “İlm-i Ledün Açısından Kavmiyet ve Ferdiyet”, Din Eğitimi Araştırmaları 
Dergisi, 1996, sy. 3, s. 100.  

112 Aydın, a.g.e, s. 91.  
113 el-Müddesir, 74/38.  
114 Fatır, 35/18.  



 

 

38

farklılaşmamış (homojen) yapısını meydana getirmektedir. Bunu bir devletin temellerinin 

atılması izlemiş ancak ahlaki-dini emir ve yasalarla cemaat yalın bir siyasi birlik 

seviyesinin üzerine çıkarılmış, öncelikle Yarımada halkının tek toplum haline getirilmesi, 

bizzat Hz. Peygamber döneminde gerçekleştirilmiştir.115 Gerçekten de Hz. Peygamber 

ferdiyet şuuru içinde, mana etrafında bütünleşmiş, dinamik, organik bütünleşmiş kan 

bağına deyil, inanç birliğine dayanan bir toplum oluşturmayı başarmıştır.116 

İslâm’dan önce Araplar, soy ve kan birliğine dayalı, özel rablere sahip zayıf sert ben 

idraklı kabile merkezli bir hayat sürmekteyken Hz. Peygamber, ilk önce farklı kabilelerden 

oluşan Arapların ortaklaşa iman ettiği bir Allah fikri (tevhîd) etrafında bütünleşmiş, akidevi 

toplumsal bir yapı inşa etti. Kabile ve aşiret yöntemine dayalı dar, zayıf sert ben idraklı 

yapıyı kırıp onun yerine sosyal mukaveleye dayalı evrensel bir yönetim, güçlü, ama elastik 

bir ben idrakı anlayışının yolunu açtı. Bunun gereği olarak toplumsal bütünlüğü bozan 

rekabete dayalı kabilevi çatışma noktalarını ortadan kaldırmak suretiyle din kardeşliği 

anlayışını getirdi.117 Artık bu topluma “ümmet” denilmeye başlandı. “Ümmet” kelimesi, 

yönelme anlamındaki “emm” kelimesinden türemiştir. Topluluğa önderlik eden “imam” 

kelimesi de bu köktendir; İmam, topluluğun önüne geçer, topluluk ona uyar ve aynı yönde 

onunla hareket eder.118 Böylece “ümmet” içindeki ilişkiler, “kabile” de olduğu gibi, nesebe 

değil, ortak ülkü ve yönelişe ve imama uymaya dayanır. “Ümmet” kavramı, kabile’ yi aşar 

ve kuşatır. Bununla birlikte, onu ortadan kaldırmaz. Çünkü “ümmet”in kuruluş şartı, 

“kabile”nin ortadan kalkması değildir. “Ümmet”, dayanışma içindeki bireyler olarak 

                                                 

115 Fazlur Rahman, İslâm (trc. M. Dağ-M. Aydın), Selçuk Yay, Ankara 1981, s. 2.  
116 Osman Aydınlı, “İlk Müslüman Toplumun İnşasında Özgüven Faktörü ve Rıdvan Biatı”, İslâmi İlimler 

Dergisi, Hz. Muhammed ve Evrensel Mesajı Sempozyumu İçinde Yay, (haz. Mahfuz Söylemez), 
Çorum, 2007, s. 433. 

117 Abdurrahman Kurt. İslâm’ın İlk Dönemlerinde İmanın Toplumsal Yansıması, Emin Yay, Bursa 2009, s. 
200-201.  

118 İbn Manzur, İbn Manzur Ebü'l-Fazl Muhammed b. Mükerrem b. Ali el-Ensârî, Lisanü'l-Arab, Dâru Sadır, 
ts. IX, 23-24.  



 

 

39

Müslümanlardan oluştuğu gibi, bir iç (alt) sosyal çerçeve olarak bu bireylerin “kabile”ye 

bağlı kalmalarına engel bir şey de yoktur. Fiilen olan da budur.119 Hz. Peygamber’in 

karizmatik liderliğinde güçlü elastik bir medeniyet kuruldu artık bu medeniyet içerisinde 

Arap, Yahudi, Farisi, zengi, aristokrat, köle kendisini gerçekleşdirme imkânı buldu. 

Müminler arasında kurulan kardeşlik, basamak basamak gerçekleşmiştir. Şüphesiz bunun 

ilki Mekke’de ilk inanlar arasında olmuştur. Medîne’de de önce yıllardır savaşıp gelen Evs 

ve Hazreç, İslâm potasında kardeşleştirilmişler. Hicretten sonra Hz. Peygamber’in yaptığı 

ilk işlerden birisi, bu iki kardeş grubu Mekkeli Muhacir ve Medîneli Ensarı yeni bir 

sözleşme ile birleştirip kaynaştırmak olmuştur. Hz. Peygamber, malını mülkünü Mekke’de 

bırakarak gelmiş muhacirleri, Medîneli ensarla kardeş yaparak (muâhât) tekrar hayata 

bağlanmalarını sağlamıştır.120 Medîne’de gerçekleştirilen bu kardeşlik sosyal ağırlıklı bir 

uygulama idi. Bu Arap geleneklerinde yeni bir uygulama olmadığı, İslâm öncesi “hilf”121 

akdinden mülhem olduğu da söylenmektedir.122 

“Hep birlikte Allah'ın ipine sımsıkı sarılınız sakın ayrılığa düşmeyiniz, Allah'ın size 
bağışladığı nimeti hatırlayınız. Hani bir zamanlar düşman olduğunuz halde O, 
                                                 

119 Câbirî, İslâm’da Siyasal Akıl, s. 189; Kurt, a.g.e, s. 212 
120 İbn Sa’d, I, 204, Ebû Muhammed Cemaleddin Abdülmelik İbn Hişam, es-Siretü'n-nebeviyye = Siretu İbn 

Hişam (nşr. Muhammed Ali Kutub-Muhammed Delibalta), el-Mektebetü'l-Asriyye, Beyrût 1992, II,. 
129, Muhammed Hamidullah, İslâm Peygamberi (trc. Salih Tuğ), İrfan Yayınevi, s. 196-197, Aydın, 
a.g.e, 115- 116, Câbiri, İslâm’da Siyasal Akıl, s. 180  

121 Muhammed Memduh Arabî, Devletü'r-Resul (s.a.v) fi'l-Medîne, el-Hey'etü'l-Mısriyyetü'l-Amme li’l-Kitâb, 
Kâhire 1988, s. 165, Hilf kelimesinin lügat anlamı, yemin, antlaşma, akid, kasem olmakla beraber, güçlü 
bir niyet ve azimle bir şeyi gerçekleştirmeyi taahhüt etmek manasına da gelmektedir. Hilfin çoğulu 
ahlâftır. Hılf yapan kişilere halîf denir. Hilfin haiz olduğu bu kök anlamı daha sonralar antlaşma ve 
ittifak anlamını kazandığı görülmektedir. Antlaşmalar, taraflar arasında bir teahhüt ifade etmekte ve 
yeminle akdedilmektedir. Hilfler, daha çok zayıf kabilelerle kalabalık ve kuvvetli kabileler arasında 
yapılır, böylece zayıflar güçlülerin himayesine girerdi. Küçük kabilelerin büyük kabilelere ilhak 
edilmesi şeklinde yapılan hilfler de vardı. ( İbn Manzur, Lisan, IX, 53) Araplarda anlaşmalar kabile 
şefinin kaydı hayat şartı iledir. İki kabile aralarında anlaşma yapıyorlarsa, anlaşmayı yapanlar hayatta 
olduğu sürece anlaşma geçerlidir. O yüzden Hz. Peygamber’den dolayı İslâm’a girmiş kabileler, bunlar 
iman etmiş kabileler değil, İslâm’ın gücünü kabul etmiş kabilelerdi. Allah resûlü vefat ettiğinde irtidat 
ettiler. Nadir Özkuyumcu, “Hilf”, DİA, XVIII, s. 29. İslâm’da zekât politik bağlılığı da ifade etmektedir.  

122 Aydın, a.g.e, s. 116.  



 

 

40

kalplerinizi uzlaştırdı da O'nun bu nimeti sayesinde kardeş oldunuz. Hani siz bir ateş 
kuyusunun tam kenarındayken O sizi oraya düşmekten kurtardı. Allah size ayetlerini 
işte böyle açık açık anlatır ki, doğru yolu bulasınız.”123 

Toplumu meydana getiren bağlar, gönüller arasındaki uzlaşma, Kur’ân’a göre 

Allah’tandır ve gerçek bağ budur. Allah vergisi olan bu bağın yerini, diğer bağlar tutamaz. 

Diğer taraftan müminler arasında çekişmeler yasaklanmıştır:  

“Eğer müminlerden iki zümre birbirleriyle dövüşürlerse, hemen aralarını bulup 
barıştırın. Eğer onlardan biri diğerine karşı hala tecavüz ediyorsa, o tecavüz edenle, 
Allah’ın emrine dönünceye kadar savaşın. Allah’ın emrine döndü mü, artık adaletle 
aralarını bulup barıştırın. Her işinizde adaletle hareket edin. Allah adil olanları 
sever.”124 

İslâm söz konusu kardeşliği pekiştirebilmek için, öncelikle pratikler düzeyinde 

tedbirler almıştır. Bir taraftan Kur’ân adam öldürmek ve kan davası gütmek,125 haset 

etmek126, israf ve cimrilik,127 yalan söylemek ve iftira etmek,128 gıybet ve su-i zan,129 fuhuş 

ve zina,130 hırsızlık ve gasp,131 içki ve kumar,132 rüşvet,133 faiz134 kimi toplumsal dayanışma 

ve bütünleşmeyi engellemeye yönelik davranışlara yasaklar getirmiştir. İslâm diğer taraftan 

bütünleşmeyi sağlayan iyilik, doğruluk, adalet,135 iyilerle dost olmak,136 iyilikte yardımlaşıp 
                                                 

123 Âl-i İmrân, 3/103.  
124 Hucurât, 49/ 9.  
125 En’am, 6/151, İsrâ, 17/31, Furkân, 25/68.  
126 Bakara 2/30.  
127 İsrâ, 17/29.  
128 Hâc,22/30, Tevbe 9/119. 
129 Hucurât,49/12, Kaf, 50/18.  
130 İsrâ, 17/32, Furkân, 25/ 68.  
131 Mâide, 5/38, Nisâ 4/20–29.  
132 Bakara 2/219, Mâide, 5/90–91. 
133 Nisâ, 4/ 29, Bakara, 2/188, Mâide, 5/42. 
134 Bakara, 2/ 275. 
135 En’am, 6/151–153, Beled, 90/14–18. 



 

 

41

kötülüğe karşı koymak,137 infak,138 arabuluculuk,139 adalet,140 kardeşlik],141 bağışlama,142 

sadaka,143 görevi ehline verme,144 ödünç verme,145 sabır,146 itaat,147 çalışkanlık148 gibi ahlakî 

kategoriler getirmiştir. 

İslâmî hareket Mekke döneminde mekanik bütünleşme olarak özetlene bilir. 

Medîne’de ise bunun üzerine bir sosyal sistem inşa edilecekdir. İslâm bir tarafdan 

kardeşliği bozucu kan davası gibi garip uygulamalar kaldırılırken, öbür taraftan, hasta 

ziyareti, cenaze takibi, selamlaşmak, davete karşılık vermek, mazluma yardımcı olmak,149 

komşu hakkına riayet etmek gibi günübirlik görünen ama sonuçları bakımından kalıcı olan 

sosyal ilişkileri teşvik etmiştir.150 İlk İslâm toplumu, liderleri Hz. Peygamberi, anne ve 

babalarından hatta canlarından daha çok sevdikleri bir sevgi toplumudur. Bu toplum 

                                                                                                                                                     

136 Enfal, 8/72, Mümtehine, 60/13. 
137 Âl-i İmrân, 3/104, Nisâ 4/114, Hâc,22/ 41, Mücadele, 58/9 
138 İsrâ, 17/26, Zariyat, 51/19, 
139 Bakara, 2/182, 224, Nisâ 4/114, Hâc, 22/41, Mücadele, 58/9. 
140 Arâf, 7/29, Nahl, 16/76–90. 
141 Âl-i İmrân, 3/103; Hucurât, 49/10.  
142 Bakara, 2/263. 
143 Tevbe, 9/ 60; Rum, 30/38 
144 Âl-i İmrân, 3/104–160. 
145 Bakara,2/ 245, Tegabun, 64/17.  
146 Bakara, 2/153.  
147 Âl-i İmrân, 3/32, 132.  
148 Necm, 53/39.  
149 Buhârî, Cenaiz 2, Mezâlim 5, Nikâh 71, Eşribe 28; Müslim, Libâs 3; Tirmîzî, Edeb 45; Nesâî, Cenaiz 53.  
150 Buhârî, Nikâh 80, Edeb 31, 85, Rikak, 23; Müslim, İman 74, 75, 77; Ebû Dâvud, Edeb 123; Tirmîzî, 

Kıyamet 50, İbn Mâce Edeb 4. 



 

 

42

fertleri, birbirlerini de hiçbir karşılık beklemeksizin sırf Allah için severler. Birbirlerine 

karşı son derece merhametli olurken düşmanlarına karşı tek vücut olurlar.151 

"Sevdiklerinizden karşılıksız vermedikce tam mümin olamazsınız"152 ayeti üzerine Hz. 

Peygamber ve ashâb ibret verici bir eli açıklık örneği göstermişlerdir. Tutucu kabile 

asabiyeti yerine “ümmet” olgusu teşekkül etmiştir. Hz Peygamber önce ferdi asabiyetin 

vermiş olduğu “biz” duygusundan kurtarmış, ona vatandaş statüsü kazandırarak “fert” 

anlayışı içerisinde toplumla bütünleşmesini sağlamıştır. Çünkü ferdiyet duygusu 

gelişmemiş bireyin şuurlu bir şekilde topluma katkıda bulunması zordur. İslâm, bağlılarını 

kardeş saymak153 suretiyle, Müslümanlar için kurduğu dini-akli birliği, psikolojik açıdan da 

desteklemişti. Pratik düzeyde pek çok hadîs bu gerçeğe delalet eder. Nitekim şu hadis bu 

bağlamda hatırlanabilir:  

"Müslüman, Müslümanın kardeşidir, ona haksızlık etmez, onu yardımsız bırakmaz, 
onu aşağı görmez. Kişinin Müslüman kardeşini hor görmesi kötülük olarak yeter".154  

Diğer bir taraftan Allah Resûlü Medîne’de oluşturulan toplum tek bir cesedin 

organlarına benzeterek şöyle buyurmuştur: 

“Mü’minler birbirlerini sevmekte, birbirlerine acımakta ve birbirlerini korumakta bir 
vücuda benzerler. Vücudun bir uzvu hasta olduğu zaman, diğer uzuvlar da bu sebeple 
uykusuzluğa ve ateşli hastalığa tutulurlar.”155  

“Mü’minin mü’mine karşı durumu, bir parçası diğer parçasını sımsıkı kenetleyip 

tutan binalar gibidir.”156  

“Sizden biri, kendi için sevdiğini kardeşi için de sevmedikçe, gerçek bir mü’min 
olamaz.”157 “Müslüman, müslümanın kardeşidir. Ona zulmetmez, haksızlık yapmaz, 

                                                 

151 Fetih, 48/29. 
152 Al-i İmrân,3/92. 
153 Hucurât, 49/10. 
154 Ahmed b. Hanbel, III, 68.  
155 Buhârî, Edeb 27; Müslim, Birr 66–68; İbn Mâce, Tıb 5.  
156 Buhârî, Salât 88, Mezâlim 5; Müslim, Birr 65; Tirmizî, Birr 18.  



 

 

43

onu düşmana teslim etmez. Müslüman kardeşinin ihtiyacını gideren kimsenin Allah da 
ihtiyacını giderir. Kim bir müslümandan bir sıkıntıyı giderirse, Allah Teâlâ o kimsenin 
kıyamet günündeki sıkıntılarından birini giderir. Kim bir Müslümanın ayıp ve 
kusurunu örterse, Allah Teâlâ da o kimsenin ayıp ve kusurunu örter.”158 “Müslüman 
Müslümanın kardeşidir. Ona hiyânet etmez, yalan söylemez ve onu yardımsı bırakmaz. 
Her Müslümanın, diğer Müslümana ırzı, malı ve kanı haramdır. Takvâ buradadır. Bir 
kimseye şer olarak Müslüman kardeşini hor ve hakir görmesi yeter.”159 “Ey Ebû Zer! 
Çorba pişirdiğin zaman suyunu çok koy ve komşularını gözet!.”160  

Hz. Peygamber’in Medine’ye geldiği zaman ilk olarak dikkat çektiği konulardan biri 

toplumsal kaynaşmayı sağlayacak olan “selamlaşmanın yaygınlaştırılması, yemek 

yedirilmesi” olmuştur 161.  

Allah Resûlü bir taraftan toplumda birliyi sağlarken diğer tarafdan ayrılığa tefrikeya 

karşı tedbirler almıştır:  

“Ayrılıktan sakınınız, size cemaatı tavsiye ederim”.162 “Allah’ın eli birlik olan 
topluluğun üzerinedir”.163 “Müslüman elinden ve dilinden başkalarının emin olduğu 
kimsedir”.164  

Esasen İslâm ilkelerinin hemen hemen bütününün sosyal bütünleşme ile yakın bir 

ilgisi vardır. Söz konusu ilkeler önce ümmet dışı oluşumları çözer, sonra İslâm’a uygun bir 

birliği inşaya yönelir. Bu oluşumun içinde pratik, tarihi ne nihai ahlaki iki süreç birbirlerine 

paralel olarak işler. Fakat hepsinde kalıcı olabilecek bir kültürel bütünlüğü hedef edinir. 

                                                                                                                                                     

157 Buhârî, Îmân 7; Müslim, Îmân 71–72; Tirmizî, Kıyâmet 59; Nesâî, Îmân 19, 33; İbn Mâce, Mukaddime 
9. 

158 Buhârî, Mezâlim 3; Müslim, Birr, 58; Ebû Dâvûd, Edeb 38, 60; Tirmizî, Hûdûd 3, Birr 19; İbni Mâce, 
Mukaddime 17. 

159 Tirmizî, Birr 18. 

148.Müslim, Birr 142; İbni Mâce, Et`ıme 58; Tirmizî, Et`ıme 30.  

149.Buhârî, Hibe 1, Edeb 30; Müslim, Zekât 90; Tirmizî, Velâ’ 6.  
161 Tirmîzî, Sıfatü’l-Kıyame 42 
162 Tirmîzî, Fiten 7.  
163 Tirmîzî, Fiten 7.  
164 Buhârî, İman 4, Müslim, İman 65, Ebû Dâvud, Cihâd 2, Tirmizî, İman 12, Nesâî, İman 9.  



 

 

44

Vakıa İslâm, gerçekçi bir ahlaki temel üzerine yükseldiği için, halkalar ve ilkeler onun 

içinde büyülendi; kendilerini maddî bir birliğin üyesi gördükleri kadar, yeni bir 

bütünleşmenin gönüllü unsurları saydılar. Bu temel görüş, İslâmî otoriteleri bir işgalci 

kuvvet olmaktan çıkardı.165  

Cemaat halinde icra edilen İslâmî ibadetler, bu hususta ayrıca vurgulanacak bir 

öneme haizdir. Hac, zekât ve oruç gibi ibadetlerin sosyal yönü zaten tartışılmayacak 

derecede belirgindir. Bunlara ilaveten Müsülmanların, iki rekâtı farz olan ve ismi de 

doğrudan toplantıyla ilgili bulunan Cuma namazı için büyük bir coşkuyla kalabalıklar 

halinde camiye gitme gereğini duymaları; yılda iki kez Bayram namazına olağanüstü 

derecede iştirakleri, Allah’a yönelik ibadetlerin sosyal yönünü ortaya koymaya yeter 

niteliktedir.166 

 Hz. Peygamber’in liderliğinde şâhid olunan gelişmelerle Arap Yarımadası’ndaki 

siyasi yapı çeyrek asır içinde değişti; birçoğu göçebe ve yarı göçebe dağınık kabileler 

halinde yaşayan Araplar onun sayesinde ilk defa birleşip bir millet haline geldiler. Kabilevî 

düşmanlıkları, sosyal adaletsizlik ve eşitsizlikleri ortadan kaldırdı; doğuştan var kabul 

edilen üstünlük kavramını yıkıldı, toplum fertlerini birbirinden ayıran yapay engelleri 

kaldırıldı. Allah Resûlü kardeşlik, karşılıklı dayanışma ve sevgi esasına dayanan bir toplum 

meydana getirdi. Kız çocuklarının öldürülmesini167 ve kadınlara kötü muamele yapılmasını 

önledi.168 Baskıcı bir itaat kuralı altında ezilen kadını erkekle hayatı ortak bir şekilde 

paylaşan, karşılıklı hak ve sorumluklara sahip bir seviyeye yükseltti. Kadınlar herhangi 

meşru meslek sahibi olabiliyor, müstakil mülk edinebiliyor, istediği şekilde harcamada 

bulunabiliyordu. Aile hukuku alanında (evlenme, boşanma, miras) kadınla ilgili getirilen 

hükümler, kadınları bağımsız varlıklar gibi görmeyen eski anlayışları yıktı. O günkü uluslar 
                                                 

165 Bilgiseven, Din Sosyolojisi, s. 429.  
166 Kurt, a.g.e, s. 119.  
167 Buhârî, İstikraz, 19; Edeb 6; Zekât 53; Müslim, Akdiye 10–14.  
168 Tirmîzî, Rada 11; Ebû Dâvud, Sünne 15; İbn Mâce, Nikâh 50.  



 

 

45

arası şartlar çerçevesinde bir devletin tek taraflı kararıyla kaldırılması mümkün olmayan 

köleliğin tedrici bir şekilde ortadan kalkması için gerekli tedbirleri aldı. Öyle ki, kısa bir 

süre sonra azad edilen köleler ilim, sanat ve diğer alanlarda efendilerinin önüne geçer hale 

geldiler.169 

IV. İLKEL TOPLUMLARDA BÜTÜNLEŞME 

Sosyologlar toplumları çeşitli şekilde tiplere ayırmaktadırlar. Esasen toplumları belli 

kriterlere göre tasnif etme işi oldukça eskidir. İslâm bilginlerinden mesela Farabi onları 

“Fazıl toplum” ve “Fazıl Olmayan Toplum” şeklinde ikiye ayırmaktadır; İbn Haldûn 

“Bedevî” ve “Hazari” toplum şeklinde ikili bir tasnife ayırmaktadır. A. Comte toplumları, 

meşhur Kanundaki Üç Hale göre “Askeri”, “Hukuk” ve “Sanayi” toplumu şeklinde üçe 

ayırmıştı. Fransız filosofu H. Bergson da onları “Açık ve Kapalı” toplum şeklinde ikiye 

ayırımaktadır. F. Tönnies’in “Cemaat” ve “Cemiyet”, E. Durkheim’in ““Organik” ve 

“Mekanik”, Redfield’in “Arkaik” ve “Kent”, Becker’in “Kutsal” ve “Seküler”, Spencer’in 

“Basit” ve “Karmaşık”, T. Parsons’un “İlkel” “Ara” ve “Modern” ve nihayet G. Rocher’in 

“Geleneksel” ve “Teknolojik” toplum tasnifleri sosyologların ayırt ettikleri dikkate değer 

toplum tiplemelerinden başlıcalarını oluşturmaktadır.170  

Cemaatler, ırk, etnik köken, kültür bakımından farklılaşmamış bireylerden oluşur. 

Bireyler arası sıcak, samimi, içli dışlı ilişkiler vardır. Küçük ve homojen topluluklardır. 

Yaş, cinsiyet, evlilik durumu temeline dayanan bazı basit örgütlenmeler görülse de çoğu 

kes bunlar birincil grup niteliğindedir. Kültür homojen olup aile ve akrabalık temel 

öğelerdir. Tonnies’e göre, cemaatlerdeki ilişkilerin altında organik irade, cemiyetteki 

ilişkilerin altında rasyonel irade vardır. 

                                                 

169 Ahmet Özel, “Yönetici olarak Hz. Muhammed”, Divân, 2006/1, XI, sy. 20, s. 13.  
170 Ali Coşkun, Sosyal Değişme ve Dini Normlar, Dem Yay, İstanbul 2005, s. 76.  



 

 

46

Cemiyetler ise ırk, etnik köken, kültür sistemleri bakımından farklılaşmış, bireysel 

olmayan, soğuk ilişkilerle ilgili ve çoğu zaman hür iradeye dayanmayan ilişkiler üzerine 

kurulmuş ihtisaslaşmanın bulunduğu, geniş heterojen toplumlardır. Cemiyetlerdeki 

rasyonel irade bir hedefe yöneltilmiş olan akılcı bir değerlendirmenin sonucudur. Rasyonel 

irade kişiyi geleceği tahminde bulunmaya, hesaplamalar yapmaya götürür.171 R. Redfield 

ise Toplumları geleneksel (folk) ve şehir toplumları olarak ayırmıştır. Geleneksel toplum 

okuma yazma oranı düşük, küçük, homojen, grup dayanışmasının yüksek olduğu izole 

toplumlardır. Duygusal bağlar güçlü, sosyal dayanışması yüksektir. Şehir toplumları ise 

karşıt belirlemelerle büyük, açık, heterojen, okuma yazma oranı yüksek, grup dayanışması 

düşük olan toplumlardır. 172  

Gelenek tutuculuk anlamında ele alındığı zaman toplumun kişileri yerleşmiş 

alışkanlıklardan vazgeçip yenilikleri kolay kolay kabul edememektedirler. Gelenekçi 

anlayışta her “eski” iyi, her yeni “kötü” sayılır. Geleneklere toplumun büyük çoğunluğu 

uyum gösterir. Bu bakımdan en yüksek değerlere ve en güçlü toplumsal baskıya sahiptirler. 

Toplumdaki her hangi bir değişme büyük direnişle karşılanır.173 Müşriklerin Hz. 

Peygamber’e direnmelerinin karşı çıkmalarının en önemli sebeblerinden biri gelenekçi 

toplum olmalarıdır. Kur’ân-ı Kerîm bu hakikatı şöyle ifade eder: “Kendilerine, ‘Allah’ın 

indirdiğine uyun’ denildiği zaman, ‘Hayır, biz babalarımızı üzerinde bulduğumuz şeye 

uyarız’ derler.”174 Aynı zihniyet Bakara suresinde şöyle dile getirilmektedir. “Allah`ın 

indirdiğine uyun, denildiği zaman onlar, ‘Hayır! Biz atalarımızı üzerinde bulduğumuz yola 

uyarız’ dediler.”175 Babalarının doğru yanlış yapmaları da onlar için fark etmemektedir. Bu 

toplumsal hafızayı sonuna kadar savunurlar:  

                                                 

171 Gönül İçli, Sosyolojiye Giriş, Anı yayıncılık, Ankara 2005, s. 45.  
172 Gönül İçli, a.g.e, 46.  
173 Mahmut Tezcan, Kültürel Antropoloji, Kültür Bakanlığı Yay, Ankara 1991.s. 198. 
174 Lokman, 31/21. 
175 Bakara, 2/170. 



 

 

47

Çirkin bir iş işledikleri vakit, “Biz atalarımızı bunun üzerinde bulduk, Allah da bize 
bunu emretti” derler. De ki: “Şüphesiz, Allah çirkin işleri emretmez. Siz bilmediğiniz 
şeyleri Allah’ın üzerine mi atıyorsunuz?176 

O dönemin ortak bilincini, hissi müşterekini dile getiren kabile hatipleri babalarının 

mirasını topluma sürekli hatırlatarak bu hafızanı canlı tutmuşlar. Bu bilinç uğruna canlarını 

vereceklerini anlatmışlardır: 

Ma’add kabilesi de bilir ki, şeref bize atalarımızdan miras kalmışdır; bunu kabul 
ettirinciye kadar uğrunda savaşırız. 

Bize onur kalelerini zorla ele geçirmeyi mubah kılan Seyf oğlu Alkame’nin şerefine 
varis olduk. 

Mühelhil’in ve ondan daha iyi olan Zuheyr’in vârisiyim; bu ne güzel bir mirastır! 

Attâb ile Kulsûm’un da vârisiyim; biz bunlar sayesinde bütün soylu kimselerin 
mirasına konduk. 

Sana hakkına söz edilen Zulbure’nin de varisiyim ki, hem onun sayesinde korunuruz 
hem de bize sığınanları koruruz. 

Ondan önce, yücelere koşan Kuleyb de bizdendir. Artık elde etmediğimiz bir şeref mi 
kalmıştır?177 

Basit ve komunal toplumda uzmanlaşma ve işbölümü çok azdır. Bu toplum içinde 

aile bağları güçlüdür. Babaerkil toplumlardır. Yaşlılara yakın ilgi gösterilir. Yabancıların 

basit toplumlara kabul edilmesi oldukça zordur. Yabancılara genellikle korku gözüyle 

bakılır. Basit toplumun üyeleri arasında oldukça güçlü bir sosyal dayanışma vardır. Bu 

sosyal dayanışma özellikle diğer toplumlarla ilişkileri sırasında kendini gösterir. Sosyal 

işlerde uzmanlaşma olmadığı için insanlar işbirliğine girmeye daha eğilimlidirler. Sosyal 

görevlerin (fonksiyonların) yerine getirilmesinde ferd duyarlı ve duyguludur.178  

                                                 

176 Arâf, 7/28. 
177 Amr b. Külsum b. Malik et- Taglibi, Divânu Amr b. Külsum, Darü’l- Kitabi’l- Arabî, Beyrût 1991, s. . 70–

71.  
178 Arslantürk, Tayfun Amman, Sosyoloji, Kavramlar, Kurumlar, Süreçler, Teoriler, İFAV, İstanbul 1999, s. 

216.  



 

 

48

Basit toplum (kabile) geçmişten alınan geleneksel değerlere ve davranış örüntülerine 

yakından bağlıdır. Sosyal değişme en alt düzeydedir. Yeniliklerin gerçekleşmesi, girmesi 

ve yayılması oldukça zordur. Basit toplum tipinde insanlar resmi yasalarla değil de gayri 

resmi alışkanlıklarla yönetilmektedirler. Neyin doğru neyin yanlış olduğuna, dikkatli bir 

akıl yürütmeyle değil de duygulara dayanarak karar verilir.179 

Bergson, bu cemiyeti, doğrudan doğruya sosyal içgüdüye bağlar. Bu seviyede, 

grubun belli başlı fonksiyonları, grubun kendi muhafazasına bağlıdır: burada, bir yandan 

sosyal kaidelerin mutlak baskısını, öte yandan da ferdi bencilliklerin silinmesini mümkün, 

hatta zaruri kılan, işte bu müşterek menfaatlerle kollektif müdafaadır.180  

Topluluğu oluşturan en önemli nitelik “biz” duygusudur. “Biz” oluşumunda hem 

maddî ve hem de ruhsal (tinsel) öğeler rol oynar. Topluluğun belli bir geçmişi vardır. 

Bunun sonucu kuşaklar boyunca maddî ve manevî kültür öğeleri kuşaklara aktarılır. Bu 

öğelere tüm topluluk üyeleri sahip çıkarlar. Toplulukta egemen olan normlar vardır. Bu 

normlar dinsel, ahlaksal, hukuksal, olabildikleri gibi, gelenek, görenek, töre biçiminde de 

olabilirler.181 Toplulukta olan normlar genellikle yazılı olmayan normlar biçimindedir. 

Topluluğun bir tarihi vardır. Bunun sonucunda topluluk belleği ortaya çıkmıştır. Topluluk 

belleği sayesinde, üyeler iyi ve kötü günlerinde nasıl kader birliği yaptıklarını çok iyi 

hatırlarlar. Biz duygusunun canlı tutulması için de, genellikle büyükler tarafından geçmiş 

hatıralar sıkça dile getirilir. “Biz” duygusunun en yoğun olduğu topluluklar, tüm üyelerinin 

sürekli olarak aynı tehlike altında bulunmalarıdır. Topluluğun ikinci önemli niteliği “kader 

birliği”dir. Topluluk üyeleri hep sevinci ve kederi paylaşırlar. Birlikte bayram yapar, 

birlikte ağlarlar.182 Topluluğun önemli niteliklerinden birisi de, topluluk üyelerinin birbirini 

tanımalarıdır. Topluluk üyeleri arasında ilişkiler yüz yüzedir; başka bir deyişle resmi 
                                                 

179 Joseph Fıchter, Sosyoloji Nedir? s. 80.  
180 Jean Maisonneuve, Psikolojinin İlkeleri (trc. Selmin Evrim), İÜEF, İstanbul 1973, s. 41.  
181 Önal Sayın, a.g.e, s. 79.  
182 Sayın, Sosyolojiye Giriş, s. 79. 



 

 

49

olmayan ilişkilerdir. İçten, samimi,183, senli benli, resmi olmayan, duygusal yönü ağır basan 

sıcak ilişkilerdir. Topluluk birbirine bağlı olmayan eşitlerden oluşur. Üyeleri birbirine 

benzerler yani homojendirler.184 Câhiliye döneminde beni Tağlib kabilesinin şairi ve hatibi 

Amr b. Külsüm’ün şiiri kapalı toplumların “değer “ve “normlarını” “kollektif bilinci” 

yansıtması bakımından bize çok önemli ipuçları vermektedir. 

Biz, insanların, namusu korumaya en düşkün olanları ve yemin edildiğinde yeminine 
en bağlı olanlarıyız. 

Biziz, itaat edenleri himaye eden ve biziz isyan edenlerle uğraşan. 

Biziz tiksindiğimiz şeyleri terk eden ve biziz hoşlandığımız şeyleri alan. 

Kılıçlar kınından çıktığında, adeta bütün insanları, istisnasız biz dünyaya 
getirmişçesine koruruz.  

Öfkelendiğimiz kimselerin verdiklerini kabul etmeyen hoşlandığımız kimselerinkini de 
alanlarız biz.  

Dilediğimize engel olan, dilediğimiz her yere de konaklayanlarız biz. 

Öfkelendiğimiz kimselerin verdiklerini kabul etmeyen, hoşlandığımız kimselerinkini 
de alanlarız biz. 

İtaat edenleri koruyan, isyan edenleri şiddetle cezalandıranlarız biz. 

Subaşına varınca, başkaları suyun bulanık ve çamurlusunu içerken, biz onun en temiz 
ve berrağını içeriz. 

Karayı öyle doldururuz ki bize dar gelir. Denizleri de gemilerle doldururuz.  

Bizim emzikteki bebeğimiz sütten kesilecek çağa erişince, kimseye baş eğmeyen 
zorbalar onun önünde secdeye kapanırlar.185 

Basit toplumlar konusunda Maclver ve Pagen’in tanımı ise şöyledir:  

“Küçük veya büyük herhangi bir grubun üyeleri, herhangi bir yerde belirli bir çıkarı 
gerçekleştirmek için değil, ortak yaşamın ana koşullarını paylaşacak şekilde bir arada 
yaşarlarsa, biz bu gruba topluluk diyoruz. Bu topluluğun en önemli özelliği, kişinin 
yaşamını tamamen topluluk içinde yaşamasıdır.”186 

                                                 

183 Ramazan Yelken, Cemaatin Dönüşümü, Vadi Yay, Ankara 1999, s. 102.  
184 Hans Freyer, Sosyolojiye Giriş (trc. Nermin Abadan), Sevinç Matbaası, Ankara 1967, s. 100–104. 
185 Amr b. Külsum, Divân, s. 89–91. 
186 Sayın, a.g.e, s. 81.  



 

 

50

Topluluğun ortaya çıkmasında üç etken önemli rol oynar. Bunlardan birincisi, aynı 

coğrafî alan üzerinde sürekli birlikte oturmaktır, yanı komşuluk ilişkilerinin yoğun 

olmasıdır. İkincisi kan bağlarıdır, yani akrabalıktır. Genellikle topluluk üyeleri birbirleriyle 

yakından uzaktan akrabadırlar. Üçüncüsü de ortak bir fikir dünyasına sahip olmaktır.187  

Toplulukta örf ve adetler şeklinde yazısız hukuk ve imece halinde gayri resmi 

kooperasyon hüküm sürer. İşbölümü yoktur. Daha samimi sosyal münasebetler ve uzvi 

dayanışma bakımından daha doyurucu tatminler bahş etmektedir.188 Topluluk içinde 

hoşgörüye pek yer verilmez. Toplumsal baskı ve kontrol çok yoğundur. Topluluk 

üyelerinin tümü toplumsal normlara uymak zorundadır. Normlardan sapanlar, topluluk 

tarafından şiddetle cezalandırılır. Toplumsal dayanışmayı bozan eylemler suç sayılır. Bu 

eylemlerin topluluğa zararlı olması veya verilen cezaların caydırıcılık işlevi görmesi ikinci 

planda kalır.189 İlişkilerin yüz yüze olması, herkesin birbirini tanıması toplumsal kontrolü 

kolaylaştırmaktadır. Topluluk değerlerini, sembollerini, kural ve yasaklarını bireye, 

doğuştan itibaren o topluluk içinde yaşarken, hiç farkında olmadan aşılamıştır. Birey bir 

kurala uyar, bir kuralı çiğnemezken, “Bak işte kurala uyuyorum veya yasağı 

çiğnemiyorum” diye düşünmez. Topluluğun talep ettiği davranışları kendiliğinden yerine 

getirir. Bu olgu, toplumsal değerin içselleştirilmiş ve kendiliğinden işleyen bir mekanizma 

olduğunu gösterir. Biri bu kural veya yasağı çiğnediği zaman topluluk hemen ona tepki 

gösterir. Bu içselleştirilmiş değer, bireylerdeki ortak payda, kolektif bilinçtir;190 baskıcıdır, 

zorlayıcıdır; ancak görünürde değildir. “Hani nerede bu ortak bilinç “diye, onu aramaya 

koyulduğunuzda kendini ele vermez. Sadece ortada bu ortak bilinci savunan, onun 

iyiliğinden bahs eden bireylerin söylemleri ile karşılaşırsınız. Ortak değerler, kolektif bilinç 

                                                 

187 Yelken, a.g.e, s. 144.  
188 Bilgiseven, Genel Sosyoloji, s. 10.  
189 Erhan Atiker, Bireyselleşme ve Toplumsal Farklılaşma, İÜEF, İstanbul 1995, s. 51.  
190 Rasim Adasal, Medikal Psikoloji, Minnetoğlu Yay, İstanbul 1977, s. 358.  



 

 

51

sanki tamamen bireysel ve bireye bağımlı bir şeymiş kimi görünür. Kendisi ortada 

yoktur.191  

Kolektif bilinç, ortak duyu bireyden önce mevcuttur ve birey, yeryüzünden gittikten 

sonra da kalmaktadır.192 Kolektif inançların belli başlı bir vasfı, sosyal çevrede 

belirebilecek yeni olay ve vakıalara rağmen, değişmeye karşı gösterdikleri karşı koyma 

dirençtir. Kolektif inançların başka bir tipik vasfı da, bir yandan, grubu, üyelerine nazaran 

üstün bir nevi antite yapacak surette değerlendirmek, öte yandan da, aynı zamanda, diğer 

grupları, aşağı veya tehlikeli addetmek suretiyle değerden düşürmek yolunda bir 

eğilimdir.193 “Kollektif bilinç” bireysel bilinçleri sardığı oranda, benzerliğe dayanışma 

güçlenir, kişilik de o oranda silinir.194  

Mekanik dayanışmanın yaygın olduğu toplumlarda “cezalandırıcı hukuk” egemendir. 

Mekanik dayanışmayı bozan her eylem bir suçtur. Kuralı bozarak, dayanışmayı bozan her 

eylem aynı zaman, bir ceza tepkisiyle karşılaşır.195 Öyleyse nerede bir suç varsa, orada bir 

ceza tepkisi var demektir. Kısacası mekanik dayanışmanın egemen olduğu toplumlarda suç, 

kollektiv bilinci şiddetle inciten bir eylemdir. Bundan dolayı toplumun üyeleri kendi inanç 

ve değerlerini korumak, bir arada olmak duygusunu yaşamak için, suç işleyenlere yani 

sapkın kişilere karşı şiddetli bir şekilde tepki gösterirler. Durkheim’e göre toplumsal 

işbölümü geliştikçe, mekanik dayanışmanın egemen olduğu farklılaşmamış toplum 

tipinden, organik dayanışmanın yaygın olduğu farklılaşmış toplum tipine geçilmektedir.196 

                                                 

191 Erkan Akın, Sosyolojik Düşüncenin Mekanizmaları, Kazancı Hukuk Yay, İstanbul 2005, s. 151.  
192 Van Der Loo- Van Reijen, a.g.e, s. 89.  
193 Maisonneuve, a.g.e, s. 80.  
194 Nurettin Şazi Kösemihal, Durkheim Sosyolojisi, Remzi Kitapevi, İstanbul 1971, s. 65.  
195 Cevad Ali, I, 277.  
196 Kızılçelik, Erjem, a.g.e, 1994, s. 288.  



 

 

52

V. BEDÂVET 

Çöl ve vahalarda develeriyle birlikte konar, göçer olarak yaşayan Bedevî, “b-d-v” 

kökünden türemiştir. “Başlamak, ortaya çıkmak, önce gelmek” mânaları yanında “çölde 

yaşamak, sahrada oturmak, sahraya çıkmak anlamında da kullanılmıştır.197 Arapça bedâvet 

(bidâvet), bedevî, badiye kelimeleri, “yerleşik hayat, medeniyet” anlamına gelen hadr, 

hâdıra, hadâretin karşıtıdır.198 “Kır, sahra, çöl” anlamına gelen bâdiyede yaşayan kimselere 

ise sahraya mensubiyetle bedevî veya ehlü’l-bâdiye, ebnâü’l-bâdiye denmiştir. “Bedâ el-

kavm” denildiği zaman, kavmin göçebe hayat sürmek için sahraya çıktığı anlaşılıyordu. 

Tebedda denildiğinde ise bedevîleşdi, bedevîlere benzedi kast olunuyordu.199 Bedevîliğin 

müradifi “A’rab” kelimesidir.200 Bu kelime lugatta yabancı olmayan manasına gelen “Arab” 

lafzından gelmektedir.201 “Arab” kelimesi şehirde yaşayan Arapları ihtiva etmektedir. Aynı 

zamanda bu kelimenin bedevî ve hadari bütün Arapları ihate edecek şekilde kullanılan daha 

geniş bir mefhum olduğu da görülmektedir.202 İlk defa Kur’ân-ı Kerîm’de, yerleşik hayat 

yaşayan Araplarla bedevî Araplar açık bir şekilde birbirinden ayrılmış ve bedevîler a’râb 

 olarak adlandırılmıştır.204 Böylece bir ırkın adı olmakla birlikte Yarımada’nın 203(الأعراب)
                                                 

197 İbn Manzur, XIV, 66–68.  
198 Feyyumi Ebü'l-Abbâs Ahmed b. Muhammed b. Ali el-Hamevi el-Misbahü'l-Münir fî Garibi'ş-Şerhi'l-

Kebir li'r-Rafii, El-Mektebetü'l-İlmiyye, Beyrût ts, I-II, 40.  
199 Mübarekfuri Ebü'l-Ula Muhammed Abdurrahman b. Abdürrahim, Tuhfetü'l-Ahvezi bi-Şerhi Câmii't-

Tirmîzî (nşr. Abdurrahman Muhammed Osman-Muhammed Abdülmuhsin el-Ketbi), Matbaatü'l-
Medeni, Kâhire1965, IV, 414.  

200 Cevheri Ebû Nasr İsmail b. Hammad el-Farâbî, es-Sıhah Tacü’l-Luga ve Sıhahi’l-Arabiyye (nşr. 
Şihabüddin Ebû Amr), Dârü’l-Fikr, Beyrût1998.s. 1660 -1661; Cevad Ali, el-Mufassal fî Tarihi'l-Arab 
Kable'l-İslâm, Dârü'l-İlm li'l-Melayin, Beyrût 1969, IV, 287.  

201 Ebü'l-Feyz Murtaza Muhammed b. Muhammed b. Muhammed Zebîdî, Tacü'l-Arus min Cevâhiri'l-Kamus 
(nşr. İbrâhim Terzi), Dâru İhyai't-Türasi'l-Arabî, Beyrût 1975, III, 333–335.  

202 Firuzabadi Ebü't-Tahir Mecdüddin Muhammed b. Yakub, el-Kamusü'l-Muhit, Müessesetü’r-Risale, Beyrût 
1987/1407, s. 145. 

203 et-Tevbe, 9/97–99; el-Hucurât, 49/14.  
204 Ragıb Ebü'l-Kâsım Hüseyin b. Muhammed b. Mufaddal el-İsfahânî, Müfredatu Elfazi’l-Kur’ân (nşr. 

Safvan Adnan Davudi), Dârü’l-Kalem, Dârü’ş-Şamiyye, Beyrût 2002/1423, s. 556.  



 

 

53

köy ve şehirlerinde yaşayanlarına arab, çölde göçebe olarak yaşayanlarına ise a’râb 

(bedevî) denilmiştir.205  

“Badiye” ise “çöl” insanların hayvanlarını otlatmak için dolaştıkları yer anlamındadır. 

Bedevîliği ifade eden bir diğer kelime “veber” dir. Lugatta çadır yapılan hayvan kılı ve 

yünü manasına gelen bu kelime, çadır bedevî hayatın sembolü kabul edildiği için mutlak 

olarak kullanıldığında bedevîliği ifade etmektedir.206 Bedevîler deve veya keçi kılından 

yapılmış çadırlarda göçebe hayatı yaşadıklarından ehlü’l-veber,207 ehlü’l-hıyâm veya 

sekenetü’l-hıyâm adlarıyla da anılırlar.208 Buna karşılık köy, kasaba ve şehirlerde kerpiçten 

yapılmış evlerde yerleşik hayat yaşayanlara ehlü’l-meder adı verilir.209  

Hadîslerde de bedâvet, bidavet kavaramı hadaret, medeniyet, karışıtı olarak sahrada 

göçebe hayat sürmek anlamında kullanılmıştır. Bu kelimenin kabalık ve cahillikle 

özdeştirildiği görülmektedir.210 Yine hadîslerde bedevîliği ifade eden onların psikolojik 

karakterini açıklayan önemli diğer bir kavram deve çobanları anlamına gelen “ehlü’l-

feddâdin” sözcüğüdür. Bu kelime Hz. Peygamber tarafından “sekinet, vakar koyun 

güdenlerde, kibir, böbürlenme ise deve çobanlarında, (ehlü’l-feddâdin) at sahiblerindedır” 

şeklinde kullanılmıştır.211 Feddad sözü sesini kaba bir şekilde yükselten demektir.212 
                                                 

205 Mustafa Fayda, “Bedevî” DİA, 1992, V, 312.  
206 Zebîdî, Tacü'l-Arus, XIV, 329, Nebi Bozkurt, “Çadır”, DİA, VIII, 158.  
207 Cevad Ali, I, 30, IV, 286; Ahmet Önkal, Nebi Bozkurt, “Deve”, DİA, IX, 222–223.  
208 Cevad Ali, IV, 287, Fayda, “Bedevî”, DİA, V, 312.  
209 Firuzabadi, Kamus, s. 609. 
210 Ebû Dâvud, Edahi, 24,25; Tirmîzî, Fiten, 69. Nevevi Ebû Zekeriyyâ Muhyiddin Yahyâ b. Şeref b. Muri, 

Sahihi Müslim bi-Şüruhi'n-Nevevi, I-II, Dâru İhyai't-Türasi'l-Arabî, Beyrût 1972, s. 169.Azimabadi 
Ebü't-Tayyib Şemsülhak Muhammed b. Emir Ali, Avnü'l-Ma'bud Şerhu Süneni Ebî Davud, El-
Mektebetü's-Selefiyye, Medîne 1968, II, 39.  

211 Bûhâri, Meğâzî, 74; Bedu’l-Halk, 15; Tirmîzî Ebû İsa Muhammed b. İsa b. Sevre es-Sülemi, el-Câmiü's-
Sahih, nşr. Ahmed Muhammed Şakir, Mektebetu Mustafa el-Babi el-Halebî, Kâhire 1975, Fiten, 51, 
Ahmed b. Hanbel, V, 112. 

212 İbn Kesîr, VII, 303.  



 

 

54

Kaynaklarda bedevîler için “Ebnau’l-badiye”, “Eshabu’l-cimal” kavramlarının kullanıldığı 

da görülmektedir.213 

İbn Haldûn’un ise bedevîliği daha geniş manada ele aldığı görülmektedir. Ona göre 

bedevîler iki ana sınıftan meydana gelmektedir:  

a) Göçebeler: geçimlerini hayvancılıkla sağlayan topluluklardır. Hayvanları otlatmak 

için dolaştıklarından toprağa bağlı değillerdir. 

b) Köylüler: Bu sınıf, bedevîlerin yerleşik hayat sürenlerinden oluşmaktadır.214  

Görüldüğü gibi İbn Haldûn’un bedavet tanımlamasında “yerleşiklik” (seken) ve 

“göçebelik”(za’n) ölçü değildir. Yerleşik köylüler ve göçebe toplulukların hepsi bedevî 

sınıfını meydana getirirler.215 Bundan dolayı şehir haricinde yaşayan bütün topluluklar 

bedevîdir. Şehirlerde yaşayan topluluklar ise hadarîdir. Ancak Hz. Peygamber’in 

göçebelerle köylülerin arasını ayırdığı görülmektedir. Hz. Peygamber verdiği bir deve 

karşılığında birçok deve isteyen bedevînin küstahlığı sebebiyle bedevîlerden hediye kabul 

etmeği kendisine yasaklamıştı.216 Medîne çevresindeki bedevîlerden Ümmü Sünbüle el-

Eslemiyye Hz. Peygamber’in evine süt getirmiş, ancak Hz. Âişe bu hediyeyi kabul 

etmemişti. Bu sırada eve gelen Hz. Peygamber, “Hediyeyi al.” Zira bunlar artık onlar 

bedevî değil bizim çölde yaşayanlarımız; biz de onların şehirlileriyiz. Biz onları davet 

edince icabet ederler; kendilerinden yardım istediğimizde bize yardım ederler” 

buyurmuştur. 217 
                                                 

213 Cevad Ali, IV, 277.  
214 İbn Haldûn, Ebû Zeyd Veliyyüddin Abdurrahman b. Muhammed, Tarih Kitâbü’l-İber ve Divânü’l-

Mübtede ve’l-Haber fî Eyyami’l-Arab ve’l-Acem ve’l-Berber ve Men Asarahum min Zevi’s-Sultani’l-
Ekber, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrût 1992/1413, I, 129.  

215 İbn Haldûn, Tarih, I, 129.  
216 Ahmed b. Hanbel, II, 292.  
217 Ahmed b. Hanbel IX, 456; Heysemî Ebü'l-Hasan Nureddin Ali b. Ebî Bekr b. Süleyman, Buğyetü’r-Raid fî 

Tahkiki Mecmaü'z-Zevaid ve Menbaü'l-Fevaid (nşr. Abdullah Muhammed Derviş), Dârü'l-Fikr, Beyrût 
1994, IV, 264, 265.  



 

 

55

Daha açık bir ifadeyle gıda, barınak ve elbise gibi en zaruri ihtiyaçlarını karşılamak 

üzere bir araya gelen toplumlar bedevîdir. Buna karşılık o günkü şartlarda lüks sayılan 

tüketim maddelerini kullanmaya başlayan toplumlar ise hadarî yani medenîdir. Bedevîler 

çoğunlukla deve yününden yapılan, hafif, çabuk kurulup toplanabilen ve kolayca 

taşınabilen çadırlarda yaşarlardı. Irak ve Suriye’de yaşayan bedevîler ise siyah keçi kılından 

yapılmış çadırları kullanırlardı. Çadırlarda silâhlar, ailenin ve hayvanların yiyecekleri, 

kırba, tulum ve benzeri deriden yapılmış kaplar, koşum aletleri vb. gibi zaruri eşyalar vardı. 

Çadırların kurulması, toplanması, eskiyen ve yırtılan yerlerinin tamiri kadınlara aitti.218  

Cevad Ali bedevîlerin iki grupa ayrıldığını söylemektedir, “davahi bedevîleri”, “çöl 

bedevîleri”. Davahi bedevîleri yaşam merkezlerine yakın yerlerde yaşadıkları için çöl 

bedevîlerine nisbetle daha ılımlı, daha anlayışlı olurlar.219 Çöl bedevîleri ise daha kaba, katı 

kalpli, ufku dar, dikbaş anlayışsız şiddet yanlısı olurlar. İbn Haldûn ise bedevîlerin ahlakını 

övmektedir. Kapalı kabile toplumlardan sayılan bedevî cemiyetlerin fertleri cesur, yiğit, 

dayanaklı ve gözüpek, mert ve iyi ahlaklıdır. Sevgi ve saygı gibi fıtri hislere sıkı bir şekilde 

bağlıdır. Tesanüde, teavüne ve müşavereye son derece önem verirler, örf, adet, anene, 

teamül ve itiyatları bu istikamette teşekkül etmiştir. Zülüm ve haksızlığa karşı müşterek bir 

tavır almak, vazgeçmedikleri bir esastır. Mazluma sahib çıkar, mağduru himayelerine alır, 

muhtaca yardım elini uzatır, fakir yoksul ve sakatlara alaka gösterirler.220  

VI. ASABİYET 

Asabiyyet kelimesi asab mastarından türemiştir. Asab mafsalları birbirine bağlayan 

life denir.221 İsim olarak kullanıldığında sinir, damar manasına gelmektedir.222 Başı sıkı 

                                                 

218 Fayda, “Bedevî”, DİA, V, s. 312.  
219 Cevad Ali, IV, 290–291. 
220 İbn Haldûn, Mukaddime I, 420–424.  
221 İbn Manzur, I, 602. Zebîdî, I, 374.  
222 Cevheri, es-Sıhah, I, 192, Feyyumi, el-Misbah, s. 157.  



 

 

56

sıkıya saran çember ve sarık anlamına gelen isabe de, bu kökten (asab) gelmektedir.223 

Câhiliye döneminde, aralarında baba tarafından kan bağı bulunan akrabanın oluşturduğu 

topluluğa “asabe”, Bir şahsın mirasta asabe kılınmasına da “ta’sib” adı verilir.224 Bu 

topluluğun bütün fertlerini birbirine bağlayan ve herhangi bir dış tehlikeye karşı koymak 

veya saldırıda bulunmak söz konusu olduğunda bütün topluluk üyelerinin harekete 

geçmesini sağlayan birlik ve dayanışma ruhuna da “asabiyet” denilmekteydi.225 Kavmine 

zülm üzere yardım edene “asabi” denir.226 Bir hedef ve gaye için birleşmiş insan grubudur. 

Kan bağı bulunan akrabaların veya başka bir sebeple aralarında fikri yakınlık bulunanların 

herhangi bir dış tehlikeye veya muhaliflere karşı birlikte hareket etmelerini sağlayan birlik, 

beraberlik ve dayanışma duygusudur. Bir kimsenin korunduğu bir kabileye bağlı olduğunun 

şuuruna ve sorumluluğuna sahip olmasıdır.227 

 Çölün çetin şartları içinde insanlar yaşayabilmek için birleşmek zorundaydılar.228 

Asabiyet, esas itibariyle soy birliğinden kaynaklandığından, aynı soydan olanlar arasında 

organik yakınlık (kurbu’l-luhme) arttıkça asabiyet de güçlenir, buna karşılık bu yakınlık 

aileden başlayarak aşirete, kabileye doğru yayıldıça asabiyet de zayıflardı. Hitti ise 

asabiyeti sopun ruhu olarak nitelemektedir. Bu sop mensuplarına hudutsuz ve şartsız bir 

sadakat göstermek ve umumiyetle şiddetli bir tutkuyla, şoven bir şekilde vatana bağlılık ile 

iligilidir. Bedevî için kabileye duyulan sevgi bilindik duyguların en kutsalıdır. Bir eski 

ozanın şöyle terennüm ettiğini nakl ediyor:  

                                                 

223 Buhârî, Cuma 29, Libâs 15, 16, Cihâd 18.  
224 Mehmet Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri, Rağbet Yay, İstanbul 1998, s. 21.  
225 İbn Manzur, I, 606.  
226 İbn Manzur, I, 606.  
227 Seyyar, a.g.e, s. 82.  
228 William Montgomery Watt, Hazreti Muhammed: Peygamber ve Devlet Kurucu (trc. Hayrullah Örs), 

Remzi Kitabevi, İstanbul 1963, s. 53. 



 

 

57

“Kabilene bağlı ve sadık ol! Onun kabile mensupları üzerindeki hakkı, bir kocanın 

karısı üzerinde olan hakkı kadar kuvvetlidir.”229 Sopda mevcut bu köklü ve sökülemeyen, 

klan azalarının ferdiyetçiliğinin ifadesi olan bu mensubiyet duygusu, sop olsun kabile olsun 

her ikisinin de kendi kendisine yeterliliğini ve mutlak bir vahdet teşkil ettiğini gösterir ve 

diğer herhangi bir klan yahut kabileyi kendisinin kanuni ve normal bir avı ve yağma yahut 

katledilmeye müstehak bir hedefi gibi görür.230 Bu gerçek asabiyet yanında bir de hükmi 

veya itibari asabiyet vardır ki bu kan bağına dayanmayıp herhangi bir akid, antlaşma, 

kefalet vb. uygulamalarla kurulan asabiyettir.231 Taassup ise, asabiyette aşırılık göstermek 

anlamına gelir.232 Hz. Peygamber asabiyeti şöyle tarif etmiştir: Vasıla b. el- Eska anlatıyor: 

“Ey Allah’ın Resulü! Asabiyet nedir? Dedim. O da: “Asabiyet; zulümde kavmine yardım 

etmendir.”233 Buyurdular. Yine Hz. Peygamber’e “kişinin kavmini sevmesi asabiyet sayılır 

mı?” diye sorulduğunda. “Hayır, asabiyet kişinin kavminin yaptığı zulmüne yardımcı 

olmasıdır” diye karşılık vermiştir.234 

Kur’ânda “asabiyet” kelimesi geçmemekle birlikte ona yakın olan “hamiyye” 

kelimesi de mevcuttur.235 Asabiyette yardıma çağırmaya “istiğase”, yardıma davet için 

atılan çığlığa “nara” deniliyordu. Nâra bir meydan okumadır. Her an seni yok ede bilirim 

demektir.236 Asabiyet tezahürü kızma, şiddetli öfkelenme şeklinde gerçekleşirdi ki buna 

                                                 

229 Reinhart Pieter Anne Dozy, İslâm Tarihi, (trc. Abdullah Cevdet; sad. Vedat Atila), Gri Yayınevi, İstanbul 
2006, s. 90.  

230 Philip K. Hitti, Siyasi ve Kültürel İslâm Tarihi (trc. Salih Tuğ), Boğaziçi Yay, İstanbul 1980, I, 51.  
231 Mustafa Çağrıcı, “Asabiyet”, DİA, III, 453.  
232 Zebîdî, I, 382.  
233 Ebû Dâvud, Edeb 121.  
234 Ahmed b. Hanbel, VI, 46, Heysemî, VI, 365,366.  
235 el-Fetih, 48/2.  
236 Cevad Ali, IV, 396.  



 

 

58

“hamiyyet” deniliyoru. Asabiyette “kardeşin zalim de olsa, mazlum da olsa ona yardım et” 

kuralı geçerliydi.237 

Asabiyet kavramını ilk defa ilmi ve objektif bir metotla inceleyen İslâm mütefekkiri 

tarih ve devlet felsefesini açıklarken bu kavrama en büyük ağırlığı veren İbn Haldûn’dur. 

İbn Haldûn asabiyet terminin kendi felsefesinde ihtiva ettiği manayı tam olarak ifade eden 

bir tarifini vermemiştir. Bu yüzden çeşitli araştırmacılar, asabiyet termininin Mukaddime`de 

dayanışma ruhu, cemaat ruhu, grup duygusu, kabilecilik, kan bağı, sosyal dayanışma gibi 

kavramlardan biri veya birkaçı karşılığında kullanıldığını öne sürmüşlerdir.238  

Asabiyeti sonuçlarına göre tanımlamak isteyen bazı yazarlar şu anlatımları önerdiler. 

“Devletlin canlılığı”, “bir halkın yaşama gücü”. “yurtseverlik”, “ulusal bilinçlenme”, “ulus 

duygusu”, gibi yorumlarsa tarihe aykırı yorumlardır. Asabiyet kavramı, evrensel 

toplumbilimsel kavramların özel bir biçimde belirmesi olarak da yorumlanmıştır. “Kamu 

ruhu”, “toplumsal dayanışma”, “topluluk bütünleşmesi”, “ortak irade”, “çok güçlü bir 

dayanışma”, gibi. De Slane asabiyet kavramını değişik biçimlerde çevirdi, ama en çok 

“topluluk ruhu” karşılığını kullanmıştır. R Rosenthal ise “group feeling” karşılığını 

benimsemiştir. Bu yorumlar asbiyetin belli başlı öğelerinden birine, yani belli bir 

dayanışma biçimine parmak basmaktadır.239 Ama “asabiyet” bu karşılıkların benimsetmek 

istedikleri kadar geniş, genel bir kavram değildir. Gerçekte “asabiyet “kavramı kabile 

olgusundan ayrılmaz ve fertlerine “birlikte hareket etmezsek mahv oluruz” bilincini 

kazandırır.  

Toynbee’ye göre “asabiyet, “ruhsal ilk biçimdir; tüm siyasal kuruluşlar, tüm 

toplumsal kuruluşlar ondan doğmuştur. Bu belirleme, temelde abartılı olsa da, asabiyetin 

önemini belirtmek bakımından yararlıdır. Bazı yazarlar asabiyeti “soyluluk” ya da 
                                                 

237 İbn Haldûn, Mukaddime, I, 119, Cevad Ali, IV, 402.  
238 Yves Lacoste, İbn Haldûn Üçüncü Dünyanın Geçmişi, Tarih Biliminin Doğuşu (trc. Mehmet Sert), 

Sosyalist Yay, İstanbul 1993, s. 117.  
239 Lacoste, a.g.e, s. 117.  



 

 

59

“toplumun aristokrat yanı” diye karşılarlar. “Mücadele dayanışması”, “ruhun savaşçı 

tutumu” gibi terimler savaşçı öğeyi vurgular; bu da kuşkusuz asabiyet kavramında önemli 

bir yer tutar.240 

İbn Haldûn’a göre badiyede ikamet etmek, ancak asabiyet sahibi kimselerin güç 

yetirebileceği bir durumdur. Zira insan tabiatında kötülük de iyilik kadar yer etmiştir. Diğer 

bir değişle, insanlar arasında görülen karşılıklı şiddet, toplumsal hayatın tabii bir 

unsurudur.241 Hadarette yaşayan insanla, kendilerine gelebilecek saldırılara karşı 

kanunlarla, polis teşkilatıyla, şehir duvarlarıyla, profesyonel askerlerle vs korunabilmekte 

iken, badiyede bu tür yapılara rastlanmaz. Zira bu tür kurum ve örgütler ancak merkezi 

otoritenin ve siyasi hiyerarşinin yönetimi ve denetimi altında vücut bulabilir ki, bedavette 

böyle bir merkezi otorite söz konusu değildir. Bedavette insanları diğer insanlardan 

gelebilecek şiddete karşı koruyacak, kendi cesaret ve kuvvetlerinin dışında, yegâne unsur 

aynı kaderi paylaştığı insanların yardımı ve desteğidir. Dolaysıyla badiyenin kendine özgü 

zor şartlarında birlikte yaşadığı insanların, genellikle de yakın aile fertlerinin, desteği ve 

yardımı olmadan kimse hayatta kalmaz.242  

İbn Haldûn asabiyetin “sadece nesep birliğinden (el-iltiham bi’n-neseb) veya o 

manadaki diğer bir şeyden hasıl” olduğunu ifade etmektedir. Zira akrabalık bağı, insanların 

tabiatlarında olan çok temel bir hususiyettir. İnsanın, akrabalarından birinin başına kötü bir 

hal geldiğinde, mesela zulme ve tecavüze uğraması durumunda, yüreğinde hissettiği üzüntü 

ve zillet hissi ve onun yardımına koşma isteği bu tabi bağın açık bir göstergesi olarak okuna 

bilir.243 

                                                 

240 Lacoste, a.g.e. s. 118.  
241 İbn Haldûn, Mukaddime, I, 429.  
242 İbn Haldûn, Mukaddime, I, 429.  
243 İbn Haldûn Mukaddime, I, 431. 



 

 

60

Grup üyelerinin sayısı arttıkça aradaki kan bağı hakikat olmaktan çıkar ve vehmi bir 

inanca dönüşür. Sadece geçimlerini kazanmak için seçtikleri deve yetiştiriciliği nedeniyle 

çölün derinliklerine kadar sokulmuş olan, bu nedenle de nispeten izole bir hayat süren 

bedevîlerde nesep irtibatının bozulmadan muhafaza edildiği düşünülebilir. Onun dışında, 

şehirlerde ve hatta şehre yakın bâdiyelerde neseplerin birbirine karışmadan mümkün 

değildir. Ne var ki asabiyet söz konusu olduğunda, aslolan kan bağının hakikaten mevcut 

olup olmaması değil, yakın irtibat ve karşılıklı yardımlaşmayı doğuracak akrabalık bağı 

inancının var olmasıdır.244 

Asabiyetin kaynağı mahrumiyet ve meydan okumadır. Bedavette hiç kimse ait olduğu 

grubun haricinde hayatta kalmayacağı için, birey adeta toplumla özdeşleşmiş gibidir. 

bâdiyede insanlar hayatlarının neredeyse her anında birbirlerine ihtiyaç duyarlar. Birlikte 

çalışmak, canlarını ve mallarını birlikte muhafaza etmek zorunlulukları vardır. Yaşam 

alanları, hadarettekinin aksine, iç içe girmiştir. Dolayısıyla da iltihamdan kaynaklanan 

“asabiyet”, bâdiyede çok daha güçlüdür. Bazı şartlar psikolojik olarak yoğun bir 

kaynaşmaya neden olurken, diğer bazı şartlarda oluşan kaynaşma hali daha gevşektir. Bu 

açıdan şartlar ne kadar zorsa, bu zor şartlarda kurulan ilişkiden doğan kaynaşma halinin de 

o derece yoğun olacağı tahmin edilebilir. Dolaysıyla en yoğun kaynaşma durumunun savaş 

ya da soykırım hallerinde olduğu gibi, ölüm-kalım tecrübelerinin paylaşılmasında ortaya 

çıkacağını söyleye biliriz.245 

Arap kabile sisteminde farklı soydan gelenlerin de kabilenin nesebine dahil edildiği 

dikkate alındığında, asabiyetin aynı soya mensup olanların birbiriyle dayanışması şeklinde 

tanımlanması eksik bir tarif olur. Ayrıca nesep cetvelleri üzerinde bir çok şüphe ve 

uydurma iddialarının bulunduğu da göz önüne alınırsa asabiyete soy birliğini aşan daha 

                                                 

244 Akif Kayapınar, “İbn Haldûn’un Asabiyet Kavramı Siyaset Teorisinde Yeni Bir Açılım”, İbn Haldûn 
Güncel Okumaları (ed. Receb Şentürk), İz Yay, İstanbul 2009, s. 129.  

245 Akif Kayapınar, a.g.m, 131–132.  



 

 

61

şümullü bir tanım getirme ihtiyacı ortaya çıkar. Asabiyeti şu şekilde tanımlamak 

mümkündür:  

Asabiyet, hakikatte nesepleri bir olsun veya olmasın, nesep cetvellerindeki kabile 
ilişkilendirmeleri ister doğru ister yanlış veya eksik olsun, kabile üyelerinin 
kendilerinin bir asılda birleştiklerine inanmaları sonucunda, onların her şartta 
birbirlerine destek olmalarını sağlayan manevî güç ve dayanışma duygusudur. 
Dolaysıyla asabiyette asl olan kriter, biyolojik değil, psikolojiktir, yani yakınlık gerçek 
akrabalık yerine, akraba olduğuna inanmayla gerçekleşmektedir.246  

Mukaddime’nin bu konuyu işleyen ilk bölümlerinden anlaşıldığına göre İbn Haldûn 

asabiyeti ırki bağların veya coğrafi, siyasi ve yahut da dini sebeplerin doğurduğu birlik ve 

dayanışma ruhu olarak incelemiştir. Bu sebeple o asabiyeti şu veya bu dönemdeki ya da 

çevredeki uygulanış biçimine göre değil, doğrudan doğruya beşerin fıtri bir özelliği ve en 

küçük içtimai birliklerden en büyük devletlere kadar bütün toplulukların kuruluş,247 gelişme 

ve yıkılışlarında rolü bulunan bir kitle enerjisi olarak ele almakta ve öfke, şehvet vb. öteki 

biyolojik ve psikolojik yetenekler gibi asabiyetin de müsbet ve menfi yönlerinin mevcut 

olduğunu söylemektedir.248 Buna göre Hz. Peygamber bir kişinin kavminin haksız 

davranışına arka çıkmak şeklinde tezahür eden asabiyeti yasaklamıştır.249 “Asabiyet 

duygusuyla öfkelenen, asbiyet uğruna savaşırken ve yahut asabiyet davası güderken körü 

körüne açılmış bir bayrak altında ölen kimsenin ölümü Câhiliye ölümüdür.”250 Hz. 

Peygamber asabiyet uğruna gayreti de Câhiliye davası olarak nitelemiştir: “Câhiliye 

davasıyla hak iddia eden bizden değildir”.251 “Şu Câhiliye çığlığını bırakınız, o ne kötü 

şeydir.”252 “Aşiretine haksiz yere yardım eden deve gibidir. 253 Buna karşılık asabiyetin 
                                                 

246 Adem Apak, Asabiyet ve Erken Dönem İslâm Siyasi Tarihindeki Etkileri, Düşünce Kitapevi, İstanbul 2004, 
s. 21; Hani Yahyâ Nasri, Dârü'l-Kalem, Beyrût Asabiyye La Taifiyye, Beyrût 1982, s. 127. 

247 İbn Haldûn, Mukaddime, I, 431.  
248 Çağrıcı, “Asabiyet”, DİA, III, 454. 
249 Ebû Dâvud, Edeb 112. 
250 Müslim, İmare 57, Nesâî, Tahrim 28, İbn Mâce, Fiten 7. 
251 Buhârî, Cenaiz 39. 
252 Buhârî, Menakıb 8. 



 

 

62

hakka ve Allah’ın emrini gerçekleştirmeye hizmet yolunda kullanılması arzu edilir bir 

şeydir. Esasen dinler ve şeriatler bile asabiyet desteğiyle kurulur, bu destekten mahrum 

kalınca da yıkılırlar.254 Hz. Peygamber’in risaletinin ilk yıllarında asbiyetten yararlandığı 

görülmektedir. Kendisini her an korumaya hazır olan Kureyş’in güçlü kolu Beni Haşim’in 

gösterdiği asabiyetin sayesinde Hz. Peygamber Kureyş’in önde gelen çevrelerinin karşı 

çıkmalarına rağmen, Mekke’deki tebliğlerine devam ede bilmiştir.255 Daha sonra kendisini 

destekleyen Medîne halkının da dedesi Abdülmuttalib’in annesinin Medîne’den olması 

hasebiyle akrabası olduğu da bilinmektedir.256 

İbn Haldûn’a göre asabiyet, grup şuuru anlamına geldiği gibi, din birliği manasına da 

gelmektedir. Ancak birincisi daha çok sosyolojik anlamda küçük gruplarda gözlenirken, 

ikincisi millet haline gelmiş kitlelerde müşahide edilir.257 Asabiyet genel olarak; bir 

batından gelen fertler arasındaki organik bağlılık anlamına gelen nesep asabiyeti ve organik 

bağın dışında kalan dini, hissi, mefkurevi sebeplerden meydana gelen bağlılıktan 

kaynaklanan sebep asabiyeti olmak üzere iki kısma ayrılmaktadır.258 İbn Haldûn’a göre 

nesep asabiyeti, aralarında akrabalık bağı bulunan kimseler arasında doğan akrabaya acıma 

ve zor zamanlarında yardım etme anlayışına dayanan asabiyettir. Farklı sebeplere mensup 

kimselerin ya da toplulukların başka bir topluluğun asabiyetine dahil olması biçiminde 

ortaya çıkan asabiyet türüne sebep asabiyeti denir. Böyle bir durumda bu kişi ve topluluklar 

katıldıkları topluluklarla kaynaşarak artık onlardan biri haline gelebilmekte, maruz kalınan 

zorluklara birlikte katlanmaktadırlar. Aralarında herhangi bir akrabalık bağı olmadığı halde 

                                                                                                                                                     

253 Ahmed b. Hanbel, II, 45. 
254 Çağrıcı, “Asabiyet”, DİA, III, 454. 
255 Toshihiko İzutsu, Kur’ân’da Dini ve Ahlaki Kavramlar (trc. Selahattin Ayaz), Pınar Yay, İstanbul 1991, s. 

89.  
256 Bekir Topaloğlu, “Amine”, DİA, III, 64.  
257 Neşet Toku, İlmi Umran İbn Haldûnda Toplum Bilimsel Düşünce, Akçağ, Ankara 2002, s. 79.  
258 Yavuz Yıldırım, İbn Haldûn’un Bedavet Teorisi (doktora tezi, 1998), MÜSBE, s. 85-88.  



 

 

63

akrabalığın sağladığı ölçüde ya da buna yakın derecede bir kaynaşma ve dayanışma 

meydana gelebilmekte ve neticede onların asabiyetine katılmış olmaktadır.259  

İbn Haldûn’a göre, bedevî umrandan hazeri umrana geçişte rol oynayan temel 

dinamik faktör asabiyettir. Ona göre siyasetin yanı sıra dini alanda başarı sağlamada da 

asabiyet rol oynamaktadır. Zira, bir hadîse göre “Allah, halkın himayesine (menea), sahip 

bulunmayan hiçbir peygamber göndermemiştir.”260 Ve her peygamberin içinde yaşadığı 

toplumda prestij sahibi olması yani kendisini dine inanmayanlara karşı koruyacak olan bir 

asabiyete sahip bulunması gerekmektedir.261 Bu durum peygamberler için geçerli olduğu 

gibi, aynı zamanda normal insanların umumun (kaffe) üzerinde hakimiyet kurup onları 

yönetebilmeleri için daha da geçerlilik kazanmaktadır. Bu nedenle İbn Haldûn eserinin 

üçüncü babının altıncı faslına “Dine Davet Asabiyet Olmaksızın Hayatiyetini 

Sürdüremez”262 başlığını koymakta ve İslâm tarihinden seçtiği çeşitli örneklerle bunun 

doğruluğunu göstermeye çalışmaktadır.263 Mustafa Özel ise asabiyetin “beraber hareket 

etmezsek mahv oluruz” psikolojisi olduğunu söylemektedir.264 

Bununla birlikte, dini davet, propoganda, misyonerlik, reform ve değişikliklerin 

ancak asabiyetle desteklenmek şartıyla başarıya ulaşabilecekleri gerçeği, İbn Haldûn’a 

göre, din ve toplumun karşılıklı ilişkileri manzumesinin yalnızca bir yönünü teşkil 

etmektedir. Çünki nasıl ki, dini bir önder, toplumda dini-sosyal bir değişmeyi 

gerçekleştirebilmek için güçlü bir asabiyete dayanmak zorunda ise, aynı şekilde karşılık 

olarak asabiyet de canlılığını sürdürebilmesi için dine dayanmak ve onun tarafından 
                                                 

259 Ahmed Vefa Temel, Kur’ân’a Göre Tassup (doktora tezi, 2006), MÜSBE, s. 28-29. 
260 Ahmed b. Hanbel, II, 533. 
261 İbn Haldûn, Mukaddime, I, 488. 
262 İbn Haldûn, Mukaddime, I, 479. 
263 Ünver Günay, “İslâm Dünyasında Bir Din Sosyoloji Öncüsü İbn Haldûn (1332–1406)”, EAÜİFD, 1986, 

sy. 6, s. 93.  
264 Mustafa Özel, “Bir İktisat Klasiği Olarak İbn Haldûn’un Mukaddimeis”, Divân Dergisi, Yıl 11, sayı 21, 

2006/2, s. 6. 



 

 

64

desteklenmek zorundadır.265 Câbirî`nin ifadesiyle, din Arap asabiyetini birleştirmiş, 

asabiyet de yayılabilmesi için dine siyasi ve sosyal destek vermiş, her iki taraf karşılıklı 

olarak birbirlerine enerji sağlamışlar, beslenmişler.266 İbn Haldûn bir yandan dine davet 

için, asabiyetin zaruretini anlatırken, öbür yandan da sosyal hayattaki asabiyetin etkisiyle 

dinin etkisi arasında bir tür benzerlik görmektedir. Çünkü din kalpleri kaynaştırarak bir 

hedefe yöneltir. Rekabeti ve hasedi kaldırarak arzuların birleşmesine yol açar, 

yardımlaşmaya ve birbirini desteklemeye sevk eder.267 Nitekim İbn Haldûn’un “Dini 

Propoganda (Davet) Bir Hanedanı Güçlendirir” teorisi Mukaddime’de konu başlığı olarak 

işlenmiştir.268 

İbn Haldûn, devletin istikrarını ve gelişip genişlemesini sadece güce ve bu gücün 

kaynağı olan asabiyete dayandırmamaktadır. Ona göre, her ne kadar qalip asabiyet devleti, 

hakimiyeti altına aldığı diğer asabiyetlerle birlikte kuruyor ve aynı nimetleri paylaşıyor ise 

de, bu durum farklı asabiyetlerin birbiriyle tamamen kaynaştıkları anlamına gelmemektedir. 

Devletin, hem istikrarı sağlaması, hem ihtilaf ve rekabet duygularını engelleyebilmesi, hem 

de geniş sınırlar üzerinde hakimiyyetini tesis edebilmesi için bir başka faktöre dayanması 

gerekmektedir ki bu da dindir. Çünki dinin nihai hedefi dünyevî nimetler olmadığından din, 

rekabet ve ihtilaf duyularının gelişmesine değil, insanlar arasında kardeşlik duygularının 

gelişmesine vesile olmaktır. Dini mensubiyet farklı asabiyetler arasındakı ihtilaf ve rekabeti 

ortadan kaldırınca, yapılan her türlü faaliyette Allah rizası ön plana çıkar.269 

Asabiyetin, toplumu felakete sürükleyip parçalamakla, ayakta tutmak gibi birbirine 

tamamen zıt fonksiyonları vardır. Bu durumda asabiyet, hem güvenliğin esası, hem de 

sıkıntı kaynağı olan; onunla birlikte olununca zaman zaman problem çıkaran, ancak onsuz 

                                                 

265 Günay, a.g.m, s. 95. 
266 Muhammed Abid Câbirî, Fikru İbn Haldûn el-Asabiyye ve`d -Devle, Dârü'l-Beyza, 1984.s. 286–288. 
267 Süleyman Uludağ, Sati el-Husri’den İbn Haldûn Üzerine Araştırmalar, Dergâh Yay, İstanbul ts, s. 210. 
268 İbn Haldûn, Mukaddime, I, 486. 
269 Toku, a.g.e, s. 99. 



 

 

65

da yapılamayn iki yüzü de keskin bir bıçak etkisi göstermektedir. Câbirî asabiyetin bu zıt 

fonksiyonlarını şöyle ifade eder:  

Asabiyet bir taraftan toplayıcı ve birleştiricidir, aynı zamanda da ayırıcı ve 
parçalayıcıdır. Asabiyet sebebiyle kabile birlik içinde çokluk, yarış ve rekabet 
dairesinde dayanışma üzerine kurulmuş bir cemaat olur.270 

 O zaman asabiyeti müspet ve menfi yöne sevk etmek, ondan fayda elde etmek ve bu 

sayede toplumun güvenliğini sağlamak, yahut onun sebebiyle felakete sürüklenmek gerek 

fertlerin, gerekse toplumların niyet ve davranışlarına bağlıdır.271 Özetle ifade etmek 

gerekirse İbn Haldûnun asabiyet teorisinden şu kanatlere ulaşmak mümkündür: Asabiyet 

bir hakime insanları zabturapt altına alma ve kendi yoluna sevk etme güçünü veren 

unsurdur.272 Asabiyetin varlığı sayesinde ancak insanlar samimi bir şekilde bir siyasi 

otoriteye boyun eğirler.273 Asabiyet sadece neseb birliğinden veya o manadaki diğer bir 

şeyden hasıl olan bir unsurdur.274 Asabiyet kabilelerin tüm boyları ve kollarını kuşatacak 

ölçekte geniş olabilen, aynı zamanda daha alt siyasi ve sosyal birimlerde de görülebilen, iç 

içe geçen halkalar misali, farklı ölçeklerde ve farklı derecelerde tezahür edebilen bir 

unsurdur.275 Asabiyet, aile ve şerefin kaynağı ve sırrıdır.276 Asabiyet nihai gayesi mülk olan 

bir unsurdur. Asabiyet; himaye, mudafaa ve hak aramanın ancak kendisiyle mümkün 

olduğu bir unsurdur. Diğer bir deyişle asabiyet, her türlü kollektiv eylemin gerçekleşmesi 

için zorunlu olarak bulunması gereken bir unsurdur. Bir rütbeye ve kademeye ulaşınca 

sahibinin onun üstündekini talep etmesine neden olan bir unsurdur. Bir bölgede birden fazla 

asabiyet mevcutsa, en büyük ve güçlü olan asabiyet diğerlerine galip gelir ve onları kendine 

                                                 

270 Câbirî, Fikru İbn Haldûn el-Asabiyye ve`d -Devle, s. 262. 
271 Apak, Asabiyet, s. 28-29. 
272İbn Haldûn, Mukaddime, I, 274.  
273 İbn Haldûn, Mukaddime, I, 451.  
274 İbn Haldûn, Mukaddime, I, 431.  
275 İbn Haldûn, Mukaddime, I, 435.  
276 İbn Haldûn, Mukaddime, I, 439–441.  



 

 

66

tabi kılar. Böyle bir durumda asabiyetlerin hepsi bu asabiyetin içinde kaynaşır. Ortaya 

büyük bir asabiyet çıkar. En güçlü asabiyet, kendi kabilesi üzerinde hakimiyet kurduktan 

sonra diğer asabiyetler üzerinde de hakimiyet kurmak ister. Eğer güçleri birbirine denk 

olduğu için farklı asabiyetler birbirlerine galip gelemezlerse o zaman kendi bölgelerinde 

hakimiyet kurarlar ki dünyadaki farklı asabiyetlerin eşzamanlı varlığı böyledir.277 Asabiyet 

mülke ulaşmadan önce sahiplerinin nimetlere dalmaları nedeniyle zayıflayan bir 

unsurdur.278 iyi ve güzel hasletlerle bir arada bulunduğunda mülkü hasıl eden bir 

unsurdur.279 Nesilden nesile farklılık gösteren, refahın artması ve eksilmesiyle ters orantılı 

olarak artıp eksilen bir unsur olarak karşımıza çıkmaktadır.280 

Asabiyet, kendisine mücadele ve karşı koymanın sadece kendisinin mevcudiyeti ile 

gerçekleştiği ve mensuplarının birbirleri için gönüllü olarak canlarını feda etmelerini 

sağlayan bir unsurdur. Devlet oturduktan ve işleri yoluna girdikten sonra kendisine ihtiyaç 

hissedilmeyen bir fenomendir.281 

Asabiyet sahipleri arasında dinin ortadan kaldırdığı bir rekabet ve haset mevcut olur. 

Asabiyet, dini davetin kendisiyle tamamlandığı bir unsurdur. Halkın ve umumun sevk 

edildiği her hususta kendisine ihtiyaç hissedilen bir gerçekliktir.282 Asabiyet sayı 

çokluğundan ibarettir. Asabiyet birçok asabenin birleşmesinden ve kaynaşmasından 

meydana gelen bir unsurdur. Asabiyet sahipleri metanetli ve dayanıklıdır. Her ferdin mülkü 

yoktur. Hakiki manada mülk sadece gücünün üstünde kahir bir güç bulunmayan asabiyete 

                                                 

277 İbn Haldûn, Mukaddime, I, 450, Akif Kayapınar, a.g.m, s. 149.  
278 İbn Haldûn, Mukaddime, I, 453.  
279 İbn Haldûn, Mukaddime, I, 459.  
280 İbn Haldûn, Mukaddime, I, 465.  
281 İbn Haldûn, Mukaddime, I, 479–480.  
282 İbn Haldûn, Mukaddime, I, 486–488.  



 

 

67

mahsustur. İbn Haldûn, Hz. Ali ile Muaviye arasındaki fitne hadîsesinin sebebini de 

asabiyetle açıklamaktadır.283 

VII. CAHİLİYE 

Câhiliye, Özel olarak Araplar'ın İslâm'dan önceki dinî ve sosyal hayat telakkilerini, 

genel olarak da kişilerin ve toplumların günah ve isyanlarını ifade eden bir terimdir. “Cehl” 

kökünden türetilmiş olup eski sözlüklerde bu kelimeye ilmin zıddı olarak genellikle 

"bilgisizlik" anlamının yanında, deneyimli olmanın karışıtı anlamı da verilir.284 Araplar 

insana işaret olabilecek bir alameti olmayan, şaşırtan çöle, “mechel, veya arz-u mechûle” 

diyorlardı.285 Aynı kökden gelen “istechele” hafife almak, önemsememek, birisine bir şey 

yaptırmak, sevk etmek anlamlarına gelmektedir. “İstecheleti’r-rîhu’l-ğusne” Rüzgar dalı 

hareket ettirdi, salladı.286 Diğer bir eski şiirde Nâbiğa şöyle diyordu: 

 دَعاكَ الهَوَى واسْتَجْهَلَتْكَ المَنازِلُ
Aşk seni çağırdı ve sevgilinin konaklama yerleri seni tahrik etti.287 

Arap dilinde Aslana verilen isimlerden biri de cahildir. Çünkü o, haşin, saldırgan, 

sert, parçalayan, karşısındakini hafife alan tecâvüzü simgeleyen bir hayvanı temsil 

etmektedir.288 

“Chl” kelimesine Câhiliye şairlerinin birçok şiirlerinde “bilmemek anlamında 

kullanmışlardır. Nitekim Ebu’t-Temmam şiirinde şöyle demektedir:  

هِ وَهُوَ عَالِمُيَنَالُ الْفَتَى مِنْ عَيْشِهِ وَهُوَ جَاهِلُ وَيُكْدِي الْفَتَى مِنْ دَهْرِ  

 وَلَوْ آَانَتْ الارْزَاقُ تَجْرِي عَلَى الْحِجَا هَلَكْنَ ا ذَنْ مِنْ جَهْلِهِنَّ الْبَهَائِم

                                                 

283 Akif Kayapınar, İbn Haldûn’un Asabiyet Kavramı, s. 150.  
284 İbn Manzur, XI, 129–130, Cevheri, II, 1250 Feyyumi, Misbah, s. 44. 
285 İbn Manzur, XI, 130, Cevheri, II, 1250. 
286 İbn Manzur, XI, 130. 
287 İbn Manzur, XI, 130. 
288 Zebîdî, V, 268. 



 

 

68

Birisi cahil olduğu halde güzel bir hayat yaşar ve bir başkası da alim olduğu halde 
muhtaç yaşar. Eğer rızklar akla göre verilseydi, hayvanlar cehaletleri sebebiyle mahv 
olurlardı.289 

Muallaka sahibi şairlerden Tarefe, Hz. Peygamber tarafından da beğenilmiş olan 

şiirinde şöyle demiştir: 

وَيَأْتيكَ بالأخبارِ مَنْ لَمْ تُزَوَّدِ... ستُبدي لكَ الأيّامُ ما آنتَ جاهِلاً،   

“Günler sana bilmediğin şeyleri bildirir. Ve hiç ummadığın ve kendisine yol azığı 
vermediğin kimse ne haberler getirir”.290  

Antere b. Şeddad şiirinde “Câhile” kelimesini “bilgiden yoksun kalma” anlamında 

kullanmıştır:. 

ا لَمْ تَعْلَميإنْ آُنْتِ جاهِلَةً بِمَ... هَلاّ سَأَلْتِ الخَيْلَ يا ابنَةَ مالِكٍ   

“Ey Melik’in kızı bilmediğini atlılara sormamalı mısın? “ 

تُرْجَى نَوَافِلُها، وَيُخْشَى ذَامُهَا... وَآَثِيرَةٍ غُرْبَاؤها مَجْهُولَةٍ؛   

“Birbirini tanımayan kimselerle dolu nice meclisler vardır ki, orada hem iyilik umulur, 
hem de yerilmekten çekinilir.” 291 

Kur’ân-ı Kerîmde bir şeyi hakkıyla bilmemenin cehalet alameti olduğu ifade 

edilmektedir:  

 “(Rabbi): Ey Nuh, dedi, o senin ailenden değildir. O, yaramaz iş yaptı. Bilmediğin bir 
şeyi benden isteme. Sana cahillerden olmamanı öğütlerim!”292  

Râgıb el-İsfahânî cehlin üç değişik anlamından söz ederek “nefsin bilgiden yoksun 

olması” şeklindeki ilk anlamın kelimenin asıl mânası olduğunu ifade eder. Diğer iki anlamı 

ise “bir konuda doğru olanın tersine inanma” ve “bir konuda yapılması gerekenin tersini 

                                                 

289 Ebû İshak Burhaneddin el-Kütübi Vatvat, Gurerü'l Hasaisi'l-Vaz’iha ve Urerü'n-Nekaisi'l-Fadihe, 
Daru Saab, Beyrût t. y, s. 136.  

290 Ali İbrâhim Ebû Zeyd, Tarafe b. el-Abd, Şairü'l-Bahreyn fi'l-Câhiliye, Müessesetu İzzeddin, Beyrût 1993, 
s. 122.  

291 Ebû Akil Lebid b. Rebia b. Malik Lebid b. Rebia, Şerhu Divânı Lebid b. Rebia el-Amiri (nşr. İhsan 
Abbâs), Vizaretü'l-İ'lam, Kuveyt, 1984, s. 317.  

292 Hûd, 11/46.  



 

 

69

yapma”dır.293 Ahmed Emin câhiliyenin ilmin zıddı anlamında olmasına karşı çıkarak şöyle 

demektedir: Câhiliye, ilmin zıdd olan cehlden değil, sefahet (taşkınlık), hiffet (hafiflik) 

gadab (öfkelenmek, hiddetlenmek) enefe, (kibirlilik) ve hamiyyet (tassup) anlamındakı 

cehldendir. Bu manaların karışıtı, nefs sükûneti, tevazu ve amel-i salihe önem vernektir. 

Hz. Peygamber’in getirdiği dinin adı “İslâm”, ondan önceki dönemin adı “Câhiliye” diye 

isimlendirilmiştir. Aslında bunlar, cehaletten kastedilen manayı izah etmektedir. Furkan 

Suresi 25. ayette, cahillerin sataşmasına mü’minlerin “selam” demesi de bu anlamı 

kuvvetlendirmektedir.294 Câhiliye (câhiliy-ye) kelimesi şekil bakımından ism-i mensub 

veya yapma (mechul) mastardır. İsm-i mensub olarak “cahile ait, cahile özgü, cahilce” gibi 

mânalara gelen câhili ve bunun müennesi olan Câhiliye, sıfat tamlamaları içinde kullanılır. 

Ancak İslâm'dan önceki dönemi ifade etmek üzere Kur’ân ve hadîslerde, diğer İslâmi 

literatürde yaygın olarak kullanıldığı şekliyle Câhiliye, câhil kelimesine iyyet ekinin 

ilâvesiyle elde edilen yapma bir mastardır. Bu durumda tek başına veya isim tamlaması 

içinde kullanılabilir.295 

İslâmî dönemde ortaya çıkmış bir terim olan Câhiliye, gerek Kur'ân-ı Kerîm'-de 

gerekse hadîslerde Araplar'ın İslâm'dan önceki inanç, tutum ve davranışlarını İslâmî 

devirdekinden ayırt etmek için kullanılmıştır. Bu sebeple genellikle Araplar'ın İslâm'dan 

önceki dönemine “Câhiliye” veya “Câhiliye çağı” (asrü'l -Câhiliye), o dönemde yaşayan 

şairlere de “Câhiliye şairleri” (şuarâü'l-Câhiliye) denilir.296 

Hz. Peygamber, Bir tartışma sırasında Bilâl-i Habeşiye “kara kadının oğlu” diye 

hakaret eden Ebû Zer Ğifari’ye, “Onu annesinin renginden dolayı mı ayıplıyorsun? Demek 

                                                 

293 İsfahani, Müfredat, s. 209.  
294 Ahmed Emin, Fecrü'l-İslâm, Dârü'l-Kitâbi'l-Arabî, Beyrût 1969, s. 69–70; Ahmet Koç, “Cehalet ve 

Tezahürlerine Karşı Din Eğitiminin Hedefleri”, Din Eğitimi Araştırmaları Dergisi, 1996, sy. 5, s. 113.  
295 Mustafa Fayda, “ Câhiliye”, DİA, V, 17. 
296 Ebü'l-Meali Cemaleddin Mahmûd Şükri b. Abdullah b. Mahmûd Âlûsî, Bulugü'l-Ereb fî Ma'rifeti Ahvâli'l-

Arab (nşr. Muhammed Behcet Eseri), Dârü'l-Kütübi'l-İlmiyye, Beyrût ts. I, 17.  



 

 

70

ki sen kendisinde hala Câhiliye ahlakı kalmış bir kimsesin” demiştir.297 O dönemin bu türlü 

sıkıntılardan yakınan Antare bunu şöyle dile getirir: “Beni tenimin rengi siyah diye 

ayıplıyorlar, ancak onların yaptıkları kötülükler benim rengimden daha siyahdır”.298 Buna 

göre Câhiliye, bir çağın adı olması yanında belli bir ahlak ve zihniyet tarzının ifadesi olup 

her çağda varlığını hiss ettire bilir.299 Hz Ömer’in “Câhiliye zamanında bir gün oruç tutmayı 

nezr etmiştim” demesi, ashâbın Müslüman olduktan sonra bu devirle ilgili hâtıralarını, 

inançlarını, tutum ve davranışlarını anlatırken veya Hz. Peygamber'e o dönemde yaptıkları 

işlerin İslâm'daki hükmünün ne olduğunu sorarken çoğunlukla Câhiliye kelimesini 

kullanması, hep onların İslâm öncesini yani milâdî 610 yılında vahyin inmeye 

başlamasından önce yaşadıkları devri kastetiklerini göstermektedir.300 

Kur'ân-ı Kerîm'de, Mekke devrinde nazil olan âyetlerde Câhiliye kavramının 

kullanılmamış olmasına bakarak bu terimin o devirde henüz yerleşmemiş olduğu 

düşünülebilir. Buna karşılık Medîne döneminde inen dört âyette Câhiliye kelimesi 

geçmektedir. Nüzul sırasına göre bu kelimenin ilk defa içinde geçtiği Al-i İmrân sûresinin 

154. âyetinde, bazı münafıkların Allah hakkındaki yanlış düşüncelerinin "Câhiliye 

zannı’na"301 benzediği belirtilerek Câhiliye kelimesi İslâm öncesini ifade eden bir kavram 

olarak kullanılmıştır. Nüzul sırasına göre Câhiliye teriminin geçtiği ikinci âyette Hz. 

Peygamber'in hanımları, “İlk Câhiliye devrindeki kadınlar gibi açılıp saçılmayın”302 diye 

ikaz edilirken yine İslâm öncesi döneme işaret edilmiştir Üçüncü âyette “Câhiliye 

taassubu” (hamiyyetü'l-Câhiliye) ve barbarlığı, müşrik toplumun hayatına hâkim olan 

şiddet, kin ve nefrete işaret etmektedir Burada Hudeybiye Antlaşması (6/628) sırasında 

                                                 

297 Buhârî, İman 22, Edeb 44; Müslim, Eyman 38,40, Ebû Dâvud, Edeb 124, Tirmîzî, Tefsirü Sure 22.  
298 Antere, Divân, 53.  
299 Mustafa Fayda, “ Câhiliye”, DİA, V, 19. 
300 Âlûsî, I, 15,16.  
301 Al-i İmrân, 3/154.  
302 el-Ahzâb, 33/33.  



 

 

71

müşriklerin ve Hz. Peygamber'le Müslümanların içinde bulundukları farklı ruh halleri tasvir 

edilirken, “0 zaman kâfirler kalplerine taassubu, Câhiliye taassubunu yerleştirmişlerdi; 

Allah da Resûlü'ne ve müminlere sükûnetini indirdi ve onları takva sözü (kelime-i şehâdet) 

üzerinde sabit kıldı”303 duyurulmuştur. Bu âyette Câhiliye çağının taassup ve barbarlığına, 

müşrik toplumun hayatına hâkim solan şiddet, kin ve nefrete işaret edilmektedir. Câhiliye 

kelimesinin yer aldığı dördüncü âyette ise, “Yoksa onlar Câhiliye idaresini mi arıyorlar? İyi 

anlayan bir toplum için hükümranlığı Allah'tan daha güzel kim vardır?”304 Şeklinde, yine 

İslâm öncesi döneme, o dönemin insanlar arasında farklı uygulamalarda bulunan haksız ve 

zalim idaresine dikkat çekilmektedir. 

Araplar'ın İslâm'dan önceki tarihlerinin Câhiliye kelimesiyle ifade edilmesinin 

sebepleri araştırılırken onların hayat tarzına bedevîliğin hâkim olması, çevrelerinde yaşayan 

insanlara göre medeniyet bakımından geri kalmaları, bilgisizlik ve gaflet içerisinde göçebe 

ve yarı göçebe hayatı yaşayan kabile topluluklarından oluşan, kayda değer önemli bir 

tarihleri olmayan, puta tapan, şarap içen, kumar oynayan, neseple övünen, kız çocuklarını 

diri diri toprağa gömen, kadına düşkün, kötülük yapmalarını önleyen bir dine, bir 

peygambere ve semavî bir kitaba sahip bulunmayan insanlar olmaları gibi hususlar 

üzerinde durulmuştur. Eskiden beri kabul edilen bu anlayışa göre Câhiliye çağı “bilgisizlik 

çağı” demektir; İslâmiyet ise aydınlanma ve bilgi devridir ve bu anlamda Câhiliye çağının 

karşıtıdır. Buna karşılık başta şarkiyatçı Goldziher (ö.1921) olmak üzere modern 

araştırmacıların çoğu, eskiden beri kabul edilen "bilgisizlik çağı" şeklindeki bu anlayışa 

Câhiliye çağı şiirlerinden, Kur’ân ve hadîs gibi ilk İslâmî kaynaklardan örnekler vererek 

yeni bir yorum getirmişlerdir. Onlara göre, eski Arap şiirinde “cehl” “ilm”in zıddı olarak da 

kullanılmakla birlikte bu kelimenin ikinci derecedeki anlamıdır. Câhiliye'yi “barbarlık 

dönemi” olarak anlayıp tercüme eden Goldziher, Hz. Peygamber'in İslâm'ı barbarlığın 

karşıtı olarak açıklamış olduğunu hatırlatır ve bu anlamdaki Câhiliyenin asıl karşıtının 

                                                 

303 el-Feth,48/ 2.  
304 el-Mâide, 5/50.  



 

 

72

hilim (hilm) olduğunu belirtir.305 Hilim kelimesi “metanet, güç, fizikî bütünlük ve sağlık, 

teenni, sükûnet, bağışlama, yumuşak huyluluk, ahlâk ve karakter sağlamlığı, fazla duygusal 

olmama, ihtiyat ve ılımlılık" gibi mânalara gelir.306 O dönem algısı açısından toplumda en 

önemli erdemlerden sayılıyordu. Nitekim Hz. Peygamber Zeydü’l-Hayra sende Allah’ın 

sevdiyi iki haslet var, bunlar hilim ve hayadır.307  

Buna göre halim, günümüzde "medenî insan" diye adlandırılan kişidir. Bunun zıddı 

olan cahil ise "azgın, arzularının esiri, hayvanî içgüdülerini takip eden, vahşi, şiddet 

taraftarı, atılgan ve aceleci bir karaktere sahip" yani "barbar kimse"dir. Bu anlamdaki 

Câhiliye, barbarlık ve vahşetin hüküm sürdüğü dönemdir. Câhiliye devri Arapları Allah'ı 

hakkıyla bilmedikleri, O'na şeksiz ve şirksiz iman etmedikleri, gerek ferdî gerekse içtimaî 

hayat itibariyle bilgiden, nizamdan, sulh ve sükûndan uzak oldukları, güçlü ve asil 

sayılanları daima haklı kabul ettikleri ve adaletten yoksun bir hayat yaşadıkları için bu 

döneme Câhiliye denilmiştir. Eski Arap şiirinde cehlin "şiddet, saldırganlık ve barbarlık" 

anlamında kullanıldığını, hatta yerine göre bunun bir fazilet sayıldığını gösteren pek çok 

örnek vardır. Meselâ meşhur Câhiliye şairi Amr b. Külsûm'un, 

فَنَجهَلَ فوقَ جَهلِ الجاهِلينَا... أَلا لا يَجْهَلَنْ أحَدٌ عَلَيْنا،   

“Hele biri kalkıp da bize karşı taşkınlık yapmayı görsün, o zaman her zorbadan daha 

zorba oluruz” anlamındaki beyti308 bu örneklerin en çarpıcı olanlarındandır. Burada “cehl” 

taşkınlık yapmak, saldırgan olmak, böbürlenmek, iradesini kaybedip parlayan, kontrolsüz 

ihtirasla öfkesine kapılıp sonucu düşünmeden hemen körü körüne atılan delikanlı, ateşli, 

zorba, sabırsız kişinin ateşli davranışı anlamında kullanılarak o devir insanın karakterini 

                                                 

305 Ignaz Goldziher, Muhammedanische Studien (trc. C. R. Barber, S. M. Stern), London 1967, I, 219–228; 
Fayda, “Câhiliye”, DİA, VII, 17.  

306 İbn Manzur, XII, 146.  
307 Müslim, İman 25.  
308 Amr b. Külsum, Divân s. 78. 



 

 

73

tasvir etmektedir.309 Öte yandan Câhiliye devrine ait birçok şiirde "cehl" ve "hilm" 

köklerinden türemiş kelimeler aynı beyit içerisinde birbirine zıt anlamlı olarak 

kullanılmıştır: 

لَتْ أَجْوَافُهَا لَم تَحَلَّمِاِذَا جَهَ* وَدُهْمٍ تُصَادِيهَا الْوَلائِدُ جِلَّةٍ    
“Cariyelerimizin servis yaptığı büyük kazanlar bir kere kaynamağa başladı mı bir daha 
sükûnet bulmaz.”310  

Bu şiirde ilk dikkat çeken şey şudur: şiir, şairin yemek kazanlarının daima 

kaynadığını ve hiç durmayacak gibi sürekli olarak yemek pişirdiğini anlatmaktadır ki bu, 

sonsuz bir zenginlik ve konukseverlik sembolüdür. Şair, kazanları insan gibi göstermek ve 

onlara iki önemli insan özelliği olan cehl ve hilm sıfatlarını vermiştir.311 

Şiirde görüldüğü gibi şiirde “Câhiliye” kaynama, taşma anlamında hilm ise sükûnet 

sakinlik anlamında kullanılmıştır. 

İslâm'dan önce cehl insanın şahsî bir vasfı kabul ediliyor, zıddı olan hilm ise 

çoğunlukla ahmaklık ve budalalık sayılıyordu. Câhiliye devrinde fazilet kabul edilen birçok 

telakki ve gelenek Hz. Peygamber tarafından reddedilmiş ve ya saklanmış, buna karşılık o 

devir Araplarınca benimsenen birçok husus da fazilet statüsüne çıkarılmıştır ki hilim vasfı 

buna en iyi örnektir. İslâmî devirde cehl kökünün "zorbalık" manasında kullanılmasına 

ihtiyaç kalmadığı için bu kökten gelen kelimelerin yalnızca "bilmezlik ve tanımazlık" 

anlamında kullanıla geldiğine işaret eden Nafiz Danışman, cehile fiilinin "zorbalaştı" 

mânasının âdeta unutulmuş olduğuna ve bu durumun günümüze kadar devam ettiğine, bu 

tabirin yerine zulüm, fısk, gurur, ceberut, tuğyan ve fücur gibi kelimelerin kullanıldığına 

dikkati çeker.312 Ancak cehlin bu anlamının büsbütün unutulduğu da düşünülmemelidir. el- 

                                                 

309 Yasin Eyyubi, Selahaddin Hevvari, Şerhü'l-Muallakati'l-Aşr, Alemü'l-Kütüb, Beyrût 1995, s. 326. 
310 Toshihiko Izutsu, Kur’ân’da Allah ve İnsan (trc. Süleyman Ateş), Yeni Ufuklar Neşriyat, İstanbul ts, s. 

260–261.  
311 Izutsu, Kur’ân’da Allah ve İnsan, s. 261. 
312 Nafız Danışman, “Câhiliye Kelimesinin Mana ve Menşei”, AÜİFD, V, sy. 1–4, s. 192–197. 



 

 

74

Cebburîye göre Câhiliye hidayet ve nur olan İslâm’ın karşıtıdır. Çünkü Araplar, şiir, 

hitabet, hikmet, emsal, sanat gibi kültür dallarını inkişaf ettirmiş bir topluluktur. Bu 

topluluk kültür anlamında değil, putlara, aya, yıldıza taparak haktan sapmışlar.313 Fârâbî, el-

Medînetü'l-Fadıla adlı eserinde ve siyaset felsefesinin yer aldığı diğer eserlerinde zorbalığın 

hükümran olduğu sitelere "zorba sitesi" mânasına “el-medînetü'l-câhile” adını vermiştir. 

Fârâbi’nin açıklamasına göre, "Cahil şehir, halkı mutluluğu bilmeyen, mutluluktan habersiz 

olan şehirdir.” Onlar mutluluk konusunda aydınlatılsalar bile onu ne anlayacak, ne de 

inanacaklar. Onların bildiği tek iyi şeyler, görünüşte iyi oldukları zannedilen bazı 

şeylerdir”.314 

Dolayısıyla her zümre başka zümreleri soyup elindeki bu tür imkânları gasbetmek 

ister. Hangisi diğerini ezerse o kazançlı, bahtiyar ve imrenilecek biri sayılır. Cahil site 

mensuplarına göre tabiata uygun olan şeylerin hepsi adalete de uygundur, bu sebeple 

dövüşmek ve başkasını ezmek tabiat düzenine uygun olduğu için adaletin ta kendisidir.315 

Cehl-hilm kelimelerinin semantik yapılarını inceleyen Japon araştırmacısı Izutsu, 

Câhiliye dönemi ve İslâm devrindeki insanların birbirine zıt hallerini ortaya koyduktan 

sonra cehlin fiilî tezahürünün zulüm hilmin’ fiilî tezâhürünün ise vekar olduğunu, Câhiliye 

çağı insanlarının Hz. Peygamber ve ashâbına karşı yaptıkları bütün zulüm ve işkencelerin 

arkasında da bu cehalet ruhunun bulunduğunu belirtir.316 Antere’nin şiirinde cehl’in yanına 

zülm kullanmasında o dönem algısı için bu kelimelerin birbirinin tezahürü olduğunu ortaya 

koyar. Nitekim o bir beyitinde şöyle demektedir: “Eğer zulümle imtahan olunursan zalim 

ol. Cahalet sahibi kimselerle karşılaşırsan cahil ol.”317 Dolaysıyla “cehl”, davranışları 

kontrol edememe; “hilm”, davranışları kontrol edebilme halidir. 

                                                 

313 el-Cebbûrî, eş-Şi’ru’l-Câhilî Hasâisuh ve Fünunuh, Beyrût 1986, s. 27.  
314 Farâbî, el-Medînetü’l-fazıla, s. 88–89.  
315 Farâbî, a.g.e, s. 95.  
316 İzutsu, Kur’ân’da Allah ve İnsan, s. 266.  
317 Antere, Divân, s. 134.  



 

 

75

Ashâb-ı kiram İslâmiyet'in Câhiliye örf ve âdetlerini kaldırdığını söylerken Câhiliye 

kibir ve taassubunu, sürekli çekişmelere ve savaşlara sebep olan kabilecilik anlayışı ve kan 

davasını, affa yer vermeyen barbar âdetleri, vahşet mantalitesini ve putperestliğin bütün 

unsurlarını kastediyordu. Câhiliye toplumu acıma, şefkat ve merhamet duygularından 

yoksun insanlar topluluğuydu. Onlar arasında bu tür duygulara sahip pek az insan 

bulunuyordu. Canlı hayvanları direklere bağlarlar, atış talimini bu zavallı hayvanlar üzerine 

uygularlardı. Canlı devenin hörgücünü, canlı koyunun kuyruğunu diri diri keserek kebap 

yapmak ve onu misafire ikram etmek en büyük marifet kabul edilirdi. Câhiliye toplumunda 

bazı develeri öldürme geleneği vardı ki, bu uygulama da dönemin insanlarında hiçbir 

merhamet duygusunun kalmadığını göstermesi bakımından önemlidir. Onlar, öldürülecek 

hayvanı bir kabir üzerine bağlarlar ve uzun süre ona yiyecek ve içecek vermezlerdi. Deve 

bağlı kaldığı yerde açlıktan çırpınarak can verirdi. Bu uygulamaya “beliye” adını 

vermişlerdi. Suçlu gördükleri kişileri cezalandırma usulleri de vahşice idi. Suçluları ağaca 

bağlarlar, çeşitli yerlerine kazık vurarak ölüme terk ederlerdi. Kızdıkları kadınları 

saçlarından atın kuyruğuna bağlayarak atı koşturmak suretiyle kadının parçalanarak 

ölmesine neden olurlardı. Hiddetlendikleri kişileri zincire vurarak hapsederler, onu açlıktan 

ve susuzluktan öldürülerdi. Bu cezanın adına “sabır” derlerdi. Suçlu gördükleri kişiler ise 

genellikle toplumun geri kalmış kesimlerine mensup insanlar olurdu; ileri gelenlerden suç 

işleyenlere ise ceza verilmezdi.318 Habeş muhacirleri adına Necâşî ile konuşan Ca'fer b. Ebû 

Tâlib'in şu sözleri, Câhiliye kavramının daha o zamanlar kazanmış olduğu muhtevayı ifade 

etmesi ve ayrıca bu kavramın hicretten önce bir terim olarak kullanılmaya başlandığını 

göstermesi bakımından dikkat çekicidir:  

"Ey hükümdar! Biz Câhiliye zihniyetine sahip bir kavimdik; putlara tapar, ölü hayvan 
eti yer, fuhuş yapardık; akrabalık bağlarına riayet etmez, komşularımıza kötülük 
ederdik, güçlü olanlarımız zayıfları ezerdi”.319 

                                                 

318 Seyfullah Kara, “Hz. Muhammed’in Oluşturmayı Hedeflediği Toplumun Bazı Sosyal Temel İlkeleri”, Hz. 
Muhammed ve Evrensel Mesajı Sempozyumu, İslâmi İlimler Dergisi Yay, Çorum 2007, s. 447.  

319 İbn Hişâm, I, 250–251.  



 

 

76

Câhiliye kavramı esas itibariyle Araplar'ın İslâm'dan önceki durumlarını ifade 

etmekle birlikte Hz. Peygamber Câhiliye'ye geçmişte kalan bir dönem olarak bakmamış, 

aksine bunun her fırsatta tekrar ortaya çıkabileceğini göz önünde bulundurmuş ve bu yönde 

uyarılarda bulunmuştur. Resûl-i Ekrem bu kaygısında haklı olduğunu gösteren bazı 

olaylarla da karşılaşmıştır. Nitekim bir savaşta Muhacirler’den biri Ensar’dan birini 

tokatlayınca, Ensar’dan olan öfkelendi, "yetişin Ensar", muhacir de "yetişin muhacirler" 

diye bağırmıştı. Hz Peygamber ise bunu duyunca şöyle buyurmuştu: "Bu Câhiliye çağrıları 

da nereden çıktı?" Durum kendisine iletilince, "Bırakın bu alışkanlıkları, çünkü bunlar 

kokuşmuştur."320 Başka bir sahih hadîs ise şöyledir: "Câhiliye çağrısında bulunan bizden 

değildir."321 

"Câhiliye davası" Câhiliye çağrısı demektir ki bir kimsenin kabile mensuplarından 

yardım istemek için onlara, "Ey filân oğullan, yetişiniz"322 diye bağırmasıdır. Bu çığlığı 

işiten kabile halkı toplanarak çağrıyı yapan kimseye, haklı veya haksız, zalim veya mazlum 

olmasına bakmazlardı.323 Tek hedefleri arkadaşlarına yardım etmekti. İslâmiyet kabile 

taassubuna dayanan bu şekildeki yardımı ve kan davasını kaldırmış, ihtilâftan adalet ve 

hukuk kuralları çerçevesinde halletme yolunu tutmuş, suçun ferdîliği esasını kabul etmiş, 

bundan dolayı Câhiliye davasını sürdürmeyi ve bu şekildeki davete icabet etmeyi de büyük 

günah saymıştır. Nitekim Hz. Peygamber "Câhiliye davasıyla hak iddia eden kimse bizden 

değildir" demiştir.324 ; Ensar ile muhacirler arasında meydana gelen benzer bir tartışma 

üzerine de "Şu Câhiliye adetlerini bırakınız! O ne kötü şeydir!"325 buyurmuştur. 

                                                 

320 İbn Mâce, Fiten 7; Ahmed b. Hanbel, V, 210 
321 Buhârî, Menâkıb 1.  
322 Cevad Ali, IV, 402.  
323 Cevad Ali, IV, 402.  
324 Buhârî, Cenâ’iz 39.  
325 Buhârî, Menâkıb 8.  



 

 

77

İslâmiyet tevhîd inancını getirerek putperestliğe karşı kesin tavır almış, bu inanışın 

eseri olan ve insan şerefine yakışmayan bütün kötü âdetleri ortadan kaldırmış, putlara 

tapmayı yasaklamıştır. Hukukî ve ahlâkî cephesiyle de Câhiliye ruhu ile sonuna kadar 

mücadele etmiş, sefih, gayr-i ahlâkî ve zalimane davranışlara son vermiş, Câhiliye 

zihniyetinin bütün tezahürlerini ortadan kaldırarak yerine hilimden kaynaklanan 

davranışların hâkim olduğu yeni bir hayat düzeni kurmuştur. Veda haccındaki meşhur 

hutbesinde Hz. Peygamber Câhiliye devrinin ridâsını, kan davasını, puta tapma, ölüye ağıt 

yapma neseble övünme, hac hizmetlerinden olan sikâye (su sağlama) ve sidâne (Kabe'nin 

bakımı) dışındaki dinî gelenek ve uygulamalarını yasaklamıştır. 

Bununla birlikte Hz. Peygamber'in Câhiliye devri Arapları'nın kültürel yapısını, 

değerlerini, telakkilerini tamamıyla reddetmediği, İslâm'ın temel hükümlerine aykırı 

olmayan bazı hususları kabul ettiği görülmektedir. Onun bir sahâbîye hitaben söylediği, "Ey 

Sâib! Câhiliye çağında yaptığın faziletli şeylere İslâm devrinde de yapmaya devam et; 

misafiri ağırla; yetime ikram et ve komşuna iyi davran!"326 mealindeki sözleri buna bir 

örnektir. "İnsanlar madenler gibidir. Câhiliye devrinde değerli olanları İslâm devrinde de 

hayırlıdır"327 hadîsi de aynı anlayışa işaret etmektedir. Örneğin Hz. Ebû Bekir’in iffeti, 

doğruluğu ve dürüstlüğü; Osman b. Maz’un’un mistik tavırlı olduğu ve içki kullanmadığı; 

Ebû Zerr’in ise putperestliği daha önceden terk ettiği belirtilir.328 

Câhiliye dönemi Hz. Muhammed'in peygamber olması, yani vahyin nazil olmaya 

başlamasıyla sona ermiştir. Ancak bu dönemin, Câhiliye zihniyetinin merkezi haline gelen 

Mekke'nin fethiyle (8/630) son bulduğunu ileri sürenler de olmuştur. Asıl ihtilâf ise 

Câhiliye çağının başlangıcını tayin hususunda ortaya çıkmaktadır. Nitekim müfessirler, 

Ahzâb sûresinin 33. âyetindeki "ilk Câhiliye" (el-Câhiliyetü'1-ûlâ) tabirinin delâleti ve 

bununla hangi devrin murad edildiği hususunda farklı görüşler ileri sürmüşler, bazıları 
                                                 

326 Ahmed b. Hanbel, III, 425.  
327 Buhârî, Enbiyâ, 8; Menâkıb l.  
328 Kurt, a.g.e, s. 195.  



 

 

78

Câhiliyeyi ilk (veya eski) ve ikinci (veya diğer) olmak üzere ikiye ayırmışlardır329. İlk 

Câhiliye'nin hangi dönemleri içine aldığı hususunda da farklı görüşler belirtilmiş; Âdem-

Nûh, Âdem-İbrahim, Nûh-İdrîs, Nûh-İbrahim, Dâvûd- Süleyman veya Mûsâ -Îsâ arasında 

geçen devirleri ihtiva ettiği şeklinde değişik zaman dilimleri ileri sürülmüştür. Câhiliye 

çağını ikiye ayıran bu anlayışı benimseyenlere göre ikinci Câhiliye devri ise Hz. Îsâ ile Hz. 

Muhammed arasında geçen dönem330 veya İslâmiyet'in zuhurundan az önceki, yani V. 

yüzyıldan Hz. Peygamber'in İslâm dinini tebliğe başlamasına kadar süren zaman 

dilimidir.331 Bu dönemde yaşayan ve Hanîfler diye anılan tevhîd ehline de bunları müşrik 

Câhiliye halkından ayırmak için "fetret ehli" denilmiştir.332 

Bu taksimi benimsemeyen bazı âlimler ise ilk Câhiliye'nin ayrı bir devir olmadığını, 

İslâm dininden önceki bütün devirleri içine aldığını ileri sürmüşlerdir. Bu arada ilk Câhiliye 

ile İslâm'dan önceki devirleri, ikinci veya diğer Câhiliye ile de İslâmî devirdeki Câhiliye 

tezahürlerini anlamak gerektiğini savunanlar da olmuştur. Bunlara göre mutlak Câhiliye, 

bi'set-i nebeviden hemen önceki Araplar'ın putperestlik dönemidir; bununla birlikte İslâmî 

dönemde de aynı zihniyete sahip olanlara bu sıfat verilir. Nitekim Hz. Peygamber, bir 

tartışma sırasında Bilâl-i Habeşî'ye "kara kadının oğlu" diye hakaret eden Ebû Zer el-

Gıfâriye, "Onu annesinin renginden dolayı mı ayıplıyorsun? Demek ki sen kendisinde hâlâ 

Câhiliye ahlâkı kalmış bir kimsesin" buyurmuştur.333 Buna göre Câhiliye, bir çağın adı 

                                                 

329 Ebû Abdullah Fahreddin Muhammed b. Ömer Fahreddin er-Râzî et-Tefsirü'l-Kebir = Mefatihü’l-Gayb, 
Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrût 1990, XXV-XXVI, 181.  

330 Ebü'l-Kâsım Cârullah Mahmûd b. Ömer b. Muhammed ez-Zemahşerî, el-Keşşaf an Hakaiki't-Tenzil ve 
Uyunü'l-Ekavil fî Vücuhi't-Tevil (nşr. Adil Ahmed Abdülmevcud-v.dğr.), Mektebetü’l-Ubeykan, Riyâd, 
1998, V, 66–67.  

331 Ebû Cafer İbn Cerir Muhammed b. Cerir b. Yezid Taberi, Tefsirü’t-Taberi = Câmiü’l-Beyân an Te’vili 
Ayi’l-Kur’ân (nşr. Abdullah b. Abdülmuhsin et-Türki), Dâru Alemi’l-Kütüb, Riyâd 2003. XIX, 98–99. 
Ebû Ali Eminüddin Fazl b. Hasan b. Fazl Tabersi, Mecmaü'l-Beyân fî Tefsiri'l-Kur'ân, Dârü'l-Ma'rife, 
Beyrût 1986, VII-VIII, 557.  

332 Fayda, “Cahilyye”, DİA, VII, 21.  
333 Buhârî, Îmân 22.  



 

 

79

olmanın yanı sıra belli bir ahlâk ve zihniyet tarzının ifadesi olup her çağda varlığını 

hissettirebilir. Orjinal mânada Câhiliye'nin "İslâm'dan önceki dönem" diye tercüme 

edilemeyeceğini, zira onun daha çok bugünü gösterdiğini belirten Izutsu, bu terimin pozitif 

olarak İslâmî olana aykırılık ifade ettiğini; Hz. Peygamber ve ashâbının da Câhiliye'yi artık 

geçmişte kalan bir devir addetmediklerini; yeni İslâmî akım tarafından uzaklaştırılmış, 

ancak müminlerin kafalarında bile gizliden gizliye varlığını sürdürebilen, hortlamaya hazır 

dinamik bir şey olarak anladıklarını; Hz. Peygamber'e göre de bu durumun yeni dine 

yönelik bir tehlike olduğunu belirtir.334 Câhiliyenin müşrik Araplar'la birlikte ortadan 

kalkmadığını gösteren hadîslerin birinde Hz. Peygamber şöyle buyurmuştur:  

"Ümmetimin içinde Câhiliye döneminden kalma, tamamen terk edemeyecekleri dört 
âdet vardır: Asâletleriyle övünmek, başkalarının soyuna dil uzatmak, yıldızları vesile 
edinerek yağmur beklemek, ölünün arkasından yüksek sesle ağlamak".335 

Bazı ilim ve fikir adamları da Câhiliye devrini yalnızca Araplar'ın putperestliğine, 

kan davalarına ve diğer ahlâkî bozukluklarına inhisar ettirmenin, Câhiliye tezahürlerini 

Câhiliye'nin kendisi diye kabul etmenin yanlış olduğunu belirtmişlerdir. Buna göre 

insanların nefsânî ve keyfî arzularına köle oldukları, ilâhî kitaba tâbi olmayı reddettikleri, 

zulüm, sömürü ve ırkçılık gibi yaygın kötülüklerle beslenip ayakta duran sistem ve 

rejimlerin hâkim olduğu her zaman ve mekânda Câhiliye varlığını sürdürmektedir.336 

VIII. KABİLE 

Arapçada “önüne almak, karşısına almak” anlamındaki “kabl” kökünden gelen 

kabile, kafatasını oluşturan ve karşılıklı duran dört kemikten her birinin adıdır. İnsan 

topluluklarını meydana getiren alt kümeleri insan vücudunun bazı organlarına benzeterek 

adlandırma anlayışından hareketle, aynı atadan gelen ve bir birlerine kan bağıyla bağlı 

                                                 

334 İzutsu, Kur’ân’da Allah ve İnsan, s. 190.  
335 Müslim, Cenâ'iz 29, Ahmed b. Hanbel, VIII, 449, 451.  
336 Fayda, “Câhiliye”, DİA, VII, 19.  



 

 

80

bulunan büyük insan topluluğuna bu isim verilmiştir.337 Câhiliye toplumunda kabile en 

büyük birlik olup bu topluluktan bir ağacın dalları mesabesinde olan küçük alt boylar neşet 

etmiştir.338 Rağib el-İsfahani kabileyi bir araya gelmiş ve birbirlerini kabul etmiş insan 

topluluğu olarak tarif etmektedir.339 Kabile birkaç aşiretin bir araya gelmesinden meydana 

gelen en çok iki üç bin kişiden oluşan bir topluluktur. Kabile akrabalık ve görev bilinciyle 

birbirine bağlanan üyelerini, siyasal özerklik duygusu ve kabile ekseninde gerçekleşen 

toplumsal uyuma sahip bireyler olarak yetiştiren sosyal bir yapı olarak da tanımlana bilir.340 

Sosyal yapının muhtelif alt kümeleri cizm/cezm, cumhur, şab, kabile, imare/amare, batn, 

fahiz, aşire, fasile, raht şeklinde sıralanır. Bu grupların büyüklükleri, sıralamaları ve 

örnekleri konusunda farklı görüşler bulunmakla birlikte kabilenin şabdan küçük, aşireden 

büyük olduğu anlaşılmaktadır.341 Kabile mensupları eski bir atanın evlatları olduklarını ve 

kardeş sayıldıklarını söylerlerse de burada bahis konusu olan gerçek bir akrabalık bağı 

olduğu gibi, aynı zamanda soylarını belirtmek için kullanılan bir ifade tarzıdır. Kabileden 

çıkmak, intihara benzer. Kabilesinden çıkan veya ona meydan okuyan bir kişinin, tek 

başına yaşaması mümkün değildir, hatta ittifak (hılf) veya (vela) yoluyla başka bir kabileye 

mensup olması zorunludur.342 Kabile mensupları bu durumu iyi bildiklerinden kurallara 

uymağa azami gayret ederlerdi. Kabileler arası ittifaklar dışında her kabile kendi başına 

hareket eder ve bağımsız bir zümre teşkil ederdi. Her kabilenin bir nesebi vardır.343  

                                                 

337 Şehabeddin Ahmed b. Abdülvehhab b. Muhammed Nüveyri, Nihayetü'l-Ereb fî Fünuni'l-Edeb, Vizaretü's-
Sekâfe ve'l-İrşad, KâhireII, 284–286, Feyyumi, el-Misbahü'l-Münir, s. 186; Cevad Ali, IV, 313.  

338 Cevad Ali, I, 511.Hüseyin el-Hâc Hasan, Hadaretü'l-Arab fî Asri'l-Câhiliye, Müessesetü'l-Câmiiyye, 
Beyrût 1989, s. 67–69.  

339 İsfahani, Müfredat, s. 654.  
340 Gordon Marshall, Sosyoloji Sözlüğü (trc. Osman Bakınay-Derya Kömürcü), Bilim ve Sanat Yay, Ankara 

1999, s. 372.  
341 Casim Avcı-Recep Şentürk, “Kabile”, DİA, XXIV, 30. 
342 Câbirî, İslâm’da Siyasal Akıl, s. 189. 
343 Butrus b. Bulus Büstani, Mevsuatü'l-Hadareti'l-Arabiyye, Dâru Kelimat Li'n-Neşr, 1995, I, 20. 



 

 

81

Bedevîlerin tipik sosyal yapısı, baba tarafından gelen aile bireylerinin oluşturduğu 

kabiledir. Aslında büyük bir aile olan kabile, tüm akrabaların bir araya gelmesiyle hayat 

bulur. Gerçek bir kan ve soy birliğine dayanır. Kabile üyeleri, sahip oldukları haklar ve 

üstlendikleri görevler bakımından tamamen eşittirler. Birbirlerini kardeş sayarlar. Hiçbir 

yazılı yasanın koruyuculuğu altına girmeyen bu insanlar, toplumsal ve hukuksal açıdan 

güçlü bir dayanışma içinde olup babalarından aldıkları eski geleneklerine, göreneklerine 

son derece bağlıdırlar. Kur’ân-ı Kerîm bu gerçeğe maide suresinde dile getirmektedir: 

“Onlara, "Allah'ın indirdiğine ve Resûl'e gelin" denildiği vakit, "Babalarımızı üzerinde 

bulduğumuz (yol) bize yeter" derler. Ataları hiçbir şey bilmiyor ve doğru yol üzerinde 

bulunmuyor iseler de mi?”344 Konuyla ilgili diğer bir ayette ise şöyle denilmektedir “Senden 

önce de hangi memlekete uyarıcı göndermişsek mutlaka oranın varlıklıları: Babalarımızı 

bir din üzerinde bulduk, biz de onların izlerine uyarız, derlerdi.” Lebid b. Rebîa bu 

bağlılığı şiirinde şöyle dile getirmektedir.  

“Babaları tarafından kendilerine erdem yolları açılmış bir topluluğa mensupturlar. 
Zaten her topluluğun bir geleneği bir imamı vardır.”345  

Amr b. Külsüm ise muallakasında şereflerine miras oldukları tüm babalarıyla 

övünmektedir.  

“Bize onur kalelerini zorla ele geçirmeyi mubah kılan Seyf oğlu ‘Alkamen’nin şerefine 
varis olduk. Mühelhilin ve ondan daha iyi olan Zuheyrin varisiyem; bu ne güzel bir 
mirastır! Attab ile Kulsumun da varisiyem; biz bunlar sayesinde bütün soylu 
kimselerin miraslarına konduk. Sana hakkında söz edilen Zulburenin de varisiyim; 
hem onun sayesinde korunuruz, hem de sığınanları koruruz.” 346  

Babalarından aldıkları mirası ise Lebid şu şekilde tasvir eder:  

                                                 

344 Mâide, 5/104.  
345 Ebû Zekeriyyâ el-Hatîb Yahyâ b. Ali b. Muhammed Tebrîzî., Şerhü'l-Muallakati'l-Aşri'l-Müzehhebat, 

(haz. Ömer Faruk Tabba), Dârü'l-Erkam Beyrût ts. s. 151; Lebid b. Rebia, Şerhu Divân; s. 320.  
346 Tebrîzî, a.g.e, 233; Amr b. Külsum, Divân, s. 80–81.  



 

 

82

“Onlar bizim için yüksek şan ve şeref evi tesis etmiş, bizim yaşlılarımız da 
gençlerimizde bu şeref evine yükselmiştir.347 

 Kabileyi oluşturan fertler de, sosyal açıdan aynı seviyede değildi ve kabiledeki 

fertler hürler, mevali, esirler olmak üzere başlıca üç tabakaya ayrılırdı. Hürler kabile veya 

aileler topluluğunun kan bağı ile bir birine bağlı fertler olup kabilenin savaş, barış vb. gibi 

her hususunda söz sahibi idiler. Kabile bu fertlere bazı ayrıcalıklar sunardı. Hürler 

kabilenin şeref ve saygınlığından sorumlu olurdu. Ancak kabile, hürlerin kabilenin şeref ve 

saygınlığına örf ve adetlerine zarar verecek bir davranışlarına izin vermez, bu tür davranışta 

bulunanları kabileden çıkarırdı. Kabileden çıkarılanlar ise kabileye mensubiyetten 

azledilmiş sayılırlar, bu tür kimseler de ya başka bir kabileye sığınır yahut çölde kılıç 

gücüne dayanarak tek başına yaşar, geçimini sağlamak için de çeşitli maceralara dalar veya 

çapulcu ve yağmacılardan biri olurdu. Bu durumu Tarafe b. Abd şiirinde şöyle tasvir eder: 

Uyuzluğundan dolayı vücuduna katran sürülerek ayrı bırakılan deve gibi tek bırakılıp 

dışlandım.348 

Kabiledeki Mevâlî sınıfını kendi kabilesinden çıkarılarak başka kabilelere sığınanlar 

ile bu kabilede esir veya köle iken azad edilenler oluşturmaktaydı. Mevali sınıfını teşkil 

edenler hürlerle aynı haklara sahip olmakla beraber hür bir kız veya kadınla 

evlenemezlerdi. Mevâlînin diyeti hürün diyetinin yarısı olup kısaslarda da hürlerin 

cezasının yarısı ile cezalandırılırdı.349 

Esirler sınıfını ise ya savaşlarda esir alınan, ya pazarlarda satın alınan veya 

Habeşistan ve Sudan’dan getirilen beyaz ve siyah köleler, cariyeler sınıfı oluşturmaktaydı. 

Hiçbir hakka sahip olmayan köleler kabilede hürlerin yapmak istemedikleri işlerde 

çalıştırılırlar, cariyeler ise, yine köleler gibi pazarlarda alınır satılır, bir meta gibi hediye 

edilir, bir miras olarak intikal eder, sahibi köle veya cariye üzerinde her türlü tasarrufa 

                                                 

347 Lebid b. Rebia, Şerhu Divân, s. 321.  
348 Tebrîzî, Şerhü'l-Muallakati'l-Aşri'l-Müzehhebat, s. 79.  
349 Apak, a.g.e, s. 13.  



 

 

83

olurdu.350 Efendisine karşı çok önemli bir hizmette bulunan köle veya cariye azad 

edilebildiği gibi, onlara işledikleri suçlar karşısında, hürlere tatbik edilen cezan yarısı tatbik 

edilirdi. Ancak bu çocuklar arasında köle veya cariye olarak kabul edilir, ancak bu çocuklar 

arasında zeki ve üstün kabiliyetli olanlarını, babaları, isterlerse kendi neseplerine katıp evlat 

ilan edebilirlerdi. Arap baba ile beyaz cariyeden olan çocuklara “hecin”,351 yine Arap baba 

ile siyah cariyeden olma çocuklara da “ğurabul’-arab” denirdi ve meşhur bedevî şairi 

Antara b. Şedad (ö.m.614) bu gruptan idi. Nesepten olmayanların kabileye alınması 

“istihlak”352 yoluyla gerçekleşirdi. Kardeşlik (muahaat) hılf yoluyla giren yabancılar da 

bulunuyordu. Aileye katılan adam hür ise “dai” adı verilirdi. Köle veya esir ise ilhak eden 

adamın mevlası olurdu. Bedevîler daini öz evladı kimi düşünür, onu mirasına ortak eder ve 

varisçileri arasında yer alırdı.353  

Kabilenin ideolojisi, doğal olarak cebriyeci bir ideolojidir. Câbirîye göre kabilede 

işler, acımasız bir cebriyeye boyun eğer. Kabileyi ortaya çıkaran şey, bireylerin onda 

erimesidir. Zira onlar kendi iradelerini değil kabilenin iradelerini dile getirirler. Dolaysıyla, 

sorumluluğu bireyler olarak yüklenmezler, kabile onlar adına yüklenir. “Kabile”deki 

bireylerin, eylemlerinde “kabile” muhayyilesi adına yola çıkışı gibi basit bir sebeple, bir 

birey olarak yaptığından sorumlu olması düşünülemez. Savaşa çıkar veya öç alma işini 

                                                 

350 Şemseddin Günaltay, İslâm Öncesi Araplar ve Dinleri (sad. M.Mahfuz Söylemez-Mustafa Hizmetli), 
Ankara Okulu Yay, Ankara 1997, s. 115.  

351 Cevad Ali, IV, 390; Hasan, a.g.e, s. 136.  
352 “İstihlak” bir adamı nesebine almak demektir. Müstelhik müstelhakı öz koruması ve himayesi altına 

alır. Bu adamın açık bir nesebe mensup olabildiği gibi, esir ve ya köle de ola bilirdi. Genelde bu 
şekilde fahişe cariyelerin oğulları istihlak yoluyla kabileye alınırdı. Câhiliye zamanında fahişe 
cariyeleri efendileri ayıplıyorlardı. Bazen bu cariyelerden birinin çocuğu olduğu zaman, cariyenin 
efendisiyle onunla zina eden arasında çocuğun kime ait olduğu konusunda ihtilaf çıkıyordu. İstihlak 
olunan şahsa “daiyye” de deniyordu. Babası ve ya babaları bilinmeyen kimseye “muhadram” 
deniyordu. Bazıları “muhadram”ın siyah babasının beyaz olduğu kimse için söylendiği 
görüşündedirler. Ve ya esirelerin doğurduğuna deniliyordu ki, bu da onu ayıplama anlamına geliyordu. 
Yene bu tip insanlara nesebi karışık anlamına gelen “Halit de deniliyordu. 

353Cevad Ali, IV, 358; Günaltay, a.g.e, s. 107.  



 

 

84

yaparsa, bunu kendisi için değil, “kabile” için yapar. Onun başarısızlığı, kabilenin 

başarısızlığı anlamına gelir. Bir bütün olarak kabilenin başarısızlığı ise, sembollerinin 

düşmesi, muhayyilesinin yok edilmesi ve dünyasının yıkılması demektir. Kabiledeki birey, 

tek kendisi olsa bile, yalnız başına hareket etmez, daima “kabile” adına ve onun 

himayesinde hareket eder. Elde ettiği kazançlar, kabilenin kazançlarıdır. Bunun için, 

övündüğünde onunla övünür, alçakgönüllü olduğunda bunu onun adına yapar. 354 Taha 

Akyol bunu “etno-santrizm”le açıklar. Etno-santrizm, kişinin mensup olduğu etnik-grubun, 

eleştirilemez ve yargılanamaz bir şekilde üstünlüğünü savunmaktır. Kabile kültüründe onun 

mensupları kabilenin eleştirilmesine, yargılanmasına asla tahammül edemez. Bunun temel 

saiki bedevînin kabileye olan mutlak bağlılığıdır.355  

Belli bir kabileye ait olmak, bireyin kendi kimliği, onun kendi aidiyet grubuna 

yarattığı saygınlığa ve bu grubun diğer gruplar karşısındaki konumuna bağlıydı. Aidiyet 

grubu olan kabile ile dış grup arasında görülen kuvvetli farklılaşma, kendi olumlu kimliğini 

dayatmaya yönelik bir mücadelenin ürünüydü. Kabileyle özdeşleşmek, bireyde güvenlik ve 

gurur duygusu yaratıyordu. Kabilenin başka bir kabile karşısında üstünlüğünü açıklaması, 

kabileler arası düşmanlığa yol açıyordu. Kollektiv “biz” başkalarını karşısına dikilerek 

kendi varlığını ortaya koyar. Dışarının bir tehdit oluşturduğu duygusuna kapılması yalnızca 

grubun iç bağlılığını pekiştirmekle kalmaz, aynı zamanda başkalarına saldırarak ya da 

rekabet ortamlarını arayarak bu bağlılığın doğrudan faili olur.356 

Arap kabile ve batınlarından birçoğunun ismi hayvanî, bir kısmının nebâtî ve pek 

azının da hayvan ve nebattan ayrı şeylerdir. Kabile isimlerini tetkik ettiğimiz zaman 

bunların aslan, kaplan, köpek, köpek balığı, keler, çakal, sırtlan yavrusu, tilki, yılan, âta 

tavşanı, müshil otu, Ebû Cehil karpuzu, çakıl taşı, keskin sirke... Manalarını ifade ettiği 

                                                 

354 Câbirî, İslâm’da Siyasal Akıl, s. 511.  
355 Taha Akyol, Haricilik ve Şia, Kubbealtı Neşriyat, İstanbul 1988, s. 129.  
356 Dominique Schnapper Sosyoloji Düşüncesinin Özünde Öteki ile İlişki (trc. Ayşegül Sönmezay), İstanbul 

Bilgi Üniversitesi, İstanbul 2005, s. 151–152.  



 

 

85

görülmektedir. Demek ki bunlardan Benî Esed Kabilesi’nin totemi arslan, Benî Nemr 

Kabilesi’nin kaplan, Benî Kelb Kabilesi’nin köpek balığı ve Benî Dıbbâ Kabilesi’nin dişi 

keler, Benî Dail Kabilesi’nin çakal, Benî Behdel Kabilesi’nin sırtlan eniği, Benî Sa’lebe 

Kabilesi’nin kancık tilki, Benî Vebre Kabilesi’ni âta tavşanı, Benî Sasaa Kabilesi’nin 

müshil otu, Beni Hanzala Kabilesi’nin Ebû Cehil Karpuzu, Benî Fehr Kabilesi’nin küçük 

bir taş, Benî Sakîf Kabilesi’nin de keskin sirkedir.”357  

                                                 

357 Halime Özdemir, Kurân-ı Kerîm’e Göre Câhiliye Çağı İnsanı (yüksek lisans tezi, 2006), MÜSBE, s. 
26.  



 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

BEDEVÎLERİN VASIFLARI, İNANÇLARI, YÖNETİM 

ŞEKİLLERİ, SOSYAL, İKTİSADÎ ve KÜLTÜREL 

HAYATLARI 

 

 



 

 

87

I. BEDEVÎLERİN VASIFLARI 

Kabile baskısı, mensubunun davranışlarını denetleyen, söz ve hareketlerini kontrol 

eden yegâne kuvvet, onu öven ya da yeren, gerektiğinde ise acımasızca suçlayan tek temel 

güçtür. Çöl yurdunun kuraklığı, monotonluğu ve devamlılığı, bedevînin fiziki ve mantıki 

yapısına tam manasıyla aksetmiştir. Anatomi açıdan o bir sinir ve kas bohçasıdır.1 

Şehirlerden ve birbirlerinden uzak bölgelerde yaşadıkları için göçebe insanlar kaba ve sert 

tabiatlı olurlar. Ancak kabilenin dar çevresinde herkesin birbirini tanıması (sosyal kontrol) 

ne yaptığını görmesi sebebiyle şehirlilere göre ahlâk bakımından bozulmaya daha az 

müsaittirler. Bu nedenle kabile baskısı, bedevîleri birbirlerini kontrol altında tutmaya 

zorlar. İbn Haldûn’a göre bedevîler ihtiyaçlarının, buna bağlı olarak da ihtiraslarının azlığı 

sebebiyle hayra, iyiliğe, fazilet ve güzel ahlâka şehirlilerden daha yatkındır. Bolluğa ve 

rahata alışmadıkları için son derece de kanaatkâr olurlar. Kabilenin şerefini kendi 

menfaatlerinin üstünde tutarlar; kabile sakinlerine karşı egoist davranmayıp onlar için 

icabında hayatlarını feda etmesini bilirler. Bundan dolayı metanet, cesaret ve şecaat gibi 

vasıflar onların en bariz hususiyetleridir. Hayatın zorluklarına karşı dayanıklıdırlar. Zira 

onlar tabiata yakın oldukları, tabiattaki basitlik, temizlik, sadelik ve sükûnet onların 

psikolojisine aksettiği için şehirlilere nispetle daha saf ve samimidirler.2 

A. Bedevîlerin Olumlu Vasıfları 

Uzun zamanlar saraylarda vezirlik yapmış İbn Haldûn şehirlilerin ikiyüzlü, kurnaz, 

cimri, menfaatına düşkün olduklarını söylerken, bunun aksine bedevî kabilelerin ahlaki 

vasıflarından övgüyle eder; İbn Haldûn’a göre bedevî cemiyetlerin fertleri cesur, yiğit, 

dayanaklı ve gözüpek, mert ve iyi ahlaklıdır. Sevgi ve saygı gibi fıtri hislere sıkı bir şekilde 

bağlıdır. Tesanüde, teavüne, bütünleşmeye ve müşavereye son derece önem verirler, örf, 

adet, anene, teamül ve itiyatları bu istikamette teşekkül etmiştir. Demokrattır, zülüm ve 

                                                 

1 Hitti, İslâm Tarihi, I, 47.  
2 İbn Haldûn, Mukaddime, I, 420- 421. 



 

 

88

haksızlığa karşı müşterek bir tavır almak, vazgeçmedikleri bir esastır. Mazluma sahib çıkar, 

mağduru himayelerine alır, muhtaca yardım elini uzatır, fakir yoksul ve sakatlara alaka 

gösterirler. Taha Hüseyin İbn Haldun’un zihniyetinin bedevîliğe daha yatkın olduğu için 

böyle soylediğini düşünmektedir.3 Genel olarak baktığımız zaman bedevîlerin 

hürriyetlerine düşkünlük, cömertlik ve misafirperverlik, şecaat ve atılganlık, sahip çıkma ve 

koruma, vefa, sahavet, güzel şiir söyleme, belağat gibi olumlu vasıfları vardır.4 Onlar bu 

vasıflarıyla sürekli övüne gelmişlerdir. Tabi bu erdemlerin ortaya çıkmasında çoğrafi 

şartların önemi kadar, kabile baskısınında rolünün büyük olduğu aşikârdır. Burada bu 

ahlakî normlar üzerinde durmak istiyoruz.  

1. Hürriyete Düşkünlük 

Arapça hürriyet; “harr” kökünden gelir. Harr ve hararet, soğukluğun zıddıdır. Güneş 

sıcağından karardığı düşünülen siyah taşlı araziye de “hare” denir. Hürriyet ise kumlu 

yumşak topraktır. Yüzün görünen ve açık kısmı da hürriyet adlanır. Harur ise; sıcak 

ruzgardır.5 Sahrada devamlı göçebe hayatı süren kabile, hürriyete alışmış, onu hayatının 

ayrılmaz bir parçası saymıştır. Bedevî doğuştan demokrattır.6 Bedevîler, özgürlüklerini 

engellediği için kurallara boğun eğmez, hürriyetlerini kısıtlayan her türlü yaşamdan uzak 

dururlardı. Bağımsızlık çöl ehlinin tabiatı olmuş ve şiirlerinde, sözlerinde kendisini 

göstermiştir.7 

Bedevîlerin hürriyet anlayışını Lebid b. Rebîa (ö. 41/661) bir şiirinde şöyle tasvir 

etmektedir: “Hür bir insanı, kendisi kadar kimse tenkit edemez”.8 Bedevî, kabile gururunu, 
                                                 

3 Taha Hüseyin, Felsefe İbn Haldûn el-İctimaiyye, Matbaatü’l-İ’timat, Kâhire 1973, s. 93.  
4 Hüseyin Halef Şeyh Haz'al, Tarihü'l-Cezireti'l-Arabiyye fi Asri'ş-Şeyh Muhammed Abdülvehhab, Daru ve 

Mektebetü'l-Hilal, Beyrût 1968, s. 16.  
5 Firuzabadi, Kamus. 478, Ali Osman Ateş, İslâm’a göre Câhiliye ve Ehl-i Kitab Örf ve Adetleri, Beyan Yay, 

İstanbul 1996.s. 133.  
6 Hitti, Siyasal ve Kültürel İslâm Tarihi, s. 52.  
7 Haz’al, a.g.e, s, 21.  

8 Furat, a.g.e, s. 80.  



 

 

89

şerefini ve özgürlüğünü zedeleyecek her şeye karşı koyar, buna güç yetiremezse başka bir 

yere göç ederdi. 

Bedevîler başıboşluğa alışmış, kendilerini bağlayan her türlü sistemden kurtulmayı 

kahramanlık saymışlardır. Nitekim Medîne’ye gelip Müslüman olan bazı bedevîler, sisteme 

ayak uyduramamış, Hz. Peygamber’den yeniden sahraya dönmek için izin istemişlerdir. 

İzin verilmeyince de çekip gitmişlerdir.9 Bedevî, şehirde olduğu zaman kendisini 

hapishanede hiss eder. Şehir kurallarına uymak ona zor gelir.10 Bedevîler, hürriyetlerine 

engel olduğunu düşündükleri her şeyi zülüm kabul etmekte ve bunları ortadan kaldırmak 

için olanca güçleriyle mücadele etmekteydiler.11 Onlar hiç kimsenin kendilerinin amirleri 

olmasını istemezlerdi. Kendilerine hiçbir kabilenin hükmetmesini kabullenmezlerdi. Bedevî 

kabilelerin bu ruh halini Antere şöyle dile getirmektedir.  

“Benim susuzluğumu zillet şerabıyla gidermeyin. Benim susuzluğumu izzet, onur, 
bade’siyle giderin. ” Zilletle ab-ı hâyat cehennem gibidir. Şeref ile cehennem ise en 
güzel evdir”.12  

Bedevîler ancak, zorunlu olarak kendi kabilesinin şeyhine13 saygı duyarlardı, zira o 

bağımsızlığın simgesiydi. Buna rağmen, onlar şeyhlerine bir yere kadar itaat ederlerdi. 

Şayet şeyh onların hakkına tecavüz eder, zorbalığa başvurursa, , kendilerini savunur, inadla 

karşı koyarlardı.14 Ancak bedevî özgürlüğü insan haklarından veya herhangi bir prensipten 

meydana gelmemiştir. Bu, açıkta, doğada yaşamaktan oluşmuş bir özgürlük olup 

kazanılmış bir hak değil, fakat herkes için geçerli özel bir mülkiyettir. Bedevînin aynı tip 

hayatı görmesi, kapalı bir toplumda kabile hayatı yaşaması, coğrafi olarak sadece kurak 

                                                 

9 Buhârî, Ahkâm 50.  
10 Cevad Ali, IV, 408. 
11 Cafer Acar, Câhiliyede ve Risalet Döneminde Savaş (doktora tezi, 2007), AÜSBE, s. 37. 
12 Antere, Divân, s. 135, Izutsu, Kurân’da Allah ve İnsan, s. 110.  
13 Şeyh kabile tarafından seçilen reise denilir.  
14 Cebbur Cebrail Süleyman, el-Bedvu ve’l-Bazıye : Suverun min Hayati’l-Bedv fî Bazıyeti’ş-Şam, Dârü'l-İlm 

li'l-Melayin, Beyrût 1988, s. 248. 



 

 

90

iklim etkisi altında kalması farklılıkları kabullenecek insan yapısından onu uzaklaştırmış 

ufuk darlığına sebeb olmuştur. Radikalliğini ön plana çıkarmıştır. Haricîliğin ve 

vehhâbîliğin ortaya çıkmasında bu sebeplerin büyük etkisi olmuştur.15 Genellikle bu durum 

yalın hayat, ufuk darlığı, kültür kıtlığı ve nasların zahirine bağlanma gibi sebeplerle izah 

edilmektedir.16 

2. Cömertlik ve Misafirperverlik  

Konukseverlik hususunda bedevîler çok hassastır Câhiliye devrinde birinin çok cö-

mert ve misafirperver olduğunu anlatmak için "kuşları doyuran", "esen yeli besleyen", 

"yolcunun azığı", "köpeği korkak olan" gibi mecazî ifadeler kullanılırdı. Ancak bu 

dönemde cömertçe davranışların temel âmili, ahlâkî ve insanî duygulardan ziyade kişinin 

veya kabilenin şan ve şöhretini yayma tutkusu şeref anlayışıydı. Esasen asalet, cesaret ve 

sehâvet Câhiliye hayatının en ciddi zaaflarından olan şeref duygusunun (tefâhürun) başlıca 

konularıydı.  

Arap tarih ve edebiyatı destanlaştırılmış konukseverlik öyküleriyle doludur. Bir 

bedevî için konukseverlik payesine ulaşmağın, çok büyük önemi vardı. Bu özelliğinin 

kulaktan kulağa yayılması için bedevî, her geçen gün konuklarını daha iyi ağırlama gayreti 

içine girer. Ve onlar şöyle diyorlardı: “Cömertlik birçok hatayı örter”.17 Çöl şartlarının 

zorluğu düşünüldüğü zaman, suyun az, gıda maddelerinin kıt, meskenlerin birbirinden uzak 

olması, bedevîleri zor durumda bırakıyordu. Bir bedevînin, çadırlardan uzak kalıp su ve 

yiyecek bulamadığı durumlarda hayatı tehlikeye giriyordu. Bu durumda en azından 

sığınacak bir yer bulması gerekiyordu. Yaşamın bu zor şartları cömertlik erdemini sahrada 

gıpta edilecek şeref duygusu haline getirdi. Bedevîler cömertlik ve misafirperverlikle şeref 

buluyorlardı. Bunun için onlar misafir ağırlamakta büyük şöhret kazandılar. Esasen asalet, 
                                                 

15 Ethem Ruhi Fığlalı, “Hariciler”, DİA, XVI, 169.  
16 Azmi M. S. es-Salihi, Mustafa Öz, “Hariciler”, DİA, XVI, 176.  
17 Ebû Abdullah Muhammed b. İdris b. Abbâs Şafii, Divânü'ş-Şafii (der. Muhammed Afif Zi’bi), Dârü'l-Cil, 

Beyrût 1974/1392. s. 16.  



 

 

91

cesaret ve sehâvet Câhiliye hayatının en ciddi zaaflarından olan şeref anlayışının (tefâhür) 

başlıca konularıydı. Bedevîler geceleyin yolculuk yapanların görüp gelmesi için ateş 

yakıyorlardı. Çadırların önündeki büyük bir kül yığını, bedevînin yüksek bir fazilete sahip 

olduğunun işaretiydi; çünkü bu, onun birçok konuk ağırladığı anlamına gelirdi. 18 

Bedevîlerin cömertlikleri nesiller boyunca anlatılagelmiştir. Cömertliğiyle ün salmış Hâtem 

et-Ta’î şiirinde şöyle diyor: 

Bana “malını mülkünü bitirdin, yeter artık!” diyorlar. 

Bu doğru ancak onların dediğini yapsaydım efendi olmazdım.19  

Hatırlı misafirler, kabile reisinin evinde konaklar ve orada diledikleri kadar kalırlardı. 

Geçim durumu müsait olan her evin neredeyse bir misafirhanesi vardı. Ne zaman misafir 

gelse ev halkı onun hizmetine koşardı. Eğer ev sahibi yoksa onun görevini ailesinden veya 

akrabasından birisi üstlenirdi. Erkeğin yokluğunda ise bu görevi kadınlar yerine getirirlerdi. 

Ayrıca ev sahibi, başkasının, misafirini davet etmesine izin vermezdi. Zira böyle davranış, 

ev sahibine büyük saygısızlık sayılırdı. Bedevîlerde fakirlik veya zenginlik misafir kabul 

etmek için bir engel teşkil etmezdi. Çünkü onlar, misafir ağırlamayı yerine getirilmesi 

gereken bir görev olarak görüyorlardı. Bazen misafir kabul etme yarışına girişirler, 

kavgalara varan tartışmalar bile yaşarlardı. Bedevîler, misafirlerin hizmetlerini yapmada 

geç kalmaz, onların rahatı için hiçbir şeyi esirgemezlerdi. Hatta düşmanları bile olsa, onu 

korumaya hazırlardı. Bunu yapmazlarsa kınanır, diğer kabileler onları cimrilikle suçlardı.20 

Bedevîlerde bir insanın kınanacağı en büyük ayıp cimrilikti. Nitekim Amr b. Kulsüm “Siz 

bize konuklar konumunda geldiniz, biz de kınamayasınız diye derhal ağırladık.”21 Diyerek 

cömertliğin yapılma en önmeli sebeblerini birinin kabile baskısı, ictimaî kınama olduğunu 

                                                 

18 William Montgomery Watt, Hazreti Muhammed Mekke'de (trc. Azmi Yüksel-M. Rami Ayas), AÜİF, 
Ankara 1986. s. 27.  

19 Furat, a.g.e, s, 58–59.  
20 Haz’al, a.g.e, s. 17–18. 
21 Amr b.Kulsüm, Divân, s. 73. 



 

 

92

belirtmiştir. Kabileler, Ukaz panayırında toplandıkları zaman zenginlerin ve şeref sahibi 

kimselerin adamları çıkar “kimin karnı aç ise doyurulmak, kimin korkusu varsa emin 

kılınmak, kimin yolculuğu olup da binecek hayvanı yoksa binek verilmek üzere filan ve 

filanın yanına gelsin”diye ilan ederlerdi.22  

3. Şecaat ve Atılganlık 

Bedevînin şecaatı darb-ı mesel olmuştur. Muntazam bir hükümetin yokluğu 

zamanında hakları himaye eden tek şey kılıç idi.23 Diğer taraftan onlar yollar üzerindeki 

kervanlara baskınlar düzenliyor, çapulculuk yapıyorlardı. Sahradaki yokluk ve ihtiyaç 

yağma ve çapulculuğu geçim kaynağı haline getirmişti. Özellikle yağmur yağmadığı 

zamanlarda yokluk ve verimsizlik artıyor, hayvanlar telef oluyordu. Bu durumda bedevînin, 

yol kesmekten, diğer kabilelere saldırmaktan başka çıkar yol kalmıyordu.24 Aynı zamanda 

bedevîler, devamlı kendisini tehdit algısı içerisinde hissediyorlardı. Sahrada her zaman 

diğer kabilelerin baskınına maruz kalabilirlerdi. Bunun için geniş çölde yaşayan bedevîler, 

kendilerini ve ailelerini korumak zorundaydılar. Bu da şecaat ve atılganlığı gerektiriyordu. 

Çölde bir kabilenin nüfuz ve egemenliği, refah ve serveti, eli silah tutabilen bireylerinin 

sayısıyla doğru orantılıydı. Hangi kabile daha çok savaşçı çıkarabiliyorsa, ganimet 

mallarını en çok o kabile toplar, çöl halkı üzerinde hâkimiyeti o kurardı. Bu durum toplum 

yapısında kadına oranla erkeğe daha çok rağbet edilmesini gerekli kılmıştı.25 Kız 

çocuklarının aşağılanmasına diri diri toprağa bastırılmasına sebeb olmuştur.26 Erkek çocuk 

doğar-doğmaz cesaret telkinleriyle yetiştiriliyor, ok, yay ve kılıç kullanmaya alıştırılıyordu. 

Sürekli savaşlardaki kahramanlık öyküleri anlatılarak kabile savaş muhayyelesi canlı 

                                                 

22 Mahmud Esad Seydişehrî, İslâm Tarihi -Tarih-i Din-i İslâm (haz. Osman Kazancı, trc. Ahmed Lütfi 
Kazancı), Marifet Yay, İstanbul 1983, s. 137.  

23 Seydişehrî, a.g.e, s. 135. 
24 Süleyman, a.g.e, s. 248. 
25 Günaltay, a.g.e, s. 118.  
26Muhammed Süheyl Takkuş, Tarihü'l-Arab kable'l-İslâm. Daru’n-Nefâis, 2006, s. 186.  



 

 

93

tutulurdu. Bir bedevînin en büyük arzusu çok erkek çocuğuna sahip olmaktı. Ayrıca atılgan 

ve cesur bedevîler akranları arasında büyük bir onura sahip olurlardı. Hatta çocukları ve 

torunları bununla övünürdü.27 

İbn Haldûn, bedevîlerin cemiyetten ayrı kalıp tek başlarına yaşadıkları, vahşi ve 

yabani bir duruma geldikleri, hami ve koruyucudan uzak kaldıkları, müdafaa işini bizzat 

kendileri yaptıkları için hadarilere nispetle daha cesur bir karaktere sahip olduklarını 

söylemekte ve bu durumu yabani hayvanlarla evcil hayvanlar arasındaki farka 

benzetmektedir.28 Cesaret, hamaset, şecaat şairlerin önemle işlediği konulardan biri 

olmuştur. Hamaset şairi Antere b. Şeddâd, kahramanlık ve şecaatini yer-yer şöyle tasvir 

eder: 

“Kahramanların, karşı çıkmaktan ürken ve kimseye teslim olmayan silahlarla 
donanmış kimselere; boğumları sert, güzelce doğrulmuş ve düzeltilmiş mızrağı 
sokmakta iki ellerim onlardan erken davrandı. 

Kova genişliği kadar açtığım yarasından fışkıran kanın sesi, yiyecek arayan aç kurtları 
kendisine çekti”.29  

Bedevî muhayyilesini canlı tutan şairlerin şiirleri kahramanlık öyküleriyle dolup 

taşmaktadır. Özellikle kadınların övgü ve yergileri bedevîye her şeyi yaptırabilmektedir. 

Kadınlar savaş zamanlarında savaşan grubun arkasında mevzi tutarak, şiirler okuyarak 

onlar cesaretlendirerek savaşa daha iyi motive ederlerdi.30 Nitekim bu durumu Amr b. 

Külsüm bunu Muallaka’sında şöyle tasvir etmektedir:  

“Savaşa çıktığımızda, ardımızda düşmanlar tarafından paylaşılmalarından veya 
aşağılanmalarından çekindiğimiz güzel beyaz kadınlar vardı. O kadınlar, kocalarından 
düşman birlikleriyle karşılaştıkları zaman kendilerini tanıtan işaret taşımalarına dair 
söz almışlardı. Kadınlarımız, giderlerken yavaş yavaş yürür ve sarhoş gibi iki 
taraflarına salınırlardı. Onlar soylu atlarımızı yemler ve bize “Eğer bizi düşmandan 
korumazsanız eşlerimiz değilsiniz” derlerdi. Bekr oğlu Cuşemoğullarından, güzelliği 

                                                 

27 Haz’al, a.g.e, s. 19.  
28 İbn Haldûn, Mukaddime, s. 424.  
29 Tebrîzî, Şerhü'l-Muallakati'l-Aşri'l-Müzehhebat, s. 195. 
30 Hasan, a.g.e. s. 135. 



 

 

94

soy ve dinle birleştirmiş kadınlardır onlar. İşte bu kadınları düşmandan ancak, 
kollarının sopa gibi uçtuğunu gördüğün bir vuruş koruyabilir.”31  

Huneyn savaşında Hevazin kabilesi klasik bedevî geleneğine uyarak kadınlarını ve 

mallarını ordunun arkasına yerleştirmişti.32Câhiliyede kadın, aynı zamanda kıymetine 

binaen bir hedeftir. Düşman gruplara zarar vermenin, onları yıpratmanın, manen 

çökertmenin sağlanmasında önemli vasıtalarından biridir. Ayrıca savaşta sebat etmenin 

zorunlu olduğu anlayışının gerekçesidir. Aksi halde hezimet ve arkasından şeref ve 

haysiyet konusu kadınların, düşman eline geçmesi söz konusudur. 33 

Çöldeki söylenti inanılmaz bir çabuklukla yayılırdı. Câhiliye savaşçısı için, harp 

sahasında sırtını düşmana çevirip önlerinden kaçtığı yolunda söylentiler çıkması 

tahammülü imkânsız bir utançtı. Çünkü bunun sadece kendi ismine değil aynı zamanda 

kavminin şerefine de en büyük leke süreceği muhakkaktı. Bundan dolayı korkaklık hor 

görülen, aşağılanan sıfatlardandı. Çünkü korkak, savaşı sevmez, silah kullanmayı 

beceremezdi. Bunun için toplumda korkaklara kadın gözüyle bakılırdı.34 Korkağın ölümü 

başının üstündedir deniliyordu.35 

4. Sahip Çıkma ve Koruma (Civâr Akdi) 

Bedevî kabilelerde bölgeler kabileler tarafından paylaştırıldığı için, belli bir kabilenin 

himayesine girmeden o bölgeden geçilemezdi. Aksi durumda kafile soyulur, kadınlar ve 

çocuklar kaçırılır, köle, cariye yapılırdı. Eman müessesesi olmadan, bir kabilenin koruması 

altına girmeden bir insanın canı, malı, ırzı güvenlik altında olmazdı. Bunun için civar akdi 

Yarımada’da büyük öneme sahipti. Civâr, bir kimsenin birine, ya da bir kabilenin bir başka 

                                                 

31 Amr b. Külsum, Divân, s. 86, 87.  
32 İbn Hâcer, Fethu’l-Bârî, VII, 622, Ali Muhammed Muhammed Sallabi, es-Siretü’n-Nebeviyye: Arzu Vekai’ 

ve Tahlilu Ahdas Dürus ve İber, Dâru İbn Kesir, Beyrût 2004, II, 533.  
33 Cafer Acar, a.g.e, s. 148.  
34 Cevat Ali, IV, 600.  
35 Muhammed Tevfik Ebû Ali. el-Emsâlü'l-Arabiyye ve'l-Asrü'l-Cahili, Dârü'n-Nefâis, Beyrût 1988, s. 153.  



 

 

95

kabileye sığınması şeklinde iki türlü gerçekleşirdi.36 Sığınan kimseye veya kabileye 

“mustecir (sığınma talep eden)” sığınılan şahsa veya kabileye ise “mucir”, “muiz 

(barındıran)” deniliyordu.37 Kabile küçük ve zayıf olduğu zaman onun sığınma talep etmesi 

kaçınılmazdı. Çünkü sahra kanunları zayıfa yaşam hakkı tanımıyordu. Sahrada “dişini 

göster ki herkes senden sakınsın” veya Züheyr b. Ebi Sülmâ’nın dediği gibi “Kim kendi 

havuzunu silahıyla savunmazsa, havuzu yıkılır. İnsanlara zülüm etmeyen zülüme maruz 

kalır”38 kuralları geçerliydi. Zayıf kabileler güçlü kabilelerin himayesine başvurarak, onun 

nesebine iltihak olurlardı. Böylece can, mal ve aile emniyeti elde ederlerdi. İki tarafın, bu 

antlaşmayı topluluk önünde açıklaması lazımdı. Genellikle bu ilanlar bütün Arabistan’ın 

duyması için haç mevsiminde ve panayır zamanı yapılıyordu. 39 Örneğin Dahis ve 

Gabra’daki Cefri Hebae Savaşında Abs kabilesi, Zübyân kabilesini yendikten sonra kendini 

tehlikede hissetmiş ve şark tarafına doğru göçmek zorunda kalmıştı. Bu sırada Benî Hanife, 

Benî Temim, Benî Âmir vb. kabileler, Abs’e civar hakkı tanımıştır. Bir kimse koşarak 

aşiret reisinin çadırına girip eman dilediği zaman, aşiret reisinin o şahsı himaye etmesi 

gerekiyordu. Onu, kendi kabilesinin fertlerine sahip çıkıyormuşçasına sahiplenmeli, ona bir 

baba olmalıydı. Câhiliye hukukunda civar akti büyük öneme sahipti. Mucirin musteciri 

koruması, ona sahip çıkması ve onu müdafaa etmesi zaruriydi. Aksi durumda civar aktini 

yerine getirmemiş, karşı çıkmış sayılıyordu. Bundan dolayı da kabile nezdinde itibarı 

düşerdi. Civar hakkı tanılan kimsenin kanı, malı kabileye haram olur, düşman bile olsa 

mucir tarafından himaye edilir ve korunurdu.40  

                                                 

36 İbn Manzur, IV, 153.  
37 Cevad Ali, IV, 360. 
38 Tebrîzî, Şerhü'l-Muallakati'l-Aşri'l-Müzehhebat, s. 122. 
39 Cevat Ali, IV, 360.  
40 Haz’al, a.g.e, . s. 20. 



 

 

96

Kabirde olanlardan da sığınma talep edilebilirdi. Bu durumda kabir hangi aşirete aitse 

o aşiretin, sığınan kimseyi himaye altına alması, koruması gerekirdi.41 Sığınılan kabilenin 

veya şahsın kuvvetli olması elzemdi. Aksi durumda kendisi gibi sığınmaya muhtaç olandan 

sığınma talep etmenin hiçbir anlamı kalmazdı.42 Câhiliye hukukunda, civar hakkı tanıyan 

kişinin sorumlulukları yanında, bu haktan yararlanan kişinin de sorumlukları vardır. Civar 

hakkı tanınan kimse bu imkânı kendisine sağlayan kişiye karşı saygı duyması ve onun 

maddî ve manevî şahsiyetini zedeleyecek davranışlardan uzak durması gerekiyordu. Aksi 

halde tekrar tard edilme ihtimali ile karşı karşıya kala bilirdi.43 Civar hakkı tanınan kimse, 

kabilenin diğer fertleri ile doğal olarak tamamen aynı konumda olmuyordu. Onun 

itibarsızlık ve gariblik hissi yaşadığını söylemek yanlış olmasa gerektir. Zira bunların diyeti 

normal kabile mensubunun diyetinin yarısıydı. Bununla birlikte antlaşmalı (halif) veya 

civar hakkı tanınan kimse, iltica ettiği kabileye bir yük olmamaktadır. Aksine kabilenin 

gücüne güç katmakta, yükü paylaşmaktadır. Kur’ân-ı Kerîm bu kelimeyi birçok yerde 

kullanarak bu hukuktan anlayanlara kendileri anlayacak dilden mesajlar vermektedir:  

 قُلْ مَن بِيَدِهِ مَلَكُوتُ آُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ يُجِيرُ وَلَا يُجَارُ عَلَيْهِ إِن آُنتُمْ تَعْلَمُونَ 
‘Eğer biliyorsanız (söyleyin), her şeyin melekûtu (mülkiyeti ve yönetimi) kendisinin 
elinde olan, kendisi her şeyi koruyup kollayan, fakat kendisi korunmayan (buna 
muhtaç olmayan) kimdir?’ diye sor.”44  

  وَإِنِّي جَارٌ لَّكُمْ

“Ben de size yardımcıyım."45  

İslâmiyet’in Mekke döneminde Hz. Peygamber ve Ebû Bekr’in de civar aktinden 

yararlandıkları kaynaklarda yer almaktadır.46 Hz. Peygamber civar aktinden yararlanarak 

önce kendi kabilesine sonra da Mut’im b. Adi b. Abdimenaf’a sığınmışdır.47  
                                                 

41 Cevat Ali, IV, 363. 
42 Cevat Ali, IV, 362. 
43 Cevat Ali, IV, 365. 
44 Muminun, 23/88. 
45 Enfal, 8/48. 



 

 

97

5. Vefa 

Kapalı kabile toplumlarında yaşayan bedevîler, sözlü olarak yapılan bir va’din yerine 

getirilmesini hayatlarından daha fazla önemserlerdi?48 Eğer birisi birine söz vermişse onu 

mutlaka yerine getirmesi gerekirdi.49 Çöl imkânları göz önüne alındığında bedevîlerin, her 

zaman ihanet etmeleri mümkündü. Zira onlar, kısastan kurtulmak için çölün derinlerine 

kaçma imkânına da sahiptiler. Onları durduracak veya tutuklayacak bir kuvvet bulunmadığı 

gibi onları ayıplayan bir din de yoktu. Bu durum, bedevîlerde iş hukukunun kaybolmasını 

ve ortamın bozulmasını gerektiriyordu. Buna karşılık olarak bedevîler, sürekli vefâyı 

sevmiş, onu yüceltmiş ve vefâ ehlini övmüşlerdir.50 Şair Züheyr de, vefa ile ilgili olarak sık 

sık alıntısı yapılan beyitte:  

“Kim vefakâr olursa kınanmaz, kim de kalbini, içini rahatlatacak bir iyiliğe yöneltilirse 
tereddüde düşmez”51 demektedir. 

Ancak bu erdemin tahakkuk alanı genellikle kabilenin sınırları içinde idi ve bu dar 

çerçevede, “vefa” nın hükümranlığı mutlak ve yüce idi. 52 Ahde vefa göstermeyenler için 

bir tepeye her kesin görüp bilmesi için bir sancak dikerlerdi. 53 Bu kültürden anlayan 

Araplara Hz. Peygamber şöyle buyurmaktadır:  

“Sözünde durmayana kıyamet günü bir sancak dikilecek, bu filan oğlunun hiyanetidir 
denilecek”54  

                                                                                                                                                     

46 İbn Hişam, II, 22. 
47 Taberî, Tarih, II, 347; İbn Esir, Kamil, I, 92; Watt, Hazreti Muhammed Mekkede, s. 148; Câbiri, İslâm’da 

Siyasal Akıl, s. 168. 
48 Seydişehrî, a.g.e, s. 136. 
49 Cevad Ali, IV, 402. 
50 Haz’al, a.g.e, s. 20–21. 
51 Züheyr b. Rebia b. Riyah el-Müzeni Züheyr b. Ebû Sülma, Divânu Züheyr b. Ebû Sülma, Dâru Sadır, 

Beyrût ts, s. 87. 
52 Toshihiko Izutsu, Kur’ânda Dini ve Ahlaki Kavramlar, s. 126. 
53 Cevad Ali, IV, 404. 
54 Tirmîzî, Siyer 28. 



 

 

98

6. Namus 

Sahrada erkek ve kadınların namuslu ve iffetli olmaları gerekirdi. Erkekler namusunu 

kıskanmalı, kadınlarsa korumalıydı. İffet aynı zamanda şecaat, cömertlik gibi efendilik 

şartlarından biriydi. Namus övünülecek erdemlerden sayılıyordu. İffetli erkekler, 

hanımlarını aldatmamak, komşu kadınlara da yan gözle bakmamakla övünüyorlardı.55 

Bedevînin dünyasında kadın, dışarıya karşı korunması gereken bir şeref, kınanma ve ar 

konusudur. Mesela; çölde oturan kabileler arasında, kız çocuğunun dünyaya gelmesi bir 

musibet sayılırdı. Erkekler, kadınların esir düşüp adlarının lekeleneceği korkusuyla, kız 

çocuklarını diri diri toprağa gömerlerdi.56 Hayatta kalmasını istedikleri kızlarına yünden bir 

cübbe giydirerek deve, koyun güttürürlerdi.57 Ancak namus duygusunun erkeklerden çok 

kadınlara has kılınığı görülmektedir. Nitekim zina eden erkekler kınanmayıp hatta bununla 

övünldüğü halde, kadınlar cezaya mahkûm oluyordu.58 

7. Zekâ 

Bedevîler açık gökyüzü altında, parlak bir güneş ve berrak bir çölde yaşadıkları için 

gökyüzü ve güneş gibi saf, parlak ve berrak bir zihne sahip olmuşlardır.59 Onların, uzun 

şiirleri bir duyuşta aklında tutabilecek kadar hafızası kuvvetli, zeki insanlar olduğu 

görülmektedir. İbn Haldûn bunu şöyle izah etmektedir. Bedevîlerin gıdaları ve yiyecek 

maddeleri süt ve etden ibarettir. Onun için bolluk, genişlik refah bir yana, ihtiyaçlarını 

karşılayacak miktarda, hatta bunun bile altında olacak kadar gıda maddesi temin 

edemiyorlar. Bunun için çölde, çorak yerlerde ve kırlarda yaşayan halkın renkleri daha saf, 

bedenleri daha mükemmel ve daha güzel, ahlakları itidale daha yakın, bilgi elde etme ve bir 

                                                 

55 Hasan, a.g.e, 95–96. 
56 Cevad Ali, V, 88. 
57 Seydişehrî, a.g.e, s. 138. 
58 Cevad Ali, V, 134. 
59 Corci b. Habib Zeydan, İslâm Uygarlıkları Tarihi = Tarihu’t-Temeddünni’l-İslâmi (trc. Nejdet 

Gök.) İletişim Yay, İstanbul 2004. s. 560. 



 

 

99

şeyi idrak etme hususunda zihinleri daha keskindir.60 Hadarîler ise bunun aksine gıda 

maddelerinin çokluğu ve bunların rutubeti bedende bir takım işe yaramaz fazlalıklar ve 

kötü artıklar, şişmanlık, şekil çirkinliği meydana getirir. Bahis konusu rutubetlerden hâsıl 

olan ve beyne çıkan fena buhar, zihnin ve fikrin üzerini örter. Onun için de umumi olarak 

itidalden sapma hali, gaflet dikkatsizlik ve aptallık husule gelir.61  

Bedevîler geceleri çölde yol alırken, yıldızlardan yararlanırlardı. Gökyüzü, onlar için, 

en ufak sokaklarını bile son derece iyi bildikleri bir şehir gibidir. Rüzgârların yönüne ve 

bulutların rengine bakıp yağmur yağıp yağmayacağını rahatlıkla tayin ederler. İz sürme 

yetenekleri çok gelişmiştir. Öyle ki kumlar üzerine bırakılan izlere bakarak oradan geçen 

kişinin hangi kabileden, genç mi ihtiyar mı, erkek mi kadın mı olduğunu söyleyebilirlerdi. 

Aynı zamanda kilometrelerce öteden gördükleri hayvan sürüsünün cinsini, hangi kabileye 

ya da aile grubuna ait olduğunu bilecek kadar görüşleri kuvvetlidir.62 Bedevîlerin, 

kâhinlerin secili63 sözlerle gayba dair haber verdikleri kuşların seslerinden keşiflerde 

bulundukları pek çoktur.64 

8. İhlâs ve Samimiyet 

Cahillik, katı kalplilik, münafıklık gibi sıfatlarla eleştirilseler de, onların içerisinden, 

samimi, gözü pek, imanlı, mert pek çok kimseler de çıkmıştır. Nitekim Kur’ân-ı Kerîm bu 

konuya dikkat çekerek şöyle söylemektedir: 

 “Bedevîlerden öylesi de vardır ki, Allah'a ve ahiret gününe inanır, (hayır için) 
harcayacağını Allah katında yakınlığa ve Peygamber'in dualarını almaya vesile edinir. 

                                                 

60 İbn Haldûn, Mukaddime, I, 343–344. 
61 İbn Haldûn, Mukaddime, I, 345 
62 Cevat Ali, IV, 367. 
63 Muhammed Ali Zekî Sabbağ, el-Belagatü’ş-Şi’riyye fî Kitâbi’l-Beyân ve’t-Tebyin li’l-Cahiz, el-

Mektebetü’l-Asriyye, Sayda Beyrût 1998, s. 262. 
64 Seydişehrî, a.g.e, I, 135. 



 

 

100

Bilesiniz ki o (harcadıkları mal, Allah katında) onlar için bir yakınlıktır. Allah onları 
rahmetine (cennetine) koyacaktır. Şüphesiz Allah bağışlayan, esirgeyendir.”65  

Hadîslerde de bu tür bedevîlerden söz edilmektedir: Nitekim Bir bedevî, Hz. 

Peygamber’in yanına gelerek iman edip Müslüman olmuş ve Allah Resûlüne "senin yanına 

hicret edeceğim!" demiştir. Hz. Peygamber, Hayber gazasında ele geçirdiği ganimet 

hayvanlarını eshabı arasında bölüştürürken, bu bedevîye de hisse vermiştir. O ise hissesini 

ona verdikleri zaman, bunu kabul etmemiş ve şöyle dedemiştir: Ben sana bunun için iman 

etmedim!", boğazına işaret ederek:"Şuramdan okla vurulayım da Cennete gireyim diye 

iman etmişim!” Bunun üzerine Hz. Peygamber: "Sen Allah’ı doğrularsan, Allah da seni 

doğrular" buyurmuştur. Sonra bedevî hemen hazırlanıp çarpışmaya gitmiş ve çarpışma 

sırasında, kendi eliyle işaret ettiği yerden (boğazından) bir okla vurulup şehit edilmiştir. 

Bedevî Hz. Peygamber’in yanına getirilince şöyle demiştir:  

"Bu, o garib midir?"  

(Oradakiler) "Evet!" dediler. 

Bunun üzerine Hz. Peygamber şöyle buyurmuştur: 

"O Allah’ı doğruladı, Allah da onu doğruladı!" Allah Resûlü, onu kendisinin 

cübbesine sardırmış ve cenaze namazını kıldıktan sonra: "Allah’ım! Bu kulun, Senin 

yolunda muhâcir olarak geldi ve şehit olarak da öldürüldü! Ben onun böyle olduğuna 

şehadet ediyorum!" diyerek dua etmiştir.66 

B. Bedevîlerin Olumsuz Vasıfları 

Bedevî toplumunda etkin olan kabile baskısı, mensubunun davranışlarını denetleyen, 

söz ve hareketlerini kontrol eden yegâne kuvvet, onu öven ya da yeren, gerektiğinde 

acımasızca suçlayan tek temel güçtür. Doğal olarak böyle bir durum, kendi davranışlarına 

                                                 

65 Tevbe, 9/99. 
66 Nesâi, Cenâiz 61; Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyin b. Ali Beyhâkî, Delailü'n-Nübüvve ve Ma'rifetu Ahvâli 

Sahibi'ş-Şeria, Dârü'l-Kütübi'l-İlmiyye, Beyrût 1985, Delâil, IV, 222. 



 

 

101

yön vermesi için bireye çok az fırsat tanır. O da, özgürlüğü kısıtlı olduğu için, sürekli 

olarak bu mekanizmayı kontrol etmek, tutum ve davranışlarını kabilenin arzularına göre 

ayarlamak durumunda kalır, böylece de kendisini unutur ya da unutmak zorundadır. Zira 

kabile asabiyeti beni unutturarak, biz bilincini ön plana çıkarır. Bedevînin benliği, kabile 

asabiyeti içerisinde erir, gider.67 Bunun için bedevî kendi benliğini duyamaz, ferdiyeti kayb 

olmuştur. Bedevî yaşantısındaki bir başka sorun da, diğer insanların düşüncelerinin 

yarattığı korkudur. Bu korku kişinin faaliyetlerini frenler, gizli bir utanma duygusunun 

sürekli onu takip ve tehdit etmesini sağlar. İyi davranışlar nadiren takdir edilirse de, hata 

yaptığı anda toplumun kırbacıyla kırbaçlanacağının bilincindedir.  

Toplumda sosyal kontrol geniş ölçüde utanma duygusu üzerine oturtulmuştur. Basit 

bir anlamda bir kişinin diğerlerinin tutum ve davranışlarını izlemesi anlamına gelmektedir. 

Tabii bunun aksi de geçerlidir. Yani herkes, bir kişinin hareketlerini izlemekle de 

yükümlüdür. Bu iş, o kişinin en yakınlarıyla birlikte kabilenin ortak görevidir. Dolaysıyla 

bedevî kendi hakikatini göstermez, sürekli rol yapar, kururlu bir şahsiyet görünümündedir. 

Aynı zamanda bedevî toplumu haşin ve kabadır. Nitekim Hz. Peygamber bunu açık bir 

şekilde şöyle beyan etmiştir. “Kim çölde yaşarsa, onda cefa, kabalık alametleri belirir.”68. 

Burada dikkati çeken husus ise yerilecek sıfatların bedevî hayat algısında övünç kaynağı 

haline gelmiş olmasıdır.  

1. Asık Suratlılık 

Ahmet Emin, bedevînin üzüntülü, asık suratlı olmasını çöl şartlarına bağlamaktadır. 

Bedevînin karakterinde vecd ve musika hali baskındır. Bedevî bir taraftan zor, diğer 

taraftan romantik ortamda yaşamaktadır. Geceleyin ayın ve yıldızların mükemmel 

görüntüsü, rüzgârın sesi onu kulağına hazin bir musiki nameleri gibi esmektedir. Bu 

koşullar, bedevîye üzüntüyle sevinç arasında gidip gelen bir ruh halini armağan etmiştir.69 
                                                 

67 Akyol, a.g.e, s. 129. 
68 Ebû Dâvud, Edahî 24, 25; Tirmîzî, Fiten 69; Ahmed b. Hanbel, I, 764, III, 304, 443; Heysemî, V, 443. 
69 Ahmed Emin, Fecrü'l-İslâm, Dârü'l-Kitâbi'l-Arabî, Beyrût 1969. s. 45–46. 



 

 

102

Olumsuz çevre koşulları da bedevîyi çok etkilemiştir. Bedevîlerin, asık suratlı olmayı, 

vakar ve ciddiyetle özdeşleştirdikleri görülmektedir. Onlar çok az gülerlerdi. Şakayı hoş 

karşılamaz ve şakanın şahsiyetli insana yakışmadığını düşünürlerdi. “Neşe erkeğin ağır 

başlılığını götürür” derler. Kendisinde böyle bir hal görülen kimse hafif meşrepli kabul 

edilmekteydi.70 Sürekli savaş, kahramanlık duygularıyla beslendikleri için onların nahif 

bedenli, asabi mizaçlı insanlar olduğu ifade edilmektedir.71 Bu bağlamda Tarafe kendisini 

şöyle tarif eder, “Ben, bildiğiniz çevik bir insanım, çok hızlı hareket eden yılanbaşı gibi 

cesur, öfkeli ve atılganım.72 Bedevî onuru, şerefi kırıldığında, hemen kılıcını sarılırdı.73 

Onlar bu tutumlarını Müslüman olduktan sonra da sürdürmüşlerdir.74  

2. Gurur, Kibir 

Bedevînin en karakteristik özelliği, gururlu bir şahsiyet olarak görünme çabasıdır. O, 

son derece kendine itimadı olan, iradesine hakim, mücadeleci, korkaklığı reddeden ve 

cesaret gösterisi yapan bir kişi görünümündedir. Bedevî, çevresine karşı bir üstülük ve 

kibirlilik havası içinde konuşur. Mübalağalı bir görünüme sahiptir. Sürekli olarak 

kahramanlığı ve cömertliğiyle övünmektedir. Davranışıyla duyguları arasında bir aykırılık 

yoktur. Ancak bütün bunların arkasında duran zaaflarından haberdar değildir.75 Bedevîlerin 

bu ruh hallerini iyi bilen Allah Resûlü onları şöyle tasvir etmiştir: “Kibir, böbürlenme, 

kendini beğenmişlik deve çobanlarında, îmân, tevazuu koyun çobanlarındadır”.76  

Diğer taraftan bedevî şairlerinin tasvirleri mübalağa örnekleri, kibir sahneleriyle 

dolup taşmaktadır. Bunu en iyi örneklerine Amr’ın muallâksında rastlanmaktadır:  
                                                 

70 Cevad Ali, I, 277. 
71 İbn Haldûn, Mukaddime, I, 343–344. 
72 Ebû Zeyd, a.g.e, s. 120. 
73 Cevat Ali I. 367. 
74 Cevad Ali, IV, 397. 
75 Cevad Ali, IV, 398. 
76 Bûhâri, Meğâzî 74; Bedu’l-Halk 5; Tirmîzî, Fiten 51. 



 

 

103

“Ne zaman devemizi başka bir devenin yanına bağlayacak olsak ya ipi koparır, ya da 
öteki devenin boynunu kırar. Subaşına varınca, başkaları suyun bulanık ve 
çamurlusunu içerken, biz onun en temizini ve berrağını içeriz. Bizim emzikteki 
bebeğimiz sütten kesilecek çağa erişince, kimseye baş eğmeyen zorbalar onun önünde 
secdeye kapanırlar. Biz, insanların, namusunu korumaya en düşkün olanları ve yemin 
edildiğinde yeminine en bağlı olanlarıyız. Biziz, itaat edenleri himaye eden ve isyan 
edenlerle uğraşan. Biziz tiksindiğimiz şeyleri terk eden ve biziz hoşlandığımız şeyleri 
alan. Ey Bekiroğulları, bizden sakının! Hala bizi iyi tanımadınız mı? Bizden ve sizden, 
birbirlerine kıyasıya mızrak ve ok atan birlikler olduğunu bilmiyor musunuz?”77  

İzutsu, Putperest arabları ve bedevîleri Hz. Peygamber ve izleyicilerine aman 

vermemeye iten sebebin, o şiddetli kendini beğenmişlik, kibir, kurur olduğunu 

söylemektedir.78 

 Temim kabilesi Medîne’ye geldiği zaman Utarid hiç vakit geçirmeksizin ayağa 

kalkıp bir nutuk irad etmiş ve Temimi’lerin kendi içlerinden krallar çıkardıklarını, onların 

zengin olduğu kadar aynı zamanda cömert olduklarını, sayılarının çok, kendilerinin güçlü 

olduklarını sayıb dökmüştü.79 Bu, bedevîye has bir biçimde karşı duruma tavır almaydı. Hz. 

Peygamber, Medîneli kâtibi olan ve aynı zamanda gür ve yüksek sesiyle şöhret bulan Sabit 

b. Kaysdan bu sözlere bir karşılık vermesini istemiştir.80 Bundan sonra Temim’li şair 

Zibrikaan ayağa kalkıp kabilesinin taşıdığı fazilet ve üstünlükleri sayıb dökmüştür.81 Buna 

cevap vermek üzere de söz şair Hassan b. Sabit’e verilmiştir.82 Temimliler ise aralarında bir 

görüşme yapmak üzere huzurdan ayrılmışlardır. Daha sonra Akra b. Hâbis’in “bu adamın 

                                                 

77 Tebrîzî, Şerhü'l-Muallakati'l-Aşri'l-Müzehhebat, s. 233; Amr b. Külsum, Divânu Amr b. Külsûm, s. 89-90. 
78 Toshihiko Izutsu, Kur’ân’da Dini ve Ahlaki Kavramlar, s. 61. 
79 Ebü'l-Abbâs Takıyyüddin Ahmed b. Ali b. Abdülkadir Makrîzî, İmtaü’l-Esma Bima Li’n-Nebi Mine’l-

Ahvâl Ve’l-Emval ve’l-Hafede ve’l-Meta’ (nşr. Muhammed Abdülhamid en-Nemisi), Dârü’l-Kütübi’l-
İlmiyye, Beyrût 1999, II, 38. 

80 Makrîzî, II, 39. 
81 Ebû Ömer Cemaleddin Yusuf b. Abdullah b. Muhammed Kurtubi İbn Abdülber Nemeri, el-İstiab fî 

Ma'rifeti'l-Ashab (nşr. Ali Muhammed Muavvez-Adil Ahmed Abdülmevcûd), Darü’l-Kütübi’l-ilmiyye, 
Beyrût: 1995/1415. II, 129; Makrîzî, II, 39. 

82 Makrîzî, 40. 



 

 

104

hatibi ve şairi bizimkilerden daha iyidir” demesi üzerine, Yenildiklerini kabul ederek 

Müslüman olmuşlardır.83 

3. Ferdiyetçilik 

Bedevî kendi kendine yeten yegâne insandı. Bedevîlerin ancak kendini düşünen, 

ferdiyetçi bir ruh haline sahip, son derece enaniyet sahip oldukları görülmektedir.84 Onların 

bu halleri hadîslerde de yer almaktadır. Şöyle ki, Mescid-i Nebevi’ye gelip iki rekât namaz 

kıldıkdan sonra bir bedevî şöyle dua etmiştir: “ey Allahım beni ve Muhammedi aff et. Ve 

bize kimseyi ortak etme. Bunun üzerine Hz. Peygamber bedevîyi, “Allah’ın geniş olan 

rahmetini daralttın”85 diyerek onu uyarmıştır. Yine bir bir savaş esnasında bir bedevî su 

kuyusunun başına taş yığarak, kendi kabilesinden başka kimsenin gelmesini engellemiş, 

ensardan bir kişinin başını yarmıştı.86 Hz. Peygamber’in Ğifar kabilesinden ilk Müslüman 

bedevî olmak şerefine ulaşan Ebû Zer Ğifârî hakkında: “Ebû Zer yalnız yaşar, yalnız ölür 

ve yalnız haşr olunur”87 buyurması, bu ruh halini yansıtması bakımından önemlidir. 

4. Savaş Meydanından Kaçmak 

Bedevîler, her devirde cesaret ve atılganlıklarıyla övüne gelmişlerdir. Ancak, onların 

savaş uzadıkça dövüş sahasında uzun müddet kalmayı beceremedikleri, savaşı bırakıp 

kaçtıkları görülmektedir. Özellikle savaşın dengesiz bir hal aldığını ve düşmanın silahının 

kendi silahından daha güçlü olduğunu anladıklarında savaş meydanından kaçmayı olağan 

bir davranış olarak görürlerdi. Bedevîler, tarihleri boyunca bu tür kaçışların pek çok 

örneklerini vermişlerdir. Hatta bu durumun İslâm toplumunda yaşayan bedevîler için de 

                                                 

83 İbn Hişam, IV, 177–179; Beyhâki, V, 313–315; Muhammed Hamidullah, İslâm Peygamberi (trc. Salih 
Tuğ), İrfan Yayımcılık ve Ticaret, İstanbul 2003, I, 391. 

84 Cevad Ali, I, 283. 
85 İbn Mâce, Tahare,78; Ahmed b. Hanbel, II, 578. 
86 Tirmîzî, Tefsir 63; Beyhâkî, V, 54–55. 
87 Taberi, III, 107; Ebü'l-Hasan İzzeddin Ali b. Muhammed b. Abdülkerim İbnü'l-Esir, el-Kamil fi't-Tarih 

(nşr. Halil Me’mun Şiha), Dâru Beyrût Beyrût 1992. II, 280; Makrîzî, II, 52, Sallabi, II, 589.  



 

 

105

geçerli olduğu tarihi vesikalarda yer almıştır. Örneğin; Müslümanlarla Farslar arasında 

çıkan savaşta bazı Müslüman kabileler bozguna uğramış, bunu gören bedevîler maddî çıkar 

elde edemeyeceklerini anlayınca, savaşın uzun ve zor olduğunu düşünüp yaptıkları 

anlaşmayı bile düşünmeden kaçmışlardır.88  

5. Cahillik 

Bedevîlerin en çok suçlandığı ve tanımlanırken maruz kaldıkları en meşhur sıfatları 

cehalettir. Zira bedevîler putperestti ancak putperestliğin ne olduğunu tam olarak 

bilmezlerdi. Hıristiyan olanları ise, sadece isim olarak Hıristiyan’dır ve genellikle 

Hıristiyanlık hakkında da herhangi bir bilgileri yoktu. Bedevîlerin çoğu İslâmı da sadece 

isim olarak tanımaktaydılar.89 Sürü psikolojisinin bedevîlerde hâkim olduğu görülmektedir. 

Kabile reisi ne yaparsa bedevî aynen onu taklit ederdi. “Sıradan insanlar, yöneticilerin 

dinine göre yaşarlar” atasözü bu duruma işaret etmektedir.90  

Bedevîler, peygamberliği kabile reisliğiyle, kâhinlikle karıştırarak, kendilerinin de 

peygamber olabileceklerini düşünmüşlerdir. Hz. Peygamber’in hastalığını duyar duymaz, 

kabileler dinden çıkmaya, kâhinler peygamberlik iddia etmeye başladılar. Peygamberliğin 

bütün Araplara üstün gelmesine yol açtığını gördüler. Bu örneği izlemeye başladılar. 

Nerdeyse her kabile kendi peygamberini çıkarttı.91 Nitekim bedevîlerden Yemen’de Ansi,92 

                                                 

88 Cevat Ali, IV, 296. 
89 Cevat Ali, IV, 293. 
90 Toku, İlm-i Umrân, s. 93.  
91 Câbirî, İslâm’da Siyasal Akıl, 257. 
92 İbnü'l-Esir, II, 336. 



 

 

106

Yemame’de Müseyleme,93 Beni Eset’te Tuleyha94, Beni Temimde Secah95 kendilerinin 

peygamber olduklarını iddia etmişlerdir.96  

Yemame savaşında esir düşen bedevî askerlerle niçin Müseylime’ye tabi oldukları 

sorulduğunda “Biz sizden bir peygamber olduğu gibi bizden de bir peygamber olmasını 

istiyorduk.”cevabını vermişler. Sahte Peygamberlerin ortaya çıkışında kabile asabiyeti ileri 

derecede etkin olmuştur. Dinden dönen kabileler “Kureyş kabilesinin peygamberi varsa, 

bizim de peygamberimiz var.” diyerek kabile rakabeti duygusuyla gerçekliğine 

inanmadıkları peygamberlerinin peşlerine düşmüşlerdir.97 Uyeyne b. Hısn ise “Gatafan ve 

Esed’den bir peygamber’in olması Kureyş’ten olmasından daha iyidir” demiştir.”98 

Bedevîlerin yalancı peygamberler’den beklenti içinde olanları da olmuştur. Nitekim ridde 

savaşlarında Uyeyne b. Hısn Tuleyha’ya Cebrail’in, üç defa ona meleğin gelip gelmediğini 

sormuş, sonunda Tuleyha meleğin geldiğini ve şiddetli bir savaş olacağını haber verdiğini 

söylemiştir. Buna sinirlenen Uyeyne “Ben sana ne yapacağımı bilirim” diyerek savaşı 

bırakıp kaçmıştır.99  

Aynı zamanda göçebelik dini detaylarıyla öğrenmek için hiç müsait bir ortam 

değildir. Nitekim bir gün Amr b. As kurban kestikten sonra bir bedevîyi yemeye davet eder. 

Bedevî oruçlu olduğunu bildirir. Amr ise bunun üzerine bayram günlerinde Hz. 

Peygamber’in oruç tutmaktan nehy ettiğini ona haber vermiştir.100 Bir günde hac zamanı 

bedevî cübbe giyip zeferan sürerek Hz. Peygamber’e gelmiş, ihrama girdiğini insanlarınsa 

                                                 

93 İbnü'l-Esir, II, 360. 
94 İbnü'l-Esir, II, 342. 
95 İbnü'l-Esir, II, 353. 
96 İbnü'l-Esir, II, 317.  
97 Apak, a.g.e, s. 117. 
98 İbnü'l-Esir, II, 343.  
99 İbnü'l-Esir, II, 347. 
100 Ahmed b. Hanbel, VI, 233. 



 

 

107

onunla alay ettiğini söylemiştir. Hz. Peygamber ise ona cübbeyi çıkarıp, zaferanı da 

silmesini, hac yaptığı gibi ümre yapmasını emretmiştir.101 Yine Hz. Peygamber bir bedevîni 

sabahan akşama kadar güneşin altında durmakla nezr ettiğini görmüş, onu bundan men 

ederek nezri Allah’ın rizası olan şeylerde araması gerektiğini ifade etmiştir.102 Diğer bir 

tarafdan bedevîlerin yalançı peygamberlerin peşine takılmaları asabiyet, kabile 

tutuculuğunun yanı sıra din konusundaki bilgisizlikleriyle de yakından alakalıdır. 

Kâhinlerde onların bu cehaletlerini istismar etmişlerdir. Kaynaklarda Hz. Peygamber’in 

bedevînin şahidliğini kabul ettiğine dair rivayetler de yer almaktadır. Allah Resûlü 

Ramazan hilalini gördüğünü söyleyen Müslüman bedevînin şahidliyini kabul etmiş, 

Bilâlden yarın ramazan olduğunu ilan etmesini istemişdir.103  

6. Kindarlık (Çekememezlik) 

Bedevîlerin hayatları incelendiğinde onların önemli bir özelliklerinin de kindarlık 

olduğu görülür. Bedevîler, kendilerine kötülük edeni asla bağışlamazlardı. Öçlerini alıncaya 

kadar içlerinde ona karşı hınçlarını sürdürürlerdi. Bir keresinde bedevîye: “Sana kötülük 

edene kötülük yapmayıp cennete gitmeyi mi, yoksa ona iyilik edip cennete gitmeyi mi 

tercih edersin” denildiğinde, “Hayır, öcümü alıp cehenneme gitmeyi tercih ederim” diye 

karşılık verdiği nakledilmiştir.104 Huneyin savaşı sonrası bedevîlerden olan Akra b. Habis 

ile Uyeyne b. Hısnın öç alma konusunda Hz. Peygamberle tartışmaları bedevîliğin bu 

konudaki psikolojisini yansıtması bakımından çok manidardır. Uyeyne israrla Amr b. 

Adbatın kanını istiyordu ve şöyle diyordu: “Vallahi ya Rasûllah benim kadınlarımın içi 

yandığı gibi onun da kadınlarının içi yanmadıkça onu bırakmam.105 Burada Uyeyne’nin 

Müslüman olmasına rağmen imanın kalbine yerleşmediği Allah Rasûlüyle tartışığı kabile 

                                                 

101 Buhâri, Hâc 2; Ümre 10; Meğâzi 56; Ahmed b. Hanbel, VI, 283, 284. 
102 İbn Mâce, Keffarat 21. 
103 Ebû Dâvud, Savm 14; Nesâi, Sıyâm 8; İbn Mâce, Sıyâm 6. 
104 Cevad Ali, I, 277. 
105 Ebû Dâvud, Diyet 3; İbn Mâce, Diyet 4. 



 

 

108

zihniyetiyle hareket ettiği aşikâr görülmektedir. Hz. Peygamber’in vefatından sonra Uyeyne 

irtidat harekâtına katıldı. Medîne’ye esir olarak getirildiğinde niçin dinden döndüğü 

kendisine sorulduğu zaman , “Allah’a yemin ederim ki, bir an olsun bile iman etmedim.” 

cevabını vermiştir.106 Câbirî bunları Müslüman olan ama Müslüman oluşları yüzeyden 

siyasi bağlılığı geçmeyen “bedevîler” şeklinde nitelendirmektedir. Bunlarda, zaaf 

görüntülerinin ortaya çıkması kaçınılmazdı. Bedevîlerin şekli iman konumunu Kur’ân’ı-

Kerîm şu şekilde açıklamaktadır:  

“Bedevîler, inandık dediler. De ki: siz iman etmediniz, ama boyun eğdik deyin. Henüz 
iman kalplerinize yerleşmedi. Eğer Allah’a ve elçisine itaat ederseniz. Allah 
işlerinizden hiçbir şeyi eksiltmez. Çünkü Allah çok bağışlayan, çok esirgeyendir.107 

7. İntikam (Öç Alma) 

Kan davasının bedevîlerin şeref anlayışıyla yakinen alakalı en yüksek bir çol kanunu 

olduğunu herkes bilmektedir.108 Arap kabileleri arasında şeref ve izzet kuralları 

çerçevesinde ortaya çıkan ihtilaf giderilemezse savaş kaçınılmaz olurdu. Kabilelerden biri 

diğer kabileden bir kişiyi öldürürse, aralarında düşmanlık ortaya çıkar ve harp ateşi 

tutuşurdu. Vakit kaybetmeden öldürülen taraf üzerine öcünün alınması vacip olur, diğer 

kabileden birisi öldürülür veya diyet alınarak sulh yapılırdı. Kabilelerden biri bu konuda 

çekingen davranırsa saygınlığı kaybolur ve kabile fertleri, diğer kabileler tarafından 

ezilmeye çalışılırdı. Öldürülen kimse ana, baba, kardeş gibi yakınlardan ise öç alma işi de o 

derece şiddetli ve çabuk yapılır ve davadan kolayca vazgeçilmezdi. Kan davası güden 

kimse, öç alırken bir eşitlik gözetirdi. Örneğin; öldürülen bedevînin babası ise öldürenin 

babası, kardeşi ise öldürenin kardeşi, öldürülürdü. Kabilenin reisi öldürüldüğü zaman 

öldüren kabilenin reisinin öldürülmesi gerekirdi.109Eğer bunlar hayatta değillerse ölümü 
                                                 

106 Apak, Asabiyet, s. 115. 
107 Hucurât, 49/14.  
108 Toshihiko İzutsu, Kur’ân’da Dini ve Ahlaki Kavramlar (trc. Salahattin Ayaz), Pınar Yay, İstanbul 1991, s. 

101.  
109 Cevad Ali, IV, 399. 



 

 

109

aynı derecede ıstırap verebilecek yakınlıkta birisi öldürülerek bu eşitlik korunmaya 

çalışılırdı.110 Kabileler bu durumu bildiklerinden öç alma konusunda gevşek 

davranmazlardı. Zira kabilenin şerefi ve hürmeti buna dayanırdı. Bedevîler “kanı ancak kan 

yıkar” diyorlardı.111 Eğer aradaki ihtilaf bir şekilde giderilemezse savaşlar uzun yıllar 

sürerdi. 112 Bu savaş ve baskınlarda kaybettikleri yakınlarının intikamını almayı bir güç ve 

iftihar vesilesi olarak görülürken, intikam yerine kan bedelini kabul etmeyi bir zayıflık ve 

korkaklık sayarları.113 Şâirler ancak intikam alındığı takirde kalplerin şifa bulacağı’na inan 

kimseler haline gelmişlerdi.114  

Eğer intikam almayıp ta kan bedelini kabul ederseniz, 

Kesilmiş deve kulaklarını takıp ortada geziniz.115  

Bedevîlerin inancına göre, maktulün kafasından bir kuş çıkardı, öcü alınıncaya kadar 

“Bana su verin, su verin deyip” bağırıp dururdu. Hz. Peygamber bu inancı“ Öç kuşu 

yoktur” buyurarak yasaklamıştır.116 Bedevîler bir kişinin yaptığı hatadan bütün aileyi 

sorumlu tutarlardı. Onlar eğer katile ulaşamazlarsa katilin ailesinden kimi görürlerse 

öldürürlerdi. Buna suçlunun torunları, dedeleri ve hatta hayvanları bile dâhildi. Bilinen çöl 

örfü ve âdetine göre intikam üç gün ve dördüncü günün üçte birine kadar devam ederdi. Bu 

günler içerisinde öç alan, katilin akrabasından eline kim geçerse onu veya gördüğü hayvan 

ya da insanına kadar her şeyi öldürürdü. Öç almağa güç yetiremezse aşağılık duygusuna 

kapılır ve toplumda rezil olurdu.117 Öç alınıncaya kadar kadınlara yanaşmamaya, suya 
                                                 

110 Mahmut Tezcan, Kan Davaları, Sosyal Antropolojik Yaklaşım, AÜEF, Ankara 1981, s. 15. 
111 Cevad Ali, IV, 399, 542. 
112 Cevad Ali, IV, 400, Haz’al, a.g.e, s. 19 – 20. 
113 Âlûsî, III, 19–20. 
114 Cebburi, a.g.e, s. 311. 
115 İbn Kuteybe, eş-Şir ve’ş-Şüara, s. 241–242; Kadri, Yıldırım, Câhiliye ve İslâmi Dönem Şiir Mevzuları’nin 

Mûkayesesi (doktora tezi, 1998), HÜSBE, s. 103. 
116 Buhârî, Tıbb 19. 
117 Süleyman, a.g.e, s. 253. 



 

 

110

dokunmamaya ve yatağa yatmamaya yeminler ediliyordu. Öç alma duygusundan 

Muaviyeninde Hz. Osmanın kanlı gömleğini, hanımı Naile’nin kesilmiş parmaklarını teşhir 

ederek meharetle yararlandığını görüyoruz. Şöyle ki, bu duruma şahit olan ordudaki 

askerler aynı şekilde yemin etmişlerdir.118 

Öç alma konusunda kadınların özel bir yeri vardır. Duyguları galeyana getirmek 

konusunda onlara büyük iş düşüyordu. Yüksek sesle bağırıp çağırıp ağlayarak, yakayı 

yırtarak, mersiyeler söyleyerek erkekleri tahrik etmek ve intikam duygusunu canlı tutmak 

kadının vazifesiydi. 119 Bedevîlerde öç alma konusunda aşırıya gittikleri de görülmektedir. 

Nitekim bir bedevîye: “öcünü almayıp cennete gitmeği mi, yoksa alıp cehenneme mi 

gitmeği mi tercih edersin? Diye sorulmuş Bedevî: öcümü alıp cehenneme gitmeği tercih 

ederim demiştir.120 Bedevîler adeta intikamla şifa buluyorlardı. Bunu şaire Celîle şöyle dile 

getirmektedir:  

“ İntikamını almayı başaran herkes bununla bir şifâ bulur; 

Oysa benim intikamım, birinciden sonra ikinci kayıp olur. 

Keşke bu kan davası kol damarımın kesilmesiyle dursaydı; 

Oluk oluk sağsalardı da onun için canım feda olsaydı.”121  

Sonuç olarak; öç almanın, bedevîlerin karakteristik özelliklerinden birisi olduğu 

anlaşılmaktadır. Bedevî, öcünü aldığı zaman bundan mutlu olup övünç duyar, tatmin olur, 

kanı yerde kalırsa aşağılanacağı hissini derinden hisseder, zillet duygusuna kapılırdı. 

Öfkeyle hareket ettikleri için genelde öç alma da eşitlik tutturamılıyordu. Bunun için 

savaşlar karşılıklı bir kabilenin diğer kabileden adam öldürmesi şeklinde uzun yıllar 

sürerdi. Eyyâmu’l-Arap bu anlayış sayesinde ortaya çıkmıştır. 

                                                 

118 Mustafa Günal, Hz. Ali Döneminde İç Karışıklıklar, (yüksek lisans tezi, 1997), MÜSBE, s. 96–97. 
119 Tezcan, Kan Davaları, s. 31–32. 
120 Cevad Ali, IV, 293. 
121 En- Nüveyrî, a.g.e, V, 218.  



 

 

111

8. Maddiyata Aşırı Düşkünlük 

Her kes kendisinde olmayanı aşırı derecede yüceltir, ona düşkün olur. Bedevîlerin de 

sahra şartlarının ve kıtlığın etkisiyle aşırı derecede maddeye düşkün oldukları 

görülmektedir. Pek çok hadîste bedevîler‘in bu huyuna dikkat çekilmiştir. Nitekim zengin 

kabile reisleri de bu huylarından vazgeçememişlerdir. Mesela Huneyn savaşı sonrası 

Müslüman olarak esirleri, malları geri isteyen Hevazin kabilesine, Hz. Peygamber’in 

“benim ve Haşim oğullarına düşen esirler serbestir” demesi üzerine her kes aldıkları esirleri 

serbest bıraktıkları halde, bedevî reislerden Akra b. Habis, Uyeyne b. Hısn, Abbâs b. 

Mirdas buna yanaşmamış, kendi paylarına düşen esirleri serbest bırakmamışlar.122 Diğer bir 

örnekde bir bedevî Hz. Peygambere gelerek ganimet mallarını kast ederek “Bana vaat 

ettiğini ver” diye talebde bulunmuş. Yanında verecek bir şey olmayan Hz. Peygamber 

“Sana müjdeler olsun” buyurmuştur. Küstah bedevî “Bunu bana çok söyledin” demesi 

üzerine Hz. Peygamber’in rengi değişmiş, Bilâl’e ve Ebû Musa el-Eşari’ye yönelmiş: “Bu 

adam müjdemi reddetti siz kabul edin”. Onlar da “Kabul ettik” demişlerdir.123 Burada 

bedevî bir Peygamber müjdesinin ne olduğunu takdir edememiş maddeye düşkünlük 

zaafını yenememiştir. Başıboşluğa alışmış bedevîler gelişim ve değişimi asla kabul etmez, 

buna “Babalarımızı bir din üzerinde bulduk, biz de onların izlerine uyarız”124 anlayışını 

delil getirerek karşı çıkarlardı. Ancak bir menfaatı söz konusu olduğu zaman bedevî 

değişimi kabul etmekteydi.125 Hz. Peygamber İslâm’ı onlara tebliğ ederken bu zaaflarını 

nazar-ı dikkate alarak, özellikle “elçiler yılı” diye adlandırılan h. 9 senesinde bedevî 

kabilelere on iki ukkiyeye varan gümüş hediyye ederek onların Müslüman olmalarını 

sağlamıştır.  

                                                 

122 Heysemî, VI, 276–278; İbn Hâcer, Fethu’l-Bârî VII, 629. 
123 Buhârî, Meğazi 56, Tevhîd 22, Bedu’l-Halk 1; Tirmizî, Menâkib 73; İbn Kesîr, VII, 234, 303.  
124 Zuhruf 43/23.  
125 Cevad Ali, I, 279. 



 

 

112

9. Kabalık 

Bedevî tanımlanırken, onun ittiham olunduğu, karşı karşıya kaldığı en meşhur sıfatı 

kabalıktır. Eğitimden, medeni yaşamdan uzak olan Bedevîlerin kaba bir ruh haline sahip 

oldukları görülmektedir. İnce, nazik, kibar davranışlar bedevînin bilmediği ve yabancı 

kaldığı şeylerdir. Onlar birbirlerine ve kabile reislerine seslerini yükselterek, ismiyle veya 

lakabıyla hitap ederler kibarlık alameti olan herhangi bir tazim ifadesini hiçbir zaman 

kullanmaz, bilmezlerdi.126 Hadîslerde de “Ey Muhammed” diyerek Hz. Peygamber’e adıyla 

yapılan hitaplar genelde bedevîler tarafından yapılmıştır.127 Bu durum Hucurat suresinin 

ikinci ayetiyle yasaklanmıştır : “Ey iman edenler! Seslerinizi Peygamber'in sesinin üstüne 

yükseltmeyin. Birbirinize bağırdığınız gibi, Peygamber'e yüksek sesle bağırmayın; yoksa siz 

farkına varmadan amelleriniz boşa gidiverir.128”  

Huneyn Gazvesi’nde ele geçirilen ganimetlerin Ci’râne’de taksimi sırasında bazı 

bedevîler ganimet istemek üzere Hz. Peygamber’in etrafını sarmışlar, onu son derece 

üzerek dikenli bir semüre ağacının altına sığınmaya mecbur etmişlerdir. Ağacın dikenleri 

ridâsına takılınca Hz. Peygamber onlara şöyle demiştir: “Ridâmı bana verin! Şu iri dikenli 

ağacın dikenleri sayısınca elimde ganimet devesi ve sığır bulunsa muhakkak ben onları 

aranızda taksim ederim. Siz beni ne cimri ne yalancı ne de korkak diye itham 

edebilirsiniz!”129 Onların kabalığını gösteren diğer bir hadise de Temim kabilesinin 

reislerinden olan Uyeyne b. Hısn izin almadan Hz. Peygamber’in huzuruna girer. Onu bu 

halde gören Hz. Peygamber “izin nerede” diye sorar. O da “şimdiye dek yanına girmek için 

Mudar’dan kimseden izin istemiş değilim” der. Hz Aişe de o sırada Hz. Peygamber’in 

yanındadır. Uyeyne “şu penbe tenli de kim” diye sorar. Hz. Peygamber “müminlerin 

                                                 

126 Cevad Ali, I, 276.  
127 Buhârî, İlim 6.  
128 Hucurât, 49/2.  
129 Buhârî, Zekat 50, Cihâd 24; Rakâik 20; Safiyyürrahman Mübarekfuri, er-Rahikü'l-Mahtum, Rabıtatü'l-

Alemi'l-İslâmî, Mekke, 1985, s. 472.  



 

 

113

annesidir”cevabını verir. Adam bu sefer “sana daha güzeli bulunmadı mı”diye sorar. Hz. 

Aişe “ya Rasulallah! Kim bu adam” der. Hz. Peygamber de “peşinden gidilen bir ahmak” 

cevabını verir.130 Diğer bir rivayette Uyeyne’nin “benim kadınlarımdan biriyle 

değiştirelim” dediği kayd” edilir. 131 Hadîslerde pek çok bedevînin Hz. Peygamber hutbe 

okurken usulsüzce hutbesini yarıda kesdiği, ihtiyaçlarını arz etdikleri görülmektedir.132 Bir 

gün de Allah Resulü Ashabıyla beraber yemek yerken bir bedevî gelerek yemeyi bir 

lokmada bitirir. Bunun üzerine Hz. Peygamber, ”eğer besmele çekseydi her kes doyardı.”133 

Buyurarak onun bu görcüsüzlüğüne, kabalığına işaret etmiştir. 

Bedevî gürültülü, yüksek sesle konuşur. Yüksek sesle konuşan kimseden de çekinir, 

ona inanır. Hadîslerde bedevîlerin bu özelliği açıkça beyan edilmiştir.134 Hz. Peygamber 

bedevîlerin bu özelliklerini göz önünde bulundurarak, onlarla konuştuğu zaman sesini 

yükseltmiştir. Nitekim Beni Temîm’den gelen elçiler, mescide girdikleri zaman 

“Muhammed orada mı” diye bağırmışlardır.135 Bulamayınca, hücrelerinin arkasına gidip 

“Ey Muhammed! Bizim yanımıza çık!” diye seslenmişlerdir. Hz. Peygamber de onların 

bağırmalarından eziyet duymuştur.136 Bedevîlerin söz konusu kabalıkları Hucurat suresinde 

şu şekilde kınanmıştr: “(Resûlüm!) Sana odaların arka tarafından bağıranların çoğu aklı 

ermez kimselerdir. Eğer onlar, sen yanlarına çıkıncaya kadar sabretselerdi, elbette 

kendileri için daha iyi olurdu. Allah çok bağışlayan, çok esirgeyendir.”137 Medîne’ye gelen 
                                                 

130 Ebû Zeyd Ömer b. Şebbe b. Abide en-Nemri İbn Şebbe, Tarihü'l-Medîneti'l-Münevvere: Ahbarü'l-
Medîneti'l-Münevvere (nşr. Fehim Muhammed Şeltut), Dârü'l-İsfahani, Cidde 1973, II, 536-537, Cevad 
Ali, IV, 254, 293. 

131 Cevad Ali, I, 281. 
132 Buhârî, Cuma 34. 
133 İbn Mâce, Etime 7. 
134 Buhârî İman 22. 
135 Ebü'l-Fida İmadüddin İsmail b. Ömer İbn Kesir, el-Bidâye ve’n-Nihaye, (nşr. Abdullah b. Abdülmuhsin et-

Türkî), Hicr VII, 236. 
136 İbn Hişam, IV, 285. 
137 Hucurât, 49/ 4–5. 



 

 

114

bedevîler Hz. Peygamber’i mescidde bulmadıklar zaman onun hücrelerinin arkasına 

giderek deliklerden içeriye bakıyorlardı.138 Bu örnekler bize bedevî hayatla hadari hayat 

arasındaki farkı açıkca ortaya koymaktadır. Burada bedevîleri küçümsemekten, kınamaktan 

ziyade onların bu kabalıkları doğal olarak göçebe yaşamın getirdiği bir netice olduğunu Hz. 

Peygamber’in “Kim çölde yaşarsa, onda cefa, kabalık alametleri belirir”139 hadîsinden 

anlamaktayız. 

10. Kumar 

Bedevîler el-Meysir adlı kumarı oynamakla iftihar ederlerdi. Meysir kış gecelerinde 

oynanır ve bu yolla fakirlere et dağıtılması amaçlanırdı. Bu oyunu oynayana “yeser”, oyuna 

koyulan deveye “meysir”, oyunda hakemlik eden kurula “yasirun”, oyunda kullanılan 

oklara da “kıdeh” denilirdi. Önce, parası oyundan sonra ödenmek üzere bir deve satın alınır 

ve deve kesilerek yirmi sekiz parçaya bölünürdü.140 On ok alınır ve okların birincisine bir 

çizgi, ikincisine iki çizgi, üçüncüsüne üç çizgi çizilirdi. Bu işlem yedinci oka kadar devam 

eder, üç oka ise çizgi çizilmezdi.141 Geceleyin, “el-hurde” denilen ve oklardaki çizgileri 

tanımasın diye elleri bez veya deri ile sarılan bir kişi oklardan her birini sırayla çeker, 

arkasında duran ve “rakib” denilen kişiye verir, rakip de sırası gelen oyuncuya verirdi.142 

Oku alan oyuncu ise daha önce yirmi sekiz parçaya bölünmüş etten, okun üzerindeki çizgi 

miktarınca alır, üzerinde çizgi bulunmayan üç oku alan kimseler her hangi bir parça 

kazanmazlardı.143 Zenginler kumarda elde ettikleri bu etleri fakirlere vererek kendileriyle 

gurur duyarlardı. Etlerin fakirlere verilmesinden dolayı da bu oyun faydalı kabul 
                                                 

138 Tirmîzî, İstizan 17. 
139 Ebû Dâvud, Edahi 24, 25; Tirmîzî, Fiten 69; Ahmed b. Hanbel, Müsned, I, 764, III, 304, 443; Heysemî, 

Mecmaüz-Zevaid, V, 443. 
140 İbn Manzur, Lisanü'l-Arab, V, 297–298. 
141 Firuzabadi, Kamus, s. 643. 
142 Cevad Ali, V, 128. 
143 Muallekatü’s-Seb’a-Yedi Askı (trc. Nurettin Ceviz v.dgr.), Ankara Okulu Yay, Ankara 2004, s. 120 s. 51; 

Demirayak, Savran, a.g.e, s. 20. 



 

 

115

ediliyordu.144 Tarafe kumar oynamakla iftihar ederek şöyle diyordu: “Kış gecelerinde ateşin 

etrafında, ateşe yaklaşarak sararmış nice kumar oklarının kazanıp kazanmayacağını 

beklemiş, okları az kazanan birine vermişimdir.”145 

11. Minnet  

Bedevîlerin minnet ehli olduklarını, ettikleri iyilikleri sürekli dile getiren, 

karşısındakini töhmet altında bırakan bir yapıya sahip oldukları görülmektedir. İyilik yapar 

karşılığını daha fazlasıyla yapılması beklentisi içine girerlerdi.146 Nitekim Hz. Peygamber’e 

bir deve hediye eden bir bedevî karşılığında birçok deve istemiştir. Bedevî cömerttir, ama 

bu cömertliği sürekli olarak anlatır. Beni Esed, Mekke’nin fethinden önce Kureyş’in yakın 

dostu olan bir kabileydi. Onlarla birlikte Medîne’yi kuşatarak Müslümanlarla 

savaşmışlardı. Fakat Mekke’nin fethinden sonra İslâm’ın kuvvetlendiğini ve 

Müslümanların önünde durma imkânı kalmadığını fark ederek Hz. Peygambere itaat etmek 

gerektiğini anlamış ve birçok arap kabilesi gibi hicretin dokuzuncu yılında İslâmı kabul 

ettiklerini bildirmek için Medîne’ye bir heyet göndermişti. Ancak bu heyet, Hz Peygambere 

Benu Esed kabilesinin İslâm’a girişini, Müslümanlara bir lutfu imiş gibi takdim etmiş ve bu 

yüzden Müslümanların kendilerine minettar olmalarını istemişti.147 Kur’ân-ı Kerîm onların 

bu tutumunu şöyle dile getirmiştir:  

 Onlar İslâm'a girdikleri için seni minnet altında bırakıyorlar. De ki: Müslümanlığınızı 
benim başıma kakmayın. Eğer doğru kimselerseniz bilesiniz ki, sizi imana erdirdiği 
için asıl Allah size lütufta bulunmuştur.148  

                                                 

144 Tevfik Fehdu, “ Meysir” DİA, XXIX, 509. 
145 Tebrîzî, Şerhü'l-Muallakati'l-Aşri'l-Müzehhebat, s. 82. 
146 Cevad Ali, a.g.e, s. 294. 
147 İbn Esir, II, 287, İbn Kesîr, VII, 352, Muhammed b. Salih Dımaşki, Peygamber Sallallahu Aleyhi Vesellem 

Külliyatı (trc. Hüseyin Kaya), Ocak Yayıncılık, İstanbul 2004, VI, 225. 
148 Hucurât, 49/ 17. 



 

 

116

12. Nifak 

Bedevî bir canda iki değişik karakteri barındırır. Kur’ân-ı Kerîm onların bu 

karakterine dikkat çekmiştir:  

“Bedevîler, küfür ve nifak bakımından daha şiddetlidirler. Allah'ın, Resulü’ne indirdiği 
sınırları bilmemeye de onlar daha 'yatkın ve elverişlidirler.' Allah, bilendir, hüküm ve 
hikmet sahibi olandır.”149  

Bedevîler, şehirli Araplardan daha ikiyüzlü ve hakkı inkârda daha inatçı, daha dik 

başlıdırlar. Çünkü şehirliler bilgili ve hikmet sahibi insanlarla tanışma ve böylece doğru 

yolun kanun ve talimatlarını öğrenme imkânına sahiptirler. Diğer taraftan bedevîler ise hak 

din konusunda az bilgi edinebilirler, çünkü öğrenmek için çok az fırsatları olur. Bunun yanı 

sıra onlar, ahlaki ve ruhi değerleri olan insanlar gibi yaşamaz, hayatlarını "ekonomik 

hayvan" olarak devam ettirirler. Bu nedenle hayvansal dürtülerinin ötesinde daha yüce bir 

duygu ve düşünceleri yoktur.150 Bu huylarından dolayı sürekli müşrikler ve Yahudiler 

tarafından kandırılmışlardır. Hayber savaşına katılmayan bedevîler Fetih Sûresi’nde 

kınanmıştır:  

“Bedevîlerden geri kalmış olanlar, sana diyecekler ki: "Mallarımız ve ailelerimiz bizi 
alıkoydu. Allah'tan bizim bağışlanmamızı dile." Onlar kalplerinde olmayanı dilleriyle 
söylerler. De ki: Allah size bir zarar gelmesini dilerse veya bir fayda elde etmenizi 
isterse O'na karşı kimin bir şeye gücü yetebilir? Kaldı ki, Allah yaptıklarınızdan 
haberdardır.151 “Aslında siz Peygamber’in ve Müminlerin ailelilerine bir daha 
dönmeyeceğini sanmıştınız. Bu sizin gönüllerinize güzel göründü de kötü zanda 
bulundunuz ve helaki hak etmiş bir topluluk oldunuz. 152 

 Şiddetli sıcak behanesiyle Tebuk’e gitmek konusunda maziret belirten Esed ve 

Gatafan gibi güçlü bedevî kabileler hedef alan ayeler tevbe suresine yer almaktadır:  

                                                 

149 Tevbe, 9/97. 
150 Ebü't-Tayyib Şemsülhak Muhammed b. Emir Ali Azimabadi, Avnü'l-Ma'bud Şerhu Süneni Ebî Davud, el-

Mektebetü's-Selefiyye, Medîne 1968, X, 10–11. 
151 El-Fetih, 48/11. 
152 el-Fetih, 48/12.  



 

 

117

“Allah'ın Resûlüne muhalefet etmek için geri kalanlar (sefere çıkmayıp) oturmaları ile 
sevindiler; mallarıyla, canlarıyla Allah yolunda cihad etmeyi çirkin gördüler; "bu 
sıcakta sefere çıkmayın" dediler. De ki: "Cehennem ateşi daha sıcaktır!" Keşke 
anlasalardı! Artık kazanmakta olduklarının cezası olarak az gülsünler, çok ağlasınlar! 
Eğer Allah seni onlardan bir gurubun yanına döndürür de (Tebük seferinden Medîne'ye 
döner de başka bir savaşa seninle beraber) çıkmak için senden izin isterlerse, de ki: 
Benimle beraber asla çıkmayacaksınız ve düşmana karşı benimle beraber asla 
savaşmayacaksınız! Çünkü siz birinci defa (Tebük seferinde) yerinizde kalmaya razı 
oldunuz. Şimdi de geri kalanlarla (kadın ve çocuklarla) beraber oturun.”153 

 Medîne’yi yağmalamak için sürekli fırsat kollayan bedevîler için ise şu ayet nazil 

olmuştur:  

“Çevrenizdeki bedevî Araplardan ve Medîne halkından birtakım münafıklar vardır ki, 
münafıklıkta maharet kazanmışlardır. Sen onları bilmezsin, biz biliriz onları. Onlara iki 
kez azap edeceğiz, sonra da onlar büyük bir azaba itileceklerdir.”154  

Bedevînin ruhunda tezad görülmektedir. Hem sert mizaçlı, hem ikram eden; hem 

cesur, hem korkak; hem inanan hem de tahayyüllere meyl eden bir mizaç.155 Örneğin; 

Ureyne’den gelen bedevîler İslâmı kabul etmiş sonra da alışkanlıkları gereği Hz. 

Peygamber’in çobanını öldürüp deve sürülerini önlerine katarak gitmişlerdir.156 Bu 

değişken ruh haline sahip olan bedevîler saldırılarına karşı Hz. Peygamber Medîne’de 

sürekli tedbir almak mecburiyetinde kalmıştır. 

13. Şarap 

Şarap içmekle övünme asillik, erkeklik alameti sayılıyordu ve şarap içtikleri yerleri 

“hanut”157 (şarap evi) adlandırıyorlardı.158 Toplumda şarap içme, zina ve kumar erkeklik 

alametlerinden kabul edilirdi. Onlar için şarap, talihin üstün hediyelerinden biriydi. 
                                                 

153 Tevbe, 9/81–83. 
154 Tevbe, 9/101. 
155 Seydişehri, a.g.e, 144. 
156 Müslim, Kasame 9; Ebû Dâvud, Hûdud 3; Nesâî, Tahâre 191. 
157 Tebrîzî, Şerhü'l-Muallakati'l-Aşri'l-Müzehhebat, s. 309. 
158 Ebû Zekeriyyâ el-Hatîb Yahyâ b. Ali b. Muhammed Tebrîzî, Şerhu'l-Kasaidi'l-Aşr, nşr. Muhammed 

Muhyiddin Abdülhamid, Matbaatü's-Saade, Kâhire1964.s. 494. 



 

 

118

Çoğunluğu şarap düşkünü idi ve şarap içtikleri zaman akılları başlarından gider, kendilerini 

kralları gibi görmeğe başlarlardı.159 Hatta onlar, istedikleri gibi şarap içmekten, hem övünç 

hem de gurur duyarlardı. Çünkü bu, ödüllendirilen şahsi faziletlerden biri idi ve “Cömert 

bir tabiatın” şaşmaz delili addedilirdi.160 Muallaka şairi Tarafe şarap içmesini şöyle tasvir 

ediyor: 

“Beni, kabilemin meclisinde ararsan, orada görebileceğin gibi, meyhanelerde aramak 
istersen, orada da bulabilirsin.” 

Ben, hayatında kendisini şaraba kandırmış soylu biriyim. Yarın öldüğümüz zaman 
hangimizin susuz olarak öldüğünü anlayacaksın.”161  

Görüldüğü gibi Tarefe burada şarab içmeyi soyluluk alameti saymaktadır. Müslüman 

olduktan sonra vefat eden bir diğer şöhretli Câhiliye şairi Lebid b. Rebîa da, gençlik 

günlerinde şarap içmenin verdiği zevki Muallakası’nda terennüm etmiştir: 

“Sen bilmezsin ey sevgilim ne var? Ben havası hoş, eğlencesi ve dostluğu tatlı nice 
geceler var ki içki içip eğlenerek geçirmişimdir ve içeride içki satıldığını belirtmek için 
kapısına filama asılmış, geç vakitte azaldığı veya müşterisi çok olduğu için içkisinin 
değeri yükselmiş ve içkisi pahalıya satılan nice meyhaneyi gezmişimdir.  

İster ağzı açılmamış siyah ve eski tulumlardan, ister ağzındaki mührü açılıp içilmiş 
küplerden olsun, içkileri pahalıya satın alıp içmiş ve dostlarıma içirmişimdir.  

Ve ben çoğu kez, ut çalan kızın başparmağıyla düzen verdiği udun namelerini 
dinleyerek, sabaha kadar şarap içip eğlenmişimdir. 

Seher vaktinde, horoz ötmeden, herkes uykudan yeni kalkarken içkiye olan ihtiyacımı 
tekrar tekrar içerek gidermişimdir.”162  

Amr b. Külsüm ise Muallakası’na şarabı anlatarak başlamaktadır:  

“Hadi uyan ey dilber, bize büyük kadehinle sabah şarabı sun; el-Enderinin şarabından 
geriye bir şey bırakma. 

Sıcak su katarak sun ki, ona su katıldığında içinde Yemen safranı varmış gibi olur.  

                                                 

159 Hasan, a.g.e, 148–149. 
160 Izutsu, Kur’ânda Dini ve Ahlaki Kavramlar, s. 79. 
161 Ebû Zeyd, Tarafe b. el-Abd: Şairü’l-Bahreyn fi'l-Câhiliye, s. 149. 
162 Lebid b. Rebia, Şerhu Divânı Lebid b. Rebia el-Amiri, s. 313–315. 



 

 

119

Bu şarap ihtiyaç sahibini arzusundan vazgeçirir; onu tadar tatmaz gevşer. Eli sıkı ve 
mal canlısı olan kişiye ondan sunulduğunda, artık malına önem vermediğini görürsün. 
Unutma ki ben Ba‘lebek’te, Şam’da ve Kasirin’de nice kadehler devirmişimdir.”163  

Hatta şair Aşa’nın şarap yüzünden Müslüman olmakdan vaz geçtiği nakl 

olunmaktadır.164 Müseylimen’in önemli taraftar toplamasının önemli sebeblerden biri de 

fuhuşu ve şarabı helal kılmasıdır.165 

14. Fuhuş  

Kabile baskısının yüksek olduğu bedevî toplumlarda fuhuş toplumda kadın için ayıp 

karşılanmakla birlikte erkekler arasında yaygın olduğu görülmektedir. Hatta erkeklerin 

“erkek, karnı ve ferci için yaratılmıştır”166 diyerek övündükleri nakl olunur. Bunu açık 

söylemekten de çekinmiyorlardı. Nitekim Bir adam ayağa kalkarak hiç çekinmen “Ya 

Resulallah filan benim oğlumdur annesiyle Câhiliye zamanında zina ettim” demiştir.167 

Bazı kadınlar kapılarına, erkekleri kabul ettiklerini gösteren bir bayrak168 asar ve gelenleri 

ücret karşılığında kabul ederlerdi.169  

 Câhiliye döneminde kadınların ikinci sınıfını oluşturan cariyelerin durumları çok 

kötü idi. Bazı cariyelerin sahipleri onları fuhşa sevkedir, kazandıkları paraları ellerinden 

alırlardı. Cariyeler içki içilen yerlerde çalgı çalıp erkekleri eğlendirirlerdi. Bu kadınlara 

                                                 

163 Amr b. Külsüm, Divân, s. 64–66. 
164 Ebû Basir Sannacetülarab Meymun b. Kays b. Cendel A'şa, Divânu A'şa el-Kebir (şerh. Mehdi 

Muhammed Nasırüddin), Dârü'l-Kütübi'l-İlmiyye, Beyrût 1987, s. 8; Izutsu, Kur’ân’da Dini ve Ahlaki 
Kavramlar, s. 81. 

165 Câbirî, İslâm’da Siyasal Akıl, s. 401. 
166 Cevad Ali, V, 134. 
167 Ebû Dâvud, Talak, 33, 34. 
168 Bu bayrağın kırmızı olduğu rivayet edilmektedir. Bkz. Cevad Ali, V, 139. 
169 Âlûsî, II, 5; Nebi Bozkurt, “ Fuhuş” DİA, XIII, 212. 



 

 

120

“kayne”170, içki, içilen yerlere ise “hanut”171 denilmektedir. Onların bu halini Tarafe b. Abd 

şiirinde şöyle tasvir eder: 

İçki yarenlerim birer yıldız gibi hür insanlardır, (biz kadehleri kaldırırken, tenine 
yapışan ince) bir gömleği ve safrana boyanmış entarisi ile bir şarkıcı kız da 
meclisimize gelir. 

O kızın elbisesinin yeni ve yakası geniştir ve arkadaşlarımın, ellerini sokup onu her 
taraftan sıkıştırmalarına müsaittir. Onun vücudunun elbisenin dışında kalan kısımları 
da yumuşak ve beyazdır.172  

Hey’etler yılında Medîne’ye gelen Sakif elçileri Hz. Peygamber’den zina, şerab, riba, 

puta tapmanın yasaklanmamasını istemişler. Câhiliye adetleri olan Bu istekleri kabul 

edilmemiştir.173  

C. Yeteneğe Dayalı Vasıfları 

Sahra yaşamı bedevîni sıkıntılara alıştırmış, yeteneklerinin gün yüzüne çıkmasını 

sağlamıştır. Kaynaklarda bedevîlerin yeteneğe dayalı birçok vasıflarına da işaret 

edilmektedir. Bu vasıflar ise iz sürme, kıyafet, firaset, astroloji, metroloji, nesep ilimleri 

olduğu nakledilmektedir.  

1. Kıyafet (İz Sürme) 

Kıyâfe: k-v-f kökünden gelip “Tâkip etmek, iz sürmek ve peşi sıra gitmek” manasına 

gelmektedir.174 Kıyâfe, iz sürme, doğan çocuğun fizyonomisine bakarak nesebini tespit 

etme anlamlarına da gelmektedir. Terim olarak kıyâfe, bir kimsenin fizikî yapısına ve 

organlarına bakarak onun nesebi, ahlâk ve karakteri hakkında tahminde bulunmaktır. İz 

sürme sanatıyla uğraşan kimseye de “kâif” denir. Buna göre kâif izci demektir. Çöl hayatı, 

                                                 

170 Firuzabadi, Kamus, s.1582; Cevad Ali V, 114; Ebû Zeyd, a.g.e, s. 149; Nebi Bozkurt, Hadîste Folklor ve 
Eğlence, İFAV, İstanbul 1997, s. 39. 

171 Ebû Zeyd, a.g.e, s. 149.  
172 Ebû Zeyd, a.g.e, s. 149.  
173 Makrîzî, II, 86–87; Mübarekfûrî, er-Rahikü'l-Mahtum,504; Rodinson, a.g.e, s. 256 
174 Firuzabadi, Kamus, s. 1095. 



 

 

121

Arapları gerek düşmanlarının takibi ve gerekse kaçan kölelerin ve hayvanların aranıp 

bulunması için izlerini arayıp incelemeye sevketmiş, bazıları bu alanda çok ileri gitmiştir. 

Hatta bazı iz sürücülerin ayak izinden iz sahibinin genç veya yaşlı, kadın veya erkek, kız 

veya dul, hatta gebe veya normal olduğunu anladığı anlatılır.175  

Kıyafet ilmi kıyafetü’l-eser, kıyafetü’l-beşer olmak üzere iki türlüdür. Kıyafetü’l-

Eser’e iyafet, kıyafetü’l-beşer’e ise kıyafet deniliyordu. İyafet kumlar üzerine bırakılan 

izler incelenerek sahibini tespit etme sanatıdır. Kıyafetü’l-beşer ise iki şahsın azalarına, 

görünümüne bakılarak nesebde ortak oldukları hususları, benzer ahlaki normları, yaşlarını 

söyleme sanatına denilmektedır.176 Bedevîlerin bu kabiliyetlerinin yüze çıkmasında 

gelişmesinde yaşam tarzlarının da büyük bir etkisi vardır. Onlar çoğu kere büyük suçların 

ortaya çıkmasında önemli rol üstleniyorlardı.177 Bedevîler arasında bazı kabileler bu konuda 

daha da meşhurdur. Örneğin; Mürreoğullarının bu hususta daha başarılı olduğu ileri 

sürülmektedir. Mürreoğulları bir devenin ayak izinden o devenin kime ait olduğunu çıkarır; 

bir insanın ayak izinden de o adamın Iraklı, Şamlı, Mısırlı veya Medîneli olduğunu bir 

görüşte tayin ederlerdi.178 Mahrez el-Müdlicînin kâiflik sanatında bilinen ve meşhur olan 

biri olduğu ve Hz. Peygamber’in onun kıyâfet sanatına ve sıdkına hayran kaldığı ifade 

edilmektedir. 179 Hicret zamanı, bir bedevî kılavuzluk yaparak, Hz. Peygamber ile Hz. Ebû 

Bekir’in Mekke’den Medîne’ye giderken sığındıkları Sevr mağarasına müşrikleri 

getirmişti.180  

                                                 

175 Netşe, a.g.e, s. 49. 
176 Âlûsî, III, 261. 
177 Cevad Ali, I, 276.  
178 Âlûsî, III, 262; Hamidullah, İslâm Peygamberi, II, 866. 
179 Cevad Ali, IV, 774. 
180 Mustafa Asım Köksal, Hazreti Muhammed Aleyhisselam ve İslâmiyet, (Mekke Devri), Köksal Yayıncılık, 

İstanbul 1999, II, 341. 



 

 

122

2. Firaset (Çabuk Anlayış ve Seziş)  

Kıyafet ilmini bir benzeri olup insanın şekil ve durumundan, renginden, sözlerinden 

ve işlerinden o kimsenin ahlakını ve hayat hikâyesini, iyiliğini181 ve kötülüğünü keşfetme 

sanatıdır.182 Firaset, güçlü zekâ ve güçlü anlayış yeteneği olup yaratılıştan gelen bir 

özelliktir. 183 Bu konuda İmam Şafinin de derinleştiği ve kitab yazdığı, ehil olmayanın eline 

geçmesi endişesiyle yaktığı bilinmektedir.184 Kaynaklar firasetin iki türünden bahs eder. 

Bunların birincisi insanın sebebini kendisi de bilmeden içine doğan hisdir ki bu bir keşit 

ilhamdır. Diğeri ise ruh, nefs, mizac, karakter hakkındaki ilimleri tahsil etmekle elde 

edilir.185  

3. Tabir 

Taf’il vezninde bir masdar olup “Geçmek, geçirmek, rüyayı tefsir etmek ve en uygun 

izahı yapmak” manasına gelir. Kehanet türlerinden biri olup Bedevîler arasında bir kâhine 

rüya tabiri ettirme yaygın idi. toplumda rüyalara ilgi büyüktü. Bundan dolayı ciddi manada 

rüya tabirine itina gösterilmekteydi.186 Bedevîler rüya gördükçe yorumlanması için hemen 

kâhinlere başvururlardı. Bununla beraber kâhin olmayanlardan da bu ilimle uğraşanlar 

vardı. Nitekim Hz. Ebû Bekir rüya tabiri yapmakla meşhur olmuştur. Ve genellikle 

yorumlarında isabet etmiştir.187 Bu gelenek Hz. Peygamber tarafından peygamberliğin kırk 

altı cüzünden bir cüz olarak devam ettirilmiştir.188 Nitekim bir bedevî gelmiş “Ya 

Resûlallah uykuda başımın kesildiğini benimde onun peşine takılıp gittiğimi gördüm” 

                                                 

181 Âlûsî, III, 263. Netşe, a.g.e, s. 50. 
182 Seyidşehri, a.g.e, s. 183. 
183 Zeydan, a.g.e, s. 575. 
184 Âlûsî, III, 263; Nüveyri, III, 149; Cevad Ali, VI, 774. 
185 Âlûsî, III, 263. 
186 Cevad Ali, VI, 784. 
187 Zeydan, a.g.e, s. 575, Seydişehrî, a.g.e, s. 175. 
188 Buhârî, Ta’bir 2. 



 

 

123

demiş, bunun üzerine Hz. Peygamber “Bu şeytanın uykuda seninle oynamasıdır. Uykuda 

şeytanın sizinle oynamasını kimseye anlatmayın”189 buyurarak onu ikaz etmiştir. 

4. Astroloji (İlmu-Nücûm)  

Astroloji “gelecek zamanda olacak şeylerden haber veren yıldız falcılığıdır” şeklinde 

açıklanmaktadır. Bir takım insanlar, yıldızların hareket ve durumlarından ileride meydana 

gelecek kıtlık, savaşlar, hırsızlık gibi olayların bilinebileceğine inanırılar. Keldanilerden 

geçtiği söylenen bu ilimle daha çok kâhinler uğraşmıştır. Bedevîler, yıldızların hareketlerini 

gözden geçirir, doğuş ve batış zamanlarını, hava değişmelerini bilir ve bunları yön tayini 

için kullanırlardı. Bu itibarla bütün yıldızların adlarını, hareketlerini, devirlerini, 

menzillerini biliyorlardı.190 

5. Meteoroloji(İlmu’l-Enve) 

Astroloji ilminin kollarından biri olan meteoroloji yağmurlara ve esen yellere ait 

değişiklikleri anlamaktan ibaretti. Bedevîler bu değişikliklere yıldızların doğuşunun ve 

batışının neden olduğuna inanıyorlardı. Yıldızların insanların hareketlerine de tesir ettiğine 

inanan bedevîler her şeyi doğan ve batan yıldızlara bağlar, bulutların şekil ve rengi ile de 

yağmur hakkında mütalaada bulunurlardı. Nitekim “beyaz bulut boştur, kırmızı bulut az, 

siyah bulut çok yağmurludur” derlerdi. Ayrıca rüzgârların yönlerini yön tayininde 

kullanırlardı.191  

6. Ensab 

İnsanların neseplerinin bilindiği bir ilim dalıdır.192 Ensab bilgisi bedevîlerde 

asabiyetin temelini teşkil ediyordu.193 Kabile şeklinde yaşayan insanlar arasında nesep 
                                                 

189 İbn Mâce, Ta’bir 4.  
190 Zeydan, a.g.e, s. 563; Seydişehrî, a.g.e, s. 176. 
191 Zeydan, a.g.e, s. 568. 
192 Âlûsî, III, 182. 
193 Cevad Ali, IV, 353. 



 

 

124

önemli bir bilimdi. Bedevîler, kendi asıl ve nesline çok önem verir, kuşaktan kuşağa 

sülalesini, biyografileriyle beraber ezberleyip çocuklarına ve torunlarına naklederlerdi. 

Bunun sayesinde Herkes atalarını tam olarak sayabilirdi. Kabilelerin şerefini korumak için 

kız alıp vermekte her kabile dengini arar, akran ve emsalini isterdi.194 Aynı şekilde düşmana 

karşı tam birlik olması için kabile üyelerinin, nesebini iyi bilmesi gerekirdi.195 Baba ve 

dedelerle övünmek için nesep en başta gelen bir araçtı. Câhiliye çağında ensab bilginlerinin 

sayısı da çok fazlaydı. 196 

II. BEDEVÎLERDE İNANÇLAR  
A. Putperestlik 

Bedevîlerin inançlarının totemik olduğu görülmektdir. Totem, kabilenin aslını teşkil 

ettiği kabul edilen bir hayvan, bitki veya bir nevi eşyadır. Böylece totem ona inan insanlar 

arasında rabıta kurar.197 Bedevî kabilelerin çoğunun kendine has putu var. Ancak zamanın 

iki süper gücü olan Bizans ve Pers krallığının etkisi de Yarımada’da kendisini 

göstermektedir. Bundan dolayı Beni Tağlib, Tay, Temim gibi bazı kabilelerin hristyan, 

bazılarınında mecusi oldukları belirtilmektedir.  

Putlar, taş, tahta ve madenden yapılmakta ve yapıldıkları malzemeye göre isim 

almakta idiler. Zira insan şeklinde olup madenden yapılan putlara sanem (çoğulu esnam), 

insan şeklinde olup taş veya ağaçtan yapılan putlara vesen (çoğulu evsân), her hangi bir 

şekli olmayıp da sadece tapınmak gayesiyle yapılan putlara ise nusûb (çoğulu, ensâb) adı 

verilirdi Bedevîler putlarına tapar, hediyeler sunar, önünde kurbanlar keserlerdi. Kesilen 

kurbanlara “atire” deniliyordu.198 Onlar, koyun, sığır, deve ve ceylan gibi hayvanları 

keserler ve kanlarını putun üzerine döktükten sonra, etlerini parçalayıp putların üzerine 
                                                 

194 Seydişehrî, a.g.e, s. 189. 
195 Netşe, a.g.e, 49. 
196 Zeydan, a.g.e, 602. 
197 Bilgiseven, Din Sosyolojisi, s. 204. 
198 Tebrîzî, Şerhu'l-Kasaidi'l-Aşr, s. 464. 



 

 

125

koyarlar ve bu etleri yırtıcı hayvanların ve kuşların yemesini beklemeye başlarlardı. 

Uygunsuz bir hareketinden dolayı hayatı tehlikede olan, onun yanında emniyette olurdu. 

Çaldığı sürü ile birlikte ona sığınan soyguncuya, sürü bırakılırdı, böylece kutlu bölge 

çiğnenmemiş olurdu. 199 Bedevî hurafecidir, asılsız şeylere inanır ama realisttir; katı çöl 

hayatı onu, sonsuz, gözle görünmez şeyler üzerinde düşünmeğe değil, daha çok gücünün 

nereye kadar yettiğini ve güçsüzlüğünü tam olarak nereden başladığını anlamaya 

zorlamıştır. Nitekim onlar, kendilerini ihata eden tabiatın, insanlarınkine üstün fakat hususi 

vasıtalarla kendi hizmetlerine alına bilen kuvvetlerle dolu olduğuna inanıyorlardı. Ve 

bundan yaralanmak için putlar dikiyor, mukaddes yerlerde kurban kesiyorlardı.200 Genelde 

bedevîlerin putlarına hediyeleri, hayvanlardandı. Bu hayvanlar üç türlü olurdu: 1) Bahıra: 

Deve beş batın doğurduğunda, beşincisi erkek olmadığı takdirde kulağını keserlerdi. 

“Putlarına ayrırlardı. 2) Saibe: Hastalığın iyileşmesi gibi gayesi gerçekleştiği takdirde 

hastalık vb. sebeplerle serbest bırakılacağı adanan devedir. 3) Vasıle: Koyun yedi batın 

doğurduğunda, yedincisi erkekse kurban edilir, dişiyse salıverilirdi. Putların payı olurdu.201  

Aynı zamanda putlar belli grupların bölge işaretlerini temsil etmekteydi. Dolayısıyla 

oradan geçenlerin haraç vermesi icab ederdi. O putlara kesilen kurbanlar verilen hediyeler 

oradan geçen grupların kervanların güvenli bir biçimde oradan geçmelerini garanti altına 

alırdı. Bedevîlerin İslâm’a karşı çıkmalarının önemli sebeplerinden biri de, Hz. 

Peygamber’in putperestlik inancını ortadan kaldırması, dolaysıyla bunun sonucu olarak da 

kabilelerin putlar üzerinden elde ettikleri ekonomik gelir kaynaklarının ortadan 

kalkmasıyıdı. Bazı kabilelerin taptıkları putlar cismani şekil altında manevî şahıslara tapan 

Rumların ve Romalıların meydana getirdikleri heykellere benzemeyip hayvanlar ve bitkiler, 

geyik, at, deve, hurma ağaçları ve kayalardan ibaretti.202  
                                                 

199Ebü'l-Münzir İbnü's-Saib Hişam b. Muhammed b. Saib Kelbi, Putlar Kitabı = Kitabü'l-Esnam (nşr. Ahmed 
Zeki Paşa, trc Beyza Düşüngen), AİÜF, Ankara 1969, s. 51.  

200 Zahid Aksu, İslâm’ın Doğuşunda Toplumsal Realite, İlahiyat, Yay, Ankara 2005, s. 53. 
201 Câbirî, a.g.e, s. 199. 
202 Seyidşehri, a.g.e. s. 296. 



 

 

126

Bazı kabilelerin taptıkları putlar şöyledir; Kureyşliler’e; el-Ya’bûb putu, Tayy 

Kabilesi’nden Cedîla’ya; Bâçâr (Bâçar veya Bâcir) putu Ezd, Tayy ve Kuzâa’ya komşu 

olanlara; Yenbu Bölgesi’nin Ruhat yöresinde bulunan Suvâ putu, Lihyanoğulları’na; 

Dûmetu’l-Cendel’de Vedd putu, Kelb Kabilesi’ne; Balha’da bulunan Nasr putu, 

Himyerililer’e; Yağûs Putu, Mazhic Kabilesi ve Curaş halkına; Ye’ûk putu Hayvan 

Kabilesi’ne; Zu’l-Keffeyn putu, Devsoğulları’na; Zu’şşarâ putu, el-Haris b. Yeşkur b. 

Mubaşşıroğulları’na; el-Ukaysir putu, Kuzâa, Lahm, Cüzâm, Amila ve Gatafan’ın Suriye 

dolaylarındaki putu; Nuhm putu, Müzeyne Kabilesi’ne; Âlim putu, Ezd es-Sarât’a; Su’ayr 

putu, ’Anaza’na; Mekke ile Yemen arasındaki Tabala bölgesinde bulunan Zü’l-Halâsa putu, 

Umâmeoğulları’na; Havlân bölgesi’nde bulunan ’Umyanis putu ise Havlanlılar’a aitti. 

Havlanlılar, putun rızasını kazanmak için, gerek hayvanlarından ve gerekse elde ettikleri 

ürünlerinden bir kısmını Allah ile put arasında bölüştürürlerdi. Putun hakkı Allah’a geçerse 

onu hemen geri alarak puta verirler, Allah’ın hakkı puta geçerse de onu puttan geri 

almazlardı.203 Nitekim aşağıda meâli verilen âyette bu durum şöyle ifade edilmektedir: 

“Tutup Allah’ın yarattığı ekin ve davardan O’na pay ayırdılar ve kendi kanaatlerince: “Bu 

Allah için, bu da ortaklarımız için” dediler. Fakat ortakları için olanlar Allah tarafına 

geçmez, Allah için ayrılmış olan ise, ortaklarının tarafına geçer.”204  

O dönemin insanı, kolay bir şekilde put edinirdi. Nitekim sıradan bir taşa secde eder, 

daha güzel bir taş bulduğu zaman ise onu bırakarak yeni bir taşa tapınmaya başlardı. 

Civarda taş yoksa bir kum yığını oluşturup yığına devenin sütü akıtılarak buna ibadet 

ederlerdi. Bazen de toprağı koyun sütüyle karıştırarak onu put haline dönüştürürlerdi. 

Bunun yanı sıra bedevîler, bazı taşlara, nehirlere, kuyulara, ağaçlara kutsiyet atfederek 

                                                 

203 Halime Özdemir, a.g.e, s. 34–35.  
204 el-En’am, 6/136. 



 

 

127

taparlardı.205 Aynı toplumda ateşe, yıldıza tapan bedevîlerin bulunduğu da olduğu 

görülmektedir.206 Araştırmalara göre Mecusilik Yarımada’ya Farslar vasıtasıyla girmiştir.207  

B. Kehanet ve Arafet 

Kehanet, beşerî ruhların, metafizik varlıklarla münasebet kurup gelecekle ilgili özel 

bilgileri onlaran almadır.208 Kehanet, bir sebebe istinat ederek vuku bulacak şeyleri haber 

vermek gibi gaybı bildiğini iddia etmektir. Kehanet ve arafet “gaibten haber verme” 

anlamına gelen müteradif kelimelerdir. Bazıları kehaneti geleceğe, arafeti geçmişe ait bilgi 

verme olarak kabul eder.209 Kâhinlerin eskiye ait bilgileri, arrafın ise geleceğe dair bilgileri 

haber verdiği de söylenmiştir. Yine kâhinin haberleri vasıtayla, arrafın ise murakabe, eşyayı 

incelemekle aldığı söylenmektedir. Kâhinlik ve arraflık zekâ, inceleme ve deneye 

dayanmaktadır. Araplar arasında yaygın olan kehanetin Araplara Keldaniler’den geçtiği 

zannedilmektedir. Müneccim ve kâhine “hâzî ve hazzâ” denilmesi buna delalet eder.210 

Çünkü hâzî “bakıcı” manasına gelen Keldânîce bir lafızdır. Câhiliye döneminde tek tanrı 

inancına sahip olanlar kâhinlerin gayb haberlerini meleklerden öğrendiklerine, putperestler 

ise putlarda mevcut olduğunu fark ettikleri ruh veya cin vasıtasıyla vakıf olduklarına inanır 

ve o ruha “Hahf derlerdi.211  

Kehanet kâhinin gayba muttali olduğunu iddia etmesi, ilerde ne olacağını sebeplere 

dayanarak haber vermesi anlamına gelmektedir. Burada kâhinin cinleri köle edinerek 

meleklerin kendi aralarındaki konuşmalarını dinlemelerini ve onun kulağına fısıldamasını 

                                                 

205 Netşe, a.g.e, s. 54. 
206 Netşe, a.g.e, s. 62. 
207 Büstani, Mevsuatü'l-Hadareti'l-Arabiyye, I, 27. 
208 Âlûsî, III, 269. 
209 Âlûsî, III, 274. 
210 Cevad Ali, VI, 775. 
211 Cevad Ali, VI, 774. 



 

 

128

sağladığı iddia olunurdu.212 Kâhinlerin bazıları kendilerinin cinleri olduğu ve onlara 

haberler getirdiklerini iddia ediyorlardı. Bedevîler kâhinlerin her şeye kadir olduklarına 

inandıklarından her işte onlara başvurur, aralarında çıkan anlaşmazlıklarda onların 

aracılığına ve verecekleri kararlara önem verir, hasta oldukları zaman tavsiyelerine 

uyarlardı. Kâhin ağrı ve sızı için efsun okuyup üfler, bir davanın halli için kura oku atar, 

hırsızı keşf için bir kum içine üfürür, rüya tabiri için, gayıptan haberler bulunduğunu 

göstererek anlaşılmaz sözler söylerdi.213 Kâhinlerin kendilerine mahsus, secili ve kafiyeli 

bir dili vardır. 214 Böyle bir dili tercih etmeleri, keşiflerinin aksi çıkarsa, te’vile meydan 

bulmaları maksadına atf edilmektedir.215  

Bu dönemde Satih, eş-Şıkk, es-Sevad b. Karib ed-Devsi gibi kâhinlerin önemli bir 

mevkii bulunmaktaydı. Araplar kuşun ismine, sesine, inmesi ve geçmesi gibi durumlarına 

bakarak kanaat ve itikatlarına uygun olarak iyi ve kötü manada neticeler çıkarırlardı. 

Bununla meşgul olan kişiye “ayif” derlerdi.216 Kâhinin şâir ile ortak yanı çoktu. Mahiyet ve 

sosyal fonksiyonları bakımından ikisi de aynı görevi icra ederdi. Buna rağmen tarihi 

bakımından ikisi arasında önemli derecede farkların bulunduğu anlaşılmaktadır. Kâhin 

olağan üstü büyüsel güçleri olan, bu güçleri bir meslek haline kullanan ve hizmetlerine 

karşılık Hulvan denen bir üçret alan kimse idi. Hz. Peygamber kâhine verilen bu tür 

bahşişleri yasaklamıştır.217 Bütün önemli kabileler arası ve kabile içi meselelere kâhine 

başvurulurdu. Ru’yaların tabircisi o idi, kaybolan develerin nerede olduğu ona sorulurdu.218  

                                                 

212 Âlûsî, III, 269. 
213 Seyidşehri, a.g.e, s. 150. 
214 Takkuş, a.g.e, s. 151. 
215 Seyidşehri, a.g.e, s. 151. 
216 Cevad Ali, VI, 775. 
217 Nesâî, Sayd, 15 
218 Toshihiko Izutsu, Kur’ân’da Allah ve İnsan, s. 217–218. 



 

 

129

İbn Haldûn’a göre, gaybî meselelerin idraki olan kehanet, insan nefsinin 

özelliklerinden biridir. Çünkü insanın nefsinde beşeriyetten sıyrılıp ruhaniyete yükselme 

kabiliyetinin var olduğu, bu durumun kâhinlerde herhangi bir dış etkenin varlığı söz konusu 

olmadan hâsıl olduğu rivayet edilmiştir. Kâhinlerin nefsleri, gaybı idrak hususunda kemal 

derecesinden eksik ve aşağı bir surette yaratılmış olduğundan, idrakleri külliyattan çok 

cüziyyat hakkında bilgilere erişebilirdi. Bundan dolayı onlarda muhayyile yetisi 

kuvvetlidir. Kâhin, ma’kulatı tam ve kâmil, bir şekilde idrak etme kuvvetine sahip değildir. 

Çünki kâhine gelen vahiy, şeytan vahyindendir.219 Kâhinler sınfını teşkil eden kişilerin en 

önemli özellikleri, avantajları, secili ve vezinli cümlelerden yardım görmeleridir. Kâhinin 

söyledikleri bazen doğru, bazen de yalan ve asılsız çıkardı. 220 İslâm zuhur edinceye kadar 

kâhinlerin toplum içinde etkin bir konuma sahip ve gayp bilgisine vakıf kişiler olarak 

görülmeleri nedeniyle insanlar bilinmeyene olan merakını bu cihetle tatmin etme yoluna 

gitmiş ve birçok ictimâi ihtiyacın giderilmesinde kâhinler bavurulan bir merci haline 

gelmişlerdir. Hz. Peygamber’in gönderilişiyle kehanet ve arafet bitmiştir. Allah, vahiyle 

Hz. Peygamber’e bazı gaybi haberleri bildirdi ve kâhinler bunu ihata etmekden aciz 

kaldılar.221  

Kanaatimizce artık kâhinler kendilerine itibarın kalmadıklarını gördükleri için 

kendilerinin Peygamber olduklarını iddia etmeye başlamışlar. Nitekim Müseylime Hz. 

Peygamber’den sonra peygamberliğin kendisine verilmesi temenisiyle Beni Hanife 

heyeti’nin içinde Allah Resûlüne gelmişti. Bunu sezen Allah Resûlü ile Müseylime’ye”, 

“Elimdeki hurma dalını bile istesen, onu sana vermem. Sen bana uykumda gösterilen iki 

yalancıdan birisin.222 Demiştir. Hz. Peygamber’in zamanında pek taraftar toplayamayan 

                                                 

219 En’âm, 6/121. 
220 İbn Haldûn, Mukaddime, I, 376. 
221 Azmabâdî, Avnu’l-Mabud, X, 398–399. 
222 Buhârî, Menâkıb 25; Meğâzî 70, 71; Tevhîd 29. 



 

 

130

kâhinler, vefatından sonra peygamberlik iddiasıyla etkili olmaya başladılar. Bu bir itibar 

kaybının telafisi anlamına gelmektedir.  

İslâm öncesi dönemlerle ilgili verilen kültürel ve folklorik bilgilere göre, Ukaz 

panayırında kâhin ve arrâflar önemli bir fonksiyon icra etmekteydi. Bu dönem halkı 

çocuklarını panayırlardaki arrâflara götürerek gelecekleriyle ilgili haber almaktaydılar. 

Arrâflar da kendilerine getirilen çocuk hakkında hafızasından geçenleri, çocuğun yüzüne 

bakarak, firâseti ve bu alanda edindiği tecrübesiyle istikbâle dair yorumlarını söylediği 

ifade edilmektedir.223 Kiyafet ve arafet Hz. Peygamber tarafından “Her kim bir sihirbazın 

yahut gaibden haber verebilir diye bir arrafın, kâhinin yanına giderse, Muhammed’e 

indirileni inkâr etmiş olur”224 hadîsiyle yasaklanmıştır. Kâhinlerin bizatihi çatışmalara ve 

harplere katıldığı ve kendi kavimlerini savaşta yönlendirdikleri ileri sürülmütür. Rivayet 

edildiğine göre savaşı komuta edenler, savaşta kâhinlerle istişarede bulunup onların 

görüşlerine göre hareket ederlerdi. Kâhinler de savaşa kabileleriyle beraber katılır ve bazı 

savaşlarda komuta görevini yürütürlerdi.225 

C. Zecr ve Hame 

Zecr kelimesi lugatta menetme, yasaklama, azarlama manasındadır. Zecr ve hâme, 

kuş uçurmakla yahut onun ötüşüyle uğurlu veya uğursuzluk sonuçlar ortaya çıkacağını 

düşünmektir.226 Nitekim bir kimse yolculuğa veya ava çıksa ve vahşi hayvan bu kimsenin 

sağ tarafından gelse uğur sayar, soldan gelirse uğursuzluk beklerdi.227 Yine yabani karga 

yeşil yaprağa konsa hayra, kuru dal üzerine konsa şerre yorumlanırdı. Konmak üzere 

bulunan bir kuşun, konacağı yerlere ve konduktan sonra ötmesine bakarlardı. Zanlarınca 

                                                 

223 Cevad, Ali, IV, 774. 
224 Müslim, Selam 125; Ebû Dâvud, Tıbb 20; Tirmîzî, Tahâret 102; İbn Mâce Tahare 122; Ahmed b. Hanbel, 

II, 429, IV; 68, V, 380. 
225 Cevad, Ali, IV, 764. 
226 Âlûsî, III, 307. 
227 Âlûsî, III, 307–309. 



 

 

131

mübarek bir surette zuhur ederse memnun olurlar, aksi meydana gelirse, kızarlardı. Kuşu 

taş ile uçurup kovarlardı.228  

Bedevîlikte diğer bir inanç da “hame”dir. Bu bir baykuş veya bir çeşit gece 

kuşudur.229 İnanca göre, maktulün kafasından bir kuş çıkar ve öcü alınıncaya kadar “Bana 

su verin” 230 diyerek bağırırdı. Bedevîlerdeki bu inançları Hz. Peygamber “Öç kuşu yoktur” 

buyurmak suretiyle bu batil inancı yasaklamıştır.231  

D. İyafe 

Zecr olarak tanımlanmıştır. İyâfenin kuşlarla hüküm vermek olduğu belirtilmektedir. 

Aynı zamanda iyâfenin bir kuş veya karga görüp onunla iyi veya kötü hükümde bulunmak 

ve bir şey görmediği takdirde bir anda aklına gelen şeyle hüküm vermek olduğu ifade 

edilmektedir. Bu kehanet çeşidi bedevîlere yaygın olarak kullanılmaktadır. Yine iyâfet; 

kuşların ve diğer hayvanların hareketlerinin takip edilerek ve seslerinin yorumlanarak, 

bazılarının da yuva veya tüyleri okunarak, üzerinde düşünülerek yorumlarda bulunmaktır. 

âif, su arayan, öngörüsünde isabet eden kehanette bulunan manasına da hâizdir. Özellikle 

Keldânîler’in bu alanda meşhur olduğu bilinmektedir.232 İyâfenin aynı zamanda kuşların 

isimleri, sesleri ve geçişleriyle bir şeyi uğurlu saymak olduğu da belirtilmiştir. Örneğin 

Benî Esed, iyâfet yapmakla meşhur olmuş bir kabiledir.233 Bir diğer görüşe göre Iyâfe, 

insanların ve deve gibi hayvanların izlerinden hareketle bilgi veren bir ilimdir. Bu sayede 

yolunu şaşıran insanlar yollarını veya kaybolan hayvanlarını bulabiliyorlardı. Dolayısıyla 

konunun uzmanı âifler genç ile yalşıyı, kadın ile erkeği ayak izlerinden ayırabiliyorlardı.234  

                                                 

228 Seyidşehri, a.g.e, s. 183. 
229 Azmabâdî, Avnu’l-Mabud, X, 414. 
230 Azmabâdî, 414–415; Cevad Ali, VI, 775. 
231 Buhârî, Tıbb 19; Ebû Dâvud, Tıbb 24. 
232 Cevad Ali, VI, 775. 
233 Cevad Ali, VI, 775. 
234 Âlûsî, III, 262. 



 

 

132

Kuşun uçmasından anlam çıkararak bunu uğura veya uğursuzluğa yorma anlayışının 

temelinde, ölen insanların ruhlarının kuş şekline dönüşerek gökyüzünde dolaştığı inancı 

yatmaktadır Hz. Peygamber iyâfe, tark ve tıyerenin büyü türü şeylerden ve asılsız 

olduklarını beyan etmiştir 235 Bu hadîste kehanet anlamında kullanılan iyâfe için Ebû Dâvud 

“Hattü’r-remil” karşılığını vermekte ve ravilerden Avf’ın da tarkı “Hattü’r-remil”, iyâfeyi 

kuş uçurma şeklinde açıkladığını belirtmektedir. Yine bir hadîste: “Kim bir kâhine ve 

arrâfa gider de onun söylediğini tasdik ederse Allah’ın Muhammed’e indirdiğini inkâr 

etmiş olur”236 buyrulmaktadır. 

Yukarıda da Benî Esed’in iyâfet ile meşhur olduğu zikredilmiştir. Bu kabileden 

insanlar, bilgi almak için sık sık onlara giderlerdi. Aynı şekilde Benî Leheb de iyâfetle 

meşhurdur. el-Âif Lehebî (Leheb b. Ahcan b. Ka‘b) ise onların en meşhurdur. Bu kişinin 

Ömer b. Hattab’ın ölümünü bir yıl önce haber verdiği rivayet edilmektedir. 237  

E. Reml ve Tark 

Kumların şekillerine göre kişinin durumuyla ilgili tahminde bulunmaktır. Burçların 

on iki adedi olduğu gibi kumların da on iki şekli vardır. Reml ilmi tecrübeye dayanan 

tahmini şeylerden meydana gelmektedir. Burçların her biri belirli bir harfi ve kum 

çeşitlerinden bir şekli simgelemektedir. Remmâle, bir şey sorulduğu zaman cevap 

verebilmesi için burçların konumlarının belirli bir şekilde olması gerekmektedir. Hadîslerde 

reml, sihirden bir bölüm olarak ele alınmıştır.238  

Tark: Geleceğe dair bilgi almak için küçük taşla vurmaktır.239 Bu sebeple tark, 

kehanet çeşitlerinden sayılmıştır. Araplarda birçok usul vardı ki, zanlarınca bunlarla gaybî 

                                                 

235 Buhârî, Tıbb 19; Müslim, Selâm 106–107; Ebû Dâvud, Tıbb 23. 
236 Müslim, Selâm 124. 
237 Cevad Ali, VI, 774–775. 
238 Ebû Dâvud, Tıbb 23. 
239 Cevad Ali, VI, 783. 



 

 

133

şeylere ulaştıklarını sanmaktadırlar. Onlar taş atma (tark), hat çekme ve habbe gibi birçok 

vasıta ile gayb bilgisine ulaşabileceklerini düşünürlerdi. Âlimlerin tahkik ve araştırmalarına 

göre bunların hepsi kehanetten sayılmıştır. Bu yolların özel şekilleri vardır. Kâhine, bir 

hâdise sorulduğu zaman, yanından bir takım taşlar çıkarıp ve onları saydığı, daha sonra 

Onları birbirine çarptırarak (yani avucunun içinde çalkalayarak) kendisine sorulan sualin 

cevabını vermeye çalıştığı kaynaklarda yer almaktadır.240 Tarkı erkekler ve kadınların da 

yaptığı ifade edilmiştir. Bunu yapan erkeklere “turrâk”, bayanlara ise “tavârik” denilir. 

Rivayete göre tark; küçük taşla vurmak ve toprak üzerine çizgi çizmektir. 241 Tarkın 

parmaklarla çizildiğine dair yorumlar da mevcuttur. Tark; bir adamın yer üzerinde ilk önce 

iki parmağıyla sonra tek parmağıyla çizgi çizerek ve ‘bana açıkça göster ve süratle bildir’ 

demesidir. Bazılarının iddiasına göre tark, kâhinin pamukla yünü birbirine karıştırarak 

kehanette bulunmasıdır.242 

III. BEDEVÎLERDE YÖNETİM  

Bedevî kabilelerin yazılı bir hukuk sistemi yoktur. Toplum ya da fert bazında alınan 

kararların müeyyideleri yazılı bir yasaya değil, sadece örf ve adetlere bağlıydı. Her fert 

kendini buna bağlı addederdi.243 Çözümünde ihtilaf ettikleri meseleyi kabile reisine, bilgine 

ya da kabile meclisine götürerek hallederlerdi. Kabile, toplum tipinde insanlar resmi 

yasalarla değil de gayri resmi alışkanlıklarla yönetilirdi. Neyin doğru neyin yanlış 

olduğuna, dikkatli bir akıl yürütmeyle değil de duygulara dayanarak karar verilirdi.244  

Kabile dayanışmasına sahip olan topluluklarda hukuk baskıcıdır, şiddet içerir, 

şahsileşmemiştir; kısasa kısas mevcuttur; öç veya kan davası esastır, ihkak-ı hak söz 

konusudur; suç şahsileşmediği için yapılan saldırı, saldırıyı yapan kişinin klanından 
                                                 

240Âlûsî, III, 323. 
241 Cevad Ali, VI, 782–783. 
242 Cevad Ali, VI, 782. 
243 Salih Tuğ, İslâm Vergi Hukukunun Ortaya Çıkışı, AÜİFY, Yay, Ankara 1963, s. 10. 
244 Joseph Fıchter, a.g.e, s. 80. 



 

 

134

herhangi bir kişiye karşı yöneltilebilir; suç misilleme şeklinde yapılır. “Göze göz kana kan” 

esastır. Kimi zamanda öfkeli oldukları için ölçüyü tutturmakta güçlük çekilir, misillemede 

aşırıya gidilebilir. Bunun için yıllar, hatta asırlara varan kan davaları mevcuttur. Kabile 

dayanışmacı topluluklarda hukukun baskıcı oluşu ve şiddet içermesi kollektiv bilincin ne 

kadar güçlü olduğunun göstergesidir. Toplumun kural ve yasakların çiğnenmesine hiç 

tahammülü yoktur. Suç işlendiğinde gösterilen şiddetli tepki, suçun “kolektif bilinç” ile ters 

düşmesindedir. O halde, suça gösterilen tepki ne kadar büyük ise, kolektif bilinç o kadar 

güçlü, yoğun ve katı demektir. Cezanın tipi toplumun tipine göre değişir. 245 

A. Kabile Reisi 

Kabilenin basit bir siyasî teşkilâtı vardır. Kabileyi “şeyh” (reis) idare ederdi.246 Şeyh, 

diğerlerinde kapalı ve zayıf kalan eğilimleri benliğnde olağanüstü bir yetenekle toplamak 

ve yoğunlaştırmakla nitelenmiştir ve onları hem içgüdülerinin, atalardan gelme 

eğilimlerinin, baskılı tutkularının, tatmin edilmemiş olan isteklerinin cisimleşmesi 

olmaktadır.247 Kabile reisi, kabilenin eşit hak sahibi yaşlıları arasından kabile toplantısında 

seçilir ve genel olarak o kabilenin en şereflisi kabul edilirdi.248 Reis eşitler arasında 

birinciydi.249 En yaşlı ve hürmete en fazla layık olan kabile reisine “emir” ve “rab” isimleri 

de verilirdi. Hukuki, askeri ve toplumla ilgili diğer şeyhler mutlak otoriteye sahip 

değillerdi.250 Reisin savaşlarda kabilenin önünde olması gerekirdi. Ölümden korkmayan, 

gözüpek ve cesur bir kişi olması onun en önemli vasıflarındandır. Çünkü bedevîler savaşın 

en zor anlarında ona sığınırlardı. Reis, bedevîler nezdinde maneviyatın ruhunu temsil 
                                                 

245 Erkan Akın, a.g.e, s. 154. 
246 Firuzabadi, Kamus. s. 325. 
247 Rasim Adasal, Yeryüzü Tanrıları Liderler Komutanlar ve Kahramanlar Psiklojisi, Minnetoğlu Yay, 

İstanbul 1979, s. 115. 
248 Bernard Lewis, Tarihte Araplar (trc. Hakkı Dursun Yıldız), İÜEF, İstanbul 1979.s. 27. 
249 Toku, İlm-i Umran, s. 9. 
250 Hitti, İslâm Tarihi, I, 52.  
250 Netşe, a.g.e, s. 42. 



 

 

135

ediyordu. Eğer savaşta korkaklık gösterirse, bütün kabilenin savaş maneviyatı zayıflar, 

mağlub olarak kabilelerine geri dönerlerdi.251  

Reisi bir müstebit değildir. Kabile mensuplarının üzerinde keyfine göre hareket 

edemez. O kabilesini adaletle idare etmeli, zorbalıktan kaçınmalıdır.252 Genellikle bedevîler 

reiste sabr, cesaret, ağırbaşlılık, tevazu, cömertlik, gibi vasıflar ararlardı. Ancak bazı 

kabileler kendilerine uygun vasıflara, üstünlük verirlerdi.253 Örneğin; Mudar kabilesi 

isabetli görüşlü, Rebîa kabilesi yemek yediren, cömert, Yemenli ise nesebi en şerefli olanı 

şeyhliğe seçerdi.254 Tabi bedevî geleneklerinde en önemli erdem hilmdir. Hilim ruhun öyle 

aktif ve olumlu bir gücüdür ki insan onunla, kendisini şaşkına çevirecek olan ihtiras ve 

öfkesine gem vurup onu dindirir. Hilim üstün bir akıl gücünün işaretidir. Güçün olmadığı 

yerde hilim de yoktur. Hilim başkalarını idare edenlerin vasfıdır, başkaları tarafından 

yönetilenlerin vasfı değilidir. Halim o kimsedir ki istediği zaman her şeyi yapabilecek 

kuvveti olduğu halde onu dizginler, ona hakim olur.255  

Bedevîlere göre kabile reisi bedendeki baş gibidir.256 Şeyh kabileyi demokratik bir 

sistemle yönetirdi. O, kabile mensuplarına yol göstermekten çok onların his ve düşünce-

lerine uygun hareket eder, kimseye zorla vazife yükleyemez, ceza veremezdi. Yaptırım 

gücü olmadığı için daha çok hakemlik yapardı. Bedevîlerin kabile reislerine karşı gelerek 

öldürdükleri zamanlar da olmuşdur. Örneğin Urve b. Mesud Sakif kabilesinin reisiydi. 

Medîne’ye gelib Müslüman oldu. Kabilesine dönüp, onları İslâm’a davet edince onu 

öldürmüşlerdi.257 Esasen bedevîler hükümdarlıktan, amme cezası gibi mefhumlardan nefret 
                                                 

251 Cevad Ali, IV, 345. 
252 İbrahim Canan, Peygamberimizin Tebliğ Metotları, Nesil Yay, İstanbul 1998, I, 196. 
253 Netşe, a.g.e, s. 42. 
254 Cevad Ali, IV, 351. 
255 Izutsu, Kur’ân’da Allah ve İnsan, s. 263. 
256 Salih Ahmed Ali, Tarihü’l-Arabi’l-Kadim ve’l-Bi’setü’n-Nebeviyye, Şirketü’l-Matbuat li’t-Tevzi ve’n-

Neşr, Beyrût 2003, s. 191. 
257 Safiyyürrahman Mübarekfuri, er-Rahikü'l-Mahtum, Rabıtatü'l-Alemi'l-İslâmî, Mekke, 1985, s. 503. 



 

 

136

ederlerdi. Reisin belli başlı görevleri kabilenin toplantılarını idare etmek, diğer kabilelerle 

münasebette kabilesini temsil etmek, kabile fertleri arasındaki ihtilâfları halletmek, savaş 

ilân etmek, savaş sırasında kabileye kumanda etmek, ganimetleri taksim etmek,258 seyahat 

ve göç zamanlarını ve yerlerini tayin ve tesbit etmek, kabilenin fakirlerine yardım etmek,259 

misafirleri ağırlamak, antlaşmalar yapmak, esirleri kurtarmak ve diyet ödemek gibi işleri 

yapmaktı. Reis hâkimiyeti altındakilere iyi davranmak, ihsanda bulunmak, zıdlaşmamak 

zorunda idi.260 Kabile reisi ganimetin dörtte birini alırdı ki, buna mirba’ denirdi.261  

Gelen müsafirler kabile reisi için kurulan ve mıdrab ve ya "füstâtü1-melik" veya "el-

füstâtü'l-azîm"denilen çadırda ağırlanırdı. Bedevîlerde çadırın büyüklüğü sahibinin 

toplumdaki yerini, derecesini gösterdiği için kabile reisinin çadırı diğerlerinden büyük olur 

ve İleri gelenler çadırlarıyla diğer kabilelere karşı övünürler. Kabile reisi halkını oradan 

idare eder. İleri gelenler orada toplanır, misafirler orada ağırlanır, ihtiyaç sahipleri oraya 

müracaat ederler. Kıldan dokunmuş en küçük fakir çadırlarına ise fâze denilmektedir.262  

B. Ârif 

Ârif arapların geçmişi ile ilgili problemleri iyi bilen şahsa denir. Bedevîler, adalet 

işlerini hakem veya âriflere havale ederlerdi Çözümünde problem olan bir işte ihtilaf 

ettikleri zaman onu kılıç yoluyla değil, ârife başvurarak çözüyorlardı. Ârif’in hükmü bütün 

kabile için geçerli idi. Bazen ârif kuvvet sahibi reislerin zararından korktuğu için onların 

tarafını tutarak hakka aykırı kararlar verebiliyordu. Bununla beraber kabileden biri bilginin 

verdiği karara itiraz ederse, bu kimse ayıplanır ve kabile üyeliğinden çıkarılırdı.263 

                                                 

258 Ahmed Ali, a.g.e, 193. 
259 Butrus b. Bulus Büstani, Mevsuatü'l-Hadareti'l-Arabiyye, Dâru Kelimat Li'n-Neşr, 1995. I, 22.  
260 Mustafa Fayda, “Bedevî”, DİA, V, 314.  
261 İbn Şebbe, II, 519. 
262 Nebi Bozkurt, “Çadır”, DİA VIII, 159.  
263 Hüseyin Halef, s. 22. 



 

 

137

C. Kabile Meclisi 

Kabile reisi kabile ile ilgili önemli konularda tek başına karar vermez, kabilenin 

kendilerinden oluştuğu aşiret önderlerinin de fikirlerini alırdı.264 Kabilenin işleri kabileyi 

teşkil eden bütün üyelerin katıldığı, ancak kabile reislerinin temsilcilik ettiği meclislerde 

halledilirdi.265 Kabilenin sözcüsü durumundaki bu meclis müşavirlik yapardı. Bu 

toplantılarda herkes söz alabilirdi; ancak başta reis olmak üzere otorite kabul edilen 

kimselerin sözüne itibar edilirdi. Ceza ve mükâfatı yalnızca kabile meclisi verirdi. Mecliste 

kabilenin iç ve dış siyaseti ele alınır ve bunlar enine boyuna tartışılırdı.266  

 
IV. BEDEVÎLERDE SOSYAL YAŞAM 
A. Bedevîlerde Aile 

Kabile nizamının esasını aile teşkil ediyordu. Bedevîlere aile baberkildi. Güçlü olmak 

için önde gelen bedevînin hedefi çok sayıda çocuğa sahip olmaktı. Zira aile büyüdükçe 

otorite kazanıyor, erkek de bu ailenin reisi olarak kendisini güçlü hissediyordu. Bedevî 

toplumunda, birisinin ailesi ne kadar genişlemişse şahsi nüfusu da o kadar artıyordu. Çöl 

yaşamında halk kabilelere, kabileler aşiretlere, aşiretler boylara, boylar kollara, kollar da 

ailelere ayrılmıştı.267 Bedevîlerde aileyi oluşturan fertlerin konumları incelendiğinde onların 

erkek hâkimiyetini esas aldıkları görülür. Aile yaşamında ilk ve son sözü söyleyen evin 

erkeğidir. Zira evin erkeği geçimlerini sağlamak için gazveye katılmakta ve ailesi için 

sürekli çalışmaktadır. Onun otoritesi, kuvvetine, şecaatine, cömertliğine, nesebine göre 

artar. Ev halkının, onun isteğini yerine getirmesi gerekir. Bedevîlerin bazı durumlarda 

eşlerinin görüşlerini aldıkları da görülmektedir. Eğer hanımı akıllı görüş sahibi ise erkek 

                                                 

264 Butrus b. Bulus Büstani, Mevsuatü'l-Hadareti'l-Arabiyye, Dâru Kelimat Li'n-Neşr, 1995. I, 23. 
265 Mustafa Ünver, Tefsir Usulünde Mekki- Medeni İlmi, Basılmamış Doktora Tezi SBE, Samsun, 1998, s. 

257. 
266 Fayda, “Bedevî”, DİA, V, s. 314.  
267 Süleyman, a.g.e, s. 230. 



 

 

138

pek çok işinde onunla istişare ederdi. Ancak genel örf, son sözün aile reisinde bitmesi 

yönündedir.268 

Bedevî erkekleri, ailesinin geçimini sağladıktan sonra yükümlülüklerinden büyük 

oranda kurtulmuş görülmektedir. Dolayısıyla onlar, boş vakitlerinde, basit kıyafetleri içinde 

oldukça zayıf fakat güçlü vücutlarına rağmen vakitlerinin büyük bir kısmını işsiz güçsüz 

oturarak, boğucu sıcak altında çadırlarında uyuyarak ve bir birleriyle kadın, sevgi ve 

kahramanlık üzerine konuşarak geçirirlerdi.269 

Çöl şartlarının zorluğu yanında bedevî toplumunun erkeği öne çıkaran yapısı 

düşünüldüğünde bedevî kadının hayatının oldukça zor olduğu görülür. Çapulculuk ve 

yağmanın her zaman olabileceği bir ortamda savaşamadıkları için esir edilme ihtimalleri 

yüksek olduğundan kadınların toplumdaki önemi alt seiyedeydi. Çünkü esir olduklarında 

sadece kadının kendisi değil, kabilesi de toplum nazarında kötü bir konuma düşmüş 

oluyordu. Toplumda kadın bütün ev işlerini yapmak ayrıca kocasına sürekli itaat etmek 

zorundadır. Kadın yalnız yeni evlilikte biraz rahat yüzü görür. İhtiyarlıkta ise ancak birkaç 

oğlan sahibi ise biraz itibar görebilir. Eğer kadın kocasından hoşnut olmazsa küser, 

babasının evine gider ve orada istediği kadar kalırdı.270  

Bedevî kadının aile içindeki görevleri ise pek çoktur. Nitekim: Çadır kurma işinde 

sorumlu şahıs kadındır. Erkek çadırını yerin belirler kadın da çadır kurma işlerini yapar. 

Direkleri çakar, onları birbirine bağlar, üzerini örterdi. Göç zamanı da çadırı o sökerdi. 

Bedevî kadınlar çadır kurmanın yanında yemek hazırlamak, süt sağmak, yağ yapmak, 

çamaşır yıkamak, odun toplamak, develerin bakımı, örtü, çadır ve elbise için kumaş 

dokumak, yün eğirmek ve toplamak, su bulmak, yakacak toplamak gibi işleri de 

yaparlardı.271 Zengin kimselerin kadınları bütün bu işleri hizmetçilere bırakırlardı.272 Bedevî 
                                                 

268 Süleyman, a.g.e, s. 234, 
269 Fayda, “Bedevî”, DİA, V, 316. 
270 Montagne, a.g.e, s. 37. 
271 Süleyman, a.g.e, s. 235.  



 

 

139

kadının aile içindeki hukukunun çok az olduğu söylenebilir. Kadınlar, ancak erkeğin 

yokluğunda evin sahibi gibi konukları ağırlayabilirdi. Aynı zamanda Câhiliye dönemindeki 

bedevînin dünyasında kadın, dışarıya karşı korunması gereken bir şeref, kınanma ve ar 

konusudur. Kadın yüzünden savaşlar yapılabilmektedir. Buna göre kadının esir düşmesi, 

esir alanlar için bir övgü, esir alınanlar için ise bir kınanma konusudur. İmru’l-Kays bunun 

örneğini Şihab b. Şeddad b. Sa’lebe’ye hitaben şöyle verir:  

Sizden ölüler, yaralılar ve periler gibi kadın esirler aldık.  

Bineklerimizin etrafında aç ve perişan olduklarını itiraf ederek yürürler273 

1. Evlenme ve Evlilik Çeşitleri 

Bedevî kadın, çok evliliğin yürürlükte olduğu bir cemiyet içinde yaşamaktadır.274 

Servet ve güçlerini uygun görenler istedikleri kadar kadın ve cariye alabiliyorlardı.275 

Fakirlik sebebiyle bedevîlerin çoğunun bir karısı vardı. Şayet ilk eş kısır olursa boşamak da 

istenilmezse, ancak o zaman ikinci eş alınırdı. Şeyhlerin çoğunlukla üç ve dört eşi olurdu 

ki, bu bazen mühim bir aile ile akrabalık kurmak gibi siyâsî bir sebepten kaynaklanırdı. 

Bazen bir kadına sığınak temin etmek için evlilik yapılırdı. Kocaya verilen kızlar çok defa 

henüz on iki yaşına basmamış olurlardı.276 Evliliklerde kadın ile erkeği birbirine bağlayan 

nikâh dini bir mahiyete sahip olmadığından kadın, ancak çocuk doğurduktan sonra aileye 

dâhil olabiliyordu. Kadın çocuk doğuran alet gibi telakki olunurdu.277 Bundan dolayı, çocuk 

doğurmadan önce ölürse, kocasına başsağlığına gelinmezdi.278  

                                                                                                                                                     

272 Goeje, “Arabistan”, İA, 485.  
273 İmruülkays b. Hucr, Divânu İmruül-kays (nşr. Muhammed Ebü'l-Fazl İbrâhim), Dârü'l-Maârif, Kâhire ts. s. 

210.  
274 Cevad Ali, V, 547, Hitti, İslâm Tarihi, s. I, 53.  
275 Günaltay, a.g.e, s. 124. 
276 Goeje, a.g.m, I, 485.  
277 Büstani, Mevsuatü'l-Hadareti'l-Arabiyye, I, 24. 
278 Günaltay, a.g.e, s. 106. 



 

 

140

Çöl hayatında kızların erkeklerle iç içe yaşadıkları görülmektedir. Sürekli beraber 

olduklarından, birbirilerini yakinen tanıyorlardı. Kızla evlenme konusunda ilk hak, kızın 

amcaoğluna aittir. Eğer erkeğin veya kardeşlerinin kıza gönlü olmazsa bunu açıklamaları 

gerekirdi. Böylece kız başkasıyla evlenmede hür olabilirdi. Kız, amcaoğulları dışında başka 

bir erkeği isterse, amcaoğlundan hakkından vazgeçmesi için talepte bulunması gerekirdi. 

Amcaoğlu kızı sevmediği ya da diğer erkek tarafından kendisine yüklü bir hediye 

geldiğinde hakkından vazgeçebilirdi. Amcaoğlu razı olmaz ve kızın da sevdiği delikanlıyla 

ilişkisi devam ederse onunla kaçabilirdi. Bu durumda kızın, aşiretiyle alakasının kopmasını 

göze alması gerekmekteydi. 279 Bazı aşiretlerde soy asaletini korumak için mutlaka damadın 

kendi aşiretinden olmasına dikkat edilirdi Ancak dul kaldığında veya boşandığında diğer 

aşiret mensubuyla evlenebilerdi280  

Kızın görüşüne de bazı konularda önem verilirdi. Kabile reisleri kızlarını 

evlendirirken sürülerinden bir kısmını ona bağışlardı. Koca, bu sürünün idaresine 

karışamazdı.281 Kız, babasından veya onun yerine geçebilecek olan amcasından, amcasının 

oğullarından istenirdi. Kişi zenginse, istediği kız da zengin bir aileye mensup olurdu ve 

isteme şu şekilde cereyan ederdi:  

Sabah şerifiniz hayr olsun. Biz, sizin akran ve emsaliniziz. Eğer kızınızı bize tezvic 
ederseniz şeref vermiş olursunuz. Biz de sizin şeref sıhriyetinize nail olduğumuzdan 
dolayı teşekkür ederiz. Eğer bize vakıf olacağımız bir sebepten dolayı red ederseniz 
sizi mazur görerek geri gideriz.282  

Bedevîlerde boşama hakkı erkektedir. Boşamanın bazı usulleri, örfi kaideleri vardır. 

Bedevî erkekler karılarını boşadıkları zaman “sen bu deve gibi serbestsin”, “ehline git”, 

“serbestsin”, “ipin kendi elindedir”, “dilediğin yere git” ve buna benzer ifadeler 

                                                 

279 Süleyman, a.g.e, s. 236–237.  
280 Cebbur, a.g.e, s. 238. 
281 Montagne, a.g.e, s. 37. 
282 Halime Özdemir, a.g.e, s. 120. 



 

 

141

kullanıyorlardı.283 Kadınlar herhangi bir nedenle boşandıklarında boşandıktan sonra ona 

eziyet olsun diye, onun başkasıyla evlenmesine bir müddet mani olunurdu. Bunun için 

erkek boşanan karısını iddet zamanı tamamlanacağı sıra tekrar alır ve boşar, bunu üç kez 

yaparak her boşamadan sonra iddet zamanı yeniden başlayacağı için kadına yeni bir evliliğe 

başlamasında zaman kaybettirdi. Kadınlar miras hakkına sahip olmadıkları gibi, erkekler, 

hiçbir sınır tanımaksızın istedikleri kadar kadınla evlenebilirdi.284 Kaynaklar Câhiliye 

dönemde Arabistan Yarımadası’nda pek çok nikâh çeşitlerinin olduğunu kayd 

etmektedirler.  

a. Mehr Evliliği (Bu’ulet Nikahı) 

Bu evlilik türünde erkek normal yollarla kızı babası ve ailesinin ileri gelenlerinden 

ister, aile rıza gösterirse mehr (sadak) tayin edilir ve evlilik gerçekleşirdi.285 Kızı almak için 

verilen mehr babaya, baba yoksa en yakın akrabaya aittir.286 Kadına bundan bir şey 

düşmezdi. Babaya vermek üzere hazırlanan mehre “hulvan” deniliyordu.287 Eğer kızı 

isteyen damat, kendi kabilelerinden ise kızın velisi kızına bazı tavsiyelerde bulunur, erkek 

çocuklara nail olarak kabilenin sayısını ve şerefini artırması temennisini dile getirirdi. Eğer 

kız, yabancı bir kabileye gelin olarak gidiyorsa, bu sefer ona, güzel güzel geçinmeye 

çalışan geçimli bir eş olmasını tavsiye ettikten sonra, kendisinin, erkek çocuklar doğurmak 

suretiyle eski kabilesinin düşman sayısını çoğaltmaması temennisinde bulunurdu.288 

                                                 

283 Cevad Ali, V, 548. 
284 Cevad Ali, V, 552. 
285 Âlûsî, II, 3, Demirayak, Savran, a.g.e, s. 25. 
286 Cevad Ali, V, 532. Bakkaloğlu, a.g.e, s. 44–45. 
287 Cevad Ali, V, 531–532. 
288 Bakkaloğlu, a.g.e, s. 45. 



 

 

142

b. Esirle Evlenme 

Bu, savaşçı erkeğin, esir düşen kadınlardan birisi ile evlenmesi idi. Bu evlilik türünde 

erkek kadına mehr ödemezdi. Kadın bu evliliğe asla itiraz edemezdi.289 Çünkü kadın, onun 

mülküdür.290 Hz. Peygamber, esir düşen Safiye’yi azat ederek onunla evlenmiştir. Azat 

olunmasını mehri saymıştır.291 Bu tür evliliğe “zaine” evliliği de deniliyordu.292 

c. Cariyeyle Evlenme 

Erkeğin cariyesiyle evlenmesi bir hakkı idi ve bu evlilikten doğan çocuk erkeğin 

nesebine dâhil edilmez, köle olarak kalırdı.293 

d. Mut’a Nikahı 

Bu aile büyüklerinin muvafakatine lüzum görülmeksizin geçici bir süre için yapılan 

bir evlilikti.294 Bu nikâha göre erkek kadına muayyen bir mehr verir. Ancak kadın kendi aile 

topluluğu içinde kalır, kocasına bir çadırla bir mızrak verirdi. Erkek, karısının kabilesi 

içinde bulunduğu sürece onların halifi sayılır, kabile ile birlikte hareket eder, kadın bu 

evliliği son vermek isteğinde çadırın kapısını önce bulunduğu yönün tersine çevir, koca 

bunu görünce kendi kabilesine dönerdi. Kadının rızasıyla mut’a nikâhının süresi 

uzatılabilirdi. Bu evlilikten doğan çocuklar kadına ait olur ve filan kadının çocuğu diye 

anılırdı. Bununla birlikte babasına intisap ve miras hakkına sahip olurdu.295 Hz. Peygamber, 

mut’a nikâhına önceleri izin vermiş296 daha sonra ise yasaklamıştır.297 

                                                 

289 Cevad Ali, V, 546. 
290 Cevad Ali, V, 546. 
291 Demirayak, Savran, a.g.e, s. 25. 
292 Cevad Ali, V, 546. 
293 Demirayak, Savran, a.g.e, s. 25. 
294 Âlûsî, II, 5, Mahmûd Selam Zenati, Nüzumü'l-Arab Kable'l-İslâm, Kâhire 1992, s. 15; Cevad Ali, V, 536. 
295 Cevad Ali, V, 537; Demirayak, Savran, a.g.e, s. 26. 
296 Buhârî, Nikâh 31; Nesâî, Nikâh 7; İbn Mâce, Nikâh 44. 
297 Buhârî, Meğazi 38, Zebaih 28, Hiyel 4. 



 

 

143

e. Makt Nikâhı 

Bu nikâh erkeğin, ölen babasının, kardeşinin veya oğlunun karısını, miras olarak alıp 

evlenmesi idi. Erkek bu kadının üzerine elbisesini atar, bu suretle mehr vermeye lüzum 

almadan kadını nikâhlısı yapardı.298 Bazen de erkek, isterse bu kadını başkası ile evlendirip 

mehri kendisi alırdı.299 Bu nikâh, bazı bölgelerde mecburi olur, üvey annenin rızasının olup 

olmadığına bakılmazdı. Bazı bölgelerde ise mübah olarak kabul edilir üvey annenin 

muvafakatı aranırdı; eğer kadının rızası yoksa nikâh yapılmazdı.300 Bazen bu gibi kadınları 

ölünceye kadar evlendirmedikleri olurdu. Hatta ölenin oğlu küçük ise çocuğun üvey 

annesini çocuk büyüyünceye kadar bekletir, problemin çözümünü ona bırakırdı. Üvey 

annesini alan kimseye “dayzen” ve bu evlilikten doğan çocuğa da “makti” ve “makit” 

denilirdi.301  

f. İstibda Nikâhı 

Bir nikâh çeşidi olarak “asaletli bir erkeğin sermaye edinilip ondan döl alınması” 

anlamına gelen istibda, lugatte “bir malı sermaye edinmek manasını taşır.302 Câhiliye 

döneminde erkek, soylu bir züriyete sahip olmak için karısının, hayızdan pak olduğu bir 

zamanda, soylu bir kimse ile birlikte olmasına izin verir, kadın bu kimseden döl alır, hamile 

kalıncaya kadar da kocası ile ilişki kurmazdı.303 Bu nikâhta kendilerinden döl alınmak 

istenen kişilerin, kahramanlık, şairlik ya da başka üstün vasıflarla toplum içinde sivrilmiş, 

saygın kimseler olması gerekirdi. Bu nikâh türünün, hürler arasında olduğu gibi, cariyeler 

arasında da tatbiki söz konusuydu. 304 

                                                 

298 Cevad Ali, V, 534. 
299 Demirayak, Savran, a.g.e, s. 26. 
300 Bakkaloğlu, a.g.e, s. 66. 
301 Günaltay, a.g.e, s. 123–124. 
302 İbn Manzur, Lisanu’l-Arab, VIII,14; Âlûsî, II, 4. 
303 Takkuş, a.g.e, 179, Günaltay, a.g.e, s. 122. Demirayak, Savran, a.g.e, s. 26. 
304 Cevad Ali, V, 539. 



 

 

144

Cariye sahibi bazı kişiler, bu cariyelerini, belirledikleri güçlü-kuvvetli ve soylu bir 

adamla cinsi münasebet kurmaya; böylece onlardan hamile kalarak, kendi efendilerine, o 

seçkin adam gibi üstün vasıflarda erkek çocuklar kazandırmaya zorlarlardı.305 Bazen de 

erkeğin kısırlığı anlaşıldığı zaman hanımını yakın akrabalarından veya arkadaşlarından 

birine hamile kalması için gönderirdi.306 

g. Bedel Nikahı 

Bu, iki erkeğin karılarını (arada her hangi bir mehir olmaksızın) değiştirme âdeti 

idi.307 

h. Muhadene Nikahı 

Bu, açık bir şekilde zina yapamayan hür kadınların gizli dost tutma usulleri idi.308 Bu 

tür ilişkiye giren kadınlara “zevatü’l-ahdan“, “muttehızetü ahdan (dost edinen)” denirdi.309 

Bu bir tür gizli zina şeklidir. Câhiliye döneminde zina büyük ayıp sayılığı, şeref duygusuna 

halel getirdiği için muhadene gizli yapılıyordu. Bu dönemde metres hayatı yaşayan evli 

kadınlar da vardı.310 “Dımıd” denilen bu kadınlar kocalarından başka bir veya birkaç 

erkekle beraber olurlardı.311 Kıtlık zamanlarında karınlarını doyurmak için bu tür ilişkide 

bulundukları zaman ise buna “müdamede” deniyordu.312 Cariyeler ise açık bir şekilde zina 

yapabilirlerdi. Bu tür cariyelere “zaniye” veya “musafiha” denirdi.313 

                                                 

305 Bozkurt, “ Fuhuş” DİA, XVIII, 212, Bakkaloğlu, a.g.e, s. 48. 
306 Zenati, a.g.e, s. 15. 
307Âlûsî, II, 5; Cevad Ali, V, 536; Takkuş, a.g.e, 182; Günaltay, a.g.e, s. 122; Demirayak, Savran, a.g.e, s. 26; 

Bakkaloğlu, a.g.e, s. 61. 
308 Cevad Ali, V, 546. 
309 Âlûsî, II, 5. 
310 Takkuş, a.g.e, s. 183. 
311 Cevad Ali, V, 141.  
312 Cevad Ali, V, 141; Bozkurt, “ Fuhuş” DİA, XVIII, 212. 
313 Takkuş, a.g.e, 183; Demirayak, Savran, a.g.e, s. 26. 



 

 

145

ı. Şiğar Nikahı 

Bu evlilik şekli, mehr veremeyecek durumda olan erkeklerin, kızlarını veya 

kızkardeşlerini başkalarının kızları veya kızkardeşleri ile değiş tokuş yaparak mehr 

vermeksizin mübadele yoluyla nikâhlamaları şeklinde gerçekleşirdi.314 İslâm’da şiğar 

nikâhı Hz. Peygamber’in “İslâm’da şiğar yoktur” sözü ile yasaklanmıştır.315 Bununla 

beraber bedevîlerde özellikle onların fakirlerinde bu nikâhın devam ettiği görülmektedir.316 

i. Raht Nikahı 

Câhiliyede on kişiden az bir erkek grubu aralarında anlaşarak bir kadını müşterek eş 

ittihaz eder, kadın hamile kalıp doğurursa erkeleri çağırır ve hangisini sevmiş ise çocuğu 

ona nisbet eder, erkek de çocuğu kabule mecbur kalırdı.317 Her ne kadar Câhiliye toplum 

vicdanı tarafından kabul görmediği belirtilse de, bu nikâhı uygulayanların mevcudiyeti 

inkâr edilmemektedir.318 Kadın doğurduğu zaman, daha önce ilişkide bulunduğu erkekler 

çağırırlar, çocuğu mevcut erkeklerden hangisine benzetirse çocuk onun olurdu. Erkeğin 

buna itiraz hakkı olmazdı.319 Buhari, Hz Aişe’den Câhiliyede dört çeşit nikâh olduğunu 

rivayet etmiştir. Bunlardan biri de raht nikâhıdır.320 

j. Muahat Nikahı 

Kardeşleşme yoluyla kardeş olan erkeklerin hem malları hem zevceleri müşterek 

olurdu.321 Bu nikâhlarla beraber iki kız kardeşin tek kişinin nikâhı altında toplandığı da 

görülmektedir.322 

                                                 

314 Âlûsî, II, 5; Takkuş, a.g.e, 182; Günaltay, a.g.e, s. 123. 
315 Ebû Dâvud, Nikâh 14. 
316 Cevad Ali, V, 538. 
317 Âlûsî, II, 4, Günaltay, a.g.e, s. 123, Demirayak, Savran, a.g.e, s. 26. 
318 Bakkaloğlu, a.g.e, s. 81. 
319 Demirayak, Savran, a.g.e, s. 26; Takkuş, a.g.e, s. 180. 
320 Buhârî, Nikâh, 36. 
321 Demirayak, Savran, a.g.e, s. 27. 



 

 

146

B. Bedevîlerde Yiyecek ve Giyecek Kültürü 

Bedevîlerin azla geçinen, çok kanaatkâr kimseler oldukları ve yemek çeşitlerinin 

fazla olmadığı görülmektedir.323 Onlar, genel olarak ezilerek kavrulmuş hububata hurmayla, 

su veya süt katarak elde edilen yemekleri tercih ederlerdi.324 Hurma, bedevîlerin birçoğu 

için başlıca gıdadır. Bu gün ise yiyecekleri bulgur, yani dövülmüş ve buhardan pişirilmiş 

buğday ve mısırdır. Hz. Peygamber zamanında ekmek nadir olarak bulunurdu. Ekmek, ince 

bir yufka gibi pişirilirdi. Süt çok sevilir ve harareti kesmek üzere ayran halinde içilirdi.325 

Kıtlık zamanında bedevîler, büyük kertenkeleler, çöl faresi, hatta yılan, tavşan, kurt, tilki ve 

bunlardan başka birçok bitki ve kökler dahil olmak üzere ne bulurlarsa yerlerdi.326  

Bedevîlerin daha çok sade giyimleri benimsedikleri görülür. Halk entari, bir kuşak ve 

üste bir aba giyer. Daha zengin olanlar, entarileri üstüne bir nevi kaftan giydikleri gibi 

kışları bu kaftan üzerine bir kaput alırdı. Bazıları da bunun yerine, sırtlarına koyun 

postundan yapılmış bir giysi tercih ederlerdi. Bedevîler don veya şalvar giymezlerdi. Çoğu 

ayakkabı kullanmaz ancak mali durumu iyi olanlar çizme ve terlik giyerlerdi.327  

Bedevîler genel olarak su bulamadıklar için elbiselerini yıkamazlardı. Onların uzun 

süre yıkanmadıkları da bilinmektedir. Bedevîler, saçlarını ve çocuklarını yıkamak için deve 

idrarı kullanırlardı. Onlar, ancak bir su birikintisi gördüklerinde oraya girip yıkanırlardı.328 

                                                                                                                                                     

322 Cevad Ali, V, 542. 
323 Netşe, a.g.e, s. 39. 
324 Fayda, “Bedevî”, DİA, V, 314.  
325 Watt, Hazreti Muhammed Mekke’de, s. 9. 
326 Goeje, a.g.m, I, 486.  
327 Hitti, a.g.e, I, 47.  
328 Goeje, a.g.m, I, 486. 



 

 

147

V. BEDEVÎLERİN GEÇİM KAYNAKLARI 

Bedevîlerin iktisadi hayatlarının, yaşadıkları coğrafi muhitin, iklim şartlarının 

tesiriyle şekillendiği görülmektedir. Onların geçimlerini, ticaret, avcılık, hayvancılık ve 

yağma yaparak sağladıkları anlaşılmaktadır. Bununla beraber bedevîler sahradan geçen 

kervanlara kılavuzluk da yaparlardı. 

A. Ticaret 

Arap Yarımadası’nda yaşayan insanlar ister şehirli ister bedevî olsun hayatlarını 

davam ettirmek için ticaret yapmaya mecbur kalmışlardır. Bedevîler, muhtaç oldukları 

şeyleri şehirlilerden mübadele usulü ile temin ederlerdi.329 Onlar yağ ve yün yanında deve 

ve keçi kılından kumaşlar, halı, deri tulum ve kırba, çuval, ip ve hasır gibi el işleri yapıp 

satmışlar, bunlara karşılık hububat, hurma, elbise ile kap kacak satın almışlardır. Bu 

ticaretin gerçekleşmesi için bedevîler Yarımada’nın muhtelif yerlerinde kurulan panayırlara 

mal götürüp getirmek üzere kervancılığa başlamışlardır.330 Zira Yarımada’nın en önemli 

geçim kaynağı ticaret ve çiftçiliktir. Hz. Peygamber döneminde bedevîlerin ticari hayatına 

yeni bir canlılık gelmişti. Artık Hz. Peygamber şehirlinin bedevî namına satış yapmasını 

yasaklamıştı.331 Bu da bedevînin medenileştirme yönünde gerçekleştirilmiş çok önemli bir 

siyasettir. O zaman için en büyük toplumsal bütünleşme aracı ticaretti. Bedevî kendisi 

çarşıda insanlara alış verişte bulunarak medeni iletişim kurarak kaba karakterinden 

kurtulma imkânını elde edecekti. Davâhî bedevîlerinin daha mülayim olmalarını sebebi 

oturak yerleşim mekânlarına yakın olmaları, onlarla alış verişte bulunmalarıdır. Aynı 

zamanda bununla Hz. Peygamber’in bedevîlerin geçim şartlarının yükseltmeyi amaçladığı 

ve şehirde fiyatların yükselmesinin önlemeye çalıştığı da düşünülebilir. 332 

                                                 

329 İbn Haldûn, Mukaddime, I, 475. 
330 Takkuş, a.g.e, s. 36, 99; Fayda, “Bedevî”, DİA, V, 313.  
331 Ebû Dâvud, el-İcâre 45, Tirmîzî, Buyû 13.  
332 Mübarekfuri, Tuhfe, IV, 415. 



 

 

148

B. Avlanmak 

Bedevîlerin temel besin maddesi vahalardan elde edilen süt ve hurmadır. Sütten yağ 

ve bir nevi peynir yapar, bunu su ile karıştırarak yerlerdi. Av hayvanları da onlar için bir 

besin kaynağı idi. Bedevîler avlanmaya çok düşkündürler. Av hayvanları arasında dağ 

keçisi, yabani sığır, ceylan, yaban eşeği, tavşan, keklik, deve kuşu ve büyük kertenkeleler 

sayılabilir. Zaman zaman çöle gelen çekirge sürülerinden de faydalanan bedevîler bunları 

bazen pişirip bazen de hurma ile karıştırıp ezme yaparak yerlerdi.333 En çok yaban eşeği 

avını severlerdi. Bu hayvan, avlar arasında en hızlı koşanıdır; “yaban eşeğini avlamak her 

şeye bedeldir denmiştir.”334 

C. Hayvancılık  

Bedevîlerin en çok önem verdiği hayvan devedir. Kurak iklim, buradaki hayatın 

devenin etrafında şekillenmesine sebep olmuştur. Dişi develerden oluşan bir sürü, bedevî 

için en büyük servettir. Asıl bedevîler, deve çobanlarıdır. Bu bedevîler ancak bu işle 

meşgul olur, köye, kasabaya inmezlerdi.335 Bedevîleri çöllere açılıp vahşileşmeye sevkeden 

unsur deve olmuştur. Çünkü deve çölün bitkisi ve ağaçları ile beslenir, kumluklarda 

yavrular.336 Bedevî, hem yük hem de binek hayvanı olan devesinin sütünden, etinden, 

derisinden, gübresinden, yününden ve gölgesinden faydalanırdı. Bedevîyi anlamak için 

deveyi iyi bilmek gerekmektedir. Bedevîler, açlığa dayanabilen bu hayvan sayesinde çölün 

zorluklarına göğüs gererlerdi.337 Onlar, adeta bu hayvanla özdeşleşmişlerdir. Hz. 

Peygamber, bir hadîste geçtiği üzere bedevîlerin mizacını bu hayvana teşbih yaparak ifade 

etmiştir: “Övünme ve kibirlenme deve çobanlarında, sükûnet ile vakar, ağırbaşlılık ise 

                                                 

333 Fayda , “Bedevî”, s. 313. 
334 Geoje, “Arabistan”, İA, I, 484. 
335 Cevad Ali, VII, 107. 
336 İbn Haldûn, Mukaddime, I, 433. 
337 Fayda, “Bedevî”, DİA, V, 312. 



 

 

149

koyun-keçi sahiplerindedir.338 Bu hayvanın iyi ve kötü huyu bedevîye sirayet etmiştir. Bir 

taraftan bedevî deve gibi sabırlı, metin, sahranın zorluklarına karşı koyan, öbür taraftan 

kibirli, inatçı, böbürlenen bir insan tipidir.339  

Deve bedevînin azık kaynağı, onun nakil vasıtası ve aynı zamanda mübadele aracıdır. 

Geline ait bir mükâfat olan mehir, kan diyeti, kumar kazancı, bir şeyhin serveti, bütün 

bunlar “deve” çerçevesinde ölçülür. O, bedevînin devamlı arkadaşı, en yakın dostu, sanki 

onu büyütüp besleyen bir ana veya babadır. Su yerine onun sütünü içer, onun etiyle ziyafet 

çeker, derisi ile örtünür, yününden çadır örer, gübresini yakacak olarak kullanır, bevlinden, 

bir nevi saç losyonu ve ilaç imal eder. Bir bedevî bakımından deve, “çöl gemisi” olmaktan 

da ötedir. Devenin külfeti azdır. Arabistan devesi hiç su içmeksizin kış mevsiminde yirmi 

beş, yazın ise takriben beş gün yol alabilmektedir. Deveye nisbetle at, katır, koyun, sığır 

ikinci plandadır.340 Hz. Ömerin şöyle dediği rivayet edilir: “Bedevî, devenin huzur ve sükûn 

bulduğu yerde saadete erer.”341 Tesadüfî değildir ki, bedevînin biri Hz. Peygamber’den 

cennette kırmızı devenin olub olmadığını sormuş, cennetde yakuttan develer olacağını 

duyunca, çok sevinmiştir.342  

 Deve 400 kilo yük taşıyabilen, bir günde 90 kilometre kateden bir “çöl gemisi” dir. 

57 derece sıcaklıkta, 17 gün hiç su almadan biraz yeşillik verilirse daha da fazla 

yürüyebilen, 60 litre su içebilen bir hayvandır.343 Çölde haftalarca yolculuk sırasında 

                                                 

338 Buhârî, Meğazi 76; Müslim, İman 2; Tirmîzî, Fiten 61; Ahmed b. Hanbel, III, 322, 397, 477, 579, VI, 66–
67, V, 93, VIII, 316, Yakub b. İshak b. İbrâhim Ebû Avane el-İsferayini, Müsnedu Ebî Avane, Dârü'l-
Ma'rife, Beyrût ts, s. I, 59–60. 

339 İbn Haldûn, Mukaddime, I, 274. 
340 Süheyl Takkuş, a.g.e, s. 37. 
341 Hitti, a.g.e, I, 41–42. 
342 Ahmed b. Hanbel, IX, 17. 
343 Maxime Rodinson, Muhammed: Yeni Bir Dünyanın, Dinin ve Silahlı Bir Peygamberin Doğuşu (trc. Atilla 

Tokatlı), Özne Yay, İstanbul 1998. s. 31. 



 

 

150

devenin hem etinden, hem de vücudundakı sudan yararlanılır.344 Devenin yanı sıra 

kaynaklarda bedevîlerin koyuna, ineğe, ata baktıkları da görülmektedir.345 

D. Yağmacılık  

Aşırı sıcaklar ve kuraklığın hakim olduğu çöl şartları dikkate alındığında hayatın 

sınırlı imkanlarla devam ettiği bir bölgede, otlak alanlarının ve suyun kıt olduğunu tahmin 

etmek zor değildir. Artan nüfus, doğal olarak kabileleri bir yaşam mücadelesinin içine 

itmekteydi. Bu nedenle kabileler arası savaşlar, kabilelerin kendi hayat sınırlarını 

genişletmenin kaçınılmaz yolu olarak karşımıza çıkmaktadır. Bedevî kendinden olmayana 

elinden malı, merası alınacak düşman gözüyle bakar.346 Yani “benden olmayan benim 

düşmanımdır.” sözü onun temel felsefesini göstermektedir. Hz. Ali, Muaviye döneminde 

bu slogan aynı mantıktan hareketle ortaya çıkan havaric grupunun“benim gibi düşünmeyen 

kâfirdir” şekline dönüşecektir. Her kabile diğer kabilenin malını yağmalamak için fırsat 

kollardı. Şartlar oluşunca bedevî asla affetmezdi. Yağmalar genellikle sabah vakitleri 

yapılırdı. Bedevîler arasında “Ey sabah, nimet ver!”347 duası yaygındır. Haris b. Hillize ise 

yağmayı şöyle tasvir etmektedir:  

“Bizimle savaşmak için akşamdan sözbirliği etmişler. Sabah açıldığında ise gürültüyü 
koparmışlar. Kimi çağırıyor, kimi yanıtlıyor; bir yandan atlar kişniyor, diğer taraftan 
develer böğürüyordu.”348  

Yağmalar bir hamlede birkaç köle yahut hafif silahlı bir iki çoban tarafından 

muhafaza edilen deve sürüsüne yapılmaktaydı. Çobanlar karşı koyarlarsa, öldürmek 

                                                 

344 Önkal, Bozkurt, “Deve”, IX, DİA, s. 224. 
345 Butrus b. Bulus Büstani, “Bedv” Dâiretü'l-Maarif: Kamusu Am li-kulli Fen ve Matleb, Dârü'l-Maârif, 

Beyrût ts, s. I, 247.  
346 Cevad Ali, I, 274. 
347 Tebrîzî, Şerhü'l-Muallakati'l-Aşri'l-Müzehhebat, s. 120; Züheyr b. Rebia b. Riyah el-Müzeni Züheyr b. 

Ebû Sülma, Divânu Züheyr b. Ebû Sülma, Dâru Sadır, Beyrût ts. s. 76. 
348 Tebrîzî, Şerhü'l-Muallakati'l-Aşri'l-Müzehhebat, s. 267; Haris b. Hillize b. Mekruh el-Yeşküri Haris b. 

Hillize, Divânü'l-Haris b. Hillize (nşr. Emil Bedi' Yakub), Dârü'l-Kitâbi'l-Arabî, Beyrût 1991. s. 24. 



 

 

151

zarureti ortaya çıkardı. Genellikle silahlarını almak, ellerini bağlamak yeterli idi.349 

Bedevîler rakip kabilelerden baskın yapacak birini bulamadıkları zaman kardeş boyları 

yağmalarlardı.350 Bedevînin yağmayla ilgili düşüngesini anlamamız bakımından aşağıdaki 

olay pek dikkat çekicidir.  

Hz Peygamber zamanında Medîne’ye gelip Müslüman olan bedevîlerin hasta olması 

üzerine Hz Peygamber onların develerin yanına gidip süt ve bevillerinden faydalanmalarını 

istemiştir. Bu kişiler Rasulullah’ın teklifini kabul etmişler, sağlıklarına kavuşmuşlar, 

ardından da çobanı öldürüp develeri de sürüp gitmişlerdi. Hz. Peygamber de arkalarından 

bir seriyye göndererek onları yakalatmış ve hak ettikleri cezayı vermiştir.351 Bunun yanı sıra 

pek çok defa da Müslümanların deve sürüleri çeşitli bedevî kabileler tarafından baskın 

maruz kalmış, Abdurrahman b. Uyeyne Hz Peygamberin “Adba” isimli devesini 

çalmıştır.352 Bu baskınların bir kısmında çobanları öldürülmüştür. Ebu-Zer Ğifarinin oğlu 

da bu kurbanlardan biridir.353 Hz. Peygamber Medîne’de kendisinde olmayan her şeye 

yağma gözüyle bakan bedevîlerin baskın tehlikesine karşı sürekli tedbir almak zorunda 

kalmıştır. Bedevîlere göre yağma çol hayatının normal bir görünümüdür.354 

E. Kılavuzluk  

Sahrada iki kelime çok önemidir. Onlardan biri “ضال” ikincisi “هداية”kelimesidir. 

Geniş sahra adeta labirint gibidir. Sahrada kum tepeleri ruzgarın etkisiyle sürekli yer 

deyişdirir. Bir gün önce sağ tarafta olan bir kum tepesinin bir gün sonra sol tarafta olması 

sıklıkla görülebilen bir şeydir. Bunun için yolcunun yolu bulması çok zordur. Bedevîler 

                                                 

349 Geoje, a.g.m, İA, I, 485. 
350 Hitti, İslâm Tarihi, I, 48. 
351 Ebû Dâvud, Hûdud 3. 
352 Beyhâki, Delâil, IV, 180–182. 
353 Vâkıdî, Muhammed b. Ömer, Kitâbü’l-Megâzî (nşr. Marsden Jones), I-III, Âlemu’l-Kütüb, Beyrût 

1984, II, 539; İbn Sa‘d, II, 77; Hüseyn Algül, “Gâbe Gazvesi”, DİA, XIII, 267–268. 
354 Anne-Marıe Delgambre, Allah’ın Resûlü Hz. Muhammed, s. 84. 



 

 

152

arasında yıldızlara bakarak sahrada kılavuzluk yapa bilenlerin sayısı çoktur. Bedevîler Arap 

Yarımadası’nın çeşitli yerlerine giden büyük ticaret kervanları için deve temin etmek, ücret 

karşılığında kervanların yol emniyetini sağlamak ve onları çeşitli saldırılardan korumak 

suretiyle gelir temin ettikleri görülmektedir.355 Ayrıca ticaret kafileleri ve yolcular 

bedevîlere ait topraklardan geçerken onların saldırılarına uğramamak için ücret ödemek 

zorunda kalmışlardır.356  

VI. BEDEVÎLERDE KÜLTÜREL HAYAT 

Bir ulusun düşünce yapısı, onun edebiyat yapıtlarının incelenmesi ile belirlenir.357 

Bedevîlerin yaşam şekilleri, adet-ananeleri, örfleri, kuralları şair bir ruha sahip oldukları 

için şiirlerinde mündemiçtir. Bedevî nezdinde söz sanatının özel bir yeri vardır. Bedevîlerin 

kültür yapılarını, efkâr-ı ümumiyyelerini bilmek için şiirlerini incelemek gerekir.  

A. Şiir ve Hitabet  

Şair, şa’ara veya şe’ura kökünden türemiş bir kelimedir. Şa’ara bir şeyin farkında 

olmak, mesela normal insanların bilemeyeceği bir şeyin farkında olmak demektir.358 

Görünmeyen dünya hakkında ilk elden bilgi sahibi olan kimse şair idi. Bu bilgisinin kendi 

şahsi görüşüyle değil, cin denen üstün varlıklarla içsel münasebetler kurarak alındığına 

inanılırdı.359 Bedevîlerde kabilenin duygularının harekete geçmesinde şiir ve şairlerin rolü 

büyüktür. Kamuoyunu, hissi-müştereki sürdüren ve güden şairlerdi.360 Diğer kabilelerden 

öç alınması için ölenler için mersiyeler, saldırıda hamaset duygularını coşturacak şiirler 

söylenmesi gerekirdi. Bir kabilede büyük bir şair çıktığı zaman diğer kabileler o kabileyi 

tebrik için gelirlerdi. Bedevî, bu sosyal çevre ve anlayış içerisinde kendisini kabilesinin 
                                                 

355 Watt, Hazreti Muhammed Mekke’de, s. 9. 
356 Watt, Hazreti Muhammed Mekke’de, s. 17; Fayda, “Bedevî”, DİA, V, 313. 
357 Gustave Le Bon, Tarih Felsefesi (trc. Hüsrev Akdeniz-Murad Temelli), Ataç Yay, İstanbul 2004, s. 74. 
358 İbn Manzur, IV, 409.  
359 Izutsu, Kurânda Allah ve İnsan, s. 212. 
360 Watt, Hazreti Muhammed, s. 54. 



 

 

153

diğer fertleriyle eşit görür ve kendisinin de aynı hak ve vazifelere sahip olduğunu kabul 

ederdi. Onun üstün ahlâk anlayışı mürüvvet veya yiğitlik şeklinde kendisini gösterirdi; o, 

kavgada cesaretli, felâket esnasında sabırlı, intikam almada ise ısrarlı idi. Zayıfı himaye 

eder, kuvvetliye karşı koyardı.361  

Bütün bunlar her bedevînin sahip olmak istediği meziyetlerdi. Şairin hissiyatı ile 

yaşadığı çevrenin hissiyatının birleştiği noktalar şiirinin kaynağını oluştururdu. Siyasi 

müzakerelere katılan heyetlerde şairin özel bir yeri vardır. O, kabile veya kabileler 

birliğinin sözcüsü olarak, kendisine şekil veren muhitinin mümessiliydi. Kabile hayatının, 

hissiyatının, mazisindeki mefahirinin, zaferlerinin, düşmanlarına karşı beslediği kinin, 

onları küçültücü hicivlerin, her cephesiyle etrafını çeviren tabiatın en güzel ifadesini şairin 

sihirli sözlerinde bulurdu ve bütün bunları ondan beklerdi. Onun şiirinin korunmasına ve 

yayılmasına çalışırdı.362 Şairler ve şiir, Câhiliye döneminde büyük bir medya platformunun 

ana öğesi durumunda idi. Onlarla, kabilelerin reklamı yapılmakta ve böylece ticarî ve siyasî 

itibar hedeflenmekteydi. Bu noktada panayırlar, önemli bir faaliyet yeridir.363  

Şairler memleketin âlimi, tarihçisi, kâhini, sihirbazı ve namus koruyucu olup herkesin 

üstünde bir itibara sahipti. Umumi efkâra, hissi müştereke, kamuoyuna hâkim olan şairler 

diledikleri kimsenin değerini yükseltir dilediklerininkini indirirlerdi. Duygu, kahramanlık 

ve hayal ile yoğrulmuş bedevîler belagatlı sözlerden çok etkilenir, bazen bir beyit bile 

kendilerini ayaklandırıp oturtmaya yeterdi. Şair, silahı olan hicvi ile karşı tarafta yara açar, 

kabileleri heyecana sevk ederek birbirlerine düşürebilirdi. Şair sihirli bir kelime ile çölün 

kötü ruhlarını harekete geçirir, düşmanın tehdit eder, zarar verir, perişan ederdi.364 Bu 

nedenle Araplar, şairlerin hicivlerinden korkar ve övmeleriyle iftihar eder, methedilmek 

için ellerinden gelen her türlü fedakârlığı göze alırlardı. Şairin methine mazhar olan kişinin 
                                                 

361 Apak, a.g.e, s. 50. 
362 Cevad Ali, IX, 67–70. 
363 Cafer Acar, a.g.e, s. 142. 
364 Seydişehrî, a.g.e, s. 202. 



 

 

154

toplumda saygınlığı artardı. Nitekim onun kızları varsa kolayca evlenebilir yahut övülen 

kimsenin ticari hayattaki durumu olumlu yönden değişirdi.365 Aşa el- Ekber, Ukaz 

panayırında Muhlik adındaki kimseyi bir kasideyle medh edince, Muhlik şöhret kazanmış 

ve derhal kızları nişanlanmıştır.366  

Şairin, cinlerin ilhamlarına mazhar olduğuna inanıldığından kendisinden korkulur,367 

hakkına hürmet ve riayet edilirdi. Bu durum şairin özellikle hicivlerinin tesirli olmasına 

neden olurdu. Çadırların kurulduğu yer şairin emri ile değiştirilir, münasip gördüğü yer ve 

zamanda kurulurdu. Savaş hakkında onun görüşü alınır, ganimetin taksimi sırasında en çok 

kahramanlık gösteren savaşçılar kadar ona hisse ayrılırdı.368 Kabileler arasında cereyan 

eden savaşlarda bir şair esir düşse kendilerini hicvetmeyeceğine dair ondan taahhüt 

alınırdı.369 Aynı durumun İslâmî dönemde de devam ettiğini Hz. Ömer’in, insanları 

hicvetmekten vazgeçmesi mukabilinde el- Hutay’a’ya üç bin dirhem verdiğini ve hatta 

dilini bile kesmeyi istediğini görüyoruz.370  

Şairler hâdiselerin ve tarihi olayların koruyucuları, bilgi nakledicileri idiler. Câhiliye 

döneminde Arapların başlarından geçen hadîselerin ve tarihi olayların koruyucuları, bilgi 

nakledicileri idiler. Câhiliye döneminde Arapların başlarından geçen hadîselere, adablarına, 

bilgilerine ve ahlaklarına dair elde edilen bilgiler şiirler vasıtasıyla elde edilmiştir. 

Arapların inandıkları ve bağlı bulundukları dinleri ile ziyafet, düğün matem vb. gibi adet ve 

gelenekleriyle ilgili bilgiler de şiirler vasıtasıyla nesilleren nesillere intikal etmiştir. 

Bilhassa kabile reisinin ve ileri gelenlerinin sihirli ve tesirli bir silah olan şiir 

sanatıyla mücehhez olması kabile için büyük bir bahtiyarlık olarak addedilmiş, büyük 
                                                 

365 Cevad Ali, IX, 68–74. 
366 Seydişehrî, a.g.e, s. 203 
367 Âlûsî, II, 365. 
368 Seydişehrî, a.g.e, s. 211. 
369 Cevad Ali, IX, 78–79. 
370 Seydişehrî, a.g.e, s. 202. 



 

 

155

şairler yetiştirmiş olmak kabileler için gurur ve şeref, buna mukabil şairden mahrum olmak 

sadece bahtsızlık değil aynı zamanda utanç ve ayıplanma vesilesi olarak kabul edilmiştir. 

Hasım kabilenin şairinin açtığı yaranın ancak ona aynı tarzda mukabelede bulunmakla 

onarılabileceği hususundaki inanış o derece kuvvetliydi ki, bu yüzden müştereken şiir 

nazmetme zaruretini duyan kabileler bile olmuştur. 

Bütün bunlar, Arapların, içlerinde bir şair yetişmesini büyük bir kumandanın 

yetişmesinden bile üstün tutmalarına neden olmuştur. Nitekim Araplardan bir kabilede bir 

şair yetişse diğer kabileler gelip tebrik ederlerdi. O kabile ziyafet verir, kadınlar toplanır, 

düğün merasimlerinde olduğu gibi çalgı çalarlar, oynarlar, erkeklerle çocuklar birbirlerini 

tebrik ederlerdi. Çünkü bu şair onların namuslarını korur, faziletlerini kuvvetlendirir, 

şanlarını devam ettirirdi. Karşı tarafın moralini bozan şiirler söyler, savaşta kabilesine 

cesaret verici manzumeler icra eder, barışta ise nasıl davranılacağı hususuna kabilesine yol 

gösterirdi.371 Hz. Peygamber, şiiri bir iletişim aracı olarak kullanmış; çağının sözlü iletişim 

geleneğine uyarak şairlerin yetenek ve becerilerinden İslâm’ı müdafaa etmede ve 

inkârcılara karşı tavır almada faydalanmıştır ve şöyle buyurmuştur: “Kureyş’i hicv edin. 

Çünkü şiir, onları oktan daha fazla yaralar.”372 Hassan b. Sabit’in, Kab b. Zuheyr’in, 

Abdullah b. Revaha’nın İslâmi mudafaada rakibleri hicv etmede rolleri evezsiz olmuştur.373 

Hz. Peygamberden “Şiirde hikmet var” ve “sizden birinin içinin irinle kanla olması şiirle 

dolmasından daha iyidir.”374 Şeklinde bir-birine zıt iki rivayet nakledilmiştir. Kanaatimizce 

Hz. Peygamber’in şiire karşı çıkması şiirin toplumda çok etkin olmasını, şairlerin toplumu 

olumsuz anlamda yönlenirmesinin önünü almak içindir. Allah Resûlü durduk yerde 

gereksiz yere duyguların galeyana getirilmesini önlemek, kabileler arası çıkan savaşları, 

                                                 

371 Kadri Yıldırım, a.g.e, s. 24–25. 
372 Müslim, Fedailü’s-Sahabe, 157. 
373 Muhammed Abdülhay b. Abdülkebir b. Muhammed Kettani, Nizamü'l-Hükümeti'n-Nebeviyye (nşr. 

Abdullah Halidi), Dârü'l-Arkam, Beyrût ts, I, 190. 
374 Buhârî, Edeb, 92; Ebû Dâvud, Edeb, 97. 



 

 

156

boş yere akan kanları durdurmak için şiirin önüne geçmişdir denile bilir. Bilindiği gibi 

şairlerin bir sözü savaşın çıkması için yeterliydi. Bir de o zaman için en meşhur 

Müseylime, Tuleyha, Esvedu’l-Ansi, gibi meşhur kâhinler aynı zamanda şair idiler. 

Toplumda şiir aracılığıyla ilham perisinin onlara geleceğin bilgisini de getirildiğine 

inanılırdı. Aynı zamanda Kur’ân şiir olmakla375, Hz. Peygamber şairlik, büyücülükle 

suçlanmıştır376. Bu Kureyş’in Allah Resûlü’nü yalanlamak için ortaya attığı etkin 

propagandasının neticesiydi. Kur’ân’a yönelik şiir suçlamasının, Hz. Peygamber’e yönelik 

şairlik suçlamasının bir tek anlamı vardı, yani “bunu Allah sana vahyetmiş değil, Sen de 

bildiğimiz diğer şairler gibi, cinlerle muhatabsan” demek istiyorlardı. Çünkü şairlerin 

mutlaka bir cini oluğuna inanılırdı. Mehmed Özdemir, Arapça’ya iyi derecede hâkim 

olmasına rağmen, vahiy öncesinde Allah Resûlü’nün şair olduğuna yahut şiir söylediğine 

dair herhangi bir tarihi kayda sahip olmadığımızı ifade etmektedir. Hatta kaynaklarda onun 

başkalarına ait bazı beyitleri okurken kelimelerin yerlerini değiştirip, uzun okumak 

suretiyle vezin ve kafiye düzenini bozduğuna dair bilgilerin mevcudiyeti, peygamberliği 

döneminde de dinleme dışında şiirle ve şairlikle alakasının bulunmadığını 

göstermektedir.377 Kanaatimizce Hz. Peygamber’in şiire karşı çıkmasının önemli 

sebeplerinden biri de Peygamberliğin şairlikle karıştırılması endişesidir. Müşriklerin Hz. 

                                                 

375 Hayır, yemin ederim gördüklerinize ve görmediklerinize ki o (Kur'ân) elbette değerli bir elçinin sözüdür. 
O, bir şair sözü değildir. Ne de az inanıyorsunuz. Bir kâhinin sözü de değildir. Ne de az 
düşünüyorsunuz. Âlemlerin Rabb'inden indirilmiştir" (el-Hakka, 69/38–43). 

376 Hayır, dediler, (Muhammed'in söyledikleri) karmakarışık rüyalar; hayır onu uydurmuş; hayır o şairdir. 
(Eğer bizim kendisine inanmamızı istiyorsa) o halde bize, öncekilerin (kavimlerine mucizelerle) 
gönderildikleri gibi, o da bir mucize getirsin" (Taha, 21/5). "Cinlenmiş bir şair için biz tanrılarımızı mı 
terk edeceğiz derlerdi. Hayır, o (ne şairdi, ne de mecnun). O gerçeği getirmiş ve peygamberleri de 
doğrulamıştı" (es-Saffat, 37/36–37). "Yoksa onlar (senin hakkında), 'Bir şairdir, zamanın felaketlerine 
çarpılmasını gözetiyoruz' mu diyorlar? De ki: gözetleyin, ben de sizinle beraber gözetleyenlerdenim" 
(et-Tur, 52/30). 

377 Mehmet Özdemir, “Peygamberlik Öncesinde Bir İnsan Olarak Muhammed b. Abdillah”, Câhiliye 
Toplumundan Günümüze Hz. Muhammed (ed. Ahmet Yaman), Ankara 2007, s. 117. 



 

 

157

Peygamber’in şâir nitelemelerine Kur’ân-ı Kerîm, “Biz ona şiir öğretmedik, zaten bu ona 

yakışmaz da”378 ayesiyle kesin olarak karşı çıkılmıştır. 

 Bedevî şair, hayallerini bütünü ile yaşadığı ve varlığını idame ettiriği çevreden 

almıştır. Şair çevresinden aldığı unsurları zihninde biriktirip bunları duygu ve 

düşüngeleriyle birleştirerek bir tasarı haline dönüştürüp hayal alemi yaratır.  

Câhiliye döneminde edebi faaliyetlerin gerçekleştirildiği merkezlerden biri her yıl 

peryodik bir şekilde düzenlenen panayırlar idi. Alış-verişlerin yapılmasının yanısıra bir 

çeşit edebi kongre niteliği taşıyan bu panayırlarda şair kahramanlar edebi mahsullerini 

teşhir ederlerdi. Şairler hırsla peşinde koşulan ilk şeref sırasını almak maksadıyla buraya 

gelirlerdi. Bir şair ancak buralarda ismini duyurabilirdi ve başka hiçbir yerde bu imkâna 

sahip değillerdi. Şairler için kırmızı çadırlar kurulurdu ve onlar burada uzmanlar tarafından 

imtihan edilirlerdi. Çadırın içinde müfahereler, münafereler yapılıyordu.379  

 Bu yıllık panayırlar, savaşma ve çarpışmanın kesin olarak yasaklandığı ve bu yasağı 

çiğneyenin herkesçe kınandığı mukaddes aylarda (eşhuru’1-hurumda) tertip edilirdi. 

Müşrik Arapların takvimi daha sonra İslâmî dönemde de devam eden kameri takvim idi. Bu 

takvimin ilkbahar mevsimine denk gelen ilk üç ayı Zilka‘de, Zilhicce ve Muharrem, aynı 

zamanda sulh ve selamet aylarına rastlıyordu. Bu panayırlar yerli sanat ve mamulâtın 

sergilenmesi, ticaret ve tüketim mallarının mübadelesi bakımından geniş imkân ve fırsatlar 

temin ediyordu.380 Araplar bu yıllık huzur dolu toplantılara kalabalıklar halinde koşuşur, 

kurulan kulübeler etrafına üşüşür, şairlerin yarışmalarını izler, hurma şarabı içip şarkıcı 

kızların nağmelerinden keyiflenir, eğlenirlerdi. Bu panayırlarda toplanarak şiirler söylenir, 

hutbeler okunur, kabiliyetler ölçülürdü. Ayrıca birçok dava halledilirdi. Buralarda neseple 

de iftihar edilirdi. Bu panayırların başlıcaları şunlardır: Ukaz Panayırı,381 Dümentul’l-
                                                 

378 Yasin, 36/39. 
379 Takkuş, Tarihü'l-Arab kable'l-İslâm, s. 101. 
380 Netşe, a.g.e, s. 40. 
381 Cevad Ali, IX, 88. 



 

 

158

Cendel, Hecer Panayırı, Uman Panayırı, Hubaşe Panayırı, Suhar Panayırı, Şıhr Panayırı, 

San’ a Panayırı ve Hadramevt Panayırı.382  

Bedevî şiirinin çeşitleri aşağıdaki şekildedir.  

1. Gazel 

Gazel kadının fiziki ve manevî güzelliğinin ve şairin onunla ilgili aşk macaralarının 

tasviridir.383 Şairin, sevgilinin mekânından, ayrılıktan, tepelerden, şeraptan, sevgiliyle 

maceralarından, tabiattan, aşktan bahsettiği bir şiir türüdür.384 Bu şiir türünde sevgiliye 

yakınlıktan duyulan sevinç, ayrılıktan duyulan hüzün dile getirilir385 ve sahranının tüm 

güzellikleri kullanılır.386 Bunun en güzel örneklerine İmru’l-Kays’ın muallakasında 

rastlanır: 

Durun, sevgilinin ve onun ed-Dahul ile Havmel arasındaki Sıktu’l-Liva’da bulunan 
yurdunun hatırasına ağlayalım. 

Tudih ve el-Mikrat’a kadar uzanan, güney ve kuzey rüzgârlarının dokuması sayesinde 
henüz izleri silinmemiş olan hatırasına ağlayalım. 

Sevgilinin yurdunun geniş alanlarında ve oradaki su birikintilerinde, bembeyaz 
ceylanların karabiber tanesine benzeyen gübrelerini görürsün. 

Göçlerini yükledikleri günkü ayrılık sabahında ben, adeta yörenin deve dikeni 
ağaçlarının yanında, Ebûcehil karpuzu oyar gibi (gözyaşı döküyor) idim.  

Arkadaşlarımsa orada bineklerinin üzerinde çevremi sararak “kendini üzüntüyle helak 
etme metin ol !” diyorlardı.  

Benim şifam bol bol gözyaşı dökmektir. Fakat silinip giden izlerin yanında ağlamak 
neye yarar?387  

                                                 

382 Âlûsî, I, 264–266.  
383 Seyyid Cafer el-Hüseyni, Tarihü’l-Edebi’l-Arabî: el-Edebi’l-Cahili Nakd ve Tahlil. Envarü’l-Hüda ve’l-

İ’tisam, Kum 1414. s,143. 
384 Osman Zekî Soyyiğit, el-Edebü’l-Arabî, İFAV, İstanbul ts, s. 17. 
385 Takkuş, a.g.e, s. 135. 
386 Hasan Cafer Nureddin. Tarafe b. el-Abd: Siretuhu ve Şi'ruhu. Dârü'l-Kütübi'l-İlmiyye, Beyrût 1990, s. 60. 
387 Ebû Vehb İmruülkays Hunduc b. Hucr b. Haris Kindi İmruülkays b. Hucr, Divânu İmruülkays (nşr. Hanna 

Fahuri), Dârü'l-Cil, Beyrût 1989, s. 25–27. 



 

 

159

2. Vasf, Tasvir 

Vasf, varlıkların hissi veya manevî özelliklerinin tasviri veya herhangi bir eşyanın, 

içinde bulunduğu durumun zikredilmesidir. Bedevî şiirinin konularının çoğunu tasvir 

oluşturmaktadır. 

Tasvir, kasidenin bir parçası olarak Câhiliye döneminde mevcut olup tasvirî parçalar 

arasında sevgilinin bedensel güzelliği, terk edilen diyar, tabiat, savaş ve savaş araçları, 

şarap, at, yaban öküzü, kartal, doğan, kurt gibi çöle mahsus av hayvanları, çöl, gece, 

yağmur, yıldız, güneş, bulut, şimşek,388 bedevî hayatında önemli olan deve vb.nin çoğu defa 

zengin ve güç bir lugat malzemesiyle yapılmış en ince teferruata kadar inen tasvirleri 

vardır:389 Şair dikkatini çeken her türlü güzellikleri tasvir eder.390 Orneğin İmru’l-Kays’ın 

sevgilisinin bedensel tasviri en güzel vasf örneklerindendir: 

Teninin rengi kimsenin elinin ulaşamadığı suların beslediği sedeflerin içindeki inciler 
gibi sarıya çalıyordu. 

Güzel yüzünü bir kapatıp bir gösteriyordu. Sonra Vecre’nin yavrulu ceylanlarının 
bakışını andıran ürkek bakışlarla etrafına bakınarak korunmaya çalışıyordu. 

Boynu bir beyaz ahununkine benzer ki yukarıya doğru uzattığında ne çirkin ve aşırı 
uzun, ne de ziynetlerden yokundur. 

Aşağıya sarkmış yoğun hurma salkımını andıran gür ve kömür gibi simsiyah saçları 
sırtını süslüyordu.391  

3. Hamase 

Birbirine düşman olarak yaşayan bedevî kabileler için cesaretli olmak kaçınılmazdı. 

Savaşın günlük hayatın bir parçası haline geldiği, yağmur ve suyu bol olan yerlere ve 

                                                 

388 Cevad Ali, V, 94, 97; el-Hüseyni, a.g.e, 139. 
389 Kenan Demirayak, a.g.e, s. 145. 
390 Cevad Ali, V, 96; Takkuş, a.g.e,137. 
391 İmruülkays, Divân, s. 36–39. 



 

 

160

otlaklara ancak güçlü olanın hâkim olabildiği bâdiye kesiminde her bedevî cesûr olmak 

mecburiyetindeydi.392 

 Hamase şiirlerinde esas mevzuu, övünme, övünme şiirlerinde olduğu gibi, yiğitlik, 

cengâverlik, kahramanlık, cesaret, atılganlık gibi sıfatların anılmasıdır. Buna bağlı olarak 

övünme ve hamase şiirleri, çoğu zaman, medih şiirlerinin içinde mütalaa edilmiştir.  

Kahramanlık, yiğitlik, atılganlık gibi sıfatlarla övünme Câhiliye şiirinin başlıca 

temaları arasındaydı. Nitekim Antere b. Şeddad kabilesi Abs’ı savunurken gösterdiği 

cesaret, kahramanlık ve düşmanlarına karşı direnişini şu şiirinde dile getirip kendisiyle 

övünmüştür:393 

 Ben hep, yiğitlerin nöbetleşe hücum ettikleri su gibi akıp giden yaralı yüksek atın 
eğerinin üstüne bulunurum. 

 Atım, bazen mızrakla vuruşmak için tek başına sürülür, bazen de yayları sağlam 
kalabalık kimselere katılır. 

 Olaya tanık olanlar, sana benim savaşa atılığımı, ganimet dağıtılırken de sakınığımı 
söyleyeceklerdir. 

Yiğitlerin savaşmaktan çekindikleri, ne kaçmayı aklından geçiren ne de teslim olan 
nice pür silah savaşçılar var ki,  

Düz, boğum başları sert, sağlam mızrağı süratle saplamakta hünerini gösterdi ellerim.  

Sağlam mızrağımla o savaşçının da elbisesini deldim; soylu kahramanlarda mızrağa 
karşı korumalı değil ya! 

Onu yırtıcı vahşi hayvanlara yiyecek olarak bıraktım; yiyecekler onu, kemirecekler o 
güzel parmakları kolları. 

Nice nişan taşıyan hakikatperver yiğitlerin sırtındaki sağlam örgülü zırhları 
yarmışımdır.394  

                                                 

392 Kadri, Yıldırım, a.g.e, s. 194. 
393 Demirayak, a.g.e, s. 152. 
394 Tebrîzî, Şerhu'l-kasaidi'l-aşr, s. 352–359. 



 

 

161

4. Hikmet 

Şairin hayat deneyimlerinden, müşahedelerinden ve hadîselerden çıkardığı hikmet 

düsturlarıdır. Bir anlamda şairin hayat felsefesini anlatmasıdır:395 hikmet, şairin ölüm ve 

hayat üzerine kafa yorarak çıkardığı derin anlamları ifade eder. 396 

Kim birçok işlerde ılımlı davranmayıp geçimsizlik ederse köpek dişleriyle ısırılır ve 
ayaklar arasında ezilir.  

Kim ırzını korumak için iyilik yaparsa onu korumuş olur, kim de sövülmekten 
korkmazsa ona sövülür.  

Kim varlık sahibi olur da bu varlığı ile kendi kavmine karşı cimrilik ederse yardımına 
başvurulmayıp dışlanır ve yerilir. 

Kim vefakâr olursa kınanmaz, kimin de kalbi içini rahatlatacak bir iyiliğe yöneltilirse 
tereddüde düşmez.  

Kim ölümün sebeblerinden korkarsa, merdivenle göğün kapılarına yükselse bile, 
ölümün sebebleri ona ulaşır. 

Kim iyiliği, layığı olmayana yaparsa, onun teşekkürü kendisine bir yergiden ibaret olur 
ve bu iyiliği yapan kimse pişman olur. 

Kim kendi havuzunu vatanını, namusunu silahı ile savunmazsa, havuzu yıkılır. Kim de 
düşmanlarına acımasız davranmazsa zülme uğrar. 

Kim gurbete düşerse düşmanı dostu sanır, kendisine saygı duymayana saygı duyulmaz. 

Bir kimse ne huya sahip olursa olsun, her ne kadar onu insanlardan sakladığını 
zannetse de o huy bilinir. 

Beğendiğin nice suskun kimseler vardır ki, konuştuklarında erdemleri ve kusurları belli 
olur. 

Gencin dili bir yarısıdır. Gönlü de öteki yarısıdır; geriye et ve kandan oluşan şekilden 
başka bir şey kalmaz.  

İhtiyar azdıktan sonra artık akıllanması beklenemez, genç ise azgınlıktan sonra 
akıllanır. 

İstedik verdiniz, yine istedik yine verdiniz. Kim çok isterse bir gün mutlaka mahrum 
burakılır.397  

                                                 

395 Soyyiğit, a.g.e, s.31. 
396 Cebbûrî, a.g.e, s. 403. 
397 Tebrîzî, Şerhu'l-kasaidi'l-aşr, s. 235–239. 



 

 

162

5. Mersiye 

İntigamın alınmasında mersiye’nin rolü büyüktür. Kabile öç alma ihtiyacının gereği 

mersiye bedevîlerde yaygın olarak duyguların galeyana getirilmesinde etkin bir araç olarak 

kullanılmıştır. Mersiye, acı duyma, ölene şefkat gösterme, ölen için ağlama, feryat figan 

etme ve ardından iyiliklerini sayma anlamlarını içeren bir kelime olup bu maksatla 

nazmedilen kasidelere denmiştir.398 Şair, ölenin aralarından ayrılmasından dolayı kendisini 

saran üzüntüyü dile getirir, ardından da onun iyiliklerini güzel hasletlerini zikrederek onu 

metheder.399 Bedevîlerde bir kimse öldüğünde duyguların açığa vurulması bir engel teşkil 

etmez. Hatta ağlamak, acıyı ve sıkıntıyı belli etmek zorunludur. Kadınlar üzüntülerini, 

özellikle vücut hareketleriyle belli ederler. Bir taraftan ağlarken, diğer yandan göğüslerini 

döver, elbiselerini yırtar, saçlarını çekerler.400 Dönemin sosyal muhayyilesini dile getiren 

Muallâka şairi Tarefe b. Abd bir beytinde şöyle diyordu:  

“Ey Mabedin kızı! Eğer ben ölürsem ölüm haberimi hak ettiğim şekilde herkese duyur 
ve benim için ağlayıp bağırarak yakanı yırt.”401 

 Savaşlarda ölenler için mersiyeler söylenir, iyiliği, güzelliği dile getirilir, kendisine 

methiyeler yağdırılırdı. Onun ne kadar kahraman, cesur, cömert, konuksever ve komşu 

hakkını gözeten biri olduğu dile getirilirdi. Öcün alınmasına teşvik olunur. Böylece şairler 

arasında mersiye edebiyatı özel bir dal haline gelmiştir. 402 Câhiliye dönemi kadın 

şairelerden el-Hansa’nın kardeşleri Sahr ve Mu’aviye hakkınaki mersiye şiirlerinin şöhreti 

herkesçe bilinmektedir:  

Akşam olduğunda onu anmak uykumu kaçırıyor ve geceyi uykusuz geçirerek eski 
hastalığımla sabahlıyorum. 
                                                 

398 Soyyiğit, a.g.e, s. 26. M. Faruk Toprak, “Mersiye” DİA, XXIX, s. 215; Dursun Hazer. Hz. Peygamber 
(sav)’in şairleri. Hititkitap Yayınevi, Çorum, 2008. s, 147. 

399 el-Hüseyni, a.g.e, s,132; Kenan Demirayak, Arap Edebiyatı Tarihi: Câhiliye dönemi, Fenomen Yay, 
Erzurum, 2009, s. 138. 

400 Takkuş, a.g.e, s. 132. 
401 Ebû Zeyd, Tarafe b. Abd, s. 155. 
402 el-Hüseyni, a.g.e, s. 132–136. 



 

 

163

Bu, benim Sahr’a olan üzüntüm sebebiyledir. Savaş gününde ve ustaca mücadelede 
hangi delikanlı Sahr’a benzeyebilir? 

Hasmı düşmanlık ettiğinde, ondan mazlumun hakkını almak için mücadele eder. 

Benim başıma gelen bu müsibet gibisi ne insanların başına gelmiştir ne cinlerin.403 

6. Övünme (Fahr) 

Şairin bir kişiye ve ya kabileye karşı kendi hasletleri, soyu, hasebi, kabilesi ve 

kabilesini yücelten değerleri ile övünmesi, kendisi ve kabilesinin onlardan daha saygın 

olduğunu söylemesi, mazisindeki şanlı günleri sayması, fahrın muhtevasını teşkil 

etmektedir. Fahr, bir yönden şairin kişisel meziyetleri ile yakından ilgilidir, diğer yönden 

kabile tarihini ve kültürünü ilgilendirmektedir. Kişisel meziyetler kabile kültüründe değer 

verilen manevî sıfatlardır. Nesebin temiz ve asil olması, kahramanlık, korkusuz ve gözüpek 

olmak, kabilenin ahlak değerlerini benimseme ve yaşama, cömertlik, diğergamlık, akraba 

ve komşuları, düşkünleri gözetme, kabilesinin sözgüsü ve hatibi olma, içki ve kabile 

reislerinin meclislerinde bulunma şairin en çok iftihar ettiği değerlerdir.404  

Günün ortasında bir savaşçı birliğe rastladım; 

Önüme çıkan ilk kişiye kılıcımı sapladım. 

Liderlerinin iki boynuzunu vurdum yere düştü; 

Sürdüm atımı içlerine, onları yararak geçdi. 

Saldırıdan sonra gördüm ki oradaki yaralıların, 

Kanıyla siyah atların rengi kırmızıya boyanmış 

Liderlerin başıyla döndüm halimden memnun olarak; 

Onları da düşmanlarına boğazlanmış halde bırakarak…405  

Şair güçün ve korkusuzluğun timsali olmakla birlikte duygularının esiri değildir, akıl 

ve irade sahibidir, hoşgörülüdür, mazlumun yanındadır. Güçünü kabilesinden almıştır, 

dolaysıyla kabilesi ve ataları ile övünme içermeyen fahr, makbul sayılmamıştır. Bedevî 
                                                 

403 Demirayak, a.g.e, s. 139. 
404 Takkuş, a.g.e, s. 133. 
405 Kadri, Yıldırım, a.g.e, s. 197. 



 

 

164

toplumunda şairler de dâhil olmak üzere tüm fertler kabile ile değer kazandıkları için 

şiirlerde kabile asabiyetini dile getirme çok ön plana çıkmıştır. Kabilenin çok eskilere 

dayanan soyu ve şerefi; mertlik, kahramanlık vasıfları veya kabilesini gözetleyip kollaması 

ile adını duydurmuş tarihi şahsiyetleri, övünç kaynağıdır. Kabilenin çok süvariye sahip 

olması iftihar vesilesidir zira onların sayesinde kabile, hiçbir kabilenin boyunduruğu altında 

kalmaz, sülh isteyene sülh, savaş isteyene savaş açar. Kabilenin geçmişte diğer kabilelerle 

yaptığı savaşlarda kazanığı zaferler, öldürdükleri insanlar, onlardan esir alıp köle yaptıkları 

kadınlar, esir alanlar için bir övgü, esir alınanlar için ise bir kınanma konusudur.406 İmru’l- 

Kays bunun örneğini Şihab b. Şeddad b. Sa’lebe’ye hitaben şöyle verir: 

Sizden ölüler, yarlılar ve periler gibi kadınlar esir aldık 

Bineklerimizin etrafında aç ve perişan olduklarını itiraf ederek yürürler.407 

7. Hiciv 

Hiciv, kelime olarak methin zıddı olup yerme anlamına gelmektedir. Onurları 

yaralama üzerine kurulu bir şiir türü olduğu için husumetlere sebeb olmuştur. Bu konuda 

her şair başarılı olamaz. Şairin zeki, hafızası kuvvetli olması, hasmını diliyle yutması 

gerekir.408 Cahili dönemin kabileler arası husumetleri ve kavgaları hicvin malzemesi ve 

tetikleyicisi olmuştur. Kabilenin dili olan şair, hicvi savunma aracı olarak kabilesi lehine 

kullanmıştır. Bu dönmde hiciv toplum adına siyasi ve psiklojik savaş aracına dönüşmüştür. 

Ünlü bir şairin hicvinden çok korkulurdu.409 

Hiciv, methin zıttı bir edebi tür olduğu için medih ve fahr ne kadar olumlu değerler 

ile yapılmış ise hiciv de bunların zıtları üzerine kurulmuştur. Bir şairin hicvinin tutarlı 

olabilmesi için iddialarında tutarlı, hicvedilenin geçmişi ile ilişkili olması, bunun için şairin 

                                                 

406 Hazer, a.g.e, 92–93. 
407 İmruülkays, Divân, s. 210. 
408 Cevad Ali, V, 99. 
409 Watt, Hazreti Muhammed, s. 55. 



 

 

165

hicvettiği kişi veya kabilesinin geçmişini iyi bilmesi gerekirdi. Çünki tutarlı olmayan hicvin 

etkisi olmazdı. Hz. Peygamber Hassan b. Sabit’i Kureyş şairlerine cevap verme ile 

görevlendirince Hz. Ebû Bekr’den onların gizli ayıplarını öğrenmesini istedi.410 

Cahili şiirde hiciv, şairin hicvettiği kişi veya kabileden insanlık değerlerini, ahlaki 

erdemleri soyutlamakla yapılırdı. Hasımından onursal değerleri soyutladıktan sonra, onun 

kusurlarını, cimrilik, korkaklık, soysuzluk gibi kötü huylarını, insanlar arasındaki kötü 

şöhretini anlatırdı.411 Şairin, kabile toplumu içinde geçerkli olan olumlu değerlerle hasmının 

arasını ayırması, onu kavminden soyutlayarak nesepsiz, kabilesiz ölü bir varlık gibi ortada 

bırakması anlamına gelirdi ki bu tür adamlara “lain”veya “tarîd” denirdi.412 Câhiliye 

dönemi önemli hiciv şairlerinden Beis şöyle demektedir: 

 Eğer Kuleyb oğullarının kötülüğünü anlatırsam, yıldızlar gece yürüyen kimseye ışık 
saçmaz. 

Eğer Kuleyb oğulları sabahı gömlek olarak giyseler, onların kötülüğü, soysuzluğu onu 
kirletirdi. 413  

İbn Kaza’nın cimriliği gibi cimrilik yapma ki, o cömertliğinden bir şey umulunca 
hüzünlenir. Onu örflerin gerektirdiği şekilde ziyaret ettiğinde kapıyı üzüne kapatır. 
Gizlice gitmedikten sonra onunla buluşamazsın. 414  

B. Belağat 

Bedevîler yaratılışları gereği fasih konuşurlardı. Son derece geniş, kelimeleri 

mücevher ve çiçeklere benzer bir bir şekilde konuşma becerisine sahiplerdi. Bedevî beliğ 

bir söz işittiği zaman kolayca heyecanlanır, şiirin letafetine hayran olurdu.415 Medîne’ye 

gelerek belağatlı konuşan bedevî hakkında Hz. Peygamber. “Beyanda sehir gücü,416 şiirde 
                                                 

410 Hazer, a.g.e, s. 114.  
411 el-Hüseyni, a.g.e, s. 137. 
412 Cevad Ali, IV, 410, Hazer, a.g.e, s. 114.  
413 Soyyiğit, a.g.e, s. 22. 
414 Soyyiğit, a.g.e, s. 23. 
415 Seydişehrî, a.g.e, s. 136. 
416 Bûhâri, Nikâh 47, Tıbb 51. 



 

 

166

hikmet vardır”417 buyurmuştur. Hz. Peygamber, doğumunun hemen ardından sütanneye 

verilmek suretiyle bâdiyedeki sade ve ibtidai hayatla tanışmıştır. Bedevîlerin konuştuğu 

fasih, bozulmamış Arapça’yı burada öğrenmiştir.418 Peygamberlik yıllarında tezahür eden 

yüksek hitabet gücünde bu dili fasih haliyle ilk kez Benî Sa’d yurdunda öğrenmiş olmasının 

da bir şekilde katkısı bulunduğu şüphesizdir.419 

C. Hitabet 

Söz söyleme sanatı demek olan hitabet, Câhiliye devrinde büyük bir değer taşıyordu. 

Bu sanatın mümessili olan hatip, şair, kâhin ve seyyid gibi kabilenin ileri gelenleri arasında 

yer alıyordu. Hitabet muhatapları etkilemek için yapılır. Kelimeler güzel seçilir, güzel 

tanzim edilir ve yine güzel ve uygun şekilde dile getirilirse ikna ve zafer için ciddi herhangi 

bir mânia kalmamış demektir.420 Bedevîler arasında güzel konuşmanın ve güzel söz 

söylemenin yeri büyüktür. İyi bir konuşma bedevîler üzerinde hemen tesirini gösterir. 

Bedevîler, dillerinin hitabete elverişli olması nedeniyle genellikle güzel konuşan 

insanlardır. Bu yeteneğin, onlara doğuştan verildiğini iddia edilmiş olsa da bunun yaşam 

koşullarının bir gereği olduğu da unutulmamalıır. Özellikle askeri hitabet bedevîler arasınra 

çok yaygındır. Çünkü bedevîler devamlı tehdit algısı içinde idi. Her zaman kendilerine 

saldıracak bir kabilenin olması muhtemeldi. Bunun için devamlı olarak hatiplerinden 

rakiplerine meydan okumalarını isterlerdi. Şairler, şiirlerinde ordunun özellikleri ve orduda 

görev yapan askerlerin sayısı, hazırlık durumları, sistemleri, bayrak ve sancakları, eğitim 

durumları, düşmana yaklaşmaları ve karşılaşmaları vb. hususlara yer vermiştir.421 Ordunun 

durumu ve özellikleri ile ilgili konular, kahramanlık kavramı çerçevesinde 

gerçekleşmektedir. Zaten orduyu kahramanlar meydana getirmektedir. Şairlerin, ordu ve 

                                                 

417 Buhârî, Edeb 90; Ebû Dâvud, Edeb 87; Ahmed b. Hanbel, I, 649. 
418 Ayhan Tekineş, Bilgi Kaynağı Olarak Hadîs, Yeni Akademi Yay, 2006, s. 31. 
419 Mehmet Özdemir, a.g.m, s. 112. 
420 Furat, a.g.e, 96. 
421 Amr b.Kulsüm, Divân, 90. 



 

 

167

kahramanlarla ilgili olarak üzerinde durdukları en önemli sıfatlar; ızzet-i nefs ve kibir 

(ibae), gururu koruma, şeref ve hamiyetperverliktir. 422 Bedevî şiirleri bu övünmelerle 

doludur. Nitekim Amr b. Külsüm meşhur muallakasında şöyle demektedir:  

“Kılıçlar kınından çıktığında, adeta bütün insanları, istisnasız biz dünyaya 
getirmişçesine koruruz. Savaşçılarımız düşmanların kafalarını, delikanlıların topları 
düz bir zeminde yuvarladıkları gibi yuvarlarlar. Maad kabileleri bilirler ki, kumluk ve 
çakıllık yerlerde çadırlar kurulduğunda, gücümüz yettiğince insanları doyuranız, 
savaşla sınandığımızda bizi sınamaya kalkanları helak ederiz. Dilediğimize engel olur, 
dilediğimiz yerlerde de konaklarız. Öfkelendiğimiz kimselerin verdiklerini kabul 
etmeyiz, hoşlandığımız kimselerinkini de alırız. İtaat edenleri koruruz, isyan edenleri 
şiddetle cezalandırırız. Ey Tammahoğulları ile Dumilere sor bizi nasıl buldunuz diye. 
Eğer hükümdarlar halka zülüm ile muamele ederse, zillet içinde yaşamayı reddederiz. 
Karayı öyle doldururuz ki bize dar gelir. Denizleri de gemilerle doldururuz.”423  

                                                 

422 Cafer Acar, a.g.e, s. 52. 
423 Amr b. Kulsüm, Divân, s. 91. 



 

 

 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

HZ. PEYGAMBER’İN BEDEVÎLERİ İSLÂM 

TOPLUMUYLA BÜTÜNLEŞTİRME SİYASETİ 



 169

Hz. Peygamber’in karizmatik liderliği bedevîleri toplumla bütünleştirmede önemli 

rol oynamıştır. Karizma kelimesi Max Weber tarafından sosyolojiye kazandırılmış 

sayılsa bile aslında onu E. Torelsh ilk defa sosyolojiye dâhil etmiştir.1 Weber ise bunu 

geliştirmiştir. Kelime anlamı olarak karizma, aşkın varlığın vergisi, olağanüstü 

demektir. Bu anlamda karizma kavramı sosyolojik olmaktan ziyade psikolojiktir. 

Ancak, bir meşruiyet, hâkimiyet ve yönetim biçimine temel olması bakımından 

sosyolojiktir.2 

Karizma bir sıfattır, özelliktir ve bir kimsenin diğerlerine tesir edebilmesi 

hususunda her çeşit üstün kabiliyetini ifade eder.3 Bu özellikler toplum tarafından 

algılanır ve karizma sahibi kişiler toplumun lideri olurlar. Karizma sahibi kişiler istese 

de istemese de toplumun cazibe merkezleridir. Bunlar her ne kadar reformcu, haberci, 

büyücü, kâhin, veli, nebi, peygamber ve din kurucusu sıfatlarıyla anılsalar da belli bir 

veya birçok otoriteyi temsil ederler. Bu otorite aşkın varlığın (Allah Teala) gücüdür. 

Bundan dolayı onlar Allah’ın evrendeki temsilcileri (Zillullah fi’l-arz)4 olarak kabul 

edilirler. İfadelerden anlaşılacağı gibi karizma din olgusu ile doğrudan ilişkilidir.5 

Karizma olgusu, en tipik şekliyle peygamberlerde mevcuttur. Peygamberler, diğer 

liderlerden farklı olarak toplumların inanma ve dinî ihtiyaçlarının arttığı dönemlerde 

ortaya çıkarlar.6 Diğer bir ifade ile toplum yapısı ile peygamber arasında karşılıklı bir 

ilişki söz konusudur. Toplum adeta peygamberi çağırır, o da ortaya çıkar veya 

gönderilir. Bundan sonra geliş sebebine uygun olarak görev üstlenir ve rolünü icra 

ederek toplumu temsil ettiği otoritenin emir ve nehiylerine göre düzenlemek ister.7 

                                                 

1 Nuri Bilgin, Sosyal Psikoloji Sözlüğü, Kavramlar, Yaklaşımlar, Bağlam Yayıncılık, İstanbul 2003, s. 
188. 

2 Aslantürk, Amman, Sosyoloji, s. 161. 
3 Hans Freyer, Din Sosyolojisi (trc. Turgut Kalpsüz), AÜ. Basımevi, Ankara 1964, s. 51. 
4 Acluni bu hadisin Ebû Şeyh, Beyhâkî ve Deylemide Ebu Hureyreye nisbetle merfu senedle geçtiğini 

kayd etmektedir. Ebü'l-Fida İsmail b. Muhammed Acluni, Keşfü'l-Hafa ve Müzilü'l-İlbas amma 
İştehere mine'l-Ehâdîs ala Elsineti’n-Nas, Dâru İhyai't-Türasi'l-Arabi, Beyrut I, 213. 

5 Seyyar, a.g.e, s. 554–555. 
6 Adasal, Liderler, Kahramanlar ve Komutanlar, s. 201. 
7Joachim Wach, Din Sosyolojisi, trc. Ünver Günay, İFAV, İstanbul 1995, s. 409–413. 



 170

Aynı şekilde bazı kişiler kendi kendilerine karizma izafe ederek ve etraflarına bir 

takım kişiler toplayarak bir dinî grup oluştururlar. Sahteleri ile hakikilerini ayırt etmek 

için, izafe edilen karizmalarını onlardan soyutlayarak geride kalan şahsiyetlerine 

bakmak lazımdır. Örneğin; Hz. Muhammed’in peygamberlik sıfatını kaldırırsanız, 

geride “insanlık abidesi” kalır. Karizmatik lider, taşıdığı misyona dayanarak itaat ve 

yandaş ister, bu itaat içsel irade ve denetime dayanır. İlişki ve davranışların akıl ve 

mantığa değil, inanç sistemlerine uygun olması aranır.8 Bütün hiyerarşik düzen, sosyal 

grup ve kurumlar bu sistem çerçevesinde oluşur.9 Karizma psiko-sosyal bir olay olup 

sadece dinî ve mistik bir özellik değildir. O, özellikle toplumların bunalım ve buhranlı 

dönemlerinde; aklın ve mantığın işlemediği durumlarda kurtuluş ümididir. Toplumların 

büyük adam, kurtarıcı yaratma duygusu ve mantığıdır. Milletlerin kaderlerini çizen 

karizmatik liderleridir.10  

Max Weber’in otorite tipleri içinde en ilginç olanı hiç kuşkusuz karizmatik otoritedir. 

Weber’e göre “karizma” terimi, kendisinde doğaüstü yeteneklerin bulunduğuna inanılan 

ve sıradan insanlardan ayrılan, belli niteliklere sahip olan ve toplumu bunalımdan 

kurtaran “insan”ı tanımlamak için kullanılır.11 Gustave Le Bon karizmayı kişisel nüfuzla 

açıklamaktadır. Ona göre, bu çeşit nüfuza sahip bulunan pek az kimse, hiçbir nüfuz vasıtasına 

sahip bulunmayan kimselerin ve kendine denk olanlar da dâhil olmak üzere, etrafını çevreleyen 

bütün insanların üzerinde gerçekten bir mıknatıs etkisi gösterir. Böyle etki altında kalan 

kimseler, bir yırtıcı hayvanın kolayca parçalayabileceği terbiyecisine bağlı olması gibi ona 

uyarlar.12 

Yine Weber’e göre karizmatik egemenlik, her yönüyle olduğu gibi ekonomik alt 

yapısıyla da, bürokratik egemenliğin tam karşıtıdır. Bürokratik egemenliğin düzenli bir 

gelire, dolayısıyla bir para ekonomisine ya da parasal vergi sistemine dayanmasına 

                                                 

8 Aslantürk, Amman, Sosyoloji, 161. 
9 Kızılçelik, Erjem, a.g.e, s. 237. 
10 Niyazi Akyüz, İhsan Çapcıoğlu, Ana Başlıklarıyla Din Sosyolojisi, Gündüz Eğitim ve Yayıncılık, 2007. 

s. 260. 
11 William Outhwaite, Modern Toplumsal Düşünce Sözlüğü (haz. Melih Pekdemir), İletişim Yayınları, 

İstanbul 2008, s, 404–405. 
12 Gustave le Bon, Kitleler psikolojisi (trc. Selahattin Demirkan), Bedir Yayınevi, İstanbul 1969, s. 134. 



 171

karşılık, karizma da dünya işleri düzeninde yer alır ama onlardan beslenmez. Bu nokta çok iyi 

anlaşılmaladır. Karizmatik kişi, para ve parasal gelir sahibi olmaktan sık sık kasıtlı 

olarak kaçınır. Tabii, bu mutlak bir kural değildir. Karizmatik siyasi kahramanlar 

ganimet ve her şeyden önce de altın peşinde koşarlar. Ama kesin olan bir şey varsa, o da 

karizmanın metodik ve rasyonel olan her türlü parasal kazancı yakışıksız saydığıdır.13 

Genelde, karizma rasyonel olan tüm ekonomik davranışları reddeder. Weber’e 

göre karizmatik önderler, genellikle toplumların buhranlı dönemlerinde ortaya 

çıktıkları için, otoritelerini uzun zaman sürdüremezler. En önemli nitelikleri 

radikal oluşları ve sorunları temelden çözümlemek istemeleridir. İnsanlara, günlük 

yaşamı düzenleyen düşünce ve davranış kuralları ile uyuşmayan nitelikleri 

aracılığıyla egemen olurlar. Karizma yalnız içsel irade ve denetim kabul eder.14 

Karizma terimi, liderin alelade insanlar üzerinde icra ettiği cazibe gücünü ifade 

etmektedir. Böyle bir güçle dinî lider, insanlar, özellikle taraftarları katında 

oluşturucu, yaratıcı bir zihniyeti devreye sokar.15 Böylece geleneksel sosyal 

çevrede, dinî liderin karizmatik etkisi en güçlü devrimci bir değişimi 

gerçekleştirecek bir işlev görür. Bu bilgiler muvacehesinde Hz. Peygamber mutlak 

bir karizmatik liderdir. 

Hz. Peygamber’in bedevî kabileleri İslâm’a daveti Mekke döneminde başlamıştır. 

Hz. Peygamber on yıl boyunca insanları Mekke’de İslâm’a çağırmış ancak kendisine 

olumlu cevap verenlerin sayısı çok az olmuştu. Bir ümitle gittiği Taif’te ise Mekke’yi 

aratacak bir ortamla karşılaşmıştı. Taiflilerin, İslâm’ı kabul etmek bir yana davete bile 

tahammüllerinin olmadığını görmüştü. Bu iki önemli şehirde istediğini elde edemeyen 

Allah Resûlü çalışmalarını diğer Arap kabileleri üzerine yoğunlaştırmıştı. Gerçi 

önceden de onları İslâm’a davet ediyordu ancak bu sefer daha farklı bir yöntem 

uygulamaya başladı. Önceleri genel olarak İslâm’a çağırdığı bu kişileri şimdi tek tek her 

bir kabilenin reisiyle bizzat görüşmek suretiyle kazanmaya çalışıyordu. Hz. Peygamber 

her görüştüğü kabile reisine “Bana eman verin ve benim davetimi destekleyin ki Allah’ın 

                                                 

13 Sezgin Kızılçelik, Yaşar Erjem, a.g.e, s. 238. 
14 Max Weber, Sosyoloji Yazıları (trc. Taha Parla), Hürriyet Vakfı, İstanbul 1986, s. 218–220. 
15 Ejder Okumuş, Kur’ân’da Toplumsal Çöküş, İnsan Yay, İstanbul 1995, s. 43. 



 172

kelamını herkese iletebileyim” diyordu. Hz. Peygamber’in çalışmaları esnasında 

müşrikler de boş durmuyor, bilhassa Ebû Leheb ve Ebû Cehil işlerini güçlerini tamamen 

bırakıp İslâm’ın yeni kabilelere tebliğini engellemeye uğraşıyorlardı.16 Hatta kimi 

zaman Ebû Leheb, Hz. Peygamber’i adım adım takip ediyor, onun çıktığı her çadıra 

hemen akabinde giriyor ve aleyhte propaganda yapıyordu. Bunun çok olumsuz 

neticeleri oluyordu.17 İslâm’ı kabul edecek gibi olan ya da en azından üzerinde 

düşünecek olanlar, az önce gelen adamın bizzat amcasının onu yalanlamasından 

etkileniyor, “O, yeğenini tabii ki bizden daha iyi bilir” düşüncesiyle aldanıyorlardı. 

Allah Resûlü’nün Arabistan’ın hemen hemen bütün güçlü kabileleriyle görüştüğü 

görülmektedir.18 Bunlardan bazılarının isimleri aşağıda verilmiştir.  

1. Kinde: Arabistan’ın en güçlü kabilelerinden olup Hadramevt’ten Yemen’e 

kadar olan bölgeye hâkimdi. 19 

2. Kelb: Bu kabile Kudâa’nın bir koluydu ve Dumetu’l-Cendel’den Tebük’e kadar 

olan yerlere hâkimdi.20  

3. Benî Bekr b. Vâil: Arabistan’ın savaşçı bir kabilesi olup Orta Arabistan’dan 

doğu kıyılarına kadar hâkimiyetleri vardı.  

4. Benî el-Bekka’: Mekke ve Irak yolu boyunca güçlü olan bir kabiledir.  

5. Benî Âmir b. Sa’sa’a:21 Hevâzin’in bir kolu olup Necd’de ikamet ediyorlardı. 

Kabilenin bazı üyeleri yazı Taif’te, kışı Necd’de geçirirlerdi.  

Adı geçen kabileler dışında daha pek çok kabile bu dönemde İslâm tebliğine 

muhatap olmuştur. Sa’lebe b. Ukâbe, Beni Süleym, Beni el Hâris b. Ka’b, Beni Şeybân 

b. Sa’lebe ve Fezâre kabileleri bunlardan bazılarıdır. Allah Elçisi kabilelerle yaptığı 

görüşmelerin her birinden farklı tepkiler almıştır. Bazıları kendisini kibarca 

                                                 

16 İbn Esir, I, 93. 
17 Taberi, II, 349. 
18 Taberi, II, 348. 
19 Beyhâki, II, 418. 
20 İbn Hişam, II, 63; Beyhâki, II, 418. 
21 Watt, Hazreti Muhammed Mekkede, s. 148–149. 



 173

reddederken, bazıları çok kaba davranmış,22 bazıları ise Nebevî davete tamamen kayıtsız 

kalmıştır. Ancak önemli bir kısmının ortak kanısı “Bir insanı mensup olduğu kabile ve 

toplum daha iyi bilir. Bizzat kendi memleketinde fesat ve kavga çıkarmış olan ve 

kabilesi tarafından reddedilmiş biri bize ne verebilir ki” şeklindeydi.23 Bu, Kureyş 

müşriklerinin Arap Yarımadasındaki kabileler üzerindeki yoğun propagandasının 

etkisini gösteriyordu.  

Hz. Peygamber’in kabilelerle yaptığı görüşmelerden bazıları ilginç diyaloglara 

sahne oluyordu. Bunlardan birisi Benî Âmir b. Sa’sa’a ile olan görüşmedir. Resulullah 

onlara davetini iletince Âmir b. Sa’sa’a’ya mensup Beyhare b. Firâs cevaben dedi ki: 

“Vallahi Kureyş’in bu gencini yanıma alsam bütün Arabistan’ı ele geçirebilirim.” Daha 

sonra Resulullah’a dönerek “Diyelim ki sizin işinize ortak olduk ve Allah da sizi 

muhaliflerinize galip kıldı. Bu durumda siyâsî iktidar bizim olacak mı?” diye sordu. Hz. 

Peygamber “Bu iş Allah’ın elindedir. O, kime isterse iktidar verir” buyurdu.24 Bunun 

üzerine Beyhare b. Firâs kızarak şöyle dedi: “Vay be, biz gırtlağımızı Araplara teslim 

edeceğiz ama Allah sizi galip kılınca iktidarı bize değil başkalarına vereceksiniz. Gidin, 

biz böyle bir şey istemiyoruz.”25  

Bu kabileler genellikle İslâm’a iktidar ve güç odaklı bakıyor, çıkar ve menfaat 

kaygısını öne çıkarıyorlardı. Bu kabilelerden istediği verimi alamayan Hz. Peygamber 

akabe bey’atlarıyla Medîne’ye yöneldi.26 Allah Resûlü Medîne’de “muâhât” projesini 

hayata geçirerek örnek çekirdek bir toplum oluşturdu. Ensar ile Muhacirler arasında 

ortak bir kimlik oluşturuluyor, zihniyet birliği sağlanıyordu.27 Aynı zamanda bu yeni 

yapılanmada içte ve dıştaki düşmana karşı anlaşmış ve kaynaşmış bir toplum 

oluşturuluyordu. Diğer taraftan Hz. Peygamber, Arabistan Yarımadası’nda bulunan 

bedevî kabilelerle, değişik vesilelerle görüştüğü bedevîlerle yakından ilgileniyor, 

                                                 

22 Taberi, II,350; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihaye, IV, 347. 
23 İbn Kesîr, IV, 347, Taberi, Tarih, II, 349. 
24 İbn Esir, Kamil, I, 93. 
25 İbn Hişam, II, 63–64; İbn Kesîr, IV, 347; Câbirî, İslâmda Siyasal Akıl, s. 172–173. 
26 İbn Hişam, II, 66, 68, 74. 
27 Cevad Ali, IV, 365. 



 174

yerleşik toplumla bütünleşmede sıkıntı çeken ve kendine has kültürleri olan bu 

insanların çeşitli problemlerini çözerek onların toplumla bütünleşmeleri için azami 

gayret sarf ediyordu.  

Allah Resûlü’nün, bedevîlerle olan ilişkilerinde değişik metotlar uyguladığı 

görülmektedir. Burada şunu vurgulamak gerekir: Hz. Peygamber nasıl ki hadarîlerden 

değişik insanlarla muhâtap olmuşsa, bedevîlerle ilişkilerinde de çeşitli insan gruplarıyla 

karşılaşmıştır. Bedevîlerin hepsini aynı tip insan telakki edip aynı kategoride 

değerlendirmek yanlış olacaktır. Ünlü arap düşünürü Câbirî “Arap aklı”nın üç anahtar 

kavramla harekete geçtiğni, bunların kabile, ganimet, akide olduğunu belirtmektedir. 

Câbirî’ye göre bu kavramlar aynı zamanda “Arap siyasi aklı”nın belirleyicileridir.28 

Buna göre, Hz. Peygamber’in bedevîlerle olan ilişkilerinde bu üç mefhumun dikkate 

alınması gerekir. Allah Resûlü’nün bedevîlerle olan diyaloglarında Üyeyne b. Hısn gibi 

hem “kabile” hem de “ganimet” zihniyetiyle hareket edenler olduğu gibi Zeydü’l-

Hayr29, Zü’l-Bicadeyn30, Sümâme b. Usal31, Adi b. Hatem32 gibi samimi inanç sahipleri 

de vardı. Allah Resûlü’nün, Mekke fethedilmeden bedevîlerin İslâm diyarına hicret 

etmelerini istediği görülmektedir. Bu şart bazı hadîslerden anlaşılmaktadır. Nitekim bir 

bedevî Medîne’ye gelerek Hz. Peygamber’e beyat etmiş, daha sonra humma hastalığına 

yakalanmıştı. Allah Rasûlü’ne gelerek gitmesi için beyatını çözmesini istedi. Hz. 

Peygamber izin vermedi, izin verilmeyince bedevî çekip gitti. Bunun üzerine Hz. 

Peygamber, “Medîne demircinin körüğü gibidir. İyisini tutar, kötüsünü dışarı atar”33 

buyurmuştur. 

 Hz. Peygamber bedevîlerin değişik konulardaki sorularını yanıtlamış, topluma ve 

şahsına karşı yapılan kabalıklarını hoş görmüş, problemlerini çözmüş, onlara bol 

ihsanlarda bulunmuş, hediyeler vermiş, benliği silinip biz toplumuna dönüşen kabile 

                                                 

28 Câbirî, İslâmda Siyasal Akıl, s. 97. 
29 İbn Hişam, IV 191; İbn Kesir, VII, 288. 
30 Sallabi, II, 597. 
31 Buhârî, Cihâd, 72; Ayrıca bk. İbn Kesîr, VII, 252. 
32 Buhârî, Menâkıb, 25, İbn Hişâm, IV, 193–195. 
33 Buhârî, Ahkâm 45. 



 175

sistemiyle idare edilen bedevîlerin reisleriyle özel olarak ilgilenmiş, onların kızlarıyla 

siyasi evlilikler yapmış, gönderdiği valilere onların yerli kabile reislerinin kızlarıyla 

evlenmelerini tavsiye etmiştir. Bedevî kabileler Arabistan Yarımadası’nda Mekke’nin 

fethine kadar Kureyş’in üstünlüğünü kabul ediyordu. Mekke’nin, Ka’be’nin tüm 

Araplar nezdinde özel bir yeri vardır. Dolayısıyla kabilelerin toplu olarak İslâm’la 

tanışmaları Mekke’nin fethiyle başlamıştır. Bu arada külfetsiz her şeyi ganimet olarak 

gören bedevîler pek çok defa Medîne’yi yağmalamak amacıyla saldırılar 

düzenlemişlerdir. Hz. Peygamber gerektiği zaman onların yağma girişimlerine “dişini 

göster, herkes senden çekinsin” meselinden hareketle onlara güç göstermiş, seriyyeler 

düzenlemiş, davet mektupları göndermiştir. Aynı zamanda Hz. Peygamber’in şahsiyeti, 

karakteri ve karizmatik liderliğinin de bedevîler üzerinde büyük etkisi olmuştur. 

Nitekim Hz. Peygamber’i Mina’da gören bedevîler “bu mübarek yüzdür”34 diyerek 

etkilendiklerini dile getirmişlerdir. Bedevîler aradıkları cömertlik, ağır başlılık, cesaret, 

şecaat, uzak görüşlülük, hilm gibi herkesi kuşatma, kendi seviyesine göre hitap etme 

gibi çöl erdemlerini Hz. Peygamber’de görünce onu kabullenmekte zorlanmamışlardı.  

I. Hz. Peygamber’in Bedevîlerin Sorularını Cevaplaması 

Bedevîler, ismini Arabistan Yarımadası’nın her tarafına ilk defa bu kadar 

duyurmuş bir peygamberi merak etmiş, zaman-zaman Medîne’ye gelerek Allah elçisine 

sorular sormuşlardır. Tebaadan sayılan bu insanların Hz. Peygamber’e merak ettikleri 

ve akıllarına takılan her şeyi sormaları gayet normaldi. Çöl bedevîlerinin kültürel 

düzeyi, İslâm’ın hitabettiği şehir halkının kültürel düzeyinden çok aşağı idi. Bedevîler, 

tabiatları gereği din ve imana sokulması çok güç insanlardı. Onlar samimi, mert, cesur 

insanlar oldukları kadar, inatçı, dik kafalı, gururlu ve küstah kişilerdi. Hz. Peygamber 

kendilerine has şeref anlayışına sahip, kültürel düzeyi aşağı olan bu toplumun 

insanlarına davet anlamında ashabından farklı metotlar uygulamıştır. Allah Rasûlü 

onların maddî manevî ihtiyaçlarını karşılamış, onları azarlamamış, onlarla ashabından 

farklı biçimde özel olarak ilgilenmiştir. Bedevîler kendilerini ilgilendiren her konuda 

her yerde Hz. Peygamber’e sorular sormuşlardır. Allah Resûlü’nü ve ashabını memnun 

eden bazı güzel soruların da bedevîler tarafından sorulduğu dikkat çekmektedir. 

                                                 

34 Ebû Dâvud, Menasik 8. 



 176

A. İbadetler Alanında  

Hz. Peygamber Medîne’ye gelen bedevîlere özel ilgi gösteriyordu. Yerli halktan 

farklı olarak onlarla yakından ilgileniyor, onların Medîne’de bir müddet kalmalarını 

istiyordu. Mesela; Medîne’ye gelerek namazların vakitlerini soran bedevînin sorusuna 

cevap olarak Hz. Peygamber ondan Medîne’de kalmasını istemiş, ilk gün namazları 

vaktin başında, ikinci gün ise vaktin sonunda kıldırmıştır. Daha sonra da “Namazların 

vakitlerini soran zat nerede” diye bedevîyi soruşturmuştur. O zat “Buradayım Ya 

Resulallah” deyince Hz. Peygamber, “Namazların vakitleri bu gördüğünüz vakitler 

arasıdır” diyerek, bedevînin konuyu daha iyi anlamasını sağlamıştı.35  

Bir başka hadîse göre, bir bedevî alışageldiği kaba üslûbuyla bağırarak “Ya 

Rasulallah, gece namazı nasıl kılınır?” diye sormuş, Hz. Peygamber “İkişer-ikişer 

kılınır, sabah namazını kaçırmaktan korkuyorsan iki rekât kılsan, bu yeterlidir”36 

buyurmuştur. 

Abdestin nasıl alındığını soran bir bedevîye ise Hz. Peygamber, abdesti bizzat alıp 

gereken yerleri üç defa yıkayarak uygulamalı olarak göstermiş ve “İşte abdest böyle 

alınır, kim suyu bundan fazla kullanırsa haddi aşmış olur” açıklamasını yapmıştır.37 

 Bir gün bir bedevî saçını, başını yolarak Allah Resûlü’ne gelmiş ve 

mahvolduğunu söylemişti. Hz. Peygamber ona ne yaptığını sordu, o da oruçluyken 

hanımıyla beraber olduğunu belirtti. Hz. Peygamber, sırasıyla ona köle azat edip 

edemeyeceğini sordu. Bedevî bunu yapamayacağını söyleyince, Hz. Peygamber kurban 

kesip kesemeyeceğini sordu. Bedevî, “hayır bunu da yapamam” dedi. Hz. Peygamber 

evinden bir sepet hurma getirdi ve “Al, bunu fakirlere dağıt” buyurdu. Bedevî “Benden 

fakiri var mı?” dedi. Bunun üzerine Hz. Peygamber güldü ve bedevîye hurmayı ailesiyle 

beraber yemesini söyledi.38  

                                                 

35 Nesâî, Salât 12; Ahmed b. Hanbel, IV, 349,V, 125. 
36 Ebû Dâvud, Vitr 3; Ahmed b. Hanbel, II, 368. 

 37İbn Mâce, Tahare 48; Ahmed b. Hanbel, II, 598 
38 Buhârî, Savm 29, 30; Zekât 47; Keffaratü’l-Eyman 2- 4; Nafakât 13; Hûdud 16, 26, Edeb 95; Ebû 

Dâvud, Savm 38; Ahmed b. Hanbel, II, 659, III, 33, IX, 471. 



 177

Başka bir örnekte, bir bedevî Hz. Peygamber’e gelerek “Ya Resûlallah, İslâm’ın 

emirleri bize çok geldi, bana tutunacağım bir amel söyle” dedi. Hz. Peygamber, “Dilin 

sürekli Allah’ı zikretsin” buyurdu.39  

Yine Allah Resûlü bir bedevînin elinden tutarak şöyle buyurmuştu: “Sen bir şeyi 

Allah’tan korkarak terk etsen, Allah mutlaka ondan daha hayırlısını sana verir.”40 

Hutbe anında Hz. Peygamber’in sözünü keserek, “Ya Resulallah bir garip geldi, 

dinini bilmiyor ve öğrenmek istiyor” diyen bedevînin vakitsiz sorusuna Allah Resûlü 

kızmamış, minberden inip ona gereken bilgileri vermiş, daha sonra minbere çıkarak 

konuşmasına devam etmişti.41  

Yine bir gün Necd ehlinden saçı başı dağınık, fakir bir kimse Allah Resûlü’ne 

gelmiş ve İslâm’ın emirlerini sormuştu. Hz. Peygamber, İslâm’ın sırasıyla, bir günde 

kılınacak beş vakit namaz, Ramazan orucu ve zekât olduğunu söyledi. Bedevî, “Bunlara 

ilave edilecek bir şey varmı?” diye sordu. Allah Resûlü, “Bunlara ilaveten nafile 

ibadetler yapabilirsin” buyurdu. Bedevî “Vallahi bu söylediklerinizden ne fazla ne 

eksik bir şey yapacağım” diyerek arkasını dönüp gitti. Bunu duyunca Hz. Peygamber 

“Eğer doğru söylüyorsa kurtuldu” buyurmuştur.42 

Umrenin vacib olup olmadığını soran bedevîye Hz. Peygamber “Umre yapman 

senin için hayırlıdır”43 buyurarak bedevîyi umre yapmağa teşvik etmiştir. Bir bedevî de 

Hz. Peygamber’e savaşa iştirak etmek istediğini, hanımının da o sıralarda hac yaptığını 

söylemiş, Hz. Peygamber ona hanımının yanına dönüp onunla beraber hac yapması 

gerektiğini belirtmiştir.44 

Bir gün Hz. Peygamber “Ey Müslümanlar! Size hac farz kılınmıştır, o halde hac 

yapınız,” buyurdu. Bunun üzerine Akra b. Habis “Her sene mi, ya Resullalah?” deyince 

Hz. Peygamber, cevap vermeyip sustu. Akra sorusunu ısrarla üç defa tekrarladı. 
                                                 

39 İbn Mâce, Edeb 53, Ahmed b. Hanbel, VI, 210, 214, VII, 390. 
40 Ahmed b. Hanbel, VII, 387, 388. 
41 Müslim, Cuma 60. 
42 Buhârî, İman 34. 
43 Ahmed b. Hanbel, V, 55. 
44 İbn Mâce, Menasik 7. 



 178

Sonunda Hz. Peygamber “Şayet ‘evet’ desem her sene haccetmeniz farz olurdu, sizin de 

buna gücünüz yetmezdi,”45 buyurarak açıklanan konularda çok soru sormaktan duyduğu 

memnuniyetsizliği dile getirmiştir. Bu örnek bedevî psikolojisini yansıtması bakımından 

önemlidir. Çöl yaşamının bedevî karakterine aşıladığı ahlakın yansımasıdır. 
B. Kıyamet ve Ahiretle İlgili Sorular 

Bedevîlerde kâhinlere başvurarak gaybî bilgiler edinmeye çalışmalarının yaygın 

olduğuna daha önce değinilmişti. Onlar bu tutumlarını Hz. Peygamber’e karşı da 

sürdürmüşlerdir. Genel olarak iptidai halk psikolojisi, görünen konularla değil, 

mucizevî, fevkalade, görünmeyen konularla meraklanagelmiştir. Tabii bu arada Hz. 

Peygamber arabın hiç bilmediği konulardan bahsediyordu. Diriliş, hesap,46 cennet ve 

cehennem, kıyamet47 gibi hissi konuları Kurân-ı Kerîm canlı sahneler biçiminde 

sunuyordu. Bedevîler İslâmın en çok kıyamet, cennet ce cehennemle ilgili konularına 

merak salmışlardır. Birçok bedevî Hz. Peygambere kıyametin ne zaman kopacağı 

hakkında sorular sormuş Hz. Peygamber’in cevabı her defasında farklı olmuştur. 

Konuyla ilgili bazı misaller şöyledir: “Bir bedevî Allah Resûlüne “Ya Rasûlallah! 

Kıyamet ne zaman kopacak?” diye sordu. Hz. Peygamber “Sen ona ne hazırladın mı?” 

diyerek sorusuna soruyla cevap verdi. Bedevî kıyamet için namaz, oruç ve sadaka 

hazırlayamadığını, ancak Allah ve Resûlü’nü sevdiğini söyledi. Allah Resûlü ona 

“Sevdiklerinle beraber olacaksın” müjdesini verdi.48 

Bu hadîste Hz Peygamber, bedevîyi daha çok ihtiyacı olduğu ve kendisine daha 

faydalı olacak olan amel-i salih hazırlamaya yönlendirmiştir. Aynı zamanda kötü 

kimselerle arkadaşlık etmekten sakındırmıştır. Bu sorudan hem bedevî, hem de 

sahabiler istifade etmişlerdir. 

                                                 

45 Müslim Hâc 412; İbn Mâce, Menasik 1, Ahmed b. Hanbel, I, 793, 795, Ebû Abdullah İbnü'l-Beyyi 
Muhammed Hâkim en-Nisâburi, el-Müstedrek ale’s-Sahihayn = el-Müstedrek ale’ş-Şeyhayn (nşr. 
Hamdi Demirdaş Muhammed), Mektebetu Nizar Mustafa el-Baz, Mekke, 2000, s. II, 661. Bu olay 
üzerine şu ayetler nazil olmuştur: Ey iman edenler! Açıklanırsa hoşunuza gitmeyecek olan şeyleri 
sormayın. (Mâide 5/101)  

46 Kıyamet, 75/15. 
47 Tekvir, 81/1–4.  
48 Buhârî, Ahkâm 10, Ebû Dâvud, Edeb 122; Ahmed b. Hanbel, IV, 331, 333, 335, 345, 382–383, 398, 

402, 415, 425, 442, 452, 455, 456, 549, Heysemî, X, 498–500. 



 179

Hz. Peygamber’e kıyametin ne zaman kopacağıyla ilgili aynı soruyu soran bir 

başka bedevîye Allah Resûlü “Mal zayi edildiği zaman kıyameti bekle” demiştir. 

Bedevî, malın zayi olmasının ne anlama geldiğini sormuş, Hz. Peygamber, “İş ehline 

verilmediği zaman kıyameti bekle” buyurmuştur.49 

Kıyametin zamanını merak eden bir grup bedevîye Hz. Peygamber içlerinden en 

küçük bir bedevîyi göstererek “Buna ihtiyarlık gelmeden kıyamet kopar,”50 demiştir. 

Nevevî buradaki “Küçük bedevîye ihtiyarlık gelmeden kıyamet kopar” ibaresinden 

kastın çocuğun yaşlanmadan öleceğine işaret olduğu görüşündedir.51 Ancak genel olarak 

hadîsten anlaşılan dünyada insana verilen ömür sermayesinin çok kısa olduğu ve bunun 

da çok iyi değerlendirilmesi gerektiğidir. 

 Bedevîler soyut değil somut örneklere ihiyaç duymuşlardır. Mesela; bedevîlerden 

biri Hz. Peygamber’e kıyamet günü Allah’ın aynı anda tüm insanlara nasıl bakacağını 

sordu. Hz. Peygamber şöyle buyurdu: “Sana Allah’ın yaratıklarından misal vereceğim. 

Güneşle aya bakıldığında nasıl herkes onların kendisine baktığını düşünüyorsa bu da 

onun gibi olacaktır.”52  

Yine bedevînin biri Hz. Peygamber’e “sur”un ne olduğunu sordu. Allah Resûlü 

“sur”un, içerisine üflenecek bir boynuz olduğunu söyledi.53 Diğer bir bedevî cennet 

elbiselerinin kumaştan mı, yoksa cennet meyvelerinden mi olacağını sordu. Orda 

bulunanlar bedevînin bu sorusunu hayretle karşıladılar. Hz. Peygamber bir anlık sükût 

etti. Sonra “Soru soran kişi nerede?” dedi. Bedevî “Benim, ey Allah’ın Resûlü” dedi. 

Allah Resûlü, “Giysiler cennet meyvelerinden olacak” buyurdu.54 Görüldüğü gibi Hz. 

Peygamber bedevîye değer vermiş ve onun çok önemli olmayan sorusunu bile ciddiye 

alarak cevaplamıştır. 

                                                 

49 Ahmed b. Hanbel, III, 284. 
50 Buhârî, Rikak, 42; Ahmed b. Hanbel, IV, 382–383, 425. 

 51 Nevevi, a.g.e, XVIII, 90.  

 52 Ebû Dâvud, Sünne 19; Tirmîzî, Sıfatü’l-Kıyame 17; İbn-Kesîr, V, 192.  

 53 Tirmîzî, Sıfatü’l-Kıyâme 8, Ahmed b. Hanbel, II, 557, 625. 
 



 180

C. Cennet ve Cennetlik Amel Konusunda Soruları 

Bedevîlerin, cennet ve cennetliklerin amelleri konusuyla yakından ilgilendiklerini 

bu konularda Hz. Peygamber’e sorular sorduklarını görmekteyiz. Aynı zamanda bu 

sorulardan sahabiler de yararlanıyorlardı. Nitekim bu hakikatı Enes bin Malik “Biz 

badiyeden aklı başında bir kimsenin gelip Hz. Peygamber’e soru sormasını arzu 

ederdik,” diyerek dile getirmiştir.”55  

Diğer taraftan ahiret hayatına inanan ve orada sonsuza dek mutlu olmayı arzu 

eden herkesin, kendisini cennete götürecek işleri merak etmesi pek tabiîdir. 

Vereceğimiz örnekler bu konularla ilgilidir: Bir bedevî geldi ve Hz. Peygamber’in 

devesinin yularını tutarak şöyle sordu: “Ya Rasulallah, bana bir amel söyleyin ki, onu 

yaptığımda cennete gireyim”. Hz. Peygamber “Allah’a ibadet edersin, ona hiçbir şeyi 

şirk koşmazsın, farz olan namazı kılarsın, farz olan zekâtı verirsin, Ramazan ayında 

oruç tutarsın” buyurdu. Bedevî de “Nefsim kudretinde olan Allah’a and olsun ki buna 

asla bir şey ilave etmem, eksik de bırakmam” dedi. Bedevî tekbir getirerek dönüp 

giderken Hz. Peygamber şöyle buyurdu: “Cennetlik birini görmek isteyen bu bedevîye 

baksın.56 Aynı soruyu soran bir başka bedevîye ise, Hz. Peygamber “Doğru konuşursun, 

iyilik yapar, artanı verirsin” karşılığını vermiştir. Bedevî “Allah’a yemin olsun ki, 

devamlı adaletli davranıp doğruyu konuşamam, ayrıca artanı da vermeye gücüm 

yetmez” dedi. Hz. Peygamber, “O zaman yemek yedirip selamı yaygınlaştırırsın,” 

buyurdu. Bedevî “Bu durum da gerçekten ağır gelir” dedi. Hz. Peygamber “Senin 

develerin varmı?” diye sordu Bedevî. “Evet” dedi. Hz. Peygamber “Develerinden yük 

taşıyanın bakımını sağla, ona yardım et, suyunu ver! Umulur ki yük deven ölmeden, sen 

su verme işini de tamamlamadan sana cennet vacip olur” buyurdu. Bu cevaptan 

hoşlanan bedevî tekbir getirerek oradan ayrıldı. Devesine su içirme işini bitirmeden 

adam şehit oldu.57 

Yine bir bedevî Hz. Peygamber’e geldi ve şöyle dedi: “Ey Allah’ın Resûlü! Ben 

atı çok seviyorum, cennette at olacak mı?” Hz. Peygamber, “Cennette atın olacak, 

                                                 

 55 Müslim, İman 10. 
56 Ahmed b. Hanbel, III, 247, IX, 139, 141. 
57 Heysemî, III, 323. 



 181

onunla istediğin yere uçacaksın” buyurdu. Bir diğer bedevî deveyi çok sevdiğini 

söyledi. Hz. Peygamber ona “Ey Allah’ın kulu! Eğer Allah seni cennetine koyarsa 

istediğin her şey olacak,” cevabını verdi.58  

Herkes dünyada neyin peşinden koşuyorsa doğal olarak ahiretle ilgili de aynı 

şeyler aklına gelir. Bir bedevînin tabii olarak düşüneceği, gece gündüz vasfetmekten 

doymadığı devesi olacaktır. Deve bedevî için her şeydir. Hz. Ömer’den şöyle dediği 

rivâyet edilmiştir: “Bedevî devesinin rahat olduğu yerde huzur bulur.” Bedevî adeta bu 

hayvanla özdeşleşmiştir. Onun bu tür soru sorması dünyada bütünleştiği hayvanı 

ahirette de arzulamasıdır.  

D. Cihad Konusundaki Soruları 

Zamanın gereği olarak Hz. Peygamber’in müminleri eğittikleri önemli konulardan 

biri de cihattı. Bedevîlerin tabiatları düşünüldüğünde onların silahşör oldukları, 

şairlerinin sürekli hamaset duygularını, savaş ruhunu canlı tuttuğu görülmektedir. Bir 

bedevî küçüklüğünden savaş, intikam telkinleriyle yetiştiriliyordu. Onların cihadı merak 

etmeleri pek tabiidir. Örneğin; bir bedevî Hz. Peygamber’e geldi ve “Ya Rasulallah! 

Birisi var ganimet için çarpışıyor. Diğeri var adı anılsın diye çarpışıyor. Bazıları da 

kahramanlığı görülsün diye savaşıyor. Bunların hangisi Allah yolundadır? diye sordu. 

Hz. Peygamber “Kim, tevhîd kelimesi en yüce olsun diye çarpışırsa işte o Allah 

yolundadır,” buyurdu.59  

 Hz. Peygamber’in “Kim, tevhîd kelimesi en yüce olsun diye çarpışırsa işte o 

Allah yolundadır” ifadesi son derece açık ve kısadır. Bu nedenle söz konusu ifade Hz. 

Peygamber’in az şeyle çok manaya işaret ettiği cevamiu’l-kelim hadîslerinden sayılır. 

Zira soru soranın zikrettiklerinden hiçbirinin Allah yolunda olmadığı cevabını vermiş 

olsaydı, bunların dışında kalanların hepsinin Allah yolunda olacağı ihtimali doğardı. 

Oysa durum hiç de böyle değildir. Çünkü öfke ve hamiyet Allah için olabilir ve bu da 

“Allah yolunda” kapsamına girer. Görüldüğü gibi Hz. Peygamber sualin muhtevasını 

kuşatan ve buna ilavede bulunan bir cevap vermiştir. Hem karışıklığı gidermiş hem de 

                                                 

58 Ahmed b. Hanbel, IX, 17. 
59 Ahmed b. Hanbel, VII, 147. 



 182

meselenin daha iyi anlaşılmasını sağlamıştır. Burada Allah Resûlü savaşan kimsenin 

halini beyan etmeğe yönelmiş ve ölçünün insanın halis niyeti olduğunu belirtmiştir.60  

Yine aynı konuda Hz. Peygamber minberdeyken, bir bedevî şöyle soru sordu: “Ya 

Resûlallah! Allah yolunda sabrederek ve sırf sevabını Allahtan bekleyerek, ileri giderek, 

kaçmadan savaşsam ve öldürülsem, bu günahlarıma kefaret olur mu?” Hz. Peygamber 

“evet” dedi sonra bir an durdu. “Az önce soru soran nerede?” diye sordu. Bedevî, 

“benim ya Resûlallah,” dedi. Hz. Peygamber ona, “Nasıl söylemiştin?” diye sordu. 

Bedevî sorusunu tekrarladı. “Evet, cennete girer, ancak borçlu olmadığı sürece” 

buyurdu.61  

Bedevîlerin bu tür sorularından sahabiler çok faydalanmışlardır. Yine bu konu ile 

ilgili olmak üzere daha önce kaydettiğimiz gibi bir bedevî Hz. Peygamber’e şehit olmak 

üzere beyat etti. Hz. Peygamber’in kendisine ayırmış olduğu ganimetten pay almadı. 

Boğazından vurularak şehit oldu. Allah Resûlü onu cennetle müjdeledi. 

E. Günah Konusundaki Soruları 

Hz. Peygamber’in bedevîlerin mensup oldukları kabilelerin örf adetlerini, 

kültürlerini iyi bildiği, gelen kabilelere, şahıslara içinde bulundukları sosyo-kültürel 

durumlara göre cevaplar verdiği görülmektedir: Mesela; bir bedevî Hz Peygamber’e 

geldi ve hangi günahın en büyük olduğunu sordu. Hz. Peygamber “Allah seni yarattığı 

halde O’na ortak koşmandır” dedi Adam “Sonra hangisi” diye sordu. Hz. Peygamber: 

“Çocuğunun seninle beraber yemek yemesi korkusuyla onu öldürmendir,” buyurdu. 

Adam yine “Sonra hangisidir” diye sordu. Hz. Peygamber “Sonra komşunun hanımıyla 

zina etmendir” buyurdu.62 Anlaşıldığı kadarıyla bu adamın mensup olduğu kabilede bu 

tür problemler yaşanmaktadır. Çünkü başka rivayetlerde büyük günahların sıralanışı 

farklılık arz etmektedir. Hz. Peygamber şahsa uygun, kabileye uygun reçete sunarak 

onun kafasındaki problemi çözmüştür. 

                                                 

60 İbn Hâcer, Feth’ul-Bari, VI, 28. 
61 Nesâi, Cihâd 22. 
62 Buhârî, Diyet 91;  Ahmed b. Hanbel, II, 124–125. 



 183

F. Hicret Konusundaki Soruları 

Hicretin İslâm tarihinde önemli bir yeri vardır. Öyle ki bazı sahâbiler hicret 

etmeyenin imanını kâmil saymamışlardır. Bilindiği gibi Hz. Peygamber, hicretin 8. 

yılında Mekke fethedilene kadar Müslüman olanların Medîne toplumuna katılmalarını 

istemiştir.63 Bunun için hicret konusu o zaman için en önemli konulardan olmuş, imanın 

şartlarından bile sayılmıştır. Herkes gibi bedevîlerde bu konuyla ilgilenmiş, sorular 

sormuşlardır. Nitekim bir bedevî Hz. Peygamber’e “Sana hicret etmeyi anlat, eğer vefat 

edersen bundan mahrum kalacağız” dedi. Hz. Peygamber bir süre sükût etti, daha sonra 

“Soru soran nerde?” diye onu aradı. Sahabiler “Bu o adamdır” dediler. Hz. Peygamber, 

“Hicret görünen ve görünmeyen günahları terk etmek, namaz kılmak, zekât vermektir, 

eğer bunlar yaparsan yatağında bile ölsen sen muhacirsin”64 buyurdu. Hadîsten 

anlaşıldığına göre bu soru hicretten sonra sorulmuştur. Hz. Peygamber, hicret sevabı 

alacak ibadetlere yönlendirerek onun arzusuna çözüm getirmiştir.  

II. Hz. Peygamber’in Bedevîlerin Kabalıklarına Karşı Tavrı 

Kaynaklara bakıldığında bedevîlerin yanlışları karşısında Hz. Peygamber’in 

onların durumlarını, kültürlerini göz önünde bulundurarak genelde müsamahakâr 

davrandığı görülmektedir. Ayrıca Hz. Peygamber’in muhataparını tanımaya büyük 

önem verdiği, onların duygularını, isteklerini ve fert olarak özelliklerini dikkate aldığı, 

onlara daima değer verdiği, ilgi gösterdiği görülmektedir.65 Kur’ân-ı Kerîm Hz. 

Muhammed’in muhataplarına karşı olan bu tavrını şu şekilde ifade eder: “İlâhî bir lütuf 

sayesinde sen onlara yumuşak davrandın. Eğer kaba ve katı kalpli olsaydın çevrenden 

dağılır giderlerdi.”66 Hz. Peygamber bedevîlerin pek çok kabalığıyla karşılaşmış fakat 

her seferinde onları affetmiş, cezalandırmamış, onlara müsamaha göstermiştir.  

                                                 

63 Ebû Bekr Şemsül-eimme Muhammed b. Ahmed b. Sehl Serahsi, el-Mebsut, Çağrı yay, İstanbul 1983, 
X, 6. 

64 Ahmed b. Hanbel, II, 647, 693. 
65 Mustafa Çağrıcı, Da’vet, DİA, IX, 16, İstanbul 1994 
66 Al-i İmrân, 3/159. 



 184

A. Kutsal Mekânlara Karşı Görgüsüzlüklerini Müsamahayla 
Karşılaması 

Hz. Peygamber’in bedevîlerin ferdiyetçi halet-i ruhiyyeleri, onların katı, kaba ve 

incelmemiş tabiatları karşısındaki davranışını “tatlılık” ve “müsamaha” olduğunu 

söyleyebiliriz. Allah Resûlü’nün, bedevîlerin kaba davranışları karşısında rıfk ilk 

muamele edip onlara müsamahalı davrandığı pek çok örnek kaynakta yer almaktadır:67 

Mesela; bedevînin biri Mescid-i Nebevî’de küçük abdestini bozmuştu. Sahabiler onu 

azarlamaya kalkışınca Hz. Peygamber şöyle buyurdu:  

“Adamı kendi haline bırakın. Abdest bozduğu yere bir kova su dökün. Siz zorluk 
çıkarmak için değil, kolaylık göstermek için gönderildiniz.”  

Allah Resûlü, bedevînin bunu yetiştiği kültürün etkisiyle yaptığını gayet iyi 

bilmekteydi. Onun için sahabenin ona karşı olan sosyal baskısını engelledi. Daha sonra 

Hz. Peygamber bedevîyi yanına çağırarak ona mescidde abdest bozmanın, kutsal 

mekânları kirletmenin doğru olmayacağını, bu gibi yerlerin Allah’ı zikretmek, namaz 

kılmak ve Kur’ân okumak için yapıldığını anlatarak tatlılıkla onu terbiye etti.68 Bu 

örnekte de görüldüğü gibi Hz. Peygamber, onların görgüsüzlüklerini, kaba ve katı 

tavırlarını, bilgisizliklerini hoşgörüyle karşılamış, kızıp gönüllerini kırmadığı gibi 

ashabından onlara karşı daha anlayışlı davranmalarını istemiştir.69 

B. Şahsına Yapılan Kabalıkları Hoş Görmesi  

Bedevî Arabın özelliği, çölün haşin ve sert ikliminin onun ruhunda bir ahlaka 

dönüşerek, her türlü dış etkiye kapalı katı bir karakter kazandırmasıdır. Hz. Peygamber 

bedevîlerin toplum içindeki kaba davranışlarını hoş gördüğü gibi onların, şahsına karşı 

kaba tutumlarını da sürekli müsamahayla karşılamıştır. 

 Hz. Peygamber bedevîler tarafından pek çok defa rahatsız edilmiş, ancak o, 

bedevîlere karşı sürekli af ve musamaha yolunu tutmuştur. Enes bin Malik Hz. 

Peygamber’in bu özelliğini gösteren bir olayı şöyle nakletmiştir: “Hz. Peygamber ile 

yürüyordum. Üzerinde Necran kumaşından yapılmış, kenarları sert ve kalın bir hırka 

                                                 

67 İbrâhim Canan, Peygamberimizin Tebliğ Metotları, Yeni Akademi Yayınları, İstanbul 2009, s. 163 
68 Buhârî, Vudu 57, 58, Edeb, 80, Müslim, Taharet 98–100; Ebû Dâvud, Taharet 136; Tirmîzî, Taharet 

112; İbn Mâce, Taharet 78; Ahmed b. Hanbel, IV, 381, 452. 
69 Azmabâdî, Avnu’l-Mabud, I, 40. 



 185

vardı. Bir bedevî Hz. Peygamber’e yetişerek hırkasını sertçe çekti. O kadar çekti ki, 

elbisesinin yakası ensesinde iz yaptı. Sonra da şöyle dedi: “Ey Muhammed! Elinde 

bulunan Allah’a ait mallardan bana da verilmesini söyle.” Hz. Peygamber bedevîye 

dönüp tebessüm etti. Sonra da bir şeyler verilmesini emretti. 70 Hadîsin daha geniş 

rivâyetlerine göre olay Mescid-i Nebevî’de geçmiştir. Bedevî iki deveyle gelmişti. 

Develeri göstererek “Ey Muhammed! Şu iki deveme yiyecek yükle! Bana ne kendi 

malından ne de babanın malından veriyorsun,” dedi. Bunun üzerine Hz. Peygamber üç 

defa “Hayır, kendi malımdan vermiyorum, böyle bir düşünceden Allah’a sığınırım. Ama 

boynumu incitmene karşılık kısas yapmadıkça develerini yüklemem,” buyurdu. Bedevî 

“Hayır, vallahi kısas yaptırmam,” dedi. Hz. Peyganber şartını üç defa tekrarladı. Fakat 

bedevî her defasında kısas yaptıramayacağını söyledi. Bunu duyan sahâbîler ayağa 

fırladılar. Sahâbîlerin bedevîyi yaka paça etmesinden çekinen Hz. Peygamber onlara 

“Sözümü duyanların, ben izin verene kadar yerinden ayrılmamasını istiyorum,” 

buyurdu. Orada bulunan bir sahâbîye, develerden birine arpa, ötekine hurma 

yüklemesini emretti. Sonra da sahâbîlerine dağılmalarını söyledi.71  

Bu hadîs, Hz. Peygamber’in bedevîlere karşı örnek davranışlarından birini ortaya 

koymaktadır. Kaba davranan birini affetmenin yanı sıra istediği malı kendisine vermek 

büyük bir olgunluk ve eşsiz bir bağışlama örneğidir. Küçüklüğünden şiddet telkinleriyle 

yetiştirilen bedevîlerin davranışlarına bu kabalık yansımıştır. Sert ve haşin tabiatın 

etkisiyle bedevî kısas yapılmasına da izin vermemişti. Bedevînin şeref anlayışına göre 

bu, zillet anlamına geliyordu. Hz. Peygamber’in ondan kısas talep etmesinin, nefsi 

tatmin değil bedevînin enaniyetini, kibirini, gururunu yenmesi, medenî insan haline 

gelmesi, davranış kurallarına saygılı olması isteğine yönelik olduğu şeklinde 

yorumlanabiler.  

Şahsına karşı yapılmış kabalığa diğer bir örnekte Allah Resûlü bedevînin birinden 

bir miktar borç almıştı. Bedevî Hz. Peygamber’e gelerek kaba bir tavırla alacağını istedi 

Sahabeden orada bulunanlar, adamı yaptığı küstahlık sebebiyle azarlayarak “Sen 

kiminle konuştuğunu biliyor musun?” dediler. Bedevî de “Ben alacağımı istiyorum!” 

                                                 

70 Ebû Dâvud, Edeb 1; Nesâî, Kasame 23,24; Ahmed b. Hanbel, III, 136. 
71 Nesâî, Kasame 23, 24. 



 186

dedi Bunun üzerine Hz. Peygamber “Aslında ondan yana olmalısınız. Çünkü o, hak 

sahibidir” buyurdu ve ashabından kendi adına borcunu ödemelerini, üstüne de bir 

miktar fazla vermelerini rica ederek bedevîden yana tavır almıştır.72 Yine Huneyn savaşı 

sonrası bedevîler, Hz. Peygamber’i semura ağacına sıkıştırarak ondan ganimet mallarını 

dağıtmasını istemiş ve ridâsını almışlardır. Hz. Peygamber bu kabalıklarına karşılık 

onları affetmiştir.73 Aynı savaş sonrası ganimetler taksim edilirken Temîm kabilesinden 

Zülhuveysıra adında biri, Hz  Peygamber’in karşısına çıkıp kaba bir şekilde “Âdil ol ey 

Muhammed! Senin adil davranmadığını görüyorum,” deme küstahlığında bulunmuştur. 

Bu tavrına karşı ashab-ı kirâmdan bir kısmı onu öldürmek için Hz. Peygamber’den izin 

istemişlerse de Allah Resûlü buna izin vermemiş ve bu şahıs hakkında şöyle 

buyurmuştur: “Bunun öyle taraftarları olacak ki, bunların namazı karşısında sizden biri 

kendi namazını az görecek; bunların orucu karşısında kendi orucunu az bulacak  

Bunlar Kur’ân okuyacaklar fakat Kur’ân boğazlarından aşağı inmeyecek  Bunlar, okun 

avı delip süratle çıkıp gittiği gibi dinden süratle çıkacaklar.”74 Hz  Ali döneminde 

ortaya çıkan Hâricîler’in bu adam ve taraftarlarından oluştuğu söylenmektedir 75  

Onların küstahlığını gösteren diğer bir örnekte Hz. Peygamber Abbâs b. Mirdas’a 

kırk deve ganimetten hisse vermiş, bu taksimattan razı olmayan bedevî, hemen orada 

Hz. Peygamber’i hicveden şu şiiri söylemiştir: “Atımın ve benim ganimetlerimi, 

Uyeyne ve Akra’ arasında mı bölüştürürsün? Hısın ve Habis, toplamda Mirdas’tan 

üstün olabilir mi? Ben onlardan aşağı biri değilim. Bugün başı eğdirilen, yarın 

yükseltilmez.” Onun bu küstahlığına karşı Hz. Peygamber yüz deve verilerek dilinin 

kesilmesini yani susturulmasını emretmiştir.76  

C. Toplumsal Kültürü Güçlendirmesi 

Yalın hayat, ufuk darlığı, kültür kıtlığı bedevîlerin ferdiyetçi ruh haline sahip 

olmalarına sebep olmuştur. Bu hali onların söz ve davranışlarında sezen Hz. Peygamber 
                                                 

72 Buhârî, Vekâle, 6, İstikrad, 4, 13; Hibe, 23; İbn Mâce, Sadakat, 17. 
73 Buhârî, Zekât, 50, Rakâik, 20, Ahmed b. Hanbel, V, 619, 623; Makrîzî, II, 27. 
74 Buhârî, Menâkıb 25; Meğâzî, 56, 61; İstitabet’l-Mürteddin 7, Farzü’ l -Humus 19; Müslim, Zekât 142–

160; İbn Mâce, Mukaddime 12, Ahmed b. Hanbel, VI, 121, VII, 189. 
75 Câbirî, İslâmda Siyasal Akıl, s. 320.  
76 İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakati’l-Kebir = et-Tabakatü’l-kübra, Mektebetü’l-Hanci, Kâhire, 2001, II, 141. 



 187

onlara sözlü uyarılarda bulunmuştur. Örneğin; Namaz kıldıktan sonra “Yâ Rab! Beni ve 

Muhammedi bağışla, bize kimseyi ortak etme” diyen bedevîye Hz. Peygamber “Allah’ın 

geniş olan rahmetini daralttın” diyerek uyarıda bulunmuş, ondan bu huyundan 

vazgeçmesini istemiştir.77 Bu, aynı zamanda sahra şartlarında yetişmiş bedevîlerin genel 

karakteridir. Bu tür alışkanlıklara sahip olan bedevîler, bir savaş sırasında su kuyusunun 

başına kendi kabilesinden başkasının gelmesini engellemişlerdir.78 

Diğer bir örnekte de, Hz Peygamber, güneşin altında sabahtan akşama kadar 

duracağını nezreden bedevîyi görünce bundan hiçbir sevap alamayacağını, sevabı 

Allâhın rızası olan, ibadet cinsinden olan şeylerde aramasını söyleyiş ve bu adağından 

vazgeçmesini, Câhiliye kültüründen kalma adetleri terk etmesini tembih etmiştir.79 

Bir defasında da Hz Peygamber, bedevînin ihramlıyken üzerine cübbe giyip 

zeferan sürdüğünü görmüş, ondan bunu çıkarmasını istemiştir.80  

Dârimî’nin naklettiği bir rivayette bedevînin biri Hz Peygamber’e gelip ona secde 

etmek istediğini söylemiştir. Hz Peygamber “Eğer bir insanın bir insana secde etmesini 

emretseydim, kadının kocasına secde etmesini emrederdim”81 diyerek onu bundan men 

etmiştir. 

D. Yanlışlıklarına Hareketleriyle Hoşnutsuzluk Göstermesi 

Hz. Peygamber bazen ashabına yaptığı gibi zaman zaman hal ve davranışlarıyla 

bedevîlerin yaptıkları hareketlerden memnun olmadığını göstermiştir. Örneğin; Beni 

Akîl kabilesinden birini öldüren bedevînin selamını almamış ve her defasında ondan 

yüz çevirerek onu protesto etmiştir.82 Yine benzer bir olay da Hz. Peygamber’in 

gönderdiği bir seriyyede yaşanmıştır. Ganimetler alındıktan sonra mağlup kabileden bir 

adamı Müslüman olduğunu söylediği halde, seriyyedeki bir bedevî kılıcını çekerek 

öldürmüşdü. Olay Hz. Peygamber’e bildirilmiş Allah Resûlü sinirlenmiş ve bu hadîseye 

                                                 

77 Ahmed b. Hanbel, III, 27, 572.  
78 Tirmîzî, Tefsir 63; Beyhâki, V, 54–55. 
79 İbn Mâce, Keffarât 21. 
80 Ebû Dâvud, Menâsik 29. 
81 Darimî, Salât 159. 
82 İbn-Kesîr, el-Bidâye ven-Nihaye, V, 205–206. 



 188

sert çıkmıştı. Günahını anlayan bedevî Hz. Peygamber hutbedeyken gelmiş ve “Ya 

Rasûlallah adam ölümden korktuğu için bunu söyledi,” diyerek özür beyanında 

bulunmuştur. Allah Resûlü ondan yüz çevirmiş ve hutbesine devam etmiştir. Adam aynı 

şeyi üç defa tekrarlamasına rağmen Hz. Peygamber her defasında ondan yüz çevirmiş 

sonra da şöyle buyurmuştur: “Allah bana mümin öldürenden yüz çevirmemi söyledi.”83  

Bu olayın Beni Temîm’e yapılan seriyyede vuku bulduğu, adamın Muhallem b. 

Cessame olduğu söylenmektedir. Bedevînin onun silahını almak için öldürmüş olacağı 

da kaydedilmektedir. Hz. Peygamber’in bu bedevîye “Allahım muhallemi aff etme” 

diyerek beddua ettiği söylenmektedir.84  

Nitekim benzeri bir olay Üsâme b. Zeyd’in de başından geçmiştir. Hz. 

Peygamber’in şiddetli kınamasıyla karşılaşan Üsâme “keşke bu günden sonra İslâm’ı 

kabul etseydim”85 demiştir. Bilindiği gibi savaşta kim kimi öldürürse onun zırhını, 

silahını almak onun hakkıdır. O dönemde zırh ve silah pahalı olduğu için savaşta adam 

öldürmek cazip hale gelmektedir. Muhtemelen Hz. Peygamber bedevînin adamı bu 

ihtiras sebebiyle üzerindekileri almak için öldürdüğünü sezmiş de olabilir. Hz. 

Peygamber ashabını öyle bir terbiye ile yetiştirmişdi ki, gönderdiği seriyyelerde olup 

biten her türlü detaylar ona anında bildiriliyordu. Allah Resûlü bu gibi olaylarda herkese 

ders olması için çok sert tepkiler vermiştir. Örneğin; Beni Cezimelileri yanlış anlama 

sonucunda öldüren Halid b. Velid hakkında Hz. Peygamber “Allahım, ben Hâlid’in 

yaptıklarından uzağım” buyurmuştur.86  

E. Kınaması 

Çöl hayatı, kapalı kabile toplumu bedevîlere cömertlik, ahde vefa, şecaat gibi 

duygular vermenin yanı sıra onlara merhametsizlik, katıkalplilik gibi duyguları da 

aşılamıştır. Bedevîler çocuklarını şiddet, cesaret, hamaset, şecaat duygularıyla 

yetişdirdikleri için, onları öpme, koklama, okşama gibi merhamet, şevkat tezhürlerinden 

yoksun yetiştiriyorlardı. Onların katı kalpliliklerini gösteren şu örnek oldukça dikkat 

                                                 

83 Ahmed b. Hanbel, VI, 51,VIII, 246–247.  
84 İbn Şebbe, II, 448–450. 
85 Buhârî, Meğâzi 45, Taberî, Târîh, III, 22; Beyhakî, IV, 296–297. 
86 Buhârî, Megâzî 58; Vâkıdî, III, 881; Taberî, Târîh, III, 67; Beyhakî, V, 114. 



 189

çekicidir: Çölde yaşayan bedevîlerden bir grup Hz. Peygamber’in huzuruna geldi. O 

sırada Hz. Peygamber torunu Hz. Hasan’ı öperek seviyordu. Bedevîler, “Siz çocukları 

öpüyor musunuz?” dediler. Hz. Peygamber “evet” dedi. Onlar “Biz Allaha yemin 

ederiz ki onları öpmeyiz” dediler. Hz. Peygamber “Allah sizin kalplerinizden merhamet 

duygularını çıkartıp almışsa ben ne yapabilirim ki?” buyurdu.87 Bu soruyu soranın 
Uyeyne bin Hısn veya Akra bin Hâbis olduğuna işaret eden rivayetler vardır.88  

Onlar, kendilerinin bunu hiçbir şekilde yapmadıklarını, yemin ederek 

belirtmişlerdir. Hz. Peygamber ise, bu davranışın, Allah’ın insanın kalbine, gönlüne 

koyduğu merhamet hissinin bir tezâhürü, belirtisi olduğunu onlara hatırlatmış, bunun 

aksini düşünüp yapanların kalbinden Allah’ın bu duyguyu çıkarıp almış olduğunu 

söylemiştir. Allah’ın aldığını kulların verme yetkisi ve gücünün olmadığını, peygamber 

de olsa bir beşerin buna muktedir olamayacağı gerçeğini kendilerine bildirmiştir. Bunun 

gerçekleşmesi için, insanın Allah’a yönelmesi, rahmet ve şefkat duygusuna sahip 

olmaya niyetlenmesi, buna uygun davranışlar sergilemesi gerekir. Hz. Peygamber 

onlara bu hususların önemli olduğunu hatırlatmış olmaktadır. Bedevîlerin bu 

özelliklerini anlatan diğer örnek şöyledir: Bir savaş sırasında Hz. Peygamber esir düşen 

çocuğu Bilâl’e vererek şöyle buyurdu: “Ey Bilâl git bunun babasını soruştur ve çocuğu 

ailesine teslim et.” Bilâl gidip çocuğu babasına teslim edip geldi ve şöyle dedi: “Ya 

Resûlallah, ne çocuk ne babası bir damla gözyaşı döktü.” Hz. Peygamber. “İşte bu 

bedevîlerin cefasıdır”89 buyurarak onların katı kalpliliğine işaret etmiştir.  

Burada şunu kaydetmek gerekir ki, bedevî kabileler sürekli savaş ortamında 

yaşadıkları için erkek çocuğa çok önem veriyorlardı. Savaşçı, sert, cesur, sebatkâr 

yetişmesi için çocuğu, şefkat ve merhamet tezahürleri olan öpme, koklama, okşama 

duygularından yoksun yetiştiriyorlardı. Bu hem onları hem de çocukları farkına 

varmadan acımsız, katı kalpli yapıyordu.  

İbn Haldûn bedevîlerin şehirde yaşasalar bile hadari medeniyete entegre 

olamadıklarını söylemektedir. Dolaysıyla zaman zaman sahra alışkanlıklarının ortaya 

                                                 

87 Ahmed b. Hanbel, IX, 317, 342. 
88 Ahmed b. Hanbel, II, 32, III, 96, İbn Hâcer, İsabe, I, 253. 
89 Heysemî, VI, 304. 



 190

çıkması kaçınılmazdır.90 Nitekim İlk Müslüman bedevîlerden sayılan Ebû Zer el-Gıfârî 

Hz. Bilâl’e “Siyah cariyenin oğlu diyerek” hakaret etmiş, durumu fark eden Hz. 

Peygamber “Ey Ebû Zer sende hâla Câhiliye ahlakı var”91 diyerek onun bu tutumunu 

kınamıştır. 

F. Kızması 

 Hz. Peygamber bedevîlere çoğu zaman müsamahakâr, affedici, şefkatli 

davranmış fakat bazen fıtratlarında olan maddeye karşı aşırı hırsları sebebiyle onlara 

kızdığı vakıalar da olmuştur. Şu örnekler bazı bedevîlerin maddeye ne kadar hırslı 

olduklarını göstermektedir: Ci’râne’de bir bedevî Hz. Peygambere gelerek “Bana vaat 

ettiğini ver” dedi. Hz. Peygamber “Sana müjdeler olsun” buyurdu. Bedevînin, “Bunu 

bana çok söyledin” demesi üzerine Hz. Peygamber’in rengi değişti, Bilâl’e ve Ebû 

Musa el-Eşari’ye yönelerek “Bu adam müjdemi reddetti, siz kabul edin” dedi. Onlar da 

“Kabul ettik” dediler.92  

Yine Huneyn Savaşı ganimetlerini taksim ederken bir bedevî “Vallahi bu 

taksimde adalet yoktur,” dedi. Durumu öğrenince kızgınlığından Hz. Peygamber’in 

yüzü kıpkırmızı oldu. Şu cevabı verdi: “Allah ve Resulü de adaletle hüküm vermezse, 

hiç kimse adaletle hüküm vermez.” Daha sonra da şöyle buyurdu: “Yüce Allah, Musa’ya 

rahmet etsin. O, bundan daha ağır bir ithama maruz kalmıştı da sabretmişti.”93  

Kibir, gurur, başkasını küçük görerek böbürlenme bedevîlerin en önemli ahlâkî 

hastalıklarıdır. Bir gün Hz. Peygamber’e gösterişli dibacdan bir elbise giyen bir bedevî 

geldi. Allah Rasûlü onun bu kibirli halini görünce şöyle buyurdu: “Bu adam her çoban 

oğlunun kendisi için ayağa kalkmasını, faris oğlunun kendisine boyun eğmesini temenni 

ediyor.” Hz. Peygamber kızarak onu elbisesinden tutup çekti ve onu bunu giymekten 

men etti.94  

                                                 

90 İbn Haldûn, Mukaddime, I, 433. 
91 Buhârî, İman 22, Edeb 44, Müslim, Eyman 38,40, Ebû Dâvud, Edeb 124, Tirmîzî, Tefsirü Sure 22. 
92 Buhârî, Meğâzi 56, Ahhmed b. Hanbel, VII, 204, 206, 212. 
93 Buhârî, Edeb 53; Müslim, Zekât 148. 
94 Ahmed b. Hanbel, II, 695. 



 191

Bir defasında bir bedevî Hz. Peygamber’e deve hediye etti. Ertesi gün gelip 

karşılığında altı deve istedi. Bu duruma kızan Hz. Peygamber minbere çıktı. Allah’a 

hamdu sena etti sonra “Falan kimse bana deve hediye etti, karşılığında altı deve istedi. 

Artık Kureyş’ten, ensardan, Sakîf’ten, Devsden hediye kabul edeceğimi aklımdan 

geçirdim,” diyerek, bu olaydan duyduğu rahatsızlığı dile getirdi.95  

Yine Hz. Peygamber, Ezd kabilesinden İbn Lutbiye denilen bir kimseyi zekât 

memuru olarak görevlendirmişti. Bu kişi görevini tamamlayıp Medîne’ye geldiği zaman 

“Şu sizin zekât malınız, bu da bana verilen hediye mal” dedi. Hz. Peygamber, hemen 

minberde doğrulup Allah’a hamd ettikten sonra şöyle buyurdu: “Zekât toplamaya 

gönderdiğim şu memura ne oluyor! Gelmiş “Şu sizin malınız, bu da bana hediye 

verilenler,” diyebiliyor. Bu adam babasının yahut annesinin evinde otursaydı kendisine 

bir hediye verilir miydi, verilmez miydi, görürdü. Muhammed’in nefsi elinde olan 

Allah’a yemin ederim ki, bir kimse kamu malı olan bir şeyi haksız yere ele geçirirse 

Kıyamet gününde o malı boynunda taşıyarak getirir. Çaldığı hayvan deve ise, boynunda 

böğüre böğüre; sığır ise avaz avaz böğürerek; koyun ise acı acı meleyerek gelir.” 

Bundan sonra Hz. Peygamber iki elini koltuk altı beyazlığı görünene kadar kaldırdı. 

Sonra da iki defa: “Allahım! Tebliğ ettim mi?” dedi.96 

G. Cezaları ve Hadleri Uygulaması 

Bedevîlere karşı genelde müsamahakâr davranan Hz. Peygamber iyiliğe kötülükle 

karşılık veren bedevîleri cezalandırmıştır. İhanet anlamı da taşıyan şu olayda Hz. 

Peygamber bedevîlerin yaptıklarının aynısını kısasen onlara uygulamıştır. Bu olay temel 

kaynaklarda şöyle anlatılır: Ureyne kabilesinden gelip Müslüman olan sekiz kişi 

Medîne havasının ağır gelmesi sonucu rahatsızlanmıştı. Hz. Peygamber misafir olan bu 

kişilere şifa yolunu son derece nazik bir ifadeyle göstermiş, “Çobanımızla beraber 

develerin yanına gidip süt ve bevillerinden faydalanın?” demiştir. Bu kişiler Hz. 

Peygamber’in teklifini kabul etmiş, sağlıklarına kavuşmuş, ardından da çobanı öldürüp 

develeri sürüp gitmişlerdi. Hz. Peygamber, arkalarından bir seriyye göndererek onları 

                                                 

95 Tirmizî, Menakıb 73; Ahmed b. Hanbel, III, 145. 
96 Buhârî, Eyman, 2, Ahkâm, 24, 41; Ahmed b. Hanbel, IX, 151, 152. 



 192

yakalatmış ve hak ettikleri cezayı vermiştir.97 Bedevînin şuuraltına yerleşmiş olan 

çapulculuk, yağmacılık burada da kendisini göstermiş, sürüleri gördüğü zaman 

kendisini tutamayacağı bir dürtü haline gelmiştir. İbn Haldûn, çöl şartlarının 

kazandırdığı bu tür alışkanlıklardan bedevîlerin vazgeçmelerinin kolay olmadığını, 

onların şehre gelseler bile şehrin gereksinimleriyle değil, kendi alışkanlıklarıyla hareket 

ettiklerini belirtmiştir.98 Bu olayda da bu duruma açıkça şahit olunmaktadır. 

Temel kaynaklarda Hz Pegamber’in kendisine karşı yapılan kabalıkları, yanlışları, 

uygunsuz davranışları devamlı afettiğini görmekteyiz. Ancak bu Allah’ın yasaklarını 

çiğnemek konusu olunca Hz Peygamber bu konuda kimseye müsamaha göstermemiştir. 

Bedevîler de yasaklanan bir şey yapınca Hz. Pegamber onlara had cezası uygulamıştır. 

Burada şunu belirtmekte de yarar vardır ki, bir kısım bedevîler açık sözlü mert, samimi 

insanlardır. Kaynaklarda zikri geçen zina edip suçlarını itiraf edenler genelde bedevîler 

arasından çıkmıştır. Nitekim iki bedevî, Hz. Peygamber’e gelerek aralarında Allahın 

Kitabı’yla hüküm vermesini istemişlerdir. Onlardan birinin oğlunun diğerinin hanımıyla 

zina ettiği ortaya çıkmış, Hz. Peygamber bedevînin oğluna sopa vurulmasına ve bir sene 

sürgün edilmesine, kadına da recm cezası uygulanmasına hükmetmiştir.99  

Bir başka rivayete göre, Cüheyne kabilesine mensup bir kadın Hz. Peygamber’in 

yanına gelerek zina ettiğini, bundan hamile kaldığını ve kendisine had cezası 

uygulanmasını istemiştir. Hz. Peygamber kadının velisini çağırıp ondan kadına iyi 

muamelede bulunmasını ve onun doğumunu yapınca kendisine getirilmesini istemiştir. 

Adam Hz. Peygamber’in dediği gibi yapmış, kadın doğumunu yaptıktan sonra Hz. 

Peygamber’e getirilerek recm edilmiştir. Hz. Peygamber kadının namazını kendisi 

kıldırmıştır. Namazdan sonra Hz. Ömer “Ey Allahın Rasûlü bu kadın zina yaptı, 

namazını niçin kıldırdın?” deyince Hz. Peygamber şöyle buyurmuştur: “Bu kadın öyle 

bir tövbe yaptı ki, tövbesi Medîne halkından yetmiş kişi arasında taksim edilse, hepsine 

                                                 

97Buhârî, Vudu 66, Muharibîn 1,2,3, Eymân ve’n-Nuzur 3; Müslim, Kasâme, 10–11; Ebû Dâvud, Hûdud, 
3; Tirmîzî, Taharet, 55; İbn Mâce, Hûdud, 20; Ahmed b. Hanbel, IV, 339–340, 354, 394–395, 577; 
Beyhâki, Delâil, 86–87. 

98 İbn Haldûn Mukaddime, I, 433. 
99 Buhârî, Şuruut 9, Sulh 5, Muharibin 15, 19,32, Ahkâm 39, Temenni 10, İtisam 2; Ebû Dâvud, Hûdud 

24, İbn Mâce, Hûdud 7, Ahmed b. Hanbel, VI,60, 61. 



 193

yeter ve artar. Hem sen, canını Allah rızası için feda etmekten daha faziletli bir tevbe 

gördün mü?”100  

Yine Eslem kabilesinden bir adam gelerek zina suçu işlediği itirafında bulundu. 

Hz. Peygaber zina ettiği kadını çağırdı, o da bu olayı inkâr etti. Bunun üzerine kadın 

serbest bırakıldı. Adama had uygulandı.101  

Mâiz el- Eslemî Hz. Peygamber’e gelip bir kadınla haram ilişkide bulunduğuna 

dört defa şahadette bulundu. Her seferinde Hz. Peygamber ondan yüz çeviriyordu. 

Beşinci seferde ona döndü ve “Onunla birleştin mi?” dedi. Mâiz “Evet” dedi. “Cinsel 

organın ondakinde kayboluncaya kadar mı?” dedi. “Evet” cevabını verdi. “Mil, sürme 

kabında ve kova ipi kuyuda kaybolduğu gibi mi?” diye sordu. Yine “Evet” dedi. 

“Zinanın ne olduğunu biliyor musun?” diye sordu. “Evet, insanın hanımı ile helal olarak 

yaptığını ben onunla haram olarak yaptım” dedi. “Bu sözle ne demek istiyorsun?” 

deyince “Beni temizlemeni istiyorum” dedi. Bunun üzerine Hz. Peygamber emretti ve 

recmedildi.”102 

 Câhiliye döneminde bedevîlerin bir kısmı ölen babalarının hanımıyla 

evleniyorlardı. İslâm bu âdeti yasakladı.103 Buna rağmen Temim kabilesinden bir 

bedevînin, babasının hanımıyla evlenmesi üzerine Hz. Peygamber bu adamı öldürmek 

ve mallarını müsadere etmek için bir grup göndermiştir.104  

H. Beddua Etmesi 

Bedevî Arabın özelliği, çölün haşin ve sert ikliminin onda bir ahlaka dönüşerek, 

her türlü dış etkiye kapalı katı bir karakter kazandırmasıdır. Rahmet Peygamberi Hz. 

Muhammed’in bazı bedevîlere beddua ettiği kaynaklarda yer almaktadır. Yanlışlarının 

düzeltilmesine aldırış etmeyerek gururları kibirleri sebebiyle inatçı ısrarcı tutumlar 

sergileyen bedevîlere Hz. Peygamber beddua etmiştir. Konuyla ilgili örnekler şöyledir: 

Hz. Peygamber yemeği sol eliyle yiyen bedevîye “Sağ elinle ye” uyarısında 

                                                 

100 Ebû Dâvud, Hûdud 24; Ahmed b. Hanbel, VII, 200, 211,215, 220. 
101 Ebû Dâvud, Hûdud, 30; Ahmed b. Hanbel, VIII, 443. 
102Buhârî, Hûdud 28; Ebû Dâvud, Hûdud 23. 
103 Nisâ, 4/ 22.  
104 Ebû Dâvud, Hûdud 26. 



 194

bulunmuştur. Adam da kibirlenerek “Yiyemem” demiştir. Bunun üzerine Hz. 

Peygamber “Yiyemez ol” diyerek bedduada bulunmuşur. Sonuçta adam sol elini ağzına 

götüremez olmuştur.105 Ravinin bildirdiğine göre adam kibrinden dolayı böyle 

söylemişti. Bu zâtın yeme içme âdâbı hakkında bilgisi olmadığı için sol eliyle yediği 

hatıra gelebilir. Fakat onun Hz. Peygamber’in “Sağ elinle ye!” diye uyarması üzerine, 

“yapamıyorum” diye cevap vermesi, sağ elle yeme edebi hakkında bilgi sahibi 

olduğunu göstermektedir. Onun bu davranışını yorumlayan râvinin, “Kibirinden dolayı 

böyle söyledi” diye durumu açıklaması da gösteriyor ki, bu zât İslâmî edebi bildiği 

halde Peygamber buyruğuna aykırı davranmıştır.106 Burada da görüldüğü gibi Bedevîler 

din ve imana sokulması çok güç insanlardır. Onlar inatçı, dik kafalı, gururlu ve küstah 

kişilerdi; kendini beğenmişlik onları, İslâm’a göre dinî düşüncenin özü olan tevazu 

faziletini kabul etmekten alıkoymaktaydı. 

Bir keresinde de Hz. Peygamber sabah namazını kıldıktan sonra bedevînin birisi 

gelerek devesini orada aramaya başlamıştır. Sesini yükselterek kırmızı devesini 

soruşturan bedevîye Hz. Peygamber “Bulamaz ol, bulamaz ol, bulamaz ol” diyerek üç 

defa beddua ederek şöyle buyurmuştur: “Bu evler, kendi amacı için bina 

olunmuştur.”107 Hz. Peygamber böyle yaparak halkın mescidi çarşı pazaryerine 

çevirmemeleri, buranın hususi amacının dışına çıkılmaması gerektiğini vurgulamıştır. 

Ayrıca ibadetle dünya işlerinin birbirine karıştırılmamasını istemiştir.  

Yetmiş kadar kurra sahâbînin şehid edildiği Bi’rimaune olayında Hz. Peygamber, 

hiçbir felâket karşısında hissetmediği derecede bir üzüntü duymuş, otuz veya kırk gün 

süreyle sabah namazlarında Bi’r-i Maûne faciasına yol açan kabilelere beddua 

etmiştir.108  

Konuyla ilgili diğer bir örnek Reci olayıdır. Hz. Peygamber Benî Lihyan’ın lideri 

durumundaki Süfyân b. Hâlid’i Medîne’ye saldırı hazırlığına girmesinden dolayı 

                                                 

105 Müslim, Eşribe, 107, Ahmed b. Hanbel, V, 545, 546, 555.  
106 Nevevi, Şerhu Sahihi Müslim, XIII, 192.  
107 İbn Mâce, Mesacid 11; Ahmed. b. Hanbel, IX, 31, 33. 
108 Buhârî, Megâzî 28; İbn Sa‘d, II, 50; Beyhakî, III, 348; İbn Kesîr, V, 524, Önkal, Bi’rimaûne, DİA, VI, 

195. 



 195

Abdullah b. Üneys vasıtasıyla ölürtmüştü.109 Reislerinin bu şekilde ölümü Benî Lihyân 

kabilesinin Müslümanlara karşı düşmanlığını daha da arttırmış, onları intikam alma 

düşüncesine ve bir plan hazırlığına sevketmişti. Planlarını hayata geçirmek için Adel ve 

Kâre kabilelerine gelen Lihyânoğulları bu iki kabileden bir kaç kişiyi Hz. Peygamber’e 

giderek kendilerini İslâm’a davet edecek bir kaç mübelliğ istemeleri hususunda ikna 

ettiler.110 Bu tebliğcilerin Reci denilen yere vardıklarında üçü hariç diğerleri şehid 

edildi. Bi’r-i Maune olayının paralelinde gelişen bu hâdise üzerine Hz. Peygamber bir 

ay boyunca namazlarda bu kabilelere beddua etmiştir. Arkasında namaz kılanlar da 

“amin” diyerek duaya müşareket etmişlerdir.111 Hz. Peygamber’in şu şekilde dua ettiği 

rivayet edilir: “Allahım, Mudar kabilelerini şiddetle tepele. Onların yıllarını Yusuf 

peygamberin kıtlık yılları gibi zorlaştır, dünyalarını başlarına dar getir. Ya Rab 

Lihyanoğullarını sana havale ediyorum.112  

Allah Resûlü Müslüman olduğu halde Beni Temîm’den birini elindeki silahı 

almak için öldüren Muhallim b. Cessame’ye “Allahım, onu bağışlama” diyerek beddua 

etmiştir.113 

İ. Bedevîlerin Hz. Peygamber’le Tartışmaları 

 Bedevîlerin bazılarının Hz. Peygamber’i bir kabile reisi gibi telakki ettikleri 

anlaşılmaktadır. Nasıl ki bir bedevî, kabile reisinin verdiği hükme razı olmayıp ona 

karşı gelebiliyordusa, Hz. Peygamber’e de itiraz eden bedevîler olmuştur. Kaynaklarda 

bedevîlerin Hz. Peygamber’in verdiği hükme rıza göstermeyip onunla tartıştıkları 

anlatılmaktadır.  

Kabile mantığı, öç alma duygusu, bedevî kabile zihniyetinin temel esaslarıdır.114 

Bu alışkanlıklarını İslâm’ı kabul etseler de bedevîlerin devam ettirdikleri görülmektedir. 

                                                 

109 Vâkıdî, II, 531–533; İbn Sa‘d, II, 47–48; Beyhakî, IV, 42–43, Çakan, Abdullah b. Üneys el-Cühenî, 
DİA, I, 141; Karaarslan, Hüzeyl DİA, XIX, 71. 

110 Vâkıdî, I, 354, Karaarslan, “Hüzeyl”, DİA, XIX, 71. 
111 Buhârî, Cihâd 9, 19, Mesâcid, 294, 297, 299; Ahmed b. Hanbel, I, 646, II, 479, IV, 407, 408,409, 420, 

430, 431, 516, 553,574,575,V,567, Heysemî, VI, 183. 
112 Ebû Dâvud, Vitir 10, Ahmed b. Hanbel, III, 28, İbn Sa’d, et-Tabakati’l-Kebir, Mektebetü’l-Hancî, 

Kâhire 2001, II,53, Beyhâkî, Delâil, IV, 176–177. 
113 İbn Şebbe, II, 448–450. 



 196

Hz. Peygamber, bir gün, Huneyn’de Öğle namazını kıldıktan sonra gidip bir ağacın 

gölgesine oturmuştu. Gatafanların başkanı Uyeyne b. Hısn kabilesinden bir grup adamla 

Hz. Peygamber’in yanına vardı. Uyeyne, öldürülmüş olan Âmir b. Azbatu’l-Eşcaî’ye 

karşılık kısas edilmek üzere Muhallim b. Cessame’nin kendilerine teslim edilmesini 

istiyordu, Akra’ b. Habis de Hindif adına Muhallim b. Cessame’nin savunmasını 

yapıyordu. Uyeyne b. Hısn, Câhiliye devri mantığıyla “Vallahi, ya Resûlallah! O, bizim 

kadınlarımıza acı tattırıp canlarını yaktığı gibi ben de onların kadınlarına ölüm acısını 

tattırıp canlarını yakmadıkça, bunun yakasını bırakmam!” diyerek kısas istiyordu. Hz. 

Peygamber’in yanında kabile zihniyeti, asabiyet mantığıyla sesler yükseldi. Hz. 

Peygamber “Onun diyetini, kan bedelini alsan olmaz mı?” diye sordu. Uyeyne b. Hısn, 

Hz. Peygamber’in bu teklifine yanaşmadı. Hz. Peygamber “Hayır! Bu seferimiz 

sırasında elli deve, dönüşümüzde de elli deve diyet alacaksınız!” diyerek meseleye 

kesin noktayı koydu.115  

Yine Huneyn savaşından sonra ganimetler taksim edilirken Temim kabilesinden 

Zülhuveysıra adında bir bedevî Hz. Peygamber’in karşısına çıkıp kaba bir şekilde “Âdil 

ol ey Muhammed! Senin adil davranmadığını görüyorum” deme küstahlığında 

bulunmuştur. Bu tavrına karşı ashab-ı kirâmdan bir kısmı onu öldürmek için Hz  

Peygamber’den izin istemişse de buna izin vermemiş ve şöyle buyurmuştur:  

“Bunun öyle taraftarları olacak ki, bunların namazı karşısında sizden biri kendi 
namazını az görecek; bunların orucu karşısında kendi orucunu az bulacak. Bunlar 
Kur’ân okuyacaklar fakat Kur’ân boğazlarından aşağı inmeyecek. Bunlar, okun avı 
delip süratle çıkıp gittiği gibi İslâm’dan süratle çıkacaklar.”116  

Diğer bir olayda Hz. Peygamber bir bedevîden at satın aldı. Diğer insanlar Hz. 

Peygamber’in atı satın aldığını bilmeden gelip bedevîyle at konusunda pazarlık yaptılar. 

Bazıları fiyatı artırdı. Uyanık bedevî diğerlerinin rağbetini görünce küstahca Hz. 

Peygamber’ e bağırdı: “Eğer satın alacaksan al, yoksa başkasına sattım.” Hz. 

Peygamber, “Ben bunu senden az önce zaten satın aldım” diyerek itiraz etti. Bedevî 

“Hayır ben onu satmadım” dedi. Hz. Peygamber, “Hayır sen onu bana sattın” buyurdu. 

                                                                                                                                               

114 Azmabâdî, XII, 218–219. 
115 Ebû Dâvud, Diyet 3, İbn Mâce, Diyet 4, İbn Şebbe, II, 447–448. 
116 Buhârî, Menâkıb  25; Meğâzî 61; Müslim, Zekât 142–160; Ebû Dâvud, Sünne 27,28. 



 197

Bedevî, “Buna şahidin var mı?” dedi. Orada bulunanlar “Yazıklar olsun sana Hz. 

Peygamber ancak hakkı söyler” dediler. Bu arada Huzeyme geldi. Hz. Peygamber ve 

bedevî arasında olan hadîseyi dinledi. Bedevî isteğini tekrarlayınca, Huzeyme “Ben 

şahit olurum” dedi. Bunun üzerine Hz. Peygamber Huzeyme’nin şahitliğini iki kişinin 

şahitliğine eşit kabul etti.117  

Bu örneklerde görüldüğü gibi bedevîler Allah Resûlü’nün şahsiyetini gerektiği 

şekilde takdir edememiş, ona kendilerinden biriymiş kimi davranmışlardır. Bunu da 

onların dini konulardaki cehaletlerine bağlayabiliriz. Bu sebeple sürekli Hz. 

Peygamber’in yakın arkadaşları tarafından uyarılmışlardır. Bedevîler kitabi kültürden ve 

sistematik düşünceden yoksun oldukları için, olayları derinlemesine değil, yüzeysel ve 

basit bir şekilde analiz ederler. Çöl bedevîlerinin kültürel düzeyi, İslâm’ın hitabettiği 

şehir halkının kültürel düzeyinden çok aşağı olduğu için Hz. Peygamber bedevînin 

yerleşik insanlar hakkında şahidliğinin caiz olmadığını söylemiştir.118 Bunun sebebebi, 

bedevîlerin şahitliğin nasıl yapıldığını bilmemeleri, dini konulardaki cehaletleri 

sebebiyle ehil olmamalarıdır.119 Benlikleri kabile asabiyetinde eriyip gittiği için adil 

olmaları, tarafsız olmaları zordur, müşahede ettikleri meseleye duyguları karıştırmaları 

ihtimali yüksektir. Kabile asabiyetinden kurtulamamış insanların tarafsız olması da 

kolay değildir. 120 Bebel ise doğa olaylarının şiddetli görkemi sebebiyle bedevîlerde 

hayal gücünün üretkenleşip akla baskın çıktığını söylemektedir.121 

J. Öldürtmesi 

Kureyş’in etkin propagandası sayesinde Yarımada’da bedevî kabilelerin çoğu 

Müslümanlara düşmanlık yapmakta Medîne’ye saldırmak için sürekli fırsat 

kollamaktaydılar. Hz. Peygamber düzenli kurduğu haber alma teşkilatı sayesinde bu 

saldırılardan vaktinden önce haberdar oluyordu.122 Bunun için Allah Resûlü, toplumun 

                                                 

117 Ahmed b. Hanbel, VIII, 204–205. 
118 Ebû Dâvud, Akdiye 17. 
119 Cevad Ali, I, 282. 
120 Azmabâdî, Avnu’l- Mabud, X, 11. 
121 Auguste Bebel, Hz. Muhammed ve İslâm Kültürü (trc. Veysel Atayman), Süreç Yayıncılık, İstanbul 

1987, s.19. 
122 Vâkıdî, III, 893; İbn Sa‘d, II, 139; Taberî, Târîh, III, 72–73; Beyhakî, V, 121, 130–131. 



 198

selameti ve tüm insanlığın kurtuluşu için yeri ve zamanı geldiğinde gerekli metot ne ise 

onu kullanarak problemleri çözmeye ve engelleri kaldırmaya çalışmıştır. Bu engeller 

bazen kabile ve devletler düzeyinde olduğu gibi bazen de münferit kişiler seviyesinde 

kalmıştır. Bedevîlerin kabile zihniyetini iyi bilen Hz. Peygamber onlara zarar vermemek 

için, “birçok cana kıymak yerine” kabileleri kışkırtan, Medîne aleyhinde sürekli 

teşviklerde bulunduranları ortadan kaldırmak amacıyla “çobanı vur sürü dağılır” misali 

birkaç bedevî reisi ve şairi öldürtmüştür. Bunu da devrin stratejik savaş taktiklerinin 

gereği olarak yaptığı söylenebilir. Nitekim Câhiliye ve İslâm devrinin ünlü komutanı 

Halid b. Velid’in taktik başarısının en önemli sebeblerinden biri savaş başlar başlamaz 

karşı tarafın liderini yok etmesi veya kaçmaya zorlamasıydı. Böyle yaparak, hem karşı 

tarafın psikolojisini bozuyor hem de düşman ordusunun dağılmasını sağlıyordu.123 Zaten 

şunu da biliyoruz ki, bedevîler reislerini en cesur insanlardan seçerlerdi. Onun 

öldürülmesi, ordunun dağılması demektir. Örneğin; Benî Cu’şum kabilesine mensup 

olan ve kaynaklarda ismi Rifâ’a b. Kays veya Kays b. Rifâ’a olarak zikredilen kişinin, 

Gâbe bölgesi civarında kabilesini etrafına toplayarak Medîne’ye saldırı planladığı 

haberini alan Hz. Peygamber, Abdullah b. Ebû Hadred’e yanına iki asker vererek, 

Rifâ’a b. Kays’ı öldürmelerini124 ve etrafında toplananlar hakkında kendisine bilgi 

getirmelerini emretmiştir.125 Hicretin 8. senesinin Şaban ayında (Aralık 629) Abdullah 

b. Ebû Hadred ve arkadaşları Rifâ’a b. Kays’ın bulunduğu yere gidip gecenin 

karanlığından da istifadeyle Rifâ’a’yı pusuya düşürerek öldürmüşlerdir. Orada bulunan 

Cu’şum kabilesi mensupları da korkarak telâşlı dağılmışlardır.126  

Aynı şekilde tarihi kaynaklar Beni Fezâre’den Rebia b. Bedr’in kızı ve Malik b. 

Huzeyfe b. Bedr’in karısı olan Ümmü Kırfe namıyla meşhur Fatma bint Rebia b. 

Bedr’in, kendi kabilesinden kırk kişiyi, Medîne’ye saldırmak ve Hz. Peygamber’i 

öldürmek kasdıyla görevlendirdiğini kayd etmektedir. Bu kadının on iki oğlu olduğu, 

                                                 

123 Abdullah Reşid, İslâmda Ordu ve Komutan (trc. Enver Günenç, Seraceddin Emre, Şûle Yay, İstanbul 
1992, s. 542. 

124 Taberî, Târîh, III, 34. 
125 Taberî, Târîh, III, 34; Beyhâkî, III, 304; Kemal Sandıkçı, “Abdullah b. Ebû Hadred”, DİA, I, 96. 
126 İbn Hişâm, IV, 209; Taberî, Târîh, III, 34–35; Beyhakî, III, 304; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil, II, 233; 

Sandıkçı, “Abdullah b. Ebû Hadred”, DİA, I, 96. 



 199

Hz. Peygamber’e sövdüğü, ayrıca teşvikleriyle Müslümanların birçok saldırıya maruz 

kaldığı, mallarının yağmalandığı, canlara kıyıldığı kaynaklarda anlatılmaktadır.127 Ebû 

Zer el-Gıfârî’nin kardeşi bu kadının teşvikleriyle öldürülmüş, deve sürüleri 

yağmalanmıştı.128 Kabileyi cezalandırmak için gönderilen seriyyede Zeyd b. Harise 

Ümmü Kırfe’ni yakalatmış, hak ettiği cezayı vererek onu öldürtmüştür.129 Mehmet Ali 

Kapar Hz. Peygamber’in kadınları öldürme emri veremeyeceğini belirterek bu kadının 

esir alındığını savunmaktadır.130 

K. Ganimet Alması 

Hz. Peygamber’in, devrin savaş hukuku gereği bedevî kabilelerden bol ganimet 

aldığı kaynaklarda yer almaktadır.131 Bu, aynı zamanda bedevîleri kendi silahlarıyla 

avlamak, onlarla anladıkları dilden konuşmak anlamına geliyordu. Hayatını savaşla 

geçiren bedevînin bir kabileye saygı duyması için mutlaka onun kendisinden güçlü 

olduğunu görmesi gerekiyordu. Bu da ancak bir kabilenin rakip kabileyle yaptığı 

savaşlarda aldığı galibiyet, elde ettiği ganimetleriyle bilinirdi. Aynı zamanda Mekke 

müşrikleri ve Yahudiler kısa zamanda Müslümanları yok etmek için stratejik ortakları 

olan Beni Esed, Gatafan, Beni Lihyan, Fezare gibi bedevî kabileleri sürekli Medîne 

aleyhinde kışkırtıyorlardı. Aynı zamanda bu kabileler Yahudilerle, Kureyşle para 

karşılığında stratejik ortaklık da yapıyorlardı. Böyle bir ortamda bedevî kabilelere ağır 

darbe vurmamak kaçınılmazdı. Bedevîlerin hizaya gelmesi için bu şarttı. Nitekim bir 

kabile şefi bedevî kabilelerin itaat etmesi için nelerin yapılması gerektiğini, kendi 

psikolojilerini şöyle anlatıyordu. 

“Kabile meclisini toplayıp da kılıcını kuşandı mı artık ona en yiğit erkekler dahi, 
uyuz develerin itaati gibi itaat ederler.”132 

                                                 

127 Dımaşki, VI, 91. 
128 Mehmet Ali Kapar, “Fezare”, DİA, XII, İstanbul, 1995, s. 538. 
129 Taberî, II,643, Rodinson, a.g.e, s. 239, Serdar Özdemir, Hazreti Peygamber’in Seriyyeleri, Rağbet 

Yayınları, İstanbul 2001, s. 72–74. 
130 Kapar, “Fezare”, DİA, XII, 538. 
131 Vâkıdî, I, 343; Beyhakî, III, 322; İbn Seyyidünnâs, II, 54; İbn Kesîr, V, 495–496. 
132 Izutsu, Kuran’da Allah ve İnsan, s. 286. 



 200

 Medîne’ye yerleştikten sonra Hz. Peygamber, oluşturduğu düzenli haber alma 

teşkilatı sayesinde bedevîlerin her türlü Medîne aleyhinde toplanmalarından haberdar 

olmuş, onları ansızın yakalayarak şaşırtmıştır.133 Hz. Peygamber bedevî kabilelerden bol 

miktarda esir ve ganimet almıştır. Bedevîler esir düşen mallarını, adamlarını kurtarmak 

için azami gayret sarf etmiş, Hz. Peygamber’in otoritesini, Müslümanların gücünü 

kabullenmek zorunda kalmışlardır. Hz. Peygamber, kendisine dönemin geleneklerine 

uygun şair ve hatipleriyle 134 gelerek istekte bulunan bu kabilelere esirlerini geri vermiş, 

bazen de kendisi kabile reisinin gelmesini taleb etmiş, esirleri ona teslim ederek, başarılı 

stratejiler geliştirmiştir.135 

III. Hz. Peygamber’in Bedevî Kabilelerle Yaptığı Savaşlar ve 
Onlara Gönderdiği Seriyyeler 

Hz. Peygamber’in savaşları (gazve ve seriyyeleri) Mekke’den Medîne’ye hicret ve 

Medîne’de İslâm devletinin kurulma süreciyle başlamaktadır. Hz. Peygamber’in gazve 

ve seriyyeleri, klasik dönem Siyer-Megâzî kitaplarının çalışma konusu olmasının yanı 

sıra, günümüzde Serdar Özdemir tarafından, “Hz. Peygamber’in Seriyyeleri” adıyla 

yüksek lisans, Elşad Mahmudov tarafından ise “Sebep ve Sonuçları Açısından Hz. 

Peygamber’in Savaşları” adıyla doktora tezi olarak detaylı bir şekilde araştırılmıştır. 

Burada konumuzla ilgili özet olarak Hz. Peygamber’in bedevî kabilelere yaptığı 

gazveler ve gönderdiği seriyyeler hakında kısa bilgi vereceğiz. Hz. Peygamber külfetsiz 

her şeyin ganimet olduğunu düşünen bedevîler karşısında tedbirler almak zorunda 

kalmıştır. Allah Resûlü çocukluğunda bedevî kabileler arasında yetişmiş, onların eşkıya 

saldırılarını iyi tanımıştı. Bedevî ancak kendisinden kuvvetli olandan, kendisini 

yağmalayandan çekinerdi. Bir kabileye saygı duyması için kendisinin zayıflığını 

tatması, rakibinin güçünü fiilen görmesi gerekiyordu.136 Aynı zamanda bedevî karakteri 

kandırılmaya çok müsaittir. Mekke müşrikleri, Yahudiler onları sürekli Medîne 

aleyhinde, Hz. Peygamber’e suikast yapmak için kışkırtıyorlardı.137 Bu anlamda Watt, 

                                                 

133 Cengiz Kallek, “Casus”, DİA, VII, 163–164. 
134 Makrîzî, II, 38. 
135 Makrîzî, II, 34; Mustafa Sabri Küçükaşçı, “Malik b. Avf”, DİA, XXVII, 505. 
136 Cevad Ali, I, 278. 
137 İbn Sa’d, I, 90. 



 201

Kureyş’in üstünlüğünü şöyle açıklamaktadır. Onların üstünlüğünün, yiğitlik ve cesarete 

dayanmadığı açıktır. Onların nüfuzlarının sırrı, hasımları üzerine salabilecekleri askeri 

güçtü. Yemen, Suriye veya başka yerlere giden kervanlar kılavuzlar, koruyucular ve 

develer vb. gibi çok sayıda göçebe Arapların hizmetlerini gerektirmekteydi. Onlar 

güvenlik, su ve diğer ihtiyaçları karşılamak için toprağından geçtikleri kabile reislerine 

para öderlerdi. Dolaysıyla stratejik ortaklıklar kurarlardı.138 Bu ortaklıktan yararlanarak 

bedevîleri sürekli Medîne üzerine saldırmaları için kışkırtıyorlardı.  

Diğer taraftan Allah Resûlü putlara savaş açmasıyla da bedevî kabileleri karşısına 

almış oluyordu. Çünkü putlar aynı zamanda bedevîlerin geçim kaynağıydı. Dolayısıyla 

oradan geçenlerin haraç vermesi icap ederdi. O putlara kesilen kurbanlar, verilen 

hediyeler oradan geçen grupların, kervanların güvenli bir şekilde geçişlerini garanti 

altına alırdı. Bedevî kabileler bunun için Allah Resûlü’nü düşman olarak görmüşlerdir. 

Bu durumda Hz. Peygamber’in bu kabilelere karşı hamle yapması gerekiyordu. Allah 

Resûlü bedevîlere pek çok seriyye düzenlemiştir. Bu seriyyeler, güven, istihbarat139 ve 

keşif, İslâm’a davet, mukâbele bilmisil, hedef şaşırtma, destek, özel görev, 

cezalandırma gibi çeşitli amaçlarla düzenlenmiştir. Bu sayede düşman güçleri ve 

planları, niyet ve hareketleri hakkında bilgi edinilmiş, insan ve madde kaynakları 

değerlendirilmiş, taktik avantajlar için erişilebilirlik, saklanma, levâzım kaynakları, 

düşmanla karşılaşma ve düşmanı pusuya düşürme imkânları bakımından çevre coğrafya 

tanınmıştı. Bu seriyyelerin ilki Hz. Hamza komutasında hicretin birinci yılı Ramazan 

ayında Îs mevkiine, sonuncusu ise Hz. Ali komutasında onuncu yılın Ramazan’ında 

Muzhic’e gönderilmiştir.140  

Başarılı bir savaş stratejisi için gerekli gördükleri organizasyon, moral, sürpriz, 

hücuma dayalı aksiyon, güvenlik, hareketlilik, sürat, gücün tasarruflu kullanılması, 

merkezî kumanda, bölge coğrafyasının askerî amaçlar için etkin kullanımı gibi temel 

prensiplerin Hz. Peygamber tarafından büyük bir beceri ve başarıyla uygulandığı 

görülmektedir. Bütün savaş stratejisini, askerî operasyonlara olabilecek en asgarî 

                                                 

138 Watt, Hazreti Muhammed Mekkede, 17. 
139 Watt, Hazreti Muhammed, 153. 
140 Mahmûd Şit Hattab, Kadetü'n-Nebi, Dârü'l-Kalem, Dımaşk, 1995, s. 9–10. 



 202

düzeyde başvurmak ve can kaybını en az seviyede tutmak amacına dayandırmıştı. 

Askerî planlarını hazırlarken çevresel faktörleri çok iyi değerlendiren Hz. Peygamber 

düşmanın güç, hareketlilik, strateji ve moralini de göz önünde bulundurarak 

operasyonlarını düzenledi. Sürpriz saldırıların önemini ve bunun düşman ordusunun 

direnci üzerindeki psikolojik etkisini de çok iyi bildiğinden, düşmanın hareket ve 

planları hakkında gerekli malumatı edinmek için kapsamlı bir sistem oluşturdu ve bu 

amaçla gerek çevre topraklara gerek düşman arazisine gözcü ve keşif kollarıyla savaş 

birlikleri yolladı. Düşmanın planları, gücü ve hareketleri hakkında bilgi edinmek için 

ayrıca casuslar141 edindi, düşmanın moralini bozacak şâyialar çıkarmak ve özel gizli 

operasyonlar için zaman zaman timler oluşturdu. İnsan zâyiatını asgarî düzeyde tutmaya 

son derece önem vermesi sebebiyle askerî operasyonlar için yer seçimine ve taarruz 

konusunda inisiyatifi elinde tutmaya büyük çaba gösterdi. Seriyyelerin çoğu, ansızın ve 

hazırlıksız yakalayıp savaşa girmeden düşmanın barışa razı olmasını sağlama amacını 

taşıyordu; zira çoğu durumda düşmanın kaçması halinde takip edilmemesini 

emretmişti.142 Yine fazla kan dökülmesini önlemek için, düşmanlıktan vazgeçmeyen ve 

iyi önderlik yapmayan kabile liderleri öldürülerek kabilenin serbest kalması 

sağlanıyordu.143 Bu seriyyelerin bazılarında tüm katılanların şehit olduğuna da 

rastlamaktayız.144 Düşmanın öldürülmesi sırasında kin ve nefreti artıracak 

davranışlardan sakınılmasını, iyilik ve güzelliğin şiar edilmesini emretti. Bu konuda 

şöyle buyurdu: “Öldürme konusunda insanların en iffetli (şefkatli ve mürüvvetli) olanı 

inananlardır.”145  

Hz. Peygamber’in bedevî kabilelere gönderdiği seriyyeler dört grupta ele 

alınabilir. 

                                                 

141 Vâkıdî, I, 404–405; Beyhakî, IV, 47; Ahmet Önkal, “Büreyde b. Husayb”, DİA, VI, 492. 
142 Ahmet Özel, a.g.m, 26. 
143 Taberî, Târîh, III, 34; Beyhâkî, III, 304; Kemal Sandıkçı, “Abdullah b. Ebû Hadred”, DİA, I, 96.  
144 Örneğin Zat-ı Atlah seriyyesi (Dımaşki, VI, 119) ile Zeyd b. Harise’nin Vad’l-Kura seriyyesinde Zeyd 

hariç bütün seriyyedekiler şehit olmuştur ( Dımaşki, VI, 90).  
145 Ebû Dâvud, Cihâd 10. 



 203

A. Bedevî kabilelerin Saldırılarına Yerinde Müdahele Etmek 

Bedevîlerin en önemli geçim kaynaklarından birinin hırsızlık ve yağmacılık 

olduğu bilinmektedir. Bu, onların aynı zamanda vazgeçilmez alışkanlığıdır. Hz. 

Muhammed çölde, bedevîlerin arasında büyümüştür; uzun yıllar boyunca kervanları 

idare etmiş ve göçebe eşkıya saldırılarının daimi tehlikesini tanımıştır.146 Allah 

Resûlü’nün Medîne’de tesis ettiği barış sayesinde bölgeye istikrar ve güven gelmişti. 

Medîne bedevîlerin iştahını kabartıyordu. Bedevîler özellikle de Medîne otlaklarına 

baskınlar düzenleyerek Müslümanlara ait hayvanları ele geçirmeyi planlamak amacıyla 

daha çok kendi yurtlarında, bazen de Medîne yakınlarında büyük bir orduyla 

toplanmışlardır. Nitekim bu tür haberlerin Medîne’ye ulaşması sonucunda Hz. 

Peygamber ya bizzat kendi kumandanlığında bir askerî sefer düzenleyerek olay yerine 

gitmiş ve bedevîleri yerinde cezalandırmış veya bir sahâbînin komutasında olay yerine 

askerî birlik göndermek suretiyle düşman baskınlarını henüz plan aşamasında iken 

kendi yurtlarında önlemiş, yüksek askeri dehasıyla onların içlerine korku salmıştır. Bu 

durum Hz. Peygamber’in veya Müslümanların o dönemde hazırlanmış veya planlanmış 

bir düşman mevziine taarruz taktiğinin başarılı şekilde hayata geçirildiğini de 

göstermektedir. Nitekim Medîne’ye saldırmak isteyen hiçbir kabileyi hafife almayan 

Hz. Peygamber, düşman tertibatı hakkında elde edilen istihbarat ile mevcut kuvvetler ve 

zaman faktörlerine göre plana uygun olarak hareket etmiş, olaylara zamanında ve derhal 

müdahalede bulunmuş ve saldırıyı yerinde, düşman Medîne üzerine gelmeden onun 

kendi yurdunda engellemiştir. Böylece Hz. Peygamber düşmanın Medîne’ye saldırısını 

Medîne’de kalarak ve savunma stratejisini uygulayarak yapmamış, bilakis düşman 

üzerine giderek onu daha Medîne’ye gelmeden etkisiz hale getirmiştir. Bu seriyyeler 

sırasıyla şunlardır: Karkaratülküdr Gazvesi,147 Zûemer (Gatafân) Gazvesi,148 Benî 

Süleym Gazvesi,149 Katan Seriyyesi,150 Zâtürrikâ’Gazvesi,151 Dûmetülcendel Gazvesi,152 
                                                 

146 Anne-Marie Delcambre, Allah’ın Resulü Hz. Muhammed (trc. Mahmut Kanık), Yapı Kredi Yayınları, 
İstanbul 2004, s. 73. 

147 İbn Sa‘d, II, 28.  
148 Vâkıdî, I, 194; İbn Sa‘d, II, 31; Beyhakî, III, 168. 
149 Vâkıdî, I, 196; İbn Sa‘d, II, 32.  
150 Vâkıdî, I, 340-341; İbn Sa‘d, II, 47; Beyhakî, III, 320; İbn Kesîr, V, 496. 
151 Buhârî, Megâzî 31; Taberî, Târîh, II, 555; Beyhakî, III, 370. 



 204

Müreysî’ (Benî Mustalik) Gazvesi153 Zülkassa Seriyyesi,154 Vâdilkurâ Seriyyesi,155 

Türebe Seriyyesi,156 Necid (Hevâzin) Seriyyesi,157 Benî Kilâb Seriyyesi,158 Cinâb 

Seriyyesi,159 Zâtüsselâsil Seriyyesi,160 Huneyn (Hevâzin) Gazvesi,161 Evtâs Seriyyesi162 

ve Tarif (Benî Sa’lebe) Seriyyesi.163 

B. Düşmana Yardım Eden veya Düşmanlık Eden Kabileleri 
Cezalandırma 

Düşmana yardım ve yataklık edenleri cezalandırma amacıyla düzenlenen askerî 

operasyonlar Hz. Peygamber’in düşmanlarına yönelik tavır ve siyasetinde büyük önem 

arzetmektedir. Bu askerî operasyonlar İslâm’a ve Müslümanlara düşmanlık etmekle 

beraber düşman gurupların safında yer alan ve onunla ittifak oluşturarak Medîne’ye 

yönelik düşmanca eylemlere girişen her türlü yardım ve yataklık eden bedevî kabilelerin 

cezalandırılması, yola getirilmesi ve bir daha böyle bir girişimde bulunmamaları için 

gerekli önlemlerin alınması maksadını taşımaktadır. Bu gazve ve seriyyeler daha çok 

İslâmiyet’e düşmanlığıyla meşhur olup Arabistan Yarımadası’nda Kureyş kabilesi ve 

Yahudi toplulukları gibi büyük nüfuza mâlik guruplarla ittifak yaparak Müslümanları 

ortadan kaldırma adına girişilen, planlı ve geniş çaplı eylemlere iştirak eden kabile veya 

şahıslara yönelik gerçekleşmiştir. Burada özellikle Hendek savaşı ve sonrası olayları 

büyük önem arzetmektedir. Nitekim Arabistan Yarımadası’nda bulunan çeşitli 

kabilelerin bir kısmı Hendek Gazvesi’nde Mekkeli müşrikler ve Hayber Yahudileri gibi 
                                                                                                                                               

152 Vâkıdî, I, 403; İbn Sa‘d, II, 58; Beyhakî, III, 390; İbn Kesîr, VI, 6.  
153 İbn Sa‘d, II, 59; Taberî, Târîh, II, 604; İbn Kesîr, VI, 182. 
154 Vâkıdî, II, 551; İbn Sa‘d, II, 81.  
155 İbn Sa’d, II, 89. 
156 Vâkıdî, II, 722; İbn Sa‘d, II, 110–111; Taberî, Târîh, III, 22; Beyhakî, IV, 292.  
157 Vâkıdî, II, 722. 
158 Mustafa Sabri Küçükaşçı, “Kilâb b. Rebîa”, DİA, XXV, 568. 
159 Vâkıdî, II, 727; İbn Sa‘d, II, 113; Taberî, Târîh, III, 23; Beyhakî, IV, 301. 
160İbn Hişâm, IV, 205; Taberî, Târîh, III, 32;Beyhakî, IV, 399. 
161 Vâkıdî, III, 890; İbn Sa‘d, II, 139; Taberî, Târîh, III, 73; Beyhakî, V, 121. 
162 Buhârî, Megâzî 55. 
163 Buhârî, Megâzî 31; Vâkıdî, I, 395–397; İbn Sa‘d, II, 57–58.Taberî, Târîh, II, 555–556; Beyhakî, III, 

369–371; İbn Abdülber, ed-Dürer, s. 186. 



 205

İslâm düşmanlarıyla ittifak ve işbirliği yapmak suretiyle düşmanlıklarını açıkça ortaya 

koymuşlardı. Bu durumu göz önünde bulunduran Hz. Peygamber’in, ezeli ve nüfuzlu 

düşmanlarına yardımcı olan bu toplulukları ileride bir daha bu tür eylemlere 

girişmemeleri, güçden anlayan bu kabilelere Müslümanların güçünü idrak etmeleri için 

yaptığı söylenebilir. Bu seriyyeler Benî Esed) Seriyyesi,164 Cemûm (Benî Süleym) 

Seriyyesi,165 Fedek (Benî Sa’d b. Bekir) Seriyyesi,166 Fedek (Benî Mürre) Seriyyesi (bu 

seriyye iki defa yapılmıştır. Birincisinde Beni Mürreler sayıca üstünlük sağlayarak 

komutanı ağır yaralayıp Müslümanları şehid edilince167 Hz. Peygamber Gâlib b. 

Abdullah kumandasında Benî Mürre üzerine ikinci bir seriyye göndermiştir),168 Kedîd 

(Benî Mülevvih) Seriyyesi,169 Dûmetülcendel (Ükeydir b. Abdülmelik) Seriyyesi,170 

Benî Süleym ve Gatafân) Seriyyesi,171 Kuratâ Seriyyesi,172 Meyfea Seriyyesi,173 Tebâle 

(Benî Has’am) Seriyyesi,174 Hadıra (Gatafân) Seriyyesi,175 Cinâb (Belî ve ‘Uzre) 

Seriyyesi,176 Necid Seriyyesi,177 Vâdilkurâ Seriyyesi178 ve Kedîd (Benî Bekir) 

Seriyyesi.179  

                                                 

164 Vâkıdî, I, 342–346; İbn Sa‘d, II, 47; Beyhakî, III, 321–322. 
165 İbn Sa‘d, II, 83; Taberî, Târîh, II, 641; Beyhakî, IV, 84, 139.  
166 İbn Sa‘d, II, 86; Taberî, Târîh, II, 642; Beyhakî, IV, 84–85.  
167 İbn Sa‘d, II, 112; Taberî, Târîh, III, 22; Beyhakî, IV, 295; 448.  
168 Vâkıdî, II, 723–724; İbn Sa‘d, II, 117–118; Beyhakî, IV, 296. 
169 Vâkıdî, II, 750–752; İbn Sa‘d, II, 116–117; Özdemir, Hz. Peygamber’in Seriyyeleri, s. 86–88. 
170 Vâkıdî, I, 403; İbn Sa‘d, II, 58; Taberî, Târîh, II, 564, Beyhakî, III, 390. 
171 Vâkıdî, I, 182-183; İbn Sa‘d, II; 28; Taberî, Târîh, II, 482; Beyhakî, III, 163. 
172 Vâkıdî, II, 534; İbn Sa‘d, II, 74. 
173 Vâkıdî, II, 726; İbn Sa‘d, II, 112. 
174 Hüseyin Algül, “Has‘am (Benî Has‘am)”, DİA, XVI, 281. 
175 Vâkıdî, 778–780; İbn Sa‘d, II, 123; Taberî, Târîh, III, 35. 
176 İbn Sa‘d, II, 150. 
177 Buhârî, Fardu’l-Humus 15; Müslim, Cihâd ve’s-Siyer 12; Mâlik, Cihâd 21; Beyhakî, IV, 355–356. 
178 Beyhakî, V, 464. 
179 Beyhakî, V, 464–465. 



 206

C. İslâm’a Davet İçin Gönderilen Seriyyeler 

Bu başlık altında yer alan seriyyeler, genel anlamda İslâm’ı tebliğ amacı ile 

görevlendirilen seriyyeler olmakla birlikte, bunların aynı zamanda Medîne’de bulunan 

İslâm Devleti’nin otoritesini kabul etmeye davet amacı taşıdığı da anlaşılmaktadır.180 

Bunlar sırasıyla Bi’rimaûne,181 Recî’,182 Dûmetülcendel,183 Benî Cezîme,184 Yelemlem,185 

‘Urene,186 Benî Sudâ’,187 Benî Hâris b. Kâ’b188 ve Yemen seriyyeleridir.189  

D. Putların İmhâ Edilmesi İçin Gönderilen Seriyyeler  

Hz. Peygamber putları yıkmak maksadıyla sevkettiği seriyyeleri Mekke’nin 

fethinden sonra göndermiştir. Çünkü putperestliğin merkezi olan Mekke halkı putperest 

kaldıkça ve puthane haline getirilen Kâbe putlarla dolu oldukça, diğer civar 

kabilelerdeki putları tahrip etmenin bir anlamı olmazdı. Hicretin 8. senesinin Ramazan 

ayında190 (Ocak 630) gerçekleşen Mekke Fethi’nden sonra Hz. Muhammed Arabistan 

Yarımadası’nda bulunan müşriklerin ilah edindiği ve tapınak hale getirdikleri putları 

Kâbe’ye girerek burada ve etrafta bulunan bütün putları bizzat yıkmış ve yıktırmış, 

Kâbe’de mevcut resimleri sildirmiştir.191 Hz. Muhammed bu zihniyetin simgesi ve 

mümessili durumunda olan ve çeşitli mekânlarda bulunan putları yıkmak amacıyla fethi 

mütakip seriyyeler göndermiştir. Bu seriyyeler Menât Putunun İmhâsı,192 Suvâ’ Putunun 

                                                 

180 Özdemir, Hz. Peygamber’in Seriyyeleri, s. 165. 
181 Vâkıdî, I, 346–347; İbn Sa‘d, II, 50; Buhârî, Megâzî 28, Beyhakî, III, 348; İbn Kesîr, V, 524, Önkal, 

Bi’rimaûne DİA, VI, 195. 
182 Vâkıdî, I, 354; İbn Sa‘d, II, 51. 
183 Vâkıdî, I, 6; II, 752–753; İbn Sa‘d, II, 119; İbn Seyyidünnâs, II, 197–198. 
184 Taberî, Târîh, III, 66; İbn Hâcer, Fethu’l-Bârî VII, 654. 
185 Vâkıdî, III, 873. 
186 Vâkıdî, III, 873. 
187 İbn Sa‘d, I, 282.  
188 İbn Sa‘d, I, 293; Taberî, Târîh, III, 126–127; Beyhakî, V, 412.  
189 Vâkıdî, III, 1079–1082; İbn Sa‘d, II, 155. 
190 Vâkıdî, II, 801, III, 873; Şulul, Hz. Peygamber Devri Kronolojisi, 350. 
191 Vâkıdî, II, 831–834; Buhârî, Megâzî 48; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil, II, 252. 
192 Vâkıdî, I, 6; II, 870; İbn Sa‘d, II, 136; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil, II, 260. 



 207

İmhâsı,193 Zülkeffeyn Putunun İmhâsı,194 Vedd Putunun İmhâsı,195 Zülhalasa Putunun 

İmhâsı196 ve Füls Putunun İmhâsı197 seriyyeleridir. 

IV. Hz. Peygamber’in Bedevî Kabilelere Gönderdiği 

Mektuplar 

Bedir yenilgisiyle nüfuzu zayıflayan müşrikler, Mekke’nin fethiyle bedevî 

kabileler nezdindeki yerlerini Medîne İslâm devletine bıraktılar. Hz. Peygamber sistemli 

bir şekilde Yarmadadaki putları yok etti. Duruma göre Allah Elçisi bazı kabilelerin 

ihtidasını seriyye göndererek, bazılarını da mektuplar göndererek sağladı. Hz. 

Peygamber’in genellikle bedevî kabilelere gönerdiği mektuplar, ağırlıklı olarak dinî 

muhtevalıdır. Bu mektuplarda ele alınan meselelerin başında, muhatabı İslâm’a 

çağırmak, İslâm’ın temel esasları hakkında bilgilendirmek, dinî emir ve yasaklara 

uymaya teşvik etmek ve özendirmek, ahlakî esaslar, zekât oranları ve zekâtın toplanıp 

ilgili yerlere dağıtılması gibi hususlar gelir. Dinî konular dışında, Medîne ile ilişkiler, 

savaş ve sulh durumları, gayr-ı müslim camialarla münasebetler, sınırlar ve mâlî 

meseleler, mektuplarda üzerinde durulan diplomatik konulardan bazılarıdır.198 Bu 

mektuplardan bazıları şöyledir:  

Hz. Peygamber Ukl kabilesine şöyle mektup göndermiştir. Allahın elçisi 

Muhamed’den Zuheyr b. Ukeys kabilesine, eğer namaz kılar, zekât verir, müşrikleri terk 

eder, ganimetin beşte birini ve Hz. Peygamber’in de payını verirseniz, Allah ve 

Peygamberi’nin güvencesi altındasınız.199 

Abdulkays’a Gönderilen Mektup:  

                                                 

193 Vâkıdî, II, 870; İbn Sa‘d, II, 135–136. 
194 Vâkıdî, III, 922–923; İbn Sa‘d, II, 145; Alûsî, II, 209. 
195 İbnü’l-Kelbî, s. 35-36; Mustafa Fayda, Halid bin Velid, Çağ Yayınları, II bs., İstanbul, 1990, s. 219. 
196 İbnü’l-Kelbî, s. 23–24; İbn Hişâm, I, 72; Buhârî, Megâzî 62. 
197 Vâkıdî, III, 984–988; İbnü’l-Kelbî, s. 37–38; İbn Sa‘d, II, 150; İbn Seyyidünnâs, II, 266-267. 
198 İbn Sa’d, I, 222–250; Şulul, a.g.e, 309. 
199 Ahmed b. Hanbel, VII, 386–387. 



 208

Esirgeyen bağışlayan Allah adıyla. Bu, Allah elçisi Muhammed’den Abdulkays’a 
ve Bahreyn ile çevresindeki tâbilerine bir yazıdır. Siz bana Müslüman olarak 
Allah’a ve Peygamberi’ne inanarak geldiniz, dinine dair taahhütte bulundunuz. Ben 
de, hoşlandığınızda ve hoşlanmadığınızda Allah’a ve Peygamberi’ne itaat etmeniz, 
namaz kılmanız, zekât ödemeniz, Beytullah’ı haccetmeniz ve Ramazan orucunu 
tutmanız şartıyla kabul ettim. Kendiniz aleyhinde de olsa adaleti Allah için ayakta 
tutunuz. Müslümanların mallarında Allah ve Peygamber’in zekâtı farz kılışına 
göre, zenginlerinizin fazla mallarından alınıp yoksullarınıza verilmek üzere 
verdiğiniz ahdi kabul ettim.200 

Halid bin Dımad el-Ezdi’ye Gönderilen Mektup: 

Ortağı olmayan Allah’a inandığınız, Muhammed’in onun kulu ve elçisi olduğuna 
şahadet getirdiğiniz, namaz kıldığınız, zekât ödediğiniz, Ramazan orucunu 
tutduğunuz, hacca gittiğiniz, bid’at çıkarana sığınma hakkı tanımadığınız ve 
şüphelenmediğiniz, Allah ve Peygamberi’ne samimice bağlandığınız ve Allah’ın 
sevdiklerini sevip düşmanlarına öfke duyduğunuz sürece üzerinde bulunduğunuz 
topraklar sizindir.201 

Cunade el- Ezdiye, kavmine ve ona tabi olanlara yazılmış mektup: 

Namaz kıldıkları, zekât ödedikleri, Allah’a ve Peygamberi’ne itaat ettikleri, 
ganimetlerden Allah’ın beşte bir hakkını ve Peygamber’in payını ayırıp verdikleri 
ve müşriklerden ayrıldıkları sürece onlara Allah’ın ve Muhammed bin Abdullah’ın 
zimmeti vardır. 202 

Cuheyş bin Enis el-Ezdi’ye Gönderilen Mektup:  

Muzhic kabilesinden Cuheyş bin en-Nehai, bir bölük kabiledaşıyla, Hz. 
Peygamber’i ziyarete geldi. Dediler k: “Suyuyla, otlağıyla ve ovasıyla toprağımızın 
bizim olması şartıyla Müslüman oluruz.” Hz. Peygamber şöyle dedi: “Allahım! 
Muzhic’i bereketli kıl ve Muzhic toprağına zarar gelmesini engelle.” Allah Rasûlü 
Allah’tan başka tanrı olmadığına şehadet etmek, namazı vaktinde kılmak, zekatı 
tam ödemek, Ramazan ayında oruç tutmak üzere bir yazı düzenledi. Müslüman 
olduğu sırada elinde yağmur suyuyla sulanan beyaz toprağı bulunanlar, öşür 
ödeyecektir. Toprağı taşıma suyuyla sulananlar ise yirmide bir ödeyecektir. Buna 
Osman bin Affan, Ali bin Ebi Talib, Abdurrahman bin Avf ve Abdullah bin 
Cuheyş tanıklık etti.203  

Cuheyne’den Zur’a Oğullarına ve Rebia Oğullarına Gönderilen Mektup: 

                                                 

200 Muhammed Hamidullah, el-Vesaiku’s-siyasiyye: Hz. Peygamber Döneminin Siyasi-İdari Belgeleri, 
trc. Vecdi Akyüz, Kitabevi, İstanbul 2002, s. 176–177. 

201 İbn Sa’d, I, 230; Muhammed Hamidullah, a.g.e, 258. 
202 İbn Sa’d, I, 233; Muhammed Hamidullah, a.g.e, 259. 
203 Hamidullah, a.g.e, 266. 



 209

Onlar canları ve malları konusunda güven içindedirler. Onların iyi ve takva sahibi 
bedevîlerine, yerleşik olanlarına hakları vardır. Yardım, Allah’tan istenir.204 

Gıfâr oğullarına:  

Onlar Müslümandır. Onlara Müslümanların hakları ve ödevleri vardır. Peygamber 
onlara, mallarına ve canlarına dair Allah’ın ve Peygamberi’nin zimmetini 
vermiştir. Onlara zulmetmeye kalkışana karşı yardım vardır. Peygamber, onları 
kendisine yardım için çağırdığında, cevap verirler ve onlara yardım borçları vardır; 
ancak din uğrunda savaş hali hariçtir. Bu mektup denizde bir kabuk ıslak kaldığı 
sürece geçerlidir. Bu kitap, bir cinayet karşısında araya girmeyecektir.205 

Rifa’a bin Zeyd el-Cuzamiye Mektup:  

Esirgeyen bağışlayan Allah adıyla. Bu, Muhammed Rasulullah’tan Rifâ’a bin 
Zeyd’e bir yazıdır. Bu mektubu, bütün kavmine ve onlara bağlı olanlara, Allah’a ve 
peygamberine çağırmak üzere gönderdim. Onlardan bu çağrıya uyanlar, hem 
Allah’ın hem de Peygamberi’nin korumasındadır. Kim bu çağırıdan yüz çevirise, 
iki ay eman süresi vardır. 206 

Tay Kabilesinden Muaviye Oğullarına Emanname  

Esirgeyen bağışlayan Allah adıyla. Bu, Peygamber Muhammed’den Tay 
kabilesinden Muaviye bin Cervel oğullarına. Onlardan Müslüman olan, namaz 
kılan zekât ödeyen, Allah’a ve Peygamberine itaat eden, ganimetlerden Allah’ın 
beşte bir hakkını ve peygamberin payını ayırıp veren, müşriklerden ayrılan ve 
Müslümanlığını açığa vuran, Allah ve Peygamberi’nin emanıyla güven içindedir. 
Müslüman oldukları zaman ellerinde bulunan toprakları ve suları onlarındır. 
Koyunlarının gideceği yer, yurtlarının ötesindedir. Üstünde Müslüman oldukları 
bölgeleri, ispat edicidir. 207 

 Elinde deri parçası bulunan saçı başı dağınık bir adam geldi. “Sen çöl halkından 

birine benziyorsun, elindeki deri parçasını bize ver” dedik. O da onu bize verdi. Onu 

okuduk. O deri parçasına şöyle yazılmıştı: “Allah’ın Resulü Muhammed’den Züheyr b. 

Ukayş oğullarına. Eğer siz Allah’tan başka ilah olmadığına ve Muhammed’in Allah’ın 

elçisi olduğuna şahitlik eder, namaz kılar, zekâtı verir, humusu da ganimetlerden ayırıp 

hak sahiplerine öderseniz, siz kesinlikle Allah’ın ve Resulü’nün güvencesiyle 

emniyettesiniz” yazılıydı. 208 

                                                 

204 Hamidullah, a.g.e, 285. 
205 İbn Sa’d, I, 238, Hamidullah, a.g.e, 292. 
206 Hamidullah, a.g.e, 306. 
207 Hamidullah, a.g.e, 326. 
208 İbn Sa’d, I, 241, Ebû Dâvud, Harac 20, 21. 



 210

Esirgeyen bağışlayan Allah’ın adıyla. Muhammed Resûlullah’tan, Dûmetülcendel 
ve çevresi hakkında Allah’ın kılıcı Hâlid b. Velîd’in huzurunda, İslâm’ı kabul 
ettiği, yalancı tanrılardan (endân) ve putlardan vazgeçtiği sırada (vazgeçmesi 
üzerine) Ükeydir’e: 

Çorak, etrafı çevrilmemiş, ekilmemiş ve ihmâl edilmiş kıraç topraklar, zırhlar. 
silâhlar, tırnaklı hayvanlar ile kaleler (hisarlar) bizimdir. Çitle çevrilmiş hurma 
bahçeleri ve tarım yapılan topraklardaki sular sizindir. Hayvanlarınız otlaklardan 
alıkonmayacaktır. Vergi hesabında küsurat dikkate alınmayacaktır. Otlaklar size 
yasaklanmayacaktır. Namazı zamanında kılacaksınız, zekâtı gerektiği gibi 
ödeyeceksiniz. İşte bu durumda, Allah’ın söz ve misakında (korumasında) 
olacaksınız. Buna karşılık, size sadakat ve vefa vardır. Buna Allah ve hazır bulunan 
Müslümanlar tanıktır.209 

Verilen örneklerden görüldüğü gibi mektubların ana konusu İslâm’a davet, 

namaz, hac, oruç, zekât gibi ana konular ve bazı toprak anlaşmalarıdır. 

V. Hz. Peygamber’e Gelen Hey’etler 

Kaynakların belirttiğine göre, Araplar, Kureyş kabilesini210 takip ediyorlardı. 

Çünkü Kureyş’i kendilerinden üstün kabul ediyor ve onların tavırlarına göre kendilerini 

ayarlıyorlardı.211 Allah Resûlü daha önce hac mevsiminde Mekke’yi ziyâret eden Arap 

kabilelerini İslâm’a dâvet ettiği zaman, açık bir şekilde “kendi kavminin benimsemediği 

bir kişiyi biz nasıl kabul edelim?” diyerek212 dâvetini geri çevirmişlerdi. Bedir zaferiyle 

Mekke müşrikleri Arabistan Yarımadası’nda önemli nüfuz kaybına uğradı. Hz. 

Peygamber’in bilge siyâsetiyle Kureyş’in takatı kalmayıp Mekke’nin fethiyle Allah 

Resûlü’ne karşı savaşamayacaklarını anlayan bedevî kabileler, İslâm’ın otoritesini, 

nüfuzunu kabul etmek, tanımak zorunda kaldılar.213 Buraya Huneyn ve Tebük 

savaşlarını ilave etmek gerekir. Özellikle Tebük savaşı Yarımada’daki kabilelere çok 

önemli mesajlar verdi. Şimdiye kadar Bizans gibi o zamanın en büyük 

                                                 

209 Vâkıdî, III, 1030; Makrîzî, 64–65; İbn Hâcer, el-İsâbe, I, 381; Şâmî, VI, 339–340; Hamîdullah, el-
Vesâiku’s-Siyâsiyye, s. 293–294. 

210 Izutsu Kureyş kabilesinin arap örfünü politik bir amaç içine sokacak ve onu bu amaçla kullanacak 
kadar zeki olduklarını söylemektedir. Onlar sıcakkanlı, hararetli komşularından once kendilerini 
kontrol etmek suretiyle nasıl yöneteceklerini bildiler.  

211 Kettanî, Terâtip, I, 345. 
212 İbn Kesîr, IV, 347.  
213 Dırar Salih Dırar, el-Arabiyyin : Min Main İle'l-Ümeviyyin,, ed-Dârü's-Sudaniyye, Hartum, 1981, s. 

57. 



 211

imparatorluğunun önüne çıkmayı akıllarından geçiremeyen Araplar ilk defa Hz. 

Muhammd zamanında düzenli bir orduyla onların karşısına çıktılar. Bu son üç olay 

Araplar üzerinde müessir oldu. Yarımada’nın her tarafında İslâm rüzgârları esmeye 

başladı.214 Kabileler şunu da iyi biliyorlardı ki, kendileri Medîne’ye elçi göndermezlerse 

Hz. Peygamber’in daveti kısa zamanda onlara ulaşacaktı. Nitekim Beni Esed kabilesi 

“Sen bize elçi göndemeden biz geldik” diyerek Müslümanlar’ın güçünü kabul ettiklerini 

itiraf etmişlerdi.215 Arap kabileleri hicretin 9. yılında (m. 630) ittifak amacıyla akın akın 

elçiler gönderdiler.216 Mustafa Ebû Dayf bunların çoğunun akide ve imanla Müslüman 

olmadıklarını, İslâm’ın gücünü kabul eden kabileler olduğunu fakat zamanla İslâm’ı 

benimsediklerini söylemektedir.217  

Heyetler arasında Necranlı bazı kabilelerle Tağlib’e bağlı bazı Hıristyan kabileler 

görüldüğü gibi cizye vermek suretiyle İslâm hakimiyeti altına girenler de vardı.218 Bu 

heyetlerin ashâbtan Ramle binti Hâris’e,219 Cedile’ye 220 Ebû Eyyub el-Ensâri’ye221ait 

bazı evlerde ağırlandıkları, bu amaçla yapılan ve “Misafirler Evi”222 denilen bir evde 

konakladıkları veya Mescid-i Nebevî’nin yanında insanları namaz kılarken, Kur’ân 

okurken görmeleri için kurulan çadıra223 yerleştikleri ve Allah Resûlü’nün onları 

                                                 

214Muhammed Ahmed Başümeyl, Mevsuatü'l-Gazavati'l-Kübra: Gazvetu Bedri’l-Kübra, Gazvetü’l-Uhud, 
el-Mektebetü's- Selefiyye, Kâhire 1985, IX, 178–179. 

215 İbn Sa’d, I, 251, İbn Esir, II, 287, İbn Kesir, VII, 352, Başümeyl, IX, 180. 
216 İbn Hişam, IV, 175, İbn Esir, II, 286-287, Beyhâkî, V, 309, Kur’ân-ı Kerîm bu durumu şöyle tasvir 

eder: “Allah'ın yardımı ve zaferi geldiği Ve insanların bölük bölük Allah'ın dinine girmekte 
olduklarını gördüğün vakit, Rabbine hamdederek O'nu tesbih et ve O'ndan mağfiret dile. Çünkü O, 
tevbeleri çok kabul edendir.” (Nasr 1-3) 

217 Mustafa Ebû Dayf Ahmed, Dirasat fî tarihi'd-devleti'l-Arabiyye, Dârü'n-Neşri'l-Magribiyye, Rabat, 
1984, s. 173. 

218 Mustafa Fayda “Muhammed”, DİA, İstanbul 2005, XXX, 420. 
219 İbn Sa’d, I, 286, 292, 298, İbn Seyyidünnas, II, 335, Kettani, a.g.e, s. 346, Muhammed Ahmed 

Başümeyl, IX, 217, İbn Hâcer Ramlenin evini Hz. Peygamber gelen elçileri ağırlamak için tahsis 
ettiğini söylemektedir. Fethu’l-Bârî VII, 694. 

220 İbn Sa’d, I, 285. 
221 Kettani, a.g.e, 347. 
222 Kettani, a.g.e, 345, Sallabi, a.g.e, II, 653. 
223 Kettani, a.g.e, 346, Sallabi, a.g.e, II, 638. 



 212

devamlı ziyaret ederek kendileriyle sohbet ettiği kaydedilir.224 İbn Sa’d, h. 9 (m. 630) ve 

10. (m. 631) yıllarında Arabistan’dan gelen yetmiş bir heyeti zikretmiş, bunlar hakkında 

ayrıntılı bilgi vermiştir.225 

 Hz. Peygamber’in devlet adamı olma istidadının, muhataplarına kolayca örnek 

olacak üslûbu ile müzakereci maharetinin bu elçiler yılında özellikle belirgin bir 

mahiyet arz ettiği görülür. Allah Resûlü, Arabistan’ın dört bir yanından koşup gelen 

kabile heyetlerine gün boyunca İslâm’ın erdemlerini ve bir Allah inancını açıkladı.226 

Nesepleri ve uzaklardaki kabilelerin problemleri konusunda tam bilgi sahibi olduğunu 

göstererek kendileriyle konuştuğu misafirlerin zamanı geçmiş âdet ve zihniyetlerini 

tasvir eden hadîslerinde tatlı çizgiler mevcuttur. Karşı çıkma, protesto etme, şiddet, 

kızkınlık, gazap ve kavgacılık duygusu, asabiyet ve kabilecilik ruhunun yoğun olduğu 

bedevî kabileleri karşılayıp yola getirmek büyük bilgi ve meharet istiyordu. Hz. 

Peygamber gelenlerin taleplerini dinliyor, sorularını cevaplıyor, meselelerini hallediyor, 

sabah-akşam ne zaman müsait olursa gidip onlarla görüşüyor, uzun uzun konuşuyordu. 

Hatta Sakif kabilesiyle bir görüşmesi sebebiyle bizzat öğle namazını “cem’u te’hir 

yaparak ikindi ile kılmıştı.227 Yine aynı heyetle her yatsı namazı sonrası buluşan Allah 

Resûlü, bir defasında ayakta konuşmaları uzadığı için zaman zaman vücudunun yükünü 

bir ayağına bindirerek diğerini dinlendirme ihtiyacı hissetmiştir.228  

Hz. Peygamber’in İslâm’ı kabul ederek gelen ve biat eden heyetlere büyük ölçüde 

ihtimam gösterdiği hususların başında, Medîne’de yeterli müddet kalarak Kur’ân-ı 

Kerîm öğrenmeleri, din’i prensip ve esasları kavramaları ve bizzat kendinin ve 

ashabının tatbikatını görerek İslâm’ın yaşanış ve uygulanışı konularında fikir 

edinmelerini sağlamak olmuştur.229 Heyetler geldiğinde en güzel elbiselerini giyer ve 

ashâbın önde gelenlerinden böyle yapmalarını isterdi. Hatta Hz. Ömer elçileri kabul 

                                                 

224 Ahmet Özel, a.g.m, s. 20. 
225 İbn Sa’d, I, 252–309. 
226 İbn Sa’d, I, 307. 
227 Nesâî, Umre 55. 
228 Ebû Dâvud, Ramadan 9, İbn Sa’d, I, 271. 
229 Önkal, Rasulullah’ın Davet Metodu, s. 233. 



 213

günü giymesi için ipekten bir elbise satın almasını tavsiye etmişti.230 Elçiler geri 

döndüklerinde onlara azık hazırlanmasını emreder, onları hediyelerle uğurlardı.231 Hz. 

Peygamber bir heyetle beraber gelmiş ve mallarının başında kalmış bir çocuğa, hatta 

Müseyleme’ye bile gönül alıcı hediyeler vermiştir.232 Hediyeleşmenin insanlar arasında 

düşmanlığı giderip sevgi ve dostluğu artırdığını belirterek teşvikte bulunan Resûlullâh, 

elçilerin getirdikleri hediyeleri kabul ettiği gibi233 mutlaka hediye ile mukabelede 

bulunurdu. Hediyeler gıda, altın, gümüş, elbise, arazi gibi çeşitli cinsten olabilirdi.234 

Kaynaklar Allah Resûlü’nün Beni Temim heyetinin her birine on iki ukkiyye bir neş, 

Abdülkays ve Beni Hanife heyetlerine beş ukkiyye gümüş verdiğini kaydetmektedir.235 

Bu elçileri karşılayıp göndermek büyük bir maharet istiyordu.  

Elçilerin kültürel düzeyleri tamamen birbirinden farklıydı. Heyetler arasında 

İslâm’ın emirlerini, yasaklarını öğrenip tatbik etme ve derinleşmede hırslı olanlar236 

bulunduğu gibi zina etmek, şarap içmek, faiz yemek,237 namazdan muaf tutulmak ve 

putlarının yıkılmaması gibi İslâm’ın temel prensiplerine aykırı istekte bulunanlar da 

vardı.238 Bu heyetler içinde Adi b. Hatem gibi İslâm’ı sorgulayarak kabul edenler olduğu 

gibi Hz. Peygamber’i kabile reisi, kâhin, büyücü gibi telakki edenler de vardı. Aynı 

zamanda Zeydu’l-Hayl’ın hilim, haya sahibi, Müseyleme’nin peygamberlik hırsında 

olduğunu sezmek ve buna göre davranmak yüksek meharet gerektiriyordu. Elçiler 

giderken Allah Resûlü onlara yol azığı hazırlatırdı.239 Çesitli kabileler tarafından gelen 

heyetlerin Allah Elçisi’nden gördükleri nazik muamele, aralarındaki ihtilafları gidermek 

                                                 

230 Buhârî, Cuma 7, Hibe 27, Edeb 9; Müslim, Libâs, 6; Ebû Dâvud, Salât 213, Libâs 7, Nesâî, Cuma 11, 
Zinet 83; Muvatta, Libâs 18. 

231 Kettani, a.g.e, I, 349; Sallabi, a.g.e, II, 654. 
232 Kettani, a.g.e, I, 349. 
233 Buhârî, Hibe 11; Ebû Dâvud, Büyu 80; İbn Sa’d, I, 443. 
234 Canan, Peygamberimizin Tebliğ Metotları, s. 230. 
235 Kettani, a.g.e, I, 349. 
236 Sallabi, a.g.e, II, 654. 
237 Makrîzî, II, 86–87; Mübarekfuri, Rahik, 504. 
238 İbn Seyyidünnas, II, 308. 
239 Kettani, a.g.e, I, 348. 



 214

hususunda gösterdiği üstün zeka ve hudut tayini meselelerinde ortaya attığı siyâsi 

tedbirler, onun ismini umumun kabulüne mazhar kılmış, alicenap büyük bir emir sıfat 

ile şöhretinin Arap Yarımadası’nda baştan başa yayılmasına sebep olmuştur.240 Hz. 

Peygamber’e gelen elçilerin bir kısmı hadîs kaynaklarında, bir kısmı İslâm Tarihi 

kaynaklarında yer almaktadır.  

Daha Mekke fethinden önce hicretin beşinci senesinde Müzeyne’den on kişilik bir 

heyet Medîne’ye gelip Müslüman oldu. Bunlardan Huza’a aklını kullanarak putlardan 

hayır gelmeyeceğini anlamıştı. Onlar, “Hiç böyle dilsiz ve akılsız ilah olur mu? Artık 

bugün benim dinim, Muhammed’in dinidir. İlah da ancak Allah’tır,” diyerek Medîne’ye 

geldiler. Kendisine Huza’a kabilesi adına, beyat ettiler ve kavmi olan Muzeyneliler’in 

de Müslüman olacağını söylediler. Huza’a kabilesinin gevşek davranmasından dolayı 

Hassan b. Sabit’in şiirlerle Huza’a kabilesini gayrete getirmesi üzerine, hicret’in beşinci 

yılı Recep ayında Müzeyneliler’in Mudar kolundan, Müslüman olmak üzere dört yüz 

kişilik bir heyet Medîne’ye geldi.241 Hz. Peygamber bunlara yurtlarında oturmalarını 

söyledi ve Muhacirlik şerefine ulaştıklarını müjdeleyerek yol azığı ile uğurladı.242 Hz. 

Peygamber Müzeyne kabilesinin Beni Temim, Gatafan ve Esed kabilelerinden hayırlı 

olduğunu söyleyerek onlara iltifat etmiştir.243  

Hz. Peygamber’in sütannesi Halime’nin kabilesi olan Sa’d b. Bekir hicretin 9. 

yılında, bazı kaynaklara göre ise 5. veya 7. yılında Hz. Peygambere Dımam b. Salebe 

başkanlığında bir heyet gönderdi.244 Aynı zamanda bu örnek, bedevî insanın karakterini 

tahlil etmemiz bakımından önemlidir Hz. Peygamberle Dımam arasında Enes b. 

Mâlik’in (r.a.) anlattığına göre şu konuşma geçmiştir: “Biz mescidde otururken bir 

adam devesiyle çıkageldi ve mescidin girişinde hayvanını bağladı. Sonra “Muhammed 

hanginiz?” diye sordu. Hz. Peygamber mescide sırtını yaslamış oturuyordu, Bizler “Şu 

                                                 

240 Sir Thomas Walker Arnold, İntişar-ı İslâm Tarihi (trc. Hasan Gündüzler), Akçağ Yayınları, Ankara 
1971. s. 71. 

241 İbn Sa, d, I, 252–253. 
242 Başümeyil, IX, 179, Muhammed b. Ahmed b. Mustafa Muhammed Ebû Zehra, Son Peygamber 

Hazreti Muhammed (trc. Mehmet Keskin), Kitabevi, İstanbul 1993, IV, 254–255. 
243 Buhârî, Eymân ve’n-Nüzur 3, Menkıb 6. 
244 İbn Esir, II, 290, Ali Yardım, “ Dımam b. Salebe”, DİA, IX, 273. 



 215

yaslanan beyaz adam Muhammed’dir” dedik. Adam ona “Ey Abdulmuttalib’in oğlu” 

diye seslendi. Hz. Peygamber aynı ses tonuyla “Seni dinliyorum” diye cevap verdi. 

Adam “Ey Muhammed! Sana bir şeyler soracağım. Keskin ve sert sorular olabilir. Bana 

kızma” dedi. Hz. Peygamber, “sorabilirsin” buyurdu. Adam “Senin ve öncekilerin 

Rabbinin hakkı için sana soruyorum. Allah mı seni bütün insanlara gönderdi?” diye 

sordu. Hz. Peygamber, “evet” dedi. Dımam, “Allah hakkı için soruyorum! Allah mı her 

gün ve gecede beş vakit namaz kılmamızı emretti?” diye sordu. Hz. Peygamber “evet” 

dedi. Dımam yine “Allah hakkı için soruyorum! Allah mı sana bu ayda oruç tutmamızı 

emretti?” diye sordu. Hz. Peygamber “evet” dedi Adam yine aynı şekilde “Sadakayı 

zenginlerden alıp fakirlere taksim etmemizi Allah mı emretti?” diye sordu. Hz. 

Peygamber “evet” cevabını verdi. Bunun üzerine “Senin getirdiğin dine iman ettim ve 

bunların hepsini eksiksiz yapacağım. Ben kavmimim elçisi Dıman b. Sa’lebeyim. 

Dönüşte onlara burada duyduklarımı anlatacağım” diyerek memleketine hareket etti.245 

Hz. Peygamber onun arkasından bakarak “iki örgülü eğer sözünde durursa kurtuluşa 

erdi” buyurdu.246 Oldukça kalabalık bir topluluğun huzurunda cereyan eden bu karşılıklı 

konuşma ashabın üzerinde silinmez izler bırakmıştır. Nitekim Hz. Ömer, Dımam b. 

Salebe’den daha veciz soru soran bir kimse görmediğini, İbn Abbâs da Hz. 

Peygamber’e gelen elçiler içerisinde Dımam’dan daha üstün birisinin bulunmadığını 

söylemiştir.247 Bu konuşma aynı zamanda bir bedevî insanın karakterini yansıtması 

bakımından da önemlidir.  

Yine hadîs kaynaklarında yer alan bir başka rivayete göre, Hz. Peygamber’in 

davet mektubu üzerine Abdülkays elçileri Hz. Peygamber’e geldiler. Allah Resûlü’nü 

yakından tanıma fırsatı buldular ve Müslüman oldular.248 Hz. Peygamber’le aralarında 

şu diyalog geçmiştir: Abdülkays heyeti huzura girdiler. Hz. Peygamber, “Ey halk hoş 

                                                 

245 İbn Şebbe, II, 521–522. 
246 Buhârî, İlim 6; Tirmîzî, Zekât  2; Ebû Dâvud, Salât 23; Nesâî, Salât 4, Sıyam 1; İbn Mâce, İkame 4, 

194; Darimî, Salat 1; Ahmed b. Hanbel, II, 264–265, III, 168, IV, 336,337, 385–386; Ebü'l-Ferec 
Nureddin Ali b. İbrâhim b. Ahmed Halebî, es-Siretü'l-Halebîyye, Dârü'l-Maârif, Beyrût ts, I, 248, 
Başümeyl, IX, 183. 

247 İbn Hişam, IV, 187–188, Beyhâki, Delâil, V, 374–375, Kurtubi, İstiab, II, 304–305, İbn Kesîr, 282–
286. Ali Yardım, “ Dımam b. Salebe,” DİA, IX, 273. 

248 Mustafa Fayda, “Abdülkays”, DİA, İstanbul 1998, I, 248,  



 216

geldiniz! Allah sizi utandırmasın pişman etmesin” dedi. Elçiler, “Ey Allah’ın Resûlü! 

Doğrusu biz, uzak bir yerden geliyoruz. Sizinle bizim aramızda şu kâfir kabile 

Mudarlılar var. Bu sebeple yanınıza ancak haram aylarda gelmeye güç yetirebiliyoruz. 

Dolayısıyla bize, kesin ve açık bir amel emret ki, hem bu ameli geride bıraktıklarımıza 

da öğretelim hem de bu amelle cennete girelim” dediler. Hz. Peygamber, onlara namaz 

kılmalarını, zekât vermelerini, Ramazan ayında oruç tutmalarını ve ganimet mallarının 

beşte birini beytülmale ayırmalarını emretti. Câhiliye devrinde şarap için kullanılan, 

topraktan ve ağaçtan yapılmış dubbâ (su kabağından yapılmış testi), hantem (topraktan 

yapılmış küp), müzeffet (içi ziftle yada katranla cilalanmış kap), nakîri ( hurma 

kökünden yapılan çanak) meşrubat için kullanmalarını da yasakladı.249  

Buhârî’nin rivayet ettiği bir hadîse göre, Mescid-i Nebevî’den sonra içinde cuma 

namazı kılınmasına müsaade edilen ikinci mescid, Abdülkaysoğullan’nın yaşadıkları 

Cüvâsâ şehrindeki camidir.250 Bu kabilenin ikinci heyeti Carud Abülkays başkanlığında 

h. 10 yılında geldi. O sırada Hıristiyan olan Carud Hz. Peygamber’in telkinleriyle 

Müslüman oldu ve bir süre Medîne’de kalarak İslâm’ı öğrendi. Hz. Peygamber 

tarafından kabilesine emir tayin edildi. Onun davetiyle bütün kabile halkı İslâmiyet’i 

kabul etti. Hz. Peygamber’in vefatından sonra Arap Yarımadası’nda irtidat olayları 

başladığı zaman Abdulkays kabilesinden de irtidad edenler olmuştu. Ancak Carud 

iyilikle ve nüfuzunu kullanmak suretiyle bunlara engel oldu.251  

Hicretin dokuzuncu yılı Sefer ayında Uzre Oğullarından on iki kişilik heyet, 

Medîne’ye geldi.252 Kavimleri adına bir takım istek ve soruları olduğunu anlattılar ve 

Allah Resûlü’nden davetin temel esaslarını sordular.253 Hz. Peygamber, insanları, bir 

olan, eşi, benzeri ve ortağı bulunmayan Allah’a ibadet ve kendisinin de O’nun Resulü 

olduğuna şehadet etmeye davet ettiğini söyledi. Uzre Oğulları heyetinin konuşmacısı 

                                                 

249 Buhârî, Zekât 1, Eşribe 4, Cihâd 71; Tevhid 56; Ebû Dâvud, Eşribe 7; Beyhâkî, Delâil, V, 324; İbn 
Kesîr, VII, 247, Başümeyl, 188. 

250 Buhârî, İmân 38, İlim 25, Megâzî 69, Temenni 14; Müslim, İmân 25, 26; Ahmed b. Hanbel, I, 
492,773.II, 292, IV; 178–179, 33VI, 247, 248, VII, 360, IX, 300.  

251 İbn Hişam, IV, 189–190. 
252 Halebî, III, 272. 
253 Başümeyl, IX, 211. 



 217

“Bundan sonra yapılacak ne var?” diye sordu. Hz. Peygamber, “Abdestlerinizi alıp 

günde kılacağınız beş vakit namaz vardır. Çünkü ibadetlerin üstünü namazdır,” 

buyurdu.254 Bunlara ilaveten oruç, hac ve zekâtı anlattı. Uzre Oğulları pek çok soru 

sordular ve Hz. Peygamber bu soruları cevapladı. Sonuç olarak İslâm’ı kabul ettiler. Hz. 

Peygamber Uzre Oğullarına Şam’ın fethedileceğini söyledi. Uzre Oğulları heyeti de 

Allah Resûlü’ne “Biz senin yardımcılarınız” dediler.255  

 Beni Sa’d Hüzeym Kabilesinden bir heyet gelip Medîne’nin bir tarafında 

konakladı ve Hz. Peygamber’i Mescidde buldular. Hz. Peygamber “Sizler kimsiniz?” 

diye sordu. Kendilerini tanıttılar, beyat ederek Müslüman oldular ve konakladıkları yere 

döndüler. Medîne’de üç gün kaldılar. Bu süre içinde misafir olarak kendilerine ikramda 

bulunuldu, ayrıca diğer elçiler gibi onlara da gümüş hediye olarak dağıtıldı. Hz. 

Peygamber onlara kendilerine bir başkan seçmelerini emretti.256 

 Hicretin dokuzuncu yılı Rebiülevvel ayında Beliyler’den bir heyet Medîne’ye 

geldi. Aynı kabileden olan Beni Cedile evine misafir oldular. Beni Cedile onları Hz. 

Peygamber’e götürdü. Beliy heyeti hepsi Müslüman oldu. Hz. Peygamber şöyle 

buyurdu: “Allah’a hamd olsun ki sizi İslâm’la şereflendirdi. İslâmiyet’ten başka dinde 

ölen herkes, cehennemdedir.”257 Heyetin yaşlısı Ebû Dıbab ve arkadaşları Hz. 

Peygamber’e sadaka ve misafirlik hakkında sorular sordular. Allah Resûl’ü “Zengin ve 

fakire yapacağınız yardımlar sadakanızdır. Misafirlik üç gündür,” buyurdu. Hz. 

Peygamber gelen heyetin ağırlanmasını istedi. Ayrıca kendisi de hurma ikram etti ve 

bahşişlerinin verilmesini istedi. 258 

 Hz. Peygamber, Uyeyne b. Hısn başkanlığında Temim kabilesi üzerine bir 

seriyye gönderdi. Başarılı bir seriyye gerçekleştiren Uyeyne ganimet ve esirlerle 

Medîne’ye döndü. Bunun üzerine Temimoğullarından seksen veya doksan kişilik bir 

heyet Medîne’ye geldi. Hz. Peygamber’le hitabet ve şiir yarışı yapmak istediler. Ayrıca, 

                                                 

254 Dımaşki, VI, 327. 
255 İbn Sa’d, I, 286, İbn Seyyidünnas, II, 335; Halebî, III, 251, Dımaşki, VI, 328. 
256 İbn Sa’d, I, 285. 
257 Başümeyl, IX, 209. 
258 İbn Sa’d, I, 285. 



 218

esirlerin durumunu görmek istediler ve kendilerine esirler gösterildi. Temimoğulları, 

Hz. Peygamber’le yaptıkları hitabet ve şiir yarışmasında Müslüman hatip ve şairlerin 

galip gelmesi üzerine Müslüman oldular. Hz. Peygamber, Temimoğulları esirlerinin 

geri verilmesini istedi. Bu olayda İslâm’a giriş şekli değerlendirilecek olursa 

Temimoğullarının kendilerini en üstün gördükleri konu şiir ve hitabettir.259 Şiir ve 

hitabette kendilerinin üstünde bir topluluğun var olduğunu görünce Müslüman 

olmuşlardır.260 

Hicretin dokuzuncu yılı Muharrem ayında Beni Esed b. Huzeymeler toplanıp Hz. 

Peygamber’e bir heyet göndermeyi kararlaştırdılar. On Kişilik bir heyet Allah 

Resûlü’nün yanına geldi. Hz. Peygamber’e selam verdiler ve şöyle dediler: “Ya 

Resulullah! Biz Allah’ın birliğine, eşi benzeri olmadığına, senin de O’nun kulu ve 

Resulü olduğuna şahadet ediyoruz.” Heyette bulunanlar, geride kalanların temsilcileri 

olduklarını ve topluca İslâm’a girmek istediklerini arz ettiler. İçlerinden Dırar b. Ezver, 

Hz. Peygamber’e “Uzat elini de sana bey’at edeyim” dedi. Bedevîlerde kehanet ve 

iyafetin yaygın olduğunu belirtmiştik. Esedoğulları heyeti Hz. Peygamber’e iyafet, 

kehanet, taşları işaretleyip onlardan mana çıkarmak ve remil atmak konusunda sorular 

sordular. Hz. Peygamber onları uyardı ve bunları yasakladı.261 Çizgi çizmek konusunda 

Allah Resûlü şunları buyurdu: “Bu iş peygamberlerden birisine öğretilmişti. Kimin 

çizgisi onun çizgisine uygun düşerse, öğrenmek istediği şeyi bilir.”262 Esedoğulları 

günlerce Medîne’de kaldı. Medîne’de kaldıkları süre içersinde Kur’ân-ı Kerîm’i ve 

farzları öğrendiler. Esedoğulları, hiçbir zorlama olmadan, savaş da yapılmadan kendi 

istekleri ile Müslüman olduklarını belirterek, bedevî zihniyetiyle karşısındakini minnet 

altında tutan bir tavırla Hz. Peygamber’e vurgulamışlardı.263  

 Umeyra b. Efsa, Eslemoğulları kabilesinden bir cemaatle Medîne’ye gelerek “Biz 

kendiliğimizden Allah’a ve Resulü’ne iman ettik, senin yoluna tabi olduk. Sana karşı 

                                                 

259 İbn Esir, II, 287. 
260 İbn Hişam, IV, 175–176; İbn Sa’d, I, 254–255; Beyhâki, V, 313–315; Ebû Zehra, Son Peygamber, IV, 

255; Başümeyl, IX, 180; Şulul, a.g.e, s. 376–377. 
261 İbn Seyyidinnas, II, 335. 
262 Müslim, Mesâcid 33, Selam 121; Ebû Dâvud, İstiftahu’s-Salât 56. 
263 İbn Esir, II, 287, İbn Kesir, VII, 352, Dımaşki, a.g.e, s. 225–226. 



 219

vefakâr olmaya, darlıkta ve yoklukta sana yardım etmeye, söz veriyoruz” dediler. Hz. 

Peygamber de Umeyr b. Efsa ile arkadaşlarını dinledikten sonra onlara dua etti.264 

Hicret’in onuncu yılında, sayıları onu aşkın Beni Hanife temsilcisi, Sülma b. 

Hanzala başkanlığında Medîne’ye geldi. Müseyleme’yi mallarının ve bineklerinin 

yanında bıraktılar. Zira Müseyleme Hz. Peygamber’in meclisinde bulunmayı onuruna 

yedirememe gibi bir durumda bulunuyordu. Müseyleme’nin Beni Hanifeler’in nezdinde 

yüksek bir mevkii vardı. Kendisine Rahmanü’l-Yemame denilirdi.265 Beni Hanife 

temsilcileri Remle binti Haris’in konağına indirildiler, orada kendilerine ikramda 

bulunuldu. Temsilciler Hz. Peygamber’in yanına geldiler. İslâm’a girdiler. Ubeyy b. 

Ka’b’dan Kur’ân-ı Kerîm öğrendiler. Beni Hanife temsilcilerine bahşişler verildi. 

Müseyleme’nin görüşmede olmaması kısmı zayıf gözükmektedir. Zira bedevî örfünde 

kabile kâhinleri, şairleri, reisleri görüşmede mutlaka yer alıyordu. Nitekim bazı 

rivayetler bu görüşü destekler niteliktedir. Rivayete göre Müseyleme peygamberliğin 

Allah Resûlü’nden sonra kendisine geçmesini ümit etmiştir. Hz. Peygamber’in 

Müseyleme’ye cevabı kesin olmuştur: “Değil peygamberlikten bir pay, şu elimdeki dal 

parçasını istesen onu bile sana vermem. Sen rüyamda bana gösterilen iki kişiden 

birisin.” Hz. Peygamber rüyasında gördüğü, iki bileziği kendisinden sonra yalancı 

peygamber olarak çıkacak iki kişiye yordu.266 Bunlardan biri; San’a Hâkimi Esvedû’l-

Ansî, diğeri Yemame Hâkimi Müseyleme’dir.267 İbn Hacer ise meseleye farklı şekilde 

bakmaktadır. O Beni Hanife kabilesinin iki defa gelebileceğini söylediği gibi bu 

görüşmenin tek aşamada gerçekleşebileceğini de söylemektedir. İbn Hacer Hz. 

Peygamber’in Müslümanların menfaatı için kibirinden, gururundan dolayı huzura 

gelmeyen Müseyleme’nin yanına giderek onunla görüşmüş olduğunu, içindeki 

peygamberlik arzusundan dolayı onu uyarmış olabileceğini söylemektedir.268 Daha 

sonra Hz. Peygamber Beni Hanife temsilcilerine, yurdlarına dönünce kiliselerini 

                                                 

264 İbn Sa’d, I; 305. 
265 İbn Hâcer, Fethu’l-Bârî VII, 691. 
266 Buhârî, Meğâzî 70; Müslim, Rü’ya 21; Taberi, Tarih, III, 137–138; İbn Kesîr, VII, 254–255; Halebî, I, 

254-255. 
267 Buhârî, Meğâzî 70, Müslim, Rü’ya 21. 
268 İbn Hâcer, Fethu’l-Bârî VII, 691. 



 220

yıkmalarını, verdiği suyu saçmalarını ve orayı mescid yapmalarını tavsiye etmiştir. Beni 

Hanife heyetinin Yemame’ye döndükten sonra kiliseyi yıkıp cami yaptıkları 

nakledilmektedir.269 

 Hicretin onuncu yılında, Kinde krallarından ve Hadramevt Mirba’nın sahibi Eş’as 

b. Kays’ın başkanlığında seksen binekli kişi üzerlerinde ipekten elbise oldukları halde 

gelip Hz. Peygamber Medîne’de Mescidde iken yanına girdiler.270 Rivayetlerde onların 

Hz. Peygamber’i imtihan etmek istedikleri, Hz. Peygamber’in onlara, “Ben kâhin 

değilim. Kâhinler ise cehennemdedir” dediği ve onlara Kur’ân okuduğu 

kaydedilmektedir. Hz. Peygamber kral oğullarının sonu diye adlandırdığı Hadramevt 

emirlerinden Vail b. Hucr’un Medîne’ye doğru geldiğini ve Müslüman olacağını 

sahabeye haber vermiştir.271 

 Hicretin onuncu yılında Reha Oğullarından on beş kişilik bir temsilci heyeti 

Medîne’de Remle bint-i Haris’in konağına indiler. Hz. Peygamber onların yanlarına 

vardı, uzun müddet onlarla konuştu. Onlar Allah Resûlü’ne hediyeler sundular, 

hediyelerin içinde Hz. Peygamber’in çok sevdiği mirvah isimli güzel bir at vardı.272 

Beni Reha temsilcileri İslâmı kabul ettiler. Kur’ân-ı Kerîm ve İslâm hakkında bilgiler 

aldılar. Hz. Peygamber her biri için bahşiş verdi.273 Beni Rehalılardan bazıları 

Medîne’ye geldiler, Hz. Peygamber’in vefatına kadar Medîne’de kaldılar.274 

Beni Gafiklerden, Cüleyha b. Şeccar b. Süharül-Gafikî kavmindan bazı adamlarla 

birlikte Hz. Peygambere gelip “Ya Resulallah! Biz kavminizin olgunluk çağında 

bulunanlardanız, Müslüman olup sadaka ve zekât harçlarımızı yanımızda tutuyoruz” 

                                                 

269 İbn Hişam, IV, 190; İbn Sa’d, I, 273–274; Nesâi, Mesâcid 11; İbn Seyyidünnas, II, 315. 
270 İbn Hişam, IV, 199; Mustafa Fayda, İslâmiyetin Güney Arabistana Yayılışı, AÜİF, Ankara 1982, s. 

120.  
271 Beyhâkî, Delâil, V, 349; Fayda, İslâmiyetin Güney Arabistana Yayılışı, s. 122.  
272 Başümeyl, IX, 217, Fayda, İslâmiyetin Güney Arabistana Yayılışı, s. 114.  
273 Dımaşki, VI, 287. 
274 İbn Sa’d, I, 297; Taberî, III, 139. 



 221

dediler.275 Hz. Peygamber onlara şunu söyledi: “Müslümanlar için tanınan haklar size 

de tanınmıştır. Onların sorumlu olduğu konularda, sizlerde sorumlusunuz.”276 

Beni Barık temsilcileri Hz. Peygamber’e geldiler. Hz. Peygamber onlara İslâm’ı 

tebliğ etti, Müslüman oldular ve beyât ettiler. Hz. Peygamber Beni Barıklar için bir yazı 

gönderdi.277  

Mehri b. Ebyaz’ın başkanlığında Mehre’lilerden bazı kişiler temsilci olarak 

Medîne’ye geldiler. Hz. Peygamber onları İslâm’a davet etti, onlar da Müslüman 

oldular. Hz. Peygamber onlara şu yazıyı yazdı. “Bu, Allah’ın Resulü Muhammed 

tarafından Mehri b. Ebyaz ile Mehrelerden iman etmiş olanlar için yazılmıştır. Onlara 

baskın yapılmayacak, savaş da açılmayacaktır. Kendileri İslâm’ın şartlarını yerine 

getirmekle mükelleftirler. Kim dinini değiştirirse, Allah’a isyan etmiştir, kim de O’na 

iman ederse, O’nun için Allah’ın himayesi ve Resulullah’ın himayesi vardır. Hac’da 

ihram halinde iken saç, sakal, bıyık, tırnak kesmek, koltuk altı ve edep yeri tüylerini 

gidermek, kadına yaklaşmak da günah işlemektir.”278 

Hicretin onuncu yılında Beni Sadif temsilcileri, Hz. Peygamber’e geldiler. Allah 

Resûlü’ne evi ile minberi arasında rastladılar. Selam vermeden oturdular. 

Hz.Peygamber “Siz Müslüman mısınız?” diye sordu. Onlar da “evet” dediler.279 Hz. 

Peygamber “Öyle ise neden selam vermediniz?” diye sordu.280 Bunun üzerine ayağa 

kalktılar, onlar da “Essalamü Aleyke Eyyühennebiyyü ve Rahmetullahi” dediler. Hz. 

Peygamber “Aleyküm selam, oturun” buyurdu. Hz. Peygamber’e namaz vakitleri 

hakkında sorular sordular ve Hz. Peygamber de onlara namaz vakitlerini bildirdi.281 

Gamidoğulları temsilcilerinden on kişi, hicretin onuncu yılı Ramazan ayında, Hz. 

Peygamber’in yanına geldiler. Temsilciler konakladıkları yerde binitlerine ve eşyalarına 

                                                 

275 Dımaşki, VI, 334. 
276 İbn Sa’d, I, 303; Başümeyl, IX, 224. 
277 İbn Sa’d, I, 303; Başümeyl, IX, 225.  
278 İbn Sa’d, I,306; Fayda, a.g.e, 132. 
279 Başümeyl, IX, 208. 
280 İbn Sa’d, I, 284; Mustafa Fayda, İslâmiyetin Güney Arabistana Yayılışı, s. 123. 
281 İbn Kesîr, VII, 366. 



 222

bir bekçi koydular. Bekçi uyuyup kaldı. Bu arada, hırsızlık olayı olduğunu Hz. 

Peygamber’in haber vermesi üzerine anında Müslüman oldukları kaydedilmektedir.282 

Hz. Peygamber Ubey b. Ka’b’a, onlara Kur’ân-ı Kerîm öğretmesini emretti. Onlara 

İslâm dininin emirleri öğretildi. Temsilcilere yurtlarına dönerken bahşişleri ve 

kendilerine ait yazıları verildi.283 

Gassanoğullarından üç kişi, hicretin onuncu yılı Ramazan ayında Medîne’ye geldi 

ve Remle binti Haris’in konağına indiler. Hz. Peygamber’in yanına varıp İslâm’a 

girdiklerini ikrar ettiler. Hediyelerini alıp kavimlerinin yanına döndüler. Yalnız 

kavimleri onların elçiliklerini kabul etmedi.284 Onların, Müslümanlıklarını gizli 

tuttukları rivayet edilir.285 Çünkü onlar, saltanatlarının devam etmesi için Kayser’e yakın 

olmayı istiyorlardı.286 

Becileoğullarından yüzelli kişilik ilk kafile, hicretin onuncu yılında Ramazan 

ayında başlarında Cerir b. Abdullah olduğu halde Medîne’ye geldiler. Cerir’in, Hz. 

Peygamber’in ashabına Cerir b. Abdullah’ın geleceğini müjdelediği sırada hayvanın 

üzerinde ve kavmi de yanında olduğu halde çıkıp geldiği rivayet edilir.287 Hz. 

Peygamber, “Sen Allah’a hiçbir şeyi ortak koşmaksızın ibadet edeceksin. Farz olan 

namazı kılacaksın, farz olan zekâtı vereceksin, her Müslüman için hayır isteyeceksin, 

kâfir ve müşriklerden uzak duracaksın,” Bu şartlar altında Hz. Peygamber Cerir b. 

Abdullah’a elini uzattı. Cerir b. Abdullah, “Namaz kılmak, zekâtı vermek, Habeşli bir 

köle bile olsa valiye itaat etmek ve verilen emirleri dinlemek, bütün Müslümanlar için 

hayır talebinde bulunmak, müşriklerden ayrılmak üzere sana beyat ediyorum” dediği 

nakledilir.288 Kavminin yanında bulunanlar da birlikte beyat ettiler. Becileoğullarından 

250 kişilik ikinci kafilenin başında bulunan Kays b. Garbetü’l-Ahmes Hz. Peygamber’i 

                                                 

282 Dımaşki, VI, 334. 
283 İbn Sa’d I, 298; İbn Seyyidünnas, II, 341. 
284 Dımaşki, VI, 335. 
285 Başümeyl, IX, 213–214. 
286 İbn Sa’d, I, 292, İbn Seyyidünnas, II, 340. 
287 İbn Sa’d, I, 299, Başümeyl, IX, 218–219; Fayda, İslâmiyetin Güney Arabistana Yayılışı, s. 52. 
288 Dımaşki, VI, 264. 



 223

Medîne’de ziyaret ederek aynı şekilde beyat edip Müslüman olmuştur. Hz. Peygamber 

Bilâl-i Habeşi’ye bu ikinci kafileye binit verilmesini emretmiştir.289 

Ezd temsilcileri başlarında Sured b. Abdullahü’l-Ezdi olmak üzere on kişilik bir 

heyetle hicretin onuncu yılında Medîne’ye geldiler. Ferve b. Amr’ın evine indiler.290 

Orada selamlandılar ve ağırlandılar, orada oturdular. Hz. Peygamber Ezd temsilcilerine 

“Siz kimsiniz?” diye sordu. Onlar “Müminleriz” dediler. Hz. Peygamber gülümsedi. 

Onlar imanın şartlarını ve bazı Câhiliye erdemlerini anlattılar. Bunun üzerine Hz. 

Peygamber, “Bunlar ilim ve hikmet sahibidirler,” buyurmuştur. Ezd temsilcileri, Hz. 

Peygamber’in öğütlerini ezberleyip uygulamaya çalıştılar.291  

Cerir b. Abdullah’ın Hicaz bölgesinde (Yemen yolları ile Tebele’ye kadar uzanan 

bölgede) yaptığı ıslah hareketleri tesirini gösterdi. Özellikle Zülhülâsa tapınağı ile 

putunu yıkması ve Has’amlılar’dan bazılarını öldürmesi neticesi, Has’amlılar’dan As’as 

b. Zahr ve Enes b. Müdrik’le birlikte bir heyet Medîne’ye geldi ve “bizler Allah’a ve 

Allah’ın Resulüne, Allah’tan gelen şeylere inandık,”292 dediler. Allah Resûlü’nden 

içindekilere uyacakları bir yazı yazmasını istediler. Hz. Peygamber onlar için şu yazıyı 

yazdırdı: “Bu, Allah’ın Resulü Muhammed tarafından Has’amlılar’ın Bişe’de ve 

Bişe’nin kırlarında bulunanları için yazılmıştır. Câhiliye çağında dökmüş olduğunuz 

kanın suçu sizden silinmiştir. Sizlerden isteyerek veya istemeyerek gönüllü gönülsüz 

Müslüman olan kimsenin elindeki, gökten yağmurla sulanan veya düşen çiğle ıslanan 

yumuşak veya sert toprakta, kuraklık ve kıtlık olmayan yıllarda, sürüp ekerek 

geliştirdiği mahsüller, kuruyup sonradan yağmurla yeşerenleri dâhil kendisinindir. 

Onları vergi vermeksizin yer. Onlar her akarsu ile sulanan toprakta yetiştirdikleri 

mahsuller için öşür (onda bir) ve her kuyu suyu ile sulanan topraklarda yetiştirdikleri 

mahsüller için de öşürün (onda birin) yarısını ödemekle mükelleftirler.”  

Hicretin onuncu yılı Şevval ayında yedi kişi başlarında Habib b. Amrû Selamâni 

olduğu halde Medîne’ye geldi. Hz. Peygamber cenazeye giderken bunlara rastladı. 

                                                 

289 Beyhâkî, Delâil, V, 346–348; İbn Kesîr, VII, 326–327. 
290 İbn Sa’d, I, 291. 
291 İbn Kesîr, VII, 370–371; Başümeyl, IX, 206–207. 
292 İbn Sa’d, I, 300. 



 224

Selam verdiler, Hz. Peygamber selamlarını aldı ve kimlerden olduklarını, niçin 

geldiklerini sordu. Onlarda “Biz Beni Selamanlardanız. İslâm üzere sana bey’at etmeğe 

geldik. Biz arkamızda kavmimizden olanların da temsilcileriyiz,”293 dediler. Hz. 

Peygamber, Sevban’a dönerek temsilcileri konaklanacak olan yere götürmesini emretti, 

onlar da Remle binti Haris’in konağına indiler.294 Öğle namazı ezanını işitince mescide 

gidip Hz. Peygamber ile mescidde namaz kıldılar. Sorular sordular, ikindi namazını da 

Hz. Peygamber’le beraber kıldılar.295 Yurtlarındaki kuraklıktan yakındılar. Hz. 

Peygamber’den yağmur yağması için dua yapmasını istediler. Birlikte dua yaptılar. Beni 

Selaman temsilcileri Medîne’de üç gün kaldılar, ağırlandılar, hediyeler verildi sonra 

yurtlarına geri döndüler.296  

Beni Havlan temsilcilerinden on kişi, hicretin onuncu yılı Şaban ayında, 

Medîne’ye geldi ve Remle bint-i Haris’in evine indirilip orada ağırlandı. Beni Havlan 

temsilcileri Hz. Peygamber’e durumlarını arzettiler. Onların taptıkları “Amnu Enes” 

putunun ne yaptığını Hz. Peygamber sordu. Beni Havlan temsilcileri Amnu Enes putuna 

sadece birkaç yaşlının itibar ettiğini, onların da dönüşte bırakacaklarını ve putun 

yıkılacağını haber verdiler ve “Allah onun kötülüğünü, senin bize getirdiğin dinle 

değiştirmiştir” dediler. Beni Havlan temsilcilerine, Medîne’de kaldıkları süre içerisinde, 

İslâm dini hakkında bilgiler verildi, Kur’ân-ı Kerîm ve sünnet öğretildi, Hz. Peygamber 

onların sorularını cevapladı. Onları bahşişlerle uğurladı. Beni Havlan temsilcileri 

yurtlarına döndüklerinde Amnu Enes putunu yıktılar, İslâm dini hakkında öğrendiklerini 

halka anlattılar.297 

Hz. Peygamber, hicretin dokuzuncu yılı Muharrem ayında Dahhak b. Süfyan’ı 

Kilaboğullarını İslâm’a davet için gönderdi. Dahhak b. Süfyan Kilaboğullarının 

aralarında dolaşarak kendilerini Allah’a iman, Resulü’ne itaate davet etti ve Kur’ân-ı 

Kerîm’i öğretmek üzere faaliyettte bulundu. Bir müddet sonra Dahhak b. Süfyan’la 

                                                 

293 Kettanî, Terâtip, 345. 
294 Dımaşki, VI, 291. 
295 İbn Sa’d, I, 287. 
296 Dımaşki, VI, 291. 
297 İbn Sa’d, I, 280; İbn Kesîr, VII, 365. 



 225

birlikte onüç kişilik bir heyet Medîne’ye geldi. Hz. Peygamber’in huzuruna girdiler. 

Kilab heyeti şunları anlattılar: “Dahhak b. Süfyan gelip aramızda dolaşarak bizi İslâm’a 

davet etti. Bize Allah’ın Kitabı’nı ve Resulü’nün sünnetini anlattı. Bunlara göre hareket 

etmemizi emretti. Biz de Allah’ın ve Resulü’nün davetini kabul ettik. Dahhak 

zenginlerimizden zekâtlarını topladı, fakirlere dağıttı.”298  

Beni Tayy temsilcileri hicretin dokuzuncu yılında onbeş kişi olarak reisleri ve 

seyyidleri Beni Nebhanlardan Zeydû’l-Hayl b. Mühellel başlarında olduğu halde 

Medîne’ye geldi ve Hz. Peygamber’in yanına vardı.299 Hz. Peygamber’e durumlarını 

arzettiler. Dokuz konaklık yerden, gecelerini uykusuz, gündüzlerini susuz geçirerek 

geldiklerini anlattılar. Hz. Peygamber “Sizleri yamaçlardan ve düzlerden buraya kadar 

getiren, kalbinizi imana yaklaştıran Allah’a hamdolsun” dedi. Zeyd’in elini avucunun 

içine alıp ismini ve kim olduğunu sordu. Zeyd “Ben Zeydû’l-Hayl’ım, şahadet ederimki 

Allah’tan başka İlah yoktur. Sen de O’nun kulu ve Resulüsün,” dedi. Hz. Peygamber 

“Sen Zeydu’l- Hayl değilsin, Zeydû’l-Hayr’sın” buyurdu. Hz. Peygamber Beni Tay 

temsilcilerine İslâm’ı anlattı, onlar da Müslüman oldular.300 

Hicretin dokuzuncu yılı Ramazan ayında, Hz. Peygamber Tebük’ten Medîne’ye 

döndükten sonra, Fezareoğullarından bir heyet Medîne’ye geldi. Heyettekiler, İslâm’a 

gireceklerini söylediler. Remle binti Haris’in evinde konakladılar. Hz. Peygamber 

Fezareoğullarının hal ve durumlarını sordu. Onlarda kıtlıktan, yağmursuzluktan 

şikayette bulundular. Hz. Peygamber de onlar için, özellikle de yağmur yağması 

konusunda dua etti. Hz. Peygamber onları hediyelerle yurtlarına uğurladı.301 

İslâm’a girişleri hicretin dokuzuncu yılı Ramazan ayında Tebük’ten Medîne’ye 

döndükten sonra gerçekleşen Mürreoğullarından on üç kişi başında Haris b. Avf olduğu 

halde Medîne’ye geldi. Hz. Peygamber yurtlarının durumunu sordu. Haris b. Avf 

“Vallahi biz kuraklık ve kıtlığa uğradık, bizim için Allah’a dua ederseniz” dedi. Hz. 

Peygamber de “Allah’ım, onların yurdunu yağmurunla sula” diyerek dua etti. 

                                                 

298 İbn Sa’d, 259. 
299 Halebî, III, 256. 
300İbn Hişam, IV, 191–192; İbn Sa’d, I; 278–279; Beyhâki, V, 337–338. 
301 İbn Sa’d, 258; Halebî, III, 267; Başümeyl, IX, 182; Kapar, “Fezâre”, DİA, XII, s. 538 



 226

Mürreoğulları temsilcileri Medîne’de birkaç gün kaldıktan sonra temsilcilerin 

bahşişlerini vermek üzere Bilâl-i Habeşi görevlendirildi. Ayrıca Hz. Peygamber Haris b. 

Avf’ı Mürreoğullarına vali tayin etti.302  

Dâroğulları temsilcileri de hicretin dokuzuncu yılı Ramazan ayında Medîne’ye 

geldi. On kişilik temsilciler Müslüman oldular. Hz. Peygamber, Dâroğullarının isteğini 

sordu. Onlar, Vâdiilkurâ ile Şam arasında bulunan Habra ve Habrun’u istediler. Hz. 

Peygamber Beytülmakdis’ten olan köyleri yazı ile verdi.303  

Hz. Peygamber hicretin dokuzuncu yılında Ramazan ayında Tebük’ten döndüğü 

sırada, Hemdan’dan bir heyet, Dımam b. Malik başkanlığında Medîne’ye İslâm’a 

girmek isteğiyle geldi. Heyetin içinde bulunanlardan Malik b. Namat iyi bir şairdi. İlk 

konuşmayı o yaptı. Hz. Peygamber’in huzurunda ayağa kalkıp şöyle dedi: “Bunlar 

şehirlisi ve göçebesiyle Hemdanlılar’ın eşrafındandırlar. Kendileri Resulullah’ın 

davetine icabet ettiler, putlardan ayrıldılar. Onlar ahidlerini, sözlerini dağlar yerinde 

durduğu ve Sala’ mevkiinde ceylan yavruları gezdiği sürece bozmazlar.” Hz. 

Peygamber, Hemdanlıları övdü ve takdir etti.304 Daha sonra da Malik b. Nemat Hemdan 

üzerine vali tayin edildi.305  

VI. Hz. Peygamber’in Bedevîleri İslâm Toplumuna Kazandırma 
Yolları 

Hz. Peygamber’in bedevîleri İslâm toplumuna kazandırmak için değişik üsluplar 

kullandığı görülmektedir. Özellikle kabile reisleri, asiller bedevîlerde çok önemlidir. 

Onların İslâm’ı kabul etmeleri bütün kabilenin kabul etmesi anlamına gelmektedir ve 

sürü psikolojisi bedevîlere hâkimdir. Bu psiklojiden hareketle Hz. Peygamber asillerle 

özel olarak ilgilenmiş, bazı kabile reislerinin kızlarıyla evlenmiş, gönderdiği valilere ilk 

önce yerli kabile reisinin kızıyla evlenmelerini söylemiştir. Örneğin; Hz. Peygamber 

kendisine gönderilen altın parçasını muhacir ve ensarın kızmasına rağmen,306 Akra b. 

                                                 

302 İbn Sa’d, I, 257–258. 
303 İbn Sa’d, I, 296. 
304 İbn Sa’d, I, 294. 
305 İbn Seyyidünnas, II, 328. 
306 Makrîzî, II, 34. 



 227

Habis, Uyeyne b. Bedr, Zeydü’l-Hayl, Alkame b. Ulase gibi kabile reisleri arasında 

bölüştürerek şöyle buyurmuştur: “Ben bu külçeyi onlara vermekle kalplerini İslâm’a 

ısındırmak istiyorum.”307 Huneyn ganimetlerinin çoğunu ensarın kızmasına ramen 

bedevî reislere dağıtmıştır.308 

A. Asil Soylulara, Kabile Reislerine Özel Muamele Etmesi 

Allah Resûlü insan tanıma konusunda özel bir yeteneğe sahipti. Nitekim onun 

davet siyasetinde asillerin, kabile reislerinin, komutanların yeri büyüktür. Kısa zamanda 

İslâm’ın bu kadar alana yayılmasının, bu etkili insanların Müslüman olmasıyla sıkı bir 

irtibatı vardır. Mesela; ünlü komutan Halid b. Velid ilk başta İslâm ordusuna, 

Müslümanlara büyük zarar vermiş, Müslüman olduktan sonra ise hem Hz. Peygamber 

zamanında hem de raşid halifeler döneminde büyük fetihlerin gerçekleşmesini 

sağlamıştır.309 Hz. Peygamber Halid b. Velid’le akraba olarak da onunla özel irtibatını 

güçlendirmişti.  

Diğer bir örnek Cerir b. Abullah’la ilgilidir. Cerir b. Abdullah, bir kabile 

başkanıydı. Müslüman olduktan sonra bir müddet Medîne’de kalmıştı. Bir gün Hz. 

Peygamber ashabıyla birlikte iken, Cerir ziyaretine gelmiş; her nasılsa oturanlardan 

hiçbiri ona yer açmamıştı. Bunun üzerine Hz. Peygamber, üst giysisini ona uzatmış ve 

“Ey Cerir! Şunu al, otur!” buyurmuştur. Gösterilen bu ilgiye aynı zamanda bir kabile 

reisi olan Cerir’i çok etkilemişti. Hz. Peygamber, çevresindeki arkadaşlarına “Size bir 

toplumun şeref sahibi ulusu geldiği zaman, ona ikram ve hürmet edin.”310 buyurarak bir 

toplumu temsil eden kişiyle ilgilenilmesini ve lidere saygı gösterilmesini istemiştir.  

Müslüman olmadan önce fanatik bir Hıristiyan ve amansız bir İslâm düşmanı olan 

Adi, cömertliğiyle meşhur bir babanın oğluydu ve aynı zamanda kabile reisi idi. Tay 

kabilesine gönderilen Müslüman güçlere mukavemet edemeyince, ailesiyle birlikte 

Hıristiyan Arapların bulunduğu Suriye sınırına kaçmıştı.311 Esir düşen kızkardeşine iyi 

                                                 

307 Ebû Dâvud, Sünne 27, 28. 
308 Buhâri, Meğazî 56. 
309 İbn Hâcer, İsabe, VI, 215–216. 
310 İbn Mâce, Edeb19; Beyhâki, Delâil, V, 347. 
311 Beyhâkî, Delâil, V, 342–344, Ali Yardım, “ Adi b. Hatim et-Tai”, DİA, I, 380. 



 228

davranılması üzerine Medîne’ye gelerek Hz. Peygamber’le görüşmüştür. Aralarında 

geçen diyaloğu şöyle anlatmaktadır:  

Hz. Muhammed’e gitmeye karar verdim. Medîne’ye geldim, Allah Resûlü 

mescitte oturuyordu. Yanına vardım, selam verdim. “Sen kimsin?” dedi. “Adi. b. 

Hatim’im” dedim ve elimi uzattım, tuttu, ayağa kalktı ve birlikte evine gittik. Bu arada, 

yanında çocuğu olan yaşlı bir kadın kendisinden yardım istedi ve Peygamber de ona 

yardımcı oldu. Ben de içimden kendi kendime “Vallahi bu adam hükümdar değil” 

dedim. Sonra yine elimden tuttu, evine geldik. Beni içi hurma lifinden doldurulmuş bir 

yastık üzerine oturturken, kendisi kuru yere oturdu. Ben yine içimden “Vallahi bu 

hükümdar işi değil,” dedim. Bana “Müslüman ol” dedi. “Benim dinim var” dedim. İki 

defa teklifini yeniledi. Ben her defasında, “Benim dinim var dedim.” Sonra bana “Ben 

senin dinini, senden daha iyi bilirim” deyince hayret ettim, “Öyle mi?” dedim. “Evet, 

sen Rekusi (Hıristiyanlık ve sabilik karışımı bir dinden) değil misin?” buyurdu. “Evet” 

dedim “Sen ganimetin dörtte birini alıyorsun? Bu, senin dinine göre helal olmaz ki!” 

buyurdu. Bunu duyunca mahcup oldum. “Evet öyledir” dedim. Beni utandıran bu 

soruyu bir daha tekrarlamadı. Anladım ki, Allah tarafından gönderilmiş bir peygamber 

birçok şeyi biliyor. Bana “Ey Adi, ne diye kaçıyorsun? Sen, “La ilahe illallah” 

demekten mi kaçıyorsun? Yüce Allah’tan başka bir ilah var mı? Allah’tan başka bir ilah 

bulunduğunu mu biliyorsun?” diye sordu. “Hayır” dedim. Daha sonra “Ben, senin niçin 

Müslüman olmadığını biliyorum. Şimdi sen kendi kendine “Bu dine girenler, insanların 

mal ve mevki itibariyle en zayıfları, Arapların aralarından uzaklaştırdıkları güçsüz 

kimselerdir” diyorsun; oysa yüce Allah’a yeminle söylüyorum ki, yakın bir zamanda 

onlarda mal ve servet bollaşacak ki, zekât alan bulunmayacak. Belki de senin bu dine 

girmene engel olan sebep, Müslümanların sayısının az, düşmanlarının ise çok olduğunu 

görmendir.” Buyurdu. Ardından “Ey Adi, Hire’yi bilir misin?” diye sordu. “Görmedim, 

ama duyuyorum,” dedim. Sonra şöyle devam etti: “Yüce Allah’a yemin olsun ki, bu din 

mutlaka tamamlanacak ve işte o zaman ta Hireden tek başına bir kadın kalkıp gelecek 

ve Kabe’yi tavaf edecek. Yine herhalde seni, devlet ve saltanatın başkalarında olduğunu 



 229

görmen de, bu dine girmekten alıkoyuyor. Yüce Allah’a yemin ederim ki, pek yakın 

zamanda Babil’in beyaz saraylarının da Müslümanlara açıldığını işiteceksin.”312 

Bu konuşma üzerine Adi b. Hatem Müslüman olmuştur. Burada Hz. 

Peygamber’in muhatabının dinî inanç ve değerler yönünü dikkate alarak onunla diyalog 

kurduğu, hakkındaki bilgileri kullanarak iletişimini canlı ve etkin bir şekilde sürdürdüğü 

anlaşılmaktadır. Ayrıca “Belki de senin bu dine girmene engel olan sebep, 

Müslümanların sayısının az, düşmanların çok olduğunu görmendir” demiş ve onunla 

empati kurarak verdiği geri bildirim sayesinde muhatabının ruhsal durumunu iyi 

kavradığını ona hissettirmiştir. İslâmın geniş bir coğrafyaya yayılacağını ve güven 

ortamının oluşacağını belirterek muhatabının kendisine güvenmesini sağlamış, “güç ve 

kudretin başkalarında olduğunu görmesinin” de onu yeni dine girmekten alıkoyduğu 

düşüncesini geri bildirimle Adi’ye ileterek bu konuda da “Allah’a yemin ederim ki, pek 

yakın zamanda Babil’in beyaz saraylarının da Müslümanlara açılacağını işiteceksin” 

demiştir.  

Hz. Peygamber’in, bedevîlerde kabile reisi aynı zamanda uzak görüşlü 

siyasetçiydi. Verdiği kararlar kendisiyle beraber kabilesini de bağladığı için, Adî b. 

Hatem’in kabul edeceği dinin politik getirilerini, zararlarını düşünmesi gerekirdi. 

Arabistan yarmadasında Bizans’ın etkisi güçlüydü. Hrıstyan Adi’nin Müslüman olması 

Bizans’ın ona vereceği desteği çekmesi anlamına da geliyordu. Bunu sezen Hz. 

Peygamber ona İslâmın siyasal güç kazanacağını, şimdi güçlü gördüğü komşularının 

Müslümanlara mağlup olacağını söylemiştir. O zamandaki zor şartlar altında Hz. 

Peygamber’in Bizansın önüne Mu’tede ilk defa düzenli bir ordu çıkarması da ancak 

güce boyun eğen bedevîler üzerindi ciddi tesirini göstermiştir.313  

B. Düşmanlıkları Dostluğa Çevirmesi 

 Hz. Peygamber’in bedevîlere karşı önemli siyasetlerinden biri de kendisine 

şiddetle düşmanlık yapan fakat içlerinde cevher olan kimselerin dostluğunu 

                                                 

312 Buhârî, Menâkıb 25; İbn Hişâm, IV, 193-195; Ahmed b. Hanbel,, VI, 352, 353, VII, 96,97,98, 100, 
Beyhâki, V, 344; İbn Kesîr, VII, 295-297; Ebü'l-Fazl Şehabeddin Ahmed İbn Hâcer el-Askalani, el-
İsabe fî Temyizi's-Sahabe (nşr. Adil Ahmed Abdülmevcud, Ali Muhammed Muavviz), Dârü’l-
Kütübi’l-İlmiyye, Beyrût 1995/1415. IV, 389; Mübârekfûrî, er-Rahikü'l-Mahtum, s. 480- 481. 

313 Robert Mantran, İslâm’ın Yayılış Tarihi (trc. İsmet Kayaoğlu), AÜİF, Ankara 1981, s. 79. 



 230

kazanabilme istidadır. Çünkü küfründe ciddi olup bedel ödeyen, imanında da ciddi olup 

bedel ödeyebilirdi. Örneğin; Hanifeoğullarından Sümâme b. Usal, Mekke’de Hz. 

Peygamber’le karşılaştığında, onun kendisini İslâm’a davet etmesi üzerine, “Bir daha bu 

teklifini yaparsan seni öldürürüm” diyen ve bir başka sefer, Hz. Peygamber’in kendisine 

gönderdiği elçiyi öldürmek isteyecek kadar düşmanlıkta ileri giden bir kişiydi. Necid 

bölgesine gönderilen seriyyede İslâm askeri birliği onu yakalayarak Medîne’ye 

getirmişti. Fakat askerler yakaladıkları bu kişiyi tanıyamamışlardı. Hz. Peygamber onu 

görür görmez tanımış ve mescitte bir direğe bağlanmasını ve kendisine saygılı 
davranılmasını emretmişti.314 Namaz için mescide giriş ve çıkışlarda, bizzat Hz. 

Peygamber kendisiyle ilgilenmiş ve ona iman etmesini teklif etmiştir. Hz. Peygamber’in 

bu isteğine cevaben Sümâme hep şöyle karşılık vermiştir: “Şayet beni öldürecek 

olursan, zaten kanı dökülecek katil bir kimseyi öldürmüş olacaksın; şayet kan diyeti 

istersen, istediğini veririm.”315 Bu sözler karşısında Hz. Peygamber, ona hiç karşılık 

vermeksizin oradan uzaklaşıp gitmekteydi. Üç gün sonra o, yine bildik cevabını tekrar 

edince Hz. Peygamber, onun hiçbir fidye alınmaksızın serbest bırakılmasını istedi. 

Sümâme bu tavırdan etkilenmiş olmalı ki, serbest kalınca camiden çıktı, şehir dışında 

bir yerde güzelce temizlendikten sonra tekrar Hz. Peygamber’e gelerek Müslüman 

olduğunu bildirdi ve şöyle dedi: “Şu ana kadar sen bana dünyanın en sevmediğim adamı 

gibi duruyordun; işte artık sen herkesten daha çok seviyorum.”316  

Burada Hz. Peygamber onu kasıtlı olarak Mescidin içindeki direye bağlatarak 

Müslümanların tanımasını sağlamıştır. Zira İslâm Kureyş’in etkin propagandası 

sayesinde Arabistan Yarımadası’nda tutucu kabile zihniyetine sahip bedevî Araplarında 

asla tahammüleri olmayan ataların dinine karşı gelenlerin dini olarak tanıtılmıştır. Üç 

gün içerisinde Sümâme Müslümanları yakinen tanıma imkânına sahip olmuş, 

hallerinden etkilenmiş, içindeki nefret yavaş-yavaş zayıflamış, imanın nuru kalbine 

yerleşmişti. Nitekim Sümâme yurduna dönmeden umre için uğradığı Mekke’de 

Müslüman olduğunu ilan etmek ve alenen ibadette bulunmaktan hiç çekinmedi. 

                                                 

314 Buhârî, Mesacid 43; Nesâi, Mesâcid 20. 
315 İbn Şebbe, II, 434–439. 
316 Buhârî, Husumat 7; Cihâd 72, Meğâzî 70; Beyhâkî, Delâil, 78–80; Ahmed b. Hanbel, III, 45, 466, İbn 

Kesîr, VII, 252.  



 231

Müşrikler kendisini yakaladılar; niyetleri öldürmekti. Fakat içlerinden biri Yemâme’nin 

hububatının kendileri için hayati bir ehemiyyet arz ettiğini bildirerek onun serbest 

bırakılmasını sağladı. Ama Sümâme Hz. Peygamber’in izni olmadan müşriklere hiçbir 

şey veremeyeceğini söylüyordu. Bundan dolayı kıtlık zamanında müşrikler bu konuda 

izin için Hz. Peygamber’e müracaat etmek zorunda kaldılar.317  

Şüphesiz Sümâme’yi bu seviye ve dereceye getiren, Hz. Peygamber’in hüsn-ü 

muamelede bulunarak kalbini kazanması idi. Hz. Peygamber için Sümâmeyi kazanmak 

çok önemliydi. Daha önce de belirttiğimiz gibi bedevîlerde kabile yapısına “sürü 

psikolojisi” hâkimdi. Meselenin Hz. Peygamber ve sahabe tarafında önemli siyasi 

boyutu da var. Sümâme’nin İslâmiyeti kabul etmesiyle aynı zamanda Hz. Peygamber, 

Mekke müşriklerinin kendilerine uyguladıkları gıda ambargosuna misilleme yapacaktı. 

Bu, Mekke’nin direncini biraz daha zayıflatacaktı.  

Zaman, Allah Resûlü’nün insan seçminde ne kadar isabetli kararlar verdiğini 

gösterdi. Zira Ridde harekâtında bütün Yemâme halkı Müseylime’nin peşine takılıp 

giderken, Sümâme sebat ederek, ona karşı savaştı.318  

Bedevîlerde kabile reisi hangi dini kabul ederse sorgulamaksızın halk da o dine 

girer. Reislerin bu otorite ve nüfuzundan dolayı Hz. Peygamber, Huneyn gazvesinde ele 

geçirilen ganimetleri Ensar’a hiç pay vermeksizin büyük ölçüde kabile reisleri arasında 

taksim etmişti.319 Biliyordu ki bu reisler, Müslüman olur, İslâm’a bağlanırlarsa 

arkalarından giden halk da tamamen İslâm’ı kabul edecektir. Hz. Peygamber uyguladığı 

siyasetle birçok düşmanının kalbini kazanmıştır. Aynı siyasetten hareketle Hz. 

Peygamber Huneyn gazvesinden kaçıp canını kurtaran ve saklanan Hevazin reisi Malik 

b. Avf’a özel bir muamele olarak elçi göndermiş, Müslüman olursa esir ailelerini 

serbest bırakacağı gibi diğerlerine yaptığından farklı şekilde ganimet olarak dağıtılan 

mallarını da geri vereceğini, hatta pek çok hediyeler sunacağını bildirmişti. Kendisiyle 

                                                 

317 Buhârî, Meğazi 70; Müslim Cihâd 59, Ebû Dâvud, Cihâd 114; Ahmed b. Hanbel, II, 246, 247,452. 
318 İbn Esir, Kâmil, II, 354. 
319 Makrîzî, II, 34. 



 232

bu derece ilgilenildiğini gören reis, mesrur olarak gelip Hz. Peygamber’in huzurunda 

İslâm’ı kabul etmiş ve hararetli bir İslâm müdafii olmuştu.320  

Yine aynı metotla Saffan b. Ümeyye’nin düşmanlığı giderilmiş, Hz. Peygamber 

ona yüz deve vermiş, sonra yine yüz deve vermiş, daha sonra yüz deve daha vermiştir. 

Bu ihsanlar babası Bedr gazvesinde öldürülen Saffan’ın kinini gidermiş, onun nazarında 

Hz. Peygamber en çok sevdiği insan haline gelmiştir.321  

C. Bedevîlere Hediye Vermesi 

 Hz. Peygamber’in hayatı incelendiğinde cömertliğinin, hediye vermesinin ve 

infakın onun kişiliğinin ayrılmaz parçası olduğu görülür. İnsanın fıtratı itibariyle mala, 

mülke ve maddî imkânlara karşı tabîi bir meyli vardır. Hz. Peygamber bu temâyülü 

başarıyla kullanmış ve kendisine gelen bedevî heyetlerin istisnasız hepsine hediyeler 

vermiştir. Elçilere hediye verme işini ısrarla tatbik etmiş, hatta vefat ederken 

Müslümanlara şu tavsiyede bulunmuştur “Elçilere benim hediye verdiğim gibi sizde 

verin!”322  

Allah Resûlü bedevî psikolojisine hâkimdi. Nitekim onların yoksulluğun 

dürtüsüyle aşırı mala düşkün olduğunu biliyordu. Onlar için en önemli erdem 

cömertlikti. Bedevî için bir adamın ne söylediği önemli değildi, onda aradığı çöl 

erdemlerinin bulunup bulunmamasıydı. Bu erdemleri Allah Resulü’nde test etmek için 

pek çok bedevî Medîne’ye gelerek Hz. Peygamber’den para, değerli eşya istemiştir. Bir 

defasında dağlar arasında otlamakta olan İslâm devletine ait bir koyun-keçi sürüsü, bir 

bedevînin hoşuna gitmiş ve gözü onda kalmıştı. Gelip Hz. Peygamber’den sürüyü istedi. 

Hz. Peygamber, İslâm dairesinde olan hiçbir talebi reddetmezdi. Bedevînin isteğini 

yerine getirdi. Belki ömrü boyunca böyle bir sürüyü bir araya getiremeyecek olan 

bedevî, bir anda Hz. Peygamber’in bu ikrâmına nail olunca sevinçle kabilesine koştu. O, 

şöyle haykırarak yakınlarını Müslüman olmaya çağırıyordu: “Arkadaşlar! Gelin 

Müslüman olun. Vallahi, Muhammed bol bol ihsanda bulunuyor; malının eksilip fakir 

                                                 

320 Makrîzî, II, 34; Küçükaşçı, “Malik b. Avf”, DİA, XXVII, 505. 
321 Müslim, Fadail 59. 
322 Buhârî, Cihâd 176–177, Cizye 6, Meğazi 83; Müslim Vesâya 20; Ebû Dâvud, İmâret 28; Dârimî, Siyer 

54. 



 233

düşeceğinden asla çekinmiyor.” Hadîseyi bize nakleden Enes ilave ederek şunları 

söylüyor: “Her ne kadar bu adamlar sadece dünya ve dünyalığı talep ederek Müslüman 

oluyorlarsa da kısa bir müddet için İslâm, onlara dünyadan ve dünyadaki her şeyden 

daha kıymetli hale geliyor, imanları kemale eriyordu.323  

Çölde bir haber, inanılmaz derecede hızla yayılıyordu. Bedevîler en çok önem 

verdikleri cömertlik ahlaki eredemini Allah Resûlü’nde görünce büyülenmişlerdir. Yine 

Hz. Peygamber belagatli bir şekilde dua eden bir bedevîyi gördü. Ona kendilerine 

hediye edilen altın külçeyi hediye etti ve şöyle buyuru: “Allah’a güzel sena ettiğin için 

bunu sana verdim.”324 Ebû Süfyan’ın gönlünün alınması için Hz. Peygamber tarafından 

vahiy katibi tayin olunan Muaviye Allah Resûlü’nün bu siyasetinden başarılı bir şekilde 

istifade etmiş, atalar vererek kurduğu Emevî hanedanlığının temellerini 

sağlamlaştırmıştır. Ayrıca kabile reisleriyle iyi geçinme ve onlara yaptığı ihsanları 

sayesinde oğlu Yezid’e kendisinden sonra halife olması için beyat almakta da 

zorlanmamıştır.325 

D. Şakalaşması 

Hz. Peygamber şaka ve latife yapmayı severdi ve kendisi ile de aynı ölçülerde 

şaka yapılmasından hoşlanırdı. Tanıdığı bedevîlerle şakalaşıyordu. Mesela; Hz. 

Peygamber’in karşılıklı hediyeleştiği çöl halkından Zâhir adında bir adam vardı. Hz. 

Peygamber onu severdi. Çirkin birisi idi. Bir gün Hz. Peygamber onun yanına gitti. O 

sırada kendisine ait bazı malları satıyordu. Zâhir görmeden Hz. Peygamber arkadan onu 

kucaklayıverdi. Zahir “Beni bırak, bu kim?” dedi. Arkasını dönünce Hz. Peygamber’i 

görüp tanıdı. Onu tanıyınca, Peygamber’in göğsüne sırtını yaslamaktan geri kalmadı. 

Hz. Peygamber “Acaba bu köleyi kim satın alır?” diye seslenmeye başladı. Zâhir “Ey 

Allah’ın Rasûlü! Allah’a yemin ederim, beni alacak kimse bulamazsın,” dedi. 

Peygamber ise “Fakat sen Allah’ın yanında değeri yüksek birisisin”326 buyurarak onun 

gönlünü aldı.  

                                                 

323 Müslim, Fadâil 57, 58.  
324 Heysemî, X, 242. 
325 Câbirî, İslâmda Siyasal Akıl, s. 492, 496, 500.  
326 Ahmed b. Hanbel, IV, 323. 



 234

Bir başka örnekde Hz. Peygamber sohbet sırasında Cennete girmiş olanlardan 

birinin cennette ziraat yapmak için Allah’tan izin isteyeceğini, sonra tohum atacağını, 

tohumun hemen ürün vereceğini, kişinin büyük bir hayret içinde ürünü devşirmeye 

başlayacağını bildirir. Bu gelişme üzerine Allah Teâlâ’nın o kuluna, “Ey âdemoğlu, al 

işte istediğin oldu. Seni hiç birşey doyurmaz!” buyuracağını da ilave eder. Cemaat 

arasında bulunan bir bedevî, fırsatı değerlendirir ve hemen oracıkta “Allah’a yemin 

ederim ki o kişi, ya Kureyşli ya da ensardandır. Çünkü onlar ziraatçidirler. Biz bedevîler 

o işten anlamayız” der. Hz. Peygamber bu yerinde yapılan zekice espriden memnuniyet 

duyar ve bu sözleri gülerek karşılar.327  

Yine bir adam geldi ve Hz. Peygamber’den binit istedi. Allah Resûlü “Sana deve 

yavrusu vereceğim” dedi. Adam “Ya Resulallah deve yavrusunu ne yapayım?” deyince 

Hz. Peygamber, “Her deve bir deve yavrusu değil mi?” diyerek şakalaşmıştır328 

E. Yardım Toplaması 

Hz. Peygamber kendisi bedevîlere bol ihsanlarda bulunduğu gibi ashabtan da 

onlara yardım etmelerini istemiştir. Bir gün Hz. Peygamber Medîne’ye gelen 

bedevîlerin üzerinde eski yünden elbiseler gördü. Onların bu kötü durumu Allah 

Resûlü’ne ağır geldi ve insanlara sadaka getirmelerini emretti. Ensardan biri bir kese 

gümüş getirdi. Peşinden insanlar bir şeyler getirmeye başladılar. Bunlar artınca Hz. 

Peygamber’in yüzü gülmeye başladı ve bunları fakir bedevîlere dağıttı.329  

F. Hastaları Ziyaret Etmesi 

Hz. Peygamber toplumun fertlerini ihmal etmez, onların durumlarıyla yakından 

ilgilenir, ayırım yapmaksızın hastaları ziyarete gider ve onlara dua ederdi. Bir gün hasta 

bir bedevîyi ziyaret etti. Her hastayı ziyaret ettiğinde yaptığı gibi ona da, “Geçmiş 

olsun, hastalığın günahlarına keffâret olur inşallah” buyurdu. Humma hastalığından 

yatmakta olan bedevî, Hz Peygamber’in “geçmiş olsun” şeklindeki duasına kabaca 

“Günahlardan temizleyici mi olur, dedin? Hayır aksine bu hastalık, yaşlı bir insanı 

                                                 

327 Buhâri, Tevhid 38, Müzaraa 20; Ahmed b. Hanbel, II, 511,512. 
328 Ahmed b. Hanbel, IV, 531. 
329 Müslim, İlim 15,16. 



 235

(bedenimi) yakıp kavuruyor ve kabristana sürüklüyor” diye cevap verdi. Onun bu 

uygunsuz cevabı üzerine Hz. Peygamber “Peki, öyle olsun” buyurdu.  

Başka kaynaklarda Hz. Peygamber’in, “Allah’ın hükmü yerini bulur”330 

buyurduğundan söz edilmektedir. Hadîsin bazı rivayetlerinden öğrenildiğine göre, 

bedevî o gece ölmüştür.331 Kabalık genlerinde olan bedevî evine kadar gelen bir 

Peygamber’in değerini takdir edememiş, alışageldiği kabalığını yine göstermiştir. 

G. Bedevîlere İltifat Etmesi 

Hz. Peygamber’in, Medîne’ye Müslüman olmak ve İslâmın emirlerini öğrenmek 

için gelen bedevî kabilelerin elçilerine iltifatlar ettiği, onların gönlünü hoş eden sözler 

söylediği görülmektedir. Abdülkays elçileri huzuruna girdiklerinde onlara “Ey halk, hoş 

geldiniz; sizler ne bir haysiyetsizliğe ne de bir haksızlığa uğrayacaksınız” diye hitap 

etmiştir.332 

Dokuz kişiden müteşekkil Beni Abs heyetine “Sizin onuncunuz benim” buyurmuş 

ve parola olarak “ياعشرة” (Ey Onlar) terkibini talim ederek buna ilaveten adlarına sancak 

dikilmesini emretmiştir.333  

Allah Resûlü, yüzü çirkin olan Eşecc’e “Sende Allah’ın sevdiği iki huy vardır, 

bunlar hilm ve hayâdır”334 buyurarak, gerçek güzelliğin iman, ahlak güzelliği olduğuna 

dikkat çekerek onun gönlünü almıştır.  

Hz. Peygamber’in “Eslem kabilesine Allah selamet versin, Gıfâr kabilesini Allah 

bağışlasın” buyurarak dua etmesi,335 Kureyş, Ensar, Eslem, Gıfâr, Muzeyne, 

Cuheyne’nin Allah ve Resulü’nden başka yardımcıları yoktur, Ezd kabilesi yüz 

                                                 

330 Buhârî, Tevhid  31. 
331 İbn Hâcer, Fethu’l- Bâri X, 124. 
332Buhârî, İman 40, İlm 25, Mevâkîtu's-Salât 2, Zekât 1, Farzu'l-Hums  2, Mevâkıb 4, Meğâzî 69, Edeb  

98, Haberi'l-Vâhid 5, Tevhîd 56; Müslim, İmân 17, 23, 24, 25; Ebû Dâvud, Eşribe  7; Tirmîzî, İman 
5, Nesâî, İman 25.  

333 Ebü'l-Fida İmadüddin İsmail b. Ömer İbn Kesir, el-Bidâye ve’n-Nihaye, VII, 352.  

334 Müslim, İman, 25, 26, İbn Mâce, Zühd, 18; Ahmed b. Hanbel, VI, 242; İbn Sa’d, I; 272; İbn Kesîr, 
VII, 248; Mübârekfûrî, er-Rahikü'l-Mahtum, s. 500. 

 335 Ahmed b. Hanbel, II, 241,308, 459, III, 398, 503l, VII, 181,VIII, 125.,V, 112, 551.,57, İbn Sa’d, I; 
305. 



 236

bakımından güzel, söz bakımından tatlı, Beni Temimi sevin, Cüheyne bendendir, ben 

Cüheynedenim, Doğunun en hayırlısı Abdulkaysdır, Abdulkays ne güzel kabiledir336 

Anaze kavmine, Şuaybın kavmine merhaba” buyurması bu kabilelere ettiği iltifatlara 

örnektir. Aynı zamanda bu örnekler Allah Resûlü’nün bu kabileler hakkında geniş 

bilgisine, onlar hakkındaki derin siyaset anlayışına delalet eder ki, bu duruma elçiler yılı 

kabul edilen h. 9 senesinde açıkça şahit olunmaktadır.337 

H. İsimlerini Değiştirmesi 

İsmin insan üzeinde etkisi büyüktür. Hz. Peygamber tanışma esnasında öğrendiği 

bedevîlerin isimlerinden gerek gördüklerini güzelleriyle değiştirir, kişilere özel 

iltifatlarda bulunurdu. Örneğin; Benu Nebhâ’nın reisi olan Zeydü’l-Hayl’ın adını 

Zeydü’l-Hayr’a çevirmiştir.338 Ayrıca Abdü’l-Lât, Abdü’l-Uzzâ gibi isimleri Abdullah 

olarak değiştirmiştir. 339 Hz. Peygamber kendisiyle evlendiği Beni Mustalik reisinin 

kızının “Berre” olan ismini de Cüveyriye’yle değiştirmiştir.340 

İ. Gündeme Getirdikleri Konularla, Sorunlarla İlgilenmesi 

Medîne’ye gelip İslâm’ı seçen birçok bedevî, kendi halkının sorunlarını da Hz. 

Peygamber’e arz ediyordu. Bedevîler, Hz. Peygamber’den değişik konularda isteklerde 

bulunurlardı. Hz. Peygamber gündeme getirilen konularla yakından ilgilenirdi. Örneğin; 

Bedevîlerden biri Hz. Peygamber’den şöyle temennide bulundu. “Ya Resûlullah, 

beldelerimiz kıtlığa maruz kaldı. Davarlarımız helak oldu. Çevremiz kuraklaştı. Çoluk 

çocuğumuz aç kaldı. Bizim için Allah’a dua et.” Bunun üzerine Hz. Peygamber minbere 

çıkıp dua etti ve yağmur yağdı.341 Bundan sonra şiddetli yağmur yağdı, aynı adam yine 

geldi ve “Ya Resulallah evler yıkıldı, yollar kesildi, hayvanlar telef oldu, dua et yağmur 

kesilsin” dedi. Hz. Peygamber yağmurun kesilmesi için dua etti.342  

                                                 

336 İbn Sa’d, I; 272. 
337 Heysemî, X, 5–23. 
338 İbn Hişam, IV, 192, İbn Sa’d, I; 278, Kurtubi, İstiab, II, 127, Köksal, İslâm Tarihi, X, 8.  
339 İbn Sa’d, Tabakat, I, 287. 
340 Buhârî, Savm, 63, Itk 13. 
341 Buhârî, Cuma  33, İstiska  5,6, 20, 23, Ebû Dâvud, Sünne 18; İbn Mâce, İkame  154, Ahmed b. 

Hanbel, VI, 519. 
342 Buhârî, İstiska 7.8.9.10; Menâkıb 25. 



 237

Bir bedevî de Hz. Peygamber hutbe okurken keler yemeyi sordu. Bu soru üzerine 

Hz. Peygamber “Ben onu ne haram kılıyorum, ne de yiyorum” buyurdu.343  

Eşecc adında bedevî Hz. Peygamber’e “Ya Rasulallah, yanımda cin çarpmış 

dayım var. Onun iyileşmesi için Allah’a dua et” dedi. Hz. Peygamber “O nerededir? 

Onu yanıma getir” buyurdu. Eşecc iki elbise giydirip onu Hz. Peygamber’in yanına 

getirdi. Hz. Peygamber onun üst gömleğini arkadan tuttu, başına doğru kaldırdı. Öyle ki 

koltuk altlarının beyazlığı görüldü. Sonra adamın sırtına vurdu ve “Çık ey Allah’ın 

düşmanı!” dedi. Bundan sonra adamın yüzü döndü ve sağlığına kavuştu.344  

Daha önceki bölümde gaiflik ve firaset yeteneğinin bedevîlerde geliştiğini 

söylemiştik. Çocuğunun kendisine ait olup olmadığından şüphe eden Beni Fezâre’den 

Damdam b. Katade gelip “Ya Resulallah! Karım siyah bir çocuk doğurdu; ben bunu 

kabul etmedim,” deyince Hz. Peygamber ona “Senin develerin var mı?” diye sordu. 

Bedevî “Evet” diye cevapladı. Bunun üzerine Rasulullah “Renkleri nasıldır?” diye 

sordu. Bedevî “Kırmızıdır” dedi. Hz. Peygamber, “Peki İçlerinde boz renkleri var mı?” 

diye sordu. “Evet, onların içinde boz renkli develer elbette vardır” dedi. Hz. Peygamber 

“Öyleyse bu boz renkli develerin nereden geldiğini düşünüyorsun?” diye sordu. “Ya 

Resulullah bu soyunun damarıdır, ona çekmiştir” dedi. Bunun üzerine Allah Resûlü 

“Belki bu oğlan da eski bir soy köküne çekmiştir” buyurdu.345 

Bedevîler bu tür olaylarda kâflere, kahinlere müracaat ediyorlardı. Hz. 

Peygamber’in gönderilmesiyle artık onlara itibar kalmamış, bu tür sorunlarda Hz. 

Peygamber’e müracaat edilir olmuştur. Bu olayda bedevî çocuğunun kendisine 

benzemediği için şüphelenmiş ve durumu Hz. Peygamber’e arz etmiş. Hz. Peygamber 

de bu yaklaşımıyla bedevînin çocuğunu reddetmesine izin vermemiştir. Burada 

bedevînin anlayacağı dilden, yaşadığı hayattan bir benzetme ile seviyesini dikkate 

alarak konuşmuş, muhatabın tecrübesinden de faydalanarak, ikna edici bir üslupla, 

sonucu bedevîye söylettiren bir yöntemle problemi çözmüştür. Böyle problemin 

                                                 

343 Ahmed b. Hanbel, II, 228, 299, 378. 
344 Ahmed b. Hanbel, VI, 175.  
345 Buhârî, Talak 26; Hûdud 41, İtisam 12, Ebû Dâvud, Talak  27, 28, İbn Mâce, Nikâh 58, Ahmed b. 

Hanbel, III, 13,14, 29, 118. 



 238

Zeyd’in beyaz, Üsâme’nin siyah olması sebebiyle yaşandığı, kâifin müdahalesiyle öyle 

bir şüphenin bulunmadığının ortaya çıktığı tarihi kayıtlarda yer almaktadır. Nitekim 

Utbe b. Rebîa’nın, kızı Hind’in kendisinden olup olmadığının ispatı için kâhin Humus 

et-Tağlibî’den yardım istediği rivayetlerde anlatılmaktadır.346  

Yine bir bedevî Hz. Peygamber’e gelerek “Babam benim malıma el koymak 

istiyor,” dedi. Hz Peygamber “Sen de malın da babana aitsiniz Evlatlarınızın malları 

sizin en temiz kazançlarınızdır. Afiyetle yiyin”347 buyurarak nasıl ki çocukken baba 

evladının yükünü çekmişse evladın da ihtiyarladığı zaman babaya bakmakla yükümlü 

olduğunu hatırlatmıştır. 

Diğer bir olaya göre, Benî Sakif kabilesi, Benî Ukayl ile anlaşma yaptıkları için 

birbirlerine destek veriyorlardı. Beni Sakif kabilesi Hz. Peygamber’in ashabından iki 

kişiyi esir aldılar. Müslümanlar da Beni Ukayl’den bir esir aldılar. Beraberinde Allah 

Resûlü’nün hicrette bindiği Adba isimli devesi de vardı. Hz. Peygamber esir bağlı 

olduğu halde yanına geldiğinde adam, “Ey Muhammed!” diye çağırdı, Allah Resûlü 

yaklaşarak, “Ne istiyorsun?” dedi. Adam, “beni ve Adba isimli deveyi niye aldın ?” 

diye sordu. Hz. Peygamber, seni dostunuz Beni Sakif kabilesine misilleme olarak, 

Adba’yı da kıymetinden dolayı aldım” dedi ve yanından ayrıldı. Bedevî tekrar Allah 

Elçisi’ni çağırdı. Hz. Peygamber rahmet ve şefkatinden dolayı tekrar yanına geldi ve 

“benden ne isiyorsun?” dedi. Bedevî “Ben Müslümanım” deyince, Hz Peygamber 

bedevîye “Eğer kendi iradenle söylüyorsan, gerçek kurtuluşa erdin” dedi ve yanından 

ayrıldı. Bedevî tekrar, “Ey Muhammed!” dedi. Allah Resûlü üçüncü kez yanına gelerek, 

“Ne istiyorsun?” diye sordu. Adam, “Ben aç ve susuzum. Bana yiyecek ve su ver” dedi. 

Hz. Peygamber bedevînin bu ihtiyacını temin etti ve iki kişi karşılığında onu serbest 

bıraktı. 348 

Konuyla ilgili bir örnek şöyledir: Bedevînin biri Hz. Peygamber’e gelip birinci 

evliliği üzerine ikinci evlilik yaptığını ve ilk eşinin ikinci eşini bir veya iki defa 

                                                 

346 Cevad Ali, IV, 763. 
347 İbn Mâce, Ticaret, 64; Ahmed b. Hanbel, II,596, 649, 670, IX, 289, Heysemî, IV, 275, 276. 
348 Müslim, Nüzür 8; Ebû Dâvud, Eyman 28. 



 239

emzirdiğini iddia ettiğini söyledi. Hz. Peygamber bir veya iki defa emzirmişse, ikinci 

eşinin kendisine haram olmadığını söyleyerek bu konuya çözüm getirmiştir.349  

Hz. Peygamber bir bedevînin “Bizim geyik gibi sıhhatli develerimiz uyuz 

develerin yanına varınca niye hastalanıyorlar?” sorusuna “Ya birinciye bu hastalığı kim 

bulaştırdı?” karşılığını vererek, bu bulaşmanın Allah’ın iznine bağlı olduğunu çok veciz 

bir şekilde açıklamıştır. 350 

J. Mucize Göstermesi 

Bütün peygamberlerin kendilerini ve davetlerini kavimlerine kabul ettirebilmek 

üzere mûcizeler göstermek mecburiyetine kaldıklarını görüyoruz.351 Diğer insanlar gibi 

bedevîler de Hz. Peygamber’den mucize istemiş ve bu mucizeler bedevîlerin Müslüman 

olmalarında önemli olmuştur. 

İbn Abbâs’ın rivayet ettiğine göre, bir bedevî Hz. Peygamber’e gelerek “Senin 

Peygamber olduğunu nereden bileyim?” diye sordu. Hz. Peygamber “Şu salkımı 

çağırsam, o da gelse Müslüman olur musun?” dedi. Bedevî “Evet” dedi. Bunun üzerine 

Allah Resûlü hurma salkımını çağırdı, dal yavaş-yavaş eğilmeye başladı ve Hz. 

Peygamber’in avucuna düştü. Sonra dön emrini verdi, dal evvelki haline döndü. Bunu 

gören bedevî Müslüman oldu.352 

Yine yağmur yağması için dua isteyen bir bedevîye Hz. Peygamber dua etmiş, 

hemen arkasından yağmur yağmıştır.353 Kaynaklarda Enmar gazvesinde Hz. 

Peygamber’in kılıcını ağaca asıp dinlenmeğe çekildiği, Gatafanın reislerinden birinin, 

kimseye görünmeden Hz. Peygamber’in yanına kadar gelip kılıcı (bazı rivayetlere göre 

beraberinde götürdüğü keskin bir kılıcı) kınından çıkararak, “Ey Muhammed! Şimdi 

seni benim elimden kim kurtarabilir?”354 dediği, Hz. Peygamber’in “Allah kurtarır” 

                                                 

349 Müslim Rada 18. 
350 Ebû Dâvud, Tıbb 24. 
351 Önkal, Rasûlullahı’n İslâm’a Da’vet Metodu, s. 318. 
352 Tirmîzî, Menakıb 6. 
353 Buhârî, Cuma 33, İstiska 5,6, 20, 23; Ebû Dâvud, Sünne 18, İbn Mâce İkame 154, Ahmed b. Hanbel, 

VI, 519. 
354 İbn Hâcer, Fethu’l-Bârî, VII, 492. 



 240

demesi, kılıçın bedevînin elinden yere düştüğü rivayetleri yer almaktadır. (Bazı 

rivayetlere göre ise Du’sur’un göğsüne Cebrail’in vurması üzerine kılıç elinden 

düşmüştür). Bu defa kılıcı Hz. Peygamber alarak ona, “Şimdi seni benden kim 

kurtarabilir?” diye sorunca Du’sur “hiç kimse” cevabını vermiştir. Ancak Hz. 

Peygamber ona dokunmamış ve Düsur’u ashabına göstererek olayı anlatmıştır.355 

Du’sur’un bu olay üzerine hemen veya bir daha Hz. Peygamber’in aleyhinde 

bulunmayacağına dair söz verdikten ve kabilesine döndükten sonra Müslüman olduğu 

nakledilir.356 Bu olayın Zatürrika Gazvesinde geçtiği de söylenmektedir.357 Mehmet 

Azimli burada olayın abartıldığı kanaatindedir. Olayın Arabistan Yarımadası’nda bu 

kadar ismini duyuran Hz. Peygamber’i denemek isteyen bir bedevînin onun cesâretini 

teste tabi tutmasından başka bir şey olmadığını söylemektedir.358 Kaynaklar, Beni 

Mustalik reisinin, kızı Cüveyriye’yi esirlikten kurtarmak için Hz. Peygamber’e 

ödenecek develer getirdiğini, yolda hoşuna giden iki deveyi, “akik” denilen bir yere 

gizlettiğini, Hz. Peygamber’in “Akikte gizlediğin iki deve nerde?”359 demesi üzerine 

onun Müslüman oluğunu da kayd etmektedir. 

K. Evlenmesi 

Hz. Peygamber’in bedevî kabileleri toplumla bütünleştirme siyasetinde evliliğe 

sosyal bir metot olarak müracaat ettiği de görülmektedir. Onun birden fazla evliliğinde 

siyaset açısından, davet açısından, teşri açısından, reform açısından tamamıyla dinî bir 

takım gayelerin tahakkuku söz konusudur. Arabistan’da çok yaygın bir adet olarak 

çeşitli gruplar arasında en müessir dostluk ve ittifak vasıtalarından biri olması hasebiyle 

evlilikten istifade ediliyordu.360 Özellikle asillerle, kabile reislerine ve Yarımada’da 

sözü dinlenen şahıslara kız vermek büyük gurur kaynağıydı. Lüzum hâsıl olunca Hz. 

Peygamber’in de bu usule başvurarak dinî maksatlarını gerçekleştirmeye çalışması 

gayet tabii idi. Mesela; Hz. Peygamber, Zeyneb binti Huzeyme ile evlenirken, hicretin 
                                                 

355 Buhârî, Cihâd 84, 87, Meğâzî 31, 32; Müslim, Fezâil 13, 14, Müsâfirîn 311. 
356 İbn Hâcer, Fethu’l-Bârî, VII, 493. 
357 Abdullah Aydınlı, “Dü’sur b. Haris, DİA, X, 51. 
358 Mehmet Azimli, Siyeri Farklı Okumak II, Ankara Okulu Yay, Ankara 2009, s. 118. 
359 İbn Hişam, III, 270. 
360 Canan, Peygamberimizin Tebliğ Metotları, s. 256. 



 241

üçüncü senesinde Bi’r-i Ma’une’de 40 veya 70 İslâm davetçisinin şehid edilmesi ve bu 

faciadan kurtulan Amr b. Umeyye isimli bir Müslüman diplomatın, hidayete 

geldiklerini ve kendilerine Hz. Peygamber tarafından eman verildiğini bilmeksizin 

Arabistan’ın en kuvvetli kabilelerinden birisi olan Amr b. Sa’sa’ya mensup iki kişiyi 

öldürmesi üzerine İslâm Devleti’nin bu kabile ile iyiden iyiye gerginleşen 

münasebetlerini yumuşatarak bir yaklaşma sağlamak, İslâmı sunmaya bir zemin 

hazırlama maksadını güdüyordu.361 Zeyneb binti Hüzeyme’nin üç ay evli kaldıktan 

sonra vefat etmesi üzerine Allah Resûlü aynı kabileden Meymûne bint el-Hâris ile 

evlendi.362 Bu evlilikten sonra Âmir b. Sa’saa kabilesine mensup heyetler Medîne’ye 

gelip Hz. Peygamber’le görüşmüş ve kabile halkı İslâmiyeti kabul etmiştir.363 

Hz. Peygamber’in buna benzer diğer bir evliliği Mustalikoğullarının reisinin kızı 

Cüveyriye ile olan evliliğidir. Mustalikoğullan Hendek Gazvesi öncesinde 

Müslümanlara karşı savaş hazırlıklarına başlamışlardı. Bunu haber alan Hz. Peygamber 

düzenlediği Benî Mustalik Gazvesi’yle onlan mağlûp etti. Bu savaşta yüzlerce esir ele 

geçirilerek Medîne’ye götürüldü ve bunlar gazveye katılan askerlere dağıtıldı. Kocası 

bu savaşta ölen ve henüz yirmi yaşında bulunan Cüveyriye de esirler arasında idi.364 

Cüveyriye ashaptan Sabit b. Kays b. Şemmâs’ın veya amcazadesinin hissesine düştü.365 

Esaretten kurtulmak için ödeyeceği fidye miktarını Sabit b. Kays ile tesbit ettikten sonra 

Hz. Peygamber’in yanına gitti ve kendisini tanıtarak fidyesinin ödenmesi hususunda 

yardımcı olmasını istedi. Bunun üzerine fidyesini ödeyen Hz. Peygamber’in evlilik 

teklifini kabul ederek “müminlerin annesi” oldu.366 Bizzat Cüveyriye’ye dayanan bir 

başka rivayete göre ise babası esir düşen kızını kurtarmak için Medîne’ye geldi ve 

fidyesini ödedikten sonra onu Hz. Peygamber’le evlendirdi. Cüveyriye’nin azatlı 

kölesinden gelen diğer bir rivayet de bunu teyit etmektedir.367 Hz. Peygamber’in 

                                                 

361 Önkal, Rasulullah’ın İslâm’a Davet Metodu, s. 371.  
362 Buhârî, Meğâzî 43; Muslim, Nikâh 48. 
363 Yaşar Kandemir, “ Meymune”, DİA, XXIX, 506. 
364 Ebû Dâvud, Cihâd 91. 
365 İbn Hişam, III, 269, Taberî, II,610.  
366 Ebû Dâvud, Itk 2. 
367 İbn Hişam, III, 270. 



 242

Cüveyriye ile evlendiğini duyan Müslümanlar Hz. Peygamber’i memnun etmek için 

onun hısımları olarak kabul ettikleri Mustalikoğulları’na mensup diğer esirleri de 

serbest bıraktılar. Bu evliliğin Mustalikoğullan ile Müslümanlar arasındaki düşmanlığı 

giderdiği ve Hz. Peygamber’in Cüveyriye ile evlenmesinin asıl hedefinin bu kabileyi 

İslâm’a yaklaştırmak olduğu anlaşılmaktadır. Mustalikoğulları’nın bu evlilikten sonra 

İslâmiyet’i kabul etmeleri de bunu göstermektedir. 

Cüveyriye’nin Müslüman olmadan önceki adı “sâliha, hayırlı kadın” anlamında 

Berre idi. Böyle adlar almayı insanın kendi kendini temize çıkarması olarak 

değerlendiren ve bunu hoş karşılamayan Hz. Peygamber ona “küçük kız” anlamında 

Cüveyriye adını verdi.368 Görüldüğü gibi Hz. Peygamber’in Cüveyriye ile evlenmesi 

kabile reisinin gönlünü alması ve esirlerin azat edilmesi gayesine matuf idi.  

Allah Resûlü Mekke fethi öncesi Müslüman olan Ebû Süfyan’ın kızı Ümmü 

Habibe’nin Habeşistan’a giden Hıristiyan kocasının ölmesi üzerine Necaşi’den onu 

isteyerek evlenmiştir.369 Bu zekice manevradan etkilenen Ebû Süfyan “bu yiğidi kimse 

durduramayacak” diyerek hayretini dile getirmiştir. Kanatimizce Allah Resûlü böyle 

yapmakla onun öldürülmesinin de önünü alıyordu. Nitekim Hz. Ömer, ısrarla Mekke 

fethi öncesi ihlal olan Hudeybiye anlaşmasıyla ilgili olarak Hz. Peygamber’le görüşmek 

için gelen Ebû Süfyan’ın öldürülmesini istemiştir. Peygamber Kabile reislerinin 

kızlarıyla bu tür evlilikler yaparak hem kendisi örnek olmuş hem de kabilelere 

gönderdiği valilere ilk emirde kabile reisinin kızıyla evlenerek akraba olmalarını tavsiye 

etmiştir. Mesela; Hz. Peygamber Abdurrahman b. Avf’ı Dumetü’l-Cendel’e Kelb 

kabilesine gönderirken, ondan, onları İslâm’a davet etmesi ve yerli kabile reisinin 

kızıyla evlenmesini istemiştir. Hz. Peygamber’in tavsiyesine uyarak Asba’ b. Amr el-

                                                 

368 Buhârî, Savm 63, Itk 13, Vesâya 1; Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyin b. Ali Beyhâkî, Delailü'n-Nübüvve 
ve Ma'rifetu Ahvâli Sahibi'ş-şeria, Dârü'l-Kütübi'l-İlmiyye, Beyrût 1985, IV 49-50; Azimabadi, 
Avnu’l- Mabud, X, 442-444; Rıza Savaş, “Cüveyriye bint Hâris”, DİA, VIII, 146; Muhammed 
Hamidullah, İslâm Peygamberi: Hayatı ve Faaliyeti (trc. Salih Tuğ), İrfan Yayınevi, İstanbul 2003, 
II, 684. 

369 William Montgomery Watt, Hazreti Muhammed: Peygamber ve Devlet Kurucu (trc. Hayrullah Örs), 
Remzi Kitabevi, İstanbul 1963, s. 216. 



 243

Kelbî’nin kızı Tumâdır’la evlenen Abdurraman b. Avf bu şekilde kendisine verilen 

görevi başarıyla yerine getirerek Medîne’ye dönmüştür.370 

L. Evlendirmesi 

Allah Resûl’ü bedevî kabilelerden evlilik yapmanın yanı sıra bizzat kendilerinin 

tavassutuyla bedevîleri evlendiriği kaynaklarda yer alan bilgiler arasındadır. Mesela; 

Hz. Peygamber Akkaf adındaki bedevînin evli veya cariyesinin olup olmadığını sormuş, 

olmadığı anlaşılınca ona “Sen o zaman şeytanın kardeşisin” buyurmuş ve onu Kerîme 

binti Külsüm el-Himyeri ile evlendirmiştir.371 

 

 

                                                 

370 Vâkıdî, II, 561–562; İbn Sa‘d, II, 85; Taberi, II, 642; Beyhâkî, IV, 85; İbn Seyyidünnâs, II, 155; III, 
184; Ahmed Önkal, “Abdurrahman b. Avf”, DİA, I, 157; Güner, “Dûmetülcendel”, DİA, X, 1. 

371 Ahmed b. Hanbel, VIII, 104; Heysemî, IV, 459–460. 



SONUÇ 

Sosyolojinin önemli konularından biri, bütünleşme konusudur. Birleşmek, 

kaynaşmak, birlik, ahenk ve denge içinde bulunmak, yek vücut olmak gibi manalara 

gelen “bütünleşme”, sosyolojide, toplumdaki alt gruplar, cemaatler, menfaat birlikleri, 

müesseseler gibi sosyal yapının çeşitli unsurları arasındakı tamamlanma ve kaynaşma 

durumunu ifade etmektedir. Türlü kümelerin örgütlü bir toplum yaşamını 

gerçekleştirebilecek biçimde birbirlerine karşılıklı olarak uyarlanma durumu veya 

sürecidir. Bütünleşme, birbirinden farklılaşma yoluyla ayrılan parçaların tek bir ünite 

haline gelmelerini sağlayan bir süreçtir. “Sosyal Bütünleşme” ise bir sosyal sistemin 

unsurları veya bir milletin mensupları arasında mevcut olup birlik ve bütünlüğü temin 

eden, ortak meseleler karşısında ortak tavır ve davranışlar ortaya koymayı sağlayan 

karşılıklı bağlılıktır.  

İslâm’ın ön gördüğü sosyal bütünleşmenin temelini tevhîd inancı oluşturmaktadır. 

Nitekim Hz. Peygamber bu öğreti gereği, ilk önce farklı kabilelerden oluşan Arapların 

ortaklaşa iman ettiği bir Allah fikri (tevhîd) etrafında bütünleşmiş, akideye dayalı 

toplumsal bir yapı inşa etmişti. Kur’ân-ı Kerîm, tevhîd akidesinin tüm peygamberlerin 

tebliğlerinin esasını teşkil ettiğini ifade etmektedir. İslâm dinî, Medîne’de, Mekke 

döneminde temelleri atılan inanç esasları doğrultusunda mevcut sosyal organizmaları 

çözmüş, onları yeni bütünleşmelere götürmüştü. Böylece İslâm, yeniden manevî 

değerlerle donatılmış bir ferdin inşasıyla yetinmeyip onun işlerlik kazanabileceği bir 

sosyal yapının gerçekleşmesini de amaçlamıştır. Kabile ve aşiret yöntemine dayalı dar, 

zayıf, sert ben idrakli yapıyı kırıp onun yerine sosyal mukaveleye dayalı evrensel bir 

yönetim, güçlü, ama elastik bir ben idraki anlayışın yolunu açmıştır. Bunun gereği 

olarak toplumsal bütünlüğü bozan rekabete dayalı kabilevî çatışma noktalarını ortadan 

kaldırmak suretiyle din kardeşliği anlayışını meydana getirmiş ve bu anlayış etrafında 

şekillenen topluma inşa etmiştir. Artık topluma “ümmet” denilmeye başlanmıştır. Böyle 

bir anlayışın meyvesi olan “ümmet” içindeki ilişkiler, “kabile”de olduğu gibi, nesebe 

değil, ortak ülkü ve yönelişe, din kardeşliğine ve kamu otoritesine uymaya 

dayanmaktadır. “Ümmet” kavramı, “kabile”yi aşan ve kuşatan bir kavramdır. Bununla 

birlikte, onu büsbütün ortadan kaldırmaz. Çünkü “ümmet”in kuruluş şartı, “kabile”nin 

ortadan kalkması değildir. “Ümmet”, dayanışma içindeki bireyler olarak 



 245

Müslümanlardan oluştuğu gibi, bir iç (alt) sosyal çerçeve olarak bu bireylerin 

“kabile”ye bağlı kalmalarına engel bir şey de İslâm düşüncesinde yoktur.  

 Hz. Peygamber’in muhatap olduğu bedevîler göçebe kabilelerden oluşmaktaydı 

ve her bir kabile ve onun kolları bağımsız topluluklar halinde yaşamaktaydı. 

Bedevîlerden oluşan kabileler gelenekçi bir yapı arz etmekte, Teşkilatlı bir siyâsî otorite 

ve devlet geleneğine, yasama ve yürütme organlarına sahip olmayıp kabilenin 

seyyidleri, şeyhleri ve reisleri gibi seçkinlerin toplandığı kabile meclisleriyle 

yönetilmekteydiler. Anlaşıldığı kadarıyla kabileler arasında cereyan eden ve “eyyâmü’l-

arab” denilen sürekli savaş ve kan davalarının hüküm sürmesi ve oldukça zor hayat 

şartları altında yaşamak zorunda kalmaları, bu insanları olabildiğince sert tabiatlı, haşin, 

savaşçı, şiddet yanlısı yapmıştır.  

 Kabile, geçmişten tevârüs ettiği geleneksel değerlere ve davranış normlarına sıkı 

sıkıya bağlıdır. Bu ictimâi yapıda sosyal değişme en alt düzeydedir. Yeniliklerin 

gerçekleşmesi, kabile içine girmesi ve orada yayılması oldukça zordur. Bedevî-kabilevî 

toplum tipinde insanlar resmî yasalarla değil de gayri resmî alışkanlıklarla yönetilirler. 

Neyin doğru neyin yanlış olduğuna, dikkatli bir akıl yürütmeyle değil de duygulara 

dayanarak karar verilir. Kabileyi oluşturan en önemli nitelik “biz” duygusudur. “Biz” 

idrakinin oluşumunda hem maddî ve hem de ruhsal manevî öğeler rol oynar. Kabilenin 

belli bir geçmişi vardır. Bunun sonucunda maddî ve manevî kültür öğeleri nesilden 

nesile aktarılır. Bu öğelere tüm kabile üyeleri sahip çıkarlar. Kabilede her zaman 

egemen olan normlar vardır. Bu normlar dinî, ahlakî ve hukukî olabildikleri gibi, 

gelenek, görenek ve töre biçiminde de olabilirler. Kabilede önemli bir yer tutan bu 

normlar, genellikle yazılı olmayan bir hüviyet sergilerler. Öte yandan kabilenin bir 

tarihi ve sürekli atıf yaptığı bir geçmişi vardır. Bunun sonucunda kabile hafızası ortaya 

çıkmıştır. Kabile hafızası sayesinde, üyeler iyi ve kötü günlerinde nasıl kader birliği 

yaptıklarını daha iyi bir surette hatırlamaktadırlar. “Biz” duygusunun canlı tutulabilmesi 

için de, genellikle büyükler tarafından geçmiş hatıralar sıkça dile getirilir. “Biz” 

duygusunun en yoğun olduğu sosyal yapılar, tüm üyelerinin sürekli olarak aynı 

tehlikeyi paylaşan topluluklardır. Kabilenin ikinci önemli niteliği “kader birliğidir”. 

Kabile üyeleri sevinç ve kederi daima paylaşırlar. Birlikte bayram yapar, birlikte 

ağlarlar. Kabile üyeleri arasında ilişkiler yüz yüzedir; başka bir deyişle resmî olmayan 

bir tabiat arz ederler. İçten, samimi, senli-benli, duygusal yönü ağır basan ve 



 246

olabildiğince sıcak ilişkilerdir. Kabile, birbirine bağlı olmayan eşitlerden oluşur. Üyeleri 

birbirine benzerler yani homojendirler. Kabile içinde hoşgörüye pek yer verilmez. 

Toplumsal baskı ve kontrol ise çok yoğundur. Kabile üyelerinin tümü toplumsal 

normlara uymak zorundadır. Ve bu normlardan sapanlar, kabile tarafından şiddetle 

cezalandırılır. Sosyal dayanışmayı bozan eylemler suç sayılır. 

Bedevîlerin olumlu vasıfları arasında hürriyete düşkünlük, şecaat, cömertlik, 

konukseverlik, koruma ve sahip çıkma (civar akdi), hilf, vefa, namus gibi çeşitli 

erdemlerlerden oluşmaktadır. Sahra şartları ve kabile baskısı, bedevînin karakter 

yapısında bazen farkında olduğu bazen de farkında olmadağı bir takım negatif vasıfların 

oluşmasına sebeb olmuştur. Bunlar kabalık asık suratlılık, gurur, kibir, hased, öç alma, 

cahillik, nifak, minnet altında tutma, şarap içme, fuhuş yapma, meysir, kumar oynama 

gibi alışkanlıklardır. Ayrıca bedevîlerde çöl şartlarının etkisiyle bir takım yeteneklerin 

daha fazla geliştiği de görülmektedir. Bunlar ilm-i kıyafet, firaset, tabir, astroloji, 

metroloji ve ensab ilimleridir. Genel olarak Arabistan Yarımadası’nda batıl inançlar 

yaygındır. Dolayısıyla Bedevî akidesini de, arafet, kehânet, tark, tire, iyafe, sihir, büyü, 

zecr, ğul, hame, beliye gibi batıl inançlar oluşturmaktadır. Mecusilik, Hrıstyanlık ise 

yarmadaya zamanının iki gücü Bizans ve İran tarafından sokulmuştur. Yahudilik ise 

Yahudi tarihindeki sürgünler vesilesiyle Yarımada’ya girmiştir. 

Bedevî zihniyeti, düşüncesi, efkâr-ı umumiyesi, hissi müştereki, muhayyilesi 

şairlerin şiirleriyle dile getiriliyordu. Bedevî aklının harekete geçtiği Saiklerin daha iyi 

anlaşılabilmesı için çalışma boyunca bedevî şairlerinin şiirlerinden çok miktarda örnek 

verilmiştir. Çünkü şiir, duygu ile hareket eden bedevîlerin gönüllerini coşturur, çünkü 

onların kalplerine hitap eder hayallerini etkilerdi. Bedevîler, sözün kılıçtan daha keskin 

olduğunu gayet iyi bilirleri. Dolayısıyla bedevî aklına yön veren saiklerin neler 

olduğunu a tespit etmek için, gazel, hiciv, hikmet, fahr, mersiye gibi şiir türlerinin 

bilinmesinin önemli bir yeri vardır.  

Arap bedevî kabileleri, yoksul bir hayat yaşıyor ve hayatlarını çapulculuk, avcılık 

ve ticaret kervanlarını yağmalamakla idame ettiriyorlardı. Hatta ticaret, ziraat ve sanatı 

hor görmekle kalmıyor, bunlarla ilgilenmeyi aşağılık belirtisi olarak kabul ediyorlardı. 

Bedevî toplumlarda, asabiyet, yani kabile şeref ve asaleti her şeyin üstündedir. Bireysel 

başarılara ve çıkarlara yer yoktur; doğru ve iyi, kabilenin genel çıkarlarına göredir. 



 247

Kabile, daima haklıdır ve dolaysıyla, onun törelerine itaat esas olup, asla karşı çıkılmaz, 

isyan edilmez. Kabile karizması esas olduğundan, diğerleri öteki ya da düşman olarak 

değerlendirilirdi. Bu yüzden, işlenilen suçlara karşılık bireyler değil kabileler 

cezalandırılırdı.  

 Bedevîlerde aile sistemi babaerkil yapıdadır. Tespit edilebildiği kadarıyla o 

zaman Arabistan Yarımadası’nda on iki evlilik türü vardır. Bunlar sırasıyla mehr 

evliliği ( bu’ulet nikâhı), esirle evlenme, cariyeyle evlenme, mut’a nikâhı, makt evliliği, 

istibda nikâhı, bedel nikâhı, muhadene nikâhı, şigar nikâhı, raht nikâhı, muahat 

nikâhıdır. Bedevîler arasında mehr evliliği yaygın olmakla birlikte, diğer nikâh türlerine 

de kabileler arasında rastlanmaktadır. Bedevîlerde aynı zamanda çok evlilik de 

yürürlükte olup genellikle şeyhlerin, kabile reislerinin birden fazla eşi oluyordu. 

Toplumda esir düşme korkusundan dolayı kız çocuklarına iyi gözle bakılmazdı. Bazı 

kabilelerde kız çocuklarının toprağa diri-diri gömme âdeti vardı. Kadın hakları zayıftı. 

Ve erkekler kadını kendileri için erkek doğuran bir makine gibi telakki ederlerdi. 

Hz. Peygamber “ben bütün insanlığa gönderildim” buyurarak tebliğinin 

evrenselliğini ortaya koymuştur. Aynı zamanda Allah Resûlü’nün, Kisra ve Kayserin 

hazinelerinin kendisine verileceğini ifade etmesi, Adi b. Hatem’e “Yüce Allah’a yemin 

ederim ki, pek yakın zamanda Babil’in beyaz saraylarının da Müslümanlara açıldığını 

işiteceksin” buyurması, İslâm davetinin dinî içerikli olmasına vurgu yaptığı gibi, onun 

siyâsî temellerini de açıklamaktadır. Bu söylemlerin gerçekleşmesi için önce 

Arabistan’daki kabilelerin tek bayarak altında bütünleşmesi gerekiyordu. Allah 

Resûlü’nün bedevî kabileler’i İslâm’a daveti daha Medîneye hicreten önce başlamıştır. 

Hz. Peygamber Mekke’de iken ve Kureyş’in kendi davetine sıcak bakmadığını gördüğü 

zaman, bedevî kabilelere yönelmiştir. Ancak kabilelerin genel kanaati o zamanki hakim 

asabiyet zihniyetiyle “kendi kabilesinde tutunamayan adama biz nasıl sahip çıkalım” 

şeklinde olmuştur. Bu zihniyetten haraketle kabilelerin toplu olarak İslâmla tanışması 

küçük bir azınlık dışında Mekke’nin fethiyle, yani Kureyş müriklerinin bedevîler 

nezdinde siyâsî otoritesini Müslümanlara devr etmesiyle başlamıştır.  

Kültürel seviyyesi düşük, kaba, haşin olan bedevîlere Hz. Peygamber kültür 

düzeyi yüksek olan hadarîlerden farklı bir davet üslûbu kullanmıştır. Allah Resûlü 

kendisine gelerek, ihtiyaçlarını arz eden bedevîlerle yakından ilgilenmiş, ibadetler, 



 248

cihad, namaz, kıyâmet, cennet, hicret, mucize gibi İslâm’ın temel konularında bilgi 

susuzluğu çeken bu insanların çoğu zaman zamansız sorularını yanıtlamıştır. Ahmet 

Emin bedevî aklının basit saiklerle çalıştığını, soyut şeylerin onun düşünce alanına 

girmediğini, ancak somutlarla düşündüğünü, düşünce derinliğinden yoksun olduğunu 

sbelirtmektedir. Hadîs kaynaklarında yer alan ve bedevîlerin Hz. Peygamber’e 

sordukları sorulara dair rivâyetlere bakıldığı zaman, bunların çoğunlukla basit 

sorulardan oluştuğu görülmektedir. Bedevîler özellikle surun ne olduğu, Allahın aynı 

anda her kese nasıl bakacağı, cennet giysilerinin neden olacağı, cennette at, deve olup 

olmayacağı gibi somut örneklere ihtiyaç duymuşlardır. Ancak sahâbenin de itiraf ettiği 

gibi bir takım güzel soruların da bedevîler tarafından sorulduğu kaynaklarda yer 

almaktadır.  

Hz. Peygamber bedevîlerle ilgilenme, onlara önem verme konusunda oldukça titiz 

davranmıştır. Öyle ki hutbe okuduğu esnada kendisine yönlendirilen bir bedevînin din 

öğrenme arzusunu bile geri çevirmemiş, o anda minberden inmiş, ona gereken bilgiler 

vererek yeniden hutbesine devam etmiştir. Allah Resûlü onların yetiştikleri kültürün 

etkisini göz önünde bulundurarak gerek kendi şahsına, gerekse kutsal mekanlara karşı 

yaptıkları akıl almaz kabalıklarını, sahâbenin kızmasına bedevîlere her türlü tepkisine 

rağmen müsamahayla karşılamış, onları azarlamamış, uygun bir üslupla hatalarını 

düzeltmiş ve toplumla bütünleşmede zorluk çeken bu insanlar için her türlü hoşgörüyü 

göstermiştir.  

Hz. Peygamber bedevîlerle yakından ilgilendiği görülmektedir. Zaman zaman 

tanıdığı bedevîlerle şakalaşmış hastalarını ziyâret etmiş, onlara gönül alıcı iltifatlar 

etmiştir. Bedevîler, çocuklarını sadece savaşmak için yetişdirdiklerinden onlara şefkat 

acıma ve merhamet göstermenin tezâhüleri olan öpmek, koklamak, okşamak gibi 

duygulardan yoksun bir surette yetiştirmişlerdi. Torunu Hasanı öpmesini garip 

karşılayan bedevîyi Allah Resûlü katı kalpliliğinden ve merhametsizliğinden dolayı 

eleştirmiştir. Allah Resulü, müjdesini kabul etmeyip, dünyalığa aşırı meyl eden 

bedevîlere kızmış, adam öldürenlerine misilleme yapmış, zina suçu sabit olan 

bedevîlere had cezası uygulamış, hafızları şehit edenlere, kendisine karşı gelerek 

kibrinde, gururunda ısrar eden bedevîlere beddua etmiştir. Hz. Peygamber, devrin siyâsî 

gelenek anlayışından ve kabilelere hâkim olan “sürü psikolojisi”nden hareketle bazı 

bedevî kabilelerin reislerinin kızlarıyla evlilikler yaparak hem o kabilenin ihtidasına 



 249

imkân vermiş, hem de yenilgiden dolayı bu kabilenin biriken öfkelerini, intikam 

duygularını gidermiş, eldeki esirlerin serbest bırakılması sağlanmıştır.  

Allah Resulü’nün kısa zamanda Arabistan Yarımadası’nı tek inanç etrafında 

birleştirmesinin en önemli sebeplerinden biri de adam seçme konusunda gösterdiği 

üstün ferasettir. Hz. Peygamber bedevî toplulukların önemli şahıslarının ihtidasını 

sağlayarak bu kabilelerin topluca İslâmi kabul etmelerini sağlamıştır. Nitekim Hz. 

Peygamber, bedevî kabileler’in önde gelen isimlerinden Adi b. Hatem, Sümame b. Usal, 

Zeydü’l-Hayr Cerir b. Abdullah gibi soylularla özel olarak günlerce ilgilenmiş, 

problemlerini çözmüş, evine götürmüş, gönüllerini almıştır. Ayrıca Allah Resûlü 

yüksek ferasetiyle Müseylime, Tuleyha gibi kabile kâhini ve liderlerinin içlerinde 

sakladıkları kötü niyetlerini, peygamberlik sevdalarını keşf etmiş, bu konuda onları 

uyarmıştır. Ganimetden başka bir şey bilmeyen Uyeyne b. Hısn, Akra b. Habis, Abbâs 

b. Mirdas gibi kahraman bedevî komutanların her birine -Ensarın kızmasına “bizim 

ganimetleri necidliler arasında taksim ediyor” demelerine rağmen- yüzer deve vererek 

onları kazanmayı bilmiştir. Hz. Peygamber, Medîneye gelen bedevî topluluklar’ın dinî, 

sosyal, kültürel ve psikolojik her türlü problemleriyle yakından ilgilenip bunları çözüme 

kavuşturarak onların kafalarında müşfik bir peygamber imajı çizdiği gibi, sloganları 

“zülm etmeyene zülme maruz kalır”, “saldırmayana saldırılır” olan, çocukluktan 

(itibaren) şiddet, kahramanlık, hamaset cesaret, şecaat telkinleriyle yetişen ve temel 

geçim kaynakları yağmacılık olan bedevîlerin eşkıya saldırılarına karşı tedbirler 

almıştır.  

Bunun yanı sıra Mekke müşriklerinin, yerli münafıkların, Yahudilerin 

Müslümanlar aleyhinde etkin propagandaları, oluşturdukları gergin psikolojik ortamın, 

bedevîleri Müslümanlar aleyhinde bir hayli cesaretlendirdiği görülmektedir. Bundan 

dolayı, hayatını savaşa adayan, kahramanlık, şecaat, hamaset duygularıyla yetişen, 

sürekli rakiplerine meydan okuyan, sadece güce boyun eğen ve “dişini göster her kes 

senden çekinsin” anlayışında olan bu topluluklara güç gösterilmesi de gerekimekteydi. 

Bedevî, kim olur olsun kendisinden zayıf gördüğü topluluğu asla aff etmezdi. Onu 

tahakkümü altına almaya ve ona zulm etmeye çalışırdı. Bedevîlerin bu durumlarını 

basite almayan Hz. Peygamber bu kabilelere yönelik pek çok seriyye ve gazve 

düzenlemiştir. Bu gazve ve seriyyelerin, Mekke müşrikleriyle (ve) Yahudilerle işbirliği 

içinde olarak, belli bir ücret, ganimet, mal karşılığında onlara stratejik ortaklık eden 



 250

kabileleri cezalandırmak, Medîne’yi yağmalamak isteyenlerin planını bozmak, düşmana 

yardım edenleri cezalandırmak, İslâm’a davet etmek, putların yıkılması gibi değişik 

amaçlarla düzenlediği görülmektedir. Şunu da ilave etmemik gerekir ki, Hz. 

Peygamber’in daveti, bedevîlerin en önemli geçim kaynaklarından biri olan 

putperestliği ortadan kaldırıyordu. Çünkü o devirde Kabilelerin bölgelerinden 

kervanların emniyetle geçmesi için o bölgedeki puta hediyeler sunulması, kurbanlar 

kesilmesi, kabile reisine bahşiş verilmesi gerekiyordu. Verilen bu bahşişler, putlara 

kesilen bu kurbanlar yoksulluk içinde yaşayan bedevînin en önemli ekonomik geçim 

kaynağıydı. Bu durumda İslâm’ın putperestliğe karşı açtığı savaş, özellikle putperest 

bedevîlerin düşmanlıklarını artırmış, Medîne’ye saldırmak için onları 

cesaretlendirmiştir.  

Bedevî kabilelerin Medîne’ye gelerek toplu halde İslâmı kabul etmeleri, Hz. 

Peygamber’in Müşriklere karşı aldığı başarılı harbi ameliyatlar sonrasına tesadüf 

etmektedir. İlk olarak toplu şekilde Medîne’ye gelerek Müslüman olan Müzeyne 

kabilesi h. 5 senesinde, güçlü Gatafan kabilesi üzerinde alınan kesin zaferden sonra 

gerçekleşmişti. Esasen Bedevî topluluklarının çoğu, Müslümanlarla müşrik Kureyş 

arasındaki çekişme ve savaşların nasıl sonuçlanacağını büyük bir merakla 

beklemişlerdi. Birçok topluluğun gönlü bu süre içerisinde Müslümanlardan yana 

kaymıştı. Onlar İslâm’ın tarihte benzeri görülmemiş bir şekilde, Arabistan’da egemen 

olmaya başladığını ve bunun da Yarımada’yı güvenlikli bir yer kıldığını görüyorlardı. 

Artık zorbalar cezasız, mazlumlar çaresiz kalmıyordu. Bu ise İslâm’ın görünüşteki 

birçok muhalifinin gönlünde, İslâm’la ilgili daha farklı duygu ve düşüncelerin 

oluşmasına, daha derinliklere uzanan sevgi ve saygıların yeşermesine imkân sağlamıştı.  

Hz. Peygamber, Arabistan Yarımadası’nda siyasî etkinlik kazandıktan sonra 

kabilelere İslâm’a davet mektupları gönderdi. İslâm’ı tebliğ amacıyla yazdırdığı bu 

mektupları kabile reislerine, bazen kabiledeki önemli şahıslara da göndermiştir. Bu 

Mektuplar tek Allah’a ve Muhammed’in onun kulu ve elçisi olduğuna inanmaya davet 

etmekteydi. Kabilenin Müslüman olması halinde kendi topraklarında bırakılacaklarına, 

mal ve can güvenlikleri sağlanacağına, bazı kabilelere toprak, mera veya maden yerleri 

verileceğine işaret edilmiştir.  



 251

Hicretin 9. yılı bedevî kabilelerin toplu halde İslâm’ı kabul etme senesidir. Bu 

elçiler geldikleri zaman Hz. Peygamber özel elbise giyer ve ashâbın önde gelenlerinden 

de böyle yapmalarını isterdi. Allah Resûlü Arabistanın dört bir yanından koşup gelen 

kabile heyetlerine gün boyunca İslâmın erdemlerini ve bir Allah inancını açıklamıştır. 

Karşı çıkma, protesto etme, şiddet, kızkınlık, gazap ve kavkacılık duygusu, asabiyet ve 

kabilecilik ruhunun yoğun olduğu bu kabilelerle çatışmaya girmeden onları razı ederek 

göndermek büyük maharet gerektiriyordu. Hz. Peygamber’in, gelen bu heyetler 

konusunda detaylı bilgi sahibi olması, onlara içinde bulundukları hallere göre hitap 

etmesi de oldukça dikkat çekicidir. Bu konuda Hz. Ebû Bekirden kabilelerin soy kütüğü 

konusunda bilgi aldığı rivâyetlere yansımıştır. Ancak şunu da ifade etmek gerekir ki, 

Bedevîler arasında Hz. Peygamber’i kâhin, şair, kabile reisi gibi telakki edenler de 

olmuştur. Nitekim onların, Hz. Peygamber’den yağmur yağdırmasını istemeleri, rüya 

yorumu talep etmeleri, kayıp olan develerinin yerlerini sormaları, mucizeler istemeleri 

Allah Elçisi’ni bir kâhin gibi kabul ettiklerine işaret etmektedir.  

Hz. Peygamber’in vefatıyla yalancı peygamberlerin ortaya çıkması ve bedevîlerin 

toplu halde onların peşlerine takılarak gitmesi hem asabiyet, kabile zihniyetiyle hem de 

onların Hz. Peygamber’in nübüvvetini anlamadaki problemleriyle ve cehaletleri ile izah 

edilebilir. Netice olarak şunu söylemek mümkündür: Hz. Peygamber vefatına yakın 

küçük bir azınlık dışında ister hadari, ister bedevî olsun Arabistan Yarımadası’nı tek 

bayrak altında birleştirmiştir. Kendi aralarında savaşmaktan zayıf düşmüş bedevî 

kabileler arasında sosyal barışı tesis ederek, onlardaki dinamik enerjinin yönünü dışa 

çevirmiştir.  

 



BİBLİYOGRAFYA 

Abay, Ali Rıza, Cumhuriyet Dönemi Türk Eğitim Sisteminin Sosyal 

Bütünleşmeye Etkileri (doktora tezi, 1993), İÜSBE. 

 

Aclûnî, Ebü'l-Fida İsmail b. Muhammed, Keşfü'l-Hafa ve Müzilü'l-İlbas amma 

İştehere mine'l-Ehâdîs ala Elsineti’n-Nas, Dâru İhyai't-Türasi'l-Arabi, Beyrut 1932, I-II 

Adasal,Rasim, Medikal Psikoloji, Minnetoğlu Yay., İstanbul 1977.  

---------, Yeryüzü Tanrıları Liderler Komutanlar ve Kahramanlar Psiklojisi, 

Minnetoğlu Yay, İstanbul 1979,  

Acar, Cafer Acar, Cahiliyede ve Risalet Döneminde Savaş (doktora tezi, 

2007),AÜSBE.  

Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, I-VI, Çağrı Yay., İstanbul 1992. 

Ahmed, Mustafa Ebû Dayf, Dirasat fî tarihi'd-devleti'l-Arabiyye, Dârü'n-Neşri'l-

Magribiyye, Rabat 1984.  

Akın, Erkan, Sosyolojik Düşüncenin Mekanizmaları, Kazancı Hukuk Yay., 

İstanbul 2005.  

Aksoy, Mustafa, Sosyal Bilimler ve Sosyoloji, Alfa Yay., İstanbul 2000. 

Aksu, Zahid,İslâm’ın Doğuşunda Toplumsal Realite, Hukuki Ayetler ve İçtihadi 

Kaynaklar, İlahiyat Yay., Ankara 2005.  

Akyol, Taha, Haricilik ve Şia, Kubbealtı Neşriyat, İstanbul 1988. 

Akyüz, Niyazi-Çapcıoğlu, İhsan, Ana Başlıklarıyla Din Sosyolojisi, Gündüz 

Eğitim ve Yay., Ankara 2007.  

Ali, Salih Ahmed, Tarihü’l-Arabi’l-kadim ve’l-bi’setü’n-nebeviyye, Şirketü’l-

Matbuat li’t-Tevzi ve’n-Neşr, Beyrût 2003.  

Altıkardeş İsmet, Din ve Sosyal Bütünleşme, Rağbet Yay., İstanbul 2004.  

-------, Din, Sosyalleşme ve Hoşgörü, Rağbet Yay, İstanbul 2003.  



 253

Algül, Hüseyin, “Gâbe Gazvesi”, DİA, XIII, s. 267–268. 

--------, “Has‘am (Benî Has‘am)”, DİA, XVI, 281.  

el-Alûsî, Mahmûd Şükri b. Abdullah b. Mahmud, Bülûğü’l-ereb fî ma‘rifeti 

ahvâli’l-Arab (nşr. Muhammed Behce Eseri), I-III, Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrût ts. 

Amr b. Külsum b. Malik et- Taglibi, Divânu Amr b. Külsum, Darü’l- Kitabi’l- 

Arabi, Beyrût 1991.  

Apak, Adem, Asabiyet ve Erken Dönem İslâm Siyasi Tarihindeki Etkileri, 

Düşünce Kitabevi, İstanbul 2004. 

Arabî, Muhammed Memduh, Devletü'r-Resul fi'l-Medîne, el-Hey'etü'l-

Mısriyyetü'l-Amme li’l-Kitâb, Kâhire 1988.  

Arslantürk, Zeki-Amman, Tayfun, Sosyoloji, Kavramlar, Kurumlar, Süreçler, 

Teoriler, İFAV, İstanbul 1999. 

A’şa, Ebû Basir Meymun b. Kays b. Cendel, Divânu A'şa el-kebir, Dârü'l-

Kütübi'l-İlmiyye, Beyrût 1987.  

Atiker, Erhan, Bireyselleşme ve Toplumsal Farklılaşma, İÜEFY, İstanbul 1995.  

Ateş, Ali Osman, İslâm’a Göre Cahiliye ve Ehl-i Kitab Örf ve Adetleri, Beyan 

Yay., İstanbul 1996.  

Aydın, Mustafa, İlk Dönem İslâm Toplumunun Şekillenişi, Pınar Yay., İstanbul 

1991.  

Aydınlı, Abdullah, “Dü‘sûr b. Hâris”, DİA, X, 51. 

Aydınlı, Osman, “İlk Müslüman Toplumun İnşasında Özgüven Faktörü ve Rıdvan 

Biatı”, Hz. Muhammed ve Evrensel Mesajı Sempozyumu, İslâmi İlimler Dergisi Yay. 

(haz. Mahfuz Söylemez), Çorum 2007, s. 431–442 

Avcı, Casim-Şentürk, Recep, “Kabile”, DİA, XXIV, s. 30–32 

Azîmâbâdî, Ebü't-Tayyib Muhammed b. Emir Ali, Avnü'l-Ma'bud şerhu Süneni 

Ebî Davud (nşr. Abdurrahman Muhammed Osman), I-XIV, el-Mektebetü's-Selefiyye, 

Medîne 1968. 



 254

Bebel, Auguste, Hz. Muhammed ve İslâm Kültürü, çev. Veysel Atayman, 

Süreç Yayıncılık, İstanbul, 1987. 

Beyhakî, Ebû Bekir Ahmed b. el-Hüseyin, Delâilu’n-Nübüvve ve Ma‘rifetu Ahvâli 

Sâhibi’ş-Şerîa (nşr. Abdülmu‘tî Kal‘acî), I-VII, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrût 1985. 

Bilgin, Nuri, Sosyal Psikoloji Sözlüğü, Kavramlar, Yaklaşımlar, Bağlam Yay., 

İstanbul 2003.  

Bilgiseven, Amiran Kurtkan, Din sosyolojisi, Filiz Kitapevi, İstanbul 1985.  

-------, Genel Sosyoloji, Filiz Kitabevi, İstanbul 1986.  

------, Sosyolojik Açıdan Tasavvuf ve Laiklik, Kutsun Yay., İstanbul 1977.  

-------, “İctihad Yetersizliğinden Doğan Problemler”, Din Eğitimi Araştırmaları 

Dergisi, 1995, sy. 2, 47–67. 

-------, “İlm-i Ledün Açısından Kavmiyet ve Ferdiyet”, Din Eğitimi Araştırmaları 

Dergisi, 1996, sy. 3, 87–116. 

Bozkurt, Nebi, Hadîste Folklor Eğlence, İFAV., İstanbul 1997.  

-------, “Çadır”, DİA, VIII, 158–162. 

-------, “Eman”, DİA, XI, 75–77. 

-------, “Fuhuş”, DİA, XIII, 211–214. 

Buhârî, Muhammed b. İsmâîl, el-Câmi‘u’s-sahîh-Sahîhu’l-Buhârî, I-VIII, el-

Mektebetü’l-İslâmî, İstanbul 1979. 

Bustânî, Butrus b. Bulus, Mevsuatü'l-Hadareti'l-Arabiyye, I-X, Dâru Kelimat 

Li'n-Neşr, 1995. 

Büstânî, Butrus b. Bulus, “Bedv”, Dâiretü'l-Maarif: Kamusu Am li-kulli Fen ve 

Matleb, Dârü'l-Maârif, Beyrût ts.  

Cabiri, Muhammed Abid, Fikru İbn Haldûn el-Asabiyye ve`d -Devle, Dârü'l-

Beyza, 1984.  

-------, Arap Aklının Oluşumu (trc. İbrahim Akbaba), İz Yay., İstanbul 1997. 

-------, İslâmda siyasal akıl (trc. Vecdi Akyüz), Kitabevi, İstanbul 1997 



 255

Canan, İbrâhim, Peygamberimizin Tebliğ Metotları, Yeni Akademi Yay., İstanbul 

2009.  

Cevâd Ali, el-Mufassal fî Târîhi’l-Arab Kable’l-İslâm, I-X, Dâru’l-İlm li’l-

Melâyin, Beyrût 1976. 

Cevherî Ebû Nasr İsmail b. Hammad el-Farabi, es-Sıhah Tacü’l-Luga ve Sıhahi’l-

Arabiyye (nşr. Şihabüddin Ebû Amr), Dârü’l-Fikr, Beyrût 1998.  

Coşkun Ali, Sosyal Değişme ve Dini Normlar, Dem Yay., İstanbul 2005.  

-------, “Sosyal Bütünleşme, Sosyal Çözülme ve Din”, Din Eğitimi Araştırmaları 

Dergisi, 2004, sy. 13, ss. 111–150.  

Çağatay, Neşet, İslâm’dan Önce Arap Tarihi ve Cahiliye Çağı, AÜİFY, Ankara 

1957. 

Çağrıcı, Mustafa, “Asabiyet” DİA, İstanbul 1991, III, 453-455.  

------, “Da‘vet”, DİA, IX, 16–18. 

Çakan, İsmail, “Abdullah b. Üneys el-Cühenî,” DİA, İstanbul 1988, I, 141.  

Çıvgın, İzzet-Yardımcı, Remzi, Sosyolojiye Giriş, Nobel Yay., Ankara 2007.  

Danışman, Nafız, “Cahiliye Kelimesinin Mana ve Menşei”, AÜİFD, 1956, V, sy. 

1–4, 192–197.  

Dârimî, Ebû Muhammed Abdullah b. Abdurrahman b. Fazl, Sünenü’d-Dârimî, 

Çağrı Yayınları, İstanbul 1992. 

Davutoğlu, Ahmed, “İslâm Düşünce Geleneğinin Temelleri, Oluşum Süreci Ve 

Yeniden Yorumlanması”, Divân Dergisi, 1996, I, sy. I, ss. 1–44. 

-------, “Medeniyetler’in Ben İdraki”, Divân Dergisi, 1997, II, sy. I, ss. 1–53 

Demir, Ömer, Mustafa Acar, Sosyal Bilimler Sözlüğü, Ağaç Yay., İstanbul 1992.  

Demirayak, Kenan-Savran, Ahmet, Arap Edebiyatı Tarihi: Cahiliye Dönemi. 

AÜİFY, Erzurum 1993.  

Demirayak, Kenan, Arap Edebiyatı Tarihi: Cahiliye Dönemi, Fenomen yayınları, 

Erzurum, 2009.  



 256

Dımaşki, Muhammed b. Salih, Peygamber Sallallahu Aleyhi Vesellem Külliyatı, 

(trc. Hüseyin Kaya), I-XII, Ocak Yay., İstanbul 2004.  

Dozy, Reinhart Pieter Anne, İslâm Tarihi (trc. Abdullah Cevdet, sad. Vedat 

Atila), Gri Yay., İstanbul 2006.  

Dönmezer, Sulhi, Sosyoloji, Savaş Yay., Ankara ts.  

Durmuş, İsmail, “Fahr”, DİA, XII, s.79. 

Ebû Avane, Yakub b. İshak b. İbrâhim el-İsferayini, Müsnedu Ebî Avane, I-V, 

Dârü'l-Ma'rife, Beyrût ts.  

Ebû Dâvud, Süleymân b. Eş’as b. İshâk el-Ezdî es-Sicistânî, Kitabu’s-Sünen-

Sünenu Ebî Dâvud (nşr. Muhammed Avvâme), I-III, Dâru’l-Kable li’s-Sekâfeti’l-

İslâmiyye, Cidde 1998. 

Ebû Zeyd, Ali İbrâhim, Tarafe b. el-Abd, Şairü'l-Bahreyn fi'l-Cahiliyye, 

Müessesetu İzzeddin, Beyrût 1993.  

Emin, Ahmed, Fecrü'l-İslâm, Dârü'l-Kitâbi'l-Arabî, Beyrût 1969.  

Er İzzet, Sosyalleşme, Sosyal Gelişme ve İslâm, Furkan, Bursa 1988.  

Erkal, Mustafa, Sosyoloji (Toplumbilimi), Filiz Kitabevi, İstanbul 1983.  

Eroğan, Mehmet, Fıkıh ve Hukuk Terimleri, Rağbet Yay., İstanbul 1998.  

Farabi, Ebû Nasr Muhammed b. Muhammed b. Tarhan, el-Medînetü'l-Fazıla (trc. 

Nafiz Danışman), Maarif Vekâleti, Ankara 1956.  

Fayda, Mustafa, Halid bin Velid, Çağ Yayınları, II bs., İstanbul, 1990, s. 219. 

---------, İslâmiyetin Güney Arabistana Yayılışı, AÜİF, Ankara 1982. 

--------, “Abdülkays”, DİA, İstanbul 1998, I, 248–249. 

-------, “Bedevî”, DİA, V, 312–317.  

-------, “Cahiliye”, DİA, İstanbul 1989, VII, 17–19. 

-------, “Muhammed”, DİA, İstanbul 2005, XXX, 408–422.  

Fazlurrahman, İslâm (trc. M. Dağ-M. Aydın), Selçuk yay., Ankara 1981.  

Fehd, Tevfîk, “Meysir” DİA, İstanbul 2004, XXIX, 509–510. 



 257

Feyyûmî, Ebü'l-Abbâs Ahmed b. Muhammed b. Ali el-Hamevi, el-Misbahü'l-

Münir fî Garibi'ş-Şerhi'l-Kebir li'r-Rafii, I-II, el-Mektebetü'l-İlmiyye, Beyrût ts. 

Fichter, Joseph, Sosyoloji Nedir (trc. Nilgün Çelebi), Toplum Yay., Konya ts.  

 Fîrûzâbâdî, Muhammed b. Ya‘kûb, el-Kâmûsü’l-Muhît, Müessesetu’r-Risâle, 

Beyrût 1987. 

Fığlalı, Ethem Ruhi, “Hariciler”, DİA, İstanbul 1997, XVI, s. 169–175 

Freyer, Hans, Din Sosyolojisi (trc. Turgut Kalpsüz), Ankara Üniversitesi 

Basımevi, Ankara 1964.  

------, Sosyolojiye Giriş (trc. Nermin Abadan), Sevinç Matbaası, Ankara 1967.  

Furat, Ahmet Subhi, Arap Edebiyatı Tarihi, İÜEFY., İstanbul 1996. 

Geoje, M. J. de“Arabistan”, İA, I, 472–486.  

Goldziher, Ignaz, Muhammedanische Studien (trc. C. R. Barber-S. M. Stern), I-II, 

George Allen & Unwin Ltd, London 1967.  

Günaltay, Şemseddin, İslâm Öncesi Araplar ve Dinleri (sad. M. Mahfuz 

Söylemez-Mustafa Hizmetli), Ankara Okulu Yay., Ankara 1997. 

Günay, Ünver, Din Sosyolojisi, İnsan Yay., İstanbul 2000.  

-------, Ünver, Din Sosyolojisi Ders Notları, EAÜİFY, Erzurum 1980.  

-------, “İslâm Dünyasında Bir Din Sosyoloji Öncüsü İbn Haldûn”, EAÜİFD, 

1986, sy. 63–104 

Güner, Ahmet, “Dûmetülcendel”, DİA, İstanbul 1994, X, 1. 

Halime, Özdemir, Kurân-ı Kerîm’e Göre Cahiliye Çağı İnsanı (yüksek lisans tezi, 

2006), MÜSBE.  

Hamîdullah, Muhammed, İslâm Peygamberi (trc. Salih Tuğ), I-II, İrfan Yay., 

İstanbul 2001.  

-------, Mecmûatü’l-vesâiki’s-siyâsiyye li’l-ahdi’n-Nebevî ve’l-hilâfeti’r-râşide, 

Dâru’n-Nefâis, Beyrût 1985.  



 258

Haris b. Hillize b. Mekruh el-Yeşküri, Divânü'l-Haris b. Hillize, (nşr. Emil Bedi' 

Yakub), Dârü'l-Kitâbi'l-Arabî, Beyrût 1991.  

Hasan, Hüseyin el-Hac, Hadaretü'l-Arab fî Asri'l-Cahiliyye, Müessesetü'l-

Câmiiyye, Beyrût 1989.  

Haz’al, Hüseyin Halef Şeyh, Tarihü'l-Cezireti'l-Arabiyye fi Asri'ş-Şeyh 

Muhammed Abdülvehhab, Daru ve Mektebetü'l-Hilal, Beyrût 1968.  

Hazer, Dursun, Hz. Peygamber (sav)’in Şairleri. Hititkitap Yay., Çorum 2008. 

Heyet, Sosyal Bilimler El Sözlüğü, Alfa Yay., İstanbul 2003.  

Heysemi, Ebü'l-Hasan Nureddin Ali b. Ebî Bekr b. Süleyman, Bugyetü’r-Raid fî 

Tahkiki Mecmaü'z-Zevaid ve Menbaü'l-Fevaid (nşr. Abdullah Muhammed Derviş), 

Dârü'l-Fikr, Beyrût 1994.  

Hevvâri, Yasin Eyyubi, Selahaddin, Şerhü'l-Muallakati'l-Aşr, Alemü'l-Kütüb, 

Beyrût 1995.  

Hitti, Philip K., İslâm Tarihi: Siyâsî ve Kültürel (trc. Salih Tuğ), I-IV, Boğaziçi 

Yay., İstanbul 1980. 

Hasan Cafer, Nurûddin, Tarafe b. el-Abd: Siretuhu ve Şi'ruhu, Dârü'l-Kütübi'l-

İlmiyye, Beyrût 1990.  

Hüseyni, Seyyid Cafer, Tarihü’l-Edebi’l-Arabî: el-edebi’l-cahili nakd ve tahlil, 

Envarü’l-Hüda ve’l-İ’tisam, Kum1414.  

İbn Abdilber, Ebû Ömer Cemâlüddin Yûsuf b. Abdullah b. Muhammed en-

Nemerî, ed-Dürer fî’htisâri’l-Megâzî ve’s-Siyer (nşr. Mustafa Dîb el-Buğâ), Muessesetu 

Ulûmi’l-Kur’ân, Beyrût 1984. 

-------, el-İstî‘âb fî Ma‘rifeti’l-Ashâb (nşr. Ali Muhammed el-Buhârî), I-IV, Dâru 

Nahdati Mısır, Kâhire ts. 

İbn Hacer el-Askalânî, Ebû’l-Fazl Ahmed b. Ali, Fethu’l-Bârî bi şerhi Sahîhi’l-

Buhârî (nşr. Muhyiddin Hatib-Mahmûd Fuâd Abdülbâkî), I-XIV, Dâru’r-Reyyan li’t-

Türâs, Kâhire 1987. 



 259

-------, el-İsâbe fî Temyîzi’s-Sahâbe (nşr. A. A. Abdülmevcud - A. M. Muavviz), 

I-IX, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrût 1995. 

İbn Haldûn, Ebû Zeyd Veliyyüddîn Abdurrahman Muhammed, Mukaddime, haz. 

Süleyman Uludağ, Dergah Yay., İstanbul 1982. 

-------, Tarih Kitâbü’l-İber ve Divânü’l-Mübtede ve’l-Haber fî Eyyami’l-Arab 

ve’l-Acem ve’l-Berber ve Men Asarahum min Zevi’s-Sultani’l-Ekber, Dârü’l-Kütübi’l-

İlmiyye, Beyrût 1992.  

İbn Hişam, Ebû Muhammed Cemaleddin Abdülmelik, es-Siretü'n-nebeviyye= 

Siretu İbn Hişam (nşr. Muhammed Ali Kutub-Muhammed Delibalta), el-Mektebetü'l-

Asriyye, Beyrût 1992.  

İbn İshâk, Muhammed b. Yesâr, Kitâbü’l-Mübtedâ ve’l-Meb‘as ve’l-Megâzî-

Sîretu İbn İshâk (nşr. Muhammed Hamîdullah), Konya 1981.  

İbn Kesîr, İmaduddîn Ebû’l-Fidâ İsmâîl b. Ömer, el-Bidâye ve’n-Nihâye (nşr. 

Abdullah b. Abdülmuhsin et-Tirkî), I-XXI, Dâru Hicr, Cîze 1997. 

İbn Mâce, Ebu Abdullah Muhammed b. Yezîd, Sünenü İbn Mâce, Çağrı Yay. 

İstanbul 1992. 

İbn Manzûr, Ebû’l-Fadl Cemâlüddîn Muhammed b. Mukarrem, Lisânü’l-Arab, I-

XV, Dâru Sâdır, Beyrût ts. 

İbn Sa‘d, Muhammed b. Sa‘d b. Menî‘ ez-Zührî, Kutâbu’t-Tabakâti’l-Kebîr (nşr. 

Ali Muhammed Ömer), I-XI, Mektebetü’l-Hâncî, Kâhire 2001 

İbn Şebbe, Ebû Zeyd Ömer b. Şebbe b. Abide en-Nemri İbn, Tarihü'l-Medîneti'l-

Münevvere: ahbarü'l-Medîneti'l-Münevvere (nşr. Fehim Muhammed Şeltut), Dârü'l-

İsfahani, Cidde 1973. 

İbnü’l-Esîr, İzüddin Ebû’l-Hasan Ali b. Muhammed, el-Kâmil fî’t-Târîh, I-XIII, 

Dâru Beyrût, Beyrût 1979.  

-------, Üsdü’l-gâbe fî ma‘rifeti’s-sahâbe (nşr. Halîl Me’mun Şîhâ), I-V, Dâru’l-

Ma‘rife, Beyrût 1997. 

İbnü’l-Kelbî, Ebû’l-Münzir Hişâm b. Muhammed b. Saib (204/819), Putlar 

kitabı-Kitâbü’l-Asnâm (trc. Beyza Düşüngen), AÜİFY, Ankara 1969. 



 260

Mâlik b. Enes, Ebû Abdullah el-Asbahi el-Himyerî, el-Muvatta’ (nşr. Beşşâr 

Avvâd Ma‘rûf-Mahmûd Muhammed Halîl), I-III, Müessesetu’r-Risâle, Beyrût 1992. 

İmruülkays, Ebû Vehb Hunduc b. Hucr b. Haris Kindi, Divânu İmruülkays (nşr. 

Hanna Fahuri), Dârü'l-Cil, Beyrût 1989.  

-------, Divânu İmruülkays (nşr. Muhammed Ebü'l-Fazl İbrâhim), Dârü'l-Maârif, 

Kâhire ts.  

İçli Gönül, Sosyolojiye Giriş, Anı yayıncılık, Ankara 2005.  

el-İsfahânî, Ragıb Ebü'l-Kâsım Hüseyin b. Muhammed b. Mufaddal, Müfredatu 

Elfazi’l-Kur’ân (nşr. Safvan Adnan Davudi), Dârü’l-Kalem, Dârü’ş-Şamiyye, Beyrût 

2002.  

İsmet Altıkardeş, Din, Sosyalleşme ve Hoşgörü, Rağbet, İstanbul 2003.  

İsmayılov, Mehman, Kuran’da Sosyal Bütünleşme (doktora tezi, 2008), MÜSBE.  

İzutsu, Toshihiko, Kuranda Dini ve Ahlaki Kavramlar (trc. Selahattin Ayaz), 

Pınar Yay., İstanbul 1991.  

Kara, Seyfullah, “Hz. Muhammed’in Oluşturmayı Hedeflediği Toplumun Bazı 

Sosyal Temel İlkeleri”, Hz. Muhammed ve Evrensel Mesajı Sempozyumu, İslâmi İlimler 

Dergisi Yay, Çorum 2007, 443–468. 

Kandemir, Yaşar, “Meymune”, DİA, İstanbul 2004, XXIX, 506–507.  

Kapar, Mehmet Ali, Fezare, DİA, XII, İstanbul, 1995, s. 538–539 

Karaarslan, Nasuhi Ünal, “Hüzeyl (Benî Hüzeyl)”, DİA, İstanbul 1999, XIX, 70–

72. 

 

Kayapınar, Akif, “İbn Haldûn’un Asabiyet Kavramı Siyaset Teorisinde Yeni Bir 

Açılım”, İbn Haldûn Güncel Okumaları (ed. Receb Şentürk), İz Yay, İstanbul 2009.  

el-Kettânî, Muhammed Abdülhayy, Nızâmu’l-hukûmeti’n-Nebeviyye el-müsemmâ 

et-Terâtîbü’l-İdâriyye (nşr. Abdullah el-Hâlidî), Dâru’l-Erkâm, Beyrût ts.  

Kızılçelik, Sezgin-Erjem Yaşar, Açıklamalı Sosyoloji Terimler Sözlüğü, Atilla 

Kitabevi, Ankara 1994.  



 261

Koç, Ahmet, “Cehalet ve Tezahürlerine Karşı Din Eğitiminin Hedefleri”, Din 

Eğitimi Araştırmaları Dergisi, 1996, sy. 5, s. 99–128.  

Koç, Alparslan, Sosyal Bütünleşme ve Din İlişkisi (yüksek lisans tezi, 2001), 

OMÜSBE.  

Kongar, Emre Kongar, Toplumsal Değişme Kuramları Ve Türkiye Gerçeği, Remzi 

Kitapevi, İstanbul 1995.  

Kösemihal, Nurettin Şazi Kösemihal, Durkheim Sosyolojisi, Remzi Kitapevi, 

İstanbul 1971.  

Kurt, Abdurrahman, İslâm’ın İlk Dönemlerinde İmanın Toplumsal Yansıması, 

Emin Yay., Bursa 2009.  

Küçükaşçı, Mustafa Sabri, “Malik b. Avf”, İstanbul 2003, DİA, XXVII, 505 

-------, “Kilâb b. Rebîa”, DİA, XXV, 568. 

Lacoste, Yves, İbn Haldûn Üçüncü Dünyanın Geçmişi, Tarih Biliminin Doğuşu 

(trc. Mehmet Sert), Sosyalist Yay., İstanbul 1993.  

Lebid b. Rabia, Ebû Akil Lebid b. Rebia b. Malik Şerhu Divânı Lebid b. Rebia el-

Amiri (nşr. İhsan Abbâs), Vizaretü'l-İ'lam, Kuveyt 1984.  

Lebon, Gustave, Kitleler psikolojisi (trc. Selahattin Demirkan. Bedir Yay., 

İstanbul 1969.  

---------, Tarih Felsefesi (trc. Hüsrev Akdeniz-Murad Temelli), Ataç Yay, İstanbul 

2004. 

Lewis, Bernard, , Tarihte Araplar (trc. Hakkı Dursun Yıldız), İÜEFY, İstanbul 

1979.  

Macit, Yusuf, İletişimde Model Olarak Hazreti Muhammed, Akademi Yay., 

İstanbul 2006.  

Maclver, R. M.-Page Charles H., Cemiyet (trc. Amiran Kurtrkan Bilgiseven), 

MEB., İstanbul 1994 

Maisonneuve, Jean, Psikolojinin İlkeleri (trc. Semlin Evrim), İÜEFY, İstanbul 

1973.  



 262

Marshall Gordon, Sosyoloji Sözlüğü (trc. Osman Bakınay-Derya Kömürcü), Bilim 

ve Sanat Yay., Ankara 1999.  

Muhammed Tevfik, el-Emsâlü'l-Arabiyye ve'l-Asrü'l-Cahili, Dârü'n-Nefâis, 

Beyrût 1988 

Mübarekfûrî, Muhammed Abdurrahman b. Abdürrahim, Tuhfetü'l-ahvezi bi-şerhi 

Câmii't-Tirmizi (nşr. Abdurrahman Muhammed Osman-Muhammed Abdülmuhsin el-

Ketbi), Matbaatü'l-Medeni, Kâhire 1965. 

Mübarekfûrî Safiyyürrahman, er-Rahikü'l-Mahtum, Rabıtatü'l-Alemi'l-İslâmî, 

Mekke 1985.  

Montagne, Robert, Çöl Medeniyeti (trc. Avni Yakalıoğlu), MEB, İstanbul 1950.  

Müslim, Ebû’l-Hüseyin Müslim b. el-Haccâc el-Kuşeyrî en-Nîsâbûrî, el-

Câmi‘u’s-Sahîh-Sahîh-i Müslim (nşr. Muhammed Fuad Abdülbâkî), I-V, el-

Mektebetü’l-İslâmiyye, İstanbul ts.  

Nasri, Hani Yahyâ, Asabiyye La Taifiyye, Beyrût 1982. 

Nesâî, Ebû Abdurrahman Ahmed b. Ali b. Şuayb, Sünenü’n-Nesâî, Çağrı Yay. 
İstanbul 1992. 

en-Nisâburî, Muhammed Hakim en-Nisaburi, el-Müstedrek ale’s-Sahihayn=el-

Müstedrek ale’ş-Şeyhayn (nşr. Hamdi Demirdaş Muhammed), Mektebetu Nizar 

Mustafa el-Baz, Mekke 2000.  

Netşe, İsmail Davud Muhammed, Eş’aru Hüzeyl ve Eseruha fî Muhiti’l-Edebi’l-

Arab, Müessesetü’r-Risâle, Beyrût 2001.  

en-Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Muhyiddîn Yahyâ b. Şeref b. Murî, Sahîhi Müslim bi-

şerhi’n-Nevevî, I-XVIII, Dâru İhyâi’t-Türasi’l-Arabî, Beyrût 1972. 

en-Nuveyrî, Şehabeddîn Ahmed b. Abdülvehhâb b. Muhammed, Nihâyetü’l-ereb 

fî funûni’l-edeb, I-XXVII, Vezâretü’s-Sekâfe ve’l-İrşâd, Kâhire ts.  

Rodinson, Maxime; Muhammed: Yeni Bir Dünyanın, Dinin ve Silahlı Bir 

Peygamberin Doğuşu (trc. Atilla Tokatlı), Özne Yay., İstanbul 1998. 

Okumuş, Ejder, Kur’ân’da Toplumsal Çöküş, İnsan Yay. İstanbul,1995, 



 263

Outwaite, William, Modern Toplumsal Düşünce Sözlüğü (haz. Melih Pekdemir), 

İletişim Yay., İstanbul 2008. 

Ozankaya, Özer, Temel Toplumbilim Terimleri Sözlüğü, Cem Yay., İstanbul 1995. 

Önkal, Ahmet, Rasûlüllah’ın İslâm’a Da’vet Metodu, Esra Yay., Konya 1997. 

 -------, “Abdurrahman b. Avf”, DİA, İstanbul 1988, I, 157–158. 

-------, “Bi’rimaûne”, DİA, İstanbul 1992, VI, 195–196.  

-------, “Büreyde b. Husayb”, DİA, İstanbul 1992, VI, 492. 

-------, Nebi Bozkurt, “Deve”, DİA, IX, 222–226.  

Özdemir, Halime Kurân-ı Kerîm’e Göre Câhiliye Çağı İnsanı (yüksek lisans, 

2006), MÜSBE.  

Özdemir, Mehmet, “Peygamberlik Öncesinde Bir İnsan Olarak Muhammed b. 

Abdillah”, Cahiliye Toplumundan Günümüze Hz. Muhammed, Sempozyum Tebliğ ve 

Muzakereler, 13–15 Nisan, Konya, (ed. Ahmet Yaman), Ankara 2007.  

Özdemir, Serdar, Hz. Peygamber’in Seriyyeleri, Rağbet Yay, İstanbul 2001. 

Özkalp, Enver, Sosyolojiye Giriş, ETAM, Eskişehir 1995.  

Özel, Ahmet, “Yönetici olarak Hz. Muhammed”, Divân Dergisi, 2006/1, sy. 1–44. 

Özel, Mustafa, “Bir İktisat Klasiği Olarak İbn Haldûn’un Mukaddimesi”, Divân 

Dergisi, 2006/2, XI, sy. 21, s. 1–8.  

Öztürk Hüseyn, Sosyolojik Yansımalar, Babil Yayııncılık, Ankara2005.  

er-Razi, Ebû Abdullah Fahreddin Muhammed b. Ömer Fahreddin, et-Tefsirü'l-

Kebir = Mefatihü’l-Gayb, ( I-XXXII), Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrût 1990. 

Sabbağ, Muhammed Ali Zekî, el-Belagatü’ş-Şi’riyye fî Kitâbi’l-Beyân ve’t-Tebyin 

li’l-Cahiz, el-Mektebetü’l-Asriyye, Beyrût 1998.  

Sallabi, Ali Muhammed Muhammed, es-Siretü’n-Nebeviyye: Arzu Vekai’ ve 

Tahlilu Ahdas Dürus ve İber, I-II, Dâru İbn Kesir, Beyrût 2004 

es-Salihi, Azmi-Öz, Mustafa, “Hariciler”, DİA, XIV, 175–178.  

Sandıkçı, Kemal “Abdullah b. Ebû Hadred”, DİA, I, 96. 



 264

Sayın, Önal, Sosyolojiye Giriş, Neşa Ofset, İzmir 1994.  

Savaş, Rıza, “Cüveyriye bint Hâris”, DİA, VIII, 146. 

Schnapper, Dominique, Sosyoloji Düşüncesinin Özünde Öteki ile İlişki (trc. 

Ayşegül Sönmezay), İstanbul Bilgi Üniversitesi, İstanbul 2005.  

Seydişehri, Mahmud Esad, İslâm Tarihi- Tarih-i Din-i İslâm (haz. Osman 

Kazancı, trc. Ahmed Lütfi Kazancı), Marifet Yay., İstanbul 1983.  

Seyyar, Ali, İnsan ve Toplum Bilimleri Terimleri, Değişim Yay., İstanbul 2007. 

Seyidoğlu, Halil, Bilimsel Araştırma ve Yazma El Kitabı, Toplumsal Bilimler 

Alanında Tez Seminer Makale ve Rapor Hazırlama Kılavuzu, Olgaç Matbaası, Ankara 

1979.  

Sezen, Yümni, Sosyoloji Açısından Din, İFAV, İstanbul 1988.  

-------, Sosyolojide ve Din Sosyolojisinde Temel Bilgiler ve Tartışmalar, İFAV, 

İstanbul 1990.  

Simmel, Georg, Çatışma Fikri ve Modern Kültürde Çatışma (haz. Ahmet 

Aydoğan), İz Yay, İstanbul 1999. 

Slattery, Martin, Sosyolojide Temel Fikirler (haz. Ümit Tatlıcan-Gülhan Demiriz), 

Sentez Yay., İstanbul 2007.  

Soyyiğit, Osman Zekî, el-Edebü’l-Arabî, İFAV, İstanbul ts.  

Süleyman, Cebbur Cebrail, el-Bedvu ve’l-Bazıye: Suverun min Hayati’l-Bedv fî 

Bazıyeti’ş-Şam, Dârü'l-İlm li'l-Melayin, Beyrût 1988.  

Şafiî, Ebû Abdullah Muhammed b. İdris b. Abbâs, Divânü'ş-Şafii (der. 

Muhammed Afif Zi’bi) Dârü'l-Cil, Beyrût ts.  

Şulul, Kasım, İlk Kaynaklara Göre Hz. Peygamber Devri Kronolojisi, İnsan Yay., 

İstanbul 2003. 

et-Taberî, Ebû Cafer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülûk, 

(nşr. Muhammed Ebû’l-Fadl İbrâhim), I-XI, Dâru Süveydân, Beyrût 1967. 

-------, Tefsirü’t-Taberi = Câmiü’l-Beyân an Te’vili Ayi’l-Kur’ân (nşr. Abdullah b. 

Abdülmuhsin et-Türkî) Dâru Alemi’l-Kütüb, Riyad, 2003.  



 265

Tabersi, Ebû Ali Eminüddin Fazl b. Hasan b. Fazl, Mecmaü'l-Beyân fî Tefsiri'l-

Kur'ân, Dârü'l-Ma'rife, Beyrût 1986.  

Takkuş, Muhammed Süheyl, Tarihü'l-Arab kable'l-İslâm, Daru’n-Nefâis, 2006.  

Tarafe b. el-Abd, Ali İbrâhim Ebû Zeyd, Şairü'l-Bahreyn fi'l-Cahiliyye, 

Müessesetu İzzeddin, Beyrût 1993.  

Tebrizi, Ebû Zekeriyyâ el-Hatîb Yahyâ b. Ali b. Muhammed, Şerhü'l-

Muallakati'l-Aşri'l-Müzehhebat (haz. Ömer Faruk Tabba), Dârü'l-Erkam Beyrût ts.  

Tebrizi, Ebû Zekeriyyâ el-Hatîb Yahyâ b. Ali b. Muhammed, Şerhu'l-Kasaidi'l-

Aşr (nşr. Muhammed Muhyiddin Abdülhamid), Matbaatü's-Saade, Kâhire ts.  

Tekineş, Ayhan, Bilgi Kaynağı Olarak Hadîs, Yeni Akademi Yay, İstanbul 2006.  

Temel, Ahmed Vefa, Kuran’a Göre Tassup (doktora tezi, 2006), MÜSBE 

Tezcan, Mahmut, Kan Davaları, Sosyal Antropolojik Yaklaşım, AÜEFY, Ankara 

1981.  

-------, Kültürel Antropoloji, Kültür Bakanlığı Yay. Ankara, 1991.  

-------, Sosyolojiye Giriş, Şafak Matbaacılık, Ankara, 1995.  

et-Tirmîzî, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ es-Sülemî, el-Câmi‘u’s-Sahîh-Sünenü 

Tirmîzî (nşr. Ahmed Muhammed Şâkir), I-V, Mustafa el-Bâbî el-Halebî, Kâhire 1975. 

Toku, Neşet İlmi Umran İbn Haldûnda Toplum Bilimsel Düşünce, Akçağ, Ankara 

2002.  

Topçu, Nurettin, Sosyoloji, Kurtulmuş Basımevi, İstanbul 1955. 

Turhan, Mumtaz, Kültür Değişmeleri, İFAV Yay., İstanbul 1987. 

Tuğ, Salih, İslâm Vergi Hukukunun Ortaya Çıkışı, AÜİFY, Ankara 1963.  

Türkoğan, Orhan, Değişme- Kültür ve Sosyal Çözülme, İstanbul 1988. 

Uludağ, Süleyman, Sati el-Husri’den İbn Haldûn Üzerine Araştırmalar, Dergâh 

Yay., İstanbul ts. 

Ünver, Mustafa, Tefsir Usulünde Mekki- Medeni İlmi (doktora tezi, 1998), 

OMÜSBE.  



 266

Vatvat, Ebû İshak Burhaneddin el-Kütübi, Gurerü'l Hasaisi'l-Vaz’iha ve Urerü'n-

Nekaisi'l-Fadihe, Daru Saab, Beyrût ts.  

Van Der Loo, Hans-Van Reijen, Williem, Modernleşmenin Paradoksları (trc. 

Kadir Canatan), İnsan Yay., İstanbul 2003.  

Wach, Joachim, Din Sosyolojisi (trc. Ünver Günay), İstanbul 1995.  

Watt, William Montgomery, Hazreti Muhammed Mekke'de (trc. Azmi Yüksel-M. 

Rami Ayas) AÜİFY, Ankara1986.  

Weber, Max, Sosyoloji Yazıları (trc. Taha Parla), Hürriyet Vakfı, İstanbul 1986.  

Yardım, Ali, “Dımam b. Salebe”, DİA, İstanbul,1994, IX, s. 272–273 

 -------, “Adi b. Hatim et-Tai”, DİA, İstanbul 1988, I, 380.  

Yıldırım, Yavuz, İbn Haldûn’un Bedavet Teorisi (doktora tezi, 1998), MÜSBE 

Yelken, Ramazan, Cemaatin Dönüşümü, Vadi Yay., Ankara 1999.  

Zebîdî, Ebü'l-Feyz Murtaza Muhammed b. Muhammed, Tacü'l-Arus min 

Cevâhiri'l-Kamus (nşr. İbrâhim Terzi), Dâru İhyai't-Türasi'l-Arabî, Beyrût 1975.  

Zemahşerî, Ebü'l-Kâsım Cârullah Mahmûd b. Ömer b. Muhammed, el-Keşşaf an 

Hakaiki't-Tenzil ve Uyunü'l-Ekavil fî Vücuhi't-Tevil, (I-VI) thk ve talik ve dirase Adil 

Ahmed Abdülmevcud, Ali Muhammed Muavviz; şarik fî tahkik Fethi Abdurrahman 

Ahmed Hicazi. Mektebetü’l-Ubeykan, Riyad, 1998. 

Zenati, Mahmûd Selam, Nüzumü'l-Arab Kable'l-İslâm, Kâhire, 1992.  

Züheyr b. Ebû Sülma, Züheyr b. Rebia b. Riyah el-Müzeni, Divânu Züheyr b. Ebû 

Sülma, Dâru Sadır, Beyrût ts.  

Zeydan, Corci b. Habib, İslâm Uygarlıkları Tarihi=Tarihu’t-Temeddünni’l-İslâmi 

(trc. Nejdet Gök) İletişim Yay., İstanbul 2004.  


