
MARMARA ÜNĠVERSĠTESĠ 

SOSYAL BĠLĠMLER ENSTĠTÜSÜ 

ĠLAHĠYAT ANABĠLĠM DALI 

ĠSLAM TARĠHĠ VE SANATLARI BĠLĠM DALI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RAUF YEKTÂ BEY'ĠN ÂTĠ, YENĠ MECMÛA, RESĠMLĠ KĠTAP VE ġEHBÂL 

ADLI MECMÛALARDA MÛSĠKÎ ĠLE ĠLGĠLĠ MAKALELERĠNĠN 

ĠNCELENMESĠ 

 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

MEHMET ÖNCEL 

 

 

 

 

 

 

 

 

ĠSTANBUL, 2010



 

MARMARA ÜNĠVERSĠTESĠ 

SOSYAL BĠLĠMLER ENSTĠTÜSÜ 

ĠLAHĠYAT ANABĠLĠM DALI 

ĠSLAM TARĠHĠ VE SANATLARI BĠLĠM DALI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RAUF YEKTÂ BEY'ĠN ÂTĠ, YENĠ MECMÛA, RESĠMLĠ KĠTAP VE ġEHBÂL 

ADLI MECMÛALARDA MÛSĠKÎ ĠLE ĠLGĠLĠ MAKALELERĠNĠN 

ĠNCELENMESĠ 

 

 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 

 

 

 

 

MEHMET ÖNCEL 

 

 

DanıĢman: YRD. DOÇ. DR. NURĠ ÖZCAN 

 

 

 

 

 

ĠSTANBUL, 2010





 

ÖZET 

Rauf Yektâ Bey'in Âti, Yeni mecmûa, Resimli kitap ve Şehbâl adlı mecmûalarda 

mûsikî ile ilgili makalelerinin incelenmesi adlı tezimiz giriĢ ve dört bölümden 

oluĢmaktadır. 

GiriĢ bölümünde faydalandığımız mecmûalar hakkında özlü bilgi verdikten sonra, 

Rauf Yektâ Bey‟in hayatını detaylı olarak ele aldık. 

Birinci bölümde Âti Gazetesi, ikinci bölümde Resimli Kitap, üçüncü bölümde Yeni 

Mecmûa, dördüncü bölümde Şehbâl isimli dergideki Rauf Yektâ Bey‟in makalelerinin 

Latin harflerine çevirisini yaptıktan sonra daha iyi anlaĢılmasını sağlamak amacıyla 

özetlerini verdik. 

Sonuç bölümünde ise genelde tez özelde ise makaleler hakkında 

değerlendirmelerde bulunduktan sonra tezimizi nihayetlendirdik. 

ABSTRACT 

My dissertation thesis which is named “Analysis of the articles of Rauf Yektâ Bey 

which were published in Âti, Yeni Mecmûa, Resimli Kitap and Şehbâl” consists of one 

introduction and four chapters. 

In the introduction I gave brief information about the magazines mentioned above 

and I studied the biography of Rauf Yektâ Bey detailly. 

The articles published in Ati were Latinized in the first chapter, those published in 

Resimli Kitap in the second, those in Yeni Mecmûa in the third and those in Şehbâl in 

the fourth chapter. A summary of each article was added to make the topics more 

understandable. 

The paper was concluded with evaluations about the study generally and the 

articles specifically. 



 

 

ÖNSÖZ 

Dünya müzik literatüründe kendisine önemli bir yer edinmiĢ olan köklü 

müziğimizin tarihsel geliĢimine baktığımız zaman XIX. yüzyılın sonlarına kadar daha 

çok meĢk usulüyle geliĢimini sürdürdüğünü görüyoruz. Bu da müziğimizin bilimsel 

olarak incelenmesinde bir takım güçlüklere sebep olmaktadır.. Türk müziğini Batılı 

müzisyenler tarafından da anlaĢılacak Ģekilde bir sisteme oturtarak söz konusu güçlüğün 

aĢılmasında büyük rol oynayan Rauf Yektâ Bey, çalıĢmalarıyla müziğimize kayda değer 

katkı sağlamıĢtır. Biz de mûsikî tarihinde önemli bir yere sahip olan Rauf Yektâ‟nın bu 

zamana kadar detaylı olarak incelenmemiĢ olan makalelerini, Türk müziğinin daha iyi 

anlaĢılmasına da faydalı olacağı düĢüncesiyle tezimizde ele aldık.  

Bu çalıĢmayı yapmamda pek çok kiĢi ve kurumun desteği bulunduğundan 

burada isimlerini zikretmekten onur duyarım. Tez konusunun belirlenmesinde ve yazım 

sürecinde kıymetli bilgi ve tecrübelerini benden esirgemeyen danıĢman hocam Yrd. 

Doç. Dr. Nuri Özcan‟a, tezin yazımındaki desteklerinden dolayı saygı değer hocam Yrd. 

Doç. Dr. Recep Uslu‟ya, manevi desteklerinden dolayı kıymetli hocam Doç. Dr. Ahmet 

Hakkı Turabi‟ye ve çalıĢmanın tamamlanmasında yardımları bulunan sayın Bora 

Uymaz ,Türkan Uymaz ,Mustafa Celil AltuntaĢ ve Özlem Kahya‟ya teĢekkürü bir borç 

bilir,bu çalıĢmanın bundan sonra yapılacak olan araĢtırmalara bir nebze de olsa katkı 

sağlamasını temenni ederim. 

Gayret bizden tevfik Allah‟tan…  

 

 

 



ĠÇĠNDEKĠLER 

 

ÖNSÖZ 

ÖZET/ABSTRACT 

ĠÇĠNDEKĠLER ................................................................................................................ I 

TABLO .......................................................................................................................... IV 

KISALTMALAR .......................................................................................................... VI 

GĠRĠġ 

I. ARAġTIRMANIN AMACI, ÖNEMĠ, KONU VE METODU ........................ 1 

II. ARAġTIRMADA ĠNCELENEN YAYIMLARIN TANITIMI ....................... 2 
A. ÂTÎ GAZETESĠ ................................................................................................... 2 

B. RESĠMLĠ KĠTAP ................................................................................................. 3 

C. YENĠ MECMÛA ................................................................................................. 4 

D. ġEHBÂL DERGĠSĠ ............................................................................................. 5 

III. RAUF YEKTÂ BEY’ĠN HAYATI VE MÛSĠKĠġĠNASLIĞI ......................... 7 
A. HAYATI .............................................................................................................. 8 

1. Ailesi ................................................................................................................. 8 

2.Öğrenimi Ve ÇalıĢma Hayatı ............................................................................. 8 

3. Vefatı ................................................................................................................ 9 

B. MÛSĠKÎġĠNASLIĞI .......................................................................................... 10 

1. Mûsikî Öğrenimi ............................................................................................. 10 

2. Mûsikî ÇalıĢmaları .......................................................................................... 11 

3. Eserleri ............................................................................................................ 13 

BĠRĠNCĠ BÖLÜM 

RAUF YEKTÂ BEY’ĠN ÂTÎ GAZETESĠ’NDEKĠ MAKALELERĠ VE 

ÖZETLERĠ 

I. ÂTÎ-Ġ MÛSĠKÎMĠZ ............................................................................................... 18 
A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ ........................................... 18 

B. MAKALENĠN ÖZETĠ ....................................................................................... 23 

II. YĠNE ÂTÎ-Ġ MÛSĠKÎMĠZ .................................................................................. 24 
A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ ........................................... 24 

B. MAKALENĠN ÖZETĠ .................................................................................... 29 

III. DÂRÜLELHÂN’DA MÛSĠKÎ ISTILÂHÂTI ................................................. 30 
A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ ........................................... 30 

B. MAKALENĠN ÖZETĠ ....................................................................................... 36 

IV. MACAR KONSERĠ .......................................................................................... 36 
A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ ........................................... 36 

B. MAKALENĠN ÖZETĠ ....................................................................................... 39 



 II 

V. OSMANLI MARġI ........................................................................................... 39 
A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ. .......................................... 39 

B. MAKALENĠN ÖZETĠ ....................................................................................... 44 

ĠKĠNCĠ BÖLÜM 

RAUF YEKTÂ BEY’ĠN RESĠMLĠ KĠTAP’TAKĠ MAKALELERĠ VE 

ÖZETLERĠ 

I. ÂHĠRETLĠK UNVANLI NEġÎDE-Ġ MÛSIKĠYYE MÜNÂSEBETĠYLE ....... 46 
A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ ........................................... 46 

B. MAKALENĠN ÖZETĠ ....................................................................................... 49 

II. MEMÂLĠK-Ġ ġARKIYYE’DE SEYÂHÂTI MÛSĠKÎYYE ............................ 51 
A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ. .......................................... 51 

B.MAKALENĠN ÖZETĠ ........................................................................................ 55 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

RAUF YEKTÂ BEY’ĠN YENĠ MECMÛA’DAKĠ MAKALELERĠ VE 

ÖZETLERĠ 

I. NEVġEHĠRLĠ ĠBRAHĠM PAġA ve MÛSĠKÎ .................................................... 58 
A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ ........................................... 58 

B. MAKALENĠN ÖZETĠ ....................................................................................... 62 

II. SELÎM-Ġ SÂLĠS MÛSĠKÎġĠNAS ....................................................................... 64 
A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ. .......................................... 64 

B. MAKALENĠN ÖZETĠ ....................................................................................... 71 

III. MĠLLÎ TEKBÎR HAKKINDA ......................................................................... 72 
A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ ........................................... 72 

B. MAKALENĠN ÖZETĠ ....................................................................................... 78 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

RAUF YEKTÂ BEY’ĠN ġEHBÂL DERGĠSĠ’NDEKĠ MAKALELERĠ VE 

ÖZETLERĠ 

I. KĠTÂBET-Ġ MÛSĠKĠYYE TARĠHĠNE BĠR NAZAR -1- ................................. 80 

II. KĠTÂBET-I MÛSĠKĠYYE TÂRĠHĠNE BĠR NAZAR -2- ............................... 83 
A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ ........................................... 83 

B. MAKALENĠN ÖZETĠ ....................................................................................... 88 

III. CENNET MEKÂN SULTÂN BÂYEZÎD HÂN-I SÂNĠ ve FENN-Ġ MÛSĠKÎ

 89 
A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ ........................................... 89 

B. MAKALENĠN ÖZETĠ ....................................................................................... 92 

IV. RAUF YEKTÂ BEY’E AÇIK MEKTUP ........................................................ 93 
A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ ........................................... 93 

B. MAKALENĠN ÖZETĠ ....................................................................................... 95 

V. ġARK MÛSĠKÎSĠNE AĠT BĠR MÜHĠM TEġEBBÜS ..................................... 96 
A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ ........................................... 96 

B. MAKALENĠN ÖZETĠ ..................................................................................... 100 

VI. MEHTERHÂNE KONSERĠ -1- ..................................................................... 101 

VII. MEHTERHÂNE KONSERĠ -2- .................................................................... 108 



 III 

A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ ......................................... 108 

B. MAKALENĠN ÖZETĠ ..................................................................................... 113 

VIII. TANBÛRÎ OSMAN BEY ............................................................................. 114 
A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ ......................................... 114 

B. MAKALENĠN ÖZETĠ ..................................................................................... 119 

IX. ġARK MÛSĠKÎSĠ-KANTEMĠROĞLU ......................................................... 120 
A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ ......................................... 120 

B. MAKALENĠN ÖZETĠ ..................................................................................... 126 

X. ġARK MÛSĠKĠSĠ-HACI ÂRĠF BEY ............................................................... 127 
A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ ......................................... 127 

B. MAKALENĠN ÖZETĠ ..................................................................................... 132 

XI. GARB HAYÂT-I MÛSĠKÎYYESĠNDEN BĠR SAHÎFE: VĠLLOTEAU .... 133 
A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ ......................................... 133 

B. MAKALENĠN ÖZETĠ ..................................................................................... 139 

XII. GARB HAYÂT-I MÛSIKĠYYESĠNDEN BĠR SAHĠFE. "VILLOTEAU-2

 140 
A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ......................................... 140 

B. MAKALENĠN ÖZETĠ ..................................................................................... 147 

XIII. GARB MÛSĠKÎSĠNDE MEYL-Ġ ĠSTĠġRÂK ............................................. 148 
A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ ......................................... 148 

B. MAKALENĠN ÖZETĠ ..................................................................................... 155 

XIV. JEAN JAUQUES RUSSEAU MÛSĠKÎġĠNÂS ........................................... 156 
A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ ......................................... 156 

B. MAKALENĠN ÖZETĠ ..................................................................................... 162 

XV. TANBÛR .......................................................................................................... 163 
A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ ......................................... 163 

B. MAKALENĠN ÖZETĠ ..................................................................................... 169 

XVI. KAFKASYA’DA MÛSĠKĠ ........................................................................... 170 
A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ ......................................... 170 

B. MAKALENĠN ÖZETĠ ..................................................................................... 175 

XVII. DELLÂLZÂDE ............................................................................................ 175 
A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ ......................................... 175 

B. MAKALENĠN ÖZETĠ ..................................................................................... 180 

SONUÇ ........................................................................................................................ 182 

EKLER ........................................................................................................................ 186 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 191 



TABLO 

Rauf Yektâ Bey’in mûsikî ile ilgi makalelerinin mecmûa adına göre dağılımı 

Mecmûa adı Ġsim Konu Tarih Sayı 

Âtî Gazetesi Âtî-i mûsikîmiz AraĢtırma 15 Rebiülahir 

1336\1918 

28 

Âtî Gazetesi Yine âti-i mûsikîmiz TartıĢma 13 Cemaziyelevvel 

1336\1918 

56 

Âtî Gazetesi Dârülelhânda Mûsikî EleĢtiri 28 Cemaziyelevvel 

1336\1918 

71 

Âtî Gazetesi Macar Konseri EleĢtiri 17 Cemaziyelahir 

1336\1918 

89 

Âtî Gazetesi Osmanlı MarĢı Mûsıki 

Tarihi 

21 ġevval 1336\1918 208 

Resimli Kitab Ahretlik Ünvanlı AraĢtırma TeĢrînisâni 1324\1910 3 

Resimli Kitab Memalik-i ġarkıyye AraĢtırma 7 Nisan 1325 7-9 

Yeni Mecmûa NevĢehirli Damad 

Ġbrahim PaĢa 

AraĢtırma 12 Temmuz1917 1 

Yeni Mecmûa Selîm-i sâlis AraĢtırma 1917 16 

Yeni Mecmûa Milli Tekbir Tanıtım 5 Mart 1918 62 

ġehbâl Kitabet-i mûsıkiyye 

tarihine bir nazar 

Mûsıki 

Tarihi 

14 Temmuz 1909 7 

ġehbâl Kitabet-i mûsıkiyye 

tarihine bir nazar 

Mûsıki 

Tarihi 

14 Eylül 1909 11 

ġehbâl Cennet mekan 

Bayezîd-i sâni 

EleĢtiri 14 ġubat 1910 19 

ġehbâl Rauf Yektâ Bey‟e 

açık mektup 

TartıĢma 14 Haziran 1910 21 

ġehbâl ġark mûsikîsine ait 

mühüm bir teĢebbüs 

EleĢtiri 28 ġubat 1912 48 

ġehbâl Mehterhâne Konseri-

I- 

EleĢtiri 14 Mart 1912 49 

ġehbâl Mehterhâne Konseri 

II 

EleĢtiri 28 Mart 1912 50 

ġehbâl Tanbûri Osman Bey Biyografi 28 Nisan 1912 51 

ġehbâl Kantemiroğlu Biyografi 14 Mayıs !912 52 

ġehbâl Hacı Arif Bey Biyografi 28 Mayıs 1912 53 

ġehbâl Villateau I Biyografi 14 Haziran 1912 54 

ġehbâl Villateau II Biyografi 28 Haziran 1912 55 

ġehbâl Garb mûsikîsinde 

meyl-i istiĢrak 

AraĢtırma 14 Temmuz 1912 56 



 V 

ġehbâl Jean Jauques Russeau Biyografi 28 Temmuz 1912 57 

ġehbâl Tanbur AraĢtırma 14 Ağustos 1912 58 

ġehbâl Kafkasya‟da mûsikî AraĢtırma 28 Ağustos 1912 59 

ġehbâl Dellâlzâde Biyografi 14 Kasım 1912 64 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 VI 

KISALTMALAR 

a.g.e      : adı geçen eser 

a.g.m.      : adı geçen makale 

bkz.      : bakınız 

bm.      : basılmamıĢ makale 

BDT      : BasılmamıĢ Doktora Tezi 

BTMA      : Büyük Türk Mûsikîsi Ansiklopedisi 

BYLT      : BasılmamıĢ Yüksek Lisans Tezi 

c.       cilt  

çev.      : çeviren 

DĠA      : Diyanet Ġslâm Ansiklopedisi 

Ed.      : Editör 

Hzl.      : Hazırlayan 

Ġst.      : Ġstanbul 

Kütp      : Kütüphâne 

MEB      : Milli Eğitim Bakanlığı 

MÜ      : Marmara Üniversitesi 

nĢr.      : neĢreden 

nu.      : numara 

s.      : sayfa 

SBE      : Sosyal Bilimler Enstitüsü 

sy.      : sayı 

TA      : Türkiye Ansiklopedisi 

TMA      : Türk Mûsikîsi Antolojisi 

Tr.       : Türkçe 

Ty.        : Tarihi yok 

v.      : vefâtı 

vb.      : ve benzeri 

yy.      : yüzyıl 

 



 

 

 

 

GĠRĠġ



 1 

I. ARAġTIRMANIN AMACI, ÖNEMĠ, KONU ve METODU 

Dünya müzik literatürüne baktığımızda batıda müzik tarihi, teorisi ve 

uygulamaları hakkında yapılmıĢ birçok çalıĢmanın, eski dönemlerden itibaren 

sistematik hale getirilmesi ve bunların kitap, ansiklopedi Ģeklinde yazılı olarak 

günümüze kadar taĢınması, Batı müziğinin hem korunmasına yardımcı olmuĢ hem de 

geliĢiminin kademe kademe izlenmesinde büyük kolaylıklar sağlamıĢtır. Türk mûsikî 

tarihine baktığımızda bu anlayıĢın çok geç baĢladığını görmekteyiz. Bu sebepledir ki 

Türk mûsikîsi hakkında yazılmıĢ eser sayısı batıya nazaran oldukça azdır. Bunun 

nedeni, ise Türk mûsikî üstadlarının teoriden çok icraya yönelmiĢ olmaları Ģeklinde 

açıklanabilir. 

Osmanlı devletinin son dönemlerinde III. Selim(1789-1807) ve II. Mahmud(1807-

1839) gibi mûsıkiĢinâs padiĢahların önemli destekleriyle müzik sahasında büyük 

çalıĢmalar baĢlatılmıĢtır. Bu geliĢmelere paralel olarak müzik tarihi ve teorisi alanında 

da çalıĢma yapılmasına ihtiyaç duyulmuĢtur. Bu konudaki eksikliği hissedenlerin 

baĢında ise Rauf Yektâ Bey gelmektedir. Türk Mûsikî tarihinin en önde gelen 

nazariyatçılarından biri ve çağdaĢ mânâdaki ilk müzikoloğu
1
 olan Rauf Yektâ Bey, Türk 

Mûsikîsi‟nin sistemleĢtirilmesinde, Türk Mûsikî tarihinin bilimsel olarak 

incelenmesinde büyük hizmetler vermiĢ bir bilgindir. Biz de bu çalıĢmamızda Rauf 

Yektâ Bey‟in daha önce üzerinde detaylı çalıĢma yapılmamıĢ makalelerini belirleyip 

mûsikî araĢtırmacılarının istifadesine sunmayı hedefledik  

Tezimizin oluĢturulmasında Dr. Süleyman Erguner‟in “Rauf Yektâ Bey ve Türk 

Mûsikîsi üzerindeki çalışmaları” adlı doktora tezi bizim için önemli bir kaynak oldu. 

Buna ilave olarak kitap haline getirilen bu doktora tezi ile ilgili Yrd. Doç. Dr. Recep 

Uslu tarafından yazılan kitap tanıtımını önemine binaen tezimizin ekler kısmına ilave 

etmeyi uygun bulduk. DanıĢmanım Yrd. Doç. Dr. Nuri Özcan hocamızın Diyanet İslam 

Ansiklopedisi‟ndeki “Rauf Yektâ” maddesi ve bibloğrafya kısmındaki kaynakları 

inceleyerek tezimizi yazmaya gayret ettik. Tezin yazımında baĢvuru kaynağı olarak 

kullandığımız bir diğer kitap ise Hasan Duman‟a ait “Osmanlı-Türk Süreli Yayınları ve 

Gazeteleri” adlı katalog çalıĢmasıdır. Ayrıca tezimizde okuyamadığımız kelimeleri 

Osmanlı Türkçesiyle yazmayı uygun bulduk. 

                                                 
1  Güntekin Mehmet, “Osmanlı‟da mûsikî ve hikmete dair fenn‟in son Osmanlıları”, Ed: Güler Eren, Osmanlı 

Kültür ve Sanat, Ankara:Yeni Türkiye Yayınları, 1999, .X, s. 653-673. 



 2 

Tezin giriĢ kısmında, ana kaynak olarak kullanılan gazete ve mecmûaların kısa 

tanıtımını yaptıktan sonra makâlenin yazarı Rauf Yektâ Bey‟in hayatı hakkında kısaca 

bilgi verdik. Âtî Gazetesi, Resimli Kitap, Yeni Mecmuâ ve Şehbâl Mecmûası‟nda yer 

alan ve muhtelif konuları iĢleyen makalelerini ise ortak birer baĢlık altında 

toplayamadığımızdan her bir gazete ve dergiyi ayrı bölümlerde ele almayı uygun 

bulduk. Her bölümde ilgili gazete yahut dergide yer alan makalelerin öncelikle Latin 

harflerine çevirisini, hemen ardından ise okuyucuya kolaylık sağlamak amacıyla özetini 

verdik. Tezin sonuç kısmında ise yazılmıĢ olan bu makâlelerin kısaca 

değerlendirilmesine yer vererek tezimizi nihayetlendirdik. 

II. ARAġTIRMADA ĠNCELENEN YAYIMLARIN 

TANITIMI 

A. ÂTÎ GAZETESĠ 

Âtî gazetesi günlük siyasi gazete olarak 1 Kanûnusânî 1334/ 1918 tarihinde 

Ġstanbul‟da yayın hayatına baĢlamıĢtır. Gazete 28,5 x 40 – 29,5 x 43,8
2
 cm 

boyutlarındadır. Ġlk 1-34 sayıda boyutlar sık sık boyu değiĢmiĢtir.
3
 Gazetenin sahibi ve 

baĢyazarı Celâl Nuri(Ġleri), Yazı ĠĢleri Müdürü Ġsmail Suphi Bey, Mesûl Müdürü ise 

Mehmet Celâl‟dir.
4
 Gazetenin sayfa sayısı genellikle 4 olup bazen de değiĢebilmektedir. 

Âtî gazetesi milli mücadeleyi destekleyici yazıları ve Ġttihat ve Terakki mensuplarını da 

eleĢtiren yazılarının artmasından dolayı 10 ġubat 1335/1919 tarihinde Matbuat 

Müdüriyeti‟nden gelen tebliğatla 393. sayısından itibaren kapatılmıĢtır. 393. sayıya 

kadar Âti adıyla yayımlanan gazete, 394. sayıdan itibaren İleri adını aldı.
5
 İleri adıyla 

yayımlanan gazete 782. sayıya kadar devam eder, 10 Mart 1920 tarihinde kapanır ve üç 

gün sonra Ahval adıyla 3 sayı çıkarıp daha sonra tekrar İleri adıyla yayım hayatına 

devam eder. Gazete son olarak 1 Kanunievvel 1340/ 1 Aralık 1924 tarihinde 2436. 

sayısıyla tamamen kapanır.  

                                                 
2
 Duman Hasan , Osmanlı-Türk Süreli Yayınları ve Gazeteleri, Ankara: Enformasyon ve Dokümantasyon 

Hizmetleri Vakfı, 2000, I, s. 156. 

3
 Duman, Osmanlı-Türk Süreli Yayınları ve Gazeteleri, I, s. 156.  

4
 Durmaz Recep, Celâl Nuri İleri ve Âtî Gazetesi (basılmamıĢ doktora tezi), Ġstanbul : Ġstanbul Ünv, 1991, 

16  

5
 “Âtî”, Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi, I, s. 225.  



 3 

Âti gazetesi‟nin yazar kadrosunda dönemin önemli yazarları bulunmaktaydı. Celâl 

Nuri baĢta olmak üzere, Rauf Yektâ, Ziya Gökalp, Yahya Kemal, Abdülhak ġinasi, 

Abdülhak Hâmid, Hüseyin Rahmi, Giridi Ahmet Sâkî, Afife Fikret, Mehmet Zeki, Ali 

Sami (ressam), Sedat Nuri(ressam), gibi dönemin önemli yazarları Âti‟nin kadrosunda 

yer aldı.  

Âti gazetesi‟nin muhtevasını genel olarak dört baĢlık altında gösterebiliriz 
6
: 

1. Haberler, 

2. Yorumlar, 

3. Edebiyat ve Sanat yazıları, 

4. Ġlanlar 

Âtî gazetesinin bütün sayılarını toplam 392 sayısı Atatürk Kitaplığı(Belediye 

Kütüphanesi) nda hem sayfa halinde hem de bilgisayar ortamında pdf. formatında 

bulunabilir. 

B. RESĠMLĠ KĠTAP  

Resimli Kitap, her ayın on beĢinde siyasi, edebi, fenni, felsefi ve ictimaî 

konularının ele alındığı hacimli bir dergidir. Eylül 1324/1908–ġubat 1329/1914 tarihleri 

arasında ancak 51 sayı olarak çıkabilen derginin müdürü Ubeydullah Esad, baĢyazarı M. 

Rauf ve Fâik Sabri‟dir. Ġstanbul‟da Resimli Kitab Matbaası tarafından basılmıĢ, 18x24 

cm
7
 ebadındadır. II. MeĢrutiyet yıllarında aylık olarak çıkarılan birkaç mecmûasından 

biridir. Devrin meĢhur kalem sahiplerinin hemen hepsinin Resimli Kitap‟ta imzası 

vardır.
8
 Yazar kadrosundaki bazı önemli kiĢiler Abdullah Cevdet, Ali Haydar, Rauf 

Yektâ, Cenap ġahabettin, Celâl Nuri (Ġleri), Halid Ziya UĢaklıgil, Raif Necdet 

(Kestelli), Ġhsan Ġlmi, Rasim HaĢmet, Tevfik Fikret, Ġsmail Hakkı Bey, Ahmet Rasim, 

Süleyman Nazif, Nezihe Kerim, Ercümend Ekrem (Talu) gösterilebilir. Her dergi ve 

gazetenin olduğu gibi Resimli Kitap‟ın da bir çıkıĢ maksadı vardır. Derginin maksadı, 

toplumu her konuda haberdar etmek, bilgilendirmek, geniĢ bir kesime hitap etmek, 

onları gazete ve dergi okumaya sevk etmektir. Ayrıca resimli olarak çıkmasının sebebi 

de, dergiyi daha cazip hale getirerek okuyucunun gözüne de hitap etmek, ilgisini 

                                                 
6
  Durmaz, Celâl Nuri İleri ve Âtî Gazetesi, 17 

7
  Duman, Osmanlı-Türk Süreli Yayınları ve Gazeteleri, I, s. 696 

8
  “Resimli Kitab”, Türk Dili Ve Edebiyat Ansiklopedisi, VII, s. 313. 



 4 

arttırmaktır. Dergi, topluma her konuda tercüman olmayı da amaçları arasında 

saymıĢtır. Fakat bunu yaparken gerçeklerin tercümanı olma ilke edinilmiĢ ve belli bir 

seviye takip edilerek neĢrolunmuĢtur.
9
 Resimli Kitap‟ın muhtevasında birçok konu ele 

alınmıĢ ve bunlar hakkında makâleler yazılmıĢtır. Edebiyatımız bakımından kıymetli 

makalelerin yer aldığı mecmâada, Raif Necdet (Kestelli) tarafından kaleme alınan, aylık 

edebi faaliyetlerin icmal ve tenkidine ayrılmıĢ << Muhasebe-i edebiye>>lerdir.
10

 Spor 

alanında Selim Sırrı (Tarcan), hikayede Ahmet Hikmet müftüoğlu, Ģiirde Kemalzâde 

Ali Ekrem, Celâl Sahir Bey, Hamdullah Subhi, Recaizâde Mahmud Ekrem, romanda 

Ġzzet Melih, Halid Ziya,  mûsikî alanında Rauf Yektâ, Ġsmail Hakkı Bey, Rıza Efendi, 

Leyla ve Ġhsan Sabri hanımlar da notalar yayımlamıĢlardır. Resimli Kitap bu tür 

konuların dıĢında tercüme eserlere, kitaplar hakkında bilgilendirmeye de yer vermiĢtir. 

Rauf Yektâ Bey‟in iki makâlesi Resimli Kitap‟ta mevcuttur. Resimli Kitab‟ın bütün 

nüshaları Hakkı Tarık Us Kütüphanesi‟nde bulunmaktadır. ĠSAM Kütüphanesi‟nde de 

bir çok sayısı mevcuttur.  

C. YENĠ MECMÛA 

Ġlim,sanat ve ahlâka dair haftalık olarak yayımlanan Yeni Mecmûa, 12 Temmuz 

1333/ 1917 tarihinde Ġstanbul‟da yayın hayatına baĢlamıĢtır. Ġstanbul Hilal Matbaası, 

Ahmed Ġhsan Matbaası tarafından basılmıĢ ve 23x30
11

cm ebadındadır. Yeni 

Mecmûa‟nın kuruluĢu sırasında Ziya Gökalp mecmûanın neĢri ve dağıtılmasında maddi 

imkansızlıklardan dolayı çok zorlanmıĢtır. Bu sebepten dolayı Yeni Mecmûa ,hükümetin 

(Ġttahat ve Terakki) maddi desteğiyle çıkarılmaya baĢlamıĢtır.
12

 Derginin sorumlu 

müdürü Ġttahat ve Terakki partisi üyelerinden Mehmet Talat‟tır.  I. Dünya SavaĢı 

sırasında yayımlanan dergi Mondros Mütarekesi üzerine I. Yayın dönemini kapatır.( 26 

TeĢrinievvel 1918).
13

  Bu döneme kadar toplam 66 sayı çıkarılmıĢtır. Derginin son 

sayısında derginin kurucuları, artık Türk vatanı ve milleti karĢısında, kendilerinin hiçbir 

                                                 
9
  Ustaoğllu, Rasim, Resimli Kitap (1324/1908-1329/1913) Ve Resimli Gazete (1339/1923-1929)‟Nin 

Dil, Edebiyat Ve Kültür Yazılarının Sistematik İndeksi (BasılmamıĢ Yüksek Lisans Tezi), Ġstanbul: 

Ġ.Ü. Sosyal Bilimler Enstitüsü, s. V. 

10
  “Resimli Kitab, Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi, VII, s. 313. 

11
  Duman, Osmanlı-Türk Süreli Yayınları ve Gazeteleri, II, s. 942. 

12
  Yamaç, Zehra, Basın Tarihinde Yeni Mecmûa Muhteva Analizi (BasılmamıĢ Yüksek Lisans Tezi) 

Ġstanbul: Ġ.Ü. Sosyal Bilimler Enstitüsü, 1991, s. XI. 

13
  “Yeni Mecmûa”, Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi, VIII, s.585. 



 5 

Ģey yapamadıklarını açıklayarak yayına son vermiĢtir.
14

 Derginin kapanma sebebi 

olarak, yabancı kaynaklardan gelen Ģiddetli baskıyı göstermiĢtir. Derginin neĢriyatını 

yürüten Ziya Gökalp Malta‟ya sürülür. Yayımda izlenen fikir ve görüĢler tamamen Ziya 

Gökalp‟in belirlemiĢ olduğu çizgiye göre yapılmıĢtır.  Derginin muhteviyatında 

Türkçülüğün  temel esas alındığı, eğitim, dil, iktisat, edebiyat, tarih gibi konuların buna 

paralel olarak iĢlendiğini belirtilmiĢtir. Yeni Mecmûa‟nın Türk basın tarihi ve fikir 

hayatındaki asıl önemi, Ziya Gökalp‟in ictimâiyyat baĢlığı altında yazdığı Türkçülük 

konusunda yazdığı makâlelerden ileri gelmektedir.
15

 Yeni Mecmûa‟nın yazar 

kadrosunda baĢta Ziya Gökalp olmak üzere, Mehmet Fuad Köprülü, Yahya Kemal, Ali 

Canib, Hakkı Süha, Ömer Seyfettin, Ahmet HaĢim, Ahmet Ağaoğlu gibi Türk 

edebiyatında söz sahibi usta kalemler vardı. Yeni Mecmûa 1 Kanunisani 1923 tarihinde 

yeniden yayımlanır. Bu defa imtiyaz sahibi Falih Rıfkı Atay‟dır. On beĢ günde bir 

çıktığı bu dönemde ancak 23 nüsha yayımlanır.
16

 Yeni Mecmûa‟nın iki tane “fevkalade 

nüsha” çıkardığını görüyoruz. Birincisi “Çanakkale” (5 Mart 1331), ikincisi “Bursa” (1 

Mayıs 1921) dır. Çanakkale özel nüshasında Rauf Yektâ Bey‟in “Millî Tekbir” adlı 

makalesi ve aynı adla bir de bestesi bulunmaktadır. Rauf Yektâ Bey Yeni Mecmûa‟ya 

toplam 3 makâle yazmıĢtır. Yeni Mecmûa‟nın sayılarını ĠSAM (Ġslam AraĢtırmaları 

Merkezi) baĢta olmak üzere BDK (Beyazıt Devlet Kütüphanesi) ve TBMM (Türkiye 

Büyk Millet Meclisi) kütüphanesinde bulabiliriz. 

D. ġEHBÂL DERGĠSĠ 

Şehbâl dergisi 1 Mart 1325/1909 – 10 Temmuz 1330/1914 yılları arasında on beĢ 

günde bir yayımlanan kültür ve magazin dergisidir. Birinci Dünya SavaĢı‟nın (28 

Temmuz 1914)  baĢlangıcına kadar yayın hayatını sürdüren bu derginin sahibi ve 

müdürü Hüseyin Sadettin Arel‟dir. Dergi Ġstanbul, Agop Mattesyon Matbaası
17

‟nda 

basılmıĢ olup, 27x40 cm ebadındadır. Derginin fiyatı 5 kuruĢtur. Osmanlı magazin 

dergileri içinde önemli bir yeri olan Şehbâl, hemen her konudan bahseder.
18

 Şehbâl‟in 

her sayısının kapağında kapağında yazılı olan “ On beş günde bir neşrolunur ve her 

                                                 
14

  Falih Rıfkı “Karagün Tecrübesi”, Yeni Mecmûa, sy. 66, s. 261-262.  

15
  Yamaç, Basın Tarihinde Yeni Mecmûa Muhteva Analizi, s. XI 

16
  “Yeni Mecmûa”, Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi, VIII, s.585. 

17
  Duman, Osmanlı-Türk Süreli Yayınları ve Gazeteleri, II, s. 777. 

18
  “ġehbâl”, Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi, VIII, s. 115. 



 6 

şeyden bahs eder, risâle-i musavvere.” buna kanıt olarak gösterilebilir. Genel olarak 

konu baĢlıkları Ģunlardır: Ģiir, edebiyat, sosyoloji, tarih, müzik, hikâye, tiyatro, siyaset, 

fen ve teknoloji, fotoğrafçılık, yeni basılan kitapların tanıtımı. Ayrıca haberleri ilanlar 

ve spor haberleri de yer almıĢtır. 

Matrisleri Ġtalya‟da hazırlanan bu dergi, o yıllardaki yayınlara göre, gerek baskı 

gerekse kalite yönünden üstün nitelikteydi. Ancak 100 sayı çıkabilen Şehbâl, 

Ġstanbul‟un iĢgali sırasında idari binası yanarak koleksiyon ve belgeleri yok olmuĢtur. 

Dergi, müziğimiz hakkında araĢtırma yapanlar için önemli kaynaklardan biridir.
19

  

Yazar kadrosundaki bazı önemli kiĢiler arasında baĢta Hüseyin Sadettin Arel olmak 

üzere(aynı zamanda derginin sahibi olup,Bedi„ Mensi imzalı makaleler de yazmıĢtır.), 

Rauf Yektâ Bey, Dr. Galip Ataç, Enis Behic, Abdülhak Hâmid, Cenab ġehabettin, Faik 

Ali, Falih Rıfkı, Ġzzet Melih, Abdullah Cevdet gösterilebilir. ġehbâl‟in bütün sayıları 

birçok kütüphanede bulunabilir. Bunlar arasında ĠSAM (Ġslam AraĢtırmaları Merkezi), 

Ġstanbul Atatürk Kitaplığı ( Belediye kütüphanesi), TBMM Kütüphanesi özellikle 

zikredilmelidir. 

                                                 
19

  Uymaz, Bora, Şehbâl‟de Mûsikî Yazıları (1-50 Sayılar), (BasılmamıĢ Yüksek Lisans Tezi), Ġzmir: 

Dokuz Eylül Ünv., 2005, s.XV 



 7 

III. RAUF YEKTÂ BEY’ĠN HAYATI ve MÛSĠKĠġĠNASLIĞI 

 



 8 

A. HAYATI 

1. Ailesi 

Mehmet Rauf Yektâ Bey 27 Mart 1871 (5 Muharrem 1288) tarihinde Ġstanbul, 

Aksaray, Vâlide Sultan Cami-i ġerîfi yakınlarında bulunan Muhtesib Karagöz 

mahallesinde (günümüzde Ġstanbul Belediye Sarayı‟nın giriĢ kapısının bulunduğu yer) 

doğdu. Rauf Yektâ‟nın babası Ahmet Arif Bey (1888) Mektûbî-i Seraskerî Kalemi 

mümeyyiz-i evvel-i görevinde bulunmuĢtur. Mustafa Rona‟nın 50 Yıllık Türk Mûsikîsi 

adlı eserinde ise Rauf Yektâ‟nın 1878 yılında doğduğu kaydedilmiĢ ise de yaptığımız 

araĢtırmalar sonucu baĢvurulan diğer kaynaklarda DĠA (Diyanet Ġslam 

Ansiklopedisi)‟nin 34. sayısı “Rauf Yektâ Bey” maddesi (Nuri Özcan), Rauf Yektâ Bey 

(Süleyman Erguner), Türk Musıkisi‟nin 100 Bestekârı (Sadün Aksüt), Rauf Yektâ Bey‟in 

Hayatı ve Eserleri (Murat Bardakçı), 50 Türk Müziği Bestekârı (M. Fatih Salgar),  Türk 

Bestecileri Ansiklopedisi( Yılmaz Öztuna),  Türk Musıkisi Tarihi (Nazmi Özalp) adlı 

eserlerde Rauf Yektâ Bey‟in 1871 yılında doğduğu belirtilmiĢtir. 

Annesi Ġkbal hanımdır. Babası Mehmet Emin Efendi ilmiye sınıfındandır. Asıl adı 

Mehmed Rauf olup büyükbabasının dedesi Hüseyin Hüsnü Efendi‟nin Reîsül-küttâb 

vekilliği görevinde bulunmasından dolayı Ġstanbul‟da Reîsülküttâbzâdeler diye 

tanınmaktadırlar. Mehmet Rauf 3-4 yaĢlarında iken ailece yapılan bir gezi sırasında 

yaylı arabanın okunun göğsüne girmesiyle  annesi Ġkbâl hanım vefat eder. Yedi 

yaĢlarında iken de babasını kaybeden  Rauf Yektâ Altûnîzâde ailesi tarafından 

yetiĢtirildi. EĢi Zeliha Mün‟ime Yektâ (1888-1970) NevĢehirli Damat Ġbrahim PaĢa‟nın 

torunlarından Mustafa Süreyya Bey ile Aydın valisi Abdullah PaĢa‟nın kızı Fatma 

Hanımın kızıdır.  Bu evlilikten iki erkek , iki kız çoçuğu olmak üzere toplam dört 

çocuğu dünyaya gelmiĢtir : Celâleddin Emced Yektây (1904-1954), Fatma Lâmia 

(1909-1916), Emine Talia Hanım (1913), Ahmed Ârif Yektây (1917-1984)
20

 

2.Öğrenimi Ve ÇalıĢma Hayatı 

SimkeĢhâne Ġbtidaî Mektebi‟ni baĢarıyla bitirdikten sonra Aksaray‟daki 

Mahmûdiyye RüĢtiyesi‟ni  de 28 Temmuz 1884 tarihinde birincilikle bitirdi. Okulu 

bitirdikten hemen sonra dedesi Mehmet Emin Efendi‟den gelen gelirin hazineye 

kalmaması için Dîvân-ı Hümâyun Kalemi‟ne katip yardımcılığına baĢlayarak 

                                                 
20

  Erguner, Süleyman, Rauf Yektâ Bey, Ġstanbul, 2003, s. 16 



 9 

memuriyete ilk adımını attı. Burası sadâret (baĢbakanlık) dairesinin âmedî-i dîvân-ı 

hümâyun idaresindeki en geniĢ kısmı idi.
21

 Memuriyete baĢladıktan sonra da eğitimine 

devam etti. Mektebü‟l-Lisan‟da dört yıl okuyarak  Fransızca‟yı mükemmel derecede, 

Arapça ve Farsça‟yı hocalardan özel dersler alarak öğrendi. Öğrendiği bu diller 

vasıtasıyla daha sonra mûsikî çalıĢmaları ve araĢtırmaları esnasında kendisine büyük 

kolaylıklar sağlamıĢ ve mûsikî ile ilgili çalıĢmaları yabancılar tarafından da büyük bir 

takdir görmüĢtür.  1885 yılında Kayıtlar Odası‟nda çalıĢmaya baĢladı. 1894 yılında bir 

süreliğine Halep‟e gitti. DönüĢünde tekrar Divân-ı Hümâyun‟a devam etti. Bu dönemde 

hat derslerine devam ederek hocası Hattat Nasûhî (Nâsıh) Efendi (1813-1885) 

tarafından kendisine Dîvânî yazıda icâzet verilir. O dönemde Mehmed Rauf adında 

baĢka bir gazete yazarı olduğundan hocası kendisine “Yektâ” mahlasını verdi. 13 Mart 

1895 tarihinde Sâlise rütbesi (binbaĢı karĢılığı)‟nin ardından 1897 yılında 

baĢmüsevvidliğe, bir ay sonra rütbe-i sâniyenin sınıf-ı sânîsine (yarbay karĢılığı) terfi 

etti. 1900 yılında dördüncü rütbe Osmânî, 1903 yılında ise niĢân-ı Mecîdî verildi. 1906 

yılında albay karĢılığı olan mümeyyizliğe, 1908 yılında BaĢ kâtip muâvinliğine getirilir. 

1922 yılında yapılan düzenlemeyle Dîvân-ı Hümâyun beylikçi muavinliğinden emekli 

edildi. O sırada Beylikçi ise Ġbnülemin Mahmud Kemal (Ġnal)‟dır.
22

  

3. Vefatı 

Rauf Yektâ Bey tifo hastalığına yakalandıktan sonra uzun müddet tedavi gördü 

bu hastalıktan kurtulamayarak 9 Ocak 1935 ÇarĢamba günü saat 1.30 da 

Beylerbeyi‟ndeki evinde vefat etti. Tedavisinin Gaziantepli müzisyen Dr. Emin 

Kılıçkale tarafından sürdürüldüğü anlaĢılıyor.
23

 Cenazesi bir gün sonra Kuzguncuk‟taki 

NakkaĢtepe mezarlığına meĢhur bestekâr ġevki Bey‟in yanına defnedildi. Ölümü 

üzerine Abdülbaki Gölpınarlı‟nın yazdığı yedi ayrı tarih mısraından ikisi Ģöyledir : “ 

Rauf Yektâ‟yı kaybettik bu yıl hay” (1353); “Kutb-i nâyî ney gibi hâmûĢ oldu el-

meded”. Ölümünden sonra Bakırköy Zuhuratbaba‟da bir sokağa adı verildi. 1934 yılı 

sonlarında radyolardan Türk mûsikîsinin kaldırılmasından duyduğu üzüntüyle 

                                                 
21

  Öztuna, Yılmaz, Türk Mûsikîsi Ansiklopedik Sözlüğü II, Ġstanbul: Orient Yayınları, 2006, 216.  

22
  Bardakçı, Murad, “Rauf Yektâ Bey‟in Hayatı ve Eserleri”, Türk Mûsikîsi Rauf Yektâ Bey, çev. Orhan 

Nasuhioğlu, Ġstanbul: Pan Yayıncılık, 1986, 9.  

23
  Bardakçı, “Rauf Yektâ Bey‟in Hayatı ve Eserleri”, Türk Mûsikîsi Rauf Yektâ Bey, 11. 



 10 

hastalığının Ģiddetlendiği ve defni sırasında Cemal ReĢit Rey‟in RuĢen Ferit Kam ve 

Mesut Cemil‟e “Mûsikî Ģehidi oldu” dediği nakledilir.
24

  

B. MÛSĠKÎġĠNASLIĞI 

1. Mûsikî Öğrenimi 

Rauf Yektâ Bey ilk mûsikî eğitimini devrinin en önemli mûsikîĢinâsı olarak 

gösterilen Zekâî Dede (1825-1897) den almıĢtır. Mûsikîye yeni baĢladığı tarih olan 

1885 yılında, Bahariye Mevlevîhânesi‟nde Zekâî Dede‟ye takdim edildiğinde; kendi 

ifadesiyle “Ģarkıyat ” adı altındaki parçalara asla önem vermeyen, ancak eksik ve yanlıĢ 

olarak iki murabba‟ı bilebilen bir Rauf Yektâ vardır.Gittiği bir mûsikî meclisinde Ġsmail 

Dede Efendi‟nin “Yine neĢ‟e-i muhabbet dil ü cânım etti Ģeydâ” adlı hicaz yürük 

semâî‟sini ilk defa dinlemiĢ idi.
25

  Dinlediği bu eĢsiz eserden oldukça etkilenen Rauf 

Yektâ, Zekâî Dede ile Bahariye Mevlevîhânesinde meĢke baĢlamıĢ özellikle dînî eserler 

meĢk etmiĢtir. Ġlk olarak sabâ zemzeme sonra sûzinâk âyinlerini beĢ hafta boyunca 

meĢk etmiĢlerdir. Beylerbeyi Camii baĢmüezzini Osman Efendi‟den dini eserler ve 

özellikle na„tlar meĢketmesinin yanı sıra Batı notası öğrettiği Zekâîzâde Hâfız Ahmed 

(Irsoy) ve Bolahenk Nuri Bey‟den aldığı derslerle de repertuvarını zenginleĢtirdi.  

1888‟de yâni on yedi yaĢında Kulekapısı Mevlevîhânesi Ģeyhi Ataullah 

Efendi‟ye intisab etti.
26

 Rauf Yektâ Bey‟in mûsikî nazariyatı eğitiminde ilk ve en 

önemli hocası ġeyh Ataullah Efendi‟dir. Ataullah Efendi (1842-1910), yüzyıllar içinde 

geliĢen mûsikî nazariyatımızın, son zamanlarda genellikle beste yapmaya yönelik bir 

mûsikî ortamı içinde, nazarî konuların göz ardı edildiğini fark ederek, kendini bu 

konuda yetiĢtirmiĢ, edindiği bilgileri öğrencilerine aktarmıĢtır. Tam bu sıralarda, Fârâbî 

ve Ġbn-i Sînâ gibi nazariyatçıların izinde giden bir nazariyatçı hoca ile çalıĢmak isteyen 

Rauf Yektâ, hocasının da bu durumdan çok memnun olduğunu, çünkü o sıralarda bu 

konularda çalıĢmak isteyen pek kimse olmadığını, kendisindeki bu arzunun, hocasını da 

kamçıladığını söylemektedir.
27

 Böylece hocasının da teĢvikiyle eski ve Arapça yazılmıĢ 

bir edvar kitabını inceleyerek çalıĢmaya baĢladı. Mûsikînin fizik ve akustik bahislerini 

                                                 
24

  Özcan, Nuri “ Rauf Yektâ Bey”, DİA, XXXIV, s. 469. 

25
  Rauf Yektâ, Esâtiz-i Elhân -Zekâî Dede-, 30 

26
  Özalp, Nazmi, Mûsikî Tarihi II, Ġstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı, 2000, s. 161. 

27
  Rauf Yektâ, Türk Mûsikîsi,s.43. 



 11 

büyük matematik bilgini Salih Zeki Bey‟den (1864-1921) öğredi.
28

 Nazarî olarak iyi bir 

eğitim alan Rauf Yektâ , daha sonraki yıllarda yalnızca kendi çabalarıyla derinleĢmiĢ, 

Doğu ve Batı literatürünü taramıĢ, ancak kendisini bu yola teĢvik eden ilk hocasını 

hiçbir zaman unutmamıĢ ve minnetle andığı Ataullah Efendi‟ye Farsça‟dan çevirdiği 

Molla Cami‟nin Mûsikî Risâlesi‟ni ithaf ederek, bir öğrenciden beklenen kadirĢinaslığı 

yerine getirmiĢtir.
29

 Rauf Yektâ mûsikîye ney sazıyla baĢlamıĢtır. Ney hocaları arasında 

Kulekapısı(Galata) Mevlevîhânesi neyzenleri Sabri ve Hacı Ali Dedeler, Neyzen Cemal 

Dede, Bahariye Mevlevîhânesi Ģeyhi ve neyzenbaĢısı Hüseyin Fahreddin Dede( 1854-

1917) ve son olarak Üsküdar Mevelevîhânesi neyzenbaĢısı Aziz Dede gelir. Rauf 

Yektâ‟nın mûsikî ilmi ve icrâsındaki ikinci hocası Yenikapı Mevlevîhânesi mesnevîhanı 

ve Ģeyhi Celâleddin Dede Efendi (1849-1907)‟dir.
30

  Rauf Yektâ ġeyh Celâleddin 

Dede‟nin tasavvuftaki enginliğinin yanında, mûsıkideki ilmi ve icrâsında kendisinden 

öncekilerden çok ileride olduğunu belirtmiĢtir. Tanbur derslerini Celâleddin Dede‟den 

alan Rauf Yektâ, Yenikapı Mevlevîhânesinde karĢılaĢtığı hocanın torunu olan neyzen 

Gavsi Baykara (1902-1967) „ya  

“Biz mûsikî ilmini büyük pederiniz Celâleddin Efendi merhumdan emanet 

aldık” demiĢtir.”
31

   

Bazı mûsikî meclislerinde tanbur icracılığını sürdüren Rauf Yektâ, özellikle Said 

Halim PaĢa‟nın Sarıyer‟deki yalısında haftada iki gün yapılan fasıllara tanbûrî ve 

hanende olarak katılmıĢtır. Bu mecliste Rauf Yektâ‟nın yanında Ģu üstadlar yer alıyordu 

: Neyzen Aziz Dede, Kanûnî Hacı Arif Bey, Tanbûrî Cemil Bey, Bestenigar Ziyâ Bey, 

KaĢıyarık Hüsameddin Bey, Ali Rıfat Bey (Çağatay).
32

 

2. Mûsikî ÇalıĢmaları 

Rauf Yektâ Bey küçük yaĢta mûsikî öğrenimine baĢlamıĢ olup bununla beraber 

kitap okuma aĢkı kendisini nadide eserleri toplamaya sevketmiĢti. Bunun sonucu olarak 

çok değerli ve kaliteli eserleri ihtiva eden bir kütüphane vücuda getirdi. Mûsikî 

                                                 
28

  Öztuna, Yılmaz, Türk Mûsikîsi Ansiklopedik Sözlüğü II, Ġstanbul: Orient Yayınları, 2006, s.217.  

29
  Bardakçı, “Rauf Yektâ Bey‟in Hayatı ve Eserleri”, Türk Mûsikîsi Rauf Yektâ Bey,.9.   

30
  Erguner, Rauf Yektâ Bey, 26. 

31
  Baykara, Gavsi, “Ruhu ġâd Olsun”, Mûsikî Mecmûası, nu. 27, s.22. 

32
  Erguner, Rauf Yektâ Bey, 29.  



 12 

sanatımıza ıĢık tutacak olan pek çok eser, bu kütüphânede bugün de önemini korumakta 

ve kendine uzanacak elleri beklemektedir. Bunların arasında otuz kadar yazma eserin 

çok önemli olduğu biliniyor.
33

 Rauf Yektâ Bey‟in mûsikî hayatı, üç yönden 

incelenmelidir. O önce Türk Müzikolojisi‟nin kurucusu, daha sonra bir besteci ve 

mevlevîhânelerde neyzenbaĢı olacak düzeyde bir ney icracısıdır. 
34

  Rauf Yektâ Bey 

mûsikî ile ilgili asıl çalıĢmalarını Divân-ı Hümâyûn Beylikçi Kaleminden emekli 

olduktan sonra arttırmıĢtır. Bundan sonra çalıĢmalarını tamamen mûsikîye yönelik 

olarak sürdürmüĢ ve 1923 de ikinci kez kurulan Darülelhân‟da (Ġstanbul Belediye 

Konservatuvarı) kurucuları arasında yer alıp “Türk Mûsikîsi nazariyatı ve tarihi” 

okutmuĢtur. 1926‟dan  vefatına kadar (1935) Türk Mûsikîsi Eserlerini Tesbit ve Tasnif 

Heyeti‟nin baĢkanlığını yaptı. Bu heyette Rauf Yektâ ile birlikte Zekâîzâde Ahmet 

Efendi,  Muallim Ġsmail Hakkı Bey bulunuyordu. Ġsmail Hakkı Bey‟in vefatından sonra 

Ali Rıza Çağatay heyete katılmıĢ olup, bu heyet dînî ve lâdînî birçok eserin yok olup 

gitmesini önleyerek mûsikîmize çok büyük hizmetlerde bulunmuĢtur. 1932 yılında 

Hüseyin Sadeddin Arel‟in tavsiyesi ile Dr. Suphi Ezgi de bu heyete dahil olmuĢtur. 

Rauf Yektâ , Suphi Ezgi ve Hüseyin Sadedin Arel‟in nazariyat alanında yapmıĢ olduğu 

çalıĢmalar sonucunda günümüz Türk Mûsikîsi sisteminin temeli atılmıĢtır. 

Rauf Yektâ Bey 8 Mart 1932 tarihinde Kahire‟de düzenlenen mûsikî kongresine 

davetli olarak Mesûd Cemil‟le birlikte katılmıĢ, bu kongrede makam, usûl ve telif 

komisyonu baĢkanı olarak görev yapmıĢtır. Bu toplantıdaki izlenimlerini Mesud Cemil 

Ģöyle özetliyor : “….. Türk Mûsikîsi‟nin ses sisteminin mahiyetini, en büyükleri dahil, 

bir türlü kavrayamayan müsteşriklere ve hepimize yirmi dörtlü tabii sistemi fizik ve 

matematik esaslarıyla ilk öğreten odur. Ondan sonra gelenler sadece ilerletmişlerdir.” 

35
  Bu kongrede Rauf Yektâ Bey‟in yayınladığı 30 makâle “Mutâle„ât ve erâ‟e havle 

mu„temeril-mûsıkiyyi‟l-„Arabiyye (Kahire1934)
36

 ” adlı kitapta toplanarak 

neĢredilmiĢtir. Arapça‟ya tercemesi, Abdülaziz Emin tarafından yapılmıĢtır. Yazarın 

                                                 
33

  Özalp, Mûsikî Tarihi II, s. 163 

34
  Bardakçı, “Rauf Yektâ Bey‟in Hayatı ve Eserleri”, Türk Mûsikîsi Rauf Yektâ Bey, 9. 

35
  Özalp, Mûsikî Tarihi II, s..164  

36
   Özcan, “ Rauf Yektâ Bey”, DİA, XXXIV, s. 469. 



 13 

ġark mûsikîsinin yaygınlaĢtırılması üzerine görüĢlerini açıkladığı kitap 101 sayfadır ve 

bu da Murad Bardakçı‟nın özel kütüphanesinde bulunmaktadır.
37

  

Rauf Yektâ Bey telifleri ve mûsikîyle ilgili hemen her konuda kaleme aldığı 400 

civarında makâlesiyle kendini mûsikî çevrelerine kabul ettirmiĢtir. 6 Nisan 1898 (25 

Mart 1314) tarihli İkdâm gazetesinde yayımlanan “Osmanlı Mûsikîsi Hakkında Birkaç 

Söz” adlı makâlesiyle baĢladığı mûsikî yazarlığına ses fiziğini ve ilmi üslûbu getirmiĢ, 

Ahmet Mithat Efendi, Zâti Bey (Arca), Nuri ġeydâ, Mahmut Ragıp (Gazimihal) gibi 

yazarlarla girdiği mûsikî tartıĢmaları dönemin ciddi polemikleri arasına girmiĢtir.
38

  

Rauf Yektâ Bey mûsikî adına büyük eserler vermesine karĢın yetiĢtirmiĢ olduğu 

öğrenci sayısı azdır. Bunlar arasında Subhi Ezgi (1869-1962), Halil Can (1973), 

Sadettin Heper (1899-1980), Mesud Cemil( 1902-1963), Zeki Ârif Ataergin (1896-

1964), NeyzenbaĢı Emin Efendi (1883-1945), Burhaneddin Ökte (1904-1973), RuĢen 

Ferit Kam (1905- 1981), ġefik Gürmeriç (1908-1967) gösterilebilir. 

3. Eserleri 

a. Mûsikî Eserleri 

Rauf Yektâ Bey dini ve din dıĢı olmak üzere toplam 50 kadar eser bestelemiĢtir. 1 

Mevlevî ayini, 5 peĢrev, 1 tekbir, 3 saz semâîsi, 5 beste, 1 kâr, 5 Ģarkı, 1 sengin semâî, 2 

ağır semâî, 5 marĢ bestelemiĢtir.
39

 

1) Saz Eserleri 

a) Peşrevler  

1. Yegah PeĢrev  

2. Neva PeĢrev 

3. Irak PeĢrev 

4. Mahur PeĢrev 

5. Yegah Son PeĢrev ve Yürük Semai 

b) Saz semâîleri 

1. Acem Buselik Saz Semâîsi 

2. Arazbar Buselik Saz Semâisi 

                                                 
37

  Aksüt , Sadün, Türk Mûsikîsinin 100 Bestekârı, Ġstanbul: Ġnkılap Kitabevi, 1993, 306. 

38
  Özcan, “ Rauf Yektâ Bey”, DİA, XXXIV, s. 469 

39
  Özalp, Mûsikî Tarihi II, s. 166. 



 14 

3. Beyâti Saz Semâîsi 

4. Beyâti Araban Saz Semâîsi 

5. Mahur Saz Semâîsi 

6. Nevâ Saz Semâîsi 

7. Nay Nâme (Erguner,Rauf Yektâ Bey,s.41) 

2) Sözlü Eserler 

1. Yegâh Âyin-i ġerif ( Ey nâyi hoĢ nevâyîvki dildâr ü dilkeĢî) 

2. Yegâh Ġlahi ( Ey tâbi‟i nefs ü heva) 

3. ġedaraban Ġlahi ( Karîn-i bezmi hâs eyle) 

4. Rast Millî Tekbîr (Allah ü ekber) 

5. Tahir Buselik Kâr (Erguner,Rauf Yektâ Bey,s.42) 

6. Araban I. Beste ( Tura-i zerrîni dökmüĢ) 

7. Beyâti Araban Buselik Beste (Gönlümü sevdâ-yı zülfün) 

8. Eviç Murabba„ Beste ( Halka-i zülf-i siyâhı fark olunmaz dâmden) 

9. Hisar Buselik Beste ( Acep o Zühre gibi zâde-i emâ mı olur) 

10. Neva Beste ( Ey bülbül-i rebîî, bais nedir nevâya) 

11. Bestenigar Aksak Semâî (Gönül bestenigâre sâkiyâ peymâneler dolsun) 

12. Beyati Araban Buselik Sengin Semâî ( Ey gözleri âhû beni kıl valsına 

merhem) 

13. Araban Aksak Semâî( Gülistân-ı cemâlinde femin gonca) 

14. Bestenigar ġarkı (Sevdi canım sen gül-i nâzik-teni) 

15. DilkeĢîde ġarkı (Kapılma ey gönül) 

16. Hicaz ġarkı (Oldu Ģeb mahmûr-ı) 

17. Nevâ ġarkı (Au nom d‟Allah ne doute pas jeune homme) 

18. Sipihr ġarkı ( Gönül aĢkına bend oldu) 

19. Ahretlik- Evlatlık Kız 

20. Ġstiklal MarĢı (Korkma sönmez) 

21. Mahur-Muzafferiyet MarĢı 

22. Rast- 1908 Hürriyet MarĢı (Doğru özlü erleriz) 

23. Hüseyni MarĢı (Kasdetti vatana hâin düĢmanlar) 

24. Esirgeme Derneği MarĢı (Biz ölen Rumeli‟nin çarpan nabzıyız) 



 15 

b. Kitapları 

1. Esâtîz-i Elhân, I. Cüz : Hoca Zekâî Dede Efendi, Ġstanbul Mahmud Bey 

Matbaası, 1318 (1902)  

2. Esâtîz-i Elhân, II. Cüz :  Hâce Abdülkadir Merâgî, Ġstanbul Feride Matbaası, 

1318 (1902) 

3. Esâtîz-i Elhân, III. Cüz : Dede Efendi, Ġstanbul Evkaf-ı Ġslamiye Matbaası, 

1341 (1925) 

4. Risâle-i Musıkî, Beylerbeyi, Mürettibhâne-i Husûsi R.Y., 1328 (1912) 

5. Milli Notamız ile Kırâat-ı Mûsikiyye Dersleri, Ġstanbul evkaf-ı Ġslamiye 

Matbaası, 1335 (1919) 

6. “La musique Turque”
40

, Librairie Delagrave, Paris, 1922 

7. Türk Mûsikîsi Nazariyatı, Ġstanbul Mahmud Bey Matbaası, 1343(1924) 

8. Şark Mûsikîsi Tarihi, Ġstanbul Mahmud Bey Matbaası, 1343(1925) 

9.  Mutâle„ât ve erâ‟e havle mu„temeril-mûsikîyyi‟l-„Arabiyye, Matbaat‟ül-Evali, 

Kahire, 1934 

NOT 1 : Esâtîz-„i Elhân serisi daha sonra Nuri Akbayar tarafından kitap haline 

getirilerek Pan Yayıncılık‟tan okurlara ulaĢtırılmıĢtır.(Ekim 2000) 

c. Makaleleri  

Rauf Yektâ Bey‟in makâlelerinin neĢredildiği mecmûa ve gazetelerden bazıları 

Ģunlardır:  

Mecmûalar : Ahenk, Âlem-i Mûsikî, Anadolu Mecmûası, Darülelhân, Hâle, 

Malûmât, Milli Tetebbûlar, Nota, Peyam, Resimli Gazete, Resimli Kitap, Servet-i 

Fünûn, Şehbâl, Tiyatro ve Mûsikî, Yeni Mecmûa 

Gazeteler : Âtî, Çiçek, İkdâm, İleri, Tasvîr-i Efkâr, Tevhîd-i Efkâr, Ümmet, Vakit, 

Yeni Ses 

Dergiler : Jules Combarieux, Revue Musicale, Monde Musicale 

                                                 
40

 Rauf Yektâ Bey‟in Türkçe kaleme alıp daha sonra Fransızca‟ya çevirdiği bu monografide Türk 

mûsikîsi tarihinin nazarî ameli konuları örneklerle anlatılmıĢtır. Türkçe tercümesi Orhan Nasuhioğlu 

tarafından önce Musiki Mecmûası‟nda tefrika edilmiĢ, ardından Türk Musikisi adıyla kitap halinde 

neĢredilmiĢtir.(Ġstanbul,1986)  



 16 

 

d. Nota NeĢriyatı 

Nota neĢriyatı Darülelhân tarafından kurulmuĢ olan heyet tarafından 

neĢredilmiĢtir. Rauf Yektâ Bey de bu heyette olduğundan nota neĢriyatı bölümüne 

eklemeyi uygun bulduk. 

 

1. Dârülelhân Külliyatı 

2. Türk Mûsikîsi Klasiklerinden Ġlahiler 

3. Türk Mûsikîsi Klasiklerinden BektaĢi Nefesleri 

4. Türk Mûsikîsi Klasiklerinden Mevlevî Ayinleri  



 

 

 

 

BĠRĠNCĠ BÖLÜM 

RAUF YEKTÂ BEY’ĠN ÂTÎ GAZETESĠ’NDEKĠ 

MAKALELERĠ ve ÖZETLERĠ



 18 

 

I. ÂTÎ-Ġ MÛSĠKÎMĠZ
1
 

A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ  

Avrupalılar, birçok husûsatta, biz Türkler‟i hâlâ hakkıyla tanımazlar. Hele << 

bedi„iyyât>> sâhasında bizim de hâiz-i isti„dâd ve kâbiliyet bulunduğumuzu hatırlarına 

bile getirmezler; << sanaât-ı nefîse >> ile <<türküler>> arasında münâsebet tasviri – 

ekseriyet itibariyle- garb zihniyetinin kabul edemediği bir Ģeydir. 

Bu hâle karĢı Avrupa‟ya kendimizi tanıtmak vazifesinin bizim uhdemize terettüp 

ettiğine Ģüphe yok; acaba Ģimdiye kadar bu vazifeyi ifâ için ne gibi teĢebbüsâtta 

bulunduk? Kemâl-i Ģükrânla itirâf etmeliyiz ki ahyâren mabeyn-i hümâyûn orkestrasının 

müttefik memâlikte icrâ ettiği seyâhat-ı mûsıkiyye bu zeminde atılmıĢ gayet musîb bir 

hatvedir. ġüphesiz bu orkestra, Türklerin garp âsârını da yine garblılar tarzında icrâ 

edebilmekteki ehliyet ve kabiliyetlerinin derecâtını göstermesi itibariyle, hakkımızda 

yerleĢip kalmıĢ olan efkâr-ı bâtılayı tashîh edecektir. 

Mamâfih gönül arzu eder idi ki sırf millî mûsikîmizi milli sazlarımızla icrâ edecek 

bir heyet-i mûsıkiyyede yine Avrupa‟da ikinci bir cevelân daha yapsın; ve aynı 

zamanda heyetin terennüm edeceği makâmat ve elhân-ı Ģarkıyyeye dâir mahallî 

gazetelerinde ilmî makâleler neĢr ederek esâtize-i mûsıkiyyeyi hakîki Türk mûsikîsinin 

mâhiyet-i ilmiyesi hakkında tenvîr etsin. Emin olmalıyız ki böyle bir teĢebbüs daha 

ziyâde hüsn-i telakkiye mazhar olacak ve sanaât-ı nefîsede bu âna kadar pek fenâ 

tanınmıĢ olan << millî >> mevkîimizin inkiĢâfıyla lâyık olduğu dereceye irtikâsına 

hizmet edecektir. Bu noktayı bilhassa ulyâ-yı umûrumuzun nazar-ı dikkatine arz ederiz. 

Böyle bir seyâhat-ı mûsıkiyyeye zemîn ve zamanın ne kadar müsâit olduğunu 

göstermek için, son senelerde Ģark mûsikîsine dâir Avrupa‟da tahassül eden meyl ve 

teveccühün ekseriyet-i kâriînce mechûl bulunan safahâtından bahs etmeyi münâsip 

görüyorum. 

Rubu„ asra karîb bir zamandan biri garp mûsikîĢinâsânı arasında Ģark mûsikîsine 

karĢı ciddi bir fikr-i tecessüs uyanmıĢtır. Bu yolda ilk teĢebbüs, Fransız 

âlimi(Dökodre[Docoudray]) tarafından vaki„ olmuĢ idi. Yine Fransızlardan bestekâr-ı 

                                                 
1
 “Âtî-i Mûsikîmiz”, 15 Rebiülahir 1336,Pazartesi, 28 Kanunisani 1334/1918, nu. 28, s.1. 

 



 19 

Ģehîr (Sen Sâns[Saint-Saëns]) dahi aynı yoldaki mesaisiyle temâyüz etmiĢ ve 1884 

senesinde akademi huzurunda yaptığı müsâhabesinin sonlarına doğru << âtî-i mûsikî>> 

hakkında Ģu beyânatta bulunmuĢ idi : 

<<… Bahsimize hitâm vermek için biraz da mûsikînin gayet uzak âtîsine atf-ı 

nazar ve mesela kırkıncı asırda bu fennin nasıl bir Ģekil alacağını tahmin edelim. 

ġüphesiz bu bâbdaki sözlerimiz faraziyât-ı sarfa hudûdunu geçemez; mamâfih ihtimâl 

ki bahsin bu ciheti de dâ„î-i merak addolunur. Çinliler asırlardan beri mûsikîlerinde (lu) 

tesmiye ettikleri <<yarım perde>> leri tanıdıkları ve nazarî kitaplarında bu perdelerin 

tarz-ı isti„mâlini irâe ettikleri halde ameliyât-ı mûsikîde bunları isti„mâl 

edememektedirler. Gariptir ki biz Avrupalılar da aynı vaziyette bulunuyoruz. Tam bir 

perdenin << koma>< dediğimiz (1/9) kısmını nazarî alarak hesab ediyoruz da bunu 

mevki-i isti„mâle koymuyoruz. TeĢekkülât-ı hâzıramıza <<yarım perdeler>> kifâyet 

ediyor; halbuki <<diyez>> ile <<bemol>>ün aynı nağmede birleĢtiği notalara istinâd 

eden Ģimdiki nazariyelerimizle hakîkat-i mûsikîye vusûl imkân hâricindedir. Ġhtimâl, bir 

zaman gelecek ki kulaklarımız daha ziyâde hassâsiyet kesb edecek ve mehmâ-emken bir 

idâre-i maslahattan ibâret olan bu nazariye ile iktifâ edemeyecektir. ĠĢte o vakit yeni bir 

sanat doğacak ve mûsikî-i hâzır, enâfis-i âsârı bâkî iken tekellüm olunmayan elsine-i  

meyyite hükmüne girecektir. Bunun nasıl bir mûsikî olacağını keĢf ve tahmîni kâbil 

değildir. Çünkü böyle bir mûsikî ânî olarak meydana çıksa bir Çinli (Bethouven)‟in bir 

senfonisini anlamakta ne kadar dûçâr-ı müĢkilât olur ise bizim de bu yeni mûsikî 

karĢısında aynı vaziyette kalacağımıza Ģüphe etmemelidir. 

Garbiyyûn nezdinde istikbâl-i mûsıkiyyeye dair bu yolda beyân-ı fikir edildiğini 

gördüğüm vakit, Avrupalılar‟ınki gibi <<tam perde- yarım perde>> nazarî-i 

mahdûdasını takip etmeyen Türk mûsikîsinin tâbi„ olduğu kavâid-i lahniyyenin 

garbiyyûn için mûcib-i istifâde bir tetebbu„ zemini teĢkil edeceğini düĢünerek, Paris‟te 

çıkan (Revue musicale) mecmûasına, yedi sekiz sene mukaddem , makâmat-ı 

mûsıkiyyemizin nazarî ve amelî ta„rifâtını hâvî birkaç makâle yazmıĢ ve misâl olarak, 

uĢĢak, buselik, nihavent makâmlarını –teĢekkülât-ı lahniyeleri itibariyle- izâh ederek, bu 

makâmların garb mûsikîsinde isti‟mâlinden kazanılacak servet-i lahniyyeyi göstermiĢ 

idim. 

Meğerse (Sen Sâns[Saint-Saëns])‟in iĢaret ettiği yolda yürümek fikri Avrupa‟da 

bazı terakkîperver zevâtın zihinlerini iĢgal eden bir mesele Ģeklini almıĢ imiĢ. Sonradan 



 20 

muttali„ olduğuma nazaran bu fikirde ittihâd eden kimseler (anarmonizm) nâmıyla bir 

meslek te‟sis etmiĢler; bu mesleğin gayesi ise bir notanın diyezi ile fevkindeki notanın 

bemolü arasındaki farkı Ģimdiki gibi birleĢtirmeyip her ikisini de icâbına göre 

kullanmak ve binnetice bir bu„d-i zülkül dâhilinde (oktav) <<yirmi dört>> perde kabul 

ve isti„mâl ederek garb mûsikîsine Ģimdiye kadar hâiz olmadığı vüs„at  ve tenevvü„-i 

lahniyyeyi vermekten  ibâret imiĢ. 

<<Mûsikî-i âti>> taraftarlığı mânâsına olarak (fütürizm) dahî denilen bu mesleğin 

taraftarları Avrupada gittikçe çoğalarak 1911 senesinde bir beyannâme neĢr etmiĢlerdir. 

Mûsikîde büyük bir inkılâb yapmak fikri ile çalıĢan (fütürist)lerin beyannâmesinde 

dermeyân edilen temenniyât arasında bizce en ziyâde Ģâyân-ı dikkat görülen cihet, 

(anarmonizm) mesleğinde mûsikîmiz nazariyesinin hemânda aynen kabûl-i teklif 

edilmesidir. ĠĢte tam bu sırada bizim makâlelerin (Revue musicale) de intiĢârı bittabiî 

(fütürist)‟lerin iĢine çok yaramıĢ. Aradan birkaç ay geçmiĢ idi ki bu zümreden Mösyö 

(Artur Maquaire) isminde bir Belçikalı bestekâr Brüksel‟de (Armonizm & Füturizm) 

isminde bir risâle neĢr etmiĢ bir nüshâsını muharrir-i âcize göndermiĢ idi. 

Sâhib-i risâle, bilhassa garb mûsikîsinde dahî Ģarklıların kullandığı perdelerin 

isti„mâlinden husûle gelecek vüs„at-i lahniyeyi isbât etmek istiyor ve Ģark mûsıkisi 

lehindeki << tez >> yeni müdafaa için (Revue musicale) deki makâlelerimi delil 

gösteriyor idi. 

BeĢ fasla munkasım bulunan bu risâlenin birinci ve ikinci fasıllarında Avrupa 

Darülelhân‟larının takip ettikleri usûl-i tedrîs dolayısıyla genç zekâların serbestî-i 

inkiĢâfına ne gibi mevâni„-i ikâ„ edildiğinden, garb âlem-i mûsikîsinde hükm-fermâ 

olan yolsuzluklardan bahs edilmekte üçüncü faslında dahi (fütürist)lerin maksadı ber-

tafsil izâh olunmakta idi. 

Risâlenin (Anarmonizmin tarîk-i amelîsî) serlevhâlı dördüncü faslında ise Avrupa 

mûsıkisi nazariyesinin esâsı olmak üzere garp hikmet Ģinâsânının âsârında münderic 

<<kavâid-i resmiyye>>nin sekâmeti ile (muaddil mıstar) nazariyesinin nevâkısı 

bilcümle delâiliyle izâh olunuyor idi. Buna mukâbil (füturist)lerin kabul ettikleri 

mıstarın her tanini (ton) dört kısma taksim edilerek icâbına göre rub„,selâse, nısf 

perdelerin kullanılacağı ve böyle bir mıstarın sâha-i ameliyâta îsâli için ((Mikyâsü‟s-

savt) ın iânesine bilmürâcaa bulunacak nagamâtın enâbîb-i mutasavvıta yahut  

(Kristallufon anarmonik) denilen billûrî safîhalara tespit edileceği ve bundan sonrasının 



 21 

da alât-ı mûsıkiyye fabrikacılarınca düĢünülecek bir mesele olduğu dermeyân 

kılınmakta idi. 

Risâlenin (Ġstikbâl yolları) ünvanını hâiz olan beĢinci faslında mösyö Mâker 

(fütürist)‟lerin tarîk-i teceddüde azimkârane ilerlemeleri için bir mani olmadığını ve 

hatta vaktiyle (Lui Luka) nâmında bir zât tarafından yazılan eserde (majör) ve (minör) 

makâmları haricinde vücûdundan bahs edilen makâmatı mevki-i icrâya koymak 

mümkün olacağını söylüyor ve bu münâsebetle Alman hikmetĢinâsı (Helmolc)‟un 

(Mûsikînin nazariye-i fizyolojiyesi) ismindeki eserinden Ģu sözleri naklediyor idi . 

<< Biz küçük yaĢımızdan beri mi kulaklarımızı ancak << muaddil mıstar>>ın 

seslerine alıĢtırıyormuĢ ve bu suretle has mûsikîmizi, makâmatı kadîmenin tetevvuât-ı 

lahniyyesi meyânında yalnız majör ve minör dediğimiz iki makâmın pek kolay olan 

farklarını bula[bilme]k üzere perverde etmiĢ bulunuyoruz. Bizim  (akort) teĢkili, makâm 

değiĢtirilmesi (modülasyon) vesâitine müracaat sâyesinde elde etmek istediğimiz furuk-

ı ifâdeyi mûsikîlerine îlm-i âhengi kabul etmeyen akvâm-ı Ģarkiyyenin  muhtelif 

makâmlarındaki daha nâzik, daha mütenevvi„ vesâit ile icrâ edecekleri tabiîdir. Bundan 

dolayı akvâm-ı mezkûrenin kulakları bu gibi nâzik farkı idrak hususunda bizimkilerden 

ziyâde hassas olmasında teaccüb edecek bir Ģey yoktur.>> 

Alman âlim-i Ģehîrinin bu sözleri mösyö (Mâker)e  beyânâtında biraz daha 

cesâret-bahĢ oluyor ve bilmünâsebe bizim (Revue  Musicale) deki izâhatımızı makâm-ı 

istiĢhâdda irâd ederek diyor idi ki : 

<<Helmolc‟un sözleri ne kadar doğrudur! Mantıkî düĢünelim. (Fisagores koması) 

denilen 524388/531448 nispetindeki bu„d-ı mûsikî, mâdemki bir kıymet-i lahniyeyi 

hâizdir; ve mâdemki Ģarkiyyun –Rauf Yektâ tarafından nihavent, uĢĢak, bûselik 

makâmları hakkında yazılan makâlâtta isbât edildiği vechiyle- biz bu„d-i zülkül 

dâhilinde 24 bu„du gerek sesleriyle gerek sazlarıyla icra edebiliyorlar imiĢ; o halde biz 

garblılar sâha-i mûsikîde onlardan niçin daha dûn mevkide kalıyoruz? Niçin?.... 

Niçin?....>> 

Münderecâtın-ı bâlâya naklettiğim bu risâleden sonra (fütürizm) cereyânının ne 

gibi safahât geçirdiğini takib edememiĢ ve alel-husus harb-i umûmîyenin zuhûru böyle 

cereyanları velevki muvakkaten olsun durduracağını zannetmekte bulunmuĢ idim. Bu 

zannımda yanıldığımı geçenlerde (Osmânişer lüed) gazetesinde profesör (Für 

ġimid[Schmidt]) tarafından yazılan mühim bir makâleden anladım. Muhterem 



 22 

profesörün verdiği malûmata göre (füturizm) cereyânı, harb-i umûmî gavâili içinde bile 

Almanya‟da seri adımlarla yürümüĢ ve son zamanlarda  << tam ve yarım perde >> 

tarzının tevsîi maksadıyla yapılan yeni tecrübeler netâyic-i mûcib-i memnûniyet 

görülerek yarım perdeden baĢka bir de çârek perdenin kabûlü karargîr olmuĢtur! Zemîn-

i mûsikîde Ģark ile garb arasında mes„ud bir tekarrubun husûlü esaslarını ihzâr edecek 

olan bu fevkalade mühim cereyan hakkında daha etraflı malûmat almak üzere Berlin‟de 

mukim Alman ulemâ-yı mûsikîsinden bir dostuma müracaât ettim; alacağım tafsilâtın 

(Âtî) ile neĢri mukarrerdir. 

Bu münâsebetle birkaç ay mukaddem (Tanin) gazetesinde (Milli Mûsikî) 

serlevhası altında yazılan ve mûsikîmizdeki lahnî perdelerin adem-i isti„mâli 

lüzûmundan bahs eden (M.M) imzalı makâlelerin hatıra gelmesi kâbil değildir. Filvâki„, 

biz bir taraftan Ģarkta bu perdelerin (ilmî değildir) kavl-i mücerredi ile terki lüzûmundan 

bîpervâ bahsederken, diğer taraftan garpta Almanlar‟ın <<ifâde>> nokta-i nazarından 

mûsikînin tevsîmi için bizim atacağımız perdeleri ma„al-memnûniyye kabul etmeleri 

her halde Ģâyân-ı ibret bir hadisedir. 

ġimdilik Ģu kadar söyleyelim ki âtî-i mûsikîmiz pek parlaktır; Türk mûsıkisini 

milel-i sâire mûsikîlerine cidden gıpta-bahĢâ bir mevki„ sâhibi olmağa namzettir. Lâkin 

ihtiyâc-ı zamâna göre çalıĢarak nevâkısımızı ikmâl ve mevcûdiyetimizi isbât etmek 

Ģartıyla. (Darülelhân)‟ımızın bu bâbda uhdesine düĢen o kadar çok vezâyif vardır ki 

bunların tadâdını baĢka bir müsâhebeye bırakıyorum. 

Bir de Almanlar‟ın ahîren kabulüne karar verdikleri çaryek perdeleri hangi âsâra 

tatbik edecekleri câ-yi suâldir; Mozart‟ın, Wagner‟in eserleri bittabiî bu perdelere 

muhtac değildir.O halde bunların mahal-i tatbîki olan makâmatımızı onlara vesâit-i 

fenniye ile izâh ederek: 

-Aradığınız Ģeyler zâten Ģarkda bilfiîl iĢte mevcuttur! Der isek, hem mûsikî 

husûsunda Ģark ile garb mâbeynini ayıran kuvve-i mâni„ayı ortadan kaldırmak sûretiyle 

tarafeynin mütekâbil istifâdesini te‟min etmiĢ, hem de asırların tekallübât-ı dûrâ-dûrı 

arasında nasılsa mevcûdiyetini muhâfaza edebilmiĢ olduğumuz bir mûsikînin, henüz 

garbiyyûnun sem‟an lezzetini bilmedikleri, makâmat-ı latîfesini garb alemine tanıtmakla 

iftihâra hak kazanmıĢ olur idik…    



 23 

B. MAKALENĠN ÖZETĠ 

Rauf Yektâ bu makâlesinde mûsikîmizin geleceğinin çok parlak ve diğer bütün 

milletler tarafından örnek alınacağına dair fikirlerini delilleriyle isbat etmeye 

çalıĢmıĢtır. Makâlenin baĢında batılıların müziğimiz hakkında yeteri kadar bilgiye sahip 

olmadıklarından, bizim estetik ve sanatta ne kadar ileri düzeyde olduğumuzdan habersiz 

olduklarından bahsetmiĢtir. Fakat Hümâyûn orkestra‟mızın, ittifak ettiğimiz devletlerde 

vermiĢ olduğu konserler sayesinde batı müziğini ne kadar güzel surette icra ettiğimizi 

görmüĢlerdir. Rauf Yektâ‟nın gönlünde asıl yatan, bugüne kadar yanlıĢ bilinen 

müziğimizi kendi sazlarımızla batılılara tanıtmak, müziğimizin ne kadar zarif ve estetik 

olduğunu yani layık olduğu konumdaki yerini göstermektir. Çeyrek asırdan beri 

batılıların müziğimize karĢı büyük bir çalıĢma içinde olduklarını belirten Rauf Yektâ, 

Fransız [Docoudray]Dökodre‟nin baĢlatmıĢ olduğu incelemeler diğer batılı 

müzisyenlere örnek olmuĢ Fransız Sen Sans[Saint-Saëns], Belçikalı Artur Mâker gibi 

önemli üstadların büyük gayret içinde olduklarını belirtmiĢtir. Sen Sans[Saint-Saëns]‟ın 

akademi huzurunda vermiĢ olduğu sunumda gelecekte müziğin yapısının değiĢeceğini 

ve bu yönelimin küçük komaları da kullanabilecek seviyeye geleceğinden bahsetmiĢtir. 

Batı müziğinde nazarî olarak bir koma kullanılmakta fakat uygulamada ise 

kullanılmamaktadır. Sen Sâns[Saint-Saëns]‟ın bu ifadeleri bizim müziğimizin gelecekte 

önemli bir konumda olacağını göstermiĢtir. Rauf Yektâ makâlenin devamında batıda 

buna paralel olarak çeĢitli akımların oluĢtuğundan bahsetmiĢtir. Füturizm, anarmonizm 

gibi akımların müzikte köklü değiĢikliklerin yapılması gerektiğini savunmuĢlardır. 

Aslında bu akımların ortaya çıktığı sırada Rauf Yektâ‟nın Revüe Musicale‟de yazmıĢ 

olduğu makâlelerin de etkili olduğunu görmekteyiz. Makâlelerde Türk müziğinin yapısı 

hakkında bilgiler vermiĢtir. Mösyö Mâker füturizm akımının sürdürülmesinde kaynak 

olarak bu makâleleri göstermiĢtir. Rauf Yektâ makâlenin sonunda bütün bu akımların 

Türk müziğinin önemini arttırmakla beraber, müziğimizin inceliklerinin de farkına 

varılmasına yol açmasından duyduğu haklı gururu zevkle ifade etmiĢtir. 



 24 

II. YĠNE ÂTÎ-Ġ MÛSĠKÎMĠZ
2
 

A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ 

Geçenlerde (Âtî-i mûsikîmiz) serlevhası altında yazdığım makâle münderecâtının, 

garpperestlikte bir garblıdan daha ileri giden maateessüf emsâli aramızda pek olmayan 

zevât nezdinde bittabiî hiç beklemedikleri perdeden tanîn- endâz olması itibariyle – dâî-

i itirâz görüleceğini zâten tahmin etmemiĢ değil idim. Muhterem (Âtî)‟nin 6 Ģubat tarihli 

nüshasında okuduğum imzasız mektup bu tahminimde yanılmadığımı isbât etti.  

Sâhib-i mektup her Ģeyden evvel Avrupa‟ya milli âlâtımızla bir Türk heyet-i 

mûsikîyyesi izâmı hakkındaki mütâlaaya itirâz etmek isteyerek böyle bir seyâhatin 

icrâsı hâlinde, affolunmaz bir hatâ teĢkil edeceğini iddiâ ve bu münâsebetle mâhiyetleri 

zîrde birer nebze teĢrîh edilecek bazı itirazlar dermiyân etmiĢtir. 

Muârızımızın mektubunda biz bir esâs-ı ilmîye müstenid ve binâenaleyh ciddî 

sûrette münâkaĢaya Ģâyân-ı itirâzlara tesâdüf edemedik , mamâfih bu mektup bize << 

âtî-i mûsikîmiz >> meselesinin biraz dahâ teĢrîhe muhtaç bulunduğunu gösterdi. 

Binaenaleyh hem itirâzlara cevap vermek, hem de bahsin anlaĢılmayan nukâtını tenvîr 

etmek için bazı izâhat-ı mütemmime i„tâsı fâideden hâlî görülmemiĢtir. 

Evvela, bir gûne sû-i tefhîme mahal kalmamak üzere Ģurasını tasrîh edelim ki biz 

Türkler – âhiren maal-iftihâr görüldüğü vecihle – garb âsârını garblılar tarzında pek 

cüz„i bir farkla icrâ edebiliyoruz. Ancak aynı zamanda bu hakikate de muttali„ olduk ki, 

ne yaparsak yapalım , garblılar icrâatımızda yine az çok kendi bediî zevklerine muhâlif 

Ģeyler buluyorlar. Nitekim ahvâl-i hâzırada böyle bazı münekkidîn-i mûsikiyye bu ciheti 

telmîhen olsun kaydetmekten geri durmadılar. Yine aynı sebebin tesiriyle olmalı ki , 

Viyana‟da Avusturya Ġmparatoru Hazretleri sanatkârlarımızdan en çok milli Türk 

mûsıkisine ait âsârın terennümünü istemiĢler ve bunları mahzûziyetle dinleyerek 

bilhassa takdir etmiĢlerdir. Bunu da gazetelerde okuduk ve pek tabii bulduk. Öyle ya ! 

faraza Japonya‟dan Ģehrimize bir Japon heyet-i mûsikîsi gelse, bu heyet kendi 

memleketinde iken Türk mûsikîsinden bazı âsâr celb ederek bunları meh-mâ-emken 

bizim tarzımızda çalmağı öğrenmiĢ olsa, bu eserleri zevk-i millîmize tamâmiyle 

muvâfık olarak icrâ edemediklerine bir iki dinleme neticesinde hükmedeceğimiz Japon 

                                                 
2
 “Yine Âtî-i Mûsikîmiz”, 13 Cemaziyelevvel 1336,Pazartesi, 25 ġubat 1334-1918, nu. 56, s. 1-2 

 



 25 

sanatkârlarından tabiidir ki -zaten malûmumuz olması lazım gelen âsârdan ziyade- sırf 

kendi mûsikîlerine mahsus ve benâberîn bizce nâĢinîde olan Japon havalarını dinlemek 

isteriz.       

Acaba milli sazlarımızla Avrupa‟ya seyâhat edecek bir Türk heyet-i mûsikiyyesi 

baĢka vaziyette mi bulunacaktır? Vaziyette bir fark yok ise böyle bir seyâhate teĢebbüs 

edilmesi neden affolunmaz bir hatâ teĢkil etmiĢ olsun? Muârızımız bu bâbdaki iddiâsını 

teyid için Avrupa‟da <<hareket-i mûsikîyye >>nin külliyen baĢka Ģekilde gitmekte 

olduğunu söylemiĢtir ki malûmu i„lâm kabilindendir. Zîrâ alafranga, bir de alaturka 

mûsikî takımı dinleyen bir kimse hiç de vâkıf-ı elhân olmasa bunların ayrı tellerden 

çaldığını bissuhûle anlayabilir. Mâdemki her iki mûsikî arasında esaslı farklar olduğunu 

ve her ikisiyle de ayrıca iĢtiğâl edildikçe bunların hakkıyla anlaĢılamadığını elyevm 

inkâr eden kimse kalmamıĢtır; o halde öteden beri müdâfaa ettiğimiz fikre sâdık kalarak 

deriz ki : Garb mûsıkisinin Türkler tarafından anlaĢıldığı kadar Ģark mûsıkisinin de 

garplılar tarafından imkân-ı tefhîmini temin için lâzım gelen vesâite mürâcatta kusur 

etmemeliyiz. Bu ise yalnız ilmî makâleler neĢri ile kâbil-i istihsâl bir gâye olmayıp âsâr-

ı mûsikîmizi garbiyyûna fiilen de dinletmek esbâbına tevessül etmekliğimizi 

müstelzemdir. 

Fikrimizi bir misâl ile tavzîh edelim : Eski Yunan mûsikîsinde bizim (uĢĢâk) 

dediğimiz makâma (ipoduriyen) denilirdi ki bu makâmın mâhiyet-i lahniyesini 

garbiyyûn henüz <<sem„an>> anlayamamıĢlardır. Çünkü kütüb-i kadîmede makâmâtın 

teĢekkül ettiği nağmeler arasındaki eb„ad muayyen ise de Avrupa‟da umûmiyetle 

kullanılan (mûtedil mıstar) perdeleri bu„d-i tanîni ( 8/9 ) ile bu„d-i mücenneb-i kebîr ( 9/ 

10 ) beynindeki farkı göstermediğinden piyanoda ( la-si-do-re-mi-fa-sol-la) tabiî 

perdelerle icrâ edilen nağamatı Avrupalılar bir dereceye kadar bizim (bûselik) dediğimiz 

makâma müĢâbih bulmuĢlar ise de bu mıstardaki << sol >> lerin << diyez>> halinde 

olmadığını görünce ne diyeceklerini ĢaĢırmıĢlar ve nihâyet bu makâma << hissâs >>  

nağmesi bulunmayan bir nev„i (lâ minör) diyerek iĢin içinden çıkmak istemiĢlerdir. 

Halbuki erbâbına malum olduğu üzere (uĢĢâk) ile (bûselik) makâmları beyninde beyaz 

ile siyah arasındaki kadar azim bir fark vardır ve hiç zannetmeyiz ki en dakik ulûm u 

fünûni hayretefzâ bir sûrette terakkî ettirmeye muvaffak olan garbiyyûnun kulakları 

sâha-i mûsikîde bu kadar bâriz bir farkı – velev ki biraz güçlükle olsun idrâkden izhâr 

aczetsin. << Biraz güçlükle >> diyoruz çünkü bu hem bir <<terbiye-i sem„iye >> ve 



 26 

hem de asırlardan beri devam edip abâ u ecdâttan intikâl etmiĢ bulunan bir << zevk-i 

bediî >> meselesidir. 

Garb mûsıkisine karĢı biz Türkler dahi aynı vaziyette bulunuyoruz; maahâza 

tedrîcî itilaf sâyesinde bu mûsikînin de kendine mahsus letâfet ve meziyetlerini idrâk 

bizce mümkün oluyor. ġu hâl gösterir ki biraz ülfet ve iĢtiğâl sâyesinde garblılar da 

mütekâbilen bizim mûsıkimizi anlayabiliyorlar. ġarkta uzun müddet ikâmet eden 

ecnebilerin itirafıyla sâbittir ki ilk duydukları vakit hiçbir Ģey anlamadıkları 

mûsikîmizden bilahâre lezzet almağa baĢlamıĢlardır. Avrupa‟ya gidecek heyet-i 

mûsikîyyemiz vereceği konserlerden meselâ (uĢĢak) –tabîr-i kadîmiyle <<ipoduriyen>> 

makâmında bir parça çalacak olur ise, bir taraftan el ilanlarına ve evrâk-ı havâdisten 

herkesin anlayacağı bir lisanla Ģu yolda inzâr-ı dikkati celb etmelidir. 

“ – ġimdiye kadar yalnız târîh-i mûsikîden bâhis kitaplarda ismini gördüğümüz 

Ģark makâmâtı kadîmesini dinleyeceksiniz. Bu makâmlar garp mûsikîsinin istinâd ettiği  

“Yalnız iki makâm” ve “tam ses”, “yarım ses” nazariyelerinin büsbütün hâricinde bir 

beniyye-i lahniyeye mâliktir. Avrupa‟da bu makâmat << elsine-i meyyibe >> gibi münsî 

ve gayr-ı kâbil-i ihyâ zannedilmekte iken Türkler bunları mûsikîde asrın inkilabâtı 

arasında letâfet-i asliyyeleriyle  muhâfazaya muvaffak olmuĢlardır….>> 

Diğer taraftan mesele daha ilmî sûrette ulemâ-i mûsikîyyede izâh olunarak bu 

makâmlar hakkında tafsilât-ı mukteziye verilmelidir. Bizim hiçbir delâletimiz olmadığı 

halde -velev ki Ģimdilik mahdud miktarda olsun- (Anarmonimiz) cereyanlarına kapılan 

Alman mûsikîĢinâsları hiç zannetmeyiz ki böyle yeni ve cidden mûcib-i istifâde bir 

mevzu karĢısında bulundukları takdirde lâkayd kalabilsinler. Alman millet-i 

muazzamasının tecr hususundaki meyl ve istidâdını bilenler buna asla ihtimal 

vermezler. Zaten biri << majör >> diğeri << minör >> yalnız iki makâm nazariye-i 

mahdûdesine müstenid bulunan Avrupa lahni  - bizzat garbiyyûnun itirafı vechile- 

asırlardan beri o kadar iĢletilmiĢ ve tabîr-i efrenciyesiyle o derece << epoizet >> bir hâle 

gelmiĢtir ki ne gibi temezzücât-ı ahengiye ilavesiyle lahn-ı aslî tezyîn edilse iĢba„ haline 

gelen kulaklar yine yeni bir Ģey duyamamaktadır. Bu hâl sinîn-i ahîrede  << mûsikîde 

istiĢrâk >> meselesini tabiyatıyla meydana çıkarmıĢ ve Ģarkda mevcut makâmatın 

kabulü ile garb mûsikîsine yeni bir vüs‟at ilâvesi mehâfîl âidesince düĢünülmeğe 

baĢlamıĢ idi. Bu temâyül karĢısında bizim nasıl bir vaziyet almamız lâzım geldiğinin 

tayini büyük bir zekâya muhtaç değilken maalesef iĢitildiği üzere (Dârülelhân‟da) -bir 



 27 

lisân-ı ecnebi sarf ve nahviyenin Türkçemize tatbîki kabîlinden olarak- garb nazariyye-i 

mûsikîsinden bâhis kitapların alel-umyâ tercümesiyle iktifâ edilmekte ve (müceyyidât) 

nâm-ı garîbi verilen kırâat-ı mûsikîyye (solfej) derslerinde Ģark nazariyesince i„rabtan 

mahalli bulunmayan  (Lâ suğrâsı) (Lâ kübrâsı) gibi temrinlerle vakit geçirilmektedir. 

ĠĢte bu gibi mülahazalara ibtinâen Almanya‟da icrâ edildiğini (Osmânişer lüied) 

de okuduğumuz (Anarmonimiz) tecrübelerini ehemmiyetle telakki etmiĢ idik. 

Muârızımız bu tecrübeleri yapanların Avrupa‟da garâbetle temeyyüz edenlerden ibâret 

olduğunu ve Avrupa mûsıkisi asırlardan beri baĢlayan tekâmülün neticesi olup Ģimdiki 

bestekârların eserleri en muğlak riyâziye düsturları derecesine vardığını ve bunların 

icrâsında en mâhir zevâtın bile dûçâr-ı müĢkilât olduğunu söylüyor.  Filhakika son 

zamanlarda garb bestekârları – mahzâ lahn ve âhenk hususunda bir nevi teceddüd 

göstermek hevesiyle – o kadar mütenâfir nağmeler, muğlak temezzücler kullanmağa 

baĢlamıĢlardır ki bu cereyandan herkesten evvel yine kendileri Ģikayet etmekte ve buna 

“tekâmül” nazarıyla bakmaktan ziyâde kâbil-i mürâcaat ve istifâde vesâit ve münâbiin 

tükenmiĢ olmasını sebep göstermektedirler.  

(Anarmonizm) tecrübelerini yapanların garâbetle temeyyüz eden kimseler olduğu 

iddiasına gelince : muârızımız (Osmânişer lüied) deki makâleyi okumuĢ olsa idi böyle 

iddiada bulunmağa cesaret edemezdi. Filvâkii makâlenin muharriri profesör doktor (Vor 

ġimid) meselenin mükemmel bir tarihçesini yaptıktan ve bu maddeye dair Almanya‟da 

neĢredilen kitapların esâmîsini tâdât ettikten sonra (Anarmonizm) cereyanını Ģark ve 

garb mûsikîlerini âtiyen yek diğerinden istifadeleri imkânını ne suretle ihzâr 

edebileceğine dâir o kadar müseyyeb ve ciddi mütâlaât yürütmüĢtür ki, millî harsımızın 

inkiĢâf ve i„tilâmı nâmına bu cereyâna karĢı Alman profesöründen ziyade bizim 

memnun olmamız lâzım gelir iken aksi iltizâm edilmesine garb-perestliğin bize mahsus 

tecelliyâtı nazariyle bakmaktan baĢka çare yoktur. Mektubun (Bâh)[Bach] devrinde 

Avrupa mûsikîsinin güzel elhânı mahkum etmiĢ olduğundan bâhis fıkrası hiçbir 

hakîkat-ı târihiyyeyi ihtivâ etmemektedir. Çünkü târîh-i mûsikî, (Bâh)ı âhenkte 

gösterdiği yenilikler derecesinde lahinde dahî sâhib-i üslûb bir üstad olarak tanır. 

Nitekim Alman âlimi meĢhur (Rîman) Kâmûs-ı mûsikîsinde (Bâh) ın âhenk hususundaki 

muvaffakiyetini saydıktan sonra ihtirâât-ı lahniyyesinin de fevkalâde servet ve kudrete 

hâiz olduğunu tasdik etmektedir.  



 28 

Avrupalılarca yalnız güzel elhânın hiç ve belki de gülünç olduğu iddiası da 

muhtâc-ı tedkîk ve izahtır. Filhakîka garbiyyûnca yalnız lahn, asırlardan beri müsta„mel 

değil ise de lahinsiz âhenk de görülmüĢ Ģeylerden değildir. Çünkü ressamlıkta (desen) 

denilen <<çizgi>>ye nispetle  <<renk>> ne ise garb mûsikîĢinâslarınca lahne nispetle 

âhenk de aynı mahiyettedir.  

Mûsikîmizin Nef„i devri edebiyatıyla mukâyese edilmesi ile aynı mûsikînin en 

ibtidâi bir halde kaldığı iddiası gibi garâbeti dercesinde mahrûm-ı isâbettir; Hakîkat-i 

hâl Ģudur ki mûsıkimiz her devirde o devrin edebî cereyanlarına tâbi olmaktan geri 

kalmamıĢtır. Nef„i edebiyatiyla ancak o devrin bestekârları tarafından vücûda getirilen 

âsâr Namık Kemal edebiyatıyla kendi zamanının besteleri, edebiyât-ı hâzıra ile bugünün 

mahsûlât-ı mûsikiyyesi mukâyese olunabilir. Mamâfih son senelerde sâha-i edebiyatta 

görülen Türk cereyanlarına mûsıkimizin hisse-i iĢtirâki ma„atteessüf pek az olmuĢtur. 

(Dârülelhân)ın küĢâdı bu bâbdaki ümitleri tazelemiĢ ise de Ģimdiki halde bu meselenin 

bütün mesaiside – (Âti) de münderic mûsikî ıstılâhâtı makâlesine nazaran- kısm-ı azamı 

asırlardan beri Ģark ve garpta müttehid ve müsta„mel olan ıstılâhâtın köhneleĢtiği 

beyânıyla bittebdîl yerlerine yenilerinin ikâmesine inhisâr etmiĢ bulunuyor. Bu makâle 

hakkındaki mütâlaatımız-ı karîben yazacağız. 

Mektubun nihâyetinde bir Türk heyet-i mûsikiyyesinin Avrupa‟da konserler 

vermesi << dört beĢ asırlık pîrân-ı hoĢ-edânın pek eski kıyafetleriyle arz-ı didâr 

etmesine >> teĢbih olunarak böyle bir teĢebbüsün Ģeref-i millîmizin teâlîsine sebep 

olunacağı zannedilmekte ise de, Almanya imparatoru hazretlerinin Dersaâdet‟i ziyaret-i 

âhiresinde mehterhâne mızıkasını, Avusturya imparatoru hazretlerinin de Viyana‟da 

Mabeyn-i hümâyûn orkestrasının çaldığı alaturka parçaları kemâl-i telezzüz ve 

memnuniyetle dinlemiĢ olmalarına nazaran bu zanda tamamıyla mukârin-i hakikat 

addolunamaz.  

Elhâsıl biz Türklerin de akvâm-ı sâire-i mütemeddine gibi bir milli mûsıkisi 

vardır; ve bu mûsikî , edîb-i Ģehîr Cenab ġehabettin Bey‟in (Sinâ cephesinde) ünvanlı 

makâlâtından birinde dedikleri vecih ile, << gayr-ı fennî >> değildir. Türk mûsikîsinin 

terakkisi ise Türk harsının teâlîsi ile tev‟em olarak husûl-pezîr olacaktır. 

Vâdî-i mûsikîde hiçbir mevcûdiyet-i ilmiyyemiz yok imiĢ gibi münhasıran garb 

âsârının vesâit-i icrâiyyesi ve medîha-hânı olmaktan baĢka eser-i hayat gösteremez isek 

millî harsımız bundan hiçbir Ģey kazanmıĢ olmaz. Bir taraftan kendimiz çalıĢmakla 



 29 

beraber, diğer taraftan da millî mûsikîmizi vesâit-i mümkine ile amelî ve nazarî bir 

sûrette Avrupalılar‟a tanıtmağa devam ve alelhusus Almanya‟da mikdâr-ı kesîr olan 

mûsikî menecerleri ile aramızda Ģahsî münasebetler tesîsine ihtimâm eder isek istihsâl 

edeceğimiz netâyic her halde ümitlerimizin fevkinde olacaktır. 

B. MAKALENĠN ÖZETĠ 

Rauf Yektâ Bey bu makâlesini Âtî‟nin geçen sayısında yazmıĢ olduğu makâleye 

karĢı itirazda bulunan mektuba cevap vermek amacıyla kaleme almıĢtır. Önceki 

makâlede Rauf Yektâ Bey, batılılılara onların müziğini pek güzel bir surette icra 

edebileceğimizi göstermemiz gerektiğini vurgulamıĢtır. Gönlünde yatan asıl maksat ise, 

müziğimizden habersiz veya müziğimizi yanlıĢ bilen batılılara milli sazlarımızla kendi 

müziğimizi göstermenin gerekli olduğunu belirtmiĢtir. Fakat bu yazısının yanlıĢ 

anlaĢıldığını belirten Rauf Yektâ bu konuda biraz daha açıklama yapılmasını 

hissettiğinden örnekler vererek bu makâleyi yazmıĢtır. Makâlenin baĢında bizim batı 

müziğini batılılardan çok az farkla güzel bir Ģekilde icra ettiğimizi ama ne yaparsak 

yapalım batılılar bir Ģekilde kendi zevklerine muhalif bir Ģeyler bulabileceklerini 

belirtmiĢ, bu makâlede asıl vurgulamak istediği düĢünce ise bizim batı müziğini 

batılılara sunmamızın değil, asıl kendi müziğimizi göstermenin gerekli olduğudur. 

Nitekim mûsıkiĢinaslarımızın Viyana‟da vermiĢ olduğu konserde Ġmparator‟un 

göstermiĢ olduğu teveccüh kendi mûsikîmizi icra ettiğimiz içindir. Makalede diğer bir 

örnek olarak ise mesela Japonlar‟ın bize kendi müziğimizi sunmalarının çok etkili 

olmayacağı, önemli olan kendi müziklerinin sunulmasıdır. Aslında bu mektuba cevap 

olarak yazılan bu makâlenin devamında Rauf Yektâ kendisine gelen bu mektubun 

aslında ilmi olarak tartıĢmaya açık bir yanının olmadığını, müziğimizi batılılara 

batılıların anlayabileceği seviyede anlatmamız gerektiğini vurgulamıĢtır. Yani onlarda 

kullanılmayan komaların bizde nasıl kullanıldığını hem nazari olarak hem de 

uygulamalı olarak gösterebileceğimiz ortamları oluĢturmamız gerektiği üzerinde 

durmuĢtur. Batıda sadece iki makamın olduğunu bizde ise birçok makamın 

bulunduğunu, komaları farklı olan makamları tanıtmamız gerektiğini belirtmiĢtir. 

Makâlenin sonunda özellikle batıyla irtibatımızı bir Ģekilde kurmamız gerektiğini ve 

özellikle Alman‟larla irtibat halinde olmamız icabettiğini anlatmıĢtır. 



 30 

III. DÂRÜLELHÂN’DA MÛSĠKÎ ISTILÂHÂTI
3
 

A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ 

Mûsikîmizin büsbütün düçâr-ı inhitât olmaktan kurtarılması için bu nefîs sınâatın 

ihtiyâc-ı zamâne göre terakkisi esbâbını hazırlayacak bir müesseseye çoktan beri ihtiyaç 

hissolunmakta idi. Mamâfih bu gibi umûra teĢebbüs-i Ģahsînin adem-i kifâyeti bid-

defâat tecrübe edildiği cihetle mûsikî husûsunda dahî terakkî-perver hükûmetimizin 

lutf-i delâletini beklemekten baĢka bir çâre bulunamamakta idi. Nihayet Maârif Nezâreti 

–icraât-ı meĢkûresi sırasında - bu iĢi de dûĢ-i hamiyyetine aldı, mûsikîye ait mesâil ile 

iĢtiğal etmek üzere evvel emirde bir (mûsikî encümeni) teĢkil ettiği gibi müahharan bir 

de (Dârülelhân) açtı. 

2 Kânûnisânî 1332 tarihli Takvîm-i Vakâyi„ ile neĢredilen tâlimatnâmesine 

bakılınca mûsikî encümeninin Ģimdilik küçük mikyasta bir mûsikî akademisi vezâifini 

ifâ etmesi, Dârülelhân‟ın da dört sınıflı bir mûsikî mektebi ve tabîr-i garbiyyesiyle bir 

<< konservatuvar>> Ģeklinde açılarak bunda talebeye fenn-i mûsikînin amelî ve nazarî 

bütün mebâhisi gösterilmesi lâzım gelir idi. Yine bu tâlimatnâme icâbınca encümen-i 

mûsikî, mükellef olduğu vezâif-i mütenevvia meyânında muvakkit bir risâle neĢr 

edilecek ve bu risâlelerle encümenin ne gibi tedkîkât ile meĢgul olduğu anlaĢılacak idi.  

Mûsikî encümeninin teĢekkülünden beri iki sene olduğu, Dârülelhân‟ın sene-i 

devriyye-i küĢâdının hulûlüne de pek az bir zaman kaldığı halde ne encümenin tarz-ı 

mesâisine ve ne de mektebin küĢâd ve derslere mübâĢeret edildiğine dâir bir Ģey 

iĢitilmediğinden hasbel-merak bu bâbda biraz tahkîkât icrâ ettik. Aldığımız ma„lûmâta 

nazaran Dârülelhân‟ın küĢâdını müteâkib birinci sınıfı bi‟t-teĢkil müretteb programa 

tevfîkan tedrisât-ı icrâsı icâb eder iken , Ģimdiye kadar derslere baĢlanamamıĢ ve yalnız 

(fasl-ı umûmî) nâmı verilen heyete kırk kadar hânende ve sâzende kaydedilerek bunlara  

(yegâh) ve (Ģehnaz buselik) fasıllarının meĢkiyle vakit geçirilmekte bulunmuĢtur. Bu 

ma„lûmat karĢısında cidden mütehayyir kaldık; zirâ kanaât-ı kaviyyemiz bu 

merkezdedir ki Maârif Nezareti‟nin (Dârülelhân) açmaktan maksadı, eski usûldeki 

mûsikî meĢkhânelerini resmen ihyâ ile (fasl-ı umûmi) nâmı altında (yegâh) faslından : 

Piyâle elde ne dem bezmime habîb gelir 

                                                 
3
 “Dârülelhan‟da Mûsikî Istılahatı”, 28 Cemaziyelevvel 1336,12 Mart 1334-1918, nu. 71, s. 1-2 

 



 31 

ġevklere mâye ömre sermâye tenlere candır 

Canda mihmandır ya meded ah ah habîb gelir 

nagamâtıyla icrâ-yı âhenk edecek bir ince saz takımı yetiĢtirmekten ibaret 

değildir. Maahâzâ arası çok geçmeden meĢkhâne usûl-i kadîmesinde dümtekzen 

olmaktan bir Ģey istifade edilemediğini talebe pek âlâ anlamıĢ ve programı mûcibince 

tedrisâta baĢlanmasından da kat‟-ı ümid etmiĢ olmalı ki birer ikiĢer devamdan 

vazgeçenler çoğalmıĢ ve bu hâlin neticesi olarak Dârülelhân‟ın zükûr kısmındaki 

talebenin adedi dört beĢ kiĢiye tenzil etmiĢtir. Dârülelhân‟da sınıf teĢkiliyle tedrîsâtın 

adem-i icrâsı seferberlik dolayısıyla talebe fıkdânına mahmul olamaz zannındayız. 

Çünkü mektebin küĢâdında kırk kadar talebenin kaydedilmesi bunların askerlikle 

alâkası olmayan kimseler olduğunu göstermektedir. 

Dâr-ı mezbûrun inâs kısmındaki tâlibâtın adedi binnisbe daha çok olduğu 

iĢitilmekte ise de tahkîkimize nazaran orada dahî program dâhilinde bir gûne tedrisat 

icrâsı olmayıp yine  <<meĢkhâne>> usulünde ve alel-ekser güfteleri bazı parçalar meĢk 

edilmekte, biraz da nota ve âlât-ı mûsikîyye dersleri verilmekte imiĢ. 

Dârülelhân‟ımız bu halde olmakla beraber mûsikî encümeninin iki senelik hayât-ı 

mesâiyesinde mûsikî muhiblerinin sabırsızlıkla beklediği semerât iktitâf olunamamıĢtır. 

Bu sebepten nâĢîdir ki geçenlerde gazetelerde görüldüğü üzere Ġstanbul mebus-ı 

muhteremi Salâh Cimcöz Bey meclis-i millîmizde Osmanlı mûsikîsinin temin ve 

terakkîsi esbâbının lüzûm-ı istikmâline dâir pek muhikk bazı mütalaât ve temenniyât 

serdetmiĢtir. 

Filhakîka encümene dâhil zevâttan en muktedirlerinin istifâ etmiĢ veya devam 

etmemekte bulunmuĢ olmalarına bakılırsa encümenin maksad-ı teĢkîli fevt olduğuna 

hükmedilebilir. Bu bâbda mukni‟ bir delil olarak (Âti) nin  27 ġubat tarihli nüshasında 

münderic (Mûsikî Istılâhâtı) ünvanlı makâleyi göstereceğiz. Bu makâlenin bir nebze 

teĢrîh-i münderecâtı encümende ne kadar bî-sûd ve hatâ-âlûd iĢlerle iĢtiğal edildiğini 

isbât edecektir.  

Kâriîn-i kirâmın hâtır-niĢânı olacağı vechiyle sâhib-i makâle Ziya PaĢa Hazretleri, 

asırlardan beri kütüb-i mûsıkiyyede müsta‟mel ve kısm-ı azamı kendi eser-i ihtirâımız 

olmayıp esâtize-i sâlife tarafından mevzu ve müstekar bulunan ıstılâhât-ı mûsikîyyeye 

köhneleĢmiĢ nazarıyla bakılmasını ve bunların yerine daha münâsip zan ettiği bir takım 

tabîrât-ı nâĢinîdenin isti‟mâlini teklif ediyor idi. Araplar (Lâ nizâ„ fi‟l-evzâ„, ve lâ 



 32 

münâkâĢa fi‟l-ıstılâh) derler; evvel emirde biz bu kavle ittibâan PaĢa‟nın itirâzlarını 

sukût ile geçiĢtirmeyi daha muvâfık bulmuĢ idik. Ancak bazı muhibbânımızın iltimâsı 

üzerine ilk fikrimizde sebât kâbil olamadı. Binaenaleyh câlib-i itiraz olan ıstılâhâtın en 

mühimlerini numara tahtında yazıp her biri hakkında cevaplarımızı ayrı ayrı arz 

edeceğiz.  

1- (Oktav) mukâbili (Bu„d-i zülküll) denilmeyip (müsemmene) denilmeli imiĢ. 

 ıstılâhının ilk vâzıı Türkler‟in en büyük mûsikî nazariyecisi (Bu„d-i zülküll )-ج

olan hakîm-i Ģehîr (Fârâbî) dir. MüĢârün ileyh mûsikî nazariyâtını Yunân-ı kadîm 

lisânından Arapça‟ya naklederken <<eb„âd-ı mûsıkiyye>> bahsinde (Diyâtesâron) ve 

(Diyapenti) tabîrâtına mukâbil (Bu„d-i zülerba„a) ve (Bu„d-i zülhams) ve (Diyapason) 

tabîrine mukâbil de (Bu„d-i zülküll) ıstılâhını vaz‟ etmiĢtir. ġark müellifleri bunun 

medlûlünü (Eyi‟l-bu‟dillezî yeĢtemilü alâmecmû„i nagâmat medârü‟l-elhân ) diye izah 

ederler ki kadîm Yunânîlerin bu bu„da -Ģimdikiler gibi- (oktafonia) demeyip ber-vech-i 

ma‟rûz (Diyapozon) tesmiye etmeleri aynı sebepten ileri gelmektedir. (Diyapozon) 

tabirini ibtidâ Latinler –maksad-ı vaz‟ını anlamayarak- sehven (oktavâ) kelimesiyle 

lisanlarına nakil etmiĢler, Fransızlar da aynen alarak (oktav) demiĢlerdir. Halbuki 

Fransız müsteĢrikleri bu bâbdaki hatâyı bildiklerinden (oktav) kelimesini indel-îcâb 

(samene) ve (müsemmene) gibi tabirlerle tercüme etmeyip mukâbilinde dâima (Bu„d-i 

zülküll) tabirini kullanmakta ve Arapça‟dan Fransızca‟ya tercüme esnâsında dahî (Bu„d-

i zülküll) ıstılâhâtına mukâbil en doğrusu olarak (Enterval döto) demektedirler. 

Bu bahiste vehleten muhikk gibi görünen Ģöyle bir itiraz vârid-i hâtır olabilir; beĢ 

nağmeyi hâvî olan mesela  (la- mi) bu„dına ne için (Bu‟d-i zülküll) deniliyor da (la-la) 

bu„dına ne için bu„d-i zülsemâniye yahud Ziya PaĢa‟nın teklifi vechiyle (müsemmene) 

denilmiyor biraz düĢünülünce bu itirazın cevabı bi‟s-suhûle bulunabilir. (la-mi) bu„du 

filhakika yek diğerine hiç müĢâhebeti olmayan       <<beĢ>> nağmeden mürekkeb ise de 

(la-la) bu„di ona mikyâs olup bunda birbirinin nazîri olmayan ancak << yedi >> nağme 

mevcuttur; sekizinci nağme ise birincinin tiz mukâbili olarak mıstarda tekrar gelmiĢ bir 

nağmedir ki te‟lif-i elhânda her zaman birincinin makâmına kâim olabilir. Ve bu itirazla 

(Zülküll) bu„duna nazariyemizde hakiki << sekiz >> nağmeyi müĢtemil bir bu„dı 

nazarıyla bakılmaz. Binaenaleyh bin seneden beri mevzû ve Ģark ve garpta ma‟ruf ve 

müsta‟mel bulunan (Bu„d-i zülküll) ıstılâhı yerine sekiz köĢeli ve sekiz renkli nesne 



 33 

mânâsına geldiği kâmûsta musarrah  (müsemmene) lüğatının ikâmesi cidden 

bîlüzumdur. 

2- Garbiyyûnun eskiYunânîlerden aldığı (gam) lafzına mukâbil (muvâtire) 

denilmesi münâsip imiĢ. 

 .Bir kere (Gam) lafzının Yunânîlerden alındığı ifâdesinde yanlıĢlık vardır -ج

Hakikat-i hâl Ģu merkezdedir ki Yunânîler mûsikî nağmelerini elif-bâ harfleriyle 

gösterirler ve nazariyeleri icâbınca Ģimdi bizim (lâ) dediğimiz nağmeyi (Alfa) ile iĢâret 

ederler idi. Muahharan Latinler Yunan tarzını kabul etmiĢler ise de kendi nazariyelerine 

göre (la) dan evvel bir de (sol) ilavesi iktizâ ettiğinden Yunan elif-bâsına bilmürâcaâ 

silsile-i esvâtın baĢına Yunânîler‟in (gama) dedikleri harfi koymuĢlardır. ĠĢte silsile-i 

nagamâtın baĢında (gama) harfinin bulunması ve bilâhere bu silsileye –iddia edildiği 

gibi << garbiyyûnun>> değil- yalnız Fransızların (gam) tesmiye etmelerini mûcib 

olmuĢtur. Almanlar ise bu makâmda (ton layter) demektedirler. 

Dâî-i itirâz olan (mıstar) tabirine gelince, biz bunu 845 tarihleri ricâlinden (Hızır 

bin Abdullah)‟ın nâdirün-nüsha bir te‟lifinden gördük. Müellif bu ıstılâhın vâzıı (ġeyh 

Safiyüddin Abdul-mümin) olduğunu söylüyor. (Satır) kelimesinin manâ-i lügavisi (Sıra) 

olmasına göre (tabiî nağmelerin bir sıraya dizilmesinden hâsıl olan heyete) mıstah 

vezninde (mıstar) ıtlâkı pek münâsip olduğuna Ģüphe yoktur. 

AnlaĢılan muterizimiz kelimeyi mîmin kesriyle ism-i âlet sîğasında okumuĢ 

olmalı ki (mıstar) yazıyı doğru yazmak için kullanılan âletin ismidir diyerek itirâza 

kalkıĢmıĢtır. 

Kâmûsa nazaran (Müvâtere), vav‟ın kesriyle tek tek olmak manâsına gelen (Vitr) 

den me‟hûz olup beynlerinde fasl ve fetret olmak Ģartıyla eĢyâ-i müteaddideyi birbiri 

ardına getirmek manâsına imiĢ; bu sebeple bir gün imsak ba„dehu bir ya iki gün iftâr ile 

sâim olmağa Araplar (Müvâtiretü‟s-savm) derlermiĢ. Bu mânâya gelen kelimenin alel-

husus mastar sîğasında olduğu halde (gam) mukâbili konulmasındaki hikmet ve 

münâsebet Ģark ve garpta kimsenin anlayacağı Ģeylerden değildir. 

3-(tampere)‟ye  (memzûc) yâhud (ma„dûl), (tamperaman)a (mezâc), (Son 

fundâmentâl)e de (sâriye) denilmeli imiĢ. 

 ve (tampereman) mukâbilleri olarak hikmetĢinâslarımız tarafından (tampere) -ج

(mutedil) ve (itidâl) tâbirleri kullanılmakta olduğu gibi aynı tabîrât mûsikî 

Ģinâslarımızca da kabul edilmiĢ olmasına nazaran bunların memzû ya madûl, mezâc gibi 



 34 

ez-her-cihet gayr-i münâsip elfâz-ı acîb ile istibdâl zâiddir. Hele (sûn fundâmentâl) için 

Ģimdiye kadar (savt-ı esâsî) tabîrine me‟nus ve zebânzed iken bunun yerine <<… ve 

ayağına.>> denildiği kâmûsun Ģehâdetiyle sabit (sâriye) tabîr-i nâĢinîdesinin ikâmesi 

kimsenin hoĢ göremeyeceği ihtirâ„lardan olsa gerektir.  

Muterizimiz (4) numaralı hâĢiyesinde (mu„tedil mıstar) ıstılâhı Fransızca‟ya 

tercüme edilince (gam modere) denilmek lâzım gelir ise de kendisinin Fransızca‟da 

böyle bir tabîre tesâdüf edemediğinden bahsediyor. Cevaben diyoruz ki filhakika 

Fransızca‟da böyle bir tabîri biz de görmedik; mâmâfih taht-ı riyâsetlerindeki encümen-

i mûsikî tarafından kaleme alınıp Takvîm-i Vakâyi‟e dercedilen Dârülelhân programında 

(gam modere) tabîri aynen mündericdir Ģu halde bu tabîrin kimin eser-i icâdı olduğunun 

tedkik ve izâhı bittabiî encümene aittir. 

4- Diyatonik, kromatik, anarmonik kelimeleri için mürettep, müĢevveĢ, müdğame 

ıstılâhlarının vaz‟ı münâsib imiĢ. 

 Erbâbına malumdur ki mûsikî nazariyemizde ecnâs (janr) nâmıyla dakik bir -ج

bahis vardır. Bu bahis aynen Yunân-ı kadîm mûsikîsinden alınmıĢtır. BaĢlıca üç kısma 

ayrılan ecnâs-ı mûsıkiyyeye Yunanlılar Diyatonikan, Kromatikus, Anarmoniyan derler 

idi ki bu tabirlerin -esbâb-ı mûcibesi nazariyât kitaplarında muharrer olduğu üzere- yine 

(Fârâbî) merhum tarafından pek musib olarak (kavî), (levnî) ,(râsim) diye tercüme 

edilmiĢ ve o tarihten beri bunları değiĢtirmek hiçbir müellif-i mûsikînin hâtırına 

gelmemiĢtir. Emin olmalıyız ki Ģimdi bunların tebdîliyle ez ân cümle (levnî) yerine 

(müĢevveĢ) denilmesi teĢevvüĢ-i efkârdan baĢka bir fâideyi mucib olmaz ve bu 

hareketimizle ancak mâzî-i mûsikîmizden ne derece bîhaber bulunduğumuzu göstermiĢ 

oluruz.  

5- (Modülasyon) mukâbili (tercî„); (nüans) mukâbili de (halfe) denilmeli imiĢ. 

 Muterizimiz kütüb-i mûsikîyyeye mürâcaat etmiĢ olsa idi bu lafzın (tercî„ der -ج

ıstılâh ehl-i âlât-ı zevâtü‟l-evtâr husûsân mübâĢerât-i ûd ânest ki…. Ġlâ âhir) ibâresiyle 

ne sûretle tarif edildiğini ve bu tariften meselâ (nevâ) teli üzerinde seyr olunur iken 

mızrabın bazen (yegâh) teline de urulmasına (tercî„) denildiğini anlar ve böyle büsbütün 

baĢka manâya mevzû„ bir ıstılâhın (modülasyon) mukâbili olarak vaz‟ını teklif etmez 

idi. (Nüans) mukâbili öteden beri (furûk) kelimesi müsta‟mel iken (halfe) ta„bîr-i gayr-i 

me‟nûsunu kabul ve isti‟mâl edecek mûsikî müellifi güç bulunur zannediyoruz. 



 35 

Ziya PaĢa hazretlerinin makâlesinde teklif edilen ıstılâhâtın nefsü‟l-emre derece-i 

mütâbakatı hakkında bir fikir vermek için bu kadar izahâtı kâfi addediyoruz. Doğrusu 

hiçbirinde isâbet edilmeyen diğer ıstılâhatları da hadde-i tenkîdden geçirecek olsak 

makâlemiz iki misli daha uzayacaktır. Kaldı ki (opera) ve (piyano) lafızlarını tercümeye 

kalkıĢmak kabîlinden olarak (diyez) ve (bemol) mukâbili (irtifâî) ve (inhitâtî) 

denilmesini, (ton majör) ve (ton minör) mukâbili mine‟l kadîm mevzu‟ bulunan (tanînî) 

ve (mücenneb-i kebîr) ve ( mücenneb-i sağîr) ıstılâhatları yerine (târe-i kübrâ) ve (târe-i 

suğrâ) (ton komper) için ( ) gibi ıstılâhların ikâmesini münâsip görecek kimseyi 

tasavvur edemiyorum. Makâlenin nihâyetinde notanın lisanımız gibi sağdan yazılması 

(fa diyez) in notalara iĢaret edilip edilmemesi meselelerinden dahî bahsolunmakta ise de 

bunların mûsikî ıstılâhatına taalluku görülememesine ve zâten bu gibi misâlin 

salâhiyettâr nazariyeciler arasında münâkaĢası icâb-ı halden bulunmasına binâen 

makâlenin bu fıkraları cevap itâsından müstağnî addedilmiĢtir. 

Cevâbıma hitâm vermezden evvel Ģurasını da arz edeyim ki Maârif-i Umûmiye 

Nezâreti iki sene mukaddem (Istılâhat-ı Ġlmiyye Encümeni) nâmıyla bir heyet-i ilmiyye 

teĢkil etmiĢtir. O zamandan beri muntazaman çalıĢan bu heyet azâsı meyânında Ģuûbât-ı 

ulûmün hemen kâffesinde mütebahhir zevât bulunduğu gibi bir de mûsikî mütehassısı 

vardır. Bununla beraber ahîren encümence ittihâz olunan bir karar mûcibince rey ve 

fikrinden istifâde edilmek üzere mûsikî Ģubesinde dahî sâhib-i salâhiyet bir zât-ı 

muhterem  encümenin muhâbir azâlığına intihâp edilmiĢ ve müĢârün ileyhde intihâb 

vâki‟i kabul edilmiĢtir.  

Istılâhât-ı ilmiyye encümeninin arîz ve amîk tetebbuâtı neticesinde vaz‟ını tensîb 

ettiği ıstılâhâtın Nezâret-i müĢârün ileyhce tab„ına baĢlanmıĢ ve Ģimdiye kadar on dört 

fırkası neĢredilmiĢtir. Mûsikî encümenin böyle kendi kendine ve hiçbir esâs-ı musîbe 

müstenid olmayarak ıstılâhlar vaz‟ına teĢebbüs etmesi herhalde nezâret-i celîlenin 

maksadı olan tevhîd-i ıstılâhât-ı ilmiyye mesele-i mühimmesiyle kâbil-i te‟lif değildir 

zannındayız.  

Muterizimiz makâlesinin ibtidâsında kendisinin münâkaĢâdan tevakkîye meclûb 

olduğundan bahsediyor. Filvâki„ biz de aynı fikirde olduğumuzdan ifâdât-ı 

hâlisânemizin bihakkın hüsn telakkî edildiğini görmez isek fâidesiz bir münâkaĢanın 

devam etmesi için itirâzât-ı âtiyelerinin cevapsız kalacağını Ģimdiden arz ederiz.          



 36 

B. MAKALENĠN ÖZETĠ 

Rauf Yektâ bu makâlede mûsikînin,  geliĢen dönemin Ģartlarına uyum sağlayacak 

ve bu güzel sanatın ameli ve nazari olarak bir mûsikî akademisinde yürütülmesinin 

gerekliliğini belirtmiĢtir. Maarif Nezareti tarafından önce bir mûsikî encümeni kurulup 

ardından da Dârülelhân eğitime baĢlamasına rağmen aradan iki yıl geçmiĢ ancak ne 

encümenin herhangi bir çalıĢmasına ne de mektebin derslere baĢladığına dair bir Ģey 

iĢitilmemiĢtir. Rauf Yektâ Bey‟in yapmıĢ olduğu araĢtırmalar sonucunda, bugünkü 

adıyla konservatuvardaki eğitime yaklaĢık 40 kiĢilik hânende ve sâzendenin alındığını , 

bu akademinin bir eğitim kurumu gibi çalıĢmadığını aksine bir meĢkhâne gibi devam 

ettirildiğini görmüĢtür. Rauf Yektâ Bey bunda, eğitime baĢlayan Dârülelhân‟ın kısa 

sürede öğrenci kaybına uğradığını bu öğrencilerin sayısının dört beĢe kadar düĢtüğünü, 

bu zaman zarfında sadece yegah ve Ģehnaz bûselik fasıllarının geçildiğini belirterek 

Dârülelhân‟ın maksadının dıĢında bir vazife gördüğünü belirtmiĢ ve bundan duymuĢ 

olduğu rahatsızlığı vurgulamıĢtır.  

Ayrıca Rauf Yektâ Bey bu makâlesinde, Âti gazetesinin 27 ġubat tarihinde Ziya 

PaĢa tarafından yazılmıĢ olan “Mûsikî Istılahâtı” adlı makâlede onun bazı mûsıki 

tabirlerinin kullanılmasını teklif ettiğini belirtmiĢtir. Rauf Yektâ bu terimlerin eksik ve 

yanlıĢ yönlerini belirtip bunların doğrularını kaynaklarıyla göstererek yanlıĢlıkların 

düzeltilmesini teklif etmektedir. Ziya PaĢa‟nın kullanmıĢ olduğu bazı terimlerin, 

günümüzde kullanılan oktav, gam, tampere, diyatonik, kromatik, anarmonik gibi mûsikî 

terimlerinin tam karĢılığı olmadığını gerekçeleriyle açıklamıĢtır. Ve makâlenin sonunda 

Ziya PaĢa‟nın bu makâleye cevap vermesi halinde bundan böyle kendisine herhangi bir 

cevap vermeyeceğini ve bu tartıĢmayı uzatmayacağını belirtmiĢtir.  

IV. MACAR KONSERĠ
4
 

A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ 

Aralarında münâsebeti ırkiyye bulunan milletlerin mûsikîlerinde bu münâsebetin 

az çok te‟sirâtı görüleceğini iddiâ eden hükemâ-yı mûsikînin hakları olduğunu teslim 

etmek lâzım gelir. Filhakîka evvelki gece TepebaĢı Belediye Tiyatrosu‟nda Macar 

Orkestrası tarafından verilen parlak bir müsâmere-i mûsikiyyede dinlediğimiz millî 

                                                 
4
 “Macar Konseri”,  17 Cemaziyelahir 1336, Cumartesi, 30 Mart 1334-1918, nu.89, s.1 

 



 37 

Macar besteleri bize hiç ecnebi bir millet mûsikîsi te‟sirâtını icrâ etmedi. Bilakis Türk 

ve Macar mûsikîleri beyninde Ģâyân-ı dikkat müĢâbehetler bulduk ve bu 

müĢâbehetlerin, her iki milletin lisânları arasında vücûd-i elsine ulemâsı tarafından 

dermeyân edilen münâsebetten her halde çok esaslı ve daha mühim olduğuna kanâat 

hâsıl ettik. 

Müsâmere programının hâvi olduğu parçalardan  (Straus) ve (Wagner) gibi Macar 

âlem-i mûsikîsine mensûb olmayan bestekârların eserleri derin bir hiss-i takdîr ve 

telezzüz ile dinlendi. Maamâfih huzzârın en ziyâde intizâr ettiği âsâr hâlis Macar 

mûsikîsine ait besteler idi. Bu necîb milletin tarihi gösteriyor millî Macar mekteb-i 

mûsıkisi yenidir; bir asır evveline gelinceye kadar Macaristan‟daki bestekârların hemân 

kâffesi Alman ırkına mensûb ve binâenaleyh Alman mektebi mûsikîsine hâs üslûp ve 

an„anâtı muhâfaza ve takîp eden zevâttan ibâret bulunuyor idi. Lâkin bu hâl, bittabiî, 

ilanihâye devam edemez idi. Nitekim son asırda Macarlar arasında milliyet cereyânı 

bilhâssa vâdî-i mûsikîde kuvvetli bir Ģekil aldı; çünkü millî Macar elhânı esâsen garp 

mûsikîsi nagamâtından farklı bir üslûba mâlik olduğu gibi, Macarlar‟ın münâsebât-ı 

hem-civârı dolayısıyla min-elkadîm Ģark makâmları ve Ģark ikâ„ları ile her dem hâl-i 

temasta bulunmaları da ġark‟tan bir hayli Ģeyler almalarını mûcib olmuĢ idi. ĠĢte 

Macarlar mûsikîlerinin bu mevki„-i husûsîsiyle hâiz olduğu kıymetdâr anâsırından 

hakkıyla istifâde, yolunu bulmuĢlar ve garbın tekemmülât-ı ahîresinden istifâde etmekle 

beraber, millî Macar mûsikîsinin husûsî rengini de muhâfazaya muvâffak olmuĢlardır. 

Macar mûsikîĢinâsları tarafından vâki„ olan dâvete maatteĢekkür icâbetle hâzır 

bulunduğum bu müstesnâ müsâmerede, bir taraftan orkestranın rûh-efzâ terennümâtını 

dinlerken, diğer taraftan millî mûsikîmizin hâl-i hazır esef-i iĢtimâlini düĢünmemek 

kâbil olamıyor idi. Her iki mûsikî beyninde esas itibariyle pekçok müĢâbehetler var iken 

hâl-i hazırda Macar mûsikîsinin vâsıl olduğu mertebe-i terakkî ile bizimki arasında hâsıl 

olan büyük fark hakîkaten Ģâyân-ı dikkat bir dereceyi bulmuĢ idi. Cidden teessüf olunur 

ki millî harsımızın en mühim Ģubesi olan mûsikîmize ihtiyât-ı asriyyeye muvâfık bir 

Ģekil verilmesi için ne gibi tedâbir ittihâzı mukteza olduğuna dâir, bu iĢle meĢgul olması 

lâzım gelen Darülelhân‟ımızca henüz bir karar bile verilmemiĢ ve bu husustaki 

müsâmahalarımızın neticesi olarak Ģu asr-ı terakkîde kıymettâr vakitler gâib edilmekte 

bulunmuĢtur. 



 38 

Orkestra heyeti, her çaldığı parçada yeni bir muvaffakiyet gösterdikçe benim de 

millî mûsikîmiz nâmı ve hesâbına hissettiğim teessüflerin derecesi artmakta idi. Bu hâl 

bir aralık o latîf âsârın istimâından mütehassıl zevk-i ruhânîyi ihlâl edecek mertebeyi 

bulduğundan, muvakkaten olsun bu hissiyâttan tecerrüde çalıĢarak bütün dikkatimle 

orkestrayı takibe karar verdim. 

Heyet-i mûsıkiyye erkânından bir kemânînin orkestra refâkatiyle << yalnız >> 

çaldığı parça Ģiddetli alkıĢlara mazhar oldu; maahâzâ bu zât en büyük mahâretini sâmiîn 

tarafından olunan ısrâr üzerine terennüm ettiği ikinci bir parçada gösterdi ve bu 

parçanın en rakîk bir noktasında o kadar muvaffak oldu ki koca tiyatroda kimse nefes 

bile almıyormuĢ gibi bir sukûnet husûle geldi; aynı zamanda altmıĢ kiĢilik orkestradaki 

giriĢ sazlarının kâffesi yaylarının son derece hafif hareket ettiriyor, ve bu esnâda 

orkestra üzerinden en nermin bir nesîm-i sıhriyyenin geçtiğini andırır rûhnüvâz mûcât-ı 

lahniye iĢitiliyor idi. Doğrusu sanatta mahâretin haddül-gâyesi olan bu 

muvaffakiyetlerinden dolayı bütün orkestra heyeti bihakkin Ģâyân-ı tebriktir. 

Beyoğlu mehâfilinde pek ma„ruf bir üstâd olan piyanist Mösyö (Hege)‟nin yine 

orkestra refâkatiyle çaldığı uzun ve cidden müĢkillül-icrâ aksâmı hâvi parçada 

kadirĢinâs sâmiîn tarafından lâyık olduğu alkıĢ tûfânıyla karĢılandı. Umûmun müsellemi 

olan kudret ve mahâret-i icrâsını bu vesîle ile bir defa daha irâe eden üstâd-ı Ģehîr 

vazifesinin hitâmında orkestra reisinin samîmî tebrik ve teĢekkürleri arasında sahneden 

çekildi. 

Macar orkestrasını teĢkil eden esâtizenin sazlarında hakiki mahâret eshâbından 

oldukları programın daha ilk numarasının icrâsı ile anlaĢılmıĢ idi. Filvâki„ bu muktedir 

sâzendelerin pek bâriz bir mûsikî aĢkıyla çaldıkları âsâra baĢka bir rûh ifâza etmekte ve 

hele millî Macar bestelerinde bu husûstaki Ģevk ve gayretleri pek parlak ve  vicdângîr 

derecelere varmakta idi. 

Orkestra reisinin Ģâyân-ı ihtirâm bir üstâd-ı kâmil olduğu da erbâb-ı vukûfun 

nazar-ı dikkatinden kaçmadı. Denilebilir ki bu zât pek âlimâne bir tarzda idâre ettiği 

koca orkestrayı muktedir sâzendelerin elindeki tek bir âlet-i mûsikî menzilesine 

indirmiĢ ve bu muazzam heyete her arzusunu suhûletle icrâ ettirerek her türlü furûk-i 

dakîka-i mûsıkiyyeyi istihsâl vesâitini öğretmiĢtir. 

Pek kıymettâr hâtırasını uzun müddet muhâfaza edeceğimiz bu latîf müsâmere-i 

mûsıkiyye ile bizi tesrîr eden muhterem ve necîb misâfirlerimize karĢı medyûn 



 39 

olduğumuz hüsn-i Ģükrânın burada alenen îrâdını bir vazife addeder ve millî 

mûsikîmizin aynı tekemmülâta mazhar olması için alâkadârân tarafından sarf-ı himmet 

olunması hakkındaki temenniyâtımızı bu vesîle ile de tekrar eyleriz.      

B. MAKALENĠN ÖZETĠ 

Rauf Yektâ Bey bu makâlesinde TepebaĢında, Macar Orkestrası tarafından verilen 

konserden bahsetmektedir. Bu konser Rauf Yektâ Bey‟i çok etkilemiĢtir. Konseri 

dinlerken Macar bestelerinin, batı müziğinin aksine Türk mûsikîsine daha yakın bir 

tavır içinde olduğunu  hissettiğini ve bizimle ırk olarak aynı soydan gelen bu milletin, 

müziğinin de bize benzediğini ifâde etmektedir. Konserde yabancı milletlerin müziğine 

de yer verilmiĢ fakat asıl takdir ve hayranlık Macar besteleri üzerine gösterilmiĢtir. 

Bundan bir asır evveline kadar Alman müziği etkisinde kalan Macarlar‟ın, milliyetçilik 

fikrinin yayılması ile kendilerine ait müzik icrası gayretine girmiĢlerdir. Bu icra daha 

çok doğu kültürüne ait usul ve makamlarda uygulanmıĢtır. Konserde Macarlar‟ın bu 

kadar kısa zamanda göstermiĢ oldukları geliĢmeyi büyük hayranlıkla izleyen Rauf 

Yektâ Bey‟in bir ara Türk müziğinin içinde bulunduğu durum aklına gelmiĢtir. 

Konserin devamında Macarlar‟ın göstermiĢ olduğu baĢarı arttıkça onun müziğimize ait 

takınılan olumsuz tutumlar göz önüne gelmekte idi. Sazlar arasındaki uyumun son 

derece güzel olduğunu, Ģefin orkestraya hakimiyetinin çok baĢarılı olduğunu ifade 

ederek solo yapan sâzendelerin çok güzel icrâlarda bulunduğunu belirtmiĢtir. Özellikle 

piyanist Mösyö Hege‟nin icrası zor olan bir eseri güzel bir Ģekilde sunması, tiyatro 

salonunundaki seyircilerin alkıĢ tufanıyla hayranlıklarını göstermesine vesile olmuĢtur. 

Rauf Yektâ son olarak Macar müziğindeki büyük geliĢimin bizde de gerçekleĢebilmesi 

için Dârülelhân‟ımızın ve sorumluların büyük bir gayret içine girmesi gerektiğini 

önemle vurgulamıĢtır.   

V. OSMANLI MARġI
5
 

A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ. 

Cennet mekân Sultan Mahmud-i Sânî Hazretleri tarafından Nizâm-ı Cedîd 

askerinin hîn-i ihdâsında ilk defa olarak kabul buyrulmuĢ olan mühre-i 

mûsikîĢinâsından (Donizetti)‟nin âsâr-ı meĢhûresinden bulunan marĢın ba„d-ezin sûret-i 

                                                 
5
 “Osmanlı MarĢı”, 21 ġevval 1336, Salı, 30 Temmuz 1334-1918, nu. 208, s.2. 

 



 40 

dâimede Osmanlı MarĢı olarak kabûlü husûsuna irâde-i seniyye Ģeref-sâdır olduğu 

evvelki günkü gazetelerde görülmüĢtür. Bu münâsebetle marĢımız ve bestekârları 

hakkında kâriîn-i kirâma bazı malûmât-ı târihiyye îtâsını fâideli addediyoruz. 

TârihiĢinâsânca malûmdur ki Sultan Mahmud-i sânî 1241 tarihinde bir taraftan 

Yeniçeri ocağını kaldırmıĢ, diğer taraftan (Asâkir-i Mansûre) nâmını verdiği kıta„ât-ı 

askeriyyenin tertip ve teĢkîline baĢlamıĢ idi. Ancak yeniçerilerle beraber ( Mehterhâne) 

mızıkası da bittabi„i lağv edilmiĢ olduğundan teĢkilât-ı cedîde esnâsında mızıka ihtiyacı 

yine hissedilmiĢ ve bu ihtiyâcın sevkiyle piyâde Asâkir-i mansûre‟nin o zamanlar  << 

üçlü >> nâmıyla ihdâs edilen tarz-ı tâlimde meĢâ ve hareketlerinin tensîk ve tanzîmi için 

kabul olunan << trampete >> lerin meĢkine (Ahmet Usta) tayin olduğu gibi süvârilerin 

kullandıkları bir nev„  << boru >> ların talîmine de (Vaybelim Ahmet Ağa) nâmında bir 

zât umûr olunmuĢ idi. 

Mamâfih bu zâtların sa„y ve himmetiyle teĢkil olunan << trampeteci >> ve << 

borucu >> takımları mülğa (Mehterhâne) mızıkası makâmına kâim olmaktan çok uzak 

bulunuyor idi. Binaenaleyh Enderûn-i Hümâyûn ve Dârü‟s-saâde ağalarından Avrupa 

askeri muzikaları tarzında bir bando muzika tertîbine teĢebbüs edilmiĢ ve bu bandoya 

ağalardan (Nokta Mehmet Efendi) birinci , (Halil) ve (Osman) Efendilerle Kilâr-ı 

hâssadan (Edib Ağa) ve (Hasan Hoca) ikinci derecede zâbit tayin kılınmıĢtır. 

Arası çok geçmeden bu yeni takımın eser tâlimine ihtimâm etmek üzere 

Avrupa‟dan bir muallim celbine lüzûm görülmüĢ ve bu maksatla mösyö (Mangel) 

isminde bir ecnebi getirilerek trampeteci (Ahmet Usta) ile süvari boruzeni (Vaybelim 

Ahmet Ağa)‟nın hizmetlerine hitâm verilmiĢ ise de mösyö (Mangel)‟in bu iĢteki 

mahâreti derece-i matlûbede olmadığından yerine daha muktedir bir muallimin 

getirilmesi takarrur etmiĢtir.  

O tarihte (Sardunya) denilen Ģimdiki Ġtalya devleti nezdinde vuku„ bulan bir taleb-

i resmî üzerine devlet-i müĢârün ileyhâ tarafından mösyö (Joseph Donizetti) isminde bir 

muallim inhitâp ve Ġstanbul‟a i„zâm kılınmıĢ idi. Yeni muallim-i mûsikî Ġtalya 

bestekârlarından müteaddid operalarıyla meĢhur (Gaytano Donizetti)‟nin birâderi idi. 

Bu sanatkârın tercüme-i hâli hakkında aldığımız malûmata göre (J. Donizetti) 1797 

senesinde Ġtalya‟da (Bergam) Ģehrinde doğmuĢ. Bu Ģehrin mûsikî mektebinde ikmâl-i 

tahsil ettikten sonra Avusturya devleti hizmetinde bulunan Ġtalyan piyâde alayının 

mûsikî muallimliğine tayin kılınmıĢtır. 1831 tarihinde (hicri 1247) (J. Donizetti) devlet 



 41 

matbuâsının tavsiye mektuplarını hâmilen Dersaâdet‟e vâsıl ve Muzıka-i hümâyûn ile 

Asâkir-i Ģâhâne bandolarının Avrupa usûlü mûsikîsine tevfîkan teĢekkül ve talîmine 

memur olmuĢ idi. ĠĢte bu kere padiĢâhımız efendimizin sûret-i dâimede Osmanlı MarĢı 

olarak kabûlünü ferman buyurdukları marĢı bu zât o esnâda bestelemiĢ ve ekserisini 

kendi yetiĢtirdiği bando efrâdına huzur-i Ģâhânede terennüm ettirerek nâil-i iltifât 

olmuĢtur. 

Sultan Mahmûd-i Sânî gün geçtikçe (Donizetti)‟nin faaliyet ve mahâretinden 

ziyâdesiyle memnûn olmuĢ ve rütbesini tedrîcen mirlivâlığa kadar terfi„ 

eylemiĢtir.(Donizetti) Ġstanbul‟a muvâsılından sonra bazı mesâlih-i zâtiyyesinin 

tesviyesi zımnında muvakkaten maskat-ı re‟si olan (Bergam)‟a azîmet için müsâade-i 

seniyye Ģâyân buyurulmasını istirhâm etmiĢ idi. Hâkân-ı müĢârün ileyh berây-ı vedâ 

hâk-i pây-i Ģâhâneye yüz sürmek isteyen üstâdı (1250) senesi Saferi‟nin beĢinci günü 

huzûruna kabul ettikleri sırada fevkalâde iltifâta müstağrak etmekle beraber kıymetdâr 

bir niĢân-ı zîĢân ihsânıyla ayrıca mazhar-ı âtıfet dahî buyurmuĢlardır. Bu niĢânın i„tâsını 

mutazammın olan berât-ı âlînin metn u müeddâsı ġehriyâr-i huld-i âĢiyânın üstâdı 

hakkındaki teveccühât-ı mülûkânelerinin derecâtı âliyesini göstermekte olduğundan bir 

sûretine destres olduğumuz mezkûr berât-ı âlîyi padiĢahlarımızın sanâyi-i nefîse 

erbâbını terğib ve teĢvîk hususunda ne derece kadirĢinâs davrandıklarına misâl olmak 

üzere ber-vech-i âtî aynen ve teberrüken derc-i sütûn-i müfâharet edeceğiz :  

<< niĢân-ı hümâyûn oldur ki 

<< Çok hünerverân-ı mahâret-i âsâra hürmet ve itibar-ı muktezây-ı Ģîme-i >> 

<< Fehîme-i tâcdârân ve‟l ıĢân-ı mekârim-i girdârdır: Binaenaleyh Sardunya >> 

<< Devleti teb„asından olup bu defa memleketi olan Bergam cânibine avdet 

<< ve azîmete me‟zun olmuĢ olan iĢ bu râfi-i tevkî-i refi„üĢĢân-ı hâkân 

<< Andarya Joseph bin Donizetti nâm müste‟menin âsitâne-i Ģevket âĢiyânımda  

<< musıka-i humâyûnum ustakârlığında mümârese ve mahâreti zemzeme sâz 

sâha-i 

<< zuhûr ve âsâr-ı iltifât-ı âlem-Ģumûl-i Ģâhânemle imtiyaz ve mefhareti hakkında 

>> 

<< emr u irâde-i mekârim âde-i Ģehriyânem Ģevkefzâ-yı ……….. sudûr olarak >> 

<< taraf-ı müstecmi„il mecidüĢ-Ģeref mülûkânemden bir kıta niĢân-ı meâli unvan 

i„tâ  



 42 

<< ve iĢ bu berât-ı âtıfet-i gâyet-i ĢehinĢâhâneme dahî Ģâyeste u sezâ kılındı.>> 

<< tahrîren filyevmi‟l-hâmis min Ģehr-i sâferi‟l-hayr lisene hams ve mieteyn  ve 

elf >> 

Ġstanbul‟a avdetinden bir müddet sonra rütbesi mîrlivâlığâ terfi buyurulan 

(Donizetti) PaĢa Ģehrimizi vatan-ı sâni ittihaz ederek 10 ġubat 1856 (Hicri 1273) 

tarihine müsâdif olan yevm-i vefâtına kadar burada kalmıĢ ve bütün evkâtını mızıka-i 

hümâyûn ile askeri bandolarının talîm u tensîkine hasretmiĢtir. Sultan Mahmûd-i 

Sânî‟nin vukû„u irtihâliyle 1255 tarihinide vâlid-i kesîri‟l-mehâmid-i Ģehriyârî cennet-

mekân Sultan Abdülmecid Hân‟ın cülûsunu müteâkip (Donizetti) PaĢa müĢarün ileyh 

nâmında da bir marĢ bestelemiĢtir ki Hakân-ı sâbık hazretleri bu marĢı kendi marĢları 

olarak kabul etmiĢler idi. 

Donizetti PaĢa‟nın âsâr-ı mûsıkiyyesi birâderi derecesinde çok olmayıp kendisi de 

Avrupaca esâtize-i mühimmeden ma„dûd değil ise de (Milano)‟daki tâbi-i Ģehîr-i mûsikî 

(Rikordi)nin fihrist matbuatında yine bir hayli âsârına tesâdüf olunuyor. Mahmûd-ı sânî 

marĢının mezkur fihristte (marĢ-ı favoriyet dö Sultan Mahmûd) nâmıyla mukayyed 

olmasına nazaran marĢın Hâkân-ı müĢârün ileyh tarafından pek ziyâde karîn-i takdîr 

olduğu anlaĢılıyor. (Cezâyir) nâmıyla meĢhur olan marĢın da üstâdın eser-i tertîbi 

olduğu mezkûr fihristte görülmüĢtür.(Donizetti) PaĢanın askeri bandoları için birçok 

marĢları müteaddid Ģarkıları piyano için bazı küçük parçaları daha vardır ki cümlesi 

sâlifu‟l-isim tâbi„ (Rikordi) tarafından mevki„i intiĢâre konulmuĢtur.  

MarĢımızın müessirini bu kadar tanıdıktan sonra biraz da eserin kıymet-i  

mûsıkiyyesini tedkik edecek olur isek bilâ tereddüd denilebilir ki (Donizetti PaĢa) bu 

eserinde herhalde Abdülmecid  Hân‟a mahsus olan marĢtan ziyâde muvaffak olmuĢtur. 

Zevk-i Ģarkî-i mûsikî nokta-i nazarından bir iki noktası istisnâ edilir ise nağâmat daha 

ziyâde insicâm-ı tertîbe mâlik eser heyet-i umûmiyyesi itibâriyle daha kıvrak, daha 

rengin ve alel-husûs daha ziyâde marĢ tavrını hâizdir. Maamâfih marĢın uslûbu milli 

mûsikîmizle pek az alâkadar bulunması bir dereceye kadar nazar-ı tenkîdi celb 

edebilir.1868 tarihinde (Lomor) isminde bir Fransız Ġran askeri mızıkalarını tensîk için 

Tahran‟a celb edilmiĢ idi. Elyevm makbûl ve müsta„mel olan Ġran marĢı bu zâtın eser-i 

tertîbidir. (Lomor) bu marĢında Ġran milli mûsikîsini hakkıyla taklide muvaffak olmuĢ 

ve Acemlerin müselsel, muttasıl mükerrer nağmelerini üstâdâne bir üslûp ile marĢ 



 43 

haline ifrâğ etmiĢtir. (Donizetti PaĢa) da bu tarz-ı hareketi ihtiyar etmiĢ olsa idi eserinin 

bizler için daha rûhnuvâz olacağı tabiî idi.  

Bir de -öyle zannediyorum ki- marĢımızın henüz güftesi mevcut değildir. 

Emsâline nazaran buna münâsip bir güfte ilâve edilecektir. Gerçi kaîde-i asliyye, bir 

eser-i mûsikînin evvela güftesi yazılıp bestesinin ona göre tanzimi merkezinde ise de bu 

kâidenin böyle sırf bandoya mahsus olarak bestelenmiĢ bir marĢa tatbiki bittabiî 

mümkün olmayacağından husûlu muhtemel bazı << ika„ >> hatîatına mahal kalmamak 

üzere bu hususda nazar-ı dikkate alınması lâzimeden olan bir ciheti Ģimdiden arza 

lüzûm görüyoruz. Malumdur ki Hâkân-ı sâbık‟ın marĢları için Ģâir-i Ģehîr Mehmet Emin 

Bey tarafından : 

Ey cihangir Oğuzların nesli olan Hâkân-ı âdil 

mısrâıyla baĢlayan bir manzûme-i nefise yazılmıĢ ve bu manzûme marĢın bilâ 

istisnâ her noktasına manzumenin bir hecesi isâbet etmek üzere taksim edilerek öylece 

okunmağa baĢlanmıĢ idi. ġu halde bazı kelimâtın harekât ve sekenâtı medd ü kasrı 

bizzarûre gözetilemiyor ve binnetîce “beste” ile “güfte” her ikisi de ayrı ayrı güzel 

oldukları halde birleĢtikleri vakit pek garip bir Ģekil hâsıl oluyor idi. Binâenaleyh 

marĢımızın bir de güftesi olacak ise bunun aynı zamanda Ģiir ile mûsikîye vâkıf ve 

icâbât-ı îkâiyyeyi ârif zevât tarafından tayîn ve tesbîti mertebe-i vûcubdadır. 

Makâm-ı ıstıdratda Ģunu da ilave edelim ki (Donizetti PaĢa) nın birâderi (Gaytano 

Donizetti ) dahi Abdulmecid Han‟ın bilhassa mazhar-ı iltifâtı olmuĢtur. Hâkân-ı 

müĢarün ileyh (Gaytano‟nun) bazı âsârını dinlemiĢ ve takdîrât-ı mülûkânesini izhâr için 

1257 tarihinde üstâda murassa„ bir niĢan ihsan buyurmuĢtur. Bu niĢana mahsus berât-ı 

âlîde dahi erbâb-ı hünerden ve eshâb-ı Ģöhret ve itibârdan muzıka mürettebi (Gaytano 

Donizetti) zeyd-i hürmetenin muzıka usulünde olan âsâr-ı hünermendâne ve 

mârifetkârânesi ma„lum ve meĢhûd-i Ģahâneleri olduğundan mücerred kendisini taltîfen 

câlib-i sinni‟l-menâkıb-ı Ģehriyârlerinden bir kıta mücevher ihsan buyurulduğundan 

bahs olunmaktadır.  

Donizetti PaĢa, Sultan Mahmûd-ı sânî‟ye bu marĢı tanzîm ve takdîm ettiği vakit 

eserinin vefatından altmıĢ bu kadar sene sonra sûret-i daimede (Osmanlı MarĢı) olmak 

gibi Ģerefe namzed bulunduğu Ģüphesiz hatır ve hayâline bile getirmemiĢ idi. Mahzâ 

pâdiĢâh-ı nevcâhimiz Efendimiz hazretlerinin kadirĢinâslıkları ve pek musîb bir intihâb-

ı Ģâhâneleri neticesi olarak üstâdın nâmı bu sûretle ibkâ buyrulmuĢ oluyor ki 



 44 

mazhariyeti vâkıa bütün erbâb-ı mûsikî için Ģâyânı gabza-i âsâr-ı bahtiyârîden 

addolunsa sezâdır.          

B. MAKALENĠN ÖZETĠ 

Rauf Yektâ Bey bu makâlesinde Sultan II. Mahmud döneminde kabul edilen 

Osmanlı marĢının bestekarı Ġtalyan Donizetti PaĢa‟nın hayatıyla ilgili bilgi vermiĢtir. 

Makâlede kısaca II. Mahmud‟un Yeniçeri Ocağı‟nı kaldırmasıyla  yerine Asâkir-i 

Mansûr ordusunun kurulduğunu, Yeniçeri Ocağıyla beraber Mehterhane‟nin de 

kaldırılması sebebiyle yeni bir bandonun kurulması ihtiyacı hissedildiğini belirtmiĢtir. 

Bu bandonun kurulması önce Ahmet Usta ve Vaybelim Ahmet Ağa tarafından 

yapılmıĢsa da bando mehterhane müziğine uygun olarak bir geliĢme gösterememiĢtir. 

Bununla beraber Enderûn ve Dârüssaâde Ağaları Avrupa tarzında bir bandonun 

kurulması için Nokta Mehmet Efendi, Halil,Osman Efendileri görevlendirmiĢ, kurulan 

bando eser talimine baĢlamıĢtır. Bu bando da yeterli görülmediğinden, bandonun 

geliĢmesi için yabancı bir hocanın getirilmesine karar verilip Mösyö Mangel‟in 

getirilmiĢ olması da bandonun ilerleme kaydetmesine yardımcı olamamıĢtır. Son olarak 

bestelediği operalarıyla meĢhur Ġtalyan Gaytano Donizetti‟nin kardeĢi Joseph Donizetti 

getirilmiĢtir. Muzika-i hümâyûnun ve bondonun Avrupa tarzında eğitilmesi için 

getirilen Donizetti PaĢa kısa sürede padiĢahın iltifâtına mazhar olmuĢtur. MeĢhur 

Osmanlı MarĢı‟nın bestekarı olan Donizetti PaĢa gösterdiği faaliyet ve maharetinden 

dolayı padiĢahın takdirini kazanmıĢ ve onu mirlivâlığa(tuğgeneral)  kadar yükseltmiĢtir. 

Makâlenin devamında Ġstanbul‟u kendisine vatan-ı sâni (ikinci memleket) olarak gören 

Donizetti‟nin buradaki yaĢamı hakkında bilgiler verilmiĢtir. Son olarak eserin eleĢtirisi 

yapılmıĢtır. Bir eserin genellikle güfteye göre bestelenmesi gerektiğini belirten Rauf 

Yektâ burada Osmanlı MarĢı‟nın güfteden önce bestelendiğini belirtmiĢtir. Bunun 

yanında marĢın milli mûsikîmizle pek ilgisi bulunmadığını belirtmiĢtir. Fakat marĢın 

kabul edilebileceğini örneklendirerek açıklamıĢtır. 



 

 

 

ĠKĠNCĠ BÖLÜM 

RAUF YEKTÂ BEY’ĠN RESĠMLĠ KĠTAP’TAKĠ 

MAKALELERĠ ve ÖZETLERĠ



 46 

 

I. ÂHĠRETLĠK UNVANLI NEġÎDE-Ġ MÛSIKĠYYE 

MÜNÂSEBETĠYLE
1
 

A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ 

Akvâm-ı kadîmeden hangisinin târîh-i mûsikîsi gözden geçirilse << Ģiirle mûsikî 

tev‟emdür >> sözünün aynı hakikat olduğunu teslim etmemek kâbil olamaz. Filvâki„  

ezmine-i kadîmede Ģâirlik ile mûsikîĢinâslık yek diğerinden ayrı gayrı bir meslek olarak 

telakki edilmemekte idi. Çünkü Ģairler, zâde-i tabiatları olan manzûmelerini teganni 

sûretiyle kırâat ettikleri halde bu manzumelerin sâmiînin üzerindeki tesiri bir kat daha 

arttığını gördüklerinden müvâcihe-i inâmda okunacak eĢârın teganni edilmesi beyneĢ- 

Ģuara âdet hükmüne girmiĢ idi. Bundan dolayı bilumum Ģuarây-ı kadîmece ve bilhassa 

Yunanistan kadîm Ģairlerince az çok mûsikîye müntesib bulunmak levâzım-ı meslekten 

ma„dûd bulunur idi.  

ġâirlerin aynı zamanda mûsikîden dahî nasîbedâr olmaları yalnız akvâm-ı kadîme 

nezdinde görülmemiĢ, bu hal bilahere Avrupa‟ya dahi sirâyet etmiĢtir. 13. asırda 

Fransa‟da (Truvar) ve (Troubadour) namlarıyle bir takım seyyar mugannîler zuhûr 

etmiĢ idi ki bunlar hem mûsikîĢinas, hem de Ģâir olduklarından söyledikleri Ģiirleri 

Ģatodan Ģatoya dolaĢarak terennüm ederler ve o asır Ģövalyelerinin in„âm ve ihsânlarına 

nâil olurlar idi. Almanya‟da dahî bu kabîlden bir sınıf erbâb-ı teganniye tesadüf olunur 

idi. (Mine sanjer) tesmiye olunan bu mugannîlerin mev„id-i telakîisi o tarihlerde pek 

ziyâde iĢtihâr eden (Varenbourg) Ģatosu idi. ġato sahibi sanayi„-i nefîse muhibbi bir zât 

olduğundan Ģatosunda Ģiir ve mûsikî müsâbakaları tertib eder ve müsâbakalarda isbât-ı 

ehliyet eden (Mine sanjer) lere mühim mükâfâtlar verir idi. 

Son asırlarda ise Avrupalılar‟ca Ģiir ile mûsikî kemâ-fis-sâbık tev‟em 

a„ddedilmekle beraber bu iki san„at-ı nefîsede cem‟  etmiĢ zevâta nâdiren tesâdüf 

olunmuĢtur. Bu zevât-ı nâdire meyanında en evvel hatıra gelen Alman mûsikîĢinâs-ı 

Ģehîri (Wagner) dir ki müĢârün ileyh operalarının güftelerini bizzat nazm etmiĢ ve 

Ģairlikteki  kudret ve mahâretinin mûsikîde hâiz bulunduğu iktidar-ı fevka‟l-âdeden dûn 

bir mertebede olmadığını  isbâta muvaffak olmuĢtur. 

                                                 
1
 “Âhiretlik Unvanlı NeĢîde-Ġ Mûsıkiyye Münâsebetiyle”, Resimli Kitap, TeĢrînisânî, 1324/1910, no: 3, s. 

286-291.  



 47 

Birazda memleketimize tevcîh-i nazar eder isek Avrupa (Troubadour) larının 

nâzırı olarak bizde dahi “saz Ģairleri” bulunduğunu görüyoruz. Bunların gerek Ģiir ve 

gerek mûsikî itibariyle kendilerine mahsus latîf ve millî bir üslupları var idi. Yakın 

zamanlara kadar Ģehrimizin bazı kahvehanelerinde tesadüf edilen bu hoĢ meĢreb 

adamlar bir müddetten beri büsbütün görülmez oldu. Mamâfih Anadolu taraflarında 

hâlâ bunlardan san„atlarında pek mâhir kimseler bulunduğu rivayet edilmektedir. 

ġu kadar ki saz Ģairlerinin Ģiir ve mûsikîce olan liyâkât ve mahâretleri herhalde 

bunların mehâfil-i avâmdan baĢka yerlerde ahz-ı mevki„ istemesine müsaid 

görülmediğinden kibâr u ricâl mehâfiline mahsûs olan mûsikînin güfte ve bestece daha 

edibâne ve daha san„atkârâne bir tarzda olması iltizam edilmiĢtir. 

Klasik Ģairlerimizin hemân kâffesi Ġran mukallidliği hevesinden kendilerini 

kurtaramadıkları için vücûda getirdikleri âsârda nasıl ki Ġran edebiyâtının te‟sîr-i küllîsi 

görülmüĢ ise ilk mûsikî derslerini Ġranlılar‟dan almıĢ olan Osmanlı bestekârları dahî ilk 

eserlerinde milli bir renk ve Ģîvede ibrâzına muktedir olamamıĢlar ise de bu hal tedrîcen 

zâil olmağa baĢlamıĢ ve mürûr-i zamanla kâide-i tekâmüle tabi„ olarak müteahhirîn-i 

esâtizenin âsârında olanca istiklâl ve revnâkıyle nazar-ı ibtihâcımızı tenvîr eden 

Osmanlı üslûb-i mûsikîsi meydana gelmiĢtir. 

ġurası bilhassa Ģâyânı dikkattir ki Ģâirlerimiz gazel, murabba„, muhammes, 

müstezâd, rubâ„î, na„t, mersiye… namları verilen vâdilerin hangisinde eser yazmıĢlar 

ise mûsikîĢinâslarımız da aynı vadiyi takipten, Ģairlerimizin bu muhtelif vadilerle ifade  

etmek istedikleri fikirleri  - yine öyle muhtelif Ģekiller altında – tasvir ve ifadeye 

çalıĢmakdan geri kalmamıĢlardır. Bütün mâzî„-i mûsikîmiz buna bir Ģâhid-i âdil ve 

esâtize-i mûsikîmizin bu hususta ihraz ettikleri muvaffakiyât-ı ciddiye her türlü 

sitâyiĢlere cedîr ve lâyıktır. 

Bununla beraber her nasılsa rubu„   asırlık bir zamandan beri âlem-i mûsikîmize 

garip bir eser tevakkuf ve inhitat arz olmuĢtur. Osmanlı Ģiiri müteahhîrin udebâmızın 

himemât-ı ber-güzîdesiyle bir tarz-ı nevin ve bir kisve-i behîne yorunmuĢ, tarîk-i 

terakkîde hayli mesâfe kat‟ etmiĢ iken Ģiirlerimizin meydana getirdikleri müessîr-i 

teceddüdden istifâde ile beraber onların Ģiirlerindeki meâni ve müdâmeyin rakîkayı 

hakkıyla ifâdeye muktedir besteler tanzim etmek ve bu suretle Ģiirde görülen terakkiyât-

ı meĢkûreden mûsikîmizi de nasîbedar kılmak hususunda mûsikîĢinâslarımız pek 

lâkaydane davranmaktadırlar.Bu hali görenler bunun esbâbını erbâbının fıkdânına  haml 



 48 

etmekden ziyâde mûsikîmizin son sözünü söylemiĢ bir fenn-i ibtidâi olduğu ve bundan 

ziyadesini îfâya kudreti bulunmadığı zannına düĢerler. 

Bir kısım erbâb-ı merak ise mûsikîmize daha teveccühkârâne bir nazarla 

bakıyorlar devr-i mesud inkılabımızdan beri mûsikîmizin terakkî ve teâ„lîsi taraftarı 

olan bu zâtların bir çoğundan az çok yek diğerinin aynı olmak üzere Ģu yolda suallere 

hedef oldum : 

Bundan sonra olsun Osmanlı mûsikîsiyle bestelenmiĢ bir opera dinlemeyecek 

miyiz ? 

Bir defasında böyle bir suâli îrad eden zâtın yanında munhasıran garp mûsikîsiyle 

meĢgul bir türk piyanisti var idi. ġu suale benden evvel cevap vermek için isti„cal 

ederek dedi ki : 

<< Alaturka >> denilen mûsikî ile opera mı yapılacak? Buna Ģimdiden mümkün 

değildir cevabını vermekte tereddüd etmem. 

Bu müddeî„ zâtın sözlerini cevapsız bırakmak istemeyerek sordum ki : 

-Bu adem-i imkâna nasıl hükmediyorsunuz ?  

-ġu sûretle hükmediyorum ki eğer mümkün olsa idi Ģimdiye kadar bestelenmiĢ 

eserler topu üçer satırlık Ģarkılardan ibaret kalmaz idi. Avrupalılar gibi bizim 

bestekârlarımız dahi dörder beĢer perdelik operaları serâpa mûsikî ile tasvîr ve tahrîre 

muktedir olurlar idi. 

- Müsaâdenizle biraz izahat vereyim:  

Bir Ģeyin Ģimdiye kadar yapılmamıĢ olmasından ba„de-mâ dahî << 

yapılamayacağına>>  

hüküm etmek doğru olamaz. Yakın zamanlara kadar Ģairlerimiz hangi vâdîde Ģiir 

yazmıĢlar ise mûsikîĢinâslarımız onları bestelemiĢlerdir. Maahâza Ģurasını inkâr 

edemesiniz bizim eski Ģâirlerimizde (Walter) ile (Rasin) gibi tiyatroya mahsus 

muntazam fâcia„lar yazmamıĢlardır, eğer yazmıĢ olsalar idi mûsikîĢinâslarımız elbette 

bunun bir çaresini düĢünürlerdi. 

Abdülhak Hamîd Beyefendi‟nin âsâr-ı muhalledesine ne diyorsunuz ? 

Bu zât  âli-kadr tabi„î eski Ģâirler zümresine idhâl edilemez… 

Orası malum… O halde müĢârün ileyhin âsârından birini niçin 

bestelemiyorsunuz? 



 49 

Bahsi umûmiyetten husûsiyete intikâl ettirdiniz; mâmâfih beis yok, bunun adem-i 

imkânını iddiâda hâlâ musır mısınız?  

Evet lâkin ben pek sabırsız bir adamım. Büyük bir operanın bestelenmesi aylar 

sürer.[koynundan (Resimli Kitab)ın ikinci nüshâsını çıkararak] mesela Ģurada Mehmed 

Emin Bey‟in (Âhiretlik) ser levhalı bir Ģiiri var. Arada bazı yerleri muhâvere tarzında 

yazılmıĢ. ġimdi bunu mûsikî-i Osmanîmiz ile besteleyiniz. Nice mes‟elenin imkânı ve 

adem-i imkânı bununla kat„iyyen tahakkuk edecektir… 

Bâlâdaki muhâvere üzerine verilen karar mûcibince (Resimli Kitab)ın bu 

nüshasında münderic eser-i âcizi meydana geldi. ġimdiye kadar bu gibi eserlerin 

bestelenmesinde ne gibi bir üslup ittihâdı icab edeceği mes‟elesi zihnimi ziyâdesiyle 

iĢgal ederdi. ġu küçük tecrübe-i kalem mes‟eleyi nazarımda tamamiyle hal etti.Bundan 

dolayı o zâta cidden müteĢekkirim; tevsî„e gayetle müsâid olan bu zemîn nevîne 

mûsikîĢinâslarımızın bilhassa nazar-ı dikkatlerini celb ederim. Bundan ötesi artık 

muhterem Ģâirlerimizin himmetine kalmıĢtır. Birer, ikiĢer perdelik operetler, opera 

komikler, operalar yazmağa inâyet buyursunlar ve bunları yazarken bu gibi âsârın 

tahrîrinde Avrupa Ģâirlerince ne gibi usül ve kavâide riâyet edildiğini nazar-ı 

dikkatlerinden dûr tutmasınlar.Çünkü idrâkiyle müĢerref olduğumuz devr-i bî-adl-i 

hürriyet de bir gün gelecektir ki o zaman bu memleketin cidden latîf ve müstesnâ bir de 

mûsikîsi olduğu hatırlara gelecek ve bu mûsikî-i ruh-nüvâz ile bestelenmiĢ operaların 

Ģân-ı milliyemizle mütenâsip bir sahnede oynanması esbâbına tevessül edilecektir.       

B. MAKALENĠN ÖZETĠ 

Rauf Yektâ Bey bu makâlesinde Ģiir ile mûsikî arasındaki kuvvetli bağdan 

bahsetmektedir. Eskiden Ģairler Ģiirlerini okudukları zaman sade ve düz olarak değil, 

dinleyiciler üzerindeki etkisini bir kat daha arttırabilmek amacıyla nağmeli bir tarzda 

okuma ihtiyacı hissettiklerini bu makâleden öğrenmekteyiz. Bu Ģekilde okumalar 

adetten sayılmaktaydı, özellikle Yunanlılar arasında pek yaygındı. ġiirle ilgilenenlerin 

mûsikîyle yakın olması bu mesleğin bir gereği olarak görülmekte idi. Makâlenin 

devamında 13. asırda Fransa‟da daha sonraları Avrupa‟da daha önceleri görülmemiĢ 

seyyar mugannîlerin türediğini ve mugannîlerin Ģatolarda büyük ödüller karĢılığında 

birbirleriyle Ģiir ve mûsikî açısından yarıĢtırıldığını öğrenmekteyiz. Son zamanlarda ise 

bu tür insanların sayısının azaldığından bahsetmiĢtir. MeĢhur Alman mûsikîĢinas 



 50 

Wagner‟in bu makâlede hem mûsikî hem de Ģiir bestekârlığı bakımından çok önemli bir 

konumda olduğu örneği verilmektedir. 

Biz de ise hem Ģiir hem de mûsikî ile meĢgul olanlara saz Ģairleri denildiğini ve bu 

insanların kendilerine ait üslûp ve okuyuĢlarının olduğunu belirten Rauf Yektâ, yakın 

zamanlara kadar kahvehanelerde bu tür insanlara rastlandığını makâlede belirtmektedir. 

Klasik Ģairlerimizin Ġran edebiyatından çok etkilendiğini ve ortaya çıkan mûsikî 

eserlerinin de buna paralel olarak geliĢimini devam ettirdiğini bu makâleden 

öğrenmekteyiz. Rauf Yektâ mûsiki ile Ģiirin birbirinin tamamlayıcısı olduğunu, Ģiirde 

meydana gelen geliĢmenin müziğe tesir ettiğini belirtmiĢtir. Fakat son 25 yılda Ģiir ile 

mûsiki arasındaki münasebetin zayıfladığından yakınmaktadır. Rauf Yektâ makâlenin 

sonlarında ise biriyle yapmıĢ olduğu tartıĢmaya yer vermiĢtir. TartıĢmanın konusu; 

Ģimdiye kadar neden Osmanlıda batı tarzında operaların bestelenmediğidir. Osmanlı 

mûsikîsiyle operaların bir gün bestelenebileceğini vurgulayarak makâleye son vermiĢtir. 



 

II. MEMÂLĠK-Ġ ġARKIYYE’DE SEYÂHÂTI 

MÛSĠKÎYYE
*
 

A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ. 

Yarım asır evveline gelinceye kadar ġark mûsikîsi Garblılar nazarında 

tamamiyle bir muammâ halinde bulunuyor idi. Gerçi bu mûsikîden bahs olarak 

Avrupa‟da o zamanlar dahî bir hayli âsâr neĢr edilmiĢ idi; lâkin bunlar hep yek 

diğerini tutmayan faraziyât-ı indiyye ile mâlâmâl olduğundan erbâb-ı meraka 

bir fikr-i sahih vermeğe kifâyet edemiyor idi. ġu halin baĢlıca sebebi, Avrupa 

mûsikîĢinâslarının henüz ġark mûsikîsi üzerine bizzat ve bil-etrâf tedkikâta 

giriĢmemeleri idi. Filvâki mûsikîmize dair kitapların me‟hazı tevârih-i 

muhtelifede memâlik-i Ģarkiyyeyi ziyaret eden seyyâhînin memleketlerine 

avdetlerinde yazdıkları hâtırâttan baĢka bir Ģey değil idi. Zaten mûsikîye 

vukufları alel-ekser pek sathî bir derecede bulunan bu seyyâhların asıl 

maksatları dolaĢtıkları yerlerin ahvâlini sûret-i umûmiyyede tahkîkden ibâret 

olduğu düĢünülür ise mûsikî gibi – tedkikât-ı icrâsı herhalde erbâb-ı ihtisastan 

olmaya tevakkuf eden – bir sanat-ı dakîka  hakkında rast geldikleri kimselerden 

alabilecekleri malûmatın ne derece Ģâyân-ı itimat olacağı bissuhûle anlaĢılır. 

ĠĢte bu yoldaki yalan yanlıĢ malûmat üzerine binâ-yı efkâr eden Avrupa 

müellifleri mûsikîmizden bahsettikleri sırada o kadar garib ifâdâtta 

bulunmuĢlardır ki bunların birer birer ta„dâtı lâzım gelirse mutlaka birkaç cilt 

kitap yazmak lâzım gelir. 

Mahâzâ kırk elli seneden beri Ģu hâl-i gaflet iĢtimâl-i âlettedrîc zâil 

olmağa yüz tutmuĢtur… Buna sebeb dahî garb esâtize-i mûsıkiyyesinin ara sıra 

memâlik-i Ģarkıyyeye seyahatla bizzat tedkikât-ı mûsikîye icrasına lüzûm 

görmelerinden baĢka bir Ģey değildir. Bu hususta esâtize-i garbiyenin bihakkın 

pîĢuvâsı bestekâr-ı Ģehîr (Felisyen David)dır ki mûmaileyh 1833 tarihinde 

evvelâ Dersaâdet‟i ba„dehû Hattı-i  

Mısriyye‟yi ziyaret ederek esnâ-i seyâhatinde mesmûi olan elhân-ı 

Ģarkiyyenin notalarını yazmıĢtır. Fransa‟ya avdetini müteâkib Ģark 

seyâhatindeki tahassusâtının tesiri altında bestelediği (Lâleruh) operasında Ģark 

                                                 
*
  “Memâlik-i ġarkıyye‟de Seyehât-ı Mûsıkiyye”, Resimli Kitap, no. 7-9, 7 Nisan 1325., s. 

690-697. 



 52 

nagamâtını takliden gösterdiği muvaffakiyet tecdîd perverâne vatandaĢlarının 

pek ziyâde takdirâtını celb etmiĢ ve bilhassa bu opera kendisinin sebeb-i 

iĢtihârı olmuĢ idi. 

(Felisyen David) in bu muvaffakiyeti diğerlerini de bu zeminde icrâ-yı 

tetebbuâta teĢvik etmekten hâlî kalmadı. 1875 senesinde Mösyö (Burgulet 

Dökodre[Bourgault Docoudray]) dahi Ģarka bir seyâhat-ı mûsîkiyye icrası için 

Paris‟ten hareket etti. Elyevm Paris Dârülmûsikîsinde <<Târîh-i mûsikî >> 

muallimi bulunan bu zât-ı muhterem Avrupa‟da mûsikî-i Ģarkiyyenin mâhiyet-i 

fenniyesini tedkik ile meĢgul olmuĢ zevât-ı mahdûdenin serfirâzı addolunmağa 

Ģâyândır. Mösyö (Docoudray) Avrupa‟lıların malûmu olmayan bir çok 

mukaddemât-ı mûsıkiyyesinin Ģarkta mevcut olmadığını görüp bunlardaki 

letâfet-i husûsiyyeyi de takdire muvaffak olunca memleketine avdetinde 

mûsikîmize dair mühim mütâlaâtı hâvi eserler neĢretti. Mösyö (Docoudray) 

yalnız bu eserleriyle iktifâ etmeyip 1878 senesinde Paris‟in (Trocoudero) 

sarayında bestekâr-ı Ģehîr (Goto.) nun taht-ı riyâsetinde verdiği bir konferansta 

ġark makâmlarını bir heyet-i mûsikîyye iânesiyle hâzirûna dinletmiĢ ve garb 

mûsikîsinin mahrûm bulunduğu bu latîf elhân-ı rengârenk , Avrupa‟nın 

bestekârları tarafından isti„mal edildiği ve alel-husus bu makâmlar bir de ilm-i 

âhengin menâbi„ ve vesâit-i  bînihâyesiyle tezyin olunduğu halde sanat-ı 

bestekârîde istihsâl edilecek vüs„at ve servet-i lahniyyeyi isbât etmiĢ idi. Gerçi 

Dârülmûsikî heyeti bu temenniyât-ı hakîkiyyeye karĢı – mutâd-ı kadîmi olan – 

muhafazakârlığını ihlâl etmemiĢ ve el‟ân biri  (majör) diğeri (minör) iki 

makâmdan baĢka <<resmen>> makâm tanımamakta berdevâm bulunmuĢ ise de 

ġark mûsikîsindeki nezâketi duyanların, bu ruhperver makâmâtımızı herkese 

isma„ ve izâkaya çalıĢanların adedi dahî günden güne artmaktadır. 

Mösyö (Dökodre[Docoudray]) nin âsâr-ı münteĢiresi meyânında hâtırât-ı 

seyâhatinden bahs olan risâlesi mûsikîmize müteallik mesâil-i muhtelife 

hakkında kıymetdâr bazı malûmatı hâvî bulunduğu gibi sûret-i tahrîrîde 

müntesib-i mûsikî olmayan kâri‟lerin bile lezzetle okuyacakları tarzda 

olduğundan icab eden mahallerine mütâlaât-ı mahsûsamızın ilâvesiyle ber 

vech-i âti tercümesini münâsib görüyoruz. (Dökodre[Docoudray]) evvelâ 

Yunanistan‟a uğramıĢ oradan Ġzmir‟e ve ba„dehu  Dersaâdet‟e gelmiĢtir; 

seyâhatinin Yunanistan‟a aid olan kısmını Ģu suretle hikâye ediyor : 



 53 

1874 senesi mayısında bir ay tenezzüh-i Atina‟ya vuku„ bulan 

seyâhatımda sâmi„a-i dikkatim << makâmât-ı Ģarkîyye >> ile bestelenmiĢ bir 

takım avâm Ģarkılarına müncezib olmuĢ idi. O vakte kadar Ģark makâmları 

hakkındaki fikr-i mahsûsum bunların kiliselerimizde okunan (ġan 

Gregoryen[Saint Gregorien]) teganniyâtı kabîlinden olması merkezinde idi. 

Gerçi bu teganniyât-ı ruhâniyye esasen güzeldir; fakat ağır ve ruhsuz bir 

üslûpta oldukları da kâbil-i inkâr değildir. Halbûki benim bu defa iĢittiğim 

parçalar hakiki bir mûsikînin bütün evsâfını hâiz bulunmakta idi. Bu elhân-ı 

Ģarkıyye makâm nokta-i nazarından her ne kadar kilise makâmları dairesinde 

bestelenmiĢ ise de gayet muntazam ve neĢ‟e bahĢâ usûlleri, rengîn ve rakîk 

edâları, zinde ve serbest tavırları ile bilhassa câlib-i nazar-ı dikkat idi. 

<< Benim için yeni bir zemîn-i tetebbu„ teĢkil eden bu mûsikî üzerine 

istediğim sûrette icrâ-yı tedkîkât edebilmek maksadıyla o seneyi takib eden kıĢ 

mevsiminde Maârif nâzırından uhdeme bir <<memûriyet-i fenniye >> ihâlesini 

rica ettim. Nâzır taleb-i vâkii is„âf etmesiyle Kânûn-i sânînin üçünde Paris‟ten 

hareket ve on beĢinde Atina‟ya müvâsalat etmiĢ. Paris‟ten Marsilya‟ya 

giderken yol üzerinde bulunan (Dijon)Ģehrine de uğrayarak orada mukîm 

ulemâ-y-ı mûsıkiyyeden rahib (Stefan Morelö) ile görüĢtüm. Bu zât maksad-ı 

seyâhatımı takdir ile beraber bilhassa Fransa‟da heman meçhul bulunan 

Rumlar‟ın kilise mûsikîsi hakkında tedkikatte bulunmaklığımı tavsiye etti. >> 

<< Atina‟da misafir olduğum Fransız mektebindeki vatandaĢlarımın 

hakkımda gösterdikleri âsâr-ı mihmânnüvâzı derece-i nihâyede idi. Atina‟ya 

muvâsalât eder etmez ilk iĢim, mahalli Ģarkılarını bilen kimseleri taharriye 

baĢlamak oldu. ġu hususda birçok zevat buna muâvenete Ģitâbân oluyor idi. 

(Epir) tarafları ahâlisinden olan mektebin aĢçısı ile Maskat-ı re‟si Cezâir-i 

Yunâniyye‟den biri bulunan odamın hizmetçisi de tâliime mûsikîĢinâs 

çıkmasınlar mı? KomĢularımızdan bazı genç kızlar tegannîde pek mâhir idiler; 

hele bunların içinden (Atena) namındaki kız, sesinin letâfet-i fevkalâdesiyle 

temeyyüz ediyor idi. Bazı kere dahi askeri binbaĢılarından muârefe peydâ 

ettiğim bir zâta müracaat etmekte idim. Yunanistan eyâlet muhtelifesi 

ahâlîsinden bu zâtın maiyetinde bulunan neferâtın içinde cidden zabt olunmağa 

lâyık Ģarkıları bilenler var idi. Bir müddet sonra her taraftan mürâcaatlar 

yağmaya baĢladı; artık bu lütûfkâr adamlardan hangisinin okuduğu Ģarkıyı 

yazacağımı ĢaĢırmıĢ idim. Az müddette hayli havalar zabt ettim. Ancak kilise 



 54 

mûsikîsine dair malûmatım henüz pek nâkıs idi. Kilisede iĢittiğim terennümât – 

sûret-i icrâsı itibariyle – pek bozuk bir halde olduğundan bunlardan bir Ģey 

istifade edememiĢ idim. Kilise mûsikîsini hakkıyla tetebbu„ için evvelâ buna 

mahsûs notayı okuyabilmek icâb ediyor idi; bu nota ise benim meçhulüm idi. O 

halde ya bir muallim tedarik etmek veyahut nazariyât-ı mûsikîyyeden bâhis bir 

kitab alarak o kitaptan çalıĢmak Ģıklarından birinin ihtiyârı lâzım geliyor ise de 

bütün kütüb-i nazariyye Rumca olduğu gibi hiçbir mûsikî muallimi de 

Fransızca bilmediğinden evvelâ Rumca‟yı, ba„dehu  kilise notasını tahsilden 

baĢka çare kalmıyor idi. Vaktiyle biraz okuduğum Yunan-ı kadîm lisânının 

yardımıyla Ģimdiki Rumca‟yı kolayca öğrenebileceğimi ümid ederek derhal 

ders almağa baĢladım. Çe fâide ki bunun uzun müddet süreceği bittecrübe 

anlaĢıldığından derslerimin bir kısmını muallim ile bir mûsikî nazariyyesinin 

tercümesine hasr etmeye karar verdim; bu yol da çıkmadı ! Muallim kelimâtı 

lâyıkıyla tercüme ediyor ise de her satırda tesâdüf olunan ıstılâhât-ı 

mûsikîyyeden bittabii bir Ģey anlayamıyor idi. Artık hakikaten sıkılmağa 

baĢlamıĢ idim. Mekteb medîdi mösyö (Burnouf) hâlime acıyarak (Krezent 

Meditos) Nâm müellifin <<Muhtasar Nazariyât-ı Mûsikî>> kitabını birlikte 

tercüme etmemizi teklif etti. Teklifini maal memnuniyye kabul ettim.>> 

<< Bu tercüme ile tamam sekiz gün meĢgul olduk. Esnâ-i tercümede 

birçok müĢkilâta tesâdüf etmiĢ isek de bunların iktihâmına çalıĢarak ikmâl-i 

tercümeye muvaffakiyet hâsıl oldu. Bu kitab sâyesinde kilise notasının o 

zamana kadar benim için muammâ halinde kalan gavâmızını hallettim. Kilise 

notasıyla yazılmıĢ bir lahnı ilk defa Avrupa notasına tercüme etmeğe muvaffak 

olduğum vakit memnuniyetim derece-i nihâyeyi bulmuĢ idi. Derhal mûsikî 

muallimim Mösyö (Jeroyani)‟ye tercümemi terennüm ettim. Hiçbir hatâmı 

bulamadı; mamâfih te‟minat-ı mükerrereme rağmen tercümenin benim eserim 

olduğuna inanmadı.>> 

<< Artık kilise notasının bütün dakâyikine kesb-i vukûf ettiğim cihetle az 

vakitte birçok lahinleri tercüme ile bunları derhal âhenklettirmekte idim. ġu 

kadar ki hâlâ muhtaç bazı mesâil kalmıĢ ve elimdeki << Muhtasar Nazariyat-ı 

Mûsikî >> tercümesinde ise hele Ģüpheye medâr olacak malûmat münderic 

bulunmamıĢ olduğundan bunların hallini Atina‟dan baĢka yerlerde aramak icâb 

ettiğine kâni„ oluyor idim.>> 



 55 

<< Kilise mûsikîsini tedkik etmekle beraber avâm Ģarkılarını da nazar-ı 

dikkatten dûr tutmuyor idim. Koleksiyonumda her nev„ âsâr-ı mûsıkiyye 

bulunmağa baĢlamıĢ idi. Notalarını yazdığım havalardan bir haylisini 

âhenklendirerek bazı zevâta çaldığım vakit pek ziyâde hoĢlarına gittiğini 

gördüm. Yalnız Ģurası Ģâyân-ı teessüfdür ki kıĢın o sene fevkalâde Ģiddetli ve 

yağmurlu olarak geçmesi karnaval eğlencelerinin biraz tatsız olmasına 

sebebiyet vermiĢ ve bundan benim istifâdeme az çok halel gelmiĢ idi. Maahâzâ 

yağmurların Ģiddeti masharalarının sokakları dolaĢmasına yine mani 

olamamakta idi. Mashara alaylarının önündeki mızıka bazen o kadar câzibedâr 

havalar çalmakta idi ki bunları zabt edebilmek için elimde Ģemsiye olduğu 

halde bütün gün akĢama kadar sokakları dolaĢmağa mecbur olmuĢ idim !....>> 

Yunânîlerin‟in gerek mûsikîce ve gerek husûsât-ı sâirece Avrupa‟nın en 

mütemeddin akvâmı derecesinde bulunduklarını göstermek için müfrit bir 

gayrete düĢmüĢlerdir. Maahâzâ bu bâbda ihtiyâtlı davranmaları icâb eder 

fikrindeyim. Çünkü bu zeminde sarf ettikleri gayret, hasâis-i kavmiyye ve 

milliyyelerini unutturacak dereceye varır ise akvâm-ı sâirenin muti„ bir 

mukallidi olmaktan baĢka bir Ģey kazanamazlar.>> 

Memleketin milli mûsikîsinin âsârı yalnız avâm Ģarkıları ile kilise 

mûsikîsinde görülmektedir. Halbuki Atina‟daki terakkî taraftarları, mûsikî-i 

milliye karĢı lâkayd veyahut muhâsım geçinerek munhasıran Avrupa 

mûsikîsinin neĢrine çalıĢmaktadırlar. Atina‟da bu fikirde bulunanlar tarafından 

açılmıĢ (Odeon) nâmıyla bir Dârülmûsikî mevcuttur. Milli mûsikî 

taraftarlarının dahi (kilise mûsikîsi Sillogosu)  nâmıyla bir cemiyetleri 

vardır.>> 

Mösyö (Dökodre[Docoudray]) Yunanistan seyâhatına ait daha bazı 

hâtırâtını kaydettikten sonra Ġzmir‟e ve Ġstanbul‟a sûret-i seyâhatini ve bu 

Ģehirlerdeki tetebbuât-ı mûsikîyyesini hikâyeye baĢlıyor ki onların da makâle-i 

âtiyede mevzu„ bahis edilmesi mukarrerdir.                         

B.MAKALENĠN ÖZETĠ 

Rauf Yektâ Bey bu makâlesinde batılı gezgin ve mûsikîĢinasların doğuda 

yapmıĢ oldukları seyahatler hakkında bilgiler vermektedir. Daha önceleri Ģark 

mûsikîsinin batılılar için bir muamma olduğunu, ön yargılı ve taraflı fikirleri, 

Ģark mûsikîsi hakkında birbirini tutmayan eksik ve yanlıĢ bilgiler verilmesine 



 56 

neden olduğundan bahsetmektedir. Seyyahların doğuya yaptıkları seyahatlar 

sonucunda gittikleri bölgelerin kültürleri hakkında bilgiler vermiĢlerdir. Fakat 

bu seyyahlar arasında mûsikî ile ilgili olmayanların mûsikî hakkında vermiĢ 

oldukları bilgilerin ne kadar doğru olacağının sorgulanması gerektiğini 

vurgulamıĢtır. Rauf Yektâ batılıların vermiĢ oldukları bu yanlıĢ bilgilerin 

düzeltilmesi için birkaç cilt kitap yazmak gerektiğini söylemiĢtir. Bunun 

yanında mûsikîĢinas seyyahların vermiĢ oldukları bilgilerin çok önemli 

olduğundan söz eder. 

Rauf Yektâ kırk elli seneden beri batılı mûsikîĢinasların doğuya gelerek 

doğu müziği hakkındaki inceleme ve araĢtırmalarının arttığını belirtmiĢtir. 

MeĢhur Fransız bestekâr Felisyen David‟in Ġstanbul‟a  gelerek müziğimizi 

incelemesi bunları notaya alması daha sonra Fransa‟ya döndükten sonra doğu 

nağmeleriyle bestelemiĢ olduğu operanın büyük bir beğeni kazanması, diğer 

batılı müzisyenlere örnek olmuĢ ve onların da buralara gelmesine vesile 

olmuĢtur. (Burgulet Dökodre[Bourgault Docoudray])‟nin müziğimiz 

hakkındaki yaptığı araĢtırmalar ve bu araĢtırmalar sonucunda ortaya çıkardığı 

eserlerin çok ilgi gördüğünü makâleden öğrenmekteyiz. Rauf Yektâ, 

(Dökodre[Docoudray])‟nin seyahatini önce  Yunanistan‟a daha sonra 

memleketimize yaptığını belirtmiĢ ve Yunan mûsikîsi hakkında oldukça detaylı 

bilgiler toplamıĢtır. Yunanistanda çekmiĢ olduğu sıkıntılardan bahsetmektedir. 

Rumca bilmemesi, üzerine Yunanlılar‟a ait nota sistemini öğreninceye kadar 

çektiği zorlukları anlatır. Bu makâlede (Dökodre[Docoudray])‟nin Yunanistan 

seyahatini anlatmıĢ Ġzmir ve Ġstanbul seyahatini baĢka makâlede sürdüreceğini 

belirterek makâleye son vermiĢtir. 



 57 

 

 

 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

RAUF YEKTÂ BEY’ĠN YENĠ MECMÛA’DAKĠ 

MAKALELERĠ ve ÖZETLERĠ



 

I. NEVġEHĠRLĠ ĠBRAHĠM PAġA ve MÛSĠKÎ
1
 

A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ 

Sultan Ahmed-i Sâlis‟in dâmâdı vezîr-i azam meĢhûr Ġbrahim PaĢa mûsikîĢinâs mı 

idi ? Bu mes‟ele müverrihlerimiz ve bilhassa erbâb-ı mûsikî tarafından tedkîk edilmeğe 

Ģâyândır. 

Filhakîka esbak ser-müezzin HâĢim Bey‟in 1269 tarihinde tab„ ettirdiği 

Mecmûa‟nın (humâyûn) faslında bir << kâr >> mündericdir ki bâlâsında yalnızca (kâr-ı 

Ġbrahim PaĢa) kaydı görülmektedir. Osmanlı ricâli arasında aynı isme hâiz vüzerânın 

miktarı kesîr olmasına nazaran mecmûada görülen kâr sâhibi Ġbrahim PaĢa‟nın bunların 

hangisi olduğunu merak ederek vaktiyle Zekâi Efendi, Nuri Bey gibi mülâki olduğum 

esâtizeden bu bâbdaki fikirlerini sormuĢ idim. Bizde garib bir zihniyet vardır; durûb-i 

emsâlimizden “üzümünü ye de bağını sorma”  darb-ı meselinin pek belîğ sûrette ifâde 

ve tasvir ettiği bu zihniyetin te‟sîrâtı ise esâtize-i mûsıkiyyemiz nezdinde pek celî olarak 

nümâyân olur. Üstâdlarımız ancak esere bakar ve müessir hakkında üç beĢ satırlık 

malûmât edinmeyi bile lüzumsuz ve âdetâ tazyî-i evkât kabîlinden addederler. 

Binâenaleyh müĢârün ileyhimâdan aldığım cevaplar sadece :  

- MeĢhûr Dâmad Ġbrahim PaĢa yokmu ya? ĠĢte o olmalı… 

Cümlesinden ibâret kaldı; ve o esnâda meseleyi dahâ ziyâde ta„mîk etmedim. 

Muahharan “Esâtiz-i Elhân” ‟a derc olunmak üzere mûsikîĢinâslarımızın terâcim-

i ahvâlini toplamağa baĢladığım vakit Ġbrahim PaĢa meselesi tekrar hatırıma geldi. 

Böyle meĢâhîr-i ricâl-i devletten bir zâtın tercüme-i hâlini bissuhûle bulacağıma ve hiç 

olmazsa bu hususta diğer mûsikîĢinâslara ait malûmatı tedârikte uğradığım müĢkilâta 

tesâdüf etmeyeceğime sevinerek müteaddid tarih kitaplarına mürâcaat ettim. Bu 

tedkikâtım esnâsında her Ģeyden evvel nazar-ı dikkatimi celb eden cihet, 

müverrihlerimizin PaĢa hakkındaki fikirlerinin birbirine uyması idi. Mesela (Târîh-i 

Atâ) sahibi, birçok fezâil ve mezâyâsının tadâdından sonra müĢârün ileyhin : 

<< Husûsan ulemâ ve fuzelâ u meĢâyih u urefâ ve huzûrân Ģiir ve inĢâ ve hoĢ 

nûvisân-ı imlâ ve mûsikîĢinâsân-ı hûb sadâya mezîd meyl ve rağbeti olmağın ekseri leyl 

                                                 
1
 “NevĢehirli Ġbrahim PaĢa ve Mûsikî”, Yeni Mecmûa, sy. 1, 12 Temmuz 1917, s. 9-12 



 59 

u nehârı erbâb-ı  ilm ve marifetin sohbet ve rûhâniyetleri ile güzâr  ve herbirini alâ kadr-

i  merâtibihim envâ„-ı in„âm u ikrâm ile makziyyü‟l-merâm…>> 

ettiğinden ve birçok hayrât ve hasenâtı bulunduğundan bahsettiği halde 

“Netâyicü‟l-Vukuât” müellifi bilakis Ġbrahim PaĢa‟yı << oldukça okur yazar ve eshâb-ı 

maârif ve kemâle itibar ve iltifat eder, nabz-gîr  ve mizâc-âĢinâ sehî ve bâzil ve zevk u 

hevâya mâil bir rind-i kalâĢ>> olarak tasvir etmekte ve himmet ve mesâisinin en ziyâde 

<<Kağıthâne ve Boğaziçi mesirelerinin imâr ve tesviyesine ve sûr-i hümâyunları 

tanzîmine ve nev-bünyâd ve mir-âbâd ve bağ-ı ferah vesâir bu misüllü nâmlar ile 

kendisinin avenâtının binâ ve inĢâ eyledikleri konak ve yalılarda mevsim-i Ģitâdâ helva 

sohbetleri ve eyyâm-ı baharda lâle çerağanları tertîb ederek Ģuarâ ve nüdemâ ve erbâb-ı 

zevk u tarab ile imrâr eylemek maddelerine>> munhasır ve masrûf bulunduğunu 

yazmakta idi. 

Mamâfih muhtelif tarihlerde muhtelif müellifler tarafından yazılan ve iki 

numûnesi bâlâya nakil edilen satırlara az çok benzeyen diğer ifâdâtın ittihâd ettiği bir 

nokta var idi ki o da paĢanın bizzat mûsikî müntesibi olduğuna dair hiçbir müverrihin 

eserinde harf-ı vâhid bulunmamasıdır. Halbuki biz de eslâfdan tercüme-i hâl yazanların 

fenn-i mûsikî ile vasat derecede alâkâsı olanları bile (Ġlm-i edvârda Fârâbî-i sâni ve 

tasnîf nakĢ ve kârda üstâd-ı bîmedânî idi ) kabîlinden  müsecca„ cümlelerle medh 

ettikleri ma„lum iken (hümâyûn kâr) gibi bir eser-i muazzamı vücûda getirecek 

mertebede ilm-i elhânda iktidâr sâhibi olan bir zâtın tevârih-i muhtelifede yazılan 

tercüme-i hallerinin birisinde olsun nisbet-i mûsikîyesine dâir bir kayd ve iĢaret 

bulunmaması kolaylıkla kâbil-i te‟vil husûsâttan değil idi. Bu sebebe binâen müĢârün 

ileyhin mûsikîĢinâslığı meselesi bihakkin meĢkûk bularak isminin (Esâtiz-i Elhân) a 

dercinden sarf-ı nazar etmiĢ idim.  

316 tarihlerinde idi ki (Nuri ġeydâ) Bey merhum esâtize-i mûsıkiyyemizin 

terâcim-i ahvâlini hâvi olarak ibtidâ (İkdâm) ve sonra (Sabah) gazeteleri sütunlarında 

bir silsile-i makâlât neĢrine baĢlamıĢ idi. Bu makâlâtın on yedincisi (Dâmâd Ġbrahim 

PaĢa) ünvanına hâiz bulunduğunu görünce makâleyi kemâl-i tehâlikle gözden geçirmiĢ 

idim. ġeydâ merhum, paĢanın tercüme-i hâl-i resmîsini kendisine has bir üslûb-i 

kudemâ-i pesendâne ile yazdıktan sonra erbâb-ı mûsıki beyninde bilâ tedkik hâsıl olmuĢ 

bir zann-ı Ģekli hakikat ve kat„iyete ifrâğ ve müĢârün ileyhin mûsikîĢinâslığına bir de << 

kemânîlik>> tefvîz ve ilâve ederek bervech-i âtî serd-i efkâr ediyor idi : 



 60 

<< Tercüme-i hâlinden bir nebze bahsettiğimiz Ģu büyük zâtın bir büyüklüğü de 

fenn-i celîl-i mûsikîye binnefs ettiği hizmet, ihyâsına sarf eylediği uluvv-i himmettir. 

Kendisi hüsn-i vechi gibi hüsn-i sadâya da mâlik olmakla beraber asrının kemânîlikte 

ferîdi idi. Muharrir-i âcizin saza intisâbı bulunmadığı cihetle müĢârün ileyhin -eğer var 

ise- pîĢrevlerinden, saz semaîlerinden bahse kudreti yoktur. Fakat diğer âsâr-ı 

mûsıkiyyesini mümkün mertebe teĢrîh edeceğim. Tercüme-i hâlinden de nümâyân 

olduğu üzere bu zât Ġstanbul‟a geldiği zaman hiçbir kisve-i ilim ile tezeyyün etmemiĢ 

saf, üryân bir isti„dâd-ı ilâhi ile gelmiĢtir. Ġstanbul‟da bulunduğu kırk üç seneden onüç 

sene mikdârı müddet-i sadâreti hasf olunur ise kusûr otuz sene kalıyor. Otuz sene 

zarfında o zamanlar ancak bir lisân-ı Arabi öğrenilebilir iken ihrâz etmiĢ olduğu 

müteaddid memuriyetlerde ehem ve elzem olan bunca ulûm, husûsiyle tecrübeye 

muvaffakiyetten sonra o asırda kezâ otuz senede öğrenilemeyen mûsikîyi nereden ve ne 

vecihle taallüm etmiĢ bilemem. Zehî mevhibe-i mahsûsa-i ilâhî !... Zaten insanı dâhî 

saffet-i celîlesi ile mevsûf eden o büyüklükler değil midir? Hüner umum indinde muhâl 

addolunan Ģeyler içinde imkânı temyîz edip nakdi vakti güzel sarf eyleyerek nâil-i 

maksûd olmaktır. Yoksa herkesin bildiği, yaptığı derecede kalmak herkesten ziyâde 

meziyeti mûcib olamaz. MüĢârün ileyhin âsâr-ı muhalledesi meyânında en meĢhuru 

(hümâyûn) makâmında ve (hafif) usûlünde bestelemiĢ olduğu (kâr)dır ki gerek 

nagâmâtının mevzuniyeti, âhenginin letâfeti ve gerek meyan hânesinde Ģedd yolunda 

ibrâz eylediği sanatı ile bir mislini vücûda getirmek muhâl addolonur. Hele asıl güftenin 

ibtidâ ettiği :   

“ Ey ki dûstân âĢıkım âĢık-ı zârım çe künem 

Çâre sabr-est velî sabr nedârem çe künem” 

mısraları tegannî olunur iken iĢitipte ruhu ihtizâza gelmeyecek kadar salâbiteli bir 

ferd tasavvur edilemez. Meğer ki saffet-i insaniyetten mücerred bir kalp olsun. MüĢârün 

ileyhin âsârı her ne kadar asrının esâtize-i sâiresi kadar kesîr değil ise de hâlâ asrımızda 

tedâvül eden beĢ altı parça [
2
] eserleri, istimâından gınâ tasvîri muhâl olan bedâyi„-i 

mûsikîyedendir.>> 

Bu makâle münderecâtı bittabii nazar-ı dikkatimi celb ederek bir Cuma günü 

bilhassa Sarıyer‟e kadar giderek sahilhânesinde ġeydâ merhum ile mülâkât ve PaĢa 

                                                 
2
 Ġbrahim PaĢa‟nın eseri olmak Nuri ġeydâ tarafından makâlesinin hâtimesinde zikrolunan semâî ve 

Ģarkılar filhakîka mevcûd ise de bunlar makâlede gösterilen makâmlardan olmadığı gibi bestekârları 

da baĢka zatlardır. 



 61 

hakkındaki mesrûdâtının me‟hazını istifsâr etmiĢ idim. Aldığım cevap, (hümâyûn kâr)ı 

üstâd-ı Ģehîr Yeniköylü Hasan Efendi‟den temeĢĢul ettiği sırada bu eser-i bîbedelin 

Ġbrahim PaĢa tarafından bestelendiğini ve müĢârün ileyhin keman çalmakta dahî 

mahareti olduğunu üstad-ı müĢârün ileyhden iĢitip baĢka yerde buna dâir bir rivâyete 

tesâdüf etmediğinden ibâret kalmıĢ ve PaĢa‟nın eseri olarak asrımızda tedâvülünden 

bahsettiği beĢ altı parça eserin kendisinde bulunmadığı gibi bunları kimseden dahî 

iĢitmediği anlaĢılmıĢ idi.  

Bu mülâkâttan sonra artık (hümayûn kâr)ın NevĢehirli Dâmad Ġbrahim PaĢa‟nın 

eseri olmadığına kuvvetlice hükm etmekle beraber HâĢim Bey Mecmûa‟sında 

mukayyed Ġbrahim PaĢa‟nın kim olduğunu da tedkîk ve tefehhüsden hâlî kalmamakta 

idim. Nihâyet (Hammer Tarihi)‟nin beĢinci cildinde tesâdüf ettiğim fıkarât-ı mahsûsa 

bu müĢkili hall etti. 

Tarih-Ģinâsâna mâlum olduğu üzere Kanûnî Süleyman‟ın vezîr-i azam ve dâmâdı 

bir Ġbrahim PaĢa vardır ki (maktûl veya makbûl Ġbrahim PaĢa) nâmıyla marûftur. Bizim 

tarihlerimiz bu zâtın << Ġstanbul  sûr-i kadîmine bâni olan Yanko bin Mâdyân 

evlâdından Fransiyyül-asl olduğunu ve muhârebât-ı salîbiyyeden birinde ümerây-i 

kuzât-ı Ġslam‟dan bir merd-i delîrin dâhil-i silk-i milk yemini olarak rikâb-ı hümâyûna 

takdîm ve ihdâ edildiğini >> yazmakla iktifâ ederler ise de (Hammer) bu bâbda daha 

mufassal malûmat vermekte ve Ġbrahim PaĢa‟nın Sultan Süleyman‟a sûret-i intisâbını 

elde ettiği vesâika müstenîden Ģu sûretle hikâye etmektedir :  

<< Parğâ gemicilerinden birinin oğlu ve gençliğinde mâhir bir kemânî olan 

Ġbrahim, Türk korsanları tarafından tutularak Manisa civarında bir dul kadına satılmıĢ 

idi. Bu kadın genç kölenin hüsn-i tabiîsini ve hünerini gayet güzel giyindirmek ve 

itinâkârâne terbiye etmekle izhâr ediyor idi. O zaman henüz veliaht bulunan Süleyman, 

bir gün gezerken keman çalmakta bulunan Ġbrahim‟e tesâdüf eyledi. Genç kölenin hüner 

ve zekâsına o kadar meftûn oldu ki o vakitten beri kendisine refîk-i gayr-ı müfârik 

ittihâz ve cülûsunda hademe-i hâssa ve doğancılar reisliğine tayin eyledi.>> 

(Hammer) Tarihi‟nin baĢka bir yerinde Ġbrahim PaĢa‟nın bilâhere uğradığı âkibet-

i fecîanın esbâbını tedkik ettikten sonra : 

<< ĠĢte daha çocuk iken ihtidâ eden bu Rum‟un kat„ ettiği tarîkin âkibeti bundan 

ibâret oldu. Ġbrahim en aĢağı tabakadan zirve-i ikbâle çıktı.  Köle, hemen hemen 

efendisine müsâvi oldu. Bir kemânî, zî-kudret bir recûl devlet mertebesine suûd etti. 



 62 

Ġdâre-i mülkiye ve askeriyeyi eline aldı. Hülâsâ-i kelâm Süleyman üzerindeki nüfûzu 

kendisini bir büyük devletin hâkim-i mutlakı yaptı. Mezâyâ-yı tabiîyyesi ve mahâret-i 

mûsıkiyyesi evâil halinde padiĢahın hüsn-i nazarını celb eylemiĢ ve filhakîka hıdemât-ı 

hükûmete duhûlünün ilk sebebi bu nazar-ı iltifât olmuĢtur.>> 

cümleleriyle PaĢa‟nın iktidâr ve mahâret-i mûsikîyesini bir kere daha lisân-ı takdîr 

ile yâd etmektedir. 

Müverrih-i Ģehîrin verdiği bu malûmata –(Târîh-i Atâ) da muharrer olduğu vecih 

ile-  maktûl Ġbrahim PaĢa‟nın ibtidâ Enderûn-ı hümâyûn‟a dâhil olarak <<Tahsil-i ilm u 

kemâle maaziyâdetin sa„y verziĢ>> ettiğine dâir olan kaydı dahî ilâve eder ve o 

tarihlerde Enderûn-ı hümâyûn‟da ulûm-i mütenevvia„ ile beraber ilm-i mûsikînin dahî 

sûret-i mükemmelede talîm edildiğini düĢünür isek oraya kable‟d-duhûl ġehzâde 

Süleyman‟ın nazar-ı dikkatini celb edecek derecede keman çalan bir gencin kemâl-i 

tahsilden sonra böyle bir kâr-ı musanna„ yapabilceğini kolayca teslim etmekliğimiz 

tabiidir.  

ġu halde enâfis-i âsâr-ı mûsikîyyemizden  biri olan (hümâyûn kâr)ı mahzâ 

üstâdlarımızın kayıtsızlığı neticesi olarak NevĢehirli Damad Ġbrahim PaĢa gibi bütün 

bediiyyât arasında mûsikîyi de pek ziyâde sevdiği müsellem olmakla beraber bu fenne 

bilfiîl müntesib olduğuna dair hiçbir kayıt tarihi bulunmayan bir zâta isnad 

edivermekten ise bunun mahâret-i mûsıkiyesi tarihen müsbet bulunan maktul Ġbrahim 

PaĢa tarafından bestelendiğini kabul etmek daha makul olsa gerektir. Mamafih mesele 

henüz açıktır. Biz Ģimdilik bütün vesâik-i târihiyyenin fıkdânı karĢısında bu kâr‟ın 

NevĢehirli Ġbrahim PaĢa‟nın eseri olmadığını zannediyoruz. Aksini isbât edecek bir 

kayıd tarihi bulunur ise hakikatin tezâhürü nâmına müteĢekkir kalacağımız derkârdır. 

ġimdilik böyle bir kaydın zuhûruna intizâren her sûretle âsar-ı bedî„a ve nâdireden 

olan ve uzun senelerin dendân-ı tahrîb ve nisyânından kurtulabilerek nasılsa muhafaza-i 

mevcûdiyet etmiĢ bulunan (hümâyûn kâr)‟ın Nuri ġeydâ merhumdan yazdığım notasını 

mecmûamızın kısm-ı mahsûsuna derc ile kâriîn-i kirâma takdîm eder ve bu münâsebetle 

<< Nuri ġeydâ>> nâmını lisan-ı hayr ve rahmetle yâd eylerim. 

B. MAKALENĠN ÖZETĠ 

Rauf Yektâ Bey bu makâleyi NevĢehirli Damat Ġbrahim PaĢa‟nın mûsikîĢinas 

olmadığını göstermek maksadıyla kaleme almıĢtır, Rauf Yektâ Esatiz-i Elhan adlı 

eserini yayınlamaya baĢladığında Ġbrahim PaĢa‟yı da yayımlamak için çeĢitli 



 63 

araĢtırmalar yapmıĢtır fakat yapmıĢ olduğu incelemeler sonucunda Ġbrahim PaĢa‟nın 

mûsikîĢinas olduğuna dair hiçbir ifadeye rastlamadığını belirtmiĢtir. “Târîh-i Atâ”, 

“Netâyicü‟l-Vukûât” adlı eserlerde Ġbrahim PaĢa‟nın çok iyi bir okur yazar, ikram 

sahibi, önemli bir devlet adamı olduğundan bahsedilmiĢ fakat mûsikîĢinaslığı hakkında 

her hangi bir bilgiye rastlanamamıĢtır. Sermüezzin HaĢim Bey‟in neĢrettiği mecmûada 

Ġbrahim PaĢa‟ya ait hümâyun kârı gören Rauf Yektâ, hocası Zekâi Efendi, Nuri Bey‟e 

kârın bestekârının kim olduğunu sormuĢtur. Bu konuda üstadların sadece eserle 

ilgilendiğini, eserin bestekârı hakkında üç beĢ satırlık bilginin bile gereksiz 

karĢılandığını gören Rauf Yektâ‟ya “olsa olsa meĢhur Damat Ġbrahim PaĢa 

olabileceğini” söylemiĢlerdir. Bu yüzden Rauf Yektâ Bey, Ġbrahim PaĢa‟yı Esatiz-i 

Elhan‟a almaktan vazgeçmiĢtir. Nuri ġeyda‟nın İkdam ve Sabah gazetelerinde bir yazı 

dizisine baĢladığını ve bu yazı dizisinin 17.sinin Damat Ġbrahim PaĢa hakkında 

olduğunu gören Rauf Yektâ, makâleyi heyecanla okuyup incelemiĢtir. Makâlede 

Ġbrahim PaĢa‟nın önemli bir mûsikîĢinas olduğundan , eseri olan hümayûn kârın bir 

daha vücuda getirilemeyecek derecede güzelliğinden ve güftelerindeki sözlerin insan 

ruhuna tesir ettiğinden bahsedilmiĢ, bunun yanında çok önemli bir kemânî olduğu 

belirtilmiĢtir. Böyle bir bilginin doğrulunun kanıtlanması için Rauf Yektâ, Nuri 

ġeydâ‟nın yanına gitmiĢ ve Nuri ġeydâ da makâlenin doğruluğunu onaylamıĢ ve 

Yeniköylü Hasan Efendi‟den ders aldığı sıralarda bu kârın Ġbrahim PaĢa tarafından 

bestelendiğini ifade etmiĢtir. Rauf Yektâ bu bilgiler doğrultusunda Hammer Tarihi‟ne 

de bakarak Ġbrahim PaĢa‟nın hayatı hakkında çeĢitli bilgiler toplar. Hammer Tarihi‟nde 

Haçlı savaĢları sırasında Ġbrahim PaĢa‟nın esir düĢerek dul bir kadına verildiğini, Sultan 

Süleyman‟ın veliahtlığı döneminde Ġbrahim‟in çok güzel keman çaldığını görmesi 

üzerine daha sonra padiĢahlık döneminde yanına alarak vezirliğe kadar çıkardığını 

öğrenmekteyiz. Yektâ Târîh-i Atâ‟da Ġbrahim PaĢa‟nın Enderun‟da eğitim aldığını da 

belirtmiĢtir. Bu bilgiler doğrultusunda kârın NevĢehirli Ġbrahim PaĢa‟nın değil Maktûl 

Ġbrahim PaĢa‟nın besteleyebileceğine kanaati oluĢmuĢtur.  



 64 

 

II. SELÎM-Ġ SÂLĠS MÛSĠKÎġĠNAS
3
 

A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ. 

Cennetmekân Sultan Selim Hân-ı Sâlis Hazretleri‟nin asrına ait vekâyî-i mûsikîye 

bir müverrih-i mûsikî için vâsi„ tedkîkât ve tetebu„âta zemin olabilecek kadar çoktur. Ne 

fâide ki o asrın vekâyi„ini ihtivâ eden tarihlerimizin hiçbiri mûsikîmizin ihyâ ve 

terakkîsi nâmına Hakân-ı müĢârün ileyhin bizzat ve bilvâsıta inzâl ettikleri teĢvîkâta ve 

bu teĢvîkât neticesinde Osmanlı âlem-i mûsikîsinde husûle gelen terakkiyâta dâir hiçbir 

Ģey kayd etmemiĢlerdir. Gerçi (Târîh-i Atâ) müellifi devr-i Selîm-i sâlis‟de fenn-i 

mûsikînin mazhar olduğu rağbete dâir biraz malûmât vermekte ise de bu malûmât dahî 

bir müverrih-i mûsikînin asıl alâka[ya] dâir olacağı mesâil ve hâdisâta müte„allık 

olmayıp ancak Osmanlı pâdiĢahlarının en terakkî-perverlerinden biri olan Selîm-i 

sâlis‟in memleketimizde ulûm ve fünûn-i cedîdenin ta„mîmine sarf ettiği himemât-ı 

âliyeden mûsikîmizin de vâsi„ bir mikyâsta hissedâr olarak a„sâr-ı sâbıkada vâsıl 

olamadığı mertebe-i kemâle irtikâ‟ ettiğine ve biri de o asırda yetiĢen esâtize ve 

bestekârlar esâmisinin zikir ve ta„dâdına müte„allik birkaç satırdan ibaret 

bulunmaktadır. Mamâfih Ģurası Ģâyân-ı teĢekkürdir ki Selîm-i sâlis‟den sonra gelen 

padiĢâhlarımızın asırlarında dahî mûsikîye olan rağbet birden bire munkatı„ olmayarak 

mûsikî erbâbı makbûl ve muteber tutulduklarından gerek devr-i Selîmîye ve gerek 

edvâr-ı müte„âkibeye ait vekâyi„ ve Ģu„ûn-ı mûsikîyenin kısmı a„zamı beynel-esâtize 

ağızdan ağıza intikâl sûretiyle büsbütün vâdî-i nisyâna gitmekten kurtulabilmiĢtir. 

YetiĢtiğimiz esâtize-i kadîmeden kemâl-i itinâ ile zabt u kayd ettiğimiz bu vekâyi„ ve 

Ģu„ûnun ekserisi öyle zannederiz ki bugün ekser mûsikîĢinâslarımızın bile malûmu 

değildir. Bunlardan Selîm-i Sâlis‟in hayât-ı mûsikîsine müte„allik olanlarını bu 

makâlede mevzu„ bahs edeceğiz. O devrin sâi„r vekâyi„-i mûsikîyesini de ikinci 

makâleye bırakıyoruz. 

Selîm-i sâlis en ziyâde Ģehzâdeliği zamanında mûsikî ile iĢtiğâl etmiĢtir. Taht-ı 

Osmânî‟ye cülûslarından sonra umûr ve gavâi‟l-i saltanat bizzat iĢtigallerine o kadar 

müsâit olmamıĢ ise de erbâb-ı mûsikîyyeyi yine teĢvîk ve terğîbden bir an hâli 

                                                 
3
 Selîm-i Sâlis MûsikîĢinas, Yeni Mecmûa, sy: 16, 1917, s. 309-312.  

 



 65 

kalmamıĢlar, vakit ve halleri müsâit oldukça bazı âsâr-ı ber-güzîde dahî vücûda 

getirmiĢlerdir ki (sûzidilârâ) nâmını verdikleri makamda besteledikleri << Âyîn-i ġerîf-i 

Mevlevî>> bu âsârın bilâĢüphe en nefîsidir. (Mevlânâ Celaleddîn-i Rûmi) hazretlerine 

karĢı besledikleri hüsn-i ta„zîm ve muhabbetin sevkiyle bir hizmet-i muteber  olarak 

te‟lif ettikleri bu âyîn-i Ģerîf, Selîm-i Sâlis‟in dehâ-yı mûsikîsini isbat eden muhteĢem 

bir Ģâheser-i sanattır.  

Osmanlı padiĢahlarının birçoğu tarîkat-ı âliye-yi Mevlevîyye‟ye mensub olup 

hânedân-ı celîlü‟Ģ-Ģân-ı Osmâniye‟den firdevs-i âĢiyân Ģehzâde Gazi Süleyman PaĢa 

sikke-i mevlevîyi teberrüken her zaman hâme-i mübâhâtinde taĢıdığı gibi Selîm-i Sâlis 

de aynı tarîkate mensûb bulunmakta ve (Kule kapısı) Mevlevîhanesi postniĢîni olan 

Ģâir-i Ģehîr ve ârif-i bî-nazîr (ġeyh Galib)   Dede merhûma büyük bir teveccüh ve 

teveddüd
4
 göstermekte idi.[1] Bu teveccühe kalbî ve samîmi sevkiyle alel ekser cuma 

günleri selamlık resm-i âlisi ( Kule kapısı) dergâh-ı Ģerîfinde vâki„ olur ve ġeyh Gâlib 

ile o asrın en münevver ve güzîde üdebâ ve suhen-Ģinâsânından olan mürîdan ve 

derviĢân-ı in„âm ve iltifât-ı Ģehriyârîye mazhariyetle teĢerrüf ve iftihar ederlerdi.  

PadiĢah cuma namazının edâsından sonra semâhanede okunan (Mesnevî-i Ģerîf) 

dersi ile icrâ olunan (âyîn-i mevlevî)yi kemâl-i vecd ve huzûr ile dinler ve hitâm-ı 

âyînde ġeyh Gâlib‟i huzuruna kabul ile müddet-i medîde mülâkât ve sohbet ederdi. 

Yine böyle bir cuma günü idi ki Selîm-i sâlis nezdinde ta„lîk-nüvîs-i Ģehîr (Cevrî) 

hattıyla muharrer ve müzehheb bir (Mesnevî-i Ģerîf) alarak dergâha gelmiĢ ve ba„del 

mukâbele ġeyh Efendi‟yi huzûr-ı hümâyûnuna celb ile hakkında günden güne artan 

teveccüh-i Ģâhânesinin delili olarak bu nüsha-i nefîseyi Cenâb-ı ġeyh‟e ihdâ buyurmuĢ 

idi. Bu hediye-i cihan-ı kıymet Gâlib Dede‟yi o kadar memnûn ve mübâhî etmiĢ idi ki 

dîvân-ı eĢ‟ârında münderic bulunan: 

Bana Sultan Selîm kâm-ver kâm cihan verdi 

Bütün dünya değer bir genc-i hâs ve râykân verdi. 

matla„-lı kasîde-i meĢhûresini iĢte bu münasebetle berâ-yı teĢekkür tanzîm ve 

atebe-i  Selîmî‟ye takdîm etmiĢ idi. 

                                                 
4
  Sultan Selim cenâb-ı Ģeyhin zâtına o kadar müncezib ve eĢ‟ârına o rütbe dilrubûde idi ki Dîvân-ı 

Gâlib‟i bilhassa tahrîr ve tezyîn ettirmiĢ ve sâhib-i tezkire (Esrâr Dede) nin rivâyâtına nazaran bu 

nüsha-i nefîsenin yalnız teclîd ve tezhîbine üç bin altın sarf olunmuĢtur.   

 



 66 

PadiĢahın Mevlevî tarîkiyle mensubiyeti hakkında râykân olan bu teveccühden 

Gâlib Dede merhum, o sıralarda pek ziyâde müĢerref-i harab olan dergâhının tamiri 

husûsunda istifâde etmek istedi. Filhakika dergâh-ı Ģerîf, devr-i Selîm-i evvel 

vüzerâsından Ġskender PaĢa nâmında bir muhibb-i Mevlevî tarafından inĢa edilmiĢ bir 

binâ-yı kadîm olup her ne kadar birkaç defalar tamir görmüĢ ise de mürûr-i zamanla 

yine harâb bir hâle gelmiĢ idi. ġeyh Gâlib, dergâhın tamiri istid‟âsıyla bir kasîde tanzîm 

ve huzûr-i pâdiĢâhîye takdim etti. PadiĢah, kasîdeyi o kadar beğendi ve hele o cümleden 

olan : 

Rasadgâh-ı Aristodan numûdar olmuĢ ol hâne 

Ki ya„nî seyreder sükkânı seyr-i çarh-ı devvârı 

Bulunmaz zîr-ı sakf-ı âsumanında böyle vîrâne 

Ser-â ser müĢteridir zühredir kelmîh u mismârı 

Ne vîrân dîde-i ehl-i basîrettir âna revzen 

Acep mi ankebûtî perdelerden olsa astârı 

TelâĢım Ģimdi dâim kesret-i bârândandır hep 

Meğer virân-ı binâya bâr olurmuĢ rahmet-i Bâri 

NukûĢ-i hendesîden müstakîmin gayrı hep mevcûd 

Muavvicler mukavvislerle memlû tâk u dîvârı 

beyitlerini o derece hoĢ mânîdâr buldu ki hemen dergâhın ta„mirini mimar baĢına 

emrederek az vakitte ikmâli müyesser oldu. Yine ġeyh Gâlibin eser-i hâmesi olarak 

dergâh kapısı bâlâsına hâkk edilmiĢ olan: 

Yaptı bu dergâhı pâk u hem cedîd 

Bin iki yüz altıda Sultan Selim 

makta„lı manzûme-i târihiyyeden de anlaĢıldığı vecih ile 1206 senesi evâhirinde 

bir cuma günü dergâhın resm-i küĢâdı mutantan surette icrâ olundu. Selîm-i sâlis bir 

mu‟tad huzûr-ı humâyûnla Cenâb-ı ġeyh ile mürîdânını vâyedar-ı iftihâr itmekle iktifâ 

etmedi. Âsâr-ı Ģâhânelerinin eĢheri olan (suzidilârâ) âyînini ilk defa dergâhın resmi 

küĢâdında okunmak üzere besteleyerek müsâhibân-ı Ģehriyârîden (Vardakosta) 

lâkabıyla maruf (Ahmed Ağa) ya bizzat ta„lim buyurdu. Ahmed Ağa , âyîn-i Ģerîfi fem-i 

hümâyûndan ahz ve telakki ettiği gibi âyînhan dedelere ve sair hoĢ-elhân müsâhibân ve 

müezzinân-ı Ģehriyâriye meĢk etti. Bu zümre-i güzîde-i hânendegâna kendisinin de 

iĢtirakiyle resm-i küĢâd günü âyîn-i Ģerîf parlak surette huzûr-i Ģâhânede okundu. 



 67 

Letâiften olarak nakil ederler ki âyînin birinci parçası nihayetindeki ( ihsan 

meded…) fıkrası okunurken heyet-i mutrıba ve muğanniyenin nazarları nasılsa bir tavrı 

mânîdâr ile mahfel-i humâyûna mun„atıf olmuĢ. Selîm-i Salis dedegânın bu zarîfane 

inzâr-ı nukte-perdâzenesinden bir kat daha münbasıt olarak hitâm-ı âyînde her birine 

atiyyeler tevzî„iyle mutriphâne erkânını taltîf buyurmuĢtur. 

Selîm-i sâlis henüz pek genç iken mûsikî tahsiline heves etmiĢtir. Amm-i ekremi 

(Sultan Abdulhamîd Hân-ı evvel) zamanından Enderûn-i  Humâyûn erkânı arasında 

muktedir mûsikîĢinaslar mevcud idi. Bu cümleden biri olan müezzin-i Ģehriyârî (Kırîmî 

Ahmet Kâmil Efendi) Ģehzâde Selîm Efendi‟ye mûsikî savtı dersi vermeye memur 

olmuĢ idi ki bu zâtı genç Ģehzâde tahta cülusunu müteakip kendisine (imâm-ı sâni) tayin 

etmiĢtir. 

ġehzâde Selîm bir tarafından da Türkler‟in en eski ve millî sazı olan (tanbur ) a 

heves etmiĢ idi. Bu sazın tarz-ı terennümü o asrın en muktedir tanbûrîsi olan Ortaköylü 

meĢhur (Ġsak)dan öğrenmiĢtir. Bu sâz-ı dilnuvâz ile tanzim ettiği müteaddid peĢrev ve 

semaîleri el-yevmı mûsikîĢinâslarımızın hâfıza-ârâ-yı ihtirâmı bulunmaktadır. 

Selîm-i sâlisin mûsikîmizdeki terakkîsi pek serî olmuĢ ve bu terakkî mevcut 

makâmat-ı mûsikîyyeye bazı << terâkib-i cedîde ve naĢinîde>> ilâvesine iktidar hâsıl 

edecek derecelere kadar varmıĢtır. Filvâki bâlâda zikri geçen âyîn-i Ģerîf-i mevlevînin 

bestelendiği (suzidilârâ) makâmı o asrın meĢâyîh-i mevlevîyye ve esâtize-i 

mûsıkiyyesinden <<Sâhib-i edvâr>> ġeyh Abdülbâkî Dede merhumun tabîr-i vecih ile 

<<hadîkâ-i tab„-i Ģerîflerinden bir gonca-i latîfleri>> dir. Ta‟bîr-i fennîsi icâbınca 

<<makâm>> dan ziyade <<terkîb>>  ıtlâkı sahîh olan (sûzidilârâ)nın cidden hoĢ-âyende 

bir halîta-i lahniye olduğu zevk-i selîm erbâbı indinde müsellem (rast) (bûselik) 

(hüseyni) gibi yek diğerine mübâyeneti muhtâc-ı izâh görülmeyen üç makâmın bir 

sûret-i mâhirânede mezc ve te‟lîfinden hâsıl olan (sûzidilârâ) terkîbine bilâ-tereddüd 

mebde‟-i  âlî-kadrînin fenn-i elhânĢinâsı ve nağme-i pürdâzîdeki iktidâr-ı dâhiyânesinin 

en büyük delili nazariyle bakılabilir. (sûzidilârâ)dan  mâada (isfahânek-i cedîd) 

(hicazeyn) (Ģevkidil) (arazbâr bûselik) (nevâ kürdî) (gerdâniye kürdî) ve (hüseyni kürdi) 

terkîbleri de müĢarün ileyhin cümle-i ihtirâ„ât ve te‟lifât-ı nefîsesindendir. 

Sultan Selîm‟in (rast-ı cedid) (pesendîde) (büzürk) makâmlarından (murabba„) ve 

(semâî)si ile (Ģevkutarab) faslından bir << kâr >> ve bir << murabba >> ı ve (mâhûr), 

(arazbâr), (Ģehnâz),(muhayyer sünbüle), (bûselik), (Ģehnâz bûselik), (tahir bûselik), 



 68 

(hüzzam),(Ģevkefzâ),(Ģevkutarab) fasıllarından cidden üstadâne Ģarkıları vardır. Bu 

nüshamızda notası derc olunan (bûselik) makâmındaki latîf Ģarkı Ģehzâdelik avânında 

besteledikleri âsârdan olup rivâyet-i mevsûkaya nazaran bu Ģarkının güftesi de mahsûl-ı 

tab„i güzînleridir.  

ġehriyâr-ı mağfûrun efkâr-ı âhrârâne ve terakkî-perverânesi cümlece malûm ise 

de bir menba-ı mevsûkdan mesmûumuz olan fıkrâ-i âtiye, meftûr oldukları mehâsin-i 

hulkiye hakkında bir fikr-i sahîh verecek mâhiyette bulunduğundan hâtıra-i müĢârün 

ileyhi tebcîlen buraya nakil ve dercini münâsib görüyoruz. 

Bir pür-cefâ hoĢ dilberdir 

Mübtelâyım hayli demdir 

Elbet gönül arzu eder 

ġeftalisi her dem terdir 

Nakarat 

Öpebilsem sevebilsem 

Yar yar aman aman 

Gül yanağı her Ģeb terdir 

 

Yalvardıkça inad eder 

Ġnsaf eyle gayrı yeter 

Üzerine pek varamam 

Korkarım ki kaçar gider 

Nakarat 

Öpebilsem sevebilsem 

Yar yar aman aman 

Gül yanağı her Ģeb terdir 

 

Bir tenhâda bari bulsam 

Cevre sebeb nedir sorsam 

Oynayarak usul ile 

Gerdanından bûse alsam 

 

 



 69 

Nakarat 

Öpebilsem sevebilsem 

Yar yar aman aman 

Gül yanağı her Ģeb terdir 

Fıkra Ģudur ; 

Selîm-i sâlis âsâr-ı mûsikiyyesinin Ģâyân-ı tenkîd ve muâheze cihetleri olup 

olmadığını öğrenmekten pek ziyâde mütelezziz olur imiĢ. DüĢünülecek olur ise bir 

pâdiĢâh-ı zîĢânın âsârına alel-husus bendegânı tarafından , enva-ı mehâsin ve mezâyâ 

isnâdiyle medh u senâ edildiğini görmek istemesi kadar tabiî bir Ģey tasvir olunamaz. 

Halbûki müĢârün ileyh kat‟iyyen bu fikirde değil imiĢ. Bilakis âsâr-ı Ģâhâneleri 

okundukça, cümlesi cidden muktedir bir sâzende ya hânende olan müsâhibân-ı Ģehriyârî 

tarafından bîtarâfâne arz-ı mütâlaât ve tenkîdât olunmasını emrederler ve hatta verilecek 

cevaplarda sırf hulûskârlıktan baĢka bir Ģey görülmez ise gadab izhârına kadar ileri 

giderlermiĢ. Vaktâki  müĢârün ileyhin (Ģevkutarab) faslındaki: perçem gülüĢünün 

yâdıyla feryad eyledim güfteli << zencîr>> murabba„ı musâhibân-ı Ģehriyârî tarafından 

temeĢĢuk olunur, bîçâre adamlar büyük bir telâĢa düĢerler. TelâĢın sebebi Ģu idi ki : << 

zencir>> bestelerde nagamâtın (fahte)  îkâı nihayetinde asma bir karar verdikten sonra 

(çenber) îkâıyla yeni bir devre-i lahniyyeye baĢlaması iktiza ederken (Ģevkutarab) 

murabba„da (fahte) henüz bitmeden nagamat asma kararını vermiĢ ve yine aynı îkâın 

nihayetlerine yakın bir mahalinden baĢka bir devre-i lahniyye baĢlamıĢ idi ; bu ise 

<<zencir>> îkaıyla bestelenen <<murabba„>>larda beynel-esatizede mer„i olan kavaid-i 

esasiyye icâbınca hatırı sayılır hatâyâyı te‟lîfiyyeden  madûd idi. Ber-mutâd huzûr-ı 

Ģahânede sual vâki„ olunca burası için ne cevap vereceklerini musâhip ağalar düĢünürler 

ise de hiçbirisi bu nukîsayı ihtâra nefsinde cesaret bulamaz. Nihayet bir gece 

(Ģevkutarab) faslının terennümü iradesi çıkar, müsâhipler pür halecan fasla baĢlarlar. << 

Zencir>>   îkâındaki birinci <<murabba„>> okunur okunmaz Sultan Selim faslı 

durdurur;  zaten muntazır olduğu üzere suâl-i Ģâhâne irad buyurulunca sarayın bir 

dakika evvel pür tanîn olan koca salonunu sukût-ı amîk istila eder. Hâkân-ı müĢârün 

ileyh tarafından mükerreren vâki„ olan ibrâm ve ısrâr üzerine tanbûrî-ı Ģehriyârî 

(Vardakosta Ahmet Ağa) her çe bâd âbâdı göze alarak (el-emru fevka‟l-edeb) 

mukaddemesiyle murabba„ın mebhûsun anh nakîsasını muhtasaran arz ve îzâha cesaret-

yâb olur. ġehriyâr-ı mulık-i haslet buyururlar ki :  



 70 

Doğrusu orasının ben de farkındayım, lâkin nasılsa o nağmelerin baĢka bir tarzda 

tertîbi mümkün olamamıĢ idi. Yoksa mugayir-i usûl-i bestekârî olduğu malûm ve 

müsellemdir. Mamafih tenkidiniz mûcîb-i memnûniyet olmuĢtur; ne ise devam ediniz…               

Bu cevâb-i iltifat-ı nisâb üzerine müstağrak-ı sukûnet olan salon, bir an içinde pür 

Ģevk ve mesâr icrâ-yı âhenge baĢlayan heyet-i mûsıkiyyenin sürûd-i sâmia- nüvâziyle 

dolar; ve hitâm-ı fasılda bütün heyet, ĢehinĢâh-ı kadirdânın mazhar-ı iltifat ve ihsânı 

olarak huzûr-ı Ģâhâneden çıkarlar. 

Hâkân-ı mağfûrun kadirĢinaslıkta ne derece ileri gittiğini gösteren Ģu vaka-i 

mevsûka da burada zikre Ģâyandır: 

Tanbûrî-i Ģehîr (Ġsak) haftada iki defa huzûr-ı Ģâhânede icrâyı ahenk eden incesaz 

takımına memur imiĢ. Eyyâm-ı muînenin birinde nasılsa biraz geç kalan Ġsak, sarây-ı 

hümâyuna muvâsalatında saz faslını terennüme baĢlamıĢ bulur. Vaktiyle vazifesi 

baĢında bulunamadığından dolayı dûçâr-ı itâb olmaktan korkan bîçâre Ġsak, dıĢ salonda 

alelacele sazına düzen vererek huzûra girmek ve saz takımına dâhil olmak ister ise de 

kapıda duran hâdim-i tavâĢî duhûlüne mümânaat eder; bu esnada kapının hâricinde 

cereyan eden muhâvere Sultan Selim‟in kulağına giderek tavâĢîyi çağırıp iĢitilen 

gürültünün sebebini sorar. ĠĢ anlaĢılınca hâkân hâl-i âĢinâ pek ziyade hiddetlenip: 

Kör fellah! senin emsalin her gün gemiler dolusu Sudan‟dan gelir; <<Ġsak>> gibi 

üstâd bir tanbûriyi ise asırlar pek nâdir olarak yetiĢtirir; tez söyle buraya gelsin… 

Tekdîriyle Ġsak‟ın derhal huzûruna idhâli emrini verir; ve tehîrinden nâĢî gazab-ı 

Ģâhâneye uğrayacağı zannıyla titreyerek dâhil-i huzûr olan tanbûrî-i Ģehîri bilakis 

kelimât-ı leyyine ile taltîf ve garîk-i iltifat eder. 

Devr-i Selîmi‟de güzerân olan vakâyi-i mûsıkiyyeye muteallık bazı menâkip ve 

nevâdir daha  vardır ki gelecek makâlede onlarda mütâlaa olunur ise hâkân-ı cennet 

mekân ne derecelerde muhibb-i mûsikî oldukları ve erbâb-ı mûsikînin i„zaz ve taltîfi ve 

bu fenn-i rûh-nüvâzın terakkî ve tekemmülü uğrunda ne mertebe bezl-i teĢvîkât ettikleri 

anlaĢılır. Filhakika devr-i müĢârün ileyhte vucûda getirilen âsâr-ı bedîa kesret ve kıymet 

itibariyle hâiz-i ehemmiyet bir miktara bâliğ olmuĢtur. Âsâr-ı Ģâhâneleri mevki-i  

serfirâzîyi iĢgâl ettiği halde bir taraftan (Vardakosta Ahmet Ağa)(Ârif Mehmed 

Ağa)(Hızır Ağa)(Abdulhalim Ağa)(Sadullah Ağa) gibi iktidarları eserleriyle sâbit olan 

esâtize-i hatîrenin her gün bir türlüsü meydana çıkan dilniĢîn besteleri mehâfil-i 



 71 

mûsikiyyede tanîn-endâz Ģevk u mesâr olmakta , diğer taraftan yeni yeni <<terkîb >> ler  

ihtira„ olunarak mesâmini  erbâb-ı vecd ve hâl telzîz ve tervîh edilmekte idi. 

Asr-ı Selîmi evahirinde henüz nevresinde bir bestekâr olan (Dede Efendi) 

merhum, bittabi„ bu kâfile-i üstâdânın saf neâlinde bulunurya ve asl-ı devre-i faâliyetini 

Sultan (Muhmud Hân sânî) asrına saklıyor idi; mamafih bâis-i iĢtihârı olan (bûselik) 

makamındaki:  

Zülfündedir benim baht-ı siyâhım 

Sende kaldı gece gündüz nigâhım 

ĠncitirmiĢ meğer seni nigâhım 

(Nakarat) 

Seni sevdim odur benim günâhım 

Ģarkısı gibi cidden rengîn ve müceddidâne parçalarıyla âlem-i mûsikiye bir dâhî-i 

bînazîrin iltihak etmek üzere bulunduğunu ihtardan da geri durmuyor idi.  

Her türlü mübâlağadan âri olarak denilebilir ki Sultan Selim devrinde yetiĢen 

esâmîsi bâlâda mezkûr esâtizenin hiçbirisi fenn-i elhân-sâzîde müĢârun ileyhin ka‟bine 

vâsıl olamamıĢtır.  

Selim-i sâlis‟in <<mûsikîĢinâs>> sıfatıyla millî mûsikîmiz tarihinde hâiz olduğu 

mevkiyi tayin etmek lâzım gelse fikr-i âcizânemizce müĢârun ileyhi (Itri) ve (Dede 

Efendi) gibi en büyük bestekârlarımız derecesine çıkarmak doğru olmamakla beraber 

her halde (Tab„i) (Sadullah Ağa) (Dellâlzâde) derecesindeki esâtize-i meĢhûre ile hem-

iktidâr addeylemek lâzime-i kıymet-Ģinâsîdir. 

B. MAKALENĠN ÖZETĠ 

Rauf Yektâ Bey Yeni Mecmûa‟nın 16. sayısındaki yazısında Osmanlı 

padiĢahlarından mûsikîĢinas III. Selim‟i konu edinmiĢtir. Yektâ, III. Selim‟in 

mûsikîĢinaslığı hakkında Târîh-i Atâ‟da bir iki satırı geçmeyen bilgiler olmasından 

dolayı bu makâleyi yazma ihtiyacı hissetmiĢtir. Rauf Yektâ Bey makâlesinin baĢında 

III.Selim‟in mûsikîyle münasebetinin en fazla Ģehzâdelik döneminde olduğunu 

belirtmiĢ, devamında ise padiĢahlık döneminin de çalkantılı ve sıkıntılı olaylarına 

rağmen mûsikîyle  olan münasebetini devam ettirdiğini ifade etmiĢtir. Osmanlı 

padiĢahlarının bir çoğu gibi III. Selim de Mevleviyye tarikatına mensub olup dönemin 

Kulekapısı (Galata) Mevlevihânesi postniĢini ġeyh Galib‟e karĢı büyük bir muhabbet 

beslemiĢtir. III. Selim‟in her cuma namazından sonra mesnevi sohbetleri ve âyin-i Ģerîf 



 72 

icrâsını takip etmek için Kulekapısı Mevlevihanesi‟ne gittiğini, icrânın ardından da  

ġeyh Gâlib‟i huzuruna davet ederek sohbet ettiklerini bu makâleden öğrenmekteyiz. 

Yine bir cuma günü III. Selim ünlü hattat Cevrî hattıyla yazdırmıĢ olduğu bir mesnevî-i 

Ģerîfi  mukâbeleden sonra ġeyh Galib‟e  hediye etmiĢtir. Bu duruma oldukça sevinen 

ġeyh Gâlib : 

Bana Sultan Selîm-i kâm-ver kâm-ı cihân verdi 

Bütün dünya değer bir genc-i hâs ve râykân verdi 

matla‟lı kasidesini yazmıĢtır. Esrar Dede‟nin rivayetine göre bu mesnevî-i Ģerîfin 

sadece ciltlenmesi ve süslemesine 3000 altın harcamıĢtır. O dönemde mevlevihânenin 

oldukça harab olmasından dolayı ġeyh Galib, III. Selim‟e bir kasîde daha yazar ve 

kasîdeyi çok beğenen padiĢah mevlevihâneyi hemen tamir ettirir. 1206‟da gerçekleĢen 

tamirattan sonra yapılan açılıĢta III. Selim‟in suzidilârâ âyini okunmuĢtur. Sâzende ve 

hânendeleri çok beğenen III. Selim, âyin-i Ģeriften sonra çeĢitli hediyelerle mutrıbı 

tebrik  etmiĢtir. 

Rauf Yektâ Bey makâlenenin devamında III. Selim‟in Kırımî Ahmet, Vardakosta 

Ahmet Ağa, Tanbûrî Ġsak, Sadullah Ağa, Hızır Ağa gibi üstadlardan istifade ettiğini ve 

bunun yanında birçok makam tertib ettiğini bunlar arasında suzidilâra, pesendîde, 

isfahânek-i cedîd, hicazeyn, Ģevkidil, arazbâr bûselik, nevâ kürdî, gerdaniye kürdî ve 

hüseyni kürdi makamlarının bulunduğunu belirtmiĢtir. III. Selim‟in  en önemli eserinin 

suzidilârâ âyin-i Ģerifi olduğunu da bu makâleden öğrenmekteyiz. III. Selim mûsikîye 

düĢkünlüğünden dolayı birçok mûsikîĢinası himaye etmiĢtir. Rauf Yektâ, III. Selim‟in 

bir Dede Efendi, Itri kadar olmasa da Dellâlzâde, Sadullah Ağa mertebesinde önemli bir 

mûsikîĢinas olduğunu bu makâlede belirtmiĢtir. 

III. MĠLLÎ TEKBÎR HAKKINDA
5
 

A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ 

Osmanlıların millî mefahiri arasında pek Ģanlı bir mevki' ihraz eden Çanakkale 

müdâfaasını hafızalara nakĢ etmek emeliyle muhterem Yeni Mecmûa tarafından her 

sene 5-18 Mart'ta çıkarılacağını memnuniyetle haber aldığım, fevkalâde hâtıranâmeye 

                                                 
5
 (Rauf Yektâ, Yeni Mecmûa, Çanakkale Özel Sayısı, 5 Mart 1331 /1918, s. 62) 

 



 73 

derc olunmak üzere ahiren bestelediğim Millî Tekbîr ünvânlı lahnin notasını takdîm 

ediyorum. 

Millî Tekbîr'in güftesi edîb-i a'zam Abdülhak Hâmid Bey Efendi'nindir. MüĢârün 

ileyhe bu hârikulâde eserlerini, vatan-ı mukaddesin i'tilâ'-ı Ģânı uğrunda hâin 

düĢmanlarımızla siperlerde çarpıĢan hamâset-perverân ümmetin din ve vatan 

duygularını musavver olarak yazdıkları cihetle bestelerinde de mevzu ile mütenâsib 

olmasına elden geldiği kadar gayret ettim. 

Rikkat-ı kalbe mâlik bazı zevât-ı kirâmın bunu dinlerken gözleri yaĢardı; bazıları 

da Allahü Ekber nağmelerinin tekerrürü cevâmi-i Ģerîfede esnâ-yı salâtta tertîl olunan 

tekbirleri hatırlattığı için bilhassa o parçalarını müessir buldular. Nâçiz eserim filhakîka 

bu mezîyetleri hâvî ise dâhî-i azâmın bedâyi-i fikriyyesi vâsıta-i nagamâtla peyrev 

olabilmiĢim demektir ki bu âcizce cidden ve ebediyyen bâis-i mubâhât bir mazhariyettir. 

Millî Tekbîr'in bestelendiği îka-ı mûsikî(Rythme), mûsikîĢinâsânımıza vehleten 

yabancı gelecektir; binâenaleyh bu yeni îka' hakkında biraz îzâhat vermeğe lüzum 

görüyorum. «.Müstefilâtün» veznindeki Ģiirlerin mûsikîye tatbîkinde bestekârlık nokta-i 

nazarından gözetilecek bâzı dakâyık mevcûttur ki bunlar ihmâl edilecek olur ise güfte 

ile beste arasında muhafaza-i irtibât kâbil olamaz. Millî Tekbîr bestesinde ise bu 

mahzura mahal kalmamak üzere bir çâre düĢünürken evzân-ı hâzıra-i mûsikîmizden hiç 

birine benzemeyen bervechi âtî beĢ darblı bir îka' tertîb-i vârid-i hâtır oldu: 

Düm Tek Düııı Tek 

1  2 1 1 

Tecrübe ettim; bu îka' ile eserin harekât ü sekenâtea hiçbir intizamsızlığa 

uğramadan selâmetle terennüm olunabildiği tebeyyün etti. Maamâfih bu yeni îka'a bir 

de yeni bir isim bulmak lâzım geliyor idi. Ahvâl-i hâzıra-i harbiyye münâsebetiyle buna 

teberrüken «Zafer» nâmının verilmesini sevgili oğlum Celâleddin Emced ihtar etti. 

Çocuğun bu ihtarını fâl-i hayır addıyla kabul ettim. Bu vesîle ile mûsikîmizde yeni bir 

îka' kazanmıĢ oldu. 

Millî Tekbîr 

Millî Tekbîr'in efrâd-ı asâkir-i Ģâhâne tarafından hem hâl-i tevakkuf ve istirâhât 

hem de esnâ-yı meĢide okunabilir. Gerçi, Zafer îka'ı diğer marĢlar gibi 2/4 usûlünde 

değil de iki batutasının mecmû'u 10/4 olmasına ve bu da beheri 2/4 kıymetinde beĢ 

batutaya kâbil-i taksîm bulunmasına binâen esnâ-yı meĢide dahî pekâlâ okunabildiği 



 74 

bi't-tecrübe sâbit olmuĢtur. Zaten beste ile güftenin tevâfukundaki sırr-ı muvaffakiyet bu 

noktada mündemicdir; maksad, bir taraftan Müstefilâtün vezninin vakûr ahengini 

bozmamak, diğer taraftan meĢy-i askerî esnâsında okunabilecek bir beste vücûda 

getirmekten ibâret idi ki Zafer îka'ının reftâr-ı husûsîsi sâyesinde yekdiğeriyle gayr-ı 

kâbil-i te'lîf gibi görünen bu iki gâyenin bissuhûle telifi mümkün olmuĢtur. 



 75 



 76 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 77 

MİLLÎ TEKBÎR 

Güfte: Abdülhak Hâmid  

Beste: Rauf Yektâ Bey  

Makam: Rast 

Usul : Zafer 

 

 

Allâhü Ekber Allâhü Ekber 

Kaim onunla mihrâb u minber 

Tekbîr-i millî islâma rehber 

Allâhü Ekber Allâhü Ekber 

Dînim bu dindir Allâh birdir 

Hakdır PeyamberMillet diyanet, devlet hilâfet 

Dâim beraber 

Allâhü Ekber, Allâhü Ekber 

 

Zâtı bir ancak bin birdir ismi 

Hep bildik ezber dindaĢımızdır 

KuĢlar, melekler, tûbâ, sanevber 

Allâhü Ekber Allâhü Ekber 

Lutfuyla olsun hâl-i hazırda 

Yâhut seferber asker muzaffer 

Hakanı mesrûr, a'dâsı müdber 

Allâhü Ekber,Allâhü Ekber 

Derken o asker hem bahr-u hem ber 

Hem leyl-i muzlim, hem mihr-i enver 

Hem mehd ü makber, tekrâr edip der 

Allâhü Ekber, Allâhü Ekber 

Allâhü Ekber, Allâhü Ekber 

 



 78 

B. MAKALENĠN ÖZETĠ 

Rauf Yektâ Bey, Yeni Mecmûa‟nın her yıl mart ayının 5-18‟inde çıkaracağı 

sayıları Çanakkale savaĢı ile ilgili konulara ayırmasından duyduğu memnuniyeti 

belirterek, bestelemiĢ olduğu Millî Tekbir adlı eserini bu makâleye eklemiĢtir. 

Yektâ‟nın bu eserin güftesini meĢhur Abdülhak Hamit Bey‟den aldığını ve usûlünü ise 

kendisinin tertib ettiğini makâleden öğrenmekteyiz. Usûl 5 zamanlı olup 1+2+1+1 

Ģeklindedir.  

Düm Tek Düııı Tek 

1  2 1 1 

Bu Ģekilde tertib ettiği usûlün adı “Zafer” olup bu ismini de oğlu Celâleddin 

Emced‟in verdiğini belirtmiĢtir. Millî Tekbir adlı bu eserinin, askerlerin hem yürürken 

hem de durdukları zamanda rahatça okuyabilecekleri tarzda olduğunu vurgulamıĢtır.  



 

 

 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

RAUF YEKTÂ BEY’ĠN ġEHBÂL DERGĠSĠ’NDEKĠ 

MAKALELERĠ ve ÖZETLERĠ



 80 

 

I. KĠTÂBET-Ġ MÛSĠKĠYYE TARĠHĠNE BĠR NAZAR -1-
1
 

"Şehbâl " nüshalarının daimâ bu sahifesini iĢgal eden ve beĢer ufkî çizgiden 

müteĢekkil satırlar üzerine büyük, küçük noktalarla garîbü'ĢĢekl hutût ve çengellerden 

mürekkep olarak yazılıp erbâb-ı mûsiki lisânında "nota" nâmı verilen zabt u tahrîr-i 

nagamât usûlü acabâ ne vakit ne suretle ihtirâ olundu? Bu günkü Ģeklini alıncaya kadar 

ne gibi tahavvülâta uğradı. Ġtirâf etmeliyiz ki mûsikî müntesiblerimizin bile bu 

husûstaki malûmâtı pek nâkıstır. 

Âlem-i matbûâtta ve bilhassa resimli gazetecilik ilminde devr-i hâzır inkılâbımızla 

mütenâsib bir terakkî-i fevkalâde husûle getiren ve Ģimdiye kadar resâil-i mevkûtemiz 

tarafından büsbütün ihmâl edilmiĢ olan fenn-i bedî„ mûsikîye âit makâlât için numûne-i 

nefâset ve zarâfet ıtlâkına bi-hakkın Ģâyân bulunan sahifelerinden birini tahsis eden 

muhterem "Şehbâl" kârileriyle bu bahse dâir bir musâhabede bulunmak münâsib 

olacağını düĢündüm. Görülen lüzuma mebni iki kısma ayrılan müsâhabemizin kısm-ı 

evvellinde notanın memâlik-i ecnebîyede sûret-i ihtirâından, geçirdiği edvâr-ı 

terakkîden bahs edildi. "Şehbâl" in nüsha-i âtiyesine derci mukarrar olan kısm-ı âhirinde 

ise akvâm-ı Ģarkıyye ve bilhassa Osmanlılar nezdinde notanın sûret-i ihtirâ„ ve istimâli 

hakkında malûmat verilecek ve en eski bir Türk notasının fotoğrafisi ile alafranga 

notaya sûret-i mütercemesi yine o nüshaya derc edilecektir.) 

Ezmine-i kadîmede Yunânîler mûsikîlerini elifbâ hurûfıyle yazarlar idi. Altıncı 

asr-ı milâdiye kadar bu usûl devam edip o târihlerde Papa "Graguvar" Yunan elifbâsı 

yerine Romalılar'ın elifbâ hurûfunu ikâme etmiĢ ise de bilâhere kitâbet-i mûsikiyye her 

memlekette bir baĢka Ģekil ve sûret aldığından bu tezebzübe bir nihâyet verilmek üzere 

kitâbet-i müsikiyye kavâidinin intizâm altına alınması lüzûmu her tarafta hiss edilmeye 

baĢlamıĢ idi. 

Ufkî hatlar üzerine nota yazmak usûlü olan 986 sene-î mîlâdiyyesine doğru 

Fransa'da kâin meĢhur "Korpi" manastırında düĢünülmüĢtür. Notayı yazmak için ibtidâ 

yalnız bir hatt kullanılır iken git gide hutûtun adedi ikiye, üçe ve daha sonra dörde iblâğ 

edilmiĢ idi. Nihâyet "Pumpa" manastırı rehâbîninden "Kidü" nâm zat,1026 tarihlerinde 

tâlîm-i mûsikî usûlünü ıslah ve notayı bir kâide-i muntazamaya rabt ederek târih-i 

                                                 
1
 “ Kitâbet-Ġ Mûsikiyye Tarihine Bir Nazar -1-”, ġehbâl, sy. 7, 1909, s. 127. 



 81 

mûsikide büyük bir nâm ihrâzına muvaffak olmuĢtur. Hatta yakın zamanlara kadar 

Avrupa‟da bu zâta notanın mûcidi nazarıyla bakılmakta idi; birinci defa olarak 

Almanlar‟da "Forkel" bu bâbdaki hatâyı meydâna koyduğu gibi Fransızlar‟dan "FetiĢ" 

dahi Alman âleminin tedkikâtını bilikmâl meseleyi sûret-i kâfiyyede hal etmiĢ ve 

"Kidü" nun nota mucidi olmayıp hidemât-ı mûsikiyyesinin ne gibi Ģeylerden ibâret 

olduğunu izah etmiĢtir. "Kidü" notasını bazen dört, bazen de beĢ çizgi üzerine yazar idi. 

Hatt-ı destiyle muharrer olan bir nota mecmûası el-yevm Paris kütübhâne-i milliyesinde 

mahfuzdur. 

Bu târihlerden sonra "hekzakord" usûl-i hatâ-âlûdu meydana çıkarak  on birinci 

asra kadar mûsikîce bir devr-i iğtisas hükümfermâ olmuĢtur ki bu devrin vakâyiini 

burada tafsîle lüzum görmüyoruz. On yedinci asrın duhûliyle beraber "hekzakord" usûl-

i sekîmi de mündefi„ olmuĢ, mûsiki yeni bir devre-i terakkiye girmiĢ idi. Mamâfıh 

mevcûd olan nota usûliyle bir türlü kanâat edilemiyor, bir taraftan muhtelif sistemlerde 

“daha mükemmel” bir nota ihdâsına çalıĢılıyor idi. 

Ġlm-i mûsikîde bir teceddüd ibrâzı hevesiyle çalıĢan bu gayr-ı Tûrânın birincisi 

"Suetti" nâmında Parisli bir Fransız rahibi idi ki icâd ettigi notayı 1677 senesinde 

mevkî-i intiĢâra koymuĢ idi. Bu zâtun notası do, re, mi .... nağmeleri yerine 1, 2, 3.... 

rakamlarını kullanmak, iĢâretlerin kıymetini göstermek için de bu rakamların altına a, b, 

c harflerini koymak suretiyle yazılıyor idi. Son asırda "Jan Jak Rousseu", bu râhibin 

teklif ettiği notayı mûsikîĢinâsâna kabul ettirmeğe pekçok çalıĢmıĢ ise de meĢhur 

"Ramo" ile aralarında açılan bir münâkaĢa-i mûsikiye neticesinde iltizâm-kerdesi olan 

nota usûlünün nekâyıs ve mahâzirini kendisi de teslîme mecbur olmuĢtur. Hattâ 

hatırımızda kaldığına güre Rousseu, "Konfusyon" ünvânlı eser-i marufunda bu 

münâkaĢadan bahis ettiği sırada: "bir mesele-i fenniye hakkında tetebbuât-ı mahsûsada 

bulunmadan ona dâir beyân-ı efkâr etmenin ne derece mûcib-i mahcûbiyet olduğunu ve 

bir fenni hakkıyla bilmenin her Ģeyden biraz karıĢtırmağa müreccah bulunduğunu bu 

münâkaĢa esnasında anladım!" meâlinde bir kaç satırla itirâf-ı hakikat eylemiĢtir. 

1718 tarihlerinde de "Galan" nâm mûsikiĢinâs yine "Rousseu"nun erkâm ile 

yazılan notasını baĢka bir Ģekilde tekrar meydana koymak istemiĢ ve ibtidâ-yı emirde 

bir hayli itirâzâta uğramakla beraber muahharan "Emepâri" ve "ġuvo" gibi esâtizenin 

muavenetleri sayesinde bu nota pek çok kimseler tarafından kabul edilmiĢtir. Elyevm 

Ġsviçre‟nin bazı taraflarında münhasırın "Rousseu"nın notası kullanılmaktadır. 



 82 

Daha mükemmel bir nota ihtirâ„ gayreti yalnız Fransa ve Almanya‟ya münhasır 

olmayıp memâlik-i sâire dahî bu gayretten az çok hissedar bulunuyor idi; 1812 

tarihlerinde "Mis. Guluver" nâmında bir Ġngiliz kadını yine hurûfât ile bir nota tertip 

etmiĢ ve bu notaya Tonik-sol-fa ismini vermiĢtir. Ġngilizler‟in ne suretle olur ise olsun 

akvâm-ı sâireye benzememek husûsundaki taassubları malûm olduğundan "John Korun" 

nâmında bir Ġngiliz rahibi bu notanın Ġngilizler beyninde neĢr ü tamîmî için büyük 

fedâkârlıklarda bulunmuĢ ve bilhassa bu maksadın teshîl-i husûline hizmet etmek üzere 

tesis ettiği Tonik sol-fa Reporter gazetesinin sermuharrirliğini deruhte ederek târih-i 

vefatı olan 1880 senesine kadar bir sa
„
y-i dâimî ile çalıĢmıĢtır. Bu nota hâlâ Ġngiltere‟de 

istimâl edilmektedir. 

1873 senesinde Belçikalı "Me‟ren" garib bir tasvirde bulunmuĢtur. Bu zât, Ģimdiki 

notada mevcüd "anahtâr"ların muâvenetiyle ancak yedi bu„d-i zülküll (octave) 

yazılabildiği halde
2
 âtiyen daha vüsatli âlet-i mûsikiye icâd edilir ise bestekârların bu 

anahtarlar ile bu kadar vâsi nağamâtı zabt edemeyecekleri endiĢesiyle daha vâsi bir nota 

ihdâsı lüzumuna kâil olmuĢtur. Etraflıca düĢünülürse "Me‟ren" nin endiĢesine pek de 

mahal olmadığı teslim edilir. Çünkü sekiz oktavlık bir piyanoda bile en tiz ve en pest 

nağmelerin tevfik ve temyizindeki müĢkilât nazar-ı dikkate alınınca böyle bir piyanoya 

meselâ iki taraftan ilâve edilecek birer buçuk oktavlık tiz ve pest nağmeleri kulağın 

nasıl takdir edebileceği cây-i suâldir. Ulûm u funûnun terakkıyât-ı mütemâdiyesini inkâr 

edenlerden değiliz; lâkin asla tebeddül etmeyen bir Ģey var ise o da insanların teĢkilât-ı 

uzviyyesidir. Piyanolardaki sekizinci oktavlık tiz nağmeleri kulağımıza hoĢ bir tesir icra 

edemediği gibi en pest nağmeler de yekdiğerinden tefrîk olunur olunmaz bir 

derecededir. En mahir piyano akordcularının bile iki baĢta bulunan telleri âhenk etmekte 

ne kadar müĢkilât çektikleri erbâbının malûmudur. ĠĢte bu mülâhazalara binâen Mösyö 

"Me‟ren"nin iĢtiğâlâtını, bütün dünyadaki kömür madenleri tükenir ise ne cins mahrukat 

kullanılacağını düĢünen kimselerin endîĢesi kadar vâhî ve nâ-bemahal gördüğümüzü 

söyler isek zannımıza göre teĢbîhimizde pek de mübâlağa etmiĢ olmayız. 

El-hâsıl asırlardan beri devam eden taharriyâta rağmen "Alafranga nota" nâmını 

verdiğimiz notanın daha mükemmeli ihtira edilememiĢ ve binâenaleyh bu nota mine'l-

kadîm muhâfaza ettiği mevki-i rahcânı asla gâib etmemiĢtir. 

                                                 
2
 Halbuki el-yevm "sekiz buçuk" oktavlık  bir vüs'ati haiz olan Avrupa mûsikîsi, mevcut! anahtarlar ile pek âlâ 

yazılabilmektedir 



 83 

II. KĠTÂBET-I MÛSĠKĠYYE TÂRĠHĠNE BĠR NAZAR -2-
3
 

A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ 

Makâle-i sâbıkamızda kitâbet-i mûsikiyyenin Avrupa memâlikinde sûret-i ihtirâ„ 

ile mazhar olduğu tekemmülâttan bahs edilmiĢti; bugün de zabt u tahrîr-i nagamât 

usûlünün memâlik-i Ģarkıyyede ve bilhassa Osmanlılar nezdindeki Ģekl u tarzına dâir 

cem„ ettiğimiz malûmâtı yazacağız. 

ġark mûsikisi nazariyesinden bâhis olarak elde mevcûd âsârın en kadîmi Hakîm-i 

Ģehîr Fârâbî 'nin "Kitâbü'l-makâlât" unvânlı eser-i bînazîrîdir ki telifi hicretin 330 

târihlerine müsâdifdir. Bu eserde nagamât-ı mûsikiyyenin ebced harfleriyle sebt ü tahrîr 

edilmiĢ olmasına bakılınca hurûf istimâliyle kitâbet-i mûsikîyye fikrinin ilk defa 

Hakîm-i müĢârün ileyh tarafından mevkî-i tatbîke konulduğuna hükm olunabilir. 

Fârâbî'nin notası Ģüphesiz ibtidaî bir derecede idi; maahâzâ Fârâbî'den sonra yedinci 

karn-ı hicrî esâtize-i mûsikiyyesinden Hâce Safîyyüddin Abdülmümin'in telîfâtı bu 

hususda Hâce-i müĢârün ileyh tarafından bir hatve-i terakkî atıldığına delâlet edecek 

mebâhisi hâvî olduğu gibi Abdülkâdir-i Merâgî dahî âsârında kitâbet-i mûsikiyye 

kavâidinden bahs etmiĢ ve hattâ "Câmiu‟l-Elhân" ve "Makâsıdü'l-Elhân" nâmlarıyla 

telîf ettiği eserlere bestelerinden birini bu nev„ nota ile yazarak derc eylemiĢtir. 

Allâme-i Ģehir Kutbeddin ġîrâzî bu hususta daha ileri gitmiĢtir. MüĢârün ileyhin 

“Dürretü't-Tâc” nâm eserindeki nota tahrîr-i nagamât emrinde o kadar dekâyıkı hâvidir 

ki el-yevm sâha-i intiĢâra çıkan ekser notalarımızda bile ihmâl edilmekte olan (forte=F) 

ve (piyano=p) ve (tre=tr) ve emsâli furûk-ı lahniyyeye (nuances) ait daha birçok iĢaretin 

mukâbilleri Kutbeddîn notasında müsâdîf-i nazar-ı takdîr olmaktadır. 

Cennetmekân Sultân Murâd Hân-ı sânî asrında Ahmedoğlu ġükrullâh nâm zât 

tarafından yazılıp bir nüshası elimize geçen risâle-i nâdirenin on beĢinci faslı -ki "bu 

ilm-i edvârın ameliyyesini bildirir" ünvânını hâizdir- dokuzuncu asr-ı hicrî evâsıtında 

dahî Osmanlı mûsikîĢinâslarının kitâbet-i mûsikiyyeye vukûflarını göstermektedir. 

Müellif merhum, nagamâtın yine hurûf-ı ebced istimâl ederek ne suretle zabt ü tahrîri 

mümkün olacağını izah ettikten sonra bu vechile yazılmıĢ bir pîĢrevin tarîk-i 

                                                 
3 Kitâbet-ı mûsikiyye târihine bir nazar : 2, ġEHBÂL, 1909, sy. 11, s. 211. 

 



 84 

terennümünü irâe için Ģu sözleri ilâve etmektedir ki tarz-ı imlâsını aynen muhâfaza ile 

buraya nakl ediyoruz: 

"Ve bunda birkaç tarîka ki onlara pîĢrev derler ol tarîkaların sûretin bildirmek-için 

yazalım ve ol pîĢrevlerin nağmelerini bildirelim ve her nağmenin altında zahmelerinin 

hesâplarını Türk dilince yazalım. Nâhir-keĢ ki bu yazılan sûrete bakıp ol pîĢrevi amele 

getirse ve zahme dediğimiz yere ursa bu sanatta lâ-nazir ola. Ammâ Ģol Ģart ile ki bu 

kâide-i hâtırında duta ve eğer kitap içinde görse ve hâtırında tutmasa amele getirmek 

dilese değme rast düĢmez meğer gayet ziyrek ola ve zihni tiz ola ve bu savtların 

suretinden haberi ola, ol vakt kitâpta görmekle amele götürebilir." 

ġurası Ģâyân-ı teessüftür ki bu notanın istimâl ve istikmâline kimse himmet 

etmemiĢ ve nazariyât-ı mûsikîyemizle beraber bu milli notamızda bilkülliye metrûk 

kalmıĢtır. Cennet-mekân Sultan Ahmed Hân-ı sâni asrına kadar Osmanlılar arasında 

nota istimâline dâir târihlerde hiçbir rivâyete tesadüf edilmez. Ancak, Hâkân-ı müĢârün-

ileyh asrında, Eflâk Beyzâdelerinden olup müddet-i medîde Dersaâdet‟te ikâmet eden 

Prens Dimitriyos Kantemir tarafından diğer bir nota ihtirâ„ edildiği bu zâtın bir eserinde 

müsâdif-i nazar-ı tetebbu„ olmuĢtur. 

Kütübhâne-i âcizîde kadîm bir nota mecmûası vardır ki târîh-i tahrîri her halde 

yüz elli seneden aĢağı olmasa gerektir; beĢ yüz kadar pîĢrev ve semâîyi ihtivâ eden bu 

mecmûadaki nota, meselâ Yegâhı ( ), hüseynîaĢîranı ( ) " „î ", acem aĢîranı (  ) 

iĢaretleriyle göstermek ve her nağmenin altına mikdâr-ı imtidâdını erkâm ile irâe etmek 

sûretiyle yazılmıĢtır. Gerçi mecmûada bu notanın muhterîi kim olduğu gösterilmiyorsa 

da bazı delâil ve karâine nazaran Prens Kantemir'in ihtirâ„ kerdesi olan notanın bu nota 

olması zann edilmektedir. 

Kulekapısı Mevlevîhânesi meĢâyihinden sâhib-i mirâciyye Nâyi Osman Dede 

merhumun dahî bir nota mucidi  olduğu "Sefîne-i Mevleviyye"de müĢârün ileyhin 

terceme-i hâli yazıldığı sırada ".. iĢârât-ı muvallahatül- ukûl ile mü'ellifât-ı savtiyyeyi 

kaleme getirip ukûd-ı eĢkâl-ı ihtirâiyeleri ile zabt-ı hevâ-yı pür-usûle ve akd-ı esvât-ı 

manzûmeye iktidâr-yâb" olduklarının zikredilmesinden anlaĢılıyor, maamâfîh 

notalarının ne yolda olduğuna dâir hiç bir malûmât yoktur. Firdevs-i âĢiyân Sultân 

Selim Hân-ı sâlis asrında mûsikîye pek ziyâde rağbet gösterildiğinden mükemmel bir 

notaya olan ihtiyâc yine hissedilmiĢ ve Ģehriyâr-ı müĢârün ileyhin emriyle o asrın 

meĢâyîh-ı kirâmından üstâd-ı bî-müdânî Abdülbâkî Dede merhum 1209 târihinde diğer 



 85 

bir nota tertîb ve sûret-i istimâlini muarrefî telîf ettiği "Tahrîriyye fi'l-mûsikî" ünvânlı 

eser-i güzînini huzûr-ı Ģâhâneye takdim ederek nâil-i iltifât-ı bi-ğayât olmuĢtur. 

Yakın vakitlerde Mûsîkâ-i hümâyûn ferîki Necib PaĢa dahî bir nota icâd eylemiĢ 

ise de tamîm-i neĢrine muvaffak olamamıĢtır. Garibi Ģurasıdır ki Ģimdiye kadar ihtirâ„ 

edilen bu kadar notaların hiçbiri mûsikîĢinâslarımız tarafından mazhar-ı kabûl olamamıĢ 

iken asr-ı Sultan Mahmûd Hân-ı sâni'de Hamparsum nâmında bir zâtın vaz„ ettiği nota 

az çok intiĢâr edebilmiĢtir. 

Prens Kantemir'in notası hakkında kârilerimize bir fikr vermek üzere bâlâda bahsi 

geçen mecmûanın ilk sahifesi fotoğrafla bilâ-istinsâh bu nüshamıza derc edilmiĢ ve bu 

sahifenin baĢındaki "yegâh" pîĢrevinin alafranga nota ile sûret-i mütercemesi dahî zîrine 

konulmuĢtur. PîĢrevi tedkîk eden mûsikîĢinâsan "yegah" makâmının kadîmen 

Ģimdikinden ne kadar farklı olduğunu göreceklerdir. Cidden sâmia-nüvâs bir tavra mâlik 

olan bu pîĢrev usûl nokta-i nazarından bilhâssa Ģâyân-i tedkîkdir. Mûsikî-i Osmânî'de 

müsta'mel büyük usûllerin etvâr-ı husûsiyyesini inkâr eden ve "dört dörtlük hesabıyla 

yazılmıyor mu? cümlesi birdir" iddiâsında bulunan zevatın bu bâbda ne kadar 

yanıldıklarını ispât için bundan mühim bir vesîka-i fenniye olamaz. "Şehbâl" bu nefîs ve 

kıymetdâr pîĢrevi nefâyis-i âĢinâyân-ı mûsikînin pîĢ-i nazar-ı takdîrine arz 

edebildiğinden dolayı cidden müftehirdir. 

 

 

 



 86 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 87 

 

 

 

 

 

 

 

 



 88 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

B. MAKALENĠN ÖZETĠ 

Rauf Yektâ notanın icadının ne zaman ve nasıl baĢladığına dair pek az bilginin 

olması münasebetiyle 7. ve 11. sayıdaki makâleleri yazmayı zarûri görmüĢtür. Yektâ, 

notanın geliĢiminin nasıl olduğuna dair inceleme ve araĢtırmanın müzikle ilgilenen 

kiĢiler tarafından ihmal edilmesinden yakınmaktadır. Osmanlıda bu konuda kendisinden 

önce kimsenin bir araĢtırma yapmadığını ve bu kadar tafsilatlı bilgiyi kimsenin 

vermediğini belirtmiĢir. Makâle notanın oluĢumunda birçok milletin çalıĢma içinde 

olduğunu olduğunu ve geliĢmesinin hala tamamlanmadığını belirtmektedir. Ġlk yazılmıĢ 

nota sistemi Yunanlılar tarafından ortaya konulmuĢ olup kendilerine ait alfabelerindeki 

harflerle gösterilmiĢtir. Milattan sonra altıncı asırda Papa Graguvar Yunan alfabesi 

yerine Romalılar‟ın alfabesini kullanmaya baĢlamıĢtır. Fakat her memlekette baĢka bir 

Ģekil aldığından bu yanlıĢlıklara son vermek amacıyla mûsikînin bu yazılıĢ tarzının 

ortak bir kural içine alınması gerektiği hissedilmiĢtir. 986 yılında Fransa‟da Korpi 

manastırında çizgi üstüne notaları yazma baĢlamıĢtır. Bu çizgilerin sayısı daha sonra 

2,3,4‟e kadar çıkmıĢtır. 1026 yılında Kidü‟nün yapmıĢ olduğu nota sistemi çok büyük 

bir teveccüh kazanmıĢtır o kadar ki Avrupada kendisine notanın mucidi olarak 



 89 

bakılmıĢtır. Özellikle Fransız Süetti, Belçikalı Meren ve Ġngiliz Mis Guluver‟in yapmıĢ 

olduğu büyük katkıları makâleden öğrenmekteyiz. 11. makâlede Fârâbî, Safîyyüddin, 

Abdülkâdir-i Merâgî, Kutbeddin ġîrâzî, Nâyi Osman Dede ve Kantemiroğlu‟nun bu 

konuda yapmıĢ olduğu tafsilâtlı araĢtırmaları görmekteyiz. Türklerde kullanılan nota 

batıda kullanılan nota sistemiyle aynı özelliğe sahip olmakla beraber 19. ve 20. yüzyılda 

yaĢayan önemli nazariyatçı ve müzikologlarımızın belirlemiĢ olduğu Türk mûsıkisine 

ait bemol ve diyezler batıdan biraz daha farklılık göstermektedir. 

III. CENNET MEKÂN SULTÂN BÂYEZÎD HÂN-I SÂNĠ ve 

FENN-Ġ MÛSĠKÎ
4
 

A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ 

Bâyezîd-i sânî mûsikîĢinâs mı idi? ĠĢte bir suâl ki "Hâle" nâm risâlenin 1 numaralı 

nüshâsını gözden geçiren ve biraz da târîh-i Osmânî‟ye vukûfu bulunan zevâttan hiç 

Ģüphesiz kısm-ı azamının vârid-i hâtırı olmuĢtur. Filhakîka risâlenin o nüshâsına Hâkân-

ı müĢârün ileyhin bir tasvîr-i nûrânisi konulmuĢ ve resmin yan tarafına "Mûsikî-yi 

Osmânî Mektebi Ders nâzırı ve heyet-i umûmiyye muallimi Ġsmâîl Hakkı Bey 

tarafından gönderilmiĢtir" denilerek ber vech-i âtî nakl edeceğimiz varaka derc 

olunduktan sonra zîrine de gûyâ "Sultân Bâyezid-i Veli Hazretleri'nin âsârından olmak 

üzere "evc" makamında ve "devr-i kebîr" usûlünde bir pîĢrev ile yine âsâr-ı müĢârün 

ileyhten aynı makâmda bir "sâz semâîsi"nin notaları ilâve edilmiĢ idi. Varak (aynen) Ģu 

sözleri hâvî idi. 

"Ġhdâ ettiğim Ģu eserin iki büyük kıymeti vardır: birincisi büyük 

pâdiĢâhlarımızdan Sultân Bâyezid-i Velî Hazretleri‟nin ahlâfına bir yadigârî olması, 

ikincisi de "Fârâbi" ile hem asr (!) bulunan hazret-i pâdiĢâhın eseri olmak itibâriyle 

Türk kavminin fenn-i mûsikîdeki muvaffakiyetlerine mebde‟ teĢkîl etmiĢ bulunmasıdır. 

PâdiĢâh-ı müĢârün ileyh hazretleri'nin muâsır âsârı da sırası geldikçe (!) ve hurûf-ı hecâ 

tertîbiyle gönderilecektir.” 

Hakâyık-ı târihiyyeye taban tabana zıt olan bu varakayı okuduğum vakit ne derece 

hayrette kaldığımı tarif edemem. Maamâfîh hayrette kalanların yalnız muharrir-i 

âcizden ibâret bulunmadığını yolda ve vapurda tesâdüf ettiğim ehibbâ ve odanın tevâlî 

eden istîzahlarından anladım. Aradan beĢ altı gün geçmiĢ idi ki bulunduğum bir meclis-i 

                                                 
4
 Cennet Mekân Sultân Bâyezid Hân-ı Sâni ve Fenn-i Mûsikî, ġehbâl, sy. 19, 1910, s. 376. 



 90 

husûsîde yine bu varakanın muhteviyât-ı garîbesi mevzû-ı bahs oluyor idi. Huzzâr‟dan 

bir zâtın suâli üzerine Bâyezid-i sâni Hazretleri'nin katiyen mûsikîĢinâs olmadıktan 

baĢka Fârâbî ile de hem asr olmadığını ve çünkü Fârâbî‟nin Hâkân-ı müĢârün ileyhin 

velâdetinden tamâm 512 sene mukaddem irtihâl ettiğini izah etmiĢ idim. O vakte kadar 

hiç söze karıĢmayıp bizi dinleyen bir zât-ı âlîkadr dedi ki: 

-Bahsettiğiniz varaka ve sizin verdiğiniz izâhat bana meĢhûr bir fıkrayı ihtâr etti. 

Fıkra Ģudur: Vaktiyle Ģiir meraklısı bir Ģâkird-i nev-heves var imiĢ; bu adam bir gün 

saatlerce düĢündükten sonra bir mısrâ yazmıĢ ve bunu hocasına götürerek hatâsı var ise 

tashîhini rica etmiĢ, Hoca bakmıĢ ki kağıda Ģu sözler yazılı:
 

Hassân Hüsseyin dühterân-ı muğâviye end 

Hoca efendi tashîhe ne taraftan baĢlamak lâzım geldiğine mütehayyir kalarak 

demiĢ ki: 

-Oğlum! Ben bunun hangi hatâsını tashîh edeyim? Evvelâ, bu mısraın vezni yok; 

sâniyen, kelimelerin tarz-ı imlâsı yanlıĢ; bu kelimelerden çıkan mânâ ise büsbütün 

hakikat-ı hâle muğâyir! Çünkü "Hasan" ile "Hüseyin"deki "sin" harfleri telaffuz ve 

tahrîrin vechile müĢedded olmadığı gibi bu esâmi-i mübâreke "hı" ile değil "ha" ile 

yazılacak idi; "Hasân"daki "elif ise esâsen zâittir. Bir de Hasan ile Hüseyin 

"Muâviye"nin kızları olmayıp Hazret-i Ali'nin oğullarıdır; "Muğâviye"ye gelince bu 

zâtın ismi de "ğayn" ile değil "'ayn" ile "Muâviye"dir!.. 

Vâkıa Ģu fıkra mazmûnunun "Hâle"deki varaka mündericâtına olan müĢâbeheti 

kâbil-i inkâr değil idi. Bir hayli gülüĢtük, biraz da teessüf ettik. "Ġsmâil Hakkı Bey bu 

varakayı yazmadan evvel hiç olmaz ise "Kâmûsu'l-a„lâm”a bakmak külfetini lütfen 

ihtiyâr etmiĢ olsa idi "Bâyezîd-i sânî" ile Fârâbî'yi bir asırda yaĢatmak gibi bir garîbe 

izhârına olsun mahal kalmaz idi" diyenler de bulundu. 

Haydi varakanın bu cihetine bir eser-i sehv ve zühûl nazarıyla bakalım; lâkin 

mûsikîye "katiyyen" intisâbı olmayan bir pâdiĢâh-ı zîĢâne mûsikîĢinaslık isnâd ederek 

hattâ nâmına da evc makâmında bir pîĢrev ile bir semâî neĢredilmesini ne suretle tevîl 

edelim? Daha garibi Ģu ki sâhib-i varakanın tabirince pâdiĢâh-ı müĢârün ileyhin 

"mü'essir âsârı!" bu pîĢrev ve semâîden de ibâret olmayıp daha bir hayli eserleri 

bulunması ve bunların sırasıyla neĢr olunmak üzere risâle-i mezkûreye ihdâ 

kılınacağının va„d edilmesidir! 



 91 

Mûsikîyi Osmânî Mektebi muallimînin Ģu varakası, muharrir-i âcizede bundan iki 

sene mukaddem Fransa mûsikîĢinâsânından Râhib "Tibo" ile aramıza teâtî edilen iki, üç 

mektuba zemin teĢkil eden bir vakayı hâtırlattı. ġark mûsikîsi hakkındaki tetebbuât-ı 

âlimânesiyle iĢtihâr eden zât, Türkler‟in eski mûsikîsine dâir bulabildiği âsârı 

toplamakta olduğundan hakîm-i Ģehîr Fârâbî‟nin bestelediği âsârdan bir Ģey kalıp 

kalmadığını merak etmiĢ ve Ġstanbul‟da mukîm ecnebi bir dostuna tahrîren mürâcaâtla 

Türkler arasında mûsikî ile meĢgûl olanlarda eğer müĢârün ileyhin âsârından bazı 

parçalar mevcût ise istinsâh ve irsâlini ricâ etmiĢ. Yine o sırada idi ki râhib-i mümâileyh 

bu âcize de aynı meâlde bir mektup göndermiĢ idi. Kendisine yazdığım cevapta hakîm-i 

müĢârün ileyhin telifât-ı mûsikiyyesi mevcûd ise de bestelerinden zamanımıza kadar 

bâki kalabilmiĢ hiçbir parça bulunamadığını maatteessüf bildirmiĢ idim. Arası bir 

müddet geçmiĢ idi. "Fârâbî” ‟nin bestelerinden ikisine dest-res olduğunu büyük bir 

meserretle yazıyor ve bu eserlerin kendi yazısıyla istinsâh ettiği bir suretini de lütfen 

gönderiyor idi. 

Kemâl-i tehâlükle mektuba melfûf notayı açtım. Baktım ki bâlâsında Ģu sözler 

muharrer: 

Acem-murassa„ pîĢrevi, eser-i Fârâbî. 

PîĢrevden sonra bir de sâz semâisi var! O da "Fârâbi‟nin eseri! teĢekkür olunur ki 

râhib "Tibo'ya bu âsâr-ı kıymetdârı (!) gönderen zâtı mehaz göstermek lütufkarlığında 

bulunmuĢ; filhakîka notanın zîyrine Fransızca bir satır ilâve edilmiĢ ki tercemesi Ģudur: 

Ûd âmili ġâmlı Selîm‟in neĢr ettiği "Sâzende" mecmûasından. Bu mehaz eserlerin 

mâhiyetini isbâta kâfi idi. Râhib "Tibo"ya yazdığım bir mektup ile bunların katiyyen 

Fârâbi‟nin eseri olmadığını ve hatta bu pîĢrevin bestelendiği usûlün (Rythme) Fârâbî 

zamanında mevcûd bile bulunmadığını ber-tafsîl-i iĢ„âr etmiĢ idim. Mümâileyhten 

aldığım cevapta mühim bir keĢf-i tarîhî sûretinde bu eserleri Fransa‟da neĢr etmek üzere 

iken mektubun tam zamanında gelerek bilâhere mûcib-i hacâlet olacak böyle bir 

teĢebbüse mahal bırakmamıĢ olduğumdan dolayı beyân-ı teĢekkür ediyor idi. 

ĠĢte "Hâle"nin birinci nüshasına Bâyezid Hân-ı sânî Hazretleri‟nin eseri olduğu 

beyânıyla derc edilen piĢrev ile semâî dahî bu kabîldendir. Çünkü Hâkân-ı müĢârün 

ileyhin asla mûsikîye nisbeti olmadıktan baĢka bu pîĢrevin bestelendiği "devr-i kebir" 

usûlü de asr-ı müĢârün ileyhte henüz tertib ve ihtirâ„ edilmemiĢ idi. Bu makâle ile ilân-ı 

hakîkate lüzûm görüĢümüzün baĢlıca sebebi ise Fârâbî‟ye isnâd edilen "acem murassa'" 



 92 

pîĢreviyle semâîsi üzerine cereyan eden mükâtebe-i ma„rûzanın hâtırasından baĢka bir 

Ģey değildir. Hiç Ģüphe etmemeliyiz ki Osmanlı pâdiĢâhlarından birinin eseridir, diye 

kıymettâr bir eser-i mûsikî imiĢ gibi bu eserler de Avrupa'ya aks edecektir; ihtilâf-ı 

elsine münâsebetiyle Türkçe gazetelerimiz muhteviyâtının Avrupa mehâfıl âidesince 

meçhul kaldığını zann edersek büyük bir gaflette bulunmuĢ oluruz. 

Buna küçük bir misâl arz edeyim: geçen sene içinde idi ki Dersaâdet Almanya 

sefârethânesi tercüman muavinlerinden bir zât ile görüĢmüĢ idim. Yekdiğerimize 

takdim edildiğimiz sırada o zât muharrir-i âciz hakkında Ģu sözleri söyledi ki cidden 

teaccüpten kendimi alamadım: 

-Sizinle yeni görüĢüyor isem de muârefe-i gıyâbiyyemiz hayli kadîmdir; çünkü 

ben sizin vaktiyle "İkdâm" gazetesiyle neĢr ettiğiniz makâlât-ı mûsikîyyeyi Almanca‟ya 

terceme ile Berlin'e göndermeğe memûr idim. Hattâ bir aralık makâlâtınızın arası 

kesilmiĢ idi. Tekrar yazmağa baĢlamıĢsınız; nasılsa bundan haberim olmamıĢ hiç 

unutmam: 

Terceme ve irsâl edemediğim iki makâleniz için Berlin'den ihtârnâme almıĢ ve 

"İkdâm" ın günü geçmiĢ olan o nüshalarını bulmak için hayli müĢkilât çekmiĢ idim. 

Bu sözler umûm muharrirlerimiz için mûcib-i ibret ve intibâh olmalıdır. Öyle her 

ele geçen âsârı bilâtetkîk neĢr eder, her aklımıza geleni yazar isek bu ihtiyatsızlığımızın! 

edeceği mahcûbiyetin yine kendimize âit olacağını hiçbir vakit hatırdan çıkarmamalıyız. 

B. MAKALENĠN ÖZETĠ 

Rauf Yektâ Bey bu makâlesini Ġsmail Hakkı Bey tarafından Hale mecmûası‟nda 

yazmıĢ olduğu makâlesinin yanlıĢ yönlerini göstermek ve okuyuculara doğrusunu izah 

etmek maksadıyla yazmıĢtır. Ġsmail Hakkı Bey, Sultan Bâyezid-i Veli Hazretleri‟nin 

Fârâbî ile hem asır olduğunu ve padiĢahın kendisine ait evc makamında devr-i kebîr 

usulünde bir pîĢrevi bir de sazsemâîsinin olduğunu belirtmiĢ ve notalarını ilgili 

makâlede göstermiĢtir. Tarihin hakikatlerine taban tabana zıt olan bu makâleyi okuyan 

Rauf Yektâ, çok büyük hayretler içinde kaldığını ve diğer insanların da çok ĢaĢırdığını 

belirtmiĢtir. Böyle bir makâleyi yazan Ġsmail Hakkı Bey‟in en azından Kâmûsu‟l-a„lâm 

‟a baktıktan sonra yazmıĢ olsaydı böyle bir hataya düĢmeyeceğini ifade etmiĢtir.  

Fârâbî‟nin Sultan‟dan 512 yıl önce vefat ettiğini ayrıca padiĢah döneminde devr-i kebir 

usûlünün henüz tertip edilmediğini makâleden öğremekteyiz. Bu tür bilgilerin 

neĢredilmeden önce iyice araĢtırıldıktan sonra yazılması gerektiğini önemle 



 93 

vurgulamaktadır. Aksi takdirde bilimsel ve tutarlı olmayan bilginin bizi hem kendi 

insanımıza hem de batıya karĢı mahçup edeceğini unutmamız gerektiğini belirtmiĢtir. 

IV. RAUF YEKTÂ BEY’E AÇIK MEKTUP
5
 

A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ 

"19" numerolu muhterem Şehbâl'in sahîfelerini büyük bir muhabbetle çevirirken 

"Mûsikî" ünvânlı bir makâle nazar-ı dikkatimi celb etti. Altında imzâ-yı âlînizi de 

görünce cidden Ģâyân-ı istifâde bir eser okuyacağım zannıyla hemân mütâlaaya 

baĢladım fakat tehâlükle takîp ettiğim o satırların sırf Ģahsiyyâttan ibâret olduğunu 

anlayınca son derece müteessif oldum. 

Makâlenize hiç cevap vermemeyi düĢünmüĢtüm fakat yalnız size münhasır olan 

Ģu husûsiyete tecavüz etmiĢ olmamak için iĢte Ģu satırlarla cevap veriyorum: 

Evvelâ, "Hâle" ye yazılan o mektup ile gönderilen eserden sonra üç buçuk aydan 

fazla vakit geçtiği hâlde Ģimdi cevap verilmesi acep neden neĢet ediyor? O gazeteye 

intisâbınız olmasaydı okumamıĢ olmanız kâbil olurdu. Her ne ise belki bazı tedkîkâtta 

bulunmak Ģu teahhura meydân açmıĢtır fakat gönderilen mektupta Fârâbî ile Bâyezîd-i 

Sânî‟nin hem asr olması meselesinin bir eser-i zühûl olduğu tarafımızdan "Hâle" sâhib-i 

imtiyâzıyla ser muharrirîne beyân ve tashîhî iltimas edilmiĢ ve bu vaka zât-ı âlînize 

kadar da aks etmiĢ idi. Bunu tekrar vehleten gazetede okumuĢ gibi beyân-ı mütâlaât 

etmek zan ederim ki zâittir. 

Hazret-i PâdiĢâh'ın kâfiyen mûsikîye intisâbı olmadığına ve gönderilen eserin de 

bit-tab„ kendisinin olamayacağına dâir itirâzınıza gelince, tertip ettiğiniz bir Ģarkının 

notası hakkındaki mütâlaatıma karĢı vuku bulan istîzâhınıza mukâbeleten Yeni Gazete 

ile zât-ı âlînizi davet etmiĢ ve istîzâhınıza Ģu sûretle mukanni„ ve mufassal cevaplar 

vereceğimi söylemiĢ idim. Maatteessüf davet-i vâkıaya icâbet buyurulmamıĢ idi. ĠĢte 

hem o mesele-i mûsikiyyeye cevâp vermek, hem de Hâkân-ı müĢârün ileyhin 

mûsikîĢinâs olup tabc edilen eserinde Hazret-i PâdiĢâh'a âît bulunduğunu isbât etmek 

üzere arzû buyurduğunuz zevât ile birlikte mektebimizi teĢrif etmenizi tekrar ricâ 

ederim. 

Rauf Yektâ Bey, bendeniz mûsikîye dâir gazetelere makâle yazmakla değil, onun 

bir hayât-ı hakîkîyeye nâiliyetiyle iftihâr etmek isterim ve yalnız bu fikirle mensûb 

                                                 
5
 Rauf Yektâ Bey‟e Açık Mektup, ġehbâl, sy. 21, 1910, s. 416. 



 94 

olduğum mektepte bütün varlığımla çalıĢıyorum. Sizi de böyle bir halde görmek isterim. 

Bu güne kadar olan tetebbuâtınızdan vatanı da müstefid etmek ister iseniz bu sûretle 

hareket etmeniz lâzım gelir.  

Mûsikî-i Osmânî Mektebi Ders Nazırı ve Heyet-i Umûmiye Muallimi Ġsmâil 

Hakkı 

CEVÂP 

Mektubunuzu tab„ edilmezden evvel idarehânede okudum. "Şehbâl" in ittihâz 

ettiği meslek-i ciddiyet iktizâsınca bu risâle-i muhtereme sahâ-i fünûn bî-sûd münâkaĢât 

ile imlâ edilmemesi kâfiyen mukarrer olduğundan, mektubunuza mümkün mertebe 

muhtasar olarak cevap vermek mecbûriyetini hissediyorum. Evvelâ, Şehbâl‟deki 

makâlenin “sırf Ģahsiyyâttan ibâret” olduğunu iddia etmek "Ģahsiyyât" ın ne demek 

olduğunu bilmemektir. Binaenaleyh mektubunuzun bu fıkrası müstağnî-i cevâptır. 

Sâniyen, makâleme hiç cevap vermemekte cidden isâbet eder idiniz, öyle zann ederim 

ki "elime geçen bir defter de gördüğüm eserleri bilâtedkik neĢr ettim" demek her halde 

sizin için daha hayırlı olur idi. 

Sâlisen Bâyezîd-i Sâni nâmına neĢr ettiğiniz pîĢrev ile semâî filhakika beni o 

kadar müteaccib etmiĢ idi ki müĢârun ileyhin berâber ihtiyâtan tekrâr arîz ve amîk 

tetebbuât-ı târîhiyyede bulunmaya mecbûr olmuĢ idim, teehhur-i vâki tahmininiz gibi bu 

tetebbuâttan neĢet etmiĢtir. Râbian, Bâyezîd-i Sâni ile Fârâbî'nin hem asr olması 

hakkındaki ifâdenizin "eser-i zühûl" olabileceği zâten makâlemde teslim edilmiĢ idi. 

Hâmisen, üzerinden bir seneden ziyâde zaman geçmiĢ olan bir meseleyi tazelemek 

istiyorsanız, o halde mevzû-ı bahs olan o esere ki notası Şehbâl‟in birinci nüshasında 

mündericdir-dair ne türlü itirâzınız var ise alenen dermiyân buyurmanızı tekrar ricâ 

ederim. Zât-ı âlînizle mûsikîye müteallik her türlü mübâheseye her zaman hazırım. Bi-

Ģart-ı ân ki mübâhesemiz "tahrîrî" olmalı ve herkes tarafının sözlerini görmeli ve 

okumalı. Avrupa‟da münteĢir mûsikî gazetelerinde ve hattâ cerâid-i yevmiyede bu gibi 

mübâhis-i mûsikiyyeye kesretle tesâdüf olunmaktadır. Asrımızda kaleme gelmez, 

yazılmaz fenn kalmamıĢtır. Hem bu sûretle cereyan edecek mübâhese-i fenniyenin 

menâfii birkaç kiĢiye münhasır kalmayıp umûmuna Ģâmil olur. ġu halde beni daha 

ziyâde intizârda bırakmayıp itirâzât-ı fenniyenizi îrâd buyuracağınızı ümîd ederim. 

Sâdisen, Bâyezîd-i S â n î ‟ n i n  mûsikîĢinâs olmadığını ve binâenaleyh "Hâle" ye derc 

ettirdiğimiz eserinde bittab„ müĢârün ileyhin olamayacağını sûret-i kat'iyyede iddiâ 



 95 

ediyorum. Bu bâbda ki delâilim ber-vech-i âtîdir. Evvelen müĢârün ileyhin mûsikîye 

intisâbı hakkında matbu„ ve gayr-i matbu„ tarihlerde hiçbir rivâyet bulunmaması 

sâniyen müĢârün ileyhe isnâd ettiğiniz pîĢrevin bestelendiği devr-i kebîr usûlünün o 

târihte henüz tertip ve ihtira„ bile edilmediğinin muhakkak olması. 

Bu iki nokta-i esâsiyeden mâadâ bir üçüncü nokta-i mühimme var ki o da 

mebhûsünanh “evc” pîĢrevinin üslûbu mûsikî nokta-i nazarından hâiz olduğu tavır ve 

reftârdır. Mûsîkîmizin âsâr-ı muhtelifede ahz ettiği esâlîb-i muhtelifeyi tedkîk edenler 

yek nazarda teslim ederler ki bu pîĢrev nihâyet yetmiĢ seksen seneden beri bizde 

meydan almıĢ bulunan bir üslûp ile yazılmıĢtır. Takriben üç buçuk asır mukaddem 

bestelenmiĢ bir eserin bu üslûpta olamayacağını idrak edebilmeniz için Şehbâl‟in nüshâ-

i ahîresinden biriyle notası neĢr edilen "yegâh" pîĢrevine nazar-1 dikkatinizi celb ederim 

ki bu pîĢrev binnisbe daha muahhar bir zamanın mahsûlât-ı mûsikiyyesindendir. 

Hulâsa-i kelâm, tekrar ederim ki, Bâyezîd-i Sânî‟nin kat'iyyen mûsikîĢinâs 

olmadığı bence bir hakîkat-i târihiyyedir. Buna dâir burada tafsîline lüzûm görmediğim 

daha birçok vesâ'ik nezdimde mevcût iken mektebinize gelecek olsam dahî faraza 

göstereceğiniz bir nota defteri bana tebdîl-i kanâat ettiremez. Malûmunuzdur ki bu gibi 

mesâilin vesâik-i târihiyye ve delâil-i fenniyye ile isbâtı muktedirdir. Bu Ģerâit dâhilinde 

isbât-i müddeâya muvaffak olur iseniz Târîh-i Osmânî Encümeni‟nin büyük 

teĢekkürâtını kazanacağınız Ģüphesizdir. Muvaffak olamadığınız halde Târih-i 

Osmânî‟ye bî-asl ve esâs bir rivâyetin idhâline meydan vermediğimden dolayı iftihâr 

etmek de bendenize âittir. 

B. MAKALENĠN ÖZETĠ 

Rauf Yektâ Bey  Şehbâl‟in 21. sayısında Ġsmail Hakkı Bey hakkındaki eleĢtirilere 

yer vermiĢtir. Ġsmail Hakkı Bey‟in Hâle mecmûasında yazdığı makâledeki eksiklik ve 

yanlıĢlıkları belirtmesinden dolayı Ġsmail Bey kendisine bir cevap yazıp kendisini okula 

davet etmiĢtir. Bunun üzerine Rauf Yektâ Bey,  Ġsmail Hakkı Bey‟e bir cevap yazmıĢ ve 

bu cevabında önceki yazısında belirtiği Fârâbî ve 2. Bayezid‟in aynı dönemde 

yaĢamadığını, Sultan Bayezid‟in önemli bir mûsıkiĢinas olmadığını, evç makâmında 

devr-i kebir usûlünde pîĢrev ve  aynı makamda bir de sazsemâîsi olmadığını yaptığı 

araĢtırmalar sonucu belirtmiĢtir. Fârâbî‟nin, Sultan Bayezid Han‟dan yaklaĢık 512 yıl 

önce yaĢadığını ve pîĢrev ve sazsemâîlerin üslûp ve tavır bakımından  çok eski 

olmadığını belirtmiĢtir. Bunun yanında devr-i kebir usûlünün o zamanda icâd 



 96 

edilmediğini önemle vurgulamıĢtır. Rauf Yektâ, kendisini karĢılıklı olarak görüĢmeye 

çağıran Ġsmail Hakkı Bey‟le her türlü tartıĢmaya hazır olduğunu ve eğer böyle bir ortam 

olursa her Ģeyin yazılı olmasını ve herkesin yazılanları görüp okuyabilmesinin 

sağlanması gerektiğini istemiĢtir. 

V. ġARK MÛSĠKÎSĠNE AĠT BĠR MÜHĠM TEġEBBÜS
6
 

A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ 

Avrupa merâkiz-i medînesinin en mühimlerinde neĢr olunan resimli salon 

gazetelerinin hemân kâffesinde "mûsiki" ünvânı altında bir kısm-ı mahsûs 

görülmektedir. Bu kısımlarda bir mûsikî meraklısını memnûn ve müstefid edebilecek 

her nev„ makâlâta tesâdüf olunur. Meselâ operada veyâhûd mûsıkili diğer bir tiyatroda o 

esnâda verilen oyunlar, büyük konserlerde icrâ edilen meĢhûr bestekârların âsârı, 

mûsikîye ve mûsikîĢinâsâne müteallik yeniden yeniye neĢr olunan kitablar ile bunların 

kıymet ve ehemmiyetinden bâhs makâleler... El hâsıl bu kabîlden bütün Ģuûn-ı 

mûsikîyye arîz ve amîk; bahs ve tenkîde konulur. 

Maâmafih isimlerinin de delâlet ettiği vecihle salon gazeteleri erbâb-ı tetebbuâ 

mahsûs olmadığından bunlara derc olunacak makâlât-ı mûsıkiyyenin herkesçe 

anlaĢılacak bir lisân ile yazılmasına itinâ olunur. Zâten erbâb-ı tetebbu„ve ihtisâs için 

ayrıca mevkût risâleler vardır ki bir mûsiki mütehassını alâkadar edebilecek mebâhis de 

ancak o risâlelerde câ-yı kabûl bulabilir. 

"ġehbâl", Avrupalı refiklerinin tuttuğu bu yolu takîbe dahâ ilk nüshasını çıkarır 

iken karar vermiĢ idi. ġimdiye kadar derc ettiği makâlât-ı mûsikîyye ile bazı nâdirul 

vücûd ve kıymetdâr âsârın notaları iĢte bu kararın mahsûlüdür. Bir müddetden beri 

sahâifimizde mûsîkî mebâhisinin görülememesi muharrirlerinin, meĢağil-i 

husûsiyyelerinden ileri gelmiĢtir. Artık bu meĢağil ber taraf olduğundan ġehbâl, mûsikî 

hakkındaki programını bundan böyle dahâ muntazam bir sûrette tatbîk edecektir. 

Binâenaleyh her nüshâsında mûsikîden bahs bir makâle bulunacak ve icâb ettikçe 

müntehab bir takım âsârın notaları da kemâ-fissâbık neĢr edilecektir.
 

DüĢünülecek olur ise mûsikimize ait olarak münâkaĢasına muhtaç olduğumuz 

pekçok mesail-i esâsiyye vardır. Avrupa‟da bu gibi mesâilin halli zımnında vaktiyle 

uzun uzadıya mebâhisât ve münâzarât vukûa gelmiĢ ve bilâhare bütün o münâzarât bir 

                                                 
6
 ġark Mûsikîsine Ait Bir Mühim TeĢebbüs, ġehbâl, sy. 48, 1912, 472. 



 97 

hüsn-i neticeye iktirân ederek esâsa ait ihtilâf-ı efkârdan Ģimdiki hâlde eser kalmamıĢtır. 

Bunun için Avrupa gazetelerinin mûsikî sahâifî alel-ekser sırf Ģuûn ve mesâil-i hâzıra-i 

mûsikîyye ile imlâ olunur. 

Bize gelince bilmem ki o derecelere vusûlden ne kadar uzak olduğumuzu 

söylemeye hâcet var mıdır? MûsikîĢinâslarımız bu husûsda o kadar lâkayd 

bulunmakdadırlar ki, bunlar da henüz mûsikîmizin milel-i sâire mûsikîleri arasında 

hâiz olacağı vaz
c
 ve mevkiî tayin etmek için bir hareket-i fikriyye, bir teĢebbüs-i 

âsârı bile meĢhûd olmamaktadır. 

Ġlân-ı meĢrûtiyetten sonra birer ikiĢer teĢekkül eden mûsikî cemiyyetlerinin her 

nedense nâmları iĢitilmez oldu. ġirâze-i intizâmları bozuldu. RevĢ hâle nazaran asr-ı 

hâzıra lâyık sûrette mûsikî-yi millîmiz tenessuk edecek erbâb-ı iktidârın yetiĢmesi için 

biraz daha beklemekliğimiz lâzım gelecek. Bu erbâb-ı iktidâr ise, zann ederiz ki, Öyle 

hudâ-yı nâbit olarak yetiĢmez, onların neĢv u nemâsına hizmet edecek konservatuarlar, 

bizdeki tabîr-i mârûfuyla dârülmûsikîler ister. Bu müessesât-ı medeniyyeye teĢebbüsâtın 

alelhusûs memleketimizde, sırf teĢebbüs-i Ģahsî ile kâim ve pâyidâr olabileceğini zann 

etmek kadar hatâ tasavvur olunamaz. Paris gibi bir Ģehîr-i Ģehirdeki dârülmûsikînin 

hükûmetten aldığı tahsîsât sâyesinde temîn ve ibkâ-yı mevcûdiyet edebileceği malûm 

iken bizde bunun aksini beklemenin, husûl-i muhâle rabt-ı emel kabîlinden olacağı 

derkârdır.  

Binâenaleyh hâl-i hâzırdaki resâil-i mevkûte ve cerâid-i yevmiyyemize terettûb 

eden vazîfe, memleketin Ģuûn-i hâzıra-i mûsıkiyyesine dâir malûmât vermekle beraber, 

Türk mûsikîsini esâslı bir teceddüde mazhar kılmak için ne gibi vesâite mûrâcaat ve ne 

gibi mesâilin halline gayret etmek lâzım geleceğine dâir efkâr-ı umûmiyyeyi tenvir ve 

ihdâr cihetlerine münhasır olmak icâb eder. Efkâr-ı umûmiyye bir kere bu yolda kâfi 

derecede malûmât ile mücehhez olduğu halde hükûmetimizde bu husûstaki 

noksânımızın izâlesi esbâbını düĢünmeye mecbur olur; artık resmî bir dârülmûsikî mi 

açacak? Yoksa sınâyi-i nefîse mektebine bir mûsikî Ģubesi mi ilâve edecek? Ne 

yapacaksa yapar. ĠĢte yalnız bu sâyededir ki mâzînin parlaklığı nisbetinde istikbâli de 

ĢaĢaalı görünen milli mûsikîmizi büsbütün mahv ve ziyâadan kurtarmağa muvaffak 

olabiliriz. 

Mûsikîmizin tanzîm ve ihyâsı meselesi mevzû-ı bahs olunca Rusların milli 

mûsikîleri için sarf ettikleri mesâiyi hatırlamamak mümkün olamıyor. Filhakîka Rus 



 98 

mûsikîsi yakın zamanlara kadar neydi? ġimdi ne oldu? Yalnız bu sûallerin cevâbı bizce 

cidden mûcib-i intibâh bir ders teĢkil edebilir. Maahazâ makâlemizin hacmi bu bahsin 

lâyıkıyla tedkîkine müsâid olmadığından Rusların terakkiyyât-ı mûsikiyyesinden bizim 

için Ģâyan-ı istifâde görünen cihetlerin ayrı bir makâle ile teĢrîhî daha münâsib 

olacaktır. ġimdilik Ģu kadar diyebiliriz ki; Rus mûsikîsi düne kadar Avrupaca hemânde 

gayr-ı malûm idi; halbuki garbın en güzîde sahnelerinde bugün Rus mûsikîsinin iĢgâl 

ettiği mevkî-i ihtirâm, diğer milel-i garbiyye mûsikîlerinden dün bir derecede olmaktan 

baĢka istikbâlde bu mûsikînin daha âlî derecâta irtikâ edeceğine de Ģübhe 

olunmamaktadır. 

Ruslar böyle bir muvaffâkiyyeti bu kadar az bir zamanda nasıl istihsâl 

edebildiler? Hakîkaten merak edilecek bir mesele gibi görünen Ģu muvaffâkiyyet-i 

serîanın esbâbı tahlil edebilince anlaĢılır ki Ruslar kendi kadîm mûsikîlerini 

canlandırmak ve onu Avrupa mûsıki-yi hâzirunun eĢkâl-i nazar-ı karîbi ile telleyip 

pulladıktan sonra inzâr-ı rağbete vaz
c
 etmekten baĢka bir Ģey yapamamıĢlardır. Elyevm 

bütün garb sahnelerinde alkıĢlanan Rus operalarının garbiyyûna en hoĢ bir tesîr icrâ 

eden parçaları hep millî Rus havalarından. Rusya‟nın muhtelif mahallerinde toplanmıĢ 

avâm Ģarkılarından husûle gelmiĢtir. Bunlardaki ciyâdet-i lahniyye ile nagamâtın tarz-ı 

tertîbindeki insicâm ve tabiîyyeti garb ulemâ-yı mûsikîsi pek büyük sitâyiĢlere lâyık 

bulunuyorlar. 

Acabâ Türklerin milli mûsikîsi bu derece mazhar-ı sitayiĢ olan Rus mûsikîsinden 

de aĢağı mıdır? Bunu iddiâ edecek hiç kimse bulunmaz, itikâdındayız. Çünkü her türlü 

hissiyât-ı taraf-gîrâneden tecerrüdle söyleriz ki bu iki kavmin milli mûsikîleri arasında 

mevcûd farkın büyüklüğü herkesin bissuhûle takdîr edebileceği bir mertebededir.Ancak 

bizim bu fikrimizin tarafgirliğe haml olunacağı iddiâ edilse bile Rus milli Ģarkılarının en 

meĢhurlarını hâvi olarak "Rimskey Korsakof' ve "Bâlâgiref' gibi müsikîĢinâslar 

tarafından neĢr edilen mecmûalar meydanda olduğundan bunların muhteviyâtı ile bizim 

milli Ģarkılarımız bîtaraf bir Avrupalıya gösterilerek mütâlaası sorulduğu takdirde her 

iki mûsikîyi ba„de ttedkîk beyân edeceği re'yin de yine bizim fikrimizi teyîd edeceğine 

Ģüphe etmemekteyiz.  

Doğrudan doğruya müntesîb-i mûsikî olmayanlar bile takdîri mümkün olan bu 

hakîkat karĢısında mûsikîmizin hâl-i hâzır metrûkiyyeti ciddi te'essüfleri davet ediyor.  



 99 

O halde niçin bu kadar tenbel davranıyorsunuz da vaktiyle Çuhaciyân Efendi‟nin 

bestelediği bir iki operet tecrübesinden baĢka yeni eserler meydâne koymuyorsunuz? 

Ġlâ-nihâye bunlardan baĢka milli operet dinlememeğe mahkûm muyuz? 

Fikrimizce bu iĢte bestekârlarımıza isnâd-ı ihmâl ve tesyib pek de doğru değildir. 

Vâk'ân Ģimdi böyle bir bestekârımız mevcûd mudur? Değil midir? Bu da ayrı bir 

meseledir yâ! Haydi böyle bir bestekârın vûcûdunu kabul edelim. Umûr-ı 

bedîhiyyedendir ki o bestekâr her Ģeyden evvel eserinin vesâit-i icrâiyyesi olan 

sanatkârlara, tabîr-i diğerle, muktedîr hânende ve sâzendelere muhtâctır. Birçok emek 

sarfıyle meydâna getireceği eserini arzûsu vechile oynatacak, çaldıracak kimseleri 

bulacağına kâni
c
 olmayan bir kimseden ihtiyâr-ı külfetle bir operet veya bir opera 

tanzimi gibi bî-hâsıl bir himmet beklenebilir mi? Tabiîdir ki buna ihtimâl verilemez. 

Gerçi Ruslar bugün Avrupaya karĢı milli mûsikîleriyle iftihâr edebilecek bir 

dereceye pek az bir zamanda geliverdiler, diyoruz; ve bize böyle görünüyor. Halbuki 

Rus mûsikîsinin hâl-i hâzırında görülen tekâmülün esâsları çok vakt evvel vaz
c 

edilmiĢtir. Mûsikînin Rusya‟daki safahât-ı terakkîsine atf-ı nazar eder isek bilhassa son 

asırdan beri, Petersburg‟da mûsikî akademilerinin, cemiyyet ve mekteplerinin büyük bir 

faâliyet ile çalıĢtıklarını görürüz. Avrupalıların Ģimdi vehleten gözlerini kamaĢtırân Rus 

operaları ise bu müesseselerin mahsûl-i say u gayreti olarak yetiĢen erbâb-ı 

mûsıkiyyenin eserleridir.  

ĠĢte bestekârlarımıza tavsiye edilen muâhizâtı haklı bulamayıĢımız bu cihetleri 

düĢündüğümüzden ileri gelmektedir. ġu halde bizim de Avrupa‟ya karĢı bilfiil bir 

mevcûdiyyet-i milliye-i mûsıkiyye göstermek derecelerinden maatteessüf çok uzakta 

bulunduğumuz tezâhür ediyor. 

Muhibb-i mûsikî geçinen zevâtın pekçok olduğuna kâni
c
 bulunduğumuz bu 

memlekette milli mûsikîmizin ihyâsı için neden ciddi ve esâslı bir teĢebbüs vukû 

bulamıyor? Ve daha doğrusu maârif nezâreti bu husûstaki vazîfe-i resmiyye-i 

delâletkârânesini niçin diriğ ediyor? Buralarını anlamaktan âciz olduğumuzu itirâf 

ederiz.  

Maamâfih resmi teĢebbüsâtın adem-i vukûunu gören erbâb-ı merâkın yine bir 

taraftan husûsî tecrübelere kalkıĢtıklarını memnûniyyetle istihbâr ediyoruz. Geçende 

Ģerefıyâb-ı mülâkatı olduğumuz bir refîk-i kadîm, bize bu bâbda kuvvetli ümitler 



 100 

verecek sûrette bir teĢebbüs-i cedîde bulunduğunu tebĢir etti. ġehrimiz mahâfıl-i ilmiyye 

ve fenniyyesinde pek marûf bir sîmâ-yı muhterem olan bu zât dedi ki: 

"Yeniçerilerin mûsıkasını ihyâ etmek istiyorum. Hani Ârif PaĢa merhûmun 

"Kıyâfet-i Atika-i Osmâni" nâmındaki eserinden kartpostalların üzerine nakl edilen 

yeniçeri bandosu yok mu? ĠĢte onu aynen canlandırmak fikrine düĢtüm. Bir hayli masraf 

ihtiyâriyle bando efrâdının bütün elbise ve ser-pûĢlerini müceddiden imâl ettirdim. 

Bandonun kullanacakları âlât-ı mûsikîyyenin bazıları âlât-ı cedîdeden olacak ise de 

bunda da eski âlâta en müĢâbih ses verenleri intihâb ettim. Yakında bir konser 

vereceğiz. Bu bandoya çaldıracağım en nefis âsâr-ı milliyeye garb mûsikîsine vukûf-ı 

küllisi bulunan bir üstâd tarafından bas konuldu. 

Bildiğimiz "Rast" pîĢrevi öyle bir hâle geldi ki dinlemekle doyulmuyor. Selîm-i 

Sâlis Hazretleri'nin "sûzidilârâ" fasl-ı meĢhûru da programımıza dâhildir. Bu âsâr-ı 

bedîanın böyle târîhi bir Ģekil ve kıyâfeti hâiz bir bando tarafından icrâsı cidden büyük 

bir te'sir husûle getiriyor. Bu teĢebbüsümle mûsikîmizin ne kadar müste„d-i terakkî 

olduğuna dâir Ģarklılara da, garblılara da bir fikir imâli verebilir isem kendimi bahtiyar 

add edeceğim..." 

Cidden alkıĢlanacak bir teĢebbüs terakkî-perverâne değil mi? Mîr-i muhteremi 

teĢvîk için takdîr ve tebrîk vâdisinde bir hayli sözde; biz söyledik. Konserin ne günü 

verileceğini sorduk; henüz tekarrur etmediğini ve gününün evrâk-ı havadisle ilân 

edileceğini beyân ettiler.
7
(l) Mûsikîyi seven kârilerimizin alâkadar olacaklarını tahmin 

ettiğimiz bu câlib-i dikkat teĢebbüsden Ģimdilik daha fazla bahse lüzum görmüyoruz. 

Konser verildikden sonra tabiîdir ki mütalaâtımızı daha etraflı sûret de arz ederiz. 

30Kânûn-i Sâni 1317 

B. MAKALENĠN ÖZETĠ 

Rauf Yektâ bu makâlesinde ġark Mûsikîsinin Garp mûsikîsine göre neden 

ilerleyemediğini, mûsikîĢinâslarımızın mûsikîmizin geliĢimine neden lakaydâne 

davrandığını, hükûmetimizin ve basın yayın organlarının bu konu hakkında gerekli 

                                                 
7
 TeĢebbüsünden bahs ettiğimiz zât Celâl Esad beydir. Âsâr-ı mûsikîyyeye bası koyan üstâd da mösyö 

Radelyadır. Konser Ģubatım on beĢinde verilmiĢdir. Makalemiz, târihinde anlaĢıldığı vechile evvelce 

yazılmıĢ idi. 

 

 



 101 

yardımı göstermediğinden yakınmaktadır. Bizim mûsikîĢinâslarımızın bu konu 

hakkında yeterince tartıĢmadıklarından , mûsıki açısından birçok araĢtırmadan uzak 

kalmalarından duyduğu üzüntüyü belirtmektedir.Yeni olmasına rağmen Rus mûsikîsinin 

çok kısa bir sürede ilerleyiĢinin sebebi mûsikîlerinin bizden daha iyi olduğundan değil , 

gerek mûsıkiĢinâslarının gerekse Rus hükûmetinin göstermiĢ olduğu ehemmiyetten 

kaynaklandığını belirtiyor. Bizim mûsikîmizin onlardan kat kat daha üstün olduğunu 

fakat bizim bir konservatuvarımızın bile olmayıĢı bu konu hakkında ciddi esaslı bir 

teĢebbüsün atılmaması mûsıkimizin terakkiyâtına mani olduğunu belirtiyor. 

Bu makâle bizlere o dönemde ne kadar kötü bir durumda olduğumuzu , ne gibi 

problemlerle karĢı karĢıya olduğumuzu göstermektedir. Rauf Yektâ batıdaki mûsıki 

alanındaki geliĢmeleri takip eden mecmûalar gibi ġehbâl‟in de onlar gibi bir misyonu 

yüklendiğinden bahsetmektedir. ġehbâl sayesinde mûsikî sorunlarını duyurma  imkanı 

bulmuĢtur.  

VI. MEHTERHÂNE KONSERĠ -1-
8
 

Geçen nüshâmızda münderic müsâhabe-i mûsikiyyede bahs ettiğimiz mehterhâne 

konseri. ġubat‟ın 16 perĢembe gecesi TepebaĢı‟ndaki kıĢlık tiyatroda pa-yi taht-ı 

Osmânîye‟nin muhterem ve müstesna sîmâlarından, üdebâ ve mûsikîĢinâslarından, 

sanâyi-i nefîse muhiblerinden müteĢekkil bir heyet-i sâmiîn huzurunda verildi. 

Konser gecesi tiyatro kapısında bir risâle satılıyordu ki kapının üzerine 

mehterhâne muzikasının resmi konulmuĢ ve altına da “Türk Mûsikîsi‟nin teĢvîk ve 

ihyâsı maksadıyla Celâl Esad Bey tarafından ilk defâ olarak; tertîb edilen târihî ve 

mûsikî müsâmere dolayısıyla Türk mûsikî ve yeniçeri mehter muzikası hakkında 

mutâlaât” cümlesi yazılmıĢ idi. Bu risâleden bir nüsha alarak tiyatroya girdiğim vakit 

konserin baĢlamasına daha bir çâr-yek saat kadar var idi. O esnâda gözden geçirdiğim 

ve birçok malûmât-ı müfîdeyi hâvî bulduğum bu risâlenin kırâatinden anlaĢılıyor idi ki 

konserin mürettibi olan Celâl Esad Bey hakîkaten Ģâyân-ı tebrîk ve takdîr bir muhabbet-

i mûsıkiyye ile mütehassıs, terakkîperver ve münevverü
‟
l-fikr bir zât-ı muhteremdir; 

böyle bir konser tertîbindeki hüsn-i niyet ve samîmîyeti ise her türlü sitâyiĢlere sezâdır. 

Binâenaleyh mûsikîmizin ihyâsı nâmına masrûf olan himmetlerinden dolayı Celâl Esad 

Bey'i bilhassa tebrik etmek bizim için bir vazîfedir. 

                                                 
8
 Mehterhâne Konseri -1-, ġehbâl, sy. 49, s. 12. 1912. 



 102 

Risâlede dermeyan edilen efkâr ve mütâlaâtın kısm-ı âzamına musîb bulduk; 

mamâfıh o mütâlaâtın fıkrimizce bir takım kuyûd-ı ihtirâziyye serdi icâb eden bazı 

noktaları da var idi. Bu nukât üzerine vukû
c
 bulacak teâtî-i efkârdan bârika-i hakîkatin 

tecellisi ve bin-netîce mûsikîmizin istifâdesi Ģüphesiz bulunduğundan mahzâ bu fikr-i 

hak-perestî Ģevkiyle konserde çalınan parçalara dâir malûmât i'tâsından evvel-risâlenin 

muhtâc-ı tedkîk ve îzâh bulduğumuz fıkraları hakkında vârid-i hâtır olan 

mülâhazatımızı yazacağız. 

Celâl Esad Bey risâlenin ilk sahîfelerinde mehterhâne muzikasının târîh-i teĢkîl ve 

sûret-i terkîbinden bahs ettikten sonra Avrupalılar‟ın Türk mûsikîsi'ni
 
alel-ıtlâk Ģark 

mûsikîsi diye tanıdıklarını ve bunun için Arap, Bizans, Ġran, Türk mûsikîleri arasında 

bir fark göremediklerini beyân ederek bunun doğru olmadığını ve mârrül-ism Ģark 

mûsikîlerinden farklı olarak bir Türk mûsikîsi‟nin mevcûd bulunduğunu beyân ediyor. 

Bu husûsta mîr-i muhteremin hakkı müsellemdir. ġu kadar ki aradaki farkın yalnız 

"üslûb" ve "tarz-ı tegannî ve terennüm" itibariyle olduğunu da unutmamalıdır. Yoksa 

nazarîye itibariyle hattâ Hind mûsikîsi de dâhil olmak üzere bütün Ģark mûsikîleri 

arasında fark göstermek mümkün değildir. Bazı kütüb-i nazarîyyede görülen farklar ise 

müelliflerinin noksânî-i tedkîkinden menbasdır. Zâten târîh-i mûsikîde ta„mîk-i 

tetebbuât eder isek fenn-i mûsikînin anâsır-ı ibtidâ'iyyesi olan nagamâtın sûret-i husûl 

ve icrâsının Ģarkta, garpta sakin bil-cümle milel-i mütemeddine nezdinde ezmine-i 

kadîmeden zamanımıza kadar esaslı ve lâye teğayyer bir kânûn-ı tabîiyye tâbi olduğunu 

teslim etmek icâb ediyor. Vehleten garîp görünen bu hakikati bir delâil-i mufassalasıyla, 

Paris Dârülmûsikîsi nâmına der-dest-i neĢr bulunan "Muhîtü'l mûsikî" ünvanlı eser-i 

cesîmin Türk mûsikîsinden bâhis kısm-ı mahsûsunda arîz ve amîk isbât etmiĢ 

olduğumuzdan Ģimdilik bu kadarla iktifâ edeceğiz. 

Avrupalılar‟ın Ģark mûsikîsi hakkında ancak yeni tedkîkâta baĢladıkları cihetle bu 

mûsikîler arasındaki farkı teĢrîh etmeleri için daha birçok zaman beklemekliğimiz lâzım 

geleceğine dâir risâlede gördüğümüz satırlar bizi müteessirâne düĢündürdü. Kendi 

mûsikîmizi tedkîk ve teĢrîh edip mâhiyyet-i fenniyyesini meydana koymak ve milel-i 

sâîre-i Ģarkiyye mûsikîleriyle arasında mevcûd farkı îzâh etmek için de Avrupalılar‟ın 

himmetine mi arz-ı iftikâr edeceğiz? Doğrusu içimizde bu iktidârı hâiz zevâtın adem-i 

vücûduna hükm etmek biraz haksızlık olur. Öyle zann ederim ki Avrupalılar kendi 

baĢlarına kalacak olurlar ise daha çok zaman Ģark memâlikini, ulûm u funûnunu, sanâyi-



 103 

i bedîasını hakkıyla tanıyamayacaklardır. Avrupa‟ya kendimizi tanıtacak yine biz 

olacağız. BaĢka ulûm u fünûna dâir idâre-i kelâma hakkım yok. Yalnız mûsikî hakkında 

Ģunu iddiâ  edebilirim Ģimdiye kadar garblıların mûsikîmize dâir yazdıkları kitaplar o 

kadar hatîat ile mâluldur ki bunların tashîh ve tenkîdi için bir o kadar yazı yazmak, bile 

kifâyet etmez. 

Celâl Esad Bey, ġark mûsikîsinin Arap bestekârlarına pek istifâde-bahĢ zemînler 

hazırlayacağını beyân sırasında: 

"Sen Sans[Saint-Saëns] bugün hayret-i âmmeyi mûcib olan âsârının esâsını hemen 

umûmiyetle Arab ve Türk Mûsikîlerindeki usûl ve makâmâttan aldı ve bu vechile bir 

mektep vücûda getirmiĢ oldu." diyor. 

Biz de deriz ki : "Sen Sans[Saint-Saëns]" ın mûsikîmizden alarak bestelediği 

eserler bizim için bir Ģeref olmaktan pek baîdir. Çünkü bu üstâd-ı hatîr böyle nagamât-ı 

Ģarkıyyeyi alarak eserlerinde câ-be-câ isti„mâl etmezden evvel de memleketinde büyük 

bir Ģöhret kazanmıĢ, yani her Ģeyden evvel o, bir "Sen Sans" olmuĢ idi. Bir kere o 

dereceyi ihrâz ettikten sonra bizim "entarisi ala benziyor!" Ģarkısını alıp altını üstünü 

süslese bu kadarıyla da büyük bir muvaffakıyyet kazanacağı muhakkaktır. Hem zann 

etmemelidir ki "Sen Sans" ın bu âna kadar aldığı Ģark nagamâtı, motifleri bu Ģarkıdan 

ehemmiyetli Ģeyler olsun; bu zât, meselâ Mısır seyahatinde sokakta rast geldiği bir 

arabın tegannî-i indiyyesi hoĢuna gitti mi, yâhud seyyâr bir muganînin okuduğu Ģarkının 

usûlü kendisine câzibedâr göründü mü? Hemen bunları defterine kayd ederek Paris'e 

avdetinde mazbûtâtını tevsî ile derhal bir "senfoni" meydana getiriyor ve Ģiddetle 

alkıĢlanıyor. Acaba bu alkıĢlar ne dereceye kadar vâkıfânedir? Bunu anlamak için 

"Revüe Musicale" de âhîren neĢr edilen mûsikîde istiĢrak, Sen Sans MüsteĢrik" 

serlevhalı bir makâleyi okumalıdır ki bu bâbda bir hayli açık hakîkatleri muhtevîdir. 

Makâlenin muharriri makâmât-ı Ģarkiyyenin reng-i aslîlerini bozmaksızın 

âhenklendirilmesindeki müĢkîlâttan bahs ederek diyor idi ki: 

"ġarka meyl eden garb mûsıkiĢinâsları bu müĢkilâtı tamamiyle anlamıĢlardır; 

filhakîka bu müĢkilât gayr-ı kâbil-i iktihâmdır. Binâenaleyh bunu Ģekl-i dîğere ifrâğ 

etmek icâb ediyor idi. Avrupalı sâmiîn Ģark mûsikîsi husûsunda hiç de sâhib-i salâhiyyet 

değildir; asıl ehemmiyet verilecek mesele, Avrupalılar‟a kendi itiyâdât-ı kadîmesine o 

kadar muhâlif gelmemekle beraber her zaman kulağının alıĢmadığı bir mûsikîyi 

dinletmekten ibâret idi. Ama bu sûretle yapılacak âsâr cidden reng-ı Ģarkîyyesine mâlik 



 104 

olmayacak imiĢ, buralarını o kadar düĢünmeye hacet yoktur; Avrupalılar‟ın o niyetle 

dinlemeleri bu eserin Ģark mûsikîsi olmasına kifâyet eder. Korney ile Râsin‟in 

muâsırları, âsâr-ı atîka keĢfiyâtının hâl-i hâzırda vâsıl olduğu dereceden bîhaber 

olduklarından o zamanın tiyatro sahnelerinde gördükleri ebniye resimlerini, aktörlere 

giydirilen elbiseyi kadîm Yunanlılar‟la Romalılar‟ın asrındaki mebânî ve melbûsâtına 

aynı olmak üzere telakki ederler idi. Çünkü bunlar hakîkat-ı hâle adem-i 

mutâbakatından o asırda kimse haberdâr değil idi; fazla olarak o asrın ebniye ve 

melbûsâtına benzememeleri de bunlar bir nazar-ı kadîm ile bakılmasını temine kifâyet 

ediyor idi. Biz Avrupalılar da Ģimdi istiĢrâk-ı mûsikî husûsunda aynı haldeyiz." 

Bir Avrupalı bu kadarını itirâf eder ise Türk mûsikîĢinâslarının da "Sen Sans" ın 

Ģark makâmât ve usûlünden alarak bestelediği âsâra kendi mûsikîlerinin kaba taslak bir 

taklîdi nazarıyla bakmaktan fazla bir meziyyet 
 
atf edememeleri pek tabiîdir. 

Bir de Celâl Esad Bey: "evet! Garp'ten alacak pek çok Ģeylerimiz var; fakat sınâat 

husûsunda alacağımız Ģeyler gayet mahdûd. Olsa olsa sınâatın cihet-i fenniyyesidir." 

diyerek "iĢte mûsikîmizi ihyâ etmek için de oradaki havaları değil, ilm-i mûsikîyi(!) 

tatbik etmek lüzûmundan bahs ediyorlar. Bu fıkradaki "ilm-i mûsikî tabîrinden maksat, 

"Müzik-i modern" denilen Avrupa mûsikî-yi hâzirînin usûl ve kavâidi ise böyle bir 

teĢebbüs mesela Fransız lisânının sarf u nahvini Türkçemize tatbîk kabîlinden olacağı 

gibi o tabîr ile garb ilm-i âhengi maksûd ise Ģark mûsikîsi ile esâsen ber-gûne alâkası 

bulunmayan ve ondan çıkmıĢ olan bir "ilm" in mûsikîmize tatbiki de ne sûretle mümkün 

olacağı kestirilemez. Mevzû bahsimiz olan konserin sebebi tertîb ve itâsı risâlenin ber-

vechi âtî nakl ettiğimiz satırlarında vâzıhan anlaĢılmaktadır : 

"Sınaâtimiz içinde mûsikîmiz hepsinden ziyâde zâyi olmak tehlikesine marûz 

olduğu için kavâid-i esâsiyyesinin bir sûret-i feniyyede halli ile usûl ve makâmâtın ve 

elhân-ı meĢhûresiyle sıfat-ı mümeyyizesini gösterecek âsârın muhafazası lüzûmu 

aĢikârdır. ĠĢte Ģu lüzûma ancak bir ilancılık etmek vazifesini îfâ etmek üzere böyle bir 

konser tertibini düĢündüm. Ümid ederim ki bu konser mûsikîye meraklılarımız için de 

bir veya bir ikisinin tecessüsünü uyandırır. Onu teĢvik eder de ziyâa doğru gitmekte 

olan mûsikîmizi kurtarır." 

Tekrar edelim ki Celâl Esad Bey‟in bu temenniyât-ı hâlisânesi kadirĢinâsân 

ümmetin her türlü Ģükrân ve takdîrâtına müstehaktır. Ancak burada her türlü hüsn-i 



 105 

tekellüf ve tefâhürden âzâde olarak bu muhteremle samimî bir hasbihâle giriĢmeyi 

lâzimeden add ediyoruz. 

Vaktiyle, "Avrupa mûsikîsinden baĢka bir de Mûsikî-yi türkî vardır." demeye 

cesâret-yâb olduğumuzdan dolayı uğradığımız itirâzât kâriîn-i Osmâniyyenin henüz 

hâtır-niĢânı olsa gerektir. Ġlk hatvemizde önümüze çıkan bu gibi heves-Ģiken tarîzât 

üzerine mûsikîmizin kavâid-i esâsiyyesini bir sûret-i fenniyyede hall için meĢâğil-i rûz-

merre arasında ihtilâs-ı vakte çalıĢarak bir eser yazmak ve sonra onun tab
c
ı uğrunda 

masârif-ı külliyye ihtâriyle nihâyet iki yüz elli nüsha satabilmek kolayca ihtiyâr 

olunacak fedâkârlıklardan mıdır? Bizde âsâr-ı ciddiye ve fenniyyeye karĢı gösterilmekte 

olan rağbetsizlik devam ettikçe bu gibi âsârın zuhûrunu beklemek temennî-i muhalden 

baĢka bir Ģey değildir. 

Bu hâlet-i rûhiyye ile evkât-güzâr iken ecnebi dostlarımdan râhib "Tibu" nun 

teĢvîki ile Paris‟teki "Revüe Musicale" mecmûasına mûsikîmize dâir birkaç makâle 

yazıp göndermiĢ idim ki bunların esâmisiyle mecmûanın hangi numerolu nüshâlarında 

münderic bulunduğu konsere âit risâlenin 10 uncu sahîfesine iĢaret edilmiĢtir. O nâçîz 

makâlât mehâfil-i mutaallikasının nazar-ı dikkatini celb ettiğinden midir nedir, bir 

müddet sonra o zamana kadar hiç tanımadığım Paris Dârülmûsikîsi ilm-i âhenk 

muallimi mösyö "Albert Lavignak"dan aldığım bir mektupta kendi riyâseti altında 

müteĢekkil ve kırkı mütecaviz esâtize-i mûsikî-Ģinâsândan mürekkep bir heyet-i 

tahrîriyye tarafından dört büyük cild üzerine bir "muhitü
c
l mûsikî" tertibine 

baĢladığından bahisle bu eserde takrîben 250 sahîfe kadar mahal tahsis edilmiĢ olan 

Türk ve Iran mûsikîlerine müteallik mebâhisin tarafımdan yazılması teklif ediliyor idi. 

Meal-memnûniyye kabul edeceğimi iĢâr ettiğim sırada bu bâbdaki Ģerâiti de sormuĢ 

idim. Cevaben aldığım mektupta mösyö Lavignak diğer rufekâ-i tahrîr ile kararlaĢtırılan 

ve hulâsa-i meâli eserin mülkiyet-i edebiyyesinin devam ettiği müddet zarfında herkesin 

yazdığı yazı nisbetinde satıĢın yüzde yirmisine iĢtirakini temîn eden Ģerâitı hâvi bir 

mukâvelenâme sûreti göndermiĢ ve hattâ ber gûne Ģüphe ve tereddüte mahal kalmamak 

için "muhîtü'l-mûsikî" muâvenîn-i tahrîriyyesinden olan bestekâr-ı Ģehir "Sen Sans" in 

imzasını hâvi aynı mealde mukâvelenâmeyi dahî yine iâde edilmek üzere leff etmiĢ idi. 

Burada hedef olduğum itirâzâta mukâbil ecnebi bir memleket meĢâhîri tarafından 

bu sûretle nâil-i teveccüh olmak hoĢa gitmeyecek bir Ģey değil idi. Binâenaleyh istenilen 

eser yazılmıĢ ve Ģimdi de Paris‟te tâbi-i meĢhûr "ġarl Döla grav" marifetiyle der-dest-i 



 106 

tab
„
 ve temsil bulunmuĢtur. Bu tafsilâtı itâdan maksadım, "mûsikîmizin kavâid-i 

esâsiyyesinin bir sûret-i fenniyyede hall edilmesi lüzûmuna dâir Celâl Esad Bey‟in der-

meyân ettiği temenniyâtın eser-i mezkûrede mevkî-i fiile getirilmiĢ olduğunu arz ve 

ihtâra bir girizgâh bulabilmektir. ġurasını da maalesef beyân etmeliyim ki böyle bir eser 

Türkçe yazılmıĢ olsaydı bu yolda Ģerâit ile değil, belki ber gûne hakk-ı tahrîr istememek 

Ģartıyla dahi neĢrini deruhte edecek tâbii zor bulur idim. 

Muharrir-i risâle teĢekkül ettiği yeniçeri bandosuna "zurna" yerine "kılarnete" ve 

"obua" gibi garb âlâtını idhâle mecbûr kalması nota ile zurna çalacak, kimse 

bulunamadığından ileri geldiğini îzâh idiyor ve diyor ki: 

"Fakat Ģu âlât ile bir sadâda nâkıs nağmelerle çalınacak bu havaları dinlemekten 

ne garb mûsikîsine ve ne de Ģark mûsikîsine mensûb olanların bir zevk alamayacakları 

tabiidir. ĠĢte hem mûsikîmizdeki nağmelerin garb ilm-i âhengi mûcibince tahrîrinden 

husûle gelecek mûsikî hakkında bir fikir vermek ve hem de sâmiîni bir asır evvelde 

yaĢatmak emeliyle eski ve marûf bazı havaları en meĢhur mûsikîĢinâslara 

âhenklendirterek sâmiîne takdîm etmeyi düĢündük. Bu birinci hatvedir. Ümîd ederiz ki 

konserin vereceği zevk bazı genç hislerde elhân-ı Türkiye‟ye karĢı bir meclûbiyyet 

uyandırsın." 

Ġtirâf ederiz ki konser gecesi biz de nagamâtımızın o Ģekl-i garîb ve nâĢenîde ile 

arz-ı dîdâr etmesinden âdetâ müteezzî olduk. Alafranga âlâtın elhân-ı milliyemizi nakıĢ 

sesleriyle edâya çalıĢmaları tıpkı bize büyük Ģairlerimizden birinin, meselâ Tevfik 

Fikret Bey'in bir manzûme-i garrâsını Latin hurûfiyle mehmâ-emken yazıp hiç 

lisânımızı bilmeyen bir ecnebiye okutmaktan tahassul edecek edâ-yı sâmia-hırâĢ kadar 

tahammül-fersâ geldi, ihtimâl ki yeniçeri dedelerimizin ruhları da o akĢam muazzeb 

olmuĢtur.
 

"Nağmelerimizin garb ilm-i ahengi mûcibince tahrîrinden husûle gelecek  

mûsikînin bir Ģeye benzemeyeceğini o gece orada bulunan hakiki Türk mûsikîĢinâsları 

teslim etmiĢlerdir. Bunun için diyoruz ki bizim mûsikînin neye istidâdı var ise onu yine 

biz Türkler yapmalıyız. Avrupalılar‟a bırakır isek mûsikîmizi de berbât bir hâle gelmiĢ 

görürüz. Buna kat„iyyen Ģüphe etmemeli. Nitekim Celâl Esad Bey pek haklı olarak 

misâl makâmında îrâd ettikleri Rus mûsikîĢinâsları da böyle yapmıĢlar. Bu bâbda 

Avrupalılar‟dan himmet ve muâvenet beklememiĢlerdir. 

Risâlede gördüğümüz Ģu fıkra üzerinde de biraz tevakkûf edeceğiz. 



 107 

"Filhakika bizde dahî eskide Hamparsum notası denilip kurûn-ı vüstâda (Neumes) 

tesmiye olunan bir takım iĢaret kullanılıyorduysa da bu notalar nagamât-ı mûsikiyyeyi 

hakkıyla göremediklerinden bunlarla yazılmıĢ nagamât hakkında sahîh bir fikir 

edinilemeyeceği gibi ondan evvelki havalarda mazbut olmadığından Türklüğün 

bidâyetinde ne gibi elhân olduğu kestirilemez." 

Muhtâc-ı îzâh değildir ki "nevm" denilen iĢaretle Hamporsum notası büsbütün 

ayrı gayrı Ģeylerdir. Maahâzâ Hamparsum notasının târîh-i icadı Mahmûd Hân-ı sânî 

devrinde olmasına nazaran o kadar eski de değildir. 

Halbûki "nevm" ların kıdemi dokuzuncu asr-ı milâdîye kadar varır. Biz de 

Hamparsum notasından çok zaman evvel Türklerin bir notası var idi ve bu nota ile 

binlerce âsâr-ı kadîme-i Türkiyye yazılmıĢ ve el-ân mevcûd bulunmuĢtur. "Şehbâl"in 11 

numaralı nüshâsında bu Türk notasının fotoğrafla alınmıĢ bir resmi ile sûret-i 

mütercemesi derc edilmiĢ idi. Maamâfîh Abdülkâdir-i Merâği‟nin eserlerinde de bir 

nev„ Türkçe nota olduğu gibi bunun daha mükemmeli olarak Kutbeddîn‟in "Durretü't-

tâc" nâm eserinde her türlü furûk-ı lahniyyeyi bile gösterecek bir nota mündericdir. 

Eslâfımızın zann etdiğimiz derecelerde âtıl olmadığını bu âsâr-ı bâkıyyeden istidlâl 

edebiliriz, zann ederim. 

Celâl Esad Bey ile ahiren vukû bulan teĢerrüfümüzde uĢĢâk, sabâ, hüseynî, 

Ģevkefzâ, bestenigâr gibi makâmât-ı Ģarkıyyenin reng-i Ģarkılarını gâib etmemek üzere 

âhenklendirilmeleri müĢkil olacağı fikrince bulunduğumuzu söylemiĢ idik; bu 

fıkrimizin tadîline medâr olmak maksadıyla konserin programına âhenklendirilmiĢ 

bestenigâr makamından bir eser ilâve edildigi risâlede muharrer ise de her ne sebebe 

mebnî ise o gece öyle bir eser çalınmadı. 

Notanın Ģimdiki usûl-i tahrîriyle bu konserdekinden fazla bir Ģey 

yapılamayacağına ve nota çizgilerine bizdeki usûllerin darplarını yani kuvvetli ve zaif 

sesleri gösteren düm tekleri usûl baĢlarına alacak veçhile taksîmât-ı müteferrik yapmak 

ve keman misüllü perdesiz âlât müstesnâ olmak üzere piyano, klarnet ve sâire gibi âlâta 

câr-yek sesler ilâvesi icâb edeceğine dâ'ir risâlede görülen mutâleât kısmen doğrudur. 

Çe faide ki bizde garb usûlüyle tahsîl-i mûsîkî etmiĢ artistlere bu cihetleri anlatmak 

mümkün olamıyor. Bâlâda ismi geçen Rahip Tibu
‟
ya büyük usullerimizin mâhiyet-i 

fenniyesini izâhı ettiğim vakit bunların "dört dörtlük,, sûretinde yazılmasına en evvel 

kendisi itirâz etmiĢ idi. Mûmâileyh Ģimdiye kadar Avrupa'da neĢr ettiği elhân-ı 



 108 

Ģarkîyyeden meselâ “remel” usûlünde olanları 28/4 suretinde yazdı ve ancak usûl 

nihâyetinde bir batı çizgisi çekti. Halbuki bizde mûsikîĢinâs geçinen bir zâta böyle bir 

nota yazıp verecek olsanız fenne muğâyirâtından bahis ile bunun 4/4 Ģeklinde yazılması 

luzûmunu iddiâ eder. Daha Ģâyân-ı dikkat bir Ģey olmak üzere arz edelim ki Avrupa 

ulemâ-yı mûsikîsinden J.B Rebours, 1906 senesinde Pâris‟te neĢr eylediği Traite 

Psaltique nâm-eserine derc ettiği elhân-ı Ģarkıyye notalarının altında hurûf-ı Arabiyye 

ile güftesi bulunanlarını "sağdan" yazmıĢtır. Biz ise lisânımızı sağdan yazdığımız halde 

notamızı da yazımıza tevfîk etmek cesaretini olsun gösteremeyerek notaların altındaki 

Türkçe güfteleri soldan yazmak gibi bir garâbet izhâr ediyoruz. 

Celâl Esad Bey risâlesinde mûsikîmize dâir daha bir hayli mutâlaât-ı müfîde 

dermeyânından sonra miktârı yüze karîb olan makâmâtın birer birer zikri mümkün 

olamayacağını ve bu makâmların tâbî olduğu sûret-i taksîmin ne dereceye kadar doğru 

olup olmadığının da ancak fennî ve uzun bir teĢrîh ile anlaĢılacağını beyân ediyor. Bu 

münâsebetle tekrar yine mecbûr olacağız ki bu "fennî teĢrîh" Paris Darülmûsikîsi'nin 

neĢr edeceği eser-i âcizi de ber-tafsîl mündericdir. Âlim bir garb mûsikîĢinâsı bu 

makâmâtın mâhiyet-i fenniyesine bittetkik kesb-i ittilâ
„
 eder ise nazarında yeni ve vâsi„ 

bir ufuk açıldığını görecek ve garp mûsikîsinin lahin cihetinden ne kadar mahdûd bir 

dâire içinde bunalıp kalmıĢ olduğunu teslime mecbûr olacaktır. 

VII. MEHTERHÂNE KONSERĠ -2-
9
  

A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ 

Celâl Esad Bey birâderimizin geçen nüshamızda bazı fıkralarını tahlîl ve tenkîd 

ettiğimiz ifâdâtından anlaĢıldığı üzere mîr-i muhteremin mehterhâne konserini tertîpten 

baĢlıca iki maksadı vardır : birincisi, mûsikîmizin hâl-i ibtidâiden kurtulması için 

âhenklendirilmesi lüzûmunu mûsikîĢinâslarımıza ihtâr ile beraber Ģark makâmâtının 

Garb ilm-i ahengi mûcibince tahrîrinden husûle gelecek mûsikî hakkında bir fikir 

vermekten, ikincisi de sınaâtımız içinde hepsinden ziyâde zâyi
c 
olmak tehlikesine marûz 

bulunan mûsikîmize müteallik kavâid-i esâsiyyenin bir sûret-i fenniyyede halli ile usûl 

ve makâmâtının ve elhân-ı meĢhûresiyle sıfat-ı mümeyyizesini gösterecek âsârın 

muhâfazası ve vücûbunu bu vesîleden bilistifâde erbâbının nazar-ı dikkatine vaz„ 

eylemekten ibâret idi. 

                                                 
9
 Mehterhâne Konseri -2-, ġehbâl, SY. 50, S. 32, 1912. 



 109 

Böyle pek samimi bir hüsn-i niyyetle tertip edilen konserin o gece tiyatroda 

bulunan mûsikîĢinâslarımız üzerinde müretteb kadirĢinâsın kast ettiği tesîri vücûda 

getirdiğine Ģüphe edemeyiz; çünkü Celâl Esad Bey‟in risâlesinde cidden hayırhahâne ve 

vâkıfâne bir lisân ile esâtize-i Osmâniyece ne gibi himmetler sarfına muhtâc 

olduğundan bahs ettiği mûsikîmizin filhakîka ne derecelere kadar tevsî
c
 ve tezyîne 

müsâid olduğunu dinlediğimiz eserlerin aldığı Ģekil ve tarz bize pek güzel gösterdi. 

ġu kadar ki o gece mehterhâne konserinde çalınan ve cidden klasik âsârımızdan 

ma'dûd bulunan sûzinâk ve sûzidilârâ pîĢrevlerinin büründüğü kisve-i cedîdeyi nazar-ı 

dikkate alanlar mûsikîmizin hâl-i ibtidâ'îden kurtularak alacağı Ģekl-i nevîn böyle olacak 

ise bundan Türk mûsikîsi nâmına ne gibi bir hisse-i terakkî ve teceddüd isâbet edeceği 

meselesini zann ederiz ki zihinlerinde kolayca hal edememiĢler ve belki de bîçâre 

mûsikîmizin evvelki hâl-i ibtidâîde kalmasını böyle bir Ģekl-i garîbe munkalib olmasına 

muraccah görmüĢlerdir! 

Bu gibi umûra teĢebbüsten evvel maksadı lâyıkı veçhile tayîn etmelidir. Böyle 

yapmazsak ne yapacağımızı ĢaĢırır ve bir netice-i hasene elde edemeyiz. Mûsikîmizi 

Ģimdiye kadar hâiz olageldiği yek savt (Homophone) halinden çıkararak Garb mûsikîsi 

gibi kesîru‟s-savt (Polyphone) bir tarza alel umya ifrâğ ile iktifâ edecek olduktan sonra 

bunun zann olunduğu kadar müĢkilül-icrâ bir Ģey olmadığı görülüyor. Avrupa‟da 

asırlardan beri tesis etmiĢ bir “ilm-i âhenk” var; öyle bir ilim ki kavâidi mazbût ve 

herkes için suhûletle kâbil-i tahassül ve teallum. Hem uzağa gitmeye ne hâcet, mösyö 

"Radelya" gibi Garb mûsikîsinde hakkıyla sâhib-i vukûf bir üstâd-ı muktedir yanı 

baĢımızda bulunuyor. Kendisine mürâcaat eder ve makâmât-ı mûsıkiyyemizi garb ilm-i 

âhengi kavâidine göre âhenklendirilmesini ricâ eyleriz. Mûsikîmiz de Ģu hâl-i ibtidâiden 

kurtulur gider... Eğer maksadımız bu kadar sehlü‟l-husûl bir Ģey olsa idi bundan uzun 

uzadıya bahse bile lüzûm görülemez idi. 

Hâlbuki evvelce de söylediğimiz vechile garb ilm-i âhenginin hâl-i hâzır-ı, yine 

garb mûsikîsinin geçirdiği edvâr-ı muhtelifenin mahsûlüdür. Tâbir-i diğerle bu ilim, 

Avrupa mûsikîsinin birkaç asırdan beri müstenid olduğu "majör" ve "minör" 

makâmlarının teĢekkülât-ı lahnîyyesi üzerine tesis etmiĢtir. Böyle bir ilmi, büsbütün 

baĢka teĢekkülâta mâlik bulunan makâmât-ı Ģarkîyyemize tatbîk etmek doğrusu bu 

ilmin Ģimdiki Ģekliyle hiç de yakıĢık almıyor. 



 110 

Evet! konser gecesi dinledik ve takdîr ettik ki Âsım Bey‟in rast pîĢrevini 

kemençesiyle çalan Anastas Efendi‟ye büyük bir mahâret-i üstâdâne ile piyanoda 

refâkat eden Mösyö Radelya, lahnı esâsının rûhunu bozmayacak ve bilakis birçok 

yerlerinde ondaki kuvvet ve letâfeti teyîd ve tezyîd edecek sûrette bu pîĢrevi 

âhenklendirmiĢ idi. Ancak Ģurasını da unutmamalıyız ki pîĢrev <<rast>> makâmında idi 

ve bu makâmın teĢekkülât-ı lahnîyyesi, Garb mûsikîsi‟nde "majör" denilen 

makâmınkine hemân müsâvîdir. Gerçi pîĢrevin tebdîl-i makâm (modulation) bulunan 

parçalarında "refâkat" in de tebdîl-i letâfet ettiği kâbil-i inkâr olmamakla beraber mösyö 

Radelya‟nın rast pîĢrevini âhenklendirmekteki muvaffâkıyyeti esâs îtibâriyle her hâlde 

Ģâyân-ı takdirdir. Doğrusu Ģimdiye kadar âsâr-ı Ģarkîyyeden bu derece mâhirâne 

"âhenk" tatbîk edilmiĢ bir eser dinlemediğimizi itirâf eder ve üstâd-ı muhteremi 

muvaffâkîyyet vâkıasından dolayı hâlisâne tebrik eyleriz. Maamâfıh görülüyor ki küçük 

yaĢından beri kulağı Avrupa mûsikîsiyle perverde olan garbiyyûn muahhiren müddet-i 

medîde memâlik-i Ģarkîyyede ikâmet etmiĢ olsalar dahî makâmâtımızı bir Ģarklı gibi 

hiss edemiyorlar. Rast makâmından bir esere refâkat âhengi yazmak isteyen bir garb 

mûsikîĢinâsı, o eserin meselâ sûzinâk makâmına belli belirsiz geçen bir mahallinde 

hilâf-ı intizâr re rastına çıkıveren koca "mi bemol" ile "fa diyez" i görünce ihtimâl ki 

orada lahnin muvakkaten "sol minör" e 
10

 geçtiğini farz ediyor ve derhâl ona göre 

"temezzüc"1er (accords) kullanmaya baĢlıyor; iĢte o vakit bundan mütehassıl âheng-i 

mütenâfıre karĢı da bir Ģark mûsikîĢinâsı kulaklarını tıkamağa mecbûr oluyor. 

Bu hâlin baĢlıca sebebi Ģark makâmlarının kendilerine mahsûs olan teĢekkülât-ı 

lahnîyyelerini bozmadan garb ilm-i âhenginin bunlara tatbîkindeki müĢkilât-ı 

ciddiyyedir. ġu fikrimizi son teĢrifimizde Celâl Esad Bey‟e de tekrar etmekten geri 

durmamıĢ idik. Bunun üzerine mîr-i muhterem mahzâ Ģark makâmlarının kâbiliyyet-i 

âhengini bize takdîr ettirmek maksadıyla mehterhâne konserinin programına bestenigâr 

makâmından bir parça ilâve ettiklerini risâlelerinin dokuzuncu sahîfesi nihâyetine derc 

etmiĢler ise de her ne sebebe mebnî ise o gece bestenigârdan bir eser dinleyemedik. 

Acabâ mösyö Radelya böyle bir tecrübede bulundu da tesâdüf ettiği müĢkilâne mebnî 

                                                 
10

 Avruplalılar‟ın bizim sûzinâk makâmımıza ne nazarla baktıkları anlaĢılmak için 1380 tarihinde tab„ 

edilen HâĢim Bey mecmûasının 64. sahifesine mürâcaat edilse kâfidir; o sahifede sûzinak makamı 

tarif edildikten sonra: “bu makâm alafrangada nâ-mevcûd ise de seyir ve hareketi sol minöre müĢabih 

olduğundan sol majör tabir ederler. Denilmektedir ki HaĢim Bey ……. o tarihlerde “mâbeyn” 

müzikasında bulunan “Donizetti” yahut “Kuvatelli” gibi esâtize-i garbiyyeden bi‟l-istifsâr 

mecmûasına derc ettiği Ģüphesizdir.  



 111 

bu iĢten vazgeçmeye mi mecbûr oldu? Doğrusu biz hele bestenigâr gibi hakîki bir Ģark 

makâmından bestelenmiĢ olan parçalara garb ilm-i âhenginin tatbîkini âdetâ ademül-

imkân görmekteyiz. Bu ademül-imkânın esbâb-ı mûcibesini biraz izâh eder isek mesele 

kârilerimizin nazarında da bir kat daha tevazzuh eder. 

Malûm olduğu veçhile Garb mûsikîsi'nde "majör" ve "minör" nâmlarıyla 

müstamel iki makâmdan her birinin müteĢekkil olduğu nağmenin birer ism-i mahsûsu 

vardır ki bu isimler o perdelerin mevkîini göstermekle berâber makâmın teĢekkülâtında 

îfâ ettiği vazâifi de tayîn ederler; meselâ "sol majör" makâmında sol: tonik, lâ: so tonik, 

si: mediyant, do: so dominant. re: dominant, mi: so dominant, fa diyez: sansibl 

nâmlarını alırlar. Ġlm-i âhengin iktizâsınca bu yedi nağmenin her birine malûm ve 

muayyen olan müteaddid "temezzüclerden biri kâbil-i izâfe olup, onların hâricinde 

temezzüc vaz
c
 edilemez. 

Bizim bestenigâr makâmının teĢekkülâtını nazar-ı tedkîkden geçirir isek kâide-i 

garbiyye mûcibince makâmın karâr perdesi olan fa diyez: tonik, sol: so tonik, lâ: 

mediyant, si: so dominant, do: dominant, re bemol: so dominant, mi: sansibl itibâr 

edilmek lâzım gelecek! Artık bundaki garâbeti tasavvur etmeli, bir kere "dominant" olan 

nağme. "tonik"in tamâm zü'l hamsi Quinte Juste olmak icâb ederken bu makâmda öyle 

bir hâl vâki„ değil. Binâenaleyh bestenigâr makâmından tanzîm edilmiĢ bir Ģarkıya 

yazacağımız "refâkat" de tabîîdir ki septi- eme de dominante denilen temezzücü 

kullanmak mümkün olamayacak! Çünkü "do, mi, sol, si bemol" den terekküb edecek bu 

temezzüc, bestenigâr makâmının teĢekkülât-i lahnîyyesiyle gayr-i kâbil-i te'lîf bir 

nağmeyi, "si bemol "ü hâvi bulunmaktadır! Dahası var: bestenigâr makâmının dördüncü 

nağmesi olan "si" üzerine Accord parfait denilen temezzücü de koyamayacağız; bunun 

sebebi ise "si, re diyez, fa diyez " temezzücünün makâma der-kâr olan bîgâneliğidir ki 

bu da "so dominant" tesmiyye edilen dördüncü nağme üzerinde icrâsı kasîdeden olan 

asma karârdan (Repos) bizi men
c
 edecek... 

ġu izâhât bir dereceye kadar göstermiĢtir ki her makâma göre temezzücâtın 

teselsülâtı Enchaînements hakkında Garb ilm-i âhenginin vaz
c
 ettiği kavâidi 

makâmâtımıza tatbîk edilebilmek istidâdından çok uzaktır. Zâten bu bâbdaki müĢkilâtı 

katolik kilisesinin majör ile minör hâricinde bulunan ve Plain-cham nâmı verilen 

teğanniyâtında müstamel makâmları âhenklendirmeye çalıĢan esâtize-i garbiyye çoktan 

teslim etmiĢlerdir. 



 112 

Tetebbuât-ı husûsiyyemizden istihsâl ettiğimiz fikre göre makâmât-ı Ģarkîyyenin 

âhenklendirilebilmesi için o makâmâtın terkîbâtına dâhil olan nağmelerden teĢekkül 

etmiĢ temezzücâtı bulmak kifâyet etmemektedir; belki bu temezzücâtın bir sûret-ı 

mülâyeme ve makûle de teselsülâtına da dikkat etmek lâzım geliyor. Makâmâtımıza 

âhenk tatbîki tecrübesinde bulunduğu sırada nazar-ı ehemmiyetten dûr tutulmaması icâb 

eden nukâtın biri de lahnın esâsen mütehammil olmadığı bir takım hayâlî temezzücler 

ile sâmiûn müfekkiresini ister istemez iĢgalden ictinâb olunmasıdır; Aksi takdirde lahn-i 

bilkülliye mâhiyetini tebdil edeceği gibi reng-i asli ve rûh-ı hakikîyesini gâib etmiĢ 

oluyor. 

Mehterhâne konserinde çalınan eserlerin kâffesi majör ve minör tevâfuk eder 

yahûd "zevkutarab" gibi bunların mahlûtundan mürekkeb bulunan makâmâttan intihâb 

edilmiĢ olmasıyla bu konserin sırf Ģarka mahsûs makâmât-ı mûsikîyyeye ilm-i âheng 

tatbîki meselesini hall edecek bir mâhiyeti hâiz olamadığını söylemeye mecburuz; 

konserden istifâdemiz, yalnız mösyö Radelya gibi bir üstâd-ı Ģehîrin âsâr-ı Ģarkîyyemizi 

zevk-i garbî dâiresinde bir takım tezyînât-ı musannaa ile tersî
c 

husûsunda ibrâz ettiği 

mahâret-i bedâyı
c
 perverîden mutahassıl âheng-i hoĢ cereyânın istimâ'iyle tezelzülden 

ibâret kaldı. Bu münâsebetle bir defa daha takdîr ettik ki lahin cihetinden mûsikîmizin 

câiz olduğu servet cidden bir derece-i fevkalâdededir. Bu servet-i lahniyyeye bir âheng-i 

muvâfık ilâvesine muvaffak olduğumuz gün bütün cihâna karĢı ilân-ı iftihâr edebilmek 

hakkını kazanacağımıza Ģüphe etmemeliyiz. 
 



 113 

 
B. MAKALENĠN ÖZETĠ 

Rauf Yektâ 49. ve 50. sayılı makâlelerinde Celâl Esad Bey‟in TepebaĢı‟nda 

yapmıĢ olduğu konserle ilgili eleĢtirilerine yer vermiĢtir.  Konserden önce dağıtılmıĢ 

olan risâlede yer alan bazı bilgilerin düzeltilmesi gerektiğini söyleyen Rauf Yektâ, 

batıda Türk mûsikîsinin Ģark mûsikîsi gibi göründüğünü söyleyen Celal Esad Bey‟e 

nazarî olarak aslında bütün Ģark mûsikîlerinin aynı olduğu fakat üslûp ve okuyuĢta 

farklılıkların olduğunu belirtmiĢtir.  Ayrıca risâlede Avrupalılar‟ın bizim mûsıkimizi 

araĢtırmaya baĢladıklarından ve bunun uzun bir zaman alacağını ve bizim mûsıkimizle 

Ģark mûsıkileri arasındaki farkın garplılar tarafından yapılmasının bizim 

mûsikîĢinaslarımıza karĢı haksızlık olduğunu Yektâ önemle vurgulamaktadır. Diğer 

ilimler hakkında bir Ģey diyemese de Türk mûsikîsi alanında garplıların yazmıĢ olduğu 

kitaplarda birçok yanlıĢların olduğunu belirtmiĢtir.  

Rauf Yektâ makâlenin devamında konserde seslendirilen nağmelerimizin batı 

müziği motifleriyle garip bir Ģekilde icra edilmesinin kendisine ve bu eserleri 



 114 

besteleyenlere karĢı eziyet verici olduğunu belirtmiĢtir. Batı sazlarıyla bizim 

müziğimizin ruhunun tam verilemeyeceğini Tevfik Fikret‟in Ģiirinin Latin harfleriyle 

yazılıp Türkçe bilmeyen birinin okumasının vereceği tesire eĢ değer olduğunu 

belirtmiĢtir. Yapılması gerken ne varsa yine bizim yapmamız gerektiğini Yektâ 

vurgulamıĢtır. Makalenin devmında Albert Lavignac musıki ile ilgili bir ansiklopedi 

hazırladıklarını Ġran ve Türk mûsikîsi hakkında 250 sayfalık bölümün yazılmasını Rauf 

Yektâ Bey‟den istemiĢtir. Bu isteğin Rauf Yektâ Bey‟i çok mutlu ettiğini görmekteyiz. 

Lavignac bu ansiklopedinin gelirinin yüzde yirmisine Rauf Yektâ‟yı ortak ettiğini de 

makâleden öğreniyoruz. 

Makalenin sonunda Rauf Yektâ Celâl Esad Bey‟in yaptığı bu konserin çok önemli 

olduğunu fakat yapılan bu eleĢtirilerin dikkate alınması gerektiğini bizim müziğimizi 

bizden iyi kimsenin yapamayacağını belirtmiĢtir. 

VIII. TANBÛRÎ OSMAN BEY
11

 

A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ 

"Şehbâl”in 49 numaralı nüshâsına resmi derc edilen tanbûrî-i Ģehîr Büyük Osman 

Bey merhûmun hayât-ı mûsıkiyyesine dâir zannederim ki Ģimdiye kadar sahâif-i 

matbûâtta hiçbir Ģey yazılmamıĢtır. Osman Bey gibi tanbûr-nüvâzlıkta iktidâr-ı 

fevkalâdesi,vücûda getirdiği bir çok âsâr-ı bedîasındaki muvaffâkkıyeti ile teferrüd 

etmiĢ bir üstâd-ı muhterem hakkında ahlâfı tarafından revâ görülen bu kayıtsızlık 

doğrusu kolaylıkla afv olunamaz. 

Milel-i garbiyye arasında bizim Osman Bey‟imiz derecelerine irtikâ eden esâtize-i 

meĢhûre hakkında cildler dolusu yazı yazılır. Her millet sînesinden yetiĢen bu gibi 

eâzım-ı fenn ve sanat ile iftihâr eder ve bilhâssa vefatlarından sonra bu bâbdaki takdîrât 

derece-i kusvâsına vâsıl olur. Çünkü bilinemez nedendir, erbâb-i ilim ve irfan 

hayâtlarında kendilerini istirkâb edenlerin az çok tarîz ve tenkîdinden kolaylıkla tahlîs 

girîbân edemezler. Bu hal medeniyetçe en ileri giden memâlikte dahi maatteessüf vukûa 

geliyor. Maamâfıh gariptir ki kara toprak alelekser bütün bu istirkâbâtı örter ve vaktiyle 

bir sanaktârı tenkîdde en ileri gidenler onun gaybûbetinden sonra takdîr-hânı olanların 

ilk safında bulunurlar. 

                                                 
11

  Tanbûrî Osman Bey, ġehbâl, SY. 51, S. 52, 1912,  



 115 

Biz memleketimiz için buna da râzıyız, çünkü bizdeki erbâb-ı dehâ ne hâl-i 

hayâtlarında ne de ferdâ-yı vefâtlarında müstehak oldukları takdîr ve tebcîle nâil olurlar. 

Haklarında risâleler değil, beĢ on satırlık bir terceme-i hâl yazılması bile çok görülüyor. 

Bu gidiĢle bir asır geçince ihtimâl ki isimleri bile unutulacak. Öyle ya! Kendilerini 

bilenler birer birer kalmayınca nesl-i âtî bu zevâtları hangi vâsıta ile öğrenecek? 

Doğrusu buralarını düĢünmek bile insanı müteessif ediyor. ġimdiye kadar aramızda 

böyle ne kadar meĢâhir-i fenn ve sanat gelmiĢ geçmiĢ, bu zatların biz bugün hiçbir 

hâlinden haberdâr değiliz. Ecnebi târihlerinde bazı Osmanlı meĢâhîri esâmîsine rast 

gelmekteyiz ki bu isimlere dâir târihlerimizde ber güne malûmât bulamıyoruz ve 

ecnebiler bizi bizden ziyâde mi düĢünüyorlar acaba! Suâline de maalhicâb cevâb-ı 

tasdik vermek mecbûriyetinde kalıyoruz.... 

Hakâyık-ı müslimedendir ki bir millet eâzımına ne kadar hürmet etmeyi bilir ise 

Ģüphesiz yine kendi kadrini a„lâ etmiĢ olur ve yine ancak bu sâyededir ki o gibi zevâtın 

yetiĢmesini teĢvîk eder. Avrupa'da Wagner, Gono, Werdi gibi eâzım-ı bestekârân için 

dikilen heykeller, bu zâtların takdir-i zekâsı nâmına vatandaĢlarının hâsılı ettiği 

hissiyâtın bir Ģekl-i mücessimi olmakla beraber bu âbidât-ı muazzamanın ahlâf üzerine 

icrâ edeceği tesîr-i câzibe de ayrıca Ģayân-ı mülâhaza değil midir? Meselâ Pâris‟te 

Dârülmûsikî‟ye müdâvim bir gencin sabahları dersine gitmek için hânesi civârındaki 

meydanda bir mevkî-i ihtirâm iĢgal eden meĢâhîr-i bestekârândan birinin heykel-i 

muhteĢemi önünden geçerken zihninden de neler geçeceği muhtâc-i izah mıdır? Bizde 

ise nice erbâb-ı irfan ve kemâl esâmisi tadâd olunabilir ki bugün müdfenleri bile 

unutulmuĢ, unutulmayanları da velev fakîrâne olsun bir kitâbe-i seng-i mezardan 

mahrûm kalmıĢtır. 

ĠĢte terceme-i hâlinden bahs etmek istediğimiz tanbûrî Osmân Bey merhum da 

milel-i sâire nezdinde yetiĢmiĢ olsa hakkında pek büyük âsâr-ı hürmet ibrâzı vecâibden 

add edilecek esâtizeden olduğu halde Ģâyân-ı teessüfdür ki bu bestekâr-ı bî-nazîrin 

takdîr-i meziyyet ve dehâsı nâmına ne muâsırları ne de ahlâfı muhtasar bir terceme-i 

hâlini yazmak derecesinde olsun bir eser-i kadirĢinâsı ibrâz edebilmiĢlerdir.  

Zâten bizde meĢâhîr-i fenn ve sanata karĢı nazar-ı lâkaydiyle bakılmak i„tiyâdı 

yeni bir Ģey olmayıp gerek tarihlerimizde gerek kütüb-i sâirede bu i„tiyâd-ı sakîmin 

pekçok emsâline tesâdüf olunmaktadır, hatta bazı müverrihlerimiz vakâyiini zabt 

ettikleri asrın ulûm ve funûn-ı mütenevvia mütehassıslarından kimlere mehd-i zuhûr 



 116 

olduğunu yazarken o asırdaki mûsikîĢinâsların isimlerini Ģöylece bir tezekkâre dahî 

lüzûm görmemiĢlerdir. Bazan hasbel îcâb zikr etseler bile haklarında öyle nâ-lâyık 

tabirât kullanmıĢlardır ki bunları okuyup da müteessir olmamak kâbil değildir. Meselâ “ 

Gülşen-i maârif ” sahibi gibi bir müverrîh, üstâd-ı mûsikî " Vâkıf Halhali'nin 1608 

senesi rebîulâhirinde vefâtını yalnız Ģu;  

“mûsikîĢinâsandan Vakıf Halhali nâm kimesne “dertene dertelli” diyerek fevt 

oldu.” Cümle-i müzeyyifânesiyle kayd eder ve bununla o âdemin bütün hayâtı çeng ve 

çeğâne ile geçtiğine tarîz etmek ister ki bu tarz tezyîfin, emvât-ı lisân-ı hayr ile zikre 

memûr olan bizlere hiç yakıĢmadığını hatırına bile getirmez.  

  Târihlerimizde kesretle tesâdüf edilen bu kabîl hefevât lâyuaddir. Bunların en 

münâsebetsizleri ise "Târih-i Enderûn"da görülür ki bahsimize Ģiddet-i tealluku olan 

birisini kârilerimizin müsâadesiyle buraya nakl edeceğiz. Maamâfıh evvel emirde eser 

ile müessire dâir biraz malûmât verelim: 

“Hafız Hızır Ġlyas” isminde bir zât, cennet mekân Sultân Mahmûd Hân-ı sânî 

devrinde Enderûn-i hümâyûn‟a dâhil olarak 1227 senesinden 1246 târihine kadar 19 

sene hazîne-i hümâyûn hizmetinde bulunmuĢ ve orada kaldığı müddet zarfında saraya 

âit olan vekâyıı kaleme almıĢ."Târih-i Enderûn" nâmıyla muahharan 1276 da Matbaa-i 

Âmire‟de basılan bu eser-i letâif-güster, Osmanlı târihine müteallık baĢka yerlerde 

bulunamayan birçok vakâyii muhtevî olduğundan bu hizmetinden dolayı muharririni 

duâ-yı hayr ile yâd etmek bir vecîbedir. Ancak bu zâtın bir takım hefevât ve sekatâtı 

vardır ki bunları muâheze etmek de o saçma sözlerle mezâyâ-yı bergüzîdeleri setr 

edilmek istenilen eâzım-ı fenn ve sanatın kadirĢinâs haleflerinden bihakkın intizâr 

ettikleri bir hizmettir. 

Bu kadar söz bize müverrih-i Enderûnî‟yi tanıtmağa kifâyet eder. ġimdi de 

müverrihin "vukû-i laib-i tûmak dermeydân-i Çinili ve mülâzim-Ģûden Zeki Ağâzâde fî 

yevm-i mezbûr" serlevhâsı altında eserinin 337 inci sahifesine yazdığı Ģu fıkra-i acîbü‟l-

meali okuyalım: 

"ĠĢbu Ģehr-i zilkâdetiĢ-Ģerîfenin yirmi sekizinci gününe tesâdüf eden cumartesi 

günü Ģehriyâr-ı Bahtiyar Hazretleri Çinili köĢkü‟ne saâdet ile teĢrif ve ağâyân-ı kad-i 

dâni kasd-i taltif zımnında topunun topdan top oynamasını teklif buyurduklarında ağalar 

tasnif olup aralıkta alay karĢı yakaya geçeceği zaman çağırılacak Ģarkıyı çağırmağa 

huzurda hazır bulunan musâhiblerden Tanbûrî Zeki Ağa oğlunun sadâsı a„lâ olduğunu 



 117 

medhü senâ ve Ģarkıyı bizim mahdum okusa dediğini istihzâ ettiler ise de herifün 

mezhebi geniĢ! olduğundan oralara iliĢik etmeyip hitâm-ı mel„abede de mahdûm-i 

merkûmun çavuĢ mülâzimi olmasını ricâ ve bizim rızkımız
 
çalıp çağırmak iledir diyerek 

her tarafa iltica etmenin çocuğun sadâsı hanende edâsı değil ise de babası olacak deyyûs 

(!) meyûs olmasın için çavuĢlara mülâzım ve hânendelere müdâvim oldu." 

Bâlâdaki fıkradan anlaĢıldığına göre Sultan Mahmûd-ı Sâni bir gün Çinili köĢk‟e 

gelerek Enderûn ağaları tarafından top oyunu icrâsını emretmiĢ. Oyun esnâsında 

müsâhibân-i Ģehr-i yârîden Tanbûri Zeki Ağa ki Tanbûri Osman Bey‟in pederidir 

oğlunun sesi güzel olduğundan bahisle o sırada okunacak Ģarkının mahdûmu tarafından 

terennümünü arz ve istirhâm etmiĢ. Çocuğun tarz-ı tegannîsini, dekâyık-Ģinâs-ı elhân 

olan Mahmûd-ı Sânî beğenmiĢ olmalı ki Osman Bey‟in çavuĢlar zümresine 

mülâzemetine irâde sâdır olmuĢ, pederle oğlu da Ģehriyâr-ı kadr-i dânın nâil-i iltifâtı 

olarak beynel akrân ihrâz-ı mübâhât etmiĢler. 

Ġnsâf ile düĢünelim : bir müverrih bu vakayı bâlâda aynen nakl ettiğimiz tarz-ı 

nârvâde mi yazmalı idi? "Ferahnâk" pîĢrevi gibi bir bedîa-i sanat vücûda getirerek târîh-

i mûsikîmizde müstesnâ bir mevki kazanan Zeki Ağa‟yı alelhusûs müsâhib-i 

Ģehriyârilik sıfat-ı fâhiresi uhdesinde bulunduğu halde bu sûretle tezyif etmek Enderûn-i 

hümâyün müverrihliğiyle kâbil-i telif ahvâlden midir? Bir de bu hareket-i bîedebânenin 

yegâne sebebi, mahzâ "meyûs"a seci
c 
yapmak merakıyla menfürülmüeddâ bir kelimenin 

imlâsını bile değiĢtirerek "deyyûs" Ģeklinde kullanmaktan ibâret olur ise küstâhlığın 

bundan daha büyüğü tasavvur olunabilir mi? 

Osman Bey 1232 tarihlerinde Tophâne civarında tevellüd etmiĢtir. Henüz pek 

genç iken Mahmûd-ı Sânî‟nin sevgili müsâhiplerinden olan pederi Tanbûrî-i Ģehîr Zeki 

Ağa‟nın delâletiyle Enderûn-i Hümâyûn‟a kabul edilmiĢtir. Orada bir taraftan tahsîl-i 

ilim ve irfâna gayret diğer taraftan dahî tedrîcen esâtize-i edvârdan ve bilhâssa vâlid-i 

muhtereminden tahsîl-i dekâyık-i mûsikî ve taallüm-i tanbûr nüvâzîye müdâvemet 

ederek az vakitte hânende ve sâzendelik sanâyi-i nâzikesinde emsâli arasında hâiz-i 

kasbus-sebak-ı imtiyâz olmuĢ idi. 

Bâlâda zikri geçen top oyunu esnâsında okuduğu bir Ģarkı üzerine 1241 senesinde 

hânende mülâzimliğine tayin olunduğu gibi 7 zilkade 1242 târihinde de rufekâsından 

olan Ref„et ve HâĢim Bey‟lerle beraber çavuĢ ağalar zümresine irtikâ eylemiĢtir. Evâil-i 

hayât-ı mûsikîsinde hanendelikle iĢtihâr eden Osman Bey; 



 118 

“Râhatü'l-ervâh çaldı göçtü Tanbûrî Zekî” mısrâının ifâde ettiği vecihle 1261 

senesinde pederinin vukû
c
-i irtihâlinden sonra münhasıran tanbûr ile iĢtigâl etmiĢ ve 

meĢhûr-i âlem olan o güzel pîĢrevlerini latîf sâz semâîlerini hep son zamanlarında 

bestelemiĢtir. 

Sultan Mecid devrinin evâhirinde sersâzendelikle mazhar-i taltîf olan Osman Bey, 

bu memûriyetini Abdülaziz Hân asrında dahî muhâfaza ederek mâbeyn-i hümâyûnda 

icrâ-yı terennüm eden ince saz fasıllarında tanbûriyle isbât-i vücûd eder idi. 

Tarikat-ı aliyye-i mevleviyye'ye muhabbet-i fevkalâdesi olduğundan 

mevlevîhânelerin hemân cümlesine ve bilhâssa cuma günleri Kulekapısı 

Mevlevihânesi‟ne muntazaman devam eder idi. Kendisi gayet hoĢ sohbet, rind, lâubâlî 

meĢreb, meclis-ârâ, zarîf ve nüktedân bir zât-ı âlî-kadr olduğundan ba„del mukâbele-i 

dedegândan hangisinin odasına gider ise orası heveskerân-ı elhân ve zürefâ-yı zamân ile 

lebâleb dolar idi. Osman Bey‟e âit olarak muâsır ve hem-meclisi olanlardan iĢitilmiĢ o 

kadar menâkıb-ı latîfe vardır ki bunlar yazılsa küçük bir mecmûa meydana gelebilir. 

Osman Bey‟in cidden nefîs ve üstâdâne bir hayli Ģarkıları sâz semâileri var ise de 

asıl bâis-i iĢtihârı pîĢrevleridir. Filhakîka müĢârün ileyh pîĢrev vâdisinde büyük bir 

tahavvül husûle getirmiĢtir. Esâtize-i mütekaddimeden birkaç zâtın eserleri istisnâ edilir 

ise mütebâkî pîĢrevler, mükerrer ve mutavvel parçalar ve hatırda tutulması müĢkil ve 

karıĢık bir üslûb ile tanzim edilmiĢ ve pîĢrevin dört hânesinden her biri muhtelif 

ölçülerde bulunmuĢ idi. Osman Bey her Ģeyden evvel bu hâlin ıslâhını akdem-i âmâl 

ittihâz etmiĢtir. MüĢârün ileyhin pîĢrevleri o kadar mûciz, mânîdâr nagamât ile 

pîrâyedârdır ki hemân hiçbir mahallinde haĢv ıtlâkına Ģâyân küçük bir cümle-i 

lahniyyeye tesâdüf edilemez. Her nağme yerli yerine mevzû
c 

bulunduğu mevkie göre 

sarîh ve katiyyülmefât maâniyi hâizdir. Hele nagamâtın "usûl" ile muvâfakatı son 

derece câlib-i nazar-ı dikkatdir. Hemân kâffesi "devr-i kebîr" usûlünde olan Osman Bey 

pîĢrevleri bu usûlün reftâr-ı mahsûsuna bedi
c
 bir numûne olarak gösterilebilir. 

Kendisiyle hem-meclis olan esâtizeden mesmûumuz olduğuna göre Osman Bey 

merhum, eski pîĢrevlerimizi Ģiddetle tenkîd eder imiĢ. Bunların arasında yalnız Tatar'ın 

meĢhûr "hüzzâm" pîĢrevini fevkalâde takdîr eder ve bu pîĢrevden bahs olunduğu vakt 

"sehl-i mümtenîdir tanzîri kâbil değildir" cevâbını verir imiĢ. Hatta "hüzzâm" Âyîn-i 

Ģerifi okunduğu esnâda çalınmak üzere bu makamdan "devr-i kebir" usûlünde bir pîĢrev 

yapmalarını ricâ edenlere bir hayli zemân "Tatar‟ın hüzzam'ı var iken ben o makâmdan 



 119 

baĢka pîĢrev yapmağa te'eddüb ederim" diyerek itizâr etmiĢ iken bilâhere ġeyh Atâullah 

Efendi merhumun niyâz ve ısrârı üzerine "hüzzâm" pîĢrevini tanzim etmiĢtir. Filhakîka 

bu pîĢrev âsâr-ı sâiresi derecesinde parlak düĢmemiĢ ve cebr-i tabîatle yapıldığını 

gösterir bazı parçaları hâvî bulunmuĢtur. 

Osman Bey tanbûru iptidâen pederinden ta„allum etmiĢ iken muahharan büsbütün 

baĢka bir üslûb-i terennüm ihdâs etmiĢtir. Merhum, gayet hassas bir sâmiaya mâlik 

olduğundan tanbûrun iki telinden birisinde gayet hafif bir imtizacsızlık olsa derhal telin 

birini koparıp atarak alel-ekser tek tel ile çalar imiĢ. Eserlerini tahrif edenlere karĢı pek 

ziyâde canı sıkıldığı meĢhur olup bir kıraathânede " uĢĢâk" pîĢrevinin teslimine 

geçilecek mahalline bir parça ilâve eden bir kanûnîyi dövmeğe bile kalkıĢtığı mervîdir. 

ġu rivâyete nazaran müĢârün ileyhin bu gün iâde-i hayât etmesi kâbil olsa pîĢrevlerinin 

uğradığı tahrifat gûnâ-güne ne suretle mukâbele edeceği câ-yı suâldir. Evâhir-i 

hayâtında illet-i sadriyyeden müzdarib olan Osman Bey, 1303 senesi muharremi 

evâilinde hastalığının birden bire iĢtidâd etmesi üzerine bir iki gün esîr-i fıraĢ olduktan 

sonra terk-i fâni ederek BeĢiktaĢ'ta Yahya Efendi dergâhı civarına defn edilmiĢtir. 

Târîh-i mûsikîmiz yazıldığı vakit müĢârün ileyhe "pîĢrev" vadisinde hayrulhalef 

olmuĢ bir üstâd göstermekte müĢkilâta tesâdüf edilecektir. Filvâki esâtize-i müteahhire 

arasında Dede Salih Efendi, Tanbûri Ali Efendi, Âsım Bey, Tatyos Efendi gibi zevât-ı 

muktedire de yetiĢmiĢ ise de bunların da her halde Osman Bey merhum derecesine vâsıl 

olamadıklarını itiraf etmek zarûrîdir. 

B. MAKALENĠN ÖZETĠ 

Rauf Yektâ bu makâlesinde meĢhur Tanbûrî Osman Bey‟in hayatını 

anlatmaktadır. Bu zamana kadar Tanbûrî Osman Bey‟in hayatı hakkında herhangi bir 

Ģey yazılmadığını, tanbûrda bu kadar ileri seviyeye gelen önemli bir insanın kayıt altına 

alınmamasından duymuĢ olduğu rahatsızlığı belirtmiĢtir. Kayıt altına alınan bazı tarih 

kitaplarının ise yalan yanlıĢ bilgilerle donatılmasından Ģikayet eden Rauf Yektâ, içinde 

bulunmuĢ olduğu durumun iç açıcı olmadığından bahsetmektedir. Batıda böyle önemli 

sanatçılara çok değer verildiğini hatta heykellerini bile dikecek kadar ehemmiyet 

verdiklerinden bahsedip bizde ise bırakın hayatta iken, vefatından sonra bile 

anılmadığından yakınmaktadır. Gelecek nesillerin böyle önemli insanların varlığından 

habersiz olmasından duyduğu endiĢeyi anlatıyor ve bazı önemli sanarkarlarımızı batılı 

kaynaklardan öğrenildiğini söylemekle hissetiği mahcubiyeti ortaya koyuyor. Biz 



 120 

milletin büyüklüğünün ancak kendi değerlerine hürmet göstermesiyle devam 

edebileceğini belirtiyor. 

Makâlenin devamında Tanbûri Osman Bey‟in doğduğu yerden, mûsikî 

hocalarından, enderûna giriĢi ve mûsikîdeki maharetlerinden bahsediyor.Rauf Yektâ 

Bey‟in anlattığına göre tanbûr eğitimini ilk önce babası Tanbûri Zeki Mehmed Ağa‟dan 

almıĢtır. Babası da meĢhur Tanbûri Ġsak‟ın talebesidir. Aldığı dersleri geliĢtirerek  daha 

sonra kendine has bir üslup geliĢtirmiĢtir. Tanbûri Osman Bey‟in özellikle pîĢrev 

bestekârlığında çok büyük bir üne sahip olduğundan bahsetmektedir. Genellikle devr-i 

kebir usulünde bestelediği pîĢrevleri akılda kolaylıkla kalabilen nağmelerle 

donatılmıĢtır. Tanbûri Osman Bey, Tatar‟ın [Gazi Giray Han] hüzzam peĢrevinin çok 

güzel olması münasebetiyle hüzzam pîĢrevi bestelemeye gerek olmadığını söylemiĢse 

de ġeyh Ataullah Efendi‟nin ısrarı üzerine bir hüzzam pîĢrevi bestelemiĢtir. Mevlevî 

tarîkatına olan muhabbetinden dolayı Mevlevîhanelerdeki meĢklere katılmıĢ ve 

döneminde çok büyük ilgi ve alâka görmüĢtür. Rauf Yektâ Bey makâlenin sonunda 

birçok önemli tanbûrinin yetiĢmiĢ olduğunu ancak bunların hiçbirinin Osman Bey kadar 

kudretli olamadığını belirtmiĢtir.   

IX. ġARK MÛSĠKÎSĠ-KANTEMĠROĞLU
12

 

A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ  

Esâtiz-i elhânımız arasında mühim bir mevki sâhibi olan "Kantemiroğlu"nun 48 

numaralı “Şehbâl” de münderic resminin altına yazdığımız birkaç satırda bu zâtın 

terceme-i hâli ile eĢher-i âsârı bulunan "sultânî-nevâ" makâmındaki semâîsinin karîben 

neĢrini vad etmiĢ idik. Terceme-i hâl hakkındaki vadimizi bugün incâz ediyoruz. Semâî 

notası da gelecek nüshâların birinde münderic bulunacaktır. 

"Kantemiroğlu" nâmı, Mûsikî-i Osmânî ile iĢtigâle baĢladığım esnâda nazar-ı 

dikkatimi en ziyâde celb eden esâtize esâmiyesinden biri idi. Bu zat kimdir nerelidir? 

Hangi târih ricâlindendir? Bu sualleri esâtize-i marûfeden hangisine sorsam aldığım 

cevâb muhtasar "Ulâh Beylerinden imîĢ"den ibâret kalıyor idi. Bir aralık "Kâmûsü‟l-

a„lâm" a mürâcaat etmek hatırıma geldi. Orada bu zâta dâir tesâdüf ettiğim malûmat bir 

dereceye kadar mûcib-i memnûniyet idi çünkü, Kantemiroğlu‟nun hiç olmaz ise hangi 

                                                 
12

  ġark Mûsikîsi-Kantemiroğlu, ġehbâl, SY. 52, S. 82, 1912. 



 121 

târihte yaĢadığı ve kim olduğu anlaĢılıyor idi. Maamâfih üstâd-ı Ģehîrin hayât-ı 

mûsikîsine dâir aradığım tafsîlâtı bu eserde dahî bulamıyor idim. 

Nihâyet rahib "Todorini"nin Fransızca tercümesi 1789 senesinde Paris‟te basılan 

"Türklerin Edebiyâtı" isimli eser-i ma„rûfu elime geçti. Bu kitapta mûsikîmize müteallik 

bir hayli malûmât-i nâfia verildiği sırada ber-vechi zîr aynen terceme ve nakl ettiğim 

ifâdâtı buldum : 

Müverrih Prens Kantemir‟in rivâyetine göre Sultân Mehmed-i Râbi
c
 asrında 

mûsıki, Türkler arasında yeniden canlandıktan baĢka, birçok hünerver hânende ve 

sâzende yetiĢtirmeye muvaffak olan "'Osman Efendi" nâmındaki üstâdın himmet ve 

gayret-i fevkalâdesi sâyesinde pek ziyâde müterakkî bir hâle gelmiĢtir. O asırda 

Ġstanbul‟da âlât-ı mûsıkiyye müntesîbi meyânında en çok iĢtihar edenler DerviĢ Osmân 

ile Ģakirdi KurĢuncuoğlu ve müverrîh-i mümâileyh Kantemir‟e mûsikî talim eden iki 

Rum mûsikîĢinâsı imiĢ. Hânendelikte dahî Ġslâmlardan dört zât teferrüd etmiĢ imiĢ. 

Maahâza “Herbelü” nün “Kütübhâne-i şarkîsi”nde gördüğüm bir rivâyete bakılır ise o 

asırdan mukaddem Türkler‟in "Çengî Mustafa" nâmıyla Ģöhret-Ģiâr bir hânendeleri daha 

var imiĢ. 

1691 sene-i milâdiyesinden itibâren Prens Kantemir, Türk mûsikîsini âlât-ı 

mûsikiyye üzerinde taallüme hasr-ı ihtimâm ederek bu mûsikînin nazariyât-ı dakîkasına 

vâkıf olmuĢtur. Muahharan o asrın en muktedir mûsikî meraklılarından Hazîne-i 

Hümâyûn Müdîri Ġsmâil Efendi ile Sarây-ı Hümâyûn Hazînedârı Latif Çelebi‟nin ricâ 

ve iltimâsları üzerine Türkçe bir "Edvâr-ı Mûsikî" te‟lif ve mukaddimesinde eserini 

Sultân Ahmed-i Sânî nâmına ithâf etmiĢtir. Gerçi Prens Kantemir, Osmânlı Târihi'nin 

ikinci cildinin 237‟nci sahîfesinde bu edvâr-ı mûsikîden bahisle "eserimin mûsikî 

teallümü için Türkler tarafından her zaman nazar-ı itibârde tutulduğunu iĢitiyorum" 

demekte ise de benim Ġstanbul'da ikâmetim esnâsında bu kitâbın nüshâları pek ziyâde 

kesb-i nedret eylemiĢ idi. Kantemir‟in eseri olarak bulabildiğim mukaddimesiz Türkçe 

dersler “Ta'rîf-i ilm-i mûsikî alâ vech-i mahsûs” ünvânını hâiz idi. 

Türkler‟de ibtidâen nota îcâd ve nagamât-ı Türkiyye'yi bu nota ile zabteden 

Kantemiroğlu‟dur. Bu zât ihtirâ„-kerdesi olan nota ile âsârını küçük bir mecmûaya 

yazmıĢtır ki nüshâsı gayet nâdirdir. Birçok teharrîden sonra mezkûr mecmûanın bir 

nüshâsını bulmağa muvaffak oldum. Türkçe elifbâ harfleriyle rakamlardan mürekkeb 

olarak kadîm Yûnânîlerin notaları gibi yazıldığını anladım. Türk mûsikîsinin nazariyâtı 



 122 

cidden müĢkil olduğundan, Türkler Kantemir‟in notasını kullanamamıĢlar ve âdât-ı 

kadîmeleri üzere notasız bestekârlık etmek, ezberden okumak, çalmak tarîkini daha 

kolay bulmuĢlardır. Kendisine mahsûs usûl-i sâbite ve kavâid-i fenniyesi olan ve bu 

kavâide müstenîden tanzîm edilen Türk mûsikîsi cidden "nazarî" bir fendir. Kantemir‟in 

bahs ettiğimiz risâlesi de usûl ve kavâid-i mezkûre esâs ittihâz olunarak yazılmıĢtır. 

Maamâfih bu fennin nazariyâtından bâhis olarak lisân-ı Arabî ve Fârisî ile muharrer 

baĢka kitâplar dahî vardır. 

Kantemir'in bestelediği Türk mûsikîsi parçaları kütüb-i mezkûrede muharrer 

kavâide tevfîkan tanzîm edilmiĢ ve bunlar alafranga nota ile yazılarak Türkler‟in 

edebiyâtından bâhis olmak üzere muahharen neĢr edilen bir kitâp ile Fransa‟nın Der-

saâdet sefîr-i esbakı "Mösyö Ferriyol"ün "De Cent Estampes Recuei" nâmındaki eserine 

derc olunmuĢtur. Yine bu esere Türk mûsikîsinin usûl ve kavâid-i nazariyesi hakkında 

arîz ve amîk tetebbuât neticesinde tanzîm edilen ve alafranga ve alaturka sadâlar 

arasındaki farkı gösteren bir cetvel hâk ettirilerek ilâve edilmiĢtir. 

"Râhib Toderini"nin bu ifâdâtı, Kantemiroğlu‟nun hayât-ı mûsıkiyyesine dâir 

mûsikî-Ģinâsânımızın külliyen mechûlü bulunan birçok nukâtı tenvir ediyor idi. Fazla 

olarak bizim yalnız mûsikîĢinâslığını bildiğimiz Prens Kantemir'in bir "müverrih" 

olduğunu ve Devlet-i Osmâniyye'nin dört cild üzerine bir de târihini yazdığını öğreniyor 

idik. Bunun üzerine Kantemir'in tarihini bulmak için Paris'te müracaât etmediğim 

kitapçı kalmadı. Bir hayli taharriyâttan sonra "Edmon Sağu" kütübhânesinde aranılan 

eser, oldukça pahalı bir fiyatla bulunabildi ise de devr-i sâbık hükmünce kitapları sansür 

eline düĢmeden getirtebilmek mesâil-i müĢkîleden idi. Rüfekâdan birinin ihtârı 

mûcibince Galata‟daki Fransız posta-hânesinde "Post rastânet" bir adres göstererek bu 

meseleyi de suhûletle halle muvaffak oldum. Kitaplar gelince dördüncü cildin 

nihâyetinde müellifin mufassal bir terceme-i hâli muharrer bulunduğunu gördüm ki bu, 

beni bir kat daha memnûn etti. Artık Prensin hayât-ı mûsıkiyyesi gerek bu tercüme-i 

hâlden ve gerek târîh-i kıymetdârında bilmünâsebe kendisi hakkında verdiği 

malûmâttan tamâmiyle anlaĢılmıĢ idi. Âtî‟deki satırlar iĢte oralardan iktibâs edilerek 

yazılmıĢtır. 

“Dimitriyos Kantemir” 26 TeĢrîn-i evvel 1673 târîh-i mîlâdîsinde doğmuĢtur. 

Pederi olan "Konstantin Kantemir" o târihte henüz Prensliğe tayin olunmamıĢ ve 



 123 

"Boğdan" hıttasının ayrıldığı sancaklardan üçünün "serdâr" ünvânıyla mutasarruf ve 

kumandanı bulunmuĢ idi. 

1684 târihinde Prens Konstantin cânib-i Bâb-ı Âlî'den Boğdan beyliğine intihâb 

ve tayin olundu. Boğdan Beylerinin Hükûmet-i Osmâniyye‟ye devâm-ı sadâkatini temin 

için o zamanlar cârî olan usûl icâbınca Bâb-ı Âli, Prensin oğullarından birinin 

Dersaâdet‟e i„zâmını talep etti. Bu talep üzerine Boğdan Beyi Konstantin büyük oğlu 

"Antiokus" ile beraber memleket asilzâdegânından altı genci Ġstanbul'a gönderdi. Üç 

sene sonra Prensin küçük oğlu "Dimitriyos" pederinin emriyle büyük birâderini istihlâf 

için ilk defa Ġstanbul'a geldi (1687). O târihte Eflâk beyi ve Kantemir ailesinin aduvv-i 

ekberi olan Konstantin, bu fırsattan bil-istifâde nezd-i Bâb-ı Âli'de Boğdan Prensi‟nin 

mevkiini düçâr-ı tezelzül etmek istedi ve derhâl Sadrazam PaĢa‟ya bir mektup yazarak, 

Ġstanbul'a gelen Dimitriyos, Prensin ikinci oğlu olmayıp Prens'in bu nâm ile diğer bir 

çocuk i„zâm etmesi de hakiki oğlu "Antiokus"un yed-i Osmâniyân‟dan tahlîsi fikrinden 

münbais olduğunu bildirdi. Sadrazam tedkîk keyfiyeti için Kantemiroğlu‟nu nezdine 

celb edince mukaddemâ bîddefaât görüĢtüğü Prens Konstantin ile oğlu arasında o 

derece müĢâbehet-i vechiyye buldu ki bilâ-tereddüd: 

"Bu çocuk, mutlaka ihtiyâr Kantemir'in oğludur, müĢâbehetin bu derecesi baĢka 

türlü olamaz..." 

diyerek genç Prens‟e nüvâziĢ ve iltifât gösterdi. Dimitriyos, 1691 senesine kadar 

Ġstanbul‟da ikâmetten sonra yerine büyük birâderi gelerek yine pederinin yanına avdet 

etti. Tamam dört sene imtidâd eden bu ikâmeti esnâsında Dimitriyos Enderûn-i 

Hümâyûn‟a alınarak orada talim ve terbiye görmüĢ ve lisân-ı Türkî ile bilhâssa fenn-i 

mûsikî tahsîline müdâvemet etmiĢtir. 

1693 ‟te pederinin vefâtı vukûna mebnî tekrar Ġstanbul‟a gelmeye mecbur oldu. 

Çünkü Boğdan Beyliği‟ne Bâb-ı Âlî'ce baĢka bir Prens tayin edilmiĢ idi. Pâyitaht-ı 

Osmânî‟de bu defa dahî yedi sene kadar ikâmet ederek 1700 senesinde büyük 

birâderinin Boğdan beyliğine nasbı üzerine birlikte memleketi cânibine gitti. Orada 

esbak Eflak beyi "Sarban Kantakuzen" nin kızıyla izdivâç edib bir kızı dünyaya geldi. 

Ancak arası çok geçmeden birâderi beylikten azl edilince, üçüncü defa ikâmet etmek 

üzere Ġstanbul‟a döndü. Prensin Ġstanbul'da en çok süren ikâmeti bu defasında vâki' 

olmuĢtur ki 9 sene imtidâd etmiĢtir. 



 124 

Prens Kantemir, artık Ġstanbul‟u kendisine vatan-ı sânî ittihâz etmiĢ idi. Ricâl ve 

kibârdan pekçok zevât ile peydâ-yı ülfet etmiĢ, fıtraten mühibb-i ilmu irfân bir zât 

olduğundan konağı mecma-i erbâb-ı fünûn ve sanâyi halini almıĢ idi. Vaktini hiç boĢ 

geçirmez ve memleketin âdât ve ahlâkı hakkında tetebbuât ve tedkîkâtta bulunur idi. 

Enderûn-i hümâyûn‟da iken tahsîl ettiği mûsikî fenninde dahî bir kat daha terakkî etmiĢ 

idi. Pek mâhirâne tanbûr çalar idi. Ġstanbul'un en meĢhur hânende ve sâzendeleri bu zâta 

mürâcaat ve mûsikî hakkındaki müĢkillerini hall ederler idi. 

Ehibbâsından bazı zevâtın iltimâsı üzerine kavâid-i mûsikîden bâhis bir risâle 

yazarak, Sultan Ahmed-i Sânî hazretlerine takdîm etmiĢtir. Türk mûsikîĢinâsânının nota 

kullanmamaları nazar-ı dikkatini celb ettiğinden "ebced" hurûfiyle yazılır bir nev Türk 

notası icâdına sarf-i gayretle bunun mûsıkiyyûn beyninde teammümüne pekçok çalıĢmıĢ 

ve hattâ mürâcaat edenlere bizzat ders vermiĢ ise de, arzusuna muvaffak olamamıĢtır. 

Prens Kantemir, bu asırda müstamel olan pîĢrev ve semâîlerin hemân kâffesini bu nota 

ile yazarak, bir mecmûa vücûda getirmiĢtir ki bir nüshâ-i nâdiresi nezd-i âcizîde 

mevcuttur. "Şehbâl"in 11 numaralı nüshâsında neĢr olunan fotoğraf, iĢte bu mecmuânın 

"yegâh" makâmındaki kadîm bir pîĢrevi ihtivâ eden birinci sahifesini göstermekdedir. 

Kantemiroğlu, Boğaziçi'nde Ortaköy'de mükellef bir sâhilhâne inĢâ ettirdiği gibi 

Ġstanbul'da dahî Fener civârında büyük bir ikâmetgâha mâlik idi. Fethiye câmi-i ġerîfi 

civârında bulunan bu konağının "Ulâh Sarayı" nâmıyla marûf ve "Sancâktâr YokuĢu" 

denilen mahalde mebnî buluduğunu kendi telif-kerdesi olan Osmanlı Tarihi‟nde 

bilhassa zikrediyor. Hattâ bu konağı inĢâ ettirdiği sırada irtifâının ziyâdeliği nazar-ı 

dikkati celb eder. Tersâne Saray-ı Hümâyûnu‟na nezâreti olduğundan bahisle inĢâatın 

men„ine teĢebbüs edilmiĢ ise de Sadrazam Ali PaĢa'nın delâlet ve müsâadesiyle itmâm-ı 

inĢâsına muvaffak olduğunu da makâm-ı Ģükr-i güzârîde ilâve ediyor. 

1710 târihinde Rusya Ġmparatoru Deli Petro Devlet-i Aliyye'ye ilân-ı harb etmiĢ 

idi. O tarihde Boğdan Bey‟i bununan "Nikola Mavra Kordato"nun sadâkati devletçe 

mücerreb ve müsellem ise de umûr-i harbiyye ve askeriyyede iktidârsızlığı 

anlaĢılmasına mebnî azline karâr verilerek yerine Prens Dimitriyos Boğdan Beyliği‟ne 

tayin olunmuĢtur. Bu münâsebetle Prens biIhassa huzûr-ı pâdiĢâhîye kabul edilmiĢ ve 

"hil„at fâhire" iksâsı sûretiyle mazhar-ı iltifât olmuĢtur. Rivâyete nazaran Kantemiroğlu 

meĢhûr "sultânî-nevâ" semâîsini iĢte bu sırada tanzîm ve îcâd-kerdesi olan nota ile tahrîr 

ederek makâm-ı Ģükr-i güzârîde atebe-i ulyâya ref u takdîm etmiĢtir. 



 125 

Prensin bundan sonra güzerân olan hayât-ı siyâsiyyesi bahsimize bilkülliye 

bîgânedir. Bu zâta Boğdan Prensliği tevcih olunduğu sırada eslâfı tarafından hîn-i 

tayinlerinde bazı ricâl-i devlete takdîmi mu„tâd olan pîĢkeĢ ve hedâyâ gibi Ģeylerden 

muâf olunduğu taraf-ı pâdiĢâhîden va„d olunduğu halde bilâhere sadâret kethüdâlığı 

tarafından hedâyâ-yı mu„tâdenin irsâli vesâire hakkında temâdî eden mutâlebât-ı 

musırrâne mahal memûriyyetine vusûlünden sonra Prens‟in ahvâl-i rûhiyyesi üzerinde 

nasılsa büyük ve âni denilebilecek bir tahavvül husûle getirmiĢtir. Fazla olarak o aralık 

Rusya Çarı tarafından kendisiyle akd-i ittifâk teklifini icrâya memûren "Polikâla" 

nâmında bir Rum tabîb gönderilmesi Prensi büsbütün baĢka türlü düĢünmeye sevk etti. 

Nihâyet imparatorun dermeyân ettiği Ģerâiti kabûl ile Rusya himâyesine dahâlete râzı 

olmuĢ ve bu kadar zaman nâm ve nimetiyle perverde olduğu Osmanlılar‟a karĢı irtikâb-ı 

hıyânet etmiĢtir. 

Ruslar baĢladıkları muharebede fıkdân-ı erzak ve me„kûlâttan nâĢî devam 

edemeyeceklerini anlayarak Osmanlılar‟a müsâit Ģerâit ile akd-i sulha râzı oldular. 

Osmanlı ordusu kumandanı müzâkerât-ı sulhiyye esnâsında Prens Kantemir‟in teslimini 

taleb etmiĢ ise de Rusya Çarı veremeyeceğini katiyyen beyân etmesiyle Eflâk Boğdan 

eyâleti kemâ-kân Devlet-i Aliyye‟ye âit bulunmak üzere akd-i müsâlaha olunmuĢtur. 

Ġmparator ile Rusya‟ya azîmete mecbûr kalan Kantemir, bakiyye-i ömrünü imparatorun 

"Ukrayna" kıtasında kendisine verdiği çiftliklerde geçirmiĢ ve sinni henüz elliye bile 

gelmediği halde mübtelâ olduğu Ģeker hastalığından kurtulamayarak 21 Ağustos 1123 

de "Astarakan" Ģehrinde vefat etmiĢtir. 

Prens Kantemir orta boylu, zayıfça, sevimli, hoĢ sohbet bir zât idi. Lisân-ı mâder-

zâdı olan Ulahça‟dan mâada Türk, Arab, Fârisî,Rum, Latin, Rus ve Ġtalyan lisanlarına 

hakkıyla vâkıf ve eski Yunan lisânı ile Fransızca‟yı da tefehhüme muktedir idi. Latince 

yazıp muahharan "Jonkiyer" nâmında biri tarafından Fransızca tercüme ve Pâris‟te tab„ 

edilen Osmanlı Târihi evâil-i Osmâniyyeden Sultân Ahmed Hân-ı sâlisin evâsıt-ı 

saltanatına kadar olan vakâyı hâvîdir. 

Âsâr-ı mûsıkiyyesinden bir çoğu zâyi olmuĢ ise de sultânî-nevâ semâîsiyle 

niĢâburek makâmında bir beste ve bir semâîsi sultân-î ırak, pencgâh, bûselik-aĢîrân, 

ısfahân-ı cedîd, uĢĢak, nihâvend makâmlarındaki pîĢrev ve semâîleri bâkî kalabilmiĢtir. 

Kantemiroğlu‟nun bu eserlerinde gösterdiği iktidâr-ı elhân-ı Ģinâsâne kendisine en 

muktedir bestekârlarımız arasında bir mevki temînine kâfidir. 



 126 

Telif ettiği "Edvâr-ı Mûsikî" risâlesi dahî o vakte göre dekâyık-ı makâmât-ı 

mûsîkîmize cidden Ģâyân-ı takdir bir sûrette vukûfını göstermektedir. 

Dört sene mukaddem Romanya akademisi âzâ-yı fahriyyesinden "Mösyö Teodor 

R." Kantemiroğlu'nun terceme-i hâliyle âsâr-ı mûsıkiyyesini toplamağı merak etmiĢ ve 

Ġstanbul'a bilhassa bu maksadla gelerek muharrir-i âcizden âsâr-ı mevcûdesinin 

notalarını aldıkdan sonra tahrîr ettiği eser-i kıymetdârı akademinin 20 teĢrîn-i sâni 1909 

tarihli ictimâında kırâât eylemiĢtir. Akademice bu eser fevkalâde mazhar-ı takdîr olmuĢ 

ve hemân o ictimâda masâ- rifinin Romanya hükûmeti tarafından tesviyesiyle tab‟ına 

karâr verilmiĢtir. Scrierile Muzîcale al 1in Dimitrie Cantemir, ûnvânını hâiz olan bu 

eser 1911 senesinde 114 sahîfelik bir kitap olarak Viyana ve Leipzig'de mevkî-i intiĢâra 

konulmuĢtur. (Bu kitab hakkında "Şehbâl" in 39 ncu nüshâsında tafsîlât vardır.) 

B. MAKALENĠN ÖZETĠ 

Rauf Yektâ, bu makâlesinde Boğdan prensliği yapmıĢ, tarih ve mûsikî alanındaki 

çalıĢmalarıyla önemli bir mevkiye sahip olan Dimitri Cantemir (Kantemiroğlu, ö.1723) 

„in biyoğrafisini incelemiĢtir. Yektâ, Osmanlı mûsikîsi ile ilgilenmeye baĢladığı 

sıralarda Kantemiroğlu‟nun kendisinin nazarı dikkatini çeken insanların baĢında 

geldiğini söylemiĢtir. Bunun için yaptığı araĢtırmalarda kim olduğu, nereli olduğu, 

hangi dönemde yaĢadığı hakkında tafsilatlı bilgiye ulaĢmak konusunda önceleri epey 

zorlandığını ifade ediyor. Nihayet rahib "Todorini"nin Fransızca tercümesi 1789 

senesinde Paris‟te basılan "Türklerin Edebiyâtı" isimli eser-i eline geçtiğinde 

Kantemiroğlu hakkında istediği bilgiye ulaĢtığını belirtmiĢtir. Bu bilgilere göre 

Kantemiroğlu küçük yaĢta Ġstanbul‟a gelmiĢ ve enderunda eğitim görmüĢtür. Ebced 

harflerine dayalı bir nota icad etmiĢ, Türkler‟de notayı ilk kullanan kiĢi olarak mevcut 

bulunan birçok eseri notaya almıĢtır. Fakat Türkler Kantemir‟in notasını 

kullanamamıĢlar ve gelenekteki gibi notasız bestekârlık etmek, ezberden okumak ve 

çalma Ģeklindeki mûsikî çalıĢmalarını devam ettirmiĢler. Ayrıca kendi ebced notasını 

yaymaya çalıĢmıĢsa da pek rağbet görmemiĢtir. Ġleri seviyede tanbûr çalan 

Kantemiroğlu, Türk mûsikîsi tarihinde Kantemiroğlu Edvarı adlı eseriyle tanınmıĢtır. 

Kantemiroğlu mûsikîĢinaslığının yanı sıra iyi bir tarihçi ve devlet adamıdır. Dört ciltlik 

Osmanlı tarihini anlatan eser ortaya koymuĢtur. YaklaĢık 9 dil bilmektedir bunların 

7‟sini iyi 2‟ sini ise mânâyı anlayacak derece bildiği söylenmektedir. Türkçe, Arapça, 

Frasça, Rumca, Latince, Rusça, Ġtalyanca‟yı iyi derecede eski Yunanca ve Fransızca‟yı 



 127 

ise anlayacak kadar bilen Kantemitoğlu, Osmanlı-Rus savaĢında Ruslar‟ın safına 

geçerek Osmanlı‟ya hıyanet etmiĢtir. Rus Çarı tarafından kendisine tahsis edilen yerde 

50 yaĢında Ģeker hastalığından ölmüĢtür. 

X. ġARK MÛSĠKĠSĠ-HACI ÂRĠF BEY
13

 

A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ 

Devr-i sâbıkdan ancak iki cüz‟ünü neĢr edebildiğim "Esâtîz-i elhân" ın üçüncüsü 

çıkmıĢ olsa idi nâm-ı muhteremi ser levha-i makâlemizi tezyin eden üstâd-ı mûsikî Hacı 

Ârif Bey merhûmun terceme-i hâlinden bâhis bulunacak idi. Esâtize-i sâlife hakkında 

büyük bir hiss-i hürmetkârî ile cem ve tertîbine birçok emekler sarf etmiĢ olduğum 

"Esâîiz-i elhân" ın devâm-ı neĢri kâbil olamaması üzerine bu eser-i nâçiz için 

topladığım ve sâik arasında Ârif Bey‟in terceme-i hâlini teĢkil eden vakâyia müteallik 

notlar da öylece melûl ve mahzûn durmakta idi. Geçende Şehbâl ‟in 39 numaralı 

nüshasına merhûmun hatt-ı destini hâvî bir fotoğrafisi derc edildi. Vaktin adem-i 

müsâadesine mebnî o nüshaya ilâve ettiğim bir fıkra-i muhtasara ile bestekâr-ı Ģehîrin 

hayât-ı mûsıkiyyesine dâir biraz malûmât vermiĢ idim. Bugün de o malûmatı tavzîh ve 

ikmâl maksadıyla bu satırları yazıyorum. 

Her Ģeyden evvel Ģunu itirâf etmelidir ki son asırda yetiĢen Osmanlı 

bestekârlarından "Ģarkı" vâdisinde Hacı Ârif Bey'e nazîr olacak bir zât gösterilemez. 

Hazret-i üstâdın târîh-i mûsikîmizin bu kısmındaki mevki
c
i o derece âlîdir. Çünkü âsâr-ı 

bergüzîdesinden istidlâl edildiği üzere Ârif Bey'in bestekârlık husûsunda ibrâz ettiği 

mahâret-i fevkalâde öyle sa
c
y ve gayret, tahsîl ve teallümle iktisâb edilebilecek 

derecâtın kat kat fevkindedir. Ġktidâr-ı mûsîkînin bu mertebesi her halde mevhibe-i 

Hudâ‟dan baĢka bir Ģey değildir. 

Vâkıa Ârif Bey merhûm mükemmel denebilecek bir talîm ve terbiye-i mûsikiyye 

görmüĢ, Osmanlı mûsikîsinin o asırdaki tarîk-i tahsîlini takîb ederek en meĢhûr 

esâtizeden "klasik" âsârımızın en müntehâblarından bir hayli parçalar temeĢsuk etmiĢtir. 

Ancak meftûr olduğu dehâ-yı mûsikî, kendisini eslâfının eserine tab'ıyyet ve o yollarda 

onlara peyrevlikle iktifâ edecek dereceden bâlâ-ter bir mevki
c
a doğru sevk ettiğinden 

Ârif Bey‟in bu sevk-i tabîiyye kapılmakta meslübu'l-ihtiyâr kalması zarûri idi. Nitekim 

                                                 
13

 ġark Mûsikisi- Hacı Ârif Bey, ġehbâl, sy. 53, s. 92, 1912. 



 128 

öyle oldu. Zâten öyle olmasa idi müĢârün ileyhin bilâhare kazandığı mevki bâlâ-yı 

iĢtihâre irtikâ edemeyeceği Ģüphesiz idi. 

Bu hâl, mensûb olduğu fenn ve sanatta zâtına has bir üslûb-ı nevin tesîs ve 

ihdâsına muvaffak olan  bilcümle meĢâhirde görülmüĢtür. Onlar için gâye-i mevcûdiyet-

i faniyye ilâ-âhir i„d-deverân nâmlarına izâfetle yâd edilecek olan tarz ve üslûbun ihdâs 

ve ibdâından ibâret olmalı ki bu gibi zevât baĢka vâdîlerde tecrübe nevinden bâzı âsâr 

vücûda getirseler bile zerre kadar muvaffakiyyet kazanamıyorlar. ĠĢte Ârif Bey‟in evâil-

i hayât-ı mûsıkiyyesinde bestelemek sevdâsına düĢtüğü murabba„-ı garîbul edâ, bu 

davânın bir Ģâhid-i bî-adîlidir. Bu bâbda Ģöyle bir rivâyete tesâdüf ediyoruz: 

Malûmdur ki beynel-avâm beste nâmıyla marûf bulunan “murabbâ”lar öteden beri 

klasik mûsikîmizin en sanatlı ve mûteber parçalarından ma„dûttur. Bunları gerek 

bestelemek, gerek bestelenmiĢ olanlarını usûl ve etvârıyla okuyabilmek herkesin kârı 

değildir. Hacı Ârif Bey‟in Ģarkıları her tarafa intiĢâr ile mehâfil-i sığâr u kebîrde pek 

ziyâde mazhar-ı rağbet olmağa baĢladığını çekemeyen bazı hasûdlar ötede beride 

kendisine "Ģarkıcı" nâmını vererek nev„ammâ istihfâf etmek istiyorlar ve bu vesileden 

bilistifâde bu kadar Ģarkı yaptığı hâlde henüz tek bir murabbâ olsun besteleyemediğini 

makâm-ı ta„rîzde söylemekten çekinmiyorlar idi. Bu sözler Ârif Bey‟e kadar îsâl 

edilince üstâdın bittab' mûcib-i tesîri olmaktan hâli kalmamıĢ ve alelacele nihâvend 

makâmında ve gûya "çenber" usûlünde bir murabba„ bestelemiĢ idi. Halbûki bu eser 

murabba'dan baĢka her Ģeye benzemekte idi. Hele nagamâtın çenber usûlünün teâmülen 

müretteb ve muayyen olan eĢkâline muğayeret-i her bir tasavvurun fevkinde idi. KeĢke 

Ârif Bey böyle bir tecrübeye kalkıĢmaya hiç de lüzûm görmese idi. Çünkü bu murabba', 

rukabâ-yı sanatının elinde vesîle-i tarîz teĢkîline kâfi öyle parçaları hâvi bulunuyor idi 

ki genç üstâdın dehâ-yı fıtrîsine meftûn olan kadirĢinâsânın bu bâbdaki haklı haksız 

tenkîdâtını iĢittikçe rencîde-hâtır olmamaları kâbil değil idi. 

Maahâzâ Ârif Bey‟in daha ilk mahsûl-i tab'-i âteĢînî olan muharrik Ģarkılarında 

tesâdüf edilen etvâr-ı nâĢenîdeyi bîtaraf bir nazarla tedkîk eden tab'-ı selîm erbâbı bu 

bestekâr-ı matbûül- âsârın fevkalâde bir selîka-i mûsıkiyyeye mâlik olduğunu 

bilâtereddüd teslim ettikten baĢka o târihlerde henüz berhayât olan HâĢim Bey, 

Dellalzâde gibi tabaka-i bâlâ ricâlinden esâtize-i hatîra dahî bu Ģarkıları belki de az çok 

hiss-i istirkâb ile memzûc bir lisân-ı sitâyiĢle takdîre mecbûr olurlar iken, mîr-i 

muhteremin âdetâ fâris-i yegânesi bulunduğu bir vâdi-i fasîhi terk ile tab
c
-ı teceddüd-i 



 129 

perverîne bilkülliye muğâyir birçok kuyûd ve Ģurût-ı müz‟iceye tâbi
c 

bulunan tarz-ı 

kadîmde tenten güyâ-yı bestekârî oluĢu esâsen nâbimahal idi. Zaten nasılsa giriĢmiĢ 

olduğu birinci tecrübeden sonra Ârif Bey de bu hakîkati anlamıĢ olmalı ki ondan sonra 

murabba
c
, nakıĢ, kâr, semâî vâdîlerinde eser tanzîmini hatırına bile getirmemiĢtir.  

Erbâbına malûmdur ki Ârif Bey‟e bir hayli müddet mûsıki dersi vermiĢ olan 

üstâd-ı Ģehîr HâĢim Bey merhûmun Ģarkılarında eslâfına nisbetle hiss olunur derecede 

bir eser-i teceddüd görülür. Maamâfih burası da müsellemdir ki Ârif Bey daha rûh-

nüvâz bir reh-i nârefte açarak teceddüd-perverlikte üstâdını fersâh fersâh geçmiĢtir. 

Fikr-i âcizânemce, târîh-i mûsikîmiz yazıldığı vakt Ârif Bey'e müstakil bir üslûb-ı 

mûsikî mûcidi sıfatıyla lâyık olduğı mevkî-i tekrîm ve ibcâl tahsîs edilmelidir. 

Âsârının tetkîkinden anlaĢıldığına göre Ârif Bey‟in tab
c
ı alelekser hüzne 

meyyâldir, hazîn güfteleri bestelemekte daha ziyâde muvaffak olur. Tezallumkârâne 

Ģarkılardaki muvaffâkıyyeti de bundan aĢağı değildir. ÂĢıkâne ve niyâz-mendâne 

Ģarkılara gelince üstâd bunları sehl-i mümteni' tabîrine mâsadak bir üslûb-ı nev-edâ ile 

besteler. Meselâ "sûzinâk" makâmındaki 

"Yandım o güzel gözlere ey Ģûh-i sitemkâr 

AĢkındır eden canımı bu âteĢe düçâr" 

beytiyle baĢlayan Ģarkısına esâtize-i sâlifeye bihakkın reĢk-âver olacak bir üslûpta 

ihzâr-ı zemin ettikden sonra birden bire hâtır u hayâle gelmeyecek bir perde-i sâmia-

nüvâz ile; "Gönlüm yanıyor âteĢ-i hicrân ile her bâr" meyân hânesine girer. 

“Cânım alacak sanki benim gamze-i hünhâr” zemzeme-i tezallüm-kârını ise oraya 

pek yakıĢık aldırdığı "karcığar" makâmı ile feryâd niyâz mendânesine öyle bir sûrette 

terdîf eder ki bunu müteâkib; 

"TaĢ mı yüreğin merhametin yok mu güzel âh? Yandıkça yanar âteĢ-i aĢkın ile ey 

mâh." 

mısrâlarıyla artık tedrîcen makâm-ı sûzinâk'e avdetten baĢka çâre bulamaz. ĠĢte 

muhtasaran tasvîr ve ifhâmına çalıĢtığımız bu bedâyi-i lahniyye üstâdın istimâına 

ğinnen tasavvûr edilmeyen müessir muvaffâkiyetindendir. 

Eslâf-ı Ģuarâmızın câm u mey vâdîsinde yazdıkları manzûmelerine de Ârif Bey, 

besteleriyle baĢka bir âb u tâb ilâve etmiĢtir. Asrımızda modası geçmiĢ olan bu yoldaki 

Ģiirlerin Ģimdi bestelerinden hem de bir lisân-ı takdîr ile bahs edilmesi hoĢa gitmez ise 



 130 

de târîh-i edebiyâtımızda olduğu gibi târîhi mûsikîmizde de mevki-i mahsûsları kâbil-i 

inkâr olmayan bu âsâra dâir bir iki söz söylemekten vazgeçemeyeceğiz. 

Edîb-i muhterem Ahmed Râsim Bey birâderimiz vaktiyle Hacı Ârif Bey hakkında 

yazdığı musâhabe-i mûsikîyyenin bir fıkrasında
14

 üstâdın bu tarzda bestelediği âsârın 

ser-firâzı hükmünde bulunan bir Ģarkıyı o kadar mâhirâne tahlîle muvaffak olmuĢ idi ki 

bahsimize olan münâsebetine mebnî müsâhebelerinin o fıkrası ber vech-i âti aynen nakl 

edilmiĢtir: 

"Hazret-i üstâdın tabiat-ı mûsıkiyyesi bizce nevâdırdan madûd olacak derecede 

zengin, revnâkdâr, rûh-perver, hüzn-âverdir. Bence Hacı Ârif Bey bestelerinde iĢitilen 

elhân-ı müessere esâtize-i sâirenin bestelerindeki elhândan faklıdır. Güya bu Ģâir-i 

nağmekâr bütün tesirini lahn üzerinde nazm ederek okuyup geçmiĢtir. Tabîat-ı 

mûsıkiyyesi ekseriya hüzne meyyal olduğu için meselâ uĢĢâktaki : 

Meyhâne mi bu bezm-i tarabhâne-i cem mi?  

Ģarkı-ı meĢhûrunun birinci, ikinci meyânhânelerinde kullandığı edâ-yı hazin 

Ģarkının zemin evvelindeki nagamât dilsaz uĢĢâkı peĢinden sürükleyip getirmek gibi bir 

hüner-i üstâdâne göstermiĢtir. Fakat nasıl? UĢĢak'a bahs ettiği tavr-ı cedîd ile zemîn-i 

pirâyedâr-ı letâfet görünür görünmez: 

Sâkî mi bu nevbâve-i bistân-ı cemâl mi? 

ReĢk-i çemenistân-ı hiyâbân 

Mir'ât-ı musaffâ mı değil câm-ı Ģerâbın? 

Ġç gör ki safâsı ne imiĢ âlem-i âbın 

beyitleri gibi iki meyânhâne perdeleri derece derece yükselerek mısrâların nâtık 

olduğu neĢvelere gönülleri birer nağme-i nev zemîn ile dâvet ettikten sonra :  

Çekmez elem ü derdini bu köhne cihânın 

Pekçe sarılan dâmenine pîr-i muğânın 

teslimhânesinde bir teslîmiyet-i mestâne ile gûyâ ardı gelmeyecek lahn-ı garâm 

gibi hitâma ermektedir." 

Ârif Bey hakkında buraya kadar sûret-i umûmiyyede verdiğimiz malûmâtı kâfî 

add ederek biraz da müĢârün ileyhin terceme-i hâline dâir olan mazbûtâtımızı nakl 

edelim : "Şehbâl‟e evvelce derc edilen resminin altında muharrer olduğu veçhile Ârif 

Bey, 1247 senesinde Eyüp'te mukîm mahkeme-i Ģer‟iyye baĢ kâtibi Bekir Efendi‟nin 

                                                 
14

 N. “Yevmî Ma„lûmât”, 11 Nisan,1314; numero : 325 



 131 

sulbünden doğmuĢtur. Sinni ancak on, on ikiye baliğ olmuĢ ve henüz Eyüp'teki 

Ġbtidâiyye Mektebine müdâvim bulunmuĢ idi ki sesindeki letâfet-i fevkalâde o mektebin 

ilâhi muallimi bulunan meĢhûr Mehmed Bey‟in ve mualimi olan Zekâi Efendi'nin 

nazar-ı dikkatlerini celb ederek terbiye-i mûsıkiyyesine bilhassa  itinâya lüzûm 

görmüĢler idi. Mektepten çıkdıktan sonra 1260 târihlerinde üstâdı Mehmed Bey‟in 

delâletiyle Bâb-ı ser askeri aklâmından birine mülâzemetle dâhil oldu. Arası çok 

geçmeden savt-i latîfinin Ģöhreti Abdülmecid Hân‟ın vâsîl-ı sâmiası olmasıyla Ârif Bey 

bâirâde-i seniyye Mûsıka-yi Hümâyûna kayd u kabul olunarak HâĢim Bey'den meĢk 

almaya baĢladı. Az vakitte zâten mâder zâd olan istidâd-ı mûsikîsi derece-i kemâle 

geldi. Hâkân-ı müĢârün ileyhin Ârif Bey‟e pek ziyâde teveccühü olup hizmetlerinde 

istihdâm etmiĢler ve bilâhere kendi arzusu üzerine altı bin kuruĢ maaĢ ile çerâğ 

buyurmuĢlar idi. Abdülazîz Hân‟ın cülûsu esnâsında Ârif Bey "ser hânende" ünvânı ile 

yine mâbeyne alınarak diğer tarafdan da Harem-i Hümâyûn devâiri mûsikî meĢklerine 

memûr edilmiĢ idi. On sene kadar bu hizmette bulundukdan sonra dört bin kuruĢ maaĢ 

tahsisi ile tekrar çerâğ buyurulmuĢtur. Ârif Bey o esnâda bir müddet Ģûrâ-yı devlet 

hulefâsı silkinde bir müddet de Beykoz kazâsı aĢâr müdüriyetinde bulunmuĢtur. 

1293 senesinde Hâkân-ı sâbıkın cülûsu vukûuyla Ârif Bey üçüncü defa olarak 

saraya celb edilmiĢ ve uhdesine kolağalık rütbesi tevcihi ile Mûsikâ-yı Hümâyûn 

muallimliğine tayin olunmuĢtur. Merhum evâhir-i ömrüne kadar bu memûriyette 

kalmıĢtır. Halbuki evvelce müstevfî maaĢlarla imrâr-ı hayâta alıĢan Ârif Bey'e 

muntazaman ele geçmeyen kol ağası maaĢı ve tayîni ile geçinmek biraz güç gelmekte 

idi. ĠĢte bu münâsebetle müĢârün ileyh evâhir-i ömründe haylice zarûret çekmiĢtir. Hattâ 

rivâyet olunduğuna göre, "Ahterî düĢkün garîbim âĢık-ı âvâreyim" Ģarkı-ı bînazîrini 

vefâtından birkaç gün evvel esîr-i fîrâĢ bimârı olduğu esnâda besteleyerek tesîrât-ı 

rûhiyyesini tasvire çalıĢmıĢtır. Nihâyet 1302 senesi evâhirinde bir seneden beri mübtelâ 

olduğu hastalıktan kurtulamayarak KuruçeĢme'de ehibâsından bir zâtın sâhilhânesinde 

Gufrân-ı rabb-ı mennân‟a ilticâ eylemiĢtir. Bizde sanâyi-i nefise erbâbına lâyık görülen 

son vecîbe-i hürmetin derecât-ı vâpesînine bir misâl-i müellim olmak üzere Ģâyân-ı 

kayıddır ki merhûmun cenâzesinde ahs-i muhibbânından "on bir" kiĢi bulunduğu halde 

naaĢ-ı mağfiret nakĢi Yahya Efendi dergâhı civârına defn edilmiĢtir. Cenâb-ı Hakk 

garîk-i rahmet eyleye. 



 132 

Ġrtihâlinden sonra ahlâfından gördüğü kadirĢinâslık ise "Tarîk" gazetesinin 19 

zilka„ade 1302 tarihli ve 516 numerolu nüshasına derc edilen bir makâle-i muhtasaradan 

ibâret kalmıĢtır. Bugün merhûmun istirahâtgâh-ı ebedîsi üzerinde bir seng-i mezarı 

olsun bulunmaması ayrıca mûcib-i telehhüfdür. Ârif Bey gayet zekî, meclîsârâ, 

sabihü‟l-vech bir zât idi. Adedi bini tecâvüz eden Ģarkılarının hangisini istese derhâl 

bulup okuması kuvve-i hâfızasının fevkalâdeliğine delâlet eder. Âsârını hâvî olarak 

"Mecmûa-i Ârifî" nâmıyla tertîb etyiği mecmûasını 1290 da taĢ basmasıyla tab
c
 ettirmiĢ 

ise de en mühim ve nefis eserlerini o târîhten sonra bestelemiĢtir. Nota bilmediği ve 

hiçbir sâz çalmadığı halde cümlesi baĢka baĢka tarzda olmak üzere bu kadar eser 

vücûda getirebilmesi mûcib-i hayrettir. 

Ârif Bey‟in tab
c
-ı bedâyi-i meĢhûnu Osmânlı mûsikîsine yeniden iki "usûl" 

kazandırmıĢtır. "Türk Aksağı" ve "Katikofti" nâmları verilen bu usûllerin ne kadar 

zengin ve revân bir tavra mâlik oldukları muhtâc-i îzâh olmasa gerektir. 

Erbâb-ı dikkate hafî değildir ki en benâm-i esâtizemizden olan merhûm Rif‟at Bey 

ile Hacı Fâik Bey, Medenî Aziz Efendi ve sâirenin âsârı üzerinde Hacı Ârif Bey 

üslûbunun te'sîr-i mahsûsı görülür. ġevki merhum da bu mektebin son mahsülüdür. 

Bunları ta'kîb eden esâtize ne aynı üslûbu taklîd ve takîb edebilmiĢ ne de yeni bir çığır 

açmağa muvaffak olabilmiĢtir. Bunu anlamak için Ģimdiki fasıllarda
 
Ârif Bey ve bir 

dereceye kadar perverânının âsârı okunur iken yeni Ģarkılara geçildiği dakikaya dikkat 

etmek kâfidir. Mûsikîmizin devr-i âhirde ne derece dûçâr-i tedennî olduğu ber sûret-i 

bâhirede tecelli eder. Buna ne kadar teessüf edilse becâdır. 

B. MAKALENĠN ÖZETĠ 

Rauf Yektâ Bey, Şehbâl‟in 53. sayısında Hacı Ârif Bey hakkında önemli bilgiler 

vermektedir. Onun deteylı bir biyografisi mâhiyetinde olan bu makâlede Osmanlı‟da 

son asırda yetiĢmiĢ olan bestekârlar arasında Ģarkı formunun en kudretli bestekârı olarak 

Hacı Arif Bey‟in görüldüğünü anlıyoruz. ġarkılarındaki nağmelerin değiĢik geçkileri, 

kulağa tatlı gelen akıcılığı, bir o kadar da güzel oluĢu onun bu alandaki haklı 

üstünlüğünün herkes tarafından kabul edildiğini makâlede görmekteyiz. Diğer 

formlarda da eser yazmaya çalıĢmıĢ olmasına rağmen pek rağbet görmemiĢtir. Hatta 

murabba„ denemesi hüsranla sonuçlanınca bir daha bu alanda beste çalıĢmasına 

girmemiĢtir. Üstadın sarayda yetiĢtiğini ve çok iyi bir eğitim aldığını belirten Yektâ, 

kendisinin nota bilmediğini ve hiçbir sazı da çalmadığını belirtmiĢtir. Hacı Ârif Bey 



 133 

sarayda birçok vazife almıĢ ser hanendelik yapmıĢ ve son olarak kolağalığı vazifesinde 

bulunmuĢtur.  

Hacı Arif Bey‟in Türk mûsikîsine Ģüphesiz büyük katkıları olan önemli bir üstad 

olduğunu belirten Rauf Yektâ, iki tane yeni usûl ve 1000‟in üzerinde de eser bıraktığını 

söylemektedir. Bu usûller “Türk Aksağı” ve “Müsemmen” olup her iki usul de 

günümüzde çok fazla kullanılmaktadır Eserlerini önce “Mecmûa-i Ârifi” adlı 

mecmûada toplamıĢ fakat en önemli eserlerini bundan sonra bestelemiĢtir. Rauf 

Yektâ‟ya göre Medeni Aziz Efendi, Hacı Faik Bey, ġevki Bey ve Rifat Bey‟den sonra 

Hacı Arif Bey‟in üslûbunu devam ettiren olmamıĢtır. 

Hayatının son yıllarını maaĢını düzenli alamaması yüzünden hayli sıkıntı içinde 

geçirmiĢtir. Hatta rivâyet olunduğuna göre “Ahterî düĢkün garîbim âĢık-ı âvâreyim” adlı 

eserini ölümünden birkaç gün önce hastalık döneminde bestelediğini makâleden 

öğreniyoruz. Ârif Bey 1886 yılında KuruçeĢme‟de vefat etmiĢtir.  

XI. GARB HAYÂT-I MÛSĠKÎYYESĠNDEN BĠR SAHÎFE: 

VĠLLOTEAU
15

 

A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ 

Yıldız Sarayında hâkân-ı mahlû„ tarafından tesis edilmiĢ olan kütüphâneyi çoktan 

beri ziyâret arzusunda idim. Geçenlerde bir cumartesi günü Bursa mebûs-i sâbıkı Tâhir 

Bey Efendi‟nin delâlet-i fâzılâneleri sâyesinde min küllil vücûh "Ģâhâne" tavsîfine 

mâsadak olan bu kütübhâneyi ziyârete muvaffak oldum. Yıldız kütüphânesini ziyâretten 

asıl maksadım, orada mûsikîye müteallik âsâr-ı Ģarkîyye ve garbiyyeden ne gibi 

müellefât bulunduğunu anlamak idi. Binâenaleyh vakit geçirmeksizin mevcut fihristleri 

hemân o nokta-i nazardan tetkîk etmek istedim. Vazîfe-i memûresinin cidden ehli olan 

hâfız-i kütüb Sabri Bey'e burada lisân-ı Ģükrân ile bilhâssa tezkârını vacâibden add 

eylediğim muâvenet-i vâkıfâne ve lütûfkârânesi maksadımın husûlünü bir kat daha 

teshîl etti. Maamâfih kütübhâneyi kütüb-i mûsikîyye-i Ģarkiyye itibârıyla me‟mûl 

ettiğim derecede zengin bulamadım. Âsâr-ı Ģarkîyye kısmında kıymetleri tahrîr, tezhîb 

ve teclîdlerindeki nefâset-i fevkalâdeden ibâret kalan bir çok mûsikî mecmûaları 

arasında "Kantemiroğlu" edvârından baĢka fennî bir eser mevcûd değil idi. Bu vechine 

teessüfle beraber kütüphânenin pek vâsi
c
 gördüğüm âsâr-ı garîbe kısmının fihristlerini 

                                                 
15

 Garb Hayât-ı Mûsikîyyesinden Bir Sahîfe: Villoteau SY. 54, S. 14. 1912. 



 134 

gözden geçirdim. Fihristte " Deskripsiyon dö le jipet" nâmını görünce kütüphânede bu 

telîf-i muazzamın vücûduna fevkal-hadd sevindim. Ezmine-i kadîmeden devri Selîm-i 

sâlise kadar hıtta-i Mısrîyye‟de funûn ve sanayi-i mütenevvianın geçirdiği safahâta dâir 

malûmât-ı mufassalayı hâvi olan bu eser-i cesîmde Mısırlılar‟ın mûsikîsinden tafsil-i 

bahs olunduğu zâten malûmum idi. Ġcâp eden ciltlerini mutâlaa ile bir hayli notlar 

aldığım bu eserin kısm-i mûsikîsini yazan mösyö "Villoteau"(
16

) Fransa'nın medâr-ı 

iftihârı olan esâtizeden biridir. Villoteau'nun eserinde o kadar Ģâyân-ı dikkat mebâhis 

var idi ki, akĢama kadar o bahislerin mutâlaası ile meĢğul olarak baĢka kitaplara 

bakmağa meydan bulamadım. Avrupalılar‟ın 
  
ulûm ve fünûn-ı Ģarkîyyeye kesb-i ittilâ

c
 

için ne kadar mûĢikâfâne çalıĢtıklarına Villoteau'nun tarz-ı mesâisi güzel bir numûne 

olacağından aldığım notların bir makâle Ģeklinde “Şehbâl”e dercini münâsip gördüm. 

Evvel emirde Villoteau kimdir? Mevzû bahs olan eserini ne sûret ve vesile ile 

yazmıĢtır? Buralarını anladıktan sonra te‟lif-i güzîninin mündericâtını da tahlîl ve tetkîk 

edeceğim. 

Villoteau 1759 târihinde Fransa'nın "Bellem" Ģehrinde doğmuĢ ve henüz beĢ 

yaĢında iken pederimin vukû
c
-ı vefatı üzerine "Man" Ģehri kilisesinde duâ okuyan 

çocuklar zümresine idhâl olunarak, lisân ve edebiyât ile mûsikînin ibtidâi derecesini 

orada tahsil etmiĢ idi. Muahharan mekteb-i idadîye girip Ģehâdetnâmesini henüz aldığı 

sırada akrabâsının ruhbân sınıfına intisâb ve Ģehrin kilisesi mugannîliğini deruhte etmesi 

husûsundaki ibrâmâtına canı sıkılarak oradan kaçmıĢ ve bir aralık meslek-i askerîye 

dâhil olmuĢ ise de askerlikten lezzet alamadığından bilistifâ tekrar vâlidesinin yanına 

gelmiĢtir. Muahharan Sorbon Dârûlfünûnu‟na müdâvemetle felsefe ve ulûm-i sâire 

tahsiline gayret etmiĢtir. Dârûlfunûndan diplomasını alınca Villoteau dilhâhına muvâfik 

bir iĢ bulamamıĢ, nihâyet Pâris'in büyük kilisesi mugannîliğini muvakkaten kabûle 

mecbur olmuĢ idi. Ancak, meslek-i ruhanîde kalmağı zâten arzû etmediği cihetle 1792 

de opera tiyatrosuna dâhil olup altı sene kadar bu tiyatronun heyet-i muğannîsinde 

bulundu. Maamâfih "Villoteau"nun asıl matmah-ı nazarı musıkînin târîh ve edebiyâtı ile 

iĢtiğâl edebilmek cihetine mâtûf olduğundan âmâl-i mahsûsasına hiç de münâsebeti 

olmayan bu hizmetten sıkılmakta idi.  

1798 senesinde idi ki öteden beri zevk aldığı tetebbuât-ı mûsikîsini bir kat daha 

tamîk ederek o zeminde hakkıyla inkiĢâfından ümidvâr bulunduğu istidâd-i fıtrîsini 

                                                 
16

  Villoteau 



 135 

istimâle rnüsâid bir fırsatın zuhûrunu görmek bahtiyarlığına nâil oldu. Bu fırsat ise 

büyük Napolyon'un Selîm-i Sâlis asrında (1213) Mısır'ı iĢğâl etmesini müteâkib 

Kâhire'ye funûn-ı mütenevviada mütehassıs erbâb-ı iktidârdan mürekkeb bir heyet-i 

ilmiye göndermesi idi. Bu heyet âzâsından her biri bir hayli müddet Mısır'da kalarak 

müntesib olduğu fenne dâir icrâ edeceği tedkîkat neticesini be-tafsîl yazacak sonra 

bunlar bir yere toplanıp Mısır'ın târihine, edebiyâtına, fünûn ve sanâyiine ahâlisinin 

âdâd ve ahlâkına müteallik "Tarîf-i Mısır" nâmıyla bir eser-i mükemmel vücûda 

getirilecek idi.
17

 Mısır‟da sâkin akvâm-ı muhtelife-i Ģarkîyyenin ve bilhassa Arablar ile 

Kıbtîlerin, Rum ve Ermeni kiliselerinin mûsikîleri o târihe kadar Avrupa'ca pek sathî 

sûretde malüm olduğundan Ta
c
rîf-i Mısır‟da bu mûsikîler hakkında da malûmât-ı 

mufassala bulunması maksadıyla heyet-i mezkûreye fenn-i mûsikîde mütebahhir bir 

zâtın ilâvesi tensîb edilmiĢ, bu vazife de mösyö Villoteau uhdesine ihâle olunmuĢ idi. 

Heyet-i ilmiye ile Mısır'a azîmet eden Villoteau kendisine tevdi
c
 edilen vazîfenin 

hüsn-i îfâsı için orada tamâm iki sene temdîd-i ikâmete lüzûm gördü. Tedkîkâtının 

hitâmında meĢhûdâtına âit bir çok muhtıralarla mûsikîden bâhis müteaddid risâleleri ve 

Mısır'da müstamel muhtelif mûsikî âlâtını bil istiĢhâb 1100 târihinde Paris'e avdet 

ederek rufekâsının tahrîrine baĢladıkları "Tarîf-i Mısır"ın hissesine isâbet eden kısmını 

yazmak vesâitini istikmâl ile meĢgul oldu. 

Villoteau bunca mesâi neticesinde, yazdığı eserini esâsen dört kısma taksim 

etmiĢtir ki birincisi "Kadîm Mısırlıların mûsikîsi hakkında mutâlaât" ikincisi “Mısır 

Mebânî-i kadîmesini tezyin eden nukûĢ meyânında tesâdüf olunan muhteliful-envâ âlât-

ı mûsikîyye ile bu âlâta Mısır akvâm-ı ibtidâiyyesinin kendi lisânlarıyla verdikleri 

esâmiye dâir malûmat” ser-levhalarını hâizdir. Bu kısımlar "Tarîf-i Mısır"ın ahvâl-i 

kadîme-i Mısır'dan bahs eden cildlerinde bulunduğu gibi "Fenn-i Mûsikînin Mısır'da 

Hâl-i Hâzırı" ve "Akvâm-ı ġarkîyyenin Âlât-ı Mûsikîyyesine müteallik târihi, fennî ve 

edebî tarîfat" "unvânlarını hâmil üçüncü ve dördüncü kısımları da “Tarîf-i Mısır” 'ın 

dördüncü ve altıncı cildlerine derc edilmiĢdir.  

Filvâkı
c
 mösyö Villoteau Mısır'ın ahvâl-i kadîmesi hakkındaki tedkikâtını kemâl-i 

dikkatle yürütmüĢ ve bu tedkîkâtın hemân her kısmında emsâline nâdiren tesadüf olunur 

bir iktidâr-ı âlimâne ve bir bî tarafî-i vicdan-perverâne meĢhûd olmakta bulunmuĢ ise de 

                                                 
17

 Yıldız kütübhânesinde bulduğum eser-i cesim iĢte bu beyet âzası tarafından yazılmıĢ ve1809-1828 

târihinde 10 cildi metin ve 13 cildi de 925 kıta resim ve haritayı hâvi olarak Description del' Egypte 

unvanı altında tab edilmiĢtir. 



 136 

bahs ettiği mesâile mütedâir malûmât-ı kafiyye-î tarîhiyyenin fıkdânı, kendisini ekseriya 

zann ve tahmin vadilerinde icâle-i efkâre sevk etmiĢ ve bir asr-ı mukaddem kadîm 

Mısrîlerin tabâyı ve âdâtı ile sanâyi„ ve âdâtı târihini meydâna çıkarmağa çalıĢan 

"Jablonski" ve KirĢar" gibi müdakkiklerin sözlerini rehber-i mütâlaâtı ittihâz etmekten 

geri duramamıĢtır. Maamâfîh o târihlerde Avrupa‟ca Mısır‟ın tarih-i kadîmi hakkındaki 

malûmâtın derecâtına nazaran bundan ziyâde tedkîkata giriĢmek de mümkün değil idi. 

O zamandan beri "Teb" Ģehri harabelerinde keĢf edilen âsâr-ı atîka arasında müteaddid 

âlât-ı mûsikiyye ile bir hayli yazma resâil bulunmuĢtur. Yakın zamanlara kadar Mısır-ı 

kadîm âlât-ı mûsikîyyesi bazı mebânî-i atîka üzerinde görülen kaba taslak resimleri 

derecesinde malûm iken keĢfiyât-ı mezkûre bu âlâtı erbâb-ı meraka mükemmelen 

tanıtmıĢ idi. Eğer ele geçen bu resâil içinde mûsikîden bâhis eserler bulunup da Avrupa 

ulemâsı bunlardan meâli-i istihrâcına muvaffak olabilseler idi iĢte o vakit Mısr-i kadîm 

mûsikîsinin esâs nazariyesi hakkında malûmât-ı sahîheye dest-res olacağımız tabiî idi. 

Binâenaleyh "Villoteau"nun eserinin Mısr-i kadîm mûsikîsinden bahs eden kısmını 

uzun uzadı nazar-ı tedkîkden geçirmeğe lüzûm görmedik. 

Eser-i mezkûrun aksâm-ı sâiresine gelince bu kısımlar, hıtta-i Mısriyye‟de 

mütemekkin akvâm-ı muhtelife nezdinde mûsikînin ne halde bulunduğundan bahs ettiği 

cihetle evvelki kısımlar gibi zann ve tahmin üzerine değil, bilakis meĢhûdât ve tedkîkât-

i zâtiyyeye müstenîden yazılmıĢtır. Muharririn esâsen mûsikîde hâiz olduğu vukûf ve 

malûmât-i kâmileye bu yoldaki tedkîkât için minel-kadim hiss ettiği Ģiddet-i meyl ve 

heves inzimâm ederek serâpâ birçok hakâyıka cevlangâh olan bu eser, Avrupa mehâfîl-i 

mûsikîyyesince kemâl-i ehemmiyetle telakki edilmiĢ ve Ģark mûsikîsine dâir o târihe 

kadar " KirĢer", "Labord" ve emsâli müelifler ile bazı seyyâhînin eserlerinden istinbât 

olunan hatâ-âlüd malûmât-ı sathîyyeyi tashîhe hizmet etmiĢ idi. 

Villoteau "Fenn-i Mûsikînin Mısır'da Hâl-i Hâzırı" ünvânlı eserini iki kısma 

ayırmıĢtır. Birincisinde "Hıtta-i Mısriyye‟de ve bilhassa Kahire‟de müstamel olan 

mûsikînin muhtelif nevilerinden" ve ikincisi de "Asya ve Avrupa akvâmından 

bâzılarının mûsikîlerinden" bahs edilmiĢtir. Birinci kısımda mûsikîleri nazar-ı tedkîkden 

geçirilen akvâmı Araplar, Mısır'ın asıl yerlileri Berberler, Dimokle ahâlîsi Sudan ve 

Senegal ve Gora memâlik-i sekkinesi, HabeĢliler ve Zencîler ile Kıbtîlerden ibaret olup 

Türkler‟le Ġrânlılar‟ın ve Suriye ahâlisiyle Mısır‟da sâkin Ermeni, Rum ve Mûsevi 

cemâatlerinin mûsikîleri dahi kısm-ı sânîde mevzû bahs olmaktadır.  



 137 

"Villoteau"nun bu eseri neĢr edildiği târihe kadar Avrupada Arap, Türk ve Ġrân 

mûsikîlerine dâir malûmat alınabilecek menâbi
c
, Ģark mûsikîsinin nazariyat ve 

ameliyâtına bîgâne bazı müsteĢrikler tarafından tercüme edilen kütüb-i Arabiyye-i 

mûsikîyye ile bir takım seyyâhların pek sathî ve yanlıĢ rivâyâtına münhasır bulunuyor 

idi. Hele "Labord"un " Essai Sur La Musique " ünvanlı eserinde ġark mûsikîsine 

müteallik olan ifâdâtına bakılacak olur ise bu zâtın yazdığı Ģeyden evvela kendisinin 

haberdâr olmadığı anlaĢılmaktadır. Vâkıâ Râhip Toderini "Edebiyât-i Türkiyye" 

nâmındaki eserinde daha ziyâde istifâde-bahĢ malûmat vermiĢ ise de bundan da mûsikî-i 

Ģarkînin nazariyât-ı umûmiyyesi hakkında esaslı bir fikir alınamamıĢ idi. Maahâza 

Villoteau Mısır'daki tedkikâtını icrâda pek çok müĢkilâta tesâdüf etmiĢtir. Bu müĢkilâtın 

derecâtını, eserinin mukaddimesinden aynen nakl etdiğimiz Ģu satırlar ifhâma kifâyet 

eder;  

"Mûsikî en eski zamanlardan beri Mısır'da malûm yolunmuĢ ile kadim Romalılar 

asrında ve alelhusûs Eyyûbî‟lerin zamân-ı idâresinde cidden mazhar-ı revâc olarak 

terakkiyâtına hizmet edilmiĢ iken gıdâ-yı rûh olan bu fenn-i bedi
c
 el-yevm büsbütün 

nazar-ı ehemmiyetinden düĢmemiĢtir. Mûsikîye gösterilen bu adem-i rağbet erbâbının 

da bittabi muhakkak bir mevkîe düĢmesine sebeb olduğundan iĢsiz güçsüz, tahsil 

görmeyen ve beynel-halk ednâ bir mevkî-i itibâr ihrâzından kat'i ümid etmiĢ eĢhâsdan 

mâadâ Mısrîler beyninde mûsikîĢinâslık mesleğine dâhil olmağa kimsenin rağbeti 

kalmamıĢtır. Bu kabîleden olan kimselerde ise mûsikîye ameli ve sathi bir vukûfdan 

baĢka malûmât-i ciddiye bulunamayacağı bedîhîdir. Zâten ekserisi okuyup yazmadan 

bile bîbehre olduklarından mensûb bulundukları fennin nazariyâtını hâvi olan kitâbları 

tedkik edebilecek iktidârı hâiz değillerdir. "Pek nâdir tesadüf edilen kütüb-i mezkûreyi 

Mısır'da bugün herkes anlayamadığı gibi bazı kitap meraklılarının kütüphânelerinde 

bulunan nüshaları da mahzâ antika makâmında hıfz edilmektedir. Bu kitâplar bazı kere 

de sahâf çarĢılarında kıymetsiz bir takım yazma resâil arasına karıĢmıĢ birçok sahifeleri 

güvelerin dendân tahrîbi ile okunmaz bir hâle gelmiĢ olarak bulunur. Mûsikî öğrenmek 

için baĢka vesâiti olmayan zevâtın bu kitaplardan malûmât-ı kâfiye alabilmesi imkân 

haricindedir. Çünkü bunların her biri Arap mûsikîsinin bir kısmından bahs etmekle 

beraber hemân kâffesinin yazdığını anlamayan hattatlar ve câhil mûsiki müntesibleri 

tarafından istinsâh edilmesi meâl-i istihrâ olunamaz bir hâle gelmelerini intâc etmiĢtir." 



 138 

Villoteau bâlâdaki mukaddemâtdan sonra Mısır mûsikîsinin menĢei hakkında hasıl ettiği 

fîkr-i mahsûsasını beyâna nakl-i kelâm ederek diyor ki: 

Biz Avrupalılar‟ın "tam ses" tesmiye ettiğimiz bu„d-i mûsikîyi Araplar‟ın gayet 

küçük bir takım buu„dlara ayırmalarına ve bu eb'âdın yek-diğeriyle mezc ve terkîbinden 

hâsıl olan rnakâmâtın kesretine bakılırsa Mûsikî-i Mısrî'nin Yunanistan ve Asya'da 

kadîmen istimâl edilen mûsikînin enkâzından meydâna geldiğine hükm olunabilir. 

Filvâki Mısır mûsikîsinde mevcûd makâmât-ı müteaddide ile Yunan mûsikîsinin Alypiu 

isminde bir müelif-i kadîmin "Alipiyo‟nun cetvelleri" ünvânlı eserinden malûmumuz 

olan makamları beyninde Ģâyân-ı dikkat müĢabehetler bulunduğu gayr-i kâbil-i inkârdır.  

Mûsikî-i Arabî‟de kullanılan perdeleri alafranga nota ile tamâmiyle yazabilmek 

için Villoto eserinde yarım bemol, yarım diyez ve yarım naturel iĢaretlerini ittihâz ve 

istimâle mecbûr olmuĢ ve medârülelhân olan mezkûr perdelerin hudûdu, mansûr 

âhenginde kaba dügâh perdesinden tiz nevâya kadar mümted olduğunu tahkik etmiĢtir. 

O tarihlerde Mısır erbâb-ı mûsikîsinin "nota" dediğimiz kitâbet-i mûsıkiyye kavâidini 

asla bilmedikten baĢka elhân ve nağamâtın bir takım iĢâret-i mahsûsa ile zabt ve tahrîri 

imkânını hatırlarına bile getirmediklerinden bahs ettigi sırada Villoteau Ģu sözleri 

yazıyor ki Ģâyân-ı mütâlaa bulduğumuz cihetle nakl ediyoruz: 

"Bana pek yabancı gelen Mısır mûsikîsi ile ülfet peydâsı için ikâmet ettiğim 

hâneye her gün Mısırlı hânende ve sâzendeleri celb ediyor idim. En ziyâde canımı sıkan 

cihet, bu adamlardan iĢittiğim âsârın-tahrîf ve tasvîri muhâl bir derecede kıvrak 

olmasından nâĢî-alel infirâd hangi seslerden terkîb ettiğini bir türlü anlamaya muvaffak 

olamayıĢım idi ne yalan söyleyeyim? Arab mûsikîsi öğrenmek maksadıyla baĢladığım 

bu teĢebbüsden bazı günler vaz geçeceğim gelir idi. Maamâfîh Ģâyet bu gibi ahvâlde 

ekseriya vâki
c
 olduğu veçhile tâliim yâver olarak bana tecrübelerimde muvaffâkıyyetimi 

temîn edecek bir çâre buldurmasa idi iĢin nihâyet böyle bir neticeye müncer olacağına 

Ģüphe yok idi. Bakınız bulduğum çâre nedir: Bir gün hâneme gelen hânendelerden biri 

Arapça bir Ģarkı terennüm etmiĢ idi ki aynı Ģarkıyı iki üç gün mukaddem diğer bir 

hânendeden iĢitdiğimi hatırlar gibi oldum. Filvâkı
c
 zannımda muhtî değil imiĢim. Lâkin 

hem bu hususta kanâat hasıl etmek, hem de Ģarkıyı bissuhûle notaya alarak bilâhare 

evvelki hânendeyi görünce aynı eseri ona da okutup beynlerindeki farkı mukayese 

etmek fikriyle Ģarkının birinci mısrâını biddefeât tekrar ettirdim. Bu sâyede Ģarkıyı 

hânendenin okuduğu gibi notaya almağa muvaffak oldum. Sonra bir kere de yazdığımı 



 139 

ben okudum, notayı yazmağa baĢladığım vakit nağamât-ı mûsikîyyesinin iĢâret ile zabt 

edilmesi ve benim için lâyıkıyla terennümü senelerce emek sarfına vâbeste olan bir 

eserin böyle beĢ on dakikada öğrenilmesi imkân hâricinde bulunduğundan bahs eden 

biçâre mugannîyi nâ kâbîl-i tarif bir hayret istilâ etti. ġarkıyı nasıl okuduğumu sordum. 

Doğruluğunu tasdik etti. Ancak tavır ve edâca bir takım nakâyısı bulunduğum, bunların 

ise Arap mûsikîsince pek ziyâde hâiz-i ehemmiyet olduğunu söyledi. Bununla beraber 

Ģarkıyı yazıĢım kendisine o kadar velehû bahs oldu ki muttasıl; acâyib!... acâyib!... diye 

beyân-ı hayret ve teaccübden geri duramıyor ve ağzından çıkan nağmeleri her zaman 

tanıyabilmek üzere ne gibi eĢkâl ile irâ'e ettiğime, o nagamâtın pest veyâhud tizliği ile 

imtidâdını nasıl olup da yazdığıma bir türlü akıl erdiremeyerek gözünü elimdeki 

kağıttan ayıramayor idi. Arap hânendesine o sırada birkaç sözle nota usûlünü izah 

etmek tabi
c
î mümkün idi; Ģu kadar ki tedkîkâtım hakkında bir kat daha nazar-ı merakını 

celb edip müĢkillerimin bir an evvel hallini temîn husûsunda tahvîz-i tekâsül etmemesi 

için, Arap mûsikîsine biraz vâkıf olmağa baĢladığım vakit kitâbet-i mûsikîye kavâidini 

kendisine de öğreteceğimi va
c
d etmek istedim. Zavallı hânende kavâid-i mezkûrenin 

vücûduna ihtimâl vermek Ģöyle dursun bilakis Ģarkıyı yazıĢımın mutlaka sihirbazlık 

nevinden bir sanat eseri olduğunu îmâ edecek sûrette idâre-i kelâm etti! Artık bu zehâb-ı 

garîb üzerine ihtiyâr-ı sükûtu muvafık bulamayarak, zannının hilâf-ı hakîkat olduğunu 

ve kitâbet-i mûsikîyyenin gâyet sâde kavâide müstenid bulunduğunu ber-tafsîl-i izâh ve 

isbâta mecbûr oldum. 

Makâlemiz haylice uzadı. Zaten Villoteau'nun kitabını böyle bir makâle ile nazar-ı 

tedkîkten geçirmek mümkün değil. Binâenaleyh eserin muhteviyât-i sâiresi hakkındaki 

mazbûtâtımızı nüsha-i âtiyyeye bırakıyoruz. 

B. MAKALENĠN ÖZETĠ 

Rauf Yektâ bu makâlesinde Yıldız Kütüphanesinde doğu ve batıya ait mûsikî 

yazılarını araĢtırırken fihristte gözüne Fransa‟nın gurur kaynağı üstâd Villoteau‟nun " 

Desakaripson dele jipet" adlı eserini görünce çok sevindiğini belirtiyor. Bu eserde 

Sultan 3. Selîm dönemine kadar Mısır‟da ilim ve fen adına özellikle de mûsıki nâmına 

tafsilâtlı bilgilerin olduğunu gören Rauf Yektâ, kitabı inceleyip notlar aldığını belirtiyor. 

Avrupalılar‟ın Ģark mûsikîsini anlamaları için önemli bir eser olması hasebiyle Rauf 

Yektâ bu kitaptaki bazı bilgileri Şehbâl‟e derc etmeyi uygun bulmuĢtur. 



 140 

Yektâ makâlenin baĢında Villoteau‟nun kimliği ve bu eseri niçin yazdığına dair 

bilgiler vermektedir. Napolyon‟un Mısır‟ı iĢgalinden hemen sonra onun isteğiyle 

alanında uzman kiĢileri bir araya gelmiĢ, Mısır‟ın tarihi, edebiyatı, sanatı vb. alanları 

incelenip  elde edilen bilgiler toplanmıĢtır. Yapılan çalıĢmalar sonunda heyet Tarif-i 

Mısır adlı meĢhur eseri ortaya koymuĢtur. Bu heyete mûsıkiden sorumlu olarak 

Villoteau tayin edilmiĢtir. Villoteau‟nun Mısır‟da yaĢayan Arap, Ermeni, Kıpti ve 

Rumlar‟ın müziklerini araĢtırdığını makâleden öğreniyoruz. Villoteau bu araĢtırmasını 2 

yılda tamamlayıp bu bilgileri ortaya koymuĢtur. Birinci eser eski Mısır, Ģimdiki Mısır 

ve mûsıki aletleri hakkında bilgiler vermiĢtir. Bir diğer eserinde ise birinci bölümde 

Mısır‟da özellikle Kahire‟deki mûsıkileri incelemiĢ, ikinci bölümde ise Asya ve Avrupa 

kavimlerinin mûsikîlerinden bahsetmiĢtir. Villoteau‟nun bu eserinden önce Doğu 

mûsıkisi hakkında bu kadar tafsilatlı bir eserin bulunmayıĢı mevcutların da tam olarak 

doğru olmayıĢı bu eseri daha da kıymetli kılmaktadır. Villoteau eserinde Arap 

mûsıkisini incelerken çok zorlandığını hatta bir ara bırakmayı düĢündüğünü belirtmiĢ 

ancak sabrederek bu engelleri aĢıp önemli bilgiler ortaya koymuĢtur. 

XII. GARB HAYÂT-I MÛSIKĠYYESĠNDEN BĠR SAHĠFE. 

"VILLOTEAU-2
18

 

A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ 

Birinci makâlemizde Mısır akvâm-ı muhtelifesinin mûsikîleri hakkında 

terakkiyât-ı fenniyye icrâsı için Kâhire'ye azîmet eden mösyö "Villoteau"nun tedkîkâtını 

zemîn-i bahis ve makâl ittihâz etmiĢ ve "Fenn-i Mûsikînin Mısır‟da Hâl-i Hâzırı" 

ünvânlı eserinin mündericâtına dair verdiğimiz malûmâtın mâbadini ikinci bir makâleye 

bırakmıĢ idik. Bu makâlemiz iĢte o bahsi ikmâl edecek ve eser-i mezkûrun aksâm-ı 

mütebâkiyyesinde câlib-i nazar-ı dikkat gördüğümüz mebâhisi hâvî olacaktır. 

Tedkîkât-ı mûsikiyyesine yeni baĢladığı sıralarda Villoteau'nun ne gibi müĢkilâta 

marûz kaldığı makâle-i sâbıkamızdaki tafsilâttan anlaĢıldığı cihetle tekerrürüne lüzûm 

görmeyiz. 

Tedkîkâtının ihtidâlarında Villoteau'nun nazar-ı dikkatini celb eden Ģeylerin biri 

de Mısır ve Avrupa mûsikîlerinde müstamel perdelerin yekdiğerine adem-i tevâfuku 

olmuĢtur. Müdakkîk mümâ-ileyh evvela bu cihete pek o kadar ehemmiyet vermemiĢ ve 

                                                 
18

  SY. 55, S. 130. 1912. 



 141 

hattâ Arapça nazariyat kitâplarında gördüğü câr yek ve sülüs seslerin sırf nazariyat ile 

iĢtigâl eden mü'elliflerin hayâl-hâne-i ihtirâlarında vücûd bularak ameliyâtta kâbil-i icrâ 

olamayacağını zihnine koymuĢ iken muahharan Ģu zehâbın bâtılına  bittecrübe kanâat 

hâsıl ettiğini beyân ediyor ve diyor ki : 

"Arap mûsikîsindeki eb„âd-ı lahniyye içinde o nev perdelerin bulunduğuna vâkıf 

olmazdan mukaddem Mısır çalgıcılarının terennümâtını istimâdan hiçbir lezzet 

alamayıĢı bir taraftan bu adamların adem-i maharetlerine, diğer cihetten de savtlarının 

ittirâdsızlığıyla beraber seslerini ve kulaklarını bu derece tağlîz eden bir noksan-ı 

hulkîye atıf ve isnâd eder ve notaya aldığım Arap Ģarkılarında tesadüften sâid sülüs 

perdeleri bazen birer diyez iĢaretiyle göstererek Ģarkıyı majör makamında yazar idim. 

Çifâide ki yazdığımı tekrar edince bizim mûsikî muallimi yanlıĢ terennüm ettiğimi 

söyler idi. Vâkıa benim okuduğum Ģarkının büsbütün baĢka bir renk ve Ģîve aldığını 

kendim de anlamakta güçlük çekmez idim. Bazı kere de diyez iĢaretini kullanmazdım; 

bakardım ki Ģarkı minör makâmına tehavvül etmiĢ! Muallim ise muttasıl nağmeleri 

hakkıyla zabt edemediğimi ihtâr etmekten hâlî kalmaz idi; elhâsıl yine aynı hâlin 

vukûunu hisseder, yani yazdığım nota ile karĢımda okunan lahin arasında büyük bir fark 

bulunduğunu maatteaccüb görür idim. Bu fark benim için cidden garip gelmiĢ ise de 

hakîkat hâli teslimden baĢka çâre bulamamakta ve maahâzâ Ģu farkın esbâbını 

teharrîden de hâlî kalmamakta idim. Nihayet Mısır'ın sâbit perdeli âlât-ı 

mûsikiyyesinden birinin sapında gördüğüm perde bağlarını tedkîk edince müĢkilimin 

halli müyesser oldu. ĠĢte o vakit mûsikî-i Arabiyyenin perdeleri Avrupa mûsikîsi gibi 

tam ses ve nısıf ses olarak tevâlî etmeyip bilakis bir tab„ını daha küçük bu„udlara 

ayrıldığına, bizim muallimin okuduğu Ģarkıda tefrik edemediğim perdelerin de 

Avrupalılar‟ın ton-ı minöründen daha küçük bir perde olan sülüs sesden ibâret 

bulunduğuna hiç Ģüphe kalmadı" 

Mûsikî-yi mahallî ile tedrîcen ülfet ettikten sonra müdakkîk mümâileyh Arab 

mûsikîsinin nazariyâtını o kadar mûĢikâfâne tetebbu„ etmiĢtir ki tetebbu„un bu derecesi 

kendisinden evvel hiçbir Avrupalı‟ya nasip olmadığına eseri delâlet etmektedir. 

Nagamât-ı asliyye arasında bulunan eb„âd ile bu eb„âdın yek diğeriyle terkîbinden hâsıl 

olan makâmât ve Ģuubâtı bazı hatâları istisnâ edilince pek güzel Ģerh eylemiĢtir. Ancak 

bunların tafsilâtına giriĢecek olsak hem söz uzar hem de makâlemiz bir "takrîr-i fennî" 



 142 

Ģeklini alır; binâenaleyh Villoto'nun eserinden bilfiil mûsikîye intisâbı olmayan kariin 

tarafından da lezzetle okunabilecek kısımlarının nakil ve îrâdıyla iktifâ edeceğiz. 

Villoteau makâle-i sâbıkâmızın nihâyetine naklettiğimiz ifâdâtını müteâkip Kahire 

sâzendelerinden yazdığı dokuz Ģarkının notalarını eserine derc etmiĢtir. Bu Ģarkıların 

Mısır‟da müstamel Arapça ile tanzim edilen güfteleri, notalarının altına Latin hurûfiyle 

yazıldığı gibi ayrıca hurûf-i Arabiyye ile de kayd edilerek mukâbillerine Fransızca 

tercümeleri konulmuĢtur. Bir de Mısır ağniyâ ve muteberânin mahsûs olan "avâlim" 

ismindeki çengîler ile "gavâzî" tesmiye edilen avâm rakkâselerinin rakslarına ve 

Mısırlılar'ın "hayâl-i zılı" dedikleri Karagöz oyunlarının sûret-i icrâsına ve o esnâda 

okunan Ģarkılara dâir münderic malûmât da cidden eğlenceli birer bahis teĢkil 

etmektedir. 

Mısırlılar'ın merâsim-i dîniyye ve mezhebiyyesinde mûsikîye müteallik ne 

mevcûd ise bu terennümâtın hemân kâffesini Villoto'nun notaya aldığı görülüyor; 

bunlardan baĢka mesela Nil Nehri'nde iĢleyen kayıkçıların kürek çekerken okudukları 

mevâller, sokaklarda dolaĢan dilencilerin teganniyâtı, nikah cemiyetlerinde okunan 

Ģarkılar, Nil'in birinci Ģelâlesi civârında sakin "Berber"ler ile "Dimokle"lilerin 

terennümâtı elhâsıl Mısır ahâlisinin mûsikî ile rnüterâfık ne gibi merasimi var ise 

bunların hiçbiri elhânĢinâs-ı Ģehîrin nazar-ı tetebbu„undan dûr kalmamıĢtır.  

Villoteau'nun eseri neĢr olunmazdan mukaddem HabeĢîler'in mûsikîsine dâir 

Avrupalılar‟ın malûmâtı Ġngiliz seyyâhîninden Bruce nâm zatın 1768-1772 de evvela 

Ġngilizcesi, 1791 târihinde dahî beĢ cild üzerine Paris'de Fransızca‟ya tercemesi neĢr 

olunan seyahâtnâmesinde verdiği îzâhât-ı sathiyyeye münhasır bulunuyor idi. Halbuki 

Ġngiliz seyyâhının eserinde görülen beyanât bâlâ-pervâzâneye rağmen gâyet mevsûk 

olduğunu iddiâ ettiği mebâhiste büyük büyük hatiâte tesâdüf olunmuĢ, kemâl-i dikkatle 

tetebbu' ettiğini yazdığı mevâd hakkında pek cüzî bir vukûftan baĢka malûmâtı 

bulunmadığı tahakuk etmiĢ olmakla eseri neĢrinden az vakit sonra nazar-ı itibârdan 

düĢmüĢ idi. 

On yedinci asırda iĢtihâr eden Cizvit rahiblerinin en mütefennini olan Kircher 

tarafından "Ars magna Consoni et dissoni" nâmıyla yazılıp 1750 senesinde Roma'da 

temsil edilen telîf-i kebîr-i mûsikînin sekizinci bâbında HabeĢîler‟in mûsikîsine dâir 

verilen malûmât da birçok yanlıĢlıkları hâvî idi. ĠĢte Villoteau'nun tedkîkâtı o târihe 

kadar perde-i meçhûliyet altında kalan müsıkî-i HabeĢînin nukât-ı gâmızasını meydân-ı 



 143 

vuzûha çıkarmıĢ ve Avrupa ulemâsını da bu mûsikîyi akvâm-ı sâire-i Ģarkıyye 

mûsikîleriyle bittatbîk bir fikr-i kâfî istihsâl edebilecek derecede müstefıd etmiĢ idi. 

Her kavmin menĢe-i mûsikî hakkında husûsî bir rivâyeti vardır. Bu rivâyâtı teĢkil 

eden esâtir ve hurâfâtın ekserisini Ģimdiye kadar kütüb-i mûsikiyyede az çok istiğrâb ile 

okumuĢ, lakin bunların içinde HabeĢîler‟in menĢe-i mûsikîye müteallik olan itikâdları 

kadar garibine tesâdüf etmemiĢ idik. Villoteau Kahire'de HabeĢ râhibleriyle görüĢmüĢ, 

onlardan muhteri„i mûsikî kim olduğunu sorarak aldığı cevâbı eserine derc etmiĢ ki 

garâbetine mebnî biz de oradan ber-vech-i âtî nakl ediyoruz : 

"HabeĢ krallarından Kaleb asrında HabeĢ‟in Sümmiyyîn Ģehrinde tevellüd eden 

Saint Yard nâmında bir çocuk okuyup yazmak tahsili için Öksem beldesine izâm 

olunmuĢ, oranın mektebine yedi sene.devâm ettiği halde Saint Yard bir Ģey 

öğrenememiĢ, nihâyet muallimi de bu gabî Ģâkirdini geldiği yere îâdeye mecbûr kalmıĢ; 

bîçârenin memleketine avdeti mevsim-i sayfin en hararetli zamanına tesadüf ettiği 

cihetle Saintn Yard bir gün esnâ-yı râhda HabeĢiler‟in Urka tesmiye ettikleri bir ağaca 

rast gelerek biraz istirahat için sâyesine sığınmak ister. Ağacın altına yatar yatmaz ağacı 

kemirerek tepesine doğru çıkan büyük bir ağaç kurdu gözüne iliĢir. Bir aralık kurd yere 

düĢer. DüĢmesini müteakib oradan kalkarak tekrar ağaca çıkar. Çefaide ki bu defa da 

düĢmemeğe muktedir olamaz. Elhâsıl bu düĢüp çıkma yedi kere tekrar eder ve her 

defasında aynı hal vukûa gelir. Bu manzara Saint Yard'ın nazar-ı dikkatini celb 

etmesiyle kendi kendine, 

"'Acaba bundaki sır nedir? Bu kurt Ģu ağacın tepesine çıkmak için yedi kere niyet 

etti, bir türlü muvaffak olamayarak yedisinde de yere düĢtü. Bende tamam yedi sene 

mektebe gittim geldim bir Ģey öğrenemedim, bu hayvan ile benim aramda ne kadar 

müĢâbehet var!" diyerek, derhal kurdu ağzına alıp yutar! Biraz sonra kendisine bir 

ağırlık gelerek oracıkda uyur. Rûyâsında bakar ki bir güvercin gelmiĢ üzerine konmuĢ, 

güvercin kendisine yazıyı okumayı öğrettiği gibi mûsikiyi ve hattâ Giz, Ezel, Ârârî 

namlarındaki üç makamı da talim etmiĢ, bu makâmâttan birincisinin yortu günlerinde, 

ikincisinin perhiz günleriyle paskalyalarda ve cenaze merasimlerinde, üçüncüsünün de 

senenin baĢlıca eyyâm-ı mahsûsasında terennüm edilmesi lâzım geleceğini de söylemiĢ. 

Saint Yard, bu vakadan sonra doğruca memleketine avdetle sanat-ı gınânın kavâidini 

hâvî bir kitâp telif etmiĢ ki elyevm HabeĢîler nezdinde makbûl ve muteber imiĢ!" 



 144 

Villotoeau HabeĢ râhiblerinin ellerinde bir takım mecmûalar gördüğünü ve bu 

mecmûalardaki notaların Yunan-ı kadîm mûsikîsinin tarz-ı tahrîrine muvafık olarak 

Amâra nâmındaki HabeĢ lehçesine mahsûs harfler ile yazıldığını beyân ettikten sonra 

HabeĢ notasına dâir malûmât-ı mufassala veriyor. Bu malûmâtın hülasâsına nazaran, 

HabeĢiler mûsıkilerini yazmak için sûret-i muhtelifede tertîb olunmuĢ elli üç Ģekil 

ittihâz etmiĢlerdir. Bu eĢkalin her biri Avrupalılar‟ın notasında olduğu gibi bir nağmeyi 

ve o nağmenin derece-i hiddet ve sıkletini göstermeyip nağmelerin derecâtı arasındaki 

eb„âd-ı mûsıkiyyeyi göstermektedir. Nasıl ki ġark Ortodoks kiliselerinde müstamel 

notalarda bu esâsa tevfikân yazılmaktadır. 

Maahâzâ HabeĢ notasında daha birçok iĢârât-ı muhtelife mevcûd ise de bu iĢârâtın 

medlullerine dâir HabeĢ râhibleri tarafından verilen izahattan mösyö Villoteau bir Ģey 

anlayamadığını söyleyerek yalnız elli üç adedinin zikri ile iktifâ ettiğini ilâve-i makâl 

ediyor. 

Villoteau‟nun Mısır'da mûsikîlerini tedkîk ettiği akvâmın biri de Kıbtîler‟dir. 

Hıtta-i Mısriyyenin en kadîm sekenesi Kıbtîler olduğu ve kadîmen bunların ecdâdı 

zamanında ulûm-i sâire ile fenn-i mûsikiyenin mertebe-i tekemmülü hakîm-i Ģehîr 

Eflâtun‟un âsârında görülen medâyihten anlaĢıldığı halde Kibtî tâifesinin el yevm Mısır 

ahâlisi beyninde maârifce en geri kalmasına ve mûsikîlerinin de o nisbette bir inhitâta 

uğramasına Villoteau teessüf ediyor ve diyor ki : 

"Kıbtîler‟in terennümâtı bana can sıkıcı ve yeknesak geldi. Eğer Mısr-ı kadîm 

rehhâbîninin Oziris nâmındaki mabûdlarının Ģerefine okudukları duâlar hep bu 

terennümâta müĢabih ise Eflâtun'un medâyihine teaccüb etmemek elden gelmez. 

Kıbtiler‟den öylelerini gördüm ki hurûf-i savtiyyeden birini tutturup onun üzerinde bir 

çâr yek saat terennüm etti. Kilise mûsikîlerinde de güftelerin böyle gâyet seyrek taksimi 

kâidesi câri olduğundan âyin-i rûhânîleri pek uzun sürmektedir. Kiliselerinde ayakta 

durmanın mecbûri bulunmasından dolayı Kıbtîlerin ukâz denilen bir nev„ koltuk 

değneğine dayanarak hitâm-ı âyine kadar bekleyebilmektedirler. Birçok kereler biz de 

kıbtîlerin âyîn-i rûhânilerinde hâzır bulunduk. Bizim koltuk değneğimiz olmadığından 

duvarlara dayanmakla yorgunluğumuzu tadile çalıĢtık ve her defasında tâb u tüvânımız 

kesilmiĢ, sıkıntıdan bunalmıĢ bir halde kendimizi dıĢarı atmağa mecbur olduk. 

Mösyö Villoteau Kıbtîlerin mûsikîsi hakkındaki mutâlaâtını müteâkib Kıbtî 

râhiblerinden zabt ettiği bir Ģarkıyı alafranga nota ile yazarak kitabına ilâve etmiĢtir. 



 145 

Mevzû-ı bahsimiz olan eserin ikinci kısmı Asya ve Avrupa akvâmından Mısır‟da 

mütemekkin olanların mûsikîlerine müteallik malûmâtı hâvî bulunuyor. Bu kısmın 

birinci bâbı Türkler ile Ġranlılar'ın mûsikîsine tahsîs edilmiĢ ve zâten bu iki mûsikînin 

nazariyatça Araplarınkinden pek farklı olmaması onlara dair ayrıca tafsilat îtâsına hâcet 

bırakmamıĢ ise de bahs ettiği mûsikîden sonra o Ģube-i lahne ait birkaç eserin notasını 

ilâve etmek husûsunda müellifin ittihâz kerdesi olan usûle bu bâbda riâyet edememesi 

mûcib-i teessüf oluyor ki bunun da sebebini Villoteau Ģu sûretle hikâye ediyor: 

"Mısır'da birçok Türk ve Acem Ģarkılarıyla raks havaları yazmıĢ idim. Gerek bu 

notaları ve gerek Hind mûsikîsi üzerine topladığım malûmâtı muhtevi olan defterlerimi 

koyduğum çanta Fransa'ya avdet için bindiğim geminin anbarında bulunuyor idi. Uzun 

müddet devam eden deniz yolculuğu esnâsında nasılsa anbara giren sular çantaya nüfûz 

ile içindeki evrâkı çürütmüĢ, Pâris'te çantamı açdığım vakit : Kâhire'de mülakât ettiğim 

bir Türk tacirinden yazdığım Türkçe bir Ģarkıdan mâadâ evrâk-ı sâirenin büsbütün 

okunmaz bir hâle geldiğini maatteessüf gördüm, binâenaleyh yalnız o Ģarkının notasını 

derc ile iktifâya mecbûr oluyorum." 

Bu Ģarkının güftesi "Esti nesîm-i nev bahar açıldı güller demâdem" makâmı da 

rast olduğunu görünce vehleten Hacı Ârif Bey merhumun yine bu güfte üzerine 

bestelediği Ģarkıyı hatırladık. Halbuki Villoteau'nun yazdığı Ģarkının usûl ve nagamâtı 

Ârif Bey'inkine asla benzemediği gibi zâten o târîhte mîr-i mümâileyhin henüz tevellüd 

bile etmemiĢ olduğunu tahatturla bunun da aynı güftenin eski bir bestesi olduğuna 

Ģüphemiz kalmadı. 

Kısm-ı sânînin ikinci bâbı Mısır'da mütemekkin Suriyeliler'in mûsikîsi hakkında 

Villoteau'nun icrâ ettiği tedkîkâttan bâhistir. Bu tetkîkâtın hulâsasına nazaran Suriyeliler 

Ģimdiye kadar mûsikîye dâir hiçbir kitâp yazmamıĢlar ve kiliselerinde okudukları 

duâları da yazacak notaları olmadığından hep ağızdan öğrenegelmiĢlerdir. Suriyeliler‟in 

mezhebleri gibi terennümâtı da ikiye ayrılmıĢtır. Bu terennümâtın biri Saint Efrem, 

diğeri OtiĢe‟sin telâmîzinden Yakûb tarafından bestelenmiĢtir. Her iki mezhebe âit olan 

mûsiki esâsen sekizer makâmdan müteĢekkildir. Saint Efrem mezhebine sâlik olanların 

nagamâtı o kadar düz, latîf ve muntazam ise Yakûbîlerinki o derece karıĢık ve lüzûmsuz 

tertîbât-ı acîbe ile anlaĢılmaz bir halde imiĢ. Villoteau her iki mezhebe mensûb olan 

kiliselerde okunan duâları sekiz makâmdan birer numûnesini nota ve güfteleriyle 

beraber eserine ilâve etmiĢtir. 



 146 

Bâb-i sâlis Mısır Ermenileri‟nin mûsikîsine mütedâir malûmâtı ihtivâ ediyor. Biz 

en ziyâde bu kısmı istifâdeli bulduk, çünkü Ermeni mûsikîsinin hem oldukça muntazam 

bir nazariyesi, hemde husûsî bir notası vardır. 1711 senesinde "ġurûder" isminde bir zât 

Amsterdam Ģehrinde neĢr ettiği bir eserde 
19

 Ermenilerin iĢârât-ı mûsikiyyesiyle 

kiliselerine mahsûs terennümâtın bazılarında bahs etmiĢ ise iĢârât-ı mezkûrenin delâlet 

ettiği maânî-i lahniyyeyi bildirmemiĢ idi. Villoteau bu iĢârâttan baĢlıcalarının 

medlûllerini izah ediyor diğerlerinin de ifâde etdikleri maânîyi bilen kimse 

bulamadığını söylüyor. 

Villoteau'nun eserinde gördüğümüz Ermeni notasının eĢkâli kırk üç adeddir ki 

bunlar alafranga notanın iĢârâtı gibi bir mıstarın (Gamme) hâvi olduğu nağmelerin 

derecâtını ifade etmeyip bazı nağmeler mecmûunu sesin gâh tize ve gâh petse doğru ne 

sûretle sevk edileceğini, bir de tarz-ı tegannîye âit farkları göstermeye delâlet eden 

eĢkâl-i mahsûsadan ibârettir. Gerek bu iĢârâtın ve gerek Ermeni mûsikîsinin menĢei 

hakkında Villoto bir hayli tahkîkat icrâ etmiĢtir. Rivâyete göre, ezmine-i kadîmede 

Ermeni patriki bulunan "Mesrop" nâmında bir zât kilise duâlarıyla rûhâni bestelerinin 

Ermenîler‟in kadîm lisânı olan "hâyık" lehçesi üzere okumasını arzu ederek bu lisânın 

sûret-i telaffuz ve tegannîsini hakkıyla irâe edebilecek iĢârât keĢfine hasr-ı zihin etmekte 

idi. Çünkü kadîm Yunânîler ile Ġrânîler arasında vukû bulan muhârebât-ı müteaddide 

sebebiyle Ermenîler‟in o zamana kadar kullandıkları iĢârât-ı mûsikiyye külliyen zâyi 

olmuĢ ve hâyıkan lehçesi yerine de Yunan-ı kadîm lisânı kâim olmaya baĢlamıĢ idi. 

Patrik mümâileyh müddet-i medîde seyr u seyahât edip  asrının en âlim ricâliyle 

görüĢmüĢ ve onların bu bâbdaki fikrini anlamağa gayret etmiĢ ise de mesâisi neticesiz 

kalmıĢ idi. Nihâyet mîlâdın 364 tarihinde bu iĢârât kendisine güya kuvve-i maneviyye 

ile talîm edilmiĢ ve müddet-i medîde devam eden tetebbuâtı bu sûretle semeredâr-ı 

muvaffakiyyet olabilmiĢtir. 

Villoteau Ermenî mûsikisi hakkındaki mülâhazâtın nihâyetinde kiliselerde okunan 

dört makâm-ı esâs ile dört makâm-ı ferîden ve bir de "Ġsdeği" nâm makâmından 

bestelenen ve Ermenice " Orejnes tesevvuh âyezder zeybârum'' güftesiyle baĢlayan 

manzûmeyi evvelâ Ermeni badehû Avrupa notasıyla yazmıĢtır. 

Villoteau, kitabının dördüncü bâbını Mısır‟da sâkin Rumlar'ın mûsikîsine hasr 

ediyor. Bu zeminde icrâ-yı tedkikât ne derece müĢkil olduğunu beyâna hâcet yoktur. 

                                                 
19

 Thesaurus Linguoe Armenicoe Antiquoe Modieruoe 



 147 

Çünkü o zamana kadar Yunan-ı kadîm mûsikîsi üzerine beyân-ı efkâr eden Avrupa 

ulemâ-yı mûsikîsi hep zanniyât ve faraziyât vâdisinden ileri gidememiĢ idi. Yalnız 

muhakkak olarak bilinen Ģurası idi ki, "Dâmâsen" lakabıyle iĢtihâr eden "Saint Jean" 

râhib sekizinci asr-ı milâdîde Rum kilisesi mûsikisini ıslâh ederek taht-ı intizâma almıĢ 

ve bu rnûsiki için icâd ettiği notanın eĢkâli bile mazbut bulunmuĢ idi. Ancak bu 

ıslâhâtınneden îbâret olduğu ve eĢkâl-i mebhûsenin ifâde ettikleri mânâ büsbütün 

mechûl idi. Hattâ Avrupa kütüphânelerinde birçok nüshâları bulunan ve Rum kilisesi 

mûsikîsinden bahs eden resâil-i müteaddideden de meselenin nukât-ı mübhimesini hall 

edecek delâil ve vesaikin fıkdânından nâĢî tamamıyla istifâde edilemiyor idi. 

Mesâi-i ciddiyyesi sâyesinde Villoteau bu vesâiki elde etmeye muvaffak olmuĢtur. 

Evvelâ Rum râhiblerinin "Papadik" tesmiye ettikleri mecmûalarında muharrer notaları 

aynen istinsâh etmiĢ ve badehû Kahire Rum kilisesi sermuğannîsi "Don Gabriel"den bu 

notaların usûl teğannisini öğrenmek maksadıyla uzun müddet ders alarak eserinde 

Rumlar‟a mahsûs iĢârât-ı lahniyyenin sûret-i tahrîr ve kırâatını mükemmelen izâh ve 

Avrupa notasıyla nasıl terceme edelebileceğini dahî mümkün mertebe irâe eylemiĢtir. 

Villoteau beĢinci ve sonuncu bâbda da Mısır'daki Musevî cemâatinin 

mûsikîsinden bahs etmektedir. Bu mûsikîye dâir bir hayli malumât-ı târîhiyye verdiken 

sonra mûsevîlerin mükemmel bir notası bulunmamakla beraber Sinagoglarında 

okudukları duâların usûl terenümünü gösterecek sûrette bâlâda zikri geçen iĢârât-ı 

lahniyye kabîlinden bir takım rumuz ve eĢkâle mâlik olduklarını beyân ve mutâdı 

veçhile bu eĢkâlin medlûllerini alafranga nota ile yazarak hatm-i makâl etmiĢtir. 

ġu iki makâle-i nâçiz ile telif-i güzîn-i âlimânesinin mündericâtı hakkında 

kârilerimize bir fikir icmâli itâsına gayret ettiğimiz Villoteau'nun hayât-ı mûsikîsi 

garbiyyûn‟un tedkîkât-ı fenniyyede ne derece ileri girdiklerine, nasıl çalıĢtıklarına 

parlak bir numûne teĢkil edebilir. Burada kemâl-i samimiyetle temenni edeceğimiz bir 

Ģey kalmıĢ ise o da her Ģube-i ilm ve fenn için Osmanlılar arasında da böyle müdakkik 

ve mütehassısların yetiĢtiğini görmekten ibârettir. 

B. MAKALENĠN ÖZETĠ 

Rauf Yektâ bu makâlesinde de bir önceki bahsetmiĢ olduğunu makâlenin devamı 

niteliğinde olan Villoteau‟nun Arap mûsikîsi hakkındaki araĢtırmalarını anlatmaktadır. 

Villoteau Arap müziğini araĢtırırken dinlemiĢ olduğu eserlerini batı müziği arızalarına 

göre notaya aldığı için Arap müziğindeki ara komaları tam olarak gösteremediğinden 



 148 

bir hayli sıkıntı çekmiĢtir. Çünkü kayıt altına altığı eserlerin tamamen baĢka bir havaya 

büründüğünün farkında olan olan Villoteau‟nun bu müĢkil durumu Araplar‟a ait bir 

enstrumandaki perdeleri görmesiyle hallolmuĢtur. Önceleri baĢlarda kulağını tırmalayıcı 

olarak iĢittiği eserlerde, karĢılaĢmıĢ olduğu kiĢilerin mûsikîden anlamadığına ve 

perdeleri yanlıĢ bastığı düĢüncesi hakimdi fakat arada geçen zamanda Arap müziğine 

ülfet kazanmıĢ ve arap enstrumanındaki perdeleri görmesiyle karıĢık olan bu durumu 

çözmüĢtür. Bu durumun anlaĢılmasından sonra  Villoteau Arap müziğinin nazariyatını, 

makamlarını, sesler arasındaki uzaklığı çok güzel bir Ģekilde Ģerh etmiĢ ve bunun hiçbir 

Avrupalı‟ya nasip olmadığını belirtmiĢtir. Villoteau Araplar‟a ait 9 eseri batı notasına 

aldığını bu eserin hem Latin harfleriyle hem de Arap harfleriyle kaydedilip Fransızca‟ya 

tercümesi yapılmıĢtır. Villoteau eserinde, Mısırlılar‟a ait rakkâselerin rakslarını, 

Karagöz oyununa benzeyen oyunlarının nasıl icra edildiğini ve bu esnada okunan 

Ģarkıları, dini merasimlerde okunan eserleri notaya almıĢ, Nil nehrinde kürek çekenlerin 

okumuĢ olduğu mavalları, sokakta dilenenlerin okuduğu nağmeleri, nikah merasiminde 

okunan eserleri kısaca günlük hayatta insanların sevinç ve üzüntülerini ifade eden her 

türlü etkinliği Villoteau kayıt altına almıĢtır. Villoteau‟nun bu çalıĢmasından önce 

HabeĢlere ait yapılan araĢtırmaların çok yanlıĢlarla dolu olduğunu belirtmiĢtir. Villoteau 

bunun dıĢında Kıbtilerin müziğini, Mısır‟da Türk ve Acemler‟e ait birçok Ģarkıyı notaya 

aldığını ve Hint mûsıkisi hakkında birçok bilgi topladığını belirtiyor. Villoteau mûsikî 

tarihinde Ģimdiye kadar pek üzerinde durulmamıĢ Suriye mûsıkisi özellikle de kilisedeki 

mûsikî hakkında bilgiler vermektedir. Villoteau ayrıca Ermeni, Rum ve Musevi 

musıkilerini incelemiĢ ve bazı eserleri de notaya almıĢtır. 

Rauf Yektâ Villoteau hakkında kütüphaneden elde ettiği bu iki makâlenin 

Garplıların ġarklılar hakkında yapmıĢ olduğu araĢtırmaların bizlerden ne kadar ileri 

oldukları belirmiĢtir. Böyle bir eserin meydana gelmesinden duyduğu memnuniyet 

yanında Osmanlılar‟da da bu gibi çalıĢmaların yapılmasını temenni etmektedir. 

XIII. GARB MÛSĠKÎSĠNDE MEYL-Ġ ĠSTĠġRÂK
20

 

A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ 

Vaktiyle Bağdad, Buhara gibi Ģarkta merkez-i ulûm ve fünûn olan Ģehirlere 

Araplar "beldetü
‟
l-marife" tesmiye ederler imiĢ. Herbiri bir fende mütebahhir erbâb-ı 

                                                 
20

  Sy. 56, s. 150, 1912. 



 149 

irfânın temekkün ettiği bu Ģehirlerde müteaddid mebâhis-i ilmiyye üzerine teâtî-i efkâr 

olunur ve her müntesib-i marifet dâire-i ihtisâsı dâhilinde yeniden yeniye kitaplar telif 

ve tedrîsiyle teĢnegân-ı ilm ve irfânı seyrâb etmeye gayret eder imiĢ. Memâlik-i 

Ģarkiyyede elyevm bu mâhiyeti hâiz bir Ģehir maatteessüf gösterilemez. Buna mukâbil 

asrımızda memâlik-i garbiyyenin birçok Ģehirleri daha vâsi bir mikyâsta birer "beldetü
‟
l-

marife" Ģeklini almıĢtır. Medeniyet-i hâzıranın a„dâd ettiği teshîlât ve vesâit gûnâ-gûn 

sâyesinde aralarında ilm ve fenn itibariyle ayrılık gayrılık kalmamıĢ ve bunun neticesi 

olarak diyâr-ı garb birçok bilâd-ı marifetten müteĢekkil vâsi bir "iklîm-i marifet" hâline 

gelmiĢtir. 

Mesalâ Fransızlar‟dan bir zât mensûb olduğu fenne dâir az çok Ģâyân-ı ehemmiyet 

bir makâle yazar ise o makâle yalnız Fransa'da değil milel-i muhtelife nezdinde dahî ait 

olduğu mehâfilin ehemmiyeti nisbetinde nazar-ı dikkati celb etmekten ve o nisbetde 

devamlı bir akis husûle getirmekten hâli kalmamaktadır: O bahse iĢtirak edenlerden 

tenkîd yâhud takdîr yolunda fikrini söyleyenler bulunuyor; elhâsıl makâle sahibi de 

mesâisinin boĢa gitmediğini görerek hakîki bir zevk-i mesâî-perestî duyuyor. 

ġuûbât-ı fünûndan birine dâir mühim bir mevzu üzerine bir makâle yazınız; bu 

makâle Ģehrimiz resâil-i mevkûtesiyle neĢr edilecek olduktan sonra yazılıp yazılmaması 

müsâvi gibidir. Garb bundan haberdar bile olmaz ama diyeceksiniz ki bunun sebebi 

Türk lisânının Avrupalılar‟ca sâir elsîne-i garbiyye derecesinde bilinmemesidir. Halbuki 

ben sebebin bu olmasına da kâni„ olamayacağım; çünkü Avrupa'da Türkçe'den fazla 

malûm olmayan Japon resâil-i mevkûtesi mündericâtını "Revue Des Revues " gibi Paris 

mecmûaları hulâsatan iktibâs ediyorlar. Demek ki biz henüz Avrupalılar nezdinde bir 

mevkî-i ilmî ve fenniye sâhip değiliz yâhûd terakkiyât-ı ahîremizden hâlâ kimse 

haberdâr değil de bize yine eski nazarla bakıyorlar; her halde ikiden biri Ģu kadar ki bu 

hâle karĢı yalnız teessüfle iktifâ eder isek hiçbir Ģey kazanamayacağımız tabiîdir. Asıl 

hüner o mevkîi kazanmağa çalıĢmaktır ki bunu da ümmîd-i âtî-i vatan olan gençlerden 

beklemekteyiz.  

Maamâfîh garb matbûâtında velev bir Ģarklı tarafından olsun yazılan bir makâle 

hemân lâyık olduğu derecede nazar-ı dikkati celb ediyor. Nitekim Pâris‟te çıkan Revu 

Musicale risâlesinin birkaç nüshâsına beĢ sene mukaddem Ģark makâmât-ı mûsikiyyesi 

hakkında yazdığım makâleler aynı telakkîye mazhar olmuĢ idi. Evvelâ meĢhûr "Peleyel" 

piyano fabrikası müdürü Mösyö Gustav Leyon bazı istîzâhâtte bulunmuĢ ve îcâb eden 



 150 

cevaplar verilmiĢ idi. Sâniyen yine bu makâleler mûsıkiĢinâsândan mösyö "Allikas" 

tarafından, yazılan tenkîdî ve tahlîlî bir sıra makâlâta zemin teĢkil etmiĢ idi. Bu sûretle 

dermeyân edilen mütâlaat arasında insan kendisininkine muhâlif fikirler bulunduğunu 

görse bile semere-i tetebbuâtın bizdeki gibi bir sükût-ı lâkaydâne ile geçiĢtirilmek 

bedbahtlığına uğramamasından dolayı yine memnun olmaktan geri duramıyor. 

ġurasını da itirâf etmeliyim ki o nâçiz makâlâtın Ģark mûsikîsi hakkında beynel 

garbiyyûn müsâid bir cereyân-ı efkâr husûle getireceğini hiç de memûl etmez idim. 

Hâlbuki ahîren Brüksel'de neĢr edilerek bir nüshâsı da muharrer-i âcize ihdâ olunan 

risâle-i mûsikiyye mündericâtı bu husûsta yanıldığımı gösterdi. Muharrir eser mösyö 

"Artur Maquaire 
21

" garb mûsikîsinde dahi Ģarkiyyûnun kullandğı perdelerin 

istimâlinden hâsıl olacak vüsat-i lahniyyeyi isbât etmek istiyor ve Ģark mûsikîsi 

lehindeki "tez"ini müdâfaa için "Revüe Müzikal"de münderic îzâhâtten istiâne ediyor 

idi. 

Meselenin tahlîl-i mündericâtına giriĢmezden evvel hâl-i hâzırı anlaĢılmak üzere 

Avrupa'da Ģark mûsikîsine karĢı husûle gelmekte bulunan temâyül-i ciddî hakkında 

biraz malûmât vermeyi münâsip görüyorum. Filhakîka on beĢ yirmi seneden beri garb 

mûsikîĢinâsânı arasında bir meyl-i istiĢrâk görülmektedir. ġüphe yoktur ki bu zeminde 

ilk hatveyi atan zât, geçende vefat eden muallim-i Ģehîr "Bourgault Docoudray" idi. 

Fransa'nın medâr-i iftihârı olan esâtizeden Saint-Saëns dahî bu yoldaki mesâisiyle 

temeyyüz etmekte idi. Bu renârefte de "Sen Sans"ı takib emeli, bazı gençlerde dahî 

mevcûd ise de yolun gayr-ı mekĢûf olması, esnâ-yı râhda tesâdüf edilecek bir takım 

mevâni„in ne sûretle bertarâf edileceğine dâir salâhiyettâr mehâfilce kat
c
î bir reyi 

dermeyân edilmemesi bu pür-heves gençlerin bütün Ģevk ve gayretlerini kırıyor idi. 

Garb mûsikîsini esaslı bir teceddüde mazhar kılmak emelini besleyen bazı Avrupa 

gençlerinin mütereddid hatvelerinden ne gibi bir hâlet-i rûhiyyede bulundukları kolayca 

anlaĢılıyor idi. "Revue musicale" de makâmât-ı mûsikiyyemiz hakkında verdiğim nazarî 

ve amelî malûmâtın iĢte bu nokta-i nazardan mûcib-i istifâde olmasına bilhassa gayret 

etmiĢ idim. Hattâ misâl olarak Ģark mûsikîsinin uĢĢak, bûselik, nihâvend nâmları verilen 

makâmât-ı latîfesini teĢkilât-ı lahniyeleri itibariyle izâh ederek bu makâmların garb 

mûsikîsinde istimâlinden husûle gelecek servet-i lahniyyeyi göstermeğe çalıĢmıĢ ve bu 

münâsebetle Avrupa mûsikîsini mahdûd bir dâire içinde kalmağa mahkûm eden esbâb 

                                                 
21

 M. Artur Maquaire ; 722, Chaussee de Waterloo, Bruxelles  



 151 

sırasında "ton majör" 8/9 ile "ton minör" 9/10 arasındaki farkın ameliyâtta ihmâl 

edilmesini zikr etmiĢ idim. Garbiyyûnun 80/81 sûretinde gösterenleri bu farkın, 

Ģarkîyyûnca daha müĢikâfâne bir tedkîk neticesinde 524288/531448 kıymetinde olarak 

kabul edildiğinden bahs ettiğim sırada bizim segâh ve bûselik nâmlarını verdiğimiz 

perdeler arasında bulunan fark-ı mezkûrun garb mûsikîsinde mevkî-i istimâlden iskât 

edilmesinin  uĢĢâk ile bûselik gibi aralarında beyaz ile siyah kadar fark bulunan iki 

makâmın "minör" denilen Ģekle inkılâbına sebeb olduğunu da ayrıca zikr etmiĢ idim. 

ġimdi anlıyorum ki bu sözlerim ümîdimin fevkinde bir tesir husûle getirmiĢ; bunu 

geçen hafta postasıyla aldığım bâlâda zikri geçen Brüksel matbû„ı risâle-i mûsıkiyye 

isbât etti. Risâlenin postamızda geçirdiği ser-güzeĢt de garîb: Sâhib-i eser, risâlesinin 

üzerine sardığı banda ismimi yazdıktan sonra alta da adres olarak "Ġstanbul 

Konservatuvarında profesör" cümlesini ilâve etmiĢ! Postahâne de Ġstanbul 

Konservatuvarı‟nın BeĢiktaĢ‟taki mûsîka-i hümâyûn kıĢlası olacağına hükm ederek 

risâleyi oraya göndermiĢ; bunu da bandın üzerinde Tophane posta Ģubesinin mührü ile 

bir de Ģerh bulunmasından istidlâl ettim. Brüksel‟den Ġstanbul'a kadar Ģedd-i rahilden 

sonra Ģehr içinde küçük bir cevelân yapmak suretiyle mürseli ileyhine vâsıl olabilen bu 

risâle "Enharmonisme et futurisme" ünvânını hâiz ve 39 sahîfeden mürekkeb idi. 

"Anarmoni" nedir? Ġbtidâen bunu îzâh edelim. Bu kelimenin biri yeni, diğeri eski olarak 

iki manâsı vardır: Piyano gibi "mutedil mıstar" hesabıyla yapılan âlâtta meselâ do diyez 

ile re bemol gibi esâsen yek diğerinden farklı iken "itidâl" Tamperament hatırı için 

birleĢtirilen notalara "anarmonik"ismi verilir ki bu kelimenin manâ-yı cedîdidir. Ġkinci 

manâsına gelince, Yunan-ı kadîm mûsikîsinde müstamel olduğu Avrupalılar tarafından 

iddiâ edilen üç nev cins Genres‟den üçüncüsüne verilen isimdir ki "Batlamyus"un 

kavlince 3/4 nispetindeki bir zü'l-erba„ Quarte bu„dundan evvelâ 4/5 nisbetinde bir bu„d 

ifrâz ettikten sonra bakî kalan 15/16 bu„dunu da biri 45/46 diğeri de 23/24 nisbetinde 

yine iki bu
c
da ayırmaktan ibâretdir. Tabîr-i diğerle "sol-do" zü

‟
l-erba

c
ı dâhilinde evvelâ 

rast, sâniyen segâh perdelerine basmakla beraber segâh - çargâh arasını dahî 45/46 ve 

23/24 nisbetlerinde iki kısma taksim ve husûle gelecek perdeleri sırasıyla icrâ etmek 

suretiyle do'ya çıkmak gibi ki Avrupa ulemâ-yı mûsikîsi "anarmonik" cinsi nâmı verilen 

bu tertîb-i garîbin Yunan-ı kadîm mûsikîsinde kullanıldığına zâhibtirler 
22

 

                                                 
22

 Halbuki bu tertibatın "sarf-ı nazarı" bir takım îhtimâlâtdan ibâret olub Yunan kadîm-i mûsikîsinde 

böyle garîbü‟Ģ-Ģekl bir "cins" müsta'mel olmadığı ve bu husûsta Avrupalılar arasında nasılsa yerleĢmiĢ 



 152 

Mösyö Arthur Maquaire'nin eserinde mevzubahis olan "anarmonizm" mesleği ise 

kelimenin yeni manâsından alınmıĢ bir tabirdir ki bundan kast edilen manâ dahi bir 

notanın "diyez" i ile fevkîndeki notanın "bemol" ü arasındaki farkı Ģimdiki gibi 

birleĢtirip her ikisini de icâbına göre kullanmak ve daha vâsi„ bir Ģekli olmak üzere bir 

"bu
c
d-i zülküll" octave dâhilinde "yirmi dört" rub„ perde kabul ederek bunları câbe-câ 

isti
c
mâl sûretiyle garb mûsikîsine Ģimdiye kadar hâiz olmadığı vüsat ve tenevvu-ı 

lahnîyi vermektir.  

"Müstakil mûsiki" taraftarlığı manâsına olarak füturizm nâmıyla dahî yâd edilen 

bu mesleğin müdâfileri Avrupa'da bizim zann etmeyeceğimiz derecede çoğalmaya 

baĢlamıĢ. Mösyö Arthur Maquaire'nin eserinde anladığımıza göre füturistler geçen 1911 

senesi Mart‟ının ll. günü tarihiyle Avrupa‟da bir beyânname neĢr etmiĢler; mûsikîde 

büyük bir inkılâb meydâna getirmek fikriyle çalıĢan bu gençlerin beyânnâmesinde 

dermeyân edilen temenniyât arasında en mühim ve netâyic-i ameliyyesi itibâriyle bizce 

en ziyâde Ģâyân-ı dikkat gördüğüm cihet, neden ibâret olduğu bâlâda bir nebze îzâh 

edilen "anarmonizm" mesleğinin bir Ģart-i esâsî olarak kabûlü teklif edilmesidir. 

Beyânnamenin nihâyetinde oldukça garîb görünecek bazı temenniyât da var: meselâ 

"füturist"ler diyorlar ki: 

"En son ihtirâât-i fenniyyeyi hatve be-hatve takîb ederek tabiatte vücûda gelen 

tahvilât-ı cedîdeyi derhâl mûsiki ile tasvir edememeli miyiz? Merâkiz-i medeniyet olan 

Ģehirlerdeki caddelerin, büyük dârüssınâaların, trenlerin, transatlantik vapurlarının, 

zırhlıların, otomobillerin, tayyârelerin mûsıkisini ifâdeye yol bulabilmek, buhar 

makinelerinin izâz-ı nâm ve Ģânı ile elektriğin galebe-i kat‟iyesini alkıĢlayabilmek az 

muvaffakıyyet midir?" 

Mösyö Arthur Maquaire risâlesini beĢ fasla taksim etmiĢtir. Birinci ve ikinci 

fasıllarda Avrupa konservatuvarlarının takib ettikleri usûl-i tedris dolayısıyla genç 

zekâların serbest inkiĢâfına ne gibi mevâni„ îkâ„ edildiğinden, garb âlem-i mûsikîsinde 

hükm-fermâ olan bazı yolsuzluklardan bahs edilmektedir. Üçüncü fasılda "füturist" lerin 

maksadı, ne istedikleri ber- tafsîl-i izâh olunuyor. 

                                                                                                                                               
olan zannın büsbütün hilâf-ı hakikat olduğu Paris konservatuvarı nâmına neĢri der-dest bulunan 

"muhitü'l-mûsikî" ye yazdığımız eserde delail ve vesâ'ikıyla isbât edilmiĢtir. 

 



 153 

Risâlenin "anarmonizmin tarîk-i amelîsi" unvânını hâiz olan dördüncü faslı, hâl-i 

hâzırda Avrupa mûsikîsi nazariyesinin müstenidâtı olmak üzere garb hikmet Ģinâsânının 

âsârında münderic olan "kavâid-i resmiye" ile bunun Ģekl-i muâdili bulunan “mutedil 

mıstar” nazariyesinin sekâmet ve nekâyısını bilcümle delâiliyle ihtivâ etmektedir. Buna 

mukâbil müellif-i eser, füturistlerin kabul ettikleri mıstarda her "bu„d-i tanînî" nin (ton) 

dört kısma taksim edilerek icâbına göre "rub„" , "sülüs" ve "nısf" seslerin kullanılacağını 

ve böyle bir mıstarın sâha-i ameliyata îsâli için evvel emirde "mikyasül-savt" nâm âletin 

iânesine bil-mürâca
c
a istihsâl edilecek nagamâtın enabîb-i müteĢavvite, yâhud " 

Eristallophone  Enharmonique " tesmiye edilen billûrî safîhalara tesbît olunacağını, 

bundan sonrasının da âlât-ı mûsikiyye âmillerince düĢünülecek bir mesele olduğunu 

beyân ediyor. 

Risalenin “istikbâl yolları" serlevhâlı beĢinci faslında Mösyö Maquaire "füturist" 

gençlerin bundan böyle tarîk-i teceddüdde bir sûret-i "azimkârânede ilerlemeleri için bir 

manî" olmadığını, hattâ vaktiyle mösyö Lui Luka nâmında bir zât tarafından yazılan 

eserde ( 
23

) Ģimdiki majör ile minör makâmları hâricinde vücûdu gösterilmiĢ olan 

makâmâtı mevki-i icrâya vaz„ etmek mümkün olacağını söylüyor ve bu münâsebetle 

Alman hikmetĢinâs Ģehîri "Halimholic"in "Fenn-i Mûsikînin Nazarîye-i 

Fiziyolojikiyyesi" ünvânlı eser-i âlimânesinde Arap hânende ve sâzendelerinin elhân-ı 

Ģarkîyyede müsta„mel olan eb
c
ad-ı muhtelife-i mûsikiyye arasındaki farkları "gayr-i 

kâbil-i icrâ" zann etmelerinin hükümsüzlüğü hakkında îrâd ettiği Ģu sözleri nakl ediyor: 

"Garb sanatkârlarının fikrince bu farklar o kadar küçüktür ki bunların tesîr-i 

bedîîsini takdir edebilmek için fevkalâde bir terbiye-i seniyyeye ihtiyâç görülmektedir. 

Halbuki asr-ı hâzır mûsikîĢinâslarının bu yoldaki fikirlerinin doğru olmadığını iddiâ 

edebilirim; çünkü, onlardan hiçbiri bu muhtelif makâmât-ı Ģarkıyyenin "bil-amel" 

mevkî-i icrâya vaz
c
ını ve aralarındaki farkların vâsıta-i sem

c
 ile kâbil-i takdîr olup 

olmadığını tecrübe etmemiĢtir. 

Mösyö Maquaire yine "Helmolc" un eserinde tesâdüf ettiği Ģu sözleri de nazar-ı 

dikkate vazediyor : "Biz küçük yaĢımızdan beri kulaklarımızı ancak "mu„tedil mıstar"ın 

seslerine alıĢtırmıĢ ve bu sûretle hiss-i mûsikîmizi, makâmât-ı kadîmenin tenevvü
c
ât-ı 

lahniyyesi meyânında yalnız majör ve minör dediğimiz iki makâmın pek kolay olan 

farklarını bulabilmek sûretiyle perverde etmiĢ bulunuyoruz. Bizim temezzücât 

                                                 
23

  Une revolution dans la musiqe, Paris, 1849 



 154 

"Accords" teĢkili, makâm değiĢtirilmesi "modulations" vesâitine mürâcaat sâyesinde 

husûle getirmek istediğimiz furûk-i ifâde-yi mûsikîlerine "ilm-i âhenk"i kabul etmeyen 

akvâm-ı Ģarkıyyenin muhtelif makâmlarındaki daha nâzik, daha mütenevvi vesâit ile 

icrâ edecekleri tabiîdir; bundan dolayı akvâm-ı mezkûrenin kulakları bu gibi furûk-ı 

nâzikeyi idrâk husûsunda bizimkilerden ziyâde hassas olmasında taaccüb edecek bir Ģey 

yoktur." 

Helmolc gibi bir mütefennîn-i Ģehîrin bu sözleri "füturist"lerin en gayûru olduğu 

eserinden anlaĢılan mösyö Maquaire'e beyanâtında biraz daha cesâret-bahĢ oluyor ve 

bil-münâsebe bizim "Revue musicale” deki izâhâtımızı mâkâm-ı istiĢhâdda îrâd ederek 

diyor ki; 

"Helmolc'in sözleri ne kadar doğrudur! Mantıkî olarak düĢünelim. Fisagoras 

koması "Comme de Pythagores" 524288/531448 nisbetinde olduğu bildirilen bu
c
d-ı 

mûsikî, mâdemki bir kıymet-i lahniyyeyi hâizdir ve mâdemki Ģarkiyyûn Rauf Yektâ 

tarafından nihâvend, uĢĢâk, bûselik makâmları hakkında yazılan makâlâtta isbât edildiği 

veçhile bir "bu
c
d-i zülküll" (octave) dâhilinde 24 bu„du gerek sesleriyle gerek sazlarıyla 

icrâ edebiliyorlar imiĢ; O hâlde biz garbiyyûn sâha-i mûsikîde Ģarklılardan niçin daha 

dûn bir mevkide kalıyoruz? Niçin? Niçin?..." 

Bundan sonra Mösyö Maquaire "Füturistlerin tiyatro âleminde dahî ne gibi 

tahavvülât-ı mühimme istihsâlini ümid ettiklerine nakl-i kelâm ile bu bâbda bir hayli 

mütâlaât serd ediyor ve rufekâ-yı mesâîsini gayretlerinde devam ve her türlü mevâkî-i 

iktihâma teĢvik ederek sözüne hitâm veriyor. 

Garb elhânĢinâsânı arasında uyanan istiĢrâk-ı mûsikî emelleri bizce birkaç nokta-i 

nazardan câlib-i dikkat ve enbâhtır. "Ulûm ve funûn-ı mütennevviada akvâm-ı 

garbiyyenin tarîk-i terakkîde bizden pekçok ileride bulunduğunu ve terakkî için o 

akvâm nezdindeki "ulûm ve funûnu "aynen iktibâstan baĢka çâre olmadığı hakikâtini 

bit-tab„ zihinlerimize koymuĢ olduğumuz cihetle bir hâl-i metrûkiyyette kalmıĢ olan 

mûsikîmizi canlandırmak için de garbı taklîd ve tanzîr etmekliğimiz zarûri olduğunun 

vehleten hâtıra gelmemesi mümkün olamaz. Maahâzâ mûsikîye gelince Ģarkın büsbütün 

baĢka bir vaziyyette bulunduğunu tetebbuât-ı mûsikiyyemize daha yeni baĢladığımız 

sırada anlayarak zann-ı umûmîye muhâlif gibi görünen makâlâtımızla hakkımızda 

birçok itirâzları celb etmiĢ idik. ġimdi görülüyor ki Ģark mûsikîsinin serveti hakkında 

vaktiyle "İkdâm" gazetesine yazılarak vatandaĢlarımız arasında istihzâ ve istihfâflarla 



 155 

karıĢık telakkîlere mazhar olan makâlâtımız memâlik-i garbiyyede hilâf-ı memûl bir 

hüsn-i tesir hâsıl etmiĢ ve mûsikimiz lehinde bir cereyân-ı efkâr husûlüne sebeb 

olmuĢtur. 

Buna bir taraftan sevinmekle beraber diğer tarafdan müsikîmizin esaslı sûrette 

canlanması için hiçbir Ģey yapılmadığına teessüf ediyoruz. Pây-ı taht-ı Osmânî henüz 

bir Dârülmûsikî‟den mahrum, ciddî çalıĢacak olsak, ġark-i kadîmin en rakîk ve 

rûhnüvâz makâmât-ı mûsikîyyesini "asırların tekallubât-ı dûrâdûru arasında hüsn-i 

muhâfaza ile Avrupa‟ya tanıtmıĢ olduğumuzdan dolayı bâri mûsikî husûsunda olsun 

garb mehâfıl-i fenniyyesinin nazar-ı Ģükranını celb etmiĢ olur idik. Çifâide ki revîĢ-i 

hâzırımızla buna da muvaffak olacağımızı ümid edemiyorum. ġu halde 

memleketimizden alınan birçok mevâdd-ı ibtidâ'iyyenin garb dârüssınâalarında nazar-

rûbâ bir Ģekil verilerek yine bize satıldığı gibi sırf bu memleket mahsûlü, Ģark-ı kadîm 

dehâsının eser-i sanat ve marifeti olan birçok makâmât-ı latîfemizin de yakında 

"füturistler tarafından birer birer alınarak tanıyamayacağımız bir Ģekil nevine ba„de'l-

ifrâğ sâmia-i hayretimize îsâl edilmesine muntazır olmalıyız. 

B. MAKALENĠN ÖZETĠ 

Rauf Yektâ Bey bu makâlesinde baĢlığından da anlaĢıldığı gibi  garp mûsikîsinde 

son zamanlarda lanan Ģark mûsikîsinden esinlenme konusunu ele almıĢtır. Makalenin 

baĢında batılıların ilme olan yöneliĢi doğululara göre çok daha ileride olduğunu 

belirtmiĢ, batılı memleketlerin adeta “iklim-i marifet” haline geldiğini belirtmiĢtir. 

Kendi memleketimizde yazmıĢ olduğumuz bir makalenin yazılması ile yazılmaması 

arasında pek bir farkın olmadığına değinen Rauf Yektâ batıda ise bizim yazdığımız 

makalelerin henüz ilmi ve fenni bir dereceye sahip olmayıĢımızdan veya bize eski 

gözüyle baktıklarından dolayı rağbet görmediğini ifade etmektedir. Görüntünün her iki 

durumunda da bizim aleyhimize olduğunu ifade etmiĢtir. 

Makâlenin devamına baktığımız zaman garplıların mûsikî yönünden doğuya  

yönelmesinde Rauf Yektâ Bey‟in büyük katkısı dikkatimizi çekmektedir. Bunu da 

Paris‟te çıkan Revüe Musicale adlı risâleye beĢ yıl yazmıĢ olduğu makalelerden ve bu 

makalelerin sorulu-cevaplı , açıklamalı, irdelenerek yazılmıĢ olmasının büyük bir 

katkısını olduğunu görmekteyiz. Türk mûsikîsinin amelî ve nazarî bilgilerini 

makâlelerinde anlatmıĢtır. Bizim müziğimizde 24 perdenin olduğunu göstermiĢ ve bir 

komanın bile uygulamada çok büyük farklılık gösterdiğini anlatmıĢtır.  Batıda kendi 



 156 

fikirlerine muhalif bazı görüĢlerin olmasına rağmen bu görüĢün müspet bir Ģekilde 

karĢılanması Rauf Yektâ‟yı çok memnun etmiĢtir. Mösyö Artur Maquaire Rauf 

Yektâ‟nın bazı makâlelerini kaynak göstererek batı müziğinde de doğuda kullanılan 

bazı perdelerin kullanılmasını önermektedir. Batılı gençler, Rauf Yektâ‟nın 

makâlelerinde anlatmıĢ olduğu bazı makamlarının bûselik, uĢĢak, nihavent gibi 

makâmların kullanılması batı müziğine güzellik katacağını savunmaktadırlar. 

Mösyö Artur Maquaire yazmıĢ olduğu eserde füturistlerin mûsikîde büyük bir 

inkılap yapmak istediklerini belirten Rauf Yektâ, bunun Türk mûsikî için aslında iyi 

sonuçlar vermeyeceğini belirtmiĢtir. Bu sebeple de müziğimize sahip çıkmamız 

gerektiğini, bir “Darülmûsikî ”mizin olmasının lüzûmunu ve müziğimizi batılılara en iyi 

Ģekilde tanıtmamızın zamanının geldiğini ifade etmektedir. 

XIV. JEAN JAUQUES RUSSEAU MÛSĠKÎġĠNÂS
24

 

A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ 

Geçen Haziran-ı efrencînin 28 inci cuma günü, Ģöhret-Ģiâr Jean Jauques 

Russeau'nun iki yüzüncü sene-i devriye-i velâdetine müsâdif olduğundan gerek Paris'te 

gerek müĢârün ileyhin maskat-ı re'si olan "Cenevre" Ģehrinde pek parlak merasim icrâ 

edilmiĢ ve bu merasime âlem-i medeniyyetin her tarafından gelen birçok kadirĢinâsân 

iĢtirak eylemiĢtir. 

Bu münâsebetle Avrupa gazetelerinin ekserisinde Russeau'nun evsâf ve mezâyâsı 

hakkında pek çok makâlâta tesadüf olundu. Memleketimizin güzîde bir risâle-i 

mevkûtesi olan "Mecmûa-i Ebuzziyâ" dahi 153 üncü nomerosundan itibâren Cenevreli 

feylesofun terceme-i hâline dâir pek kıymetdâr malûmâtı hâvi olarak üstâd kaleminden 

çıkmıĢ bir makâle-i nefîse neĢr etmeye baĢladı. "Şehbâl" in son nüshasında yine bu 

hakîm-i hakâyık-âmûza müteallık bir makâle-i mahsûsa münderic idi lâkin resâil-i 

garbiyye ve Ģarkiyyede neĢr edilen makâlâtın kâffesinde Russeau‟nun hayât-ı edebiyye 

ve ilmiyyesinden bahsedilerek mûsikîye olan nisbet ve hizmeti bir iki sözle 

geçiĢtirilmekte idi. Halbuki Russeau'nun Ģöhret-i mûsikiyyesi her halde Ģöhret-i 

edebiyyesinden az değildir. Fransız mûsikîsinin târîh-i terakkiyâtında Russeau‟nun 

büyük bir hisse-i mesâîsi vardır. Alelhusûs Fransız ve Ġtalyan mûsikîlerinden hangisinin 

müreccah bulunduğuna dâir serd ettiği mütâlaât-ı bîtarafâne üzerine Fransa'da açılarak 

                                                 
24

  SY 57, 1912. 



 157 

mehâfîl-i garbiyyeyi senelerce iĢgâl eden münâkaĢa-i velevlenümâ Russeau'nun Ģöhret-i 

mûsikiyyesini dûbâlâ etmiĢ idi. Binâenaleyh neĢriyât-ı vâkıayı bu cihetten ikmâl etmiĢ 

olmak fikriyle biz de müĢârün ileyhin hayât-ı mûsikiyyesi hakkında cem
c
 ettiğimiz 

malûmatı bu makâle ile kârîlerimize arz edeceğiz. Russeau gibi onsekizinci asırda 

yetiĢen garb mütefekkirîninin bihakkîn ser-firâzânından olan bir hakîm-i bî-müdânî 

nâmına "Şehbâl" in yek diğerini müteâkip iki makâle neĢr etmesi  alelhusûs mevzûların 

külliyen baĢka olması itibariyle çok görülmez ümidindeyiz. 

Jean Jauques Russeau 'nın hidemât-ı mûsikiyyesi baĢlıca iki cihete münhasır olup 

bunların biri "bestekârlık", diğeri de "mûsikî muharrirliği" sûretinde vukûa gelmiĢtir. 

Russeau, alelâde bir terbiye-i mûsikiyye görmediği, hatta muntazam bir tahsîl-i 

mûsıkiyi bile takip etmediği için tahlîlât-i mûsikiyye husûsunda alelekser hatâlara 

düĢer; âhenklendirdiği parçalarda garîbü'Ģ-Ģekl temezzücâta bile (Accords) tesâdüf edilir 

idi. Maahâzâ Russeau'nun hudâdâd olan tab
c
-ı selîm-i mûsikisi ile mûsikiye karĢı 

mütehassıs olduğu meftûniyyet-i rûhiyyesi rakîplerinin de taht-ı tasdîkindedir. 

"İtirâfât" nâmıyla yazdığı eser-i meĢhûrunda görüldüğü üzere henüz on dokuz 

yaĢında iken Ġsviçre‟nin "Lozan" Ģehrinde ilk defa bestekârlık tecrübesine kalkıĢtığı 

esnada Russeau, tahrîr ve kırâat-i mûsikiyye kavâidini de tamâmiyle bilmiyor idi; o 

târihten sonra bir taraftan kendi kendine bu kavâidi öğrenmiĢ, diğer taraftan 

bilmeyenlere ta
c
allüm etmiĢtir. Russeau‟nun bu sûretle kavâid-i ibtidâiyye-i 

mûsikîyyeyi tahsîli de bir seyr-i muntazam takîp etmemiĢtir; bazen canı sıkılınca nota 

defterlerini parçalayıp bir tarafa atar, birkaç aylar mûsikî ismini ağzına bile almaz idi. 

Arası biraz geçtikten sonra Russeau, mûsikîye yine en samîmi bir nedîme-i rûhî 

nazarıyla bakmaya baĢlar idi. Bu hal müteaddid defalar tekerrür etmiĢtir. Mûsikî 

erbâbınca umûr-ı müslimedendir ki bu fenne âvân-ı tahsil olan Saint Tofolitde intisâb 

edilmez ve uzun müddet süren temrînât ile müĢkilât-ı tedrîciyyeye alıĢılmaz ise bu 

müĢkilâtın iktihâmına muvaffakiyyet haylice müĢkil olur. 

Bununla beraber bîçâre Russeau, yirmi dokuz yaĢında olduğu ve bütün servet-i 

maddiye ve maneviyyesi, cebindeki on beĢ Fransız lirası ile birçok mesâî neticesinde 

ihtirâına muvaffak olduğu yeni bir mûsikî notasının usûl-i tahrîrini gösteren eserinin 

müsveddesinden ibâret bulunduğu halde Paris'e geldiği vakit medâr-i taayyüĢünü yine 

vâsıta-i mûsikî ile temîne mecbûr bulunuyor idi. 



 158 

Russeau eserinin kendisi için büyük bir Ģöhret temîn edeceğine emin idi. Paris 

Fünûn Akademisi‟nin 2 Ağustos 1142 tarihli ictimâında Russeau eserini okutmaya 

muvaffak olmuĢ ise de bu yeni notanın kıymet-i fenniyyesi hakkında beyân-ı fıkir ve 

mütâlaaya davet edilen akademi, Russeau‟nun ihtirâına karĢı biraz ihtiyâtkârâne bir 

lisân kullanmıĢ idi. "Tahrîr-i Mûsikî İçin Yeni İşârât Vaz-ı Tasvîri" 
25

 ünvanını hâiz olan 

bu eser, Russeau'nun vefâtından sonra külliyât-ı âsârı meyânına idhâl edilmiĢ ise de o 

esnâda her ne sebebe mebni ise Russeau eserini akademiye takdîm ettiği Ģekilde neĢr 

etmemiĢ idi. Bir müddet sonra Russeau, mebhûsâne eserini gözden geçirip bir hayli 

ilâvât-ı icrâ ve 1743 senesinde "asr-ı hâzır mûsikîsi hakkında tetebbuât" 
26

 nâmı altında 

mevkî-i intiĢâra vaz
„
 etmiĢtir ki külliyât-ı âsârı meyânında bu eseri de dâhildir. 

Mûsikîyi müĢkilâtla öğrenen kimselerde görüldüğü veçhile Russeau da tahrîr-i 

mûsikî için müstamel iĢârât ile bu iĢârâtın sûret-i terkibinde birçok yolsuzluklar 

bulunduğuna kâni idi. Filhakîka Russeau, mezkûr eserinde notanın iĢârât-ı 

müttehîzesine, anahtarlarına, tebdîl-i makam kavâidine, diyez ve bemollerine, imtidâd 

ve sükût iĢaretlerinin eĢkâl-i mütenevvia sına... Elhâsıl notanın bütün anâsır-ı 

esâsiyyesine Ģiddetle itiraz ediyor ve her Ģeyden evvel nagamât-ı seb
c
a-i asliyyeyi yani 

do, re, mi, fa, sol, lâ, si notalarını göstermek içün 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7 rakamlarının 

istimâlini tavsiye ederek bunda büyük bir sâdelik ve suhûlet bulunduğunu musırrâne 

iddia ediyor idi. Halbuki bu yedi notanın muhtelif bu„d-i zülkül (Octave) lerden 

hangisine âit olduğunu tefrîk, diyezlerle bemolleri, imtidâd ve sükût iĢaretlerini 

vesâireyi irâe için Russeau o kadar iĢârât ittihâzına mecbûr oluyor idi ki bu iĢârâtın 

miktârı itirâz ettiği notanın eĢkâlinden aĢağı kalmamakta idi. 

"Reymond" isminde bir müellif-i mûsikî tarafından 1824 senesinde "Turan" da 

neĢr edilen eserde 
27

 o tarihe kadar teklif edilmiĢ olan tahrîr-i mûsikî usûllerinin envâ
c
-ı 

muhtelifesi hâdde-i tenkîdden geçirildiği sırada Russeau' nun sistemindeki nakâyıs da 

muhîkk bir lisân ile muâheze edilmiĢtir. Maahâzâ fikrimizce bütün bu tenkîdâtın 

fevkinde olarak Russeau'ya îrâd edilecek esaslı bir itiraz vardır ki "Reymond" un 

lüzûmu derecesinde nazar-ı dikkatini celb etmemiĢtir; beĢ çizgili nota hakkındaki 

                                                 
25

 Projet conceraant les nouveaux signes pour la musique.  

 

26
 Dissertation sur la musique moderne  

27
 Des principaux systemes de la notation musicale  



 159 

tenkidâta ve bu notayı sâdeleĢtirmek fikriyle Ģimdiye kadar düĢünülmüĢ ve âtîde 

düĢünülecek bil-cümle tarz-ı tahrîrlere karĢı îrâdı mümkün olan bu itiraz Ģundan 

ibârettir: icrâsı tasavvur edilecek tadîlâtın filhakîka bu notayı bir dereceye kadar 

sâdeleĢtireceği teslim edilse bile - eski nota gibi - eĢkâl-i mûsikiyyeyi vehleten pîĢ-i 

nazar-ı dikkatte tecessüm ettirerek fîkr ile hissi de birlikte alâkadar edememesi yeni 

notanın gayr-i kâbil-i izâle bir kusûru olup kalacağı inkâr edilemez. Eski nota ise, 

aleyhinde bulunanların çokluğunu bir nâkısa olarak iddia ettikleri eĢkâl-i muhtelifesi 

sayesindedir ki bu mühim mahzurun önünü almıĢtır. 

Mûsikîden nasîpleri az bulunan bazı kimselerin zann ettikleri gibi mûsikî fenni, 

esnâ-yı icrâatte yegân-yegân pîĢ-i nazar ve fikre arz-ı endâm eden eĢkâlin batâ'etle 

tahlîline müsâid değildir; bilakis cümel-i mûsikiyye, onları ifâde eden eĢkâl ile aynı 

zamanda görülebilmelidir. Bunun içindir ki nota eĢkâlinde ne derece tenevvü
c
 bulunur 

ise bu eĢkâli birbirine karıĢtırmak ve ifâde ettikleri maâniyi suhûletle tefehhüm 

edememek ihtimâli de o nisbette azalmıĢ olur. 

Russeau'nun, ihtirâ„ kerdesi olan rakam notasını kendisinden evvel böyle bir nota 

istimâlini teklif eden râhib "Suheti" nin 1671 târihinde matbû
c
 bir risâlesinden aldığını 

iddiâ edenler dahî bulunmuĢ idi. Maamâfih bu iddia muvâfık-ı nefsü‟l-emr değildir; 

çünkü bâlâda zikri geçen Reymond‟un eseri delâiliyle isbât etmektedir ki-iki nota 

arasında nagamâtın vâsıta-i erkâm ile irâesi cihetinde müĢâbehet olmakla beraber 

nağmelerin mikdâr-ı imtidâdını göstermek husûsunda Russeau'nun tarz-ı tahrîri diğerine 

kâbil-i kıyâs olmayacak sûrette hâiz-i rüchândır. 

Ne faide ki Russeau'nun bütün mesâisi boĢa gitmiĢ ve rakam notası erbâb-ı 

mûsikînin kabûlüne mazhar olamayıp mûcidinin o yüzden beklediği Ģân ve Ģerefi de 

temîn edememiĢ idi. Zâten mûsikiĢinâs-ı Ģehîr "Ramo" ile Russeau arasında bu nota 

meselesi üzerine açılan gayet Ģedîd bir münâkaĢa-i mûsikiyye neticesinde Russeau, 

notasının nevâkısını anlamıĢ idi; nitekim "Konfesyon" ünvânlı eserinde bu mübâheseyi 

zikr ettiği sırada: "yalnız bir Ģeyi bilmek, lâkin o Ģeye lâyıkıyla intisâb edip ihtisâs 

derecesine varmak ile sûret-i umûmiyyede ulûm ve fünûndan haberdâr olmak arasında 

ne büyük fark bulunduğunu Ramo ile giriĢtiğim mebâhise münâsebetiyle teslime 

mecbûr oldum." diyerek hakîkat-i hâli itiraf etmiĢtir. 

Notasının uğradığı muvaffakıyyetsizlikten sonra Russeau, bu zeminde artık daha 

ziyâde ısrara lüzûm görmeyerek "Lemoz Galan" nâmında bir opera bestelemeyi tecrübe 



 160 

etti. O tarihte Paris'in vergi tahsîli idâresi nâzırı ve Russeau'nun meftûn-i irfânı olan 

mösyö "Pepe Linyer" in hânesinde bu operanın birinci tecrübesi icrâ edildiği gece 

med
c
uvvîn meyânında bulunan Ramo, "Lemoz Galan" in bir kısmı mâhir bir bestekârın 

eseri ise de kısm-ı diğerinin mûsikî ile münâsebeti sıfır derecesinde bulunan bir 

mübtedînin mahsûl-i marifeti olduğunu bî-pervâ ilân etti! Russeau‟ya karĢı ikinci bir 

intihâl isnâdıyla baĢlayan bu Ģiddetli itirazlarla matbûât bir hayli müddet meĢgul oldu. 

Ancak Russeau'nun hâmisi olan Dük DoriĢliv tâli‟siz bestekârı yeniden bir tecrübe-i 

tâli'e teĢvik etti. Bu teĢvik üzerine Russeau, "Laren dönavâr" nâmıyla ikinci bir opera 

bestelemiĢ ve bu eseri 1745 senesinde Pâris'te sahne -i temâĢâya vaz
c
 edilmiĢ idi. Yeni 

eserinin de eskisinden fazla hüsn-i kabûle mazhar olamadığını gören Russeau, bir 

müddet mûsikî ve tiyatro ile iĢtigâlden büsbütün sarf-ı nazar etmiĢ iken Didero ve 

Delamber gibi hukemâ-yı meĢhûrenin himmetiyle o târihte der-dest-i tertîb bulunan 

büyük ansiklopediye derc edilecek mûsiki makâlâtını yazması için müĢârün ileyhimâ 

tarafından vukû
c
 bulan teklifi redd edemedi. 

Deruhte ettiği vazifeyi hüsn-i îfâ maksadıyla tetebbuât-ı ciddiyeye koyuldu. Ve bu 

tetebbuât Russeau'nun mûsikîdeki malûmatını tevsî'e yardım etti ise de kendisine 

verilen mühlet pek kısa olduğundan kâmus-ı mûsikînin mukaddimesinde beyân ettiği 

veçhile serî'an tahrîrine mecbûr kaldığı makâlât-ı mezkûre birçok nakâyısı hâvi olarak 

ansiklopediye derc edildi. 

Ansiklopedi makâlâtında Russeau, muârîz-ı sâbıkı Ramo'nun ilm-i âhenk 

hakkındaki nazariyesinin bazı cihetlerini muâhaza etmiĢ idi. Ansiklopedi meydana 

çıkınca Ramo sükût etmek istemedi; "ansiklopedide mûsikîye dâir hatâlar" ünvânlı 

reddiyye-i heyecan âmîzini imzasız olarak neĢr etti; Russeau bu defa da taĢın ne taraftan 

geldiğini tahminde güçlük çekmedi. Maamâfıh Ramo'ya verdiği cevâbı (
28

) her ne 

sebebe mebnî ise Russeau hayatında neĢr etmemiĢtir; bu cevap da vefatından sonra 

külliyât-ı âsârı arasında tab
c
 olunmuĢtur. 

"Emil" nâmındaki eserinin Fransa'da hâsıl ettiği galeyân-ı efkâr üzerine Ġsviçre‟ye 

çekilmeye mecbûr olan Russeau, ansiklopediye münderic makâlâtının hâvî olduğu 

hatîatı gördükçe müteessir oluyor idi. O makâlâtı tashîh ve birçok ıstılâhât-ı mûsikiyye 

ilâvesiyle tevsî ederek müstakil bir "Kâmus-ı Mûsikî" vücûda getirmeği arzu etti. 

Russeau 1764 senesinde kâmûsını bâlâ-kemâl 1767 de Cenevre Ģehrinde tab
c 

ettirdikten 

                                                 
28

 Examen des de principes etc...  



 161 

sonra üçüncü defa olarak "Lodven Dö Vilaj" nâmında küçük bir opera daha besteledi. 

1752 de sahne-i temâĢâya konulan bu eser eski muvaffakiyyetsizliklerinin acısını 

unutturacak derecede alkıĢlarla istikbâl edilmiĢ idi. Filvâki Rosso'nun bu operası altmıĢ 

sene kadar Fransa'nın bütün tiyatrolarında oynanmıĢ ve herkesin nazar-ı tahsînini celb 

etmiĢtir. 

Russeau'nun rakîbleri bu operanın da Lyon'lu "Garâne" isminde bir bestekârın 

eseri olduğunu iddiâ etmiĢler ise de bu iddiâlarını ispâta muvaffak olamadıktan mâadâ 

Russeau'nun âvân-ı uzletinde tercümân-ı hissiyât-ı garîbânesi olmak üzere bestelediği 

küçük Ģarkılarını hâvi olarak vefatından sonra neĢr edilen mecmûada (
29

) münderic 

müessir ve hazin parçalarda göze çarpan üslûb-ı husûsiyye nazaran bu operanın Russeau 

tarafından bestelendiğine hiç Ģüphe kalmamıĢtır. 

1752 senesinde Pâris‟e Ġtalya'dan Bouffe denilen müsahhik operalar oynayan 

hânendelerden mürekkeb bir kumpanya gelmiĢ idi. Bu kumpanyanın verdiği oyunlar 

üzerine, Russeau Ġtalyan mûsikîsinin ezher-i cihet-i faik olduğunu iddiâ etmiĢ ve böyle 

bir iddiâ Fransızlar‟ın gayret-i milliyelerine okunarak; Fransız mûsikisi taraftarları ile 

Russeau arasında gâyet Ģiddetli bir münâkaĢa-i kalemiyye baĢlamıĢtır. Senelerce devam 

eden bu münâkaĢaya müteallık olarak tarafından o kadar resâil neĢr edilmiĢtir ki yalnız 

ta'dâd-ı esâmisi için "Fetis” in "Terâcim-i Ahvâl-i Mûsikiyân" ünvanlı eserinin 

ilâvesinde beĢ büyük sahîfe tahsîs olunmuĢtur. Russeau bu meĢhûr münâkaĢanın 

ibtidâsından intihâsına kadar yalnız baĢına ve kemâl-i cesaret ve metânetle fikrini 

müdâfaa ederek muârızlarının cümlesini ıskâta muvaffak olmuĢtur. 

Russeau‟nun ef„âl ve harekâtında meĢhûd olan fevkalâdeliğin mûsikîye taalluk 

eden neĢriyatında da birçok tezâhürâtına tesâdüf edilmektedir; meselâ garb müsikîsinin 

adetâ temel taĢı hükmünde olan "'ilm-i âhenk" hakkında "Didero” ansiklopedisinin 

Harmonie kelimesine yazdığı makâlede dermeyân ettiği mülâhazat cidden Ģâyân-ı 

mütâlaadır. Kârilerimizce bu bâbda bir fikr-i sahîh husûli için mebhûsâne makâlenin o 

fıkrasını ber-vech-i âtî aynen nakl edeceğiz:  

"Kürre-i arz üzerinde sâkin bütün akvâmdan her birinin bir mûsikisi, bir sûretle 

tarz-ı terennümü olduğu halde bu akvâmın içinde yalnız Avrupalılar'ın bir "'ilm-i 

âhenk"i bulunduğu ve bundan mütehassıl temezzücler mecmûunu sâmia-nüvâz add 

ettikleri, ezmine-i kadîmeden beri bu kadar asırlar geçmiĢ iken sınâyı'-i nefîse 

                                                 
29

 Les consolations des miseres de ma vie; Paris, 1781 



 162 

husûsunda birçok terakkiyât ve keĢfiyât meydana getirmiĢ olan milel-i muhtelifeden 

hiçbirisi nezdinde böyle bir ilm-i âhenk malûm olmadığı, tabiatte tuyûr ve vuhûĢun 

terennümâtında ilm-i âhenk fikrini ihsâs edecek nagamât bulunmayıp cümlesinin 

"lahin" kabîlinden nağmelerle demsâz oldukları, gayetle âhengdâr olan elsine-i Ģarkîyye 

ile mütekellim-i akvâmın -sâmialarındaki hiss-i dakîka-Ģinâsı ile beraber- bizim ilm-i 

âhenk nagamâtımızı mûsikîlerine tatbik etmeyi hatırlarına bile getirmedikleri, maahazâ 

bu ilim olmadığı halde de onların mûsikîleri tesir cihetiyle bizimkinden daha ileride 

buluduğunu, böyle bir ilmi keĢf etmeyi teganni husûsunda hilkaten o derece hâiz-i 

isti„dâd bulunmayan ve ezmine-i kadîmede Avrupa‟nın bazı taraflarında temekkün 

etmiĢ olan Got (Goths) kavminin, muvaffak oldukları düĢünülecek olur ise hayret 

etmemek kâbil olamaz. Biz eğer sanatın ve tabiî bir mûsikînin mehâsin ve bedâyi-i 

hakîkiyyesine karĢı daha ziyâde mütehassıs olmuĢ olsa idik böyle bir ilimden haberimiz 

bile olmamak lâzım gelir idi." 

Nasıl? Sözün bu derece doğrusu meĢhur "körkadı" fıkrasını hatıra getirmiyor mu? 

Alelhusûs mûsikilerinde Ģimdiye kadar ilm-i âhengi tatbîk ve istimâlden ictinâb etmiĢ 

bulunan biz Ģarklılar için Russeau'nun mütâlaâtı kuvvetli bir medâr-ı mazeret teĢkil 

edemez mi?...  

Elhâsıl Russeau, tarih ve nazariyât-ı müsikîde bir âlim olmadığı, "'ilm-i âhenk" ile 

"konturpuan" ın tatbîkât-ı ameliyesinde pek az hâiz-i malûmât bulunduğu halde 

asrımızdaki Fransız mûsikisi üzerine büyük bir tesîr icrâ etmiĢtir. Serd-i efkârde iltizâm-

kerdesi olan cesaretle beraber üslûp ifadesinin letâfeti ve tarz-ı maîĢetin garâbeti bu 

hakîm-i hakâyık beynin her türlü mahsûlât-ı fikriyyesine efkâr-ı umûmiyye nazarında 

müstesna bir mevkî-i rağbet hazırlıyor idi. Hele hikmet-i bedâyi-i mûsikî mesâiline dâir 

olan yazıları serâpâ muhîk, ulvî efkâr ile mâlâmâldir. Bilâ mübâlağa iddiâ olunabilir ki 

Russeau âsârıyla Fransızlar‟da zevk-i mûsikînin temîn-i  tekemmülâtına pekçok hizmet 

etmiĢtir. 

B. MAKALENĠN ÖZETĠ 

Rauf Yektâ Bey bu makâlesinde Jean Jauques Russeau‟yu anlatmaktadır. Yazarın 

makâleyi yazmasının sebebi garp ve Ģarkta Russeau hakkında neĢredilen makâlelerin 

hemen hemen hepsinin edebi ve ilmi hayatından bahsederek mûsikîye olan hizmetinin 

iki sözle geçiĢtirilmesinden duymuĢ olduğu rahatsızlıktır. Rauf Yektâ Russeau‟nun 

Fransız mûsikî tarihinde önemli bir rol oynadığını ve bestekâr olarak birçok operayı 



 163 

Fransız müziğine kazandırdığını belirtmiĢtir. Ancak Russeau‟nun Lodven Dö Vilaj adlı 

operası hariç diğerleri pek kabul görmemiĢtir.  Özel bir mûsikî eğitimi almayan Russeau 

kendini geliĢtirerek kendine ait bir nota sistemi geliĢtirmiĢtir. Fakat operacılığı gibi, 

geliĢtirmiĢ olduğu nota sistemi de pek rağbet bulmamıĢtır. Yektâ makâlede Russeau‟nun 

Ramo ile birbirlerine yapmıĢ olduğu eleĢtirilerden çokça bahsetmektedir. Ramo, 

Russeau‟nun eksikliklerini gösteren birçok makâleler yazmıĢtır. Aynı Ģekilde Russeau 

da Ramo hakkında yazılar kaleme almıĢtır. Kısaca bu makâlede Russeau‟nun mûsikî 

açısından önemli bir insan olduğunu birçok makaleler yazdığını, Kâmûs-ı Mûsikî adlı 

bir eserinin olduğunu ve kendi döneminde bazı ansiklopedilere mûsikî ile ilgili yazılar 

yazdığını öğrenmekteyiz. 

XV. TANBÛR 

A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ 

"Şehbâl kârîlerinden F..." imzâsıyla ahîren aldığımız bir mektupta âlât-ı 

mûsikiyyemizin sûret-i terennümündeki ittirâdsızlıktan Ģikâyet edilerek Avrupa'da 

olduğu gibi her sazın tarîk-i terennümünü gösterecek "usûl-i talîm" (Méthode) lerin 

bizde ne için yapılmadığı sorulmakta ve bu münâsebetle meselâ "tanbûr" un eski 

tanbûrîlerden mesmû
c
 olan tarz-ı terennümü ile asr-ı hâzır tanbûrîlerince mer'î olan tavrı 

arasındaki fark-ı azîme bakılırsa tanbûr tavrının bizde külliyen ziyâ
c
ına meatteessüf 

hükm olunabileceği beyân ile henüz bu tavrı bilen zevât mevcûd ise eslâfın bir yâdigâr-ı 

bedîî olan tavr-ı kadîmi bir kâide-i mazbûta altına alarak "metod" Ģeklinde neĢr etmesi 

için teĢvîkâtta bulunmaklığımız lüzûmundan bahs edilmekdedir. 

Filhakîka kadirĢinâslıktan pek az nasîbi olan Ģu memlekette teĢvîke hiss edilen 

ihtiyâcın derecâtı pek büyüktür. Biz de vücûtlarıyla iftihâr edilecek nice erbâb-ı marifet 

ve sanâyi„ vardır ki mahsûl-i sa'y ü gayretlerini alelekser fıkdân-ı vesâitten, yâhut 

takdirkârâne bir kabûle mazhariyyet husûsundaki ümidlerinin za'fından nâĢi mevki
c
-i 

istifâdeye koymaktan mütehâĢi bulunmaktadırlar. "Şehbâl" in mûsiki sahîfesi ara sıra 

âsâr-ı bergüzîdeleriyle tezyîn edilen doktor Subhi Zühdi Bey Efendi iĢte bu zümre-i 

mahviyet-perverândan bir üstâd-ı hatîrdır. Aldığımız mektup münâsebetiyle hatırlıyoruz 

ki rufekâ-yı muhterememizden Bedi
c
 Mensi Bey birâderimiz çend sene mukaddem 

tanbûrun tarz-ı terennüm-i kadîmine merâk edip üstâd-ı müĢârün ileyhten ders almıĢ ve 

bu dersleri muhtasar müfîd bir "usûl-i talîm" Ģekline koymak niyetinde olduğunu 



 164 

söylemekte bulunmuĢ idi: yine fıkdâni-i teĢvîkinden olmalı ki Ģimdiye kadar böyle bir 

Ģey neĢr edemediler. Kârîmizin mektubu bize teĢvîkin tam sırası geldiğini ihtar etti. 

Binâenaleyh bu makâlemizi tanbûra; bu latîf sazın mûsikîmizde hâiz olduğu mevki
c-

i 

mühimmin bir nebze tasvîr ve îzâhına hasr ederek muhterem Bedî
c
 Mensi Bey'den 

kalma aldıkları tanbûr metodunun "Şehbâl" ile neĢr edilmesi ricâya bir vesile ihzârını 

münâsip gördük ricâmızın karîn-i is„âf olacağını müsellem bulunan 

kadirĢinâslıklarından bekleriz. 

Osmanlı esâtize-i mûsikiyyesi tarafından minel-kadîm tanbûra pek ziyâde rağbet 

edilmiĢtir. Târîh-i mûsikî-i Osmânîye atf-ı nazar olunursa âsâr-ı bergüzîdeleriyle ibkâ-yı 

nâm etmiĢ olan en muktedir sâzendelerimizin tanbûri oldukları görülür. 

PîĢrev, saz semâîsi nâmına yâdigâr-ı eslâf olarak elimizde kalabilen nefâis-i 

âsârdan tahminen yüzde sekseninin müessirleri tanbûrî olduğu hatıra getirilince bu latîf 

saza "Ģarkıyyünun piyanosu" nâmının îtâsında tereddüd edilemez. Vâkıâ piyano alel-

umûm garb bestekârlarının nasıl bir refîk-i gayr-i mufârıkı hükmünde bulunmuĢ en 

meĢhur operalar ibtidâ piyano üzerinde tertîp edilmiĢ ise âsâr-ı nefîse-i Ģarkîyyenin 

ekserîsi de tanbûr ile bestelenmiĢtir. 

Tanbûr yalnız sâzendelerimizin destâvîz-i rağbeti olmayıp bil-etrâf dekâyık-ı 

makâmâta vâkıf olmak isteyen hânendelerimizin de velev bir sûret-i sathiyyede olsun 

tanbûra intisâb etmeleri usûl-i mer„iyyeden bulunmuĢ idi. Sanat dakîka-i teğannîye âit 

birçok mesâilin halli için üzerinde nagamât-ı müstamelenin mevâkı'î sâbit ve muayyen 

olmasından dolayı erbâb-ı müsikiyyenin mürâcaatgâhı yine tanbûr idi. 

Mızrap ile çalınan âlât-ı zevâtü'l evtâr meyânında mûsikîmizin pîĢrev, kâr, nakıĢ, 

murabba„, semâ
c
î denilen enâfîs-i âsârını en ziyâde muvâfık-ı matlûb olarak terennüm 

edecek saz tanbûrdur. Zaten tanbûrun kendisine hâs olan uslûb-i terennümü, 

mûsikîmizin uslûb-ı esâsiyesi üzerine o derece mühim bir tesir icrâ etmiĢtir ki bâlâda 

esâmisi sayılan âsârın heyet-i mecmûasına rufekâdan bir zâtın tabîri veçhile "tanbûr 

mûsikîsi " tesmiyesinde ezher-i cihet-i münâsebet vardır. 

Akvâm-ı muhtelifenin mûsikîye karĢı olan temâyülât-ı fıtrıyyelerini tetkîk eden 

hukemânın ifâdâtına göre istimâ
c
-ı mûsikîden her kavmin maksadı bir değildir. Nasıl ki 

Avrupa'nın memâlik-i garbiyye ve Ģimâliyyesinde mütemekkin akvâm-ı ibtidâ mûsikîyi 

raks mecâlisinde isti
c
mâle baĢlamıĢlardır. Gerçi raks mûsikisi hâricinde bir takım ufak 

tefek avam Ģarkıları da besteleniyor idi; ancak bunların ehemmiyeti her zaman derece-i 



 165 

sâniye ve sâliseden ileri varamıyor idi. Avrupa'da muahharan meydana gelen “operalar” 

ile aksâm-ı müteferri'ası yine ekseriyeti itibâriyle raks mecâlisinin bir Ģekl-i diğer de 

sahne-i lu„biyyâta naklinden ibâret bulunmakta ve yakın zamanlarda tekemmül eden 

"mûsikî-i âlâtı " ise büsbütün baĢka bir nokta-i nazarı takip etmekte idi. 

Memâlik-i Ģarkîyyede öteden beri fenn-i mûsikînin gayesi "nagamât-ı mülâyime 

ile telzîz-i sâmia‟dan ibâret olarak kabul edilmiĢ, bu fenn-i bedî
c
a "gıdâ-yı rûh" 

tesmiyesi de bundan ileri gelmiĢtir. ġark mûsikîsinde bestelenecek güfteler alelekser rûh 

ve fikre neĢât verecek parlak mezâmîni Ģâirâne ve garam-perverâne nükteleri, yahut 

mutasavvıfâne ve zâhidâne cümel-i hükmiyyeyi muhtevî olan eĢ
c
ârdan intihâb 

edildiğinden nâĢî garb mûsikîsinde olduğu gibi hissiyât-ı beĢeriyyenin her nev'ini 

meselâ hiddet, nefret, havf ve Ģiddeti vâsıta-i nagamât ile tasvîr etmek mevzü
c
-ı 

mûsikîden hâriç tutulmuĢ, binâenaleyh mûsikîĢinâsânımız da besteledikleri eserlerde bu 

yolda tecrübelere giriĢmeye lüzûm görmemiĢlerdir. Hattâ Ģark kütüb-i mûsikiyyesinde 

nagamâtın hep sem
c
a mülâyim bir te'sir hâsıl edenleri hangileri olduğundan ber-tafsil 

bahs edilerek bu kısma dâhil olmayanları "mütenâfirât " ünvânı altında âdeta hudûd-ı 

mûsikîden ihrâc edilmiĢtir. Garb'ta ise mûsikînin tiyatro sahnesine tatbîki neticesi olarak 

bu gibi hissiyât-ı muhtelifenin nagamât ile tasvîrine mecbûr kalan bestekârlar tesîr-i 

matlûbun nagamât-ı mülayime ile istihsâli kâbil olmadığını görmüĢler ve Ģark 

mûsikîsinde mebhûs-ı fennden hâriç tutulan "mütenâfirât " , (dissonnances) aksâm-ı 

mûsikîden add ederek indel-lüzûm mevkı„-ı tatbîk ve istimâle vaz
c
 etmeye muhtâc 

kalmıĢlardır. 

Bir fennde gâye-i sanat ve mahâret hangi cihet itibâr olunur ise terakkî de fennin o 

kısmında rûnümâ olacağı müsellemâttan bulunmasına binâen nagamât-ı rakîka ibdâıyla 

hiss ve hayâli telzîz cihetini ahs-i âmâl ittihâz eden Ģark mûsikîsi bu nokta-i nazardan 

fevkalâde terakkî etmiĢtir. Esâtize-i Ģarkîyye tarafından bestelenmiĢ bazı âsâr-ı 

mûtebere vardır ki notaları en mâhir bir garb hânendesine gösterilse bunlardaki servet 

ve tenevvüât-ı lahniyyeye karĢı izhâr-ı hayret ve takdîrden kendisini alamayacağına 

Ģüphe edilmemelidir. Elhân-ı garbiyyenin ne derece basit olduğunu anlamak için en 

meĢhûr garb operalarının sırf hânendelere mahsûs teganniyâtı hâvi bulunan notalarına 

Ģöyle bir göz gezdirmek kifâyet eder. 



 166 

Mûsikî-i Ģarkînin bu cihetten garb mûsikîsine tefavvuku bizim iddiâ-yı 

mücerredimizden ibâret olmayıp Avrupa erbâb-ı vukûfunun dahî taht-ı teslîm ve 

itirâfındadır. 

ĠĢte mûsikî-yi Ģarkînin bu yoldaki en rakîk, en gaĢy-âver terennümâtına cidden 

muvâfık bir in„ikâsgâh-ı mehâsin-penâh olan ve bu terennümâtı güzel sesli bir Ģark 

hânendesinin sürûd tarab nümûdına demsâz olacak bir Ģîve-i Ģevkefzâ ile icrâ isti„dâdına 

bir sûret-i istisnâîde mâlik bulunan bir saz var ise o da tanbûrdur. Tanbûr dinlemek için 

"aks-i savt" bulunan bir mahall intihâb edilmeli fikr-i âcizânemizce "sîne kemân" ile 

"ney" den mâadâ âlât-ı mûsikiyye tanbûra terfik edilmemelidir. Nitekim kadîmen nezd-i 

Osmâniyânda oda mûsikîsini teĢkil eden takım, bu üç sâzdan ibâret bulunmuĢ ve o 

zamanlar ud ile kânun bizde o kadar müteammim olmadığından "kaba sâz" nâmı verilen 

kemânçe ve lavta dahi köçek takımlarına tahsîs edilmiĢ idi. 

Klâsik mûsikîmizin mâhiyet-i hakîkiyyesini irâe edecek saz takımı Ģöyle tasavvur 

olunabilir: Ģark tarz-ı mimârisinde yapılmıĢ, yine o tarzda tefrîĢ edilmiĢ vâsi bir salon; 

salonun bir cihetine mûsikîĢinâsân için bir mevkı
c
-i mahsûs ifrâz edilmiĢ. Bir sîne 

kemânî, bir ney, ekseriya iki tanbûr ile nermîn sesli üç hânendeden mürekkeb bir heyet-i 

mûsikiyye yerlerine oturmuĢ, âhenge tanbûrlarından birinin tanîn-i dil-nüvâz ile icrâ 

ettiği bir taksîm-i hazîn ile baĢlanıyor. Bu taksimde o fasıl için intihâb edilen makâm, 

mükemmel ve etraflı bir sûrette teĢrîh edilmekle beraber ona münâsebeti olan makâmât 

dahî unutulmayarak her birinde baĢka bir renk ve bûy-i nezâhet bulunan makâmât-ı 

Ģarkîyyeden birer güldeste-i meĢâm perver toplanıyor ve bununla güya samiîne gülistân-

ı tarabda daha ne kadar izhâr-i güna-gûn bulunduğu Ģöyle bir ihtâr edilerek geçilmek 

isteniyor. Sâmiîn lakırdı etmek değil, hızlıca nefes almaktan bile mütevekkî olduğu 

halde âhengin baĢlamasına ânbe ân muntazır. Usûl dâiresinde çalınan pîĢrevden sonra 

mûsikîmizin edvâr-ı müterakkiyesi mahsulâtından bir kaç müntehab eser okunuyor ve 

öyle saatlerce bir faslın devamı gibi siklet-âver sâmiîn olacak bir hâle meydân 

verilmeden tatlı yerinde fasla hitâm veriliyor. 

Bilmem, bu Ģerâit dâhilinde bir saz takımı dinlenilmiĢ midir? Biz birkaç defa buna 

muvaffak olmuĢ idik ki Ģimdi tahatturdan dahî ayrıca mütelezziz oluyoruz. ġark 

mûsikîsinin letâfet-i husûsiyyesi asıl böyle bir takım dinlenerek anlaĢılabiliyor. Fil-

hakîka Ģu üç âlet-i mûsikiyyenin sesleri yek-diğerine o sûretle karıĢıyor ve bundan öyle 

bir âhenk-i sâmi„a-nüvâz vücûda geliyor ki insan kendisini mevsim-i bahârın en latîf bir 



 167 

gününde üzeri eĢcâr-ı sâye-nisâr ile örtülmüĢ bir cüy-bâr-ı hoĢ cereyânın kenarında 

oturarak suların cereyânıyla ağaçlardaki tuyûr-ı mütenevvi'anın terennümâtından 

mütehassıl zemzeme-i vecd-âveri dinliyor imiĢ gibi bir hâl-i istiğrâka kaptırmamak 

mümkün olamıyor. 

ġark mûsikîsinin hasâisinden olan bu tesîr-i neĢât-engizden zâika-senc-i iĢrâk 

olanların baĢka bir mûsikîde bu zevki, bu neĢeyi bulmaları kâbil olamamaktadır. 

Maahâzâ mûsikîmizin bu gibi üstâdâne eserlerinden bir Ģey anlayamayanlar, anlamaya 

terbiye-i sem„iyyeleri henüz müsâit bulunmayanlar için de sehlüt-tefehhüm, Ģen ü Ģâtır 

parçalar bestelenmiĢtir ki bunları herkes bissuhûle anlayabilir. Alelhusûs bu 

parçalardaki üslûb-ı elhân evvelkiler gibi vakûrâne, sanatkârâne olmadığından tebĢirleri 

de üslûblarıyla mütenâsib olacak bir tarzda neĢe-bahĢâ ve nâzende-edâdır. 

Esâtize-i mûsikiyyemizin tanbûra rağbetleri ne derece ziyâde ise bunların sazın 

üslûb-ı terennümünü tayin etmek ve bunun hâricine çıkmamak cihetine masrûf olan 

itinâları da o nisbette mahâfazakârâne idi. Mülâkî olduğumuz tanbûrîlerden alınan 

malûmâta nazaran, tanbûrun usûl-i terennümünü bu saza en ziyâde yakıĢık alan bir tarza 

ifrağ eden zât, Selîm Hân-ı Sâlis Hazretleri devrinde ber-hayât olan esâtizeden tanbûrî-i 

Ģehîr “Ġsak”imiĢ. Bu rivâyete pek de sahîh nazarıyla bakılamaz; çünkü Ġsak'dan birçok 

seneler evvel tanbûr-nüvâzlıktaki maharetleri âsâr-ı muhallideleriyle rehîn-i mertebe-i 

sübût olan bir hayli esâtize-i Osmâniye esâmisi mazbut bulunuyor. ġu kadar ki bu 

esâtizenin tanbûrda takîp ettikleri meslek-i terennümün ne yolda olduğuna dâir elde hiç 

bir vesika yoktur. Tanbûrî Ġsak'a gelince, bu dâhî-yi mûsikinin, âsâr-ı muteberesi 

elyevm mevcûd ve mütedâvel olduktan baĢka üslûb-ı terennümü de zâyi„ olmamıĢ ve 

birkaç kadirĢinâs-ı marifetin himemât-ı meĢkûresiyle zamanımıza kadar muhafaza 

edilebilmiĢtir. 

Ġsak, ihtidâ sîne kemanı çalmakla iĢtihâr etmiĢ iken o tarihlerde Ulahyâ'dan 

Dersaâdet'e gelen meĢhûr kemânî "Miron"ı dinleyince kendisi için artık temîn-i mevkı
c
 

kâbil olamayacağını anlamıĢ ve kemanı bir daha eline bile almayarak tanbûrda ihtisâs 

peydâsına sarf-ı mesâi etmiĢtir. Ġsak baĢlıca iki Ģâkird yetiĢtirmiĢtir; bunların birincisi 

ferahnâk pîĢrevi sahibi "Zeki Mehmed Ağa" dır ki bu zât tanbûrî-i Ģehîr büyük Osman 

Bey‟in pederidir.  

Osmân Bey merhum pederinden pek az temeĢĢuk etmiĢ ve sonraları tanbûru baĢka 

bir vâdide çalmağa baĢlamıĢ olduğundan tarz-ı terennümünde Ġsak üslûbundan büsbütün 



 168 

ayrılmıĢtır. Ġsak‟ın diğer Ģâkirdi de "Oskiyan" isminde sanatında gayetle mâhir bir 

kuyumcu imiĢ. Zeki Mehmed Ağa dekâyık-ı sanatını kimseye öğretmemek fikrinde 

bulunan gâyet ketum bir zât olduğundan Ġsak üslûb-ı terennümünün zamanımıza kadar 

intikâl edebilmesine bilhassa Oskiyân Usta sebep olmuĢtur. 

O asırda tanbûru yeni ve indî bir takım üslûblarla çalar kimseler zuhûr etmiĢ ve 

bunların böyle serbâzâne hareketleri âsâr-ı nefîse-i mûsikiyyemizi tahrîfe baĢlamıĢ 

olduğundan Ġsak üslûb-ı terennümünün mezâyâsını takdir eden bazı zevât, tanbûr 

tavrının bil-külliye zâyi„ olmaması için Oskiyan'a mürâcaattan baĢka çâre bulamamıĢlar 

idi. Kozyatağı dergâhı postniĢini ġeyh Halim Efendi merhum iĢte bu fikir ile tanbûr 

temeĢĢukuna dâmen-i der meyân-i himmet olan ashâb-ı gayretten biri idi. Halim Efendi 

nota bilmediği halde metin hâfızasında birçok âsâr-ı nâdireyi cem„e muvaffak olmuĢ idi. 

Bedi
c
 Mensi Bey'in makâlâtından anlaĢılacağı üzere Ġsak tanbûrdaki üslûb-ı 

terennümü, nagamâtı mümkün mertebe az mızrapla istihrâç ederek tanbûr istimâından 

matlûb-ı aslı olan tınîn-i sâmi
c
a-nüvâzı mızrâb gürültüleri arasında ğâib etmemek 

esâsına müsteniddir. Tanbûrî-i Ģehîrin böyle bir meslek ittihâzında ne derece isâbet 

ettiği muhtâc-ı izâh değildir. Tanbûrun mûcidi her kim ise bu sazın sapını malûm olan 

uzunlukta imâl etmekten maksadı dahî bu tınını, tanbûrdaki bu tatlı iniltiyi husûle 

getirmekten baĢka bir Ģey olmasa gerektir.Asrımızda ise ud ile kânun, tanbûra nisbeten 

daha ziyâde müstamel olduğundan bu iki sazın mütevâli, lâ-yenkatı
c
 mızraplarına ülfet 

edenlere Ġsak üslûbunda çalınan tanbûrlar pek sâde gelmekte ve buna mahall kalmak 

üzere tanbûrun usûl-i terennümü de bu sazların mızrâplarına tevfîk ile tıpkı ud   gibi 

tanbûr çalan sâzendelere tesâdüf edilmektedir. 

Ġsak zamanımıza kadar pâyidâr olabilen üslûb-ı rengînini büsbütün zâyi„ etmemek 

levâzım-ı kadirĢinâsîdendir. Çünkü klasik mûsikîmizi hakkıyla terennüm edebilmek için 

tanbûrî bu üslûba tevfikan çalmak zarûridir. Bâlâda isimleri geçen Subhi Zühdi Bey 

birâderimiz tanbûrun Ġsak üslûbuna tevfîkan terennümünü ġeyh Halil Efendi‟den tahsil 

için senelerce bezl-i mâhasıl gayret etmiĢler ve müĢârün ileyhdeki âsâr-ı nâdirenin 

ekserîsini adem-âbâd-ı nisyâna girmekten tahlîse muvaffak olmuĢlar idi. Aynı üslûb-ı 

terennümü Subhi Bey‟den taallüm eden Bedi
c
 Mensi Bey‟in yazdıkları usûl-i talîm, 

Ģübhesizdir ki kütübhâne-i mûsikîmizde bir mevkî-i kıymettâr ihrâz edecek ve 

ebediyyen unutulmak tehlikesini geçirmekte bulunan kadîm tanbûr tavrının ahlâfa 



 169 

yâdigar kalmasını temîn edecekdir. Binâenaleyh makâlemizin ibtidâsındaki ricâmızı 

burada dahî tekrar ile hatm-i kelâm ederiz. 

B. MAKALENĠN ÖZETĠ  

Rauf Yektâ Bey bu makâlesini Şehbâl‟in okuyucularından birinin göndermiĢ 

olduğu mektuba binâen yazdığını belirtmiĢtir. Batı‟da her enstrumana ait bir metodun 

geliĢtirilmesi, bizde ise neden böyle bir çalıĢmanın yapılmadığını ve misal olarak eski 

önemli tanbûrîlerin tavırlarının neden kayıt altına alınmadığını, bu yolla günümüz 

tanbûrîleriyle eskiler arasında tavır olarak büyük farklılıkların olduğunu sual eden 

okuyucuya cevaben bu makâle neĢredilmiĢtir. Rauf Yektâ,Bedi„ Mensi Bey‟in(Hüseyin 

Sadettin Arel) Doktor Suphi Ezgi Bey‟den tanbûr dersi aldığını ve bu aldığı dersleri 

“usûl-i talim” Ģekline koyduğunu fakat neĢretmediğini belirtmiĢ. Bedi„ Bey‟in bu 

metodu Şehbâl aracılığıyla neĢretmesini teklif eden Rauf Yektâ, bununla beraber bu 

makâlede tanburun geliĢimini, kullanılıĢ yerlerini ve Türk Müziği için ne kadar önemli 

bir saz olduğunu belirtmiĢtir.  

Osmanlı‟da saz eserleriyle  nâm yapmıĢ en büyük üstadların hemen hemen yüzde 

sekseninin  tanbûri olduğunu belirten Rauf Yektâ , tanbur için doğunun piyanosu 

demektedir. Tanbûr‟un sadece sâzendeler için değil aynı zamanda makâma vakıf olmak 

isteyen hânendelerin de tercih sebebi olduğunu belirtmiĢtir. Tanbûru dinlemek için 

“aks-i savt” yani sesin dönebileceği akustik bir ortamın bulunması ve tanbûra eĢlik 

edecek sazların ise sîne kemanı ve ney‟den olması gerektiğini belirten Rauf Yektâ, 

Osmanlı‟da oda müziğinde bu üç enstrumanın kullanıldığını belirtmiĢtir. Oda 

müziğinde oluĢacak heyete zikrolunan sazların yanına üç tane yumuĢak sesli hânende 

eklenip fasıla önce tanbûr taksimi ile baĢlanıp, peĢrev çalınarak birkaç parça okunup 

dinleyicileri fazla sıkmadan fasıla son verilmesi gerektiğini makâlede belirtmiĢtir. Türk 

müziğinin tadının ancak bu yolla alınabileceğini belirten Yektâ, makâlenin devamında 

önemli tanbûrîlerden bahsetmiĢ ve günümüze Tanbûrî Ġsak‟ın üslubunun talebesi 

Oskiyan tarafından ulaĢtığını söylemiĢtir. Ayrıca Ġsak tavrının özelliğinin mümkün 

olduğunca az mızrap vuruĢu olduğunu ve tambur sapının uzun olmasından dolayı sebebi 

tınının yayılmasına yardımcı olduğunu makâleden öğrenmekteyiz. Ġsak üslûbunun çok 

sade olması bazı tanbûrîleri ud ve kanun gibi çalmaya sevketmiĢtir. Fakat Rauf Yektâ 

klasik Türk müziğinin Ġsak tavrı ile çalınması gerektiğini ve bu üslûbun bir sonrakilere 

de aktarılmasını önemle vurgulamıĢtır.   



 170 

XVI. KAFKASYA’DA MÛSĠKĠ
30

 

A. MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ 

Türkler, Araplar, Acemler‟le, Hindliler gibi tarz-ı telhînleri Garb mûsikîsinin 

kavâid-i müttehize-i malûmesine tevâfuk etmeyen akvâmın terennümâtına Fransızlar 

tarafından Musiques Exotiques yani "Ecnebi Mûsikiler" nâmı verilmektedir. Yakın 

zamanlara kadar Garb ulemâ-yı mûsikîsi indinde bu Elhân-ı ecnebiyye ciddi sûrette 

nazar-ı tedkîke alınmamakta iken son senelerde elhân-ı mezkûrenin hâiz olduğu 

ehemmiyet ve kıymeti takdîr eden zevâtın çoğalmaya baĢladığı meal-memnûniyye 

görülüyor. 

Fransa'da bu bâbdaki tetebbuât-ı vâkıfânesiyle temeyyüz etmiĢ "Juliyen Tirso" 

gibi müdakkikîn tarafından meydana konulan hakâyık, "tarîfu'l-akvâm" ilmi nokta-i 

nazarından ayrıca "Etnografya" ilminin mühim bir Ģubesini teĢkil eden bu mebâhîsten 

mûsikî erbâbınca daha ziyâde istifâde olunmaktadır. 

Teessüf olunur ki sahâif-i matbûâtımızda Ģimdiye kadar "Etnografî Müzikal" 

Ģubesine âit olabilecek bir makâle olsun görülmediği gibi mûsıkiĢinâslarımızda da bu 

zeminde icrâ-yı tetebbu„ fikri henüz uyanamamıĢtır. DüĢünülecek olursa memâlik-i 

Osmâniyye bu itibârla ne kadar vâsi' bir sâha-i tetebbu„dur. 

Biz Türkler kendi mûsıkimizin mâhiyet ve husûsiyyâtını biliyoruz farz edilsek 

bile Arap, Arnavut, Laz, Kürt, Rum, Ermeni, Bulgar, Musevî, Kıbtî gibi anâsır-ı 

muhtelifenin elvân-ı milliyesi kâbil-i inkâr olmayan terennümlerinde bir mûsikî-i 

etnografî nazarıyla tahkîk ve tamîk edilecek ne bî-pâyân mebâhis-i mûsikiyye vardır! 

Halbuki biz bu zeminde de mutâd olan atâletimizi göstermekten baĢka bir Ģey 

yapamıyoruz. 

Memleketimizde sırf keyif ve neĢenin teminine hizmet eden gramofon plaklarında 

Avrupa'da bu gibi tetebbuât erbâbının ettikleri istifâde-i ilmiyye bizim için Ģâyân-ı 

ibrettir. Sekiz on sene mukaddem idi ki H. Pernot isminde bir Fransız âlimi Sakız 

Adası'na bir seyâhat-i fenniyye icrâ etmiĢ ve bu adada tegannî edilen latîf Ģarkılardan on 

yedisini fonoğrafla zabt ederek 1903 senesinde Pâris'te notalarıyla beraber neĢr 

ettirmiĢti. Kezâlik garbiyyûnun en ziyâde enzâr-ı tecessüsünü celb eden Ġran, Hindistan, 

Çin, Japon gibi memâlikin Ģarkıları da Ġngiliz ve Alman mûsıkiĢinâsları tarafından 

                                                 
30

 SY. 59, S. 21, 1912. 



 171 

gramofonla zabt olunarak îcâb eden izâhât ve mülâhazât-ı nazariyyenin ilâvesiyle 

notaları mevkî-i istifâdeye konulmuĢtur. 

Bu cümleden olmak üzere Fransız ulemâ-yı mûsıkisinden müteveffâ Mösyö Piyer 

Obri tarafından 1905 senesinde Paris'te neĢr edilen bir eserde
31

 Asya kıtasında ve 

bilhassa Türkistan ve Buhara taraflarında mütemekkin akvâm-ı Türkiye‟den "Tacik" 

lerin âdât-ı mûsikiyyeleri hakkında bir takım malûmât-ı müfîde verildiği esnâda Kırım 

ve Kazan tatarlarının mûsikîsinden bilmünâsebe bahs edilmekte idi. Bu eseri okuduktan 

sonra oralarda mûsikî fenninin ve alelhusûs birçok medâyîhini iĢittiğim Kafkasya 

mûsikîsinin ne halde bulunduğuna dâir bazı malûmât istihsâli arzûsuna düĢmüĢ idim; ne 

çâre ki fikdân-i vesâit, o vakitten beri bu ümidimin husûlüne mâni olmuĢ idi. 

TeĢekkür olunur ki Kafkasya'nın en marûf bir sanatkâr-ı mûsikîsi olup nota 

öğrenmek ve Osmanlı mûsikîsini tetebbu„ etmek maksad-ı terakki-perverânesiyle 

maskat-i re'si bulunan "Gence" Ģehrinden Dersaâdet'e gelerek ahîran memleketine avdet 

eden Cemil Emirof Bey ile husûle gelen muârefe-i samîmiyye, o diyârın mûsikîsi 

hakkında kıymetdâr bir hayli malûmât elde etmekliğimize sebep oldu. Mîr-i 

muhteremin muharrir-i âcize yadigâr bıraktığı resmi ile telifât-ı mûsikîsinden 

Kafkasya'da en ziyâde iĢtihar etmiĢ olan "Herâti" nâm eserinin notası Şehbâl‟in bu 

nüshâsına derc edilmiĢtir. Bu sanatkâr-ı halûk ile bid-defaât vuku
c
 bulan mülâkatımızda 

Kafkas mûsikîsi üzerine birçok notlar almıĢ idik; küçük bir etnografî müzikal tecrübesi 

yapmıĢ olmak fikriyle bu makâlemizi de mîr-i muhteremden aldığımız malûmâtın ber-

vech-i âti nakl ve ityânına tahsis ediyoruz. 

Bundan bir asır mukaddemine kadar Kafkasya'da mûsikî pek ibtidâî bir halde iken 

ġiraz'dan "tar" nâm âlet-i mûsikîyi çalmakta mâhir "Ali ġîrâzî" isminde bir sâzende 

"Karabağ" Ģehrine gelerek bestekâr-ı Ģehîr Ağa Ali Asgar "Karabâğî" ile müĢtereken 

Kafkas kıtasında neĢr ve tamîm-i mûsikîye çalıĢmıĢlar; bu iki zâtın himmetiyle Sâdık, 

Zeynel, Kerim isminde üç muktedir "târzen" yetiĢmiĢ, Sâdık'ın Ģöhret-i mûsikiyyesi 

bütün Kafkasya'da Ģâyidir. Târzenlikdeki iktidâr-ı dâhiyânesi misl-i sâir hükmüne geçen 

bu üstâd-ı bî-nazîr ile Kerîm on beĢ sene mukaddem yek diğerini müteâkiben vefat 

etmiĢler ise de Zeynel henüz hayattadır. 

Ali ġîrâzî'nin Ġran'dan getirdiği tar‟ın yalnız beĢ teli vâr iken Sâdık on sekiz telli 

bir tar icâd ederek hayatında hep onunla terennüm-saz olmuĢ; maahâzâ Ģimdiki tarlarda 

                                                 
31

 Notes Sur quelques habîtudes rausicales chez les Tadjiks 



 172 

ki Cemil Emirof Bey‟in elinde tuttuğu tar bu cinstendir- yalnız on üç tel mevcuttur. Bir 

de Ġran sâzendeleri tarı, bizim tanbûrîlerimiz gibi, kucaklarına aldıkları halde 

Kafkasyalılar göğüsleri hizâsına kaldırmaktadırlar ki bu da Sâdık'ın eser-i ihdâsıdır. 

Kafkas mûsikîsinin menba-ı intiĢârı olmak itibarıyla bir imtiyâz-ı târîhîsi olan 

Karabağ Ģehri bu günde aynı imtiyâzı muhâfaza etmekte ve bütün Kafkas hıttasına 

mûsikî oradan yapılmaktadır [yayılmaktadır]. Karabağlı “Cabbâr Karyağdıyof”  

nâmındaki hânende-i Ģehîr vüs„at-i sadâ ve letâfet-i edâsıyla umûm Kafkasyalılar‟ın 

mahbûb-i kulûbu olduktan baĢka Ruslar arasında bile fevkalâde bir savta mâlik 

bulunmaktadır. Gramofon kumpanyası bu sanatkâr-ı bî-adîlin teganniyâtını zabt 

edebilmek için nakden hatırı sayılır fedâkârlıklar ihtiyar etmiĢtir. 

Tarzen Sâdık'dan sonra Kafkasya'da Hacı Hüs, MeĢhed Ġsa, Yusuf, Hasanca, Deli 

Ġsmaîl, HâĢim, Abdal Bâğî ismindeki hânendeler de iĢtihâr etmiĢler ise de bunların 

hiçbiri Sâdık derecesine varamamıĢlardır. 

Kafkasya‟nın en mukdedir hânendeleri Ġslâmlar arasında zuhûr etmektedir; 

maamâfîh Ermeniler‟den de üstâd sâzendeler mevcûddur ki tarzen "Lâzir" ile "Kirkor" 

ve "Arsin" bu cümledendirler. Gürcüler‟den bazı muktedir hânende ve sâzende mevcût 

ise de ehemmiyetleri derece-i sâniyededir. Çerkez mûsikîsi ise pek garîp bir tavrı hâiz 

olduğu cihetle yalnız Çerkezler tarafından telezzüzle istimâı kâbil olmakta imiĢ. 

Kafkasya saz takımları, biri hânende, ikisi sâzende, biri de "nakkâre-zen" olarak 

dört kiĢiden mürekkeptir. Hânendenin elinde Kafkasyalılar‟ın "kaval" tesmiye ettikleri 

“def” bulunur; nakkâre-zen yalnız usûl urur ve teğannîye iĢtirak etmez, sâzendelerin biri 

"tar", diğeride bizim burada "rebâb" dediğimiz âlete müĢâbih olup orada "kemânçe" 

nâmı verilen âleti telli bir sazı çalar. 

Kafkas mûsikîsi baĢlıca "on iki" makâm üzerine müesses bulunmakta ve bu 

makâmlar rast, çârgâh, segâh, mâhur, hümâyûn, dügâh, Ģûr, mâhür-hindî, beyâtî-Ģirâz, 

nevâ, beyâtî-kâcâr, Ģüster nâmlarıyla yâd edilmektedir. 

Maahâzâ bu esâmî-i makâmâta bakarak bunların medlûllerinin de mûsikî-i 

Osmânî ‟de aynı isimle müsemmâ Ģekl-i lahniye müĢâbih olduğunu zann etmemelidir. 

Bunlar Kafkas mûsikîsinde birer tarz-ı esâsîye alem olmuĢ esâmîden ibârettir ki her biri 

tahtında müteaddid elhân-ı fer„iyyeyi müĢtemildir. Kâri‟lerimize bu on iki makâm-ı 

esâsîden her birinin derece-i vüsati hakkında bir fikir icmâli vermiĢ olmak üzere 

Kafkasya'da bir fasl-ı mûsikînin sûret-i icrâsını tarîf ve izâh edeceğiz. 



 173 

Farz edelim ki bir saz takımı "beyâtî-Ģirâz" makâmında olan bir faslı terennüm 

edecek; Kafkasyalılar'ın en ziyâde sevdikleri ve binâenaleyh "arûs-ı mûsikî" tesmiye 

ettikleri bu faslın hakkıyla icrâsı iki saat kadar imtidâd edebilir. Faslın mebdei "mâye-i 

beyâtî-Ģîrâz" denilen tarz-ı terennümdür ki "yegâh" nağmesi üzerinde bizim "ferahfezâ" 

makâmını andırır sûrette taksim edâsında gezinmekten ibârettir. Ba
c
dehû yine aynı 

edâda "dügâh" nağmesine atlanarak; "aĢirân" dedikleri tarza geçilir ki bu da bizim 

"ırâk" üstünde "segâh" diyebileceğimiz bir Ģeydir. "aĢîrân" ı müteâkib "nevâ" 

nağmesine sıçramak sûretiyle asıl "beyâtî-Ģirâz" a intikâl vukû
c
 bulur; bu makâm bizim 

"garib-hicâz" nâmını verebileceğimiz bir reftâr-ı hazini hâizdir. Maamâfîh bunların 

herbiri lâ-ekall birer çâr-yek saat kadar sürer. Artık buradan itibâren usullü parçalar 

baĢlar. Evvel-emirde "renk" denilen bir nev
c
 aranağmeleri çalınarak her renkten sonra 

bir "tasnîf" yani "Ģarkı" okunur. "beyâtî-Ģirâz" dan sonra nevbet terennüm bizim 

"hüseyni" mizden baĢka bir Ģey olmayan "beyâtî-kürd" makâmına ve onu müteâkib 

"gerdaniye" perdesi üzerinde husûsi bir tavra mâlik olan "katar" ve daha sonra 

"muhayyer" üzerinde temdîd-i nagamât eden "
 
uzzâl" makâmlarına gelir, bunların 

herbirinden lâ-ekal birer "renk" ile birer "tasnîf' terennümü îcâb eder. "Beyâtî-Ģirâz" 

faslının tîzlikte nokta-i müntehâsı olan "uzzâl" makâmına vâsıl olunca yine sırasıyla 

aynı makâmlara yegân yegân düĢmek Ģartıyla "mâye-i beyâtî-Ģirâza" avdet olunarak son 

karar verilir. 

Tafsîlât-ı vâkıadan anlaĢıldığına göre, Kafkasya mûsikîĢinâsları bizde bazı turuk-ı 

sûfiyye mukâbeleleri esnâsında zâkirlerin "perde kaldırmak ve indirmek" dedikleri 

usûlü takib etmektedirler. Cemil Emirof Bey muharrir-i âcize bunun küçük bir 

numûnesini icrâ etti. Filhakîka faslın müddet-i devâmı herhâlde Ģâyân-i istiksâr olmakla 

beraber bizim saatlerce süren yek-nesak fasıllarımız gibi can sıkıntısına mahall 

vermemektedir; çünkü ikide birde değiĢen makâmât-i feriyye sâmiayı telzîz ederek 

geçen zamanı o kadar hiss ettirmiyor. 

Kafkasya'da klâsik mûsikî muhtasaran tasvîr ettiğimiz halde olup yerli mûsikî-

Ģinâsları maatteessüf malûmât-ı nazariyye nâmına pek az Ģey bilmekte ve hattâ kitâbet-i 

mûsikiyye kavâidinden bile bî-haber bulunmaktadırlar. Cemil Emirof Bey Ģâyân-ı takdîr 

bir fikr-i terakkî- perestî ile Dersaâdet‟e kadar Ģedd-i rahl ederek notayı lâyıkıyla 

öğrenmiĢ ve Osmanlı mûsikîsinde icrâ-yı tetebbuât ile tavzî
c
-i malûmât etmiĢ 

olduğundan vatandaĢları arasında müktesebâtını ta'mîme çalıĢacağı Ģüphesizdir. 



 174 

Kafkasyalılar nezdinde en ziyâde klâsik mûsikîye rağbet edildiği müsellem 

olmakla beraber son senelerde Tiflîs müsikîĢinâsânından ismi hatırımızda kalmayan bir 

zât tarafından bestelenmiĢ olan "Leylâ ve Mecnûn" operası da ciddî ve samîmi alkıĢlara 

mazhar olmuĢtur. Tiflîs‟in büyük opera tiyatrosunda bu oyun verildiği gece yalnız 

Kafkasya‟dan değil, Rusya'nın uzak mahallerinden Rus mûsikîĢinâsları gelerek bu eser-i 

teceddüdü alkıĢlamak husûsunda Kafkasyalılar‟a iĢtirak etmiĢlerdir. 

"Leylâ ve Mecnûn" operasının en ziyâde hoĢa giden parçası, Mecnûn‟un dağlara 

düĢmesi üzerine oğlunu alıp hâne-i pedere getirmek maksâdıyla dağlarda gezer iken 

Mecnûn‟a tesâdüf eden pederiyle o esnâda orada bulunan Arap hakîmleri arasında 

cereyan eden muhâveredir ki "mahûr" makâmının güzel bir numûnesi olan bu parça 

gramofon plakları vasıtasıyla Rusya'nın hemân her tarafına yayılmıĢ, Kafkasya'da Rus 

askerî bandolarının defter-i terennümâtına dahî dâhil olmuĢtur. Bu meĢhûr parçanın 

güftesi ber-vech-i âtidir: 

Arap hakîmleri-söyle bir görek Arap bu civan neden hasta belki bizde bu derdin 

devâsı tapula
32

 kâĢ bir de dünyâ görmüĢ adamak hastalara dermân idenin insan baĢına 

geleni bilmek gerek 

Mecnûn‟un pederi-Allah‟ın bendeleri bu benim ferzindemdir aĢktır bunun derdi 

olup bir kıza âĢık 

Leylâ‟ya budur âĢık her tabibe gittim, söyledim 

Derd-i aĢka ilâc istedim bin cur
c
a 

Devâ verdiler kâr etmedi 

Arap hakîmleri-ey pîr bunun derdine ilâc ber çe Ģey var Kâbe‟ye aparasın haceri 

göre belki derdinden ola âzâd; secde kılsın Kabe‟ye oğlun sen de yüz tut dergâh-ı 

Allâh‟a kıl gilen münâcât dile bir ilâc 

Cemil Emirof Bey Dersaâdet'ten müfârakati esnâsında memleketine avdetini 

müteâkib Kafkasya'nın en güzel Ģarkılarını notaya alıp bize göndereceğini vad etmiĢ idi; 

mîr-i muhterem vadini incâz ettiği halde "Şehbâl‟in sahâifi bu notalara ma
„
kes olacak ve 

bu sûretle o diyârın bize pek de yabancı gelmeyen mûsikîsi hakkında kârîlerimize daha 

amelî bir fikir îtâsına gayret edilecektir. 

                                                 
32

 Buluna  mânâsındadır 



 175 

B. MAKALENĠN ÖZETĠ 

Şehbâl‟in 59. sayısında Rauf Yektâ Bey Kafkas müziği hakkında bize bilgiler 

vermektedir. Kafkas müziğine büyük katkısı olan kiĢiler bu müziğin oluĢturduğu ana 

makamlar, bu makamların yapısına dair özellikleri ve son olarak bu mûsikîdeki fasılları 

geniĢ bir Ģekilde bize aktarmıĢtır. Rauf Yektâ, Kafkas müziğini o bölgeden Ġstanbul‟a 

gelen mûsikîĢinâs Cemil Emirof‟tan aldığı bilgilere göre yazdığını söylemektedir. 

Cemil Emirof‟a göre kendi döneminden bir asır evvel Kafkasya‟da mûsîkî 

geliĢmemiĢ bir seviyede imiĢ. Ali ġîrâzî nâmında bir tarzenin Karabağ‟a gelerek Ağa 

Ali Asgar Karabâğî adlı müzisyenle birlikte yaptığı çalıĢmalarla müzik adına büyük 

geliĢmeler kaydedilmiĢ ve birçok talebe yetiĢtirerek mûsikînin ilerlemesi konusunda bu 

çalıĢmalar sonuç vermiĢtir. Makâlenin devamında mûsikîye katkı sağlayan diğer önemli 

mûsikîĢinaslar belirtilmiĢtir. Kafkasya‟da saz takımlarının genelde dört kiĢiden 

oluĢtuğunu bunların biri hânende, biri ritim, biri tarzen diğeri ise rebaba benzeyen 

kemânçe adını verdikleri enstrumandan meydana geldiğini öğreniyoruz. Kafkasya 

mûsıkisinin on iki makamdan oluĢtuğunu ve bu makamların Osmanlılar‟daki bazı 

makamlarla aynı ismi taĢımalarına rağmen tamamen farklılık gösterdiğini muharririmiz 

belirtmiĢtir. Makâlenin devamında fasılların nasıl icra edildiği anlatılmıĢ ve fasıl içinde 

birçok makamlara geçiĢlerin de yapıldığı anlatılmıĢtır. Ortalama bir faslın süresinin iki 

saat sürdüğü, uzun olmasına rağmen makamlar arası geçkilerin çok olması nedeniyle 

faslın tek düzelikten kurtarıldığı için dinleyicileri sıkmadığı belirtilmiĢtir. Kafkas 

fasıllarının bizim Türk mûsikîsi fasıllardan en büyük farkı perde kaldırma ve indirme 

olayıdır. Rauf Yektâ bu fasılları çok beğendiğini ve Cemil Emirof‟un yapmıĢ olduğu bu 

hizmetten dolayı onu çok takdir ettiğini makâleden öğrenmekteyiz. 

XVII. DELLÂLZÂDE
33

 

A.  MAKALENĠN LATĠN HARFLERĠNE ÇEVĠRĠSĠ 

Onsekizinci karn-ı hicrînin pâ-yi taht-ı Osmânî'de yetiĢdirdiği esâtize-i mûsikiyye 

arasında "Dede Efendi" den sonra hüsn-i tabîat ve vüs‟at-i karîha itibâriyle nâm-ı 

muhteremi serlevha-i makâlemizi tezyin eden "Dellâlzâde" ye tefevvûk edecek bir 

bestekâr gösterilemez. Böyle olduğu halde bugün bilhassa mûsiki ile iĢtigâl edenlere: 

                                                 
33

 SY. 64, S. 307. 



 176 

-Dellâlzâde kimdir? 

Suâli îrâd edilse alınacak cevap hiç Ģüphesiz bir iki kelimeden ibâret kalacaktır. 

Bunun sebebi ise pek basit ve besâteti nisbetinde de Ģâyân-ı teessüftür: Çünkü, evet 

çünkü... üstâd-ı Ģehîrin târîh-i vefâtı olan 1286 târihinden beri müĢârün ileyhin 

hüviyyet-i mûsikiyyesini teĢrîh sadedinde iki satır olsun yazı yazılmamıĢ, daha doğrusu 

yazılmaya lüzûm görülmemiĢtir. 

ġimdi burada kendi kendimize de bir suâl îrâd edelim: acabâ niçin bu derece 

kadir-nâ-Ģinâs oluyoruz? Herhangi fenn ve sanata dâir olur ise olsun, eâzım ve 

meĢâhirimizi niçin bu kadar unutuyoruz? Geçende Fransa'nın medâr-ı iftihârı olan 

esâtizeden biri, meĢhûr "Masne" vefat etti; Paris‟in cerâid-i yevmiyesi üstâd-ı Ģehîr 

hakkında günlerce makâleler, mersiyelerle doldu; derhâl Masne'den bâhis birkaç cild 

kitap bile neĢr edildi; Ģimdi de resâil-i mevkûte daha husûsi ve etraflı bir sûrette üstâdın 

hayât ve muvaffakiyyât-ı mûsikiyyesini teĢrîh ile meĢgul bulunuyor. Kim bilir, bu 

neĢriyât ne vakte kadar devam edecek? Maamâfîh Ģuna emin olmalı ki, bütün bu 

takdîrât ve tezâhürâtın sonunda zâten efkâr-ı umûmiyyenin meçhûlü olmayan sevgili 

Masne bir kat daha nazar-ı millette teâlî edecek ve Pâris'in müĢa„Ģa„ bir meydânına 

nazar-rübâ bir heykeli rekz edilerek ilelebed ibkâ-yı nâm etmiĢ olacaktır. 

Muhîtimizde yetiĢen meĢâhîre karĢı ibrâz edilecek kadirĢinâslık âsârının boĢa 

gitmeyeceğine emin olmalıyız. Bizde kadr-i mesâî ne vakit takdir edilmeye baĢlar ise 

eâzım-ı fenn ve sanatın yetiĢmesini de o dakîkadan itibâren temîn etmiĢ oluruz, iĢte bu 

fikre müstenîden bu makâlemizde nesl-i hâzır arasında nâm ve Ģânı unutulmak 

derecelerine gelmiĢ olan mûsikî-i Osmânî üstâdı esbak sermüezzin Dellâlzâde Hacı 

Ġsmail Ağa‟nın bir hayli taharriyât neticesinde elde edebildiğimiz terceme-i hâli ile 

meslek-i mûsikisi hakkındaki mütâlaât-ı âcizânemizi yazmak istiyoruz. 

Hacı Ġsmâ'il Ağa, Sarây-ı Hümâyûn kapı arası dellâlı Mustafa Ağa‟nın sulbünden 

1212 târihinde Ġstanbul'da Sarıgüzel mahallesinde tevellüd etmiĢtir. Altı yedi yaĢlarında 

iken hânesi civârındaki mektebe devama baĢlayarak o zaman mahalle mekteplerinde 

okunan dersleri ikmâl ve Kur'ân-ı Kerim'i hâfıza-i tekrîmine almağa ihrâz-ı 

muvaffakıyyet ettikten sonra sesinin fevkalâde latîf olmasından dolayı asrın en muktedir 

hâce-i elhânı olan Dede Efendi'nin telâmîzi sırasına dâhil olmuĢtur. Dede Efendi, daha 

ilk günlerde Hafız Ġsmâil‟in meftûr olduğu istidâd-ı mûsikîyi anlamıĢ ve en güzîde 



 177 

Ģâkirdi olan Çilingirzâde Ahmed Ağa ile Ģakirdi-nevini Dellâlzâde'nin terbiyye-i 

mûsikiyyelerine bilhâssa bezl-i ihtimâm etmiĢtir. 

Dede Efendi o târihte "musâhib-i Ģehrîyârî" ünvânını hâiz ve cennet mekân Sultan 

Mahmûd Hân-ı sânî‟nin sûret-i mahsûsada nazar-ı teveccühüne nâiliyetle beynel-akrân 

mümtâz bulunmakta idi. 1231 senesi evâsıtında idi ki birgün huzûr-ı pâdiĢâhîde 

"muhayyer-sünbüle" faslı okunduğu sırada fasıl takımında tiz sesli hânendelerin fıkdânı 

Mahmûd-ı sânî'nin nazar-ı dikkatini celb etmiĢ ve bunun üzerine yine haricindeki 

Ģâkirdânı arasında tiz sese mâlik olanlardan iki muktedir hânendenin bil-intihâb 

Enderûn-ı Hümâyûn‟a kayd ettirilmesi taraf-ı pâdiĢâhîden Dede Efendi'ye emr 

olunmuĢtur. 

Dede merhum bu vesîleden bil-istifâde Çilingirzâde ile Dellâlzâde'yi intihâb 

ederek Enderûn-ı Hümâyûn‟a kayd olunmalarına irâde-i seniyye istihsâl etmiĢtir ki 

"Târîh-i Enderûn" bu iki nevreste-i mûsikînin sûret-i kabullerini 1231 senesi vakâyî„i 

sırasında aynen Ģu cümle-i latîfe ile kayd eder: 

“Ġlm-i mûsikîde sânî-i Fârâbi ve lihân ve elhânda mesîl-i a„râbî add olunan ricâl-i 

hânendeden DerviĢ Ġsmâîl Dede'nin mümtâz ve müntehib Ģâkird-i müeddeblerinden 

Çilingirzâde Ahmed Ağa ile Dellâlzâde Ġsmâil Ağa‟nın sadâları müessir ve meĢreb ve 

mezhebleri de bir gibi olduğundan ehadühümâ âhara denk ve ikisine de bir diyecek 

olmadığı hâlde Dellâlzâde delâlet-i tevfîk nime‟r-refîk ile hazîne-i humâyûni istek ve 

Çilingirzâde kendüye kapı açmak ümidi ile seferli odasında meĢgul usûl-i âhenk-i düm 

ve tek oldu." 

Dede Efendi zâten Enderûn-ı Hümâyûnda musikî muallimi olduğundan 

Dellâlzâde, o dârülirfâna duhûlünden sonra daha muntazam sûrette üstâdından 

istifâdeye müdâvemet eder. Gerçi 1238 târihinde pederinin irtihâli üzerine mikdârı kesîr 

olan ailesinin bâr-i maîĢeti Dellâlzâde'yi haylice perîĢân-ı hâtır etmiĢ ise de bu vakca 

Mahmûd-i sânî'nin mesmûcu olmasıyla pâdiĢâh-ı kadirdân tarafından Dellâlzâde'nin 

"ser-heng-i Ģehriyârı" ünvanıyla Sarâ-y-ı Hümâyûn müezzinleri zümresine iltihâkına 

irâde sâdır olur. 

1241 senesinde Dellâlzâde'nin baĢına gelen bir vaka-i ibtilâ, bî-çâreye Enderûn-ı 

Hümâyûnu zindân-ı belâ-hâline koyarak nihâyet baĢını alıp ötede beride serseri bir 

hayât takip  etmesine sebeb olmuĢtur. 



 178 

Dellâlzâde'nin bu sûretle Enderûn‟dan gaybûbeti, yeniçerilerin imhası 

tasavvurâtıyla Sultan Mahmûd'un pek meĢgul olduğu bir zamana tesadüf ettiğinden 

Hâkân-ı mağfurun vâsıl-ı sâmiası bile olmamıĢ idi. Sevdâzede üstad, birkaç ay mecnûn 

gibi âvâre-ser dolaĢtıktan sonra vakca-i hayriyye zuhûr ederek ehl-i ırzı sancak altına 

davet için tayîn olunan münâdîlerin hiçbirisi memerr-nâs mahallerde serbest ref-i savt 

edemedikleri bir sırada Dellâlzâde içinde bulunduğu hâl-i cünûnun tesîr-i hıred-süzuyla 

olmalı ki tâ zorbaların içtimâgâhına kadar bit-takarrub bî-pervâ : "ehl-i ırz sancak altına 

gelsün!" nidâsını i„lâ ile Dellâlzâdeliğini isbât etmiĢ ve bunun üzerine taraf taraf 

münâdîlere de cesaret gelerek müteğallibenin münhezim ve periĢan olması esbâb-ı 

istihsâl edilmiĢtir. Yeniçeri vakasının hitâmını müteâkib Mahmûd-i sâni, Dellâlzâde'yi 

bilâhare mesmûcu olan bu hizmet-i fedâkârîsine mükâfaten tekrar saraya celb ile 

müstevfî maaĢ tahsîs ve "müsâhib-i Ģehriyârî" ünvanı ihsânıyla taltîf etmiĢtir. 

Vakca-i hayriyyeden Sultân Mahmûd'un irtihâline kadar güzerân olan müddetde 

Dede Efendi ile Dellâlzâde'nin gayreti ve Ģehriyâr-ı zamânın bu iki dâhi-i mûsikî 

hakkında ber-devâm bulunan âsâr-ı teveccühü sayesinde Osmanlı mûsikîsi Selîm-i sâlis 

devrine tefavvuk edecek dereceye, denilemez ise de herhâlde o devirden aĢağı add 

olunamayacak bir mertebe-i terakkîye itilâ etmiĢ idi. Bu hâl 1255 târihinde cennet-

mekân Abdülmecid Hân‟ın cülûsundan sonra da devam etmiĢtir; çünkü PâdiĢâh-ı nev-

câh da peder-i cennet-makarları derecesinde mûsikî-perver idi. 

1261 târihinde istihsâl ettiği müsâade-i seniyye üzerine Dede Efendi ifâ-yı farîza-i 

hacc niyetiyle cânib-i Hicaz'a azîmet etmiĢ ve refâkatında Mutâfzâde Ahmed Efendi ile 

Dellâlzâde‟yi de götürmüĢ idi. Dede Efendi'nin ba„delarafat Mekke-i mükerreme‟de 

vefâtı vukuc bulmasıyla Dellâlzâde refîki Ahmed Efendi ile beraber Ġstanbul'a avdet 

etmiĢtir. 1263 senesinde Dellâlzâde, Sultân Mecîd tarafından BeĢiktaĢ'ta tesîs olunan 

Mûsîka-i Hümâyûn‟un hânende kısmı muallimliğine tayîn buyurulmasına mebnî o 

civarda bir hâne satın alarak BeĢiktaĢ'ta ikâmete baĢlamıĢ; maahâza haftada bir gün 

Topkapı sarayına azîmetle Enderûn-ı Humâyûn'daki mûsiki dersine de müdâvemet 

eylemiĢtir. 

1279 da Çilingirzâde‟nin irtihâli üzerine Hâkân-ı zamân Abdülazîz Hân 

Dellâlzâde‟yi müezzin baĢılığa terfi' ettirmiĢtir. Yedi sene kadar bu hizmeti ehliyet-i 

müsellemesiyle hüsn-i îfâdan sonra 1286 târihinde yetmiĢ dört yaĢında olduğu halde 

BeĢiktaĢ NiĢantaĢı mahallesinde Karakol sokağındaki hânesinde irtihâl ederek Yahya 



 179 

Efendi dergâhı kabristânına defn olunmuĢtur. Merhumun kitâbe-i seng mezarı ber-vech-

i âtîdir: 

ġâh-ı devrâna müezzin baĢı iken nâgehân 

Hacı Ġsmâîl Efendi eyledi azm-i bekâ 

ġöhreti Dellâlzâde kendisi âli-cenâb 

Hakkına her dem büzürg ve küçek eylerdi senâ 

Kendisi bir perdede üstâd idi kim itmeye 

Kâdir idi zühreye talîm-i esvât-ı sabâ 

GüĢ edince nağme-i emr-i celîl “ Ġrcicî ” 

Eyledi tekmîl-i nevâ ömrünü ol bî-nevâ 

Bezm-i ukbâda ilâhî rû-siyâh etme anı 

Güft ü gû-yi ehl-i mahĢer ola mûsikâr ana 

Dâne-i eĢkimle Hâfız bir düĢürdüm târihin 

Huld-i Dellâlzâde‟ye dâim mekân ide Hüdâ 1286 

Dellâlzâde ile hem asr olan zevâtın rivâyetine nazaran müĢârün ileyh orta boylu, 

zaifu‟l-bünye, maamâfîh elleri gayet büyük, kara gözlü, uzun kirpikli, nürânî-likâ bir zât 

imiĢ. Biri erkek diğeri kız iki çocuğu dünyâya gelip ismini tahkîk edemediğimiz büyüğü 

pederinin vefâtından on sene sonra irtihâl etmiĢtir. Küçüğü olan Ferdâne hanım ise 

yakın vakitlere kadar ber-hayât idi. 

Dellâlzâde merhûm, Dede Efendi mekteb-i mûsikîsinin en güzîde bir Ģâkird-i 

marifetidir. Üslûb-ı mûsikîsi üstâdı vâdisinde olmakla beraber Ģâyân-ı dikkat bir 

husûsiyyete mâliktir. ġarkılarının cümlesi üstâdânedir. Alelhusûs makâm-ı segâhdaki; 

"Çok kıldı harâb dilleri ma'mûr nigâhın" güfteli Ģarkısının bugün tanzîri gayr-ı kâbildir. 

Enfes-i âsârı olan "yegâh" faslı ise üstâdın dehâ-yı mûsikîsini gösteren bir âbide-i 

uzmâdır. Asrında mertebe-i nisyâna gelmiĢ olan "karcığar" makâm-ı latîfini; "Ġki turnam 

gelir allı karalı" Ģarkısından alarak koca bir fasıl hâlinde tevsî„ ve ihyâya muvaffak 

olması Dellâlzâde'nin ne mertebe müstesnâ-yı fıtrat-zevâttan olduğunu müsbet 

delâildendir. Dede Efendi'nin ısrârı üzerine bestelediği "sûzinâk" faslındaki "devr-i 

kebir" murabba„ı da o faslın sâmica-nüvâz bir rükn-i rekînidir. 

1242 târihinde Halil Rıfat PaĢa'nın Ģeref-i sıhriyyete mukâreneti münâsebetiyle 

tertîb olunan Sûr-i hümâyûn esnâsında bestelediği "ferahnak" kâr'ı, nagamât-ı Ģarkıyye 



 180 

ile Ģevk ve Ģâdînin ne derece bâlâterînde tasvir olunabileceğini gösterecek bir eser-i bî-

nazîrdir. 

Dellâlzâde'nin mûsikîden mâadâ müneccimliğe de merakı olduğu meĢhurdur. 

Hattâ bu merak sâikasıyla makâmâtın her birisine birer vakt-i terennüm tahsîsi ile 

uğraĢmıĢ ve bu bâbda bir çok tecrübelerde bulunmuĢtur. Huzûr-ı pâdîĢâhîde fasıl 

okunması irâde olunduğu vakit saatine bakar bir takım hesap yaptıktan sonra okunacak 

faslı tayîn eder imiĢ. Evâhir-i hayâtında biraz da nazariyât-ı mûsikiyyemizi tetebbuca 

gayret etmiĢ ise de bir Ģey istihrâcına muvaffak olamamıĢtır. 

Dellâlzâde‟nin âvân-ı iĢtihârı memleketimizde notanın yeni öğrenilmeye baĢladığı 

bir zamana tesadüf etmekle beraber teĢekkür olunur ki eserlerinin kısm-ı a'zâmı Mûsîka-

yı Hümâyûn‟da nota öğrenen zevât tarafından notaya alınarak ziyâdan kurtarılmıĢtır. 

B. MAKALENĠN ÖZETĠ 

Rauf Yektâ bu makâlesinde Dede Efendi‟den sonra devrin en büyük mûsikî 

üstâdları arasında gösterilen Dellâlzâde Ġsmail „in hayatını anlatmıĢtır.  Türk mûsikîsine 

bu kadar katkısı olmuĢ birinin vefat ettikten sonra bile kendisi hakkında herhangi bir 

yazı yazılmamasından, daha doğrusu gerekli görülmemiĢ olmasından duyduğu 

rahatsızlık sebebiyle makâleyi kaleme alan Rauf Yektâ batıda ise fen ve sanata dair 

büyük katkısı olan kiĢiler hem hayatlarında iken hem de vefat ettikten sonra onların 

kıymetini gösterecek birçok etkinliklerin yapıldığını hatta bazılarının heykellerinin bile 

dikildiğinden bahsetimektedir. Rauf Yektâ makâlenin devamında Dellâlzâde‟nin nerede 

doğduğunu, eğitimini nerede aldığını, Dede Efendi‟nin kendisini nasıl keĢfettiğini ve 

saraya nasıl alındığını anlatmıĢtır. Küçük yaĢta hafız olan Dellâlzâde‟nin, Dede 

Efendi‟nin talimatıyla Çilingirzâde Ahmed Ağa tarafından özenle yetiĢtirildiğini, bir 

gün PadiĢah huzurunda fasıl icra edilirken tiz seslerin eksik olduğunu fark eden 

Sultan‟nın derhal iki tane tiz sesli hânendenin alınmasını Dede Efendi‟den istemesi 

neticesinde saraya girmesi sağlanmıĢtır. Bundan sonra Dellâlzâde Dede Efendi‟den 

daha düzenli eğitim almıĢ ve mûsikîdeki maharetini bestelemiĢ olduğu yegah fasılıyla 

göstermiĢtir. Dellâlzâde mûsikînin yanında müneccimlikle uğraĢmıĢtır hatta hangi 

vakitte hangi makamın icrâ edilmesinin uygun olduğu konusunda çalıĢmalar yapmıĢtır 

ve huzur-i padiĢâhîde bunları tatbîk etmiĢtir. Rauf Yektâ makâlenin devamında 

Dellâlzâde‟nin sarayda yapmıĢ olduğu görevlerden bahsetmiĢtir. Son olarak mûsikî 



 181 

nazariyatıyla ilgili çalıĢmaları olmasına rağmen bunlardan bir sonuç alamadığını 

makâleden öğrenmekteyiz. 



 182 

SONUÇ 

Tezimizin sonuç bölümünde Rauf Yektâ Bey‟in öneminin daha iyi anlaĢılması 

için yaĢadığı dönemden kısaca bahsettikten sonra incelediğimiz makaleler hakkında 

genel bilgiler ve değerlendirmelerde bulunarak çalıĢmamızı nihayetlendirmeyi uygun 

bulduk. Türk mûsikîsini bir bilim olarak incelemenin gerekliliğini anlayan ve bu 

konudaki ilk çalıĢmalara ev sahipliği yapan yer Mevlevîhânelerdir. Özellikle Galata 

Mevlevîhânesi Ģeyhi Ataullah Dede (1842-1910), Yenikapı Mevlevîhânesi Ģeyhi 

Celaleddin Dede (1849-1908), Bahariye Mevlevîhânesi Ģeyhi Hüseyin Fahreddin 

Dede(1854-1911) Türk mûsikîsi nazariyatının ilk temellerinin atılmasında büyük bir 

çaba içinde olmuĢlardır. Bu kiĢiler birçok müzik eserini ve bestelerini inceleyip bilgi 

sahibi olmuĢlar, ancak bilgilerini yazılı hale getirmeyip bilgi ve tecrübelerini 

öğrencilerinden Rauf Yektâ ile Dr. Suphi Ezgi‟ye aktarmıĢlar, onları yönlendirmiĢler.
1
  

Osmanlı‟nın son dönemlerinde özellikle Sultan Abdülmecid, Sultan Abdülaziz ve 

Sultan Abdülhamid‟in Türk mûsikîsi yerine Batı müziğine daha çok iltifat etmeleri 

mûsikîmizin sarayda geliĢmesine büyük engel teĢkil etmiĢtir. Bunun yanında dönemin o 

çalkantılı zamanlarında, bir yandan savaĢlar bir yandan hükümet değiĢiklikleri arasında 

bu kadar önemli çalıĢmalar içinde bulunan Rauf Yektâ Bey‟in, mûsikîmizin anlaĢılması 

ve tanıtılması bakımından yapmıĢ olduğu Ģahsi gayretlerin, yaĢadığı dönemin 

mûsikîĢinasları ve kendinden sonraki mûsikîĢinasların çalıĢmalarında ana kaynak olarak 

gösterilmesi onun ne kadar ehemmiyetli bir kiĢi olduğunu açıkça göstermektedir. 

Farklı mecmûalarda toplam 27 makalesini incelediğimiz Rauf Yektâ Bey‟in Türk 

mûsikîsinin hak ettiği seviyeye gelmesi için yapmıĢ olduğu ameli ve nazarî 

çalıĢmalarının dönemin hemem hemen bütün mûsikîĢinaslarınca kabul gördüğünü, 

ortaya attığı fikirlerin ve çözüm yollarının mûsikîmizin ilerlemesine büyük katkı 

sağladığını bügün daha açık bir Ģekilde görmekteyiz.  

Safiyüddin Urmevî‟nin (1294) 17‟li ses sistemini geliĢtirerek meydana getirdiği 

24‟lü sistem sayesinde mûsikîmizi belirli bir sisteme oturtan Rauf Yektâ Bey‟den 

                                                 
1
 Uslu, Recep. Müzikoloji kaynakları, Ġtü Vakfı, Ġstanbul,2006,s. XVI 



 183 

sonraki nazariyatçılar onun yapmıĢ olduğu sistemi geliĢtirerek ilerlemeler 

kaydetmiĢlerdir. Özellikle Hüseyin Sadedin Arel ve Suphi Ezgi ile yapmıĢ olduğu 

çalıĢmalar mûsikîmizin bir sisteme dayandırılmasında çok önemlidir. Mûsikî ile ilgili 

hemen her alanda yazıları bulunan Rauf Yektâ Bey‟in kısaca eleĢtiri, araĢtırma, övgü, 

yorum, müzik tarihi ve tartıĢma içerikli yazıları hem yurtiçinde hem de yurt dıĢında 

önemle takip edilmiĢtir. Türkiye‟de müzikolog olarak gösterilebilecek ilk kiĢi Rauf 

Yektâ Bey olması hasebiyle, biz de onun önemine binaen Âtî Gazetesi, Resimli Kitap, 

Yeni Mecmûa ve Şehbâl‟deki toplam 27 makalesini inceledik. Âtî Gazetesinde 5, 

Resimli Kitap‟ta 2, Yeni Mecmûa‟da 3 ve Şehbâl‟de 17 makalesi bulunan Rauf Yektâ 

Bey‟in makalelerinin konu bütünlüğü olmadığından tezimizi mecmûa adlarına göre 

bölümlere ayırarak sınıflandırdık. Rauf Yektâ Bey‟in makalelerini Latin harflerine 

çevirdikten sonra hemen ardından herkesin rahatlıkla okuyup anlamasına yardımcı 

olmak maksadıyla özetini vermeyi uygun bulduk. Bunun yanında ekler bölümüne 

yerleĢtirdiğimiz tabloda, makaleleri mecmûa adına göre ve bu mecmûalardaki 

makaleleri kendi içinde tarih sırasına göre sıraladık 

Rauf Yektâ Bey „in incelenen bu makalelerini kısaca sınıflandırmak gerekirse 

bunların 8‟i araĢtırma, 6‟sı eleĢtiri, 7‟si biyografi, 2‟si tartıĢma, 3‟ü mûsikî tarihi ve 1 

tanesi Çanakkale SavaĢı‟nın yıl dönümü münasebetiyle bestelemiĢ olduğu marĢın 

tanıtımı hakkındadır. 

AraĢtırma makalelerinde genellikle Batılılar‟ın mûsikîmizi incelemesi 

hususundaki görüĢlerini belirtmektedir. Söz konusu makalelerde batıdaki mûsikî 

anlayıĢının giderek değiĢeceğini yani Türk mûsikîsindeki gibi küçük komaların 

kullanılacağına dair yönelimlerin gerçekleĢeceğini iddia etmektedir. Batıda tanınmıĢ 

bazı mûsıkiĢinasların kendi bestelerinde doğu müziğinin nağmelerini kullanmaya 

baĢladıklarını ve bunun zamanla yaygınlaĢtığını söyleyip, Türk mûsikîsinin öneminin 

artacağını belirtmiĢtir. Aynı zamanda bu makalelerde, yanlıĢ bilinen bazı tarihi bilgileri 

de tespit ederek gerçeklerin ortaya çıkmasını sağlamıĢtır. NevĢehirli Damad Ġbrahim 

PaĢa‟nın mûsikîĢinas olmadığını ispatlaması, bunlardan en dikkate çekenidir. AraĢtırma 

yazılarının bir diğer kısmında ise çeĢitli enstrumanlardan bahseden Rauf Yektâ, 

özellikle tanbur hakkındaki bir makalesi önemlidir. En önemli Türk sazının tanbur 

olduğunu ve bu konuda tanbura sahip çıkılması gerektiğini de yine bu makalesinde 

vurgulamıĢtır.  



 184 

EleĢtiri makalelerinde ise mûsıkimizin ilerlemesi ve hak ettiği yere gelmesi için 

hem içeride hem de dıĢarıda neler yapılması gerektiğine dair görüĢlerine rastlamaktayız. 

Rauf Yektâ bu makalelerinde, Darülelhân‟ın kurulmasının önemine, bir konservatuvar 

gibi çalıĢması gerektiğine, sadece meĢk yeri olarak kullanılmayıp mûsıki tarihi ve 

nazariyat derslerine de ev sahipliği yapması gerektiğine değinmiĢ, bunların devlet 

desteğiyle yapılmasının zorunluluğuna dikkat çekmiĢtir. Diğer eleĢtiri makalelerinde ise 

çeĢitli salonlarda icra edilen Batı müziği konserleri ile yaptığı mukayese sonucunda 

kendi müziğimizin eksikliklerini dile getirmiĢ ve bunların giderilmesi için daha fazla 

çalıĢılması gerektiğini vurgulamıĢtır. O, aslında bu eleĢtirileriyle herkesin kendisine 

düĢeni yapması gerektiğine ve bunun Ģahsi bir iĢ değil, milletin selameti için ictimâi bir 

yükümlülük olduğuna iĢaret etmektedir.  

Rauf Yektâ Bey biyografi yazılarında yerli ve yabancı önemli mûsikîĢinaslar 

hakkında bizlere bilgiler vererek onların bilinmeyen yönlerini gün yüzüne çıkarmıĢ ve 

tarih sayfalarına geçmelerini sağlamıĢtır. Özellikle bazı önemli mûsikîĢinaslar hakkında 

daha önce çalıĢma yapılmamıĢ olması dikkatini çekmiĢ ve bu önemli Ģahsiyetlerin 

gelecek nesillere tanıtılmasını kendine görev adderek söz konusu makalelerini kaleme 

almıĢtır. Bilhassa Dellâlzâde Ġsmail, Hacı Arif Bey, Tanbûrî Osman Bey ve 

Kantemiroğlu hakkında daha sonra yapılacak araĢtırmaların temel kaynağı Rauf Yektâ 

Bey‟in yazmıĢ olduğu bu makalelerdir. Yine bu çalıĢmalarında ele alınan yabancı 

mûsikîĢinaslardan Villateau ve Jean Jacques Rousseau hakkındaki bilgiler de bize 

kaynaklık etmektedir. 

Rauf Yektâ Bey‟in bazı makalelerinin tartıĢma içerikli olduğuna yukarıda 

değinilmiĢti. Bunlardan en dikkat çekeni ise Muallim Ġsmail Hakkı Bey‟e yazdığı 

reddiyedir. Bunun yanı sıra Sultan Bayezid‟in mûsikîĢinaslığı, onun Fârâbî ile aynı 

dönemde yaĢayıp yaĢamadığı, söz konusu dönemde devr-i kebîr usûlünün bilinip 

bilinmediği gibi bazı tartıĢmalı meseleler de makalelerinde iĢlediği konular arasındadır. 

Bu tartıĢmalar mûsikîmizin eksik veya yanlıĢ yönlerinin ortaya çıkmasına vesile olmuĢ 

ve mûsikîmizin geliĢiminde önemli bir rol oynamıĢtır. 

Mûsikî tarihi ile ilgili yazılarında özellikle notanın hem batıda hem de doğuda 

nasıl geliĢtiğine dair önemli bilgiler vermiĢtir. Bunun yanı sıra II. Mahmud (1807-1839) 

dönemindeki Osmanlı MarĢı‟nın nasıl ortaya çıktığı hususunda kayda değer bilgiler 

vererek mûsikî tarihine büyük bir katkı sağlamıĢtır. 



 185 

Rauf Yektâ Bey‟in makalelerini genel olarak incelediğimizde onun Ģu hususlara 

dikkat çektiğini görmekteyiz: Köklü bir geçmiĢe sahip olan mûsikîmiz günümüze kadar 

meĢk yoluyla geldiğinden birçok önemli eserimiz unutulmaya yüz tutmuĢtur. 

Mûsikîmizin ameli ve nazari çalıĢmalarını bir sisteme oturtmamız zorunlu olduğu gibi 

mûsikîmizi diğer milletlere kendi enstrümanlarımızla en iyi Ģekilde sunmamız da büyük 

önem arz etmektedir. Aynı zamanda konservatuvarların kurulması da kaçınılmazdır. 

Özetle söyleyecek olursak mûsıki adına yapılması gereken her Ģeyin sistematik bir 

Ģekilde devletin de desteğiyle sürdürülmesi gerekmektedir.  

YapmıĢ olduğumuz bu çalıĢmada Rauf Yektâ Bey‟in anlaĢılmasında bir parça 

katkımız oldu ise bizim için büyük bir onurdur. Türk mûsikîsinin ilerlemesi için 

gecesini gündüzüne katan bu önemli Ģahsiyetin kendi döneminde kadir ve kıymetinin 

yeteri kadar anlaĢılmadığı ise bir gerçektir. Bu duruma dikkat çeken Cemal ReĢit Rey‟in 

çok az sayıda katılımın olduğu cenaze töreninde Rauf Yektâ‟yı mûsıki şehid
2
i olarak 

tanımlaması çok manidardır.  

 

                                                 
2
 Özcan, Nuri “ Rauf Yektâ Bey”, DİA, XXXIV, s. 469. 



 186 

 

 

 

 

EKLER



 187 

 

MÜZĠKOLOG RAUF YEKTÂ BEY’Ġ TANIYALIM1
 

Yrd. Doç. Dr. Recep Uslu 

Süleyman Erguner, Rauf Yektâ Bey: Neyzen, Müzikolog, Bestekâr, Ġstanbul: 

Kitabevi yayını, 2003, 238 s. 

Türk müziğinin bestekârları, yazarları, araĢtırmacıları bilimsel yaklaĢımlarla ele 

alınması gerekir. Bugünlerde piyasaya çıkan Süleyman Erguner‟in Rauf Yektâ Bey 

üzerine yazılmıĢ eseri, ciddi bir çalıĢma olduğunu her hali ile belli etmektedir. Eseri 

daha önce yaptığı doktora tezinden yayına hazırlamıĢtır. Basılan eserin kapağında Rauf 

Yektâ‟yı müzikolog olarak tanımlaması herhalde Türk müziğinde ilk müzikolog 

tartıĢması açısından dikkat çekicidir.  

Erguner, Rauf Yektâ Bey çalıĢmasına, Ġslâmi dönem doğu müziğinin baĢından 

baĢlayıp hızlı bir anlatıĢla Türk müziğinin tarihine geçmiĢ, III. Selim, Tanzimat, 

Cumhuriyet dönemiyle kısaca bir giriĢ yapmıĢtır. Eser “Rauf Yektâ Bey‟in hayatı”, 

“Rauf Yektâ Bey‟in kütüphanesi ve telifleri”, “Rauf Yektâ Bey‟in Türk Musikisi 

Nazariyatı” ana baĢlıklarıyla ele alınmıĢ, herhalde “ekler” olarak düĢünülmüĢ bazı 

yazılara ve notalara yer verilmiĢtir. Biyografi çalıĢmalarında ana baĢlıklar bulunan 

malzemeye göre değiĢmekle birlikte genelde “hayatı, eserleri- besteleri, müzisyenliği, 

görüĢleri, hakkında yazılanlar veya değerlendirmeler” konuları baĢlık yapılır. 

Erguner‟in kitapta takip ettiği ana baĢlıklar da bu bölümlendirmeğe uygundur. Ancak 

bazı baĢlıkların tekrar tekrar kullanılması güzel ahengine gölge düĢürmüĢtür (s. 57‟de 

kütüphane – telifleri, s. 171 ve 210‟da Rauf Yektâ Bey Notası gibi). 

Rauf Yektâ Bey‟in hayatını ailesi, öğrenimi, çalıĢma hayatı ve ölümü (s. 15-21) 

alt baĢlıklarıyla anlatılırken Rauf Yektâ‟nın nasıl çok yönlü yetiĢtiğini, yabancı diller 

yanında farklı sahalarla ilgilendiğini, bir hattat olarak Divanî yazıdan icazet aldığını 

öğreniyoruz. Ancak zaman zaman anlatımlarda kopukluklara rastlıyoruz. 1909 yılından, 

emekli olduğu 1922 yılına kadar olan hayatın kronolojisi eksik aktarılmıĢ 13 yıllık 

zaman dilimi bir çırpıda geçilmiĢtir (s. 19, 20). Rauf Yektâ‟nın musiki öğrenimi 

                                                 
1
 Journal of Academic Studies/ Akademik Araştırmalar Dergisi, sy. 18, 2004, s. 203-206. 



 188 

anlatılırken (s. 22) müzik eğitim tarihine girilerek ta Fatih zamanına kadar uzanılması 

gereksiz gibi görünmektedir. Saraydan gelen bir aile çocuğu olarak Rauf Yektâ‟nın ders 

aldığı Zekâi Dede bir baĢlık olurken, Bolahenk Nuri Bey ve diğer bazı musiki hocaları 

Zekâizâde Ahmed Efendi baĢlığı altında erimiĢ gitmiĢ musiki hocalarıdır (s. 25). 

Kitapta Rauf Yektâ‟nın neyzenbaĢılığı anlatılırken (s. 28) üstâdın ney 

konusundaki önemli fikirlerini aktarması okuyucuya acaba yeri mi diye düĢündürüyor. 

Rauf Yektâ‟nın görüĢleri için ayrı bir bölüm olmalıydı veya bu bilgiler, hemen 

arkasından gelen “Musiki ÇalıĢma Hayatı” baĢlığında verilmesi daha isabetli olurdu. 

Rauf Yektâ‟dan Suphi Ezgi, Emin Efendi, Zeki Arif‟in doğrudan doğruya ders 

aldıkları belirtilirken, kendisinden yararlanan (s. 36‟daki) pek çok kiĢinin “Öğrencileri” 

baĢlığı altında verilmesi baĢlığa uygun olmamıĢtır. Musiki Eserleri (s. 38) baĢlığında 

Rauf Yektâ‟nın bestekârlık konusundaki görüĢleri anlatılmıĢ, halbuki biraz sonra (s. 

40‟da) “Rauf Yektâ Bey‟in Musiki Eserleri” baĢlığı sanki ana baĢlık gibi 

tekrarlanmıĢtır. Burada “Rauf Yektâ Bey‟in Besteleri” baĢlığı daha iyi olurdu. Kaldı ki 

buraya kadar s. 38‟deki baĢlığa uygun olarak Rauf Yektâ‟nın yazılı eserlerinden söz 

etmemektedir. “Dînî Musiki ÇalıĢmaları” baĢlığında Rauf Yektâ‟nın ġuğuller, Âyinler, 

TevĢihler, Naatlar, Ġlâhiler, Duraklar çalıĢmalarından söz etmekte, Miraciye‟nin tam 

notasını derlemesini belirtmesine rağmen rastlanamadığını belirtmektedir (s. 49).  

Bilimsel çalıĢmalar somut veriler üzerine yapılır. Dedi-kodular, ispatlanamayan 

ifadelere itibar edilmesi, bunların peĢine düĢülmesi boĢa zaman kaybıdır. Fakat nedense 

hep “ya doğruysa” düĢüncesiyle hareket edilerek bu fikirlerden uzaklaĢılmaz. Rauf 

Yektâ Bey Ģüphesiz iyi bir kütüphane oluĢturmuĢ olmalıdır. Kütüphaneciliğin henüz 

yeterince geliĢmediği bir dönemde kaliteli araĢtırmalar yapmak ancak iyi bir 

kütüphaneye sahip olmakla mümkündür. Anlatılmak istenen “Rauf Yektâ Bey‟in 

Kütüphanesi” konusu da böyle olmalıdır. Yazarın bu baĢlık altında yazdıklarını 

herhalde destekleyecek bazı olaylara Ģahit olmuĢ olmalıdır ki konuyu ele almak 

ihtiyacını duymuĢtur. Ancak kendisinin de anlattığı gibi artık dağılmıĢ, yok olmuĢ bir 

“Rauf Yektâ Bey Kütüphanesi”nden söz etmek, hayalini kurmak (s. 58) gereksizdir. 

Okuyucuda sanki böyle bir kütüphane varmıĢ izlenimi uyandırmaktadır ki bu da yanlıĢ 

yönlendirmedir. Bir kısmı Süleymaniye Kütüphanesine bağıĢlanmıĢ, bir kısmı satılmıĢ 

kitapların bulunduğu bilinen çeĢitli makalelerde Rauf Yektâ Bey kütüphanesinde 

bulunduğu ifade edilen yazmalardan bazılarının bu kütüphanede var olduğuna inanmak 



 189 

zordur. Kendisinin yaptığı çeviriler ise her halde tasarladığı ama bazılarına sadece 

makalelerinde yer verdiklerinden ibaret olmalıdır. Esatiz-i Elhan serisinde neĢredilecek 

kitaplarla (s. 66), çevirdiği söylenen kitaplar hocanın çeviri yapmayı hayal ettiklerinden, 

yazmayı düĢündüklerinden ibaret sayılmalıdır. 

Erguner, Rauf Yektâ Bey‟in musiki eserlerini “Rauf Yektâ Bey‟in Telifleri” 

baĢlığında ele almıĢ ve onun Esatiz-i Elhan, Türk Musikisi Nazariyatı, Şark Musikisi 

Tarihi, Türk Notası eserlerinden sonra Türk Musikisi Monografisi adında bir eserinden 

söz etmiĢtir. Bu eseri önce Türkçe –ki çoğunlukla yabancı dilde yazılacak eserin önce 

bir Türkçe‟si yani müsveddesi yazılır- yazdığı belirtilip, Fransızca bir ansiklopedi için 

Fransızca‟ya çevirdiğinden söz edilir. O halde eserin adının en doğrusu ansiklopedide 

ad olan isim olmalıdır. Eserin doğru olan adı -ki bu çalıĢma gerçekten eser olarak 

anılmaya layık bir ansiklopedi maddesidir – La Musique Turque olmalıdır. Öte yandan  

yayınlanan  Fransızca ansiklopedinin adı dipnotta ve bibliyografyada yanlıĢ verilmiĢtir. 

Doğrusu Encyclopedie le da Musique et Dictionnaire du Conservatoire (ed. Albert 

Lavignac, Paris 1922). Ayrıca ansiklopedi maddesinin Orhan Nasuhioğlu tarafından 

yapılan Fransızca‟dan Türkçe‟ye çevirisinden metin içinde söz edilmeliydi, dipnotta 

değil. 

Rauf Yektâ‟nın yazılarından “Makalelerini” mecmûalar ve gazeteler olarak 

ayırması bir tercihtir. Ancak bu tip çalıĢmalarda kiĢinin fikri geliĢmesini takip 

edebilmek için kronolojik bir düzenle sıralanması daha iyi olurdu. Burada bazı eserler 

için yazdığı ve mühim konulara değindiği, görüĢlerini belirttiği “mukaddime”lere de yer 

vermesi çok yerinde bir karar olmuĢtur. Bibliyografik künye açısından bazı hatalar 

olmakla beraber uzun bir liste ortaya çıkmıĢtır (s. 69-81). Rauf Yektâ Bey‟in nota 

neĢriyatına ayrı bir yer vermiĢ (s. 81-84), baĢka yerlerde bulunmayan bir bilgi olarak 

Gülme Komşuna adlı eserdeki notalarından bahsetmiĢtir. 

Rauf Yektâ Bey ve Türk Musikisi Nazariyatı bölümünde ses sistemi, perdeler 

anlatılırken MuĢaka ile ilgisini göstermek için, MuĢaka‟nın perde cetveline de yer 

vermiĢtir. (s. 99). Ancak kendisine ait bir çalıĢmayı araya sokuĢturması pek uygun 

olmamıĢtır (perdeler tablosu S. Erguner‟in s. 100). Aralıklardan bahsederken “Mutlak 

veter”inin bir yansımasını “Mikyas-ı Savt” anlatımında görüyoruz (s. 104). Aralıklar, 

dörtlü, beĢliler, değiĢtirme iĢaretleri, diyez-bemol iĢaretleri ve tablolarından sonra Rauf 

Yektâ Bey‟de makam konusuna yer verirken geleneksel “oniki makam” ifadesinin Nâyi 



 190 

Osman, Nâsır Dede tarafından nasıl anlaĢıldığını belirtir (s. 142, s. 143‟de görülen 

1670‟lerden  ifadesi herhalde bir basım-dizgi hatası olmalıdır). Rauf Yektâ Bey‟in bazı 

makamları anlatıĢ biçimi, esas dizi, Avrupa müziği dizisinden sonra Fransızca 

yayınlanan (Revue Musicale, 1908) makalesinin çevirisini vermektedir (s. 158-167). 

Rauf Yektâ Bey‟in Notası baĢlığından sonra adını Ekler olarak koymamıĢ olmakla 

birlikte, “Rauf Yektâ Bey ile mülakat”, Süheyl Ünver‟in Yenikapı Mevlevihanesi 

Akademisi ve Neyzenler” yazısı, “Milli tekbir ve Notası”, “Ahretlik (güfte ve nota)” 

yayınlandıkları kaynaklar gösterilerek ekte yer almıĢtır. Yayınlanan mülakatın Milli 

Tekbirle ilgili olduğu yazının hemen baĢından anlaĢılmaktadır. Bu durum mülakatın 

Milli tekbir yazısından sonra yayınlandığını ve kitapta da yayınlandığı sıraya göre yer 

alması gerektiğini göstermektedir. “Rauf Yektâ Bey‟den sonrası” için bir değerlendirme 

ile çalıĢma son bulmuĢtur.  

TanınmıĢ bir neyzen olan Süleyman Erguner‟in bu çalıĢması ciddi anlamda 

bilimsel biyografi çalıĢmalarının az olduğu Türk müziği literatürü ve kütüphanesi için 

önemli bir kazançtır. Bu kitap bir müzikolog olan Rauf Yektâ Bey‟i görüĢleriyle birlikte 

tanımak isteyenler için iyi bir araĢtırmadır. 



 

KAYNAKÇA 

 AKSÜT, Sadun, Türk Mûsikîsinin 100 Bestekârı, Ġstanbul : Ġnkılap 

Yayınevi,1993. 

 AREL, Hüseyin Sadeddin, Türk Mûsikîsi Nazariyat Dersleri, (nĢr. Onur 

AKDOĞDU), Ankara :Kültür Bakanlığı,1993. 

 BARDAKÇI, Murat, “Rauf Yektâ Bey‟in Hayatı ve Eserleri”, Türk Musıkîsi, 

Rauf Yektâ, (çev.O. Nasûhioğlu), Ġstanbul : Pan Yayıncılık,1986. 

 DEveLLĠOĞLU, Ferit  Osmanlıca-Türçe Ansiklopedik Lûgat, Aydın Kitapevi 

Yayınları, Ankara, 2000. 

 DUMAN, Hasan, Osmanlı-Türk Süreli Yayınları ve Gazeteleri, Ankara: 

Enformasyon ve Dökümantasyon Hizmetleri Vakfı,2000. 

 Durmaz Recep, Celâl Nuri Ġleri ve Âtî Gazetesi (basılmamıĢ doktora tezi), 

Ġstanbul: Ġstanbul Üniv, 1991. 

 ERGUNER, Süleyman, Rauf Yektâ Bey, Ġstanbul : Kitabevi Yayınları, Mart 

2003. 

 GÜNTEKĠN, Mehmet, “Osmanlı‟da Musıki ve Hikmete dair fennin son 

Osmanlıları”,Güler Eren(Ed.), Osmanlı Kültür ve Sanat, Ankara: Yeni Türkiye 

Yayınları, 1999. C. X. 

 “Âtî”, Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi, I, s.225. 

 “Resimli Kitab”, Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi, VII, s. 313-314. 

 SALGAR, Fatih, 50 Türk Bestekârı, Ġstanbul : Ötüken yayınları,2005.  

 “ġehbâl”, Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi, VIII, s. 115. 

 “Yeni Mecmûa”, Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi, VIII, s. 584-585. 

 ÖZALP, M.Nazmi, Türk Mûsikîsi Tarihi I-II, Ġstanbul : MEB. Yayınları, 

2000.  

 ÖZCAN, Nuri, “Rauf Yektâ Bey”, DİA, Ġstanbul: TDV yayınları, XXXIV, s. 

468-470. 



 192 

 ÖZTUNA, Yılmaz, Türk Mûsıkisi Ansiklopedik Sözlüğü, Ġstanbul: Orient 

Yayınları,  Mayıs 2006. 

 RAUF YEKTÂ, Esâtîz-i Elhân (Hzl. Nuri Akbayar),Ġstanbul : Pan Yayıncılık, 

2000 

 RONA, Mustafa, 50 Yıllık Türk Mûsikîsi, Ġstanbul: Türkiye Yayınevi, 1960. 

 ġEMSETTĠN SAMĠ, Kamûs-i Türkî, Ġstanbul : Enderun Kitapevi, 1989. 

 USLU, Recep, Müzikoloji Kaynakları, Ġstanbul : Ġtü Vakfı Yayınları,2006. 

 USTAOĞLU, Rasim, Resimli Kitap (1324/1908-1329/1913) Ve Resimli 

Gazete (1339/1923-1929)’nin Dil, Edebiyat Ve Kültür Yazılarının 

Sistematik Ġndeksi (BasılmamıĢ Yüksek Lisans Tezi), Ġstanbul: Ġ.Ü. Sosyal 

Bilimler Enstitüsü. 

 UYMAZ, Bora, ġehbâl’de Mûsikî Yazıları (1-50 Sayılar), (BasılmamıĢ 

Yüksek Lisans Tezi), Ġzmir: Dokuz Eylül Ünv., 2005 

 UYMAZ, Türkan, ġehbâl’de Mûsikî Yazıları (50-100 Sayılar), (BasılmamıĢ 

Yüksek Lisans Tezi), Ġzmir: Dokuz Eylül Ünv., 2005 

 YAMAÇ, Zehra, Basın Tarihinde Yeni Mecmûa Muhteva Analizi 

(BasılmamıĢ Yüksek Lisans Tezi) Ġstanbul: Ġ.Ü. Sosyal Bilimler Enstitüsü, 1991. 

 YEĞĠN, Abdullah, Yeni Lûgat, Ġstanbul: Hizmet Vakfı Yayınları, 1997. 

 



 

 


