
T.C. 
MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

İSLAM HUKUKU BİLİM DALI 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ALİ HAYDAR EFENDİ ÖRNEĞİNDE  
MECELLE’NİN FIKIH USÛLÜ’NE YANSIMALARI 

 
 
 

Yüksek Lisans Tezi 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Yusuf ÇİFTÇİ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

İSTANBUL–2010 



T.C. 
MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

İSLAM HUKUKU BİLİM DALI 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ALİ HAYDAR EFENDİ ÖRNEĞİNDE  
MECELLE’NİN FIKIH USÛLÜ’NE YANSIMALARI 

 
 
 

Yüksek Lisans Tezi 
 
 
 
 
 
 

Hazırlayan: Yusuf ÇİFTÇİ 
 
 
 
 
 
 
 

Danışman: Prof. Dr. Vecdi AKYÜZ  
 
 
 
 
 
 
 
 

İSTANBUL–2010 





 i 

ÖZET 

ÇİFTÇİ, Yusuf, “Ali Haydar Efendi Örneğinde Mecelle’nin Fıkıh Usûlü’ne 

Yansımaları”, Danışman Prof. Dr. Vecdi AKYÜZ, Marmara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, 2010. 

Bu araştırmada XIX. y.y.’da İstanbul’da yaşamış olan son dönem Osmanlı 

hukukçusu Büyük Ali Haydar Efendi’nin Fıkıh Usûlü’ne dair yazdığı “Usûl-ü Fıkıh 

Dersleri” adlı eseri örneğinde Osmanlı Devleti’nde medeni hukuk alanında kanun metni 

olarak hazırlanan “Mecelle”nin Fıkıh Usûlü’ne yansımaları araştırılmıştır. 

Araştırmamız üç ana bölümden oluşmaktadır. 

Birinci bölümde eserin sahibi Ali Haydar Efendi’nin hayatı ve eserleri, ilmî 

kişiliği, hocaları, öğrencileri, yaptığı memuriyetler araştırılmıştır.  

İkinci bölümde Osmanlı Medeni Hukuku “Mecelle”yi ortaya çıkaran nedenler, 

hazırlık aşamaları, yürürlüğe girmesi, İslam âlemine etkisi, yürürlükten kaldırılması, 

üzerinde yapılan çalışmalar hakkında bilgiler verilmiştir. 

Üçüncü bölümde ise “Mecelle” maddelerinin “Usûl-ü Fıkıh Dersleri” adlı esere 

yansıması, maddelerin işlenişi,  metodu ile Fıkıh Usûlü konuları bağlamında bu 

maddelerle ilgili verilen örnekler incelenmiştir. 



 ii 

ABSTRACT 

ÇİFTÇİ, Yusuf, “The Reflections Of Mecelle To The Fiqh Style In The Case 

Of Ali Haydar Efendi”, Supervisor Prof. Dr. Vecdi AKYÜZ, Marmara University 

Divinity Fakulty, 2010. 

In this study was researched that reflections of “Mecelle” to the Fiqh Style. The 

Mecelle was prepared as the law text on the civil law area of Ottoman State in the case 

of “Fiqh Style Lessons” about Fiqh Style wrote by recently Ottoman lowyer Big Ali 

Haydar Efendi who lived in Istanbul in XIX. Century. This study consists of three main 

parts. In the first part were informed about the owner of the work Big Ali Haydar 

Efendi’s life and his works, his scientific personality, his teachers, his students, his 

duties. In second part were informed about reasons that uncovered the Ottoman Civil 

Law “Mecelle”, preparation phases, entering into force, The effect on the Islamic world, 

its repealing, studies on it. In third part were examined “Mecelle” articles that named in 

the “Fiqh Style Lessons”, the handling of this matters, the examples given on the 

subject. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 iii 

 

ŞEKİL LİSTESİ 

 

Şekil 1 Eserde ele Alınan Maddelerin Mecelle Konularına göre Dağılımı ……….67 

Şekil 2 Eserde Ele Alınan Maddelerin Fıkıh Usûlü Konularına Göre Dağılımı …..69 

Şekil 3 Beyan Türleri ……………………………………………………... 112 

 

 

 



 iv 

 

KISALTMALAR 

a.g.e.  Adı geçen eser 

a.g.m.  Adı geçen makale 

A.Ü.İ.F.D.  Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

b.y.   Basım yeri yok 

Bkz  Bakınız 

bl.   Bölüm 

B.O.A. Başbakanlık Osmanlı Arşivleri 

c.  Cilt 

C.Ü.İ.F.  Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

C.Ü.İ.F.D. Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

çev.   Çeviren 

DİA  Diyanet İslam Ansiklopedisi 

h.   Hicrî 

İ.A   İslam Ansiklopedisi 

İ.S.A.M.  İslam Araştırmalar Merkezi 

ktb.   Kütüphane 

md.   Madde 

M.Ü.İ.F.V.  Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı 

ö.   Ölüm Tarihi 



 v 

s.   Sayfa 

SBE  Sosyal Bilimler Enstitüsü 

s.y.   Sayı 

T.D.E.A.  Türk Dünyası Edebiyatçıları Ansiklopedisi 

T.D.V.  Türkiye Diyanet Vakfı 

t.y.  Basım tarihi yok 

yay.  Yayınlayan 

YBD  Yazarı belli değil 

y.y.  Yüzyıl 



 vi 

 

İÇİNDEKİLER 
ŞEKİL LİSTESİ ................................................................................................ iii 

KISALTMALAR ................................................................................................iv 

İÇİNDEKİLER...................................................................................................vi 

ÖNSÖZ .............................................................................................................11 

GİRİŞ ................................................................................................................12 

BİRİNCİ BÖLÜM .............................................................................................16 

BÜYÜK ALİ HAYDAR EFENDİ’NİN HAYATI, İLMİ ŞAHSİYETİ VE 
ESERLERİ ........................................................................................................16 

1.1. DOĞUMU VE ADI .................................................................................................17 

1.2. EĞİTİMİ...............................................................................................................18 

1.3. ŞAHSİYETİ VE İLMÎ KİŞİLİĞİ ....................................................................................19 

1.4 TALEBELERİ ..........................................................................................................21 

1.5. ÇEŞİTLİ DEVLET KADEMELERİNDE ALDIĞI GÖREVLER ................................................22 

1.6. VEFÂTI ................................................................................................................24 

1.7. ESERLERİ VE USÛL-Ü FIKIH DERSLERİ ADLI ESERİ ......................................................24 

1.7.1. Eserleri .........................................................................................................24 

1.7.2. Ali Haydar Efendi’nin Usûl-ü Fıkıh Dersleri Adlı Eseri ..........................................26 

1.7.2.1. Genel Bilgiler...........................................................................................26 

1.7.2.2. Usûl-ü Fıkıh Dersleri Adlı Eserin İçindekiler Bölümü ......................................27 

1.7.2.3. Usûl-ü Fıkıh Dersleri Adlı Eserde Yararlanılan Kaynaklar ...............................33 

1.7.2.4. Büyük Ali Haydar Efendi ve Usûl-ü Fıkıh Dersleri Adlı Eserinin Önemi ..............34 

İKİNCİ BÖLÜM                                                                                      
MECELLE’NİN TARİHÇESİ VE İSLAM HUKUKU’NDAKİ ETKİLERİ ........36 

2.1. MECELLE’Yİ ORTAYA ÇIKARAN ÂMİLLER ..................................................................37 



 vii 

2.2. TANZİMAT DÖNEMİ KANUNLAŞTIRMA HAREKETLERİ ...............................................38 

2.3. BATILI DEVLETLERİN MECELLE’NİN HAZIRLANMASINDAKİ ETKİLERİ ............................39 

2.4. OSMANLI DEVLETİ’NİN MEDENİ KANUNA OLAN İHTİYACI..........................................40 

2.5. MECELLE CEMİYETİ’NİN KURULUŞU VE ÇALIŞMALARI ...............................................42 

2.6. AHMET CEVDET PAŞA ...........................................................................................44 

2.7. MECELLE HUKUK MECMUASININ İÇERİĞİ VE SİSTEMATİĞİ ........................................45 

2.8. MECELLE’NİN HAZIRLANMASI................................................................................46 

2.9. MECELLE’NİN DAYANDIĞI FIKHÎ KAYNAKLAR ...........................................................47 

2.10. MECELLE’YE GETİRİLEN BELLİ BAŞLI ELEŞTİRİLER ....................................................48 

2.11. TA’DÎL VE TAMAMLAMA ÇALIŞMALARI .................................................................49 

2.12. MECELLE’NİN YÜRÜRLÜKTEN KALDIRILMASI..........................................................50 

2.13. MECELLE ÜZERİNE YAPILAN ÇALIŞMALAR..............................................................52 

2.13.1. Genel Şerh Çalışmaları: .................................................................................52 

2.13.2. Genel Hükümleri Şerh Çalışmaları ..................................................................53 

2.13.3. Mecelledeki Belli Bâblarla İlgili Şerhler............................................................54 

2.13.4. Mecelle Hakkında Yapılan Müstakil Kitap Çalışmaları........................................55 

2.13.5. Mecelle Hakkındaki Makale, Ansiklopedi Maddeleri ve Diğer Mütâlaâlar ............56 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM                                                                                              
BÜYÜK ALİ HAYDAR EFENDİ’NİN USÛL-Ü FIKIH DERSLERİ ADLI 
ESERİNDE ELE ELINAN MECELLE MADDELERİ VE BU MADDELERİN 
İŞLENİŞ METODU ...........................................................................................62 

3.1. USÛL-Ü FIKIH DERSLERİ ADLI ESERDE YER ALAN MECELLE MADDELERİNİN İŞLENİLİŞ 

METODU ...................................................................................................................63 

3.2. USÛL-Ü FIKIH DERSLERİ ADLI ESERDE YER ALAN MECELLE MADDELERİYLE İLGİLİ GENEL 

İSTATİSTİK .................................................................................................................65 

3.3. ESERDE GEÇEN MADDELERİN MECELLE KONULARINA GÖRE DAĞILIMI .......................69 

3.3.1. Genel Kurallarla İlgili Maddeler........................................................................69 

3.3.2. Satım Akdini Düzenleyen Maddeler..................................................................71 



 viii 

3.3.3. İcâre Akdini Düzenleyen Maddeler...................................................................73 

3.3.4. Kefâlet Akdini Düzenleyen Maddeler................................................................73 

3.3.5. Emânet Akitleriyle İlgili Maddeler ....................................................................74 

3.3.6. Hibe Akdini Düzenleyen Maddeler ...................................................................74 

3.3.7. Gasb Ve’l-İtlâf Konularıyla İlgili Maddeler..........................................................74 

3.3.8. Hacr Ve’l-İkrâh Ve’ş-Şuf’a Konularıyla İlgili Maddeler .........................................75 

3.3.9. Şirket Akdini Düzenleyen Maddeler..................................................................78 

3.3.10. Vekâlet Akdini Düzenleyen Maddeler .............................................................78 

3.3.11. İkrâr Konusuyla İlgili Maddeler.......................................................................81 

3.3.12. El-Beyyinât Ve’t-Tahlif Konularıyla İlgili Maddeler ............................................82 

3.4. ESERDE GEÇEN MECELLE MADDELERİNİN USÛL-Ü FIKIH DERSLERİ ADLI ESERDEKİ 

DAĞILIMI VE YANSIMASI .............................................................................................83 

3.4.1. Elfâz Konusunda işlenen Maddeler...................................................................83 

3.4.1.1. Emir Konusunda İşlenen Maddeler .............................................................83 

3.4.1.2. Nehiy Konusunda İşlenen Maddeler ...........................................................86 

3.4.1. 3. Mutlak-Mukayyed Konusunda İşlenen Maddeler ........................................91 

3.4.1.4. Müevvel Konusunda İşlenen Maddeler .......................................................96 

3.4.1.5. Mecâz Konusunda İşlenen Maddeler ........................................................ 100 

3.4.1.6. Sarîh Konusunda İşlenen Maddeler .......................................................... 106 

3.4.1.7. Delâletler Konusunda İşlenen Maddeler.................................................... 107 

3.4.1.7.1.Dâl Bi’l-İbâre Ve Dâl Bi’l-İşârenin Hükümleri Konusunda İşlenen Maddeler

.................................................................................................................... 107 

3.4.1.7.2.  Dâl Bi’d-Delâlet Konusunda İşlenen Maddeler.................................... 109 

3.4.1.7.3. Dâl Bi’l-İktizâ Konusunda İşlenen Maddeler ........................................ 110 

3.4.2. Fâsit İstidlâller Konusunda İşlenen Maddeler................................................... 113 

3.4.3. Beyân Konusunda İşlenen Maddeler .............................................................. 113 

3.4.3.1. Beyân-ı Zarûret Konusunda İşlenen Maddeler ........................................... 114 



 ix 

3.4.4. Haber Konusunda İşlenen Maddeler .............................................................. 117 

3.4.4.1. Haberin Kısımları Konusunda İşlenen Maddeler ......................................... 117 

3.4.4.2. Râvinin Durmu Konusuyla İlgili Maddeler.................................................. 117 

3.4.4.3. Ta’n Sebepleri İle İlgili Maddeler .............................................................. 119 

3.4.4.4. Haberin Konusu Başlığı Altında İşlenen Maddeler ...................................... 120 

3.4.5.  Kıyas Konusunda İşlenen Maddeler ............................................................... 122 

3.4.5.1. Kıyasın Şartları Konusunda İşlenen Maddeler ............................................ 122 

3.4.5.2. Nasların Ta’lîli Konusunda İşlenen Maddeler ............................................. 125 

3.4.6. İstihsân Konusunda İşlenen Maddeler ve Ali Haydar Efendi’nin İstihsan Konusuna 

Getirdiği Farklı Yaklaşım ........................................................................................ 126 

3.4.7. Hüküm Konusunda İşlenen Maddeler............................................................. 127 

3.4.7.1. Teklîfi Hükümlerle İlgili İşlenen Maddeler.................................................. 127 

3.4.7.2. Vaz‘î Hükümlerle İlgili İşlenen Maddeler ................................................... 129 

3.4.7.2.1. İllet Konusunda İşlenen Maddeler ..................................................... 129 

3.4.7.2.2.  Sebep Konusunda İşlenen Maddeler ................................................. 132 

3.4.7.2.3. Şart Konusunda İşlenen Maddeler ..................................................... 137 

3.4.8. Ehliyet Konusunda İşlenen Maddeler ............................................................. 138 

3.4.8.1. Vücûb Ehliyeti Konusunda İşlenen Maddeler ............................................. 139 

3.4.8.2.1. Edâ Ehliyetini Kısmen Ya Da Tamamen Ortadan Kaldıran Durumlar 

Konusunda İşlenen Maddeler.......................................................................... 141 

3.4.8.2.1.1.  Küçüklük Konusunda İşlenen Maddeler........................................ 141 

3.4.8.2.1.2.   Bunama Konusunda İşlenen Maddeler........................................ 142 

3.4.8.2.1.3. Hastalık Konusunda İşlenen Maddeler ......................................... 143 

3.4.8.2.1.4.  Ölüm Konusunda İşlenen Maddeler............................................. 145 

3.4.8.2.1.5. Bilgisizlik Konusunda İşlenen Maddeler ........................................ 146 

3.4.8.2.1.6. İkrâh Konusunda İşlenen Maddeler.............................................. 146 

3.4.9. İçtihâd Konusunda İşlenen Maddeler ............................................................. 146 



 x 

SONUÇ.................................................................................................................... 148 

KAYNAKÇA ................................................................................................... 150 



 11 

ÖNSÖZ 
 

Osmanlı Devleti’nde, yakın dönemde yaşanan en önemli yeniliklerden biri de 

hukuk alanında bir kanun metni olan Mecelle’nin yazılması ve yürürlüğe girmesidir. 

Mecelle aynı zamanda İslam Hukuku adına bir yenilik olmuştur. Fıkıh kitapları ve 

mevcut kamu otoritelerinin çıkardığı kanunnâmelerle yürüyen hukûkî hayat, böylece 

modern anlamda bir metne kavuşmuş olmaktadır. 

Birçok alanda etkilerini hissettiren bu kanun mecmuası Ali Haydar Efendi ile 

birlikte Fıkıh Usulü alanında da kendisine yer bulabilmiştir. Elinizdeki çalışma Osmanlı 

Devleti’nin son dönemlerde yetiştirdiği hukuk adamlarından Büyük Ali Haydar 

Efendi’ye ait Usûl-ü Fıkıh Dersleri adlı eserde yer alan Mecelle maddeleri ve bu 

maddelerin işleniş metodunu araştırmaktadır. Fıkıh Usulü’nün, hukuk alanında üretilen 

güncel metinlerle bağlantısını gösterme çabası bakımından, Ali Haydar Efendi’nin bu 

çalışmasının önemli olduğunu düşünüyoruz. 

Bu tezin hazırlanmasında katkılarını ve ilgisini esirgemeyen muhterem hocam 

Prof. Dr. Vecdi Akyüz’e, tezin yazıya geçirilmesinde bana yardımcı olan değerli 

arkadaşım Hasan Güçlü’ye ve sevgili eşim Gülbahar Çiftçi’ye teşekkür ederim. 

  

Erzurum, 2010                 Yusuf ÇİFTÇİ 

            



 12 

GİRİŞ 

 Hukuk külliyatı içerisinde uzun yıllar uygulama alanı bulmuş olan İslam 

Hukuku’nun kendine özgü bir sistematiği olduğu kabul edilen bir gerçektir. Bu hukuk 

sistemini özgün kılan hususlar ise kendine özgü kaynakları, metodolojisi ve getirdiği 

özgün kurumlarıdır.  

İslam Hukuk Metodolojisi oldukça erken dönemde bir bilim dalı olarak ortaya 

çıkmış ve kendi literatürünü oluşturabilmiştir.  

İslam Hukuk Metodolojisi ya da bilinen adıyla Fıkıh Usûlü eserlerinin telifinde 

izlenen üç temel yöntemden söz edilir. Bunlar müçtehit imamların ürettiği fıkıhtan 

hareketle usûl tespit eden fukaha yöntemi, İslam Hukuku’nun temel kaynakları olan 

Kur’an ve sünnetten hareketle usûl tepit eden mütekellimin yöntemi ve her iki yolu 

birleştiren karma/memzuc yöntemleridir.1 Usûl kitaplarında bu anlayışa bağlı olarak 

seçilen örnekler de Kitap, sünnet ve fukahânın içtihatları olmuştur. Büyük Ali Haydar 

Efendi’nin tezimize konu olan eseri de fukaha yöntemine göre yazılmış bir eserdir. 

Ancak O’nun yazdığı bu eser fukaha yöntemiyle yazılan diğer eserlerden farklıdır. Bu 

farklılık ise Ali Haydar Efendi'nin usûl konularını kanun metinleriyle zenginleştirerek 

işlemesinde yatmaktadır. 

19. Yüzyılda pozitif hukuk alanında ortaya çıkan ihtiyaçlara bağlı olarak 

giderek artan kanun yapma ihtiyacı Osmanlı ülkesinde İslam Hukuku adına çok önemli 

bir adımın atılmasına yol açmış ve ülke genelinde mer’î olacak modern bir kanun metni 

hazırlanmıştır. Bu metin İslam hukukçularına yeni bir çalışma alanı sunmuş ve dönemin 

hukuk fakültelerinde ders kitabı olarak okutulmaya başlanmıştır. Mecelle ile ilgili ders 

veren hocalardan biri de Büyük Ali Haydar Efendi’dir. Ali Haydar Efendi aynı zamanda 

Fıkıh Usûlü derslerini de vermektedir. Ali Haydar Efendi usûl derslerine Mecelle 

maddelerini katarak usûl ilmini âdeta güncellemiştir. Bu özelliği ile Haydar Efendi’nin 

bu eseri alışılagelen usûl kitaplarından farklılık arz etmektedir. Bize göre “Usûl-ü Fıkıh 

Dersleri” adlı çalışma bu yönüyle üzerinde durulması gereken bir eserdir. İslam 

Hukuku’nun, kanun metinleri halinde ortaya konabileceğini ispat eden Mecelle’nin 
                                                             

1 Zekiyyüddin Şaban, Usûlü’l-Fıkhi’l-İslâmî, b.y., t.y., s. 18-19. 



 13 

ardından bu çalışma, Fıkıh Usûlü’nün sadece soyut tartışmaların yer aldığı bir disiplin 

değil; aynı zamanda güncel uygulamalarla da bağlantılı olabileceğini 

örneklendirmektedir. Bu şekliyle Usûl-ü Fıkıh Dersleri adlı çalışma Fıkıh Usûlü tedvin 

edilirken kullanılan fukaha metodunun bir uzantısı olmaktadır.  

Büyük Ali Haydar Efendi’nin söz konusu eseri Osmanlı Müellifleri adlı eserde 

belirtildiği üzere hicri 1307, miladi 1889/1890 yılında taş baskı olarak yayımlanmış ve 

kısa sürede tükenmiştir. Sonra mirasçıları tarafından tekrar basılan eserde eksik kalan 

takrîrler müellifin talebesi Hacı Adil Bey tarafından Sırat-ı Müstakim mecmuasında 

yazı dizisi şeklinde; hicri 1326, miladi 1908 yılında da yine Hacı Adil Bey tarafından 

558 sayfa büyük boy olarak kitap halinde basılmıştır. Bursalı Mehmet Tahir eser 

hakkında “hikmet-i ulûmu islamiyye ile meşgûl olan zâtlar için en lüzumlu, nefis bir 

eserdir” şeklinde övgüyle bahsetmektedir.2 Eser, Mümin Çevik ve Kemal Meral 

tarafından yeni yazı ile 1966 yılında basılmıştır.3 Biz bu çalışmamızda Osmanlıca 

nüshayı esas aldık. 

Eser biri Hacı Adil Bey tarafından, diğeri de müellifin usûl ilmine giriş 

mahiyetindeki ifadelerini içeren ve müellifin kendisi tarafından yazıldığı anlaşılan iki 

mukaddime, müellif’in “maksad” olarak isimlendirdiği ve ana bölüm başlığı olduğu 

anlaşılan iki maksad ve bir hâtime kısmından oluşmaktadır. Eserin hemen başında yer 

alan “ilm-i usûl-ü fıkıhtan bi tevfîk-i Teâlâ, tahrîren tenkîh ve şifâhen tavdîh olunacak 

işbu metin vecîz bir mukaddime, iki maksad ve bir hâtimeye rabt olunacaktır” 

ifadesinde bahis konusu edilen mukaddimenin müellifin kendisine ait olan mukaddime 

olduğu anlaşılmaktadır. Bu ifade aynı zamanda eserin genel muhtevasını ortaya 

koymaktadır.4 

Eserin bize göre dikkat çeken özelliği kanun mecmuası olarak hazırlanan 

Mecelle maddelerinin mer’î bir hukuk olarak bir usûl kitabına bolca alınmış olmasıdır. 

Bu durum klasik usûl kitaplarının yazılış yöntemlerinden farklıdır ve bizi böyle bir 

araştırmaya sevkeden de bu farklılıktır. 
                                                             

2 Mehmet Tahir Efendi, Osmanlı Müellifleri, c. I, s. 388. İstanbul, t.y.  
3 Mehmet Akif Aydın, “Ali Haydar Efendi” DİA, II, 396. 
4 Bkz. Ali Haydar Efendi, Usûl-ü Fıkıh Dersleri, İstanbul: el-Mektebetü'l-Mahmûdiye, t.y., ofset baskı,  
s. 7. 



 14 

Çalışmamızı üç bölüme ayırdık.  

Birinci bölümde Ali Haydar Efendi’nin hayatı, ilmi kişiliği, yetişmesi ve 

üstlendiği devlet görevleri hakkında genel bilgiler vermeye çalıştık.  

İkinci bölümü ise çalışmamızın ikinci önemli unsuru olan Mecelle’ye ayırdık. 

Bu bölümde Mecelle’nin hazırlanmasına yol açan nedenler, hazırlanması, yürürlüğe 

girmesi, İslam dünyasına etkileri, yürürlükten kaldırılması gibi konuları ele aldık. 

Ayrıca bir fikir vermesi açısından da Mecelle üzerine yapılan çalışmalarla ilgili bir liste 

verdik. 

Üçüncü bölüm tezimizin omurgasını oluşturmaktadır. Bu bölümde Ali Haydar 

Efendi’nin Usûl-ü Fıkıh Dersleri adlı eserinde yer alan Mecelle maddeleri, bu 

maddelerin işlenişi, konuyla ilgili örnekler, maddelerin işlenişinde takip edilen yöntem 

vb. konular incelenmiştir.  

Mecelle maddelerinin usûl konularına yansıtılmasında izlenen yöntem genel 

hatlarıyla verilmiş; konunun ayrıntıları ise Mecelle bağlamında ilgili usûl konularının 

ele alındığı başlıklara bırakılmıştır. Mecelle maddeleri bağlamında, bu maddelerin Fıkıh 

Usûlü'ne yansıtılmasının incelenmesine geçmeden önce her bir usûl konusu hakkında 

Ali Haydar Efendi'nin yaklaşımları ekseninde tanıtıcı bilgiler vermeyi uygun bulduk. Bu 

konuları tanıtırken farklı usûl kitaplarından yer yer alıntılarda bulunarak konuyu daha 

anlaşılır hale getirmeye çalıştık. Ancak bu alıntıları yaparken Ali Haydar Efendi'nin 

belirlediği çerçeveye ve açıklamalara zarar verecek, ihlal edecek bir yöntem izlemedik. 

Bizzat müellifin kendisinden yaptığımız alıntılara da gerek görüldükçe sadeleştirmeler 

yapmaya çalıştık. 

Ali Haydar Efendi yer yer eserinde Mecelle'den aktardığı maddeler 

bağlamında, ilgili maddenlerin düzenlediği konuları furu' açısından tartışır. Ancak bizim 

tezimizin esas konusu bu tartışmalar olmadığı için biz bu tartışmalara yer vermedik. 5 

                                                             

5 Örnek için bknz. Ali Haydar Efendi, s. 522-524. 



 15 

Mecelle maddeleri, Ali Himmet Berkî'nin 1982 yılında İstanbul'da Hikmet 

Yayınları tarafından yayınlanan Açıklamalı Mecelle'sinden, Berkî'nin latinize ettiği 

şekliyle alıntılanmıştır.  

   

         

         

 

 

 

 

 

 

 

 



 16 

 

 

 

 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

BÜYÜK ALİ HAYDAR EFENDİ’NİN HAYATI, İLMİ ŞAHSİYETİ 

VE ESERLERİ 



 17 

1.1. DOĞUMU VE ADI 

Büyük Ali Haydar Efendi milâdî 1837 (h. 1253) yılında Osmanlı Devleti'nin 

başkenti İstanbul’da doğmuştur.6 Babası Kısmet-i Askeriye Mahkemesi kâtiplerinden 

Kastamonulu Numan Efendi’dir.7 Ali Haydar Efendi’nin soyu anne tarafından 

Halvetiliğin Şabaniye koluna bağlı Karabaşî kolunun kurucusu olan Şeyh Nasuhî 

Efendi’ye (1648–1718) dayanmaktadır.8  

Büyük Ali Haydar Efendi Türk hukuk tarihinde ilimleriyle ve hukuka 

yaptıkları önemli katkılarıyla bilinen ve aynı adı taşıyan iki büyük hukukçudan biridir. 

Söz konusu bu iki önemli şahsiyet arasındaki isim benzerliğinin yanı sıra her ikisinin de 

hukukçu olmaları, Mecelle üzerine önemli çalışmalarının bulunması ve aynı dönemde 

yaşamış olmaları gibi sebeplerden dolayı iki hukukçunun birbiriyle karıştırılmamaları 

için vefatlarından sonra birisine “büyük” diğerine “küçük” ya da “Mecelle Şârihi” 

lakapları verilmiştir. Bu lakapların verilmesinde söz konusu hukukçuların yaşları göz 

önüne alınmıştır. Zira Büyük Ali Haydar Efendi 1837, Küçük Ali Haydar Efendi ise 

1853 doğumludur.9  

Büyük Ali Haydar Efendi anne tarafından Şeyh Nasûhî Efendi’nin (1648–

1718) torunlarından olduğu için “Nasûhîzâde” olarak anılmıştır. 10 Ayrıca “Molla 

Haydar” olarak da anıldığını görüyoruz.11 Muhtemelen bu unvan medrese eğitimi almış 

olmasından dolayı kendisine verilmiştir. 

                                                             

6 Uğur Ünal, “Osmanlı Hukukçularından Büyük Ali Haydar Efendi”, Ankara Üniversitesi Tarih 
Araştırmaları Dergisi, Ankara: (Mart) 2007, c. XXVI, sy. 41, s. 131; Aydın, “Ali Haydar Efendi” 
maddesi, DİA, II, 396; Ahmet Ekşi, “Büyük Ali Haydar Efendi”,  İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi,  
Konya: 2005, sy. VI, s. 115.    
7 Aydın, DİA, c. II, s, 396; Hasan Basri Erk, Meşhur Türk Hukukçuları, İstanbul: 1958, s. 304; 
İbnulemin  Mahmud Kemal İnal, Son Asır Türk Şâirleri, İstanbul: Dergâh Yayınları,  1988 I, 586; 
Heyet, Ali Haydar Efendi” maddesi, Yeni Rehber Ansiklopedisi, II, 31; Heyet, “Ali Haydar Efendi” 
maddesi,  Türk Ansiklopedisi, İstanbul: 1980, c. II, 87; Ekşi, a.g.m., VI, 115. 
8 Bedri Mermutlu, “Üsküdar’da Bir Elit Mezarlığı: Nasuhi Haziresi”, Uluslararası VI. Üsküdar 
Sempozyumu,  İstanbul: 2008, s. 635, 
9 Ekşi, a.g.m., VI, 115; Ünal,  a.g.m., sy. 41, c. XXVI, s. 131; Aydın, DİA, II, 396. 
10 Mermutlu, s. 635; Aydın, Akif, DİA, II, 396. 
11 Ekşi, a.g..m VI, 115; Ünal, a.g.m.,  c. XXVI, sy. 41, s. 131; Aydın, DİA, II, 396. 



 18 

1.2. EĞİTİMİ 

Büyük Ali Haydar Efendi hukuk tarihinde önemli hizmetler görmüş bir 

hukukçu olarak anılmasına vesile olacak olan eğitimine daha küçük yaşlarda iken 

başlamıştır. Kaynaklarda belirtildiğine göre babası, Ali Haydar Efendi’nin keskin bir 

zekâya sahip olduğunu fark edip kendisiyle daha fazla ilgilenmiştir. Önce sıbyan 

mektebine kaydolan Ali Haydar Efendi, burada hafızlığını tamamlamıştır. Daha sonra 

Dâru’l-Maârif ve ileride kadı olacakların eğitiminin verildiği Muallimhâne-i Nüvvâb’a 

intisab edip ve burayı birincilikle bitirme başarısını gösterip kadılık payesini aldığında 

yıl 1858 ve Ali Haydar Efendi henüz yirmi üç yaşındadır. Söz konusu üstün 

başarısından ötürü olmalıdır ki birkaç yıl sonra Ali Haydar Efendi bu okula müdür 

yardımcısı olarak atanacaktır.12  

Muallimhâne-i Nüvvâb’da eğitim gördüğü sıralarda dönemin önde gelen ilim 

adamlarından özel dersler de almıştır. Fatih Camii’nde Rusçuklu Hoca Mustafa 

Efendi’nin (h. 1302) fıkıh ve tefsir derslerine devam etmiştir. Ali Haydar Efendi, 

Rusçuklu Hoca Mustafa Efendi’nin Fatih Camii’ndeki derslerine devam eden ve 

içlerinde daha sonra kendi devirlerinin önemli şahsiyetleri olacak 300’den fazla ilim 

talebesiyle beraber hocalarının ilim ve feyzinden yararlananlar arasında yer alan 

şahsiyetlerdendir. Rusçuklu Hoca Mustafa Efendi’nin vefatı üzerine Fatih Camii 

derslerine Tikveşli Yusuf Efendi (h. 1339) devam etmiş, Ali Haydar Efendi de 

eğitimine ara vermeden Tikveşli Yusuf Efendi’nin derslerine katılmış ve ondan icâzet 

almaya hak kazanmıştır.13 Ali Haydar Efendi mantık ilmine vukûfiyeti ile tanınan Hoca 

Şâkir Efendi’den (h. 1310) coğrafya, cebir ve hendese okumuştur. Ali Haydar Efendi, 

en fazla ilgi duyduğu hatta hocalık yaptığı alan olan usûl-ü fıkıh derslerini ise Şeyh 

Gâlip Efendi’den (h.?) takip etmiştir. Tabip Miralay Ahmet Bey’den hikmet-i tabiiye, 

kimya ve anatomi dersleri okumuştur.14 

                                                             

12 Erk,  s. 303. 
13 Ebü’l Ula Mardin, Medeni Hukuk Cephesinden Ahmet Cevdet Paşa.,  Türkiye Diyanet Vakfı 
Yayınları, Ankara: 1996, s. 9, 165; İbrahim Alaattin Gövsa, Türk Meşhurları, İstanbul: 1966, s. 301; 
Erk,  s. 303. 
14 Aydın, “Ali Haydar Efendi” DİA, II, 396; Ünal, a.g.m., sy. 41, c. XXVI, s. 132 ; Ekşi, a.g.m., VI, 115. 



 19 

“Ali Haydar Efendi küçük yaşlardan itibaren iyi bir eğitim almış, daha 

sonraları da aldığı bu eğitimin sonucu olarak kısa sürede yüksek rütbelere gelmiştir. 

Öğrenci olarak girdiği okulu birincilikle bitirerek bu okula genç yaşta hoca olma 

başarısını elde etmiştir.”15 Dini ilimlerin yanında pozitif ilimlerle de ilgilenmiş olması 

ufkunun açık,  araştırmaya önem veren, tüm aklî ve naklî ilimlere sahip olmak isteyen 

bir ilim adamı olduğunu göstermektedir. 

1.3. ŞAHSİYETİ VE İLMÎ KİŞİLİĞİ 

Büyük Ali Haydar Efendi derin bir tefekkür gücüne sahip, zeki, fâzıl, edip, 

şâir, fakih tarihşinas, nüktedân bir âlim olarak anlatılmaktadır. Fesâhat ve belağatta 

üstün olan, Türkçe, Arapça ve Farsça’yı iyi derecede bilen ve bu dillerin edebiyatına da 

vâkıf olan Büyük Ali Haydar Efendi’nin divan teşkil edecek kadar şiirlerinin, 

gazellerinin olduğu söylenmektedir.16 Hatta Bursalı Mehmet Tahir Osmanlı Müellifleri 

adlı eserinde onun şiir ve gazellerinden birer örnek nakletmektedir.17 

Büyük Ali Haydar Efendi kaynaklarda sorumluluk bilincine sahip, aldığı işi 

mükemmel bir şekilde yerine getiren, tevâzu sahibi biri olarak kayda geçmiştir.18 Ancak 

müellifin Usûl-ü Fıkıh Dersleri adlı eserini derleyen talebesi Hacı Adil Bey söz konusu 

eserin mukaddimesinde onun usûl dersleri vermesi dışında görev yaptığı diğer 

memuriyetlerde yeteri derecede faydalı olmadığını ifade etmiştir. Hacı Adil Bey’in 

aktardığına göre “Ali Haydar Efendi bildiklerini bildiği kadar ne söyleyebilmiş, ne 

yazabilmiş, ne de okutabilmiştir. Bunda istibdadın büyük payı olmuştur. Aynı şekilde 

pek çok memuriyette bulunmuş olmasına rağmen hiç birisinde yeteri derecede faydalı 

olamamıştır. Onun en faydalı olduğu alan Fıkıh Usûlü hocalığıdır. Hayattayken bir 

Usûl-ü Fıkıh kitabı yazmayı düşünmüş, hatta bazı çalışmalar yapmış olduğu halde bu 

çalışmalar da istibdadın gadrine uğramıştır. Öğrencilerine yazdırdığı ders notlarının 

basımı da aynı gerekçelerle nazikçe reddedilmiştir. İstibdat onun diline kilit 

                                                             

15 Hasan Çörtük, “Büyük Haydar Efendi ve Usûl-ü Fıkıh Dersleri Adlı Eserindeki Metodu”, 
(Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Sivas: 2007, s. 22. 
16 Mehmet Tahir Efendi, Osmanlı Müellifleri, İstanbul: c. I, s. 388; İnal, I, 586; Ekşi, VI, 116. 
17 Mehmet Tahir Efendi, c. I, s. 388. 
18 Heyet, Yeni Rehber Ansiklopedisi, c. II, 31; Heyet, Türk Ansiklopedisi, c. II, 87. 



 20 

vurmuştur”.19 Ancak Ahmet Ekşi tarafından Büyük Ali Haydar Efendi'ye dair 

yayımlanan bir makalede ilgili dönemi suçlayan bu ifadelerin tartışmaya açık olduğu 

ifade edilmiştir.20   

Büyük Ali Haydar Efendi yavaş konuşan ve konuşmalarında hep iyiliği ve 

doğruluğu telkin eden bir zat olarak tanıtılmakta, bilgisi ve zekâsı ile henüz çok genç 

yaşta iken kendi mektebine hoca olduğu, en önemli özelliğinin ise güçlü bir hukuk âlimi 

olması olduğu ifade edilmektedir.21 Hocasına karşı son derece vefakâr olan Hacı Adil 

Bey de Usûl-ü Fıkıh Dersleri adlı eserin mukaddimesinde hocasının hukuk ilmine 

özellikle de usûl-ü fıkha vukûfiyetinden şu ifadelerle bahsetmektedir: “Büyük Haydar 

Efendi, Mekteb-i Hukuk Usûl-ü Fıkıh muallimliğine tayin olunduğu vakit, bu ilmi 

celîlde zâten tabahhur etmiş ve furu-u fıkhiyyeyi, kavâidi mahsusasıyla usûlden istihrâc 

melekesini bütün zevkiyle ihrâz eylemiş dâhilerden idi”.22 Kaydedildiğine göre Ali 

Haydar Efendi henüz yirmi beş yaşında iken Şehzâde Camii’nde usûl dersleri vermeye 

başlamıştır.23 

Hacı Adil Bey’in ifadelerinden anlaşıldığı kadarıyla Ali Haydar Efendi, Usûl-ü 

Fıkıhtaki uzmanlığı kadar furu ilminde de mahir bir hukukçuydu. Zira Hacı Adil 

Bey’in, Usûl-ü Fıkıh Dersleri'nin mukaddimesinde devam eden ifadelerinde bir furu 

meselesini çözebilmek için bazen Büyük Ali Haydar Efendi’nin gecelerce uykusuz 

kalıp yatak odasında dolaştığı, yemek yerken dahî meselelerin çözümleri üzerine sürekli 

tefekkür halinde olduğu anlatılmaktadır. Yine mukaddimeden aynen aktardığımız Hacı 

Adil Bey’e ait ifadelerden anlaşıldığı kadarıyla Büyük Ali Haydar Efendi meydana 

gelen yeni problemlerde istihrâc melekesine de sahip bir âlimdir.24  

Hacı Adil Bey’in mukaddimede ifade ettiğine göre hukuk mektebinde usûl 

dersleri verilmesinin amacı -kısaca ifade etmek gerekirse- bu ilme gönül vermiş 

talebelerin taklit derecesinden daha yüksek bir dereceye çıkarılmaları, böylece tabiî 

                                                             

19Ali Haydar Efendi, Usûl-ü Fıkıh Dersleri, el-Mektebetü'l-Mahmûdiye, İstanbul: t.y., ofset baskı, s. 5. 
20 Ekşi, a.g.m., VI, 117. 
21 Hasan Basri , s. 303. 
22 Ali Haydar Efendi,  s. 4. 
23 Ali Haydar Efendi,  s. 4. 
24 Ali Haydar Efendi,  s. 4. 



 21 

hukuktan çıkarılan medeni hukuk kurallarının asılları ile uygulanması özelliğinin onlara 

kazandırılmasını sağlamak olduğu düşünüldüğünde, bu işe önderlik yapacak üstadın da 

keskin zekâlı, fasîh ve belîğ ifadeli, güzel konuşan bir kimse olması gerekir ve bütün bu 

özellikler Büyük Ali Haydar Efendi’de toplanmıştır.25 

Ali Haydar Efendi’nin şer’î hükümlerin tedvin ve ıslâhındaki hizmetleri 

unutulmayacak kadar büyüktür. Döneminin en önemli hukukçularından olan Ali Haydar 

Efendi’nin ders anlatımındaki fesâhat, belâgat ve vecîz ifadeleri hiçbir zaman gözden 

kaçmamıştır.26 Hacı Adil Bey’in anlatımıyla derslerinde takrîr metodunu takip eden Ali 

Haydar Efendi kaynak olarak Molla Hüsrev’in Mir’kâtu’l-usûl’ü ve onun şerhi Mir’ât’ı 

esas alırdı. Ali Haydar Efendi talebelerine önce bir usûl cümlesi yazdırır, sonra onu 

uzun uzadıya izâha çalışırdı. Ancak Hacı Adil Bey’in ifadesine göre ders saatlerinin 

azlığı ve talebelerinin seviyeleri Ali Haydar Efendi’nin bu mühim takrîrlerinin 

anlaşılmasında bazı intizamsızlıkların görülmesine sebep olmuştur.27 Daha önce söz 

konusu ettiğimiz Ahmet Ekşi tarafından Ali Haydar Efendiye dâir yazılan makalede 

zamanın kısıtlı, ders saatlerinin de az olması derslerin anlaşılamamasına sebep 

gösterilmiş, bunun sonucu olarak da Ali Haydar Efendi’nin talebelerinin az olduğu ifade 

edilmiştir.28 İddiaya kaynak olarak da Hacı Adil Bey tarafından derlenen Ali Haydar 

Efendi’ye ait Usûl-ü Fıkıh Dersleri adlı eserin mukaddimesi gösterilmiştir. 

Mukaddimedeki ifadelerden mezkûr sebeplerle “derslerin iyi anlaşılamamış olması” 

sonuç olarak çıkarılabilirse de bunun, talebelerinin az olmasına sebep olduğuna dâir bir 

ifadeye biz, Ekşi’nin kaynak gösterdiği mukaddimede rastlayamadık. 

1.4 TALEBELERİ 

Büyük Ali Haydar Efendi ile ilgili yapılan araştırmalarda, “yetiştirdiği pek çok 

öğrencinin Türk hukukçuları arasında yerini almış olduğundan” bahsedilse de 

                                                             

25 Ali Haydar Efendi, s. 4. 
26 Ekşi, a.g.m., VI, 116. 
27 Ali Haydar Efendi,  s.  5. 
28 Ekşi, a.g.m., VI, 116. 



 22 

kaynaklarda talebelerinden sadece Hacı Adil Bey’den sıklıkla söz edilmekte, diğer 

talebelerinin adı verilmemektedir.29   

Hacı Adil Bey bugünkü Bulgaristan sınırları içinde kalan Lofça’da 1869 

yılında dünyaya gelmiştir. Bir müddet Yemen’de gümrük memurluğu yaptıktan sonra 

İstanbul’a naklolmuş ve burada hukuk fakültesine devam etmiştir. Farklı illerde 

valilikler, dâhiliye nazırlığı gibi farklı kademelerde devlet görevlisi olarak çalıştıktan 

sonra, profesör unvanıyla hukuk fakültesinde öğretim görevlisi olarak çalışmış, 1935 

yılında vefat etmiştir.30 

Hacı Adil Bey daha önce de bahsettiğimiz üzere Ali Haydar Efendi’nin en 

vefalı talebesidir. Zira hocasının mukaddes saydığı hatırasını yaşatmak ve adını 

ebedileştirmek üzere, ders notlarından meydana getirdiği Usûl-ü Fıkıh Dersleri adlı 

eseri yayımlamıştır. Hacı Adil Bey eserin mukaddimesinde bu eseri yayımlamasındaki 

maksadını kendisi şöyle ifade etmektedir: “Bu eserin neşriyle temin etmek istediğim en 

büyük maksat, üstad-ı muhteremin te’bîd-i nâmıdır…. Eğer bu eser maksadı tahsîl ve 

muhteremin nâmını te’bîde sebep olursa benim için ne büyük şeref!”31 

 1.5. ÇEŞİTLİ DEVLET KADEMELERİNDE ALDIĞI GÖREVLER 

Büyük Ali Haydar Efendi aldığı bu yoğun eğitimin ardından Osmanlı 

Devleti'nde genelde üst düzey görevlerde bulunmuş önemli hizmetler vermiştir. Buna 

göre Büyük Ali Haydar Efendi; 

1. “13 Nisan 1869'da Bosna Hâkimler Müfettişliği, ek olarak 7 Şubat 1871–

27 Nisan 1871 tarihlerinde Bosna Valisi Vekîlliği,  

2. 14 Aralık 1871 'de Bosna Merkez Kadılığı,  

3. 20 Ağustos 1872'de Tuna Merkez Kadılığı,  

4. 25 Mayıs 1873 'te Tuna Divan-ı Temyiz başkanlığı,  

                                                             

29 Bkz. Çörtük, s. 24; Ekşi, VI, 116. 
30 Ebü’l Ula Mardin, s. 13; Erk, s. 156; Eksi, a.g.m. VI, 117; Heyet, Türk Ansiklopedisi, “Adil Bey”,  c. 
I, s. 136. 
31 Ali Haydar Efendi, s. 6. 



 23 

5. 25 Mart 1874'te Aydın Divan-ı Temyiz başkanlığı,  

6. 23 Ocak 1876'da İzmir Merkez Kadılığı,  

7. 13 Eylül 1877'de Meclis-i Tedkîkât-ı Şer’iyye üyeliği ve ardından 

başkâtipliği,  

8. 13 Nisan 1878'de ikinci defa İzmir Kadılığı,  

9. 18 Şubat 1880' de Doğu Rumeli' deki vakıfların idare ve ıslahı 

memurluğu,  

10. 23 Ağustos 1882' de Mecelle Cemiyeti üyeliği,  

11. 13 Kasım 1882'de Şûrây-ı Devlet üyeliği, ilaveten 3 Şubat 1883'te 

Hukuk Mektebi Mecelle muallimliği,  

12. 16 Kasım 1884'te Meclis-i Kebîr-i Maarif başkanlığı,  

13. 13 Eylül 1890'da Hukuk Mektebi Fıkıh Usûlü Muallimliği, ek olarak 28 

Şubat 1891'de Doğu Rumeli Cemaat-i İslamiyesi Nezareti” görevlerinde bulunmuştur.32 

Daha önce de söz konusu ettiğimiz üzere, Ali Haydar Efendinin talebesi Hacı 

Adil Bey; üstadının istibdat yönetiminin baskısından dolayı serbest davranamadığını, 

özgürce konuşamadığını ve Usûl-ü Fıkıh dersleri muallimliği dışındaki görevlerinde 

yeterince faydalı olamadığını ilgili eserin mukaddimesinde ifade etmiştir.33 Ancak 

tarihleriyle beraber maddeler halinde vermeye çalıştığımız, 1870’li yıllardan vefatına 

kadar devletin farklı kademelerinde Ali Haydar Efendiye tevdi edilen görevler, sürenin 

uzunluğu ve görevlerin nitelik açısından üst düzey görevler olması beraberce 

değerlendirildiğinde, Hacı Adil Bey’in “Ali Haydar Efendi usûl dersleri dışında diğer 

görevlerinde yeterince faydalı olamadı” şeklindeki düşüncesinin şahsî ve tartışmaya 

açık bir düşünce olduğu anlaşılmaktadır. Ali Haydar Efendi’nin devlet kademesinde 

                                                             

32 "B.O.A. DH. SAID. dosya 55, Gömlek 450, B.O.A. İrade Dahiliye 95296"dan naklen,  Ünal, a.g.m., c. 
XXVI, sayı 41, s. 133.     
33 Ali Haydar Efendi, s. 4–5. 



 24 

aldığı görevlerden yola çıkarak ulaştığımız bu sonuç, Ahmet Ekşi tarafından da tespit 

edilmiş ve Hacı Adil Bey’in söylemlerinin tartışmaya açık olduğu belirtilmiştir.34 

1.6. VEFÂTI 

Ahmet Cevdet Paşa (1822–1895), Küçük Ali Haydar Efendi (1853–1935) gibi 

hukuk tarihinin önemli şahsiyetleriyle aynı dönemde yaşamış ve çalışmış olan Ali 

Haydar Efendi 27 Kasım 1903 Cuma günü 66 yaşında iken İstanbul’da vefat etmiş ve 

anne tarafından büyük dedelerinden olan Şeyh Nasûhî Efendi’nin Üsküdar’daki 

dergâhında bulunan türbeye defnedilmiştir.35  

1.7. ESERLERİ VE USÛL-Ü FIKIH DERSLERİ ADLI ESERİ  

1.7.1. Eserleri 

Görebildiğimiz kadarıyla günümüzde Ali Haydar Efendi’ye dair yapılan 

çalışmaların büyük kısmı müellifin eserleri hakkında bilgi verirken Osmanlı Müellifleri 

adlı eserden alıntı yapmaktadır. Buna göre Ali Haydar Efendi’nin matbû eserleri 

şunlardır:  

1- Romanya, Bulgaristan, Sırbistan, Yunanistan ile Bosna-Hersek ve 

Karadağ’da bulunan Müslümanların mezhep durumlarına dâir meşîhat makamının emri 

üzerine yazdığı risâle. 

2- Şarkî Rumeli ile Bulgaristan’da bulunan İslam cemaatinin vakfiye işleriyle, 

müftüleri ve cemaat meclisleri hakkındaki talimnâme.  

3- Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye Şerhi: Merhumun hukuk fakültesinde verdiği 

derslerde talebelerinin tuttuğu notlardır. Fakat toplanmış, derlenmiş ve kitap haline 

getirilmiş değildir. 

4- Hukuk Mektebi’nde okuttuğu Usûl-ü Fıkıh: Ali Haydar Efendi’nin bu eseri 

ilk defa 1889–90 (1307)’da taş baskı olarak yayımlanmıştır. Ancak mevcudu 

                                                             

34 Bkz. Ekşi, a.g.m.,, VI, 117; Ali Haydar Efendi, s. 4. 
35 Aydın, DİA, II, 396; Ekşi, VI, 116; Mehmet Tahir Efendi,  I, 388. 



 25 

kalmamıştır. Daha sonra vermiş olduğu dersler talebesi Hacı Adil Bey tarafından 1908-

1909’da (1326) Sırat-ı Müstakim mecmuasının ilavesi olarak neşredilmiştir.  

Ali Haydar Efendi’ye dâir yapılan çalışmalardan ve kaynaklardan öğrendiğimiz 

kadarıyla müellifin elimizdeki en önemli eseri Usûl-ü Fıkıh Dersleri adlı eseridir. 

Müellifin eserleri başlığı altında değerlendirilen Mecelle-i Ahkâm’ı Adliye Şerhi 

derlenip basılsaydı muhtemelen literatürümüz önemli bir Mecelle şerhine daha 

kavuşmuş olurdu. Fakat daha önce de belirttiğimiz gibi bu eser toplanmış, derlenmiş ve 

kitap haline getirilmiş değildir; ya da böyle bir çalışma yapılmışsa bile basılmış değildir. 

Bundan dolayı kanımızca, müellifin matbu eserleri arasında sayılması dahî doğru 

değildir.  

Görüldüğü gibi Ali Haydar Efendi’ye ait fazla eser bulunmamaktadır. 

Kanaatimizce bunun sebebi ise anlayabildiğimiz kadarıyla –müellifin talebesi Hacı Adil 

Bey’in mukaddimedeki istibdat yönetiminin baskısı sebebiyle Ali Haydar Efendi’nin 

bildiğini bildiği gibi söyleyememesi ve yazamaması iddiasının aksine36- çeşitli devlet 

görevlerinde bulunması sebebiyle zaman bulamamış olmasıdır. Özellikle de 1884 

yılında Meclis-i Kebîr-i Maârif Başkanlığı görevine getirilmesi bunda büyük rol 

oynamıştır. “Ali Haydar Efendi'nin Meclis-i Kebîr-i Maârif'e başkan olarak atanma 

gerekçesi, istenilen düzende gitmeyen maârife ait işlerin daha sistemli bir biçimde ele 

alınabilmesidir. Zira bu tarihlerde Osmanlı Devleti'nde 90 kadar İdâdiye Mektebi'nin 

inşası devam etmektedir. Ali Haydar Efendi, bu tarihten 1903 senesine kadar, tam 19 

sene 3 gün süreyle Maârif Nâzırı'nın idaresinde bu göِrevi yürütmüştür.”37 Görevi 

süresince dönemin eğitim kurumlarının ıslâhına çalışan Ali Haydar Efendi, eser 

yazmaya fırsat bulamamış olsa gerektir. 

Biz çalışmamızda Usûl-ü Fıkıh Dersleri adlı eseri esas alacağımız için, bu eser 

hakkında biraz daha ayrıntılı bilgi vermek istiyoruz. 

                                                             

36 Ali Haydar Efendi, s. 4. 
37 Uğur Ünal, a.g.m., c. XXVI, s.y. 41, s. 133–134. 



 26 

1.7.2. Ali Haydar Efendi’nin Usûl-ü Fıkıh Dersleri Adlı Eseri 

1.7.2.1. Genel Bilgiler 

Büyük Ali Haydar Efendi’nin söz konusu eseri Osmanlı Müellifleri’nde 

belirtildiği üzere hicri 1307, miladi 1889/1890 yılında taş baskı olarak yayımlanmış ve 

kısa sürede tükenmiştir. Sonra mirasçıları tarafından tekrar basılan eserde eksik kalan 

takrîrler müellifin talebesi Hacı Adil Bey tarafından Sırat-ı Müstakim mecmuasında 

yazı dizisi şeklinde, hicri 1326, miladi 1908/1909 yılında da yine Hacı Adil Bey 

tarafından 558 sayfa büyük boy olarak kitap halinde basılmıştır. Bursalı Mehmet Tahir 

eser hakkında “hikmet-i ulûm-i islamiyye ile meşgul olan zâtlar için en lüzumlu, nefis 

bir eserdir” şeklinde övgüyle bahsetmektedir.38 Eser en son Mümin Çevik ve Kemal 

Meral tarafından yeni yazı ile 1966 yılında basılmıştır.39 

Eser biri Hacı Adil Bey tarafından, diğeri de müellifin usûl ilmine giriş 

mahiyetindeki ifadelerini içeren ve müellifin kendisi tarafından yazıldığı anlaşılan iki 

mukaddime, müellif’in “maksad” olarak isimlendirdiği ve ana bölüm başlığı olduğu 

anlaşılan iki maksad ve bir hâtime kısmından oluşmaktadır. Eserin hemen başında yer 

alan “ilm-i Usûl-ü Fıkıh'tan bi tevfîk-i Teâlâ tahrîren tenkîh ve şifâhen tavdîh olunacak 

işbu metin vecîz bir mukaddime, iki maksad ve bir hâtimeye rabt olunacaktır” 

ifadesinde bahis konusu edilen mukaddimenin müellifin kendisine ait olan mukaddime 

olduğu anlaşılmaktadır. Bu ifade aynı zamanda eserin genel muhtevasını ortaya 

koymaktadır.40 Ayrıca eser alt bölüm başlığı olduğu anlaşılan 5 fasla ayrılmıştır. 

“Maksad” olarak isimlendirilen ana bölümler “rükn-u evvel, rukn-u sani” şeklinde daha 

alt başlıklara ayrılmıştır. 

Hacı Adil Bey tarafından kaleme alınan ilk mukaddimede kısaca usûl ilminin 

derinliği, Büyük Haydar Efendi’nin bu ilimdeki mâhareti, istibdat döneminin Ali 

Haydar Efendi üzerindeki olumsuz etkileri, Ali Haydar Efendinin ders metodu, Hacı 

Adil Bey’in bu kitabı neşre hazırlama maksadı gibi konuların yanı sıra Hacı Adil Bey’in 

talebelik yıllarına karşı duyduğu özlem ve Ali Haydar Efendi’den daha fazla istifâde 
                                                             

38 Mehmet Tahir Efendi,  I, 388. 
39 Aydın, DİA, II, 396. 
40 Bkz. Ali Haydar Efendi, s. 7. 



 27 

edememiş olmasının verdiği pişmanlık gibi konulardan bahsedilmektedir. Müellifin 

mukaddimesinde ise usûl ilminin târifi, konusu ve gayesi ele alınmıştır.41  

Eserin ilk bölümünde üzerinde ittifak edilen şer’î deliller yani Kitap, sünnet, 

icma, kıyas ve bunlarla ilgili temel meseleler ve alt başlıklar ele alınmıştır. Müellifin 

“maksad-ı evvel” olarak isimlendirdiği bu bölüm tamamı 558 sayfa olan kitabın 

yaklaşık 413 sayfasını oluşturmaktadır. 

Eserin ikinci bölümünde (maksad-ı sani) ise Fıkıh Usûlünün en temel 

konularından olan hüküm, mahkûm bih ve mahkûm aleyh ele alınmıştır. Bu bölüm de 

kitabın 550. sayfaya kadar olan kısmını teşkil etmektedir.  

Eserin sonunda konu olarak içtihadın işlendiği ve yaklaşık sekiz buçuk sayfayı 

teşkil eden hâtime kısmı ile Hacı Adil Bey’in “üstâd-ı muhteremin son sözleri” şeklinde 

başlık koyduğu iki paragraflık bir metin yer almaktadır.42 Böylece kitap 558 sayfadan 

oluşmaktadır. Kitapta fihrist bulunmamaktadır. 

Ali Haydar Efendi ve söz konusu eserinin metodunu konu alan bir yüksek 

lisans tezinde43 eserin içindekiler kısmı şu şekilde oluşturulmuştur: 

1.7.2.2. Usûl-ü Fıkıh Dersleri Adlı Eserin İçindekiler Bölümü 

Sayfa 

Mukaddime          3 

Usûl-i Fıkıh'ın Gâyesi           20 

MAKSAD-I EVVEL          20 

Rükn-ü Evvel                    20 

Kitap                     20 

                                                             

41 Ali Haydar Efendi, s. 3–20. 
42 Ali Haydar Efendi, s. 550–558. 
43 Hasan Çörtük, a.g.e., s. 34-38. 



 28 

Mebâhis-i Hâs         20 

Mebâhis-i Müştereke                  26 

Aksâm-ı Hâs                    44 

Emir           44 

Me’murun Bih         58 

Me’murun Bih’in Çeşitleri        66 

FASIL 

Emir İle Vâcibin Hükmü Beyânındadır      71 

Şart-ı Teklîf          109 

Teklif-i Mâ Lâ Yutak’ın Ednâ Mertebesi      110 

Teklîf-i Mâ Lâ Yutâk’ın Mertebe-i Vasâtîsi     113 

FASIL 

Nehiy          130 

Ef’âl-i Hissiyye            138 

FASIL 

Mutlak ve Mukayyed                  148 

Âmm             159 

Âmm’ın Hükmü         160 

Müşterek          171 

Müşterek’in Hükmü        173 



 29 

Müevvel          175 

Taksîm-i Sâni         177 

Aksâm-ı Vuzûh         177 

Zâhir                      177 

Zâhir’in Hükmü         178 

Nass           179 

Nass’ın Hükmü        179 

Müfesser          181 

Müfesser’in Hükmü                    183 

Muhkem          183 

Muhkem’in Hükmü         183 

Aksâm-ı Hafâ         188 

Hafî           188 

Lafz-ı Hafî’nin Hükmü       188 

Müşkil          189 

Müşkil’in Hükmü         191 

Mücmel          192 

Mücmel’in Hükmü         195 

Müteşâbih          197 

Müteşâbih’in Hükmü       198 



 30 

Taksîm-i Sâlis         199 

Hakîkat         200 

Mecâz          202 

Sarîh                      226 

Sarîh’in Hükmü         228 

Kinâye          229 

Kinâyenin Hükmü         230 

Taksîm-i Râbi                    232 

Dâl Bi'l-ibâre         232 

Dâl Bi'l-işâre         238 

Dâl Bi'l-ibâre ile Dâl Bi'l-işâre’nin Hükümleri     244 

Dâl Bi'd-delâle         248 

Dâl Bi'd-delâle’nin Hükmü        256 

Dâl Bi'l-İktizâ         259 

Mefhûm-u Muhâlefet        265 

FASIL 

Beyân          276 

Mahall-i Nesh         286 

Şart-ı Nesh          287 

Rüknü Sânî          292 



 31 

Sünnet          292 

Aksâm-ı Haber         298 

Beyân-ı Hâl-i Râvi         307 

Beyân-ı Inkıtâ’         317 

Beyân-ı Ta’n         326 

Beyân-ı Mahall-i Haber        333 

Rükn-ü Sâlis         342 

İcmâ           342 

Rüknü Râbi          357 

Kıyas          357 

Kıyas’ın Rüknü         368 

Kıyas’ın Hükmü         369 

Kıyas’ın Şürût-i Esasiyesi        369 

MAKSAD-I SÂNÎ         413 

Mebhas-i Hüküm         413 

Hükmü Vaz’î         432 

Rükün          435 

İllet           436 

İllet’in Kısımları         437 

Sebep          455 



 32 

Sebebin Kısımları         457 

Şart           470 

Şartın Kısımları         471 

Alâmet          490 

Alâmet’in Kısımları         491 

Mebhas-i Mahkûmun bih        492 

Mahkûmun Bih’in Kısımları       493 

Mebhas-i Mahkûm’un Aleyh       497 

FASIL 

Avârız          514 

Avârızın Kısımları         515 

Avârız-ı Semâviye         515 

Sığâr                      515 

Ateh           518 

Nisyân          519 

Maraz          521 

Mevt                      524 

Avârz-ı Müktesebe         530 

Cehl           530 

Sekr           534 



 33 

Hezl           536 

Hata           543 

İkrâh          544 

Hâtime          550 

İctihâd          550 

İctihâd’ın Hükmü         552 

Hitâm (Üstad-ı Muhteremin Son Sözleri)      558 

 

1.7.2.3. Usûl-ü Fıkıh Dersleri Adlı Eserde Yararlanılan Kaynaklar 

Eserde Ali Haydar Efendi’nin hangi kaynaklardan istifade ettiği hakkında bir 

bilgilendirme yoktur. Ancak Hacı Adil Bey’in mukaddimede belirttiği üzere Ali Haydar 

Efendi derslerini Molla Hüsrev’in Mirkâtu’l-usûl adlı eserini esas alarak işlemiştir. 

Derslerinde Mecelle maddelerine de atıflar yapan Ali Haydar Efendi ilgili maddelerin 

konuya delil olacak kadarını vermiş, bazen de ilgili madde numaralarını vermekle 

yetinmiştir.44 Ali Haydar Efendi âyet numaralarını ve hadislerin kaynaklarını genelde 

söylememiştir. Bazen delil ya da örnek sadedinde kullandığı âyet ve hadislerin sebeb-i 

nüzul45 ve sebeb-i vürudları çok sık olmasa da anlatılmıştır.46 

Ali Haydar Efendi eserde sahabe ve tabiin görüşlerinin yanı sıra Serahsî (v. 

483), Zemahşerî (v. 538) ve Hanefî mezhebinin kurucu imamlarından İmam Züfer (v. 

158), İmam Ebu Yusuf (v. 182) ve İmam Muhammed b. Hasan eş-Şeybânî (v. 189) gibi 

âlimlerin görüşlerini de sıkça zikretmiştir. 

                                                             

44 Ali Haydar Efendi, s. 148, 152, 175, 215, 219, 229, 518.  
45 Ali Haydar Efendi, s. 235, 364. 
46 Ali Haydar Efendi, s. 313. 



 34 

Ali Haydar Efendi’nin eseri Hanefî mezhebini merkeze almakla beraber diğer 

mezheplerden Malikî, Hanbelî mezheplerinin görüşleri ve daha çok da Şafiî mezhep 

imamlarının görüşlerine de değinmiştir. Bunun yanında çok az da olsa Şia ve Mutezile 

mezheplerinin delil ve görüşlerini zikretmiştir.47 Müellif, muhalif mezhep görüşlerini 

verdiği yerlerde muhtemel itirazların yanı sıra kendi mezhebinin görüşünü ve kendi 

tercihini de tercih sebebiyle beraber belirtmiştir. 

Müellifin, eserin tamamına hâkim olmasa da soru-cevap metodunu da çokça 

kullandığı görülmektedir. Ayrıca konuların anlatımında Hanefî usûl eserlerinin genel 

karakteristiği olan furû-ı fıkha dair bolca örnek kullanımı bu eserde de gözlenmiştir. 

1.7.2.4. Büyük Ali Haydar Efendi ve Usûl-ü Fıkıh Dersleri Adlı Eserinin 

Önemi 

Daha önce de belirttiğimiz gibi elimizde matbu halde bulunan eser, müellifin 

talebesi Hacı Adil Bey’in ders notlarından derlediği takrîrlerdir. Osmanlı Müellifleri 

adlı eserde Usûl-ü Fıkıh Dersleri hakkında verilen bilgilere bakılırsa eser ilk defa Ali 

Haydar Efendi hayatta iken hicri 1307, miladi 1889–1890 yıllarında taş baskı olarak 

yayımlanmıştır. Mevcudu kalmayan eser müellifin varisleri tarafından tekrar basılmıştır. 

Varisler tarafından basılmış olması muhtemelen eserin ikinci defa olarak müellifin 

vefatından sonra basıldığı anlamına gelmektedir. Bu baskılarda eksik kalan takrîrler ise 

Hacı Adil Bey tarafından önce yazı dizisi halinde Sırat-ı Müstakim’de yayımlanmış, 

daha sonra da müstakil olarak 558 sayfa kitap halinde 1326/1908 yılında tekrar 

basılmıştır.48 Ancak elimizde bulunan ve el-Mektebetü'l-Mahmûdiye matbaasında 

basılan ve basım tarihi verilmeyen bir başka baskının hitâm bölümünde Hacı Adil Bey 

18 Mayıs 1318 tarihini verir. Muhtemelen bu tarih Rûmî Takvim'e ait bir tarihtir. Bu ise 

miladi 31 Mayıs 1902 cumartesi, hicri 22 Safer 1320 tarihlerine karşılık gelir. Buna 

binâen denilebilir ki eserin Sırât-ı Müstakim'deki tefrikası bu tarihlerde sona ermiş ve 

hitâm kısmı bu tefrika esnasında ilave edilmiştir. Zira bu eserin bu baskısında kapak 

sayfasının üst kısmında Sırât-ı Müstakim Kütüphânesi, ortasında ise Sırât-ı Müstakim'in 

İlâve Suretiyle Tefrikası ifadeleri geçmektedir. Şu halde Sırat-ı Müstakim’deki yazı 

                                                             

47 Ali Haydar Efendi, s. 84, 344. 
48 Mehmet Tahir Efendi,  I, 388. 



 35 

dizisini saymazsak eserin müstakil bir kitap olarak üç baskısı söz konusudur. Elimizde 

matbu halde bulunan ve ofset baskıları yapılan eser ise Hacı Adil Bey’in neşre 

hazırladığı nüshadır. Nitekim bu eserin Hacı Adil Bey’e ait mukaddimesinin sonunda 

27 Ağustos 1324 tarihi verilmektedir. Bu tarih, Mehmet Tahir’ in, eserin basımıyla ilgili 

gösterdiği 1908 tarihlerinin Rûmî takvimdeki karşılığıdır. Zira Rûmî 27 Ağustos 1324 

tarihi 10 Eylül 1908 Perşembe gününe rastlamaktadır. 

Bilindiği gibi müellifin yaşadığı dönem Osmanlı devletinin yıkılmaya yüz 

tuttuğu ve siyasî, hukukî, toplumsal alanlarda pek çok değişikliklerin yoğun olarak 

yaşandığı bir dönem olsa da Osmanlı medrese geleneği devam etmektedir. 

Medreselerde okutulan ilimler ise okutan ve okuyanların dili ile değil orijinal dilleriyle 

yani Arapça olarak okutulmaktadır. Dolayısıyla usûl dersleri de kendi orijinal 

kaynaklarından Arapça olarak okunmaktadır. Elimizdeki eserin en önemli özelliği ise 

Türkçe olarak yazılan ilk usûllerden biri olmasıdır.49   

O dönemde Ali Haydar Efendi’nin usûlünden önce Fıkıh Usûlü’yle ilgili 

Türkçe olarak basılan eserler de vardır. Meselâ Kırım’lı bir zat olan ve uzun yıllar 

İstanbul’da yüksek dereceli mekteplerde fıkıh dersleri okutan Abdüssettâr Efendi (v. 

1304/1886)50 tarafından yazılan Medhâl-ı Fıkıh adlı eser hicri 1299 yılında İstanbul’da 

basılmıştır. Yine hicri 1298 yılında Hafız Muhammed Emin tarafından bir el-Menâr51 

tercümesi yapılmış ve yayınlanmıştır. Bunlardan başka Seydişehirli Mahmud Esad’ın 

Telhîs-i Usûl-i Fıkıh’ı, Zihni Efendi’nin Usûl-i Fıkıh’ı da o dönemde Türkçe yazılan ilk 

eserlerdendir. Ali Haydar Efendi’den sonra ise İzmirli İsmail Hakkı’nın İlm-i Hilâf’ı, 

Seyyid Bey’in Medhal ve Usûl-ü Fıkıh Dersleri adlı eserleri kayda değerdir. 

 

                                                             

49 Aydın, DİA, II, 396. 
50 Mehmet Tahir Efendi,  s.138.   
51 Hanefî âlimlerinden Ebü'l-Berekât Hâfızüddin Abdullah b. Ahmed b. Mahmud en-Nesefî (v. 
710h./1310m.) tarafından yazılan önemli bir Fıkıh Usûlü metni.  



 36 

 

 

 

 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM                                                                            

MECELLE’NİN TARİHÇESİ VE İSLAM HUKUKU’NDAKİ 

ETKİLERİ 



 37 

2.1. MECELLE’Yİ ORTAYA ÇIKARAN ÂMİLLER 

1839 yılında Mustafa Reşit Paşa tarafından okunarak yürürlüğe giren52 

Tanzimat fermanının amacı Osmanlı Devletinin tekrar toparlanmasını sağlamak ve 

devleti yönetenleri vatandaşların haklarına saygılı olmaya çağırmaktı.53  

Devletin adli teşkilat yapısının günün ihtiyaçlarına göre yeniden 

yapılandırılması gerektiğinin önemle vurgulanmasının yanında bugünkü anlamıyla 

kanunlaştırma faaliyetlerinin de Tanzimat sonrası başladığı bilinen bir husustur.54 

Tanzimat öncesi Osmanlı Devletinin tek hukuk kaynağı şer’î hukuktur. Ancak 

Tanzimat ile birlikte Batı’dan, özellikle de Fransa’dan alınan kanunlarla yeni bir kanun 

sistemi oluşmaya başlamıştır.55 Yeni oluşan bu kanun sistemine göre hüküm verecek 

olan mahkemelerin kurulması da zorunluluk olmuş ve böylece şer’î mahkemelerin 

dışında birçok mahkeme de ortaya çıkmıştır.56 

Islahat Fermanında ise Tanzimat Fermanında güvence altına alınmayan gayr-i 

müslimlerin vatandaşlık haklarıyla ilgili birçok maddeye yer verilerek onların can, mal 

ve namus güvenliği sağlanmaya çalışılmıştır. 

Tanzimat’tan önce her türlü davalara bakan şer’iyye mahkemelerinin görev 

alanları 19. yüzyılın ilk yarısından itibaren kurulan çeşitli mahkemelerle daraltılmıştır. 

Kurulan bu mahkemelerle birlikte yetki alanları çok geniş olan kadıların da davalara 

evlerinde bakmalarına son verilmiş, salâhiyetleri tedricen daraltılarak yalnızca şer’î 

mahkemelere bakmakla sınırlandırılmıştır.57  

19. yüzyılda mahkemelerin çeşitlenmesini takiben bu mahkemelerin 

kullanabileceği bir de medeni kanuna ihtiyaç duyulmuştur. Kurulan yeni mahkemelerin 

işleyişi ve Batı’dan alınan kanunların uygulanabilmesi için yeni anlayışa uygun 

hâkimlerin yetişmesi gerekmekteydi. Ancak Tanzimat döneminde bu hâkimlerin 

yetiştirilmesine adliye teşkilatının yapılandırılması kadar önem verilmemiştir.58 

                                                             

52 Osman Kaşıkçı, İslam ve Osmanlı Hukukunda Mecelle, İstanbul: 1997, s. 41.  
53 Abdurrahman Şeref, Tarih Konuşmaları, İstanbul: Kavram Yayınları, 1978 s. 41. 
54Beşir Gözübenli,   “Türk Hukuk Tarihinde Kanunlaştırma Faaliyetleri ve Mecelle", Ahmet Cevdet 
Paşa Vefatının 100. Yılına Armağan Sempozyumu, Ankara: 1997, s. 286. 
55 Hıfzı Veldet Velidedeoğlu, Kanunlaştırma Hareketleri ve Tanzimat, İstanbul: 1940, s. 196,  
56 Aydın M. Akif, Türk Hukuk Tarihi, İstanbul: Beta Basım Yayım, 1999, s. 426–427. 
57 Hayreddin Karaman, İslam Hukuk Tarihi, İstanbul: 1988, s. 186. 
58 Kaşıkçı,  s. 48. 



 38 

Ayrıca meseleci bir yöntemle ele alınan fıkıh kitaplarından ve fetva 

arşivlerinden hükümleri çıkaracak ve bu hükümleri tatbik edecek hâkimlerin 

bulunmayışı da medeni kanunun hazırlanmasına götüren önemli sebeplerden biri 

olmuştur.59 

Söz konusu hâkim ihtiyacının karşılanması için öncelikle 1854 yılında 

“Muallimhâne-i Nüvvâb” isminde bir hukuk mektebi açılmıştır.60 

2.2. TANZİMAT DÖNEMİ KANUNLAŞTIRMA HAREKETLERİ 

Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye birçok açıdan ilk olma özelliği taşımaktadır. Öyle 

ki sadece Türk-İslam tarihinde değil, İslam Hukuk tarihinde de bir ilktir. 61 

Tanzimat’a kadar Osmanlı Devletinde kanunlaştırma hareketlerine hiç 

rastlanmamış olsa da zaman zaman çeşitli kanunnâmeler hazırlanmıştır.62 Fakat bu 

kanunnâmeler İslam Hukuku'nda yer almayan konularda ve İslam Hukukuna ters 

düşmeyecek tarzda düzenlemelerdi. Bu düzenlemeler de genellikle örfî hukukun 

düzenlediği alanlardı.63 

Mecelle dışında hazırlanmış olan bütün kanunlarda Batı’nın etkisi 

görülmektedir.64 Mecelle ise İslam Hukuku kaynaklı ve milli bir kanundur.   

Tanzimat dönemindeki kanunlaştırma hareketlerine hız verilmesinde; Osmanlı 

Devletinin vatandaşları arasında ve uluslararası alanda yeni ilişkilerin ortaya çıkması, 

Hanefî fıkhında yer almayan bazı meselelerin sosyal hayatın değişmesiyle gündeme 

gelmesi, noterlik, iflas ve icra gibi kanunlara ihtiyaç duyulması gibi sebepler rol 

oynamıştır.65 Bu tür hükümler ise tek bir mezhepten değil, mezheplerin tamamından ve 

İslam Hukuku kaynaklarından çıkartılabilirdi.66 

                                                             

59 Taha Akyol,  “Osmanlı Hukuku’nun Modernleşmesi”, Köprü Dergisi, İstanbul: 1998, s. 50. 
60 Osman Nuri Ergin, Türk Maarif Tarihi,  İstanbul: 1977 c. II, s. 1088. 
61 Mehmet Malkaç, “Ana Hatlarıyla Mecelle ve Mecelle İle İlgili Bibliyografik Çalışma”, 
(Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Sakarya: 2001), 
s. 23. 
62 Aydın, İslam ve Osmanlı Hukuku Araştırmaları, İstanbul: 1996, s. 61. 
63 Ömer Lütfi Barkan, “Kanunnâme”, İ.A., c. VI, s. 185-195.  
64 Osman Öztürk, Osmanlı Hukuk Tarihinde Mecelle,  İstanbul: 1973, s. 13. 
65 Malkaç,  s. 24–25. 
66 Hayreddin Karaman, s. 194. 



 39 

Bu dönemde çıkartılan kanunların iki kaynaktan beslendiğini söyleyebiliriz; 

ilki İslamî kaynaklı olanlar -ki bunlar milli örf ve adetlerle İslam Hukukuna bağlıdır- 

ikincisi ise yabancı kaynaklı olanlar; yani batı kanunlarından alınanlardır.67  

Diğer Arap ülkelerinde de kanunlaştırma hareketleri olmuş; ancak bu 

girişimlerde Mecelle’deki gibi sadece Hanefî mezhebine bağlı kalınmamış, diğer 

mezhep görüşlerinden de istifade edilmiştir.68 

Osmanlı Devletinde Tanzimat dönemiyle başlayan en büyük yenilik şüphesiz 

yeni bir kanun yapılması gerektiğinin üzerinde durulmasıdır.69 

Tanzimat’tan sonra kabul edilen Arazi Kanunu ve Fransa’dan iktibas edilen 

ticaret kanunları Mecelle'nin hazırlanması bakımından önemlidir. Özellikle 1858 tarihli 

Arazi Kanunu'nun hazırlanmasında hiçbir ülke kanunundan yaralanılmamıştır.70 

Mecelle’den önceki bu kanunlaştırmalar milli bir kanun hazırlayabilme adına 

ümit vaat etmiş ve nasıl bir yol izlenebileceği hakkında yol gösterici olmuştur. 

2.3. BATILI DEVLETLERİN MECELLE’NİN HAZIRLANMASINDAKİ 

ETKİLERİ 

Mecelle’nin hazırlanmasında batı ülkelerinin etkisi olduğu görülmektedir. 16. 

Yüzyılın ikinci yarısına kadar dünyanın en güçlü devletlerinden biri olan Osmanlı 

Devleti’nde Türk-İslam kültürünün Batı kültüründen üstün olduğu anlayışı hep hâkim 

olmuştur. Ancak Batı’da gelişen bilim ve teknoloji artık bu düşünceyi tersine çevirerek 

birçok alanda olduğu gibi hukuk alanında da Batı’nın üstün olduğu anlayışını 

yerleştirmeye başlamıştır.71 Tanzimat’a kadar gizli olan bu anlayış, bu ferman sonrası 

özellikle kanunlaştırma hareketleriyle açıkça kendini göstermeye başlamıştır.72 

Mecelle'nin hazırlanmasındaki en büyük etkiyi ise batılı devletlerin kendi 

medeni kanunlarının iktibas edilmesi yolundaki ısrarları oluşturur.73 Sonuç olarak 

denilebilir ki özellikle ticarî alandaki faaliyetlerine paralel olarak batı hukukunun 

                                                             

67 Karaman, s. 327. 
68 Malkaç, s. 10. 
69 Kaşıkçı, s.50. 
70 Kaşıkçı, s. 50. 
71 Kaşıkçı , s. 52. 
72 Velidedeoğlu, Türk Medeni Hukuku, İstanbul, 1981, c. I, s. 68. 
73 Kaşıkçı,  s. 55. 



 40 

alınmasına dönük batılılırın yoğun baskılarını hafifletmek amacıyla Tanzimat Fermanı 

ilan edilmiştir. Ardından bu baskıların etkisiyle batı kanunlarının iktibas edilmesi 

fikirleri güçlü bir şekilde dile getirilmiş; ancak başta Ahmet Cevdet Paşa olmak üzere 

bazı aydın ve hukukçuların gayretleriyle medeni hukuk alanında İslam Hukuku’ndan 

hareketle bir kanun metni hazırlanmıştır.74  

2.4. OSMANLI DEVLETİ’NİN MEDENİ KANUNA OLAN İHTİYACI 

Hanefî mezhebi, İslam mezhepleri arasında en çok yayılan ve bu sebeple de en 

fazla gelişme imkânı bulan mezheptir. Osmanlı Devleti de Hanefî mezhebini resmi 

mezhep olarak kabul etmiştir.75 

Hanefî mezhebinin geniş bölgelerde uygulama alanı bulmasının bir sonucu 

olarak zengin bir hukuk literatürü oluşmuş, ancak aynı konuda farklı görüş ve hükümler 

de ortaya çıkmıştır.76 Bu farklı görüşler arasında zamanın ihtiyaçlarına cevap 

verebilecek sahih olan hükmü çıkarmak konusunda büyük sıkıntılar çekilmekteydi.77 Bu 

zorluğu aşmak da ancak farklı görüşlerden arındırılmış ve kolay müracaat edilebilen bir 

kanunla mümkün olabilirdi.78  

Bu bakımdan yeni bir kanun hazırlanması zaruri idi. Böylece hâkimler farklı 

görüşler arasından sahih olanı seçme güçlüğünden kurtulacak ve hükümlerin olaylara 

tatbiki kolaylaşacaktı.79  

19. yüzyılda Batı’daki birçok devrim Osmanlı Devletini de etkilemiş, Tanzimat 

öncesi ve sonrasında sosyal hayatta, iktisadi alanda birçok köklü değişiklikler meydana 

gelmiştir.80  Toplumda meydana gelen değişimle birlikte değişen ihtiyaçlara göre yeni 

kanunlar düzenlemek de bir zarûret olarak ortaya çıkmıştır.  

Mecelle’de bu husus “ezmânın tegayyürü ile ahkâmın tegayyürü inkâr 

olunamaz” (madde 39) şeklinde ifade edilmiştir. 

                                                             

74 Aydın, İslam-Osmanlı Aile Hukuku, İstanbul: M.Ü.İ.F Yayınları, 1985,  s. 129-132. 
75 Abdüssamet Bakkaloğlu, Kanunlaştırma Hareketleri Çerçevesinde İslam Aile Hukuku (Osmanlı 
ve Mısır Mukayeseli Suriye Örneği), İstanbul: 2006, s. 17 
76 Aydın,  s. 70. 
77 Mecelle, Esbâb-ı Mucibe Mazbatası 
78 Mecelle, Esbâb-ı Mucibe Mazbatası. 
79 Aydın, s. 71. 
80 Ahmet Cevdet Paşa, Tezakir, yay. Cavid Baysun, Ankara: 1991, c. I, s. 62. 



 41 

19. yüzyılda hem genel anlamda, hem de hukukî anlamda hâkim olan görüş 

ferdiyetçi ve liberaldir.81 

O dönemde Osmanlı Devleti’nde birçok devlet adamı ve hukukçu yeni bir 

medeni kanuna ihtiyaç duyulduğu konusunda hemfikir olsa da bu yeni kanunun kaynağı 

konusunda görüş ayrılıkları vardı. Bir grup, Batı’daki medeni kanunların, özellikle de 

Fransız Medeni Kanunu'nun tercüme edilmesini savunurken, diğer bir grup ise yerli 

olmasını, şer’î kaynaklardan hareket edilmesini, ahkâm-ı fıkhiyyeden yararlanılarak 

kanun yapılması gerektiğini savunuyordu.82 

İlk grubun mensubu olan bazı fikir sahiplerine göre Napolyon, Mısır’ı işgali 

sırasında oradaki İslam âlimleriyle görüşmüş ve onlardan İslam Hukuku hakkında 

bilgiler toplayarak Fransa’da Code Civil’i meydana getirmiştir.83 Bu görüşe göre 

Osmanlı Devletinin ihtiyacı olan bütün kanunlar Fransa’dan alınmalı ve ıslahatlar bu 

yönde yapılmalıydı.84 

Fransız Medeni Kanunu’nun alınması gerektiğini savunanlar ile gelenekçi 

tutum alanlar arasındaki bu fikrî mücadele Mecelle’nin hazırlanması için önemli bir 

zemin oluşturmuştur.85 

Yeni medeni kanunun yerli, millî karakterli olmasını ve İslamî kaynaklardan 

alınması gerektiğini savunanların başında Ahmet Cevdet Paşa ve Şirvânizade Rüştü 

Paşa gelmektedir.86 Bu görüşte olanlara göre Avrupa’nın kanunlarından 

yaralanılabilirdi. Ancak kanunları aynen almak, Osmanlı Devleti'nin tarih ve kültürünü 

yok saymak, aynı zamanda Osmanlı Devleti için bir yıkımı kabul etmek demektir.87 

Onlar, fıkhın hükümlerinin yeniden gözden geçirilerek kanun şeklinde derlenmesi 

gerektiğini düşünüyorlardı. Toplumun ihtiyaçlarına göre yapılacak böyle bir kanunun 

yanında, azınlıklar için de Batı’dan kanunlar alınarak tercüme edilebilirdi. Fakat 

                                                             

81 Kaşıkçı, s. 59–60. 
82 Karaman, s. 196. 
83Hulusi Yavuz, Mecellenin Tedvîni ve Ahmet Cevdet Paşa’nın Hizmetleri Semineri, İstanbul: 1986, 
s. 55. 
84 Mardin, s. 173, 
85 Malkaç, s. 19.   
86 Kaşıkçı, s. 65. 
87 Cevdet Paşa, 1/62–63. 



 42 

Osmanlı Devleti'nin bütün vatandaşları için aynı kanun uygulanamaz, hele ki Batı’dan 

alınacak bir kanun iktibas edilemezdi.88 

Bu görüşte olan Ahmet Cevdet ve Rüştü Paşalarla aynı görüşte olan Ziya Paşa 

ve Nâmık Kemal de yazdıkları yazılarla Batı’dan kanun iktibas etme fikrini savunanları 

sert bir dille eleştiriyorlardı. Özellikle Nâmık Kemal azınlıkların da İslam Hukuku'na 

tabi olmaları gerektiğine işaret ediyordu. 89 

Görüş ayrılıkları olsa da devletin yeni bir medeni kanuna ihtiyacı olduğu 

konusunda fikir birliğine varılmış, ancak bu kanunun kaynağı konusunda uzlaşı 

sağlanamamıştır. Bu sebeple yeni medeni kanunun hangi kaynaktan hazırlanacağı 

hususunda ya kura çekilecek ya da hakeme gidilecekti. Hakeme gitmek tercih edildi ve 

karar vermek üzere bir komisyon kuruldu.90 

Taraflar fikirlerini komisyon önünde savunacak ve kabul edilen fikir esas 

alınacaktır. Kurulan komisyon önünde fikirlerini tartışan taraflardan Ahmet Cevdet Paşa 

ve taraftarlarının fikirleri benimsenerek, Fransız Medeni Kanunu olan Code Civil’in 

alınması fikrinden vazgeçilmiştir.91 

2.5. MECELLE CEMİYETİ’NİN KURULUŞU VE ÇALIŞMALARI 

Osmanlı Devleti için yeni medeni kanun hazırlanması süreci başlamıştı. Bu 

yeni kanun için Ahmet Cevdet Paşa başkanlığında Ayân-ı Ahkâm-ı Adliyye'de "Mecelle 

Cemiyeti" adında bir kurul oluşturuldu. Bu kurulda hazırlanan Mecelle bir bütün olarak 

değil kitaplar halinde yazılmıştır. Bütün kitapların altında imzası bulunanlar Seyfeddin 

Efendi ve Ahmet Hilmi Efendi'dir. Bu kişiler Mecelle çalışmalarının tamamında 

bulunurken, diğer kurul üyeleri çalışmaların tamamında bulunmamışlardır.92 

1868–1889 yılları arasında çalışmalarına devam eden Mecelle Cemiyeti, 1889 

yılında Sultan Abdülhamit tarafından gerek görüldüğü takdirde yeniden toplanmak 

üzere dağıtılmıştır.93 

                                                             

88 Ahmet Cevdet Paşa, Ma’rûzât, İstanbul: Çağrı Yayınları, 1980, s. 200. 
89 Kaşıkçı, s. 67. 
90 Kaşıkçı, s. 70. 
91 Öztürk, s. 19. 
92 Kaşıkçı s. 72. 
93 Karaman, s. 198. 



 43 

Batı'dan kanun alınması gerektiğini savunanların girişimiyle Ahmet Cevdet 

Paşa zaman zaman cemiyet başkanlığından, Bursa, Maraş, Konya ve Suriye valiliklerine 

sürülmüş olsa da kısa zaman sonra görevine tekrar dönmüştür.94 

Mecelle Cemiyeti, fıkıh ve fetva kitaplarındaki metoda bağlı kalarak ahkâm-ı 

fıkhiyyeyi tedvin etmeye çalışmış ve Hanefî mezhebinin çerçevesinden de dışarı 

çıkmamıştır.  Bu esas da esbab-ı mûcibe mazbatasında ortaya konulmuştur.95 

Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye isimli çalışma, 16 kitaptan oluşan bir kanun 

mecmuasıdır. Bu kanun mecmuasını hazırlayan 14 kurul üyesinin ikisi, çalışmaların 

tamamında bulunurken, diğer kurul üyeleri ise çeşitli kitapların tedvininde 

bulunmuştur.96 

Ahmet Cevdet Paşa dışındaki diğer komisyon üyeleri97 ise; 

Ahmet Hilmi Efendi (ö.1888) 

Seyfeddin İsmail Efendi(ö. 1882) 

Filibeli Halil Efendi (ö. 1896) 

Ahmet Hulusi Efendi (ö.1889) 

Kara Halil Efendi (1804–1880) 

Ahmet Halid Efendi (ö.1882) 

Alâaddin Efendi (ö. 1888) 

Ömer Hilmi Efendi (1845–1889) 

Muhammed Emin Efendi (ö.1891)  

Ömer Hulûsi Efendi (ö.1875) 

                                                             

94 Mardin, Ahmet Cevdet Paşa, s. 82, 154. 
95 Kaşıkçı,  s. 73. 
96 Öztürk, s. 22. 
97 Malkaç, 27–36. 



 44 

Yunus Vehbi Efendi (d.1832) 

Abdüssettâr Efendi (ö.1887) 

Abdüllatif Şükrü Efendi  

İsa Rûhî Efendi (ö.1880) 

Mecelle Cemiyeti tarafından Ahmet Cevdet Paşa başkanlığında sekiz senede 

meydana getirilen Mecelle'nin tedvininde birçok önemli isim görev almıştır. Bu kurulda 

görev yapan ve dönemin önde gelen otoritelerinden biri kabul edilen Ahmet Cevdet 

Paşa’nın hayatından kısaca bahsetmek istiyoruz. 

2.6. AHMET CEVDET PAŞA 

Ahmet Cevdet Paşa 1822 yılında Bulgaristan sınırları içinde bulunan Lofça'da 

dünyaya geldi. İlk eğitimini Lofça müftüsünden Arapça ve Fıkıh tahsil ederek alan 

Ahmet Cevdet Paşa, 1839 yılında İstanbul'a gelmiştir. İstanbul'a gelişinden sonra Fatih 

Camii'nde Tayranlı Mehmet Efendi'nin derslerine devam etmiş ve bu arada da Şâkir 

Efendi'den mantık dersleri almıştır. Murad Molla Tekkesi'nde Farsça öğrenen Ahmet 

Cevdet Paşa, 1844 yılında Murad Molla Şeyhi'nden Mesnevi icâzeti de almıştır. 98 

Bu ilmî meclislerin dışında ayrıca edebi meclislerde de bulunduğunu ve şâir 

Fehim Efendi tarafından kendisine 1843 yılında "Cevdet" mahlasının verildiğini, bizzat 

Ahmet Cevdet Paşa Tezâkir'inde zikretmektedir.99 

Ahmet Cevdet Paşa bu çok yönlü tahsil hayatını müteakip önemli mevkilerde 

görev almış ve devletin çeşitli kademelerinde memuriyet yapmıştır. Bu arada birçok 

eser de telif eden Cevdet Paşa, aynı zamanda memuriyet hayatı boyunca pek çok kanun 

ve talimatnâmenin yazımında da bulunmuştur. 100 

                                                             

98 Malkaç, s. 23–24. 
99 Ahmet Cevdet Paşa, Tezakir, Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları, 1986, c. IV, s.  14. 
100 Malkaç, s. 24–25.  



 45 

Mecelle'yi Ahmet Cevdet Paşa'nın eserleri arasında sayan bazı müellifler varsa 

da Mecelle, Ahmet Cevdet Paşa'nın başkanlığında bir komisyon tarafından hazırlanan 

ortak bir çalışmadır. 

Ahmet Cevdet Paşa büyük emek ve gayret sarf ederek, yıllar süren bir 

çalışmanın sonucunda oluşturulan Mecelle'yi, Mekteb-i Hukuk'ta okutmuştur.101 

2.7. MECELLE HUKUK MECMUASININ İÇERİĞİ VE SİSTEMATİĞİ 

Mecelle daha çok muâmelât denilen borçlar, eşya, şahıs hukuku ve muhâkeme 

usûllerini tanzim eden bir kanun mecmuasıdır.102 

Medeni kanun olarak İslam Hukuku’nda en geniş tertip, Mecelle’dir. 

Mecelle’nin genel sistematiği şöyledir: 

Mukaddime                   mad. 1–100 

1. Kitabu’l-Buyû’     Bir mukaddime      ve 7 Bâb  mad. 101–403 

2. “          İcârât      “       “    “ 8       “     “  403–611 

3. “ Kefâlet          “       “     “ 3       “      “  612–672 

4. “ Hevâle      “      “        “ 2       “      “  673–700 

5. “ Rehn      “       “  “ 4       “      “  701–761 

6. “ Emânât     “       “   “ 3 “       “  762–832 

7. “ Hibe                 “       “ “ 2 “       “  33–880 

8. “ Gasb ve’l-İtlâf     “       “  “ 2       “       “  881–940 

9. “ Hacr ve’l-İkrâh ve’ş-Şuf’a Bir mukaddime ve 3 Bâb, mad. 941–

1044 

                                                             

101 Ahmet Cevdet Paşa, c. IV, s. 198. 
102 Karaman, s. 199. 



 46 

10. “ Şirket  Bir mukaddime ve 8 Bâb,  mad. 1045–1148 

11. “ Vekâlet Bir mukaddime ve 3  Bâb, mad. 1449–1530 

12. “ Sulh ve’l-İbrâ     “     “     “ 4  “      “  1531–1571 

13. “ Kitabu’l-İkrâr     “     “      “ 4  “      “  1572–1612 

14. “ Da’vâ      “       “      “ 12   “ “ 1613–1675 

15. “ Beyyinât ve’t-Tahlîf     “        “    “ 4   “ “ 1676–1783 

16. “ Kazâ     “       “     “ 4   “ “ 1784–1851   

 

Mecelle hazırlanırken mevcut fıkıh kitaplarının tekniği kullanılmamış, yeni bir 

teknik geliştirilmiştir. Meselâ tahâretle başlayan fıkıh kitaplarının aksine, Mecelle'de 

kavâid-i fıkhiyye ve satım akdi ile başlanılmıştır.103  

Modern kanunlarla kıyaslandığında bir kısım eksiklikleri bulunan Mecelle her 

şeye rağmen, o günün şartlarına göre yeni bir açılım getirmiş, aynı zamanda medeni 

kanun boşluğunu doldurmuştur.   

2.8. MECELLE’NİN HAZIRLANMASI  

Mecelle, tek bir kitaptan değil, 16 kitaptan oluşmaktadır. Her kitabın sonunda 

ise o kitabı hazırlayan cemiyet üyelerinin isimleri yer almaktadır.104  

Ahkâm-ı fıkhiyyeden bütün ihtilaflı konuları çıkarıp derlemek, yeni bir kanun 

çıkarmak kolay olmamış ve belirli bir süre almıştır. Ancak süre uzadıkça özellikle yeni 

medeni kanunun batı kaynaklı olması gerektiğini savunanlar için bir fırsat doğmuştur. 

Medeni kanunun hazırlanamayacağı ve Fransız Medeni Kanunu'nun alınması 

gerektiğini müdâfaa edenlerin sesleri yükselmeye başlamıştır. Mecelle'nin 

hazırlanmasının sekteye uğratılma çabalarının bir sonucu olarak Ahmet Cevdet Paşa, 

                                                             

103 Kaşıkçı, s. 34 
104 Aydın, s. 80. 



 47 

dördüncü kitaptan sonra bir müddet komisyondan uzaklaştırılmıştır.105 Ancak daha 

sonra Ahmet Cevdet Paşa, tekrar komisyonda göreve başlamış ve Mecelle padişahın 

emriyle kanunlaştırılarak yürürlüğe girmiştir.106İlk yürürlüğe giren bölümler, 

mukaddime ve kitâbü’l-büyû’ bölümleridir. 20 Nisan 1869 yılında yürürlüğe girmiştir. 

Son olarak da 15 Eylül 1876 yılında beyyinât ve kazâ bölümleri yürürlüğe girmiştir.107 

Ahmet Cevdet Paşa komisyon başkanlığı süresince Mecelle’nin 

hazırlanmasıyla meşgul olurken diğer taraftan da tamamlanan kitapların çeşitli dillere 

tercümesiyle uğraşmıştır.108  

Mecelle öncelikle Arapça ve Rusçaya tercüme edilmiş, daha sonra ise diğer 

dillere tercüme edilerek birçok baskısı yapılmıştır.109 

Mecelle Cemiyeti 1868–1889 yılları arasında faaliyet göstermiştir.110 Bu 

komisyonun artık görev yapamaz duruma geldiğini öğrenen II. Abdülhamit, 1889 

yılında cemiyeti lağvetmiştir.111 Ancak II. Abdülhamit ihtiyaç duyulması halinde bu 

cemiyetin tekrar toplanabileceğini vurgulamıştır.112 

2.9. MECELLE’NİN DAYANDIĞI FIKHÎ KAYNAKLAR 

Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye’nin kaynakları, Hanefî fıkhı üzerine yazılmış fıkıh 

kitapları, şerhler, haşiye ve fetvalardan oluşan İslam Hukuku'dur.113 

Mecelle hazırlanırken gerek görüldüğü takdirde diğer mezhep görüşlerinden 

yaralanabileceği vurgulanmışsa da bu pratikte hiç uygulanmamıştır. 114 

İslam Hukuku'nun kaynakları arasında kabul edilen bütün kaynaklar, Osmanlı 

Devleti'nin bu yeni medeni kanununun da kaynakları arasında kabul edilmiştir.115 

Kaynaklarının böyle kabul edilmesine rağmen Mecelle’nin Fransız Medeni Kanunu 

olan Code Civil’den etkilendiğini ileri sürenler olduğu gibi, bu yeni medeni kanunun 
                                                             

105 Ahmet Cevdet Paşa, I, s. 15; Mardin, s. 79–88. 
106 Aydın, s. 78. 
107

 Aydın, M. Akif, "Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye", DİA, c. 28, s. 234. 
108 Öztürk, s. 83. 
109 Öztürk, s. 86. 
110 Karaman, s. 198. 
111 Öztürk, s. 92. 
112 Malkaç, s. 40. 
113Küçük Ali Haydar Efendi,  Dürer’ul-Hukkâm, İstanbul: 1330, c.  I, s. 58; Belgesay, Tanzimat ve 
Adliye Teşkilatı, İstanbul: Milli Eğitim Yayınları, 1999, s. 213;  Öztürk, s. 121;  Karaman, s. 201. 
114 Karaman, s. 200. 
115 Öztürk, s. 122. 



 48 

hiçbir şekilde Batı kanunlarından etkilenmediğini, yabancı hukuk sistemlerinden hiç 

birine benzemediğini iddia edenler de olmuştur.116 

2.10. MECELLE’YE GETİRİLEN BELLİ BAŞLI ELEŞTİRİLER 

Mecelle hem Osmanlı Devleti'nin içinde, hem de diğer devletlerce, gerek 

olumlu gerek olumsuz birçok eleştiri almıştır.117 Bütün bu eleştirileri ve yorumları Ebu’l 

Ula Mardin, Ahmet Cevdet Paşa adlı eserinde derlemiştir.118 Bu eleştirileri sistem 

yönüyle yapılan eleştiriler ve muhteva açısından yapılan eleştiriler olarak ikiye ayırmak 

mümkündür.119 

Medeni kanunun aile, miras gibi alanlarını içermemesi,120 sadece Hanefî 

mezhebine bağlı kaldığı için diğer mezheplerin ihtiyaca cevap veren görüşlerine yer 

vermemesi,121 anlaşılmasının zor olması, kazuistik bir metodunun olması122 gibi 

Mecelle'nin sistemine getirilen eleştirilerin yanında muhteva yönünden de bazı 

eleştiriler getirilmiştir.  Görmeden bir malı satın alan kimsenin söz konusu malı 

görünceye kadar muhayyer olmasını ifade eden görme muhayyerliğini düzenleyen 

madde, mevcut ve hazır olmayan bir şeyin satışına dair olan madde, iştirakçilerden 

birinin feshetmesiyle şirketin münfesih olması ve davanın def’inde ikrârın tecezzi 

ettirilmesi hükmünün geçtiği maddeleri muhtevaya getirilen eleştirilere örnek 

verebiliriz.123 Bu ve benzeri eksikliklerin giderilmesi, Mecelle'nin günün ihtiyaçlarına 

cevap verir hale getirilmesi düşünülmüşse de 1916 yılına kadar ciddi bir teşebbüs 

olmamıştır. Bu tarihte kurulan Ukûd ve Vâcibât komisyonu ile çeşitli değişiklik 

tasarıları hazırlanmış, ancak bu komisyon çalışmalarını tamamlayamamış ve Mecelle'de 

beklenen değişiklik gerçekleştirilememiştir.124  

                                                             

116 Öztürk, s. 108–109. 
117 Karaman, s. 201. 
118 Malkaç, Mardin, Ebu'l Ulâ, s. 89'dan naklen. 
119 Malkaç, s. 56–57. 
120 Karaman, s. 201; Akyol, a.g.m. , sy. 61, s. 41–51. 
121 Karaman, s. 201; Mardin, s. 171-176; Akyol, a.g.m., s. 41-51. 
122 Karaman, s. 226. 
123 Karaman, s. 334. 
124 Aydın, M. Akif, "Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye", DİA, c. 28, s. 234. 



 49 

2.11. TA’DÎL VE TAMAMLAMA ÇALIŞMALARI 

Mecelle’de bir medeni kanunda bulunması zorunlu olan bazı özelliklerin 

bulunmayışı, bu kanun mecmuasının eksikliği olarak görülmüş ve bu durum ta’dil 

çalışmalarını gündeme getirmiştir. Örneğin, aile ve miras hukukuna hiç yer 

verilmemiştir. Ayrıca çoğunluğunu borçlar hukukunun oluşturduğu hükümler de birçok 

eksiklikler içermekteydi.125 

Önceleri bu eksikliklerin hâkimler tarafından mevcut fıkıh hükümlerine 

müracaat edilerek giderilmesi planlanmıştır.126 Fakat hâkimler beklenildiği gibi bu 

eksiklikleri gideremeyince uygulamada sorunlar ortaya çıkmış ve daha Mecelle hazırlık 

aşamasındayken ta’dîl edilmesi durumu oluşmuştur.127 

Mecelle’nin, Osmanlı Devleti’nin bağlı olduğu Hanefî fıkhına bağlı kalınarak 

yazılmasından dolayı hâkimler, diğer fıkıh mezheplerinin yararlı ve kolaylaştırıcı 

görüşlerinden yaralanamamışlardır. Bu eksik yönlerinden dolayı tenkit edilen 

Mecelle'nin, eleştirilen bu eksikliklerinin giderilmesine çalışılacaktı.128 

Sonuç olarak yeni bir Mecelle cemiyetinin teşkili ile eksikliklerin 

tamamlanması ve bazı maddelerin değiştirilmesine karar verildi. Bu karar ile ya diğer 

mezheplerden yararlanılarak Mecelle genişletilecek ya da Batılı ülkelerin kullandığı 

hukuk sistemlerinden Osmanlı Devleti'ne uygun olan alıntılar yapılarak yeni bir medeni 

kanun meydana getirilecekti. Bu fikirleri gerçekleştirmek için çeşitli komisyonlar 

kurulmuştur.129 

Bu komisyonlardan ilki Mecelle üzerindeki ilk ta’dîl ve tamamlama 

çalışmalarını yapan Mecelle Cemiyeti'dir. Diğer komisyonlar ise; 

Kanun-u Medeni ve Hukuk-u Aile Komisyonu, 

Ukûd ve Vacibât Komisyonu, 

                                                             

125 Kaşıkçı, s. 307. 
126 Öztürk, s. 96. 
127 Malkaç, s. 59. 
128 Kaşıkçı, s. 312. 
129 Öztürk, s. 96;  Hıfzı Veldet Velidedeoğlu, Medeni Hukuk, İstanbul: 1981, s. 58–59. 



 50 

Ahkâm-ı Şahsiyye Komisyonu. Ayrıca Cumhuriyet'in ilanından sonraki 

dönemde de (1924 yılı) çeşitli komisyonlar kurulmuş ve bu yeni anlayışa uygun olarak 

hareket edilmiştir.130 

2.12. MECELLE’NİN YÜRÜRLÜKTEN KALDIRILMASI 

1926 yılına gelindiğinde yeni bir Türk Devleti kurulmuş ve bu yeni devlet, Batı 

medeniyetlerinin hukuk sistemlerinin aynen alınması gerektiği görüşünde olmuştur. 

Azınlıklar ve bazı Batılı devletlerin de etkisiyle Batı’dan bir medeni kanun iktibas 

etmeye karar verilmiştir.131 

Ancak Mecelle'nin yürürlükten kaldırılmasının bazı hukuki sebeplerinden de 

bahsetmeliyiz. Mecelle'nin ta’dîli için kurulan komisyonlardan sadece Hukuk-u Aile 

Kararnamesi çıkmış ve bu da ancak iki yıl kadar yürürlükte kalmıştır.132 Yani bu 

komisyonlar pek de başarılı olamamıştır. Ayrıca mevcut problemlere çözüm bulabilecek 

yetişmiş hukukçuların da bulunmayışı, Mecelle ile ilgili sıkıntıları artırmıştır. 

Mecelle’nin eksikliklerinin planlandığı gibi giderilememesi üzerine, İsviçre Medeni 

Kanunu hem esnek oluşu, hem de Batı’da kabul edilen en son kanun olmasından dolayı 

26 kişilik bir komisyon tarafından tercüme edilerek 17 Şubat 1926 yılında bir bütün 

olarak kabul edilmiştir.133 4 Ekim 1926 yılında da yürürlüğe girmiştir.134 Böylece 57 

sene yürürlükte kalan Mecelle, 22 Nisan 1926 yılında yürürlükten kaldırılmıştır.135 

1926 yılında yapılan bu büyük değişimle birlikte İslam Hukuku ile işleyen 

bütün şer’î mahkemeler de kaldırılmıştır.136 

Mecelle Suriye, Irak, Ürdün, Suudi Arabistan, Mısır ve Lübnan gibi birçok 

Arap ülkesinde uygulama alanı bulmuştur. Bu uygulama alanlarına kısaca değinmek 

istiyoruz: 

a) Suriye: Suriye’de Osmanlı Hukuk-u Aile Kanunu'nun yanında Mecelle 

de tatbik edilmekte idi. Ancak 1949 yılında kabul edilen medeni kanunla birlikte 

                                                             

130 M. Akif Aydın, "Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye", DİA, c. 28, s. 234. 
131 Kaşıkçı, s. 385. 
132 Kaşıkçı, s. 386. 
133 Kaşıkçı, s. 386. 
134 Öztürk,  s. 106. 
135 Karaman, s. 205. 
136 Joseph Schacht, İslam Hukukuna Giriş. Mehmet Dağ-Abdülkadir Şener (çev), Ankara, 1971,  s. 101. 



 51 

Mecelle de yürürlükten kaldırılmıştır. Suriye’deki bu yeni medeni kanun yabancı 

kaynaklı olmakla birlikte kabulünde komünistler etkili olmuştur.137 

b) Irak: Irak’ta ise Mecelle, 1951 yılına kadar yürürlükte kalarak uygulama 

alanı bulmuş ancak bu tarihten sonra yeni bir kanunla yürürlükten kaldırılmıştır.138  

c) Ürdün: Medeni kanun hazırlanırken Mecelle esas alınarak hareket 

edilmiş; ancak diğer mezheplerden de yararlanılarak Mecelle geliştirilmiş ve bazı 

değişikliklere gidilmiştir. Mecelle, Ürdün’de bazı yeni düzenlemelerle birlikte hâlâ 

yürürlüktedir.139 

d) Suudi Arabistan: Suudi Arabistan birinci dünya savaşından sonra 

müstakil bir devlet kurma çabasına girişmiş, Mecelle de ancak bu süre zarfında burada 

tatbik edilmiştir.140 Suudi Arabistan’ın anayasası şer’î bir anayasadır.141 Ancak halkın 

katılımını sağlayan pozitif bir anayasa uygulanmamaktadır.142 

e) Mısır: Mısır’da anayasa hazırlanırken Osmanlı Devleti'ndeki gibi sadece 

Hanefî fıkhına bağlı kalınmamıştır. Diğer mezheplerin görüşlerinden, özellikle de Şafiî 

fıkhından istifade edilmiştir. Daha sonraları ise Mecelle yerine birçok eser telif edilmiş, 

bu eserlerde Mısır mahkemelerinin içtihatlarından ve Batı kanunlarından 

yaralanılmıştır.143 

f) Lübnan: Lübnan’da ikinci dünya savaşına kadar diğer Arap ülkelerinden 

daha fazla yürürlükte kalan Mecelle’nin, 1934 yılında kabul edilen bir kanunla büyük 

bir kısmı yürürlükten kaldırılmıştır.144 

                                                             

137 Karaman, s. 323. 
138 Karaman, s. 324. 
139 Karaman, s. 325. 
140 Karaman, s. 322. 
141 Sâlih Tuğ, İslam Ülkelerinde Anayasa Hareketleri, İstanbul: İrfan Yayınevi, 1969, s. 309. 
142 Karaman, s. 322; Suphi Mahmasânî, Felsefetü't-Teşri fi’l-İslam, Beyrut: 1952, s. 73. 
143 Mahmasani, s. 74; Karaman, s. 323. 
144 Mahmasanî, s. 72. 



 52 

2.13. MECELLE ÜZERİNE YAPILAN ÇALIŞMALAR 

Mecelle üzerine şerh ve müstakil çalışmalar olmak üzere birçok çalışma 

yapılmıştır. Bunları genel şerh çalışmaları, genel hükümlerin şerh çalışmaları ve 

Mecelle'nin belirli bâbları üzerine yapılan çalışmalarla, Mecelle hakkındaki müstakil 

çalışmalar olarak sınıflandırabiliriz. 

Mecelle üzerine yapılan bir tezde bu çalışmalar şu şekilde verilmiştir:145 

2.13.1. Genel Şerh Çalışmaları: 

a) HOCA EMİNEFENDİZÂDE, Ali Haydar Efenfi, Düreru’l-Hukkam 

Şerhu Mecelleti’l-Ahkâm, 4 cilt, İstanbul, 1330. 

b) EL-ATASİ, Muhammed Halid ve oğlu Muhammed Tahir, Şerhu’l-

Mecelle, 6 cilt, Humus–1930. 

c) ATIF BEY, Meccele-i Ahkâm-ı Adliye Şerhi, 8 cilt, İstanbul, 1300–

1332. 

d) BAZ, Salim Rüstem, Şerhu’l-Mecelle, 2 cilt, Beyrut,1986. 

e) EL-GAZZİ, Kitabu’l-Edilleti’l-Asliyyeti’l-Usûliyye Şerhu’l-

Mecelleti’l-Ahkâm-ı Adliyye fi Kısmı’l-Hukuki’l-Medeniyye, 3 cilt, 1919. 

f) HOCA EMİNEFENDİZÂDE, Ali Haydar Efendi, Mirkatu’l-Mecelle: 

Medrese-i Hukuk Tefrika Kısmı, İstanbul, 1880. 

g) HOCAZÂDE, Malatyalı Mehmet Rasim, Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye 

Şerhi, İstanbul Üniversitesi Merkez Kütüphanesi, Yazma No: 01591, s. 1–756, istinsah 

tarihi:1298. 

h) MATAR EFENDİ, İlyas, Mecelle Şerhi Diyarbakır Umum Kütüphanesi, 

Yazma No: 02025, istinsah tarihi: 1299. 

                                                             

145 Malkaç, s. 72–118. 



 53 

i) EL-KAADİ, Münir, Şerhu’l-Mecelle, 5 cilt, Bağdat, 1936–1942. 

j) KIRIMÎ, Abdüssettar Efendi, Mecelle Şerh-i Teşrih, s. 311, İstanbul, 

1879. 

k) KUYUCAKLIZÂDE, Atıf Mehmet Efendi, Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye 

Şerhi, İstanbul, 1318–1327. 

l) MANSURİZÂDE, Mehmet Said, Tatbikât-ı Mecelle, s. 151, İstanbul, 

1328. 

m) EL-MEHÂSİN’İ, Muhammed Said, Şerhu’l-Mecelle, 3 cilt, Şam, 1927. 

n) MESUD EFENDİ, Mir’at-ı Mecelle, s. 870, İstanbul, 1297–1299. 

o) REŞİT PAŞA, Hacı, Ruhu’l-Mecelle, 8 cilt, İstanbul, 1326–1328. 

p) SINAPİAN, Code-Civil Ottoman, s. 341, İstanbul, 1888. 

q) TÜRKZÂDE, Hafız Mehmet Ziyâuddin, Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye 

Şerhi, 3 cilt, İstanbul, 1312. 

r) RIFAT, Muhammed, Tevafukat-ı Kavâid-i Külliye, İzmir, 1313, s. 112. 

2.13.2. Genel Hükümleri Şerh Çalışmaları 

a) ABDÜSSETTÂR EFENDİ, Teşrihu Kavâidi’l-Külliye, s. 68, İstanbul, 

1297. 

b) ŞÜKRÜ, Ahmet, Teşvîh-i Kavâid-i Külliye, s. 67, İstanbul, 1327. 

c) BELGESAY, M. Reşit, Mecellenin Küllî Kâideleri ve Yeni Hukuk, 

İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi Mecmuası, c: 7, sy, 2–3, s. 561–608, İstanbul, 

1946. 

d) BERKİ, Ali Himmet, Hukuk Mantığı ve Tefsir, s. 120–202, Ankara, 

1948. 



 54 

e) BİLMEN, Ömer Nasuhi, Hukuku İslamiyye ve Islahatı Fıkhiyye 

Kamusu, 1. Cilt, s. 260–299, İstanbul, 1967–1971. 

f) ERGÜNEY, Hilmi, İzahlı ve Mukayeseli Küllî Kâideleri, s. 144, 

İstanbul, 1965. 

g) HASBİ, Süleyman, Tafsîlü Tavzîhi’l-Kavâidi’l-Fıkhıyye ve’l-Usûliyye 

fi Evveli Mecelleti’l-Ahkâmi’l-Adliyye, s. 258, İstanbul, 1882. 

h) KIRKAĞACÎ, Süleyman Vehbi b. Abdullah, Şerhu'l-Kavâidi’l-

Külliyye min Mecelleti’l-Ahkâmi'l-Adliyye, Süleymaniye Kütüphanesi, Hacı Mahmut 

Efendi Kitaplığı, yazma no: 880, istinsah tarihi: 1868. 

i) RIFAT, Muhammed, Tevâfukât-ı Kavâidi Külliye, İzmir, 1313, s. 112. 

j) ZERKA, Mustafa Ahmet, Çağdaş Yaklaşımla İslam Hukuku, Prof. Dr. 

Servet Armağan (çev.), 2 cilt, s. 655–758, İstanbul, 1993. 

k) YBD., Şevâhidü’l-Edille fi Şerhi Kavâidi’l-Mecelle, Diyanet İşleri 

Başkanlığı İstanbul Müftülüğü Kütüphanesi, Yazma No: 00379, s. 276, 1306. 

l) ATIF BEY, Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye’den Kavâid-i Külliye Şerhi, s. 

111, İstanbul, 1329. 

m) BERKİ, Ali Himmet, Hukuk Tarihinden İslam Hukuku, s. 56–143, 

Ankara, 1955. 

 

2.13.3. Mecelledeki Belli Bâblarla İlgili Şerhler 

a) LÜTFÜ, Ahmet, Zübdetü’l-Ecvibe mine’l-Mecelleti’l-Ahkâmi’l-

Adliyye, s. 32, İstanbul, 1300. 

b) FAHRETTİN, Ahmet, Şerh-i Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye’den 

Kitabu’l-Büyû, s. 125, İstanbul, 1888. 



 55 

c) CAVİD, Muhammed, Şerh-i Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye’den Şerhu 

Kitabi’l-Büyû, s. 190, İstanbul, 1328. 

d) FEVZİ, Mustafa, Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye Takrîrleri, Toplayanlar: 

Mehmet Tahir, Ahmet Talat, İstanbul, 1328–1329. 

e) TOSUN, Ramazan, Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye’den Kitabu’l-Gasp 

ve’l-İtlâf, s. 108, Erzurum, 1985. 

 

2.13.4. Mecelle Hakkında Yapılan Müstakil Kitap Çalışmaları 

1) BERKİ, Ali Himmet, Açıklamalı Mecelle, s. 422, İstanbul, 1982. 

2) ÇAVUŞOĞLU, Fatma, Ahmet Cevdet Paşa ve Mecelle, s. 61, İzmir 

İlahiyat basılmamış lisans tezi, 1989. 

3) ESAD, Mahmut, Mahmut Esad Efendinin Mecelle Takrîri, Millet 

Kütüphanesi, Ali Emiri Kitaplığı, (Kavanin Bölümü), Yazma No:0359. 

4) GÜR, A. Refik, Hukuk Tarihi ve Tefekkürü Bakımından Mecelle, s. 

224, İstanbul, 1977–1997. 

5) KAŞIKÇI, Osman, İslam ve Osmanlı Hukukunda Mecelle, Osmanlı 

Araştırmaları Vakfı, s. 416, İstanbul, 1997. 

6) MARDİN, Ebu’l Ula, Medeni Hukuk Cephesinden Ahmet Cevdet 

Paşa, s.  411, Ankara, 1946. 

7) ÖZCAN, Sâlih-Ural, İbrahim, Sadeleştirilmiş Mecelle, s. 427, İstanbul, 

1995. 

8) ÖZTÜRK, Osman, Osmanlı Hukuk Tarihinde Mecelle, s. 431, 

İstanbul, 1973. 



 56 

9) YAVUZ, Hulusi, Mecellenin Tedvini ve Cevdet Paşa’nın Hizmetleri, 

s. 152, İstanbul, 1986. 

10) YAZMAN, İrfan, Mecelle’de Selem Akdi, s. 307, Ankara, 1964.   

2.13.5. Mecelle Hakkındaki Makale, Ansiklopedi Maddeleri ve Diğer 

Mütâlaâlar   

1) NAZİF, Ahmet, “Teceddüt-Tekâmül-Mecelle Meselesi”, Sebilü’r-

Reşad, c. 23, 1339, sy. 579,99–100, sy. 580,120. 

2) AKGÜNDÜZ, Ahmet, “Ahmet Cevdet Paşa ve Kanunlaştırma 

Hareketleri”, Ahmet Cevdet Paşa (1823–1895) Sempozyumu, Vefatının 100. Yılına 

Armağan, Ankara, 1997. 

3) AKYOL, Taha, “Osmanlı’da Hukuk Modernleşmesi”, Köprü Dergisi, 

sy. 61, s. 41–50, İstanbul, 1998. 

4) HAYDAR, Ali, “Ankara’da Ceride-i Adliye”, Muhâmât, 1338, sy, 8–

52, s. 239–240. 

5) HAYDAR, Ali, “Mecellenin Ta’dîli Hakkında Münakaşa-i Hukûkiye”, 

(İstanbul Barosunda yapılan tartışmalar) Muhâmât, 1338, sy., 8–52, s. 240-246. 

6) HAYDAR, Ali, “Mecellenin Ta’dîli Münasebetiyle”, Muhâmât, 1337, 

sy., 1-45, s. 7-10, sy., 2-46, s. 36-39, sy., 3-47, s. 71-74, sy., 4-48, s. 107-111, 1338, sy., 

5-49, s. 304-306. 

7) ALİMOF, A., “Mecelle”,  mad., Büyük Sovyet Ansiklopedisi, c. 21, s. 

748. 

8) AYAZ, Sıdıka, Osmanlı Kanunlaştırma Hareketleri, İstanbul, 1998, s. 

82–87, 100–106, 112–117. 

9) AYDIN, M. Akif, “Bir hukukçu Olarak Ahmet Cevdet Paşa”, Ahmet 

Cevdet Paşa Semineri, İstanbul 1986, s. 21–36. 



 57 

10) AYDIN, M. Akif- HALAÇOĞLU, Yusuf, “Cevdet Paşa”, DİA, “Cevdet 

Paşa’nın Hukukçuluğu”, VII, 446-449. 

11) AYDIN, M. Akif, “Kitabu’l-Vedîa ve Ahmet Cevdet Paşa”, Ahmet 

Cevdet Paşa (1823–1895) Sempozyumu, Vefatının 100. Yılına Armağan, s. 329–

335, Ankara,1997. 

12) AYDIN, M. Akif, “Mecellenin Hazırlanışı”, Osmanlı Araştırmaları, 

IX, 1989, s. 31–50. 

13) BARKAN, Ömer Lütfi, “Tarihçi ve Ananeci Bir Hukuk Nizamı 

Taraftarlığı”, İstanbul Üniversitesi İktisat Fakültesi Mecmuası, II, sy., 1, s. 308–314. 

14) BERKİ, Ali Himmet, “Mecelle”, İslam Medeniyeti Mecmuası, 1967, 

sy., 4, s. 27–29. 

15) BERKİN, M. Necmeddin, “Mecelle ve Hukukumuzun Kifâyetsizliği”, 

İleri Hukuk Dergisi, 1947, sy., 26, s. 375–377, 387. 

16) CEMALEDDİN,  “Mukâyese-i Kavânîn-i Medeniyye, Mecelle-i Ahkâm-

ı Adliyye- Fransa Kanunu Medenîsi”, İlmi Hukuk ve Mukâyese-i Kanun Mecmuası, 

sy., I, s. 22–32, 1325 

17) ÇEKER, Orhan, “Mecellede Ele Alınmayan Üç Konu: Faiz, Sarf, Karz”, 

Ahmet Cevdet Paşa (1823–1895) Sempozyumu, Vefatının 100. Yılına Armağan, 

Ankara, 1997. 

18) ENGELHART, M., Türkiye ve Tanzimat; Devlet-i Osmaniyye’nin 

Tarih-i Islahatı, Ali Reşat Bey (çev.), s. 318, 1826–1882. 

19) ERŞAHİN, Seyfeddin, “Rusya Türklerinin Mecelle Hazırlama 

Girişimleri”, Ahmet Cevdet Paşa (1823–1895) Sempozyumu, Vefatının 100. Yılına 

Armağan, Ankara, 1997. 

20) FINDIKOĞLU, Ziyauddin, “Medeni Kanunumuzun 20. Yıldönümü”, 

Cumhuriyet Gazetesi, 17 Şubat 1946, sy., 7723. 



 58 

21) GÖZÜBENLİ, Beşir, “Türk Hukuk Tarihinde Kanunlaştırma Hareketleri 

ve Mecelle”, Ahmet Cevdet Paşa (1823–1895) Sempozyumu, Vefatının 100. Yılına 

Armağan, Ankara, 1997. 

22) KARAMAN, Hayreddin, İslam Hukuk Tarihi, İstanbul, 1989, 327–338. 

23) KEMAL, Nâmık, “Mecelle'ye Ait Bir Mütâlaa”, İbret Gazetesi, 11 

Ramazan 1289, sayı:51. 

24) KÜÇÜK, Hamdi, “Mecelle Hakkında”, Sebilürreşad, XXIII, 1339, 

sayı:577, 77–78. 

25) KÜÇÜK, Hamdi, “Mecelle-i Ahkam-ı Adliyye’ye Reva Görülen 

Muâhezeye Müdâfaa”, Beyanü’l-Hak, t. 1325 , sy.,48, s. 1024–1026, sy., 49, s. 1035–

1038, sy., 50, s. 1051–1054, 1326, sy., 51, s. 1067–1070, sy., 53, s. 1100–1102, sy., 54, 

s. 1113-1116, sy., s. 55, 1130-1132, sy., 58, s. 1194-1197. 

26) MAHMASÂNÎ, Suphi, Felsefetu’t-Teşri, Beyrut, 1952, s. 80–83, 59–

70. 

27) MARDİN, Ebu’l Ula, “Mecelle”, İ.A., VII, 432-436. 

28) MARDİN, Ebu’l Ula, “Şeriata Hidmet-Mecelle Cemiyeti”, Sırat-ı 

Müstakim, III, sayı:55, t. 1325, s. 42–44. 

29) MARDİN, Şerif, “Some Explanatory Notes On The Origins Of The 

Mecelle”, (Some Explanatory Notes), Müslim World, sayı:51, 1961. 

30) MOSHOPULOS, Nikiforos, “Mecelle”, Pirsos, Megali Elliniki 

Ensiklopedia, Atina, 1931, XVII, 89. 

31) MUALLİM, Cevdet, “Mecelle Mütalaası Olarak Verdiği Bir Konferans”, 

Tedrisat Mecmuası, sy.,  (?), s. 438. 

32) MUSTAFA, Asım, “Mecelle Meselesi”, İctihâd Dergisi, 1329, sy., 65, 

1417–1418, sy., 66, 1429–1430. 



 59 

33) NURİ, Celal, “Mecelle Meselesi”, İctihâd Dergisi, sy., 64, t. 1329, 

1384–1387. 

34) ONAR, Sıddık Sami, “Osmanlı İmparatorluğunda İslam Hukukunun Bir 

Kısmının Codification’u Mecelle”, İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi, 

XX/ 1-4 İstanbul, 1955, s.57-85. 

35) ONAR, Sıddık Sami, “The Madjalla”, ("Law İn The Middle East" 

kitabı içinde), c. I, s. 292–308, Washington, 1955. 

36) SABİT, Halim, “Mecelle Cemiyeti Hakkında Bir Muhtırayı Acizâne”, 

Sırat-ı Müstakim, II, sayı:33, 1325, s. 102–106, sy., 35, s. 131–133. 

37) SCHACHT, Josephi İslam Hukukuna Giriş, (An Introduction to 

Islamic Law), Mehmet Dağ-Abdülkadir Şener (çev.), Ankara, 1977. 

38) SEYYİT, Nesip, “Mecelle’nin Islahına Doğru”, (Makale-i Evvel) 

İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi Mecmuası, t. 1332, sy., 4, s. 404–425. 

39) ŞAFAK, Ali, “Hukukun Temel İlkeleri Açısından Mecelle’ye Bir Bakış”, 

Ahmet Cevdet Paşa (1823–1895) Sempozyumu, Vefatının 100. Yılına Armağan, 

Ankara, 1997. 

40) ÜLKÜTAŞIR, M. Şakir, Ölümünün 50. Yılı Münasebetiyle Cevdet 

Paşa, 1945. 

41) VELİDEDEOĞLU, Veldet Hıfzı, Tanzimat; Kanunlaştırma 

Hareketleri, s. 190–196. 

42) VELİDEDEOĞLU, Veldet Hıfzı, Türk Medeni Hukuku-Umumî 

Esasları, İstanbul,1981, s. 68–78. 

43) YAVUZ, Hulusi, “Ahmet Cevdet Paşa ve Mecellenin Tedvini”, Ahmet 

Cevdet Paşa (1823–1895) Sempozyumu, Vefatının 100. Yılına Armağan, Ankara, 

1997. 



 60 

44) YAVUZ, Hulusi, “Mecellenin Tedvini ve Cevdet Paşa’nın Hizmetleri”, 

Ahmet Cevdet Paşa Semineri, İstanbul, 1986. 

45) YAZMAN, İrfan, “Mecelle Hukukunda Selem Akdi”, Ankara Hukuk 

Fakültesi Dergisi, 1964, XXI, sy., 1–4, s. 281–306. 

46) YBD, “Mecelle Encümeninin Kitabu’l-Büyua Ait Tetkîkâtı”, İstanbul 

Üniversitesi Hukuk Fakültesi Mecmuası, 1922, s. 82–89; 1923, s. 161–178. 

47) YBD, “Mecellenin Kitabu’l-Büyûuna Ait Ta’dîlat-ı Mutasavvere”, 

Muhâmât, 1338, sy., 13–57, s. 411–416, sy., 15–59, s. 465–470. 

48) YBD, “Mecelle”, mad., C.A.N. Enciclopedia İtaliana; Roma, 1934, 

XXII, s. 778. 

49) YBD, “Mecelle”, mad., Der Grosse Brockhaus MAI-MUD, XXII, s. 

324, (Alman Ansiklopedisi). 

50) SCHACHT, J., Osmanlı Devletinde İslam Hukuku, Hulusi Yavuz 

(çev)., XVII, sy., 5, s. 270–271, İstanbul, 1978. 

51) BAKTIR, Mustafa, “Mecellenin Küllî Kâideleri ve Ahmet Cevdet Paşa”, 

Ahmet Cevdet Paşa (1823–1895) Sempozyumu, Vefatının 100. Yılına Armağan, 

Ankara, 1997. 

52) ARSLANLI, Halil, “Mecelle'de Hasar”, İstanbul Üniversitesi Hukuk 

Fakültesi Mecmuası, XVI, s. 248–271, İstanbul, 1948. 

53) MARDİN, Ebu’l Ula, “Medeni Hukuk Cephesinden Ahmet Cevdet 

Paşa”, İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi Mecmuası, XIII, sy., 3, s. 911–940, 

İstanbul, 1947. 

54) SEVİGİ, Vasfi Rıza, “Fıkıh ve Medeni Hukuk”, İstanbul Üniversitesi 

Hukuk Fakültesi Mecmuası, VIII, sy., 3–4, s. 210–235, İstanbul, 1951. 



 61 

55) VELİDEDEOĞLU, Hıfzı Veldet, “Fransız Medeni Kanunu’nu Kabul 

Etmeli miydik?”, Cumhuriyet Gazetesi, sy., 7727, 21 Şubat 1946. 

56) H. EİSENMHN, Robert, Islamic Law In Palestine And Israel, s. 19–

31, Leiden, 1978. 

57) GURAYA, Muhammed Yusuf, Islamic Jurisprudence In The Modern 

World, s. 45-82, Lahore-?. 

58) YBD, “Some Explanatory Notes On The Origins Of The Mecelle”, 

Muslim World, s. 189–196, 274–279, Newyork, 1968. 

59) ARABİ, Oussama, Concract Stıpulatıons In Islamic Law: the 

Ottoman And İbn Taymıyya, s. 29–50, Cambridge University, 1998. 

60) ZAİNUDİN, Jaffar B. Shariah, The Development Of Islamic Legal 

Thoughts In twentıeth Century Malaysıa: An Assessment Of Cross- Cultural 

Links With Special Reference to the Ottoman’s Majallat al Adliyah, s. 292–306, 

Manchester, 1994. 

61) El- HAMİD, Abdüllatif b. Muhammed, Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye’nin 

Metodik Özellikleri, s. 129–142, Riyad, t.y. 

62) ORPİLYAN, Serkiz, Miftâhu’l-Mecelle, s. 656, İstanbul, 1882. 

 

 

 

 

 

 

 



 62 

 

 

 

 

 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM                                                                          

BÜYÜK ALİ HAYDAR EFENDİ’NİN USÛL-Ü FIKIH DERSLERİ 

ADLI ESERİNDE ELE ELINAN MECELLE MADDELERİ VE BU 

MADDELERİN İŞLENİŞ METODU 

 



 63 

3.1. USÛL-Ü FIKIH DERSLERİ ADLI ESERDE YER ALAN MECELLE 

MADDELERİNİN İŞLENİLİŞ METODU 

Ali Haydar Efendi 558 sayfalık bu hacimli eserinde neredeyse bütün usûl 

konularını Mecelle ile irtibatlandırmaya çalışmıştır. Nitekim Mecelle'ye en uzak konu 

olarak görülebilecek haber bahsinin dahi ustalıklı bir biçimde Mecelle ile 

ilişkilendirildiğini görüyoruz. 

Biz bu tezimizi hazırlarken Mecelle bağlamında Fıkıh Usûlü konularının 

anlatılması ve bu anlatım esnasında Ali Haydar Efendi'nin takip ettiği yöntemi, Usûl-ü 

Fıkıh Dersleri adlı eserde geçen maddeleri işlediğimiz her bir başlık altında vermeyi 

tercih ettik. Çünkü birebir olarak kullanılan bu maddelerin bahsi geçen konularla 

bağlantısı çözülmeden, izlenen yöntemlerden bahsetmek konunun tam olarak 

anlaşılmasına engel olabilmektedir. Ancak takip edilen bu yöntemi tanıtıcı anlamda 

genel bir takım değerlendirmelerin aktarılmasının da yararlı olacağı uzak bir ihtimal 

değildir. Bu düşüncelerden hareketle müellifimizin Mecelle maddelerini usûl 

konularıyla ilişkilendirirken takip ettiği yöntem hakkında şunlar söylenebilir: 

 Belirtildiği gibi konuların hemen hemen tamamına Mecele maddeleri örnek 

olarak verilmiştir. Müellifimiz ilgili konunun detaylarına geçmeden önce konuyla ilgili 

olarak genellikle temel veri niteliğinde özet bir metin aktarır. Ardından şerh kitaplarında 

da gördüğümüz yönteme bağlı kalarak bu metni açıklamaya geçer. İlgili görülen 

Mecelle maddeleri de büyük oranda bu metin içerisinde yer alır. Ancak bu bölümde 

genellikle madde metinlerine yer verilmez. Onun yerine sadece madde numaraları 

aktarılır. Açıklama bölümünde ise bu maddeler birebir metin olarak aktarılma yerine 

daha çok içerik olarak gündeme getirilir. Gerek duyuldukça da örneklerle 

zenginleştirilerek maddelerin konuyla bağlantısı tesis edilmeye çalışılır. Genel eğilim 

böyle olmakla birlikte zaman zaman madde metinlerine yer verildiğini de görüyoruz. 

Nitekim mutlak-mukayyet başlıklarında madde metinlerine yer verilmezken146 emir 

başlığı altında örnek olarak sunulan 1526. madde metniyle birlikte aktarılmıştır.147 

Bilindiği gibi Ali Haydar Efendi aynı zamanda Mecelle derslerini vermektedir. 

                                                             

146 Ali Haydar Efendi, Usûl-u Fıkıh Dersleri, el-Mektebetü’l-Mahmûdiyye, İstanbul: t.y., s. 168. 
147 Ali Haydar Efendi, s. 64. 



 64 

Muhtemeldir ki Mecelle derslerinde yer yer usûl konularına da Mecelle bağlamında yer 

vermektedir. Ne yazık ki Ali Haydar Efendi'ye nispet edilen Mecelle ile ilgili şerh 

çalışmasının mevcut olmaması bu konuda ulaşılabilecek bilgilerden bizi mahrum 

bırakmaktadır. Belirtmek istediğimiz, öğrencilerin ellerinde genellikle Mecelle metinleri 

hazır bulunmaktaydı. Bu nedenle madde metinlerine yer vermeye gerek duyulmamış 

olunabilir. 

Bazı yerlerde ise madde metin ve numarasına değinilmediği halde doğrudan 

madde içeriğine geçildiğini görüyoruz. Bu örnekler çok olmamakla beraber söz konusu 

yerlerde maddelerin içeriği neredeyse birebir bir anlatımla konu olarak aktarılmıştır. 

Nitekim vücub ehliyeti konusu içerisinde 916. maddenin bu şekilde işlendiğini 

görüyoruz.148 Aynı şekilde içtihat ile ilgili olarak 14. ve 15. maddelerde de bu yöntem 

benimsenmiştir.149 

Ali Haydar Efendi, bazı tanımları doğrudan Mecelle maddelerinden 

alıntılamayı tercih etmiştir. Sözgelimi mütevatirle ilgili tanımı doğrudan Mecelle'den 

almıştır.150 

İkrâh başlığı altında açık bir şekilde görüleceği gibi bazen de madde numarası 

vermeden, metinleri de aktarmadan öğrencileri Mecelle'ye havâle ettiğini görüyoruz.151 

Ali Haydar Efendi maddelere usûl açısından eleştiri getirmez. Bu durumun tek 

istisnası haber başlığı altında 1523. maddeye getirdiği eleştiridir.152 Biz bu konuyla ilgili 

ayrıntıları tezimizin ilgili başlığına bırakıyoruz. 

Maddeler kimi zaman ispat kimi zaman da örnek sadedinde zikredilir. Ancak 

daha çok da konuya örnek olarak aktarılır. Bazen de konunun özetini sunan ifadeler 

olarak sunulur.153 

                                                             

148 Ali Haydar Efendi, s. 509. 
149 Ali Haydar Efendi, s. 552, 556. 
150 Ali Haydar Efendi, s. 299. 
151 Ali Haydar Efendi, s. 544, 546. 
152 Ali Haydar Efendi, s. 340. 
153 Ali Haydar Efendi, s. 327. 



 65 

Getirilen örnekler genellikle konuyla ilişkisi açık olan örneklerdir. Bununla 

birlikte bazı örneklerin konuyla bağlantısının kapalı olduğunu görmek de mümkün.  

Maddelerin konuyla ilişkilendirilmesinde izlenen yönteme dâir ayrıntıları 

tezimizin ilgili başlıklarına bıraktıktan sonra maddelerin ele alınma yöntemiyle ilgili 

özet olarak şunları söyleyebiliriz: 

a.   Hemen hemen bütün usûl konuları Mecelle ile ilişkilendirilmiştir. 

b. Madde metinlerine yer verilmeden sadece madde numaralarına yer 

verilmiştir. 

c. Madde numaralarına yer verilmeden sadece madde metinlerine yer 

verilmiştir. 

d.   Hem madde numarasına hem de madde metinlerine yer verilmiştir. 

e.  Numara ya da metne yer verilmeden doğrudan maddenin içeriği konuya 

yansıtılmıştır. 

f.   Bazı tanımlar Mecelle'den alınmıştır. 

g. Maddelerle birlikte bu maddelerin konuyla bağlantılarını sağlayacak somut 

örneklere yer verilmiştir. 

h.   Bir istisna dışında maddeler usûl açısından eleştirilmemiştir. 

ı.    Maddeler daha çok konuya örnek sadedinde getirilmiştir. 

 

3.2. USÛL-Ü FIKIH DERSLERİ ADLI ESERDE YER ALAN 
MECELLE MADDELERİYLE İLGİLİ GENEL İSTATİSTİK 

Usûl-ü Fıkıh Dersleri adlı eserde Ali Haydar Efendi usûlün değişik konularıyla 

ilgili toplam 96 tane Mecelle maddesini örnek olarak sunar. Bu maddelerin Mecelle 

bâblarına göre dağılımı hakkında bir fikir vereceğini düşünerek genel bir istatistik 

verilmesinin yararlı olacağını düşünüyoruz.  



 66 

Eserde işlenen maddelerin 25 tanesini Mecelle’nin mukaddimesinde yer alan 

küllî kâideler (genel kurallar)154 oluşturur. Bu maddeler eserin farklı konularına 

dağıtılarak verilmiştir.  

Mecelle’nin vekâlet akdini düzenleyen maddelerin yer aldığı kitâbü’l-vekâle 

bölümünden 17 madde, satım akdini düzenleyen kitâbü’l-büyû’ bölümünden 16 madde, 

şahıs, eşya ve borçlar hukukuyla ilgili düzenlemeler içeren kitâbü’l-hacr ve’l-ikrâh 

ve’ş-şuf’a bölümünden 14 madde eserde yer alır. Bugünkü hukukta şahıs ve borçlar 

hukuku tamamen ayrılmıştır. Ancak Mecelle’nin bu bölümünde şahıs ve borçlar 

hukukunun ilgili konuları bir arada düzenlenmiştir.155 Gasp ve itlâf konularını 

düzenleyen kitâbü’l-gasb ve’l-itlâf bölümünden sekiz; muhâkemât usûlünü konu alan ve 

ispat vasıtaları ile ilgili düzenlemeler içeren el-beyyinât ve’t-tahlif başlığından beş; 

şirketler hukukunu içeren kitâbü’ş-şirket başlığından dört; kitâbü’l-ikrâr başlığından ise 

üç maddeye yer verilmiştir.  

Borçlar hukuku alanına giren kira akdini düzenleyen kitâbü’l-icârât, vedîa ve 

âriyet konularını içeren kitâbü’l-emânât ile hibeyle ilgili düzenlemeler içeren kitâbü’l-

hibe bölümlerinden birer madde örnek verilmiştir. Buna göre Ali Haydar Efendi’nin 

Usûl-ü Fıkıh Dersleri adlı eserinde, tekrarlar çıkarıldığında Mecelle’den toplam 97 

madde örneklendirilmiştir. Konuyu netleştirmek adına bu durum şöyle bir tablo ile 

şekillendirilebilir: 

MECELLE KONULARI MADDE SAYISI 

GENEL KURALLAR (KAVÂİD) 25 

SATIM AKDİ 16 

İCÂRE AKDİ 1 

KEFÂLET AKDİ 2 

                                                             

154 Kâide: İlgili olduğu fıkhî meselelerin büyük bir çoğunluğuna uyan genel nitelikli hükümdür. Mustafa 
Ahmet ez-Zerka, el-Medhalü’l-Fıkhiyyü’l-Âmm, Şam: Dâru’l-Kalem, 2004, II/960.  
155 Mecelle, Kitâbü’l-Hacr ve’l-İkrâh ve’ş-Şuf’a, 941–1044. maddeler. 



 67 

EMÂNET AKİTLERİ 1 

HİBE AKDİ 1 

GASB VE’L-İTLÂF 8 

HACR VE’L-İKRÂH VE’Ş-ŞUF’A 14 

ŞİRKET AKDİ 4 

VEKÂLET AKDİ 17 

İKRÂR 3 

EL-BEYYİNÂT VE’T-TAHLİF 5 

TOPLAM 97 

 

Şekil 1: Eserde ele Alınan Maddelerin Mecelle Konularına göre Dağılımı 

Bahsi geçen bu maddelerin Ali Haydar Efendi’ye ait usûl kitabında geçen 

konularla ilgili genel istatistiğini ise şöylece özetleyebiliriz: 

Emir, nehiy, mutlak, mukayyet, müevvel, mecâz, sarîh ve delâletlerle ilgili 

konuların ele alındığı ve bizim “elfâz” başlığı altında verdiğimiz lafızlarla ilgili olarak 

31 madde örneklendirilmiştir. Bu başlıklar içerisinde ağırlığı 16 madde ile mutlak ve 

mukayyet konusu oluştururken mecâza sekiz madde örnek verilmiş; nehiy, müevvel ve 

sarîh lafızlarıyla ilgili ikişer ve emir konusunda da bir madde işlenmiştir. İkinci sırada 

ehliyet konusu yer alır. Bu konunun alt dalları olan vücûb ehliyeti ile ilgili dört, edâ 

ehliyeti ile ilgili iki ve ehliyeti kısmen ya da tamamen ortadan kaldıran küçüklük, 

bunama, hastalık, ölüm, bilgisizlik ve ikrâh başlıklarıyla ilgili 17 olmak üzere toplam 23 

madde ele alınmıştır. Üçüncü sırayı ise illet, sebep ve şart bahislerinin yer aldığı vaz’î 

hükümler başlığı oluşturur. Bu başlık altında illet konusuyla ilgili dokuz, sebeple ilgili 

altı, şartla ilgili dört olmak üzere toplam 19 madde örneklendirilmiştir. 



 68 

Teklîfî hükümlerle ilgili olarak da bazı teklîfî hükümlerin tanımlarının yer 

aldığı sekiz maddeye kitapta yer verilmiştir. 

Kitap ve sünnetle ilgili ortak konulardan olan ve daha önce geçen bir konudan 

kast edilen anlamı ortaya çıkarmak için, daha sonra getirilen açıklamaları ifade eden 

beyân bahsinin, beyân-ı zarûret ile ilgili olarak yedi Mecelle maddesi tezimize konu 

olan eserde yer almıştır. 

Daha çok sünnet konusuyla ilgili olan haber bahsinin kısımları, râvinin 

durumu, ta’n sebebleri ve haberin konusu başlıklarıyla ilgili olarak da altı maddeye yer 

verildiğini görüyoruz. 

Usûl ilminin son konusu olan içtihat ile ilgili iki madde incelenmiştir. 

İstihsan ve fâsit istidlaller ile ilgili ise birer madde örneklendirilmiştir. 

Lafzın manâya ve söz söyleyen kişinin bu sözle anlatmak istediği anlama 

delâletinin156 ele alındığı dâl bi’l-ibâre, dâl bi’l-işâre, dâl bi’d-delâle ve dâl bi’l-iktizâ 

başlıkları altında toplam beş madde ele alınmıştır. 

Bu haliyle 12 Mecelle bölümünden seçilen toplam 96 madde yer yer tekrarlara 

gidilerek kitapta yer alan 32 ayrı konu içerisinde örnek olarak incelenmiştir. Tekrarlarla 

birlikte bu sayı 107’yi bulmaktadır. Ancak bu maddeler örnek olarak verildiği her yerde 

uzun açıklamalarla anlatılmamıştır. Bunun yerine gerek duyulduğu durumlarda 

maddeler konuyla ilişkilendirilerek açıklamalarla desteklenmiştir.157 Birçok yerde ise 

madde numarasının verilmesiyle yetinilmiştir.158 

KONULAR İŞLENEN 

MADDE SAYISI 
ELFÂZ 31 

                                                             

156 Zekiyyüddin Şaban, Usûlü’l-Fıkhi’l-İslâmî, b.y., t.y., s. 366. 
157 Ali Haydar Efendi, s. 152, 175, 336–337. 
158 Ali Haydar Efendi, s. 148, 254, 313. 



 69 

DELÂLETLER 6 

FÂSİD İSTİDLALLER 1 

BEYÂN 7 

HABER 6 

KIYAS 4 

İSTİHSÂN 1 

HÜKÜM 27 

EHLİYET 22 

İÇTİHAD 2 

TOPLAM 107 

 

Şekil 2: Eserde Ele Alınan Maddelerin Fıkıh Usûlü Konularına Göre Dağılımı 

Usûl-ü Fıkıh Dersleri adlı eserde yer alan maddeleri, toplu bir şekilde görmek 

adına, Mecelle konularına göre bir sıralamayla vermenin yararlı olacağını düşünüyoruz. 

Ardından Fıkıh Usûlü konuları bağlamında maddelerin nasıl ele alındığına geçeceğiz.  

3.3. ESERDE GEÇEN MADDELERİN MECELLE KONULARINA 

GÖRE DAĞILIMI 

3.3.1. Genel Kurallarla İlgili Maddeler 

“Şek ile yakîn zâil olmaz.” (Mecelle, md. 4) 159 

“Berâet-i zimmet asıldır.” (Mecelle, md. 8) 160 

                                                             

159 Ali Haydar Efendi, s. 327, 329.  



 70 

“Mevrid-i nassda ictihâda mesâğ yoktur.” (Mecelle, md.14) 161 

“Alâ hilâfi’l-kıyâs sâbit olan şey sâire makisün aleyh olmaz.” (Mecelle, md. 

15) 162 

“İctihâd ile ictihâd nakz olunmaz.” (Mecelle, md. 16) 163 

“Zarûretler memnû’ olan şeyleri mübah kılar.” (Mecelle, md. 21)164 

“Zarûretler kendi miktarlarınca takdir olunur.” (Mecelle, md. 22)165 

“İzdırâr gayrın hakkını iptâl etmez.” (Mecelle, md. 33)166 

“Âdeten mümteni’ olan şey hakikaten mümteni’ gibidir. “ (Mecelle, md. 38.)167 

“Ezmânın tegayyürü ile ahkâmın tegayyürü inkâr olunamaz.” (Mecelle, md. 

39)168 

“Âdetin delâleti ile manây-ı hakîkî terk olunur.” (Mecelle, md. 40)169 

“Sâkıt olan şey avdet etmez.” (Mecelle, md. 51)170 

“Kelâmın i’mâli ihmâlinden evlâdır.” (Mecelle, md. 60)171  

“Manây-ı hakîkî müteazzir oldukta mecâza gidilir.” (Mecelle, md. 61)172 

“Bir kelâmın i’mâli mümkün olmaz ise ihmâl olunur.” (Mecelle, md. 62)173 

                                                                                                                                                                                   

160 Ali Haydar Efendi, s. 397. 
161 Ali Haydar Efendi, s. 353, 383, 352. 
162 Ali Haydar Efendi, s. 371 
163 Ali Haydar Efendi, s. 556. 
164 Ali Haydar Efendi, s. 406, 441. 
165 Ali Haydar Efendi, s. 260, 461. 
166 Ali Haydar Efendi, s. 248. 
167 Ali Haydar Efendi, s. 219. 
168 Ali Haydar Efendi, s. 219. 
169 Ali Haydar Efendi, s. 219. 
170 Ali Haydar Efendi, s. 261. 
171 Ali Haydar Efendi, s. 275. 
172 Ali Haydar Efendi, s. 219, 412. 
173 Ali Haydar Efendi, s. 221. 



 71 

“Mutlak ıtlâkı üzere cârî olur. Eğer nassan yahut delâleten takyîd delili 

bulunmaz ise.” (Mecelle, md. 64)174 

“Suâl cevapta iâde olunmuş add olunur.” (Mecelle, md. 66)175 

“Sâkite bir söz isnâd olunmaz. Lâkin ma’rız-ı hâcette sükût beyândır.” 

(Mecelle, md. 67)176 

“ Bir şeyin umûr-ı bâtınada delili ol şeyin makâmına kâim olur.” (Mecelle, 

md.68)177 

“Bir fiilin hükmü fâiline muzâf kılınır ve mücbir olmadıkça âmirine muzâf 

kılınmaz.” (Mecelle, md. 89)178 

“Mübâşir yani bizzat fâil ile mütesebbib müctemi’ oldukta hüküm ol fâile 

muzâf kılınır.” (Mecelle, md. 90)179 

“Cevâz-ı şer’î zamâna münâfîdir.” (Mecelle, md. 91)180 

“Mütesebbib müteammid olmadıkça zâmin olmaz.” (Mecelle, md. 93)181 

“Gayrın mülkünde tasarrufla emretmek bâtıldır.” (Mecelle, md. 95)182 

“Kim ki bir şeyi vaktinden evvel isti’câl eyler ise mahrûmiyetle muâteb olur.” 

(Mecelle, md. 99)183 

3.3.2. Satım Akdini Düzenleyen Maddeler 

“Bey’-i mün’akid, in’ikad bulan bey’ demek olarak sahîh ve fâsid ve nâfiz ve 

mevkûfe taksîm olunur.” (Mecelle, md. 106)184 
                                                             

174 Ali Haydar Efendi, s. 148, 152. 
175 Ali Haydar Efendi, s. 254. 
176 Ali Haydar Efendi, s. 283, 313. 
177 Ali Haydar Efendi, s. 484, 491–492. 
178 Ali Haydar Efendi, s. 436. 
179 Ali Haydar Efendi, s. 458. 
180 Ali Haydar Efendi, s. 458. 
181 Ali Haydar Efendi, s. 458. 
182 Ali Haydar Efendi, s. 259. 
183 Ali Haydar Efendi, s. 510. 



 72 

“Bey’-i gayri mün’akid, bey’i bâtıldır.” (Mecelle, md. 107)185 

“Bey’-i sahîh yani bey’i câiz zâten ve vasfen meşrû’ olan bey’dir.” (Mecelle, 

md. 108)186 

“Bey’-i fâsid, aslen sahîh olup da vasfen sahîh olmayan yani zâten mün’akid 

olup da bazı evsâf-ı hariciyesi itibariyle meşrû’ olmayan bey’dir.” (Mecelle, md. 109)187 

“Bey’i bâtıl asla sahîh olmayan bey’dir.” (Mecelle, md. 110)188 

“Fuzûlî, bi gayri izn-i şer’î diğer bir kimsenin hakkında tasarruf eden 

kimsedir.” (Mecelle, md. 112)189 

“Bey’i nâfiz, gayrın hakkı taalluk etmeyen bey’dir ki lâzım ve gayr-ı lâzım 

kısımlarına münkasim olur.” (Mecelle, md. 113)190 

“Bey’i lâzım, hıyârâttan ârî olan bey’i nâfizdir.” (Mecelle, md. 114)191 

“Bey’i gayr-ı lâzım,  kendisinde hıyârâttan birisi bulunan bey’i nâfizdir.” 

(Mecelle, md. 115)192 

“Bey’, mebî’ itibariyle dahi dört kısma taksîm olunur.” (Mecelle, md. 120)193 

“Mütekavvim olmayan malı satmak bâtıldır.” (Mecelle, md. 211)194 

“Mütekavvim olmayan mal ile bir mal satın almak fâsiddir.” (Mecelle, md. 

212)195 

                                                                                                                                                                                   

184 Ali Haydar Efendi, s. 423. 
185 Ali Haydar Efendi, s. 423. 
186 Ali Haydar Efendi, s. 423. 
187 Ali Haydar Efendi, s. 423. 
188 Ali Haydar Efendi, s. 423. 
189 Ali Haydar Efendi, s. 439. 
190 Ali Haydar Efendi, s. 423. 
191 Ali Haydar Efendi, s. 423. 
192 Ali Haydar Efendi, s. 423. 
193 Ali Haydar Efendi, s. 437. 
194 Ali Haydar Efendi, s. 142. 
195 Ali Haydar Efendi, s. 142. 



 73 

“Mütenevvi’ altın tedâvül eden beldede ne türlü altın olduğu beyân 

olunmaksızın ale’l-ıtlâk şu kadar altın deyu pazarlık olunsa bey’ fâsid olur, gümüş sikke 

dahî buna kıyas oluna.” (Mecelle, md. 240)196 

“Kuruş üzerine pazarlık olundukta müşteri râyiç olan meskûkâtın memnu’ 

olmayan herhangi nev’inden isterse verebilir.” (Mecelle, md. 241)197  

“Akitteki ta’yîn ile semen teayyün etmez.” (Mecelle, md. 243)198 

“Bey’i fuzûlîde mal sahibi veya vekîli yahut velîsi yahut vasîsi icâzet verirse 

nâfiz ve vermezse münfesih olur. Fakat icâzette bâyi’ ve müşteri ve mücîz ve mebî’ 

kâim olmak şarttır. Bunlardan birisi helak olsa icâzet câiz olmaz.” (Mecelle, md. 378)199 

3.3.3. İcâre Akdini Düzenleyen Maddeler 

“İcâre sahih olarak mün’akid olduktan sonra başkası ücrete ne kadar zam etse 

âcir mücerred bunun için icâreyi fesh edemez. Fakat vasî ya mütevelli yetimin ya vakfın 

akarını ecr-i mislinden noksan ile icâr etse icâre fâsid olup ecr-i mislin ikmâli lâzım 

gelir.” (Mecelle, md. 441)200 

3.3.4. Kefâlet Akdini Düzenleyen Maddeler 

“Kefâlet, mutlak olarak mün’akid olduğu gibi ta’cîl veya te’cîl kaydıyla yani 

hemen yahut filan vakitte îfa olunmak üzere deyu mukayyed olarak dahî mün’akid 

olur.” (Mecelle, md. 625)201 

“Mukfûlün anh’ın yesârı şart olmayıp müflise dahî kefâlet sahîh olur.” 

(Mecelle, md. 633)202 

                                                             

196 Ali Haydar Efendi, s. 175. 
197 Ali Haydar Efendi, s. 175. 
198 Ali Haydar Efendi, s. 381. 
199 Ali Haydar Efendi, s. 439. 
200 Ali Haydar Efendi, s. 215. 
201 Ali Haydar Efendi, s. 450. 
202 Ali Haydar Efendi, s. 460. 



 74 

3.3.5. Emânet Akitleriyle İlgili Maddeler 

“Sahib-i vedîa gâib olup da üzerine nafakası vâcib olan kimsenin mürâcatı 

üzerine hâkim ol gâibin vedîa olan akçasında ol kimseye nafaka takdir ettikte müstevda’ 

kendi yedinde vedîa olan akçadan ol kimsenin nafakasına sarf etse zamân lâzım gelmez. 

Fakat hâkimin emri olmaksızın sarf ederse zâmin olur.” (Mecelle, md. 799)203 

3.3.6. Hibe Akdini Düzenleyen Maddeler 

“Ba’de’l- kabz sadakadan bir vechile rücû’ olunamaz.” (Mecelle, md. 874)204  

3.3.7. Gasb Ve’l-İtlâf Konularıyla İlgili Maddeler 

“Bir kimse diğerin gerek kendisinde ve gerek emîn-i yedinde olan malını gerek 

kasden ve gerek min gayri kasdin itlâf etse zâmin olur. Amma gâsıb yedindeki mâl-ı 

mağsûbu âhar kimesne itlâf etse mağsûbun minh muhayyerdir. Dilerse gâsıba tazmin 

ettirip o dahî mütlife rücû’ eder ve dilerse mütlife tazmin ettirip mütlif bu surette gâsıba 

rücû’ edemez.” (Mecelle, md. 912)205 

“Birinin ayağı kayıp da düşerek âharın malını itlâf etse zâim olur.” (Mecelle, 

md. 913)206 

“Bir sabî diğerin malını itlâf etse kendi malından zamân lâzım gelir. Malı 

yoksa hâl-i yüsrüne intizâr olunur. Velîsine tazmin ettirilmez.” (Mecelle, md. 916)207  

“Bir kimsenin tesebbüben birinin malını itlâf yahut kıymetini tenkîs etse yani 

kendisinin fiili, bir malın telefine yahut noksan kıymetine sebebi müfdî olsa zâmin 

olur.” (Mecelle, md. 922)208 

                                                             

203 Ali Haydar Efendi, s. 509. 
204 Ali Haydar Efendi, s. 204. 
205 Ali Haydar Efendi, s. 436. 
206 Ali Haydar Efendi, s. 484, 491–492 
207 Ali Haydar Efendi, s. 509. 
208 Ali Haydar Efendi, s. 477. 



 75 

“Biri bir şeyin telefine sebep olan bir iş işlemiş olduğu halde araya bir fiil-i 

ihtiyâri haylûlet eylese yani başka bir kimse ol şeyi mübâşereten itlâf etse ol fiil-i 

ihtiyâri sahibi olan fail-i mübâşir zâmin olur.” (Mecelle, md. 925)209 

“İzn-i veliyyu’l-emr olmadıkça kimse tarîk-i âmm’da bey’ ve şirâ için 

oturamaz ve bilâ izin bir şey vaz’ ve ihdâs edemez ve ederse andan tevellüd eden zarar 

ve ziyânı zâmin olur.” (Mecelle, md. 927) 210 

“Birinin duvarı yıkılıp da diğere bir zarar îrâs etse zamân lâzım gelmez. Fakat 

evvelce ol duvar mâil-i inhidâm olup da âna diğer bir kimse duvarını hedm et diye 

tekaddüm ve tenbih edip de duvarı hedm edecek kadar vakit geçmiş ise ol halde zamân 

lâzım gelir.”  

“Şu kadar ki ol kimse hakk-ı takaddüm ve tenbih ashabından olmak şarttır.” 

“Şöyle ki ol duvar eğer komşunun hanesi üzerine yıkılmış ise tekaddüm eden 

kimse ol hanenin sükkânından olmalıdır. Hariçten birinin tekaddüm ve tenbihi müfîd 

olmaz ve eğer tarîk-i hâs üzre yıkılmış ise tekaddüm eden kimse ol tarikte hakk-ı 

mürûru olan kesândan olmak lâzımdır ve eğer tarik-i âmm üzerine yıkılmış ise her kim 

olursa olsun tekaddüme hakkı vardır.”  (Mecelle, md. 928)211 

“Tarîk-i âmmda kâid ve sâik dahî râkib gibidir.” (Mecele, md. 933) 

3.3.8. Hacr Ve’l-İkrâh Ve’ş-Şuf’a Konularıyla İlgili Maddeler 

“Ma’tûh; ol muhtellü’ş-şuûr olan kimsedir ki fehmi kalîl ve sözü müşevveş ve 

tedbîri fâsid olur.” (Mecelle, md. 945)212 

“İkrâh bir kimseyi ihâfe ile rızası olmaksızın bir iş işlemek üzere bi gayr-i 

hakkın icbâr etmektir ki ol kimesneye ra’nın fethi ile mükreh ve icbar eden kimseye 

                                                             

209 Ali Haydar Efendi, s. 436. 
210 Ali Haydar Efendi, s. 475,  477. 
211 Ali Haydar Efendi, s. 477. 
212 Ali Haydar Efendi, s. 518. 



 76 

mücbir ve ol işe mükrehün aleyh ve havfı mûcib olan şeye mükrehün bih denilir.” 

(Mecelle, md. 948)213 

“İkrâh iki kısımdır. Kısm-ı evvel ikrâh-ı mülcidir ki itlâf-ı nefs ya kat’ı uzuv 

yahut bunlardan birine müeddî olur darb-ı şedîd ile olan ikrâhtır. Kısm-ı sâni ikrâh-ı 

gayrı mülcidir ki yalnız gam ve elemi mûcib olur. Darb ve habs gibi şeylerle olan 

ikrâhtır.” (Mecelle, md. 949)214 

“Sağîr ve mecnûn ve ma’tûh zâten mahcûrlardır.” (Mecelle, md. 957)215 

“Sağîrin bu bâbta velîsi evvela babası sâniyen babası fevt olmuş ise vasîyy-i 

muhtârı yani babasının hâl-i hayatında ihtiyâr ve nasb etmiş olduğu vasî, sâlisen vasîyy-

i muhtâr dahi vefat ederse ânın hâl-i hayatında nasb eylediği vasî, râbian cedd-i sahîhi 

yani sağîrin babasının babası yahut babasının babasının babası, hâmisen iş bu ceddin 

hâl-i hayatında ihtiyâr ve nasb eylemiş olduğu vasî, sâdisen ol vasînin nasb eylediği 

vasî, sâbian hâkim yahut vasîyy-i mansûbu yani hâkimin nasb eylediği vasîdir.” 

“Amma kardeş, amca vesâir akrabanın vasî olmadıkları halde izin vermeleri 

câiz olmaz.” (Mecelle, md. 974)216 

“Ma’tûh olan kimse sağîr-i mümeyyiz hükmündedir.” (Mecelle, md. 978)217 

“Mücbirin, tehdîdini îkâa müktedir olması şarttır.” 

“Binâen aleyh tehdîdini îkâya ve icrâya muktedir olmayan kimsenin ikrâhı 

muteber olmaz.” (Mecelle, md. 1003)218 

“Mükrehün bihin vukûundan mükrehin korkması yani mükrehun aleyhi 

işlemediği takdirde mücbirin mükrehün bihi icrâ edeceğine kendisince zann-ı galib hâsıl 

olması şarttır.” (Mecelle, md. 1004)219 

                                                             

213 Ali Haydar Efendi, s. 545. 
214 Ali Haydar Efendi, s. 545. 
215 Ali Haydar Efendi, s. 516. 
216 Ali Haydar Efendi, s. 516. 
217 Ali Haydar Efendi, s. 518. 
218 Ali Haydar Efendi, s. 545. 



 77 

“Mükreh eğer mükrehün aleyhi mücbirin yahut adamının huzurunda işlerse 

ikrâh muteber olur. Amma mücbirin yahut adamının gıyabında işlerse ikrâhın 

zevâlinden sonra tav’an işlemiş olacağı cihetle bu ikrâh muteber olmaz.” (Mecelle, md. 

1005)220 

“İkrâh-ı muteber ile vukû bulan bey’ ve şira ve îcar ve hibe ve ferâğ an mâlin 

sulh ve ikrâr ve ibrâ ve te’cîl-i deyn ve ıskât-ı şuf’a muteber olmaz. Gerek ikrâh-ı mülci 

olsun ve gerek ikrâh-ı gayr-ı mülci olsun.” 

“Fakat mükreh ba’de zevâli’l-ikrâh mücîz olursa ol halde muteber olur.” 

(Mecelle, md. 1006)221 

“İkrâh-ı mülci bervechi bâlâ tasarrufât-ı kavliyyede muteber olduğu gibi 

tasarrufât-ı fiiliyyede dahi muteber olur. Amma ikrâh-ı gayr-ı mülci yalnız tasarrufât-ı 

kavliyyede muteber olup tasarrufât-ı fiiliyyede muteber olmaz. Binâen aleyh bir kimse 

diğere filanın malını itlâf et yoksa seni katl ederim yahut bir uzvunu keserim deyip de 

mükreh dahi itlâf etse ikrâh muteber olup zamân ancak mücbire lâzım gelir. Amma 

filanın malını itlâf et yoksa seni darb ya habs ederim deyip de o dahî itlâf etse ikrâh 

muteber olmayıp zamân ancak mütlife lâzım gelir.” (Mecelle, md. 1007)222 

“Şefi’ eğer taleb-i muvâsebeyi tehir ederse meselâ akd-i bey’i duyduğu gibi ol 

mecliste taleb-i şuf’a etmeyip de başka iş ile yahut âhar sadede dâir bir bahis ile meşgul 

olmak gibi i’râza delâlet eder bir halde bulunursa yahut taleb-i şuf’a etmeden ol 

meclisten kalkarsa hakk-ı şuf’ası sâkıt olur.” (Mecelle, md. 1032)223 

“Şefi’ eğer taleb-i takrîr ve işhâdı velev ki mektup ile olsun icrâ edecek kadar 

vakit geçip de tehir ederse hakk-ı şuf’ası sâkıt olur.” (Mecelle, md. 1033)224 

                                                                                                                                                                                   

219 Ali Haydar Efendi, s. 545. 
220 Ali Haydar Efendi, s. 545. 
221 Ali Haydar Efendi, s. 545. 
222 Ali Haydar Efendi, s. 545. 
223 Ali Haydar Efendi, s. 283. 
224 Ali Haydar Efendi, s. 283. 



 78 

“Taleb-i takrîr ve işhaddan sonra şefi’ eğer âhar diyarda bulunmak gibi bir özrü 

şer’îsi yok iken taleb-i husûmeti bir ay tehir ederse hakk-ı şuf’ası sâkıt olur.” (Mecelle, 

md. 1034)225 

3.3.9. Şirket Akdini Düzenleyen Maddeler 

“Mudârebe-i mutlakada mudârib mücerred akd-i mudârebe ile mudârebenin 

levâzım ve teferruâtından olan işleri yapmaya me’zûn olur.” (Mecelle, md. 1414)226  

“Mudârebe-i mutlakada mâl-i mudârebeyi mudârib kendi malı ile karıştırmaya 

ve mudârebeye vermeye mücerred akd-i mudârebe ile me’zûn olmaz.” 

“Fakat mudâriblerin mâl-i mudârebeyi kendi malları ile karıştırmaları âdet olan 

beldede ise mudârebe-i mutlakada mudârib âna dahî me’zûn olur.” (Mecelle, md. 

1415)227 

“Mudârebe-i mukayyedede rabbü’l-mâlin kayıt ve şartı ne ise mudâribin âna 

riâyet etmesi lâzımdır.” (Mecelle, md. 1420)228 

“Rabbü’l-mâl mudârebeyi bir vakt-i muayyen ile tevkît ettikte ol vaktin 

geçmesiyle mudârebe münfesih olur.” (Mecelle, md. 1423)229 

3.3.10. Vekâlet Akdini Düzenleyen Maddeler 

“İcâzet-i lâhika vekâlet-i sâbıka hükmündedir.” (Mecelle, md.1453)230 

“Vekîl eğer cinste muhalefet ederse yani müvekkil filan cinsten bir şey al deyip 

de vekîl başka bir cinsten bir mal alsa her ne kadar aldığı şey daha faydalı olsa bile 

                                                             

225 Ali Haydar Efendi, s. 283. 
226 Ali Haydar Efendi, s. 148. 
227 Ali Haydar Efendi, s. 148. 
228 Ali Haydar Efendi, s. 148, 152. 
229 Ali Haydar Efendi, s. 148, 152. 
230 Ali Haydar Efendi, s. 285. 



 79 

müvekkil hakkında nâfiz olmaz. Yani vekîlin aldığı mal kendi üzerinde kalıp müvekkil 

için alınmış olmaz.” (Mecelle, md.1470 )231 

“Müvekkil koç al deyip de vekîl dişi koyun alsa müvekkil hakkında nâfiz 

olmayıp alınan koyun vekîlin olur.” (Mecelle, md. 1471)232 

“Müvekkil süt al deyip de ne sütü olduğunu tasrih etmese beldede ma’rûf olan 

süte mahmûl olur.” (Mecelle, md.1473 )233 

“Müvekkil pirinç al dese vekîl olan kimse çarşıda satılan her nevi pirinçten 

alabilir.”(Mecelle, md. 1474)234  

“Vekâlet bir kayıt ile takyîd olundukta vekîl âna muhalefet edemez. Ederse 

şirâsı müvekkil hakkında nâfiz olmayıp aldığı mal kendi üzerinde kalır.” 

“Fakat müvekkil hakkında daha faydalı bir surette muhalefet eder ise mânen 

muhâlefet add olunmaz.” (Mecelle, md.1479 )235 

“Ale’l-ıtlâk iştirâ, nükûd ile iştirâya masrûf olur.” (Mecelle, md. 1483)236 

“Bir mevsim-i muayyende lüzûmu olan şeyi almak için bir kimse diğerini 

tevkîl etse ol mevsime masrûf olur.” (Mecelle, md. 1484)237 

“Bir muayyen şeyin iştirâsına vekîl olan kimse ol şeyi kendisi için iştirâ 

edemez ve iştirâ ederken ben bunu kemdim için aldım dese bile kendisinin olmayıp 

müvekkilin olur.”  

“Meğer ki müvekkilin tayin ettiği bahâdan ziyadeye ve tayin-i bahâ etmediği 

surette gabn-i fâhiş ile alırsa o vakit mal vekîlin olur.” 

                                                             

231 Ali Haydar Efendi, s. 148, 152. 
232 Ali Haydar Efendi, s. 148, 152. 
233 Ali Haydar Efendi, s. 148, 152. 
234 Ali Haydar Efendi, s. 148, 152. 
235 Ali Haydar Efendi, s. 148, 152. 
236 Ali Haydar Efendi, s. 148, 152. 
237 Ali Haydar Efendi, s. 148, 152. 



 80 

“Ve bir de müvekkil hazır olduğu halde vekîl ben bunu kendim için aldım 

derse ol mal vekîlin olur.” (Mecelle, md.1485 )238 

“Ale’l-ıtlâk bey’a vekîl olan kimse müvekkilinin malını aza çoğa yani münâsib 

gördüğü bahâ ile satabilir.” (Mecelle, md. 1494)239 

“Müvekkil eğer ta’yin-i semen etmiş ise yani şu kadar kuruşa sat demiş ise 

vekîl andan noksana satamaz. Satarsa bey’ müvekkilinin icâzetine mevkûfen mün’akid 

olur ve hod be hod noksanına satıp da malı müşteriye teslim ettikte müvekkil âna ol 

malı tazmin ettirebilir.” (Mecelle, md. 1495)240 

“Ale’l-ıtlâk bey’a vekîl olan kimse müvekkilin malını peşin akçe ile yahut ol 

mal hakkında beyne’t-tüccâr ma’rûf olan müddet ile veresiye satabilir. Amma örf ve 

âdete muhâlif bir müddet-i tavîle ile satamaz.” 

“Ve bir de sarâhaten yahut delâleten bervech-i peşin satmaya vekîl olsa 

veresiye satamaz.” (Mecelle, md. 1498)241 

“Müvekkil rehin ile ya kefîl ile sat dedikte vekîl bilâ rehin ve bilâ kefîl 

satamaz.” (Mecelle, md. 1501)242 

“Müddeî ve müddeâ aleyhten her biri dilediğini husûmete tevkîl edebilir. 

Diğerinin rızası şart değildir.”(Mecelle, md.1516 )243 

“Müvekkil vekîlini azl ettikte vekîle haber-i azli vâsıl oluncaya dek vekâleti 

üzerinde kalır ve ol vakte kadar tasarrufu sahih olur.” (Mecelle, md. 1523)244 

“Vekîl kendisini azl ettikte azlini müvekkile bildirmesi lâzım gelir ve azli 

müvekkilin malûmu oluncaya dek vekâlet kendi uhdesinde kalır.” (Mecelle, 

md.1524)245 

                                                             

238 Ali Haydar Efendi, s. 148, 152. 
239 Ali Haydar Efendi, s. 148, 152. 
240 Ali Haydar Efendi, s. 148, 152. 
241 Ali Haydar Efendi, s. 148, 152. 
242 Ali Haydar Efendi, s. 148, 152. 
243 Ali Haydar Efendi, s. 219. 
244 Ali Haydar Efendi, s. 340–341, 533. 



 81 

 “Müvekkelün bihin hitâmı ile vekâlet nihâyet bulur. Vekîl dahi bittabi 

vekâletten mün’azil olur.” (Mecelle, md.1526 )246 

3.3.11. İkrâr Konusuyla İlgili Maddeler 

“Bir kimse maraz-ı mevtinde vârislerinden birine bir ayn yahut deyn ikrâr 

ettikten sonra fevt olsa diğer vârislerin icâzetine mevkûftur. Anlar mücîz olursa anın 

ikrârı dahi muteber olur ve eğer anlar mücîz olmazsa ânın ikrârı dahi muteber olmaz.” 

“Şu kadar var ki mukirrin hayatında diğer vârisler ânı tasdîk etmişlerse 

vefatından sonra anlar bu tasdiklerinden rücû’ edemeyip ol ikrâr muteber olur.”  

“Ve bir de vârise emânet ikrârı her halde sahîhtir.” 

“Şöyle ki bir kimse kendisinin bir vârisinde olan emânetini kabz etmiş yahut 

vârisinin kendisinde olan emânet-i malûmesini istihlâk eylemiş idüğünü maraz-ı 

mevtinde ikrâr eylese sahîh olur.” (Mecelle, md. 1598)247 

“Marîzin maraz-ı mevtinde ecnebiye yani kendisine vâris olmayan kimseye 

gerek ayn ve gerek deyn ikrârı cemi’ emvâlini muhît olsa bile sahîh olur.” 

“Şu kadar var ki mukarrun bih mukirre henüz bey’ ya hibe olunmuş yahut 

âhardan irsen intikâl eylemiş olmak gibi bir sebeple vakdi ikrârda ânın mülkü olduğu 

çok kimselerin malûmu olarak kendi ikrârında kâzib idüğü zâhir olsa ol halde nazar 

olunur. Eğer bu ikrârı müzâkere-i vasiyyet esnasında değilse hibe demek olarak teslim 

lâzım gelir ve eğer müzakere-i vasiyyet esnasında ise vasiyyet manâsına mahmûl olur 

ve gerek hibe olsun ve gerek vasiyyet olsun ancak sülüs-ü malından muteber olur.” 

(Mecelle, md. 1601)248 

                                                                                                                                                                                   

245 Ali Haydar Efendi, s. 533. 
246 Ali Haydar Efendi, s. 58, 64. 
247 Ali Haydar Efendi, s. 522. 
248 Ali Haydar Efendi, s. 522. 



 82 

“Bu mebhasta249 kefâlet bi’l-mal, deyn-i aslî hükmündedir.” (Mecelle, md. 

1605)250 

3.3.12. El-Beyyinât Ve’t-Tahlif Konularıyla İlgili Maddeler 

“Tevâtür, kizb üzre ittifakları aklen câiz olmayan cemâatın 

haberidir.”(Mecelle, md. 1677)251 

“Şehâdet, bir kimsenin âhar kimesnede olan hakkını isbât için huzur-u hâkimde 

ve hasmeyn muvâcehelerinde şehâdet lafzı ile yani şehâdet ederim deyu haber 

vermektir.”  

“İşbu muhbire şâhid ve ol kimseye meşhûdun leh ve ol kimesneye meşhûdun 

aleyh ve ol hakka meşhûdun bih denilir.”(Mecelle, md. 1684)252 

“Hukûk-u ibâdda şehâdetin nisâbı iki er yahud bir er ile iki hâtundur. Fakat 

erkeklerin ıttılaı mümkün olmayan yerlerde yalnız hâtunların mal hakkında şehâdetleri 

kabul olunur.” (Mecelle, md. 1685)253 

“Muâmelâta dair olan davalarda kendine yemin teveccüh eden kimseye yemin 

teklif olunup da yemin etmem deyu sarâhaten yahut bilâ özr sükût ile delâleten 

yeminden nükûl etse hâkim ânın nükûlü ile hüküm eder ve ba’de’l-hükm yemin edecek 

olsa âna iltifat olunmayıp hâkimin hükmü hali üzre kalır.” (Mecelle, md. 1751)254 

“Tarih beyân olunmayan mülk-i mutlak davasında hâricin beyyinesi evlâdır.” 

(Mecelle, md. 1757)255 

                                                             

249 Ölüm hastası olan kimsenin tasarrufları konusunda. 
250 Ali Haydar Efendi, s. 522. 
251 Ali Haydar Efendi, s. 299. 
252 Ali Haydar Efendi, s. 336. 
253 Ali Haydar Efendi, s. 336. 
254 Ali Haydar Efendi, s. 285. 
255 Ali Haydar Efendi, s. 229. 



 83 

3.4. ESERDE GEÇEN MECELLE MADDELERİNİN USÛL-Ü FIKIH 

DERSLERİ ADLI ESERDEKİ DAĞILIMI VE YANSIMASI  

3.4.1. Elfâz Konusunda işlenen Maddeler 

Lafızlar konusu, Fıkıh Usûlü’nün en önemli konularından biri kabul edilir. Bu 

konu, başta Kur’an ve sünnette yer alan ifadeler olmak üzere, hukukî hayatın temelinde 

yer alan şahısların, hukukî eylemlerde bulunurken kullandıkları sözlerin, hukukî 

sınırlarını tayin etmeyi sağlayacak kuralları tespit etme çabasındadır. Fıkıh Usûlü’nde 

bu açıdan lafızlar, ‘şerî delillerden hüküm çıkarma yöntemleri’ başlığı altında dört ana 

bölümde ele alınmıştır. Bunlar: Manâya konuluşu bakımından lafızlar, manâya 

delâletinin açık olup olmaması bakımından lafızlar, manâya delâlet şekilleri ve 

mütekellimin murâdını tesbit etme yolları bakımından lafızlar ve son olarak 

konuldukları manâda kullanılışları bakımından lafızlardır.256  

Ali Haydar Efendi, lafızlar bahsiyle ilgili olararak toplam 31 maddeyi örnek 

olarak incelemiştir. Bu maddelerin genel istatiğini, ‘Usûl-ü Fıkıh Dersleri Adlı Eserde 

Yer Alan Mecelle Maddeleriyle İlgili Genel İstatik’ başlığı altında verdiğimiz için 

burada tekrara girmek istemiyoruz. Ancak belirtmeliğiz ki Ali Haydar Efendi, lafızlarla 

ilgili bütün konuları Mecelle’yle irtibatlandırmaz. O, bu bağlamda lafızlarla ilgili şu 

konuları Mecelle’yle ilişkilendirmiştir: Emir, nehiy, mutlak-mukayyed, müevvel, 

mecâz, sarîh, dâl bi’ibâre, dâl bi’işâre, dâl bi’d-delâle ve dâl bi’l-iktiza.  

3.4.1.1. Emir Konusunda İşlenen Maddeler   

Fıkıh Usûlü’nde manâya konuluşu bakımından lafızlar dörde ayrılır: Hâs, 

âmm, müşterek, müevvel.257 Hâs lafız ise emir, nehiy, mutlak, mukayyed kısımlarına 

ayrılır.258  

“Hâs; ale’l-infirad manâ-yı vâhide mevzû’ olan lafızdır.”259 Buna göre hâs 

lafız, tek bir manâyı( bu manânın kendisinde gerçekleştiği fertleri) teker teker 

göstermek üzere konmuş lafızdır.260 
                                                             

256 Abdülkerim Zeydan, s. 260, 310, 317, 334. 
257 Ali Haydar Efendi, s. 27. 
258 Ali Haydar Efendi, s. 44. 



 84 

“Emir; kendinden istiâne ile ve vaz’‘ı mülâbesesiyle gayrdan cezmen ve 

isti’lâen taleb-i fiil edilen lafızdır.”261 Yani emir; manâya konuluşu bakımından üstten 

gelerek kesin bir şekilde bir fiilin yapılması isteğini bildiren hâs lafızdır.262 

Ali Haydar Efendi emir konusunu işlerken konunun genel çerçevesini 

verdikten sonra konuyu detaylandırarak örneklerle zenginleştirmiştir.   

Emir konusunun alt başlıkları arasında yer alan konulardan biri de mutlak 

olarak gelen emrin tekrara delâlet edip etmemesi meselesidir.263 Herhangi bir zamanla 

kayıtlanmayan ve tekrarını gösteren bir karîne taşımayan emrin tekrar bildirip 

bildirmeyeceği hususunda Ali Haydar Efendi’nin açıklamalarına göre Fıkıh Usûlü’nde 

dört görüş vardır: 

a. Mutlak emir, genelleme ve tekrarı gerektirir. Yani emrin konusunda yer alan 

bütün fertleri içerdiği gibi muhatabın, yaşadığı sürece bu emri yinelemesini ifade eder. 

b. İmam Şafiî’ye göre emir, genelleme ve tekrarı gerektirmez. Ancak 

genelleme ve tekrara ihtimali vardır. 

c. Bazı Hanefî usûlcülerine göre ise mutlak emir tekrar bildirmez. Fakat bir 

şarta bağlanan veya bir vasfın varlığıyla kayıtlanan emir tekrar ifade eder. 

d. Sahih görülen ve tercih edilen görüşe göre mutlak emir tekrar bildirmez. Bu, 

Hanefî usûlcülerinin çoğunluğunun görüşüdür. 264 

Anlaşılacağı gibi Usûl-ü Fıkıh Dersleri’nde tercih edilen görüş, son görüştür. 

Örnekler işlenirken bu görüş esas alınarak açıklamalar yapılmıştır. 

                                                                                                                                                                                   

259 Ali Haydar Efendi, s. 30. 
260Zekiyyüddin Şaban, İslam Hukuk İlminin Esasları, İbrahim Kâfi Dönmez (çev.), Türkiye Diyanet 
Vakfı Yayınları, Ankara: 1996, s. 311. 
261 Ali Haydar Efendi, s. 44. 
262 Molla Hüsrev, Mir’âtü’l-Usûl Fî Şerhi Mirkâti’l-Vusûl, Salah Bilici ve Ergin Kitapevi, İstanbul: 
1966, s. 48–49. 
263 Ali Haydar Efendi, s. 58. 
264 Ali Haydar Efendi, s. 60. 



 85 

Ali Haydar Efendi bu bölümde Mecelle’nin, vekâlet akdini düzenleyen 

kitâbu’l-vekâle bölümünde yer alan 1526. maddesini örnek olarak gösterir.  

Müellifimiz eserinde Mecelle maddelerini örnek verirken çoğu kez madde 

metnini vermeden sadece madde numaralarını vermekle yetinirken, burada ilgili 

maddenin metnine de yer vermiş ve bu maddenin usûlcülerin bu kuralına istinâden 

düzenlendiğini açık bir dille ifade etmiştir.265 

“Müvekkelün bihin hitâmı ile vekâlet nihâyet bulur. Vekîl dahi bittabi 

vekâletten mun’azil olur.”266 (mad. 1526) Yani herhangi bir azle gerek duyulmaksızın 

vekâlet sona erer. Çünkü vekâlet konusunun gerçekleşmesiyle müvekkilin emrine dayalı 

bir tasarrufun yapılması imkânsızlaşmıştır.267 

Ali Haydar Efendi konuyla ilgili iki örnek verir: 

ÖRNEK 1: 

“Bir mer’eyi tezvîce emir, bi’d-defeât tezvîce tenâvül etmez.”268 Eserde bu 

örnek konuyu açıklama sadedinde zikredilmiş; ancak ayrıntıya gidilmemiştir.269 Daha 

önce de belirttiğimiz gibi Ali Haydar Efendi, Hukuk Mektebi’nde aynı zamanda 

Mecelle derslerini vermektedir ve kendisine ait bir Mecelle şerhinin olduğu kaynaklarda 

ifade edilmektedir. Bu şerh çalışmasına ait notlar muhtemelen öğrencilerin ellerinde 

mevcuttur. O nedenle olmalıdır ki Ali Haydar Efendi bu örneği açma ihtiyacı 

hissetmemiştir. Ancak konuyla ilgisini şöyle bir açıklama ile göstermek mümkündür: 

Bir kadının evlendirilmesini içeren bir vekâlet akdinde, söz konusu vekâlet akdinin 

gereği olan evlendirme işlemi bir kez yerine getirilmekle emir yerini bulmuş olacaktır. 

Emrin tekrara delâlet etmeyeceğine dönük usûl kuralından hareketle de artık vekâletin 

sona ereceği söylenir. Dolayısıyla sâbık vekâletten hareketle, kadın bu evliliğinin sona 

ermesinden sonra tekrar evlendirilemez. 

                                                             

265 Ali Haydar Efendi, s. 58. 
266 “Vekâlet akdinin konusunun sona ermesiyle vekâlet akdi sona erer.” 
267 Küçük Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hukkâm Şerhu Mecelleti’l-Ahkâm, İstanbul: Matbaayı Ebu’r-
Rıza, 1330h., III/970. 
268 “ Bir kadının evlendirilmesi konusunda verilen vekâlet birden fazla evlendirme yetkisini içermez.”  
269 Ali Haydar Efendi, s. 58. 



 86 

ÖRNEK 2:  

 “Meselâ şirâya vekîl olan şahıs, bir kere me’mur olduğu şeyi yapınca artık bir 

daha o şey için müvekkili nâmına ve emr-i evvele binâen tasarrufâtta bulunamaz. 

Bulunacak olur ise müvekkili nâmına nâfiz olmaz. Bir şeyi bey’a, şirâya vekâlet gibi 

emir, me’mûrun bihin icrâsıyla beraber nihâyet bulur ve tekrar îcâb etmez.”270  

Satıma yönelik bir vekâlet akdinde vekîlin yetkisi söz konusu işlemi 

gerçekleştirmekle sona ermektedir. Daha sonra vekâlet akdinde satıma konu olan şey 

tekrar ilk sahibine dönse, önceden verilmiş olan vekâlete istinaden vekîl olan şahıs 

ikinci bir tasarrufta bulunamaz. Çünkü Mecelle’nin vekâlet akdini düzenleyen 1526. 

maddesi uyarınca, vekâlet akdine bağlanan yükümlülüğün gerçekleşmesiyle akit sona 

erer. Bundan sonra yapılacak işlemler müvekkili bağlamayacaktır.   

Örneğimizin konuyla bağlantısını şu şekilde açıklayabiliriz: Tekrara delâlet 

eden bir karîne ile kayıtlanmayan mutlak emir tekrar bildirmemektedir. Böyle bir emir 

bir kez yapılmakla emre uyulmuş olunmaktadır. O halde satım işlemine yönelik bir 

vekâlette böylesi mutlak bir emir bir kez yapılmakla yerine getirilmiş sayılmaktadır. 

Dolayısıyla vekâlet akdi bu işlemle sona ermiştir. Bundan sonra yapılacak ikinci bir 

işlem, herhangi bir yetkiye dayanmamış olacağından, söz konusu müvekkili 

bağlamayacaktır. Ancak olabilecek böylesi ikinci bir işlem, fuzûlînin271 tasarrufları 

bağlamında değerlendirilebilir.272  

3.4.1.2. Nehiy Konusunda İşlenen Maddeler  

“Nehiy cezmen ve isti’lâen taleb-i keffe mevzû lafızdır.”273 Yani nehiy, üstten 

asta kesin bir şekilde bir eylemde bulunmama talebini bildiren sözdür. 

                                                             

270Ali Haydar Efendi, s. 65. “ Meselâ satıma vekîl olan şahıs, kendisine vekâlet yoluyla emredilen şeyi  
bir kere yaptığında artık bir daha satıma konu olan şeyde müvekkili adına ve müvekkilinin emrine 
istinâden tasarrufta bulunamaz. Bulunacak olursa bu tasarrufu müvekkili adına geçerlilik kazanmaz. 
Alım-satıma vekâlet, vekâlet konusunun yerine getirilmesiyle sona erer ve tekrarını gerektirmez.”  
271 Yetkisiz temsil; asîl ya da vekîl olmaksızın yani şer’î bir izne dayanmaksızın başkası hakkında 
tasarrufta bulunan kimse. Mehmet Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, İstanbul: Ensar 
Neşriyat, 2005, s. 149. 
272Bknz. Mecelle, md. 112. 
273Ali Haydar Efendi, s. 130. 



 87 

Bu başlık altında Ali Haydar Efendi klasik usûl kitaplarının esaslı konularından 

olan hüsün-kubuh meselesini ve nehyin yöneldiği konuya bağlı olarak hukûkî sonuçları 

ifade eden sahih, bâtıl, fâsit hükümlerini ele alır. Bu hükümleri de hüsün-kubuh teorileri 

bağlamında inceler.274 

Eserde Mecelle maddelerini açıklamak üzere getirilen örnekleri daha iyi 

anlayabilmek için Ali Haydar Efendi’nin konuyla ilgili yaptığı açıklamaları özetlemekte 

yarar vardır: 

Nehiy devamlı terki gerektirdiği gibi, nehye konu olan şeyin kubhunu/kötü 

olmasını da iktizâ eder. O halde nehyin yöneldiği vasfa bağlı olarak nehyin konusunun 

(menhiyyün anh) kubuh teorisi açısından dört ihtimali vardır:  

1. Konuluşu bakımından (vaz’an) li-aynihi kötü olmak. Yalan gibi. 

2. Şer’î bakımdan (hukûkî) kötü olmak. Hür insanın köle statüsünde satıma 

konu yapılması gibi. 

3. Li-gayrihi vasfen kötü olmak. Yasaklanan günlerde oruç tutmak gibi.275 

4.  Li-gayrihi mücâviren kötü olmak. Cuma namazı vakdi ezan okunurken 

satım akdi yapmak gibi.276 

Buna göre yasak, yasak konusunun bizâtihi kötü olduğunu gösterir. Ya da 

kendisinden kaynaklanmayan harici bir sebeple kötü olduğunu gösterir. Bir başka 

açıdan da yasak mutlak olabileceği gibi bir karîne ile kayıtlı da olabilir. Bu ihtimaller 

dâhilinde yasağın konusu, maddî bir fiil olabileceği gibi hukûkî bir fiil de olabilir. 

Maddî fiillerde mutlak yasak zina eyleminde olduğu gibi, fiilin li-aynihî kötü olmasını 

gerektirirken, bir karîne ile kayıtlı yasak, âdetli kadınla ilişkide bulunmada olduğu gibi, 

fiilin li-gayrihi kötü olmasını gerektirir. Hukûkî tasarruflarda ise mutlak yasak, yasağın 
                                                             

274Ali Haydar Efendi, s. 130–131, 134–148. 
275 Yasağın konusunun, kendisinden kaynaklanan bir nedenle değil, taşıdığı bir özellikten dolayı 
yasaklanması. Söz gelimi oruç aslı itibarıyla iyi olan bir fiildir. Ancak belli bazı günlerde oruç tutmak 
yasaklanmıştır. Bu yasağın sebebi ise bu günlerin taşıdığı özel vasıflardır.  
276 Yasağın konusunun, kendisinden kaynaklanan bir nedenle değil; birlikte bulunduğu bir durumdan 
dolayı yasaklanması. Nitekim Cuma namazı ezanı okunurken yapılan satım akdinde yasak, akit sebebiyle 
gelmemektedir. Akdin beraberinde bulunan Cuma ezanı sebebiyle gelmektedir. 



 88 

konusunun vasfen/niteliği bakımından li-gayrihi kötü olmasını gerektirir. Bu durumda o 

tasarruf, aslen sahih olurken, kendi varlığının dışında yer alan vasfı itibarıyla (vasfen) 

fâsit olmaktadır. Bir karîne ile kayıtlı yasakta ise, bu karînenin ifade ettiği hüküm sâbit 

olur. Yani karîne tasarrufun li-aynihi kötü olduğunu gösteriyorsa o tasarruf bâtıl 

hükmünü alır. Karîne, tasarrufun li-gayrihi yani kendisinin dışında harici bir sebeple 

kötü olduğunu gösteriyorsa iki ihtimal vardır: Karîne, bu tasarrufun birlikte bulunduğu 

bir sebebe delâlet ediyorsa, söz konusu tasarruf tahrîmen mekruh hükmünü alır. Karîne, 

bu tasarrufun taşıdığı bir niteliği gösteriyorsa, bu durumda ilgili tasarruf fâsit hükmünü 

alır.277 

Görüldüğü gibi Ali Haydar Efendi Fıkıh Usûlü’nde teklîfî ve vaz’î hükümler 

bahsinde geçen fesat, butlan ve tahrîmen mekruh terimlerini burada felsefe ve kelam 

bilimlerinin esaslı problemlerinden biri olan kötülük problemi temelinde ele alır. Sanırız 

bu durum Ali Haydar Efendi’nin sağlam bir kelam bilgisine sahip olduğunu 

göstermektedir.  

Kitapta bu başlık altında ikinci ve üçüncü maddelerde belirtilen durumlarla 

ilgili bir örnek verilerek Mecelle ile şöyle bir bağlantı kurulur:  

ÖRNEK:   

“Bir mâl-ı gayr-ı mütekavvimi,278 gerek mâl-ı mütekavvim gerek gayr-ı 

mütekavvim mukabilinde bey’ bâtıldır. Fakat mâl-ı mütekavvimi, mâl-ı gayr-ı 

mütekavvim mukabilinde bey’ fâsittir. Yani aslen sahih fakat vasfen fâsit olur. Bakınız 

Mecelle’de bunu gördünüz.279 Fakat niçin böyle mâl-ı gayr-ı mütekavvimin bey’i bâtıl 

oluyor? İnceden inceye tahlil edelim, acaba neden böyle oluyor?”280 

Bu ifadeleri sadeleştirerek açmak gerekirse şunları söyleyebiliriz: 

                                                             

277 Ali Haydar Efendi, s. 130–131. 
278 Mütekavvin mal: İslamın yenilmesini, içilmesini veya kullanılmasını meşrû’ kıldığı maldır. Gayr-ı 
mütekavvim mal: Fiilen elde edilmemiş olan veya İslam’a göre, zarûret hali dışında yararlanılması mubah 
olmayan şeylerdir. Muhammed b. Ahmed Ebu Sehl es-Serahsî (ö. 490/1097), el-Mebsût, 3.  baskı, 
Beyrut: Daru’l-Ma’rife, 1398/1978, XI, 102, . 
279 Mecelle’nin 211. ve 212. maddelerine atıf yapılmaktadır.   
280 Ali Haydar Efendi, s. 142. 



 89 

Satılan mal statüsünde gayr-ı mütekavvim bir malı, semen statüsünde 

mütekavvim veya gayr-ı mütekavvim bir mal karşılığında satmak akdin bâtıl olarak 

kurulması hükmünü doğurur. Oysa satılan mal statüsünde mütekavvim bir malı, gayr-ı 

mütekavvim bir mal karşılığında satmak akdi fâsit kılar. Yani akit aslı, kuruluş şartları 

bakımından sahih/geçerli olmasına rağmen, vasfı (sıhhat şartlarındaki kusur) sebebiyle 

fâsit olmaktadır. Nitekim bu konu Mecelle’nin 211. ve 212. maddelerinde şu ifadelerle 

düzenlenmiştir: 

“Mütekavvim olmayan malı satmak bâtıldır.” (Mecelle, md. 211)  

“Mütekavvim olmayan mal ile bir mal satın almak fâsiddir.” (Mecelle, md. 

212)  

Bu düzenlemeler, Fıkıh Usûlü’nün anlattığımız bu teorileri temelinde İslam 

Hukuku’nun akit nazariyesi, satım akdinin kuruluş ve sıhhat/geçerlilik şartları 

bağlamında yapılan düzenlemelerdir. İslam Hukuku’nda satım akdinin kuruluş/in’ikad 

şartlarından birisi de akdin konusu olan mebî’in (satıma konu olan malın) mütekavvim 

bir mal olmasıdır. Mebî’ mütekavvim değilse, satım akdi geçerlilik kazanamaz. 

Dolayısıyla bâtıl hükmünü alarak kurulmamış sayılır. Satım akdinin ikinci unsuru ise 

semen olarak ifade ettiğimiz bedeldir. Bedelin mütekavvim olmaması ise akdi bâtıl 

değil, fâsit hale getirir.281 Zira satım akdinde esas olan mebî’dir. Bedel bu amaca 

ulaştıran bir araçtır. 282 Buna göre akit, aslı yani kendi yapısı bakımından birinci 

ihtimalde yasağa muhatap olurken ikinci ihtimalde taşıdığı bir vasıf nedeniyle yasakla 

karşılaşmaktadır.  

Konunun Fıkıh Usûlü ile bağlantısını Ali Haydar Efendi şöyle kurmaktadır: 

“Mâl-ı gayr-ı mütekavvimi bey’de maksut mebî’dir. Semen bir vesiledir. O, âlât 

ve evsâf menzilesindedir. Yani burada da asıl mebî’dir. İmdi mebî’ bir mâl-ı gayr-ı 

mütekavvim olunca, ma’kudun aleyhte mahalliyyet bulunamayacağından bey’ dediğimiz 

                                                             

281 Kemaleddin İbnü’l-Hümâm Muhammed b. Abdülvâhid es-Sivâsî(v.681h.), Fethu'l-Kadîr, Beyrut: 
Daru’l-Fikr, t.y., VI/403 
282 Selim Rüstem Bâz, el-Lübnânî, Şerhu'l-Mecelle, Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, t.y., I/102. 



 90 

fiil-i şer’î vücuda gelmez. Çünkü nehiy, asıl üzerine vârid olur. Mâl-ı gayr-ı 

mütekavvimin bey’i ise menhiyyün anhtır.” 

“Fakat mâl-ı gayr-ı mütekavvim mukabilinde mâl-ı mütekavvim mebî’ olmağa 

sâlih olduğu cihetle bu bey’ aslen sahih ve binâen aleyh bey‘ dediğimiz fiil-i şer’î 

mevcuttur. Adem-i meşrûiyet yalnız vasıf olan semende kalır. Eğer mâl-ı gayr-ı 

mütekavvim mukabilinde mâl-ı mütekavvimi bey’ bâtıl olsa idi, öyle farz etse idik, kalb-i 

hakâyık lâzım gelirdi. Çünkü o vakit semeni de asıl itibar etmiş olacaktık. Hâlbuki bu 

muamelede asıl mahall-i bey’ olmaya sâlih olan, mebî’dir. Nehiy ise asıl üzerine vârid 

olur, semeni olan vasıf üzerine değildir. Yani asıl mebî’ olup da onda da mebî’ olmaya 

mahalliyyet var ise o halde fiil-i mevcud-u şer’î bulunmuş demek olacağından nehiy, 

nehyi aslına da tecâvüz ettirerek buna hem fiil-i şer’îdir ve hem de menhiyyün anhdır 

demek kabil olamaz. Çünkü farzımız fiil-i şer’înin vücut bulmasıdır. Mâl-ı mütekavvimin 

mebî’ olmağa sâlih olmasıyla da bu fiil vücuda geldi. Binâen aleyh artık o, aslen bâtıl 

olmaz.”283 

Sadeleştirmek gerekirse özetleyerek şunları söyleyebiliriz: 

Mütekavvim olmayan malın satımında amaç satıma konu olan mebî’dir. Semen 

dediğimiz bedel ise bir araçtır ve satım akdi için bir vasıf konumundadır. Dolayısıyla 

burada asıl, mebî’ olmaktadır. O halde mebî’ mütekavvim olmayan bir mal olunca 

akdin üzerinde kurulduğu konu akit için bir mahal olamamakta ve hukûkî fiil varlık 

kazanamamaktadır. Zira yasak asıl konumunda olan mebî’ye yönelmiştir. Nitekim 

mütekavvim olmayan bir malı satmak yasaklanmıştır. 

Mütekavvim olmayan bir mal karşılığında mütekavvim bir malın mebî’ 

olmasında ise bir sakınca olmayacağından bu akit temelde sahih/geçerli olarak 

kurulacaktır. Yani hukûkî fiil varlık kazanmış olacaktır. Bu akdin hukûkîliğini tartışmalı 

hale getiren hususu ise, –kurgumuzda- vasıf konumunda değerlendirilen bedel 

oluşturmaktadır. Eğer mütekavvim olmayan bir mal karşılığında mütekavvim bir malın 

satılmasını bâtıl olarak değerlendirirsek, eşyanın hakikatini değiştirmeyi kabul ediyoruz 

                                                             

283 Ali Haydar Efendi, s. 142–143. 



 91 

demektir. Çünkü bu durumda bedel asıl, mebî’ vasıf konumuna düşürülmektedir. Oysa 

bu işlemde asıl olmaya elverişli olan bedel değil mebî’dir. 

 3.4.1. 3. Mutlak-Mukayyed Konusunda İşlenen Maddeler 

 "Mutlak", gayr-ı muayyen bir ferdi veya fertleri gösteren ve kendisinin 

herhangi bir sıfatla kayıtlandığına dâir delil bulunmayan lafızdır. Meselâ, adam veya 

adamlar, kitap veya kitaplar, öğrenci veya öğrenciler, kuş veya kuşlar dediğimizde hep 

birer mutlak lafız söylemiş oluruz. Zira bunlar, gayr-ı muayyen fert veya fertleri ifade 

etmektedir ve bunların herhangi bir sıfatla takyit edildiğini gösteren başka bir lafız 

bulunmamaktadır.284 

Mukayyede gelince bir vasıf, hal, gaye veya şart kaydına bağlı olarak mahiyete 

delâlet eden lafızdır. Başka bir tabirle mukayyet, sayı nazar-i itibara alınmaksızın 

herhangi bir kayda bağlı olan lafızdır. Meselâ; "mümin bir köle âzad etmek..."285 

âyetindeki köle, müminlik vasfıyla mukayyettir.286 

 Ali Haydar Efendi mutlak-mukayyet lafızlar konusunu işlerken Mecelle’den 

toplam 16 maddeyi öğrencilerine örnek olarak gösterir. Ancak bu maddelere ait biri 

dışında hiçbir metne eserinde yer vermemiştir. Metnine yer verdiği madde, Mecelle’nin 

mukaddimesindeki makâle-i sâniye başlığı altında geçen külli kâidelerin 64. maddesidir. 

Ali Haydar Efendi aynı zamanda Mecelle derslerini vermektedir. İhtimaldir ki Mecelle 

derslerinden öğrencilerin bu maddelere âşinalığı vardı ve bu nedenle maddelere atıf 

yapılmasının yeterli olacağı düşünülmüştü. Ya da öğrencilerin elinde Mecelle’ye ait 

dokümanlar mevcuttu ve madde numaraları Hoca tarafından söylenmekte, öğrenciler de 

metinlere buradan bakarak dersi takip etmekteydiler. Üçüncü bir ihtimal de eserin 

hacmini gereksiz yere artırmama isteği olmalıdır. 

Biz burada bir fikir vermesi, karşılaştırma ve değerlendirme yapılmak 

istendiğinde kolaylık sağlayacağını düşünerek madde metinlerini vermeyi uygun 

                                                             

284 Molla Hüsrev, a.g.e., s. 152. 
285 Nisa, 4/92 
286 Muhammed Ebu Zehra, İslam Hukuku Metodolojisi, 6. Baskı, Abdülkadir Şener (çev.), Ankara: Fecr 
Yayınevi, 1994, s. 148 



 92 

bulduk. 

“Mutlak ıtlâkı üzere cârî olur. Eğer nassan yahut delâleten takyîd delili 

bulunmaz ise.” (Mecelle, md. 64)287 

“Mudârebe-i mutlakada mudârib mücerred akd-i mudârebe ile mudârebenin 

levâzım ve teferruâtından olan işleri yapmaya me’zûn olur.” (Mecelle, md. 1414)288  

“Mudârebe-i mutlakada mâl-i mudârebeyi mudârib kendi malı ile karıştırmaya 

ve mudârebeye vermeye mücerred akd-i mudârebe ile me’zûn olmaz.” 

“Fakat mudâriblerin mal-i mudârebeyi kendi malları ile karıştırmaları âdet olan 

beldede ise mudârebe-i mutlakada mudârib âna dahi me’zûn olur.” (Mecelle, md. 

1415)289 

“Mudârebe-i mukayyedede rabbü’l-mâlin kayıt ve şartı ne ise mudâribin âna 

riâyet etmesi lâzımdır.” (Mecelle, md. 1420)290 

“Rabbü’l-mâl mudârebeyi bir vakt-i muayyen ile tevkît ettikte ol vakdin 

geçmesiyle mudârebe münfesih olur.” (Mecelle, md. 1423)291 

“Vekîl eğer cinste muhâlefet ederse yani müvekkil filan cinsten bir şey al deyip 

de vekîl başka bir cinsten bir mal alsa her ne kadar aldığı şey daha faydalı olsa bile 

müvekkil hakkında nâfiz olmaz. Yani vekîlin aldığı mal kendi üzerinde kalıp müvekkil 

için alınmış olmaz.” (Mecelle, md.1470 )292 

“Müvekkil koç al deyip de vekîl dişi koyun alsa müvekkil hakkında nâfiz 

olmayıp alınan koyun vekîlin olur.” (Mecelle, md. 1471)293 

                                                             

287 Ali Haydar Efendi, s. 148, 152. 
288 Ali Haydar Efendi, s. 148. 
289 Ali Haydar Efendi, s. 148. 
290 Ali Haydar Efendi, s. 148, 152. 
291 Ali Haydar Efendi, s. 148, 152. 
292 Ali Haydar Efendi, s. 148, 152. 
293 Ali Haydar Efendi, s. 148, 152. 



 93 

“Müvekkil süt al deyip de ne sütü olduğunu tasrîh etmese beldede ma’rûf olan 

süte mahmûl olur.” (Mecelle, md.1473 )294 

“Müvekkil pirinç al dese vekîl olan kimse çarşıda satılan her nevi pirinçten 

alabilir.”(Mecelle, md. 1474)295  

“Vekâlet bir kayıt ile takyîd olundukta vekîl âna muhalefet edemez. Ederse 

şirâsı müvekkil hakkında nâfiz olmayıp aldığı mal kendi üzerinde kalır.” 

“Fakat müvekkil hakkında daha faydalı bir surette muhalefet eder ise mânen 

muhalefet addolunmaz.” (Mecelle, md.1479 )296 

“Ale’l-ıtlak iştirâ, nükûd ile iştirâya masrûf olur.” (Mecelle, md. 1483)297 

“Bir mevsim-i muayyende lüzumu olan şeyi almak için bir kimse diğerini 

tevkîl etse ol mevsime masruf olur.” (Mecelle, md. 1484)298 

“Bir muayyen şeyin iştirâsına vekîl olan kimse ol şeyi kendisi için iştirâ 

edemez ve iştirâ ederken ben bunu kendim için aldım dese bile kendisinin olmayıp 

müvekkilin olur.”  

“Meğer ki müvekkilin tayin ettiği bahâdan ziyadeye ve tayin-i bahâ etmediği 

surette gabn-i fâhiş ile alırsa o vakit mal vekîlin olur.” 

“Ve bir de müvekkil hazır olduğu halde vekîl ben bunu kendim için aldım 

derse ol mal vekîlin olur.” (Mecelle, md.1485 )299 

“Ale’l-ıtlak bey’a vekîl olan kimse müvekkilinin malını aza çoğa yani münasib 

gördüğü bahâ ile satabilir.” (Mecelle, md. 1494)300 

                                                             

294 Ali Haydar Efendi, s. 148, 152. 
295 Ali Haydar Efendi, s. 148, 152. 
296 Ali Haydar Efendi, s. 148, 152. 
297 Ali Haydar Efendi, s. 148, 152. 
298 Ali Haydar Efendi, s. 148, 152. 
299 Ali Haydar Efendi, s. 148, 152. 
300 Ali Haydar Efendi, s. 148, 152. 



 94 

“Müvekkil eğer ta’yin-i semen etmiş ise yani şu kadar kuruşa sat demiş ise 

vekîl andan noksana satamaz. Satarsa bey’ müvekkilinin icâzetine mevkûfen mun’akid 

olur ve hod be hod noksanına satıp da malı müşteriye teslim ettikte müvekkil ana ol 

malı tazmin ettirebilir.” (Mecelle, md. 1495)301 

“Ale’l-ıtlâk bey’a vekîl olan kimse müvekkilin malını peşin akçe ile yahut ol 

mal hakkında beyne’t-tüccar marûf olan müddet ile veresiye satabilir. Amma örf ve 

âdete muhalif bir müddet-i tavîle ile satamaz.” 

“Ve bir de sarâhaten yahut delâleten bervech-i peşin satmaya vekîl olsa 

veresiye satamaz.” (Mecelle, md. 1498)302 

“Müvekkil rehin ile ya kefîl ile sat dedikte vekîl bilâ rehin ve bilâ kefîl 

satamaz.” (Mecelle, md. 1501)303 

Madde metinlerinden de anlaşılacağı gibi metinlerde yer olan ifadelerin konuya 

örnekliği kapalı değildir. Bu maddelerin bir kısmında açıkça mutlak/ıtlak, 

mukayyet/takyit sözcükleri geçerken bir kısmında ise bu sözcüklere yer verilmemiştir. 

Ancak buralarda da ıtlak ya da takyidin örfe bırakıldığı, örf tarafından doldurulacağı 

anlaşılmaktadır. Nitekim Mecelle’de yer alan örfle ilgili maddeler, örfün kanundaki 

boşlukları doldurmak için âmir anlamda kullanılacağını açıkça göstermektedir.304 

Belirttiğimiz gibi eserde sadece 64. maddenin metnine yer verilmiş ve bu 

bağlamda konuyla ilişkisi kurulmuştur. 

“Kâide der ki mutlak ıtlakı üzre cârî olur. Zira mutlak ıtlâka mevzu’ bir 

lafızdır. Onu vaz’ olunduğu manâda muhafaza etmek lâzımdır. Kezâlik mukayyed dahî 

haddizâtında takyîde mevzu’ bir lafızdır. Binâen aleyh bunu da esas vaz’ı üzere 

muhafaza etmek yani mukayyed dahî takyîdi üzre cârî olmak iktizâ eder.”305  

                                                             

301 Ali Haydar Efendi, s. 148, 152. 
302 Ali Haydar Efendi, s. 148, 152. 
303 Ali Haydar Efendi, s. 148, 152. 
304 Bknz. 36, 37, 40–45. maddeler. 
305 Ali Haydar Efendi, s. 152. 



 95 

Görüldüğü gibi Haydar Efendi 64. maddenin metninde yer alan mutlak lafzın, 

mutlak haliyle uygulamaya konu olacağı ifadelerinden, Fıkıh Usûlü’nde yer alan 

mefhûm-u muhalefet/muhalif anlam ilkesinden hareketle, mukayyet lafzın da mukayyet 

haliye uygulanacağı sonucuna varmaktadır. Mefhûm-u muhalefet, sözün, mantûkun 

hükmünün, hükümde dikkate alınan kayıtlardan birini taşımaması sebebiyle meskûtun 

anh hakkında geçerli olmadığına delâlet etmesidir. Bunun mefhûmu'1-muhâlefe diye 

isimlendirilmesi, meskûtün anh olan hükmün, mantûkun bih olan hükme muhalif 

bulunmasından ötürüdür.306 İslam Hukuku’nda, muhalif anlamın Kur’an ve hadis 

metinleri dışında uygulanabilir bir ilke olacağı konusunda Hanefî usûlcüleriyle 

mütekellimin usûlcüleri hemfikirdirler. Hanefî usûlcülerin itirazı sadece Kur’an ve 

hadis metinlerinde bu ilkenin uygulanamayacağı şeklindedir.307 

Ali Haydar Efendi konuyu izah sadedinde bir at satın alınmasına dönük vekâlet 

akdi yapılmasını örnek gösterir:  

“Bir kimse diğerini ‘benim için bir at al’ diye tevkîl eylese, onu ale’l-ıtlak bir 

at almaya vekîl etmiş olur. Zira at lafzı mutlaktır. Al, kır, Rumeli, Anadolu gibi bir kayıt 

yoktur. Şu halde vekîl, kır at alıp getirse müvekkil ‘ben bunu istemem, maksadım şöyle 

idi’ diyemez. Vekîl her nasıl at alırsa alsın mu’tâd olan bir atı alır, uhde-i vekâletten 

çıkar.” 

“Lakin bana bir Macar atı al dese bunun yerine Rumeli atı, Anadolu atı, Arap 

atı alamaz. Çünkü tevkîl mukayyeddir. Ve binâen aleyh takyîdi üzre cârî olur.”308 

Bu kurguda bir at satın alınmasına yönelik vekâlet akdinin yapıldığını 

görüyoruz. Kurgunun ilk bölümünde müvekkil ‘bana bir at satın al’ derken at 

sözcüğünü herhangi bir kayıt altına almamış, mutlak bırakmıştır. Dolayısıyla vekîlin 

yapacağı satın alma işlemini -örften kaynaklanan kayıtlar saklı kalmak koşuluyla-309 

herhangi bir kayıtla sınırlamak mümkün olmamaktadır. Bu vekâlet akdine dayanarak 

                                                             

306 Şaban, s. 380. 
307 Ebu Zehra, s. 130. 
308 Ali Haydar Efendi, s. 152. 
309 Bknz. 36, 37, 40–45. maddeler. Ayrıca Haydar Efendi’nin kurguda yer verdiği “mu’tâd” sözcüğü de 
bunu ifade ediyor olmalıdır.  



 96 

vekîlin satın alacağı mu’tât bir ata, müvekkil, vekâletin mukayyet olduğu ve kendisinin 

niyetinin şu cins at olduğu şeklinde bir itirazda bulunamaz. Çünkü vekâlet sözleşmesi 

mutlak olarak yapılmıştı. 

Kurgunun ikinci bölümünde ise bu akit mukayyet olarak kurulmuş ve at 

sözcüğü Macar nitelemesiyle kayıtlanmıştır. Haydar Efendi Fıkıh Usûlü’nde mukayyet 

lafızla ilgili yer alan hükümden ve 64. maddeyle ilgili yaptığı muhalif anlam tefsirinden 

hareketle, Macar atı yerine Anadolu veya başka bir at satın alınmasının akde aykırı 

olacağı sonucuna varmıştır. Çünkü aksi bir tasarruf usûl ilminin bu verileriyle 

çelişecektir. 

3.4.1.4. Müevvel Konusunda İşlenen Maddeler 

Müevvel konusunun anlaşılması için öncelikle müşterek lafızla ilgili kısa bir 

bilgi vermek yerinde olacaktır. 

Müşterek, her biri ayrı vaz’ ile olmak üzere birden fazla manâya sahip olan 

lafızdır. Meselâ Arapça "ayn" lâfzı böyledir. Casus, su pınarı, göz ve altın anlamlarına 

gelir. Dilde müşterek lafızların meydana gelmesine yol açan birçok âmil vardır. Arap 

kabileleri arasındaki lehçe farklılıkları gibi. Bir kabile bir lâfzı bir manâda kullanırken 

başka bir kabile aynı lâfzı başka bir manâda kullanır ve bazen bu iki manâ arasında 

herhangi bir alâka bulunmaz. Böylece bir lafız, iki ayrı manâ için konmuş olur. Bu 

manâları vaz' edenin farklılığı belirtilmeksizin, söz konusu lafız, sonraki nesillere her iki 

manâda kullanılarak intikal eder. Ya da bir lafız iki manâ arasında ortak bir manâ için 

konmuş olur. Böylece, aralarındaki ortak manâdan ötürü kelime iki manâdan her biri 

için elverişli hale gelir. Zamanla insanlar bu ortak manâyı unuturlar ve kelimeyi "lâfz-ı 

müşterek" gibi kabul ederler. Bir başka ihtimal de şudur: Bir lafız, önce bir manâ için 

konmuş olur. Sonra aynı lafız, bir çeşit "alâka"ya binâen mecâz yoluyla başka bir 

manâda kullanılır. Daha sonra bu lâfzın o mecâzî manâda kullanımı öylesine yaygınlaşır 

ki, bu manâda "örfî hakikat" haline gelir. Böylece, söz konusu lafız sonraki nesillere her 

iki manâda, hakikat şeklinde intikal eder.310 

                                                             

310 Zekiyyüddin Şaban, İslam Hukuk İlminin Esasları, İbrahim Kâfi Dönmez (çev.), s. 360–361. 



 97 

Müevvel ise Arapça أول maddesinden türemiş bir isim-fiildir. Sözlükte dönmek 

anlamına gelir.311 Fıkıh Usûlü’nde ise “müşterekten gâlib-i rey ile bazı vücûhu tereccüh 

eden lafızdır.”312 Yani gâlip zan ile müşterek bir lafzın taşıdığı anlamlardan birinin 

tercih edilmesidir. Burada dikkat edilmesi gereken bu tercihin kat’î bir delil ile değil, 

zannî bir delil ile olduğudur. Şu halde birden fazla konuluşla birden fazla anlam için 

konulan bir lafızdan, dinleyeni tarafından gâlip zanna dayanarak bu anlamlardan birinin 

tercih edilmesi söz konusu lafzı müevvel konumuna yükseltmektedir.  Şafiîlere göre 

müşterekte asıl olan bir anlam için kullanılmış olmaktır. Fakat bütün anlamları için 

kullanılması da mümkündür. Bu takdirde delâlet ettiği şeylere şâmil olma bakımından 

müşterek lafız âmm lafız gibidir.313 Hanefîlerin çoğunluğu, ister olumlu ister olumsuz 

bir ifade içinde bulunsun, müşterek lafız ile aynı anda onun anlamlarından her birinin 

kastedilmiş olması kabul edilemez, demişlerdir.314 Hanefîlerin yaygın anlayışına göre 

müşterek lafızla amel edebilmek için öncelikle lafızdaki bu ortaklığı gidermek 

gerekecektir. İşte yapılacak bir araştırma ile bu ortaklığın giderilerek lafzın 

anlamlarından birinin tercih ettirilmesiyle müevvel elde edilmiş olacaktır.  

Geçerli bir te’vil için ise üç şart aranır: Birincisi; lafız, te’vili kabul eden bir 

lafız olmalıdır. İkincisi; lâfzın te'vil edildiği manâ, o lâfzın muhtemel bulunduğu ve 

mecâz yoluyla bile olsa kendisine delâlet ettiği manâlardan olmalıdır. Son olarak te'vil, 

lâfzın zâhir manâsından alınıp başka manâya çekilmesine elverişli şer’î bir delile 

dayanmalıdır.315 

Müevvel lafzın hükmü; hata ihtimaliyle beraber delâlet ettiği anlamla amel 

etmenin vacip olmasıdır. İtikadî anlamda ise vücûb bildirmez.316 

İncelememize konu olan kitapta bu başlıkta iki Mecelle maddesi örnek olarak 

sunulmuştur. 

ÖRNEK 1: 

                                                             

311 Mu’cemu’n-Nefâis el-Vasît, "e-v-l" maddesi, Beyrut: Dâru’n-Nefâis, 2007, s. 55. 
312 Ali Haydar Efendi, s. 175. 
313 Ebu Zehra, s. 147. 
314 Şaban, s. 362. 
315 Şaban, Usûlü’l-Fıkhi’l-İslâmî, s. 353. 
316 Ali Haydar Efendi, s. 175. 



 98 

Burada Ali Haydar Efendi 241. maddeyi örnekleyerek konuya açıklık 

getirmeye çalışır. 241. maddenin metni şu şekildedir: 

“Kuruş üzerine pazarlık olundukta, müşteri râyiç olan meskûkâtın memnu’ 

olmayan herhangi nev’inden isterse verebilir.” 

Örneğe geçmeden önce Ali Haydar Efendi’nin maddede yer alan kuruş 

kelimesi hakkında yaptığı açıklamayı aktarmak, sanırız, yararlı olacaktır; 

Kuruş, basılmış her bir paranın birim değerini ifade eden bir kelimedir. Buna 

göre bir kuruş, altın olabileceği gibi, mecidiye veya riyal de olabilir. Hangi türden 

olursa olsun söz konusu bölgede tedâvülde bulunan ve maliyetleri birbirinden farklı 

olmayan bütün para türleri kuruş kelimesinin kapsamı altında yer alır.317 

Bu açıklamaların ışığı altında örneğimize geçebiliriz: 

Herhangi bir mal satın alırken müşteri bedelin miktarını açıklar ve taraflar bu 

miktar üzerinde anlaşırlar, ancak bu bedelin türünü beyân etmeden işlemi bitirirlerse 

izlenecek yöntem, bu maddede ifadesini bulan, müevvel konusunda usûl kitaplarında 

ortaya konan açıklamalar olacaktır.  241. maddenin ifadesine göre bu durumda müşteri, 

tedâvülde bulunan kuruş kelimesinin ifade ettiği herhangi bir para ile ödemede 

bulunabilir. Örneğin 20 kuruşa bir kitap alınsa değerce birbirine eşit herhangi bir nakit 

türüyle 20 kuruş ödeme yapmak hukuken mümkündür.318 

Muhtemelen Ali Haydar Efendi bu örnekte müşterinin baskın kanaatini, kuruş 

kelimesindeki ortaklığı bitiren bir karîne olarak değerlendirmektedir. Bu karîne ile de 

müşterek bir lafız olan kuruş kelimesi müevvel hale gelmiş olmaktadır. 

Bize göre bu açıklamalar müevvel ve müşterek bahsiyle ilgili müellifin ve 

diğer usûl kitaplarının verdiği bilgilerle örtüşmüyor görünmektedir. Çünkü bu örnekte 

kuruş kelimesi müşterektir ve o bölgede maliyetleri birbirine eşit bütün para birimleri 

için kullanılmaktadır. Bu para birimleri içinden birinin tercih edilebilmesi için bir delile 

                                                             

317 Ali Haydar Efendi, s. 175. 
318 Ali Haydar Efendi, s. 175. 



 99 

ihtiyaç duyulmaktadır. Oysa örneğimizde böyle bir delilden söz edilmemektedir. Aksine 

lafızdaki ortaklık devam etmektedir. Hanefî usûlcülerinin çoğunluğu ve Ali Haydar 

Efendi’nin de Hanefî usûlünü esas aldığı hatırlanırsa bu durumda bu işlemin fâsit 

sayılması gerekecektir. Çünkü bedelin türünde bir bilinmezlik söz konusudur. 

Bedel/semen türündeki bilinmezlik ise akdi fâsit hale getirir.319 Bu açıdan bu örneğin 

yerinde bir örnek olmadığı söylenebilir. Kanaatimizce bu maddenin dayanağı “kelamın 

i‘mali ihmalinden evlâdır”(Mecelle, 60. md.) şeklindeki fıkıh kuralı ile İslam 

Hukuku’nda yesîr/önemsiz/küçük sayılan ve tarafları anlaşmazlığa götürmeyen 

bilinmezliklerin akde zarar vermeyeceği şeklindeki yerleşik anlayış320 olmalıdır. 

ÖRNEK 2: 

Birinci örnekteki açıklamalarından tamamen bağımsız olmaksızın burada ise 

240. madde örnek olarak getirilir.321 

“Mütenevvi’ altın tedâvül eden beldede ne türlü altın olduğu beyân 

olunmaksızın ale’l-ıtlâk şu kadar altın deyu pazarlık olunsa bey’ fâsid olur, gümüş sikke 

dahi buna kıyas oluna.” 

Buna göre birim değerleri birbirinden farklı olan paraların tedâvülde olduğu bir 

bölgede ‘şu kadar altına’ denilerek miktar tayin edilir, ancak paranın türü tayin 

edilmeksizin sözleşme bitirilirse, bu satım akdi fâsit hükmünü alır. Bu fâsitlik ise akit 

meclisi dağılmadan para türünün belirlenmesiyle giderilebilir.322 

Meselâ ‘elli altına sattım’ dese bu sözün kapsamına Osmanlı, İngiliz, Fransız 

altınları dâhil olduğundan ve bu birimlerin maliyetleri de birbirinin aynı olmadığından 

aralarında bir tercih imkânı yoktur. Dolayısıyla akit fâsittir. Bu satım işleminin fâsit 

oluşunun hukûkî gerekçesi bedeldeki bilinmezlik ve bu bilinmezliğin ileride tartışmaya 

götürecek türden olmasıdır. Usûl ilmi bakımından gerekçesi ise fâsit kabul edilmediği 

                                                             

319 Fahruddin Osman b. Ali ez-Zeylaî(v. 743h), Tebyinü’l-Hakâik Şerhu Kenzi’d-Dekâik, Beyrut: 
Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2000, IV/360; Hamdi Döndüren, Delilleriyle Ticaret ve İktisat İlmihali, 
İstanbul: Erkam Yayınları, 2008, s. 186.  
320 Döndüren, s. 186. 
321 Ali Haydar Efendi, s. 175–176 
322 Ali Haydar Efendi, s. 175–176. 



 100 

takdirde umumu’l-müşterek denilen ve müşterek lafızların taşıdığı anlamların hepsine 

aynı anda delâletinin mümkün olması sonucuna yol açmasıdır. Oysa usûlcülerin 

çoğunluğuna göre umumu’l-müşterek câiz değildir.323 Çünkü bu şartlarda bu para 

birimlerinin hepsinin kastedilmiş olması mümkün değildir. İşte böyle bir işlemin geçerli 

kabul edilmesinin yaratacağı bu usûl sıkıntısından dolayı bu işlem fâsit sayılmıştır.324 

Bu örneğin doğrudan müevvel bahsiyle irtibatlı olmadığı açıktır. Ancak 

müevvel lafzın müşterek lafızla olan bağlantısı dikkate alındığında bu örneğin bu başlık 

altında anlatılmasının, konunun daha iyi anlaşılmasına yardımcı olabileceği 

söylenebilir. Sanırız bu ilgiden dolayı bu örneğe yer verme ihtiyacı duyulmuştur. 

3.4.1.5. Mecâz Konusunda İşlenen Maddeler 

Mecâz, elfâz konusu içerisinde lafzın konulduğu anlamda kullanılıp 

kullanılmaması esas alınarak yapılan taksim içerisinde yer alır.325  

Mecâz, bir ilgiye dayanarak lafzın konulduğu anlamın dışında kullanılmasıdır. 

Bu ilgi, mecâz için şarttır. Mecâzın bir diğer şartı ise, gerçek anlamın anlaşılmasını 

engelleyecek bir mâniin bulunmasıdır.326 Beyân ilminde gerçek anlam ile mecâz anlam 

arasındaki ilgi, benzerlik ise bu mecâza, istiâre, benzerlik dışında bir ilgi varsa buna da 

mürsel mecâz denmiştir.327  

Geçerli bir ilgiye dayanmak şartıyla mecâz, şer’î (hukûkî) alanda da câizdir.328 

Ali Haydar Efendi mecâz konusuyla ilgili olarak Mecelle’den sekiz maddeye 

yer vermiştir. Bu maddelerin beşi Mecelle’de yer alan genel hukuk kurallarıyla ilgili 

iken kalan üç maddeden biri hibe, diğeri kira, sonuncusu ise vekâlet akdini düzenleyen 

maddelerdir. 

Örnekleriyle beraber maddelerin işlenişini şöylece verebiliriz: 
                                                             

323 Abdülkerim Zeydan, Fıkıh Usûlü, Ruhi Özcan (çev.), , M.Ü. İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 
İstanbul: 1993, s. 308. 
324 Ali Haydar Efendi, s. 176 
325 Zeydan, s. 310. 
326 Ali Haydar Efendi, s. 202, 203. 
327 Ali Haydar Efendi, s. 204. 
328 Ali Haydar Efendi, s. 205. 



 101 

ÖRNEK 1: 

Ali Haydar Efendi mecâz konusuyla ilgili olarak bazı hukûkî kavramların 

birbiri yerine kullanıldığını söylemektedir. Örnek olarak da Kur’an’da yer alan miras 

âyetini gösterir. Bu âyette (�ُْا���ُ� ِ�� أَوَْ��دِآ �ُ�ُ��ِ��ُ )329 “Allah çocuklarınız hakkında size 

vasiyyette bulunmaktadır” buyrulmakta ve vasiyyet kelimesinin fiil hali 

kullanılmaktadır. Ali Haydar Efendi bu kelimenin, bu âyette (
 çocuklarınızı size“ (��ر��

mirasçı yapıyor” ya da “çocuklarınızın miras paylarını açıklıyor” anlamında 

kullanıldığını ifade etmektedir. Vasiyyet ile miras kelimeleri arasında böyle bir mecâz 

ilişkisini aktardıktan sonra Ali Haydar Efendi Mecelle’ye geçiş yapar. Mecelle’nin 874. 

maddesinde yer alan sadaka sözcüğünün hibe anlamında kullanıldığını söyler.330 

Nitekim bu madde hibe akdini düzenleyen Mecelle’nin kitâbü’l-hibe bölümünde yer 

almaktadır.   

“Ba’de’l- kabz sadakadan bir vechile rücû’ olunamaz.” (Mecelle, md. 874) 

Hibe, bedelsiz olarak bir malı bir başkasına temlik etmektir.331 Sadaka ise 

sevap için hibe olunan maldır.332 Sadaka sözcüğü sadaka olarak verilen mal için 

kullanıldığı gibi sadaka vermek anlamında mastar olarak da kullanılır.333 Sadakayı 

hibeden ayıran husus sadakadan dönmenin mümkün olmamasıdır.334 Sadaka ile hibe 

arasındaki bu farktan ve sadakada tek amacın sevap olmasından335 dolayı hibe akdi 

içerisinde sadaka ayrı bir isimle anılmış olmalıdır. Sadakanın hibe anlamında 

kullanılması iki kavram arasındaki bedelsiz temlik şeklindeki benzerlik ilgisinden 

dolayıdır. Bu benzerlikten hareketle sadaka terimi, hibe teriminin yerine 

kullanılmıştır.336 

                                                             

329 Kur’an-ı Kerim, Nisa, 11. 
330 Ali Haydar Efendi, s. 204. 
331 Mecelle, 833. mad. 
332 Mecelle, 835. mad. 
333 Necmüddin Abdullah el-Mevsılî (ö.683/284), el-İhtiyâr li Ta'lîli'l-Muhtâr, Kahire: t.y.,   III/54. 
334 Mevsılî,  III/54. 
335 Mevsılî,  III/54. 
336 Burhaneddin Ebu’l-Hasen Ali b. Ebu Bekr el-Fergânî el-Merğinânî (592h), el-Hidâye Şerhu 
Bidâyeti’l-Mübtedî, Beyrut: Şirketü Dâri’l-Erkam b. Ebi’l-Erkam, t.y.,  III/227. 



 102 

Kanaatimizce Ali Haydar Efendi’yi böyle bir örneği vermeye iten neden, iki 

terim arasındaki bu benzerlik ilgisi ve sadakaya ait bir konunun kitabü’-hibe konusu 

içerisinde düzenlenmiş olmasıdır. 

Ancak sadakadan dönüşün hukuken mümkün olmaması ve tek amacın 

Allah’tan sevap beklemek olması sadaka ile hibe arasında fark olduğunu 

göstermektedir. Dolayısıyla aralarındaki benzerlikten dolayı sadaka ile ilgili 

düzenlemenin hibe başlığı altında yapılmasının kanun koyucu tarafından uygun 

görüldüğü söylenerek burada iki terimin birbiri yerine kullanılmadığı belirtilebilir. 

ÖRNEK 2: 

Temlik ya belli bir malın ya da belli bir menfaatin mülkiyetinin devredilmesi 

şeklinde olur. Malın bedelli temlikine satım, bedelsiz temlikine hibe, sadaka, vasiyyet 

veya vakıf denir. Menfaatin bedelli temlikine kira (icâre) denirken bedelsiz temlikine 

âriyet veya menfaatin vasiyyeti denir. Kira akdi Hanefî mezhebine göre prensip olarak 

geçerli değildir. Ancak insanların ihtiyaçları gerekçesiyle, genel hukuk kuralından 

istisna edilip istihsân prensibi işletilip câiz görülmüştür. Çünkü kira akdinin konusu 

menfaattir ve menfaat de Hanefî doktrininde mevcut olmayan bir şeydir. Ortada mevcut 

olmayan bir şey (ma‘dum) ise satım akdine konu olamaz.337 İslam Hukuku’nda, bu 

günkü hukukta hizmet akdi olarak değerlendirilen işçilik de kira akdi içerisinde 

değerlendirilmiştir. Çünkü burada da akar kiralamalarında olduğu gibi, menfaatin 

temliki söz konusudur. Nitekim Mecelle’de de düzenlemeler bu yöndedir.338 

Müellifimiz, burada getireceği örnekle ilgili olduğunu düşündüğü Mecelle 

maddesine bir mukaddime olarak kira, bu günkü ifadeyle hizmet akdini içeren ancak 

satmak sözcüğü kullanılarak yapılan bir sözleşmeyi örnek gösterir. Buna göre “hür olan 

bir şahıs diğer bir adama ‘şu kadar kuruş mukabilinde sana hizmetkârlık etmek üzre 

nefsimi sana sattım’ dese de o adam dahi kabul eylese bey’ değil mecâzen icâre 

mün‘akid olur.”339 Kişinin satım akdine konu olabilmesi için öncelikle köle konumunda 

olması gerekir. O nedenle bu örnekte satmak sözcüğünün gerçek anlama alınması 
                                                             

337 Merğînânî, III/226. 
338 Mecelle, 413, 421–425. maddeler. 
339 Ali Haydar Efendi, s. 214. 



 103 

mümkün değildir. Buna binâen bu akit satım değil, kira/hizmet akdi olarak 

değerlendirilir. Burada satım ile kira arasındaki ilgi ikisinde de temlikin bulunmasıdır. 

Bu ilgi ise menfaatin, malla ilgili temlikin bir sonucu olmasıdır.340  

Ali Haydar Efendi’ye göre, böyle bir örnekten hareketle satmak sözcüğünün, 

konusu hizmet değil de mal veya akar olan kira sözleşmelerinde de kullanılabileceğini 

ve bu sözleşmelerin bu anlamda geçerli olacağını söylemek câiz değildir. Ancak bunun 

câiz olmaması burada belirtilen anlamda bir mecâz yapılamayacağı anlamına gelmez. 

Böyle bir mecâzda dil bakımından bir problem yoktur. Ne var ki Hanefî mezhebinde 

kural olarak kira akdi doğrudan menfaate değil, menfaatin bağlı olduğu akara izâfe 

edilir. Menfaat mevcut olmadığından akdi doğrudan menfaate izafe mümkün değildir. 

Nitekim İhtiyar müellifi Mevsılî de buna işaret ederek kira akdinin satmak anlamına 

gelen bey’ lafzıyla kurulamayacağını söylemektedir.341 Ali Haydar Efendi bu 

açıklamalarını “amma akdi, menfaate izafet suretinde icârenin adem-i in‘ikadı mecâzın 

fesadından neş’et etmeyip belki menfaatin izafet-i akde adem-i salâhiyetidir. (Mecelle 

441)” diyerek Mecelle ile bağlantı kurar.342 Mecelle’nin 441. maddesi şu şekildedir: 

“İcâre sahih olarak mün’akid olduktan sonra başkası ücrete ne kadar zam etse 

âcir mücerred bunun için icâreyi fesh edemez. Fakat vasî ya mütevelli yetimin ya vakfın 

akarını ecr-i mislinden noksan ile icâr etse icâre fâsid olup ecr-i mislin ikmâli lâzım 

gelir.” 

Müellifimizin mecâzla ilgili verdiği bilgiler bir yana, Mecelle’den konuyla 

ilgili olarak getirdiği maddenin konuyla bağlantısını biz tespit edemedik. 441. Madde, 

ifadelerden de anlaşılacağı gibi, sahih olarak kurulan kira akdinde taraflardan ayrı 

olarak üçüncü kişilerin kira bedelinde yapacakları ilavelerin geçersiz olacağını ve 

kiralayanın sadece buna dayanarak kira bedelinde artırıma gidilmesini talep 

edemeyeceğini; yetime ve vakfa ait akarlarda ise vasî veya vakıf mütevellisinin bu 

akarları emsal bedelin altında kiralamaları durumunda söz konusu kira akdinin fâsit 

                                                             

340 Ali Haydar Efendi, s. 214. 
341 Mevsılî, II/51. 
342 Ali Haydar Efendi, s. 215. 



 104 

olacağını ve emsal bedelin ödenmesi gerekeceğini karara bağlamaktadır. Biz bu 

maddede, müellifimizin belirttiği anlamda bir mecâz ilişkisini göremiyoruz. 

ÖRNEK 3: 

Ali Haydar Efendi mecâz bahsiyle ilgili olarak bu bölümde beş madde aktarır. 

Bu maddeler şunlardır: 

“Manâ-yı hakîkî müteazzir oldukta mecâza gidilir.” (Mecelle, md. 61)343 

“Âdeten mümteni’ olan şey hakikaten mümteni’ gibidir.” (Mecelle, md. 38.)344 

“Ezmânın tegayyürü ile ahkâmın tegayyürü inkâr olunamaz.” (Mecelle, md. 

39)345 

“Âdetin delâleti ile manâyı hakiki terk olunur.” (Mecelle, md. 40)346 

“Müddeî ve müddeâ aleyhten her biri dilediğini husûmete tevkîl edebilir. 

Diğerinin rızası şart değildir.”(Mecelle, md.1516 )347 

Mecâz, gerçek anlamın halefi ve fer’i kabul edilir. Fer’ ya da halef asılla 

çatışamaz. O halde asıl ile fer’in ya da halefin bir arada olması düşünülemez. Asıl ve 

fer’ veya halef bir arada bulunduğunda gerçek anlam mümkün olduğu sürece fer’ ya da 

halef tercih edilmez.348 İşte bu noktada müellifimiz mecâz karşısında gerçek anlamın 

terk edileceği durumları düzenleyen maddeleri örnek olarak gösterir. Söz gelimi bir kişi 

‘ben bu ağaçtan yemem’ dese ve bu ağaç da şeker kamışında olduğu gibi kendisi 

yenebilen bir ağaç değil ve meyve veren bir ağaçsa bu yemin âdetin delâletiyle ağacın 

meyvesine yorumlanır. 38., 40., 61. maddeler açıkça bu konuyu düzenler. 39. madde ise 

örfe bağlı olarak gerçek ve mecâz anlamın değişebileceğine işaret etmektedir.349 

                                                             

343 Ali Haydar Efendi, s. 219, 412. 
344 Ali Haydar Efendi, s. 219. 
345 Ali Haydar Efendi, s. 219. 
346 Ali Haydar Efendi, s. 219. 
347 Ali Haydar Efendi, s. 219. 
348 Ali Haydar Efendi, s. 219. 
349 Zeynelâdinîn b. İbrahim İbn Nüceym (926-970h.), el-Bahru'r-Râik Şerhu Kenzi'd-Dekâik, Beyrut: 
Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1980, I/98,  



 105 

1516. maddede ise davalaşmak anlamında husûmet  kelimesi kullanılmaktadır. 

Husûmet, 
��  kökünden gelen bir mastardır ve sözlükte tartışmak, çekişmek, 

tartışmada baskın gelmek anlamlarına gelmektedir.350 Kur’an-ı Kerim’de “birbirinizle 

çekişmeyin”(و� ���ز��ا)351 buyrulmaktadır. O halde dinen birbiriyle çekişmek anlamına 

gelen husûmet yasaklanan bir durumdur. Buna göre 1516. maddede düzenlenen 

husumet, dava vekîlliği anlamındadır. Bu kelimenin gerçek anlamı hukuk dilinde terk 

edilerek mecâz anlamı tercih edilmiştir.352 

ÖRNEK 4: 

Unutulmamalıdır ki İslam Hukuku’nda asıl olan kullanılan sözlerin muteber 

olmasıdır. Ancak bir kelimenin gerçek ve mecâz anlamlarının hiç biri mümkün olmazsa 

bu kelimenin ifade etmek istediği hüküm düşer. Çünkü uygulanma imkânını kaybetmiş 

demektir. Mecelle’nin 62. maddesi bu durumu açık bir şekilde ifade etmektedir: 

 “Bir kelâmın i’mâli mümkün olmaz ise ihmâl olunur.”  

Ali Haydar Efendi bu maddenin mecâzla bağlantısına boşamayla ilgili bir 

örnek getirir. Buna göre bir kişi karısına ‘sen benim kızımsın’ dese bu söz hukuken 

uygulanmaz, boşama gerçekleşmez.  Çünkü kadın yaşça büyük ise aklî bir imkânsızlık 

var demektir. Yaşça küçük ve nesebi belli ise hukûkî bir imkânsızlık söz konusudur. 

Zira kişi başkasının sâbit olan nesebini ortadan kaldıramaz. Nesebi belli değilse –ki bu 

durum aynı zamanda bir nesep ikrârı anlamına gelir- lehine nesep ikrârı yapılan kişinin 

bu ikrârı kabul etmesi gerekir. Bu kişi ise bu ikrârı kabul edebileceği gibi ret de edebilir. 

İhtimal unsurunu eşit bir şekilde taşıyan bir söz ise hakikat olamaz. Sonuç olarak bu 

sözün uygulanma imkânı yoktur.353 

                                                             

350 Mu’cemu’n-Nefâis, "h-s-m" maddesi, s. 329. 
351 Kur’ân-ı Kerim, Enfal, 46. 
352 Ali Haydar Efendi, s. 221. 
353 Ali Haydar Efendi, s. 223. 



 106 

3.4.1.6. Sarîh Konusunda İşlenen Maddeler 

Sarîh lafız da mecâzda olduğu gibi elfâz konusu içerisinde lafzın konulduğu 

anlamda kullanılıp kullanılmaması esas alınarak yapılan taksim içerisinde yer alır.354 

Ali Haydar Efendi sarîhi şöyle tanımlar: “Hakikat olsun mecâz olsun 

kendisinden murâd olunan manâ, kesret-i isti’mâlden nâşî zâhir olan lafızdır.” 

Tanımdan da anlaşılacağı gibi sarîh söz, mütekellimin kasıt ve irade ettiği anlamda 

muhatabı tarafından tamamen anlaşılan, herhangi bir kapalılık içermeyen sözdür. Ancak 

bu açık olma, anlaşılırlılık sözün kendisiyle değil, çok kullanılmasıyla ilgilidir. Nitekim 

almak, satmak, boşamak sözcükleri sarîh sözcüklerdendir.355 

Sarîhin hükmü: Sarîh lafızlarda, lafız ortadan kalkmış, sarîh lafzın anlamı, 

lafzın yerine geçmiş kabul edilir. O nedenle sarîh lafız söylendiği anda, sarâhaten ifade 

ettiği anlam ne ise o anlam sâbit olur. Mütekellimin niyetine bakılmaz. Ancak bu durum 

kazâen yani dünyevi hükümler bakımındandır. Uhrevî bakımdan ise kişinin kasdı 

önemlidir. Hâkim olayı kazâen ele alırken, müftü olayı uhrevî açıdan ele alır. 356  

Ali Haydar Efendi sarîh lafızlarla ilgili iki madde zikretmiştir. Bu iki 

maddeden 13. madde sarîh–delâlet ilişkisine açıklık getirirken 1757. madde, 13. 

maddenin âdeta bir örneğini oluşturur. Konuyla ilgili olarak getirilen bu örneğin bu 

bütünlükte sunulması sanırız konuyu anlaşılır kıldığı gibi müellifimizin Mecelle 

üzerindeki hâkimiyetine de açıklık getirmektedir. 13. Maddenin metni şudur:  

“Tasrîh mukabelesinde delâlete itibar yoktur.”  

Bu madde delâlet ile sarîh lafız çatıştığında izlenecek yöntemi ortaya 

koymaktadır. Diğer madde ise bu madde ve konu için bir örnek mesabesindedir.  

“Tarih beyân olunmayan mülk-i mutlak davasında hâricin beyyinesi evlâdır.” 

(Mecelle, md. 1757)  

                                                             

354 Zeydan, s. 310. 
355 Ali Haydar Efendi, s. 226. 
356 Ali Haydar Efendi, s. 228. 



 107 

Meselâ zilyetlik mülkiyete delildir. Fakat ikinci kişiler tanık getirirlerse bu 

tanıklık tasrîh (sarîh lafza dayalı beyân) sayıldığından zilyedin beyânı değil, ikinci 

kişilerin getirecekleri tanıkların beyânları esas alınarak dava sonuçlandırılır. Nitekim 

1757. madde bu durumu düzenlemektedir. 

3.4.1.7. Delâletler Konusunda İşlenen Maddeler 

Bilindiği üzere, Kitâb ve Sünnet'te yer alan lafızlardan ve ibarelerden 

hükümlerin çıkarılması, bunlarla anlatılmak istenen manânın anlaşılması ile ancak 

mümkündür. Hükmün kendisinden alındığı manânın anlaşılması ise bazen lâfzın ibâresi, 

bazen işareti, bazen delâleti, bazen de iktizâsı yoluyla olur. O yüzden, Hanefî usûl 

bilginleri lâfzın manâya delâletini bu yönden dörde ayırmışlardır: 

1- İbarenin delâleti, 

2- İşaretin delâleti, 

3- Nassın delâleti 

4- İktizânın delâleti.357 

Usûl-ü Fıkıh Dersleri’nde dâl bi’l-ibare (ibarenin delâleti) ve dâl bi’l-işarenin 

(işaretin delâleti) hükümleri konusunda bir, dâl bi’d-delâle (delâletin delâleti) 

konusunda iki, dâl bi’l-iktizâ (iktizânın delâleti) konusunda ise üç Mecelle maddesi 

işlenmiştir. Bu maddelerle ilgili değerlendirmeler yeri geldikçe verilecektir. 

3.4.1.7.1.Dâl Bi’l-İbâre Ve Dâl Bi’l-İşârenin Hükümleri Konusunda İşlenen 

Maddeler 

“Dâl bi’l-ibâre, delâlât-ı selâseden biriyle kendisi için sevk olunduğu manâya 

delâlet eden lafızdır.” Buna göre ibarenin delâleti, lafzın üç delâlet şeklinden biriyle 

sevk edildiği anlamı göstermesidir. Burada üç delâlet ile kastedilen; lafzın ifade ettiği 

anlamın, lafzın konulduğu anlamın tamamına veya bir bölümüne ya da konulduğu 

anlama bağlı başka bir anlam olmasıdır. Bunlardan birincisine delâlet-i mutâbaka,  

                                                             

357 Şaban, s. 366. 



 108 

ikincisine delâlet-i tezammuniyye, üçüncüsüne ise delâlet-i iltizamî denilmektedir.  

Bunun klasik örneği insan sözcüğüdür. Buna göre insan sözcüğünün ‘düşündüklerini 

ifade edebilen canlı’ anlamının tamamına delâleti birinci kısma, ‘düşündüklerini ifade 

edebilen’ ve ‘canlı’ya ayrı ayrı delâleti ikincisine, bu iki kavramla ilişkili olan ‘bilgi ve 

yazıya kâbiliyet’ ise üçüncü kısma örnektir.358 

Dâl bi’l-işâre ise “delâlât-ı selâseden birisiyle mesûkun lehin gayrı bir manâya 

delâlet eden lafızdır.” Sadeleştirmek gerekirse lafzın, üç delâletten biriyle sevk edildiği 

anlamın dışında bir anlamı göstermesidir. İki delâlet arasındaki fark şudur: Birincisinde 

mütekellimin doğrudan maksadına delâlet varken ikincisinde ise anlaşılan anlam 

mütekellimin, o sözü söylemesinden amaçladığı anlam değildir. Belki o sözle birlikte 

anlaşılan yan anlamlardır.359 

Bu iki delâletin hükmü ise delâlet ettikleri anlamı kesin yollu göstermeleri; 

ancak tearuz ettiklerinde dâl bi’l-ibârenin dâl bi’l-işâreye tercih edilmesidir. Her iki 

delâlet de umum ifade eder. Dolayısıyla her ikisi de tahsis ihtimaline açıktır.360  

Ali Haydar Efendi bu bölümde madde numarasına değinmeksizin ve Mecelle 

ile doğrudan bir ilgi kurmaksızın, madde metnini doğrudan vererek, Mecelle’de yer alan 

külli kaidelerden 33. maddeye yer verir.361  

“İzdırâr gayrın hakkını ibtâl etmez.” 

Bu kurala göre olağan dışı durumlarda bir başkasının malına kastetmek 

zorunda kalan kişinin bu mecburi hali bu başka kişinin, kendi malı üzerindeki hakkını 

ortadan kaldırmaz. Mecburiyet altındaki kişi için haramlığı ve cezaî sorumluluğu 

kaldırsa da tazmin şeklindeki mâlî sorumluluğu kaldırmaz.362 Ali Haydar Efendi bu 

kaidenin ibare ve işareti ile başkasına ait hakların umumunun anlaşılacağına değinerek 

Bakara suresi 233. âyet ile bu umum anlamın tahsis edildiğini söyler. Bu âyet çocuğun 

                                                             

358 Ali Haydar Efendi, s. 232–234.  
359 Ali Haydar Efendi, s. 238. 
360 Ali Haydar Efendi, s. 244, 247. 
361 Ali Haydar Efendi, s. 247. 
362 Zerka, II/1005. 



 109 

nesebinin bağlı olduğu kişinin, çocuğun beslenmesi ve giyiminden sorumlu olduğunu 

anlatmaktadır.  

“Onların (çocukların annelerinin) örfe uygun olarak beslenmeleri ve giyimleri 

kendisi için çocuğun doğurulduğu kişiye aittir.” 

Bu âyette doğrudan baba sözcüğü kullanılmamış, dolaylı bir anlatım tercih 

edilerek kendisi için çocuğun ‘doğurulduğu kişi’ ifadesi seçilmiştir. Bu seçim, işaret 

yoluyla çocuğun babaya ait olduğuna delâlet etmektedir. Bu aidiyet ise iki şekilde olur. 

Birincisi nesep yoluyla, ikincisi mülkiyet yoluyladır. Nitekim hadiste ‘sen ve malın 

babana aitsiniz’ buyrulmuştur.363 Buna binâen baba ihtiyaç duyduğunda çocuğunun 

malını tüketebilir. Bu tüketimini ise tazmin etmek zorunda değildir.364  

Müellifimiz bu bilgiler ışığında ilgili maddeyi yorumlamış ve bu maddenin 

ibare ve işaret yollu delâletinin umum anlamının tahsise uğradığını söylemiştir.365 

Bu örnek bize hukuk kuralları ile Fıkıh Usûlü kurallarının naslarla bağlantı 

kurularak nasıl yorumlanacağına ışık tutmaktadır. Bu haliyle müellifimizin her üç alana 

da vâkıf olduğunu ve tahlil-sentez yeteneğinin güçlü olduğunu göstermektedir. Bu 

tespiti, bu konular arasındaki karmaşık ilişkilerin sade ve anlaşılır anlatımından da 

çıkarmak, sanırız, mümkündür. 

 3.4.1.7.2.  Dâl Bi’d-Delâlet Konusunda İşlenen Maddeler 

“Dâl bi’d-delâlet, mefhûm-u menât hükmüyle lâzım üzerine delâlet eden 

lafızdır.”366 Yani; lafzın, hükmün illetiyle, bu lafızla bağlantılı başka anlamlara delâlet 

etmesidir. Önceki iki delâlette lafız üç delâletten biriyle doğrudan manâyı gösterirken 

burada hükmün illeti yoluyla ve üçüncü delâlet şekli olan delâlet-i iltizamî ile manâya 

                                                             

363 İbn-i Mâce, 2291. 
364 Serahsî, IV/417. 
365 Ali Haydar Efendi, s. 247–248. 
366 Ali Haydar Efendi, s. 248. 



 110 

delâlet etmektedir. Yalnız burada dikkat edilmesi gereken şey söz konusu illetin rey ve 

içtihada dayalı kıyastaki illet değil, dilden doğrudan anlaşılan illet olduğudur.367  

Usûl-ü Fıkıh Dersleri’nde bu başlık altında “sual cevapta iâde olunmuş add 

olunur” şeklinde ifadesini bulan Mecelle, md. 66 örnek olarak getirilmiştir. Müellif 

maddenin bu konuyla irtibatını açıklama ihtiyacı duymamış, onun yerine doğrudan 

maddeyle bağlantılı olarak konuya bir örnek vermiştir.368 

Kanaatimizce bu maddenin konuyla ilişkisi şöyle kurulabilir: Sorulan bir 

soruya verilen cevapta soru yinelenerek cevap verilmez. Onun yerine doğrudan cevap 

verilir. Soruyu soran kişi ise cevabı aldığında sorunun cevapta varmışçasına gizli 

olduğunu düşünmeye gerek duymadan bilir. O halde cevapta yer alan ifadede açıkça 

geçmeyen soru ifadesi, cevap ifadesinde yer alan sözcüklerin doğrudan değil de dolaylı 

olarak gösterdikleri anlamdır. Bu anlamın illeti ise soru ile cevap arasındaki 

uygunluktur. 

3.4.1.7.3. Dâl Bi’l-İktizâ Konusunda İşlenen Maddeler 

Dâl bi’l-iktizâ, “şer‘an lâzım ve muhtâcun ileyh üzerine delâlet eden 

lafızdır.”369 İktizânın delâleti, sözün doğru veya şer’î/hukûkî yönden sağlıklı anlaşılması 

kendisine bağlı olan meskûtun anh (ibarede yer almayan) bir manâya delâlet etmesidir. 

Bu delâletin, "iktizâ" diye isimlendirilmesinin sebebi şudur: İktiza, talep etmek ve 

gerekli kılmak demektir. Bu delâlette sözün gösterdiği manâ da, sözün doğru veya şer'î 

yönden sağlıklı anlaşılmasının gerekli kıldığı bir manâdır. Örneğin Hz. Peygamber 

(s.a.v) 'ümmetimden hata, unutma ve zorlandıkları söz ve fiilleri kaldırılmıştır’370 

buyurmaktadır. Bu hadisin zâhirinden anlaşılan manâ; “Allah, ümmetimden hata, 

unutma ve zorlandıkları söz ve fiillerin günahını kaldırmıştır'' şeklindedir. İşte burada 

sözün "günah" kelimesine delâleti "iktizânın delâleti" kabilindendir. Çünkü sözün 

                                                             

367 Ali Haydar Efendi, s. 250. 
368 Ali Haydar Efendi, s. 254. 
369 Ali Haydar Efendi, s. 259. 
370 İbn Mâce, Bâbü Talaki’n-nâsî ve’l-mükrahi VI/215. 



 111 

doğruluğu bu kelimenin takdir edilmesine bağlıdır. Aksi halde bu, vâkıaya ters düşen 

hilâf-ı hakikat bir söz olarak kalacaktır.371 

Ali Haydar Efendi bu konuyu anlatırken üç Mecelle maddesini madde 

numaralarını vermeden metinlerini doğrudan örnekler içerisine yedirerek vermektedir. 

Bu maddeler şunlardır: 

“Zarûretler kendi miktarlarınca takdir olunur.” (Mecelle, md. 22)372 

“Sâkıt olan şey avdet etmez.” (Mecelle, md. 51)373 

“Gayrın mülkünde tasarrufla emretmek bâtıldır.” (Mecelle, md. 95)374 

Bu maddelerden 22. maddeyi iki yerde kullanırken, diğer iki maddeye birer 

defa yer verir.  Şimdi örneklere geçebiliriz: 

ÖRNEK 1, 2 VE 3: 

Bir kişi bir başkasına ‘köleni benim adıma 1000 kuruşa azat et’ dese ve bu 

başkası da köleyi azat etse İslam Hukukuna göre bu işlem geçerli olur. Bu emri veren 

kişi de 1000 kuruş ödeme yapmak zorundadır. Oysa Mecelle’nin 95. maddesine göre bu 

tasarrufun geçersiz olması gerekirdi. Çünkü bir başkasına ait malda başkaları, onun izni 

olmadan tasarrufta bulunamaz.375 

Ali Haydar Efendi bu örneği konuyla şu şekilde ilişkilendirir: Bu emir hukûkî 

sonuç doğurması için söylenmiştir. Bu sözün doğru anlaşılması için de bazı takdirlerde 

bulunulması gerekmektedir. Buna göre takdir ‘bu köleyi 1000 kuruşa bana sat ve benim 

adıma bu köleyi azat etmeye vekîl ol’ şeklindedir. Kölenin sahibi, köleyi azat etmekle 

bu vekâleti kabul etmiş ve uygulamış olmaktadır. Görüldüğü gibi burada üç işlem 

vardır. İlk ifadede ise sadece bir işlemden söz edilmektedir. Oysa hukuken bu ifadenin 

tashih edilmesi için bazı takdirlere ihtiyaç vardır. Bu noktada Fıkıh Usûlü’nde yer alan 

                                                             

371 Şaban,  s. 375. 
372 Ali Haydar Efendi, s. 260, 261. 
373 Ali Haydar Efendi, s. 261. 
374 Ali Haydar Efendi, s. 259. 
375 Küçük Ali Haydar Efendi, a.g.e., I/197. 



 112 

dâl bi’l-iktizâ kuralı devreye girerek ifadeyi uygulanabilir bir şekle yorumlar. Bu satış 

işleminde kabul unsuru bulunmamasına rağmen işlemin tashih edilmesi zarûreti, bu 

satış işleminde kabul unsurunu da takdir etmeyi zorunlu kılmıştır.376 Acaba bu 

ifadelerde ispat edilen satış işlemi bütün bağlantılarıyla mı (muhayyerlikler gibi) sâbit 

olmaktadır, yoksa tek başına mı kalmaktadır? Müellifimize göre bu kurguda bu işlemin 

geçerli olması zarûrete binâen olmuştur. “Zarûretler ise kendi miktarlarınca takdir 

olunur.” (22. mad.) Sadece satış işlemini ispat etmek, zarûreti ortadan kaldırmaktadır. 

Dolayısıyla işlemi bu kısmıyla sınırlı tutmak gerekmekte, muhayyerlikleri ispat etmeye 

ihtiyaç kalmamaktadır. Ayrıca muhayyerlikler düşürülebilen şartlardandır. O nedenle 

zarûrete mebni sâbit olan satış işlemine dâhil edilemez. Bu kurguda satış işlemine tâbi 

olan azat etme tasarrufu bir ıskat işlemidir. Iskat işlemi, yapıldığı anda ortadan kalkar. 

Bu durumda muhayyerliği kabul etmek sâkıtın (düşen bir hakkın) geri döneceğini kabul 

etmek anlamına gelir. Oysa Mecelle’de yer alan 51. maddeye göre “sâkıt olan şey avdet 

etmez.” Bir diğer usûl açıklamasına göre de Hanefî doktrininde iktizâ umum olmaksızın 

manâya delâlet eder. Yani iktizâ yoluyla sâbit olan anlamın birçok ferdi bulunsa, bu 

fertlerin tamamı iktizâ prensibinden hareketle var kabul edilemez. Çünkü iktizâ 

yöntemiyle sâbit olan bu anlam, ifadenin doğru anlaşılabilmesi için zarûrete mebni 

olarak ispat edilmiştir. “Zarûretler ise kendi miktarlarınca takdir olunur.” (22. mad.)377 

Bu örnekte Ali Haydar Efendi, üç ayrı maddeyi esas almış ve aynı olayı iktizâ 

yöntemi ile ilişkilendirerek bir arada işlemiştir. Görüleceği gibi maddeler ilk bakışta 

konuyla ilgili gözükmemektedir. Ancak zarûret ile ilgili maddede iktizâ ilkesinin 

sınırları çizilmiş, 95. Madde ile de öğrencilerin fıkıh nosyonları geliştirilmek istenmiş 

olmalıdır. Zira ilk bakışta bu kuralla çelişen bir uygulama, iktizâ ilkesiyle 

birleştirildiğinde geçerli bir işlem haline gelmektedir. Bu hukûkî tespit ise ince bir fıkhî 

düşünmeyi gerektirmektedir. 

                                                             

376 Ali Haydar Efendi, s. 260 
377 Ali Haydar Efendi, s. 259–261. 



 113 

 3.4.2. Fâsit İstidlâller Konusunda İşlenen Maddeler 

Hanefî usûlcüler ile diğer mezhep usûlcüleri arasında tartışmalı olan ve Hanefî 

usûlcüleri tarafından geçerli sayılmayan bazı kanıtlama yöntemlerinin ele alındığı bu 

bölümde sadece bir maddeye yer verilmiştir. 

“Kelâmın i’mâli ihmâlinden evlâdır.” (Mecelle, md. 60)378 

Ali Haydar Efendi bu maddeyi mutlak lafzın mukayyed lafza hamledilmesi 

bağlamında zikretmiştir. Buna göre mutkağın mukayyede hamledilmesinde temel işlem 

mukayyedden murâd edilen hükmün mutlak lafızda da geçerli olduğuna hükmetmektir. 

Aynı konuda gelen mutlak ve mukayyet lafızlarını her durumda bir birine hamletmek 

ise Hanefîlere göre fâsit bir istidlâldir. Çünkü mutlak lafzı mutlak bir şekilde işletmeyip 

mukayyed lafza hamletmek, mutlak lafzı kısmen de olsa ihmâl etmek anlamına gelir. 

Oysa “kelâmın i’mâli ihmâlinden evlâdır.” 379 

3.4.3. Beyân Konusunda İşlenen Maddeler   

 

Şekil 3: Beyan Türleri 

Kaynak: Ömer Nasuhi Bilmen, Hukuk-u İslamiyye Istılahat-ı Fıkhiyye 

Kamusu, İstanbul: Bilmen Yayınevi, 1968, Cilt. I, s. 95–98. 

                                                             

378 Ali Haydar Efendi, s. 275. 
379 Ali Haydar Efendi, s. 275. 

 

Beyân 

 

Beyân-ı 
Takrîr 

 

Beyân-ı 
Tefsîr 

 

Beyân-ı 
Tağyîr 

 

Beyân-ı 
Zarûret 

 

Beyân-ı 
Tebdîl 



 114 

“Beyân, lügatte i‘lâm, izhâr, tebyîn demektir. İlm-i Usûl’de: Bir sözden veya 

fiilden maksadın ne olduğunu o söze, o fiile müteallik bir söz veya fiil ile izhâr ve i‘lâm 

etmekten ibarettir. Beyân, bir nevi delildir, muradı müsbittir ve beş nev'e münkasimdir. 

Beyân-ı takrîr, beyân-ı tefsîr, beyân-ı tağyîr, beyân-ı tebdîl ve beyân-ı zarûret.”380 

Beyân-ı takrîr; sözün mecâz ve tahsîs edilme ihtimalini kesen beyândır. Beyân-ı tefsîr; 

kendisinde kapalılık bulunan bir şeyin açıklığa kavuşturulmasıdır. Namaz ve zekât 

kavramlarının şâri’ tarafından açıklanması gibi. Beyân-ı tağyîr; Sözün baş kısmındaki 

anlamın sonundaki ifade ile değiştirilmesidir. İstisna ve şart gibi. Beyân-ı tebdîl; neshin 

diğer bir ifadesidir.381 

3.4.3.1. Beyân-ı Zarûret Konusunda İşlenen Maddeler 

Beyân-ı zarûret; izaha muhtaç olan bir şeyi lisan bakımından esasen izaha 

mevzu olmayan bir şey ile bir nevi tavzih demektir. Üç şekilde olabilir. Birincisi; 

mantuk hükmünde olan beyândır ki sözlü olarak belirtilmese de sözün zımnında var 

kabul edilen beyândır. Ortaklardan biri diğerine ‘kazandığımızın yarısı senindir’ dese, 

diğer yarısının da öbür ortağa ait olacağının anlaşılması gibi. İkincisi; sözü kısaltmak 

şeklindeki beyândır. ‘Benim yüz ve bir dirhem borcum var’ demek gibi. Burada sözü 

uzatmamak için atıf yapılmıştır. Üçüncüsü ise ihtiyaç anında susmaktır.382 

Ali Haydar Efendi beyân-ı zarûretin mantuk hükmünde beyân ve sözü kısaltma 

şeklindeki kısımlarına Mecelle’den herhangi bir örnek getirmez. 

İhtiyaç anında susmanın beyân sayılmasına ise şu maddeleri örnek getirir:   

 “Sâkite bir söz isnâd olunmaz. Lâkin ma’riz-ı hâcette sükût beyândır.” 

(Mecelle, md. 67)383 

“Her kim kendi tarafında tamam olan şeyi nakz etmeğe sa’y ederse sa’yi 

merduttur.” (Mecelle, md. 100) 

                                                             

380 Ömer Nasuhî Bilmen, Hukuk-u İslamiyye Istılâhât-ı Fıkhiyye Kamusu, İstanbul: Bilmen Yayınevi 
1968, I/95–98 
381 Bilmen,  I/98 
382 Bilmen,  I/97–98 
383 Ali Haydar Efendi, s. 283, 313. 



 115 

“Şefî’ eğer taleb-i muvâsebeyi te’hir ederse meselâ akd-i bey’i duyduğu gibi ol 

mecliste taleb-i şuf’a etmeyip de başka iş ile yahut âhar sadede dâir bir bahis ile meşgul 

olmak gibi i’râza delâlet eder bir halde bulunursa yahut taleb-i şuf’a etmeden ol 

meclisten kalkarsa hakk-ı şuf’ası sâkıt olur.” (Mecelle, md. 1032)384 

“Şefî’ eğer taleb-i takrîr ve işhâdı velev ki mektup ile olsun, icra edecek kadar 

vakit geçip de te’hir ederse hakk-ı şuf’ası sâkıt olur.” (Mecelle, md. 1033)385 

“Taleb-i takrîr ve işhaddan sonra şefî’ eğer âhar diyarda bulunmak gibi bir 

özr-i şer’îsi yok iken taleb-i husuûmeti bir ay te’hir ederse hakk-ı şuf’ası sâkıt olur.” 

(Mecelle, md. 1034)386 

“İcâzet-i lâhika, vekâlet-i sâbıka hükmündedir.” (Mecelle, md.1453)387 

“Muâmelâta dâir olan davalarda kendine yemin teveccüh eden kimseye yemin 

teklîf olunup da yemin etmem deyu sarâhaten yahut bilâ özr sükût ile delâleten 

yeminden nükûl etse hâkim ânın nükûlü ile hükmeder ve ba’de’l-hükm yemin edecek 

olsa âna iltifat olunmayıp hâkimin hükmü hali üzre kalır.” (Mecelle, md. 1751)388 

Bu maddelerden 1032–1034. maddeler, Mecelle’nin kitabu’l-hacr ve’l-ikrâh 

ve’ş-şuf‘a bölümünde şuf‘a hakkının kullanılmasını düzenleyen maddelerdir. 1751. 

Madde ise muhâkemât usûlü ile ilgili olarak ispat vasıtalarını düzenleyen bir maddedir. 

Ali Haydar Efendi madde numaralarını vermekle yetinmiş, bu maddelerin konuyla 

bağlantısına girme ihtiyacı hissetmemiştir. Anlaşılan konuyu öğrencilerine havâle 

etmektedir.  

Şuf‘a (önalım hakkı); satılan veya bedel şartı ile hibe edilen bir akarı veya o 

hükümde olan bir malı, müşteriye her kaça mâl olmuş ise, o miktar ile müşteriden veya 

satıcıdan ya da hibe edilenden cebren alıp temellük etmektir.389 Şefî’ dediğimiz şufadar, 

şuf’a hakkını doğuran bir işlemi haber aldığında maddelerden de anlaşılacağı gibi üç 

                                                             

384 Ali Haydar Efendi, s. 283. 
385 Ali Haydar Efendi, s. 283. 
386 Ali Haydar Efendi, s. 283. 
387 Ali Haydar Efendi, s. 285. 
388 Ali Haydar Efendi, s. 285. 
389 Erdoğan, s. 529. 



 116 

talepte bulunur. Talebü’l-muvâsebe, talebü’t-takrîr ve’l-işhâd ve talebü’l-husûme. 

Sırasıyla vermek gerekirse öncelikle şuf‘a hakkını kullanmak istediğini izhar eder. 

İkinci olarak bu talebine şahit tutar. Son olarak da bu talebini, hâkim huzurunda şuf’a 

davası açarak ortaya koyar. Şufadarın şuf’a talebini ertelememesi gerekir.390   

Şuf’a ile ilgili örnek olarak getirilen maddeler dikkatlice okunduğunda 

görülecektir ki mazeretsiz olarak bu taleplerin yapılmaması ya da şuf’a hakkının 

kullanılmayacağını gösterir fiillerde bulunulması durumlarında bu eylemsizlik hali veya 

hayır anlamına gelen tutumlar, açık bir beyân bulunmasa bile beyân kabul edilmiştir. 

Beyân-ı zarûret olması ise izaha muhtaç bir durumun, ilgilisi tarafından lisanen izah 

edilmemesi; bu nedenle de beyân yerine geçecek tutumlarının beyân sayılmasıdır. 1751. 

madde ise İslam Hukuku’nda ispat vasıtaları arasında sayılan nükûl yani yeminden 

dönme ile karar verildikten sonra nükûlden vazgeçip yemin eden tarafın yemininin artık 

dinlenmeyeceğini karara bağlamaktadır. Burada yemin etmesi gereken tarafın yeminden 

kaçınmasına dayanarak hüküm verildiği ve bu kaçınmanın yani sükûtun zarûret 

nedeniyle beyân sayıldığı söylenebilir.391 

100. ve 1453. maddeler konuyla ilgili olarak doğrudan değil, dolaylı bir ilgiye 

dayanarak verilmiştir. Bu maddelere göre fuzûlî sıfatıyla bir kişinin bir kadını 

evlendirmesi durumunda, evlilik akdini duyan bu kadının, akdi onaylaması halinde akit 

baştan itibaren geçerli hale gelir. Daha sonra “ben bu akde doğrudan taraf olmadım” 

gerekçesine dayanarak kendisi açısından tamamlanmış bir tasarrufu iptal edemez. Zira 

100. madde buna engeldir.392   

67. madde ise bütün bu durumları kuşatan temel bir ilke gibidir. Örneklerin 

tamamına hitap etmektedir. 

                                                             

390 Alâüddin Ebu Bekr b. Mesûd el-Kâsânî (v. 587h.), Bedâiu's-Sanâi', Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 
1997, VI/127. 
391 Ali Haydar Efendi, s. 283–285. 
392 Bkz. Ali Haydar Efendi, s. 285. 



 117 

3.4.4. Haber Konusunda İşlenen Maddeler 

Bilindiği gibi Hz Peygamber’in söz, fiil ve takrîrlerine sünnet denir. Sünnet ve 

haber kelimeleri kimilerine göre eş anlamlı iken kimilerine göre ise haber terimi sünnet 

teriminden daha kapsamlı olup Hz. Peygamber, sahabe, tâbiîn, tebeü’t-tâbiîn başta 

olmak üzere nakledilen her türlü rivâyet için kullanılan bir terimdir.393 Ali Haydar 

Efendi’nin haber terimini sünnet kavramı çerçevesinde ele aldığı anlaşılmaktadır.  

Müellifimiz bu başlık altında, konunun alt başlıklarına serpiştirerek toplam altı 

maddeye yer vermiştir. Buna göre haberin kısımları, râvinin durumu ve ta’n sebepleri 

konularında birer, haberin konusu başlığı altında ise üç maddeyi incelemiştir. 

3.4.4.1. Haberin Kısımları Konusunda İşlenen Maddeler 

Usûl-ü Fıkıh Dersleri’nde haber üçe taksim edilmiştir: Mütevatir, meşhur ve 

âhâd. Bu üç terim Hanefî usûlcülerinin belirlediği çerçevede, ayrı ayrı ele alınmıştır.394  

Tezimize esas aldığımız bu eserde mütevatir terimi tanımlanırken Mecelle’den 

yararlanılmış, maddenin metin ve numarası birlikte verilmiştir. Daha sonra da tanımda 

yer alan unsurlara geçilmiş, ancak bu unsurlar açıklanırken bir daha da Mecelle’ye atıf 

yapılmamıştır.395 Mecelle’nin ilgili maddesi şu şekildedir: 

 “Tevâtür, kizb üzre ittifakları aklen câiz olmayan cemaatın haberidir.”(Mecelle, 

md. 1677)396  

3.4.4.2. Râvinin Durmu Konusuyla İlgili Maddeler 

Mecelle’yle ilgisine geçmeden önce bu ilginin daha iyi anlaşılması için Ali 

Haydar Efendi’nin konuya ilişkin açıklamalarını genel hatlarıyla vermek, sanırız, yararlı 

olacaktır. 

                                                             

393 el-Hâfız İbn Hacer El-Askalânî, (852h), Nüzhetü’n-Nazar Fi Tavdîhi Nuhbeti’l-Fiker Fi Mustalahi 
Ehli’l-Eser, Şam: Matbatü’s-Sabâh, 1993, s. 41. 
394 Ali Haydar Efendi, s. 298–315. 
395 Ali Haydar Efendi, s. 299–301. 
396 Ali Haydar Efendi, s. 299. 



 118 

Râvinin durumu ya da râvinin hali ile kastedilen, râvinin hadis rivâyet etmekle 

bilinen bir kişi olup olmaması ile fıkıhçılığıdır. Bu nitelikler, Hanefî usûlünde 

rivâyetlerin değerlendirilmesinde; özellikle de çatışan haberler arasında tercih 

yapılmasında önemli birer ölçü olarak kullanılmıştır. Ali Haydar Efendi’nin verdiği 

bilgilere göre râvi bilinen biri olur, ancak fakih olmazsa bakılır; rivâyeti fıkhın genel 

kurallarına uygun ise alınır, değilse reddedilir.397 Râvi hadis rivâyet etmekle bilinen biri 

olur ve rivâyet ettiği hadis selef arasında bilinen bir hadis ise, bu hadis kabul edilir. 

Bilinmeyen bir rivâyet ise, fıkhın genel kurallarıyla karşılaştırılır. Uyuyorsa ilk üç 

nesilde amel edilmesi câiz olurken, sonrasında amel edilmesi câiz olmaz. Uymuyorsa 

reddedilir. 398 

Râvimiz hadis rivâyet etmekle bilinen biri değilse bakılır; Söz konusu hadis 

selef (sahabe, tâbiîn ve tebeü’t-tâbiînden oluşan ilk üç nesil) arasında bilinen bir hadis 

ise şu ihtimallerden söz edilir: Selef reddetmişse rivâyet reddedilir. Selef kabul etmiş 

veya suskun kalmış ya da aralarında ihtilafa düşmüşler, ancak bu rivâyeti sika râviler 

rivâyet etmiş ve bu rivâyet genel kurallara da uygun ise kabul edilir. Ali Haydar Efendi 

bu açıklamalardan sonra Mecelle’nin 67. maddesini madde numarası olmaksızın 

vermektedir. Madde metni şöyledir: 

 “Sâkite bir söz isnâd olunmaz. Lâkin ma’riz-ı hâcette sükût beyândır.” 

Müellif madde ile konu arasında şöyle bir bağlantı kurmaktadır: 

“Eğer selefte zâhir ve müştehir olan bu hadis hakkında selef bir şey dememişler 

(sükût) etmişler ise yine kabul olunur. Çünkü bu sükût kabul add edilmezse selefin sükût 

olunmayacak yerde sükût etmelerinden dolayı taksîr ile ithâm olunmaları lâzım gelir ki 

bu merduttur. Sükûtları delâlet eder ki selef o haberin sıhhatine şahâdet etmişlerdir. 

Zira hâcette sükût beyândır. Ve selefin kabul ve tasdîki beyân-ı zarûret tarikiyle mevcut 

ve sâbittir.” 

Görüldüğü gibi bu açıklamalar ilgili maddenin âdeta bir şerhi niteliğindedir. 

Diğer maddelerde görüldüğü gibi, burada da maddeler ispat sadedinden ziyade örnek 
                                                             

397 Ali Haydar Efendi, s. 309, 311. 
398 Şaban, s. 70–74. 



 119 

olmak üzere ya da anlatılanları vurgulu bir şekilde ifade eden özet yargılar olmaları 

nedeniyle verilmektedir. İfadelerden de anlaşılacağı gibi Hz. Peygamber’e yapılan bir 

isnat hakkında kuşku duyan selefin susmayacağı ve kanaatini açıklayacağı genel bir 

yargıdır. Bu durum selefin yanlışlar karşısındaki marufu emir, münkeri nehiy şeklinde 

özetlenen ilâhi ilkeye bağlılıklarıyla ilgili bir durumdur ve maddenin hâcet/ihtiyaç 

gerekçesini oluşturur. Kaatimizce bu madde burada yerinde bir örnektir. 

 3.4.4.3. Ta’n Sebepleri İle İlgili Maddeler 

Ta’n; bir kimseyi, adalet ve zapt niteliklerinden birini veya her ikisini tamamen 

veya kısmen taşımadığını söyleyerek tenkit etmektir.399  

Ta’n sebeplerinden biri de nispet edildiği kişi tarafından rivâyetin inkâr 

edilmesidir. Bu da bir cerh sebebi sayılır.400  

Ali Haydar Efendi bu konuyla ilgili olarak 4. maddeyi örnek getirir ve şu 

tartışma içerisinde madde numarasına yer vermeden doğrudan maddenin metnine 

değinir: Hz. Enes, Hz. Ömer’den bir rivâyette bulunur. Hz Ömer bu rivâyeti 

duyduğunda kesin bir dille kendisinin böyle bir rivâyetinin olmadığını söyler.401 Bu 

durumda bu hadis ittifakla cerh edilmiş sayılır ve artık o hadisle amel edilmez. Ayrıca 

bu olayda taraflardan biri ta’n edilmiş olmaktadır. Zira ya Hz. Ömer kendi rivâyetlerini 

unutmaya başlamıştır ya da Hz. Enes, Hz. Ömer’e rivâyet etmediği bir hadis isnat 

etmektedir. Her iki durum da cerh nedenidir. Öte yandan bu her iki kişi de sahabenin 

büyüklerindendir ve sika oldukları konusunda ittifak vardır. Bir Hadis Usûlü kuralı 

olarak cerh ve ta‘dil çatıştığında cerh tercih edilir.402 Ne var ki başta belirttiğimiz 

nedenden dolayı söz konusu rivâyet cerh edilmiş olarak kabul edilse bile râvilerinin 

cerh edildiği söylenemez. Yani bu hadis dışında naklettikleri diğer hadisleri kabul 

                                                             

399 Abdullah Aydınlı, Hadis Istılahları Sözlüğü, İstanbul: Hadisevi, 2006, s. 310. 
400 Ali Haydar Efendi, s. 327. 
401 Ali Haydar Efendi’nin açıklamalarına göre söz konusu hadis ‘hangi kadın velisinin izni olmaksızın 
kendi kendine evlenirse bu evliliği geçersizdir’ şeklinde rivâyet edilen hadistir. Ali Haydar Efendi, s. 328.  
Bizim tespitlerimize göre hadis, benzeri lafızlarla şu temel kaynaklarda geçmektedir: Ebû Dâvûd, Sünen, 
Nikâh, bab 20, Hadis no 2083; Tirmîzî, Sünen, Nikâh, bab 14, hadis no 1102; İbn Mâce, Sünen, Nikâh, 
bab 15, hadis no 1879; Ahmed b. Hanbel, Müsned c. VI, s. 66. Ancak biz, Ali Haydar Efendi’nin 
aktardığı tartışmayı nakleden bir rivâyete ulaşamadık. 
402 Askalânî,  s.139. 



 120 

edilebilir. Çünkü bu râvilerin adaletleri kesinlik taşımaktadır. Yakîn ise şek ile zâil 

olmaz.403  

Görüldüğü gibi burada da konuyu net ve kesin hatlarla veren bu madde, 

konuya örnek ve belki biraz da ispat sadedinde zikredilmiştir. 

3.4.4.4. Haberin Konusu Başlığı Altında İşlenen Maddeler 

Bu başlık altında haberle kasdedilen Hz. Peygamber veya bir başkasından 

gelen âhâd haber anlamında mutlak bir haberdir. Haberin konusu ile anlatılmak istenen 

de haberde yer alan hükmün kul ve Allah haklarından hangisiyle ilgili olduğudur. Bu 

konu usûl kitaplarında mahkûmun fîh (hükme konu olan fiiller) başlığı altında ele alınır. 

Genel olarak bu fiiller, dört kategoride ele alınır. Allah hakları, kul hakları, Allah 

hakkının baskın olduğu haklar ve kul hakkının baskın olduğu haklar. Allah hakları 

(ibadet dışında kalanları) ve Allah hakkının baskın olduğu haklar daha çok toplumu 

ilgilendiren haklardan oluştuğu için kamusal haklar diye de adlandırılır.404  

Ali Haydar Efendi kul haklarıyla ilgili olarak iki maddeye yer verir.405 Bu 

maddelerden 1684. madde usûl hukukunda ispat vasıtalarından sayılan tanıklıkla ilgili 

kavramları konu edinen maddedir. 1685. madde ise tanıklıklarda aranan nisabı; yani 

talep edilecek tanık sayısıyla ilgili düzenlemeleri içerir. Madde metinleri şöyledir: 

“İşbu muhbire şâhid ve ol kimseye meşhûdun leh ve ol kimesneye meşhûdun 

aleyh ve ol hakka meşhûdun bih denilir.”(Mecelle, md. 1684)406 

“Hukûk-u ibâdda şahâdetin nisabı iki er yahut bir er ile iki hâtundur. Fakat 

erkeklerin ıttılâı mümkün olmayan yerlerde yalnız hâtunların mal hakkında şehâdetleri 

kabul olunur.” (Mecelle, md. 1685) 407 

                                                             

403 Mecelle, md. 4, Ali Haydar Efendi, s. 327. 
404 Şaban, s. 266; ayrıca hak kavramı ile ilgili detaylı bilgi için bkz. Hasan Hacak, "İslam Hukukunun 
Klasik Kaynaklarında Hak Kavramının Analizi", (Yayınlanmamış Doktora Tezi, Marmara Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul: 2000), s.114–117.  
405 Ali Haydar Efendi, s. 336. 
406 Ali Haydar Efendi, s. 336–337. 
407 Ali Haydar Efendi, s. 336–337. 



 121 

Ali Haydar Efendi bu örneklerde madde numaraları ve maddelerin asıl 

konusuna değinerek madde metinlerini aktarmadan Mecelle’den alıntı yapmıştır. 

1684. Madde tanıklığın konu edindiği hakka değinmemekte, 1685. madde ise 

tanıklığın yapıldığı konuyla ilgili özellikli bir durumu düzenlemektedir. Tanıklıkla ilgili 

konular furu fıkhın kitâbü’ş-şehâdât bölümüyle ilgili konulardır408 ve bilinen haliyle 

usûl kitaplarında incelenmezler. Sanırız aynı zamanda Mecelle derslerini veren bir hoca 

olan Ali Haydar Efendi, bu hocalığının etkisiyle burada Fıkıh Usûlü alanını aşarak furu 

fıkıh alanına kaymıştır. O nedenle bu maddelerin burada verilmesi uygun 

görülmeyebilir. Ancak Fıkıh Usûlü’nde ele alınan haber, râvi ve haberin konusunun 

mevzuattaki yansımasının tanıklıkla ilgili olan konular olabileceği düşünülmüş 

olmalıdır. Denebilir ki râvinin bugünkü hukuktaki yansıması tanık, haberinki tanıklık, 

haberin konusununki ise tanıklığın konusudur. Bu örneklemelerle Ali Haydar Efendi 

birbirinden uzak gibi görünen iki konuyu bağdaştırarak usûl-furu bağlantısını 

pekiştirmiştir. 

1523. madde: “Müvekkil vekîlini azl ettikte vekîle haber-i azli vâsıl oluncaya 

dek vekâleti üzerinde kalır ve ol vakte kadar tasarrufu sahih olur.” 

Vekâlet akdini düzenleyen bu maddeye göre vekîlin vekâlete dayalı yetkisi 

azledildiğini haber alıncaya kadar devam eder. Müellifimiz gâyet yerinde bir soru 

sorarak madde ile konu arasında bağlantı kurmaya çalışır. Buna göre “…bu azlin haberi 

vekîle vâsıl olduktan sonra artık vekîlin müvekkelün bihte tasarrufu câiz olmaz. 

Mecelle’de bu cihet mezkûr ise de haber-i azlin keyfiyeti vusûlünden bir bahis yoktur. 

Acaba bu haberi kim getirirse makbul olacaktır?”409  

Görüleceği gibi Haydar Efendi'nin Mecelle’ye getirdiği eleştiri yerinde bir 

eleştiridir. Ancak eleştiriyi gündeme getirdiği konu bize göre yerinde olmamıştır. 

                                                             

408 Bknz. Alâüddin es-Semerkandî, Tuhfetü'l-Fukahâ, Kâhire: Mektebetü Dâri't-Türâs, 1998, c. III, s. 
622 ve devamı. 
409  Ali Haydar Efendi, s. 340. 



 122 

Çünkü İtiraz mahalli haberin konusuyla değil, belki râvi ile ilgili olabilir. Bununla 

birlikte bu konu da furû-ı fıkıh konularındandır.410 

3.4.5.  Kıyas Konusunda İşlenen Maddeler 

Usûl-ü Fıkıh dersleri’nin ikinci mebhas, dördüncü rüknünü kıyas oluşturur. 

Kıyas hakkında tanıtıcı bir özet vermek gerekirse, şunlar söylenebilir: 

Sözlükte "kıyâs"  bir şeyin başka bir şeyle ölçülmesi anlamına geldiği gibi, iki 

şeyi birbirine eşitlemek anlamında da kullanılır.411 Usûlcülerin kullandığı bir terim 

olarak ise kıyas, "Kitab, sünnet veya icmâda hükmü bulunmayan meseleye, aralarındaki 

illet birliği sebebiyle, bu kaynaklardan birinde yer alan meselenin hükmünü vermek" 

demektir. Kıyasın rükünleri şunlardır:  

1- Asıl: Hükmü nass veya icmâ tarafından belirlenmiş mesele. Buna "el-makîs 

aleyh" ve "el-müşebbeh bih" de denir. 

2-  Fer’: Hükmü nass veya icma tarafından belirlenmemiş mesele. Buna "el-

makîs"  ve "el-müşebbeh"  de denir. 

3-  Aslın Hükmü: Asıl hakkında sâbit olan ve kıyas yoluyla fer’e de 

uygulanmak istenen hüküm. 

4-  İllet: Asla ait hükmün konmasına sebep olan özellik.412 

Ali Haydar Efendi kıyas bölümünde dört maddeyi örneklendirmiştir. Bunların 

üçü kıyasın şartları ile ilgili, biri ise muallel naslarla ilgili olarak getirilmiştir.   

3.4.5.1. Kıyasın Şartları Konusunda İşlenen Maddeler 

Ali Haydar Efendi asıl ve fer’ ayırımı yapmadan genel olarak kıyasla ilgili üç 

şart belirler. Birincisi aslın hükmü asla özgü olmamalıdır. İkincisi asıl, kıyasa (fıkhın ve 

dinin genel kurallarına) aykırı olarak sâbit olmuş olmamalıdır. Son olarak fer’ hakkında 

                                                             

410 Bknz. Merğinânî,  kitabü’l-kerâhiye, IV/363–364. 
411 Mu’cemu’n-Nefâis, "k-y-s" maddesi, s. 1045. 
412 Şaban, İslam Hukuk İlminin Esasları, Dönmez İbrahim Kafi (çev.), s. 138. 



 123 

bir nas bulunmamak şartıyla Kitap, sünnet veya icma ile sâbit olan aslın illeti, fer’e 

aynen geçebilmelidir.413  

İkinci şartla ilgili olarak getirilen kural aynı zamanda bu kuralın 

formülleştirilmiş ifadesidir. 

“Alâ hilâfi’l-kıyas sâbit olan şey, sâire mâkîsün aleyh olmaz.” (Mecelle, md. 

15) 414 

Maddenin kendi ifadesinden de anlaşılacağı gibi asıl, fıkhın ve dinin genel 

kurallarına aykırı olarak sâbit olmuş olmamalıdır. Bu aykırılık ise, ibadet ve cezalarda 

olduğu gibi, hikmetleri anlaşılabilir olmakla birlikte hikmet ve illeti akılla takdir 

edilemeyen (taabbüdî) hükümler ya da söz konusu genel kurallardan istisna şeklinde 

olabilir.415 

Üçüncü şartla ilgili olarak da şu madde zikredilmiştir: 416 

“Akitteki ta’yîn ile semen taayyün etmez.” (Mecelle, md. 243)  

“Mebî’, akitteki ta’yîn ile taayyün eder.” (Mecelle, md. 204) 

Ancak bu madde metin ve madde numarası belirtilerek değil; anlatı şeklinde 

işlenmiştir. Belirtilen üçüncü şarta göre aslın illeti fer’e eksiksiz bir şekilde aynıyla 

geçebiliyor olmalıydı. Mecelle 204. maddeye göre satıma konu olan mebî’ 

belirlenmekle belirli hale gelir. Meselâ sözlü olarak nitelikleriyle açıkça belirtilmese de 

işaret edilerek bir saat satın alınmış olsa satıcı müşteriye o saatin yerine başka bir saat 

veremez.417  Satım akdinin iki önemli unsuru satılan şey ve satış bedelidir. İkisi de 

satımın esaslı unsurları olduklarına göre semenle ilgili 243. maddeyi dikkate almadan 

mebî’ ile ilgili 204. maddeye kıyasla semenin de mebî’ gibi tayin ile taayyün edeceğine 

hükmetmek yanlış bir kıyaslama biçimi olacaktır. Ali Haydar Efendi’ye göre bunun 

nedeni, satım akdinin mebî’ye etkisinin semene etkisinden farklı olmasıdır. Satım akdi 

                                                             

413 Ali Haydar Efendi, s. 369, 371, 375. 
414 Ali Haydar Efendi, s. 371. 
415 Ali Haydar Efendi, s. 371, 372. 
416 Ali Haydar Efendi, s. 381. 
417 Ali Himmet Berki, Açıklamalı Mecelle, İstanbul: Hikmet Yayınları, 1982, s. 42. 



 124 

mebî’ üzerinde müşteri lehine mülkiyetin sübûtunu sağlar. Yani daha önce müşterinin 

mebî’ üzerinde mülkiyeti yok iken satım akdi böyle bir etki oluşturmuştur. Ancak 

mebî’in varlığı akde bağlı değildir. O akitten önce de sonra da mevcuttur. Satım akdinin 

semen üzerindeki etkisi ise iki yönlüdür. Öncelikle bu akit sayesinde müşterinin 

zimmetinde deyn/borç olarak semen mevcut hale gelmiştir. İkinci olarak satım akdiyle 

mevcut hale gelen bu semen üzerinde satıcı lehinde bir mülkiyet oluşmuştur. Bu 

açıklamalardan sonra Ali Haydar Efendi şu tespitte bulunur: Semeni mebî’e 

kıyasladığımızda mebî’de bulunan –ki o da akdin müşteri lehine sadece mülkiyeti sâbit 

hale getirmesidir- illet değişikliğe uğramaktadır. Zira satım akdinde mebî’in tayin ile 

taayyün etmesinin illeti akdin mebî’ üzerinde müşteriye ait bir mülkiyeti sâbit hale 

getirmesidir. Bu illeti semene taşıdığımızda ise, bu illete bir de var olmayan bir 

mülkiyeti ihdâs etme vasfının eklendiğini görürüz. Oysa kıyasın bir şartı da fer’e 

taşındığında illette bir değişikliğin olmaması gerektiği idi.418 

 Özetleyerek verdiğimiz bu tahlil, olayı biraz karmaşık hale getirmiş olsa da 

kıyas gibi anlaşılması öğrenciler için hiç de kolay olmayan bir konuyu Mecelle gibi bir 

kanun metni üzerinde göstermek ileride hukukun pratik uygulayıcıları olacak bu 

kimseleri zihnen usûl ile buluşturmak adına önemli olmalıdır. Sanırız bu pratik, aynı 

zamanda Fıkıh Usûlü’nün furû’dan bağımsız, salt entellektüel bir etkinlik olmadığının 

ispat çabasına da hizmet edecektir. 

Belirtildiği gibi üçüncü şartın bir diğer unsuru da fer’ hakkında Kitap, sünnet 

ya da icma ile sâbit bir hükmün bulunmamasıdır. Ali Haydar Efendi bu şarta “mevrid-i 

nassda ictihâda mesâğ yoktur” (Mecelle, md.14) maddesini örnek getirmiştir. 

Görüldüğü gibi madde, metni ile kıyasta aranan bir şartı da içine alan bir kuraldan söz 

etmektedir. Zira kıyas da bir tür içtihattır. Fer’ hakkında bir nass mevcutsa fer’in şari’ 

tarafından tayin edildiği sâbit olur. Bu durumda kıyas yapmaya çalışmak tekellüf 

anlamına gelir.419 

                                                             

418 Ali Haydar Efendi, s. 380–383 
419 Ali Haydar Efendi, s. 393. 



 125 

3.4.5.2. Nasların Ta’lîli Konusunda İşlenen Maddeler 

Naslar ta’lil edilebilen ve edilemeyen olmak üzere ikiye ayrılır. Ta’lil 

edilebilen naslara muallel naslar denirken, ta’lile kapalı olan naslara taabbüdî naslar 

denir.420 

Naslarda asıl olanın ta’lil olup olmadığı usûl ilminde tartışılan önemli 

konulardan biridir. Ali Haydar Efendi’nin verdiği bilgilere bakılırsa Hanefî usûlcülere 

göre naslarda asıl olan ta’lildir. Yani nasların ta’lil edilemeyeceğine dâir bir delil 

bulunmadığı sürece naslar ta’lil edilebilir.421  

Bu başlık altında örnek olarak getirilen madde, 8. maddedir. Ancak bu madde, 

konuya örnek olarak değil, konunun muarızları arasındaki tartışmaya açıklık getirmek 

ve tartışma yöntemini göstermek amacıyla madde numarası verilmeden doğrudan metin 

halinde aktarılmıştır. Ali Haydar Efendi naslarda asıl olanın ta’lil olduğunu söylemenin 

muarızı ikna için yeterli olamayacağını söyler. Zira  “berâet-i zimmet asıldır” (Mecelle, 

md. 8)  diyerek davalının, davacının delil ve tanık getirmesine engel olmayacağı ve bu 

asıldan hareketle davacıya karşı duramayacağı gibi ta’lilde de ta’lilin asıl olduğunu 

söyleyerek hasmın delillerine karşı durmanın mümkün olmadığını belirtir. Zira bu da bir 

tür istıshâbtır.422 İstıshâb ise zayıf bir delildir.423  

Görüldüğü gibi burada Mecelle ile konu arasında doğrudan bir bağ 

kurulmamıştır, tâli olarak maddeye yer verilmiştir. 

                                                             

420 Abdurrahman Haçkalı, İslam Hukuk Tarihinde Gayeci İçtihad Metodunun Gelişimi, b.y.: Etüd 
Yayınları, t.y., s. 65. 
421 Ali Haydar Efendi, s. 393. 
422 İstıshâb; geçmişte var olan bir şeyin, aksini ortaya koyan bir delil olmadıkça şu anda da var olduğuna 
hükmetmektir. Erdoğan, s. 260. 
423Ali Haydar Efendi, s. 397.  



 126 

3.4.6. İstihsân Konusunda İşlenen Maddeler ve Ali Haydar Efendi’nin 

İstihsan Konusuna Getirdiği Farklı Yaklaşım 

İstihsan kelimesi Arapçada (h-s-n) kök harflerinden türer ve bir şeyi ‘iyi ve 

güzel bulmak’ anlamına gelir.424 Terim olarak ise; istihsân, müctehidin bir meselede 

kendi kanaatince o meselenin benzerlerinde verdiği hükümden vazgeçmesini gerektiren 

nass, icma, zarûret, gizli kıyas, örf veya maslahat gibi bir delile dayanarak o hükmü 

bırakıp başka bir hüküm vermesidir.425 Tanımdan da anlaşılacağı gibi istihsânın bir türü 

de zarûret sebebiyle yapılan istihsândır. Zarûret durumlarında müçtehit, genel kuralları 

veya kıyası bırakarak zarûrete uygun hüküm verme yoluna gider.426  

Ali Haydar Efendi diğer usûl kitaplarında konuyla ilgili bilgilerden farklı bir 

tespitte bulunur. O’na göre istihsân ikiye ayrılır: Usûldeki istihsân ve furudaki istihsân. 

Usûldeki istihsân, celî kıyas karşısında hafî kıyasın tercih edilmesi şeklindeki yaygın 

istihsân şeklidir. Furu’daki istihsân ise kıyas-ı celîyi bırakıp daha genel ve kapsamlı bir 

delilin tercih edilmesidir. Günümüz Fıkıh Usûlü kitaplarında zarûret, nas, icma 

sebebiyle istihsân olarak verilen istihsâna, Ali Haydar Efendi, bir de celî kıyasa karşı 

hafî kıyası tercih etmeyi ekleyerek, furu‘daki istihsânın usûldeki istihsânı da kuşatan bir 

uygulama olduğunu söylemektedir. Bu durum O’nun istihsân konusunda fıkıh 

kitaplarının usûl kitaplarına ek bir istihsân yöntemi geliştirip uyguladıkları 

düşüncesinde olduğunu îma etmektedir.427  

Ali Haydar Efendi istihsân bahsiyle ilgili olarak bir maddeye değinmiştir. Bu 

madde İslam Hukuku’nun esaslı kâidelerinden biri kabul edilen zarûretlerle ilgili 

Mecelle’nin 21. maddesidir:  

“Zarûretler memnû’ olan şeyleri mübâh kılar.” 

                                                             

424 Ebu’l-Fazl Cemalüddin İbn Manzûr (ö. 276/889), Lisanü’l-Arab, "h-s-n" maddesi,  Beyrut: 1990, 
XIII/114.  
425 Şaban, s. 182. 
426 Şaban, s. 180-181. 
427 Ali Haydar Efendi, s. 403–404; ayrıca istihsânın furuda uygulanması ile ilgili olarak bkz. Hasan 
Güçlü, Şeybâni’nin el-Asl İsimli Eserinin Kitâbu’l-Buyû ve’s-Selem Bölümünde İstihsan Metodunun 
Uygulanışı, (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Sakarya Üniversitesi SBE, 2008 ), s. 43–92.  



 127 

O, bu maddenin numarasına yer vermeden doğrudan maddenin metnine yer 

vermiştir. Bu maddeyi, konuyla bağını kurarak örneklendirirken ilmihal kitaplarında da 

yer verilen pislenen kuyuların temizliği bağlamında açıklamaya çalışır.. Buna göre 

kuyuya necâset bulaştığında kuyunun temizliği için uygun oranlarda suyun 

boşaltılmasının yeterli görülmesi zarûret sebebiyle istihsâna örnektir. Çünkü suyu 

sürekli yinelenen kuyuyu temizlemek âdeta imkânsızdır.428 

3.4.7. Hüküm Konusunda İşlenen Maddeler 

 Hüküm sözlükte bir şeyi, bir şeye isnâd etmek demektir. Bir Fıkıh Usûlü terimi 

olarak ise hüküm; mükelleflerin fiilleriyle ilgili olarak şâri’in talep, muhayyer bırakma 

ve vaz’ (bir şeyin bir şeye şart, sebeb, rükün yapılması) şeklindeki hitâbının eseridir. 

Hüküm ikiye ayrılır: Teklîfi hüküm ve vaz’î hüküm. Teklîfi hüküm, şâri’in talep ve 

muhayyer bırakma şeklindeki hitabının eseridir. Vaz’î hüküm ise, şâri’in vaz’ etme 

şeklindeki hitabının eseridir.429 

Ali Haydar Efendi hüküm bahsi altında, vaz’î hükümle ilgili olarak toplam 19 

maddeyi ele almıştır. Bu maddelerden dokuzu illet, altısı sebep, dördü ise şart bahsi 

içerisinde örnek olarak incelenmiştir. Teklîfî hüküm bahsi içerisinde ise toplam sekiz 

madde ele alınmışır. 

3.4.7.1. Teklîfi Hükümlerle İlgili İşlenen Maddeler 

Ali Haydar Efendi teklîfi hükümler konusunu işlerken mükelleflerin fiillerinin 

şer’î vasıfları olarak gördüğü bu hükümleri iki açıdan değerlendirir. Doğrudan doğruya 

ve bilâ vasıta uhrevî amaçların esas alındığı vücûb, nedb, hürmet (haramlık), kerahet 

gibi hükümler ile sıhhat, fesat ve butlan gibi mükellefin fiilinin vasfı durumunda olup 

esas maksadı dünyevî maslahatlar olan hükümler.430 Ali Haydar Efendi’nin bu 

yaklaşımı günümüz usûl kitaplarında yer alan anlayıştan oldukça farklıdır. 

Kastettiğimiz, sıhhat, fesat ve butlanın söz konusu kitaplarda teklîfi hükümler arasında 

                                                             

428 Ali Haydar Efendi, s. 405–406. 
429 Ali Haydar Efendi, s. 414, 432. 
430 Ali Haydar Efendi, s. 421. 



 128 

değil de vaz’î hükümler arasında kabul ediliyor olmasıdır.431 Bu konunun tezimizle 

doğrudan bir ilgisinin olmadığını düşünüyoruz. O nedenle bu tespiti vermekle 

yetiniyoruz. 

Müellifimiz, bu genel başlık altında sekiz maddeye yer vermiştir. Mecelle’den 

yaptığı alıntı ve örneklemelerle ilgili olarak eserinde sıklıkla izlediği yöntemde olduğu 

gibi burada da madde numaralarını vermekle iktifâ etmiştir. 432 

“Bey’i mün’akid, in’ikad bulan bey’ demek olarak sahîh ve fâsid ve nâfiz ve 

mevkûfe taksîm olunur.” (Mecelle, md. 106) 

“Bey’i gayri mün’akid, bey’i bâtıldır.” (Mecelle, md. 107)  

“Bey’i sahih yani bey’i câiz zâten ve vasfen meşrû’ olan bey’dir.” (Mecelle, 

md. 108) 

“Bey’i fâsid, aslen sahîh olup da vasfen sahîh olmayan yani zâten mün’akid 

olup da bazı evsâf-ı hariciyesi itibariyle meşrû’ olmayan bey’dir.” (Mecelle, md. 109)  

“Bey’i bâtıl asla sahîh olmayan bey’dir.” (Mecelle, md. 110)  

“Bey’i nâfiz, gayrın hakkı taalluk etmeyen bey’dir ki lâzım ve gayr-ı lâzım 

kısımlarına münkasim olur.” (Mecelle, md. 113)  

“Bey’i lâzım, hıyârâttan ârî olan bey’i nâfizdir.” (Mecelle, md. 114)  

“Bey’i gayr-ı lâzım,  kendisinde hıyârâttan birisi bulunan bey’i nâfizdir.” 

(Mecelle, md. 115)  

Görüleceği gibi bu maddeler, Ali Haydar Efendi tarafından teklîfî hükümler 

arasında sayılan münakid, gayr-ı münakid, sahih, fâsit, bâtıl, nâfiz, lâzım, gayr-ı lâzım 

terimlerini satım akdi örneğinde tanımlayan maddelerdir. Tanımlara maddeler yoluyla 

numaralarını vermekle atıfta bulunan Ali Haydar Efendi, bu terimleri işlerken 

Mecelle’ye geri dönmemiş, kendi sistematiği ve bakış açısından hareketle konuyu 

                                                             

431Karşılaştırmak için bknz. Şaban, s. 255–258; Ebu Zehra, s. 63–65.    
432 Ali Haydar Efendi, s. 423. 



 129 

vermeyi tercih etmiştir. Mecelle hocası da olan Ali Haydar Efendi, sanırız, bu yolla 

Mecelle üzerinde öğrencilerinin dikkatini sürekli canlı tutma isteğindedir.  

3.4.7.2. Vaz‘î Hükümlerle İlgili İşlenen Maddeler 

Bu başlık altında vaz‘î hükümlerden sadece illet, sebep ve şart konularında 

Mecelle’den alıntı yapılmıştır. 

3.4.7.2.1. İllet Konusunda İşlenen Maddeler 

İllet konusunda işlenen maddelerin Fıkıh Usûlü’yle kurulan bağlantısını daha 

iyi anlamak için Ali Haydar Efendi’nin illetle ilgili getirdiği tanımı aktarmak yararlı 

olacaktır. 

“İllet: Vücûb ve sübût-u hükmün, ibtidâen muzâfun ileyhi olan şeydir. Vâkıa 

sebeplerde, şartlarda dahî hükmün sübûtu sebep ve şarta muzâftır. Amma onlarda 

(ibtidâen) izâfe yoktur. Onlarda izâfet bi’l-vâsıtadır. Demek ki doğrudan doğruya, bilâ 

vâsıta hüküm kendisine muzâf olan şeye illet diyeceğiz.”433  

Tanımı ve tanımla ilgili açıklamaları sadeleştirerek açmak gerekirse şunları 

söyleyebiliriz: İllet, konulduğu andan itibaren hükmün kendisine bağlandığı vasıftır. 

Esasen -ileride geleceği gibi- sebep ve şart da hükmün kendisine bağlandığı vasıftır. 

Ancak sebep ve şart; konulduğu andan itibaren, yani baştan itibaren değil, bir vasıta ile 

hükmün kendilerine bağlandıkları vasıflardır. Dolayısıyla illette üç temel nitelik söz 

konusudur. Hükmün illete bağlanmış olması, illetin hükmün vücuda gelişinde etkin 

olması, hükmün illetle aynı anda meydana gelmesidir. Hükmün illetle zaman 

bakımından bir olması şartını aramayan usûlcüler olmakla birlikte, usûlcülerin 

çoğunluğu bu şartı gerekli görürüler.434 

Ali Haydar Efendi illetle ilgili olarak dokuz maddeyi örneklendirir. İlleti yedi 

kısma ayıran müellifimiz, bu yedi kısımdan dördüne maddelerden örnek vermiştir. Biz 

                                                             

433 Ali Haydar Efendi, s. 436.  
434 Ali Haydar Efendi, s. 436, 437. 



 130 

konuyu uzatmamak adına ve asıl konumuzun usûl meselelerinin incelenmesi olmaması 

nedeniyle tezimizi ilgilendiren kısımlara değinmekle yetineceğiz.  

a. İsmen, mânen ve hükmen illet: Yani illette bulunması gereken üç 

niteliği barındıran illet. Bu illet türüne gerçek illet anlamında illet-i hakîkîyye denmiştir. 

Ali Haydar Efendi bu kısma, mutlak satıma yer verdiğini düşündüğü 120. maddeyi 

örnek olarak getirir. Bu madde şöyledir: 

“Bey’, mebî’ itibariyle dahi dört kısma taksim olunur.” 

“Kısm-ı evvel, semen mukabelesinde diğer malı satmaktır ki büyû’un en 

meşhuru bu olduğundan buna (bey’) tesmiye olunur. Kısm-ı sâni sarf ve kısm-ı sâlis 

bey’-i mukâyeza ve kısm-ı râbi’ selemdir.” 

Görüldüğü gibi bu madde satım akdini mutlak satım, sarf, mukayaza ve selem 

akitleri şeklinde dörde ayırmıştır. Bu dört kısımdan mutlak satım akdinin tanınma yer 

vermekle yetinen 120. madde diğer üç satım akdi türünün tanımlarını devamında gelen 

121, 122 ve 123. maddelere bırakmıştır. 

Maddenin konuyla bağlantısına gelince; herhangi bir muhayyerlik içermeyen 

satım akdi, mülkiyetin intikali için bir gerçek illettir. Çünkü akdin kuruluşuyla eş 

zamanlı olarak mebî’in mülkiyeti alıcıya geçmekte ve söz konusu mülkiyetin intikali 

hükmünü ortaya çıkaran âmil satım akdi olmaktadır. Kanaatimizce bu, konuyu açık bir 

biçimde pratik hukukla bağdaştırması bakımından yerinde bir örnek olmuştur. 

b. İsmen ve mânen illet. Bu tür illet, hüküm için konulmuş, hükmün ortaya 

çıkmasında etkin, ancak hükmün oluşması illetin oluşmasından sonraya kalan illettir. 

Bu kısımda üç madde işlenmiştir. Burada verilen örneklerden ikisinin sadece madde 

numaralarına değinilmiş, metinlere yer verilmemiştir. Ancak maddelerin içeriği 

açıklamalar şeklinde anlatılmıştır.435 

“Fuzûlî, bi gayri izn-i şer’î diğer bir kimsenin hakkında tasarruf eden 

kimsedir.” (Mecelle, md. 112) 

                                                             

435 Ali Haydar Efendi, s. 439. 



 131 

“Bey’i fuzûlîde mal sahibi veya vekîli yahut velîsi yahut vasîsi icâzet verirse 

nâfiz ve vermezse münfesih olur. Fakat icâzette bâyi’ ve müşteri ve mücîz ve mebî’ kâim 

olmak şarttır. Bunlardan birisi helâk olsa icâzet câiz olmaz.” (Mecelle, md. 378)  

İslam Hukuku’nda hukûkî bir yetkisi bulunmadığı halde başkası adına 

tasarrufta bulunan kimseye fuzûlî denmiştir. Fuzûlînin yaptığı tasarruflar, hak sahibinin 

ya da ilgilinin vekîli, vasîsi veya velîsinin, belirlenen hukûkî sınırlar içerisinde izin 

vermesiyle yürürlük kazanır.436  

Fuzûlînin yapacağı satım akdinin ismen ve manen illet olması şöyle 

olmaktadır: Burada satım akdi, mülkiyeti intikal ettirici bir âmildir. Bu yönüyle ismen 

illettir. Mülkiyetin intikaline sebep olması bakımından da manen illettir. Ne var ki bu 

intkal, akitle eş zamanlı olarak yürürlük kazanmaz. İlgililerin onayından sonra yürürlük 

kazanır. Bu nedenle fuzûlînin yaptığı satış işleminin, hükmen de illet olduğu 

söylenemez. 

Aynı konuyla ilgili olarak getirilen  “zarûretler kendi miktarlarınca takdîr 

olunur”(Mecelle, md. 22) maddesi, tartışma sadedinde zikredilmiş, konuyla 

ilişkilendirilmemiştir.437 

c. İsmen ve hükmen illet. Yolculuk örneğinden yola çıkacak olursak; yolculuk 

namazın kısaltılması ve oruç tutmama ruhsatı için illettir. İsmen illettir. Çünkü yolculuk 

bu ruhsat için konulmuş bir illettir. Hükmen de illettir. Zira ruhsat olan namazın 

kısaltılması hükmü, yolculukla eş zamanlı olarak oluşmaktadır. Manen illet değildir. 

Nedeni ise bu ruhsatların gerçek nedeninin yolculuk değil de meşakkat olmasındandır. 

Ali Haydar Efendi bu açıklamaları aktardıktan sonra konuyla ilgili tartışmalara geçer ve 

bazı örneklerle meseleyi açmaya çalışır. Konuyla bağlantılı olmayarak, verdiği 

örneklerini izah sadedinde şu maddeye yer verir: 

“Bir şeyin umûru bâtınada delili ol şeyin makâmına kâim olur.” (Mecelle, 

md.68)438 Denilebilir ki bu tür illette gerçek illet gizlidir. Bu illeti gösterdiği düşünülen 

vasıf ise zâhirî illettir. Zâhirî illet ise manen illet değildir. 
                                                             

436 Küçük Ali Haydar Efendi, I/633. 
437 Ali Haydar Efendi, s. 441. 



 132 

d. Yalnız ismen illet. Ta‘lîkî şartlara bağlanan bütün sözlü tasarruflar bu 

gruptandır. Böylesi muallak şarta439 bağlı tasarruflar için şarta bağlama, ismen illet 

sayılır. Çünkü söz konusu şarta bağlama, bu şarta bağlanan tasarruf için konulmuş bir 

tür illet konumundadır. Ne var ki bu illet, manen illet değildir. Zira bu tasarruflar, bu 

şartlar gerçekleşmeden gerçekleşmemektedirler. Dolayısıyla bu şekilde şarta bağlama, 

tasarruf için müessir kabul edilemez. Hükmen de illet değildir. Nedeni ise; bu tasarrufun 

ifade ettiği hükmün, şarta bağlamaktan sonra gerçekleşiyor olmasıdır. Özetini 

aktardığımız bu illet türüne Mecelle’nin 625. maddesi örnek getirilmiştir. Madde 

şöyledir: 

“Kefâlet, mutlak olarak mün’akid olduğu gibi ta’cîl veya te’cîl kaydıyla yani 

hemen yahut filan vakitte îfa olunmak üzere deyu mukayyed olarak dahi mün’akid olur.” 

Metninde yer alan ifadelerden de anlaşılacağı gibi bu madde kefâlet akdinin, 

akitle birlikte başlatılabileceği (ta‘cîl) gibi, belli bir zamana izafe edilerek de (te‘cîl) 

kefâlet akdinin kurulabileceğinden söz etmektedir. Daha açık ifade etmek gerekirse, bu 

madde muallak kefâleti değil, belli bir zamanâ muzâf yani müeccel kefâleti 

düzenlemektedir.440 Oysa Ali Haydar Efendi şu ifadelerle bu maddeyi 

örneklendirmektedir: “Yalnız ismen illettir.  Şarta muallak îcâb gibi.(Mecelle 625)”441 

Kanaatimizce ta’lîkî şarta bağlı tasarrufları konuya örnek olarak getirip zamana izafe 

edilen akdî bir tasarrufu düzenleyen bir maddenin zikredilmesi uygun düşmemiştir. 

Ancak belirtmeliyiz ki verdiğimiz açıklamalardan da anlaşılacağı gibi ileriki bir zamana 

izâfe edilerek kurulacak kefâlet akdi de bu tür illet için örnek olarak verilebilir. Baştaki 

açıklamalar aynen bu örnek için de geçerlidir.  

3.4.7.2.2.  Sebep Konusunda İşlenen Maddeler 

                                                                                                                                                                                   

438 Ali Haydar Efendi, s. 449. 
439Başlatıcı şart; akdin konusunu teşkil eden borcun mevcudiyetinin, bir hadisenin tahakkukuna 
bağlanması hali. Erdoğan, s. 520.  
440 Küçük Ali Haydar Efendi,  II/28–29. 
441 Ali Haydar Efendi, s. 450. 



 133 

Ali Haydar Efendi’nin sebep terimiyle ilgili olarak Mecelle’den getirdiği 

örneklerin daha iyi anlaşılabilmesi için illet bahsinde olduğu gibi öncelikle sebep 

terimine getirdiği tanımı aktarmak yararlı olacaktır. 

Sebep, sözlükte yol demektir.442 Fıkıh Usûlü terimi olarak sebep, sözlük 

anlamıyla bağlantılı bir anlamda kullanılır. Buna göre sebep, yalnız hükme tarîk olan 

şeydir.443 Yani hükme yol olan, hükme götüren vasfa sebep denir. Dar anlamda sebep 

illetten farklıdır. İllet, hükümle eş zamanlı olarak var olan ve hükmü doğuran bir vasıf 

idi.444 Geniş anlamda ise sebep, şer’î bir delilin, şer’î bir hükmü tanıtıcı olduğunu 

gösterdiği vasıftır. Bu tanıma göre ise sebep, illet teriminden daha genel bir terimdir.445 

Bu bağlamda Ali Haydar Efendi sebep terimini dörde ayırır ve ilk üçüyle ilgili 

olarak Mecelle’den alıntı yapar. Tezimizin ana konusu, Ali Haydar Efendi örneğinde 

pozitif hukuk kodu olarak Mecelle’nin Fıkıh Usûlü’ne (İslam Hukuk Metodolojisi’ne) 

nasıl yansıdığıdır. Biz tezimize esas olan kitapta Mecelle maddelerinin konuyla nasıl 

ilişkilendirildiğini ve bu ilişkilendirme esnasında nasıl bir yöntem izlendiğini 

incelemeye çalışıyoruz. O nedenle her konu hakkında kısa tanıtıcı bilgilere yer veriyor, 

ardından da Mecelle’nin yansımalarına geçiyoruz. Bu yöntemimizin bir gereği olarak 

sebebin kısımlarından Mecelle ile ilişkilendirilen üç kısmı vermekle yetineceğiz. 

a. “Kısm-ı evvel sebeb-i hakîkîdir ki hükmün vücûbu veya vücûdu vaz’ 

cihetinden kendisine muzâf olmayarak ve hükümde tesiri müteakkal olmayarak hükme 

tarîk olan şeydir.”446 O halde gerçek sebep, konuluşu gereği hükmün varlığının ve 

sübûtunun kendisine bağlı olmadığı, hükme etkisi akılla kavranamayan, hükme götüren 

bir vasıftır. Bu tanıma göre sebep, illet teriminden farklıdır. Çünkü illette hükmün sübût 

ve varlığı illete bağlı idi. 

                                                             

442  Mu’cemu’n-Nefâis, s. 540. 
443 Ali Haydar Efendi, s. 455. 
444 Bknz. Ali Haydar Efendi, s.  436. 
445 Ali Haydar Efendi, s. 457. 
446 Ali Haydar Efendi, s. 458. 



 134 

Ali Haydar Efendi sebebin bu kısmıyla ilgili olarak üç maddeye yer verir.447 

Bunlar şu maddelerdir: 

“Mübâşir yani bizzat fâil ile mütesebbib müctemi’ oldukta hüküm ol fâile muzâf 

kılınır.” (Mecelle, md. 90) 

“Cevâz-ı şer’î zamâna münâfîdir.” (Mecelle, md. 91)  

“Mütesebbib müteammid olmadıkça zâmin olmaz.” (Mecelle, md. 93)  

Gerçek sebebin hükmü şudur: Fiilin sonucunun fiile değil, sonuç ile fiil 

arasında yer alan illete bağlanmasıdır. Ali Haydar Efendi sebeple ilgili bu bilgiyi 

verdikten sonra yukarıda geçen maddelerin numaralarını verir. Ardından da bu 

maddeler ışığında konuyu aydınlatacak örneklere geçer. Seçtiği örnekler hırsızlık ve 

öldürme suçlarıdır.448 Her ikisi de öncelikle ceza hukuku alanına girer. Getirilen 

maddeler ise medeni hukuk ile usûl hukuku sahasını düzenleyen bir kanun kitabı olan 

Mecelle mecmuasıdır. Bu çelişik görünen durum şöyle açıklanabilir: Bilindiği gibi 

Mecelle ceza hukuku alanında bir düzenleme getirmez. Ancak burada örnek olarak 

getirilen maddeler, Mecelle’nin mukaddimesinde ki genel kurallar arasında yer alan 

maddelerdir. Genel kurallar ise fıkhın birçok meselesini cem eden kurallardır.449 O 

nedenle bu genel kuralları Mecelle’nin ana bölümlerinden ayrı değerlendirmek, sanırız, 

daha doğru olacaktır. Ayrıca Ali Haydar Efendi’nin, maddeleri konuyla ilişkilendirirken 

suçun ceza hukuku bakımından tahlîli yerine borçlar hukuku bakımından tahlîlini öne 

çıkardığını da vurgulamak isteriz. 

Örnekler ışığında maddelerin konuyla bağlantısı şöyle kurulmuştur: Bir adam 

bir hırsıza yol gösterse ve bu sayede hırsız, hırsızlık suçu işlese hırsız bu fiilinden dolayı 

yargılanır. Ancak sadece yol gösterdi diye o kişiye tazmin sorumluluğu getirilemez. 

Delâlet yani yol gösterme tazmini gerektirici bir neden olsa idi, delâlet sebep değil illet 

ya da şart olurdu. İlletin tanımı hatırlanacak olursa delâletin bu tanıma uymadığı 

                                                             

447 Ali Haydar Efendi, s. 458. 
448Ali Haydar Efendi, s. 458–460. 
449Abdülkerim Zeydan, el-Medhal li Dirâseti’ş-Şerîati’l-İslâmiyye, Şam: Müessesetü’r-Risâle, 2006, s. 
86. 



 135 

görülür. 90 ve 93. maddelerle örneğimizi bağlarsak; bu eylemde sebep ile hüküm 

arasına bir illet girmiştir. O nedenle belirtilen maddeler ve Fıkıh Usûlü’nde yer alan 

sebeple ilgili hükme binâen, hüküm sebebe değil, araya giren illete bağlanacaktır. 

Çünkü delâlet ile hırsızlık arasında doğrudan bir ilişki, bir illiyet bağı yoktur. Araya hür 

irâdesiyle hırsız girmiştir.450 

91. Madde ise sebep ile hüküm arasında gerçek anlamda bir bağ bulunmasına 

rağmen şer’î/hukûkî bir gerekçe ya da hakka dayalı eylemlerde, söz konusu gerekçenin 

böylesi bir bağın kurulmasını engelleyeceğini ifade etmektedir.451Kanaatimizce bu 

madde konunun örneği olmaktan çok bir istisnası mesabesindedir. 

b. İllet hükmünde olan sebep. Sebeple hüküm arasına giren illetin, sebebe 

bağlandığı ve bu illetin bu sebep nedeniyle meydana geldiği sebeptir. Bu kısımla ilgili 

olarak kitabü’l-gasp ve’l-itlâf bölümünde yer alan 933. madde örnek getirilmiştir.  

Ali Haydar Efendi burada madde numarasını vermekle yetinmiş, metni 

vermemiştir. Fakat “tarîk-i âmmda sâik ve kâidin fiilleri gibi” diyerek metnin içeriğini 

yansıtmayı ihmâl etmemiştir.452 Madde metni şöyledir: 

“Tarik-i âmmda kâid453 ve sâik454 dahî râkib455 gibidir.” 

Bu maddede kamunun ortak kullanımına açık yollarda, hayvanları sevk ve 

idare eden, onları arkalarından ya da önlerinden çekerek yönlendiren kişilerle ilgili bir 

düzenlemeye gidilmiştir. Buna göre bu kişilerin eylemleri esnasında hayvanın başkasına 

zarar vermesi durumunda uygulanacak tazmin hükümleri ile hayvan sürücüsüne 

uygulanacak tazmin hükümleri aynıdır.456 

Bu kurguda zararın illeti hayvanın çarpmasıdır. Çünkü zarar, doğrudan 

çarpmaya bağlıdır. Sebep ise binmek, sevk ve yönlendirmektir. Çünkü bu eylemler 
                                                             

450 Ali Haydar Efendi, s. 458–459. 
451 Selim Rüstem Bâz, I/59–60. 
452 Ali Haydar Efendi, s. 460. 
453 Yedeğine alıp çeken. Ferit Develioğlu, Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lugat, Ankara: Aydın 
Kitapevi, 1986, s. 578. 
454 Sürücü, sevk eden. Develioğlu, s. 1096. 
455 Binen, binici. Develioğlu, s. 1050. 
456 Berki, s. 184. 



 136 

zarar değil, zarardan korunmayı sağlayıcı etkenlerdir. Fakat bu öyle bir sebeptir ki illet 

hükmünde ve kuvvetinde bir sebeptir. Nedeni ise şudur: Hayvanın yürümesi burada 

hayvanın seçimine bağlı değildir. Binici veya kendisini sevk eden kişinin seçimine ve 

irâdesine bağlıdır. Mükrehin fiilinin sonucunun, mükrihe intikâlinde olduğu gibi, burada 

da hayvanın fiilinin sonucu, hayvanı sevk eden veya yönlendiren kişiye intikâl eder. 

Böylece fiilin sonucunun araya giren illete değil de bu illete bağlı olan sebebe 

bağlanması nedeniyle örneğimizdeki sebep, illet hükmünde bir sebep olmaktadır.457   

Kanaatimizce bu maddenin buraya alınması konuyla birebir örtüşen, yerinde bir örnek 

olmuştur. 

Ali Haydar Efendi bu kısımla ilgili olarak bir de 22. maddeyi örnek verir.  

Buna göre buradaki zararın hayvana değil de yönlendiricisine bağlanarak mütesebbibin 

sorumlu tutulması zarûret nedeniyledir. “Zarûretler kendi miktarlarınca takdir olunur” 

(Mecelle, md. 22) kuralına istinâden de mütesebbib sadece tazminle sorumlu tutulur, 

hakkında cezaî bir işlem yapılmaz.458 Buna göre 22. madde konumuz olan illet 

hükmündeki sebeple doğrudan değil; belki onun uygulamada tamamlayıcısı niteliğinde 

bir maddedir. Bu yönüyle Fıkıh Usûlü’yle ilişkisi yok gibi görünse de Ali Haydar 

Efendi’nin, usûlü pratik hukukla birleştirme çabası dikkate alındığında, bahsi geçen 

olayla ilgili olarak hukuk pratiğinde oluşabilecek tereddütleri giderme adına yerinde bir 

örnek olduğu söylenebilir. 

c. İllet şüphesi taşıyan sebep. Ali Haydar Efendi bunu iki madde ile 

ilişkilendirir.   

 “İzn-i veliyyu’l-emr olmadıkça kimse tarîk-i âmm’da bey’ ve şirâ için 

oturamaz ve bilâ izin bir şey vaz’ ve ihdâs edemez ve ederse ândan tevellüd eden zarar 

ve ziyânı zâmin olur.” (Mecelle, md. 927) 459 

“Cevâz-ı şer’î zamâna münâfîdir.” (Mecelle, md. 91)460 

                                                             

457 Ali Haydar Efendi, s. 460–461. 
458 Ali Haydar Efendi, s. 461. 
459 Ali Haydar Efendi, s. 462. 
460 Ali Haydar Efendi, s. 458. 



 137 

Maddelere bir hazırlık olması için Ali Haydar Efendi şu bilgileri aktarır, 

ardından da maddeyle konunun bağlantılarını verir: Bir hüküm bulunduğunda, mutlaka 

bu hükmün bağlandığı bir illetin de bulunması gerekir. Bağlayabileceğimiz bir illet 

yoksa illet hükmünde olan sebep, o da yoksa illet benzeri sebep ararız. Sebep de yoksa 

şart, o da yoksa alâmeti esas alırız.  Buna göre kamuya açık bir yolda yasal izni 

olmayan bir kişinin açtığı kuyuya bir başkasının hayvanı düşse bu zarar kuyuyu kazan 

kişiye tazmin ettirilecektir. Buna göre bu zararın gerçek sebebi, hayvanın kuyuya doğru 

yürümesidir. Yürümek hem hayvan için hem de insan için mubah bir fiildir. O halde 

tazmin yükünü bu sebebe bağlayamayız. Hükmü bağlamak için ikinci olarak illet 

şüphesi taşıyan bir sebep olup olmadığını araştırırız. Araştırmamız sonucunda kuyu 

kazmanın illet şüphesi taşıyan bir sebep olduğunu görürüz. Bu durumda tazmin 

sorumluluğu yasal bir izin almadan, kamunun ortak kullanımına açık bir yolda kuyu 

kazan kişiye yükletilecektir. Ali Haydar Efendi bu açıklamalarıyla konuyu 927. madde 

ile bağlantılı hale getirir. Ardından yasal iznin, bu şüpheyi giderici bir rolünün olduğunu 

aktararak 92. maddeyi çağrıştıracak ifadeler kullanır.461  

3.4.7.2.3. Şart Konusunda İşlenen Maddeler 

"Şart" : Bir şeyin varlığı kendi varlığına bağlı olmakla beraber, onun 

yapısından bir parça teşkil etmeyen iş veya vasıftır.462 Ali Haydar Efendi’ye göre ise 

şart, söz konusu şey üzerinde herhangi bir etkisi olmayan, hükme götüren bir yol da 

olmayan, buna rağmen hükmün varlığının kendisine bağlı olduğu şeydir.463 

Bu başlık altında dört maddeye yer verilmiştir. Eserde ele alınış sırasına göre 

bu dört madde şunlardır: 

“İzn-i veliyyu’l-emr olmadıkça kimse tarîk-i âmm’da bey’ ve şirâ için oturamaz 

ve bilâ izin bir şey vaz ve ihdâs edemez ve ederse ândan tevellüd eden zarar ve ziyanı 

zâmin olur.” (Mecelle, md. 927)   

                                                             

461 Ali Haydar Efendi, s. 462–465. 
462 Şaban, s. 252. 
463 Ali Haydar Efendi, s. 470. 



 138 

“Bir şeyin umûr-ı bâtınada delili, ol şeyin makâmına kâim olur.” (Mecelle, 

md.68)  

“Birinin duvarı yıkılıp da diğere bir zarar îrâs etse zamân lâzım gelmez. Fakat 

evvelce ol duvar mâil-i inhidâm olup da âna diğer bir kimse duvarını hedm et diye 

tekaddüm ve tenbih edip da duvarı hedm edecek kadar vakit geçmiş ise ol halde zamân 

lâzım gelir.” (Mecelle, md.928)  

“Bir kimse tesebbüben birinin malını itlâf yahut kıymetini tenkîs etse yani 

kendisinin fiili, bir malın telefine yahut noksan kıymetine sebeb-i müfdî olsa zâmin 

olur.” (Mecelle, md. 922) 

Bunlardan 927. ve 928. maddelerin metin ya da numaraları verilmeden, 

maddenin içeriği örneklendirilerek şart konusuyla bağlantı kurulmaya çalışılmıştır. 68. 

madde ise yine numara adı verilmeden ve Mecelle’nin adı anılmadan metni, müellifin 

kendi ifadeleriyle zikredilmiştir.464  

 Şartı beş kısma ayıran müellifimiz 922. maddeyi sebep hükmünde şarta örnek 

getirir. Bu madde anlaşılacağı gibi tesebbüben bir başkasına verilen mâlî zararların 

tazminini düzenlemektedir. Hocamız, bu maddeyi Hanefî doktrinindeki tartışmalar 

ışığında ayrıntılı bir incelemeye tâbi tutar.465 Tezimizin hacmini gereksiz yere 

artırmamak adına bu örneğin ayrıntılarını ilgili esere bırakıyoruz. 

3.4.8. Ehliyet Konusunda İşlenen Maddeler 

 Ehliyet, kişinin başkasına ait bir kısım hakları kabul ve ikrâra, başkasına karşı 

da kendisi için bir kısım hakların sübûtuna elverişli bulunmasıdır. Bu tariften 

anlaşıldığına göre ehliyet ikiye ayrılır: Leh ve aleyhine bir kısım hakların sübûtunu 

sağlayan ehliyet ile kendisi için başkasına karşı ve başkası için de kendisine karşı hak 

teşkil edecek bir kısım tasarruf ve muameleler kurma ehliyeti. Birincisine "vücûb 

ehliyeti" denilir: Bu ehliyet, kişinin insan oluşunun bir îcâbıdır. İkincisine de "edâ 

ehliyeti" denilir. Bu ehliyetin sübûtu için mücerret insan olma kâfi değildir; ayrıca 

                                                             

464 Ali Haydar Efendi, s. 475, 478, 484 -485. 
465 Ali Haydar Efendi, s. 477–479. 



 139 

"temyîz" (kâr ve zararını bilip ayırt etme) gücüne sahip olmak şarttır. Edâ ehliyeti de 

ikiye ayrılır: 1) Kâmil edâ ehliyeti: Bu, şer'î teklifler bakımından kişi âkil ve baliğ 

olunca, mâlî muameleler bakımından da reşit olarak buluğ çağına erince sâbit olur. 2) 

Nâkıs edâ ehliyeti: Bu da, mümeyyiz olan çocuk ve benzerlerinin hâiz olduğu mâlî 

muameleler, akitler ve diğer tasarruflarla ilgili ehliyettir. Fakat namaz, oruç, hac ve 

diğer şer'î teklifler bakımından mümeyyiz çocuk, tıpkı gayr-i mümeyyiz çocuk 

gibidir.466 

Usûl-ü Fıkıh Dersleri’nde alt başlıklarıyla birlikte ehliyet genel başlığı altında 

toplam 22 madde örneklendirilmiştir. Bu maddelerden dördü vücûb, biri edâ ehliyeti 

başlığı altında incelenmiştir. Avârız da denilen, edâ ehliyetini kısmen veya tamamen 

ortadan kaldıran nedenlerin işlendiği bölümde ise toplam 17 madde yer almıştır. Bu 

bölüm içerisinde de ikrâh konusunda yedi, küçüklük, bunaklık ve bilgisizlik 

konularında ikişer, ölüm konusunda ise bir madde ele alınmıştır. Maddelerin konuyla 

ilgili ayrıntıları ve işleniş yöntemine dâir açıklamalar kendi başlıkları içerisinde 

verilecektir. 

3.4.8.1. Vücûb Ehliyeti Konusunda İşlenen Maddeler 

Bu başlık içerisinde 99, 799, 913 ve 916. maddeler örnek gösterilmiştir. Söz 

konusu maddeler eserde ele alınış sırasına göre şöyledir: 

 “Birinin ayağı kayıp da düşerek âharın malını itlâf etse zâmin olur.” (Mecelle, 

md. 913)467 

“Sahib-i vedîa gâib olup da üzerine nafakası vacip olan kimsenin müracaatı 

üzerine hâkim ol gâibin vedîa olan akçasında ol kimseye nafaka takdir ettikte müstevda’ 

kendi yedinde vedîa olan akçadan ol kimsenin nafakasına sarf etse zamân lâzım gelmez. 

Fakat hâkimin emri olmaksızın sarf ederse zâmin olur.” (Mecelle, md. 799)468 

                                                             

466 Ebu Zehra,  284. 
467 Ali Haydar Efendi, s. 509. 
468 Ali Haydar Efendi, s. 509. 



 140 

“Bir sabî diğerin malını itlâf etse kendi malından zamân lâzım gelir. Malı 

yoksa hâl-i yüsrüne intizâr olunur. Velîsine tazmin ettirilmez.” (Mecelle, md. 916)469  

“Kim ki bir şeyi vakdinden evvel isti’câl eyler ise mahrûmiyetle muâteb olur.” 

(Mecelle, md. 99)470 

Bu maddeler içerisinde 916. maddenin adı geçmeksizin maddenin içeriğinin 

aktarılması yolu tercih edilmiştir. Maddenin konuyla ilgisi açıktır. Zira çocuğun vücûb 

ehliyeti tam olup kendisi hakkında doğabilecek mâlî borçlara ehildir. Bu yüzden itlâf 

ettiği başkasına ait malları tazminle sorumludur.471  

Diğer üç madde ise numaraları verilerek örnek gösterilmiştir.  

913. madde, başkasının malının itlâf edilmesi durumunda doğan zararın 

yüklenileceğini ifade etmektedir. Ali Haydar Efendi bu maddeyi çocukların vücûb 

ehliyetine örnek getirir.472 Maddenin konuyla bağlantısı ilk anda kurulamasa da dikkatli 

bir şekilde düşünüldüğünde şunu söylemek mümkündür: Çocuk da hukuken bir şahıstır, 

gerçek kişidir. Madde, ayırım yapmadan biri sözcüğünü mutlak olarak zikretmiştir. 

Herhangi bir kayıtla kayıtlanmayan mutlak ifadeler ise mutlak halleriyle hükme konu 

olurlar.473 O halde bu maddenin kapsamına çocuk da dâhildir. 

799. maddenin vücûb ehliyetiyle bağlantısı eserde verilmemiştir. Bize göre 

borçlar hukukunun konularından olan vedia sözleşmesiyle ilgili bir konuyu düzenleyen 

bu maddenin, bu konuyu açıklayıcı bir örnek olarak sunulması ilk bakışta yerinde 

görülmeyebilir. Ancak gâib de olsa kişinin mâlî sorumluluklarının devam edeceği ve 

bunun vücûb ehliyetini düşürücü bir etkisinin olmayacağı düşünülürse, sanırız, 

maddenin konuyla bağlantısı açıklık kazanacaktır.  

99. madde meşru olmayan yollarla, zamanından önce bir takım amaçlara 

ulaşılmaya kalkışıldığında bu girişimlerin, söz konusu amaçlardan mahrumiyetle 

                                                             

469 Ali Haydar Efendi, s. 509. 
470 Ali Haydar Efendi, s. 510. 
471 Molla Hüsrev,  592–593.  
472 Ali Haydar Efendi, s. 509. 
473 Mecelle, 64, md. 



 141 

cezalandırılacağını dile getirmektedir. Bu kuralın yaygın örneği mirasçı adayının 

murisini öldürmesidir ki bu durumda, söz konusu kişiye mirastan mahrumiyet cezası 

verilir.474 Ali Haydar Efendi çocuğun cezaî ehliyetinin bulunmadığını söyleyerek 

mûrisini öldüren ya da başka birinin ölümüne yol açan çocuğun ne mirastan 

mahrumiyetle, ne de ikinci durumda kısasla cezalandırılmayacağını ifade eder. Çocuğun 

cezaî ehliyetinin bulunmaması, bu olayda çocuk lehine miras hakkını ibkâ edici bir rol 

oynamıştır. Haklara ehil olmak ise açıklandığı gibi vücûb ehliyetiyle ilgili bir durumdur.  

3.4.8.2. Edâ Ehliyeti Konusunda İşlenen Maddeler 

Bu konuyla ilgili olarak metnine yer vermeden sadece numarası belirtilerek 

967. madde örnek gösterilmiştir.475  

“Sağîr-i mümeyyizin kabul-i hibe ve hediye gibi hakkında nef’-i mahz olan 

tasarrufu velîsinin izin ve icâzeti olmasa bile muteberdir ve âhara bir şey hibe etmek 

gibi hakkında zarar-ı mahz olan tasarrufu velîsinin izin ve icâzeti olsa bile muteber 

olmaz.” 

“Amma zâten nef’ ile zarar beyninde dâir olan ukûdu velîsinin icâzetine 

mevkûfen mün’akid olur. Velîsi dahi icâzet verip vermemekte muhayyerdir. Şöyle ki 

sağîr hakkında faydalı görürse mücîz olur, görmezse mücîz olmaz.” (Mecelle, md. 967) 

Mecelle’nin bu maddesi terime yer vermeden İslam Hukuku’nda kul hakları 

alanında mümeyyiz çocukla ilgili olarak sâbit olan nâkıs edâ ehliyetini düzenlemektedir. 

Nitekim bu madde şahıs hukukunun da düzenlendiği, Mecelle’nin kitâbü’l-hacr ve’l-

ikrâh ve’ş-şuf‘a bölümünde geçmektedir. Ali Haydar Efendi bu içeriği olduğu gibi 

eserine yansıtmıştır. 476 

3.4.8.2.1. Edâ Ehliyetini Kısmen Ya Da Tamamen Ortadan Kaldıran 

Durumlar Konusunda İşlenen Maddeler 

3.4.8.2.1.1.  Küçüklük Konusunda İşlenen Maddeler 

                                                             

474 Zeydan, el-Medhal, s. 100. 
475 Ali Haydar Efendi, s. 513. 
476 Ali Haydar Efendi, s. 513. 



 142 

Küçüklük, doğumla ergenlik arasında yer alan dönemdir. Temyiz öncesi ve 

sonrasına göre mümeyyiz olmayan çocuk ve mümeyyiz çocuk diye iki kısımda ele 

alınır.477 Küçüklük edâ ehliyeti bakımından bazı sonuçlara yol açar. Mümeyyiz olmayan 

küçüğün edâ ehliyeti yok iken, mümeyyiz çocuğun edâ ehliyeti eksiktir.478 Bundan 

dolayı md. 957’de de belirtildiği gibi küçük, çıkarlarının korunması adına hacr479 altına 

alınmıştır. 974. madde ise küçük üzerinde kurulacak olan vasîlikle ilgili düzenlemeleri 

içerir.  

“Sağîr ve mecnûn ve ma’tûf zâten mahcûrlardır.” (Mecelle, md. 957)  

 “Sağîrin bu bâbta velîsi evvelâ babası sâniyen babası fevt olmuş ise vasîyy-i 

muhtârı yani babasının hâl-i hayâtında ihtiyâr ve nasb etmiş olduğu vasî, sâlisen 

vasîyy-i muhtar dahî vefat ederse ânın hâli hayatında nasb eylediği vasî, râbian cedd-i 

sahîhi yani sağîrin babasının babası yahut babasının babasının babası, hâmisen iş bu 

ceddin hâ-li hayatında ihtiyâr ve nasb eylemiş olduğu vasî, sâdisen ol vasînin nasb 

eylediği vasî, sâbian hâkim yahut vasiyy-i mansûbu yani hâkimin nasb eylediği vasîdir.” 

“Amma kardeş, amca ve sâir akrabânın vasî olmadıkları halde izin vermeleri 

câiz olmaz.” (Mecelle, md. 974)  

Ali Haydar Efendi bu madde numaralarını verdikten sonra maddelerin içeriğini 

biraz genişleterek konu anlatımı şeklinde eserine yansıtmıştır.480 

3.4.8.2.1.2.   Bunama Konusunda İşlenen Maddeler 

Bunama olarak ifade edilen, akıldaki idrak ve kavrama noksanlığından doğan 

zayıflık481 anlamına gelen ateh sözcüğünün hukûkî tanımı, 945. maddeden 

yararlanılarak yapılmaya çalışılmış ve 978. madde ile de bunamanın hukûkî etkileri 

verilmiştir. Her iki maddenin de numaraları aktarılmış ancak metinlerinin doğrudan 

verilmesi şeklinde değil, içeriğinin âdeta birebir anlatımı yoluyla yansıtılması yoluna 

                                                             

477 Erdoğan,  s. 85. 
478 Ebu Zehra, s. 384. 
479 Belli bir şahsı, sözlü tasarruflarından men etmek yani o kişinin sözlü tasarruflarını hükümsüz, gayr-ı 
sâbit ve geçersiz saymaktır. Erdoğan, s. 165. 
480 Ali Haydar Efendi, s. 516–517. 
481 Erdoğan, s. 36. 



 143 

gidilmiştir.482 Buna göre ateh şöyle tanımlanmış, ardından parantez açılarak Mecelle’ye 

atıfta bulunulmuştur: 

"Akılda haleli mûcib bir âfettir ki sahibi sözünde ve sâir umurunda gah âkil 

gah mecnun gibi olur.(Mecelle 945)"483 

Numaraları verilen madde metinleri şöyledir: 

“Ma’tûh; ol muhtellü’ş-şuûr olan kimsedir ki fehmi kalîl ve sözü müşevveş ve 

tedbîri fâsid olur.” (Mecelle, md. 945)  

“Ma’tûh olan kimse sağîr-i mümeyyiz hükmündedir.” (Mecelle, md. 978) 

 3.4.8.2.1.3. Hastalık Konusunda İşlenen Maddeler 

Esasen İslam Hukuku’nda hastalık, ne kul hakları, ne de Allah hakları alanında 

ehliyeti etkileyen bir unsur olarak değerlendirilmiştir. Ancak bu hastalık bir yıl içinde 

ölümle sonuçlanan bir hastalık olduğunda ve fiilen bir yıl içinde ölümle 

sonuçlandığında vârislerinin haklarını korumaya yetecek oranda bir kısıtlılık sebebi 

olarak kabul edilmiştir.484  

Numaraları verilen madde metinleri şöyledir: 

“Bir kimse maraz-ı mevtinde vârislerinden birine bir ayn yahut deyn ikrâr 

ettikten sonra fevt olsa, diğer vârislerin icâzetine mevkûftur. Onlar mücîz olursa ânın 

ikrârı dahi muteber olur ve eğer onlar mücîz olmazsa ânın ikrârı dahi muteber olmaz.” 

“Şu kadar var ki mukirrin hayatında diğer vârisler ânı tasdîk etmişlerse, 

vefatından sonra onlar bu tasdîklerinden rücû’ edemeyip ol ikrâr mûteber olur.”  

“Ve bir de vârise emânet ikrârı her halde sahîhtir.” 

“Şöyle ki bir kimse kendisinin bir vârisinde olan emânetini kabz etmiş yahut 

vârisinin kendisinde olan emânet-i mâlûmesini istihlâk eylemiş idüğünü maraz-ı 

mevtinde ikrâr eylese sahîh olur.” (Mecelle, md. 1598)  

                                                             

482 Ali Haydar Efendi, s. 518. 
483 Ali Haydar Efendi, s. 518. 
484 Alâüddin Abdülaziz b. Ahmed el-Buhârî, (v. 730h.), Keşfü'l-Esrâr, üçüncü baskı, Beyrut: Dâru’l-
Kitabi’l-Arabî, 1997, IV/520.  



 144 

“Marîzin maraz-ı mevtinde ecnebiye yani kendisine vâris olmayan kimseye 

gerek ayn ve gerek deyn ikrârı cemi’ emvâlini muhît olsa bile sahîh olur.” 

“Şu kadar var ki mukarrun bih mukirre henüz bey’ ya hibe olunmuş yahut 

âhardan irsen intikâl eylemiş olmak gibi bir sebeple vakt-i ikrârda ânın mülkü olduğu 

çok kimselerin malûmu olarak kendi ikrârında kâzib idüğü zâhir olsa ol halde nazar 

olunur. Eğer bu ikrârı müzâkere-i vasiyyet esnasında değilse hibe demek olarak teslim 

lâzım gelir ve eğer müzâkere-i vasiyyet esnasında ise vasiyyet manâsına mahmûl olur ve 

gerek hibe olsun ve gerek vasiyyet olsun ancak sülüs-i mâlından muteber olur.” 

(Mecelle, md. 1601)  

“Bu mebhasta485 kefâlet bi’l-mâl, deyn-i aslî hükmündedir.” (Mecelle, md. 

1605) 

Görüleceği gibi bu maddeler, mirasçıları ve mirasçısı olmayan kişiler lehine 

ölüm hastasının yaptığı ikrârlarının hukûkî sonuçlarıyla ilgili düzenlemeleri 

öngörmektedir. Ali Haydar Efendi Mecelle’nin bu konuyla ilgili düzenlemeler öngören 

maddelerini bu başlık altında madde numaraları halinde vermiş, daha sonra konunun 

içeriğini hem usûl hem de furu’ bakımından tartışmıştır. 486 Tezimizin esas konusu bu 

tartışmalar olmadığı için biz bu tartışmalara yer vermek istemiyoruz.  

Bilindiği gibi ölüm hastası ile ilgili bilgiler daha çok furu’ fıkıh kitaplarında 

yer alır. Hanefî usûl kitaplarında ise konunun usûl bakımından ana hatları incelenir.487 

Günümüzde ders kitabı olarak hazırlanan birçok usûl kitabında ise ehliyeti etkileyen 

konular içerisinde bu konu işlenmez.488  

Bir yıl içinde ölümle sonuçlanan ölüm hastalığı geriye dönük olarak işlem 

görür ve kısıtlılık hali hukuksal sonuçlarını icrâ eder.489 Kısıtlılığın, kişinin sözlü 

                                                             

485 Ölüm hastası olan kimsenin tasarrufları konusunda.  
486 Ali Haydar Efendi, s. 522–524. 
487 Bknz. Muhammed Emîn bin Ömer bin Abdülazîz İbn Âbidîn (1784-1836m.), Haşiyetü Raddi’l-
Muhtâr Ale’d-Dürri’l-Muhtâr Şerhu Tenvîri’l-Ebsâr, Buyrut: Dâru’l-Fikr, 2000, s. III/384, IV/396, 
V/610; Serahsî, Usûlü’s-Serahsî, Beyrut: Dâru’l-Kitabi’l-İlmiyye, 1993, s. II/316. 
488 Bknz. Şaban, Ebu Zehra, Zeydan, a.g. eserler.  
489 Küçük Ali Haydar Efendi,  IV/156. 



 145 

tasarruflarının kısmen ya da tamamen geçersiz sayılması anlamına geldiği490 

hatırlanacak olursa, etkilerini ölümden sonra geriye doğru gösteriyor olsa da ölüm 

hastalığının bu konuyla ilgili olduğu söylenebilir. Ölüm hastalığının usûlle ilgisi bu 

şekilde kurulduğunda, bu konuyu düzenleyen maddelerin bu başlık altında yansıtılması, 

sanırız, yerinde sayılabilir.  

3.4.8.2.1.4.  Ölüm Konusunda İşlenen Maddeler     

Ali Haydar Efendi’nin de beyân ettiği üzere ölüm tam bir acziyet halidir. Diğer 

semâvi ehliyet engellerinde az da olsa yapabilirlilikten söz edilebilinirse de ölümde 

böyle bir imkândan bahsetmek mümkün değildir. Haydar Efendi bu bölümde ölüme 

bağlanan hukuksal/fıkhî sonuçlara dâir fıkıh ve Fıkıh Usûlü kitaplarından derlediği 

bilgileri verdikten491 sonra Mecelle’de kefâlet akdini düzenleyen bölümde yer alan 633. 

maddeyi konuya örnek olarak getirir. İlgili maddenin metni şöyledir: 

“Mekfûlün anh’ın yesârı şart olmayıp müflise dahi kefâlet sahih olur.” 492 

Bilindiği gibi ölümle birlikte bütün mâlî ve bedenî(ibadetler) yükümlülükler 

düşer. Yine zimmetin zayıflaması sebebiyle borçlar dahî düşer. Ancak eğer zimmete, 

söz konusu borcun te’diyesini sağlayacak bir kefil eklenir ya da ölenin geride bıraktığı 

bir mal bulunursa ehliyeti tamamen kaldırdığı düşünülen ölüme rağmen borçlular 

lehine, borçlar ödeninceye kadar ehliyet devam eder. Ancak bu tür imkânlar yoksa ölen 

kişinin şahsına bağlı olarak var olan zimmet, ölümle birlikte zayıflayacağından tek 

başına borçları taşıyamayacak ve borçlar düşecektir.493   

İşte bu noktada müellifimiz, edâ ehliyetini düşüren ölümle ilgili âdeta bir 

istisna sayılabilecek bir örneği Mecelle’yi kaynak göstererek usûlün gündemine taşır. 

Bu örnek ölen kimsenin borçlarına kefâlet meselesidir. Ancak Haydar Efendi’nin 

getirdiği bu örnek maddede ölümle ilgili bir ifadeye rastlanmamaktadır. Hanefî fıkıh 

kitaplarına baktığımızda kefâlet bahisleri içerisinde konunun şöyle işlendiğini görürüz: 

Kişi borçlu olarak ölür ve geride herhangi bir mal bırakmaz da bir başkası, alacaklılar 

                                                             

490 Muhammed Ravvâs Kal’acî, el-Mevsûatü’l-Fıkhiyye, Beyrut: Dâru’n-Nefâis, 2000 I/717. 
491 Ali Haydar Efendi, s. 524–525. 
492 Ali Haydar Efendi, s. 526.  
493 Molla Hüsrev, s. 626–627. 



 146 

lehine ölen kişinin borçlarına kefil olursa bu kefâlet Ebû Hanife’ye göre geçersizdir. 

Çünkü ölümle birlikte zimmet sona ermiş, dolayısıyla borç düşmüştür. Düşen bir borcun 

ödenmesinden söz edilemez. Ebu Yusuf ve imam Muhammet ise aynı görüşte 

değildirler. Onlara göre bu kefâlet geçerlidir. Çünkü bu kefâlet mevcut bir borca 

bağlanmaktadır. Zira bu borç alacaklının hakkı nedeniyle sâbit olmuştur. Alacaklının 

hakkını düşürecek bir neden de bulunmamaktadır.494 633. Madde ise sadece müflisten 

söz etmekte, ölen borçlu hakkında sessiz kalmaktadır. Buna rağmen Ali Haydar Efendi 

maddenin bu mutlak ifadesinden hareketle ölen kişiye kefâletin de bu maddeden 

anlaşılacağı iddiasıyla bu maddeyi burada örnek vermekten kaçınmaz.495  Kanaatimizce 

bu madde aynı zamanda mutlak konusu içerisinde de ele alınabilir. Şunu da 

belirtmeliyiz ki bu durum Büyük Ali Haydar Efendi ile sınırlı değildir. Mecelle’nin 

meşhur şârihi Hocaeminzâde Küçük Ali Haydar Efendi de ölen müflis konusunu bu 

madde altında incelemiştir.496 

3.4.8.2.1.5. Bilgisizlik Konusunda İşlenen Maddeler 

Bu başlık altında doğrudan Mecelle ile bir bağlantı kurulmamıştır. Ancak 1523 

ve 1524. Maddelere içerik anlamında atıfta bulunulmuştur. 

3.4.8.2.1.6. İkrâh Konusunda İşlenen Maddeler 

Haydar Efendi ikrâhla ilgili tanımları madde numarası vermeden ve Mecelle 

ismine de değinmeden Mecelle’den alıntılamıştır. İçeriği alıntılanan bu maddeler 948–

949 ve 1003–1007. maddelerdir. Devam eden sayfalarda ise ikrâhın bölümleriyle ilgili 

ayrıntıların Mecelle’de işlendiğini ifade ederek öğrencilerini Mecelle’ye havâle 

etmiştir.497  

3.4.9. İçtihâd Konusunda İşlenen Maddeler 

Bu konu içerisinde Mecelle’nin küllî kaideleri arasında zikredilen 14. ve 16. 

maddeler metin olarak verilir. Ancak Mecelle’den söz edilmez.498 14. Madde içtihâdın 

                                                             

494 Merğinânî,  III/94. 
495 Ali Haydar Efendi, s. 526. 
496 Küçük Ali Haydar Efendi, II/53–54. 
497 Ali Haydar Efendi, s. 544, 546. 
498 Ali Haydar Efendi, s. 552, 556. 



 147 

nerede yapılabileceğini açıklayan “mevrid-i nassda ictihâda mesâğ yoktur” maddesidir. 

16. Madde ise  “ictihâd ile ictihâd nakz olunmaz” şeklindeki maddedir. 

 



 148 

SONUÇ 

Asırlar boyu İslam dünyasında hukuk ihtiyacı daha çok müçtehit imamların 

içtihatlarını derleyen kitaplarla karşılanmıştır. Ne var ki artan hukukî problemler ve 

Osmanlı Devleti üzerinde etkisi yoğunlaşan dış baskılar hukuk alanında mer’î bir kanun 

hazırlanması ihtiyacını doğurmuştur. Söz konusu kanun metinlerinin tercüme edilmesi 

yönündeki fikirlere rağmen İslam Hukuku esas alınarak kanun yapılması şeklindeki 

tekliflerin ağırlık kazanmasıyla İslam Hukuku sahasında bir ilk başarılmış, eksiklerine 

rağmen batılı anlamda medeni bir kanun mecmuası ortaya konmuştur. Akabinde bu 

kanun mecmuası hukuk mekteplerinin temel ders kitabı olarak da müfredattaki yerini 

almıştır. Mecelle derslerini veren hocalardan biri de aynı zamanda yetkin bir usûlcü 

olan Büyük Ali Haydar Efendi’dir.  

Büyük Ali Haydar Efendi XIX. y.yıl son dönem Osmanlı hukukçularından ve 

döneminin önde gelen usûl bilginlerindir. İyi bir eğitim alan hukukçumuz aynı zamanda 

özellikle eğitim alanında önemli hizmetleri olan bir devlet adamıdır. Onun bir diğer 

önemli özelliği ise şâir kişiliğidir. Ancak Ali Haydar Efendi’yi tarihe not düşüren daha 

çok onun hukukçu kimliğidir. Hukukçu kimliğinde temâyüz eden yönü ise 

usûlcülüğüdür. Klasik Fıkıh Usûlü’nü çok iyi özümsemiş olan Ali Haydar Efendi, 

öğrencisi Hacı Adil Bey’in de katkılarıyla yazmış olduğu eserle Fıkıh Usûlü alanına 

önemli bir çalışma kazandırmıştır. Bu çalışmanın bizim tezimize konu olan yönü 

Mecelle’de yer alan kanun maddelerinin, usûl konularının izahı sadedinde örnek olarak 

verilmesidir.  

Mecelle maddelerine Usûl-ü Fıkıh Dersleri adlı eserin birçok yerinde rastlamak 

mümkündür. Ali Haydar Efendi Mecelle’den örnekler verirken, çoğunlukla madde 

metinlerine yer vermez. Onun yerine madde numaralarına yer verir. Yer yer bu 

maddeleri konuyla ilişkilendirerek açıklarken bazen uzun izahlarda bulunur bazen de 

kısa açıklamalarla yetinir. Birçok konuda da tanımları Mecelle’den alır. Kimi zaman da 

adını vermeksizin kanun maddelerine atıflarda bulunur. Usûlün Mecelle ile 

bağdaştırılması yönünde Mecelle’den getirilen örneklerin büyük bir kısmı yerinde 

olmuştur. Konuları içerisinde değindiğmiz çok az örnek ise bunun istisnasını 

oluşturmaktadır. Bu anlamda Fıkıh Usûlü, bir kanun metni olan Mecelle ile 



 149 

harmanlanmıştır. Bize göre eserin bu yönü, onu diğer usûl kitaplarından ayırmakta ve 

bu alanda yazılacak kitaplara bir örnek sunmaktadır. Eserin bu niteliği, usûlün furudan 

bağımsız olmadığını; hatta mer'î kanun metinleriyle de irtibatlı olduğunu ortaya koyan 

bir çabadır. Nitekim hemen hemen bütün usûl konularına Mecelle'den örnekler verilerek 

bu çaba eserin tamamına yansıtılmıştır. Getirilen kimi örnekler konuyla ilişkisi 

bakımından eleştiriye açık olsa da bu durum, sanırız, önemlidir.   

Geleneksel usûl kitapları salt entelektüel bir çalışma alanıyla mı sınırlıdır yoksa 

pratik hukukla da ilişkili midir? Furû fıkıh alanında yapılan içtihâdî çalışmaların 

metodolojik zemini gerçekten Fıkıh Usûlü müdür? Bu sorulara olumlu cevap teşkil 

edebilecek, yakın döneme ait çalışmalardan örnek olabilecek bir eser var mıdır? 

türünden sorulara Ali Haydar Efendi’nin bu eseri, kısmen de olsa örnek olabilecek bir 

eserdir. Nitekim hemen hemen her bir usûl konusunu mer’î hukukla bağdaştırma çabası 

eserin bu nitelikte bir eser olduğu izlenimini uyandırmaktadır. Kısaca ifade etmek 

gerekirse, bize göre, Osmanlı coğrafyasında fukaha metoduyla yapılan Ali Haydar 

Efendi'ye ait bu çalışma, İslam Hukuku'nun somut hukûkî olaylara getirmeye çalıştığı 

çözümlerinin metodolojik bir zeminde yapıldığını ve geleneksel Fıkıh Usûlü anlayışının 

da bu zemini oluşturabileceğini gösterme gayretinde olan bir çalışmadır. 

Fıkıh Usûlü alanında, Türkçe yazılan ilk usûl kitabı olan “Usûl-ü Fıkıh 

Dersleri” adlı çalışma bu özellikleriyle akademik alanda önemli bir eser olarak yerini 

almıştır.  

 

 

 

 

 

 



 150 

KAYNAKÇA 

Kitaplar 

Ahmed B. Hanbel (164-241h.). Müsned. Kâhire: Müessesetü Kurtuba, t.y.  

Aydın, M. Akif. Türk Hukuk Tarihi. İstanbul: Beta Basım Yayım, 1999.  

Aydın, Mehmet Akif. İslam ve Osmanlı Hukuku Araştırmaları. İstanbul: 

1996. 

Aydın, M. Akif. İslam-Osmanlı Aile Hukuku. İstanbul: M.Ü.İ.F Yayınları, 

1985. 

Bakkaloğlu, Abdüssamet. Kanunlaştırma Hareketleri Çerçevesinde İslam 

Aile Hukuku (Osmanlı ve Mısır Mukayeseli Suriye Örneği). İstanbul: 2006. 

Bâz, Selim Rüstem El-Lübnânî. Şerhu'l-Mecelle. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, t.y. 

Belgesay, Mustafa Reşit. Tanzimat ve Adliye Teşkilatı. İstanbul: Milli Eğitim 

Yayınları, 1999. 

Berkî, Ali Himmet. Açıklamalı Mecelle. İstanbul: Hikmet Yayınları, 1982. 

Bilmen, Ömer Nasuhî. Hukuku İslamiyye ve Istılâhâtı Fıkhiyye Kâmûsu. 

İstanbul: Bilmen Yayınevi, 1968. 

Buhârî, Alâüddin Abdülaziz b. Ahmed(v. 730h.). Keşfü'l-Esrâr. Üçüncü 

baskı, Beyrut: Dâru’l-Kitabi’l-Arabî,1997 

Büyük Ali Haydar Efendi. Usûl-ü Fıkıh Dersleri. İstanbul: el-Mektebetü’l-

Mahmudiyye, t.y., ofset baskı. 

Cevdet Paşa, Ahmet. Ma’rûzât. İstanbul: Çağrı Yayınları, 1980. 

Cevdet Paşa, Ahmet. Tezâkir. yay., Cavid Baysun, Ankara, 1991. 



 151 

Çörtük, Hasan. "Büyük Haydar Efendi ve Usûl-ü Fıkıh Dersleri Adlı 

Eserindeki Metodu". (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Cumhuriyet Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi, Sivas, 2007) 

Döndüren, Hamdi. Delilleriyle Ticaret ve İktisat İlmihali. İstanbul: Erkam 

Yayınları, 2008. 

Ebû Dâvûd. Süleyman b. el-Eş'as es-Sicistânî (ö.275/888). es-Sünen. Mısır: 

t.y. 

Ebu Zehra, Muhammed, İslam Hukuku Metodolojisi. Abdülkadir Şener 

(çev.), 6. Baskı, Ankara: Fecr Yayınevi, 1994. 

El-Askalânî, el-Hâfız İbn Hacer(852h). Nüzhetü’n-Nazar Fi Tavdîhi 

Nuhbeti’l-Fiker Fi Mustalahi Ehli’l-Eser. Şam: Matbatü’s-Sabâh, 1993. 

Ergin, Osman Nuri. Türk Maarif Tarihi. İstanbul: t.y. 

Erk, Hasan Basri. Meşhur Türk Hukukçuları. İstanbul: 1958. 

Es-Semerkandî, Alâüddin. Tuhfetü'l-Fukahâ. Kâhire: Mektebetü Dâri't-Türâs, 

1998. 

Gövsa, İbrahim Alaattin. Türk Meşhurları. İstanbul: 1966. 

Güçlü, Hasan. "Şeybâni’nin El-Asl İsimli Eserinin Kitâbu’l-Buyû Ve’s-Selem 

Bölümünde İstihsan Metodunun Uygulanışı". (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 

Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Sakarya: 2008)  

Hacak, Hasan. "İslam Hukukunun Klasik Kaynaklarında Hak Kavramının 

Analizi". (Basılmamış Doktora Tezi, Marmara Üniversitesi SBE, İstanbul: 2000)  

Haçkalı, Abdurrahman. İslam Hukuk Tarihinde Gayeci İçtihad Metodunun 

Gelişimi. B.y.: Etüd Yayınları, t.y. 



 152 

İbn Âbidîn, Muhammed Emîn bin Ömer bin Abdülazîz. (1784-1836m.). 

Haşiyetü Raddi’l-Muhtâr Ale’d-Dürri’l-Muhtâr Şerhu Tenvîri’l-Ebsâr.  Buyrut: 

Dâru’l-Fikr, , 2000. 

İbn Mâce, Ebu Abdillah Muhammed b. Yezîd el-Kazvînî (ö.275/888). Sünen-i 

İbn-i Mâce. Mısır: 1952. 

İnal, İbnulemin Mahmud Kemal. Son Asır Türk Şâirleri. İstanbul: Dergâh 

Yayınları, 1988 

İbn Nüceym, Zeynelâdinîn b. İbrahim(926-970h.). el-Bahru'r-Râik Şerhu 

Kenzi'd-Dekâik.  Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1980. 

İbnü’l-Hümâm, Kemaleddin Muhammed b. Abdülvâhid es-Sivâsî(ö.861/1457). 

Fethu'l-Kadîr, Beyrut: Daru’l-Fikr, t.y. 

Kâsânî, Alâüddin Ebu Bekr b. Mesûd(v. 587h.). Beyrut: Bedâiu's-Sanâi'. 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, , 1997 

Kaşıkçı, Osman. İslam ve Osmanlı Hukukunda Mecelle. İstanbul: 1997 

Karaman, Hayreddin. İslam Hukuk Tarihi. İstanbul:1988. 

Küçük Ali Haydar Efendi. Dürerü’l-Hukkâm Şerhu Mecelleti’l-Ahkâm. 

İstanbul: Matbaayı Ebu’r-Rıza, 1330h. 

Mahmasânî, Suphi. Felsefet’ut-Teşrî fi’l-İslam. Beyrut: 1952 

Malkaç, Mehmet. "Ana Hatlarıyla Mecelle ve Mecelle İle İlgili Bibliyografik 

Çalışma". (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü,  Sakarya: 2001.) 

Mardin, Ebü’l Ula. Medeni Hukuk Cephesinden Ahmet Cevdet Paşa. 

Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1996. 

Mehmet Tahir Efendi (1344/1925). Osmanlı Müellifleri. İstanbul: t.y. 



 153 

Merğinânî, Burhaneddin Ebu’l-Hasen Ali b. Ebu Bekr el-Fergânî(592h). el-

Hidâye Şerhu Bidâyeti’l-Mübtedî. Beyrut: Şirketü Dâri’l-Erkam b. Ebi’l-Erkam, t.y. 

Mevsılî, Necmüddin Abdullah (ö.683/284). el-İhtiyâr li Ta'lili'l-Muhtâr. 

Kahire: t.y. 

Molla Hüsrev(v. 885/1481), Mir’âtü’l-Usûl Fî Şerhi Mirkâti’l-Vusûl. Ofset 

baskı, İstanbul: Salah Bilici ve Ergin Kitapevi, 1966. 

Öztürk, Osman. Osmanlı Hukuk Tarihinde Mecelle.  İstanbul: 1973. 

Schacht, Joseph. İslam Hukukuna Giriş. Mehmet Dağ-Abdülkadir 

Şener(çev.), Ankara: 1971. 

Serahsi, Muhammed b. Ahmed Ebu Sehl(ö. 490/1097). el-Mebsût. 3. baskı 

Beyrut: Daru’l-Ma’rife, 1398/1978. 

Serahsî, Muhammed b. Ahmed Ebu Sehl(ö. 490/1097). Usûlü’s-Serahsî. 

Beyrut: Dâru’l-Kitabi’l-İlmiyye, 1993. 

Şaban, Zekiyyüddin. Usûlü’l-Fıkhi’l-İslâmî. B.y., t.y. 

Şaban, Zekiyüddin. İslam Hukuk İlminin Esasları. İ. Kafi Dönmez (çev), 

Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1996.  

Şeref, Abdurrahman. Tarih Konuşmaları. İstanbul: Kavram Yayınları, 1978. 

Tırmîzî, Muhammed b. İsa (ö.279/892). es-Sünen. Kahire: 1937. 

Tuğ, Sâlih. İslam Ülkelerinde Anayasa Hareketleri. İstanbul: İrfan Yayınevi, 

1969. 

Velidedeoğlu, Hıfzı Veldet. Kanunlaştırma Hareketleri ve Tanzimat. 

İstanbul: 1940. 

Velidedeoğlu, Hıfzı Veldet. Türk Medeni Hukuku. İstanbul: 1981. 

Velidedeoğlu, Hıfzı Veldet. Medeni Hukuk. İstanbul: 1981. 



 154 

Zerkâ, Mustafa Ahmet. el-Medhalü’l-Fıkhiyyü’l-Âmm. Şam: Dâru’l-Kalem, 

2004.  

Zeydan, Abdülkerim. Fıkıh Usûlü. Ruhi Özcan (çev.), İstanbul: M.Ü. İlahiyat 

Fakültesi Vakfı Yayınları,  1993. 

Zeydân, Abdülkerim. el-Medhal li Dirâseti’ş-Şerîati’l-İslâmiyye. Şam: 

Müessesetü’r-Risâle, 2006 

Zeylaî, Fahruddin Osman b. Ali(v. 743h). Tebyinü’l-Hakâik Şerhu Kenzi’d-

Dekâik. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2000. 

Makaleler 

Akyol, Taha. “Osmanlı Hukukunun Modernleşmesi”. Köprü Dergisi. İstanbul: 

1998. 

Ekşi, Ahmet. “Büyük Ali Haydar Efendi”.  İslam Hukuku Araştırmaları 

Dergisi.  Sy. VI, Konya: 2005. 

Ünal, Uğur. “Osmanlı Hukukçularından Büyük Ali Haydar Efendi”. Ankara 

Üniversitesi Tarih Araştırmaları Dergisi. C. XXVI, sy. 41, Ankara: (Mart) 2007. 

Sempozyumlar 

Gözübenli, Beşir. “Türk Hukuk Tarihinde Kanunlaştırma Faaliyetleri ve 

Mecelle”. Ahmet Cevdet Paşa Vefatının 100. Yılına Armağan Sempozyumu. 

Ankara: 1997. 

Mermutlu, Bedri. “Üsküdar’da Bir Elit Mezarlığı: Nasuhi Haziresi”. 

Uluslararası VI. Üsküdar Sempozyumu.  İstanbul: 2008. 

Seminerler 

Yavuz, Hulusi. Mecelle’nin Tedvini ve Ahmet Cevdet Paşa’nın Hizmetleri 

Semineri. İstanbul, 1986.  



 155 

Ansiklopedi Maddeleri 

Aydın, M. Akif. “Ali Haydar Efendi”. DİA. C. II. 

Aydın, M. Akif. "Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye". DİA. C. XXVIII. 

Barkan, Ömer Lütfi. “Kanunname”. İ.A. 

Heyet. "Ali Haydar Efendi”. Yeni Rehber Ansiklopedisi. İstanbul: t.y. 

Heyet.. “Ali Haydar Efendi”. Türk Ansiklopedisi. İstanbul, 1980. 

Sözlükler 

Aydınlı,  Abdullah. Hadis Istılahları Sözlüğü. Hadisevi, İstanbul: 2006.  

Develioğlu, Ferit. Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lugat. Ankara: Aydın 

Kitapevi, 1986. 

Erdoğan, Mehmet. Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü. İstanbul: Ensar 

Neşriyat, 2005. 

Heyet. Mu’cemu’n-Nefâis el-Vasît. Beyrut: Dâru’n-Nefâis, 2007. 

İbn Manzûr, Ebu’l-Fazl Cemalüddin(ö. 276/889). Lisanü’l-Arab. Beyrut: 

1990. 

Kal’acî, Muhammed Ravvâs. el-Mevsûatü’l-Fıkhiyye. Beyrut: Dâru’n-Nefâis, 

2000. 

 

 

 


