
T.C. 

ERCİYES ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

TEFSİR BİLİM DALI 

 
MEKKÎ VE MEDENÎ AYETLERİN SEMANTİK 

ÇERÇEVESİ: İTAAT VE İTTİBA KAVRAMLARI 

ÖRNEĞİ 

 
Hazırlayan 

Hamza SADAN 

 
Danışman 

Prof. Dr. İbrahim GÖRENER 

 
Doktora Tezi 

 
Aralık 2017 

KAYSERİ 



T.C. 

ERCİYES ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

TEFSİR BİLİM DALI 

 
MEKKÎ VE MEDENÎ AYETLERİN SEMANTİK 

ÇERÇEVESİ: İTAAT VE İTTİBA KAVRAMLARI 

ÖRNEĞİ 

 
(Doktora Tezi) 

 
Hazırlayan 

Hamza SADAN 

 
Danışman 

Prof. Dr. İbrahim GÖRENER 

 
Aralık 2017 

KAYSERİ



i 

BİLİMSEL ETİĞE UYGUNLUK 

 

 

 

 
Bu çalışmadaki tüm bilgilerin, akademik ve etik kurallara uygun bir şekilde elde 

edildiğini beyan ederim. Aynı zamanda bu kural ve davranışların gerektirdiği gibi, bu 

çalışmanın özünde olmayan tüm materyal ve sonuçları tam olarak aktardığımı ve 

referans gösterdiğimi belirtirim. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Hamza SADAN 

  



ii 

YÖNERGEYE UYGUNLUK SAYFASI 

 

 

Mekkî ve Medenî Ayetlerin Semantik Çerçevesi: İtaat ve İttiba Kavramları Örneği 

adlı Doktora tezi, Erciyes Üniversitesi Lisansüstü Tez Önerisi ve Tez Yazma 

Yönergesi’ne uygun olarak hazırlanmıştır. 

 

 

Tezi Hazırlayan                                                                                   Danışman 

Hamza SADAN                                                                   Prof. Dr. İbrahim GÖRENER 

  

 

 

 

 

 

Temel İslam Bilimleri ABD Başkanı 

Prof. Dr. Halim ÖZNURHAN 

 

 

 

 

 

 

 

 

  





iv 

ÖNSÖZ 

Kur’an’ı anlama ve anlamlandırma çabaları nazil olduğu tarihten itibaren hiç eksik 

olmamıştır. Bu çabaların şekli ve yöntemi her dönemde farklılık arzetmiştir. 

Ku’an’ı anlamak için Hz. Peygamber’in vefatını takip eden dönemde yapılan tefsir 

çalışmalarında müfessirler çoğunlukla rivayet ve kısmen de dirayet yöntemini esas 

almıştır. Sahabe asrını takip eden dönemde de, rivayet yöntemini esas alan müfessirler, 

ayetlerle ilgili olarak özellikle Hz. Peygamber ve sahabeden gelen rivayetleri derleyip 

toparlamış ve bu rivayetlerin sonraki nesillere aktarılmasında önemli bir hizmeti ifa 

etmiştir. Dirayet yöntemini kullanan müfessirler ise, Kur’an’ı anlama konusunda sadece 

nakli değil, bu nakillerin değerlendirilmesi - tasnif edilmesi, rivayet dışında kalan 

ilimlerin de anlama çabasına dâhil edilmesi, kısaca Allah Teâlâ’nın doğru ve yanlışı 

birbirinden ayırt etmek için insana verdiği akıl yetisini kullanmakta sakınca 

görmemişlerdir. Bu çerçevede, Vücuh ve Nezair, Meani’l-Kur’an, Garibü’l-Kur’an gibi 

Kur’an lafızlarının dilsel özellikleri üzerinde açıklamalar yapan çalışmalar ortaya 

konmuştur. Sadece ayetlerde geçen lafızlar değil aynı zamanda cümleleri anlamak için 

İrabü’l-Kur’an’a dayalı çalışmalar da yapılmıştır. Başka bir çalışma da ayetlerin nazil 

olduğu zaman ve mekânı kapsayan Mekkîlik ve Medenîlik üzerinde olmuştur. 

Dolayısıyla Kur’an’ı anlamak için hem Kur’an’da geçen kelimeler ve cümleler hem de 

vahyin indiği zaman ve mekân bağlamında önemli çalışmalar yapılmıştır.  

İslam’ın ilk dönemlerinde Kur’an’ın yorumu çerçevesinde yapılan bu çalışmaların 

yanında son zamanlarda, metinleri anlamak için batıda kullanılan bazı yöntemlerin de 

bu bağlamda kullanıldığını görmekteyiz. Bunlardan biri, ülkemizde anlambilim olarak 

çevirisi yaygınlaşmış olan “semantik” bilimidir. Bu bilimden yararlanılarak, 

Kur’an’daki kelimelerin, metin dinamiği içerisindeki yerinin anlaşılması ve Kur’an 

öncesi dönemle karşılaştırılması noktasında güzel neticeler ortaya konmuştur. 

Kur’an’ı anlama noktasında son zamanlarda uygulanmaya başlanan semantik metod, 

ayetleri anlamlandırmada değişik şekillerde uygulama olanağı bularak yeni çalışmaların 

nüvesini oluşturacak şekilde hızlı bir gelişme göstermiştir. Bu bağlamda klasik 

dönemde yapılan çalışmalar ile semantiğin birleştirilerek yeni uygulama alanlarının 

ortaya çıkması, Kur’an’ın açıklanmasına büyük katkı sağlayacaktır. Örneğin bir anlamın 

Mekke dönemindeki kelime karşılığı ile Medine dönemindeki karşılığı 

farklılaşmaktadır. Bu farklılık, klasik eserlerimizde Mekkîlik-Medenîlik konusunda ele 



v 

alınırken, anlamın tarihi süreç içerisindeki değişimini ele alan Semantik yöntemin de 

alanına girmektedir. 

Bu tezimizde klasik dönemin önemli bir konusu olan Mekkîlik ve Medenîlikle 

semantiğin örtüştüğü noktalara dikkat çekilmektedir. Böylece klasik kavramlarımızın 

modern çağdaki karşılıklarını bulma çabasıyla alana bir zenginlik kazandırılması 

amaçlanmaktadır. Örnek olarak itaat ve ittiba kavramı alınmıştır. Bu kavramlardan 

ittibanın hem Mekke hem de Medine’de Hz. Peygamber’e uyulmasının istenmesi 

bağlamında kullanılmış olması; Medine’de bu kavramın yanına İtaat kavramının da 

eklenmesi, hem Mekkîlik ve Medenîlik hem de semantik açısından dikkat çekmektedir. 

Mekke ve Medine dönemlerinde, iç ve dış bağlamlar sebebiyle birbirine yakın 

anlamdaki kavramlardan hangisinin tercih edildiğinin tespiti, hem kavramların doğru 

anlaşılmasına katkı oluşturacak, hem de Mekkîlik ve Medenîlik ilminin kullanım 

alanının genişletilmesine bir adım atılmış olacaktır. 

Bu çalışmamızın konusunun belirlenmesinden son aşamasına gelene kadar bana yol 

gösteren, yoğun mesaisine rağmen, çok değerli vakitlerini ayırarak bana destek veren ve 

yardımlarını esirgemeyen, tecrübeleriyle bana ışık tutan, tez danışmanım saygıdeğer 

Prof. Dr. İbrahim Görener hocama teşekkür ederim. 

Yine bana destek olan tez izleme komitesi üyeleri, çok değerli hocalarım, Prof. Dr. 

Erdoğan Pazarbaşı’ya ve Prof. Dr. Yavuz Fırat’a teşekkürlerimi sunarım. 

Tezimin başından sonuna kadar desteğini esirgemeyen, tezimi okuyup gereken 

düzeltmeleri yapmamda yardımcı olan ve tez üzerinde çalışmam için teşvik eden değerli 

eşim Emine Sadan’a, yine tezin son aşamasında tezimi okuyup gerekli düzeltmeleri 

yapmamda yardımcı olan, meslektaşlarım Talip Orhan ve Ünsal Doğan’a teşekkür 

ederim. 

                                                                                                       Hamza SADAN 

Kayseri, Aralık 2017 

  



vi 

MEKKÎ VE MEDENÎ AYETLERİN SEMANTİK ÇERÇEVESİ: İTAAT VE 

İTTİBA KAVRAMLARI ÖRNEĞİ  

 

Hamza SADAN 

 

Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü,  

Doktora Tezi, Aralık 2017 

Danışman: Prof. Dr. İbrahim GÖRENER 

 

KISA ÖZET 

Mekkî ve Medenî ayetlerin semantik çerçevesi: İtaat ve ittiba kavramları örneği adını 

taşıyan tezimiz, Mekkîlik-Medenîlik ve semantik ilminin verileri çerçevesinde itaat ve 

ittiba kavramlarının Kur’an’da kullanımı üzerinde yapılan bir çalışmadır. 

Bu çalışmanın birinci bölümünde ayetlerin nüzul ortamının genel çerçevesini oluşturan 

Mekkîlik-Medenîlik konusu incelendi. Mekkîlik ve Medenîliğin mahiyeti, Mekkî ve 

Medenî ayetleri belirlemede hangi kriterin esas alınacağı ve Mekkî ve Medenî surelerin 

hangileri olduğuna dair ayrıntılı bilgi verildi. Yine aynı bölüm içerisinde semantikle 

ilgili çalışma yapıldı. Semantiğin niteliğine dair bilgi verildikten sonra tezin temelini 

oluşturan Mekkîlik ve Medenîliğin semantikle karşılaştırılması yapıldı.  

İkinci bölümde itaat ve ittiba kelimeleri ile ilgili sözlük çalışması yapıldı. Bu çalışmayla 

genellikle birbirinin yerine kullanılan itaat ve ittiba kelimelerinin temelde farklı 

anlamlar içerdiği ortaya konuldu. 

Üçüncü ve dördüncü bölümde itaat ve ittiba kavramının geçtiği ayetler, Mekkî ve 

Medenî ayetler olarak iki başlık altında tasnif edildi ve her iki kelimenin taşıdığı anlam 

açısından değerlendirildi. Bu değerlendirme, Mekke dönemindeki konumu sebebiyle 

Hz. Muhammed (s.a.v.) için itaat kelimesinin kullanılmadığını, buna mukabil Medine 

döneminde yine konumu sebebiyle Hz. Muhammed (s.a.v.) için çok sayıda ayette itaat 

kelimesi kullanıldığını göstermiştir. İttiba kelimesinin de Mekke döneminde Medine 

dönemine göre çok fazla kullanıldığını ortaya koymuştur.  

İtaat ve ittiba kelimelerinin kullanımıyla ilgili olarak ortaya çıkan bu bilgiler, ayetlerde, 

kelimelerin, barındırmış olduğu anlamsal farklılığa uygun olarak- Mekke ve Medine 

dönemin şartlarına göre- kullanıldığını göstermektedir. 

Anahtar Kelimeler: Mekkîlik, Medenîlik, semantik, itaat, ittiba.  



vii 

MEKKAN AND MEDINEAN VERSES IN THE FRAMEWORK OF SEMANTIC 

SCIENCE: AN AXAMPLE OF THE WORDS OBEDIENCE AND FOLLOWING 

 

Hamza SADAN 

 

Erciyes University, Social Sciences Institute  

Ph. D Program Thesis, December 2017 

Supervisor: Prof. Dr. İbrahim GÖRENER 

 

ABSTRACT 

Our thesis is a work which is done on the usage of the words obedience and following 

within the framework of semantic science and Mekkan and Medinean Verses. 

At the first part of this work the subject of Mekkan and Medinean Verses that establish 

the framework of the revelation order of the verses. Detailed information was given 

about the Mekkan and Medinean surrahs, which criteria will be taken into consideration 

to determine the Mekkan and Medinean Verses and the nature of the Mekkan and 

Medinean Verses. In the same section the work about the semantic was done. After 

giving information about the characteristics of the semantic science the comparison 

between the semantic science and Mekkan and Medinean Verses that establish the 

basics of this tesis was done. 

At the second part, the dictionary work wasdone about the words obedience and 

following. Within this work it is seen that these words have different meanings and 

usage even they are used in place of each other in general. 

At the third and the fourth part verses including the concepts obedience and the 

following are classified as Mekkan and Medinean Verses and both words were 

evaluated with regard to their meanings. In this evaluation it is seen that the word 

obedience wasn't used for the prophet Muhammed because of his status in the Mekkan 

period, however the word obedience was used inmany verses for the prophet 

Muhammed again because of his status in Medina. Also the word following was used 

more in the Mekkan period than in Medinean period. 

These information coming up with the use of the words obedience and following show 

that these words properly with their semantic differences in the verses were used 

according to the situation of Mekkan and Medinean periods. 

Key Words: Mekkan, Medinean, semantics, obedience, following. 



viii 

İÇİNDEKİLER 

MEKKÎ VE MEDENÎ AYETLERİN SEMANTİK ÇERÇEVESİ: İTAAT VE 

İTTİBA KAVRAMLARI ÖRNEĞİ 

BİLİMSEL ETİĞE UYGUNLUK ..................................................................................... i 

YÖNERGEYE UYGUNLUK SAYFASI ......................................................................... ii 

KABUL ONAY ............................................................................................................... iii 

ÖNSÖZ ............................................................................................................................ iv 

KISA ÖZET ..................................................................................................................... vi 

ABSTRACT .................................................................................................................... vii 

İÇİNDEKİLER .............................................................................................................. viii 

KISALTMALAR ............................................................................................................. xi 

 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

 Tezin Konusu .............................................................................................................. 1 

 Tezin Amacı ve Önemi ............................................................................................... 1 

 Tezin Yöntemi ............................................................................................................. 4 

 Literatür Değerlendirmesi ......................................................................................... 5 

 

I. BÖLÜM 

MEKKÎLİK-MEDENÎLİK VE SEMANTİK 

1. MEKKÎLİK VE MEDENÎLİK .................................................................................. 7 

 1.1. Mekkî ve Medenîliğin Mahiyeti ......................................................................... 7 

 1.2. Mekkî ve Medenîliği Bilmenin Önemi ve Faydaları ...................................... 14 

 1.3. Mekkî ve Medenî Sureler .................................................................................. 18 

  1.3.1. Mekkî Sureler............................................................................................. 18 

  1.3.2. Medenî Sureler ........................................................................................... 21 

  1.3.3. Mekkî ve Medenîliği İhtilaflı Olanlar ...................................................... 22 

  1.3.4. Mekkî ve Medenî Surelerin Özellikleri.................................................... 23 



ix 

   1.3.4.1. Konusu Bakımından Mekkî ve Medenî Ayetlerin Özellikleri ....... 23 

   1.3.4.2. Üslubu Bakımından Mekkî ve Medenî Ayetlerin Özellikleri ........ 25 

2. SEMANTİK ............................................................................................................... 26 

 2.1. Semantiğin Mahiyeti ......................................................................................... 27 

 2.2. Semantiğin Mekkîlik ve Medenîlikle İlişkisi ................................................... 31 

 

II. BÖLÜM 

İTAAT KAVRAMININ TAHLİLİ, DİĞER KAVRAMLARLA 

KARŞILAŞTIRILMASI VE KUR’AN’DA KULLANIMI 

2.1. İtaat Kavramının Tahlili ....................................................................................... 36 

 2.1.1. İtaat Kavramına Genel Bakış ........................................................................ 36 

 2.1.2. İtaat Kavramının Detaylı Tahlili .................................................................. 38 

2.2. İtaatin Diğer Kavramlarla Karşılaştırılması ....................................................... 39 

2.3. İtaat Kavramının Kur’an’da Kullanımı .............................................................. 45 

 2.3.1. İtaat Kavramının Mekkî Ayetlerdeki Kullanımı ........................................ 45 

  2.3.1.1. İtaat Kavramının Mekkî Ayetlerde Fiil Olarak Kullanıldığı Yerler . 47 

  2.3.1.2. İtaat Kavramının Mekkî Ayetlerde İsim Olarak Kullanıldığı  

                      Ayetler ...................................................................................................... 63 

 2.3.2. İtaat Kavramının Medeni Ayetlerdeki Kullanımı ....................................... 65 

  2.3.2.1. İtaat Kavramının Medenî Ayetlerde Fiil Olarak Kullanıldığı  

                      Ayetler ...................................................................................................... 66 

   2.3.2.1.1. Allah’a ve Resulü’ne İtaatten Bahseden Ayetler ......................... 66 

   2.3.2.1.2. Allah’a, Resulü’ne ve Ulu’l-Emre İtaati Emreden Ayet ............. 82 

   2.3.2.1.3. Kadınların Kocalarına İtaatinden Bahseden Ayetler .................. 83 

2.3.2.1.4. Kâfirlere ve Münafıklara İtaat Edilmemesinden Bahseden  

                Ayetler .............................................................................................. 84 

   2.3.2.1.5. Müminlere İtaatten Bahseden Ayetler .......................................... 87 

  2.3.2.2. İtaat Kavramının Medenî Ayetlerde İsim Olarak Kullanıldığı  

                      Ayetler ...................................................................................................... 89 



x 

 2.3.3. Diğer Anlamlarda Kullanıldığı Yerler ......................................................... 91 

 

III. BÖLÜM 

İTTİBA KAVRAMININ TAHLİLİ VE KUR’AN’DA KULLANIMI 

3.1. İttiba Kavramının Tahlili ...................................................................................... 93 

3.2. İttiba Kavramının Kur’an’da Kullanımı ............................................................. 95 

 3.2.1. İttiba Kavramının Mekkî Ayetlerdeki Kullanımı ....................................... 96 

  3.2.1.1. İttiba Kavramının Mekkî Ayetlerde Fiil Olarak Kullanımı ............... 97 

   3.2.1.1.1. Tabi Olunması İstenenler ............................................................... 97 

   3.2.1.1.2. Tabi Olunması İstenmeyenler ...................................................... 106 

   3.2.1.1.3. Tabi Olmaktan Bahseden Ayetler ............................................... 109 

  3.2.1.2. İttiba Kavramının Mekkî Ayetlerde İsim Olarak Kullanıldığı  

                      Yerler ...................................................................................................... 133 

 3.2.2. İttiba Kavramının Medenî Ayetlerdeki Kullanımı ................................... 134 

  3.2.2.1. İttibanın Medenî Ayetlerde Fiil Olarak Kullanımı ........................... 135 

   3.2.2.1.1. Tabi Olunması İstenenler ............................................................. 135 

   3.2.2.1.2. Tabi Olunması İstenmeyenler ...................................................... 138 

   3.2.2.1.3. Tabi Olunmasından Bahsedilenler .............................................. 142 

  3.2.2.2. İttiba Kavramının Medenî Ayetlerde İsim Olarak Kullanımı ......... 156 

 3.2.3. Tabi Olma Dışında Kullanılanlar ............................................................... 158 

SONUÇ ......................................................................................................................... 162 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 166 

ÖZ GEÇMİŞ ................................................................................................................ 174 

 

  



xi 

KISALTMALAR 

b.  : Bin (oğlu). 

Bkz.  : Bakınız. 

c.  : Cilt. 

Çev.  : Çeviri. 

DİA : Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 

Fak.  : Fakülte. 

h.  : Hicri. 

m.  : Miladi. 

Mat.  : Matbası. 

ö.  : Ölüm tarihi. 

s.  : Sayfa. 

s.a.v.  : Sallallâhü Aleyhi ve Sellem. 

T.D.K.  : Türk Dil Kurumu. 

T.D.V.  : Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları. 

Thk.  : Tahkik. 

Ün.  : Üniversite. 

Yay.  : Yayınları. 

Y.Y.                     : Yüzüncü Yıl. 

 

 

 

 



1 

 

 

 

GİRİŞ 

Tezin Konusu 

“Mekkî ve Medenî Ayetlerin Semantik Çerçevesi: İtaat ve İttiba Kavramları Örneği” 

isimli tezimiz, genellikle birbirinin eş anlamlısı olarak kabul edilen itaat ve ittiba 

kavramlarının anlam olarak herhangi bir farklılığının olup olmadığının araştırılmasını 

ve bu bağlamda her iki kavramın Kur’an’da kullanımının boyutlarını konu 

edinmektedir. Ayrıca bu kavramlar, Mekkî ve Medenî ayetler çerçevesinde ayrı ayrı 

inceleneceği için, tezimizin zeminini oluşturan, Mekkîlik ve Medenîlik konusuna da yer 

verilecektir. Yine tezimiz, semantik analiz yöntemini de kullandığı için semantik 

konusuna da Mekkilik ve Medenilik çerçevesinde yer verilecektir. 

Tezin Amacı ve Önemi 

İnsanlığın varoluşundan bu yana Allah’ın insanlarla iletişimi vahiyle ve bu vahiylerin 

ete kemiğe bürünmüş hali olan ilahi kitaplar vasıtasıyla olmuştur. Bu iletişimin daha 

sağlıklı olması için kutsal kitapların dili, muhatabın kullandığı dille paralellik 

göstermiştir. Bu halkanın sonuncusu olan Kur’an-ı Kerim de aynı çerçevede, 

gönderildiği toplumun diliyle indirilmiştir. O halde ilahi kitapların gönderilmesindeki 

maksadın gerçekleşmesi için muhatabı tarafından anlaşılması şarttır.  

Kur’an, cahiliye olarak nitelendirilen bir dönemde yaşamış Arap toplumuna 

indirilmiştir. Ancak Kur’an’ın nazil olduğu bu toplumun diliyle inmesi, basit, alelade 

bir kitap olduğunu, sadece o topluma ve o çağa hitap ettiğini göstermez. Bilakis o 

Kelamullahtır ve her insana, her topluma, her çağa hitap eden evrensel bir kitaptır. 

Bundan dolayı her kelimesinin doğru bir şekilde anlaşılması için iç ve dış bağlamla 

bağlantılı olarak kavramsal tahlillerin yapılması luzumu ortaya çıkmaktadır. 

Bir metnin anlam örgüsünde kavramların çok büyük önemi vardır. Kur’an insanlar 

tarafından anlaşılıp yaşanması için gönderilmiştir. Dolayısıyla onun anlaşılıp yaşanması 

 



2 

da içerisinde mündemiç olan kelime ve kavramların anlaşılmasına bağlıdır. Kur’an ilk 

muhatapları tarafından anlaşılıp hayata geçirilmiştir. Bu gün de onu doğru bir şekilde 

anlamak istiyorsak vahyin indiği dönemdeki muhataplarının kullandığı kelimelerin 

hangi anlamda kullanıldığını bilmemiz elzemdir. Kavramlar canlı bir organizma gibi 

sürekli değişip gelişmekte, zamanla önceki anlamlarından farklılaşmaktadır. Bazen 

anlam genişlemesi bazen de anlam daralması nedeniyle tarihi süreç içerisinde sürekli 

değişmektedir. Bu nedenle çok uzun bir zaman önce gönderilmiş olan Kur’an’ı 

günümüzdeki kavramlara yüklenen anlamlarla açıklamak bizleri doğru bir neticeye 

ulaştırmayabilir. Dolayısıyla Arapların divanı olan arap şiirine müracaat ederek o 

dönemde kelimelere yüklenen anlamların bilinmesine ihtiyaç vardır. Çünkü o dönemde 

kullanılan bir kavramın anlamı, aynı çağda yaşayan diğer kavramlarla doğrudan ilişki 

içerisindedir ve birbirleriyle anlam alışverişinde bulunmaktadırlar. 

Kur’an, muhatabın dilini, kavramlarını kullanırken çoğu zaman bu kelimelerin 

mefhumunu kendi iç veya dış bağlamı çerçevesinde değiştirerek onlara yeni anlamlar 

yüklemiştir. Mesela iman, küfür, takva vs. gibi kavramlar, cahiliye dönemine nazaran 

yeni anlamlar kazanmıştır. Bu durum Kur’an’ı doğru bir şekilde anlayabilmek için 

kelime ve kavramların Kur’an bağlamında kullanıldığı anlamın bilinmesini zorunlu 

kılmaktadır. Kavramların tamamı üzerinde bu şekilde çalışılırsa, Kur’an’ı hakkıyla 

anlamak mümkün olabilir.  

Çalışmamızda bütün bu noktaları dikkate almak suretiyle, önce itaat ve ittiba 

kelimelerinin etimolojisi üzerinde durarak temel anlamlarını açığa çıkarmaya 

çalışacağız. Bunu yapmak için kavramları açıklayan temel kaynaklara müracat 

edeceğiz. Daha sonra da itaat ve ittiba kelimelerinin Kur’an içerisinde hangi bağlamda 

ve anlamlarda kullanıldığını belirlemeye çalışacağız. Bu şekilde her iki kelimenin 

anlamsal olarak birbirinden farklı olduğunu ve bu anlam farkının Mekkî ve Medenî 

ayetler bağlamında daha açıkça görülebileceğini araştıracağız.  

Kur’an’da kelimelerin ve kavramların bazen birden çok anlamda (vücuh ve nezair)
1
 

kullanıldığı gibi bazen de birden fazla kelimenin birbirine yakın analamda (furuku’l-

                                                 
1
 Vücuh ve nezair tefsir usulü ile ilgili eserlerde ilk zamanlardaki anlamından farklı olarak tanımlanmış, 

bu alanda yapılan çalışmalar vücuh ve nezairin zamanla değişikliğe uğradığını ortaya koymuştur. 

Tefsir usulü kitaplarında vücuh, bir kelimenin Kur’an’da farklı yerlerde farklı anlamlarda 

kullanılması; nezair ise farklı birçok kelimenin aynı manada kullanılması olarak tanımlanmıştır (Bkz. 



3 

lugaviyye) kullanıldığını görürüyoruz. Burada yakın anlamda ifadesini kullanmamızın 

sebebi, kelimeler arasında tam bir anlam birliğinin olmasının söz konusu olmadığı, en 

azından bazı nüans farklılıklarının olduğu tezidir. Çünkü kelimelerin temsil ettiği 

anlamsal yapı, türetilmiş olduğu kök ve ortaya konma amacı birbirinden farklılık 

arzetmektedir. Kelimelerin temsil ettiği anlam ve zihnimizde çağrıştırdığı şeyler bazen 

birbirinden farklı olduğuna göre eş anlamlı gibi gözüken kelimelerden hangisinin 

kullanılacağını belirlemek, sözü muktezayı hale uygun olarak söyleyenler için önem 

arzetmektedir. Muktezayı hale uygun kullanımın en önemli örneği Kur’an’dır. Çünkü 

Kur’an’ın, her şeyi yaratan ve en iyi şekilde bilen Allah’ın kelamı olması, onda geçen 

kelimelerin ve kavramların en uygun şekilde yerli yerinde kullanılacağı anlamına 

gelmektedir. Bu açıdan bakıldığında, birbirine yakın anlamda kullanılan itaat ve ittiba 

kavramlarının Kur’an içerisinde bağlama göre hangi farklılıkları içerdiği merak 

konusudur.  

Daha önce yapılan semantik çalışmalar genellikle tek kavram üzerinde 

yoğunlaşmaktadır. Bu çalışmalarda kavramın tarihteki iz düşümleri ve anlam derinliği 

ortaya konulur. Bizim çalışmamızda ise, çoğu kez anlamca birbirine yakın olarak 

kullanılan iki kavram üzerinde araştırma yapılarak onların semantik tahlilleri üzerinde 

durulacak ve anlam farklılıkları belirlenmeye çalışılacaktır. Böylece kullanıldığı yer 

bağlamında her iki kelimenin anlamsal çerçevesi ortaya çıkarılmış olacaktır.  

Netice olarak, Kur’an’da kullanılmış olan kavramların anlaşılmasında, nazil olduğu 

dönemdeki kullanımı önemli olduğu kadar, Kur’an’da, hangi bağlam içerisinde 

kullanılmış olduğunu tespit etmek önem arz etmektedir. Bu ise, bir kelimenin 

Kur’an’daki bütün kullanımlarının dikkatli bir şekilde incelenmesi ve iniş ortamlarının 

göz önünde tutulmasıyla sağlanabilecektir. Bu çalışma bunun bir örneği niteliğinde 

olacaktır. 

                                                                                                                                               
İsmail Cerrahoğlu, Tefsir Usulü, s.184). Ancak bu kavramların vücuh ve nezair kitaplarında kullanımı 

bakımından doğru tanımının şöyle olduğu belirtilmektedir: “Vücüh, aynı kelimenin Kur'an'ın farklı 

yerlerinde farklı anlamlara gelmesi (çokanlamlılık); nezair, farklı anlamlarda kullanılan kelimenin 

farklı anlamlardan herhangi birinin Kur'an'da tekerrür etmesi demektir (Bkz. Mustafa Karagöz, 

“Vücuh ve Nezairin Terimleşme Süreci”, Tarihten Günümüze Kur’an İlimleri ve Tefsir Usûlü, 2009, 

s. 443-444). Vücuh ve nezairin bu tanımına göe bizim çalışmamızın vucuh nezair değil de furuku’l-

lugaviyye kapsamında olduğunu söyleyebiliriz. Zira vücuh ve nezair tek kavramla ilgili iken furuku’l-

lugaviye birbirine anlam yakınlığı olan kelimelerin karşılaştırılmasıdır. Biz de bu çalışmada itaat ve 

ittiba kavramlarını karşılaştıracağız. 



4 

Tezin Yöntemi 

Çalışmamızda, temel olarak, karşılaştırma yöntemi yanında, tarih ve sosyolojiyi 

kullanan Mekkilik ve Medeniliği; etimolojik ve semantik tahlil yöntemlerini kullandık. 

Buna göre bu çalışma, itaat ve ittiba kavramlarının Mekkîlik ve Medenîlik zemininde 

Kur’an’da kullanımını konu alan bir çalışmadır. Dolayısıyla Mekkîlik ve Medenîliği 

kapsayan bir kavram çalışması niteliğindedir. Bu nedenle, tarihsel arka planı ve 

sosyolojik yapıyı yansıtan Mekkîlik ve Medenîlik konusuna, temel kaynaklardan atıfla 

vurgu yapılacaktır. Bunu yaparken, konumuzun Mekkîlik ve Medenîlikle Mekkîlik ve 

Medenîlik ilişkisinin gösterilmesi ve gerekli bağlantıların yapılması hedeflenmiştir.  

Ağırlığın kavramsal tahlile yönelik olması nedeniyle çalışmamızda, itaat ve ittiba 

kavramlarının anlam çerçevesini belirlemeye önemli bir yer verilecektir. Bu bağlamda 

öncelikle, lugate dair temel kaynaklardan kelimelerin etimolojileri araştırılacaktır. 

Böylece her bir kavramın anlamı netleştirlecek ve birbiriyle karşılaştırılmak suretiyle 

benzer ve farklı yönleri ortaya konacaktır.  

Çalışmanın diğer bir aşaması da itaat ve ittiba kelimlerinin geçmiş olduğu ayetlerin 

tespit edilip incelenmesidir. Bunun için itaat ve ittiba kavramlarının bütün türevleriyle 

geçmiş olduğu ayetler belirlenmeye çalışılacaktır. Belirlenen ayetler önce Mekkî ve 

Medenî oluşlarına göre tasnif edileceklerdir. Mekkî ve Medenî ayetlerden her biri de 

itaat ve ittibanın nesnesine (itaat edilmesi ve tabi olunmasından bahsedilen unsura) göre 

gruplandırılacaktır.  

İttat ve ittiba kelimelerinin geçmiş olduğu ayetler tasnif edildikten sonra bunların 

kullanımıyla ilgili olarak semantik tahlili yapılmaya çalışılacaktır. Böylece aralarındaki 

benzerliklerin ve farklılıkların belirlenmesi için ayetlerin birbiriyle karşılaştırması 

yapılacaktır.  

Bu açıklamalar çerçevesinde giriş bölümünde Mekkîlik-Medenîlik ve semantik 

konuları, ikinci bölümde itaat kelimesinin anlamı ve Kur’an’da kullanımı, üçüncü 

bölümde ittiba kelimesinin anlamı ve Kur’an’da kullanımı incelenecektir. 



5 

Literatür Değerlendirmesi 

Asıl konumuz olan itaat ve ittiba kelimeleriyle ilgili olarak, yaptığımız kaynak 

taramasına göre, müstakil bir çalışma yapılmamıştır. Ancak tezimizin sadece bir 

bölümünü oluşturan itaat kelimesiyle ilgili olarak çeşitli çalışmalar yapılmıştır. Bu 

çalışmaları üç farklı katogoride değerlendirebiliriz. Bunlardan birincisi, kamu yönetimi, 

ikincisi sünnet, üçüncüsü Kur’an bağlamında yapılan araştırmalardır. Kamu yönetimi 

alanında yapılan çalışmalar bizim yaptığımızdan tamamen farklıdır. İtaat kavramının 

sünnet bağlamında incelenmesi ise, konuyu bizim ele alış biçimimize göre hem kaynak 

hem de yöntem açısından farklılık arz etmektedir. Bu bakımdan bu iki kategöri, literatür 

incelemesine dahil edilmemiş; sadece Kur’an bağlamında yapılan çalışmalarla ilgili 

bilgi verilmiştir. 

Kur’an bağlamında yapılan çalışmalar şunlardır:  

1. Yüzüncü Yıl Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsünde Hasan Sugü tarafından 

hazırlanan “Kur’an’da İtaat” isimli yüksek lisans tezi. 

 Bu çalışmada sadece itaat kavramı özelinde ayetler değerlendirilmiştir. İttiba kavramı 

ise itaat kavramıyla anlam yakınlığı olan kelimeler başlığı altında kısaca verilmiştir. 

Ayrıca bu çalışmada Mekkî ve Medenî ayrımı yapılmaksızın itaat kelimesi 

değerlendirilmiştir. Bizim çalışmamız ise, içerisinde hem itaat hem de ittiba 

kelimelerinden her birinin ayrı ayrı detaylı bir şekilde incelenmesi hem de Mekkî ve 

Medenî ayetler çerçevesinde ayrı ayrı ele alınması nedeniyle bu çalışmadan farklılık 

arzetmektedir. 

2. Erciyes Üniversitesi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsünde Alaattin Türkoğlu 

tarafından hazırlanan “Kur’an-ı Kerim’e Göre Hz. Muhammed’e İtaat” isimli yüksek 

lisans tezi. 

Çalışmada Hz. Muhammed’e itaat etmenin ve etmemenin Kur’an bağlamında 

sonuçlarına ağırlık verilmiştir. Dolayısıyla itaat kelimesi genel değilde Hz. Muhammed 

özelinde incelenmiştir. Ayrıca İttiba kelimesi ile ilgili herhangi bir değerlendirme 

yapılmamıştır. Bizim tezimiz itaat kavramının genel olarak ele alınması ve ittiba 



6 

kavramıyla karşılaştırmalı olarak incelenmesi yönüyle bu çalışmadan farklılık 

arzetmektedir. 

3. Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsünde Sebehattin Turan tarafından 

hazırlanan “Kur'ân’da İtaat Kavramı” isimli yüksek lisans tezi. 

Bu çalışma itaat kelimesinin Kur’an’da kullanımı noktasında tezimizle benzerlik 

göstermektedir. Ancak itaatin ittiba kelimesiyle karşılaştırılması hususunda çok kısa bir 

değerlendirilme yapılması ve Mekkî-Medenî ayetler ayrımının dikkate alınmamaması 

yönüyle bizim çalışmamızdan farklıdır. 

Bu çalışmaların dışında Dr. Fatih Orum “Kur’an’ı Anlama Usulu” isimli eserinde itaat 

ve ittiba kelimelerine, küçük bir bölüm ayırarak, peygamberlere itaat ve ittibanın, onlara 

muhalefet etmenin ne anlama geldiği bağlamında yer vermiştir. Dolayısıyla itaat ve 

ittiba kelimeleri peygamberler ve peygamberlere itaat ve ittibanın ne anlama geldiğinin 

tespiti bağlamında yapılan bir çalışmadır. İtaat ve ittibayla ilgili detaylı bir çalışma 

niteliğinde değildir. 

İtaat ve ittiba ile ilgili yapılan bu çalışmalar hakkında genel bir değerlendirme yapacak 

olursak, ittiba kelimesinin her ikisi ile ilgili karşılaştırmlı olarak detaylı bir çalışma 

yapılmadığını, çalışmaların sadece itaat kelimesi üzerne olduğunu görmekteyiz. Ancak 

itaat kelimesine dair yapılan çalışmalar hem amaç hem de yöntem bakımından farklılık 

göstermektedir. Bizim çalışmamızın amacı itaat ve ittiba kavramlarının Mekkî ve 

Medenî ayetlerde kullanımının farklılaşıp farklılaşmadığını ve her iki kelimenin anlam 

olarak birbirine yakın olmasına rağmen kullanım bakımından bazı farklılıklar arzettiğini 

tespit etmektir. Bu nedenle çalışmamız, hem itaat hem de ittiba ile ilgili ayetleri Mekkî 

ve Medenî ayetler bağlamında ayrı ayrı incelemeyi ve her iki kelimenin anlam 

bakımından farklı yönlerini ortaya koymayı hedeflemektedir. Kelimelerin farklı 

yönlerini ortaya koymak için semantik tahlille birlikte karşılaştırma metodu 

kullanılmıştır. Dolayısıyla Kullandığı yöntemler açısından da çalışmamızın benzer 

çalışmalardan ciddi bir farkının olduğunu söyleyebiliriz. 

  



7 

 
 

 

 

I. BÖLÜM  

MEKKÎLİK-MEDENÎLİK VE SEMANTİK 

1. MEKKÎLİK VE MEDENÎLİK 

Kur’an’da birçok ayette, onun düşünülüp, anlaşılmak
2
  için gönderildiği 

belirtilmektedir. Kur’an’ın bu isteğine uymak için Müslümanlar, İslam tarihi boyunca 

Kur’an’ı anlamak için büyük çaba sarfetmişlerdir. Bu amaca binaen Kur’an’ı açıklama 

görevi
3
 olan Peygamber’in ayetlerle ilgili açıklamalarının ve nuzul ortamının şahidi 

olan sahabenin sözlerinin, yazıya geçirilene dek rivayet yoluyla aktarıldığını 

görmekteyiz.   Bunun yanında Kur’an’ın cümlelerinden kelimelerine kadar ve indiği 

ortamla ilgili birçok çalışmalar yapılmış ve bizlere, bu konularla ilgili çok zengin bir 

miras kalmıştır.  

Ulema, Kur’an’ı anlamak için onun iki yönünü dikkate almıştır. Bunlardan biri bizzat 

ayetlerin “iç bağlamı” denilen, ayet metninin ifade ettiği anlam; diğeri de ayetlerin “dış 

bağlamı” şeklinde ifade edilen ayetlerin inmiş olduğu ortamdır. Kur’an’la ilgili 

araştırmalarda iç bağlamanın yanında Kur’an’ın indiği dış bağlamın özelliklerine de 

önem verilmiş ve bu konuda kayda değer bilgi ve eserler sunulmuştur.  

1.1. Mekkî ve Medenîliğin Mahiyeti
4
 

Ayet ya da surelerin Mekkîlik ve Medenîliği konusu Ulumu’l-Kur’an ve tefsir usulü 

eserlerinde ele alınmaktadır. Hakkında pek fazla müstakil eser bulunmamakla birlikte 

konunun Kur’an’ın anlaşılmasına önemli katkısından dolayı genellikle tefsir usulüyle 

                                                 
2
 Bakara, 2/219, 266; Yunus, 10/24;Yusuf, 12/2.  

3
 Nahl, 16/44. 

4
 Çalışmamızın temel konusu Mekkîlik ve Medenîlik değildir. Tezimizin başlığı olan “Mekkî ve Medenî 

Ayetlerin Semantik Çerçevesi: İttiba ve İtaat Kavramları Örneği” ifadesinden de anlaşılacağı gibi ana 

unsur, itaat ve ittiba kavramları özelinde Mekkî ve Medenî ayetlerde semantik farklılıklar nelerdir? 

Muhatabın konumunun değişmesi nedeniyle kullanılan kavramlarda değişiklikler olmuş mudur? vb. 

sorulara cevap bulunmaya çalışmaktır. 

 



8 

ilgili kaynakların tamamında yer almıştır. Konunun ele alınış biçimi ise genel hatlarıyla 

Zerkeşî’nin (ö. 794/ 1392) “el-Burhan fi Ulumi’l-Kur’an”ı ve onun takipçisi olan 

Suyûtî’nin (ö. 911/1505) “el-İtkan fi Ulumi’l-Kur’an” adlı eserlerinin tekrarı 

şeklindedir. 

Her şeyden önce, Mekkîlik ve Medenîlik isimlendirmesinin yaygın olarak hem sureler 

hem de ayetler bağlamında kullanıldığını ifade edelim. Biz konuyu işlerken Mekkîlik ve 

Medenîlikten bahsettiğimizde ayetlerin durumuna işaret etmiş olacağız. Çünkü ileride 

geleceği üzere Mekkî sureler içerisinde Medenî ayetlerin; Medenî sureler içerisinde 

Mekkî ayetlerin olduğu belirtilmektedir.
5
 Sureler ayetlerden müteşekkil olduğuna göre 

ayetlerin Mekkîlik ve Medenîliği isimlendirmesinin her iki isimlendirmeyi kapsayacağı 

açıktır.  

Aslında ayetlerin Mekkîlik ve Medenîliği konusu ile sebebi nüzul konusu arasında 

yakın bir ilişki söz konusudur. Her iki konuda ayetlerin bağlamı, nazil olduğu doğal 

ortamıyla alakalıdır. Daha önce belirtildiği gibi Mekkîlik ve Medenîlik, vahyin genel 

ortamını gösterirken sebebi nüzul ise ayetlerin daha özel bağlamlarını göstermektedir. 

Yani Mekkîlik ve Medenîlik ayetlerin Mekke döneminde ya da Medine döneminde 

nazil oduğunu belirtmektedir.
6
 Sebebi nüzuller ise ayetlerin Mekke ve Medine 

döneminde inmesinin ötesinde hangi vakaya, hangi söze ya da hangi duruma binaen 

inmiş olduğunu içermektedir. Çünkü Her bir ayet ya da ayet grubu bir durumla 

bağalantılı olarak inmiştir.
7
 Her ne kadar Mekke dönemi, “Mekke döneminin başında, 

ortasında ve sonunda” şeklinde bölümlere ayrılarak nüzul ortamı biraz daha 

belirginleştirilmiş olsa
8
 da durum değişmemektedir. Nuzul sebeplerinin daha özel 

durumları göstermesinden müteşekkil olarak şu söylenebilir: Sebebi nüzulü bilmenin bir 

                                                 
5
 Bkz. Bedrüddîn Muhammed Abdullah ez-Zerkeşî (ö. 794/ 1392), el-Burhân fî Ulûmi’l- Kur’ân, (Thk. 

Muhammed Ebu’l-Azl İbrahim), Darü’l- Ma’rife, Birinci Baskı, Beyrut, h. 1391, I/199-200; Ebü’l-

Kâsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî ez-Zemahşerî (ö. 538/114), el-Keşşâf an Hakâikı 

Ğavâmizi’t-Tenzîl, Daru’l-Kitabi’l-Arabî, Üçüncü Baskı, Beyrut, h. 1407, II/85; Subhi b. İbrahim es-

Sâlih el-Lübnânî (ö. 1407/1986), Mebâhis fî Ulûmi’l- Kur’ân, Daru’l-İlim li’l-Melayin, Yirmi Altıncı 

Baskı, Beyrut, 2005, s. 167. 
6
 Mekkîlik ve Medenîlik hususunda meşhur görüş böyledir. Bkz. Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. 

Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî es-Süyûtî (ö. 911/1505), el-İtkân fî Ulûmi’l- Kur’ân, (Thk. 

Mustafa el-Buga), Daru İbn Kesir, Beyrut, 1987, I/53. 
7
  Ebü'l-Abbâs Takıyyüddîn Ahmed b. Teymiyye (ö. 728/1328), Mukaddime fî Usûli’t-Tefsîr, (Thk. 

Mahmûd Muhammed, Mahmûd Nassâr), Mektebetü’t-Türâsi’l-İslâmi, Kâhire, s.37. 
8
 Subhi Sâlih, Mebâhis, s. 185. 



9 

ayetin Mekkî ya da Medenî olduğunu bilmede çok büyük yararı olduğu halde Mekkîlik 

ve Medenîliği bilmek sebebi nüzulü ortaya koymada o kadar etkili olmayabilir. 

Ayetlerin Mekkîlik ve Medenîliği ayrımı, vahyin alıcısı ve insanlara tebliğcisi olan Hz. 

Muhammed (s.a.v.)’in 23 yıllık peygamberliğinin iki farklı mekânda geçmiş olmasına 

dayanmaktadır. Hz. Muhammed (s.a.v.)’in farklı iki mekânda yaşamış olması, 

muhatapların bir ölçüde değişmiş olması nedeniyle nazil olan vahyin üslubunu ve 

içeriğini etkilemiştir. Mü’minlerin muhatapları Mekke’de çoğunlukla inatçı müşrikler 

iken Medine’de daha çok Yahudi, Hıristiyan ve münafıklardan oluşmaktaydı. Söz 

konusu vahiy ortamının muhataplarının inanç, örf, adet ve kimlikleri birbirinden farklı 

idi. Dolayısıyla bu farklılık vahyin genel karakteristiğine de yansımıştır. 

Diğer taraftan Mekke’de yeni bir inanç tesis edilmeye başlanmış olması, öncelikle bu 

inancın temellendirilmesini gerekli kılmıştır. Bu nedenle Mekke döneminde temel 

olarak tevhid inancı yerleştirilmeye çalışılmıştır. Medine döneminde ise bu temelin 

üzerine bina edilecek faktörler yer almıştır. Bütün bu durumlar Mekkî ve Medenî 

ayetlerin konu ve üslup bakımından farklılaşmasına neden olmuştur. 

Bu değerlendirmelerden sonra Mekkîlik ve Medenîliğin tanımına geçebiliriz. Kaynaklar 

konuyla ilgili olarak değişik tanımlar yapmışlardır. Bu tanımlar zaman, mekân ve 

muhatabı dikkate almaları bakımından üç kategoride değerlendirilebilir.  

Birinci Tanım 

Birinci ve meşhur olan tanım Peygamberimizin (s.a.v.) 622 yılında Mekke’den 

Medine’ye hicretini temel almaktadır. Buna göre Peygamberimizin (s.a.v.) Medine’ye 

hicretinden önce nazil olan ayetler Mekkî; hicretten sonra nazil olanlar ise Medenî 

olmaktadır. Hicreti kriter olarak kabul eden bu tanıma göre ayetlerin Mekke’de, 

Medine’de veya bu iki şehrin dışında başka yerlerde nazil olmaları, sonucu 

değiştirmemektedir. 

Ulema hicret kriterinin tam olarak sınırlarını belirlemeye çalışmış; Medine dönemini 

Peygamberimizin Medine’ye ulaşmasından itibaren başlatmış; Medine’ye ulaşmasından 

öncesini ise Mekke dönemi olarak kabul etmiştir. Suyûtî’nin bir rivayetine göre Yahya 

b. Sellâm (ö. 208/815) şöyle demektedir: “Hz. Peygamber Medine’ye ulaşmadan önce 



10 

Medine yolundayken nazil olan ayetler Mekkî’dir. Hz. Peygamber’in Medine’ye 

ulaşmasından sonra, yapılan yolculuklarda nazil olan ayetler Medenî’dir.
9
 

İkinci Tanım 

İkinci tanımda temel unsur zaman değil mekândır. Buna göre bir ayet nerede indiyse 

ona göre isimlendirilmiştir. Hicretten sonra da olsa Mekke’de nazil olan Mekkî’dir. 

Hicretten önce de olsa Medine’de nazil olan Medenî’dir. 

Suyûtî, Mekke civarındaki diğer yerlerde nazil olan ayetleri Mekkî; Medine çevresinde 

bulunan yerlerde nazil olanları da Medenî olarak değerlendirmektedir.
10

 

Üçüncü Tanım 

Bu tanım muhatabı dikkate almaktadır. Buna göre Mekkelilere hitap eden ayetler 

Mekkî; Medinelilere hitap eden ayetler Medenî’dir.
11

 

Bütün ayetlerin Medinelilere mi yoksa Mekkelilere mi hitaben indiğini bilmek çok zor 

olmakla birlikte Abdullah b. Mes’ûd’dan (ö. 32/652-653) gelen “Mekke halkı 

ekseriyetle küfür üzere idiler, bu yüzden onlara “ اسناليا ايها  ” (ey insanlar) diye hitap 

edildi; Medine halkı ise çoğunlukla iman üzere idiler, onlara da “يا ايها الذين امنوا” (ey 

iman edenler) şeklinde hitap edildi”
12

 anlamındaki rivayet bu konuda bizlere genel bir 

bakış açısı sunmaktadır. 

Bu tanımların bazı sınırlılıkları söz konusudur. Tanımlar ne kadar kapsayıcı olursa 

kullanışlılığı ve geçerliliği de o kadar yüksek olacaktır. Ulema, tanımın bu yönünü ifade 

etmek için “efradını cami” tabirini kullanmıştır. Çünkü tanımlar içerisine aldıkları bütün 

unsurları kapsamaması durumunda eksik ve yetersiz olacaktır.  

Bu bağlamda muhatabı esas alan tanımı değerlendirecek olursak, bütün ayetlerin 

muhataplarının tespitini yapabilmemiz imkânsız gibidir. Çünkü “ اسناليا ايها  يا ايها الذين “ ,”

 hitaplarının bulunmadığı çok sayıda ayet vardır. Diğer (ey âdemoğlu) ”يا بني ادم“ ve ”امنوا

                                                 
9
 Süyûtî, İtkân, I/53. 

10
 Süyûtî, İtkân, I/58. 

11
 Tanımlar için bkz. Zerkeşî, Burhân, I/781; Süyûtî, İtkân, I/35; Muhammed Abdü’l-Azim ez-Zerkânî 

(ö.1367/1948), Menâhilü’l-İrfân fî Ulûmi’l- Kur’an, Daru İhyai Kütübi’l-Arabî, I/196; Subhi Sâlih 

Mebâhis, s.165-166; Menna’ b. Halil el-Kattan (ö. 1420/1999), Mebâhis fî Ulûmi’l- Kur’ân, 

Mektebetü’l- Mearif, Yedinci Baskı, Beyrut, 2000, s.37. 
12

 Zerkeşî, Burhân, I/187. 



11 

bir deyişle bu ifadelerin bulunduğu ayetlerin sayısı bütün Kur’an dikkate alındığında bu 

tespiti yapabilmemize olanak tanımamaktadır. Bu durumda bu hitap sözcüklerinin 

bulunmadığı ayetler, hangi kritere göre değerlendirilerek tutarlı bir neticeye ulaşılabilir? 

Bunun yanında birçok ayetin hitap cümlesini içermediği de görülmektedir. Kur’an’ın 

önemli bir kısmını oluşturan kıssalar bu bağlamda değerlendirebilir. Kıssalar geçmiş 

milletler ve toplumlardan haber vermekte, onların başından geçen hadiseleri 

aktarmaktadır. Bu durum kıssaların yukarıda geçen hitap cümleleriyle nazil olmasını 

gerekli kılmamaktadır. 

Mekânı temele alan tanıma baktığımızda bunun da Mekkîlik ve Medenîliği 

tanımlamada yetersiz kaldığı söylenebilir. Çünkü buna göre Mekke’de nazil olan sureler 

Mekkî; Medine’de nazil olanlar ise Medenî’dir. Ancak Peygamberimiz (s.a.v.)’in 

Mekke ve Medine dışında bulunduğu mekânlarda da ayetler inmiştir. Mesela mirac 

esnasında ve çeşitli seferlerde inen ayetler vardır. Bu ayetler Mekke ve Medine dışında 

nazil olmuşlardır. Yukarıda verildiği gibi Suyûtî, Mekke ve Medine dışında nazil 

olanları mekânsal çevreye göre değerlendirmiş, Mekke çevresinde nazil olanların 

Mekkî; Medine çevresinde nazil olanların da Medenî olduğunu ifade etmiştir. Ancak 

daha uzak bölgelerde inen ayetler hangi kritere göre değerlendirilecektir? Nitekim 

Peygamberimizden gelen bir rivayet Allah Teâlâ’nın Kur’an’ı Mekke, Medine ve 

Şam’da indirdiğini belirtmektedir.
13

 Dolayısıyla Şam’da inen ayetler bu tanıma göre 

nasıl değerlendirilecektir? 

Muhatap ve mekânı dikkate alan tanıma göre zamanı esas alan tanım daha kapsayıcıdır. 

Zira bu tanım nazil olan ayetleri hicret temelinde Mekkî ve Medenî olarak kabul 

etmekte, bu durumda hicretten önce Mekke dışında herhangi bir yerde nazil olsa da 

sonuç değişmemektedir. Bu yüzdendir ki ulema en çok bu tanım üzerinde durmuştur ve 

bu tanımın meşhur olduğunu ifade etmiştir.
14

 

Ancak burada şunu da belirtmeliyiz ki müfessirler bu tanımlardan sadece birini değil de 

hepsini dikkate alarak Mekkî ve Medenîliği belirlemeye çalışmışlardır. Bu durum 

Kur’an ayetlerinin daha özelde tanınmasını sağlamıştır. Şöyle ki; hicret kıstasını temel 

alan tanıma göre bir ayet Medenî olup, mekân kıstasını dikkate alan tanıma göre Mekkî 

                                                 
13

 Süyûtî, İtkân, I/35. 
14

 Zerkeşî, Burhân, I/187. 



12 

oluyorsa bu ayet için “Mekke’de nazil olan, hükmü Medenî olan” ayet olarak ifade 

etmişlerdir. Örneğin Hucurât suresinin 13. ayeti ( اكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَانُْثٰى وَجَعَلْناَكُمْ يََٓا ايَُّهاَ النَّاسُ انَِّا خَلقَْنَ 

َ عَل۪يمٌ خَب۪يرٌ 
ِ اتَْقٰيكُمْۜ انَِّ اٰللّٰ

(شُعُوباً وَقـَبََٓائلَِ لتِعََارَفوُاۜ انَِّ اكَْرَمَكُمْ عِنْدَ اٰللّٰ
15

 bu grupta yer almaktadır.
16

 Çünkü 

bu ayet Vahidi’nin (ö. 468/1076) rivayetine göre Mekke’nin fethi günü Bilal Kâbe’ye 

çıktığı ve ezan okuduğu zaman, bazı insanlar bu siyah köle mi Kâbe’ye çıkıp ezan 

okuyor dediklerinde inmiştir.
17

 

Yine zaman ve mekân bakımından Medenî olup muhatap bakımından Mekkî olan 

ayetlere de “Medine’de nazil olan hükmü Medenî olan” başlığı altında 

değerlendirmişlerdir. Bu duruma Mümtehine suresi örnek olarak verilebilir. Zira 

Mümtehine suresi mekân dikkate alındığında başından sonuna kadar Medine’de, zaman 

dikkate alındığında yine Medine’de nazil olmuştur. Fakat muhatabı dikkate alındığında 

Mekkelilere hitap etmektedir. Bununla ilgili şu değerlendirme yapılmıştır: Mümtehine 

suresi sonuna kadar Medine’de inmiştir. Bu sure Hatip b. Ebi Beltea, Sare ve Mekkeli 

müşriklere gönderdikleri mektupla ilgili olarak nazil olmuştur. Zerkeşi Buna dair 

kıssanın meşhur olduğunu bildirmektedir.
18

 Dolayısıyla surede Mekkelilere hitap 

edilmiştir. Ancak hicretten sonra Medine’de nazil olmuştur. Bu nedenle Mümtehine 

suresi “Medine’de nazil olan hükmü Medenî olan” sureler içerisinde yer almaktadır.
19

 

Bu örnekler, yukarıda geçen tanımların hepsi dikkate alınarak, ayetlerin Mekkîlik ve 

Medenîliği ile ilgili daha detaylı çalışmalar yapıldığını göstermektedir.  

Mekkîlik ve Medenîlik konusunda yapılan çalışmalardan biri de ayetlerin nazil olduğu 

ortamın daha net olarak incelenmesidir. Nitekim gecede-gündüzde,
20

 sabah vaktinde,
21

 

                                                 
15

 Hucurât, 49/13. 
16

 Zerkeşî, Burhan, I/195. 
17

 Ebü’l-Hasen Alî b. Ahmed b. Muhammed el- Vahidî en-Nîsâbûrî (ö. 468/1076), Esbabü’n-Nüzul, 

Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, İkinci Baskı, Beyrut, 1991, 224-225; Suyûti, İtkan, s. 79. 
18

 Ebû Muhammed Muhyissünne el-Hüseyn b. Mes‘ûd b. Muhammed el-Ferrâ’ el-Begavî (ö. 516/1122), 

Mealimü’t-Tenzil fi Tefsirul Kur’an, (Thk. Abdürrezzak el-Mehdi), Darü İhyai’t-Türasi’l-Arabiyyi, 

Beyrut, V/69.  
19

 Subhi Salih, Mebâhis, s.168. 
20

 Kur’an’ın çoğunluğu gündüz indiği bildirilmektedir. Bununla birlikte gece inen ayetlerin olduğu 

belirtilmiş ve tespit edilmeye çalışılmıştır. Örneğin kıblenin değiştirilmesiyle ilgili ayetin (Bakara, 

2/144) gece indiği belirtilmektedir. (Geniş bilgi için bkz. Süyûtî, İtkân, I/81-82). 
21

 Örneğin Sahih-i Buhari’de geçen Hz. Aişe’den gelen rivayete göre teyemmüm ayeti (Mâide, 5/6) sabah 

vakti gelmiştir (Bkz. Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm el-Cu‘fî el-Buhârî (ö. 256/870), 

Muhtasaru Sahihi Buhari, (Thk. İbrahim Halil Bereket), Daru’n-Nefais, Beşinci Baskı, Beyrut, 1992, 

I/67). 



13 

yolculukta ve yolculuk dışında,
22

 yatakta ve uykuda,
23

 yerde ve semada
24

 nazil olan 

ayetler tek tek belirlenmeye çalışılmıştır. Ayetlerin indiği yerlerle ilgili diğer bir çalışma 

da, Mekke ve Medine dışında çeşitli mekânlarda nazil olan ayetlerin belirlenmeye 

çalışılmasıdır. Bu bağlamda Cuhfe’de,
25

 Beyt-i Makdis’te, Taif’te
26

 ve Hudeybiye’de
27

 

nazil olan ayetlerle ilgili rivayetler bir araya getirilmiştir. 

Ayrıca Mekkî surelerdeki Medenî ayetler, Medenî surelerdeki Mekkî ayetler
28

 

Mekke’de nazil olup hükmü Medenî olan ayetler, Medine’de nazil olup hükmü Mekkî 

olan ayetler
29

 de tespit edilmeye çalışılmıştır. Mekkîlik ve Medenîlik konusu dışında 

ayetlerin hangi duruma binaen indiğini gösteren nüzul sebepleri üzerinde de derlemeler 

yapılmış ve bu alanda müstakil eserler kaleme alınmıştır. Bütün bunlar ayetlerin nazil 

olduğu genel oratamı gösteren Mekkîlik ve Medenîliğin yanında daha hususi ortamı 

işaret eden çalışmalar yapıldığını göstermektedir. 

Ayetlerin indiği yer ve zamanla ilgili yapılmış olan bu çalışmalar ayetlerin 

anlaşılmasında her detayın dikkate alındığını göstermesi bakımından önem 

arzetmektedir. Çünkü ayetlerin siyak-sibak gibi içsel bağlamının yanında nazil olduğu 

yer, zaman ve nuzul sebeplerinden müteşekkil olan dışsal bağlamının da göz önünde 

bulundurulması önemlidir 

Mekkîlik ve Medenilîkle ilgili olarak buraya kadar verilen tanımlar klasik tanımlardır. 

Bunların yanında çağdaş araştırmacıların bu alanda yaptıkları birtakım çalışmalar da söz 

konusudur. Bunlardan biri; Mehdi Bazergan’ın (ö. 1414/1994) yapmış olduğu 

                                                 
22

 Kur’an’ın çoğunluğu sefer dışında inmiştir. Ancak Rasulullah (s.a.v.)’ın davet ve için için bir yerden 

başka bir yere gitmesi sebebiyle bazı seferlerinde vahiy aldığı olmuştur (Geniş bilgi için bkz. Subhi 

Sâlih, Mebahis, s.162-163). Mesela, Bakara suresinin 125. ayeti Veda Haccı senesinde Mekke’de 

nazil olmuştur (Bkz. Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî et-Taberî el-Bağdâdî (ö. 

310/923), Camiu’l-Beyan,(Thk. Ahmed Muhammed Şakir), Müessesetü’r-Risale, Birinci Baskı, 2000, 

II/30; ayrıca konu için bkz. Süyûtî, İtkân, I/73-80 ). 
23

 Mâide, 5/67 ve Tevbe, 9/118 ayetlerinin yatakta; Kevser suresi de uykudu nazil olduğu bildirilmektedir 

(bkz. Süyûtî, İtkân, I/88). 
24

 Mesela Zuhruf suresinin 45. ayetinin isra gecesinde nazil olduğu söylenmiştir (Bkz. Zerkeşî, Burhân,  

I/190-194; Süyûtî, İtkân, I/71-88). 
25

 Kasas, 28/85.  ayetinin Cuhfe’de nazil olduğu bildirilmektedir (Bkz. Zerkeşî, Burhân, I/197). 
26

 Furkan, 25/45; İnşikak, 84/ 22-24 ayetleri Taif’te inen ayetlere örnek olarak verilmektedir (Bkz. 

Zerkeşî, Burhân, I/197). 
27

 Örneğin Ra’d, 13/30ncu ayetinin Rasulullah  (s.a.v.)’in Mekkelilerle anlaşma yaptığında Hudeybiye’de 

nazil olduğu bildirilmektedir (Bkz. Zerkeşî, Burhân, I/197-200. 197-198). 
28

 Bkz. Zerkeşî, Burhân, I/200-203. Ayrıca Zemahşerî ve Râzî’nin tefsirlerinde sure başlarına bakılabilir. 

Zira bu tefsirlerde Mekkî surelerdeki Medenî ayetler, Medenî surelerdeki Mekkî ayetlerle ilgili detaylı 

bilgiler verilmiştir. 
29

 Bkz. Zerkeşî, Burhân, I/195; Subhi Sâlih, Mebâhis, s.168. 



14 

çalışmadır. Mehdi Bazergan yukarıdaki tanımlarda geçen zaman, mekân ve muhatap 

kıstaslarının dışında ayetlerin uzunluk ve kısalığına göre bir çalışma yapmış ve buna 

göre surelerin nüzul sırasını bulmaya çalışmıştır. Surelerde yer alan ayetlerin 

uzunluklarının kelime sayısına göre ortalama bir uzunluğa sahip olduğunu ve bu nüzul 

tertibinin insanların duygusal yaklaşımından uzak, daha kesin, daha sade ve sayısal 

olarak değerlendirilebilme özelliğine sahip olduğunu ifade etmiştir.
30

 

Zaman, mekân ve muhatap dikkate alınarak Mekkî ve Medenîliğin ne olduğu 

noktasındaki tanımlamaları verildikten sonra Mekkî ve Medenîliği bilmenin önemine ve 

faydasına geçilebilir. 

1.2. Mekkî ve Medenîliği Bilmenin Önemi ve Faydaları 

Mekkîlik ve Medenîlik; Kur’an-ı Kerim sure ve ayetlerinin nazil olduğu doğal ortamın 

genel anlamda belirlenmesini ifade etmekte olduğunu belirtmiştik. ‘Genel anlamda’ 

şeklindeki ifadeden amaç, peygamberliği hem Mekke hem de Medine’de devam etmiş 

olan Hz. Muhammed (s.a.v.)’in yaşadığı bu iki şehrin farklı sosyal yapısına işaret 

etmektir. Yani Mekkîlik ve Medenîlik iki şehrin tikel olgu ve olaylarıyla ilişkili olmayıp 

sadece genel yapısıyla ilgilidir. Bu bağlamda Mekkîlik ve Medenîlik sebebi nüzulden 

ayrılmış olmaktadır. Çünkü sebebi nüzul, sure ve ayetlerin bir kişi, bir olay, bir durum 

veya bir soruyla ilintili olarak özel bir bağlamda inmesini araştırır. Yukarıda da ifade 

edildiği gibi her sure ve ayet bir vakıayla ilintili olarak gelmemiştir. Dolayısıyla 

Ku’ran’ın her ayet için ayrı bir sebebi nüzul rivayetine ulaşamayacağımız açıktır. Ancak 

Mekkîlik ve Medenîlik Ku’ran’ın büyük bir bölümünü kapsamaktadır. 

 Kur’an’ı- Kerim Hz. Muhammed (s.a.v.)’e 23 yıllık süre içerisinde peyderpey, çoğu 

zaman vakıanın, durumun belirlediği ihtiyaca binaen nazil olmuştur. Kur’an’ın ayet ve 

surelerinin, nazil olduğu bir zamanı ve mekânı vardır. Mennaü’l-Kattan’ın (ö. 1420/ 

1999) da belirttiği gibi ayetlerde her ne kadar hassına değilde umumuna dikkat edilmesi 

gerekse de ayet ve surelerin inmiş olduğu zamanı ve yeri bilmek Kur’an-ı Kerim’i 

doğru bir şekilde anlamada ve açıklamada önemlidir.
31

 İşte bu yüzden olacak ki İslam 

uleması ta başından itibaren Mekkîlik ve Medenîlik konusuna büyük önem 

                                                 
30

 Mehdi Bazergan (ö. 1414/1994), Kur’an’ın Nuzul Süreci, (Çev. Müh. Yasin Demirkıran, Mela 

Muhammed Feyzullah), Fecr Yayınları, Birinci Baskı, Ankara, 1998, s. 28-36. 
31

 Mennau’l-Kattan, Mebâhis, s.58. 



15 

atfetmişlerdir. Sahabeden İbn Mes’ûd (ö. 32/652) “kendisinden başka ilah olmayan 

Allah’a yemin olsun ki Kur’an’da, Allah Teâlâ’nın kitabında nazil olmuş her ayetin kim 

hakkında ve nerede indiğini bilirim” demiştir.
32

 Yine Abdullah İbn Abbâs’ın (ö. 68/687-

688) da Mekkî ve Medenî ayetleri saydığına dair rivayetler mevcuttur.
33

 Bu durum 

sahabenin hangi ayet ve surelerin Mekkî veya Medenî olduğunu bildiklerini 

göstermektedir.
34

 Sahabenin nüzul ortamını ve ayetlerin tarihi bağlamını bilmesi onların 

Peygamberimizden sonra Kur’an’ı en iyi anlayanlar olmalarının altında yatan 

sebeplerden biridir. 

Mekkî ve Medenî ayetleri bilmenin önemiyle ilgili olarak Ebu’l-Kâsım el Hasen b. 

Muhammed en-Nîsâbûrî (ö. 406/1015) şöyle demektedir: “Kur’an ilimlerinin en 

önemlilerinden bir tanesi de şu ilimlere sahip olmaktır: Kur’an’ın inişini, yönlerini, 

zaman dilimi açısından başlarda, ortalarda ve sonlarda inen ayetlerin tertibindeki 

hikmetini, aynı şekilde, Medine’de inen ayetlerin tertibini, sonra Mekke’de inip de 

hüküm itibariyle Medenî kabul edilen, Medine’de inip de hükmü bakımından Mekkî 

kabul edilen ayetleri, Medine halkı hakkında Mekke’de inenleri, Mekke halkı hakkında 

Medine’de inenleri, Medenî ayetler arasında Mekke’de inen ayetlere benzeyenleri, aynı 

şekilde, Mekkî ayetler arasında Medine’de inen ayetlere benzeyenleri bilmektir. Yine 

Cuhfe'de, Beyt-i Makdis'te, Taif'te, Hudeybiye'de, inen ayetleri de bilmek çok 

önemlidir. Ayrıca gece ve gündüz inenleri, inişlerinde topluca meleklerin hazır 

bulunduğu ayetler ile Cebrail’in tek başına indirdiklerini, yine Mekkî sureler içerisinde 

yer alan Medenî ayetleri, Medenî sureler içerisinde yer alan Mekkî ayetleri, Mekke’den 

Medine’ye, Medine'den Mekke'ye, Medine’den Habeş topraklarına götürülen ayetleri 

bilmek de son derece önem arz etmektedir. Aynı şekilde mücmel, müfesser ve sembolik 

olarak inen ayetleri ve de Mekkî mi, Medenî mi olduğunda ihtilaf bulunan ayetleri de 

bilmek, en şerefli Kur'an ilimleri arasındadır. Burada saydığımız maddeler yirmi beş 

konuyu bulmaktadır. Bunları bilmeyen ve aralarını ayıramayan kimsenin Allah 

Teâlâ’nın kitabı hakkında söz söylemesi helal değildir.”
35

 

                                                 
32

 Süyûtî, İtkân, I/36. 
33

 Süyûtî, İtkân, I/36. 
34

 Bir sonraki başlık altında Mekkî ve Medenî surelerle ilgili sahabeden gelen rivayetlere yer verilerek 

Mekkî ve Medenî surelerin neler olduğu tablo halinde gösterilecektir. 
35

 Zerkeşî, Burhân, I/192; Süyûtî, İtkân, I/35. 



16 

Mekkîlik ve Medenîlikle ilgili dikkat çeken hususlardan biri Nîsâbûrî’nin Mekke ve 

Medine dönemlerinden her birini, başta, ortada ve sonda olmak üzere üç merhale 

içerisinde mülahaza etmesidir. Bu durum Mekkî ve Medenî sureleri kendi içerisinde 

gruplandırarak, her bir merhalenin özelliklerine göre surelerin anlaşılmasına imkân 

sağlamıştır. Böylece Mekkî ve Medenî sureler kendi içerisinde detaylanmıştır. Sure ve 

ayetlerin Mekke veya Medine döneminin hangi merhalesinde nazil olduğunu bilmek 

Kur’an’ı aşama aşama ve her dönemi kendi özellikleri bağlamında anlamaya katkısı 

olacaktır. 

Mekkî ve Medenî ilmini bilmenin yararlarından biri de nasih ve mensuh olan ayetleri 

anlamaktır. Çünkü Zerkânî’nin (ö.1367/1948) de ifade ettiği gibi iki ya da daha fazla 

ayet hüküm bakımından birbiriyle çeliştiğinde, bu ayetlerin hangilerinin Mekkî 

hangilerinin Medenî olduğunu biliyorsak bu durumda sonra inmiş olan Medenî ayet 

önce inmiş olan Mekkî ayetin hükmünü neshetmiş olmaktadır.
36

 Bununla ilgili olarak 

Zehebî (ö. 1397-1977) şöyle demektedir: “Mekkîlik ve Medenîliği bilmenin şu yararları 

vardır: Kur’an’ın getirmiş olduğu hükümlerden hangilerinin nasih hangilerinin mensuh 

olduğu anlaşılır. İki ayet çelişmişse ve aralarını cem etme imkânı da yoksa onlardan 

birinin Mekkî diğerinin Medenî olduğu ortaya çıkarsa Medine’de nazil olan ayetin 

Mekke’de nazil olan ayeti neshettiğine hükmederiz”
37

 

Mekkîlik ve Medenîlik, genel anlamda teşri tarihini bilmede ve hangi aşamalarda 

gerçekleştiğini anlamada bize yardımcı olacaktır. İlahi hitabın Mekke ve Medine 

döneminde hangi konulara yer verdiğini bilmek İslam davetinin gelişim sürecine vakıf 

olmamızı sağlayacaktır. Bu süreci anlayan, Allah’a davet üslubunda Mekkî ve 

Medenîlikten faydalanır ve Kur’an’ın üslubundan zevk alır. Davet metodunu muhatabın 

durumuna ve konumuna uygun olarak oluşturur. Her makama uygun söz vardır. Sözü, 

muktezayı hale uygun olarak söylemek belagatın temel unsurlarındandır. Kur’an’da 

Mekkî ve Medenî ayetlerin üslubunun özellikleri, İslam’a davette, muhatabın şahsına 

uygun bir şekilde hitap etmede yol ve yöntem kazandırır. Onunla ruhunu yüce hikmete 

uygun olarak tedavi eder. Davetin merhalelerinden her bir merhalesinin kendine has 

yöntemi ve konusu bulunmaktadır. Ayrıca insanların durumlarının, örf-adetlerinin, 

                                                 
36

 Zerkânî, Menâhilü’l-İrfân, I/195.  
37

 Muhammed Hüseyin ez- Zehebî (ö. 1397-1977),  el-Vahy ve’l-Ķur'ân’ül-Kerîm, Mektebetü Vehbe, 

Birinci Baskı, Kâhire, 1986, s. 119. 



17 

yaşadıkları çevrenin değişmesiyle hitap da değişmektedir. Bu durum, Kur’an’ın ehli 

kitaba, münafıklara, müşriklere ve mü’minlere hitabında açıkça ortaya çıkmaktadır.
38

 

Yine sure ve ayetlerin nerede ve ne zaman nazil olduğunu bilmek Hz. Muhammed 

(s.a.v.)’in nebevî yaşantısına Kur’an ayetleri bağlamında vakıf olmak demektir. Çünkü 

Kur’an ayetleri vahyin başlangıcından son ayet inene kadar Mekke ve Medine 

dönemlerinde, hadiselere göre İslam davetinin tarihi seyrini takip ederek inmiştir. 

Kur’an-ı Kerim bu nebevî yaşantıda müracat edilmesi gereken asıl kaynaktır ve bu 

konudaki rivayet ihtilaflarını da gidermiş olacaktır.
39

 

Surelerin tertibi ya Hz. Peygamber’in surelerin nereye yerleştirileceğini bildirmesiyle ya 

sahabenin ictihadıyla ya da bir kısmı peygamberin belirlemesiyle bir kısmı da sahabenin 

ictihadıyla olduğu bildiren üç farklı görüş bulunmaktadır. Her bir görüşle ilgili çeşitli 

deliller ileri sürülmektedir.
 40

 Her ne şekilde olursa olsun elimizdeki mevcut Mushaf’lar, 

Hz. Osman döneminde çoğaltılan ve nuzul tertibine göre oluşturulmamış olan İmam 

Mushaf’taki sure dizilişlerini temel almaktadır. Genellikle tefsirle ilgili eserler de bu 

tertibi esas alarak kaleme alınmıştır. Ancak son asırlarda Kur’an’ı nüzul tertibine göre 

tefsir çalışmaları da yapılmaya başlanmıştır. Bu tefsirlerin müelliflerinin amaçlarından 

biri de Mekke’de indirilen ayet ve sureleri Mekke’deki tarihi bağlamında; Medine’de 

nazil olan ayet ve sureleri Medine’deki tarihi bağlamında açıklamaktır. Çünkü her ayet 

evrensel niteliğiyle beraber indirildiği zaman, mekân ve şartların ortaya çıkardığı 

ihtiyaca cevap olarak gelmiştir.
41

 Bu durum Mekkîlik ve Medenîliği, nüzul ortamını ve 

ayetlerin hangi durumlarda indiğini bilmenin faydasını ortaya koyan düşünceden neşet 

etmiş isabetli bir yaklaşımdır. 

Sure ve ayetlerin Mekkî ya da Medenî olup olmadığını bilmenin önemi ve bazı yararları 

ifade edildikten sonra hangi surelerin Mekkî; hangilerinin Medenî olduğuna dair diğer 

bir konuya geçebiliriz. 

                                                 
38

 Mennau’l-Kattan, Mebâhis, s.59. 
39

 Mennau’l-Kattan, Mebâhis, s.59 vd. 
40

 Bkz. Zerkânî, Menâhilü’l-İrfân, I/195; Subhi Salih, Mebâhis, s. 71; İsmail Cerrahoğlu, Tefsir Usulü, 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, Beşinci Baskı, Ankara, 1985, s. 58; Mehmet Soysaldı, Nüzulunden 

Günümüze Kur’an ve Tefsir, Örnek Ofset Matbacılık, Elazığ, 1998, s.60. 
41

 Zeki Duman (ö. 1434/2013), Beyanü’l-Hak, Fecr Yayınları, Birinci Baskı, Ankara, 2006, s.16. 



18 

1.3. Mekkî ve Medenî Sureler 

Surelerin Mekkî veya Medenî olduklarının belirlenmesi, çağdaş birtakım çalışmalar 

dışında
42

 sahabeden gelen rivayetlere dayanmaktadır. Ancak bu rivayetler tam olarak 

birbiriyle örtüşmemektedir. Bu farklılıklar bazen Mekkî ve Medenî ayetlerin sayısında 

olurken bazen de surelerin Mekkî veya Medenîliği hususunda olmaktadır. Mekkî ve 

Medenî sureleri belirlerken bu rivayetlerden yaygın olanlarını vererek bunların farklı 

yönlerinin neler olduğunu belirleyeceğiz. Böylece Mekkîliği ve Medenîliği hususunda 

ittifak edilen surelerle ihtilaf edilen surelerin neler olduğu açıklığa kavuşturmaya 

çalışacağız. 

Mekkî ve Medenî sureler hakkında verilen rivayetleri tablo halinde vermek, bunların 

birbiriyle daha kolay kıyaslanmasını sağlayacaktır. Bu nedenle Becelî’nin (ö. 294/907) 

ve Zerkeşî’nin yer verdiği İbn Abbas rivayeti;
43

 Beyhakî (ö. 458/1066)’den nakille 

Suyûtî’nin zikrettiği İkrime rivayeti
44

 ve İbn Nedim’in (ö. 385/995)
45

 verdiği rivayetine 

göre Mekkî ve Medenî surelerin sayısını ve sıralamasını şu şekilde ele alabiliriz:
46

 

1.3.1. Mekkî Sureler 

Mekkî surelerle ilgili rivayetleri birlikte değerlendirdiğimizde hem surelerin 

sıralanışında hem de sayısında birtakım değişikliklerin olduğunu görmekteyiz. Ancak 

bu değişiklikler, rivayetler arasında çok büyük farklılıkların olmadığını da ortaya 

koymaktadır. Örneğin Mekkî surelerin sayısı, Becelî ve Zerkeşî’nin tercihine göre 85
47

, 

Suyûtî’nin Beyhakî’den gelen rivayetine göre 82 ve İbn Nedim’in rivayetine göre 85 

tanedir:  

                                                 
42

 Daha önce, Mehdi Bazergan’ın ayetlerin uzunluk ve kısalığına göre nuzul sıralamasını belirlemeye 

çalıştığını belirtmiştik.  
43

 Ebû Abdillah M. Eyyub b. ed- Dureys el-Becelî (ö. 294/907), Fezâilü’l- Kur’an:  ve mâ Ünzile mine’l- 

Kur’an-i bi Mekke ve mâ Ünzile bi’l- Medine, (Thk. Urve Bedîr), Darü’l- Fikr, Birinci Baskı, Dımaşk, 

1987,  s. 33-34; Zerkeşî, Burhân, I/193. 
44

 Ebu Bekr Ahmed b. Hüseyn el-Beyhakî eş-Şâfî (ö. 458/1066), Delâilü’n-Nübüvve ve Ahvalü Sâhibi 

Şerîa, (Thk. Abdü’l-Mu’tî Kal’acî), Dârü'l-Kütübi'l-İlmiyye, Beyrut, 1985, VII/142-143; Süyûtî, 

İtkân, I/40. 
45

 Ebü’l-Ferec Muhammed b. Ebî Ya‘kūb İshâk b. Muhammed b. İshâk en-Nedîm (ö. 385/995), el- 

Fihrist, Daru’l-Marife, Beyrut, 1978, s. 37-38. 
46

 Mekkî ve Medenî surlerle ilgili üç rivayetle yetiniyoruz. Başka rivayetler için ayrıca şu esere 

bakılabilir: Arthur Jeffery (ö. 1379/ 1959), Mukaddimetân fî Ulûmi’l-Kur’an, Mektebetü’l-Hanci, 

Kâhire, 1972, s.10-15. 
47

 Araştırmalarımızın sonucunda, Zerkeşî’nin bu tercihinin Becelî’den nakline dayandığı kanaatine 

ulaştık. Ancak Zerkeşî’nin bu konuda bir sözüne rastlamadık. 

http://ktpilahiyat.erciyes.edu.tr/yordambt/liste.php?&-recid=1150276&Alan3=&Alan5=&anatur=&bolum=&alttur=&sekil=&ortam=&dil=&yayintarihi=&kgt=&gorsel=&kurumyayini=&cAlanlar=beceli&aa=yazaradi&universite=&enstitu=&anabilimdali=&bilimdali=&sureliilkharf=&sure=&biryil=&birdergitarihi=&birsayi=&-skip=0&-max=16&yazaradi=Beceli,%20Ebu%20Abdillah%20M.%20Eyyub%20b.%20ed-%20Dureys
http://ktpilahiyat.erciyes.edu.tr/yordambt/liste.php?&-recid=1150276&Alan3=&Alan5=&anatur=&bolum=&alttur=&sekil=&ortam=&dil=&yayintarihi=&kgt=&gorsel=&kurumyayini=&cAlanlar=beceli&aa=yazaradi&universite=&enstitu=&anabilimdali=&bilimdali=&sureliilkharf=&sure=&biryil=&birdergitarihi=&birsayi=&-skip=0&-max=16&yayinlayan=Dar%C3%BC%E2%80%99l-%20Fikr
http://ktpilahiyat.erciyes.edu.tr/yordambt/liste.php?&-recid=1150276&Alan3=&Alan5=&anatur=&bolum=&alttur=&sekil=&ortam=&dil=&yayintarihi=&kgt=&gorsel=&kurumyayini=&cAlanlar=beceli&aa=yazaradi&universite=&enstitu=&anabilimdali=&bilimdali=&sureliilkharf=&sure=&biryil=&birdergitarihi=&birsayi=&-skip=0&-max=16&yayinyeri=D%C4%B1ma%C5%9Fk
http://ktpilahiyat.erciyes.edu.tr/yordambt/liste.php?&-recid=1140786&Alan3=&Alan5=&anatur=&bolum=&alttur=&sekil=&ortam=&dil=&yayintarihi=&kgt=&gorsel=&kurumyayini=&cAlanlar=beyhaki&aa=yazaradi&universite=&enstitu=&anabilimdali=&bilimdali=&sureliilkharf=&sure=&biryil=&birdergitarihi=&birsayi=&-skip=0&-max=16&yazaradi=Beyhaki,%20Ebu%20Bekr%20Ahmed%20b.%20H%C3%BCseyn%20e%C5%9F-%20%C5%9Eafii
http://ktpilahiyat.erciyes.edu.tr/yordambt/liste.php?&-recid=1140786&Alan3=&Alan5=&anatur=&bolum=&alttur=&sekil=&ortam=&dil=&yayintarihi=&kgt=&gorsel=&kurumyayini=&cAlanlar=beyhaki&aa=yazaradi&universite=&enstitu=&anabilimdali=&bilimdali=&sureliilkharf=&sure=&biryil=&birdergitarihi=&birsayi=&-skip=0&-max=16&yayinlayan=Dar%C3%BC%27l-%20K%C3%BCt%C3%BCbi%27l-%20%C4%B0lmiyye
http://ktpilahiyat.erciyes.edu.tr/yordambt/liste.php?&-recid=1140786&Alan3=&Alan5=&anatur=&bolum=&alttur=&sekil=&ortam=&dil=&yayintarihi=&kgt=&gorsel=&kurumyayini=&cAlanlar=beyhaki&aa=yazaradi&universite=&enstitu=&anabilimdali=&bilimdali=&sureliilkharf=&sure=&biryil=&birdergitarihi=&birsayi=&-skip=0&-max=16&yayinyeri=Beyrut


19 

İniş Sırası Becelî-Zerkeşî Beyhakî- Suyûtî İbn Nedim 

 1 Alak Alak Alak 

 2 Kalem Kalem Kalem 

 3 Müzzemmil Müzzemmil Müzzemmil 

 4 Müddessir Müddessir Müddessir 

 5 Leheb Leheb Leheb 

 6 Tekvîr Tekvîr Tekvîr 

 7 A'lâ A'lâ A'lâ 

 8 Leyl Leyl İnşirâh 

 9 Fecr Fecr Asr 

 10 Duhâ Duhâ Fecr 

 11 İnşirâh İnşirâh Duhâ 

 12 Asr Asr Leyl 

 13 Âdiyât Âdiyât Âdiyât 

 14 Kevser Kevser Kevser 

 15 Tekâsür Tekâsür Tekâsür 

 16 Maûn Maûn Maûn 

 17 Kâfirûn Kâfirûn Kâfirûn 

 18 Fîl Fîl Fîl 

 19 Felak Felak İhlâs 

 20 Nâs Nâs Felak 

 21 İhlâs İhlâs Nâs 

 22 Necm Necm Necm 

 23 Abese Abese Abese 

 24 Kadir Kadir Kadir 

 25 Şems Şems Şems 

 26 Burûc Burûc Burûc 

 27 Tîn Tîn Tîn 

 28 Kureyş Kureyş Kureyş 

 29 Karia Karia Karia 

 30 Kıyâme Kıyâme Kıyâme 

 31 Hümeze Hümeze Hümeze 

 32 Mürselât Mürselât Mürselât 

 33 Kâf Kâf Kâf 

 34 Beled Beled Beled 

 35 Târık Târık Rahmân 

 36 Kamer Kamer Cin 

 37 Sâd Sâd Yasin 

 38 A’râf   Cin A’râf  

 39 Cin Yâsin Furkân 

 40 Yâsin Furkân Fâtır 

 41 Furkân Fâtır Meryem 

 42 Fâtır  Taha Taha 

 43 Meryem Vâkıa Vâkıa 

 44 Tâhâ Şuarâ Şuarâ 

 45 Vâkıa Neml Neml 

 46 Şuarâ Kasas Kasas 



20 

 47 Neml İsrâ İsrâ 

 48 Kasas Yûnus Hûd 

 49 İsrâ Hûd Yûsuf 

 50 Yûnus Yûsuf Yûnus 

 51 Hûd Hıcr Hıcr 

 52 Yûsuf En’âm Sâffât 

 53 Hicr Sâffât Lokmân 

 54 En’âm Lokmân Mü'minun 

 55 Sâffât Sebe’ Sebe’ 

 56 Lokmân Zümer Enbiyâ 

 57 Sebe’ Mü'min  Zümer 

 58 Zümer Duhân Mü'min 

 59 Mü'min  Fussilet  Fussilet  

 60 Fussilet  Şûrâ Şûrâ 

 61 Şûrâ Zuhruf Zuhruf 

 62 Zuhruf Câsiye Duhân 

 63 Duhân Ahkâf Câsiye 

 64 Câsiye Zâriyât Ahkâf 

 65 Ahkâf Ğâşiye Zâriyât 

 66 Zâriyât Kehf Ğâşiye 

 67 Ğâşiye Nahl Kehf 

 68 Kehf Nûh En’âm 

 69 Nahl İbrâhim Nahl 

 70 Nûh Enbiyâ Nûh 

 71 İbrâhim Mü’minûn İbrâhim 

 72 Enbiyâ Secde Secde 

 73 Mü’minûn Tûr Tûr 

 74 Secde Mülk Mülk 

 75 Tûr Hâkka Hâkka 

 76 Mülk Meâric Meâric 

 77 Hâkka Nebe Nebe 

 78 Meâric Nâziât Nâziât 

 79 Nebe İnşikâk İnfitâr 

 80 Nâziât İnfitâr İnşikâk 

 81 İnfitâr Rûm Rûm 

 82 İnşikâk Ankebût Ankebût 

 83 Rûm   Mutaffifîn 

 84 Ankebût 

 

Kamer 

 85 Mutaffifîn   Târık 

 

Beyhakî, Mekke’de inen Fâtiha, A’râf ve Meryem surelerinin, İkrime’den aldığı 

rivayetten düşmüş olduğunu bildirmektedir.
48

  Bu durumda Beyhakî’nin bu sureleri de 

Mekkî olarak kabul ettiğini düşünebiliriz. Dolayısıyla diğer rivayetlerde olduğu gibi bu 

                                                 
48

 Beyhakî, Delâilü’n-Nübüvve, VII/143; Süyûtî, İtkân, I/41. 

http://ktpilahiyat.erciyes.edu.tr/yordambt/liste.php?&-recid=1140786&Alan3=&Alan5=&anatur=&bolum=&alttur=&sekil=&ortam=&dil=&yayintarihi=&kgt=&gorsel=&kurumyayini=&cAlanlar=beyhaki&aa=yazaradi&universite=&enstitu=&anabilimdali=&bilimdali=&sureliilkharf=&sure=&biryil=&birdergitarihi=&birsayi=&-skip=0&-max=16&yazaradi=Beyhaki,%20Ebu%20Bekr%20Ahmed%20b.%20H%C3%BCseyn%20e%C5%9F-%20%C5%9Eafii


21 

grupta verilen Mekkî surelerin sayısı da 85 olmaktadır. Böylece üç grupta yer alan 

Mekkî surelerin sayısı eşitlenmektedir. 

Hem Becelî-Zerkeşî’nin İbn Abbas’tan naklettikleri, hem de İbn Nedim’in kitabında yer 

verdiği rivayete göre Mutaffifin suresi, Mekkî iken; Beyhakî-Suyutî’nin İkrime’den 

naklettiği rivayete göre bu sure Medenî’dir ve orada inen ilk suredir. 

Zerkeşî, Mekke’de inen son ayetin hangisi olduğu ile ilgili üç farklı görüş vermektedir: 

Bunlardan İbn Abbas’a göre Mekke’de son inen ayet, Ankebût; Dahhâk ve Ata’ya göre 

Mü’minûn; Mücahid’e göre ise Mutaffifîn suresidir.
49

  

1.3.2. Medenî Sureler 

Yukarıda zikrettiğimiz aynı eserlerde geçen Medenî surelerle ilgili rivayetler de 

aşağıdaki tabloda yer almaktadır. Mekkî surelerde olduğu gibi Medenî surelerde de 

verilen rivayetlere göre hem sırası hem de sayısı bakımından bazı değişiklikler olduğu 

görülmektedir: Becelî-Zerkeşî rivayetine göre 28, Beyhakî-Suyûtî rivayetine göre 29, 

İbn Nedim’in rivayetine göre ise 26 tane Medenî sure bulunmaktadır. Bunların söz 

konusu rivayetlere göre sıralanışı şöyledir: 

 İniş Sırası Becelî-Zerkeşî Beyhakî-Suyûtî İbn Nedim 

1 Bakara Mutaffifîn Bakara 

2 Enfâl Bakara Enfâl 

3 Âl-i İmrân  Âl-i İmrân Âl-i İmrân  

4 Ahzâb Enfâl Mümtehine 

5 Mümtehine Ahzâb Nisâ 

6 Nisâ Mâide Zilzâl 

7 Zilzâl Mümtehine Hadîd 

8 Hadîd Nisâ Muhammed 

9 Muhammed Zilzâl Ra'd 

10 Ra'd Hadîd İnsân 

11 Rahmân Muhammed Talâk 

12 İnsân Ra'd Beyyine 

13 Talâk Rahmân Haşr 

14 Beyyine İnsân Nasr 

15 Haşr Talâk Nûr 

16 Nasr Beyyine Hac 

17 Nûr Haşr Münafikûn 

                                                 
49

 Zerkeşî, Burhân, I/194. 



22 

18 Hac Nasr Mücadele 

19 Münafikûn Nûr Hucurât 

20 Mücadele Hac Tahrîm 

21 Hucurât Münafikûn Cuma 

22 Tahrîm Mücadele Teğâbün 

23 Saf Hucurât Saf 

24 Cuma Tahrîm Fetih 

25 Teğâbün Saf Mâide 

26 Fetih Cuma Tevbe 

27 Tevbe Teğâbün 

 28 Mâide Fetih 

 29   Tevbe   

 

Mekkî ve Medenî surelerle ilgili tobloları incelediğimizde Beyhakî-Suyûtî’nin verdiği 

rivayette, -yukarıda belirttiğimiz, Beyhakî’nin İkrime rivayetinden düşmüş dediği 

Fâtiha, A’râf ve Meryem sureleriyle birlikte- 114 surenin tamamı yer almaktadır.  

Becelî-Zerkeşî’nin verdiği İbn Abbas’tan gelen rivayette Fâtiha suresi ne Mekkî ne de 

Medenî sureler içerinde bulunmaktadır. Yine İbn Nedim’in verdiği rivayette, Fâtiha ve 

Ahzâb sureleri yer almamakta ve toplam 112 sure bulunmaktadır.  Fâtiha suresinin İbn 

Abbas ve İbn Nedim’in rivayetinde yer almaması Mekkî mi Medenî mi olduğu 

hakkında ihtilaf bulunmasına bağlanabilir. Ancak, Ahzap suresinin İbn Nedim’in 

listesinde bulunmamasının geçerli bir nedenini bulamadık.
50

 Öte yandan, İbn Nedim’in 

rivayetinde Rahmân suresi diğer iki rivayetten farklı olarak Mekkî sureler içerisinde yer 

almaktadır. 

1.3.3.  Mekkî ve Medenîliği İhtilaflı Olanlar 

Yukarıdaki tablolarda verilen rivayetlerde Mekkî ve Medenîliği hususunda ihtilaf 

bulunanlardan bir kısmı gözükmektedir. Bunlarla birlite Mekkîliği ve Medenîliği 

konusunda ihtilaf edilen surelerin tamamı şunlardır: Fâtiha, Ra’d, Rahmân, Saf, 

Teğâbün, Mutaffifîn, Kadir, Beyyine, Zilzâl, İhlâs, Felak ve Nâs.
51

 

Mekkîliği ve Medenîliği noktasında ihtilaf edilen bu surelerden sadece Rahmân ve 

Mutaffifîn sureleri tabloda ihtilaflı olarak gözükmektedir. Fâtiha suresine dair 

Beyhakî’nin değerlendirmesini de yukarıda zikretmiştik. Buna göre Fâtiha suresinin de 

                                                 
50

 Tahminimize göre rivayet edilirken unutulma gibi herhangi bir sebeple düşmüş olabilir. 
51

 Zerkanî, Menâhilü’l-İrfân, s.191. 



23 

nerede indiğinin ihtilaflı olduğu ortaya çıkmaktadır. Rahmân, Mutaffifîn ve Fâtiha 

sureleri dışında kalan ve nerede indiği hakkında ihtilaflı rivayetler bulunan surelerin - 

Ra’d, Saf, Tegâbün, Kadir, Beyyine, Zilzâl, İhlâs, Felak ve Nâs- yukarıdaki tabloda 

verdiğimiz rivayetlerde Mekkîliği ve Medenîliği hususunda ittifak bulunmaktadır: Bu 

surelerden Ra’d, Saf, Tegâbün, Beyyine ve Zilzâl sureleri tabloda verilen rivayetlere 

göre Medenî; Kadir, İhlâs, Felak ve Nâs sureleri ise Mekkî olduğu gözükmektedir. 

Tezimizde örnek olarak aldığımız itaat ve ittiba kavramları, Mekkî ve Medenî 

ayrımında, tabloda vermiş olduğumuz İbn Abbas’tan gelen Becelî-Zerkeşî, İkrime’den 

gelen Beyhakî-Suyûtî ve İbn Nedim rivayetlerinin tamamına uymaktadır. Çünkü bu 

rivayetlerde ittifak edilen surelerde itaat ve ittiba kelimeleri kullanılmış iken ihtilaf 

edilen surelerde - Rahmân,  Mutaffifîn ve Fâtiha- kullanılmamıştır. 

1.3.4. Mekkî ve Medenî Surelerin Özellikleri 

Buraya kadar Mekkî ve Medenî surelerin hangileri olduğu belirlenmeye çalışıldı. Şimdi 

de Mekkî ve Medenî sureleri birbirinden ayıran özelliklerin neler olduğu tespit edilmeye 

çalışılacaktır. 

Bilindiği gibi Mekkî sure ve ayetlerin muhatabı Mekke halkı; Medenî surelerin 

muhatabı ise Medine halkı idi. Mekke halkı ile Medine halkı arasında dini, sosyo 

kültürel ve ekonomik açıdan farklılıklar söz konusuydu. Vahyin Muhatapları olan 

Mekke ve Medine halklarının bu değişik yapıları, kendilerine hitap eden vahyin hem 

içerik hem de üslubu açısından farklılaşmasına neden oldu. Bu farklılıklar, Mekkî ve 

Medenî ayetlerin konu bakımından özellikleri ve üslup bakımından özellikleri başlığı 

altında incelenmeye çalışılacaktır. Çünkü Mekkî ve Medenî ayetler hem içermiş 

oldukları konular hem de bu konuların sunuluşunu oluşturan üslup özellikleri yönüyle 

farklılıklar içermektedir. 

1.3.4.1. Konusu Bakımından Mekkî ve Medenî Ayetlerin Özellikleri 

Mekkî ayetler konu/içerik bakımından şu özelliklere sahiptir: 

1- Bakara sûresi dışında peygamberlerin ve geçmiş milletlerin kıssalarını içeren sureler 

Mekkî’dir. 



24 

2- Bakara sûresi dışında içerisinde Hz. Âdem ve İblis kıssalarını içeren her sure 

Mekkî’dir. 

3- İçinde secde bulunan her sure Mekkî’dir. 

4- Allah’a ve ahiret gününe inanmaya davet eden ve cennet ve cehennem tasvirinde 

bulunan ayetler genellikle Mekkî’dir. 

5- Yüce ahlaka ve iyilik üzere istikamete tutunmaya davet eden ayetler genellikle 

Mekkî’dir. 

6- Müşriklerle mücadele eden ve onların düşüncelerinin basitliğini ortaya koyan ayetler 

genellikle Mekkî’dir.
52

 

Söz konusu özellikler genellikle istisnalar içermektedir. İstisnaları çok nadir olanlar 

belirtilmiştir. Ancak istisnalar daha fazla ise bunlar belirtilmemiş yaygın olan özellikler 

olarak tespit edilmiştir. Bu bağlamda bu özellikleri Subhi Salih (ö. 1407/1986) 

değerlendirirken kesin olanları ve yaygın olanları birbirinden ayırmaktadır. O, yukarıda 

verilenlerden ilk üçünü kesin; son üçünü ise yaygın olan özellikler olarak görmektedir.
53

 

Medenî ayetler konu/içerik bakımından şu özelliklere sahiptir. 

1- Cihadın zikredildiği ve cihad hükümlerinin açıklandığı sureler Medenî’dir. 

2- Hadlerle ve mirasla ilgili hükümlerin konu edinildiği, toplumsal ve devletlerarası 

hukuktan bahseden sureler Medenî’dir. 

3- Ankebut sûresi dışında münafıklardan bahseden sureler Medenî’dir. Ancak bu 

surenin ilk on bir ayeti münafıklardan bahsettiği halde Mekkî’dir. 

4- Ehli kitapla mücadele etmeyi konu alan ve onların dinleri hususunda katı olmamaya 

davet eden sureler Medenî’dir. 

5- Hukuki meseleleri konu alan sureler genellikle Medenî’dir.
54

 

                                                 
52

 Zerkeşî, Burhân, I/188-189; Süyûtî, İtkân, I/69; Subhi Sâlih, Mebâhis, s.183. 
53

 Subhi Sâlih, Mebâhis, s.183. 
54

 Subhi Sâlih, Mebâhis, s.183. 



25 

1.3.4.2.  Üslubu Bakımından Mekkî ve Medenî Ayetlerin Özellikleri 

Hurufu Mukatta: Zerkeşî hurufu mukattanın geçtiği ayetlerin Mekkî olduğunu 

söylemiş ancak Bakara, Âl-i İmrân surelerini bundan istisna etmiştir. O, Ra’d sûresinin 

de ihtilaflı olduğunu ifade etmiştir.
55

 Suyûtî bu görüşü Câberî’nin görüşü olarak 

vermiştir. Ancak Zerkeşî’den farklı olarak Ra’d sûresi de Bakara ve Âl-i İmrân sûresi 

gibi istisna edilmiştir.
56

 Bu durum Suyûtî tarafından Ra’d sûresinin Medenî olarak kabul 

edildiğini göstermektedir. 

“Kellâ” Lafzı: İçersinde kella lafzı bulunan surelerin tamamı Mekkî’dir. Bu lafız 

Kur’an’ın sadece son yarısında geçmektedir. Suyûtî, Dîrînî’nin “Bilesinki Medine’de 

kella ile başlayan ayet inmemiştir. Kur’an’ın yarısından fazlasında kella gelmemiştir.” 

dedidiğine dair bir şiirini nakletmektedir.
57

 Yine Suyûtî, bunun hikmeti hakkında, 

Ammânî’nin şu açıklamasını zikretmektedir: Kur’an’ın son yarısı Mekke’de nazil 

olmuştur. Mekkelilerin çoğu da zalim olduğundan onları tehdit etmek, onlara karşı sert 

olmak ve onların yaptıklarını inkâr etmek için, Kur’an’ın birinci yarısının aksine, Mekkî 

ayetlerde tekrar edilmiştir. Kur’an’ın ilk yarısı için buna ihtiyaç yoktu. Çünkü Yahudiler 

zayıftı.
58

 

Yemin Üslubu: Subhi Salih yemin üslubunu Mekkîliği Medenîlikten ayıran kesin 

alametlerden olmadığını ancak Medenî surelerde çok rastlanmayan alametlerden 

olduğunu ifade etmektedir.
59

 

Secde İfadesi: İçerisinde secde ifadesi geçen surelerin Mekkî olduğu belirtilmektedir. 

Secde ifadesi, sureleri Mekkî ve Medenî olarak ayırmada kesin olan kriterlerden biri 

olarak geçmektedir.
60

 

Hitap Sözcükleri: " يََٓا ايَُّهاَ النَّاسُ   ” (Ey insanlar) hitabını içeren surelerin Mekkî; “ َيََٓا ايَُّهاَ الَّذ۪ين

 hitabını içerenlerin ise Medenî olduğu rivayetlerde (Ey iman edenler) ”اٰمَنوُا

geçmektedir.
61

 Ancak bu rivayetin her sure için geçerli olmadığı belirtilmektedir. 

Mesela Hac sûresinin geçen “ ْيََٓا ايَُّهاَ الَّذ۪ينَ اٰمَنوُا ارْكَعُوا وَاسْجُدُوا وَاعْبدُُوا رَبَّكُمْ وَافعَْلوُا الْخَيْرَ لعََلَّكُم

                                                 
55

 Zerkeşî, Burhân, I/188. 
56

 Süyûtî, İtkân, I/70. 
57

 Süyûtî, İtkân, I/70. 
58

 Süyûtî, İtkân, I/70. 
59

 Subhi Sâlih, Mebâhis, s.183. 
60

 Subhi Sâlih, Mebâhis, s.181. 
61

 Zerkeşî, Burhân, I/190; Süyûtî, İtkân, I/69. 
61

 Bakara, 2/21. 



26 

ayeti ”تفُْلحُِونَ  
62

 “ مَنوُايََٓا ايَُّهاَ الَّذ۪ينَ اٰ  ” hitabını içermesine rağmen Mekkî bir surede yer 

almaktadır.
63

 Zerkeşî, bu kuralı şöyle değerlendirmektedir: Bu söz mutlak olarak 

alınırsa, bakmak gerekir. Çünkü Bakara sûresi Medenî’dir ve “ يََٓا ايَُّهاَ النَّاسُ اعْبدُُوا رَبَّكُمُ الَّذ۪ي

”خَلقَكَُمْ وَالَّذ۪ينَ مِنْ قبَْلكُِمْ لعََلَّكُمْ تتََّقوُنَ  
64

 ve “ ِوَلَْ تتََّبعُِوا خُطوَُات 
ا فيِ الْْرَْضِ حَـلََلًْ طَـيِّباًًۘ يََٓا ايَُّهاَ النَّاسُ كُلوُا مِمَّ

يْطَانِۜ انَِّهُ لكَُمْ عَدُوٌّ مُب۪ينٌ  ”الشَّ
65

 ayetlerini içermektedir. Yine Nisâ sûresi Medenî’dir ve “ َيََٓا ايَُّها

َ الَّذ۪ي النَّاسُ اتَّقوُا رَبَّكُمُ الَّذ۪ي خَلقَكَُمْ مِنْ نفَْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلقََ مِنْهاَ زَوْجَهاَ وَبثََّ مِنْهمَُا رِجَالًْ كَ 
اءً  وَاتَّقوُا اٰللّٰ ث۪يراً وَنسََِٓ

َ كَانَ 
اءَلوُنَ بهِ۪ وَالْْرَْحَامَۜ انَِّ اٰللّٰ عَليَْكُمْ رَق۪يباً  تسَََٓ ”

66
 ve “ َِعَلٰى ذٰلك ُ

انِْ يشََأْ يذُْهِبْكُمْ ايَُّهاَ النَّاسُ وَيأَتِْ باِٰخَر۪ينَۜ وَكَانَ اٰللّٰ

”قدَ۪يراً 
67

 ayetlerini içermektedir. Ayrıca Hac sûresi Mekkî’dir ve içerisinde “ َيََٓا ايَُّهاَ الَّذ۪ين” 

ifadesinin geçtiği ayet
68

 bulunmaktadır. Eğer âlimler genel olanı kastetmişlerse bu 

doğrudur. Zerkeşî bununla ilgili olarak Talib el- Mekkî’nin şu değerlendirmesini de 

paylaşmaktadır: Bu görüş çoğu kez böyle ise de geneli için geçerli değildir. Çünkü 

Mekkî surelerin çoğunda “ ايَُّهاَ الَّذ۪ينَ اٰمَنوُايََٓا  ” hitabı bulunmaktadır.
69

 Bu nedenle ulema 

yukarıdaki değerlendirmeleri yaparak bu kuralı şöyle tanzim etmiştir: Hac sûresi hariç 

 hitabını (Ey iman edenler) ”يََٓا ايَُّهاَ الَّذ۪ينَ اٰمَنوُا“ hitabını içeren (Ey insanlar) ”يََٓا ايَُّهَا النَّاسُ "

içermeyen sureler Mekkî’dir.
70

 

Ayetlerin Kısalığı ve Uzunluğu: Mekkî sure ve ayetler genellikle kısa, veciz, hareketli 

bir anlatım ve ses ahengine sahiptir. Buna mukabil Medenî surelerin çoğu uzun ve 

genellikle ayetleri de uzundur. Anlatımda itnâb söz konusudur.
71

 

2. SEMANTİK 

Şu ana kadar Mekkîlik ve Medenîlik konusuna –tezimizle ilgisi çerçevesinde- değindik. 

Bunu ifade ederken, iç ve dış bağlamın önemini de vurgulamıştık. Bu bağlamda, 

semantik yöntemin Mekkîlik ve Medenîlik konusuyla belli oranda etkileşim içerisinde 

olduğunu düşünmekteyiz. Bu etkileşimin bir örnek üzerinde incelenmesinin, Kur’an 

                                                 
62

 Hac, 22/ 77. 
63

 Süyûtî, İtkân, I/69; Subhi Sâlih, Mebâhis, s.182. 
64

 Bakara, 2/ 21. 
65

 Bakara, 2/ 168. 
66

 Nisâ, 4/ 1. 
67

 Nisâ, 4/133. 
68

 Hac, 22/ 77. 
69

 Zerkeşî, Burhân, I/191. 
70

 Zerkeşî, Burhân, I/181; Subhi Sâlih, Mebâhis, s.182. 
71

 Subhi Sâlih, Mebâhis, s.184. Mehdi Bazerga’nın sadece bu kuralı dikkate alarak ayetlerin nuzul 

sıralamasını bulmaya çalıştığına dair daha önce bilgi verilmişti. 



27 

ilimlerine katkısının olacağı kanaatindeyiz. Bu örnek, çalışmamızın ana konusunu teşkil 

eden ve ilerleyen bölümlerde ele alacağımız “itaat ve ittiba kavramları”dır. 

Burada, önce metinleri anlamada bir yöntem olarak kullanılan semantik ilminden ne 

anlaşıldığını ve Kur’an çalışmalarında nasıl kullanıldığını ortaya koyacağız. Daha sonra 

semantik yöntemiyle Ulûmu’l-Kur’an’ın önemli bir konusu olan Mekkîlik ve Medenîlik 

ilmi arasındaki ilişki üzerinde duracağız. 

2.1. Semantiğin Mahiyeti 

Türkçeye “anlambilim” olarak çevrilen semantik, yunanca “semantikos” kökünden 

türemiş ve literatüre Michel Breal’in (ö. 1334/1915) “Essai de Semantique” eseriyle 

girmiştir.
72

 Anlam çalışma ve araştırmalarına işaret etmek için kullanılan
73

 bir terim 

olan semantik, sözlük anlamı bakımından manalı, manidar gibi anlamlara gelmektedir.
74

 

Bu sözlük anlamından esinlenerek ifade edilen “semantik ilmi”nin birbirinden ufak 

değişikliklerle pek çok tanımını görmekteyiz. Örnek olarak, Charles Morris 

(ö.1399/1979), semantiği, “kelimelerle bu kelimelerin temsil ettikleri anlamların 

arasındaki ilişkinin incelenmesi”
75

 şeklinde tanımlamaktadır. Yine, semantiği Kur’an-ı 

Kerim’i anlamada bir yöntem olarak uygulayan ve bu yöntemi kullanmada öncü 

şahsiyetlerden biri olan Izıtsu’nun tanımı ise, “Bir dilin anahtar terimleri üzerindeki 

tahlili bir çalışmadır”
76

 şeklindedir. Semantiğin tarihsel gelişimi ile ilgili aşağıda verilen 

bilgiler, bu alanda çalışan her bilim adamının bu bilimden tam olarak aynı şeyleri 

anlamdıklarını göstermektedir. 

Her kavram gibi semantiğin, günümüzde kullanıldığı anlama gelinceye kadar geçirmiş 

olduğu bir tarihi süreç söz konusudur: Semantiğin kökleri, anlambilim konularını da 

içeren, bir takım anlambilim sorunlarının ele alındığı eski Hint ve Yunan’a kadar gitse 

de
77

 bağımsız bir bilim haline gelmesi çok eski değildir. Semantik, ilk baskısı 1897 de 

yapılan Fransız dilci Michel Breal’in yukarıda bahsedilen “Essai de Semantique” adlı 

                                                 
72

 Alfred Korzybski (ö. 1369/1950), Science and Sanity, Institute of General Semantic, Beşinci Baskı,  

New York, 1994, s. 19. 
73

 Palmer, Semantik, s. 11. 
74

 Alfred Korzybski, Science and Sanity, s. 19. Ayrıca bkz. Ahmet Çelik, Kur’an Semantiği Üzerine, 

Ekev Yayınevi, Erzurum, 2002, s.2. 
75

 John C. Condon, Kelimelerin Büyülü Dünyası- Anlambilim ve İletişim, (Çev. Murat Çiftkaya), İstanbul, 

1995, s.13. 
76

 Toshihiko Izıtsu (ö. 1413/ 1993), Kur’an’da Allah ve İnsan, (Çev. Süleyman Ateş), Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Yayınları, Ankara, 1975, s. 15. 
77

 Doğan Aksan(ö. 1431/2010), Her Yönüyle Dil, Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara, 1982, III/142. 



28 

eseriyle yeni ve ayrı bir bilim dalı haline gelmiştir.
78

 O, semantiği çalışmalarında 

anlambilim olarak ele almış,
79

 anlamın tarihsel değişimi –tarihsel semantik- ile 

ilgilenmemiş
80

 dilin düşünsel yasaları, sözcüklerin anlamlarının nasıl yerleştiği ve 

sözdiziminin nasıl oluştuğu gibi konular üzerinde çalışmıştır. Sonra Ferdinand de 

Seassure (ö. 1331/1913) ile semantikte çok kullanılan “dilbilimde artsüremlilik ve 

eşsüremlilik” ayrımı
81

 yapılmış ve bu kavramlar tanımlanmış,
82

  aynı zamanda da dilsel 

gösterge
83

 ve dilbilimde bütünlük (dizge) anlayışı yerleşmiştir.
84

 Daha sonra Semantik, 

dili kullanma ve dile tepki verme biçimlerinin incelenip arındırılması yoluyla insanın 

düşüncelerini kuşaktan kuşağa aktarma yeteneğini geliştirmeyi amaçlayan ve “genel 

anlambiliminin” kurucusu olan
85

 Alfred Korzybski (ö. 1369/1950) tarfından yazılan, 

Science and Sanity (Bilim ve Akıllılık)
86

 adlı kitabıyla ile çok geniş bir çerçeve kazanmış 

ve dilin gerçekle ilişkisinden ruh ve sinir hastalıkları konularına kadar birçok konuyla 

ilişkilendirilmiştir.
87

 Semantiğin ilk ortaya çıkışına dair bu tarihsel gelişim bilgilerinin 

yanında son zamanlarda bu alanda daha fazla çalışmalar yapıldığını görmekteyiz. Bu 

çalışmalar, hem semantiğin ana vatanı olan batı ülkelerinde hem de semantiği Kur’an’ı 

anlamada yöntem olarak kullanmak isteyen İslam ülkelerinde yaygınlık kazanmıştır.    

Bu alanda söz sahibi olan bilim adamlarının bir kısmı semantiğin, kelimelerin tarihi 

süreç içerisindeki serüvenini, zaman içerisinde anlam genişlemesi veya daralması 

neticesinde değişmesini konu alan “tarihsel semantik” olması gerektiğini söylerken, 

diğer bir kısmı ise bizzat dilin kendisini konu alan dilbilimsel semantikle ilgilenmesi 

gerektiğini söylemektedir.
88

 

Semantiğin “tarihsel semantik”le değil de “dilbilimsel semantik” dediğimiz semantikle 

ilgilenmesi gerektiğini “Semantik” adlı kitabında Palmer şu şekilde belirtmektedir: 

                                                 
78

 Doğan Aksan, Her Yönüyle Dil, III/144. 
79

 Palmer, Semantik, s. 12. 
80

 Frank R. Palmer, Semantik, (Çev. Ramazan Ertürk), Kitabiyat, Ankara, 2001, s.12. 
81

 Seassure’den önce birçok düşünür anlam ve anlam değişmeleri üzende yoğunlaşmış özellikle de bu 

değişmelerin nedenleri üzerinde durmuşlar böylece artzamanlı çalışmışlarla farklı dillerdeki anlam 

değişmelerini belirlemişlerdir. Konuyla ilgili olarak bkz. Doğan Aksan, Her Yönüyle Dil, III/144. 
82

 Ferdinand de Seassure (ö. 1331/1913), Genel Dilbilim Dersleri, (Çev. Berke Vardar), Multilingual, 

İstanbul, 1998, s. 141-152. 
83

 Dilsel gösterge “bir gösteren ile bir gösterilenin birleşiminden kaynaklanan bütündür. Gösteren genel 

olarak işitim imgesinin gösterilen ise kavramın karşılığıdır.” Konu için bkz. Jean Perrot(ö. 

1434/2012), Dilbilim, (Çev. Emel Ergun), İletişim Yayınları, Birinci Baskı, İstanbul, 1998, s.100. 
84

 Doğan Aksan, Her Yönüyle Dil, III/144. 
85

 “Alfred Korzybski”, Ana Britannica, Ana Yayıncılık, 1986, XII/544. 
86

 Bu eser 1933 yılında yayınlanmıştır.  
87

 Doğan Aksan, Her Yönüyle Dil, III/145. 
88

 Palmer, Semantik, s.26. 



29 

“Maalesef, anlamın tarihsel değişimiyle ilgilenen uzmanlar, net hiçbir semantik teorileri 

olmadığı için, … muğlak ifadeler ortaya koyma alışkanlığına düşmüşlerdir. Bana öyle 

geliyor ki, sadece bu bile, bu ölçüdeki bir kitapta sinkronik meseleler üzerine 

yoğunlaşmak için yeterli bir nedendir.
89

 

Semantiğin “tarihsel semantik”le veya “dilbilimsel semantik”le mi ilgili olduğu 

noktasında farklı görüşler olmasına rağmen her iki görüşü birleştiren, bu şekilde 

kapsayıcı bir yaklaşımda bulunanlar da vardır. Bunlardan biri olan Seassure (ö. 

1331/1913), semantiği diachronic (artsüremli) ve synchronic (eşsüremli) olarak iki 

bölümde incelemiş ve her iki bölümü semantiğin içerisinde mütâlâ etmiştir. Semantiğin 

içerisnde değerlendirilen söz konusu iki bölüm dilbilimciler tarafından genellikle kabul 

edilmektedir.
90

 

Artsüremli semantik (diachronic) bilimi, dilin anlamla ilgili olaylarını tarihî değişme ve 

gelişme süreci içinde ele almaktadır. Dilin belirli bir zaman kesitindeki durumunu tarihî 

değişme ve gelişmelere girmeden inceleyen anlam bilimi dalı eşsüremli (synchronic ) 

adını alır. Bu dalda, dilin kelimeleri; anlamları, kavram alanları ve kapsamları ile eş 

anlamlılık, çok anlamlılık, eş seslilik vb. açılardan ele alınmaktadır.
91

  

Semantiğin Kur’an-ı Kerim’i anlamada bir yöntem olarak kullanılması, semantiğin hem 

“tarihsel semantik” hem de “dilbilimsel semantik” bölümlerinden her ikisiyle 

örtüşmektedir.  

Semantiği Kur’an-ı Kerim’i anlamada bir yöntem olarak uygulayan ve bu yöntemi 

kullanmada öncü şahsiyetlerden biri olan Izıtsu’nun tanımıyla, semantiğin, bir dildeki 

anahtar terimlerin tahlili çerçevesinde yapıldığını
92

 yukarıda belirtmiştik. Bu tanım hem 

“tarihsel semantik” hem de “dilbilimsel semantik” kapsamında yapılan çalışmaları 

semantiğin içine dâhil etmiştir. O, semantiğin her iki bölümü hakkında da 

değerlendirmeler yapmış ve bunlarla ilgili örnekler vermiştir.
93

 Kendisinden sonra gelen 

ve Ku’ran’da semantik tahlile dayalı çalışma yapanlar genelde onun takip ettiği bu 

yönteme bağlı kalmışlar ve buna uygun araştırmalar yapmışlardır. 

                                                 
89

 Palmer, Semantik, s.26. 
90

 Palmer, Semantik, s. 25. 
91

 Bu konunun alanımızla ilgisine bir örnek verecek olursak: Herhangi bir kavramın mesela sahabe 

döneminde kullanılan diğer kavramlarla ilişkisinin incelenmesi, synchronic; cahilye dönemindeki 

kullanımlarıyla karşılaştırılması ise diachronic çalışma yöntemini ifade eder. 
92

 Izıtsu, Kur’an’da Allah ve İnsan, s.15. 
93

 Izıtsu, Kur’an’da Allah ve İnsan, s.36-41. 



30 

Izutsu ve Seassure gibi “tarihsel semantik” ve “dilbilimsel semantik” arasında ayrım 

yapmayanlar, her iki semantik alanının birbiriyle zıt olmadığını aksine birbirini 

tamamladığını ileri sürmektedirler. Çünkü “dilbilimsel semantik” olmadan bir “tarihsel 

semantik” çalışmasının olamayacağı aşikârdır. Yani tarihin farklı kesitlerinde dilin 

durumu hakkında bir çalışma yapılmadan iki farklı tarihteki bir dili karşılaştırmak 

olanaksızdır. Semantiğin Kur’an-ı Kerim’e uygulanmasında da bu durumdan 

yararlanıldığı yapılan çalışmalardan anlaşılmaktadır.  

Konunun daha iyi anlaşılmasına yardımcı olması nedeniyle Kur’an’da semantik 

çalışmalara bazı örnekler vermek yerinde olacaktır: Izutsu, akıl kelimesinin İslam 

öncesi dönemde insanın değişen durumlarda gösterdiği “pratik zekayı” ifade ettiğini, 

akıllı adam nitelemesinin de en beklenmedik olaylar karşısında dahi bir yolunu bulup 

tehlikeden kendini kurtaran adam için kullanıldığını; fakat Kur’an’da bu kelimenin, 

insanı Allah’ın ayetlerini anlamaya muktedir kılan “insan yeteneğini” ifade ettiğini 

belirtmektedir.
94

 Bu örnekten anlaşılmaktadır ki iki farklı tarihsel zamana işaret eden 

İslam öncesi dönemde ve Kur’an’da “akl”ın ne ifade ettiğinin araştırılması “dilbilimsel 

semantik”; daha sonra “akl”ın bu iki farklı zamanda elde edilen anlamlarının 

karşılaştırılması ise “tarihsel semantik” adını almaktadır. Dolayısıyla tarihsel semantik, 

dilbilimsel semantiğe muhtaçtır. 

 Yukarıdaki örnekten de anlaşılacağı üzere, genelde semantiğin Kur’an-ı Kerim’in 

anlaşılmasında bir metod olarak kullanılması, Kur’an’daki terimlerin İslam öncesi 

cahiliye dönemindeki anlamlarının ve neleri çağrıştırdıklarının İslam geldikten sonra 

oluşan anlam örgüsüyle karşılaştırılması şeklinde cereyan etmektedir. Bu şekilde, Arap 

toplumunun daha önce kullanmış olduğu dilin incelenmesiyle ilahi mesajın nasıl yeni 

bir perspektif kazandığı veya ilahi kelamın bütünlüğü içerisinde aynı kavramların nasıl 

yeni bir semantik içeriğe büründüğü ortaya konmaktadır. 

Semantiğin Kur’an’ı anlamada bir yöntem olarak uygulanması üzerine yukarıda verilen 

örnekler, bu metodun köklerinin İslam’ın ilk dönemlerinden itibaren yapılan 

çalışmalarla örtüştüğünü göstermektedir. Zira Kur’an’ın yorumu üzerinde çalışan ulema 

zaman zaman cahiliye döneminde kelimelerin hangi anlamda kullanıldığını 

araştırmışlardır. Böylece cahiliye dönemi dili ile Kur’an dilini anlamaya ve bazen de 

aralarındaki farklılıkları göstermeye çalışmışlardır. Ahmet Çelik’in Kur’an Semantiği 

                                                 
94

 Izıtsu, Kur’an’da Allah ve İnsan, s. 61. 



31 

Üzerine adlı eserinde bu duruma değinmiştir. O, eserini İslam öncesi dilin ve Kur’an 

dilinin farklılığı üzerine temellendirerek İbn Faris’in bu konudaki görüşüne yer vermiş, 

dil bilginleri ve tefsir yorumcuları bazı kelimelerin Kur’an’ın nüzulünden önce cahiliye 

şiirinde Kur’an’da kullanıldıkları manalardan farklı kullanıldıklarını sezerek, 

kelimelerin lugat manalarıyla ıstılah manalarının arasını ayırıp; bu, lügat manası şu da 

İslami manası şeklinde izah etmeye çalışmış olduklarını belirtmiştir.
95

 

Semantik metodun köklerinin İslam’ın ilk dönemlerinden itibaren yapılan çalışmalarla 

örtüştüğüne dair bu bilgilerle, Mekkî ve Medenîlikle semantiğin ilişkisi konusuna 

geçebiliriz. 

2.2. Semantiğin Mekkîlik ve Medenîlikle İlişkisi 

Daha önceki sayfalarda da bahsedildiği gibi, semantik, bir dilin bir dönemdeki kesitinde 

incelenmesi veya dilin farklı dönemlerdeki karşılaştırılması şeklinde uygulanmaktadır. 

Bu durum genellikle Kur’an araştırmalarında İslam öncesi ve nüzul süreci şeklinde iki 

kesit üzerinde vuku bulmaktadır. Ancak biz nuzul sürecinin de, semantik bakış açısıyla 

da, iki dönem halinde ele alınabileceğini düşünüyoruz. Çünkü bu süreç farklı iki 

dönemden oluşmaktadır ve bu dönemlerin her birinin kendine has özellikleri vardır. Bu 

özellikler de semantik çerçeveyi etkilemektedir. 

Hz. Muhammed (s.a.v.)’in Mekke’den Medine’ye hicreti, kendisine inen vahyin özü 

aynı kalmakla birlikte, birçok açıdan içerik, üslup, vs. konularında değişikliklere 

uğramasına neden olmuştur.
96

 Medine’de inen ayetlerde gördüğümüz bu değişikliğin 

temelinde vahye muhatap olan toplumun farklılaşması yatmaktadır. Mekke toplumu ile 

Medine toplumu ekonomik faaliyetlerden dini çeşitliliğe kadar birçok noktada 

birbirinden farklılık göstermekteydi.
97

 

                                                 
95

 Çelik, Ku’ran Semantiği Üzerine, s.8. 
96

 Mekkî ve Medenî ayetlerin birbirinden farklı yölerini oluşturan özelliklerden bir kısmı, “Mekkî ve 

Medenî surelerin özellikleri” başlığında verilmiştir. 
97

 Medine ve Mekke arasındaki farklıklarla ilgili daha geniş bilgi için bkz. Muhammed Hamidullah (ö. 

1423/ 2002), İslam Peygamberi, (Çev. Salih Tuğ), İrfan Yayımcılık, Beşinci Baskı, İstanbul, 1993, 

I/18-23. Ayrıca Mekke ve Medine’nin ekonmik soyal yapılarıyla ilgili olarak bkz. İbrahim Görener, 

Jesus and Muhammed as Charismatic Leaders, İnsan Puplications, İstanbul, 2008, s. 59-70. 



32 

Ekonomik olarak Mekke tarıma elverişli değildi.
98

 Bu nedenle Mekke’de ticaret 

yaygınlaşmıştı.
99

 Mekkeliler Şam’a, Yemen’e ticari kervanlar düzenleyip Mekke’den 

götürdükleri eşyaları pazarlıyor; oralardan getirdikleri malları da Mekke’de satarak 

kazanç elde ediyorlardı. Hac mevsiminde başka ülkelerden gelenler de bu ticari 

faaliyetlere canlılık kazandırıyorlardı.
100

 Buna mukabil topraklarının ve ikliminin 

elverişli olması nedeniyle Medine’de tarım
101

 başat geçim kaynağı olmuştur. 

Dini açıdan da Mekke ve Medine toplumları birbirinden farklıydılar. Mekke’de 

Müslümanların karşısında genellikle puta tapan müşrikler bulunmaktaydı.
102

 Medine’de 

ise Müslümanların karşısında müşrikler, Yahudiler ve Hıristiyanlar
103

 yer almaktaydı. 

Zamanla islamın güçlenmesi ile birlikte kalbiyle inanmadığı halde iman ettiklerini 

söyleyen münafıklar da ortaya çıktı.
104

 Bu nedenledir ki Mekkî ayetlerde daha çok 

müşrikler ve onların durumlarının; Medenî ayetlerde ise münafıklar, Yahudiler ve 

Hıristiyanlarla ilgili temaların yer aldığını görmekteyiz. 

Öte yandan sosyal yaşantıda da farklılıklar söz konusuydu. Mekkeli Müslümanlar 

Medine’ye hicret ettiklerinde Medineli Müslümanlarla birlikte büyük bir güç haline 

geldiler. Bu durum onların Hz. Muhammed (s.a.v.) öncülüğünde siyasal bir otorite 

olmalarına imkan verdi ve Medine’de, Medine devleti ortaya çıkmış oldu. Böylece 

Mekke’den farklı olarak Hz. Muhammed (s.a.v.), peygamberliğin yanında devlet 

başkanı olarak da bazı tasarruflarda bulunmaya başladı. Bütün bu değişikliklerin hem 

vahyin konusuna hem de konuların mazrufu mahiyetinde olan dilin üslubuna 

yansıdığını görmekteyiz. Vahyin tamamlandığı dönemden başlayarak günümüze kadar 

Mekkî ve Medenî ayrımına atfedilen önem bunun en bariz kanıtıdır. Çalışmamızın 

başlarında da belirttiğimiz gibi, ayetlerin Mekke’de ve Medine’de hangi bakımlardan 

değişiklik taşıdıkları, Kur’an ilimlerinin ilgi alanı içerisindedir. Ancak, semantik ilmi ile 

bağlantılı olarak, bu iki dönemin incelenmesinin önemli olduğunu düşünüyoruz. 

                                                 
98

 Kur’an Mekke’yi “ekin bitmez bir vadi” olarak (İbrahim, 14/37) olarak nitelendirmektedir. Ayrıca bkz. 

Nebi Bozkurt, “Mekke”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Ankara, 2003,XXVIII/555. 
99

 Hamidullah, İslam Peygamberi, I/57; Nebi Bozkurt, “Mekke”, XXVIII/556. 
100

 Mekke ile bilgi için bkz. Hasan İbrahim Hasan (ö. 1388/1968), İslam Tarihi, (Çev. İsmail Yiğit, 

Sadrettin Gümüş), Kayıhan Yayınevi, İkinci Baskı,1987, I/83-85; Hamidullah, İslam Peygamberi, 

I/24-26. Ayrıca Kur’an’ın 106. suresi olan Kureyş suresine bakılabilir.  
101

 Hamidullah, İslam Peygamberi, I/187; Nebi Bozkurt “Medine”, XXVIII/305.  
102

 Hamidullah, İslam Peygamberi, I/72. 
103

 Geniş bilgi için bkz. Hamidullah, İslam Peygamberi, I/183-200. 
104

 Münafıklarla ilgili Medine’de inen birçok ayet bulunmaktadır (Al-i İmran, 3/167; Nisa, 4/13). Hatta 

Münafıklardan bahseden ismini ilk ayetinde geçen Münafıkun kelimesinden alan bir sure vardır 

(Munafıkun, 63). 



33 

Dolayısıyla, sadece semantik veya sadece Mekkilik-Medenilik ile ilgili çalışmalar 

yanında, bu iki yöntemin de bir arada ele alınması, yeni imkânlar sunacak kabiliyettedir. 

Mekkî ve Medenîliği bilmenin, ayetlerin genel dış bağlamıyla ilgili bir durum olduğunu 

ifade etmiştik. Genel dış bağlam şeklinde ifade etmemizin sebebi, Mekkilik ve 

Medeniliği sebeb-i nüzul gibi daha özel dış bağlamı olan Kur’an ilimlerinden 

ayırmaktır. Mekke ve Medine toplumunu oluşturan din, siyaset, ekonomi vb. durumlar, 

sadece bireyleri değil tüm toplumu etkileyen alanlar oluşturmuştur. Bu alanlarda Mekke 

ve Medine toplumu kendilerine has bir yaşantı ve anlayışa sahiptiler. Her iki toplumun 

psiko-sosyal ve ekonomik yaşantı şekli bu dönemlerde nazil olan ayetlere hem içerik 

hem de üslup olarak yansımıştır. Bu yüzden Mekkîlik ve Medenîlik genel dış bağlamla 

ilgilidir. Bağlam ise synchronic (eşsüremli) semantiğin inceleme alanlarından biridir.
105

 

Bağlamla ilgili semantikçilerin bakış açısı ise, bağlamın müphemliği giderdiği 

yönündedir.
106

 Gerçekten de sure veya ayetlerin Mekkî ve Medenî olduğunu bilmek, 

ayetlerde anlaşılması zor kelimeleri veya ifadeleri anlamamıza katkı sağlamaktadır. Bu 

açıdan bakıldığında semantik ve Mekkîlik-Medenîlik konusunun birbiriyle ilişkili 

olduğu ortaya çıkmaktadır. Şöyle ki, Mekkîlik-Medenîlik ilmi ve semantik çalışmalar 

ayetleri anlamada ve ayetlerdeki muğlâklığı gidermede hedef birlikteliğine sahiptir. 

Kur’an semantiği, ayetleri anlamak için kelimelerin diğer kelimelerle olan ilişkisini 

ortaya çıkarmayı da hedeflemektedir. Çünkü kelimenin hangi kelimelerle yaygın olarak 

birlikte kullanıldığının tesbiti, onunla ilgili net bir yargıya varmayı kolaylaştırmaktadır. 

Palmer’in ifadesiyle “Kelimeler bazı düzenli birliktelik durumlarında daha spesifik 

anlamlara sahip olabilmektedir.”
107

 Mekke ve Medine dönemlerinde, ilahi hitabın 

muhataplarının değişmesi, yeni kelimelerin kullanılmasına ya da önceden az kullanılan 

bazı kelimelerin daha fazla kullanılmasına neden olmuştur.
108

 Bu sebeple Mekkî ve 

Medenî ayetlerin farklı farklı değerlendirilerek kelimelerin her iki dönemde 

                                                 
105

 Palmer, dil içi anlam dışında dilin anlamına etki eden unsurları “referans” olarak değerlendirmiş, 

semantikçilerin dil içi anlam dışında referansları dikkate alma noktasında aynı düşünmediklerini, bazı 

bilim adamlarının referanslara karşı çıktıklarını belirtmiştir. Onların bu tavırlarını eleştirmektedir ve 

onlar hakkında kolaycılığa kaçtıkları vehmine kapıldığına işaret ediyor. Konu için bkz. Palmer, 

Semantik, s.46,47.  
106

 Palmer, Semantik, s. 61. 
107

 Palmer, Semantik, s.115. 
108

 Örneğin bu çalışmanın konusu olan ittiba ve itaat kavramları, mekke ve medine dönenlerindeki 

kullanımları nicelik olarak çok değişkenlik göstermektedir: İttiba kavramı Mekke döneminde Medine 

dönemine göre yaklaşık 2/3’lik bir kullanıma sahipken; itaat kavramı bunun tam tersidir. Yani Medine 

döneminde itaat kavramı Mekke dönemine göre yaklaşık 2/3’lik bir kullanıma sahiptir.  



34 

kullanımının ve diğer kelimelerle ilişkisinde değişiklik olup olmadığının araştırılması 

önemlidir.  

Kur’an’da kullanılan dile etki eden diğer yönlerden birini de Mekkîlik ve Medenîlik 

oluşturmaktadır. Izıtsu bir açıklamasında semantiği “Kristalleşerek kelimeye dönüşmüş 

görüş açılarının tahlile dayalı bir tetkikidir.”
109

 şeklinde tanımlamaktadır. Görüş 

açılarının belirlenebilmesi, kullanılan dilde belirli kesitler alınmasını gerekli 

kılmaktadır. Peygamberin yaşamış olduğu dönemin ve vahyin inzal sürecinin hicret 

temelinde iki farklı kesit olarak alınması semantik çalışmalar için uygun bir zemin 

oluşturmaktadır. Çünkü Peygamber (s.a.v.)’in hicreti vahyin inzal sürecini, tarihi çok 

net bir şekilde belli olan iki değişik bölüme ayırmıştır.  Diğer bir ifadeyle Peygamber 

(s.a.v.)’in hicretle birlikte iki farklı şehir ve toplumda yaşamış olması, hem içerik hem 

de üslup bakımından vahyin kullandığı dil üzerinde çok büyük etkiler oluşturmuştur. 

Dolayısıyla Izıtsu’nun semantiği açıklarken ifade ettiği “görüş açılarının tahlili” için 

Mekkîlik ve Medenîlik iyi bir zemin sunmaktadır.  

Palmer’in işaret ve işaret edicilerden bahsettiğini daha önce belirtmiştik. Izutsu bu işaret 

edicilerin (kelimenin) işaret edilene nasıl verildiğini tartışmış, bazı toplumların 

nesnelerin şekline önem verdiklerini bazılarının da şeklini dikkate almadıklarını, 

nesnelerin amaçlarını dikkate aldıklarını ve kelimelerin böyle ortaya çıktığını ifade 

etmiştir.
110

 Yine Izıtsu isimlendirmede, nesneler arasındaki objektif benzerlikten ziyade, 

onlara bakıştaki öznel alakaların etkili olduğu, toplumların kendilerine göre önemli olan 

yönü dikkate alarak nesneleri kavrama dönüştürdüğünden bahsetmiştir.
111

 Bütün bu 

açıklamalardan, kelimelerin, kullanıldığı toplumun genel anlamda bakış açısını ortaya 

koymakta olduğunu anlıyoruz. Dolayısıyla toplumların bakış açılarının belirlenmesinde 

kelimelerin incelenmesi önem arzetmektedir. Bu yüzden Mekkîlik ve Medenîlik 

kapsamında Kur’an’da kullanılan kelimelerin değerlendirilmesi gerekmektedir. 

Yine Izıtsu, semantikle ilgili olarak kelime haznesinden bahsetmektedir. Ona göre 

kelime haznesi, doğal yapıyı anlamlı, tefsir edilmiş bir dünya haline getiren belli bir 

dünya görüşünü temsil ve ihtiva etmektedir
112

.  Bu görüşe dayanarak Mekkî ve Medenî 

                                                 
109

 Toshihiko Izıtsu, Kur’an’da Dini ve Ahlaki Kavramlar, (Çev. Selahattin Ayaz), Pınar Yayınları, İkinci 

Baskı, İstanbul, 1991, s.26. 
110

 Izutsu, Kur’an’da Dini ve Ahlaki Kavramlar, s. 25. 
111

 Izutsu, Kur’an’da Dini ve Ahlaki Kavramlar, s. 27. 
112

 Izutsu, Kur’an’da Dini ve Ahlaki Kavramlar, s. 30. 



35 

ayetlerde kullanılan kelimelerin hangi yoğunlukta kullanıldığının tespiti bu dönemlerin 

siyasal ve toplumsal yapısı ile vahiy arasında ilişki kurmada yol gösterici olabilir. 

Dolayısıyla bu durum hem toplumsal yapının hem de vahyin anlaşılmasında faydalı 

olacaktır. Semantiğin, kavram kargaşasını önlemede ve doğru anlamı bulmada bir metot 

olduğunu söylemek de
113

 bu açıdan anlamlıdır. 

Kur’an’ın dili, tıpkı şiirde olduğu gibi, öz ve biçim ayrışmazlığını esas alan bir mahiyet 

gösterir. Daha açık bir ifade ile onun ifadelerinin muhtevasını, ifadelerin kendilerinden 

ayırmak mümkün değildir. Kur’an kelimelerinin takdim tehir şeklinde bile olsa, 

herhangi bir değişikliğe tabi tutulması onun bütün anlam, işlev ve hatta muhtevasının 

değişmesine yol açabilir. 

Kelimelerde toplumun görüş açısının olduğu belirtilmiştir.
114

 Kur’an da indiği toplumun 

o dönemde kullandığı diliyle gelmiştir. Dolayısıyla Kur’an’daki bilgiler o dönemin 

kelimeleriyle ve kavramlarıyla Arap toplumuna sunulmuştur, bu nedenle Kur’an’ı iyi 

anlamak için tenzil dönemi öncesi döneme ait kelime ve kavramların, o dönemde hangi 

anlamda kullanıldığının çok iyi bilinmesi gerekir.
115

 

Tezimin arka planını oluşturan Mekkîlik ve Medenîlik ile dayandığı yöntemi gösteren 

semantik konusu ve bunların birbiriyle olan ilişkisi üzerinde durduğumuz bu bölümden 

sonra asıl konumuz olan itaat ve ittiba kavramları ile ilgili diğer bölümlere geçebiliriz.  

 

 

  

                                                 
113

 İsmail Yakıt, Y.Y. Ünv. İlahiyat Fak. Kur’an ve Dil- Dilbilim ve Hermenötik- Sempozyumu, Bakanlar 

Matbası, Erzurum, 2001, s. 51. 
114

 Izutsu, Kur’an’da Dini ve Ahlaki Kavramlar, s. 30. 
115

 Çelik, Kur’an Semantiği Üzerine, s. 4. 



36 

 

 

 

II. BÖLÜM 

İTAAT KAVRAMININ TAHLİLİ, DİĞER KAVRAMLARLA 

KARŞILAŞTIRILMASI VE KUR’AN’DA KULLANIMI 

2.1. İtaat Kavramının Tahlili 

İtaat kelimesi “t-v-‘a” ( ع-و-ط ) kökünden gelmektedir. Bu yüzden “ ع-و-ط ” maddesini 

inceleyerek itaat kelimesinin gelmiş olduğu temelden hangi kelimelerin türediğini ve 

hangi anlamlara geldiğini belirlemek gerekmektedir. Bunu yaptıktan sonra konumuzu 

birinci derecede ilgilendiren itaat kavramına geçilecektir. Bu şekilde itaat kavramı ve 

onunla ilgili aynı kökten gelen çeşitli türevleri tanıtılmış olacaktır.  

2.1.1. İtaat Kavramına Genel Bakış 

İtaat kelimesinin kendisinden türemiş olduğu “t-v-‘a” ( ع-و-ط ) kökü çeşitli bablarda 

türetilerek farklı anlamlarda kullanılmaktadır. Sülasi olarak “طاع” fiili birinci babdandır. 

Muzarisi “يطوُع” şeklinde gelir. Bazılarına göre müteaddi olmayıp sadece lazımidir, 

harf-i cerle mef’ulunü alır.
116

 Çoğunluğa göre hem müteaddi hem de lazım fiil olarak 

kullanılmaktadır ve lazım fiil olarak kullanıldığında genellikle “ل” harf-i ceriyle 

müteaddi yapılmaktadır.
117

 .temelde “inkıyat” yani, boyun eymek anlamına gelir ,”طاع“ 

 dır. Bu şekilde mastar olarak kullanıldığında kelime ”طوَْعاً “ fiilinin mastarı ise ”طاع“

temel anlamından biraz farklılaşarak “isteyerek” anlamına gelir ve “istemeyerek,” 

                                                 
116

 Ebû Bekr Muhammed b. el-Hasen b. Düreyd el-Ezdî el-Basrî (ö. 321/933), Cemheratü’l-Luga, ( Thk. 

Remzi Münir Be’lebeki), Daru’l-İlm Li’l-Melayin, Birinci Baskı, Beyrut, 1987, II/917.  
117

 Ebû Mansûr Muhammed b. Ahmed b. Ezher el-Ezherî el-Herevî (ö.370/980), Tehzibü’l -Lüga (Thk. 

Muhammed Avd Merab), Darü İhyai’t-Türasi’l-Arabî, Birinci Baskı, Beyrut, 2001, III/66; Ebû Nasr 

İsmâîl b. Hammâd el-Cevherî (ö. 393/1003) , es-Sıhâh Tacü’l-Lüğa ve Sıhahu’l-Arabiyye , (Thk. 

Ahmed Abdu’l-Gafur Attâr), Dâru’l-İlmi li’l-Melâyîn, Beyrut, 1990, III/1255; Ragıb Ebu’l-Kasım el-

Hüseyin b. Muhammed el-İsfehânî (ö.502/ 1108), el-Müfredat fî Garibi’l-Kur’an, (Thk. Safvan 

Adnan Ed-Davûdî), Daru’l-Kalem- Ed-Daru’ş-Şamiyye, Birinci Baskı, Beyrut, h. 1412, s. 529. 

 

 



37 

manasındaki “ ًكَرْها” kelimesinin zıt anlamlısı olur.
118

 Bununla birlikte “طوَْعا” temel 

anlamından tamamen kopmuş değildir. Çünkü “zorla olmaksızın itaat ederek” anlamına 

gelen “ ا غَيْرَ مُكْرَهٍ جَاءَ فلََُنٌ طَائعًِ  ” cümlesinde “طَائعًِا” kelimesiyle anlamlandırılmaktadır.
119

 

İf’âl babında (أطاع) kullanıldığında anlamı sülasisiyle hemen hemen aynıdır ve genel 

olarak boyun eymek itaat etmek manalarına gelir. Mastarı ise itaat anlamına gelen 

.kelimesinden isimdir ”أطاع“ kelimesi ise ”طاعة“ .şeklindedir ”إطاعة“
120

 Kelime istif’âl 

babında (استطاع) kullanıldığında “güç yetirmek anlamına” gelir. İstif’âl babından mastarı 

 ise “fiilin kendisiye ortaya çıktığı şeyin varlığı (güç)” anlamına gelir. Tahkik (اسْتطَِاعَةُ )

ehline göre ise “insanın bir fiili yapmasını sağlayan” manasına gelir ve bu şu dört şeyle 

mümkün olur: Niyet, tasavvur, tesir ve fiil; aletle yapılan bir şey ise alet. Ne zaman bu 

dört unsur bir kişide mevcut olursa güç yetiren; mevcut değilse aciz olarak nitelenir.
121

 

Bu dört unsur ancak bir insan için kullanılabilir. Bu nedenle “ ُاسْتطَِاعَة” sadece insan için 

kullanılmaktadır. Yukarıda geçen “طاعة” ve aynı anlama gelen “قدُْرَة” kelimeleri ise 

genel olarak kullanılmaktadır ve insanların dışındaki varlıkları da kapsamaktadır.
122

 

ع) fiili tefa’ul babında ”طاع“  kullanıldığında “kendisine farz olmayan bir şeyi kendi (تطَوََّ

arzusuyla yapmak”,
123

 ve “nafileler gibi mecbur olmadığı bir şeyi gönüllü olarak 

yapmak” anlamlarına gelir.
124

 Bir de te’fîl babında (طوٰع) tabi olmak, boyun eğdirmek, 

itaat ettirmek, kolaylaştırmak, cesaretlendirmek, yardım etmek gibi anlamlara 

gelmektedir.
125

 Yine infiâl babında ( َانْطاع ) ve mufâale babında (  َطاوَع) kelime temel 

anlamıyla aynı manada kullanılmaktadır.
126

 

Bu başlık altında “t-v-‘a” ( ع-و-ط ) kökünden değişik türevleri yer almaktadır. Bununla 

birlikte bu kökten burada yer verilmeyen birçok kelime lügatlarda yer almaktadır. Tek 

tek bunların hepsinin üzerinde durmak konuyu gereksiz detaylara sürükleyecektir. 

Burada amaç söz konusu kelimenin hangi bablarda hangi anlam değişikliklerine 

                                                 
118

 Bununla ilgili olarak Âli İmran, 3/83, Tevbe, 9/53, Ra'd, 13/15 ve Fussilet, 41/11. ayetlere bakılabilir. 

Örneğin Ra’d, 13/15. ayeti şöyledir: “ مٰوَاتِ وَالْْرَْضِ  ِ يسَْجُدُ مَنْ فيِ السَّ
صَالِ  طَوْعاً وَكَرْهاً وَلِِلٰٰ وَظِلََلهُمُْ بِالْغُدُوِّ وَالْْٰ ” 

(Göklerde ve yerde kim varsa, ister istemez kendileri de gölgeleri de sabah akşam Allah'a boyun eğer.)    
119

 Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed İbn Manzur el-Ensârî er-Rüveyfî 

(ö. 711/1311), Lisânü’l-Arab, Dar Sader, Üçüncü Baskı, Beyrut, h. 1414, VIII/240. 
120

 Ezherî, Tehzîbü’l-Lüga, III/66; Ebü’l-Feyz Muhammed el-Murtazâ b. Muhammed b. Muhammed b. 

Abdirrezzâk ez-Zebîdî el-Bilgrâmî el-Hüseynî (ö. 1205/1791), Tâcu’l-Arus min Cevahiri’l-Kamus, 

(Thk. Muhakkiklerden Bir Gurup) Dâru’l-Hidaye, XXI/462. 
121

 İsfehânî, Müfredat, s. 530; Zebîdî, Tâcu’l-Arus, XXI/464. 
122

 İbn Manzur, Lisânü’l-Arab, VIII/242; Zebîdî, Tâcu’l-Arus, XXI/464. 
123

 Ezherî, Tehzîbü’l-Lüga, III/66. 
124

 İsfehânî, Müfredat, 530; Zebîdî, Tâcu’l-Arus, XXI/464. 
125

 Ezherî, Tehzîbü’l-Lüga, III/66. 
126

 Zebîdî, Tâcu’l-Arus, XXI/462. 



38 

uğradığını belirlemek ve bu şekilde anlam yelpazesini ortaya koymaktır. Zaten yukarıda 

yer verilenlerin dışında bulunan diğer türevler hangi babtan türetilmişse o babın genel 

anlamını taşıyacaktır.  

Yukarıda verilen anlam yelpazesi, “t-v-‘a” ( ع-و-ط ) kökü hakkında önemli bilgiler 

vermektedir: “t-v-‘a” ( ع-و-ط )’nın temel anlamı “boyun eğmek, itaat etmek”tir. Diğer 

bablardaki türevleri aslında hep bu temel manayla ilişkilidir. Mesela tefa’ul babı (ع  (تطَوََّ

için yukarıda zikredilen anlam sülasisinin mastarı olan ve isteyerek anlamına gelen 

 nın temel”طوَع“ kelimesinin anlamıyla benzeşmektedir. Aslında her iki kelime de ”طوَْعا“

anlamı olan “boyun eğmek, itaat etmek” manasını yansıtmaktdır. Çünkü insan 

gönülden, içinden gelerek itaat ederse istediği bir işi yapmış olcaktır. Bu nedenle bazı 

sözlüklerde “طوَْعا” kelimesi “  ًطائعا” “itaat eden” olarak anlamlandırılmıştır.
127

 

Kelimenin diğer türevleri de bu şekilde değerlendirilebilir.  

2.1.2. İtaat Kavramının Detaylı Tahlili 

“t-v-‘a” ( ع-و-ط ) kökünden gelen diğer türevlerinin, bu kelimenin temel anlamı olan 

“boyun eğmek, itaat etmek” manasını yansıttığı, bu temel anlamdan beslendiği yukarıda 

ifade edildi. Araştırmamızın asıl konusu olan, “t-v-‘a” ( ع-و-ط ) kökünden gelen ve “itaat 

etmek, boyun eğmek” anlamında kullanılan “أطاع” fiili ve bu fiilden neşet etmiş olan 

kelimeler (طاعة , إطاعة) için de benzer şeyler söylenebilir.  

 nın Arap dilinde kullanımıyla ilgili şu örnekler verilebilir: “Sürekli kötülükler”طَاعَ “

yapıp iyi olmayan davranışları alışkanlık haline getirmiş olan bir kimse” için “ فلََن طوَْع

;”فرس طوَْع العِنان“ yumuşak başlı, idare edilmesi kolay at” için“ ;” المكاره
128

 aynı şekilde 

“uysal deve” için “ ِناقةٌَ طوَْعُ القيِاد”; “kocasına boyun eğip itaat eden kadın” için “ ُامرأةَ طوَْع

جِيعِ   emrine“ ;”لسَِانهُُ لَْ يطَوُعُ بكَِذَا“ dili ona uymuyor, onu doğrulamıyor” anlamında“ ;”الضَّ

amadeyim, sana boyun eğiyorum” anlamında “ َأنَا طَوْعُ يدَِك”; “gönlüm beni onun (o 

kadının) arzularına yöneltti, kalp ona boyun eğdi ve hiç karşı gelmedi” anlamında “ َْوَقد

.”قادَتْ فؤُادي فيِ هوَاها، ... وطاعَ لهَاَ الفؤُادُ وَمَا عَصاه
129

 

Ayrıca Me’add kabilesini öven bir beyitte de itaat kelimesinin bu anlamını bulmaktayız: 

“Me’add kabilesinin savaşlarda silahı oktur; efendiler ve liderler de ona boyun eğerler” 

                                                 
127

 Ezherî, Tehzîbü’l-Lüga, III/66. 
128

 Ezherî, Tehzîbü’l-Lüga, III/67-68; İbn Manzur, Lisânü’l-Arab, VIII/241. 
129

 Bu şiirde “ َطاع” zıt anlamlısı olarak “عَصا” kelimesi kullanılmıştır. Bu kullanım ileride göreceğimiz 

üzere ayetlerde de söz konusudur. 



39 

anlamında “ ُِسِنانُ مَعَدٍّ فيِ الحُرُوبِ أدَاتهُا، ... وَقدَْ طاعَ مِنْهمُْ سادةٌ ودَعائم” ifadesi kullanılmaktadır. 

Yine “ağaçlardaki meyvelerin olgunlaşıp devşirilecek hale gelmesi ve otlağın genişleyip 

her yerinden hayvanların otlamasına imkân vermesi” anlamında “ أطَاعَ لهَُ المَرْتعَُ   ”; “ağaç 

ve hurma meyvesini verdi, devşirilmeye imkân verdi” anlamında “ ُأطَاعَ النَّخْلُ والشَّجَر”; “ot 

ve diğerleri, kendisini yiyen hayvana engel olmadı (boğun eğdi)” anlamında “ ُالنَّبْتُ  وَغَيْرُه 

 .cümleleri kullanılmıştır ”أطَاع

Bunların dışında “yaprakların kendisine itaat ettiği çekirgeler” anlamında “ َُجَرادٌ قدَْ أطَاعَ له

”الوَراقُ 
130

; “onun sözünde giderse ona itaat etmiş” anlamında “ أطَاعَهفإذِا مضَى لأمَره فقَدَْ  ”
131

 

ifadesi kullanılmıştır. Bu cümlelerin her birinde kullanılan “أطاع” kelimesi, kök anlamı 

olan itaat etmek manasına dayanmaktadır. 

Buraya kadar konumuzun merkezinde yer alan “أطاع” kelimesinin türediği kök olan 

 hemen hemen aynı anlamda kullanıldığına dair örnekler verildi. Ancak her ikisi ”طَاعَ “

arasında bizim için çok önem arzeden birtakım anlam farklılıkları da bulunmaktadır. Bu 

anlam farklılığını sözlükler genellikle belirtmişlerdir. “ َطَاع” boyun eğmek, tabi olmak 

anlamlarına gelirken “أطاع” bir emri yerine getirme, emre itaat etme anlamına 

gelmektedir.
132

  

İtaatin diğer kavramlarla karşılaştırılması, anlamını daha da belirginleşmesini 

sağlayacaktır. Bu nedenle onunla yakın anlamlı kelimeleri aşağıdaki başlık altında 

karşılaştırarak bunların benzer ve farklı yönleri ortaya konacaktır. 

2.2. İtaatin Diğer Kavramlarla Karşılaştırılması 

Müslümanların temel kaynağı ve Hz. Muhammed (s.av.)’in en büyük mucizesi olması 

nedeniyle Kur’an ayetlerini anlamak için çok değişik çalışmalar yapılmıştır. Ayetleri 

oluşturan kelime ve yan cümleciklerin, cümle içerisindeki konumu, kelimelerin 

anlamları, sözlük çalışmaları bunlardan bazılarıdır. Kur’an’ı anlamak için yapılan 

çalışmalardan biri de kelime ve sözcüklerin biribiriyle karşılaştırılmasıdır. Kelimelerin 

birbiriyle karşılaştırılması da diğer çalışmalar gibi İslam’ın erken dönemlerinden 

itibaren başlamış olup bu amaca hizmet eden müstakil eserler kaleme alınmıştır. Bu 

bağlamda Askeri’nin (ö. 395/1004), “el-Furûku’l-Lugaviyye” isimli eserini 

                                                 
130

 İbn Manzur, Lisânü’l-Arab, VIII/241. 
131

 İbn Manzur, Lisânü’l-Arab, VIII/ 240. 
132

 Ezherî, Tehzîbü’l-Lüga, III/66; İbn Manzur, Lisânü’l-Arab, VIII /240.  



40 

zikredebiliriz. Bu eserde itaat kelimesiyle birkaç farklı kelime karşılaştırılmıştır. Bu 

karşılaştırmayı refereans alarak itaat kelimesinin öne çıkan anlamsal yönünü daha net 

olarak ortaya çıkarabiliriz. 

Bu çalışmanın temeli, Askeri’nin, “El-Furûku’l-Lugaviyye” isimli eserinde yapmaya 

çalıştığı kelimelerin birbiriyle karşılaştırılmasına dayanmaktadır. Bu nedenle İslam’ın 

ilk asırlarında aynı konuda yazılmış olan bu eser, çalışmamız için yol gösterici 

olacaktır. Çünkü nuzul sürecinden çok uzaklaşılmamış bir dönemde Kur’an’daki 

kelimelerin nasıl anlaşıldığı, Kur’an’ı ve ayetleri doğru anlamaya yardımcı olacaktır. 

İtaat kavramını konumuz olan diğer kavramdan ayıran birtakım yönleri bulunmaktadır: 

kelimelerin anlamları verilirken yukarıda geçtiği şekilde itaat kelimesi genellikle bir 

emre uyulması için kullanılmaktadır. Bu emre uyma iradeye dayanmak 

durumundadır.
133

 İradesiz yapılan itaat, itaat olarak değerlendirilemez. Çünkü emir 

veren kişi ya da makamın muhatabından istediği bu emre bilinçli olarak uyması ve bu 

emri bilinçli olarak yerine getirmesidir. Bu nedenle kulun Allah’a karşı 

sorumluluklarında yani ilahi buyruklara itaat etme hususunda bilinçli fiiller dinen iyi ya 

da kötü olarak değer kazanır. Ancak her iradeli yapılan, itaat değildir. İtaat dışında 

iradeli yaptığımız birçok fiillerimiz bulunmaktadır. 

İtaat, bir emir karşılığında olduğuna göre bu emir üst konumda bulunandan alt konumda 

olana verilir. İtaat kavramının alttan üste doğru sahip olduğu yöneliş özelliğini taşıyan 

diğer bir kavram da ibadet kavramıdır. Ancak ibadetin konumsal yeri insanlar arasında 

değil sadece insanla Allah arasında olmakla itaatten ayrılmaktadır.
134

 Çünkü itaat hem 

üst alt ilişkisi bakımından insanlar arasında da vakidir. Üstün alta itaati söz konusu 

olamaz. Elbette alt makamda olanın üstünden de istek ve arzuları olabilir. Örneğin alt 

konumda bulunan kulun Allah’tan isteklerine dua; Allah’ın kulun talebine karşılık 

vermesine ise icabet denir.
135

 Bunun gibi insanlar arasında da emretme konumunda 

bulunmayanlar üstlerinden ricada bulunurlar. Allah’ın kullarından yapmasını emrettiği 

fiillere fıkhi bir kavram olarak farz; Allah’ın emretmediği ancak dinen yapılması güzel 

                                                 
133

 Ebû Hilâl el-Hasen b. Abdillâh b. Sehl el-Askerî (ö. 395/1004), el-Furûku’l-Lugaviyye, (Thk. 

Muhammed İbrahim Selim), Daru’l-İlim ve’s-Sekafe, Kâhire, s. 221. 
134

 Askerî, Furûku’l-Lugaviyye, s. 221. 
135

 Askerî, Furûku’l-Lugaviyye, s.223. 



41 

olan ve kulların da gönüllü olarak yaptıkları işler için de, itaat kelimesiyle aynı kökten 

türemiş olan, tatavvu denir.
136

 

İtaatin anlamının biraz daha belirginleşmesi için imanın tanımında geçen ve fıkhi 

literatürde çok müsta’mel olan kabul kelimesi ile de bir anlam farklılığının olduğunu 

belirtmek gerekir. İtaat isteyerek ya da istemeden üst konumdaki zata boyun eğmektir. 

Kabul ise üst ve alt konumda olması farketmeksizin isteyerek, benimseyerek olur.
137

 

İtaat kelimesinin diğer bölümde detaylı inceleyeciğimiz ittiba kelimesiyle de 

karşılaştırılması, her iki kelimenin benzerlik ve farlılıklarını ortaya koymak açısından 

önemlidir. Bu bağlamda şu değerlendirmeler yapılabilir: İtaat kelimesinin fiili olan 

 gücü elinde bulunduran bir otoriteye ve bu otoritenin emrine itaat etmeyi ifade ,”أطَِيعُوا“

ettiğini belirtmiştik. Muhataba göre yaptırım gücü, emir verme salahiyeti bulunan kişi 

ve makamlar için kullanılmaktadır. Bu nedenle Kur’an’da itaat edilmesi istenenler güç 

ve otorite sahibi olabilecek zatı olan varlıklardır. Zatı olmayan hal, durum ve olgular 

için hiçbir şekilde “أطَِيعُوا” fiilinin ve bu filden türemiş değişik kelimelerin 

kullanılmadığı görülmektedir. Bu bağlamda bu fiille, Kur’an’da en çok Allah’a ve 

Rasulune ittat etmek ifadesi geçmektedir. Bunun yanında diğer peygamberlere, anne 

babaya, kocaya, ulu’l-emre ve savaş emrine itaat edilmesi istenmektedir. Kâfirlere, 

münafıklara, Allah'ın indirdiklerinden hoşlanmayanlara, aşırı gidenlere, şeytanın 

dostlarına, yalancılara, müşriklere ve firavuna ise itaat edilmemesi istenmektedir.  

Kur’an’da itaat edilmesi ve itaat edilmemesi istenenlere baktığımızda bunların kişi/zatı 

olan bir varlık olduğunu ya da zatı olan varlıkların özellikleriyle ilgili olduğunu 

görüyoruz. Tabi kelimesinin isim olarak kullanıldığı ve aynı kökten gelen “اتَّبعُِوا” ise 

hem varlıklar için hem de bazı soyut durumlar için kullanılmaktadaır. Yani 

 Allah’, resulleri, Hızır (a.s.)’ gibi varlık ve zat boyutu olanlara uyulması”اتَّبعُِوا“

istenmesinin yanında heva, zan, şeriat, vahiy ve kitap gibi zat boyutu olmayan, soyut 

olan durumlara uyulması veya uyulmaması istenmektedir. Bu ayrımı daha 

detaylandırmak ve desteklemek için ayetlerde, “أطَِيعُوا” filiyle itaat edilmesi istenen veya 

istenmeyenler; aynı şekilde “ittebiu” filiyle kendisine tabi olunması istenen veya 

istenmeyenler, bunlar da zatı olanlar ve olmayanlar şeklinde tablo halinde aşağıda 

gösterilmiştir. 

                                                 
136

 İbn Manzur, Lisânü’l-Arab, VIII/243. 
137

 Askerî, Furûku’l-Lugaviyye, s. 223. 



42 

Tablolarda Mekkî ve Medenî ayrımı yapılmamıştır. Çünkü burada sadece itaat ve 

ittibanın nesnesi olan (itaat edilmesi ve tabi olunması istenen) unsurlar, zatı olup 

olmaması bakımından değerlendirmek için gösterilmiştir. Ayrıca tekrar eden unsurlara 

tabloda bir kez yer verilmiştir. Zamirlerlerle ifade edilen kimseler, ayetlerin siyak ve 

sibakı incelenerek veya tefsirlerden yararlanılarak tespit edilmiştir. Tabloda da 

zamirlerin yerine tepit edilen bu isimler kullanılmıştır.  

İtaatKavramıyla İlgili Tablo 

Mekkî ve Medenî Ayetlerde İtaat Edilmesi İstenenler 

Allah Cebrail 

Rasul Harun 

Hz. Muhammed’in emri Hz. Hud 

Savaşma emri Hz. İsa 

Allah ve Rasulü Hz. Nuh 

Efendilerimiz ve büyüklerimiz Hz. Şuayb 

Allah, Rasul ve Ulul emr Hz. Lut 

Ana-baba Hz. Salih 

Gönullü bağışta bulunan kimse Müminler 

Şefaatçi Kocalar 

 

Mekkî ve Medenî Ayetlerde İtaat Edilmesi İstenmeyenler 

Münafıklar Allah'ın indirdiklerinden hoşlanmayanlar 

Müşrikler  Yalancılar 

Çok yemin edici, değersiz herkes Kâfirler 

Firavun Kâfirler ve münafıklar 

Aşırı gidenler Sizin aleyhinizde olan kimse
138

 

Ehl-i kitap’tan bir kısmı Şeytanın dostları  

Kalbini bizi anmaktan gafil kıldığımız 

kişiler Yeryüzündekilerin çoğunluğu  

                                                 
138

 Bu ifadenin münafıklar tarafından ehli kitap için söylendiği ilgili ayetten anlaşılmaktadır: “Şu 

münafıklık edenleri görüyor musun? Ehl-i kitap’tan inkârcı yandaşlarına, "Şayet siz çıkarılacak 

olursanız, bilin ki biz de sizinle beraber çıkarız, sizin hakkınızda (aleyhinizde) kimseye asla itaat 

etmeyiz. Eğer size savaş açılırsa muhakkak yardımınıza koşarız" diyorlar. Allah şahittir ki onlar 

düpedüz yalancıdırlar.” (Haşr, 59/11). 



43 

b. İttiba Kelimesiyle İlgili Tablo 

a) Zatı Olanlar 

1) Tabi Olunması İstenenler  

Mekkî ve Medenî Ayetlerde Tabi Olunması İstenenler/ Zatı Olanlar 

Allah Hz. İbrahim 

Hz. Muhammed Hz. Musa ve Harun 

Rasul Firavun kavminden iman eden kişi 

Ümmi Peygamber  Bana Yönelen Kims 

Rasuller Hızır (a.s.) 

Hz. Harun Dâvetçi (İsrafil) 

Hz. İsa Bir ücret istemeyenler  

Hz. Musa Muhacir ve ensar 

Hz. Nuh İnananlar 

Hz. Salih Müminler 

Hz. Şuayb Anne - baba 
 

2) Tabi Olunması İstenilmeyen  

Mekkî ve Medenî Ayetlerde Tabi Olunması İstenmeyenler/ Zatı Olanlar 

Firavunun emri Bilmeyenlerin yolun 

Her inatçı zorbanın emri Şirk koştukları  

Şeytan Ortak kaşanlara ve koştukları endad 

Şeytanın adımları Büyüklük taslayanlar 

Her azılı şeytan Allah'ı gazaplandıranlar 

Şeytanın söyledikleri 

Malı ve çocuğu ancak kendi hüsranını 

artıran kimselere 

Kâfirlerin yolu Sihirbazlar 

Müfsidlerin yolu Sihirli bir adam 

İnananların yolundan başkası Şairler 

 

 

 



44 

b) Zatı Olmayanlar 

1) Tabi Olunması İstenenler 

Mekkî Ve Medenî Ayetlerde Tabi Olunması Edilmesi İstenilenler/ Zatı 

Olmayanlar 

(Allah'ın) Ayetleri Kitap 

Allah'ın İndirdiği Nur 

Allah’ın yolu Sözün en güzeli 

Allah’ın rızası Hidayet 

Şerîat Rabbınızdan size indirilen (ayetler) 

Vahiy Size indirilenin en güzeli 

Zikir İbrahim’in Hanif dini 

Kıble  

 

2) Tabi Olunması İstenilmeyen  

Mekkî ve Medenî Ayetlerde Tabi Olunması Edilmesi İstenilmeyenler/ Zatı 

Olmayanlar 

Heva Batıl 

Şehvet Atalarımızı üzerinde bulunduğumuz şeye 

Şımartıldıkları refah Müteşabih 

Zanna  

 

Bu tablolarda itaat edilmesi istenen/istenmeyen ve tabi olunması istenen/istenmeyenleri 

incelediğimizde yukarıda ifade edildiği gibi itaatin, zatı olan canlı varlıklara, tabi 

olmanın ise hem zatı olan canlı varlıklar hem de zatı olmayan cansız somut ve soyut 

varlıklara mebni olduğunu görmekteyiz.  

İtatin zatı olan varlıklara has olması, onun emri, otoriteyi ve gücü içerisinde 

barındırdığına dair önemli bir işarettir. Çünkü emir, otorite ve güç ancak zatı olan canlı 

varlıklarda olabilir. Aynı şekilde ittibanın hem zatı olan hem de zatı olmayan varlıklarla 

kullanılması, emir, otorite ve güçten bağımsız olduğunu göstermektedir.  



45 

Yakın anlamlı diğer kavramlarla karşılaştırarak anlamını belirginleştirdikten sonra 

itaatin kur’an’da kullanımına geçebiliriz. 

2.3. İtaat Kavramının Kur’an’da Kullanımı 

İtaat kelimesinin “t-v-‘a” ( ع-و-ط ) kökünden gelmekte olduğunu, Kur’an’da bu kökten 

türemiş olan başka kelimelerin de kullanıldığını ancak bu kelimelerin itaat anlamında 

kullanılmadığını, daha değişik anlamlarda kullanılmış olduğunu ifade etmiştik. 

Dolayısıyla bizi doğrudan ilgilendiren “t-v-‘a” ( ع-و-ط ) kökünden türemiş olan ve itaat 

etmek anlamına gelen if’âl babından “أطاع” fiili ve onun değişik kalıplardaki tasrifidir. 

Kur’an’da bu kavram toplam 74 yerde fiil olarak kullanılmıştır. “ ٌطَاعَة” şeklinde isim 

olarak ise üç yerde geçmektedir. 

Kur’an’da geçen itaat kavramının birden çok nedenden ötürü tasnif edilmesi zaruridir. 

Bu tasnif, her bir ayeti kendi grubu içerisinde değerlendirme olanağını verecektir. Aynı 

gurupta yer alan ayetlerin benzer yönlerini ve farklılıklarını bir arada görmek ve 

değerlendirmek bu çalışmanın temelini oluşturmaktadır. Ayrıca bu tasnif bizi aynı 

şeyleri başka yerlerde tekrar etme hatasından ve dolayısıyla gereksiz fazlalığa 

düşmekten kurtaracaktır.  

Bu fiilin Kur ’an’da kullanımını tasnif ederken, öncelikle Mekkî ve Medenî oluşlarına 

göre ayrı başlıklar altında yer vereceğiz. Daha sonra bu kavramı, nesnesine göre 

(kendisine itaat edilmesinden bahsedilen kişilere göre) gruplandırarak 

değerlendireceğiz. Bu şekilde “أطاع” fiilinin geçmiş olduğu ayetlerin birbiriyle benzer 

ve farklı yönlerini kıyaslama imkânı bulacağız. Böylece ayetlerin detaylandırılarak 

anlaşılması daha da kolaylaşacak ve bütünlük içerisinde işlenmiş olacaktır. 

2.3.1.  İtaat Kavramının Mekkî Ayetlerdeki Kullanımı 

Mekkî ayetlerde “t-v-‘a” ( ع-و-ط ) kökünden itaat anlamında isim sadece bir yerde 

geçmektedir. O da “itaat edilen” anlamında “ ٍمُطَاع” kelimesidir.
139

 Bunun dışında 

kullanılan isimler itaat etmek dışında başka anlamlar taşımaktadır.
140

 Mekkî ayetlerde 

                                                 
139

 Tekvîr, 81/21 ayetinde geçmektedir:   ٍمُطَاعٍ ثَمَّ امَ۪ين (O (Kur'an), şüphesiz değerli, güçlü ve arşın sahibi 

katında itibarlı, orada (meleklerce) itaat edilen, güvenilir bir elçinin (Cebrail'in) getirdiği sözdür) 
140

 “Kerhen/istemeyerek” kelimesinin zıt anlamlısı olarak “isteyerek” anlamında  َطاَئعِِين kelimesi Fussilet 

Sûresi 11. ayette aynı anlama gelen طَوْعًا kelimesi ise Ra’d Sûresi 15. ayet ile Fussilet Sûresi 11. ayette 

olmak üzere iki yerde geçmektedir. 



46 

itaat kelimesi verilen istisna dışında tamamen fiil olarak kullanılmıştır. Fiiller içerisinde 

de en yaygın kullanılanı “ ِأطَِيعُون” (bana itaat edin) kelimesidir. Ancak bana “itaat edin” 

cümlesi Hz. Muhammed (s.a.v.)’e değil tamamen önceki peygamberlere aittir.  

Yine Mekke’de inen ayetler de “ َأطََاع” fiilinden tasrif edilen diğer kelimelerde de hiçbir 

şekilde Hz. Muhammed’e itaat etmeyi emreden bir ifade bulunmamaktadır. Hatta Hz. 

Muhammed (s.a.v.)’e itaat etmeyi emretmenin dışında ona itaat etme vurgusu bile 

yapılmamıştır. Diğer bir deyişle “ َأطََاع” fiili ve bu fiilden tasrif edilen diğer fiillerin 

nesneleri (kendisine itaat edilmesi veya itaat edilmemesi belirtilenler ya da herhangi bir 

şarta bağlananlar) arasında Hz. Muhammed (s.a.v.)  bulunmamaktadır. Daha açık bir 

şekilde söylenecek olursa Mekkî ayetlerde Hz. Muhammed (s.a.v.)’in başkalarına 

itaatinden bahsedilmekte ve başkalarına itaat etmesi yasaklanmakta ancak Hz. 

Muhammed (s.a.v.)’e itaat edilmesi ifade edilmemektedir. Mekkî ayetlerde kavminin 

kendisine itaat etmesini isteyen peygamberler arasında Hz. Nuh, Hz. Hud, Hz. Salih, 

Hz. Lut, Hz. Şuayb, Hz. İsa ve Hz. Harun sayılabilir. Mekkî ayetlerde on bir yerde bu 

peygamberlerin kavimlerinden, kendilerine veya emirlerine itaat etmelerini 

istemelerinden bahsedilmektedir.
141

  

Mekkî ayetlerde çeşitli unsurlara itaat etme genellikle olumsuzlanmakta ya da bir şarta 

bağlı olarak yasaklanmaktadır. Altı farklı ayette Hz. Muhammed (s.a.v.)’in değişik 

unsurlara itaat etmemesi emredilmektedir. Bu unsurlar; kâfirler, yalancılar, kalbi Allah’ı 

anmaktan gafil kılınanlar, çok yemin eden değersizler, müşrikler ve Alak sûresinde
142

 

isim zikretmeden, “namaz kılarken bir kulu engelleyen” diye bahsedilen Ebu 

Cehil’dir.
143

 Allah Teâlâ, Hz. Muhammed (s.a.v.)’in özellikle bu altı unsura itaat 

etmesini yasaklamıştır. Ayrıca bir ayette de “Eğer yeryüzündekilerin çoğuna itaat 

edersen onlar seni Allah yolundan saptırırlar.”
144

 şeklinde zikredilerek Mekke 

döneminde önde gelen birçok kişiye itaat etmemesi istenmektedir. 

Mekkî ayetlerde itaat edilmesi yasaklananlar arasında, Allah’a şirk koşmaya zorlaması 

durumunda, anne-baba da zikredilmiştir. Aynı anlamdaki iki ayette önce anne-babaya 

iyilik yapılması emredilmiş, hemen arkasından anne babaya itaat edilmemesi için 

                                                 
141

 Bkz. Şuarâ, 26/108, 110, 126, 131, 144, 150, 163, 179; Zuhruf, 43/63; Nuh, 71/03; Tâhâ, 20/90. 
142

 Alak, 96/19. 
143

 Bkz. Ebu Abdillah Muhammed b. Abdillah b. İsa İbn Ebi Zemeneyn (ö. 399/1008),  Tefsîru’l-

Kur’ani’l-Azîz, Daru’l Fârûki’l-Hadise, Kahire, 1423 h., s. 148. 
144

 Kehf, 18/28. 



47 

onların Allah’a şirk koşmaya zorlamaları şartı getirilmiştir.
145

 Yine bir yerde de 

Firavun’un küçük düşürmüş olduğu kavminin kendisine itaat ettiği bildirilmektedir.
146

 

Mekkî ayetlerde geçen, itaat edilmesi ve edilmemesi gerekenler hakkında verdiğimiz bu 

girişten sonra şimdi de bu ayetler üzerinde önce fiil olarak kullanılanlar sonra da isim 

olarak kullanılanları ayrı ayrı inceleyerek detaylandırmaya çalışacağız. 

2.3.1.1. İtaat Kavramının Mekkî Ayetlerde Fiil Olarak Kullanıldığı Yerler 

İtaat kelimesinin Kur’an’da 74 yerde kullanıldığı ifade edilmişti. Bunlardan yirmi beş 

tanesi Mekkî ayetlerde geçmektedir. Mekkî ayetlerde itaat fiilinden en çok kullanılanı, 

değişik peygamberlerin, kavimlerine kendilerine itaat etmesini emrettiği “ ِأطَِيعُون” 

fiilidir.
147

 

Bu noktada Mekkî surelerde itaat fiilinin geçtiği ayetleri tasnif ederek ayrıntılı bir 

şekilde inceleyelim.  

a. Allah Teâlâ’nın Hz. Muhammed’in itaat etmesini istemediği kişiler 

1. Yeryüzündekilerin Çoğu 

Allah Teâlâ Hz. Muhammed (s.a.v.)’in yeryüzündekilerin çoğuna itaat etmesi 

durumunda onların kendisini saptıracağını bildirerek onlara itaat etmemesini 

istemektedir: 

“Eğer yeryüzündekilerin çoğuna uyarsan ( ْتُطِـع) seni Allah yolundan saptırırlar. Onlar 

ancak zanna uyuyorlar ( َيتََّبعُِون) ve onlar sadece yalan uyduruyorlar.”
148

 

Bu ayette hem itaat etmek hem de tabi olmak kelimeleri birlikte kullanılmıştır. Ancak 

aralarında kullanım açısından önemli bir fark bulunmaktadır. Mekkî olan bu ayette Hz. 

Muhammed (s.a.v.)’e “yeryüzündekilerin çoğuna itaat edersen seni Allah yolundan 

saptırırlar” şeklinde bir uyarı yapılmaktadır. Yeryüzündekilerden çoğundan maksat 

Mekkeli müşriklerdir.
149

 Yani Mekkeli müşriklere uyarsan seni saptırırlar 

                                                 
145

 Bkz. Ankebût, 29/8; Lokman, 31/15 
146

 Zuhruf, 43/54. 
147

 Örneğin bkz. Şuarâ, 26/108, 110, 126, 131, 144, 150, 163, 179. 
148

 En’am, 6/116. 
149

 Ebü’l-Hasen Mukatil b. Süleymân b. Beşîr el-Ezdî el-Belhî (ö. 150/767), Tefsiru Mukatil, (Thk. Ahmet 

Ferit), Daru’l Kütübi’l-İlmiyye, Birinci Baskı, Beyrut, 2002, I/366; et-Taberî, Ebû Ca‘fer Muhammed 



48 

denilmektedir. Ayet, hemen öncesinde geçen leş eti ile birleştirilerek açıklanmıştır. 

Dolayısıyla Mekkeli müşriklerin leş eti yeme konusundaki isteklerine itaat etme 

şeklinde de anlaşılmıştır.
150

 Onların saptırmalarının sebebi de hemen ayetin sonunda 

ifade edilmektedir ve onların zanna tabi oldukları belirtilmektedir. Burada itaat kelimesi 

insan gibi somut akıllı bir varlık için kullanılırken “tabi olmak” ifadesi de “zan” gibi 

soyut bir kavram için kullanılmıştır.  

İtaat ve ittiba kelimelerinin anlamlarını verirken itaat kelimesinin daha çok bir otoriteye 

boyun eğme, ittiba kelimesinin ise bir kişinin içinden gelerek bir unsura uyması, onu 

takip etmesi ve onun izinden gitmesi olduğunu belirtmiştik. Bu ayrımı ele aldığımız 

ayette net olarak görmekteyiz. Çünkü zan bir otoriteyi temsil etmediği için zanna itaat 

etmekten bahsedilemez. Zanna sadece tabi olunur. Yani burada anlatılan, dışarıdan bir 

zorlama olmaksızın içsel olarak, kişinin kendi içinden gelen inanç, duygu ve 

düşüncelerine tabi olmasıdır. Hz. Muhammed (s.a.v.)’e, dışarıdan bir emir, zorlama 

olmaksızın kendi içlerinden geldiği şekilde zanna tabi olan Mekkeli müşriklere itaat 

etmemesi gerektiği belirtilmektedir. Yukarıda da değinildiği gibi Hz. Muhammed 

(s.a.v.)’e Mekkî birçok ayette Mekke döneminin baskın unsurlarına itaat etmemesi 

uyarısında bulunulmaktadır. Bunun nedeni Mekke döneminde müşrikler hem 

Mekke’nin yöneticisi konumunda hem de çoğunlukta idiler. Bu yüzden ayet-i kerimede 

baskın olan ve yönetimi elinde bulunduran bu insanlar için “tabi olma” değil “itaat 

etme” ifadesi kullanılmıştır. 

2. Allah’ı Anmaktan Gafil Olanlar 

"Sabah akşam Rablerine, O'nun rızasını dileyerek dua edenlerle birlikte ol. Dünya 

hayatının zînetini arzu edip de gözlerini onlardan ayırma. Kalbini bizi anmaktan gafil 

kıldığımız, boş arzularına uymuş ( ََاتَّبع) ve işi hep aşırılık olmuş kimselere boyun eğme 

".(لَْتُطِـعْ )
151

 

Bu ayet de yukarıdaki ayetle benzerlik göstermektedir. Ayetin içerisinde hem itaat 

kelimesi hem de ittiba kelimesi geçmektedir. Diğer ayete benzer şekilde itaat 

                                                                                                                                               
b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî el-Bağdâdî (ö. 310/923), Camiu’l-Beyan fî Te’vîli’l-Kur’an, (Thk. Ahmed 

Muhammed Şakir), Müessesetü’r-Risale, Birinci Baskı, 2000, XII/64. 
150

 Yahyâ b. Ziyâd el-Ferrâ (ö. 207/822), Meani’l-Kur’an, (Thk. Ahmed Yusuf Necati, Muhammed Ali 

Neccar, Abdül Fettah İsmail), Daru’l-Mısriyye, Birinci Baskı, Mısır, I/352; Taberî, Camiu’l-Beyan, 

XII/64. 
151

 Kehf, 18/28. 



49 

kelimesinde bir otoriteye bir güce boyun eğme; ittiba kelimesinde de dışsal bir otoritesi 

bulunmayan hevaya uyma söz konusudur. Ayetin özellikle “Kalbini bizi anmaktan gafil 

kıldığımız, boş arzularına uymuş ve işi hep aşırılık olmuş kimselere boyun eğme” kısmı 

ile ilgili verilen nüzul sebepleri de –değişik versiyonlarıyla birlikte- bu durumu teyit 

etmektedir: Nüzul sebebine göre kâfirlerin önde gelenleri, Hz. Muhammed (s.a.v.)’den 

Suheyb, Ammar, Habbab gibi “koyun kokan” fakir Müslümanları yanından 

uzaklaştırmasını, böylece onunla oturabileceklerini,
152

 onun fakir müminlerle birlikte 

bulunmasından rahatsızlık duyduklarını, bu insanları yanından uzaklaştırması halinde 

kendisiyle görüşebileceklerini söylüyorlardı.
153

 Bu rivayetlerden, “Kalbini bizi 

anmaktan gafil kıldığımız, boş arzularına uymuş ve işi hep aşırılık olmuş kimseler”den 

maksadın Mekke’nin ileri gelen kişileri olduğunu anlamaktayız. Bu kişiler için itaat 

kelimesinin kullanılması itaat kelimesinin içermiş olduğu anlamsal çerçeveyle ilgilidir. 

Ayetin nüzul sebepleri incelendiğinde ayetin Mekkî ve Medenîliği hususunda iki farklı 

görüş ortaya çıkmaktadır. Çünkü “Bunları (fakir Müslümanları) meclisinden 

uzaklaştırırsan seninle gelip otururuz.” sözünü bazı rivayetlerde Umeyye b. Halef gibi 

Mekkelilerin; bazı rivayetlerde de Uyeyne b. Bedr, Akra bin Hasib gibi Medinelilerin 

söylediği geçmektedir. Mekkelilerle ilgili olduğunu bildiren rivayete göre Mekkî; 

Medinelilerle ilgili olduğunu bildiren rivayete göre Medenî olduğu 

değerlendirilmektedir.
154

 Ancak surenin tamamının Mekkî olduğunu belirten 

görüşleri
155

 dikkate alarak bu ayeti Mekkî ayetler içerisinde değerlendirmek daha 

isabetli olacaktır. 

3. Kâfirler 

Kur’an’da Hz. Muhammed (s.a.v.)’in itaat etmesinin istenmediği diğer bir gurup da 

kâfirlerdir: 

                                                 
152

 Zemahşerî, Keşşâf, II/717. 
153

 Bkz. Taberî, Camiu’l-Beyan, VIII/18; Hayrettin Karaman vd., Kur’an Yolu, Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, Ankara, 2003, III/28. 
154

 Bkz. Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Sellâm b. Ebî Sa‘lebe et-Teymî (ö. 200/815), Tefsiru’l-Kur’ni’l-Aziz, 

Daru’l- Garbi’l- İslami, Birinci Baskı, Beyrut, 1990, I/181; Taberî, Camiu’l-Beyan, VIII/18; Ali 

Arslan, Büyük Kur’an Tefsiri, Arslan Yayınları, İstanbul, 1984, X/465-468. 
155

 Ebû Muhammed Abdullāh b. Atıyye b. Abdillâh ed-Dımaşkī (ö. 383/993), El-Muharreru’l-Veciz fî 

Tefsiri’l-Kitabi’l-Aziz, (Thk. Abdü’s-Selam Abdü’ş-Şafi Muhammed), Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

Birinci Baskı, Beyrut, h. 1422, III/494. 



50 

"Öyle ise kâfirlere itaat etme ( ِ  onlara karşı bu Kur'an'la büyük bir mücadele ,(لَْ تُطِع

ver."
156

 

 Bu ayette aslında Allah Teâlâ yukarıda geçen ayetlerde sıfatlarını, özelliklerini vermiş 

olduğu kimseleri açık olarak isimlendirmekte ve onların kâfir olduğunu belirtmektedir. 

Dolayısıyla ilk iki ayette geçen “Eğer yeryüzündekilerin çoğuna itaat edersen seni Allah 

yolundan saptırırlar” cümlesi ile “Kalbini bizi anmaktan gafil kıldığımız, boş arzularına 

uymuş ve işi hep aşırılık olmuş kimselere itaat etme.” ayetlerinde bahsedilen 

kimselerden maksat zaten kâfirlerdir. Yukarıdaki ayetlerde kâfirler ismi gizlenmiş, 

onların bazı sıfatları zikredilmiştir. Mekkeli inkârcılar Hz. Muhammed (s.a.v.)’i 

dininden döndürmek, kendi ibadet ettikleri putlara tapmasını sağlamak 

arzusundaydılar.
157

 Hz. Muhammed (s.a.v.)’e bu arzularını yaptırmak için çeşitli baskı 

ve işkenceler yapıyorlardı. Ayet, Hz. Muhammed (s.a.v.)’e onlara itaat etmemesini 

emretmektedir. 

4. Yalancılar  

"O halde yalanlayanlara boyun eğme ( ِلَْ تطُِع). İstediler ki, yumuşak davranasın, böylece 

onlar da yumuşak davransınlar."
158

 

Bu ayette de Hz. Muhammed (s.a.v.), yalancılara itaat etmekten sakındırılmaktadır. 

Öyleki bu yalancılar kendilerine karşı Peygamberimiz’den yumuşak davranmasını, buna 

mukabil onların da Peygamberimiz’e yumuşak davranma arzusu bildirilmektedir. 

Şevkânî (ö. 1250/1834), yalancılardan maksadın Mekkeli inkârcıların ileri gelenleri 

olduğunu bildirdikten sonra İbn Kuteybe’nin şöyle dediğini rivayet etmektedir: “Onlar 

Hz. Muhammed (s.a.v.)’in bir müddet kendi ilahlarına ibadet etmesini istiyorlardı. Buna 

mukabil onlar da bir müddet Allah’a ibadet edeceklerini söylüyorlardı.”
159

 Böylece her 

iki tarafında dinleri hususunda taviz vermesini isteyerek Hz. Peygamber’in onların 

dinlerine yumuşak bakması hususunda onu zorlamaya çalışıyorlardı. İşte ayet Mekkeli 

müşriklerin ileri gelenlerinin bu tür zorlamalarına Peygamberin itaat etmemesini 

istemektedir.  

                                                 
156

 Furkân, 25/52. 
157

 Taberî, Camiu’l-Beyan, XIX/280. 
158

 Kalem, 68/ 8-9. 
159

 Ebû Abdillâh Muhammed b. Alî b. Muhammed eş-Şevkânî es-San‘ânî el-Yemenî (ö. 1250/1834), 

Fethu’l-Kadîr, Daru İbn Kesir, Birinci Baskı, Beyrut, h.1414, V/320. 



51 

5. Günahkâr ve Nankör Olanlar 

"O halde, Rabbinin hükmüne sabret. Onlardan hiçbir günahkâra ve hiçbir nanköre itaat 

etme ( ِلَْ تطُِع)."
160

 

Bu ayetten önceki ayetlerde insanların dünyadaki inanç ve fiillerine göre ahirette 

ulaşacakları sonuçları tasvir edilmiş, Hz. Muhammed’e Kur’an’ın Allah tarafından 

indirildiği hatırlatılmıştır. Bu ayette de Allah Teâlâ, yukarıda verdiğimiz ayetlerde 

olduğu gibi ve Taberî’nin (ö. 310/923) de ifade ettiği üzere Peygamber’den kavminin 

müşriklerinden ileri gelenlerine Allah’a isyan durumunda itaat etmemesini 

emretmektedir. Bu ayetle ilgili bazı rivayetlerde “Onlardan günahkâr ve hiçbir nankör” 

ifadesinden maksadın Ebu Cehil’in olduğudur.
161

 Başka bir rivayete göre ise ayette 

geçen günahkârdan maksadın Utbe b. Rabia, nankör kişinin ise Velid b. Muğire olduğu 

belirtilmektedir.
162

 Rivayet edilen bu kişilerin her biri de Mekkeli müşriklerin önde 

gelen isimlerinden oluşmaktadır.  

Bu grupta verdiğimiz başka bir ayet de çeşitli özellikleri verilmiş olan bir kişiden 

bahseden aşağıdaki ayettir.   

“Yemin edip duran, aşağılık, daima kusur arayıp kınayan, durmadan söz taşıyan, iyiliği 

hep engelleyen, saldırgan, günaha dadanmış, kaba saba; bütün bunların ötesinde bir de 

soysuz olan kimseye mal ve oğulları vardır diye, sakın boyun eğme ( ِلَْ تُطِع).”
163

 

 Bu ayetler de bir önceki ayetlerin devamı niteliğindedir. Ayetlerde Allah’ın Hz. 

Muhammed (s.a.v.)’in itaat etmesini istemediği Mekkeli müşriklerin ileri gelenleriyle 

ilgili birtakım özellikler sıralanmaya devam edilmiştir. Bu kişinin Hz. Peygamber’e mal 

vermesi karşılığında onun dininden dönmesini isteyen Velid b. Muğire olduğu rivayet 

edilmektedir.
164

 İbn Ebi Hatim’de (ö. 327/938) geçen iki farklı rivayete göre itaat 

edilmemesi istenilen, yemin eden, aşağılık kişinin Ahnes b. Şerik ve Esved olduğu 

belirtilmektedir.
165

 Özellikle bu kişi ya da buna benzer kişilerin iyiliği engellemek, 

sürekli günah işlemek gibi olumsuz yönleri sıralandıktan sonra mal ve erkek 

                                                 
160

 İnsân, 76/24. 
161

 Taberî, Camiu’l-Beyan, XXIV/115. Ayrıca bkz. San’ani, Tefsiru’s-San’ani, (Thk. Mustafa Müslim 

Muhammed), Daru’l-Ma’rife, Birinci Baskı, Beyrut, III/1411. 
162

 Şevkânî, Fethu’l-Kadîr, V/426. 
163

 Kalem, 68/10-14. 
164

 Mukatil b. Süleyman, Tefsiru Mukatil, III/386-387. 
165

 Ebû Muhammed Abdurrahmân b. Muhammed, İbn Ebi Hatim, er-Râzî (ö. 327/938), Tefsiru’l- 

Kur’an’il-Azim, (Thk. Es’ad Muhammed Tayyib), el-Mektebetü’l-Arabiyyetü’s-Suudiyye, Üçüncü 

Baskı, Riyad,1997, I/3364. 



52 

çocuklarının çok olduğuna dair özellikleri verilerek onlara Peygamberin itaat 

etmemesiistenmektedir. Bu durumda bu kişilerin mal ve çocuk bakımından zengin 

olması dolayısıyla sözleri dinlenen, Mekkeliler üzerinde etkili olan şahsiyetler 

olduğunugöstermektedir. İtaat kelimesinin de zaten daha çok, nüfuzlu, etkin, emir 

verme yetkinliği olan kimseler için kullanıldığını, kelimenin anlamı verilirken 

belirtilmiştik. Burada da bu duruma uygun bir kullanım olduğunu görmekteyiz.  

6. Hz. Muhammed (s.a.v.)’i Namazdan Alıkoyan Kimse 

"Hayır! Sakın sen ona uyma ( ِلَْ تُطِع); secde et ve Rabbine yaklaş."
166

 

Bu ayet, Mekke döneminde Hz. Muhammed’in itaat etmesini yasakladığı kişileri 

gösteren ayetlerden biridir. “O’na itaat etme” (لَْ تطُِعْه) cümlesindeki o zamiriyle kimin 

kastedildiği bu ayetin öncesinde belirtilmektedir: “Sen, namaz kıldığında kulu (bundan) 

engelleyeni gördün mü? Ne dersin, ya o (engellenen kul) hidayet üzere ise; ya da 

takvayı (Allah'a karşı gelmekten sakınmayı) emrediyorsa!? Ne dersin engelleyen, 

Peygamber’i yalanlamış ve yüz çevirmişse!? O, Allah'ın, her şeyi gördüğünü bilmiyor 

mu? Hayır! Andolsun, eğer vazgeçmezse, muhakkak onu perçeminden; o yalancı, 

günahkâr perçeminden yakalarız. Haydi, taraftarlarını çağırsın. Biz de zebanileri 

çağıracağız.”
167

 Bu ayetlerde, isim verilmeksizin Hz. Muhammed (s.a.v.)’in itaat 

etmesinin istenmediği kişiden bahsedilmektedir. O kişinin Peygamberimiz’i namaz 

kılmaktan alıkoyan bir kişi olduğu belirtilmekte, sonraki ayetlerde de Hz. Muhammed 

(s.a.v.) ile onun arasında bir karşılaştırma yapılmakta, onun Peygamber’i yalanlamış, 

doğru yoldan yüz çevirmiş; Hz. Muhammed (s.a.v.)’in de doğru yolda, takvayı emreden 

bir kimse olduğuna yer verilmiştir. Ayette taraflardan birinin kim olduğu apaçık olarak 

verilirken Peygamber’i namazdan alıkoyanın ismi zikredilmemektedir. Tefsir 

kitaplarında ise bu kişinin Hz. Muhammed (s.a.v.)’i Kâbe’de namaz kılarken 

engellemeye çalışan Ebu Cehil olduğu rivayet edilmektedir.
168

 

                                                 
166

 Alak, 96/19. 
167

 Alak, 96/8-18. 
168

 Hûd b. Muhakkem el-Huvvârî (ö.300/913), Tefsiru’l-Kur’ni’l-Aziz, Daru’l-Garbi’l-İslamî, Birinci 

Baskı, Beyrut, 1990, IV/520; Taberî, Camiu’l-Beyan, XXIV/523-527. 



53 

b. Kendilerine Kavimlerinin İtaat Etmesini İsteyen Peygamberler 

Mekke döneminde inen ayetlerde Hz. Muhammed (s.a.v.)’den önce gelen bazı 

peygamberler için itaat kelimesinin kullanıldığını görmekteyiz. Bu peygamberler; Hz. 

Nuh, Hz. Hud, Hz. Salih, Hz. Lut, Hz. Şuayb, Hz. Harun ve Hz. İsa’dır. Ancak Mekkî 

ayetlerde Peygamberimiz için itaat kelimesinin kullanıldığı bir örnek bulunmamakta 

ancak önceki peygamberler için birçok örnek bulunmaktadır. Bu peygamberleri ve itaat 

kelimesinin kullanıldığı ayetleri tek tek incelemek yerine birbiriyle çok benzeşmesi 

nedeniyle birlikte değerlendirmek uygun olacaktır. 

b.1. Hz. Nuh, Hz. Hud, Hz. Salih, Hz. Lut, Hz. Şuayb 

Kur’an’da, önceki peygamberlerden Hz. Nuh, Hz. Hud, Hz. Salih, Hz. Lut, Hz. Şuayb 

ile ilgili birbirine çok benzer ayetler yer almaktadır. Bu ayetlerde adı geçen 

peygamberler kendi kavimlerine hitap etmekte, onları uyarmaktadır. Onları Allah’ın 

emir ve yasaklarına uymaya davet ettikten sonra kendilerinin güvenilir bir peygamber 

olduklarını, kavimlerinden Allah’tan sakınıp kendilerine itaat etmelerini istemektedirler. 

Daha sonra yaptıkları bu uyarılarla doğru yola girmelerine karşılık onlardan herhangi 

bir ücret talep etmeyeceklerini bildirmektedirler. 

Bu gruptaki ayetler genellikle Vâkıa sûresinden sonra, Neml sûresinden önce Mekke’de 

nazil olmuş olan Şuara sûresinde geçmektedir. Bununla birlikte bu peygamberlerle ilgili 

başka surelerde de yer alan ayetleri de bu ayetlerin içeresinde vermeye çalıştık. Hz. 

Nuh, Hz. Hud, Hz. Salih, Hz. Lut, Hz. Şuayb’den oluşan beş peygamberin kavimlerini 

kendilerine itaat etmeye çağırmaktadırlar. İlgili ayetler şöyledir: 

1. Hz. Nuh’la İlgili Olan Ayetler 

Nuh sûresi ve Şuarâ suresinde geçen Hz. Nuh’un kavmi için kendisine itaat etmesini 

istemesiyle ilgili ayetler şunlardır:  

Hani kardeşleri Nûh, onlara şöyle demişti: "Allah'a karşı gelmekten sakınmaz mısınız? 

Şüphesiz ben size gönderilmiş güvenilir bir peygamberim. Artık Allah'a karşı gelmekten 

sakının ve bana itaat edin (  ِاَط۪يعُون). Buna karşılık sizden hiçbir ücret istemiyorum. 



54 

Benim ücretim ancak âlemlerin Rabbi olan Allah'a aittir. O halde Allah'a karşı 

gelmekten sakının ve bana itaat edin!"
169

 

Kendilerine yakıcı bir azap gelmeden önce kavmini uyar, diye Nuh'u kendi kavmine 

gönderdik. Nuh şöyle dedi: Ey kavmim! Şüpheniz olmasın ki, ben sizi, «Allah'a 

kullukedin; O'na karşı gelmekten sakının ve bana itaat edin (  ِاَط۪يعُون) ki, Allah bir kısım 

günahlarınızı bağışlasın ve sizi belli bir vadeye kadar tehir etsin (muahaze etmeden 

yaşatsın)» diyerek apaçık uyaran bir kimseyim. Bilinmeli ki, Allah'ın tayin ettiği vade 

gelince, artık o ertelenmez. Keşke bilseydiniz!
170

 

Her iki ayette de Hz. Nuh kavminin kendisine itaat etmesini istemektedir. İlk ayette 

kendisine itaat edilmesine sebep olan peygamberlik görevine karşılık herhangi bir ücret 

talep etmediği bildirilmiştir. İkinci ayette ise itaat kelimesi, “Allah’a kulluk” ve itaate 

benzer bir anlam taşıyan “Allah’a karşı gelmekten sakınmak” ifadesiyle birlikte 

kullanılmıştır. Bunların sonucunun günahların bağışlanması ve azabın tehir edilmesi 

olduğu açıklanmıştır. 

3. Hz. Hûd’la İlgili Olan Ayetler 

Hani kardeşleri Hûd, onlara şöyle demişti: "Allah'a karşı gelmekten sakınmaz mısınız? 

Şüphesiz ben, size gönderilmiş güvenilir bir peygamberim. Öyle ise Allah'a karşı 

gelmekten sakının ve bana itaat edin (  ِاَط۪يعُون)."171
 

Diğer peygamberlerle ilgili yukarıdaki ayetlerde geçen “güvenilir bir peygamber” 

olduğu vurgusu bu ayette de yapılmıştır. Dolayısıyla peygamberler, kavimlerinin önce 

kendilerine güvenmesini sağlamaya çalışmışlar daha sonra kendilerine itaat etmelerini 

istemişlerdir. Bu durum itaat edilene güvenmenin önemli olduğunu göstermektedir. 

3. Hz. Salih’le İlgili Olan Ayetler 

Hz. Salih’le ilgili ayetleri iki gurupta değerlendirebiliriz: Bunlardan birincisi Hz. 

Salih’in kavminin, halkın Hz. Salih’e itaat etmesini istemediği ayetlerdir. Diğeri ise Hz. 

Salih’in kavminin kendisine itaat etmesini istediği ayetlerdir.  

                                                 
169

 Şuarâ, 26/106-110. 
170

 Nuh, 71/2-4. 
171

 Şuarâ, 26/24-26. Burada geçen itaatle ilgili ayet (126. ayet) birkaç ayet sonra (131. ayet)  aynı şekilde 

tekrar geçmektedir. Bu iki ayet arasında farklılık olmadığı için tekrar buraya almadık. 



55 

Hani kardeşleri Salih onlara şöyle demişti: "Allah'a karşı gelmekten sakınmaz mısınız? 

"Ben size gönderilmiş güvenilir bir peygamberim." "Öyle ise Allah'a karşı gelmekten 

sakının ve bana itaat edin (  ِاَط۪يعُون)!"172
 

"Bir de dağlardan ustalıkla evler yontuyorsunuz. Artık Allah'a karşı gelmekten sakının 

ve bana itaat edin (  ِاَط۪يعُون). Yeryüzünde ıslaha çalışmayıp fesat çıkaran haddi aşmışların 

emrine itaat etmeyin (وا ".(لَْ تُط۪يعَُٓ
173

 

Ayetlerde Hz. Nuh’un kavminden sonra başka bir neslin yaratıldığı ifade edilmiş ve bu 

nesille ilgili bilgiler verilmiştir. Bu neslin Hz. Salih’in kavmi olduğu bildirilmektedir.
174

 

Bu durumda aşağıdaki ayetteki ifadenin Hz. Salih’le ilgili olduğu anlaşılmaktadır. Onun 

kavminden ileri gelenler halka şöyle demektedirler:  

"Andolsun, kendiniz gibi bir beşere itaat ederseniz ( ْلَئنِْ اَطَعْتُم) mutlaka ziyana 

uğrarsınız."
175

 

Yukarıda görüldüğü üzere itaat hususunda Hz. Salih’le ilgili 3 ayet bulunmaktadır. 

Ayetlerin ilki bu bölümde görmekte olduğumuz diğer peygamberlerle ilgili ayetlere 

benzemektedir. İkinci ayette bana itaat edin (  ِاَط۪يعُون) cümlesine karşılık fesat çıkaran 

haddi aşmışların emrine itaat etmeyin (  َوا امَْرَ الْمُسْرِف۪ين  cümlesi kullanılmıştır. Bu (وَلَْ تطُ۪يعَُٓ

cümle Hz. Salih’e aittir. Bu ayetin hemen sonrasında gelen "Andolsun, kendiniz gibi bir 

beşere itaat ederseniz mutlaka ziyana uğrarsınız” ayetinde ise Hz. Salih’in itaat 

etmemesini istediği haddi aşmış olan kimselere ait bir cümle yer almaktadır. Bu 

cümleye göre bir beşer olması sebebiyle onlar Hz. Salih’e halkın itaat etmemesini 

istemektedirler.   

4. Hz. Lut’la İlgili Olan Ayetler: 

Hani kardeşleri Lût onlara şöyle demişti: "Allah'a karşı gelmekten sakınmaz mısınız?" 

Şüphesiz ben size gönderilmiş güvenilir bir peygamberim. Artık Allah'a karşı gelmekten 

sakının ve bana itaat edin (  ِاَط۪يعُون)."176
 

                                                 
172

 Şuarâ, 26/14-144.  
173

 Şuarâ, 26/149-152. 
174

 Taberî, Camiu’l-Beyan, XIX/29. 
175

 Mümin, 23/34. 
176

 Şuarâ, 26/161-163. 



56 

5. Hz. Şuayb’le İlgili Olan Ayetler: 

Hani Şuayb onlara şöyle demişti: "Allah'a karşı gelmekten sakınmaz mısınız? Şüphesiz 

ben size gönderilmiş güvenilir bir peygamberim. Artık Allah'a karşı gelmekten sakının 

ve bana itaat edin ( ِاَط۪يعُون).177
 

Bu grupta yer alan peygamberlerin kavimlerinin kendilerine itaat etmesini istediği 

ayetlerle ilgili genel bir değerlendirme yapacak olursak şunları söyleyebiliriz: Bu 

ayetlerin bir öncesinde yer alan ayetlerde genellikle peygamberlerin kavimlerinin onları 

yalanladığı ve onlara inanmadıkları yer almaktadır. Buna karşılık peygamberler 

kendilerini yalanlayan kavmiyle mücadele etmişlerdir. Bizim burada verdiğimiz ayetler 

peygamberlerin inanmayan halkıyla mücadelesinin bir parçası mahiyetindedir. Bu 

ayetlerde de adı geçen peygamberler kavimlerinin kendisine itaat etmesini istemektedir. 

Bu ayetlerden sonra ise bu peygamberlerin halklarının, kendilerine inanmadıkları ve bu 

yüzden her birinin değişik şekillerde helak edildiğinden bahsedilmektedir.  

Ayetlerle ilgili diğer bir husus da Hz. Şuayb dışında her bir peygamberin, “kardeşleri 

Nûh, kardeşleri Hûd, kardeşleri Salih, kardeşleri Lût şeklinde kavminin kardeşi olarak 

nitelenmesidir. Bu durum bu peygamberlerin kavimleri için bir yabancı değil tıpkı 

Peygamberimiz gibi onların içinden gelen bir peygamber olduğunu, dolayısıyla 

kavimlerinin hiçbir şekilde kötülüğünü istemediklerini, amaçlarının sadece onları 

hidayete erdirmek olduğunu, bunun karşılığında da hiçbir ücret istemediklerini 

göstermektedir. Hz. Şuayb’le ilgili ayeti de bu bağlamda eğerlendirebiliriz. 

Yine ayetlerin siyak ve sibakları incelendiğinde, kavimlerin kendi peygamberlerinin 

“Allah’tan sakının ve bana itaat edin!” emrine neden uymadıkları açıklanmaktadır: Her 

bir kavim, kendilerini şımartan farklı özelliklere sahiptir. Nuh kavmi “Sana hep aşağılık 

kimseler uymuş iken, biz hiç sana inanır mıyız." diyerek kendilerini inananlardan üstün 

gördüler. Hud kavmi ise temelli kalacaklarını umarak sağlam yapıları, davarları, 

oğulları, bağları, pınarları, güçlü kuvvetli bir yapıya sahip olan bir kavim olmalarını 

iman ile kendi aralarına engel kıldılar. Semud kavmi kendilerini güven içerisinde 

hissettikleri, dağlardan yonttukları güzel evleri bulunan, bahçelerin, pınarların içinde; 

ekinlerin, salkımları sarkmış hurmalıkların arasında yaşayan bir halk idi. Hz. Lut’un 

kavmini itaatsizliğe götüren faktör ise ahlaki durumlarının bozukluğu olduğu 

                                                 
177

 Şuarâ, 26/177–179. 



57 

anlaşılmaktadır. Yukarıda zikredilen Hz. Lut ile ilgili ayetlerin hemen arkasından 

onların eşlerini bırakarak erkeklere yaklaştıkları, Hz. Lut’un, onların yaptıkları bu sapık 

davranışları tiksindirici olarak bulduğu ve onları ikaz ettiği ancak kavminin bu uyarılara 

karşılık Hz. Lut’u sürgün etmekle tehdit ettiklerini görmekteyiz. Son olarak da Eyke 

halkının Hz. Şuayb’e inanmadıklarını, uyarılarına kulak asmadıklarını görmekteyiz. 

Onları bu duruma iten sebep ise doğru terazi kullanmayarak tartıyı eksik yapmaları, 

insanların hakkını eksik vermeleri ve bozgunculuk yaparak karışıklık çıkarmaları 

olmuştur. Dolayısıyla Her bir kavmin peygamberlerinin “bana itaat edin” emrine karşı 

gelmelerine neden olan farklı sebeplerinin olduğunu görmekteyiz.  

Bu sebepleri birkaç kelimeyle özetleyecek olursak, kibirlenmek, böbürlenmek, kendisini 

diğerlerinden üstün görmek; sağlam yapıların, güzel bağ ve bahçelerin, çok mal ve 

çocukların olması; ahlaki bozulmuşluk ve tartıyı eksik yapıp insanların hakkını 

vermemek olarak sıralayabiliriz. Bunlar Allah’tan sakınmayı ve Peygambere itaat 

etmeyi engelleyen önemli faktörlerden olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu topluluklar, bu 

özellikleri nedeniyle Allah’a ve Peygamberine itaat etmemişler, bu nedenle de çeşitli 

şekillerde helak olmuşlardır. 

b.2. Hz. Harun 

"Andolsun, Harun onlara daha önce şöyle demişti: "Ey kavmim! Siz bununla yalnızca 

imtihan edildiniz. Doğrusu sizin Rabbiniz ancak Rahman’dır. Öyleyse bana uyun 

وا) ve emrime itaat edin (اتَّبعُِون۪ي) 178".(وَاَط۪يعَُٓ
 

Bu ayette geçen “bununla yalnızca imtihan edildiniz” ifadesi A‘râf sûresinde belirtildiği 

üzere Hz. Mûsâ kırk gece sürecek bir buluşma için Allah Teâlâ’nın huzuruna çağırılmış, 

kardeşi Harun’u vekil olarak kavminin başında bıraktığında, Samir’i isimli bir 

kuyumcu, altından böğürebilen bir buzağı heykeli yaparak İsrâiloğulları’nın ona 

tapmalarını sağlamış olması kastedilmektedir.
179

 Yukarıdaki ayetlerin öncesinde, 

Samiri’nin bu buzağıyı yaptıktan sonra Hz. Harun’a, “Sizin ve Musa’nın ilahı bu!” 

dediği, bunun üzerine onun, “Doğrusu sizin Rabbiniz ancak Rahmân'dır. Öyleyse bana 

uyun ve emrime itaat edin." cevabını verdiği bildirilmektedir.  

                                                 
178

 Tâhâ, 20/90. 
179

 Mukatil b. Süleyman, Tefsiru Mukatil, II/339; Yahyâ b. Sellâm, Tefsiru’l-Kur’ni’l-Aziz, III/548; 

Taberî, Camiu’l-Beyan, XVIII/358. 



58 

Bu ayette dikkat çeken önemli bir husus, Hz. Harun’un kavmi için “emrime itaat edin” 

şeklinde hitap etmesidir. Hz. Musa ve Harun’un İsrailoğulları’nı Allah Teâlâ’nın 

“kullarımı geceleyin yola çıkar”
180

 emriyle Firavun’un zulmünden kurtarmak için 

yolculuğa çıkarması ve yolculuk boyunca da Kızıldeniz’in yarılıp onlar için denizden 

bir yol açılması
181

, bıldırcın ve kudret helvasının inmesi
182

 gibi çeşitli imtihan ve 

nimetlere tabi olmaları neticesinde o ikisine, hem İsrailoğulları’nın güvenlerinin 

artmasını, hem de peygamber olarak onlara inanmalarını ve onları kavmin önderleri 

olarak görmelerini sağlamıştır. İsrailoğulları kendilerine zulmeden Firavun‘un 

yönetiminden kurtularak Hz. Musa ve Harun’un yönetimine girmişlerdi. İtaat 

kelimesininin bir otorite, yönetici veya emretme yetkisi olan kişiler için kullanıldığını 

daha önce zikretmiştik. Bu ayette Hz. Harun’un “emrime itaat edin” ifadesi de bu 

durumu göstermektedir.  

b.3. Hz. İsa 

Kavminin kendisine itaat etmesini emreden peygamberlerden biri de Hz. İsa’dır. Hz. 

İsa’nın kendisine itaat edilmesini istediği iki tane ayet bulunmaktadır. Âl-i İmrân ve 

Zuhruf sûresinde geçen her iki ayet aynı cümle ile -Allah'a karşı gelmekten sakının ve 

bana itaat edin.- sona ermektedir. Âl-i İmrân sûresinde yer alan ayet, Medenî sureler 

içerisinde değerlendirilecektir.
183

 Mekke'nin son merhalesinde inen Zuhruf sûresinde 

geçen ayet şöyledir:  

"İsa, apaçık mucizeleri getirdiği zaman şöyle demişti: "Ben size hikmeti getirdim ve 

hakkında ayrılığa düştüğünüz şeylerden bir kısmını size açıklamak için geldim. Öyle ise, 

Allah'a karşı gelmekten sakının ve bana itaat edin ( ِاَط۪يعُون)."184
 

Bu ayette Hz. İsa hikmeti (yani İncil
185

, ya da Allah’ın zat ve sıfatına dair bilgiler)
186

 

getirdiğini ve Tevrat’ın hükümleri
187

 ile ilgili ihtilafa düştükleri şeylerden bir kısmını 

                                                 
180

 Şuarâ, 26/52. 
181

 Tâhâ, 20/77-78; şuarâ, 26/63-66. 
182

  Bakara, 2/57. 
183

 Bu durum (itaatin Hz. İsa için hem Mekkî hemde Medenî ayetlerde kullanılması) itaat kelimesinin Hz. 

Muhammed dışındaki peygamberlerle ilgili olarak hem Mekke döneminde hem de Medine döneminde 

kullanıldığını göstermektedir. Mekke ve Medine döneminde inen ayetlerde itaatin nesneleri 

incelendiğinde bu durum daha net olarak ortaya çıkmaktadır. 
184

 Zuhruf, 43/63. 
185

 Taberî, Camiu’l-Beyan, XXI/634. 
186

 Taberî, Camiu’l-Beyan, XXVII/641. 
187

 Taberî, Camiu’l-Beyan, XXI/634. 



59 

açıklamak için geldiğini söyledikten sonra kavmini Allah’tan sakınmaya ve kendisine 

itaat etmeye çağırmaktadır. 

Bu bölümde Mekkî ayetlerde Hz. Muhammed (s.a.v.)’den önceki peygamberler için 

kullanılan itaat kelimesi ile ilgili ayetler bir araya getirilmiş oldu. Ayetlerin geneline 

baktığımızda söz konusu peygamberlerin kavimlerinden, önce Allah’tan sakınmalarını 

sonrada kendilerine itaat etmelerini istediğini görmekteyiz. Kendilerine itaat etmeyen 

kavimlerinden bir kısmının helak edildikleri, bir kısmının da çeşitli imtihanlara tabi 

tutuldukları zikredilmektedir. 

c. Firavun’a İtaat Eden Kavmi 

Yukarıdaki bölümde peygamberlerin kavimlerinden kendilerine itaat etmelerini istediği 

ayetler üzerinde durulmuştu. Bu peygamberlerden biri de Firavun döneminin 

peygamberlerinden olan ve onunla mücadele eden Hz. Harun’la ilgili idi. Aşağıda 

bulunan ayet ise Hz. Musa ve Hz. Harun’un İsrailoğulları’nı kendisinin zulmünden 

kurtarmış olduğu Firavun’la ilgilidir.
188

 Zuhruf sûresinde geçen bu ayetin metni ve 

anlamı şöyledir: 

 فاَسْتخََفَّ قوَْمَهُ فاَطََاعُوهُۜ انَِّهمُْ كَانوُا قوَْماً فاَسِق۪ينَ  (٤٥)

"Firavun kavmini küçük düşürdü (ezdi). Onlar da kendisine itaat ettiler ( ُۜ  Çünkü .(اَطَاعُوه

onlar yoldan çıkmış bir toplumdu."
189

 

Ayetin “"Firavun kavmini küçük düşürdü ( َّفاَسْتخََف)” kısmıyla ilgili ilk müfessirlerden 

bazıları korkuttu, rahatsız etti kışkırttı gibi anlamlara gelen “استفز” ve küçümsemek, 

hakir görmek gibi anlamlara gelen  “استذل” kelimesiyle açıklamışlardır.
190

  Kur’an Yolu 

isimli tefsirde ise “halkının aklını çeldi” şeklinde Türkçeye çevrilerek şu değerlendirme 

yapılmaktadır: “ ‘Halkının aklını çeldi’ şeklinde çevirdiğimiz cümle, yöneten ve 

yönetilen ilişkisi bakımından çok önemlidir. Kelimenin aslı, Türkçe’de de kullanılan 

                                                 
188

 Bu Firavun’un bazı rivayetlerde Hz. Yusuf döneminden Hz. Musa dönemine kadar yaşamış olan Velid 

b. Mus’ab olduğu bildirilmektedir. Bkz. Ebü’l-Leys Nasr b. Muhammed b. Ahmed b. İbrâhîm es-

Semerkandî (ö. 373/983), Bahru’l-Ulûm, Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 1993, I/537. Yine onun 

adının ehl-i kitabın görüşüne göre Kâbûs olduğu bildirilmektedir. Bkz. Ebû İshâk Ahmed b. 

Muhammed b. İbrâhîm es-Sa‘lebî en-Nîsâbûrî (ö. 427/1035), el-Keşf ve’l-Beyân an Tefsîri’l-Ķur’ân, 

(Thk. İbn Aşûr), Dâru İhyai’t-Türasi’l-Arabî, Birinci Baskı, Beyrut, 2002, IV/266. Ancak son tahlilde 

Hz. Musa dönemindeki firavunun isminin II. Ramses olduğu belirtilmektedir. Bkz. Ömer Faruk 

Harman, “Firavun”, dia,  XII/119.  
189

 Zuhruf, 43/54. 
190

 Mukātil b. Süleymân, Tefsiru Mukatil, III/193. 



60 

istihfâf kökündendir. Bu kelime Arapça’da “acele ettirdi, aldattı, bilgisizliklerinden 

yararlandı, onları bilgisizlikleri ve güçsüzlükleri yüzünden hafife aldı, istediği gibi 

yönlendirdi” manalarını ifade etmektedir. Totaliter yönetimlerde yöneticilerin 

istemediği şey, halkın bilgilenmesi, doğruyu öğrenmesi, örgütlenerek hakkını talep 

edecek kadar güçlenmesidir. Firavun da aynı yola başvurmuş, Hz. Mûsâ’nın gerçeğe ve 

tevhide yönelik davetini sabote etmiş, halkın sağlıklı düşünmesini engellemiş, 

geleneklerden ve gözler önündeki alâyişten yararlanarak toplumu âdeta büyülemiş ve 

saltanatını devam ettirmenin yolunu bulmuştur.”
191

 

Bu değerlendirmeden de anlaşılmaktadır ki Firavun, halkı kendisine boyun 

eğdirebilmek için cehalet silahını kullanmış, her bakımdan halkın geri kalmasını 

sağlamış ve bu şekilde kendisine başkaldıramayan bireylerden oluşan tebaasını kolay 

bir şekilde yönetmiş ve bilgi, inanç açısından da onları kendi istediği şekilde 

yönlendirmiştir. Bu yönlendirmenin bir göstergesi de Hz. Musa ile mücadelesinde en 

önemli sihirbazlarını çağırarak onun peygamber olmadığı, bir sihirbaz olduğu ve onları 

kandırdığı algısını oluşturmaya çalışmasıdır. Benzer bir değerlendirmede de Firavun’un 

halkını küçük düşürdüğü, onları zelil olmalarını sağladığı ve bunun sonucunda onların 

Firavun’a boyun eydikleri belirtilmektedir.
192

 

Hz. Musa ve Harun’un, Firavun’un yönetiminden İsrailoğulları’nı bir gece yolculuğuyla 

kurtardığı, bu iki peygamberin İsrailoğulları’nı yöneten durumuna geçtiği ve dolayısıyla 

Hz. Harun için itaat kavramını kullanıldığı yukarıda ifade edilmişti. Bu ayette de 

Firavun’a kavminin itaat etmesinin Firavun’un kavmini ezip küçük düşürmesi 

sonucunda onları yöneten konumunda bulunmasıyla bağlantılı olduğunu görmekteyiz. 

d. Bazı Durumlarda İnsanın İtaat Etmesinin Yasaklandığı Ana Baba 

İnsanın üzerinde yöneticilik vasfını taşıyanlardan biri de hiç şüphesiz anne babadır. 

Anne babalar, bu vasfını muhakkak ki çocuklarına karşı bulunduğu konumdan 

almaktadır. Onların çocuklarına karşı görevi, onların temel ihtiyaçlarını karşılamak ve 

onları en güzel şekilde yetiştirmektir. Çocukluk döneminden yetişkinlik dönemine kadar 

hatta daha sonraki dönemlerde bile çocuklar annelerinin ve babalarının koruyuculuğuna, 

bakıcılığına ve yönlendirmesine muhtaçtır. Hem dünyaya gelmesine vesile olmaları 

                                                 
191

 Hayrettin Karaman vd., Kur’an Yolu, IV/669. 
192

 Ebü’l-Leys Nasr b. Muhammed b. Ahmed b. İbrâhîm es-Semerkandî (ö. 373/983), Bahru’l-Ulûm, 

Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 1993, III/210. 



61 

hem de yetiştirilmelerinde başrol üstlenmeleri onları, çocuklarını yönlendirme, yönetme 

ve onlara emretme yetkisine sahip kılar. Bu nedenle Ankebut ve Lokman sûrelerinde 

yer alan aşağıdaki iki ayette anne babaya çocukların itaatinin sınırları belirlenmiştir:  

"Biz insana, ana-babasına iyilik etmesini emrettik. Şayet onlar seni, hakkında hiçbir 

bilgin olmayan şeyi bana ortak koşman için zorlarlarsa, bu takdirde onlara itaat etme 

 Dönüşünüz ancak bana olacaktır ve ben yapmakta olduklarınızı size haber .(لَْ تُطِعْهمَُاۜ )

vereceğim."
193

 

 Eğer, hakkında hiçbir bilgi sahibi olmadığın bir şeyi bana ortak koşman için seninle 

zorlarlarsa, onlara itaat etme ( ۜلَْ تُطِعْهمَُا). Fakat dünyada onlarla iyi geçin. Bana 

yönelenlerin yoluna uy. Sonra dönüşünüz ancak banadır. Ben de size yapmakta 

olduğunuz şeyleri haber vereceğim."
194

 

İsra sûresi 23, 24. ve Nisâ sûresi 36. ayetlerde anne babaya iyi davranılması ifade 

edildiği gibi yukarıdaki iki ayette de anne babaya iyi davranılması, onlarla iyi 

geçinilmesi ifade edilmiştir. Onlara sadece bir durumda itaat etmenin yasaklandığı 

belirtilmiştir. O da her iki ayette ortak olan “hakkında hiçbir bilgin olmayan şeyi bana 

ortak koşmak” ifadesidir. Buradan anne babaya sadece Allah’a ortak koşmalarını 

istemeleri durumunda itaat etmek yasaklanırken bunun dışında makul taleplerine itaat 

etmemiz istendiği anlaşılmaktadır. Tefsirlerin bir kısmı,
195

 ayyette şirk koşmanın 

yasaklandığını belirtirken Maverdi (ö. 450/1058) ise vacip olan hükümlerde anne 

babaya itaatin kesin olarak emredildiğini, haram olan şeylerde kesin olarak 

yasaklandığını ve mübah olan şeyler de iyi karşılandığını belirtmiştir. O, “Allah’a isyan 

durumunda kula itaat olmaz” hadisi bağlamında, bütün isyan durumlarını kapsayacak 

şekilde bu yasağı genişletmiştir.
196

 Sad b. Ebi Vakkas Müslüman olunca annesi onun 

İslam’dan dönünceye kadar yemeyeceğine dair yemin etmesi üzerine ayetin nazil 

olduğu bildirilmektedir.
197

 Taberî’de de Sad b. Ebi Vakkas’ın annesinin yemini onun 

hicretten dönmesi ile ilgili olduğunu belirtmektedir.
198

 

                                                 
193

  Ankebût, 29/8. 
194

 Lokmân, 31/15. 
195

 Semerkandî, Bahru’l-Ulûm, 2/626. 
196

 Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Habîb el-Basrî el-Mâverdî (ö. 450/1058), en-Nüketü ve’l-Uyun, 

Daru Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, IV/277. 
197

 Mâverdî, Nüket, IV/277. 
198

 Taberî, Camiu’l-Beyan, XX/12. Ayrıca bkz. Ebû Muhammed Mekkî b. Ebî Tâlib Hammûş b. 

Muhammed el-Kaysî (ö. 437/1045), Tefsiru’l-Hidaye İla Buluği’n-Nihaye, Camiu’ş-Şerika, Birinci 

Baskı, 2008, IX/5601. 



62 

Anne babanın çocuklar için önemiyle ilgili yukarıda değinmiş olduğumuz durumlardan 

dolayı onlara iyi davranmamız, onların bizim için üstlenmiş oldukları bu büyük 

sorumluluklarına karşılık minnet duygumuzu göstermemiz istenmektedir. Ancak anne 

baba dâhil bütün nimetleri bize veren Allah’a daha büyük bir minnet duygusunun 

üzerimizde olması gerekmektedir. İşte bu yüzden daha büyük minnet duyulan Allah’a 

ortak koşmayı emreden anne babaya itaat edilmesi yasaklanmaktadır. 

Ancak bu ayetlerde bizi daha çok ilgilendiren, çocuklar için yönetici konumunda olan 

anne baba için ittiba değilde itaat kelimesinin kullanılmasıdır. Çünkü bu çalışma itaat ve 

ittiba kavramlarının aralarında anlamsal farklılıkların olduğu ve ayetlerde bu anlamsal 

farklılıkların gözetilerek vaz’ edildiği tezine dayanmaktadır. İkinci ayette anne baba için 

“itaat” kelimesi kullanılırken hemen akabinde “Bana yönelenlerin yoluna uy (tabi ol)” 

cümlesinde Allah’a yönelenlerin yolu için “ittiba” kelimesi kullanılmıştır. Birinci 

durumda yukarıda da belirtildiğigibi anne babanın yönetme, emir verme salahiyetine 

sahip olması nedeniyle “itaat”; ikinci durumda da uyulması istenenin bir yol olması 

nedeniyle de “ittiba” kelimesi kullanılmıştır. İttiba kelimesinin anlamları arasında 

izlemek, takip etmek gibi anlamlarının olduğunu, kelimenin anlamını vereceğimiz 

sonraki bölümde göreceğiz. Kelimenin bu anlamlarına uyumlu olarak “Bana 

yönelenlerin yolu” için yolunu takip etmek, yolunu izlemek anlamında ittiba kelimesi 

kullanılmıştır. 

e. İtaat Edilen Şefaatçi 

Mekkî ayetlerde itaat kelimesinin kullanıldığı başka bir öge ise “şefaatçi” dir. Kur’an’da 

değişik ayetlerde kıyamet günü şefaat edilenler
199

 ve şefaat etme izni verilenlerden
200

 

bahsedilmektedir. Bazı ayetlerde de -aşağıdaki ayette olduğu gibi- kıyamette şefaatçisi 

olmayacak olan kişilerin vasfından bahsedilmektedir. Bu vasıf zalimliktir. Ayeti detaylı 

bir şekilde tartışan Râzî (ö. 606/1210), zalimlerden kastın kâfirler olduğunu ve 

kıyamette şefaatten mahrum olanlardan bir kısmının kâfirler olacağını ya da zalimlik 

sıfatıyla sıfatlananların bir kısmının kastedilmiş olabileceğini, onların da kâfirler 

                                                 
199

 Enbiya, 21/28. 
200

 Yunus, 10/3; Meryem, 19/87; Tâhâ, 20/109.  



63 

olduğunu ifade etmektedir.
201

 Ayetin başıda geçen “yaklaşmakta olan gün”ün kıyamet 

günü olduğu rivayet edilmiştir.
202

 

"Yaklaşmakta olan gün konusunda onları uyar. O gün yürekler gam ve tasa ile dolu, 

(sanki) gırtlaklara dayanmıştır. Zalimlerin ne sıcak bir dostu, ne de sözü dinlenir ( ُۜيطَُاع) 

bir şefaatçisi vardır."
203

 

Ayetin konumuzla alakalı kısmı, zalimler için kıyamet gününde itaat edilen bir 

şefaatçisinin olmayacağını bildiren cümlesidir. Ayette “itaat edilen şefaatçi” ifadesi 

meçhul (edilgen) fiil olarak geçmektedir. Mealde de “sözü dinlenir” olarak Türkçeye 

aktarılmıştır.  

Şefaatçi için itaat kelimesinin kullanılması hakkında Râzî, “itaat” kelimesinin bir 

mertebeyi gerekli kıldığını, Allah'ın, kendisine itaat edeceği herhangi bir şey 

olamayacağını çünkü itaat edenin itaat edilenden daha aşağıda olduğunu, Allah’tan daha 

üst mertebenin olamayacağını bu sebeple “itaat” kelimesinin anlamını “icabet” olarak 

değerlendirmek gerektiğini ifade etmektedir. 

Taberî de ise ayetin bu kısmı zalimler için, “şefaat ettiği zaman şefaatinde itaat edilen, 

şefaatine icabet edilen ve şefaati kabul edilen bir şefaatçi ve sıcak bir dost yoktur.” 

şeklinde anlamlandırılmıştır. 

2.3.1.2. İtaat Kavramının Mekkî Ayetlerde İsim Olarak Kullanıldığı Ayetler 

Buraya kadar Mekkî ayetlerde itaat kelimesinin fiil olarak kullanıldığı yerler üzerinde 

duruldu. Bu bölümde ise Mekkî surelerde itaat kelimesinin isim olarak kullanıldığı 

ayetlere yer verilecektir.  

Mekkî ayetlerde itaat kavramının türetildiği “t-v-‘a” ( ع-و-ط ) kökünden gelen 

kelimelerden sadece on tane kelime isim olarak geçmektedir. Bu kelimelerden bir tanesi 

itaat anlamını; diğerleri ise itaat kelimesinin türetildiği “t-v-‘a” ( ع-و-ط ) kökünün içermiş 

olduğu itaat dışındaki anlamlarından birini taşımaktadır. Bu kelimelerden olan ve 

ayetlerde “كَرْها” kelimesinin zıt anlamlısı olarak, “isteyerek” anlamında kullanılan 

“ اطوَْعً  ” mastarı, biri Ra’d sûresinin 15. ayetinde diğeri de Fussilet sûresinin 11. ayetinde 

                                                 
201

 Râzî, Mefatihu’l -Gayb, XXVII/504. 
202

 Taberî, Camiu’l-Beyan, XXI/ 367. 
203

 Mümin, 40/18. 



64 

geçmektedir. Yine bu kökten gelen ve ayette “isteyerek” anlamında kullanılan “ َطَائعِِين” 

kelimesi, yine Fussilet sûresinin on beşinci ayetinde geçmektedir.  

“Tava’a” kökünden itaat anlamında Kur’an’da yer alan kelime “ ٍمُطَاع” kelimesidir. 

 kelimesi if’al babından ismi mef’ul olarak gelmiş ve “itaat edilen” anlamında ”مُطَاعٍ “

kullanılmıştır. Kelime aşağıdaki ayette yer aldığı şekliyle, Kur’an’ı getiren elçinin 

çeşitli sıfatlarının sıralandığı çeşitli vasıflar içerisinde, O’nun “itaat edilen bir elçi” 

olduğunu gösteren bir sıfat olarak kullanılmıştır. 

O (Kur'an), şüphesiz değerli, güçlü ve arşın sahibi katında itibarlı, orada (meleklerce) 

itaat edilen ( ٍمُطَاع), güvenilir bir elçinin (Cebrail'in) getirdiği sözdür.
204

 

Ayette geçen “ ٍمُطَاع” kelimesi, Mümin sûresi 18. ayette geçen “ ُۜيطَُاع” kelimesiyle hem 

anlam olarak hem de kullanım olarak benzerlik arz etmektedir: Her ikisi de “itaat 

edilen” anlamına gelmektedir ve sıfat olarak kullanılmıştır. “ ُۜيطَُاع” kelimesi şefaatçinin 

sıfatı, “ ٍمُطَاع” kelimesi de elçinin sıfatıdır. 

Ayette Kur’an’ın bir elçinin getirdiği bir söz olduğu beyan edilmektedir. Elçilik (resul) 

görevi hem peygamberler hem de Cebrail için kullanılan bir ifadedir. Ancak bu ayette 

geçen elçiden kastedilen Hz. Muhammed (s.a.v.) değil de -mealinde de verildiği gibi- 

Cebrail’dir.
205

 Ayetlerin anlamları dikkatli bir şekilde incelendiğinde elçiyle Cebrail’in 

                                                 
204

 Tekvîr, 81/19-21. Tekvîr suresinde geçen “ ٍانَِّهُ لقَوَْلُ رَسُولٍ كَر۪يم” ayeti, Hâkka suresininde de (Hâkka, 

69/40) geçmektedir. Müfessirler her iki ayettte geçen “ ٍرَسُول” kelimesiyle Hz. Peygamberin mi yoksa 

Cebrail’in (a.s.) mi kastedildiği hususunda değişik görüşler ileri sürmüşlerdir. İlk dönem müfessirleri 

Zeyd b. Ali, Mukâtil, Ferrâ, San’ânî, Huvvârî, Taberî Tekvîr suresindeki “ ٍرَسُول” kelimesini genellikle 

Cebrail olarak açıklamışlardır. (Bkz. Ebü’l-Hüseyn Zeyd b. Alî Zeynilâbidîn (ö. 122/740), Tefsîru 

Ġarîbi’l-Ķur’âni’l-Mecîd, (Thk. Muhammed Yusuf), Birinci Baskı, s. 300; Mukâtil, Tefsiru Mukatil, 

III/456; Ferrâ, Meani’l-Kur’an, III/242; Ebû Bekr Abdürrezzâk b. Hemmâm b. Nâfi‘ es-San‘ânî el-

Himyerî (ö. 211/826-27) Tefsirul Kur’an, (Thk. Mustafa Müslim Muhammed), Mektebetü’r-Rüşd, 

Riyad, III/352; Huvvârî, Tefsiru’l-Kur’ni’l-Azîz, IV/477; Taberî, Camiu’l-Beyan, XXIV/258) Bunun 

yanında hem Cebrail hem de Hz. Peygamber olduğuna dair iki görüşü birden verenler de 

bulunmaktadır. Bunlardan biri olan maverdî Hz. Peygamber olduğuna dair görüşü İbn İsa’nın görüşü 

olarak vermektedir (Mâverdî, Nüket, VI/218). Hakka suresinin 40. ayetinde geçen “ ٍرَسُول” kelimesi ise 

müfessirler tarafından -tekvir suresindekinin aksine- daha çok Hz. Muhammed olarak açıklanmıştır 

(Bkz. Huvvârî, Tefsiru’l-Kur’ni’l-Azîz, IV/408; Taberî, Camiu’l-Beyan, XXII/592; İbn Ebi Zemeneyn, 

Tefsîru’l-Kur’ani’l-Azîz, V/33 ). Bazıları da sadece Cebrail olarak açıklamıştır (Bkz Mukâtil, Tefsiru 

Mukatil, III/395). Birtakım müfessirler her iki görüşü de vermiştir (Bkz.Semerkandî, Bahru’l-Ulûm, 

III/492; Maverdî, Nüket, VI/86). Tekvir suresinin 19. ayetinde geçen “ ٍرَسُول” kelimesine daha çok 

Cebrail; Hâkka suresinin 40. ayetinde geçen aynı kelimeye daha çok Hz. Muhammed denilmesi, bizim 

tezimize aykırı değildir. Çünkü burada bizim için önemli olan Tekvir suresisinin 19. ayetinde geçen 

 .kelimesinin Hz. Muhammed için olmamasıdır. Zira bu durum tezimizde Mekki ayetlerde Hz ”رَسُولٍ “

Muhammed için itaat kelimesinin kullanılmadığı tespitiyle çelişmemektedir. 
205

 Taberî, Camiu’l-Beyan, XXIV/258; Râzî, Mefatihu’l-Gayb, XXXI/69; Celaleddin Muhammed b. 

Ahmed el-Mahallî (ö. 864/ 1460) ve Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed 

es-Süyûtî el-Hudayrî (ö. 911/1505), Tefsiru’l-Celaleyn, Daru’l-Hadis, Birinci Baskı, Kâhire, 794; 

Muhammed Cemâlüddîn b. Muhammed Saîd b. Kāsım Kasım el-Halak el- Kasımî ed-Dımaşkī (ö. 



65 

kastedildiği net olarak anlaşılmaktadır. Zaten incelediğimiz tefsirler içinde de 

Peygamberimizin kastedildiğini söyleyen bulunmamaktadır. Bu durum bizim tezimizde 

savunduğumuz, “Mekkî ayetlerde Hz. Muhammed (s.a.v.) için itaat kelimesi 

kullanılmamıştır.” düşüncesiyle de tamamen örtüşmektedir. 

Buraya kadar Mekkî ayetlerde hem fiil hem de isim olarak itaatin geçmiş olduğu aytleri 

görmüş olduk. Bu bölümü kısaca özetleyecek olursak Mekkî ayetlerde itaat kelimesinin 

nesnesi olarak geçen unsurlar şunlardan oluşmaktadır: İtaat edilen şefaatçi, Cebrail, 

kendilerine kavimlerinin itaat etmesini isteyen peygamberler (Hz. Nuh, Hz. Hud, Hz. 

Salih, Hz. Lut, Hz. Şuayb, Hz. Harun, Hz. İsa), yeryüzündekilerin çoğu, Allah’ı 

anmaktan gafil olanlar, Allah’ı anmaktan gafil olanlar, kâfirler, yalancılar, günahkâr ve 

nankör olanlar, Hz. Muhammed’i  (s.a.v.) namazdan alıkoyan kimse, firavuna itaat eden 

kavmi ve bazı durumlarda insanın itaat etmesinin yasaklandığı ana baba.  

2.3.2. İtaat Kavramının Medeni Ayetlerdeki Kullanımı 

Mekkî ayetlerde itaat kavramının fiil ve isim olarak kaç yerde kullanıldığını, itaat 

kelimesinin geçtiği ayetleri ve kimlere itaat edilmesinin istenip istenmediğini görmüş 

olduk. Bu bölümde de Medenî ayetlerde itaat kelimesi aynı çerçevede incelenmeye 

devam edilecektir. 

Medenî ayetlerde itaat kelimesi 49 yerde fiil olarak 3 yerde de isim olarak geçmektedir. 

Fiiller içerisinde de en çok, Mekkî ayetlerde sadece bir defa geçen emri hazır çoğul 

sıygası olan “أطَِيعُوا” (itaat ediniz) fiili geçmektedir ve toplam 19 kez tekrarlanmıştır. Bu 

kelimenin çok tekrarlanmış olması, Mekkî ayetlere göre Medenî ayetlerde “itaat ediniz” 

buyruğu muhataplara daha fazla yönlendirilmiş olmasındandır. Hz. Muhammed 

(s.a.v.)’in Mekke döneminde henüz emretme konumunda olmayışı, bu durumun 

nedenlerinden biri olabilir. Çünkü itaat kelimesinde mertebe ve üst ast ilişkisi söz 

konusudur. Peygamberimiz Mekke döneminde muhataplarına karşı üst konumunda 

değildi. Tam tersi sürekli baskı ve işkenceye maruz kalıyor ve boykot ediliyordu. Bu 

                                                                                                                                               
1332/1914), Mehasinü’t-Te’vil, (Thk. Muhammed Basıl), Birinci Baskı, Darü’l-Kütübü’l-İlmiyye, 

Beyrut, h.1418, IX/419. 



66 

nedenle Mekkî ayetlerde diğer peygamberler için çok fazla kullanılan “ ِأطَِيعُون”
206

 (bana 

itaat ediniz) cümlesi Hz. Muhammed (s.a.v.) için kullanılmamıştır. 

Medenî ayetlerde en çok tekrar eden kelimelerden biri de tamamı Medenî ayetlerde 

bulunan ve toplam 8 yerde geçen “ َأطَعَْنا” (itaat ettik) fiilidir ki bu fiil en çok kullanılan 

 fiilinin cevabı niteliğindedir. Bu durumdan yine Peygamberimizin (itaat ediniz) ”أطَِيعُوا“

Medine’deki konumu nedeniyle muhataplarından “itaat ettik” demelerinin istendiği ve 

itaat etmeye yönlendirildiği anlaşılmaktadır. 

Dikkat çeken diğer bir husus da itaat kelimesi “ ٌطَاعَة” şeklinde isim olarak sadece 

Medenî ayetlerde kullanılmıştır. Hem bu kelimenin 3 yerde geçmesi hem de yukarıda 

belirtildiği gibi “itaat ediniz” emrinin ve “itaat ettik” karşılığının fazla yer alması aynı 

şekilde Mekkî surelerde yirmi 5 yerde itaat kelimesi geçerken Medenî surelerde 49 

yerde geçmesi, Medine döneminde, Peygamberimizle ilgili olarak itaat vurgusunun 

daha fazla olduğunu göstermektedir. 

2.3.2.1. İtaat Kavramının Medenî Ayetlerde Fiil Olarak Kullanıldığı Ayetler 

2.3.2.1.1. Allah’a ve Resulü’ne İtaatten Bahseden Ayetler 

Mekkî ayetler incelenirken, içerisinde Allah’a ve Resulü’ne itaat edilmesiyle ilgili bir 

ifade olmadığını görmüştük. Medenî ayetlerde ise Allah’a ve Resulü’ne itaat etmekten 

bahseden birçok ayet bulunmaktadır. Hatta Medenî ayetler içeresinde bu ayetlerin sayısı 

ve oranı oldukça fazladır. 

Medenî ayetler içerisinde Allah ve resulünden bahseden ayetleri incelediğimizde kimi 

ayetlerde müminlerin Allah’a ve Resulü’ne itaat edilmesinden bahsetmekte; kimi 

ayetlerde de müminlerin dışındaki çeşitli inanç guruplarının itaatinden 

bahsedilmektedir.  

Ayetler cümle yapısı bakımından da çeşitlilik göstermektedir. Bazı ayetler emir şeklinde 

Allah’a ve Resulün’e itaat etmeyi emrederken bazı ayetler ise şart cümlesi olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Cümle yapısı bakımından diğer bir grup da olumlu ve olumsuz 

olanlardır. Dolayısıyla Allah’a ve Resulü’ne itaatten bahseden ayetlerin hem konusu 

                                                 
 
206

 cümlesi Kur’an’da toplam onbir yerde geçmektedir. Bunlardan sadece biri Medenî ayetlerde ”أطَِيعُونِ “ 

diğer on tanesi Mekkî ayetlerde yer almaktadır. 



67 

hem de cümlelerinin yapısı bakımından gruplandırılıp, tasnif edilmesi zorunluluk arz 

etmektedir. 

a. Müminlerin Allah’a ve Resulü’ne İtaat Etmesinden Bahseden Ayetler 

a1. Müminlerin Allah’a ve/veya Resulü’ne İtaat Etmesini Emreden Ayetler 

Bu grupta müminlerin Allah ve Resulü’ne itaatini konu eden ayetler incelenecektir. Bu 

ayetlerin hemen hemen tamamı “Allah ve Resulü’ne” birlikte itaat etmeyi konu 

edinmektedir. Bir ayette ise sadece Resul’e itaat emredilmektedir. Bu ayette her ne 

kadar sadece Resul’e itaat etmek emredilmiş olsa da "Resûlullah’a itaat eden Allah’a 

itaat etmiş olur” 
207

 şeklinde ifade edildiği üzere peygambere itaat Allah’a itaat 

anlamına geldiği için bu ayeti ayrı bir gruplandırma yapmaksızın “Allah ve Resulü’ne” 

birlikte itaat etmeyi emreden ayetlerle birlikte değerlendirmeyi uygun gördük. 

"Namazı hakkıyla kılın, zekâtı verin ve resule itaat (اَط۪يعُوا) edin ki rahmete 

erdirilesiniz."
208

  

Taberî’de geçen rivayete göre bu ayetteki emrin muhatabı tüm insanlar;
209

 İbn Kesir’e 

(ö. 774/1373) göre ise müminlerdir.
210

 Bundan önce geçen ayet müminlerle ilgili olduğu 

için İbn Kesir’in görüşü daha uygun gözükmektedir.  

"Allah’a ve peygambere itaat edin (اَط۪يعُوا) ki rahmete erdirilesiniz."
211

 ayetin öncesinde 

müminlere hitaben kat kat faiz yememelerini, kâfirler için hazırlanmış olan cehennem 

ateşinden sakınmalarını emretmekte burada da müminlerin Allah’a itaat etmesi 

emredilmektedir. 

Farklı iki surede geçen bu ayetler birbirine çok yakın anlam taşımaktadır. Birinci ayette 

lâfzen sadece peygambere itaat etmek emredilmiştir ancak ayetin baş tarafında geçen 

“namazı kılın, zekâtı verin” ifadesi Allah’a itaatin göstergesi olarak değerlendirilebilir. 

Ayrıca yukarıda da değinildiği üzere peygambere itaat Allaha itaat anlamına 

                                                 
207

 Nisâ, 4/80. 
208

 Nûr, 24/56. 
209

 Taberî, Camiu’l-Beyan, XIX/210. 
210

 Ebü’l-Fidâ’ İmâdüddîn İsmâîl b. Şihâbiddîn Ömer b. Kesîr b. Dav’ b. Kesîr el-Kaysî el-Kureşî el-

Busrâvî ed-Dımaşkī eş-Şâfiî (ö. 774/1373), Tefsiru’l-Kur’ani’l-Azim, (Thk. Sami b. Muhammed 

Selame), Daru Tayyibe, İkinci Baskı, 1999, VI/81. 
211

 Âl-i İmrân, 3/132. 



68 

gelmektedir. Her iki ayette de Allah’a ve Resulü’ne itaat rahmete erdirilmenin sebebi 

olarak zikredilmiştir. 

Aşağıdaki ayetler ise Allah’a ve peygamberine itaat etmeyi emrettikten sonra yüz 

çevirmemelerini istemektedir. Yüz çevirmeleri durumunda peygamberin görevinin 

sadece apaçık tebliğ olduğu, dolayısıyla Zemahşerî’nin (ö. 538/1144) de  belirttiği gibi, 

mükellef oldukları şeylerden yüz çevirmekle peygambere zarar veremeyecekleri, sadece 

kendilerine zarar verecekleri ifade edilmektedir.
212

 

" Öyleyse Allah'a itaat edin (اَط۪يعُوا), peygambere itaat edin (اطَ۪يعُوا) ve Allah'a karşı 

gelmekten sakının. Şayet yüz çevirirseniz bilmiş olun ki elçimize düşen sadece apaçık 

tebliğdir."
213

 

Bu ayetin öncesinde inananlara hitap edilerek, içki, kumar, dikili taşlar ve fal oklarının 

şeytan işi iğrenç şeyler olduğu, şeytanın içki ve kumar yoluyla inananların arasına 

düşmanlık ve kin sokmak ve onları Allah’ı anmaktan, namazı kılmaktan alıkoymak 

istediği beyan edilmektedir. Bu ayet de onların devamı mahiyetinde olup burada da 

iman edenlere hitap edilmeye devam edilmiştir. Ayrıca itaat kelimesinden hemen sonra 

“sakının” cümlesinin kullanılması, itaatle sakınmak arasında yakın bir ilişkinin 

olduğunu göstermektedir. İtaat etmek ve Allah’a karşı gelmekten sakınmak, birbiriyle 

örtüşen kavramlardır. İtaat, sakınmaya; sakınmak da itaat etmeye sevk eder. Buna 

benzer bir ayet de şöyledir: 

سُولَ  فاَنِْ تَ  (٢١) َ وَاطَ۪يعُوا الرَّ وَلَّيْتمُْ فاَنَِّمَا عَلٰى رَسُولنِاَ الْبلَََغُ الْمُب۪ينُ وَاطَ۪يعُوا اٰللّٰ  

"Allah'a itaat edin (اَط۪يعُوا), peygambere de itaat edin (اَط۪يعُوا). Eğer yüz çevirirseniz, bilin 

ki elçimize düşen sadece apaçık bir tebliğdir."
214

 

Taberî
215

 ve Cezairî’nin
216

 ayetteki hitabın, tüm insanlara olduğunu açıkladığı bu ayete, 

yukarıdaki ayete çok yakın olduğu için burada yer verdik.  

"Ey iman edenler! Allah ve Resulü’ne itaat edin (اَط۪يعُوا), söylediklerini işittiğiniz halde 

ondan yüz çevirmeyin."
217

 

                                                 
212

 Zemahşerî, Keşşâf, I/676. 
213

 Mâide, 5/92. 
214

 Tegâbün, 64/12. 
215

 Taberî, Camiu’l-Beyan, XXII/422. 
216

 Cabir b. Musa b. Abdilkadir b. Cabir Ebu Bekir el-Cezairî, Eyseru’t-Tefasir li Kelami’l-Aliyyi’l-Kebir, 

Mektebetü’l-Ulum ve’l-Hikme, Beşinci Baskı, Medine-i Münevvere, 2003, V/367. 



69 

Yukarıdaki iki ayette itaat kelimesiyle birlikte zıt anlamlısı olan “yüz çevirme” ifadesi 

birlikte kullanılmıştır. İlk ayette, itaat etmeyip yüz çevirmeleri durumunda peygamberin 

onları itaat etmeye zorlayamayacağı, görevinin sadece tebliğ olduğu anlatılmaktadır. Bu 

durum itaatin herhangi bir zorlamayla olamayacağını, itaat ettirmek için güç 

kullanılamayacağını göstermektedir. İkinci ayetten ise inananların işittikleri halde itaat 

etmekten yüz çevirmemeleri gerektiğini, işitip anlamanın müminler açısından itaate 

götüren bir faktör olduğunu anlamaktayız.  

Müminlerin Allah ve Resulü’ne itaatiyle ilgili aşağıdaki ayet, sahabenin ganimetlerle 

ilgili Hz. Peygamber’e sorduğu soruya cevap olarak gelmiştir.  

"Sana ganimetleri soruyorlar. Ganimetlerin Allah’a ve Resulü’ne ait olduğunu söyle! O 

halde siz gerçek müminler iseniz Allah’a karşı saygısızlıktan sakının, aranızı düzeltin, 

Allah ve Resulü’ne itaat edin (اَط۪يعُوا)."218
  

İtaatle ilgili birçok ayette olduğu üzere burada da de muhatabı itaat etmeye sevk eden, 

onunla sıkı bir anlam ilişkisi olan “ittika” (Allah’tan sakınma) kavramı kullanılmıştır. 

“Eğer gerçek müminlerseniz… Allah ve Resulü’ne itaat edin” buyruğu da mümin 

olmanın itaat etmeyi gerekli kıldığını göstermektedir.  

َ وَرَسُولهَُ وَلَْ تنَاَزَعُوا فتَفَْشَلوُا وَتذَْ  ابرِ۪ينَ  وَاطَ۪يعُوا اٰللّٰ َ مَعَ الصَّ هبََ ر۪يحُكُمْ وَاصْبرُِواۜ انَِّ اٰللّٰ  

"Allah ve Resulü’ne itaat edin (اَط۪يعُوا), birbirinizle çekişmeyin. Sonra gevşersiniz ve 

gücünüz, devletiniz elden gider. Sabırlı olun. Çünkü Allah sabredenlerle beraberdir."
219

  

Ayetin sibak ve siyakı Bedir savaşını konu edinmekte, hemen öncesinde bulunan ayette 

ise “Savaş için bir toplulukla karşılaştığınız zaman sebat edin” buyrulmaktadır. Bu 

nedenle ayet, genel olarak Allah ve Resulü’ne itaati, özel olarak da savaş hususunda 

itaati emretmektedir. Tefsiru’l-Menar’da da bu ayet tefsir edilirken savaş esnasında 

Allah ve Resulü’ne itaat etmenin ve komutanın emrine uymanın önemi 

vurgulanmıştır.
220

 Ayette geçen “ ْوَتذَْهبََ ر۪يحُكُم” (gücünüz elden gider) ifadesi mealde de 

                                                                                                                                               
217

 Enfâl, 8/20. 
218

 Enfâl, 8/1. 
219

 Enfâl, 8/46. 
220

 Muhammed Reşîd Rızâ (ö. 1354 /1935), Tefsiru’l-Menar (Tefsiru’l-Kur’ani’l-Hakim), el-Heyetü’l-

Mısriyyetü’l-Amme, 1990, X/22. Ayrıca bkz. Nesefî, Medarikü’t-Tenzil, I/649. 



70 

verildiği gibi devlet olarak da anlaşılmıştır.
221

 Ayrıca Uhud gününde müminlerin niza 

ederek zaferi kaybetmesi
222

 olarak da açıklanmıştır. 

Ayette itaat etmenin karşısında “birbirinize düşmeyin” cümlesinin kullanılmış olması, 

ihtilaf ve fikir ayrılığına düşmenin itaat ile bağdaşmayacağı anlamına gelmektedir. 

Çünkü aynı şeye itaat edenler arasında temelde görüş ayrılığı olmaz. İtaat etmeyip niza 

ve çekişmeye düşmeleri durumunda korkuya kapılıp zayıflayacakları, zaferi 

kaybedecekleri belirtilir. Bir de itaat edip nizaya düşmemede sabrın önemli olduğu 

anlaşılmaktadır. Allah’ın emrettiği ve yasakladığı şeylere itaat etmede sabrın önemli bir 

etkisi vardır.  

Aşağıdaki ayet ise Peygamber’in ailesi ile ilgilidir. 

"Evlerinizde oturun ve daha önce Cahiliye öneminde olduğu gibi açılıp saçılmayın, 

namazı güzelce kılın, zekâtı verin, Allah’a ve Resulü’ne itaat edin ( َاَطِعْن). Ey peygamber 

ailesi! Allah’ın istediği, sizden kirliliği gidermek ve sizi tertemiz kılmaktan ibarettir."
223

 

Ayetin öncesinde, peygamberin hanımlarına hitap edilmiş, onların kadınlardan herhangi 

biri gibi olmadıkları bundan dolayı erkeklerle konuşurken yumuşak bir eda ile 

konuşmamaları istenmiştir. Bu ayette ise hitap “ehli beyt” olarak biraz değişmiştir. 

Kimilerine göre bu hitapla Hz. Ali, Hz. Fatıma, Hz. Hasan ve Hz. Hüseyin’in 

kastedilmiş olduğu rivayeti esas kabul edilmiş
224

 olsa da önceki ayetteki hitabın 

muhatabı olan peygamberin hanımlarını da burada ehli beytin içerisinde 

değerlendirmenin uygun olduğu düşünülmektedir.
225

 Sonrasında bulunan ayette de 

evlerinde okunan ayetleri ve hikmeti hatırlamaları emredilmiştir. Ayette ehli beytin, 

açılıp saçılmamaları, namazı kılmaları, zekâtı vermeleri ve Allah’a ve Resulü’ne itaat 

etmeleriyle, Allah’ın onları temiz kılmak istemesi arasında bir ilişki kurulmuştur. Ehli 

beytin Allah ve Resulü’ne itaat etmesinin, onları temizlenmeye götüren bir unsur 

olduğu anlaşılmaktadır. 

"Özel görüşme yapmadan önce sadaka verecek olmanızdan dolayı (vermediğiniz 

takdirde) korkuya mı kapıldınız? Madem bunu yapmadınız ve Allah da sizi bağışladı, o 

                                                 
221

 Nesefî, Medarikü’t-Tenzil, I/649. 
222

 Taberî, Camiu’l-Beyan, XIII/576. 
223

 Ahzâb, 33/33. 
224

 Taberî, Camiu’l-Beyan, XX/263. 
225

 Râzî, Mefatihu’l -Gayb,XXV/168; Hayrettin Karaman vd., Kur’an Yolu, IV/347-348. 



71 

halde namazı özenle kılın, zekâtı verin, Allah’a ve Resulü’ne itaat edin (اَط۪يعُوا). Allah 

yapıp ettiklerinizden tamamen haberdardır."
226

  

Ayetin hemen öncesinde “Ey iman edenler! Peygamberle özel görüşme yapmak 

istediğiniz zaman, bu görüşmenizden önce bir sadaka verin” emri yer almakta, bu ayette 

de müminlerin sadaka verme hususunda korkuya kapıldıkları ve bunu yapmadıkları 

ancak affedildikleri belirtilmektedir. Dolayısıyla inananlar tarafından sadaka emrine 

itaatte gevşeklik gösterildiği için itaat etmeleri, Allah’ın yaptıklarından haberdar olduğu 

ikazı, yeniden vurgulanmaktadır. 

"Ey iman edenler! Allah’a itaat edin (اَط۪يعُوا), resule itaat edin (اَط۪يعُوا) ve yaptıklarınızı 

boşa çıkarmayın."
227

 

 Müminlerin Allah ve Resulü’ne itaat etmeleri emredildikten sonra, “Yaptıklarınızı boşa 

çıkarmayın” buyrulması nedeniyle, bu ikisi arasında bir sebep-sonuç ilişkisi kurulabilir. 

Buna göre Allah ve Resulü’ne itaat etme düşüncesi olmadan, iyi sanarak yapıp 

ettiklerinin boşa gideceği, bu yaptıklarının onlara özellikle ebedî hayatta bir fayda 

sağlamayacağı söylenebilir. Çünkü itatin sözlük anlamlarıyla ilgili bölümde itaat 

etmenin iradeli olduğunu görmüştük. Ayrıca ayetten itaat eden kişinin amellerinin 

karşılığını alacağı, yoksa (itaatsizlik durumunda) amellerinin boşa gideceği 

anlaşılmaktadır. İtaatsizliğe de ma’siyet ve inkâr denilebilir. Dolayısıyla amellerin değer 

kazanması için Allah’a ve Resulü’ne itaat edip isyan etmemek ve inkâr etmemek 

gerektiği ortaya çıkmaktadır.
228

 İbn Ebi Hatim’de (ö. 327/938) geçen bir rivayete göre 

ayetin, inanmakla birlikte günah işlemenin amellere zararı olmayacağını düşünen ashab 

için geldiği, dolayısıyla “günahın ameli yok etmesinden korkun” şeklinde anlaşıldığı 

bildirilmektedir.
229

 

Medenî ayetlerde itaat kelimesinin kullanımıyla ilgili olarak buraya kadar sıralamış 

olduğumuz ayetler Allah’a ve Resulü’ne müminlerin itaatini konu edinmektedir. Bizim 

değerlendirmemize göre bu konuda on ayet bulunmaktadır. Ayetlerden anlaşılmaktadır 

ki inananlar hatta daha özelde Hz. Peygamber’in hanımları ve ehli beyti Allah 

tarafından zaman zaman itaat etme hususunda uyarılmakta, bazen amellerinin boşa 

gideceği, bazen de zayıflayıp güçsüz duruma düşecekleri ikazı yapılmaktadır. 

                                                 
226

 Mücâdele, 58/13. 
227

 Muhammed, 47/33. 
228

 Bkz.Taberî, Camiu’l-Beyan, XXII/187. 
229

 İbn Ebi Hatim, Tefsiru’l- Kur’an’il-Azim, X/3299. 



72 

a2. Müminlerin “İşittik ve itaat ettik!” Sözünü İçeren Ayetler 

Ayetlerin bir kısmı inananların dilinden aktarılmıştır. Ayetlerde onların inandıklarına 

dair söyledikleri sözler belirtildiği gibi itaat ettiklerine dair sözleri de geçmektedir. 

Aşağıda bu duruma örnek olabilecek ayetler yer almaktadır. Her birinin ortak noktası 

müminler tarafından söylenen “işittik/dinledik ve itaat ettik” ifadesidir. Bütün ayetlerde 

“işittik/dinledik ve itaat” ifadesinin mefulü/nesnesi belirsizdir. Yani neyi dinledikleri, 

neye itaat ettikleri açıklanmamıştır. 

 “İşitmekle/dinlemekle itaat etmek arasında bir ilişki olduğu anlaşılmaktadır. Râzî’nin 

de belirttiği gibi
230

 bu işitme sadece kulakla dinleme değil; anlamayı, akletmeyi ve 

bilmeyi içine alan bir işitmedir. Dolaysıyla ilahi hitabı, nebevi emir ve yasakları 

anlamaksızın, akletmeksizin Allah’a ve Resulü’ne itaat etmek, istenen bir şey değildir. 

Anlamadan itaat olabilir ancak dinde zorlama olmadığı için dinî itaatte anlamak esastır. 

Çünkü birçok ayette anlamaya, akletmeye ve bilmeye vurgu yapılmıştır.
231

 

Bu aşamadan sonra müminlerin “işittik/dinledik ve itaat ettik” şeklindeki beyanlarıyla 

ilgili ayetler verildikten sonra birbiriyle karşılaştırması yapılarak aralarındaki benzerlik 

ve farklılıklar üzerinde durulacaktır. 

"Peygamber, Rabbinden kendisine indirilene iman etti, müminler de (iman ettiler). Her 

biri; Allah'a, meleklerine, kitaplarına ve peygamberlerine iman ettiler ve şöyle dediler: 

"Onun peygamberlerinden hiçbirini (diğerinden) ayırt etmeyiz." Şöyle de dediler: 

"İşittik ve itaat ettik (اَطَعْنَا). Ey Rabbimiz! Senden bağışlama dileriz. Sonunda dönüş 

yalnız sanadır."
232

  

                                                 
230

 Râzî, Mefatihu’l-Gayb, VII/113. 
231

 Örneğin bkz. Bakara, 2/44, 76, 164, 170; Yunus,10/16; Hud, 11/51; Yusuf, 12/49; Nahl, 16/67; 

Mü’minun, 23/80.  
232

 Bakara, 2/285. Bu ayetin Mekkîlik ve Medenîliği ihtilaflıdır. Hadis, Ulumu’l-Kur’an kaynaklarında ve 

bazı tefsirlerde bu ayetin de içinde olduğu Bakara suresinin son iki ayetinin miraç gecesinde indiği 

geçmektedir. (Tefsirle ilgili kaynak için bkz. Müslim’in İbni Mesud’dan rivayet ettiği  “Rasulullah 

(s.a.v.) gece yolculuğuna çıkarıldığında yolculuğu Sidretü’l-Münteha’da sona erdi… hadisinde 

Rasulullah (s.a.v.)’a üç şey verildi: Beş vakit namaz, Bakara suresinin sonu, ümmetinden Allah’a şirk 

koşmayanların bağışlanacağına dair hadisi(bkz. Ebû Muhammed Zekiyyüddîn Abdülazîm el- Müslim 

b. Abdilkavî b. Abdillâh el-Münzirî (ö. 261/875), Muhtasar Sahih-İ Müslim, (Thk. Mustafa el-Buga), 

Yemame, Dördüncü Baskı, Beyrut, 2003, S. 37-38) bu ayetlerin miraçta indiğine delil olarak 

kullanılmaktadır. Süyûtî de bu hadisi dikkate alarak ayetleri, semada nazil olan ayetler içerisinde 

vermektedir. Ayrıca o, Huzeli’nin Bakara suresinin son iki ayetini Kâbe Kavseyn’de indiğini 

bildirdiğini ifade etmektedir (Bkz. Suyuti, İtkan, I/90). Ancak Müslim’in Ebu Hureyre’den verdiği 

başka rivayete göre bu ayetler, kendisinden hemen önceki ayette (Bakara, 2/284) geçen “İçinizdekini 

açığa vursanız da, gizleseniz de Allah sizi, onunla sorguya çeker” ilahi mesajı geldiğinde, bunun 



73 

Ayette İslam’ın amentüsü dediğimiz iman esaslarından dört tanesi zikredilmiş ve 

müminlerin bunlara iman ettikleri belirtilmiştir. Daha önce müteaddit defalar iman ve 

itaat arasındaki ilişkiden bahsedilmişti. Burada da aynı şekilde inananların, dört iman 

esasına inandıklarından bahsedildikten sonra dinleyip itaat ettikleri ifade edilmiştir. 

Müfessirler, ayette geçen “İşittik ve itaat ettik” sözünü Allah’ın sözünü (Kur’an’ı, 

Allah’ın emirlerini) işittik ve Allah’a (emrine) itaat ettik şeklinde açıklamışlardır.
233

  

"Allah'ın üzerinizdeki nimetini ve "işittik, itaat ettik (اَطَعْنَا)" dediğinizde ona verdiğiniz 

ve sizi kendisiyle bağladığı sağlam sözü hatırlayın. Allah'a karşı gelmekten sakının. 

Şüphesiz Allah göğüslerin özünü (kalplerde olanı) hakkıyla bilendir."
234

  

Buradaki ‘söz’den maksadın, insanların yaratılmasından önce “elest bezmi” denilen 

mana âleminde, bütün ruhların Allah’a verdikleri söz, müminlerin, Hz. Peygamber’e 

iman ederken veya Akabe ve Hudeybiye’de biat ederken Allah ve Resulü’ne verdikleri 

söz,
235

 ya da kelamcıların çoğunun tercih ettiği gibi Allah Teâlâ'nın birliğini ve dinî 

ahkâmının mâkuliyetini gösteren aklî ve nakli deliller
236

 olabileceği değerlendirmesi 

yapılmaktadır. 

"Aralarındaki anlaşmazlıkları çözüme bağlasın diye Allah’a ve Resulü’ne 

çağrıldıklarında müminlerin sözü, "Dinledik ve boyun eğdik (اَطَعْنَا)" demekten ibarettir. 

İşte kurtuluşa erenler de bunlardır!"
237

 

                                                                                                                                               
mü’minlere ağır geldiğini ve Hz. peygambere gelerek buna güç yetiremeyeceklerini söylemeleri 

üzerine inmiştir. (Bkz.Müslim, Muhtasar, s. 638-639). Nitekim ayetinin nuzulüyle ilgili olarak ilk 

dönem müfessirlerinden miraçla ilgili olan rivayeti esas alanlar olduğu gibi (Semerkandî, Bahru’l-

Ulûm, I/189), bu rivayeti esas alanlar da bulunmaktadır (Bkz. İbn Münzir, Tefsiri’l-Kur’an, s. I/96). 

Semerkandî, ayetin Mekkîliği ve Medenîliği hususunda her iki tarafın görüşünü vermiş, bazı 

âlimlerin, bu ayetlerin miraçta inmediğini çünkü miracın Mekke döneminde gerçekleştiğini ancak 

Bakara suresinin tamamının Medine indiğini söylediklerini ifade etmiştir. Bakara suresinin son iki 

ayetiyle ilgili Müslim’in verdiği iki farklı rivayet ve müfessirlerin farklı rivayetleri benimsemeleri bu 

ayetlerin Mekkîliği ve Medenîliği husunda kesin bir hükmün olmadığını göstermektedir. Biz bu 

ayetler, uslup yönününden medenî ayetlere benzemesi ve "işittik ve itaat ettik” cümlesinin Medenî 

ayetlerde kullanılması nedeniyle Medenî ayetler içerisinde ele almanın daha uygun olacağını 

düşünüyoruz. Şayet bu ayetler Mekkî bile olsa itaat kelimesinin Mekke döneminde Hz. Muhammed 

için kullanılmadığı tezimizle çelişmemektedir. Çünkü müfessirler –yukarıda verildiği üzere- bu 

ayetlerde geçen itaatin Allah Teâlâ için kullanıldığını Hz. Muhammed için kullanılmadığını 

bildirmektedirler. Zaten  "işittik ve itaat ettik” cümlesinden sonra “Ey Rabbimiz! Senden bağışlama 

dileriz” ifadesinin yer alması itaatin Allah’a olduğunu göstermektedir. 
233

 Mukātil b. Süleymân, Tefsiru Mukatil, I/153; Taberî, Camiu’l-Beyan, VI/127; Ebû Bekr Muhammed b. 

İbrâhîm b. el-Münzir en-Nîsâbûrî (ö. 318/930), Kitabü Tefsiri’l-Kur’an,(Thk. Sa’d b. Muhammed es-

Sa’d) Daru’l-Measin, Birinci Baskı, 2002,I/96; Mâtürîdî, Te’vilatü’l-Kur’an, I/241. 
234

 Mâide, 5/7.  
235

 Hayrettin Karaman vd., Kur’an Yolu, II/182. 
236

 Râzî, Mefatihu’l–Gayb, XI/319. 
237

 Nûr, 24/51. 



74 

Yukarıda verilen üç ayette müminlerin “İşittik/ dinledik ve itaat ettik” dedikleri 

zikredilmiştir. İlk ayette imanla itaat birlikte kullanılırken ikinci ayette Allah’ın nimeti 

ve Allah’a verilen sözle itaat, üçüncü ayette ise davet ve itaat birlikte kullanılmıştır. Bu 

kullanımlardan itaat etmenin, inanma, nimetleri hatırlama, davete icabet etme ve 

özellikle de bu üç hususta akletme ve anlama gibi akli melekelerin devreye girmesiyle 

mümkün olabileceğini anlamaktayız. 

a.3 Müminlerin Allah’a ve Resulü’ne İtaat Ettiğini Bildiren Ayetler 

Yukarıdaki ayetlerde müminlerin “itaat ettik” sözleri aktarılmıştı. Aşağıdaki ayette ise 

Allah Teâlâ, müminlerin Allah’a ve Resulü’ne itaat ettiklerini bildirmektedir. 

"Müminlerin erkekleri de kadınları da birbirlerinin velîleridir; iyiliği teşvik eder, 

kötülükten alıkoyarlar, namazı kılarlar, zekâtı verirler, Allah ve Resulü’ne itaat ederler 

 İşte onları Allah merhametiyle kuşatacaktır. Kuşkusuz Allah mutlak güç ve .(يطُ۪يعُونَ )

hikmet sahibidir."
238

  

Ayette mümin erkeklerin ve kadınların, birbirlerinin velileri olduğuna, iyiliği teşvik 

edip, kötülükten men ettiklerine, namazı kılıp zekâtı verdiklerine dair çeşitli özellikleri 

sıralanmış, en sonunda da diğer bir özellik olarak Allah’a ve Resulü’ne itaat ettikleri 

bildirilmiştir. Bu özelliklerinden dolayı Allah’ın onları merhametiyle kuşatacağı 

bildirilmektedir. Allah’a ve Resulü’ne itaat edeni, Allah merhametiyle kuşatır, 

diyebiliriz. Çünkü ayetin ilk kısımlarında verilen iyiliği teşvik, kötülükten alıkoymak, 

namaz kılamak, zekât vermek gibi özelliklerin hepsi Allah’a ve Resulü’ne itaatle 

mümkün olmaktadır. İtaat etmek hepsini kapsamaktadır ve bunlar hem amel hem de 

sözlerle ilgilidir. Nitekim Huvvarî (ö. 300/913) burayı tefsir ederken münafıkların 

yaptığı gibi sadece söz olarak değil hem söz hem de amel olarak itaat edilmesi, kullukla 

ilgili bütün farizaların yerine getirilmesi olarak açıklamıştır.
239

 Dolayısıyla buradan, 

itaatin, Müslümanların itaatinde olduğu gibi hem isteyerek; münafıklarda olduğu gibi 

istemeden olabileceği sonucunu çıkarabiliriz. 

                                                 
238

 Tevbe, 9/71. 
239

 Huvvârî, Tefsiru’l-Kur’ni’l-Aziz, II/151. 



75 

b. Müminler Dışındaki Kişilerin Allah ve Resulü’ne İtaatinden Bahseden Ayetler 

Yukarıdaki ayetlerde muhatap müminler idi. Bu bölümde ise muhataplar, inananların 

dışında Medine’de bulunan Yahudiler, Hıristiyanlar, münafıklar, kâfirler ve bedeviler 

gibi çeşitli gruplardan teşekkül etmektedir. Hz. Peygamber’in Mekke’den Medine’ye 

hicretiyle Müslümanların, Yahudiler ve Hıristiyanlarla bir arada yaşamaları sonucunda 

birçok konuda onlarla ilişkileri düzenleyen ayetler nazil olmaya başladı. Bu konulardan 

biri de itaat konusu olmuştur. 

Medine döneminde Müslümanların siyasi, ekonomik ve sosyal bakımdan gittikçe 

güçlenmeleri, savaşlar kazanmaları neticesinde güçlerinin perçinleşmesi, Müslüman 

olmayan ama değişik sebeplerle Müslüman gibi gözükmeye çalışan bir grubu da ortaya 

çıkardı. Bunlar, Müslümanlar için en tehlikeli olabilecek yapıdaydılar. Çünkü dost gibi 

gözüken düşmanlardı. İşte Medine’de Hz. Peygamber’in en çok mücadele ettiği 

muhataplar bu münafıklardı. Bu yüzden onlarla ilgili de içerisinde itaat temasını işleyen 

birçok ayet nazil olmuştur. İnanalar dışındaki kimselerin itaatini konu edinen aşağıdaki 

ayetlerin bu bilgiler çerçevesinde ele alınması, değerlendirmeyi kolaylaştıracaktır. 

b1. Yahudiler 

"Yahudilerden öyleleri var ki, (kelimeleri yerlerinden kaydırıp) tahrif ederek onları 

anlamlarından uzaklaştırırlar. Dillerini eğip bükerek ve dine saldırarak "İşittik, karşı 

geldik", "İşit, işitmez olası!" "Râ'inâ" derler. Hâlbuki onlar, "İşittik ve itaat ettik (اَطَعْنَا); 

dinle ve bize bak" deselerdi bu kendileri için daha hayırlı olurdu. Fakat Allah, küfürleri 

yüzünden kendilerini lânetlemiştir. Bu yüzden pek az iman ederler."
240

  

Burada genel olarak Yahudilerin ayetleri tahrifinden bahsedilmekte ve buna dair örnek 

verilmektedir. “İşittik ve itaat ettik” yerine "İşittik, karşı geldik/isyan ettik" cümlesini 

söylemekte oldukları bildirilmektedir. 

Ayette itaatin zıt anlamlısı olarak “isyan” ifadesi kullanılmıştır. İtaatle ilgili bir başka 

husus da “işitmek”tir. İşitmek, anlamanın ön aşaması olarak kullanılmaktadır. Ancak 

burada anlamayı içeren bir işitmeden söz edilebilir. Zaten Yahudiler, kendi kutsal 

kitaplarında Hz. Muhammed’in özelliklerine dair bilgi verilmesi nedeniyle onun gerçek 

peygamber olduğunu biliyorlardı. Dolayısıyla Yahudiler, işitip anladıktan sonra alay 

                                                 
240

 Nisâ, 4/46. 



76 

etmek için kelimeleri tahrif ederek anlamlarını tersine gelecek şekilde kullanıyorlardı. 

Aynı şeyi “raina”
 241

 (bizi gözet) kelimesinde de yaptıkları anlaşılmakta ve alay etmek 

için kendi anladıkları şekilde kelimenin anlamı dışında, bunu olumsuz olarak 

kullanmaktaydılar. Dolaysıyla ayette yaptıkları bütün bu tahriflerin yerine, Yahudilerin 

itaat etmelerinin daha hayırlı olacağı bildirilmiştir. 

b2. Ehli kitap 

"De ki: "Allah’a ve resule itaat edin (اَط۪يعُوا)." Eğer yüz çevirirlerse bilsinler ki Allah 

kâfirleri sevmez."
242

  

Bu ayetin muhatabı, Taberî’de yer alan rivayete göre Necranlı bir Hıristiyan 

heyetidir.
243

 Râzî’nin aktardığı görüşe göre tıpkı Hıristiyanlarda olduğu gibi, Hz. 

Muhammed’in kendisine itaati Allah’a itaat gibi görmekte olduğuna dair münafıkların 

eleştirisine cevap olarak geldiği
244

 görüşü yer almaktadır. Beydâvî (ö. 685/1286) bu 

ayeti önceki ayetle birlikte vermiş ve önceki ayetin nüzul sebebiyle ilgili olarak iki 

rivayet aktarmıştır. Birincisi biz Allah’ın çocukları ve sevgili kullarıyız diyen 

Yahudiler, diğeri de Necranlı Hıristiyanlarla ilgilidir. Hıristiyanlarla ilgili rivayeti zayıf 

görmüşlerdir.
245

 Celaleyn ise bir önceki ayeti biz putlara ancak bizi Allah’a yaklaştırdığı 

için ibadet ediyoruz, diyen müşriklerle ilgili olarak indirildiğinin bilgisini vermiştir. Bu 

ayeti de “onlara de ki” şeklinde vererek onun devamı gibi gördüğü anlaşılmaktadır.
246

 

Müfessirlerin görüşlerini değerlendirdiğimizde ayetin nüzul sebebi ve muhatabıyla ilgili 

                                                 
241

 Barkara suresinin 104. ayetinde inananlar tarfından Peygamber için “raina” (bizi gözet)   kelimesinin 

kullanılması yasaklanmış, onun yerine aynı anlama gelen “unzurnâ” lafzının kullanılması 

emredilmiştir. Bu ayette ise Yahudilerin Peygamber için “Raina” kelimesini kullandıkları 

bildirilmekte ve onun yerine “unzurnâ” deselerdi ya denmektedir.  Yahudilerin Peygamber için 

“Raina” kelimesini tercih etmeleri olumsuz anlamda da kullanılmasındandır. Bu kelime hakkında 

Elmalılı Hamdi Yazır geniş bir açıklama yapmış bu lafzın mü’minler tarafından olumlu anlamda; 

Yahudiler tarafından olumsuz anlamda kullanıldığını, Allah Tealan’ın bu lafzı yasakladığını 

bildirmektedir. Onun açıklamasına göre kelimenin yasaklanmasının sebeplerinden biri, sövmek 

anlamına gelen “raînâ” kelimesine benzemesidir. “Raînâ” kelimesi Arapça’da “bizim çoban”  

anlamına geldiği gibi İbranî ve süryanî dillerinde “dinle a sözü dinlenmez herif” gibi hakaret ve alay 

ifadesi olarak kullanıldığı bildirilmektedir. Yahudiler “raina” lafzını böyle olumsuz anlamlarda 

kullanmaktaydılar. Elmalılı Hamdi Yazır “raina” kelimesini bunun gibi çeşitli olumsuz 

çağrışımlarının ve anlamlarının olduğunu bildirmektedir. Geniş bilgi için bkz. Elmalılı M. Hamdi 

Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, Azim Yayıncılık, İstanbul, I/374-377. 
242

 Âl-i İmrân, 3/32. 
243

 Taberî, Camiu’l-Beyan, VI/325 
244

 Râzî, Mefatihu’l -Gayb, VIII/198. 
245

 Nâsırüddîn Ebû Saîd (Ebû Muhammed) Abdullāh b. Ömer b. Muhammed el-Beyzâvî (ö. 685/1286), 

Envaru’t-Tenzil ve Esrarü’t-Te’vil, (Thk. Muhammed Abdurrahman), Daru İhyai’t-Türasi’l-Arabi, 

Birinci Baskı, Beyrut, h. 1418, II/13. 
246

 Celaleyn, Tefsiru’l-Celaleyn, s. 70. 



77 

rivayet ve görüşlerin çeşitlilik arz ettiğini görüyoruz. Ancak bu surenin, ehli kitabın bazı 

inanç ve tutumlarının yanlışlığını ortaya koyma konusuna ağırlık verdiği göz önüne 

alınırsa ayetin muhatabın hem Hıristiyanları hem de Yahudileri kapsayacak şekilde ehli 

kitap olarak değerlendirmek uygun olacaktır.  

Ayette itaat ve yüz çevirme kelimeleri birlikte kullanılmış, arkasından da Allah’ın, itaat 

etmeyip yüz çeviren kâfirleri sevmediğini belirtilmiştir. İtaat etmeyip yüz çevirmenin 

inkâra götüren küfrün sebebi olduğu anlaşılmaktadır. 

b3. Münâfıklar 

İtaat etmeleri istenen diğer bir grupta münafıklardır. Özellikle Nur sûresinde 

münafıklarla ilgili açıklamalar bulunmaktadır. İtaatle ilgili aşağıda yer alan ayetlerden 

iki tanesinin Nur sûresinde geçmesi de münafıkların bu surenin önemli konularından 

olduğunu göstermektedir.  

"(Münâfıklar), "Allah'a ve peygambere inandık ve itaat ettik (وَاَطَعْنَا)" derler. Sonra da 

onların bir kısmı bunun ardından yüz çevirirler. Hâlbuki onlar inanmış değillerdir."
247

 

 Yukarıda geçen ayetlerde olduğu gibi burada da itaat ve yüz çevirmenin karşıt anlamlı 

olarak kullanıldığını görüyoruz. Onların itaat ettikten sonra yüz çevirmiş olmaları 

gerçek anlamda inanmadıklarının göstergesidir. 

""Allah'a itaat edin (اَط۪يعُوا), peygambere itaat edin(اَط۪يعُوا)" de. Eğer yüz çevirirseniz 

bilin ki ona yüklenen görevin sorumluluğu ancak ona ait; size yüklenen görevin 

sorumluluğu da yalnızca size aittir. Eğer ona itaat ederseniz ( ُانِْ تُط۪يعُوه) doğru yola 

erersiniz. Peygambere düşen ancak apaçık bir tebliğdir."
248

  

Ayette itaat etmeleri emredilenler, İbn Kesir’in de belirttiği gibi
249

 bir önceki ayette, 

emir verildiği takdirde (savaşa) çıkacaklarına dair büyük yeminler ettiğinden bahsedilen 

münafıklardır. Yukarıdaki ayette ifadesini bulan “yüz çevirme” burada da kullanılmış, 

arkasından herkesin kendi sorumluluğunu yükleneceği ve itaat etmeleri durumunda 

hidayete erecekleri, münafıkların itaat etmesi için peygamberin bir zorlamada 

                                                 
247

 Nûr, 24/47. 
248

 Nûr, 24/54. 
249

 İbn Kesir, Tefsiru’l-Kur’ani’l-Azim, VI/76. 



78 

bulunamayacağı bildirilmiştir. Buradan, peygambere itaatin hidayet sebebi, hidayete 

götüren bir unsur olduğu anlaşılmaktdır. 

Münafıklarla ilgili olduğu değerlendirilen diğer bir ayet de Nisâ sûresinde geçen 

muhatabı belirsiz olan şu ayettir: 

"Biz her peygamberi sırf, Allah'ın izni ile itaat edilmek ( َيطَُاع) üzere gönderdik. Eğer 

onlar kendilerine zulmettikleri zaman sana gelseler de Allah'tan günahlarının 

bağışlamasını dileseler ve Peygamber de onlara bağışlama dileseydi, elbette Allah'ı 

tövbeleri çok kabul edici ve çok merhametli bulacaklardı."
250

  

Ayette itaat kelimesi her ne kadar bütün muhatapları kapsayacak şekilde meçhul 

(edilgen) fiil olarak kullanılmış olsa da önceki ayette münafıklardan bahsetmesi 

Allah’ın onların kalbindekileri bildiğinin ve onlardan Hz. Muhammed’in yüz 

çevirmesini istediğinin bildirilmesi, bu ayetin münafıklarla ilgili olduğuna bir işarettir. 

Taberî’de de bu iki ayetin münafıkların vasıfları hakkında olduğu rivayet 

edilmektedir.
251

 

Buraya kadar olan ayetlerde Allah’a ve Peygamberi Hz. Muhammed’e itaat etmek 

ifadesi geçmekteydi. Bu ayette ise kendisine itaat edilecek peygamber, itaat filinde 

olduğu gibi tüm peygamberleri kapsayacak şekilde kullanılmıştır. Dikkat çeken diğer 

bir husus, peygamberlere itaatin Allah’ın izniyle olduğu vurgusudur. 

B4. Kâfirler 

سُولََ  َ وَاطََعْنَا الرَّ
ه
ا اطََعْنَا اٰللّ ارِ يَقوُلوُنَ يَا ليَْتَنََٓ . يَوْمَ تُقَلَّبُ وُجُوهُهُمْ فِي النَّ اءَنَا    ا اطََعْنَا سَادَتَنَا وَكُـبَرََٓ ا اِنََّٓ نََٓ وَقَالوُا رَبَّ

ب۪يلََ   فَاضََلُّونَا السَّ

Yüzlerinin ateşte bir yandan bir yana döndürüleceği gün, "Keşke Allah'a ve Resül'e 

itaat etseydik" diyecekler. Yine şöyle diyecekler: "Ey Rabbimiz! Biz önderlerimize ve 

büyüklerimize itaat ettik de bizi yoldan saptırdılar."
252

 

Bu ayetlerin öncesinde Allah’ın kâfirlere lanet ettiğinden ve onlar için ebedi kalacakları 

alevli bir ateş hazırladığından bahsedilmiş bu ayette de onlarla ilgili açıklamalar 

yapılmaya devam edilmiştir. Daha önceden de itaat kelimesinde bir mertebenin olduğu, 

                                                 
250

 Nisâ, 4/64. 
251

 Taberî, Camiu’l-Beyan, VIII/517. 
252

 Ahzab, 33/66-67. 



79 

itaatin alttanüste olduğu ifade edilmişti. “Önderlerimize ve büyüklerimize itaat ettik” 

cümlesinde bu durumu gösteren bir kullanım vardır. Kâfirlerin, üstleri olan önderleri ve 

büyüklerine itaat etmelerinden dolayı ahirette pişman olacakları, “keşke Allah'a ve 

Resul’e itaat edeydik" diyecekleri açıklanmaktadır.  

Ayetlerde geçen “ سَادَتنََا” kelimesi yönetici, lider, asil, şerefliler,  “ اءَنَا  kelimesi ise ”وَكُـبرَََٓ

alimler ve yaşlı olanlar şeklinde anlaşılmıştır.
253

 Her iki kelimenin aynı olduğunu 

söyleyenler de bulunmaktadır.
254

 Bu ayetler, Medine döneminde inmesine rağmen nuzul 

sebebinden Mekkeli müşriklerle ilgili olduğu anlaşılmaktadır: Bu kişilerin içlerinde Ebu 

Cehil, Utbe ve Şeybe’nin de olduğu 12 mekkeli müşrikle ilgili olduğu rivayet 

edilmektedir.
255

 Buna göre Mekkeli müşriklerin ileri gelenlerine itaat eden halkın 

ahirette suçu onların üzerine atmaya çalışacaklarını göstermektedir. Ancak bir takım 

müfessirler ayeti nuzul sebebinden bağımsız olarak bütün insanları kapsayacak şekilde 

açıklamışlardır.
256

  

b5. Bedevilerin İtaati 

Göçebe olarak yaşayan Arap kabilelerine bedevi denmektedir. Burada bahsi geçen 

bedeviler genelde münafıklar içerisinde değerlendirilmektedir.
257

 Fetih suresinin 11. 

ayetinde geçen seferden geri kalmaları sebebiyle mallarımız ve ailemiz bizi seferden 

alıkoydu şeklinde kalplerinde olmayan şeyi mazeret olarak söylemeleri de nifak olarak 

değerlendirilmektedir.
258

 Aynı şekilde Hucurât sûresinde geçen sonraki ayette de 

bedeviler kalplerinde iman olmadığı halde dilleriyle iman ettik diyen kişiler olarak 

vasıflandırılmışlardır. Fetih sûresinde geçen bedevilerle, kalpleri imanla mutmain 

olmadığı halde iman ettik dedikleri bildirilen Hucurât sûresinde geçen bedevilerin, kıtlık 

senesinde sadaka almak için iman ettik diyen Esedoğulları ile ilgili olduğu 

bildirilmektedir.
259

  

                                                 
253

 Mâverdî, Nüket, IV/425. 
254

 Taberî, Camiu’l-Beyan, XX/331. 
255

 Mukātil b. Süleymân, Tefsiru Mukatil, III/56 
256

 Ebü’l-Muzaffer Mansûr b. Muhammed b. Abdilcebbâr et-Temîmî el-Mervezî es-Sem‘ânî (ö. 

489/1096),  Tefsîrü’l-Ķur’ân,( Thk. Ebu Bilal), Daru’l-Vatan, Birinci Baskı, Riyad, 1997, IV/311. 
257

 Taberî, Camiu’l-Beyan, XXII/212; Şevkânî, Fethu’l-Kadîr, V/57. 
258

 Kasımî, Mehasinü’t-Te’vil, VIII/493. Burada geçen bedevilerin münafık olmadıkları yönünde 

ifadelerin bulunması (Bkz. Hayrettin Karaman vd., Kur’an Yolu, V/26.) sebebiyle münafıklarla 

birlikte değilde “bedeviler” olarak ayrı bir başlık altında inceledik. 
259

 Râzî, Mefatihu’l -Gayb, XXVIII/115.  



80 

Bedevilerin itaatiyle ilgili Kur’an sıralamasında peşpeşe gelen Fetih ve Hucurât 

sûresinde üç ayet bulunmaktadır. Aşağıda gelen birinci ve ikinci ayet seferden geri 

kalan bedeviler; üçüncü ayet ise henüz tam olarak iman etmemiş olduğu halde iman 

ettik diyen bedevilerle ilgilidir.  

Bedevîlerden (seferden) geri kalmış olanlara de ki: Siz yakında çok kuvvetli bir kavme 

karşı savaşmaya çağırılacaksınız. Onlarla, teslim oluncaya kadar savaşacaksınız. Eğer 

emre itaat ederseniz ( ط۪يعُواانِْ تُ  ), Allah size güzel bir mükâfat verir. Ama önceden 

döndüğünüz gibi yine dönecek olursanız sizi acıklı bir azaba uğratır. Köre vebal yoktur, 

topala da vebal yoktur, hastaya da vebal yoktur. (Bunlar savaşa katılmak zorunda 

değildirler.) Kim Allah'a ve Peygamberine itaat edersen ( ِ  Allah onu altından ,(مَنْ يطُِـع

ırmaklar akan cennetlere sokar. Kim de geri kalırsa, onu acı bir azaba uğratır.
260

 

Yukarıda belirtildiği üzere sefere çıkmayıp geri kalan ve mazeretler uyduran bedevilere, 

çok kuvvetli bir kavme karşı savaşmaya çağrılacakları, eğer itaat ederlerse güzel bir 

mükâfat alacakları, önceden sefere çıkmayarak yaptıkları gibi itaat etmezlerse acıklı bir 

azaba uğratılacakları belirtilmektedir. Peş peşe gelen bu ayetlerden itaatin sonucunun 

güzel bir mükâfat olan altından ırmaklar akan cennetler; itaatsizliğin cezasının ise elim 

bir azap olduğu bildirilmektedir.  

"Bedevîler "İman ettik" dediler. De ki: "İman etmediniz. (Öyle ise, "iman ettik" 

demeyin.) "Fakat boyun eğdik" deyin. Henüz iman kalplerinize girmedi. Eğer Allah'a ve 

Peygamberine itaat ederseniz (انِْ تُط۪يعُوا), yaptıklarınızdan hiçbir şeyi eksiltmez. Allah 

çok bağışlayandır, çok merhamet edendir."
261

  

Yukarıdaki ayetlerde olduğu gibi burada da Allah’a ve Resulü’ne itaat etmenin 

mükâfatıyla ilgili bilgi verilmektedir. O da amellerden hiçbir şeyin eksilmemesidir. 

Kur’an’da amellerin boşa çıkacağıyla ilgili ayetler genelde imanla ilişkilidir. 

Dolayısıyla bu ayette bildirilen, itaat etmenin amellerin eksilmemesine sebep olması, 

itaatin imanla yakın bir benzerlik içerinde olduğunu göstermektedir. Ancak her itaat 

imanla sonuçlanmayabilir. Çünkü emreden otoritenin gücü nedeniyle, kalben 

inanmadan itaat edilmesi durumunda –tıpkı inanmamış olan bedevilere teslim olduk 

demelerinin istenmesi gibi- iman etmemiş olacaktır. 

                                                 
260

 Fetih, 48/16-17. 
261

 Hucurât, 49/14. 



81 

c. Şart Cümlesi Olarak İtaatten Bahseden Ayetler 

Buraya kadar Allah’a ve Resulü’ne inananların ve inanmayanların itaatini konu alan 

ayetleri gördük. Bu ayetler cümle yapısı bakımından, genellikle, emir veya olumlu 

cümlelerden oluşmaktaydı. Bu cümlelerde değişik kişi ve unsurların ya Allah’a ve 

Resulü’ne itaat etmesi emredilmekte ya da itaat ettiği vurgulanmaktaydı. Yine bazı 

ayetlerde de müminlerin itaat ettik şeklindeki sözleri aktarılmaktaydı. Bu bölümde ise 

Allah ve Resulü’ne itaatin şart cümlesi içerisinde geçtiği ayetleri göreceğiz. Şart 

cümleleri şart edatının bulunduğu “şart cümlesi” ve “cevap cümlesi” olmak üzere iki 

bölümden oluşmaktadır. Bu ayetlerde şart cümleleri tamamen “ ْمَن” şart edatıyla 

başlamaktadır. Şart cümlesi “Allah’a ve Resulü’ne itaat eden kimse” şeklindedir. Şartın 

cevabı ise ayetlerde değişiklik arzetmektedir. Dolayısıyla bu ayetlerde şartın cevabına 

göre değerlendirmeler yapmaya çalışacağız.  

Her ayetin siyak ve sibak bakımından diğer ayetlerle bağlamı farklılık arzetmektedir. 

Kimi ayetler müminlerle, kimisi ise münafıklarla ilgili ayetler arasında geçmektedir. 

Bazı ayetler ise ahkâm ayetlerinin hemen akabinde yer almakta, verilen hükme itaat 

edilmesi teşvikinde bulunmaktadır. Cümle yapıları farklı olduğu için bağlamları 

içerisinde değil de ayrı bir grup olarak değerlendirmeyi ve her ayetin altında ayetin 

bağlamını vermenin daha uygun olduğunu düşünüyoruz. 

 "Resûlullah’a itaat eden ( ِ  yüz çevirenlere gelince ,(اَطَاعَ )Allah’a itaat etmişolur (مَنْ يطُِـع

seni onlara bekçi olarak göndermedik."
262

  

Bu ayette hitap tüm insanlar içindir. Ayet “kim resule itaat ederse” şeklinde tüm 

insanları kapsayacak şekilde 
263

 nazil olmuştur. Hemen sonrasında gelen ayette de 

münafıkların itaat ettik dedikleri ifade edilmektedir. Bu ayet peygambere itaatle Allah’a 

itaati aynileştirmektedir. Zaten itaat ile ilgili olan Medenî ayetlerin hemen hemen 

tamamı Allah’a ve Resulü’ne itaati birlikte zikretmektedir. “Resûlullah’a itaat eden 

Allah’a itaat etmiş olur” cümlesi, neden Allah ve Resulü’ne itaatin birlikte 

zikredildiğine açıklık getirmektedir.  

                                                 
262

 Nisâ, 4/80. 
263

 Taberî, Camiu’l-Beyan, VIII/561. 



82 

"Kim Allah'a ve Resülüne itaat eder ( ِ  Allah'tan korkar ve O'na karşı gelmekten ,(مَنْ يطُِـع

sakınırsa, işte onlar başarıyı elde edenlerin ta kendileridir."
264

  

"Ey iman edenler! Allah'a karşı gelmekten sakının ve doğru söz söyleyin ki Allah sizin 

işlerinizi düzeltsin ve günahlarınızı bağışlasın. Kim Allah'a ve Resülüne itaat ederse ( ْمَن

 ِ ".muhakkak büyük bir başarıya ulaşmıştır ,(يطُِـع
265

 

"Bunlar Allah’ın sınırlarıdır. Kim Allah’a ve peygamberine itaat ederse Allah onu, 

altından ırmaklar akan cennetlere koyacaktır, orada devamlı kalıcıdırlar; işte büyük 

kazanç budur."
266

 

 "Kim Allah'a ve Peygambere itaat ederse, işte onlar, Allah'ın kendilerine nimet verdiği 

peygamberlerle, sıddıklarla, şehidlerle ve iyi kimselerle birliktedirler. Bunlar ne güzel 

arkadaştır."
267

  

Ayetlerde “Allah’a ve Resulü’ne kim itaat ederse” şart cümlesinin cevabının farklılık 

arzettiğini yukarıda belirtmiştik. İtaat eden kişinin, ilk iki ayete göre kazançlı, büyük bir 

başarıyı elde eden kimseler olduğu, üçüncü ayette Allah’ın onları içlerinden ırmaklar 

akan cennetlere koyacağı, son ayette ise bu kişilerin, Allah'ın kendilerine nimet verdiği 

peygamberlerle, sıddıklarla, şehidlerle ve iyi kimselerle birlikte olacağı bildirilmektedir. 

Dolayısıyla ilk iki ayette bu kişilerin kazançlı, başarılı olacağı, sonraki ayetlerde de 

kazançlarının neler olacağı açıklanmıştır.  

2.3.2.1.2. Allah’a, Resulü’ne ve Ulu’l-Emre İtaati Emreden Ayet 

Medenî ayetlerden Allah ve Resulü’ne itaati konu alan ayetleri görmüş olduk. Aşağıda 

gelen ayet ise Allah ve Resulü ile birlikte bir de ulu’l-emre itaat etmeyi emretmektedir. 

İtaat kelimesinin en önemli anlamı, bir otoriteye boyun eğme, onun emrini yerine 

getirme olduğu söylenmişti. Burada tam bu anlama uygun bir kullanım söz konusudur. 

Çünkü ulu’l-emr, emir verme yetkisi bulunan kişi demektir. Bunlar da yöneticiler, 

                                                 
264

 Nûr, 24/52. Nur sûresinde itaat etmekten bahseden, daha önce görmüş olduğumuz, başka ayetler de 

mevcuttur. Bu ayetlerin öznesel bağlamı münafıklardır.  
265

 Ahzâb, 33/70-71. 
266

 Nisâ, 4/13. 
267

 Nisâ, 4/69. 



83 

âmirler ve komutan mevkinde olan kişiler; başkan, aile reisi, kumandan, ana ve baba, 

bilmeyenlere göre bilenler (âlimler) olduğu değerlendirilmesi yapılmaktadır.
268

 

"Ey iman edenler! Allah’a itaat edin (اَط۪يعُوا), peygambere itaat edin (اَط۪يعُوا), sizden olan 

ülü’l-emre de. Eğer bir hususta anlaşmazlığa düşerseniz -Allah’a ve âhirete gerçekten 

inanıyorsanız- onu, Allah’a ve peygambere götürün. Bu, elde edilecek sonuç 

bakımından hem hayırlıdır hem de en güzelidir."
269

  

Ayette “sizden olan ulu’l-emre” şeklinde ifade edilmesi, emir yetkisine sahip olan 

kişinin Müslümanlardan olması ve Allah’ın emrettiği şeylere aykırı şeyler 

emretmemesi, aksi durumun da bu kişilere itaat edilmemesi gerektiği anlamını 

taşımaktadır. Çünkü hemen sonra gelen cümlede “eğer bir hususta anlaşmazlığa 

düşerseniz onu, Allah’a ve Peygamber’e götürün.” buyruğu emir yetkisi olan kişiyle 

olan anlaşmazlığı da kapsamaktadır. Bu durumda Allah ve Resulü’nün belirttiği bir 

hüküm kapsamında ise ona uymak, aykırı ise uymamak icap eder.  

2.3.2.1.3. Kadınların Kocalarına İtaatinden Bahseden Ayetler 

ا انَْفقَوُا مِنْ امَْوَالهِِمْۜ  . ُ بعَْضَهمُْ عَلٰى بعَْضٍ وَبمََِٓ لَ اٰللّٰ اءِ بمَِا فضََّ امُونَ عَلىَ النِّسََٓ جَالُ قوََّ الحَِاتُ قاَنتِاَتٌ حَافاَِاتٌ الَرِّ  فاَلصَّ

ت۪ي تخََافوُ ُۜ وَالٰٰ
نَ نشُُوزَهنَُّ فعَِاوُهنَُّ وَاهْجُرُوهنَُّ فيِ الْمَضَاجِعِ وَاضْرِبوُهنَُّ  فاَنِْ اطَعَْنكَُمْ فلَََ تبَْغُوا للِْغَيْبِ بمَِا حَفظَِ اٰللّٰ

َ كَانَ عَليِاًٰ كَب۪يراً   عَليَْهِنَّ سَب۪يلًَۜ انَِّ اٰللّٰ

"Erkekler, kadınların koruyup kollayıcılarıdırlar. Çünkü Allah insanların kimini 

kiminden üstün kılmıştır. Bir de erkekler kendi mallarından harcamakta (ve ailenin 

geçimini sağlamakta)dırlar. İyi kadınlar, itaatkârdırlar. Allah'ın (kendilerini) koruması 

sayesinde onlar da "gayb"ı korurlar. (Evlilik yükümlülüklerini reddederek) 

başkaldırdıklarını gördüğünüz kadınlara öğüt verin, onları yataklarında yalnız bırakın. 

(Bunlar fayda vermez de mecbur kalırsanız) onları (hafifçe) dövün. Eğer itaat ederlerse 

artık onların aleyhine başka bir yol aramayın. Şüphesiz Allah çok yücedir, çok 

büyüktür."
270

 

Allah’a, peygamberi Hz. Muhammed’e ve ulu’l-emre itaati emreden ayetlerin dışında 

Medenî ayetlerde kocalar da itaat edilmesi istenenler arasında bulunmaktadır.  

                                                 
268

 Hayrettin Karaman vd., Kur’an Yolu, II/67-68. 
269

 Nisâ, 4/59. 
270

 Nisâ, 4/34. 



84 

Müfessirler ayette geçen " اءِ   امُونَ عَلىَ النِّسََٓ جَالُ قوََّ الَرِّ " cümlesini, erkeklerin, kadınları 

terbiyede, onları, Allah’ın üzerlerine farz kıldığı haklarını yerine getirmelerinde sevk ve 

idare etmeleri şeklinde anlamışlardır.
271

 Aynı zamanda ( َامُون  kelimesini bazı ,(قوََّ

müfessirler yönetici ve hakim gibi anlamlara gelen “ َمُسَلَّطُون” kelimesiyle 

açıklamışlardır.
272

 Dolayısıyla Ulu’l-emrin, tebası üzerinde otorite ve emretme yetkisi 

olduğu gibi kocaların da eşleri üzerinde hâkim olma, yönetme ve emretme yetkisine 

sahip olduğunu anlıyoruz. Erkeklerin kadınlar üzerinde yönetme, emretme, koruma ve 

gözetme gibi hak ve sorumluluklarının olması, kadınların kocalarının meşru emirlerine 

başkaldırması durmunda öğüt vermek, onları yataklarında yalnız bırakmak ve (Bunlar 

fayda vermez de mecbur kalırsanız) onları (hafifçe) dövmek şeklinde bazı yaptırımlar 

kullanma hakkı verilmiştir. Bütün bunların sonucunda itaat ederlerse artık onlara eziyet 

vermek için bir yol aramamaları ve çeşitli bahaneler ileri sürerek onlara karşı helal 

olmayan şeyleri yapmamaları emredilmektedir.  

2.3.2.1.4. Kâfirlere ve Münafıklara İtaat Edilmemesinden Bahseden Ayetler 

İtaat fiilinin nesnesi olarak Allah, Peygamber, ulu’l-emr ve erkekleri kapsayan ayetleri 

görmüş olduk. Başka bir ifadeyle Allah’a, peygambere, ulu’l-emre ve erkeklere itaat 

etmekten bahseden ayetleri tasnif ederek değerlendirdik. Bu ayetler içerisinde kâfirlerin 

ve münafıkların Allah’a ve Resulü’ne itaat etmesini isteyen ayetlerin olduğunu da 

müşahede ettik. Aşağıdaki ayetlerde ise peygamberin, kâfirlere ve münafıklara itaat 

etmesini yasaklayan ayetler ile inananların, kâfirlere itaat etmesi durumunda 

karşılaşacakları sonucu içeren ayet yer almaktadır. 

Mekkî ayetler içerisinde, bizzat kâfirlerin ismi veya vasıfları belirtilerek, Hz. 

Muhammed’in onlara itaat etmesini yasaklayan, çok daha fazla ayet bulunmaktadır. 

Buna mukabil, Medenî ayetler içerisinde inanmayanların Hz. Muhammed’e itaatini 

emreden birçok ayet bulunmaktadır. Yani Mekkî ayetlerde Hz Peygamber’in, 

inanmayanlara itaatini konu alan ayetler fazla iken Medenî ayetlerde inanmayanların 

Hz. Peygamber’e itaatini konu alan ayetler daha fazladır. Bu durumun sebebi, Hz. 

Muhammed’in güçsüz ve çeşitli eziyetlere maruz kaldığı Mekke döneminin aksine 

güçlü ve siyasi bir otorite haline gelmiş olduğu Medine döneminin olmasıdır. 

                                                 
271

 Mukātil b. Süleymân, Tefsiru Mukatil, I/227; Taberî, Camiu’l-Beyan, VIII/290. 
272

 Mukātil b. Süleymân, Tefsiru Mukatil, I/227; Huvvârî, Tefsiru’l-Kur’ni’l-Azîz, I/378; Celaleyn, 

Tefsiru’l-Celaleyn, s. 106.   



85 

Kâfirlere itaat etmeyi konu alan ayetlerin birincisi Hz. Muhammed’in kâfirlere ve 

münafıklara itaatini yasaklayan, ikincisi ise inananların kâfirlere itaatini konu alan 

ayetler olmak üzere iki başlık altında inceleyeceğiz. 

a.  Hz. Muhammed’in Kâfirlere ve Münafıklara İtaat Etmesini Yasaklayan 

Ayetler 

"Ey Peygamber! Allah'a karşı gelmekten sakın. Kâfirlere ve münafıklara itaat etme ( َْل

".Şüphesiz Allah hakkıyla bilendir, hüküm ve hikmet sahibidir .(تُطِعِ 
273

 

"Kâfirlere ve münafıklara itaat etme ( ِلَْ تُطِع)! Onların eziyetlerine aldırma ve Allah'a 

tevekkül et. Vekil olarak Allah yeter."
274

 

Her ikisi de Ahzâb sûresinde geçen bu ayetlerde Peygamber’e hitap edilerek, onun 

kâfirlere ve münafıklara itaati yasaklanmıştır. Ayetlerde biri açıktan inkâr eden 

kâfirlere, diğeri inkârını gizlemeye çalışan münafıklara
275

 Hz. Peygamber’in itaat etmesi 

yasaklanmaktadır. Birinci ayette kâfirlere itaat yasaklanmakla birlikte takva (Allah’tan 

sakınma), ikinci ayette ise tevekkül (Allah’a dayanıp güvenme) kavramı kullanılmıştır. 

Takva ve tevekkül inanmayanlara itaat etmekten alıkoyan ve Allah’a itaat etmeye 

götüren saikler alarak ortaya çıkmaktadır.  

b.  Müminlerin Kâfirlere (Ehli Kitaba) İtaat Etmemesini Öğütleyen Ayetler 

Yukarıdaki ayetlerde Hz.Muhammed’in kâfirlere itaati yasaklandığı gibi aşağıdaki 

ayette inananların da kâfirlere itaatini yasaklamaktadır. Aynı surede geçen aşağıdaki 

ayetlerden birincisi müminlerin itaat etmemesini istediği grubu ehli kitap olarak 

verirken diğer ayet kâfirler olarak vermiştir. Ancak ikinci ayetin bağlamı ve 

müfessirlerin kanaati, buradaki kâfirlerden maksadın ehli kitap olduğunu 

göstermektedir.
276

 Zaten ayetler birbirine çok benzemektedirler. Bu yüzden ikisini 

birlikte değerlendirmek uygun olacaktır. 

                                                 
273

 Ahzâb, 33/1. 
274

 Ahzâb, 33/48. 
275

 Muhammed et-Tâhir b. Muhammed b. Muhammed et-Tâhir b. Aşur et-Tûnisî (ö. 1393/1973), et-

Tahrir ve’t-Tenvir, Daru’t-Tunisiyye, Tunus, h. 1984, XXI/251. 
276

 Taberî, Camiu’l-Beyan, VII/276. 



86 

"Ey iman edenler! Kendilerine kitap verilenlerden herhangi bir gruba uyarsanız ( ِْان

".imanınızdan sonra sizi döndürüp kâfir yaparlar ,(تُط۪يعُوا
277

 

"Ey iman edenler! Siz eğer kâfir olanlara uyarsanız (انِْ تُط۪يعُوا) sizi gerisin geriye (küfre) 

çevirirler de büsbütün hüsrana uğrarsınız."
278

  

İnananların kâfirlere (ehli kitaba) itaat etmesi, onları küfre döndürmeye matuf olarak, 

müminler için hüsran olduğu bildirilmekte ve kâfirlere uymamaları noktasında 

müminler ikaz edilmektedir. 

c.  Münafıkların Münafıklara ve Allah’ın İndirdiğini Beğenmeyenlere İtaatinden 

Bahseden Ayetler 

"(Onlar), kendileri oturup kaldıkları halde kardeşleri için, "Eğer bize uysalardı ( ْلَو

 öldürülmezlerdi" diyen kimselerdir. De ki: "Eğer doğru söyleyenler iseniz (اَطَاعُونَا

kendinizden ölümü savın."
279

 

Âl-i İmrân sûresinin bu ayetinin bulunduğu bölümde Uhud savaşı anlatılmaktadır. Uhud 

savaşında, Abdullah b. Übey b. Selûl’ün başını çektiği 300 kişilik bir grup münafık, 

savaş yerine henüz varmadan ordudan ayrılmışlar ve bunların, savaşıp ölen münafık 

kardeşleri için “bize itaat edip savaşa katılmasalardı öldürülmezlerdi” dedikleri rivayet 

edilmiştir.
280

 Ayette onların bu düşüncelerine cevap verilmektedir. Bu ayette münafıklar 

açıkça zikredilmemiş iken aşağıdaki ayette zikedilmiştir: 

"Bu, münafıkların, Allah'ın indirdiğini beğenmeyen kimselere, "Bazı işlerde size itaat 

edeceğiz ( ْسَنُط۪يعُكُم)" demelerindendir. Allah onların gizlice konuşmalarını bilir."
281

 

 Müfessirler ayette geçen “Allah'ın indirdiğini beğenmeyen kimseler”den maksadın, 

müşrikler
282

 veya Yahudiler olduğu değerlendirmesinde bulunmaktadırlar.
283

 Ancak 

ayet daha genel bir ifadeyle Allah’ın indirdiğini beğenmeyenleri kapsayacak şekilde 

inmiştir. Bu durumda bütün inkârcıları kapsamaktadır. Bu ayet kendinden önceki ayetin 

(Doğru yol kendileri için apaçık hale geldikten sonra ona arka dönenlere şeytan bunu 

                                                 
277

 Âl-i İmrân, 3/100. 
278

 Âl-i İmrân, 3/149. 
279

 Âl-i İmrân, 3/168. 
280

 Taberî, Camiu’l-Beyan, VII/381-382. 
281

 Muhammed, 47/26. 
282

 Celaleyn, Tefsiru’l-Celaleyn,  s. 676. 
283

 Tahir b.Aşur, et-Tahrir ve’t-Tenvir, XXVI/116-117; Kasımî, Mehasinü’t-Te’vil, VIII/476.  

 



87 

güzel göstermiş ve kendilerine yanlış yolda ilerleme cesareti vermiştir.) sebebi 

durumundadır. Dolayısıyla münafıkların ayetleri beğenmeyenlere itaat etmesi, şeytanın 

sürüklemesi ve ümit vermesinden kaynaklanmakta olduğu anlaşılmaktadır. 

2.3.2.1.5. Müminlere İtaatten Bahseden Ayetler 

Medenî surelerde itaatin nesnesinin, müminler olduğu iki ayet bulunmaktadır. 

Bunlardan birincisi; münafıkların ehli kitap için, “sizin aleyhinize kimseye itaat 

etmeyiz”, dedikleri ve “kimseden” maksadın müminler olduğu ayet; ikincisi ise iman 

edenleri kastederek “birçok konuda Hz. Muhammed size uysaydı, sıkıntıya düşerdiniz” 

buyurduğu, doğru olanın onların peygambere itaat etmesi olduğunu ima eden aşağıdaki 

ayetlerdir: 

a.  Münafıkların, Ehli Kitap Aleyhine Kimseye İtaat Etmemesi 

Aşağıdaki ayet ve sonrasında gelen ayetler münafıkların durumlarını anlatmaktadır. 

Ayetlerde, onların Yahudi olan Nadiroğulları’na karşı
284

 Hz.Peygamber’e ve inananlara 

itaat etmeyeceklerine dair sözleri ifade edilmektedir: 

"Kitap ehlinden o inkâr eden kardeşlerine, "Yemin ederiz ki, siz (Medine'den) 

çıkarılırsanız, muhakkak biz de sizinle beraber çıkarız. Sizin hakkınızda asla kimseye 

boyun eğmeyiz ( ُلَْ نُط۪يع). Eğer size karşı savaşılırsa size mutlaka yardım ederiz" diyerek 

münafıklık yapanlara bakmaz mısın? Hâlbuki Allah onların kesinlikle yalancı 

olduklarına şahitlik eder."
285

 

Münafıkların, Yahudilerden Nadiroğulları’yla gizli gizli haberleşip Hz. Peygamber ve 

ashabına karşı direnmeleri için onlara yardım vaadinde bulundukları, “siz yurtlarından 

çıkarılırsanız, biz de sizinle beraber çıkarız, sizin hakkınızda asla kimseye itaat 

etmeyiz.” diyerek onlarla ittifak kurmaya çalıştıkları anlaşılmaktadır. Ancak ayetin 

sonunda onların yalancı olduklarına Allah’ın şahitlik ettiği ifade edilmektedir. Çünkü 

sonrasında gelen ayet, “eğer onlar çıkarılsalar, onlarla beraber çıkmazlar; savaşa 

tutuşmuş olsalar, onlara yardım etmezler; yardım etseler bile arkalarını dönüp kaçarlar.” 

şeklinde onların durumunu ortaya koymaktadır.  

                                                 
284

 Taberî, Camiu’l-Beyan, XXIII/290. 
285

 Haşr, 59/11. 



88 

Ayette münafıkların, Peygamber’i ve müminleri kastederek “kimseye itaat etmeyiz” 

demeleri, Medine döneminde inananların sosyal ve siyasal bir güç olmalarıyla ilgilidir. 

Onlar müminlere itaat etmeyecekleri vaadinde bulunuyorlar ama sonraki ayetlerden 

anlaşıldığı üzere kendilerinde bu güce itaat etmeme cesaretini bulamıyorlar. 

b. Hz. Muhammed’in Müminlere İtaat Etmesinden Bahseden Ayet 

Hz. Muhammed’in işlerini özellikle de savaşlarla ilgili konuları sahabeye danışarak, 

onların görüşlerini alarak kararlaştırdığını biliyoruz. Hatta bu durum Peygamber’e 

tavsiye edilmektedir.
286

 O halde ayette “Eğer o, birçok işlerde itaat etseydi, sıkıntıya 

düşerdiniz.” beyanı, Peygamber’in danışarak müminlerin görüşlerine göre karar 

vermesini yasakladığı anlamına gelmemektedir. 

"Bilin ki, aranızda Allah'ın elçisi bulunmaktadır. Eğer o, birçok işlerde size uysaydı ( ْلَو

 sıkıntıya düşerdiniz. Fakat Allah, size imanı sevdirmiş ve onu gönüllerinize ,(يطُ۪يعُكُمْ 

güzel göstermiş; inkârı, fasıklığı ve (İslam'ın emirlerine) karşı çıkmayı da çirkin 

göstermiştir. İşte bunlar doğru yolda olanların ta kendileridir."
287

 

Tefsirlerden ayetle ilgili açıklamalara baktığımızda bu ayetin, öncesinde geçen ayetle 

birlikte değerlendirildiği, Velîd b. Ukbe’nin, Benî Mustalik kabilesinin zekât vergisini 

toplamak üzere gönderildiği, Velîd’in yanlış haber ya da kendisinin zekât vermek için 

toplanan kalabalığı kendisini öldürmek için toplandıkları gibi yanlış yorumlaması 

sebebiyle Peygamber’e yanlış bilgi verdiği anlaşılmaktadır.
288

 Seyyid Kutub’un (ö. 

1385/1966) da belirttiği gibi Ukbeoğlu Velid'in verdiği bu bilgi, Allah'ın dinine 

düşkünlükleri ve zekâtın verilmemesinden dolayı duydukları kızgınlık sebebiyle bazı 

Müslümanlarda, bir fevrilik belirmiş ve Resulullah'ın onları hemen cezalandırmasını 

istemişlerdir.
289

 İşte ayet, Hz. Peygamber’in, haberin ve olayın aslını araştırmadan 

müminlerin dediklerini yapması, onlara itaat etmesi durumunda ortaya çıkacak sonuçtan 

dolayı sıkıntıya uğrayacaklarını bildirmektedir. 

                                                 
286

 Âl-i İmrân, 3/159. 
287

 Hucurât, 49/7. 
288

 Taberî, Camiu’l-Beyan, XXII/ 290. 
289

 Seyyid b. Kutub b. İbrâhîm b. Hüseyn eş-Şâzilî (ö. 1385/1966), fî Zılali’l-Kur’an, (Çev. İ. Hakkı 

Şengüler, Bekir Karlığa, M. Emin Saraç), Hikmet Yayınları, İstanbul, XII/494. 



89 

İtaat kavramının Medenî ayetlerde fiil olarak kullanıldığı ayetlerin sonuna geldik. Şimdi 

de İtaat kavramının Medenî ayetlerde isim olarak kullanıldığı ayetlerin neler olduğunu 

göreceğiz. 

2.3.2.2. İtaat Kavramının Medenî Ayetlerde İsim Olarak Kullanıldığı Ayetler 

Medenî ayetlerde tava’a kökünden isim, altı yerde geçmektedir. Bunlardan ikisi 

“istemeyerek” ( ًكَرْها) kelimesinin zıttı olarak “isteyerek” ( ًطوَْعا) anlamında, biri 

“gönülden” ( َعِين  ismi olarak (طَاعَةٌ ) anlamında, diğer kalan üç tanesi de itaat (الْمُطَّوِّ

kullanılmıştır. İtaat anlamı dışındakiler, farklı anlamlara geldiği için burada bu 

kelimelerin geçmiş olduğu ayetlere yer vermeyeceğiz. Ancak bir sonraki başlık altında 

bu ayetleri verececeğiz. 

İtaat anlamına gelen “ ٌطَاعَة” kelimesi Medenî ayetlerde, münafıkların Allah’a ve 

Resulü’ne itaat ettikleri beyanına veya onların itaat etmeleri tavsiyesine dayanmaktadır. 

Ayetlerin münafıklarla ilgili olduğu hem direkt anlamlarından hem de öncesindeki ve 

sonrasındaki ayetlerle bağlamlarından anlaşılmaktadır. Münafıkların Allah’a ve 

Resulü’ne itaatiyle ilgili daha önce geçen ayetlerde değinildiği gibi, zahiren itaat etmiş 

olduklarını söyleyip içlerinde hep itaatlerinin gereği olan şeyleri yapmamak ve 

düşmanlık beslemek vardır.  

 isminin üç Medenî ayette geçtiğini belirtmiştik. Aşağıda yer alan bu ayetlerde ”طَاعَةٌ “

 itaat) ”اطَعَْنَا “ ,ismi, iki tanesinde isim anlamında kullanılmış; bir tanesinde de ”طَاعَةٌ “

ettik) fiilinin karşılığı olarak kullanılmıştır
290

 ve baş üstüne şeklinde meali verilmiştir. 

Bu ayetlerde itaat ismi münafıklar için kullanılmıştır. Münafıklar için ittibanın değilde 

özellikle İtaatin kullanılması iki kelime arasındaki anlamsal farktan kaynaklanmaktadır. 

İttiba, insanın isteyerek, içinden gelerek bir kişiye tabi olması, ona uyması ve onu adeta 

peşinden gidercesine takip etmesidir. İtaat ise gönüllü olabileceği gibi –müminlerde 

olduğu gibi- zahiren de olabilmektedir. Aşağıdaki ayet bunun için güzel bir örneklik 

teşkil etmektedir. Çünkü münafıklar zahiren itaat ettiklerini söylüyorlar ancak 

Peygamber’in yanından ayrıldıklarında, onun söylediklerinin tam tersini planlayıp 

kurgulanmakta oldukları anlaşılmaktadır.  

                                                 
290

 İtaat kelimesinin fiil olarak geçtiği ayetlerde “َاطََعْنا” kelimesinin, hem inananlar (Bakara, 2/285; Nûr, 

24/51; Mâide, 5/7) hem Yahudiler (Nisâ, 4/46) hem münafıklar (Nûr, 24/47) hem de kâfirler (Ahzab, 

7/66) için kullanıldığını görmüştük. 



90 

"Sana "baş üstüne ( ٌطَاعَة)" derler. Fakat senin yanından çıktıklarında, içlerinden bir 

takımı, geceleyin; (senin gündüz) söylediklerinin aksini kurarlar. Allah onların 

geceleyin kurduklarını yazmaktadır. Sen onlara aldırma. Allah'a tevekkül et. Vekil 

olarak Allah yeter."
291

 

Münafıkların içlerinde olanla zahiren söylediklerinin aynı olmadığının bir göstergesi de 

aşağıdaki ayettir. Hz. Peygamber’e hitaben, savaşa çıkmalarını emrederse mutlaka 

çıkacaklarına dair münafıkların yemin etmeleri üzerine, Allah’ın, münafıklara, yemin 

etmeyin, sadece güzel bir şekilde itaat edin buyurması bunu göstermektedir. Çünkü 

münafıklar, yeminleriyle içlerindeki itaat etmeme isteğini gizlemeye çalışmaktaydılar.  

"Münâfıklar sen kendilerine emrettiğin takdirde mutlaka savaşa çıkacaklarına dair en 

ağır bir şekilde Allah'a yemin ettiler. De ki: "Yemin etmeyin. Sizden istenen güzelce 

itaat etmektir ( ٌطَاعَة). Şüphesiz Allah yaptıklarınızdan hakkıyla haberdardır."
292

 

Aşağıdaki ayet münafıkların, zahiren söylediklerine uymadıklarını daha açık bir şekilde 

göstermektedir. Yukarıdaki ayette, yemin ederek emre itaat edeceklerine dair söz 

verdikleri ifade edilmekteydi. Bu ayette ise iş ciddileştiğinde, münafıkların, Allah’a 

verdikleri sözlere bağlı kalmadıkları belirtilmekte, dolayısıyla Allah’a ve Resulü’ne 

itaat etmeleri istenmektedir. 

"İtaat ( ٌطَاعَة) ve güzel bir söz onlar (münafıklar- kalbinde hastalık olanlar- tefsirler) için 

daha hayırlıdır. İş ciddileşince Allah'a verdikleri söze bağlı kalsalardı, elbette kendileri 

için daha iyi olurdu."
293

 

Ayetlerde dikkatimizi çeken diğer bir husus “güzel söz” ve “güzel bir itaat” ifadelerinin 

kullanılmasıdır. Bu ifadelerle sanki itaatin zahiren değil de içlerinden gelerek olması 

gerektiği anlatılmak istenmiştir. Çünkü “güzel söz” ve “güzel bir itaat” şeklinde 

çevirdiğimiz ifadede “güzel” kelimesi her iki ayette de “ma’ruf” kelimesinin 

karşılığıdır. Ma’ruf kelimesi de “şer’an ve aklen güzel olduğu bilinen her fiildir” 

şeklinde tarif edilmiştir. Kelimenin temel anlamları arasında da “tefekkür ederek ve 

aklederek idrak etmek” vardır.
294

 Dolayısıyla buradaki güzel sözden maksat dinen ve 

aklen güzel, makul ve idrak edilen söz anlamına gelmektedir. Bu söz de ancak -

                                                 
291

 Nisâ, 4/81. 
292

 Nûr, 24/53. 
293

 Muhammed, 47/21. 
294

 İsfehânî, Müfredat, s. 334. 



91 

münafıkların sözlerinin aksine- içerde/kalpte olanın söylenmesiyle olur. Hakeza güzel 

bir itaatte sadece sözle söylenen değil aynı zamanda kalbin onayladığı bir itaat 

olmalıdır. 

Bu bölümde Medenî ayetlerde itaatin nesnesi olarak geçen unsurları görmüş olduk. 

Bunları özetleyecek olursak bunların şunlardan oluşmakta olduğunu söyleyebiliriz: 

Allah, Resulü ve ulu’l-emr, kocalar, kâfirler, münafıklar, müminler. 

Medenî ayetlerde itaat edilmesinden bahsedilen unsurlar Mekkî ayetlerde geçenlere 

göre sayıca daha azdır. Ancak daha önce itaatle ilgili Kur’an’da 75 fill geçtiğini, 

bunlardan 25’inin Mekkî; 49’nun da Medenî ayetlerde yer aldığını belirtmiştik. Buna 

rağmen Medenî ayetlerde, Mekkî ayetlerden daha az unsurdan bahsedildiğini 

görmekteyiz. Bunun nedeni Medenî ayetlerde Allah ve Resulu’ne itaat edilmesini konu 

edinen ayetlerin sayısal olarak çok fazla olmasındır. Bu durum Mekkî ayetlerin tam 

tersidir. Çünkü Mekkî ayetlerde Hz. Peygamber için itaat kelimesi kullanılmamıştır.  

2.3.3. Diğer Anlamlarda Kullanıldığı Yerler 

a. Gönülden 

"Şüphesiz, Safa ile Merve Allah'ın (dininin) nişanelerindendir. Onun için her kim hac ve 

umre niyetiyle Kâ'be'yi ziyaret eder ve onları da tavaf ederse bunda bir günah yoktur. 

Her kim de gönlünden koparak ( َع  ,bir hayır işlerse şüphesiz, Allah onu bilir (مَنْ تطََوَّ

karşılığını verir."
295

 

"Oruç, sayılı günlerdedir. Sizden kim hasta, ya da yolculukta olursa, tutamadığı günler 

sayısınca başka günlerde tutar. Oruca gücü yetmeyenler ise bir yoksul doyumu fidye 

verir. Bununla birlikte, gönülden kim bir iyilik ( َع  yaparsa (mesela fidyeyi fazla (مَنْ تطََوَّ

verirse) o kendisi için daha hayırlıdır. Eğer bilirseniz oruç tutmanız sizin için daha 

hayırlıdır."
296

 

                                                 
295

 Bakara, 2/158. 
296

 Bakara, 2/184. 



92 

"Sadakalar hususunda gönüllü bağışta bulunan ( َع۪ين وِّ  müminlerle, güçlerinin (الْمُطَّ

yettiğinden başkasını bulamayanları çekiştirip onlarla alay edenler var ya; işte Allah 

asıl onları maskaraya çevirmiştir. Onlar için elem dolu bir azap vardır."
297

 

b. İster İstemez 

"Göklerdeki ve yerdeki herkes ister istemez ( وَكَرْهاً طوَْعاً  ) ona boyun eğmişken ve ona 

döndürülüp götürülecekken onlar Allah'ın dininden başkasını mı arıyorlar?"
298

 

c. Güç Yetirmek 

Güç yetirmek anlamına gelen tava’a maddesinden istif’al babında gelen “ َاسْتطََاع” ve 

değişik çekimlerinin kullanıldığı kelimeler 42 yerde geçmektedir. Bunlardan 27 tanesi 

Mekkî ayetlerde 14 tanesi ise Medenî ayetlerde yer almaktadır. Bu ayetlerin tamamına 

yer vermenin konuyu gereksiz ayrıntılara götüreceğinden dolayı sadece bir örnek 

vermek yeterli olacaktır. 

"Onda apaçık deliller, Makam-ı İbrahim vardır. Oraya kim girerse, güven içinde olur. 

Yolculuğuna gücü yetenlerin ( ِاسْتطََاعَمَن) haccetmesi, Allah'ın insanlar üzerinde bir 

hakkıdır. Kim inkâr ederse (bu hakkı tanınmazsa), şüphesiz Allah bütün âlemlerden 

müstağnidir. (Kimseye muhtaç değildir, her şey ona muhtaçtır.)"
299

 

d. İyi Gösterdi/İtti 

"Derken nefsi onu kardeşini öldürmeye itti ( ْعَت  de (nefsine uyarak) onu öldürdü ve (طَوَّ

böylece ziyan edenlerden oldu."
300

 

 

  

                                                 
297

 Tevbe, 9/79. 
298

 Âl-i İmrân, 3/83. 
299

 Âl-i İmrân, 3/97. 
300

 Mâide, 5/30. 



93 

 

 

 

 

III. BÖLÜM 

İTTİBA KAVRAMININ TAHLİLİ VE KUR’AN’DA KULLANIMI 

3.1. İttiba Kavramının Tahlili  

İttiba kelimesinin - itaat kelimesinde olduğu gibi- önce sülasisinin anlamı sonra da 

ittibanında yer aldığı türevlerinin anlamları araştırılarak kelimenin anlam çerçevesi 

belirlenmeye çelışılacaktır. 

İttiba kelimesinin kendisinden türemiş olduğu “تبع” genel olarak peşinden yürümek, 

takip etmek, arkasından ya da birlikte gitmek,
301

 izlemek, peşine düşmek, uymak
302

 gibi 

anlamlara gelmektedir. Bir kimsenin başkasına tabii olması bazen cismen bazen örnek 

almakla bazen de bir emri yerine getirmekle olmaktadır.
303

 Bir emri yerine getirme 

anlamında kullanıldığında itaat kelimesinin eş anlamlısı olmaktadır.
304

  

İf’al babında (أتَبع) izlemek, yakalamak, yetişmek,
305

 peşi sıra gelmek, komutasına 

vermek, tabi kılmak, ikinci dereceye koymak gibi anlamlara gelmektedir. Bir gurup seni 

geçtiklerinde onlara yetişmek anlamında kullanılmıştır. “أتَبع” kelimesi “ ُْفاَتَْبعَُوهم

”مُشْرِق۪ينَ 
306

 ayetinde olduğu gibi birine kötülük yapmak için onu takip etmek anlamında 

da kullanılmıştır.
307

 

                                                 
301

 İbn Manzur, Lisânü’l-Arab, VIII /27; Ebü’t-Tâhir Mecdüddîn Muhammed b. Ya‘kūb b. Muhammed 

el-Fîrûzâbâdî (ö.817/1415), Basâiru zevi’t-Temyîz fî Letaifi’l-Kitabi’l-Aziz, İhyai’t-Türasi’l-İslamiyye, 

Kâhire, 1996, II/ 293; Zebîdî, Tacü’l-Arus, XX/372. 
302

 İbn Manzur, Lisânü’l-Arab, VIII /27. 
303

 İsfehânî, Müfredat, s.162; Fîrûzâbâdî, Basâiru zevi’t-Temyîz, II/293. 
304

 İtaat ve ittiba kelimelerinin temel anlamları farklı olmakla birlikte bazı durumlarda eş anlamlı olarak 

kullanılmıştır. 
305

 Ezherî, Tehzîbü’l-Lüga, II/167. 
306

 Şuarâ, 26/60. Anlamı: “Firavun ve adamları gün doğarken onları takibe koyuldular.” 
307

 Ezherî, Tehzîbü’l-Lüga, II/167. 

 



94 

İftial babında (اتَّبع) sülasisi gibi birlikte gitmek, bir adamın arkasından gitmek 

anlamlarına gelmektedir. Bir topluluk sana uğrayıp beraberce gitmek anlamında 

kullanılmaktadır. Leys “تبع” ve “ بعاتَّ  ”nın aynı anlamda olduğunu söylemektedir.
308

 ”اتَّبع“ 

ve “أتَبع” şu cümlede bir arada kullanılmıştır: “مَا زلت أتبٰعهم حَتَّى أتَْبعتهم” yetişinceye kadar 

onları takip edeceğim. Burada “اتَّبع” izlemek, takip etmek anlamında; “أتَبع” ise yetişmek 

 .anlamında kullanılmıştır (أدرك)

Tefa’ul babında bir şeyin peşinden aralıklarla başka bir şeyin gelmesi, birinin başka bir 

kişinin hizasında veya peşinde takip etmesi anlamında kullanılmaktadır.
309

 

Kelime içerisinde istemek, talep etmek anlamlarını da barındırmaktadır. Dolayısıyla İsra 

sûresinin 69. ayetinde geçen “ثمَُّ لَْ تجَِدُوا لكَُمْ عَليَْناَ بهِٖ تبَٖيعًا” tebia kelimesi “ ًمطالبا” olarak, 

“sonra, bundan dolayı kendinize (intikamınızı almak için) bizi arayıp soracak bir 

destekçi de bulamazsınız” şeklinde anlamlandırılmıştır.
310

 Yine Bakara sûresinin 178. 

ayetinde geçen “ ٍفَمَنْ عُفِيَ لهَُ مِنْ اخَ۪يهِ شَيْء    فاَتِّباَعٌ باِلْمَعْرُوفِ وَأدََآءٌ إلِيَْهِ بإِحِْسَان ” ittiba kelimesi 

 olarak anlamlandırılmıştır. Bu durumda ayet, “diyeti örfe uygun olarak ”الْمُطَالبةَ بالدِية“

talep edin” şeklinde de anlamlamlandırılmıştır.
311

  

İttiba kelimesinin sözlük anlamlarından onun izlemek, takip etmek, birlikte gitmek, bir 

adamın arkasından gitmek,  peşine düşmek, uymak gibi anlamlara geldiği 

anlaşılmaktadır. Ancak bunlar bizzat cismen olabilece gibi örnek almakla ve emre itaat 

etmekle de olabilir. Anlamları içerisinde geçen birini takip etmek, peşine düşmek gibi 

anlamlarının tabi olan kişinin kendi isteği ile takip ettiğini/örnek aldığını 

                                                 
308

 Ezherî, Tehzîbü’l-Lüga, II/167. 
309

 Ezherî, Tehzîbü’l-Lüga, II/167. 
310

 Ferra,  “  تَبِيعا” kelimesini bu anlama uygun olarak “طالبا” (peşine düşen/arayan) olarak (Ferra, II/127), 

Ebu Ubeyde de “من يتبعنا لكم تبيعة ولَ طالبا  لنا بها” (Ebû Ubeyde Ma‘mer b. el-Müsennâ et-Teymî el-Basrî 

(ö. 209/824 ), Mecazü’l-Kur’an, (Thk. Muhammed Fuad), Mektebetü’l-Hanci, Kâhire, h.1381, I/435 ) 

şeklinde açıklamıştır.  
311

 Ezherî, Tehzîbü’l-Lüga, II/168. Öldürülenlerin kısası ile ilgili Bakara suresinin 178. ayetinin “ فَمَنْ عُفِيَ  
 bölümü müfessirler tarafından iki şekilde anlaşılmıştır: Birincisi, “Kimin kardeşinin ”لهَُ مِنْ اَخ۪يهِ شَيْء

(maktülün)  diyetinden bir şey geri kalmış olursa” şeklindedir. İkincisi,  “her kime (öldüren kimseye), 

kardeşi (öldürülenin velisi) tarafından bir şey bağışlanırsa” şeklindedir. (Bkz. Mukâtil b. Süleyman, 

Tefsiru Mukatil, I/94; Taberî, Camiu’l-Beyan, III/370). “Hemen arkasından gelen cümle ( ِفاَتِّباَعٌ باِلْمَعْرُوف

) de iki şekilde anlaşılmıştır. Birincisine göre, cümle maktülün velisine (Bkz. Mukâtil b. Süleyman, 

Tefsiru Mukatil, I/94; Taberî, Camiu’l-Beyan, III/370) ikincisine göre katile (Bkz. Mâverdî, Nüket, 

I/230)  racidir.   Buna göre cümlenin anlamı “o kimse (maktulün velisi) örfe uyarak geri kalanı 

istesin” ve  “öldüren diyeti vermede ona hakkaniyetle uymalı” şeklinde olmaktadır. Genelde ilk 

dönem müfessirleri birinci anlamı vermişlerdir. Bu, yukarıda ittibanın anlamıyla ilgili olarak 

sözlüklerin vermiş olduğu istemek/talep etmek açıklamsıyla örtüşmektedir. “öldüren diyeti vermede 

ona hakkaniyetle uymalı” şeklinde verilen anlam, fazla yaygın değildir.   

 

 



95 

göstermektedir. Zira birinin peşine düşüp onu takip etmek ancak takip edenin gönülden 

istemesinin ve içinden gelen bir güdülenmenin sonucunda olabilir.  

Bu noktada ittiba ve itaat birbiriyle benzeşmektedir. Çünkü Kişinin içinden gelerek 

kendi isteğiyle bir “emri yerine getirmesi” de ittiba olarak ifade edilebilir. Yukarıda 

sözlük anlamlarını verirken “ittibanın bazen emri yerine getirme” şeklinde olduğuna 

dair açıklamayı bu bağlamda anlamak gerekir.  

Diğer taraftan itaat ve ittiba kelimeleri birbirinden tamamen farklı anlamlar 

içermektedir. İttiba ve itatin farklı yönlerinden bir kısmına itaatin anlamıyla ilgili 

çalışmanın yapıldığı bölümde değinmiştik. Bunlardan biri itaatin, Allah, peygamberler 

gibi zatı olanlar; ittibanın ise zatı olanlarla birlikte zan, heva gibi zatı olmayanlar için de 

kullanılmasıdır. Diğeri de itatin emir yetkisine sahip üst mertebedeki kişiye; ittibanın ise  

–ast ve üst mertebe gerektirmeden- herkese yapılabilmesidir. Her iki kelimenin diğer bir 

farkı ise itaatin isteyerek ya da istemeden olması ittibanın ise –yukarıda bahsedildiği 

üzere- isteyerek olmasıdır.  

Sonuç olarak, itaat ve ittibanın, gönüllü olarak bir emri yerine getirmek dışında anlam 

olarak farklılık gösterdiğini söyleyebiliriz. 

İttibanın anlam çerçevesini bu şekilde belirginleştirdikten sonra ittibanın Kur’an’da 

kullanımına geçebiliriz.  

3.2. İttiba Kavramının Kur’an’da Kullanımı 

Sözlüklerde “ ٌاتِّباَع” kavramının türetilmiş olduğu “ َتبَِع” maddesinden ortaya çıkmış birçok 

kelime bulunmaktadır. Bu kelimelerden çoğu Kur’an’da kullanılmıştır. Ancak tamamı, 

bu çalışmada göz önünde bulundurduğumuz, “birisine tabi olmak, uymak” anlamına 

gelmemektedir. Genellikle sülasisi olan “ َتبَِع” ve iftial babından “ َاتَّبَع” fiileri bütün 

müştekkatıyla bu anlamda iken, ifal babından “ َأتَْبَع” türevleriyle, asıl anlamını taşımakla 

birlikte farklı anlamlarda kullanılmıştır.
312

  

Tespitimize göre “ َتبَِع” maddesinden gelen 171 kelime, 160 farklı ayette geçmektedir. Bu 

kelimelerden 13’ü isim geriye kalan 158’i fiil olarak geçmektedir. Fiiller içerisinde de 

                                                 
312

 Kur’an’da tabi olma anlamı dışında kullanılan kelimelrden en yaygın olanı “ ََأتَْبع” kelimesidir. Bununla 

ilgili olarak bölümün sonunda “tabi anlamı dışında kullanılanlar” başlığında verilen ayetler 

incelenebilir. 



96 

en çok kullanılanı “ َاتَّبَع” kalıbından gelen fiillerdir. Ayrıca 171 kelimeden 116’sı Mekkî 

ayetlerde 55’i ise Medenî ayetlerde geçmektedir.  

Kelimeyle ilgili verilen bu genel istatistik göstermektedir ki Kur’an’da “ َِتبَع” 

maddesinden türemiş olan kelimeler yaygın olarak kullanılmıştır. Dolayısıyla iman, 

ittika ve itaat kavramı gibi Kur’an’da kullanılan anahtar kelimelerden biridir. Bu 

nedenle kelimenin nasıl kullanıldığı, kimlere tabi olunmasının emredildiği ve 

yasaklandığı, tabi olunması emredilenlere uyulması durumunda neler elde edileceği, 

tabi olunması yasaklananlara uyulması durumunda ortaya çıkacak sonucun neler olacağı 

gibi kelimeyle ilgili detayların bilinmesi önem arzetmektedir.  

Kelimenin detaylandırılması ise, bir önceki bölümde itaat kavramında olduğu gibi, 

Kur’an’da böyle yaygın bir kullanıma sahip olması sebebiyle, çeşitli yönlerden tasnif 

edilmesini zaruri kılmaktadır. Çalışmanın odak noktasının, itaat ve ittiba kavramlarının 

birbiriyle kıyaslanması, “Mekke ve Medine’de Hz.Muhhammed (s.a.v.) için her iki 

kelime açısından farklı bir kullanım olmuş mudur?” sorusunun cevabının araştırılması, 

tasnif yapılırken öncelikle tabi olunması istenen ya da istenmeyen kişi ve durumların 

dikkate alınmasını gerekli kılmaktadır. Bu nedenle önce Mekkî ayetler sonra da Medenî 

ayetler olarak iki ana başlık altında toplanacak, daha sonra da ittibanın nesnesine yani 

kime tabi olunacağına göre gruplandırılacaktır.  

3.2.1. İttiba Kavramının Mekkî Ayetlerdeki Kullanımı 

Yakarıda ittiba kelimesine dair istatistiksel bilgiler verilirken 171 kelimeden 116 

tanesinin Mekkî ayetlerde geçtiği belirtilmişti. Bu da kelimenin yaklaşık 2/3’sinin 

Mekkî ayetlerde kullanıldığı anlamına gelmektedir. Bir önceki bölümde itaat 

kavramıyla ilgili istatistiksel bilgileri verirken toplamda 74 yerde geçtiği, bunlardan 

25’inin Mekkî, 49’unun Medenî ayetlerde olduğu ifade edilmişti. Bu da itaat 

kavramının yaklaşık 2/3’sinin Medenî ayetlerde kullanıldığını göstermektedir. 

Bu bilgiler ışığında genel olarak Mekke döneminde “tabi olma”; Medine döneminde 

“itaat etme” vurgusu yapıldığı söylenebilir. Bunun nedeni, itaatin daha çok ast üst 

ilişkisini ve mertebeyi gerekli kılması, ittibanın ise daha çok emir, otorite olmaksızın 

gönüllü olarak, içten bağlanmayı ifade etmesidir. Mekke döneminde Hz. Peygamber’in 

henüz siyasi otoriteye sahip olmaması bu imkâna Medine döneminde kavuşması, itaat 



97 

ve ittiba kelimelerin Mekkî ve Medenî ayetlerde farklı yoğunlukta kullanılmasına neden 

olmuştur.  

Mekke döneminde ittiba kavramını fiil ve isim olmak üzere iki farklı başlık altında 

inceleyeceğiz.  

3.2.1.1. İttiba Kavramının Mekkî Ayetlerde Fiil Olarak Kullanımı 

Genel anlamda ittiba kavramının fiil olarak daha çok kullanıldığı zikredilmişti. Aynı 

durum Mekkî ayetler için de söz konusudur: Mekkî ayetlerde geçen 116 kelimeden 

108’i fiil olarak bulunmaktadır. Fiiller içerisinde değişik çekimleri ile birlikte “ َ89 ”اتَّبَع 

kez, “ َ5 ”تبَِع kez ve “ ََ14 ”أتَْبع kez geçmektedir. “ ََاتَّبع” fiilinin türevleri içerisinde de 13 kez 

“tabi oldu” ( ََاتَّبع) kelimesiyle, 16 kez “tabi oldular/olmadılar” (اتَّبعَُوا) kelimesi 

kullanılmıştır. 89 kelime içerisinde emir fiil sadece 25 yerde kullanılmıştır. Bu durum 

göstermektedir ki Mekkî ayetlerde tabi olma emrinden çok tabi olunduğunu bildiren 

yani daha çok durum tespiti yapan ayetler çoğunluktadır. 

Daha önce de açıklandığı üzere ayetlerde tabi olunmasından bahsedilenler yani fiillerin 

nesneleri önem arz etmektedir. Nesneler bazen peygamber gibi zatı olan varlıklar iken 

bazen de zann gibi soyut kavramlardan oluşmaktadır. Zatı olanlar için kişi, soyut 

kavramlar için unsur ifadesini kullanmak, her bir nesneyi kapsayacak ortak bir dil 

geliştirmeye sebep olacaktır.  

İttiba kavramının daha iyi anlaşılması için, önce tabi olunması istenen/emredilen, sonra 

tabi olunmasından bahsedilen ayetler olmak üzere iki ana başlık altında toplanacaktır. 

Daha sonra da her bir ayette tabi olunması istenen kişi ya da unsurlar belirlenerek, 

bunlara göre alt başlıklar altında ayetler sıralanacaktır. Böylece her bir ayet kendi grubu 

içerisinde değerlendirilmiş olacaktır.  

3.2.1.1.1. Tabi Olunması İstenenler 

Bu grupta Mekkî ayetlerde tabi olunması emredilen unsurlar incelenecektir. Bu unsurlar 

peygamberler, vahiy ve Firavun’un kavminden Hz. Musa’ya iman eden bir adamdan 

oluşmaktadır.  



98 

a. Peygamberler 

Mekke döneminde nazil olan ayetlerde tabi olunması istenenlerden bir tanesi, itaat 

kavramında olduğu gibi, peygamberlerdir. Peygamberler, ilahi mesajları insanlara 

ulaştırmak için elçilik görevini üstlenmiş olmaları nedeniyle ilahi buyruklarda tabi 

olunması istenen, kendilerine tabi olunması imanın gereği olan kişilerdir. Bu 

peygamberler Hz. Muhammed, Hz. İbrahim ve isimleri bilinmeyen, kim oldukları 

hakkında çeşitli görüşlerin olduğu Yasin sûresinde geçen elçilerdir. 

Ayetlerde Allah Teâlâ, peygamberlere tabi olunmasını emrettiği gibi peygamberlerin 

sözleri olarak aktarılan ayetlerde de bizzat peygamberlerin muhataplarının kendilerine 

tabi olmasını emrettiğini görmekteyiz. Aşağıdaki ayette Hz. Muhammed (s.a.v.) 

Mekkeli müşriklerden kendisine tabi olmalarını istemektedir. 

Ayette önce müşriklere kıyamet hatırlatılmakta ve ondan şüphe duymamaları kati bir 

surette istenmekte sonra Hz. Peygamber (s.a.v.)  kendisine tabi olunmasını istemekte ve 

doğru yolun bu olduğunu belirtmektedir.  

"Şüphesiz o, kıyametin (kopacağının) bir bilgisidir. Artık onun hakkında asla şüphe 

etmeyin, bana uyun ( ِۜاتَّبعُِون), bu doğru bir yoldur."
313

 

Ayette geçen “o, kıyametin (kopacağının) bir bilgisidir” cümlesinde “o” şeyin ne 

olduğuyla ilgili “Kur’an, Hz. İsa
314

 ve âhir zaman peygamber
315

” gibi değişik görüşler 

ileri sürülmüştür.  

Hz. Muhammed (s.a.v.)’e ittibayı emreden yukarıdaki ayette olduğu gibi ona tabi 

olunmasını doğru yol olarak açıklayan başka bir ayet de şöyledir: 

"(Ey Muhammed!) De ki: "Ey insanlar! Şüphesiz ben, yer ve göklerin hükümranlığı 

kendisine ait olan Allah'ın hepinize gönderdiği peygamberiyim. O'ndan başka hiçbir 

ilah yoktur. O, diriltir ve öldürür. O halde Allah'a ve O'nun sözlerine inanan Resûlüne, 

o ümmî peygambere iman edin ve ona uyun ( ُاتَّبعُِوه) ki doğru yolu bulasınız.
316

 

Bir önceki ayette kıyamet saatine dikkat çekilmişti, bu ayette de onunla paralel olarak 

Allah’ın öldüren ve dirilten olduğu dolayısıyla ölüm ve hayatın başkasının değil sadece 

                                                 
313

 Zuhruf, 43/61. 
314

 Taberî, Camiu’l-Beyan, XXI/631-633. 
315

 Hayrettin Karaman vd., Kur’an Yolu, IV/671. 
316

 A'râf,7/158. 



99 

Allah’ın takdirinde olduğu belirtildi. Bu sebeple ahiret, ölüm ve hayat, insanları 

peygambere tabi olmaya götüren sebepler olarak zikredilebilir.  

Ayrıca “Allah'a ve O'nun sözlerine inanan Resûlü” ifadesi peygambere tabi olmanın 

gerekçesi durumundadır. Özellikle Mekke döneminde müşrikler putları Allah’a 

ulaştıran birer vasıta olarak görüyorlardı. Allah’a ulaştıranın putlar değil Allah’a ve 

sözlerine inanması sebebiyle Peygamber olduğu belirtilmektedir. 

Ayette dikkat çeken başka bir husus da Allah’a ve Resulü’ne iman emredildikten sonra 

Peygamber’e ittibanın istenmesidir. İman ve ittiba, dışsal bir baskı olmaksızın kalbin 

tasdikiyle meydana gelmektedir. Dolayısıyla Allah’a ve Resulü’ne imandan sonra 

ittibanın zikredilmesi kalben inandıktan sonra herhangi bir baskı altında hissetmeksizin, 

içerden gelerek peygamberi dini konularla ilgili her hususta örnek almayı 

gerektirmektedir. 

Peygamberlerle ilgili ayetlerden buraya kadar olanlar Hz. Muhammed (s.a.v.) ile 

ilgiliydi. Aşağıdaki ayet ise Hz. İbrahim’in babasının kendisine tabi olmasını istediğini 

ifade eden bir ayettir. Bu ayette de yukarıdaki ayetlerde olduğu gibi tabi olmanın 

sonucunda doğru yola ulaştırma vurgusu yapılmıştır. Bu durum ittibanın içten gelerek 

yapıldığını gösteren başka bir delil mahiyetindedir. Çünkü samimi bir şekilde 

peygambere uymak, onun yaşantısını örnek almak; kişiyi hidayete, doğru yola 

ulaştıracaktır.  

""Babacığım! Doğrusu, sana gelmeyen bir ilim bana geldi. Bana uy (ي  ki seni (اتَّبعِْنَ۪ٓ

doğru yola ileteyim."
317

  

Ayette Hz. İbrahim babasının kendisine tabi olmasını isterken bir anlamda bunun 

gerekçesini de ifade etmiştir. O da “babasına gelmeyen ilim”dir. Doğruluğunda hiç 

kuşku bulunmayan vahyî bilgi, peygamberlere tabi olunmasının temel sebeplerindendir. 

Aslında tabi olunan bir anlamda peygamberin şahsında vahyî bilgidir. 

İtaat kavramıyla ilgili ayetlerde, Allah’a şirk koşmaları hususunda anne babaların 

çocuklarla mücadele etmeleri durumunda, çocukların anne babaya itaat etmemelerinin 

emredildiğini görmüştük. Çocukların anne babaların isteklerini yerine getirmeleri 

“itaat”;
318

 bu ayette ise Hz. İbrahim’in, babasının kendisine uymasını istemesi “ittiba” 

                                                 
317

 Meryem, 19/43. 
318

 İlgili ayetler için bkz. Ankebût, 29/8; Lokmân, 31/15. 



100 

kelimesiyle ifade edilmesi, iki kelime arasındaki anlamsal farktan kaynaklanmaktadır. 

Çünkü -daha önce belirtildiği üzere-  “itaat” genellikle ast üst ilişkisi içerisinde dışsal 

bir zorunluluk nedeniyle uymayı, “ittiba” ise daha çok ikna olunarak içerden gelen bir 

uymayı içermektedir. 

Önceki ayetlerde resullere tabi olunmasını isteyen ya Allah Teâlâ ya da peygamberin 

bizzat kendisi idi. Aşağıdaki ayette ise bu istek tefsirlerde Habib, Habib b. Mera ve 

Habib en- Neccar olduğu rivayet edilen
319

 bir adam tarafından yapılmaktadır. Resuller 

hakkında da farklı değerlendirmeler yapılmakta, bazı rivayetlerde Hz. İsa’nın elçileri; 

bazı rivayetlerde de Allah’ın peygamber olarak gönderdiği elçiler olduğu 

bildirilmektedir.
320

 Bunların kim olduklarıyla ilgili ayetlerde ve hadislerde net bir karine 

olmadığı ve Kur’an’da genellikle resulle peygamberler kastedildiği için
321

, 

peygamberlerle ilgili ayetler içerisinde değerlendirmeyi uygun buluyoruz. 

"Şehrin öbür ucundan bir adam koşarak geldi ve şöyle dedi: "Ey kavmim! Bu elçilere 

uyun. Sizden hiçbir ücret istemeyen kimselere uyun (اتَّبعُِوا), onlar hidayete erdirilmiş 

kimselerdir."
322

  

Peygamberlerle ilgili diğer ayetlerde tabi olmanın sonucunda hidayete, doğru yola 

iletme vurgusu bu ayette resullerin kendilerinin hidayete erdirilmiş olduğu 

açıklamasıyla pekiştirilmiş olmaktadır. Ayrıca yaptıkları elçilik görevi için bir ücret 

talep etmediklerinin belirtilmiş olması, insanları doğru yola ulaştırmanın normalde 

ücreti gerektirecek bir iş olduğu ancak bu iş için ücret istemeyen resullere tabi olmaları 

istenmektedir. Dolayısıyla onlar ikna edilmeye ve gönüllü olarak, içlerinden gelerek tabi 

olmaya yönlendirilmektedirler. 

Peygamberin kavminin kendisine tabi olmasını istediği bir ayet de Hz. Harun’la ilgili 

olan aşağıdaki ayettir. Bu ayette “itaat” kelimesi de geçtiği için, ayet itaat bahsinde 

değerlendirilmişti.  Ancak burada konuyla ilgisi bağlamında tekrar yer verilecektir.  

                                                 
319

 İbn Kesir, Tefsiru’l-Kur’ani’l-Azim, VI/570. 
320

 Taberî, Camiu’l-Beyan, XX/500. 
321

 Daha önce yer verdiğimiz Tekvîr, 81/19-21 ayetinde geçen resul kelimesiyle cebrailin kastedildiğini 

belirtmiştik. Bu nedenle resul kelimesiyle peygamberlerin kastedildiğini genellikle kaydıyla ifade 

ediyoruz.  
322

 Yâsîn, 36/20-21. 



101 

"Andolsun, Hârûn onlara daha önce şöyle demişti: ‘Ey kavmim! Siz bununla yalnızca 

imtihan edildiniz. Doğrusu sizin Rabbiniz ancak Rahmân'dır. Öyleyse bana uyun 

وا) ve emrime itaat edin (اتَّبعُِون۪ي) 323"’.(اَط۪يعَُٓ
 

b. Vahyin Değişik İfadelerine 

Yukarıdaki bölümde peygamberlere tabi olunmasını emreden ayetlere yer verilmişti. Bu 

bölümde ise vahye tabi olunmasını emreden ayetler üzerinde durulacaktır. Ayetlerde 

vahiyle ilgili ifadeler doğrudan vahiy olarak geçtiği gibi bazen kitap, indirilen, şeriat, 

yol ve din gibi değişik lafızlarla da geçmektedir. Vahyin kapsamına giren ve tabi 

olunması istenen bütün unsurlar bu başlık altında incelenecektir. 

Medenî ayetlerde vahye tabi olması istenenler değişiklik arz etmektedir. Aşağıda 

gelecek olan ayetlerde bu durumu görmekteyiz. Kimlerin tabi olacağı ile ilgili bilgiler 

bazen ayetlerden açıkça anlaşılmaktadır. Ancak bu bilgiyi, kimi ayetlerde siyak ve 

sibaktan, kimisini de müfessirlerin açıklamalarından öğrenmekteyiz. 

Aşağıda gelen ilk iki ayette Hz. Muhammed (s.a.v.)’in kendisine vahyedilene tabi 

olması emredilmektedir. İlk ayette birbirini nakzeden iki durumdan bahsedilmiş, 

bunlardan biri peygamberin vahye tabiyeti; diğeri de müşriklerden yüz çevirmesidir. 

İkinci ayette ise ittiba ve sabır olarak birbirine paralel iki durumdan bahsedilmiştir. 

Müşriklerin Mekke döneminde peygamberden putlara tapmak gibi
324

 istekleri vardı. 

Müşriklerin bu isteklerine uymaması, onlardan yüz çevirmesi ve sadece kendisine 

vahyedilen şeye tabi olması, onların eza ve kötülüklerine
325

 karşı sabırlı olması 

emredilmiştir. 

"Ey Muhammed! Sen, Rabbinden sana vahyedilene uy ( ِْاتَِّبع). Ondan başka hiçbir ilah 

yoktur. Allah'a ortak koşanlardan yüz çevir."
326

 

"(Ey Muhammed!) Sana vahyolunana uy ( ِْاتَِّبع) ve Allah hükmünü verinceye kadar 

sabret. O, hüküm verenlerin en hayırlısıdır."
327

 

                                                 
323

 Tâhâ, 20/90. 
324

 Taberî, Camiu’l-Beyan, XII/32. 
325

 Taberî, Camiu’l-Beyan, XV/221. 
326

 En'âm, 6/106. 
327

 Yûnus, 10/109. 



102 

Ayette “Allah hükmünü verinceye kadar sabret” ifadesinde geçen hükümden maksadın 

Bedir Savaşı olduğu, müşriklerle Hz. Peygamber (s.a.v.) arasında Allah’ın Bedir 

savaşıyla hükmünü verdiği ifade edilmiştir.
328

 

Yine aşağıdaki ayette de hitap Hz. Muhammed (s.a.v.)’edir.
329

 Ayette Peygamber’in 

şeriate tabi olması emredilmektedir. Şeriatle kastedilen ise din ve yol;
330

 Katade’den 

gelen bir rivayete göre ise farzlar, hadler, emir ve nehiyler olduğu belirtilmektedir.
331

 

Şeriat, yol ve din, vahiyle vaz’ edildiği için bu ayetlerle değerlendirilmesi daha 

doğrudur.  

"Sonra da seni din işi konusunda açık bir yola koyduk. Sen ona uy (َاتَّبعِْها), bilmeyenlerin 

heva ve heveslerine uyma ( ْلَْ تَتَّبـِع)."
332

  

Ayette yine Hz. Muhammed (s.a.v.)’in tabi olması ve olmaması istenen iki tane 

birbirine zıt durumdan bahsedilmektedir. Tabi olması istenen şeriat, tabi olması 

yasaklanan ise cahillerin heva ve arzularıdır.  

Yukarıdaki ayetlerde Hz. Muhammed (s.a.v.)’in vahyedilen şeylere tabi olması 

emredilmekte idi. Aşağıdaki ayetlerde ise bu emir müşriklere ve bütün insanlara
333

 

yöneltilmiştir. Dolayısıyla ayetin muhatabının müşrikler özelinde bütün insanlar 

olduğunu söyleyebiliriz. 

ا انُْزِلَ الِيَْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ وَلَْ تتََّبعُِوا مِنْ دُونهَِ۪ٓ اوَْليََِٓاءَۜ  (٣)  تذََكَّرُونَ قلَ۪يلًَ مَا  اتَِّبعُِوا مََٓ  

"Rabbinizden size indirilene uyun. Onu bırakıp başka dostlara uymayın. Ne kadar da az 

öğüt alıyorsunuz!"
334

  

Ayette geçen “ َِ۪ٓمِنْ دُونه” lafzındaki zamirle kastedilenin Allah’ın indirdiği
335

 ya da 

Allah
336

 olduğuna dair farklı görüşler bulunmaktadır. Bu görüşlere göre ayetin anlamı 

“Allah’ın dışında başka dostlara” veya “Allah’ın indirdiğini bırakıp başka dostlara tabi 

olmayın” şeklinde olmaktadır.  

                                                 
328

 Taberî, Camiu’l-Beyan,XV/221. 
329

 Muhammed el-Emîn b. Muhammed el-Muhtâr b. Abdilkādir el-Cekenî el-Himyerî eş-Şinkītî (ö.1393-

1974), Edvaü’l-Beyan fî İzahi’l-Kur’an bi’l-Kur’an, Darü’l-Fikir, Beyrut, 1995, VII/199. 
330

 Ferra, Meani’l-Kur’an, III/45; Ebû Ubeyde, Mecazü’l-Kur’an, II/210. 
331

 İbn Atıyye), Muharreru’l-Veciz, V/84. 
332

 Câsiye, 45/18. 
333

 Taberî, Camiu’l-Beyan, XII/297-298. 
334

 A'râf, 7/3 
335

 Beyzâvî, Envaru’t-Tenzil, III/5. 
336

 Celaleyn, Tefsiru’l-Celaleyn,  s. 93. 



103 

Ayette “Allah’tan size indirilene tabi olun” emrinin karşılığında “onu bırakıp başka 

dostlara tabi olmayın” nehyi yer almakta ve “Ne kadar da az öğüt alıyorsunuz!" 

uyarısıyla da müşriklerin veya bütün insanların bu emir ve nehye çok az uydukları 

belirtilmektedir.  

Yine müfessirlerin beyanına göre aşağıdaki ayette de hitap, müşriklere
337

 ya da tüm 

insanlaradır.
338

 Ayrıca ayette “size indirilenin en güzeline tabi olun” cümlesinde geçen 

indirilenin en güzelinden maksadın Kur’an veya Kur’an ayetleriyle ilgili çeşitli görüşler 

olduğu ileri sürülmüştür.
339

 

 "Farkında olmadan azap size ansızın gelmeden önce, Rabbinizden size indirilenin en 

güzeline uyun (وا 340".(اتَّبعَُِٓ
  

Ayette azap gelmeden önce tabi olunması istenmiş azaptan -ki azaptan maksat ağırlıklı 

olarak dünyevi ceza olarak değerlendirilmiştir- sonra pişmanlığın fayda vermeyeceği 

ikazında bulunulmuştur.
341

 İnsanlık tarihi bu ikazın tezahürlerine çok defa şahitlik 

etmiştir: Nuh’un (a.s.) kavminin inkârda, Lut kavminin bütün ikazlara rağmen günahta 

ısrar etmeleri gibi kendilerine gönderilen ilahi kitaplara tabi olmamaları sonucunda, 

Allah onları büyük bir azaba düçar kılmıştır. Her ne kadar Firavun gibi azaba maruz 

kalınca hakikati idrak etselerde artık pişmanlık kapıları kapanmıştır. Allah Teâlâ bu 

ayette aslında geçmişte yaşanılanlara atıfta bulunarak aynı hataya düşmemeleri için 

Mekkeli müşrikler özelinde tüm insanları uyarmaktadır. Allah kelamına tabi olmanın, 

tüm insanlık için, dünya ve ahiret azabından kurtuluş reçetesi olduğu hatırlatılmaktadır. 

Ayrıca ayetin hemen öncesinde de “Size azap gelip çatmadan önce Rabbinize dönün, 

O'na teslim olun, sonra size yardım edilmez.”
342

 buyrulması, “indirilenin en güzeline 

ittiba” ile “Allah’a yönelmek ve teslim olmak” arasında bir ilişki olduğunu 

göstermektedir. Allah’a yönelip teslim olduktan sonra indirilen kitaba tabi olmak, 

ondaki emirlere ve yasaklara uymak, dünyada görülecek azaptan alıkoyan unsurlar 

olarak karşımıza çıkmaktadır.  

                                                 
337

 Tahir b. Aşur, et-Tahrir ve’t-Tenvir, XXIV/44. 
338

 Taberî, Camiu’l-Beyan, XXI/312. 
339

 Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd el-Mâtürîdî es-Semerkandî (ö. 333/944), 

Te’vilatü’l-Kur’an, (Thk. Fatıma Yusuf), Müessesetü’r-Risale, Birinci Baskı, Beyrut, 2004, IV/318. 
340

 Zümer, 39/55. 
341

 Hayrettin Karaman vd., Kur’an Yolu, IV/546. 
342

 Zümer, 39/54. 



104 

Aşağıdaki ayet de yine inkârcı müşriklerle ilgilidir. Ayette kendilerine Allah’ın 

indirdiğine tabi olmaları emredildiğinde onlar “babalarımızı üzerinde bulduğumuz şeye 

uyarız" diyerek neye tabi olduklarını açıklamaktadırlar. Böyle bir cevap vermeleri, 

onların, babalarının yolunun doğruluğundan emin oldukları izlenimini vermektedir. 

Ancak onlara, “Şeytan kendilerini cehennem azabına çağırıyor olsa da mı” şeklinde 

cevap verilerek onlar, doğruluğuna dair herhangi bir delili olmayan yanlış inançlarından 

kurtarmaya çalışılmıştır. Yine ayette “"Hayır, biz babalarımızı üzerinde bulduğumuz 

şeye uyarız" demeleri onların dışarıdan bir zorlama olmadan içsel olarak tabi olduklarını 

göstermektedir. 

"Kendilerine, "Allah'ın indirdiğine uyun (وا  denildiği zaman, "Hayır, biz "(اتَّبعَُِٓ

babalarımızı üzerinde bulduğumuz şeye uyarız ( ُِنتََّبع)" derler. Şeytan kendilerini 

cehennem azabına çağırıyor olsa da mı?"
343

 

Vahiyle ilgili yukarıdaki ayetlerde genellikle “indirilen şey” nitelemesi kullanılmıştı. 

Şimdi gelen ayette ise “indirilen kitap” ifadesi ve bu kitabın mübarek olduğu nitelemesi 

kullanılmıştır. İtaat kavramında olduğu gibi ittiba ile birlikte ittika kelimesi de 

kullanılmıştır. Dolayısıyla Kur’an’daki anahtar kelimelerden biri olan ittika kelimesi, 

kişiyi hem Allah ve Resulü’ne itaat etmeye hem de kitaba tabi olmaya götüren önemli 

faktörlerden biridir. Kitaba tabi olmanın ve Allah’tan sakınmanın (ittika) sonucunun da 

merhamete layık olunacağı belirtilmektedir. 

"Bu (Kur'an) da bizim indirdiğimiz bereket kaynağı bir kitaptır. Artık ona uyun ( ُاتَّبعُِوه) 

ve Allah'a karşı gelmekten sakının ki size merhamet edilsin."
344

 

Tabi olunması ve olunmaması emredilen bir diğer ayette aşağıda gelen ayet-i kerimedir. 

Tüm insanlar tarafından Allah’ın doğru yoluna tabi olunması istenirken başka yollara 

tabi olunması yasaklanmaktadır. Başka yollara tabi olunması durumunda bu yollara tabi 

olanların parça parça olup doğru yoldan ayırılacağı bildirilmketedir. Dolayısıyla 

Allah’ın yoluna tabi olmak ümmetin birlikteliğine, başka yollara tabi olmak ise 

ayrılığına yol açmaktadır.  

قَ بكُِمْ عَ  (٢٤٣)  بلَُ فتَفََرَّ يكُمْ بهِ۪ لعََلَّكُمْ تتََّقوُنَ وَانََّ هٰذَا صِرَاط۪ي مُسْتقَ۪يماً فاَتَّبعُِوهُ  وَلَْ تتََّبعُِوا السُّ نْ سَب۪يلهِ۪ۜ ذٰلكُِمْ وَصٰٰ  

                                                 
343

 Lokmân, 31/21. 
344

 En'âm, 6/155. 



105 

"İşte bu, benim dosdoğru yolum. Artık ona uyun ( ُاتَّبعُِوه). Başka yollara uymayın (لَْ تَتَّبعُِوا). 

Yoksa o yollar sizi parça parça edip O'nun yolundan ayırır. İşte size bunları Allah 

sakınasınız diye emretti."
345

  

Ayetle ilgili dikkatimizi çeken diğer bir husus ise Allah’ın yolu için “ ۪صِرَاط” kelimesi 

başka yollar için “ َُبل  kelimesinin kullanılmasıdır. Yine aşağıda gelen ayette de ”السُّ

“Allah’a yönelenlerin yoluna uy” cümlesinde de “ َسَب۪يل” kelimesi kullanılmıştır. Her iki 

kelimede Kur’an’da kullanımı bakımından benzerlik göstermektedir. 

 ""Eğer, hakkında hiçbir bilgi sahibi olmadığın bir şeyi bana ortak koşman için seninle 

uğraşırlarsa, onlara itaat etme (لَْ تُطِعْهمَُا). Fakat dünyada onlarla iyi geçin. Bana 

yönelenlerin yoluna uy ( ِْاتَّبع). Sonra dönüşünüz ancak banadır. Ben de size yapmakta 

olduğunuz şeyleri haber vereceğim."
346

  

İtaatle ilgili ayetleri incelerken de değinildiği gibi çocuklar üzerinde yöneten ve 

yönlendiren konumunda olması sebebiyle anne baba için itaat kelimesi kullanılırken 

“Allah’a yönelenlerin yolu” için ittiba kelimesi kullanılmıştır. İtaat kelimesi hiçbir 

ayette “yola itaat et” gibi bir kullanıma sahip değildir. Hatta yol, zan, heva vb. gibi 

soyut kavramlar itaatin nesnesi olarak kullanılmamıştır. İtaat kelimesi zatı olan şeylerle 

ilgiliyken, ittiba kelimesi hem zatı olan hemde zatı olmayan soyut kavramlar için 

kullanıldığı ve bu durumun itaatin bir otorite ve güce yönelik olarak ast üst ilişkisini 

gerektirmesinden kaynaklandığı daha önce belirtilmişti. Yukarıda verilen yol, zan, heva 

vb. kelimelerde de bu durum söz konusudur. 

Mekkî ayetlerde tabi olunması istenen unsurlardan bir diğeri de “İbrahim’in dini”dir. 

Allah Teâlâ Hz. Muhammed (s.a.v.)’e hitap ederek
347

 Hz. İbrahim’in dinine tabi 

olmasını emretmektedir. 

"Sonra da sana, "Hakka yönelen İbrahim'in dinine uy ( ِْاتَّبع). O, Allah'a ortak 

koşanlardan değildi" diye vahyettik."
348

  

Hz. İbrahim tevhid mücadelesinde öne çıkan peygamberlerdendir. Zaten ayette 

müşriklerden değildi şeklinde onun bu yönüne işaret edilmiştir. Mekke döneminde 

                                                 
345

 En'âm, 6/153. 
346

 Lokmân, 31/15. 
347

 Zemahşerî, Keşşâf, II/643. 
348

 Nahl, 16/123. 



106 

putperestliğin yaygın olması ve müşriklerin puta tapmadaki ısrarlı tutumuna karşılık, 

Hz. İbrahim’in dini vurgusu yapılarak cevap verilmektedir. 

Yine Hac ve Kurban ibadetleri Hz. İbrahim’den gelmektedir. Dolayısıyla bazı 

tefsirlerde, ayetin tefsiri yapılırken Hz. Peygamber’in Hac menasikini Cebrail’in, Hz. 

İbrahim’e öğrettiği gibi yapması emredildiği açıklaması yer almaktadır.
349

 Bu 

açıklamalardan da anlaşılacağı gibi ittiba, hem inançla ilgili konularda hem de fiili 

ibadetleri uygulamada söz konusu olabilmektedir. 

c. Firavun’un Kavminden İman Eden Bir Adam 

"O inanan kimse dedi ki: ‘Ey kavmim! Bana uyun ( ِاتَّبعُِون) ki, sizi doğru yola 

ileteyim.’"
350

 

Ayette bahsedilen “iman eden kişi", müfessirlerin çoğuna göre Firavun’un kavminden 

bir adamdır.
351

 Râzî de Firavun kavminden olan bu kişinin kavmine üç kez nida ettiğini 

birincisinde -yukarıdaki ayeti dikkate alarak-icmali, diğer ikisinde ise -bu ayetten sonra 

gelen ayetleri dikkate alarak- tafsili olarak bu dini- Musa’nın getirdiği dini- kabul 

etmeye davet ettiği açıklamasını yapmaktadır.
352

 Buradaki ittibayı Râzî’nin “Musa’nın 

yoluna tutunmaya (temessük) ve dinini kabul etmeye davet olarak; Taberî’nin de “bana 

tabi olup dediğimi kabul ederseniz”
353

 şeklinde açıklaması ittibanın içsel bir eğilimin 

sonucu olduğu tezimizle tamamen uyuşmaktadır. 

Ayetin “Bana uyun ki, sizi doğru yola ileteyim.” bölümüde, iman eden bu kişinin 

davetinin kabul edilmesi ve davetine tutunulması sonucunda da doğru yola ileteceği 

açıklamasında bulunmaktadır. 

3.2.1.1.2. Tabi Olunması İstenmeyenler 

Yukarıdaki başlık altında Mekkî ayetlerde tabi olunması emredilen unsurları içeren 

ayetlere yer verdik. Bu başlık altında ise -itaat kavramında takip ettiğimiz metot 

bağlamında- tabi olunması istenmeyen, yasaklanan unsurlar üzerinde durulacaktır. Tabi 

                                                 
349

 Mâtürîdî, Te’vilatü’l-Kur’an, III/129; Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Ali el- Vâhidî en-Nîsâbûrî (ö. 

468/1076), el-VecizFi Tefsiri’l-Kitabi’l-Aziz, (Thk. Safvan Adnan Davûdî), Daru’l-Kalem, ed-Daru’ş-

Şamiyye, Birinci Baskı, h. 1415, Beyrut, s. 623. 
350

 Mümin, 40/38 
351

 Taberî, Camiu’l-Beyan, XI/38; Zemahşerî, Keşşâf, IV/168. 
352

 Râzî, Mefatihu’l -Gayb, XXII/518. 
353

 Taberî, Camiu’l-Beyan, XI/389. 



107 

olunması emredilenlerin Hz. Muhammed (s.a.v.) Hz. İbrahim, elçiler ve Firavun’un 

kavminden Hz. Musa’ya inanmış olan bir adam dışında diğerleri tamamen zati olmayan 

unsurlardan teşekkül ettiğini görmüş olduk. Aşağıdaki ayetlerde de tamamen zati 

olmayan unsurlara tabi olunması yasaklanmaktadır. İlk beş ayette peygamberlerin 

değişik unsurlara tabiyeti, son ayette de -ayetin sonunda şeytanın apaçık bir düşman 

olduğu bildirilmesinden dolayı- inananların tabiyeti yasaklanmaktadır. 

a. Heva 

Aşağıdaki iki ayet birlikte değerlendirilecektir. Çünkü her iki ayette de Hz. Muhammed 

(s.a.v.)’e hitap edilmekte ve inanmayanların heva ve arzularına uymaması 

emredilmektedir.  

 "De ki: "Haydi, Allah şunu haram kıldı" diye tanıklık yapacak şahitlerinizi getirin. 

Onlar şahitlik etseler de sen onlarla beraber şahitlik etme. Ayetlerimizi yalanlayanların 

ve ahirete inanmayanların arzularına uyma ( ِْلَْ تَتَّبع). Onlar Rablerine, başka şeyleri denk 

tutuyorlar."
354

  

Ahirete inanmayan ve ayetleri “yalanlayanların arzularına tabi olma” sonrasında da 

“onlar Rablerine başka şeyleri denk tutuyorlar” buyrulması ayetin müşriklerle ilgili 

olduğu, bu durumda Allah’a şirk koşanların arzularına uyulmamasının emredildiği 

anlaşılmaktadır. 

Aşağıdaki ayette de kendilerinden bahsedilenlerle, heva ve heveslerine tabi olmamaları 

istenenlerin kimler olduğu ile ilgili bir işaret bulunmamakta ancak önceki ayette geçen 

“Onlardan sonra kitaba vâris kılınanlar” cümlesiyle ilgili olduğu görülmektedir. Bu 

durumda da önceki ayette geçen bu ifadenin Araplar veya Ehli Kitap’la ilgili olduğuna 

dair farklı değerlendirmeler yapılmıştır.
355

 Dolayısıyla bu ayette tabi olunmaması 

istenenlerden maksat, müşrik Araplar veya ehli kitap olmaktadır.  

"(Ey Muhammed!) Bundan dolayı sen çağrıya devam et ve emrolunduğun gibi dosdoğru 

ol. Onların heva ve heveslerine uyma ( ِْلَْ تَتَّبع) ve şöyle de: "Ben Allah'ın indirdiği her 

kitaba inandım ve aranızda adaleti gerçekleştirmekle emrolundum. Allah bizim de 

Rabbimiz, sizin de Rabbinizdir. Bizim işlediklerimiz bize, sizin işledikleriniz sizedir. 

                                                 
354

 En'âm, 6/150. 
355

 Hayrettin Karaman vd., Kur’an Yolu, IV/636. 



108 

Bizimle sizin aranızda tartışılacak bir şey yoktur. Allah hepimizi bir araya 

toplayacaktır. Dönüş de ancak O'nadır."”
356

  

Ayetin başında geçen “emrolunduğun gibi dosdoğru ol” cümlesiyle “heva ve arzulara 

tabi olmama” birbirini destekleyen iki durumdur. 

Mekkî ayetlerde tabi olmayı yasaklayan aşağıdaki ayet de yukarıda geçenler gibi 

peygamberle ilgilidir. Bu sefer ayette hitap Hz. Davud’a yönlendirilmiş, insanlar 

arasında hak ile hüküm vermesi istendikten sonra hevaya uymaması, aksi takdirde 

hevaya tabiyetin Allah’ın yolundan ayıracağı, O’nun yolundan sapanlar için de şiddetli 

bir azap olacağı belirtilmiştir.  

 "Ona dedik ki: ‘Ey Dâvûd! Gerçekten biz seni yeryüzünde halife yaptık. İnsanlar 

arasında hak ile hüküm ver. Nefis arzusuna uyma ( تَتَّبعِْ لَْ  ), yoksa seni Allah'ın yolundan 

saptırır. Allah'ın yolundan sapanlar için hesap gününü unutmaları sebebiyle şiddetli bir 

azap vardır.’"
357

 

b. Bozguncuların ve Bilmeyenlerin Yolu 

Aşağıdaki ayette Hz. Musa’nın Allah Teâlâ ile buluşmak üzere Turisina‘ya gitmek 

üzere kavminden ayrıldığında yerine kardeşi Hz. Harun’u bıraktığı ve bu vekâleti 

verirken yapıcı olmasını ve bozguncuların yoluna tabi olmamasını istediği 

bildirilmektedir. 

"Mûsâ'ya otuz gece süre belirledik, buna on (gece) daha kattık. Böylece Rabbinin 

belirlediği vakit kırk geceye tamamlandı. Mûsâ kardeşi Hârûn'a, "Kavmim arasında 

benim yerime geç ve yapıcı ol. Sakın bozguncuların yoluna uyma ( ِْلَْ تَتَّبع)" dedi."
358

 

 Ayette Hz. Musa kardeşi Harun’dan yapıcı olmasını (onları ıslah etmesini) istemesi ve 

içlerinde bozgunculuk yapanların yoluna uymamasını istemesi onları yönetirken 

zorlamaması, katı davranması, yapıcı ve düzeltici olması fakat onlara tabi olarak da 

onlara müdahale etmeksizin kendi başlarına bırakmamasını istemektedir. Yani 

bozgunculara müdahale etmeyerek onlara tabi olmamasını, müdahale ederken de yapıcı 

olmasını istemektedir. Dolayısıyla buradan bir şeye tabiyetin, o şeye müdahale etmeden 

                                                 
356

 Şûrâ, 42/15. 
357

 Sâd, 38/26. 
358

 A'râf, 7/142. 



109 

ona gönüllü olarak uymayı gerekli kılmakta olduğu sonucuna ulaşılabilir. Nitekim 

Hz.Musa’nın Hızır (a.)’a tabi olmasında da Hızır (a.) kendine soru sormadan, bir 

anlamda müdahale etmeden tabi olmasını istemektedir. 

Aşağıdaki ayet ise Allah’ın Hz. Musa ve Harun’a hitabını içermekte, yukarıda Şura 

sûresi 15. ayette Peygamberimiz’e “emrolunduğun gibi dosdoğru ol” hitabı bu ayette de 

adı geçen iki peygambere yöneltilmiş, istikamet üzere olmaları istenmiştir. Sonra da 

cahillerin yoluna tabi olmamaları emredilmiştir. 

"Allah da, "Her ikinizin de duası kabul edildi. Öyleyse dürüst olmakta devam edin ve 

sakın bilmeyenlerin yolunda gitmeyin ( ِّان ".dedi "(لَْ تتََّبعََِٓ
359

 

c. Şeytanın Adımları 

Mekkî ayetlerde tabi olunması yasaklananlardan bir diğeri de şeytanın adımlarıdır. 

Taberîye göre ayette hitap müminleredir.
360

 Müminlerin şeytanın adımlarına tabi 

olmamasını emretmiş, buna sebep olarak da onun müminlerin düşmanı olduğu 

belirtilmiştir. Dolayısıyla şeytanın, inananların düşmanı olduğunu bilmek ve anlamak, 

şeytanın adımlarına tabi olmayı engelleyen bir faktördür, denilebilir. 

"Yine O, hayvanlardan da irili ufaklı var edendir. Allah'ın size rızık olarak verdiğinden 

yiyin de şeytanın adımlarına uymayın ( تتََّبعُِوا لَْ  ). Çünkü o, sizin için apaçık bir 

düşmandır."
361

  

Müfessirler, “şeytanın adımlarına uymayın” buyruğunu ayetin baş tarafındaki “Allah'ın 

size rızık olarak verdiğinden yiyin” cümlesiyle bağlantılı olarak “Allah’ın size rızık 

olarak verdiği ve helal kıldığı nimetleri haram kılma hususunda, şeytanın adımlarına 

uymayın.” şeklinde anlamışlar ayrıca “şeytanın adımları”ndan maksadın şeytanın yolu, 

işleri, daveti ve güzel gösterdiği şeyler olduğunu ifade etmişlerdir.
362

 

3.2.1.1.3. Tabi Olmaktan Bahseden Ayetler 

Mekkî ayetlerde ittiba ile ilgili ayetlerden buraya kadar olan bölümde tabi olunması 

emredilen ve yasaklanan, diğer bir ifadeyle emir ve nehiy cümlelerini içeren ayetlere 

                                                 
359

 Yûnus, 10/89. 
360

 Taberî, Camiu’l-Beyan, XII/182. 
361

 En'âm, 6/142. 
362

 Mâtürîdî, Te’vilatü’l-Kur’an, I/184. 



110 

yer verdik. Bu bölümde ise emir ve nehiy cümleleri dışında Mekkî ayetlerde tabi 

olmaktan bahseden ayetler üzerinde durulacaktır. “Tabi olmaktan bahseden” ifadesini 

seçmemizin amacı buradaki ayetlerin, emir ve nehiy dışında hem şart cümleleri hem de 

isim ve fiil cümleleri gibi çeşitli cümle yapılarını kapsamasıdır. Bu cümle yapılarını 

içeren ayetler, daha öncekilerde olduğu gibi nesnelerine yani nelere tabi olmaktan 

bahsettiklerine göre sınıflandırılacaktır.  

Bu bölümde her bir ayetle ilgili ayrıntılı açıklama yapmak yerine, ayetler alt başlıklar 

altında gruplandırıldıktan sonra değerlendirilmesi yapılacaktır. Çünkü birbirine 

benzeyen ayetler oldukça fazla ve her birinde aynı şeyleri tekrar etmek gereksiz 

fazlalığa sebep olacaktır. 

a. Allah 

Mekkî ayetlerde sadece bir yerde Allah Teâlâ’ya tabi olunmasından bahseden ayet 

bulunmaktadır. Bu ayette de doğrudan lafzatullah geçmemekte, Allah’ın “hadi” isminin 

açıklaması olan “hakka ileten olarak” şeklinde geçmektedir. Ayette tabi olunması 

gerekenin, “Hakka ileten mi? yoksa “Hakka iletilmesi dışında doğru yolu bulamayan 

kimse mi?” sorusu sorularak kendisi hidayete erdirilmeye muhtaç olanlara tabi olmanın, 

yanlış bir hüküm olduğu belirtilmektedir. 

 "De ki: "Allah'a koştuğunuz ortaklarınızdan hakka iletecek olan bir kimse var mı?" De 

ki: "Hakka Allah iletir." Öyle ise, hakka ileten mi uyulmaya ( ََاَنْ يتَُّبع) daha layıktır, yoksa 

iletilmedikçe doğru yolu bulamayan kimse mi? Ne oluyor size? Nasıl hüküm 

veriyorsunuz?""
363

 

 Müfessirler, ayetin tefsirini Mekkeli müşriklerin, herhangi bir fayda sağlamaya gücü 

yetmeyen, hidayete erdiremeyen ancak hidayete erdirilmeye muhtaç olan bu putlara tabi 

olmanın ne kadar yanlış bir hüküm olduğu nokta-i nazarından hareketle tefsir 

etmişlerdir.
364

 

                                                 
363

 Yûnus, 10/35. 
364

 Mukatil b. Süleyman, Tefsiru Mukatil, III/ 92. 



111 

b. Peygamberler 

Hz. Muhammed, Hz. İbrahim ve isimleri bilinmeyen, kim oldukları hakkında çeşitli 

görüşlerin olduğu Yasin sûresinde geçen elçiler, tabi olunması emredilenler içerisinde 

verilmişti. Bu bölümde Hz. Nuh, Hz. İbrahim, Hz. Şuayb, Hz Musa, Hz. Harun, Hz. 

Muhammed’in ittiba fiilinin nesnesi yani tabi olunmasından bahsedilen peygamberler 

olduğunu göreceğiz. Ayrıca ittibanın nesnesi olarak peygamberler ( َۜسُل  ifadesi (الرُّ

kullanılan dolayısıyla “kâfirlerin azap gününde peygamberlere ittiba etmeleri için fırsat 

temenni edeceklerini” bildiren bir ayeti de bu grup içerisinde vereceğiz.  

b.1. Hz. Nuh 

Mekkî ayetlerde kendisine tabi olunmasından bahsedilen peygamberden biri Hz. 

Nuh’tur. Hz. Nuh’la ilgili birbirine benzeyen iki tane ayet bulunmaktadır. Bu ayetler 

şöyledir. 

"Kavminin inkâr eden ileri gelenleri, "Biz, senin ancak bizim gibi bir insan olduğunu 

görüyoruz. İlk bakışta sana uyanların ( َاتَّبعََك) da ancak en aşağılıklarımızdan ibaret 

olduğunu görüyoruz. Sizin bize karşı herhangi bir üstünlüğünüzü de görmüyoruz. 

Aksine sizin yalancı kimseler olduğunuzu sanıyoruz" dediler."
365

 

 “Dediler ki: “Sana hep aşağılık kimseler uymuş ( َاتَّبعََك) iken, biz hiç sana inanır 

mıyız?”
366

 

Hz. Nuh’a tabiyetle ilgili bu iki ayetten, kavminin ileri gelenleri değil de daha çok 

sosyal ve ekonomik yönden geri kalmış kimselerin ona iman ettiğini anlıyoruz. Çeşitli 

yönlerden geri kalmış ve sıkıntı içerisinde bulunanlar peygamberlere, içerisinde 

bulundukları şartlardan dolayı daha çok tabi olma eğilimindedir. Bu kimseler, 

kendilerini acziyete düşüren bu şartlardan kurtulmak için bir arayış içerisinde olurlar. 

Bu arayış da onları hak ve adaleti getirme iddiasında bulunan peygamberlere tabi 

olmaya teşvik eden sebeplerdir. Teşvik eden bu şartlar ve peygamberlerin iddiaları 

onları, samimi olarak, ikna olmuş bir şekilde peygamberlere tabi olmaya ve bağlanmaya 

götürmektedir.  

                                                 
365

 Hûd, 11/27. 
366

 Şuarâ, 26/111. 



112 

Sosyal ve ekonomik yönden geri kalanların aksine toplumun ileri gelenlerinin, 

içerisinde yaşadıkları refahtan dolayı peygambere tabi olmaya gönülleri el vermemekte, 

içinde bulundukları refah onların ikna olmalarını engellemektedir. 

b.2. Hz. İbrahim 

""Rabbim! Çünkü o putlar insanlardan birçoğunu saptırdılar. Artık kim bana uyarsa 

 o bendendir. Kim de bana karşı gelirse şüphesiz sen çok bağışlayan, çok (مَنْ تَبعَِن۪ي)

merhamet edensin.""
367

 

Hz. İbrahim, tabi olunması emredilenler başlığı altında yer alan peygamberlerden biri 

idi. Orada geçen ayette Hz. İbrahim’in, babasından kendisine tabi olmasını istediğini 

görmüştük.  

Burada ise Hz. İbrahim’in “kim bana uyarsa o bendendir” dediğine dair ayet yer 

almaktadır. Bize göre –daha önce yapılan benzer değerlendirmelerde olduğu gibi- tabi 

olmanın görünüş olarak değil kalpten gelen bir haslet olduğunu göstermektedir. Çünkü 

Hz. İbrahim’e tabiyet kalben değil de sadece işitilen söz ve görülen davranışlar olsaydı, 

bu durumda tabi olan kişinin Hz. İbrahim’den olması söz konusu olamazdı.  

b.3. Hz. Şuayb 

"Şuayb'ın kavminden inkâr eden ileri gelenler dediler ki: "(Ey ahali!) Andolsun ki eğer 

Şuayb'a uyarsanız ( عْتُمْ لَئنِِ اتَّبَ  ) o takdirde mutlaka siz zarar edenler olursunuz.""
368

 

Bu ayette de Hz. Şuayb’in kavminin ileri gelenleri halkın Şuayb’e ittibasını 

istemediklerine, ona tabi olmaları durumunda zarar edenlerden olacaklarına dair 

açıklamaları haber verilmektedir. 

b.4. Hz. Musa ve Harun  

"Allah, "Kardeşinle seni destekleyeceğiz ve size bir iktidar vereceğiz de âyetlerimiz 

sayesinde size (kötü bir amaçla) ulaşamayacaklar. Siz ve size uyanlar (مَنِ اتَّـبعََكُمَا) galip 

gelecek olanlardır" dedi."
369

 

                                                 
367

 İbrâhîm, 14/36. 
368

 A'râf, 7/90. 
369

 Kasas, 28/35. 



113 

Mûsâ: (Tûr'dan dönünce) şöyle dedi: "Ey Hârûn! Saptıklarını gördüğün zaman bana 

uymana ( ِاَلَّْ تتََّبعَِن) ne engel oldu? Yoksa emrime karşı mı geldin?"
370

 

Ayetlerden ilki İsrailoğulları’ndan Hz. Musa ve Harun’a ittiba edenleri, ikincisi ise 

Hz.Musa’ın kendisine tabi olmayan kardeşi Hz. Harun’un tabi olmamasınıa dair 

eleştirisini konu edinmektedir.  

b.5.Hz Muhammed (s.a.v.) 

Hz. Muhammed’le ilgili buradaki ayetlerde tabi olma ifadesi ilk üç tanesinde sıla 

cümlesi olarak geçmekte ve Hz. Muhammed (s.a.v.)’e tabi olan müminler hakkında 

bilgiler vermektedir. Sonraki iki ayette ise müşriklerin Hz.Muhammed’e tabi olan 

müminler için, büyülenmiş bir adama tabi olduklarına dair sözleri, son iki ayette ise 

hem inananların hem de inanmayanların Peygamber’e hangi amaçla ve hangi şartlarda 

tabi olacağını bildiren ayetler yer almaktadır.  

 "Müminlerden sana uyanlara ( َلمَِنِ اتَّـبعََك) kanatlarını indir."
371

 

"Onlar, yanlarındaki Tevrat'ta ve İncil'de yazılı buldukları Resûle, o ümmî peygambere 

uyan kimselerdir ( َالََّذ۪ينَ يتََّبعُِون). O, onlara iyiliği emreder, onları kötülükten alıkoyar. 

Onlara iyi ve temiz şeyleri helal, kötü ve pis şeyleri haram kılar. Üzerlerindeki ağır 

yükleri ve zincirleri kaldırır. Ona iman edenler, ona saygı gösterenler, ona yardım 

edenler ve ona indirilen nura (Kur'an'a) uyanlar (اتَّبعَُوا) var ya, işte onlar kurtuluşa 

erenlerdir."
372

 

"De ki: "İşte bu benim yolumdur. Ben ve bana uyanlar ( ۜمَنِ اتَّبعََن۪ي) bilerek Allah'a 

çağırırız. Allah'ın şanı yücedir. Ben Allah'a ortak koşanlardan değilim.""
373

 

 Her biri farklı surelerde geçen yukarıdaki ayetlerde -ayetlerin başında da ifade edildiği 

gibi- genellikle Hz. Muhammed (s.a.v.)’e tabi olduğu ifade edilen müminlerden 

bahsedilmektedir. Bu ayetlerde tabi olmak ifadesi temel cümle değil de sıla cümlesi 

(yan cümle) olarak geçmekte olduğu için “tabi olanlar/ tabi olan kimse” anlamı 

mevcuttur. Hz.Muhammed (s.a.v.)’e tabi olan müminleri, Hz. Peygamber’in şefkat ve 

                                                 
370

 Tâhâ, 20/92-93. 
371

 Şuarâ, 26/215. 
372

 A'râf, 7/157. 
373

 Yûsuf, 12 108. 



114 

merhametle davranıp koruması emredilmiş, onların değişik özellikleriyle kurtuluşa 

ermiş kimseler olduğu ve Peygamber’le beraber Allah’a davet ettikleri bildirilmiştir. 

""Yahut kendisine bir hazine verilseydi veya ürününden yiyeceği bir bahçesi olsaydı ya! 

"Zalimler (inananlara): "Siz ancak büyülenmiş bir adama uyuyorsunuz ( َتتََّبعُِون )" 

dediler."
374

 

"Onlar seni dinlerlerken hangi maksatla dinlediklerini, kendi aralarında konuşurlarken 

de o zalimlerin, "Siz ancak büyülenmiş bir adama uyuyorsunuz ( َتتََّبعُِون)" dediklerini çok 

iyi biliyoruz."
375

 

Bu ayetlerde isim gizlenmiş, ismin yerine gizlenmiş olan ismi niteleyen iki tane farklı 

sıfat kullanılmıştır. Bunlardan birisi Allah Teâlâ’nın sözü göre “zalimler” sıfatı ki 

Mekkeli müşrikler için; diğeri de müşriklerin sözü olan “büyülenmiş bir adam” ifadesi 

ki Hz. Muhammed için kullanılmıştır. Dolayısıyla ayette müşrikler, gizli 

konuşmalarında, Hz Muhammed (s.a.v.)’i kastederek, müminler için “Siz büyülenmiş 

bir adama tabi oluyorsunuz.” dedikleri bildirilmektedir. Ancak kendileri Yunus sûresi 

35. ayette geçtiği üzere hidayete erdiremeyen dolayısıyla hiçbir fayda sağlayamayan 

putlara tabi olmaktaydılar.  

 "Eğer yakın bir dünya menfaati ve kolay bir yolculuk olsaydı, (sefere katılmayan 

münafıklar da) mutlaka sana uyarlardı ( َلَْتَّـبعَُوك). Fakat meşakkatli yol, onlara uzak 

geldi. Gerçi onlar, "Eğer gücümüz yetseydi, elbette sizinle beraber çıkardık" diye 

Allah'a yemin edeceklerdir. Onlar kendilerini helâke sürüklüyorlar. Allah biliyor ki 

onlar kesinlikle yalancıdırlar."
376

 

"Andolsun Allah; Peygamber ile içlerinden bir kısmının kalpleri eğrilmeğe yüz tuttuktan 

sonra, sıkıntılı bir zamanda ona uyan ( ُذ۪ينَ اتَّبعَُوه  muhacirlerle ensarın tövbelerini kabul (الَّ

etmiştir. Evet, onların tövbelerini kabul etmiştir. Şüphesiz O, onlara çok şefkatli ve çok 

merhametlidir."
377

 

Son iki ayet Tevbe sûresinde geçmekte ve biri müminlerin Hz. Muhammed (s.a.v.)’e 

tabiyetinden; diğeri de münafıkların tabiyetinden bahsetmektedir. Dolayısıyla her iki 

grubun Hz. Muhammed (s.a.v.)’e tabi olması ile ilgili karşılıklı bilgiler vermektedir. 

                                                 
374

 Furkân, 25/8. 
375

 İsrâ, 17/47. 
376

 Tevbe, 9/42. 
377

 Tevbe, 9/117. 



115 

Her iki ayetin bağlamı sıcaklık ve uzun yolculuk nedeniyle zor bir sefer olan Tebük 

Seferi’dir.
378

 Öncelikle bu ayetlerde geçen her iki grubun tabiyetlerinin de içten gelen 

bir duygu olduğunu ayetler bize gösteriyor. Ancak bu duyguyu harekete geçiren 

etmenlerin iki grupta tamamen farklı olduğunu görüyoruz. Münafıklar menfaatleri söz 

konusu olduğunda ve kolaylık durumunda tabi olmayı tercih ederken, müminler ise 

bazen kalpleri eğrilmeye yüz tutsa da, kalplerindeki Allah ve Peygamber sevgisinden 

dolayı sıkıntılı ve meşakkatli durumlarda tabi olmayı tercih etmişlerdir. 

b.6. Tüm Peygamberler 

Yukarıda geçen ayetler sadece bir peygambere tabiyetle ilgiliydi. Aşağıdaki ayet ise, 

peygamberlere tabi olmayan zalimlerin, Allah’a yakarışta bulunarak, “Kısa bir süre için 

azabı bizden ertele, senin davetine uyalım ve peygamberlere tabi olalım.” diyecekleri 

azabın geleceği kıyamet günü hakkında uyarıda bulunulmaktadır.  

"(Ey Muhammed!) İnsanları, kendilerine azabın geleceği gün ile uyar. Zira o gün 

zalimlerkıyamet günü, "Ey Rabbimiz! Yakın bir süreye kadar bizi ertele de senin 

çağrına uyalım ve peygamberlerin izinden gidelim ( ِ  diyecekler. Onlara şöyle "(نتََّبـِع

denilecek: "Daha önce siz, sonunuzun gelmeyeceğine yemin etmemiş miydiniz?""
379

 

Bu ayetten anlaşılmaktadır ki, peygamberlere tabi olmayan zalimler kıyamette pişman 

olup hatalarını anlayacaklar ve gönülden, isteyerek peygamberlere tabi olmayı arzu 

etmişlerdir. Dolayısıyla ittiba kelimesinde mündemiç olan gönüllülük manası bu ayette 

de tezahür etmektedir. 

c. Hz. Musa ve Hızır 

Tabi olmayla ilgili ayetlerin içerisinde Hz. Musa’nın Hızır’a tabiyetini anlatan ayetler 

de bulunmaktadır. Bu ayetler şöyledir: 

"Mûsâ ona, "Sana öğretilen bilgilerden bana, doğruya iletici bir bilgi öğretmen için 

sana tabi olayım ( َاَتَّبعُِك) mı?" dedi."
380

 

 "O da şöyle dedi: "O halde eğer bana tabi olacaksan (انِِ اتَّبعَْتَن۪ي), ben sana söylemedikçe 

hiçbir şey hakkında bana soru sormayacaksın.""
381

  

                                                 
378

 Râzî, Mefatihu’l -Gayb, XVI/161. 
379

 İbrâhîm, 14/44. 
380

 Kehf, 18/66. 



116 

Bu ayetlere baktığımızda ilim talep etmede de bir tabiyetin olması gerektiğini 

anlayabiliriz. Hz. Musa kendi istek ve arzusuyla Hz. Hızır’ın ilmine talip olmuş, bunu 

da "Sana öğretilen bilgilerden bana, doğruya iletici bir bilgi öğretmen için sana tabi 

olayım mı?" şeklinde ifade etmiştir. Hızır (a.) ise Hz. Musa’ya kendisi söylemedikçe 

soru sormamasını şart koşmuş, buna rağmen Hz. Musa şartları kabul ederek ve isteyerek 

ona tabi olmuştur. Daha önce de belirtildiği gibi tabi olmak kabul etmeyi, razı olmayı 

gerektirmektedir. Hz. Musa’nın Hızır (a.)’ın soru sormamakla ilgili bütün isteklerini 

kabul ederek rıza gösterdiğini görmekteyiz. İşte böyle bir durum için ittiba kelimesi 

kullanılmıştır. 

d. Vahyin Değişik İfadeleri 

Mekkî ayetlerde tabi olunmasından bahsedilen diğer bir unsur ise vahyin değişik 

ifadeleri diye tabir ettiğimiz vahiy ve vahyin etkisiyle teşekkül etmiş olan kitap, 

Allah’ın indirdiği, ayetleri, hidayeti ve yolu gibi vahyin kapsamında olan her unsuru bu 

başlık altında topladık.  

d.1. Vahiy 

Bu başlık altında bulunan ayetlerin tamamı Allah Teâlâ’nın, Hz. Muhammed (s.a.v.)’in 

muhataplarına “Ben sadece, bana gönderilen vahye uyuyorum." demesini istediği 

ayetlerden oluşmaktadır. 

"De ki: "Ben size, ‘Allah'ın hazineleri benim yanımdadır' demiyorum. Ben gaybı da 

bilmem. Size ‘Ben bir meleğim' de demiyorum. Ben sadece, bana gönderilen vahye 

uyuyorum ( ُِاَتَّبع)." De ki: "Görmeyenle gören bir olur mu? Siz hiç düşünmez misiniz?""
382

 

"(Ey Muhammed!) Onlara (istedikleri) bir âyet getirmediğin zaman (alay ederek) derler 

ki: "Onu (da) bir yerlerden derleyip toplasaydın ya." De ki: "Ben ancak Rabbimden 

bana vahyedilene uymaktayım ( ُاَتَّبـِع). Bu (Kur'an âyetleri) Rabbinizden gelen 

basiretlerdir (Gönül gözlerini aydınlatan nurlardır.) İman edecek bir topluluk için bir 

hidayet kaynağı ve bir rahmettir.""
383

 

                                                                                                                                               
381

 Kehf, 18/70. 
382

 En'âm, 6/50. 
383

 A'râf, 7/203. 



117 

"Âyetlerimiz kendilerine apaçık birer delil olarak okunduğunda, (öldükten sonra) bize 

kavuşmayı ummayanlar, "Ya (bize) bundan başka bir Kur'an getir veya onu değiştir" 

dediler. De ki: "Onu kendiliğimden değiştirmem benim için olacak şey değildir. Ben 

ancak bana vahyolunana uyarım ( ُِاَتَّبع). Eğer Rabbime isyan edecek olursam, elbette 

büyük bir günün azabından korkarım.""
384

 

"De ki: "Ben türedi bir peygamber değilim. Bana ve size ne yapılacağını da bilmem. 

Ben sâdece bana vahyedilene uyarım ( ُِاَتَّبع). Ben sâdece apaçık bir uyarıcıyım.""
385

 

Ayetlerde aynı şekilde geçen “Ben sâdece bana vahyedilene uyarım/tabi 

olurum.”cümlesinin her bir ayetteki bağlamı birbirinden farklıdır. İlk ayette müşriklerin, 

Peygamber (s.a.v.)’in kendileri gibi bir insan değil de, olağanüstü özellikleri olması 

gerektiğine, ikincisinde istedikleri bir ayet gelmediğinde ayetlerin sıradan bir insan sözü 

olduğu düşüncesiyle "Onu (da) bir yerlerden derleyip toplasaydın ya” demelerine, 

üçüncü ayette “ayetleri değiştir” demelerine cevap olarak; sonuncu ayette ise 

“kendisinin gelecekte ne olacağını bilmediği, peygamberlerin de ilki olmadığı” 

bağlamında kullanılmıştır. Dolayısıyla ayetlerde Hz.Muhammed (s.a.v.)’in 

peygamberliğine ve ayetlere inanmayan bunun için çeşitli bahaneler uyduran müşriklere 

cevap verilmektedir ve Hz.Muhammed (s.a.v.)’in peygamberlikle ilgili yaptığı şeylerde, 

Kur’an’ın lafız ve muhtevasında Hz. Peygamber (s.a.v.)’in hiçbir katkı ve etkisinin 

bulunmadığı ifade edilmektedir. Bütün bu işlerde Peygamber (s.a.v.)’in görevinin vahye 

tabi olmak olduğu açıklanmaktadır. 

d.2. Ayetler 

Daha önceki ayetlerde Hz. Muhammed’in tabi olmasından bahsedilirken “vahyedilen” 

ifadesi; buradaki ayetlerde ise müşriklerin tabiyetinden bahsedilirken “ayet” ifadesi 

kullanılmıştır. Bunun nedeni bizce ayetin kelime anlamı ile ilgilidir. Kelime olarak ayet 

“alamet, delil” anlamına gelmektedir. Alamet ve delil, inandırmak ve ikna etmek için 

kullanılır. Bu anlama binaen, müşriklerin inanması ve ikna olması için ayet kelimesi 

kullanılmış olabilir. Bu bakımdan tabi olmak inanmakla da yakından ilişkilidir. Konuyla 

ilgili ayetler şöyledir: 

                                                 
384

 Yûnus, 10/15. 
385

 Ahkâf, 46/9. 



118 

"Kendi yaptıkları sebebiyle başlarına bir musibet gelip de "Ey Rabbimiz! Bize bir 

Peygamber gönderseydin de ayetlerine uysaydık ( َِفَنتََّبع) ve müminlerden olsaydık" 

diyecek olmasalardı, seni peygamber olarak göndermezdik."
386

 

"Eğer biz onları o Kur'an'dan önce bir azap ile helâk etseydik mutlaka, "Ey Rabbimiz! 

Keşke bize bir peygamber gönderseydin de alçalıp rezil olmadan önce ayetlerine 

uysaydık ( َِفَنتََّبع)" derlerdi."
387

 

Bu ayetler müşriklerin Allah’ın ayetlerine tabi olmasıyla ilgili
388

 ve müşriklerin 

kendilerine kitap ve peygamber gelmeden önce yaptıkları yüzünden bir azap, musibet 

gelmesi durumunda Allah Teâlâ’ya “keşke bir peygamber gönderseydin de ayetlerine 

tabi olsaydık” diyecekleri bildirilmektedir.  

d.3. Kur’an ve Diğer İsimleri 

Bu başlık altında Kur’an’ın farklı isimlerine tabi olmaktan bahseden ayetler üzerinde 

durulacaktır. Bu isimler Kitap, Nur ve Zikir’den oluşmaktadır.  

"De ki: "Eğer doğru söyleyenler iseniz, Allah katından, doğruya bu ikisinden (Tevrat ve 

Kur'an'dan) daha çok ulaştıran bir kitap getirin de ben ona uyayım( ُاَتَّبعِْه).""
389

 

"Onlar, yanlarındaki Tevrat'ta ve İncil'de yazılı buldukları Resûle, o ümmî peygambere 

uyan kimselerdir. O, onlara iyiliği emreder, onları kötülükten alıkoyar. Onlara iyi ve 

temiz şeyleri helal, kötü ve pis şeyleri haram kılar. Üzerlerindeki ağır yükleri ve 

zincirleri kaldırır. Ona iman edenler, ona saygı gösterenler, ona yardım edenler ve ona 

indirilen nura (Kur'an'a) uyanlar (بَعُوا ".var ya, işte onlar kurtuluşa erenlerdir (اتَّ
390

 

"Sen ancak Zikr'e (Kur'an'a) uyanı ( اتَّبعََ مَنِ  ) ve görmediği halde Rahmân'dan korkan 

kimseyi uyarırsın. İşte onu bir bağışlanma ve güzel bir mükâfatla müjdele."
391

 

İlk ayette Kur’an ve Tevrat’ın sihir olduğunu
392

 iddia eden müşriklere, Hz. Muhammed 

(s.a.v.)’in , “Doğruya bu ikisinden (Tevrat ve Kur'an'dan) daha çok ulaştıran bir kitap 

                                                 
386

 Tâhâ, 20/134. 
387

 Kasas, 28/47. 
388

 Taberî, Camiu’l-Beyan, XVIII/407. 
389

 Kasas, 28/49. 
390

 A'râf, 7/157. 
391

 Yâsîn, 36/11. 
392

 Taberî, Camiu’l-Beyan, XIX/591. 



119 

getirin de ben ona uyayım”
393

 demesi istenmektedir. Burada “kitap” daha fazla hidayete 

ulaştırabilecek olması nedeniyle hem Kur’an hemde Tevrat’ın yerine geçebilecek olan 

herhangi bir kitap için kullanılmıştır. Böyle bir kitaba Peygamber’in tabi olması için de 

bu kitabın daha çok hidayete ulaştırması gerektiği açıklanmıştır. Buradan hareketle 

peygamberin tabi olması ile hidayet arasında bir ilişki olduğu anlaşılmaktadır. 

İkinci ve üçüncü ayetlerde ise Kur’an’ın değişik isimleri olan Nur’a ve Zikr’e tabi olan 

müminlerden bahsetmekte ve ayetlerde sayılan diğer özellikleri taşıyan müminlerin 

Kur’an’a tabi olmasının sonucunun “kurtuluşa ermek, bağışlanma ve güzel bir mükâfat” 

olduğu bildirilmektedir. 

d.4. Hidayete 

Mekkî ayetlerde tabi olunmasından bahsedilen diğer bir unsur “doğru yol ve yol 

gösterici” olarak meali verilen “hidayet ve hüda” kelimesidir. 

 "Ona gidin ve şöyle deyin: ‘Şüphesiz biz Rabbinin elçileriyiz. İsrailoğullarını (serbest 

bırak ve) bizimle gönder. Onlara işkence etme. Sana Rabbinin katından bir mucize 

getirdik. Selam, doğru yola uyanlara ( ََمَنِ اتَّبع) olsun.'"
394

 

"Onlar, "Sizinle beraber doğru yolu tutarsak ( ِانِْ نتََّبـِع), kendi yurdumuzdan koparılıp 

çıkarılırız" dediler. Biz onları tarafımızdan bir rızık olarak, her türlü meyve ve 

mahsullerin kendisinde toplandığı, saygın ve güvenlikli bir yere yerleştirmedik mi? 

Fakat onların çoğu bilmezler.”
395

 

"Allah şöyle dedi: "Birbirinize düşman olarak hepiniz oradan inin. Eğer tarafımdan size 

bir yol gösterici (kitap) gelir de, kim benim yol göstericime uyarsa ( ََمَنِ اتَّبع) artık o, ne 

(dünyada) sapar ne de (ahirette) sıkıntı çeker.""
396

 

İlk ayette Hz. Musa ve Harun’un Firavun’a söylediği “Selam, doğru yola (hidayete) tabi 

olanlara olsun." cümlesinde geçmektedir. Bu cümle hidayete tabi olmanın azaptan 

kurtarıp selamete kavuşturacağı anlamına gelmektedir.
397

 Ancak Firavun hidayete tabi 

                                                 
393

 Kasas, 28/49. 
394

 Tâhâ, 20/47. 
395

 Kasas, 28/57. 
396

 Tâhâ, 20/123. 
397

 Celaleyn, Tefsiru’l-Celaleyn, 409. 



120 

olmadığı için boğulmakla dünya azabına maruz kalmıştır. Hidayete tabi olan 

İsrailoğulları ise Firavun’un azabından kurtulmuşlardır. 

İkinci ayette ise Kureyşli müşriklerin Hz. Muhammed (s.a.v.)’le birlikte doğru yola 

(hidayete) tabi olurlarsa yurtlarından çıkarılacaklarına dair düşünceleri aktarılmıştır. 

Mekke döneminde, hâkim güç müşriklerdi ve bazı müşriklerin hidayete tabi olmalarını 

engelleyen bu güçten çekinmeleri, kendilerini yurtlarından çıkaracağı korkusuydu.
398

 Bu 

durumda önem verdiğimiz bazı şeyleri kaybetme korkusu tabi olmaya engel olan bir 

faktör olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Üçüncü ayette ise Hz. Âdem’le Havva’nın yasak meyveden yemeleri nedeniyle 

cennetten yeryüzüne indirilişi anlatılmakta ve Allah Teâlâ, dünyada kim hidayete tabi 

olursa, ne (dünyada) sapacağını ne de (ahirette) sıkıntı çekeceğini bildirmektedir. Bu 

ayette de diğer birtakım ayetlerde olduğu gibi tabiyetin güzel sonuçlarıyla ilgili bilgi 

verilmektedir. 

d.5. Allah’ın Yolu 

Mekkî ayetlerde tabi olunmasından bahsedilen diğer bir unsur ise “Allah’ın yolu”dur.  

"Arş'ı taşıyanlar ve onun çevresinde bulunanlar (melekler) Rablerini hamdederek tespih 

ederler, O'na inanırlar ve inananlar için (şöyle diyerek) bağışlanma dilerler: "Ey 

Rabbimiz! Senin rahmetin ve ilmin her şeyi kuşatmıştır. O halde tövbe eden ve senin 

yoluna uyanları (اتَّبعَُوا) bağışla ve onları cehennem azâbından koru.""
399

 

Ayette, meleklerin “O halde tövbe eden ve senin yoluna uyanları bağışla ve onları 

cehennem azâbından koru."" şeklinde duasına yer verilmiştir. Dolayısıyla meleklerin 

duasını hak edenlerden bir grubun da Allah’ın yoluna tabi olanlar olduğu 

anlaşılmaktadır. 

""Atalarım İbrahim, İshak ve Yakub'un dinine uydum ( ُوَاتَّبعَْت). Bizim Allah'a herhangi 

bir şeyi ortak koşmamız (söz konusu) olamaz. Bu, bize ve insanlara Allah'ın bir 

lütfudur, fakat insanların çoğu şükretmezler.""
400

 

Bu ayet bize göstermekte ki aslında bütün peygamberler tek bir hakikatin temsilcileri 

olmuşlardır. Bu hakikat Allah’ın varlığı ve birliğidir ki bu hakikate tabi olmak aslında 

                                                 
398

 Taberî, Camiu’l-Beyan, XIX/601. 
399

 Mümin, 40/7. 
400

 Yûsuf, 12/38 



121 

biz insanlara verilen en büyük lütuftur. Bu lütfun karşılığı da ancak şükürle verilir. 

Ancak ayette insanların çoğunun bu hakikate tabi olmadıklarından dolayı 

şükretmedikleri vurgulanmaktadır. 

e. Davetçi 

Tabi olunmasından bahsedilen diğer bir unsur ise “davetçi”dir. Buradaki davetçiden 

maksat mealde de belirtildiği gibi, görevi kıyamet günü sura üflemek olan İsrafil’dir.
401

 

Râzî de davetçiyle ilgili biri sura üflemek diğeri de beyti makdisin taşının üzerinde 

ayakta duran bir melek olmak üzere iki tane görüş vermiştir.
402

 Maturudi ise “  ُ  ”لَْ عِوَجَ لهَ

ifadesini dünyadaki gibi kendisine aykırı davranılamayan, mutlaka uyulan olarak 

açıklamıştır.
403

 Dolayısıyla buradaki “ َُلَْ عِوَجَ له” cümlesi tabi olmayı ( َيتََّبعُِون) destekler 

niteliktedir. Yani o gün bu davetçiye tabi olmama gibi bir durumun olmayacağı 

anlaşılmaktadır.  

Şu ana kadar tabi olmanın gönüllük esasına dayandığını ifade ettik. Ancak bu ayette ise 

tabiyetin zorunlu olduğunu görmüş olduk. Sadece kıyamet günüyle ilgili davetçi 

konusunda böyle bir kullanım söz konusudur. Bunun sebebi o gün başka bir seçeneğin, 

kaçışın olmadığını vurgulamak içindir.  

حْمٰنِ فلَََ تسَْمَعُ الَِّْ همَْساً  اعِيَ لَْ عِوَجَ لهَُ  وَخَشَعَتِ الْْصَْوَاتُ للِرَّ  يوَْمَئذٍِ يتََّبعُِوناَلدَّ

"O gün kendisinden yan çizmek mümkün olmayan davetçiye (İsrâfil'e) uyarlar (يتََّبعُِون). 

Sesler, Rahmân'ın azametinden dolayı kısılmıştır. Artık sadece fısıltı işitebilirsin."
404

 

 Bazı tefsirlerde ise “  َُلَْ عِوَجَ له" cümlesinin anlamı konusunda davetçinin davetinin hiç 

kimseyi dışarda bırakmayacağına, herkesi kuşatacağına dair başka görüşler de 

verilmiştir.
405

 Yine başka bir değerlendirme de “eğip bükmeyen, pürüzsüz bir çağrıda 

bulunan davetçi” şeklinde anlamlandırılarak davetçiyi niteleyen bir cümle olarak 

değelendirilmiştir.
406

 Bu anlamlara göre zorunlu tabiyet durumu ortadan kalkmaktadır. 

Çünkü “  cümlesi, davetçiden kaçış olmayacağıyla ilgili değil de davetçinin " لَْ عِوَجَ لهَُ  

davetinin nasıl olacağıyla ilgili olmaktadır. 

                                                 
401

 Mukatil b. Süleyman, Tefsiru Mukatil, II/341. 
402

 Râzî, Mefatihu’l -Gayb, XXII/101. 
403

 Mâtürîdî, Te’vilatü’l-Kur’an, III/307. 
404

 Tâhâ, 20/108. 
405

 Şinkītî, Edvaü’l-Beyan, IV/100. 
406

 Hayrettin Karaman vd., Kur’an Yolu, IV/573. 



122 

f. Müminler 

Tabiyetin müminlere olmasıyla ilgili iki ayet bulunmaktadır. Bunlardan ilki nesilleri 

iman hususunda kendilerine tabi olan müminlerle, diğeri de müşrikleri hidayete çağıran 

müminlerle ilgilidir. 

"İman eden ve nesilleri de iman konusunda kendilerinin yoluna uyanlar ( ْبَعَتْهُم  ,var ya (اتَّ

biz onların nesillerini kendilerine kattık. Bununla beraber onların amellerinden hiçbir 

şey eksiltmeyiz. Herkes kazandığı karşılığında rehindir."
407

 

"Onları doğru yola çağırsanız size uymazlar (  ْبعُِوكُم  Onları çağırsanız da sussanız .(لََ يَتَّ

da sizin için birdir (sonuç alamazsınız)."
408

 

İlk ayette nesilleri iman hususunda kendilerine tabi olan müminler övülmüştür ve bu 

şekilde bir tabiyetin sonucu olarak amellerinden hiçbir şeyin eksilmeyeceği vadinde 

bulunulmuştur. 

İkinci ayette, birinci ayette övülen müminlerin aksine yerilen ve elleştirilen müşrikler 

yer almaktadır. Onların eleştirilmesinin nedeni ise müminlerin hidayete davetlerine tabi 

olmamalarıdır. Dolayısıyla müminlere tabi olmak müminler için övgüye, tabi olmamak 

müşrikler için yergiye neden olmuştur. 

Mekke döneminde nazil olan ve ittibadan bahseden ayetlerden buraya kadar olan 

bölümde tabiyeti olumlu bulunan unsurlar belirlendi. Buradan sonraki başlıklarda ise 

tabi olunması olumsuz bulunan unsurlar üzerinde durulacaktır. Bu olumsuzluk bazen 

doğrudan ortaya konmakta bazen de cümleler olumlu da olsa ayetlerin genel 

anlamından ortaya çıkmaktadır. Bu unsurlar şeytan, heva, zan, bazı özellikleri verilen 

kâfirler, sihirbazlar ve şairlerden oluşmaktadır. Buradan sonra gelecek ayetlerden bu 

olumsuz unsurlara tabi olmanın ortaya çıkaracağı durumların neler olduğu anlaşılmış 

olacaktır. 

g. Şeytan 

Mekkî ayetlerde tabi olunması olumsuz olarak bahsedilen unsurlardan biri şeytandır. 

Şeytana tabi olmakla ilgili Mekkî altı ayet bulunmaktadır. Bu ayetler ayetler şunlardır: 

                                                 
407

 Tûr, 52/21. 
408

 A'râf, 7/193. 



123 

"Şüphesiz, sapmışlardan sana uyacak olanlar ( َمَنِ اتَّبعََك) dışında kullarım üzerinde senin 

hâkimiyetin olmayacaktır.""
409

 

"Şeytan onlar hakkındaki zannını doğru çıkardı. İnananlardan bir grup dışında hepsi 

ona uydular ( ُاتَّبعَُوه)."
410

 

"Allah dedi ki: "Yerilmiş ve kovulmuş olarak çık oradan. Andolsun, onlardan sana kim 

uyarsa ( َمَنِ اتَّبعََك) sizin, hepinizi cehenneme doldururum.""
411

 

"Allah şöyle dedi: "Çekil, git". Onlardan kim sana uyarsa ( َمَنْ تَبعَِك)kuşkusuz cehennem 

tam bir karşılık olarak hepinizin cezası olacaktır.""
412

 

""Andolsun, cehennemi seninle ve onlardan sana uyanların ( كَ مَنْ تبَعَِ  ) hepsiyle 

dolduracağım.""
413

 

"İnsanlardan kimi vardır ki, hiçbir bilgisi olmadığı halde Allah hakkında tartışmaya 

girer ve her azgın şeytanın ardına düşer ( ُِيتََّبع)."414
 

 Şeytanın asli görevi insanları doğru yoldan saptırmaktır. Bu nedenle şeytana tabi olan 

kişi de doğru yoldan sapmış olacaktır. Çünkü yukarıdaki ayetlerde belirtildiği üzere 

şeytanın, sapmış olanlar dışında insanlar üzerinde herhangi bir otoritesi 

bulunmamaktadır. Bu nedenle şeytana tabi olan kişiler, zaten kendisi sapmışlardan 

olduğu için ona tabi olmaya razı olacak durumda olan kişilerdir. O halde şeytanın 

otoritesi olmadığına göre insan kendi kabul ve onayıyla ona tabi olmaktadır. 

Yine ayetlerde şeytana tabi olmanın sonucunun veya cezasının cehennem olduğu 

belirtilmektedir. Cehennem cezası üç ayette belirtilen ortak noktalardan biridir. Ancak 

ayetlerde bu durum farklı şekillerde tekid edilerek gelmiştir. 

Son ayette geçen“hiçbir bilgisi olmadığı halde Allah hakkında tartışmaya girer ve her 

azgın şeytanın ardına düşer” cümlesi bilgisizlik veya cahillikle şeytana tabiyet arasında 

bir ilişki olduğunu göstermektedir. Çünkü bilgisizlik şeytana tabi olmaya götüren 

faktörlerlerden biridir. 

                                                 
409

 Hicr, 15/42. 
410

 Sebe', 34/20. 
411

 A'râf, 7/18. 
412

 İsrâ, 17/63. 
413

 Sâd, 38/85. 
414

 Hac, 22/3. 



124 

h. Heva/Arzu 

Tekili “ ُهوَٰي”, çoğulu “ َاء ,olarak geçen ve sözlükte sevmek, hoşlanmak ”اهَوََْٓ
415

insanın bir 

şeyi sevmesi olarak;
416

 meallerde heva, heves ve arzu olarak anlamlandırılan kelime, 

tabi olunması olumsuz bulunan unsurlar içerisinde yer almaktadır.  

Hevaya tabi olmakla ilgili ayetleri üç gruba ayırarak inceleyebiliriz. İlk grup ayetler, 

inkârcıların heva ve arzularına Hz. Muhammed (s.a.v.)’in tabi olmasını; ikinci grup 

ayetler, “hakk”ın tabi olmasını konu edinmeketedir. Son grupta yer alan ayetler ise 

inkârcıların kendi heva, heves ve arzularına uymasıyla ilgilidir. İlk grupta 

değerlendirdiğimiz ayetler şunlardır: 

"De ki: "Sizin, Allah'tan başka ibadet ettiğiniz şeylere ibadet etmem bana kesinlikle 

yasaklandı. Ben sizin arzularınıza uymam ( بـِعُ لَََٓ اَتَّ  ). (Uyarsam) o takdirde sapmış olurum, 

hidayete erenlerden olmam.""
417

 

"Böylece biz onu (Kur'an'ı) Arapça bir hüküm olarak indirdik. Sana gelen bu ilimden 

sonra eğer sen onların heva ve heveslerine uyarsan ( َبَعْت  Allah tarafından senin ,(لَئِنِ اتَّ

için ne bir dost vardır, ne de bir koruyucu."
418

 

Bu ayetlerde, Hz. Muhammed (s.a.v.)’in, müşriklerin putlara ibadet etmesiyle ilgili 

arzularına tabi olması durumunda, hidayetten ayrılmak ve sapmış olmak, Allah’ın 

korumasını ve dostluğunu kaybetmek gibi sonuçlarının olacağı bildirilmiştir. 

İkinci grupta değerlendirdiğimiz aşağıdaki ayet ise “hakk”ın hevaya tabi olmasından 

bahsetmektedir: 

"Eğer hak onların arzularına uysaydı ( َبَع  gökler ile yer ve onlarda bulunanlar (لَوِ اتَّ

elbette bozulur giderdi. Hayır, biz onlara şereflerini (Kur'an'ı) getirdik. Onlar ise bu 

şereflerinden yüz çeviriyorlar."
419

 

İkinci grubu oluşturan bu ayette tamamen farklı bir kullanım söz konusudur. Şu ana 

kadar tabi olanlar sadece zatı olan kişilerden oluşmaktaydı. Ancak bu ayette tabi olan, 

soyut bir kavram olan “hakk”ı inkâr edenlerin hevasına uymasından bahsedilmektedir. 

                                                 
415

 Cevherî, Sıhâh, VI/2538. 
416

 Zebîdî, Tâcu’l-Arus, XXXX/326. 
417

 En'âm, 6/56. 
418

 Ra'd, 13/37. 
419

 Mü'minûn, 23/71. 



125 

Ancak müfessirler ayette geçen “hakk” kelimesiyle ilgili değişik görüşler ileri 

sürmüşlerdir. Taberî, “hakk”tan maksadın “Allah” olduğuna dair rivayetler vermiştir
420

 

– Bu yorumu kabul edersek yukarıda ortaya koyduğumuz zatı olmayan kavram 

düşüncesi geçersiz olmaktadır-, Râzî de kelimeyle ilgili Allah’la ilgili başka ilahlar 

edinmek olduğuna dair başkalarının düşüncesiyle birlikte haktan maksadın İslam 

olduğuna dair bir açıklama yapmıştır.
421

 Ancak buradaki “hakk” kelimesini, evrensel 

gerçeklik denilen, “sünnetullah”
422

 olarak isimlendirilen fiziksel biyolojik ve toplumsal 

yasalar dediğimiz evrensel yasalar olarak anlamak daha uygundur. Allah Teâlâ koymuş 

olduğu bu yasalarla evrenin ve evrendeki varlıkların düzenli bir şekilde işleyişini 

sürdürmektedir. Madde ve enerji fiziksel, canlılar biyolojik, toplumlar da toplumsal 

yasalar içerisinde düzenli bir şekilde hareket etmektedir. Bu durumda ayetin anlamı, 

Evrensel gerçeklik diyebileceğimiz, Allahın koymuş olduğu bu yasalar onların heva ve 

arzusuna uymuş olsaydı bu durumda yer, gök ve onların içindekiler bozulur giderdi 

şeklinde olmaktadır. Nitekim diyanet işleri başkanlığı tefsirinde de buna yakın bir 

değerlendirme yapılmıştır: “Hak kavramı, 70. âyette olduğu gibi burada da 

Peygamber’in getirdiği bilgileri, hükümleri, buyruk ve yasakları veya bütünüyle 

evrensel gerçekliği, varlıktaki düzen ve dengeyi ifade etmektedir. Başka bir deyişle hak 

kelimesi, yüce Allah’ın hem evrenin düzenini belirleyen hem de insan eylemlerinin 

nasıl olması gerektiğini bildiren yasalarını ifade edebilir. Âyete göre bu yasalar 

objektiftir; mutlaktır; insanların keyfi arzularına göre değişmez; en küçük bir sapma 

göstermeden ilâhî irade nasıl tayin ettiyse öylece işler; aksi halde ne göklerin ve yerin 

ne de onlarda bulunan canlı ve cansız varlıkların düzeni kalırdı; bu durumda insan 

eylemleri de yasasız, düzensiz bir anarşi halini alırdı. Cenâb-ı Hakk’ın bu temel kanunu 

dolayısıyladır ki, bir inkârcı işini gerektiği şekilde yaparsa Allah onu başarıya ulaştırır, 

                                                 
420

 Taberî, Camiu’l-Beyan, XIX/57. 
421

 Râzî, Mefatihu’l -Gayb, XXIII/287. 
422

 “Sünnetullah” kavramı Kur'an'da beş ayette sekiz kez kullanılmıştır (İlgili ayetler için bkz. Ahzâb, 

33/38; Ahzâb, 33/62; Fâtır, 35/43; Mü’min, 40/85; Feth, 48/23). Bu ayetlerde sünnetullah genellikle 

önceki milletlerden inkâr eden, peygamberleri yalanlayan kavimlerin başına gelenler hususunda 

Allah'ın yasası ve kanunu anlamında kullanılmıştır. Ancak günümüzde bu kavram Kur’an’da 

kullanıldığı anlamın dışında “tabiat kanularını/ fiziksel ve biyolojik yasaları da kapsayacak şekilde 

kullanılmaktadır (Bkz. Bayram Altan, "Sünnetullah", İstanbul Bilimler Akademisi, III/141). 

Dolayısıyla bu kavramın Kur’an dışında bu anlamda da kullanıldığı söylenebilir ancak Kur’an’da 

tabiat yasaları anlamında kullanıldığını söylemek gerçeği yansıtmaz.   



126 

bir mümin işini iyi yapmazsa onu da başarıdan mahrum eder. Aksi halde âlemde 

düzenden, hak ve adaletten söz edilemezdi.”
423

 

Hevaya tabi olmakla ilgili üçüncü grup olarak değerlendirdiğimiz aşağıda yer alan beş 

ayet ise inkârcıların kendi hevalarına uyduklarını ifade eden ayetlerden oluşmaktadır: 

"Sabah akşam Rablerine, O'nun rızasını dileyerek dua edenlerle birlikte ol. Dünya 

hayatının zînetini arzu edip de gözlerini onlardan ayırma. Kalbini bizi anmaktan gafil 

kıldığımız, boş arzularına uymuş ( َبَع لََ ) ve işi hep aşırılık olmuş kimselere boyun eğme (اتَّ

424".(تُطِـعْ 
 

""Buna inanmayan ve nefsinin arzusuna uyan ( َبَع  kimseler seni ondan (ona (اتَّ

hazırlanmaktan) sakın alıkoymasın, sonra helak olursun!""
425

 

"Peygamberi yalanladılar, nefislerinin arzularına uydular (وا بَعَُٓ  Halbuki her iş, (Allah .(اتَّ

nasıl takdir ettiyse öylece) gerçekleşecek (değişmeyecek)tir."
426

 

"Eğer (bu konuda) sana cevap veremezlerse bil ki onlar sadece kendi nefislerinin 

arzularına uymaktadırlar ( َبعُِون  Kim, Allah'tan bir yol gösterme olmaksızın kendi .(يَتَّ

nefsinin arzusuna uyandan ( َبَع نِ اتَّ  daha sapıktır. Şüphesiz Allah zalimler toplumunu (مِمَّ

doğruya iletmez."
427

 

"Fakat zulmedenler bilgisizce nefislerinin arzularına uydular ( َبَع  Allah'ın (bu şekilde) .(اتَّ

saptırdığı kimseleri kim doğru yola iletir? Onların hiçbir yardımcıları yoktur."
428

 

Bu ayetlerde Allah’a inanmayan ve hevasına tabi olan kimsenin, Hz. Peygamber’i 

ahirete inanmaktan alıkoymaması gerektiği bildirilmektedir. Ayrıca bu kişilerin, Hz. 

Peygamber’in hak dine davetine uymamalarının nedeni dehevalarına tabi olmalarına 

bağlamakta ve “kim heva ve hevesine tabi olandan daha sapıktır” şeklinde hevaya tabi 

olmanın sapkınlığın zirvesi olduğu belirtilmektedir. Bir de son ayette, zalimlerin 

bilgisizce hevalarına tabi olduklarına dair cümle cehaletin hevaya tabi olmaya 

götürdüğünü, dolayısıyla aralarında bir ilişki olduğunu göstermektedir. 

                                                 
423

 Hayrettin Karaman vd., Kuran Yolu, IV/68. 
424

 Kehf, 18/28. 
425

 Tâhâ, 20/16. 
426

 Kamer, 54/3. 
427

 Kasas, 28/50. 
428

 Rûm, 30/29. 



127 

i. Zan 

Mekkî ayetlerde tabi olunmasından bahsedilen ve tabi olunması olumsuz görülen diğer 

bir unsur da “zan”dır. Sözlüklerde şekk, şüphe ve yakin olarak anlamalndırılmaktadır.
429

 

Ancak İbn Manzur, zannın yakin ifade etmesini gözle müşahede edilen bir yakin olarak 

değilde tedebbür yani bir düşünceye dayalı yakin ifade ettiğini bildirmektedir.
430

 Bu 

nedenle ayetlerin meallerinde bazen kuruntu olarak anlamlandırılmıştır.  

Heva gibi zan da zatı olmayan soyut olan unsurlardandır. Aynı zamanda “delilden, kesin 

bilgiden uzak olması” bakımından her ikisinin arasında anlamsal olarak da benzerlik 

bulunmaktadır. Nitekim Necm sûresi 23. ayette “Onlar (putperestler) yalnız zanna ve 

nefislerin arzusuna tâbi oluyorlar.” şeklinde “zan ve nefislerin arzusu” birlikte 

kullanılmıştır.  

Zanna tabiiyetle ilgili ayetlerin tamamını birlikte verdikten sonra değerlendirmesini 

yapacağız. İlgili ayetler şöyledir:  

"Onların çoğu ancak zannın ardından gider ( ُِبع  Oysa zan, hak namına hiçbir şeyin .(يَتَّ

yerini tutmaz. Şüphesiz Allah onların yapmakta olduklarını hakkıyla bilendir."
431

 

"Hâlbuki onların bu hususta hiçbir bilgileri yoktur. Onlar sadece zanna uyuyorlar 

بعُِونَ ) ".Şüphesiz zan, hakikat namına hiçbirşey ifade etmez .(يَتَّ
432

 

"Allah'a ortak koşanlar diyecekler ki: "Eğer Allah dileseydi biz de ortak koşmazdık, 

babalarımız da. Hiçbir şeyi de haram kılmazdık." Onlardan öncekiler de 

(peygamberlerini) böyle yalanlamışlardı da sonunda azabımızı tatmışlardı. De ki: 

"Sizin (iddialarınızı ispat edecek) bir bilginiz var mı ki onu bize gösteresiniz? Siz ancak 

kuruntuya uyuyorsunuz ( َبعُِون "".ve siz sadece yalan söylüyorsunuz (يَتَّ
433

 

"Bilesiniz ki göklerde kim var, yerde kim varsa, hep Allah'ındır. Allah'tan başkasına 

tapanlar (gerçekte) Allah'a koştukları ortaklara tâbi olmuyorlar ( ُِبع  Şüphesiz onlar .(مَا يَتَّ

ancak zanna uyuyorlar ( َبعُِون ".ve sadece yalan söylüyorlar (يَتَّ
434

 

                                                 
429

 Ezherî, Tehzîbü’l-Lüga, XIV/260; İbn Manzur, Lisân, XII/272. 
430

 İbn Manzur, Lisân, XII/272. 
431

 Yûnus, 10/36. 
432

 Necm, 53/28. 
433

 En'âm, 6/148. 
434

 Yûnus, 10/66. 



128 

"Eğer yeryüzündekilerin çoğuna uyarsan ( ْاِنْ تُطِـع) seni Allah yolundan saptırırlar. Onlar 

ancak zanna uyuyorlar ( َبعُِون ".ve onlar sadece yalan uyduruyorlar (يَتَّ
435

 

"Onlar ancak sizin ve atalarınızın (ilah edindiğiniz şeylere) taktığınız isimlerdir. Allah, 

onlar hakkında hiçbir delil indirmemiştir. Onlar (putperestler)yalnız zanna ve nefislerin 

arzusuna tâbi oluyorlar ( َبعُِون  Andolsun ki, kendilerine, Rableri katından yol gösterici .(يَتَّ

gelmiştir."
436

 

Zanna tabi olmakla ilgili ayetleri incelediğimizde hevadaki gibi zanna da tabi olanların 

inkârcılar (müşrikler) olduğu anlaşılmaktadır. Müşriklerin putlara inanıp tapmaları 

tamamen delilden ve bilgiden uzak bir durumdu. Bu hususta atalarının yolundan 

gittiklerini söylüyorlar ve onların doğru olduklarını düşünüyorlardı. Ayetlerde 

genellikle müşriklerin bu delilsiz, bilgiden ve gerçekten uzak düşünceleri eleştirilmekte, 

sadece zanna tabi oldukları belirtilmektedir. 

Müşriklerin zanna tabi olmasından bahseden ayetlerde genel olarak zanna muğayir olan 

bilgi, delil ve hak kavramlarına yer verilmiştir. Bu ayetlerde geçen hak kelimesi de 

müfessirler tarafından yakin
437

 ve ilim
438

 olarak açıklanmıştır. Dolayısıyla ayetlerde 

zannın ilim ve yakin ifade etmediği ve zanna tabi olmanın da yanlışlığı ortaya 

konmaktadır.  

Yine ayetlerin bir kısmında müşriklerin zanna tabi oldukları belirtildikten sonra, onlarla 

ilgili olarak “siz sadece yalan söylüyorsunuz, onlar sadece yalan uyduruyorlar” ifadesi 

yer almaktadır. Bu cümleler zanna tabi olarak inanılan ve söylenilen şeylerin başka bir 

ifadeyle zannın sonucunda ortaya çıkan inanç ve düşüncelerin yalandan ibaret olduğuna, 

doğruluk payının olmadığına işaret etmektedir. Zaten delile dayanmayan ve yakin ifade 

etmeyen inançların yalan ifade etmesi kaçınılmazdır. 

j. Kâfirlerin Yolu 

Mekkî ayetlerde tabi kelimesinin kullanıldığı diğe bir unsur da “kâfirlerin yolu”dur. Bu 

ifade inkârcılar tarfından müminler için kullanılmıştır. Onlar müminlerin kendi 

yollarına uymalarını istiyorlardı ve bundan doğacak sorumluluğu da kendilerinin 

                                                 
435

 En'âm, 6/116. 
436

 Necm, 53/23. 
437

 Taberî, Camiu’l-Beyan, XV/89; Mâtürîdî, Te’vilatü’l-Kur’an, II/480. 
438

 Zemahşerî, Keşşâf, II/346. 



129 

üstleneceğini söylüyorlardı. Ayet onların bu söylemlerinin geçersizliğini ortaya 

koymaktadır:  

"İnkâr edenler iman edenlere, "Yolumuza uyun (اتَّبعُِوا) da sizin günahlarınızı 

yüklenelim" derler. Hâlbuki onların günahlarından hiçbir şey yüklenecek değillerdir. 

Şüphesiz onlar kesinlikle yalancılardır."
439

 

 Ayette geçen “yolumuza tabi olun günahlarınızı üstlenelim” diyen kişinin Ebu 

Süfyan
440

 veya Kureyşli kâfirler
441

 olduğu belirtilmektedir. Dolayısıyla ayette, kâfirlerin 

Müslümanlardan tabi olmalarını istedikleri yolun, müşriklerin yolu olduğu 

anlşılmaktadır.  

k. Malı ve Çocuğu Ancak Kendi Hüsranını Artıran Kimse 

Tabi olunmakla ilgili diğer bir ayet de, kavminin fakirlerinin, küçük gördüklerinin 

kendisine karşı gelerek, malı ve çocuğu ancak kendi hüsranını artıran ileri gelenlere
442

 

tabi olduğuna dair Nuh’un Rabbi’ne şikâyetini anlatan şu ayettir: 

  وَوَلدَُهَُٓ  قاَلَ نوُحٌ رَبِّ انَِّهمُْ عَصَوْن۪ي وَاتَّبَعُوا مَنْ لمَْ يزَِدْهُ مَالهُُ 
الَِّْ خَسَاراً   

"Nûh dedi ki: "Rabbim! Gerçekten onlar bana karşı geldiler, malı ve çocuğu ancak 

kendi hüsranını artıran kimselere uydular.""
443

 

 Başka ayetlerde olduğu gibi bu ayette de “اتَّبعَُوا” kelimesinin zıt anlamlısı olarak, karşı 

gelmek, isyan etmek anlamında “عَصَوْن۪ي” kelimesi kullanılmıştır. Dolayısıyla isyanın 

olduğu yerde isyan edilen şeye tabi olmaktan;  tabi olunan şeye de isyandan 

bahsedilemez. Ancak bu ayette “tabi olamak” ve “isyan” kelimeleri birbirine zıt 

anlamda değilde paralel olarak kullanılmıştır. Çünkü Nuh kavminin kendisine isyan 

edip onun karşısında olan kimselere tabi oldukları şikâyetinde bulunmaktadır.   

l. Refah 

Mekkî ayetlerde ittiba fiilinin nesnesi olarak geçen unsurlardan biri de “refah” 

kavramıdır: 

                                                 
439

 Ankebût, 29/12. 
440

 Mukatil b. Süleyman, Tefsiru Mukatil, II/513. 
441

 Taberî, Camiu’l-Beyan, XX/14. 
442

 Şevkânî, Fethu’l-Kadîr, V/359. 
443

 Nûh, 71/21. 



130 

نْ اَ فلَوَْلَْ  لوُا بقَيَِّةٍ ينَْهوَْنَ عَنِ الْفسََادِ فيِ الْْرَْضِ الَِّْ قلَ۪يلًَ مِمَّ وَاتَّبعََ الَّذ۪ينَ ظَلمَُوا  نْجَيْناَ مِنْهمُْ   كَانَ مِنَ الْقرُُونِ مِنْ قبَْلكُِمْ اوُل

ا اتُْرِفوُا ف۪يهِ وَكَانوُا مُجْرِم۪ينَ   مََٓ

"Sizden önceki nesillerden aklı başında kimseler (insanları) yeryüzünde bozgunculuk 

yapmaktan alıkoysalardı ya! Ancak içlerinden kendilerini kurtardığımız pek az kimse 

bunu yapmıştı. Zulmedenler ise içinde şımartıldıkları refahın ardına düştüler ( ََاتَّبع) ve 

günahkâr kimseler oldular."
444

 

Ayette geçen “ ِا اتُْرِفوُا ف۪يه ,cümlesi “tekebbür ettikleri/ kibirlendikleri şeyler ”مََٓ
445

 dünyada 

nimet olarak rızıklandığı şeyler,
446

 kendilerine verilen mallar,
447

 içinde bulundukları, 

şımartıldıkları refah ” olarak anlamlandırılmaktadır. Önceki kavimlerden zulmedenlerin 

içinde şımartıldıkları refaha tabi oldukları ve günahkâr kimselerden oldukları 

bildirilmketedir. 

m. Sihirbazlar 

Tabi olunmasından bahsedilen diğer bir unsur da sihirbazlardır:  

""Umarız, üstün gelirlerse sihirbazlara uyarız ( ُِنتََّبع)" (dediler.)"
448

 

Buradaki sihirbazlar Firavun’un Hz. Musa’ya karşı sihir yapmak amacıyla topladığı 

kişilerdir. Burada “tabi olalım” diyenlerin, ya firavunun ileri gelen adamları ya da 

destek için gelen firavuna inanmış olan taraftarlarının olduğu anlaşılmaktadır. Çünkü 

galip gelene uyalım demiyorlar, galip gelirlerse sihirbazlara uyalım diyorlar ve galip 

geleceklerini ümit ediyorlar. Bir önceki ayette Firavunun, sihirbazlarla birlikte 

mücadeleyi izlemek ve destek olmak üzere halkı da çağırdığı belirtilmektedir. İbn 

Atıyye’nin (ö. 383/993) ve İbn Aşur’un (ö. 1393/1973) açıkladığı gibi ayette, halkın ya 

da firavunun ileri gelen adamlarının kendi dinlerinin muzaffer, kendi dinlerine aykırı 

olan Musa’nın dininin mağlup olması hususunda sihirbazlara tabi olacakları 

bildirilmektedirler.
449

  

                                                 
444

 Hûd, 11/116. 
445

 Zeyd b. Alî, Tefsîru Ġarîbi’l-Ķur’ân, s.115. 
446

 Ferrâ, Meani’l-Kur’an, II/31. 
447

 Ebû Muhammed Abdullāh b. Müslim b. Kuteybe ed-Dîneverî (ö. 276/889), Garîbü’l-Ķur’ân, (Thk. 

Saîd el-Lahham), Beyrut, I/182. 
448

 Şuarâ, 26/40. 
449

 İbn Atıyye, Muharriru’l-Veciz,4/230; Tahir b. Aşur, Tahrir ve’t-Tenvir, XIX/126. 



131 

n. Şairler 

Şairlere tabi olanların haddi aşan azgınlar olduğu bildirilmekte dolayısıyla onlara tabi 

olmak olumsuzlanmaktdır: 

"Şairlere ise haddi aşan azgınlar uyarlar ( ُبعُِهُم 450".(يَتَّ
 

Bu ayette şairlere tabi olunmasının olumsuzlanması bütün şairler için geçerli değildir. 

Şairler kelimesinin burada eliflam takısıyla gelmesi belirli nitelikteki şair grubunun 

kastedildiğini göstermektedir. Nitekim ayetle ilgili tefsirlerde yer alan rivayetler bu 

düşünceyi desteklemektedir: İbn Abbâs'tan gelen rivayete göre bu ayet "Biz de 

Muhammed'in söyledikleri gibisini söyleriz." deyip Hz. Peygamber (s.a.v.)'i hicveden 

şiirler söyleyen, çevrelerine onların söyledikleri hicviyeleri ve şiirleri dinlemek üzere 

bedevilerin toplandığı Abdullah b. ez-Ziba'ri, Hübeyre b. Vehb el-Mahzûmî, Müsâfi' b. 

Abdi Menâf, Ebu İzze el-Cumahî ve Ümeyye b. Ebi's-Salt gibi müşrik şâirleri hakkında 

nazil olmuştur. Ayetteki şairlere tabi olan "azgınlar"dan maksat ise o şairlerin Hz. 

Peygamber (s.a.v.)'i ve getirdiklerini hicveden şiirlerini dinlemek üzere onların 

çevrelerinde toplanan bedeviler olduğu bildirilmektedir.
451

 

o. Firavun'un ve İnatçı Her Zorbanın Emri 

Bu ayetleri birlikte verdik. Zira her iki ayet “emre ittiba” anlamını taşıması ortak 

noktalarıdır. Bu ayetler dışında emre ittibayı içeren ayet bulunmamaktadır: 

ارٍ عَن۪يدٍ  وا امَْرَ كُلِّ جَبَّ بَعَُٓ هِمْ وَعَصَوْا رُسُلهَُ وَاتَّ يَاتِ رَبِّ  وَتِلْكَ عَاد  جَحَدُوا بِاه

"İşte Âd kavmi! Rablerinin âyetlerini inkâr ettiler. O’nun peygamberlerine karşı 

geldiler ve inatçı her zorbanın emrine uydular!"
452

 

ا امَْرُ فِرْعَوْنَ بِرَش۪يدٍ وَلقََدْ ارَْسَلْنَا مُوسه   وا امَْرَ فِرْعَوْنََۚ وَمََٓ ـبَعَُٓ ئِه۪ فَاتَّ ى فِرْعَوْنَ وَمَلََ۬ يَاتِنَا وَسُلْطَانٍ مُب۪ينٍ  اِله ى بِاه  

"Andolsun, biz Mûsâ'yı âyetlerimizle ve apaçık bir mucize ile Firavun'a ve onun ileri 

gelen adamlarına peygamber gönderdik de ileri gelenler Firavun'un emrine uydular. 

Hâlbuki Firavun'un emri doğru değildi."
453

 

                                                 
450

 Şuarâ, 26/224. 
451

 Şehâbeddin Mahmûd el-Âlûsî (ö. 1270/1854), Rûhu’l-Meânî fî Tefsîri’l-Ķur’âni’l-Azîm ve’s-Sebi’l-

Mesânî, (Thk. Ali Abdü’l-Bârî Atıyye), Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, Birinci Baskı, h. 1415, 

10/143. 
452

 Hûd, 11/59. 



132 

İtaatle ilgili ayetlerde itaatin bir ast üst ilişkisini gerektirdiğini dolayısıyla bir güce, 

otoriteye ve emretme yetkisi olan bir kişiye boyun eğme anlamlarını ihtiva ettiğini 

belirtmiştik. Aynı şekilde emre itaat etmekten bahseden ayetlerde, emir kelimesiyle 

itaatin kullanımını itaatin sözlük anlamını yansıtan, uyumlu bir kullanım olduğunu 

açıklamaya çalışmıştık.  

Şimdi buradaki iki tane ayette itaatle ilgili ayetlerde olduğu gibi emre ittibadan 

bahsedilmektedir. Bu durum bizim çalışmamızda savunduğumuz itaat ve ittibanın tam 

olarak eş anlamlı olmadığı ve aralarında bazı anlamsal farklılıklarının olduğu tezine 

aykırı gibi gözükmektedir. Çünkü ayetlerde nasıl emre itaatten bahsedilmişse aynı 

şekilde emre ittibadan da bahsedilmiş olması her ikisinin de bir güç ve otoriteye boyun 

eğme anlamına gelebileceği düşüncesini ortaya çıkarmaktadır.  

Emre ittibadan bahseden ayetlerin olması itaatle ittiba arsındaki anlamsal farklılığı 

ortadan kaldırmaz. Çünkü itaat kelimesi dışsal bir güce boyun eğmeyi ifade ederken 

ittiba kelimesi ise içsel bir tabiyeti, uymayı ifade etmektedir. Diğer bir ifadeyle itaat 

yaptırımı ve bazı müeyyideleri olan dışsal bir otoriteye isteyerek veya istemeyerek 

boyun eğmeyi, ittiba ise herhangi bir müeyyideye boyun eğme gibi bir düşünceden 

bağımsız olarak kişinin kendi düşüncesine, kişisel arzu ve taleplerine uygun olması 

sebebiyle isteyerek bir unsura uymayı ifade etmektedir. Bu uyma eğer insan gibi zatı 

olan bir unsur ise onu taklid edip onun gibi yaşamaya çalışması, onun düşüncelerine 

uygun hareket etmesi şeklinde olabilir. Zan ve heva gibi zatı olmayan bir unsur ise ona 

göre düşünmesi ve davranması şeklinde olabilir. Dolayısıyla her iki kelimenin birbirine 

benzer bir kullanımının olduğunu ancak anlamsal olarak birbirinden bazı farklılıklarının 

bulunduğunu söyleyebiliriz. 

Bu açıklamalar ışığında yukarıda geçen, biri Ad kavminin inatçı her zorbanın emrine, 

diğeri de Firavun’un önde gelen adamlarının onun emrine tabi olduğunu belirten 

ayetleri değerlendirecek olursak, Ad kavminin ve Firavun’un önde gelen adamlarının 

kendilerine yöneltilen emre, kendi duygu ve düşüncelerinin verilen emirle örtüşmesi 

sebebiyle içlerinden gelerek tabi olduklarını görmekteyiz. Nitekim Şuara sûresinin 24. 

ayetinde ""Umarız, üstün gelirlerse sihirbazlara uyarız" (dediler.)" diyenler de 

Firavun’un önde gelen adamlarıdır. Bu ayet de onların Firavun’un etrafında elde 

ettikleri mevki ve makamı kaybetmemek –çünkü Firavun’un sihirbazları başarısız 

                                                                                                                                               
453

 Hûd, 11/96-97. 



133 

olursa bu başarısızlık onları da etkileyecekti- amacıyla onların gönüllü olarak 

sihirbazların destekçileri olduklarını ve onlara tabi olduklarını göstermektedir. 

3.2.1.2. İttiba Kavramının Mekkî Ayetlerde İsim Olarak Kullanıldığı Yerler 

Mekkî ayetlerde ittiba kavramının tabi olma anlamında isim olarak kullanıldığı iki tane 

ayet bulunmaktadır. Bu ayetlerin her ikisinde de “tabi” anlamına gelen ve “ ًتبََع” sülasi 

fiilinin mastarı olan “ ًتبَعَا” kelimesi kullanılmıştır.  

Ayetlerden, tabi olanların zayıf, kendisine tabi olunanların ise büyüklük taslayan 

kimseler olduğu anlaşılmaktdır. Allah’ın huzurunda ve cehennemde aralarında olacak 

olan konuşma ve tartışma hakkında bilgi verilmekte ve tabi olan zayıf kişiler tabi 

oldukları mütekebbir kimselerden kendilerine tabi olmaları sebebiyele azabı 

kendilerinden savmalarını isteyecekleri bildirilmektedir.  

Her nekadar zayıf kimseler “biz size tabi idik” diyerek işledikleri suçları onların üzerine 

atarak azaptan kurtulmaya çalışsalar da iradeleriyle onlara tabi oldukları için azaptan 

nasiplerini alacaklardır. Bu nedenle zayıfların mütekebbirlere tabi olmalarını iradelerine 

ve kendi istek ve arzularına bağlı olarak değerlendirmek gerekir. Zaten önceden 

açıklandığı gibi tabi olmada gönüllük ve isteyerek uymak vardı. Dolayısıyla onların 

tabiyetini toplumda bilgili gibi gözüken, gösterişli, şaşalı bir şekilde yaşayan kişilerin 

yaşantılarının sosyo ekonomik olarak zayıf kalmış kişileri cezbetmesi ve onları taklit 

edip onlar gibi yaşam isteği olarak açıklayabiliriz. Ayette mütekebbirlerin “Eğer, Allah 

bize hidayet verse idi elbette sizi hidayete erdirirdik” demeleri de bu durumu 

göstermektedir. Şöyle ki: Allah onları hidayete erdirmiş olsaydı, zayıfların da onlara 

tabi olması neticesinde hidayete ermiş olacaklardı.  

"Bir de hepsi toplanarak Allah’ın huzuruna çıkmışlardır, zuafâ kısmı büyüklük 

taslıyanlara: şöyle demektedirler: bizler sizlere tabi idik ( ًتَبعَا), şimdi siz, bizden Allah’ın 

azâbından zerrece bir şey def edebiliyor musunuz? Eğer, demişlerdir: Allah bize 

hidayet verse idi elbette sizi hidayeti erdirirdik, şimdi bizler sızlansak da sabretsek de 

müsavîdir, bizim için kurtuluş yok."
454

 

                                                 
454

 İbrâhîm, 14/21. 



134 

"Ve hele ateş içinde biribirlerine (ihticac) protesto ederlerken: o vakit zuafa kısmı o 

büyüklük taslayanlara diyorlardır: hani bizler sizin tebeanız idik ( ًتبَعَا), şimdi siz bizden 

bir ateş nevbetini savabiliyor musunuz?"
455

 

Bu bölümde ittibanın Mekkî ayetlerde kullanımını görmüş olduk. Mekkî ayetlerde 

ittibanın nesnesi olarak geçen unsurları özetleyecek olursak, bunların şunlardan 

oluştuğunu söyleyebiliriz: Vahyin Değişik İfadeleri, Firavun’un Kavminden İman Eden 

Bir Adam, Heva, bozguncuların yolu, bilmeyenlerin yolu, kâfirlerin yolu, şeytanın 

adımları, Allah, peygamberler (Hz. Muhammed, Hz. İbrahim, Hz. Nuh, Hz Musa, Hz. 

Harun, Hz. Şuayb), Hz. Musa ve Hızır,  vahyin değişik ifadeleri (vahiy, ayetler, hidayet, 

Kur’an, Kitap, Nur ve Zikir),  davetçi, müminler, şeytan, heva/arzu, zan, malı ve çocuğu 

ancak kendi hüsranını artıran kimse, refah, sihirbazlar, şairler ve inatçı her zorbanın 

emri. 

İttibanın Mekkî ayetlerde kullanımı ile ilgili bu özet bilgiden sonra ittibanın Medenî 

ayetlerdeki kullanımına geçebiliriz. 

3.2.2. İttiba Kavramının Medenî Ayetlerdeki Kullanımı 

Bu bölümün baş tarafında kelimeye dair istatistiksel bilgiler verilirken 171 kelimeden 

116 tanesinin Mekkî; kalan 55 tanesinin ise Medenî ayetlerde geçtiği belirtilmişti. Bu 55 

kelimenin 50’si fiil, 5 tanesi de isim olarak bulunmaktadır. Kelimeler içerisinde en çok 

kullanılanı da “بَعُوا  fiilidir ve bu fiilin 4 tanesi Kur’an’ın 47. suresi olan Muhammed ”اتَّ

suresinde geçmektedir.
456

   
Tebia maddesinden türemiş olan kelimelerin Medenî ayetlerde kullanımı Mekkî ayetlere 

oranla yaklaşık olarak 1/3’dir. Dolayısıyla Mekkî ayetlere göre Medenî ayetlerde ittiba 

kelimesi daha az kullanılmıştır.  

Tabi olmakla ilgili kelimelerin istatistiksel verileri, kelimelerin Mekke ve Medine 

döneminde nicelik olarak farklılık gösterdiğini ortaya koymaktadır. Ancak kelimelerin 

anlam bakımından kullanımı hem Mekkî hem de Medenî ayetlerde birbiriyle tamamen 

aynıdır. Anlam olarak aynı olmakla birlikte vahyin muhataplarının faklılaşması 

sebebiyle genel olarak anlamın muhatap bakımından bağlamının değiştiği 

                                                 
455

 Mü'min, 40/47. 
456

 Muhammed, 47/3, 14, 16, 28. 
 



135 

görülmektedir. Ayetleri incelediğimizde Mekke döneminde muhatap olarak ayetlerin 

bağlamı genellikle Mekkeli müşrikler iken Medine döneminde münafıklar ve ehli kitap 

olduğu ortaya çıkmaktadır. Dolayısıyla ayetlerde muhataplar, tabi olunması olumlu 

görülen unsurlara yönlendirilirken genellikle Mekke döneminde Mekkeli müşriklerden 

uzaklaştırılmaya, Medine döneminde de münafıklardan ve ehli kitaptan uzaklaştırılmaya 

çalışılmaktadır.  

3.2.2.1. İttibanın Medenî Ayetlerde Fiil Olarak Kullanımı 

Tebia maddesinden gelen fiillerin Medenî ayetlerde 50 tane olduğu belirtilmişti. Bu 

bölümde bu fiilerin yer aldığı ayetler tasnif edilerek ilgili başlıklar altında toplanacaktır. 

Ayetleri tasnif ederken daha önceki bölümlerde olduğu gibi önce tabi olunması 

istenenler, tabi olunması istenmeyenler ve tabi olunmasından bahsedilenler olarak üç 

gruba ayrılacak daha sonra da fiillerin nesneleri yani tabi olunan unsurlar göz önünde 

bulundurulacaktır. 

3.2.2.1.1. Tabi Olunması İstenenler 

 Burada kendisine tabi olunması emredilen unsurlara yer verilecektir. Dolayısıyla 

tabiyetle ilgili emir fiillerin yer aldığı ayetler incelenmiş olacaktır. Bu ayetlerde tabi 

olunması emredilen unsurlar arasında Hz. Muhammed (s.a.v.), vahiy, Allahın indirdiği 

şeyler ve Hz. İbrahim’in dini bulunmaktadır.  

a. Hz. Muhammed 

Mekkî ayetlerde ağırlıklı olarak Mekkeli müşriklerin Hz. Muhammed’e (s.a.v.) tabi 

olması emredilmekte iken Medenî ayetlerde müşriklerin yerine ehli kitabın Hz. 

Muhammed’e (s.a.v.) tabi olmalarının emredildiğini görürüyoruz. Aşağıdaki ayetle ilgili 

rivayet bu durumu teyit etmektedir. Çünkü ayetin nuzul sebebiyle ilgili rivayete göre 

Necran hristiyanlarından bir grup Hz. İsa ve annesini tazim ve takdis etmelerinin 

Allah’ın sevgisini kazanmak için olduğunu ileri sürmüşler ve bunun üzerine bu ayet 

nazil olmuştur.
457

 

                                                 
457

 Cezâirî, Eyseru’t-Tefasir, I/308. 



136 

"De ki: "Eğer Allah'ı seviyorsanız bana uyun (اتَّبعُِون۪ي) ki, Allah da sizi sevsin ve 

günahlarınızı bağışlasın. Çünkü Allah çok bağışlayandır, çok merhamet edendir.""
458

 

Bu ayete göre Allah’ı sevmek Peygamber’e ittibaya, Peygamber’e ittiba ise Allah’ın 

sevgisini kazanmaya ve günahların bağışlanmasına götürmektedir. Dolayısıyla 

Peygamber’e ittiba Allah’ın sevgisini ve bağışlanmayı beraberinde getirmektedir. 

a. Vahiy 

Mekkî ayetlerde olduğu gibi tabi Medenî ayetlerde de tabi olunması istenenlerden biri 

de vahiydir: 

"Rabbinden sana vahyolunana uy ( ِْبع  Şüphesiz Allah yaptıklarınızdan hakkıyla .(اتَّ

haberdardır."
459

 

Burada vahyedilene uyması istenen Hz. Muhammed (s.a.v.)’dir. Mekkî ayetlerde de iki 

yerde Hz. Peygamber (s.a.v.) için benzer bir kullanım bulunmaktaydı. O ayetlerde 

peygamberin vahyedilene tabi olması, müşriklerden yüz çevirmesi, Allah hüküm 

verinceye kadar sabretmesi istenmekteydi. Dolayısıyla bu ayetlerde müşriklerin 

yaptıklarına ve sözlerine karşılık vahye tabi olmasının istenmekte olduğu 

anlaşılmaktadır. Aşağıdaki ayetin hemen öncesinde Hz. Muhammed’e hitap edilerek 

Allah’tan sakınması ve kâfirlere ve münafıklara itaat etmemesi istenmektedir. Bu 

nedenle ayet Hz. Muhammed (s.a.v.)’e Medineli inkârcı ve münafıklara itaat etmeyerek 

vahye tabi olmasını istemektedir. Yani Mekkî ayetlerde de Medenî ayetlerde de benzer 

bir bir kullanım olduğu söylenebilir. Ancak Allah Teâlâ, Peygamberini vahye tabi 

olmaya yönlendirirken Mekke döneminde müşriklerden, Medine döneminde 

münafıklardan yüz çevirmeye sevk etmektedir. 

b. Allah’ın İndirdiği 

Medine döneminde tabi olunması emredilen unsurlardan biri de Allah’ın İndirdiği 

şeylerdir. Bundan maksat da vahiydir. Ancak vahiyle aynı başlık altında 

değerlendirmedik. Bunun sebebi Mekkî ayetlerde belirttiğimiz gibi vahye tabi olma 

husunda emrin muhatabı peygamber iken Allahın indirdiğine tabi olma hususunda 

                                                 
458

 Âl-i İmrân, 3/31. 
459

 Ahzâb, 33/2. 



137 

emrin muhatabı peygamber dışında farklı kişilerden oluşmaktadır. Bu kişiler, Mekke 

döneminde müşrikler ya da tüm insanlar iken Medine döneminde ehli kitap veya tüm 

insanlar olduğu anlaşılmaktadır. Dolayısıyla aşağıdaki ayetin muhataplarının ayetin 

öncesi bağlamında tüm insanlar ve ehli kitaptan yahudiler olduğuna dair iki rivayet 

bulunmaktadır.
460

 

"Onlara, "Allah'ın indirdiğine uyun!" denildiğinde, "Hayır, biz, atalarımızı üzerinde 

bulduğumuz (yol)a uyarız ( ُنَـتَّبـِع)!" derler. Peki ama, ataları bir şey anlamayan, doğru 

yolu bulamayan kimseler olsalar da mı (onların yoluna uyacaklar)?"
461

 

"Onlara, "Allah’ın indirdiğine uyun" denildiğinde, "Hayır, atalarımızdan gördüğümüze 

uyarız ( ُنَـتَّبـِع)" dediler. Ya atalarının aklı bir şeye ermemiş, doğru yolu 

bulamamışlarsa!"
462

 

Ayetlerle ortaya çıkan hususlardan biri, tabi olmak ile akletmek (anlamak) ve doğru 

yolu bulmak arasında bir ilişki kurulmasıdır. Ehli kitabın “biz atalarımızı üzerinde 

bulduğumuz (yol)a uyarız!" demelerine karşılık “ataları bir şey anlamayan, doğru yolu 

bulamayan kimseler olsalar da mı?” şeklinde onlara cevap verilmektedir. Dolayısıyla 

tabi olunması gereken kişilerin akleden (anlayan) ve hidayette olanlardan olması 

gerektiği; akledemeyen ve hidayette olmayanlara körü körüne tabi olunmaması istendiği 

anlaşılmaktadır. 

c. İbrahim’in Dini 

Medenî ayetlerde kendisine tabi olunması istenen diğer bir unsur “Hz. İbrahim’in 

dini”dir. Bununla ilgili iki ayet bulunmaktadır: 

"De ki: "Allah doğru söylemiştir. Öyle ise hakka yönelen İbrahim'in dinine uyun (اتَّبعُِوا). 

O, Allah'a ortak koşanlardan değildi.""
463

 

"Kimin dini, iyilik yaparak kendini Allah'a teslim eden ve hakka yönelen İbrahim'in 

dinine tabi olan ( ََاتَّبع) kimsenin dininden daha güzeldir? Allah İbrahim'i dost edindi."
464

 

                                                 
460

 Taberî, Camiu’l-Beyan, III/305. 
461

 Bakara, 2/170. 
462

 Bakara, 2/ 170. 
463

 Âl-i İmrân, 3/95. 
464

 Nisâ, 4/125. 



138 

 Hz. İbrahim’in dinine uymayı emreden Mekkî ayetlerde hitap Hz. Muhammed (s.a.v.)’e 

iken, yukarıdaki Medenî ayetlerin birincisinde hitap Yahudileredir.
465

 Yani Yahudilerin 

Hz. İbrahim’in dinine tabi olmaları emredilmektedir. Ayetin sonunda yer alan “O, 

Allah'a ortak koşanlardan değildi."" cümlesi de o Yahudi ve Hristiyan değildi şeklinde 

tefsir edilmiştir.
466

 

İkinci ayette ittiba kelimesi emir olarak gelmemesine rağmen ilk ayetle alakasından 

dolayı buraya almayı uygun bulduk. Ayetin öncesine baktığımızda ehli kitapla 

müminler arasında “bizim dinimiz daha önde gelir, daha faziletlidir, peygamberimiz 

sizin peygamberinizden önce gelmiştir dolayısıyla biz sizden daha üstünüz diyen ehli 

kitaba karşı Müslümanların da bizim kitabımız bütün kitapların hükmünü kaldırdı, 

peygamberimiz son peygamberdir”
467

 demeleri üzerine çıkan tartışma bağlamında 

geldiği rivayet edilen “Ne sizin kuruntularınız, ne de ehli kitabın kuruntuları... Kim bir 

kötülük yaparsa onun cezasını görür ve kendisi için Allah’tan başka bir dost da bir 

yardımcı da bulamaz”
468

 ayetiyle bağlantılı olduğu anlaşılmakatadır. Bu durumda 

üstünlüğün ehli kitabın dini gibi diğer dinlerde değil de İbrahim'in dinine tabi olan 

kimsenin dininde olduğu belirtilmiş olmaktadır. 

İlk ayette hakka yönelen İbrahim'in dinine uyulması emredilmekte ikinci ayette de ona 

tabi olan kimsenin dininden daha faziletli bir din olmadığı dolayısıyla İbrahim’in dinine 

tabi olmaya çok büyük bir değer atfedilmektedir. 

3.2.2.1.2. Tabi Olunması İstenmeyenler 

Medenî ayetlerde tabi olunması yasaklanan unsurlar şeytanın adımları ve hevadır. Bu 

iki unsur diğerlerinde olduğu gibi Mekkî ayetlerde de yasaklananlar arasında 

bulunmaktaydı. Hem Mekkî ayetlerde hem de Medenî ayetlerde hevaya ve şeytanın 

adımlarına ittiba benzer bir kulanıma sahiptir. 

a. Şeytanın Adımları 

Mekkî ayetlerde de tabi olunması yasaklananlar arasında şeytanın adımlarının olduğu 

ifade edilmişti. Mekkî ayetlerde olduğu gibi aşağıdaki ayetlerin birinci ve ikincisinde 

                                                 
465

 Mukatil b. Süleyman, Tefsiru Mukatil, I/182; Taberî, Camiu’l-Beyan, VI./17. 
466

 Mukatil b. Süleyman, Tefsiru Mukatil, I/182; Taberî, Camiu’l-Beyan, VI./17. 
467

 İbn Atıyye, El-Muharriru’l-Veciz, II/116. 
468

 Nisâ, 4/123. 



139 

hitap inananlaradır. Yani müminlerin şeytanın adımlarına tabi olmaları 

yasaklanmaktadır. Üçüncü ayette ise bu yasak bütün insanları kapsayacak şekilde 

genişletilmiştir. İlgili ayetler şöyledir: 

"Ey iman edenler! ( ايَُّهاَ الَّذ۪ينَ اٰمَنوُا يََٓا ) Hepiniz topluca barış ve güvenliğe ( ِلْم  .girin (السِّ

Şeytanın adımlarını izlemeyin (لَْ تَتَّبعُِوا). Çünkü o, size apaçık bir düşmandır."
469

 

"Ey iman edenler! Şeytanın adımlarına uymayın (لَْ تَتَّبعُِوا). Kim şeytanın adımlarına 

uyarsa ( ْمَنْ يتََّبـِع), bilsin ki o hayâsızlığı ve kötülüğü emreder. Eğer Allah'ın size lütfu ve 

merhameti olmasaydı sizden hiçbiriniz asla temize çıkamazdı. Fakat Allah, dilediği 

kimseyi tertemiz kılar. Allah hakkıyla işitendir, hakkıyla bilendir."
470

 

"Ey insanlar! Yeryüzündeki şeylerin helal ve temiz olanlarından yiyin! Şeytanın izinden 

yürümeyin (لَْ تَتَّبعُِوا). Çünkü o sizin için apaçık bir düşmandır."
471

 

İlk ayette inananların hep birlikte barışa girmeleri istendikten sonra şeytanın adımlarına 

tabi olmayın denilmesi barışı koruyup gözetmede şeytana uymayın anlamını 

taşımakatadır. Yine Râzî ayette geçen “ ِلْم  hitabının ”يََٓا ايَُّهاَ الَّذ۪ينَ اٰمَنوُا“ kelimesiyle ve ”السِّ

muhatabıyla ilgili değişik görüş ve ihtimalleri verdikten sonra ayeti bu bağlamda 

açıklamıştır.
472

 

İkinci ayette ise şeytanın hayâsızlığı ve kötülüğü emrettiği belirtilerek ona tabi olmaktan 

sakındırılmaya çalışılmaktadır. Ayet Peygamberimizin eşi Hz. Aişe’ye atılan iftira yani 

ifk hadisesiyle ilgili olarak tefsir edilmiştir.
473

 Ayette geçen “Kim şeytanın adımlarına 

uyarsa, bilsin ki o hayâsızlığı ve kötülüğü emreder.” şart cümlesinin cevap kısmında 

şeytanın haysızlığı ve kötülüğü emrettiği ifade edilmiştir. İttiba ile emrin bir arada 

kullanılması –daha önce açıklandığı gibi- ittiba ile itaatin tamamen aynı olduğunu 

göstermez. Çünkü itaatte bir unsura boyun eğme varken ittibada isteyerek uyma vardır. 

Üçüncü ayette “Yeryüzündeki şeylerin helal ve temiz olanlarından yiyin” emrinden 

sonra “şeytanın adımlarına uymayın” buyrulması, şeytanın adımlarına uymama emrinin 

helal ve temiz şeyleri yeme bağlamında anlaşılmasına sebep olmaktadır. Nitekim Râzî 

                                                 
469

 Bakara, 2/208. 
470

 Nûr, 24/21. 
471

 Bakara, 2/168. 
472

 Râzî, Mefatihu’l -Gayb, 5/351-353. 
473

 Mukatil b. Süleyman, Tefsiru Mukatil, II/413. 



140 

de ayeti bu duruma uygun olarak, şeytanın adımlarına uymayın yoksa harama, şüpheye, 

helâlı haram sayma ve haramı helal sayma hatasına düşersiniz, şeklinde açıklamıştır.
474

 

b. Heva 

Mekkî ayetlerde olduğu gibi Medenî ayetlerde de en çok tabi olunması yasaklanan 

unsurlardan biri hevadır. Aşağıdaki ayetlerde kullanıldığı şekliyle bazen kişinin kendi 

hevasına bazen de başka kişilerin hevasına tabi olması yasaklanmaktadır. Başkasının 

hevasına tabi olmakla, genellikle Mekkî ayetlerde Mekkeli müşrikler Medenî ayetlerde 

ehli kitap kastedilmektedir.  

"(Ey Muhammed!) Sana da o Kitab'ı (Kur'an'ı) hak, önündeki kitapları doğrulayıcı, 

onları gözetici olarak indirdik. Artık Allah'ın indirdiği ile aralarında hükmet ve sana 

gelen haktan ayrılıp ta onların arzularına uyma ( ِْلَْ تَتَّبع). Sizden her biriniz için bir şeriat 

ve bir yol koyduk. Eğer Allah dileseydi elbette sizi tek bir ümmet yapardı. Fakat verdiği 

şeylerde sizi imtihan etmek için ümmetlere ayırdı. Öyle ise iyiliklerde yarışın. 

Hepinizindönüşü Allah'adır. O zaman anlaşmazlığa düşmüş olduğunuz şeyleri size 

bildirecektir."
475

 

"Aralarında, Allah'ın indirdiği ile hükmet. Onların arzularına uyma ( تتََّبعِْ لَْ  ) ve Allah'ın 

sana indirdiğinin bir kısmından (Kur'an'ın bazı hükümlerinden) seni şaşırtmalarından 

sakın. Eğer yüz çevirirlerse, bil ki şüphesiz Allah, bazı günahları sebebiyle onları bir 

musibete çarptırmak istiyor. İnsanlardan birçoğu muhakkak ki yoldan çıkmışlardır."
476

 

"Ey iman edenler! Kendiniz, ana babanız ve en yakınlarınızın aleyhine de olsa Allah 

için şahitlik yaparak adaleti titizlikle ayakta tutan kimseler olun. (Şahitlik ettikleriniz) 

zengin veya fakir de olsalar (adaletten ayrılmayın). Çünkü Allah ikisine de daha 

yakındır. (Onları sizden çok kayırır.) Öyle ise adaleti yerine getirmede nefsinize 

uymayın (لَْ تَتَّبعُِوا). Eğer (şahitlik ederken gerçeği) çarpıtırsanız veya (şahitlikten) 

çekinirseniz (bilin ki) şüphesiz Allah yaptıklarınızdan hakkıyla haberdardır."
477

 

                                                 
474

 Râzî, Mefatihu’l -Gayb, I/213. 
475

 Mâide, 5/48. 
476

 Mâide, 5/49. 
477

 Nisâ, 4/135. 



141 

"De ki: "Ey Kitap ehli! Hakkın dışına çıkarak dininizde aşırı gitmeyin. Daha önce 

sapmış, birçoklarını da saptırmış ve dümdüz yoldan da şaşmış bir milletin arzu ve 

keyiflerine uymayın (بعُِوا "".(لَْ تَتَّ
478

 

 

Ayetlerle ilgili hususlardan biri muhatapların değişmesidir. İlk iki ayet Mâide sûresinde 

peşpeşe gelmektedir ve bu ayetlerde muhatap ehli kitaptan olan Yahudiler’dir. Nitekim 

ayetlerin siyak sibakı ve nuzul sebebi bunu teyid etmektedir: Rivayete göre bir grup 

yahûdî "Haydi Muhammed'e gidelim. Belki onu dininden saptırırız" dediler ve yanına 

giderek, “Ey-Muhammed, sen bizim yahûdilerin âlimleri ve eşrafı olduğumuzu 

biliyorsun. Biz sana uyarsak, bütün yahûdilerin de sana uyacağını anlarsın. Bizim, 

hasımlarımızla bir davamız var. Onlarla birlikte seni hakem yapacağız. Bizim lehimize 

hüküm ver, biz sana iman edelim" demişler, bunun üzerine bu âyet nazil olmuştur.
479

 

Her iki ayette de Hz. Muhammed (s.a.v.)’in Yahudiler hakkında hüküm verirken 

Allah’ın indirdiği şeylerle hükmetmesi emredilmekte onların heva ve arzularına tabi 

olması yasaklanmakta ve hüküm verme konusunda onların kendisini şaşırtmalarından 

sakınması hususunda uyarılmaktadır. 

Üçüncü ayette müminlere hitap edilmekte ve adalet hususunda kendi hevalarına tabi 

olmamaları emredilmektedir. Ayetin baş tarafında açıklandığı şekliyle, hevalarına tabi 

olmalarıyla kastedilenin şahitlik ederken kişinin kendisi, ana babası ve yakınları 

hakkında hissi davranmaması gerektiği anlaşılmaktadır. Dolayısıyla ayete göre hevaya 

tabi olmak şahitlik yaparken ya da şahitlikten kaçmakla hissi davranarak adaletsizliğe 

sebep olmaktır. 

Son ayette ise Hz. Peygamber vasıtasıyla ehli kitaba hitap edilmekte ve daha önce 

sapmış, birçoklarını da saptırmış ve dümdüz yoldan da şaşmış bir milletin hevasına tabi 

olmamaları istenmektedir. Ayette kendisine yasak getirilen “ehli kitap” ve hevasına 

uyulması istenmeyen “şaşmış bir millet” ile neyin kastedildiğine dair değişik görüşler 

ileri sürülmüştür: Taberî verdiği rivayetle, ehli kitabın Hristiyanlar, şaşmış milletin 

Yahudiler,
480

 Begavî (ö. 516/1122) de ehli kitabın Hz. Muhammed (s.a.v.) dönemindeki 

                                                 
478

 Mâide, 5/77. 
479

 Râzî, Mefatihu’l -Gayb, XII/172. 
480

 Taberî, Camiu’l-Beyan, X/487. 



142 

Yahudi ve Hristiyanlar, şaşmış milletin Hristiyan ve Yahudilerin ileri gelenleri
481

, İbn 

Kesir ise ehli kitabın, Hristiyanlar şaşmış milletin ise onların önceden gelmiş olan 

tahrifçilerinin ileri gelenleri olduğunu bildirmektedirler.
482

 

3.2.2.1.3. Tabi Olunmasından Bahsedilenler 

Bu bölümde ittiba ile ilgili emir ve nehiy dışındaki cümleleri kapsayan ayetleri 

göreceğiz. Bunlar içerisinde şart cümleleri ve olumlu- olumsuz cümle yapıları 

bulunmaktadır. Bu cümlelerin ayrı bir başlık altında toplanmasının nedeni emir ve nehiy 

cümlelerinde kimlere tabi olunmasının emredilmiş veya yasaklanmış olduğunu 

görülebilmektir. Ayrıca bu şekilde tabi olunması şarta bağlanan ve olumlu ve olumsuz 

bulunan cümleleleri birlikte değerlendirme olanağı elde edilmiş olunacaktır. 

a. Hz. Muhammed 

Hz. Peygamber; geçen ayetlerde de görüldüğü gibi bir tataraftan tabi olmakla ilgili 

ayetlerin öznesi iken diğer taraftan nesnesi durumundadır. Dolayısıyla bazı ayetlerde 

O’nun başka unsurlara tabi olmasından bahsedilirken bazı ayetlerde de başkalarının 

O’na tabi olmasından bahsedilmektedir. Burada Hz. Muhammed (s.a.v.)’e tabi 

olunmasını konu edinen ayetlere yer verilecektir. 

"Böylece, sizler insanlara birer şahit (ve örnek) olasınız ve Peygamber de size bir şahit 

(ve örnek) olsun diye sizi orta bir ümmet yaptık. Her ne kadar Allah'ın doğru yolu 

gösterdiği kimselerden başkasına ağır gelse de biz, yönelmekte olduğun ciheti ancak; 

Resûl'e tabi olanlarla ( ُمَنْ يتََّبـِع), gerisin geriye dönecekleri ayırd edelim diye kıble yaptık. 

Allah imanınızı boşa çıkaracak değildir. Şüphesiz, Allah insanlara çok şefkatli ve çok 

merhametlidir."
483

 

"Seninle tartışmaya girişirlerse, de ki: "Ben, bana uyanlarla ( ِۜمَنِ اتَّـبعََن) birlikte kendi 

özümü Allah'a teslim ettim." Kendilerine kitap verilenlere ve ümmîlere de ki: "Siz de 

İslâm'ı kabul ettiniz mi?" Eğer İslâm'a girerlerse hidayete ermiş olurlar. Yok, eğer yüz 

çevirirlerse sana düşen şey ancak tebliğ etmektir. Allah kullarını hakkıyla görendir."
484

 

                                                 
481

 Begavî, Mealimü’t-Tenzil, III/72. 
482

 İbn Kesir, Tefsiru’l-Kur’ani’l-Azim, III/160. 
483

 Bakara, 2/143. 
484

 Âl-i İmrân, 3/20. 



143 

"Ey Peygamber! Sana ve sana tabi olan ( َمَنِ اتَّبعََك) mü'minlere Allah yeter."
485

 

Hz. Muhammed (s.a.v.)’e tabi olunmasıyla ilgili yukarıdaki ayetler incelendiğinde ilk 

ayetin kıblenin değişmesiyle ilgili olduğu görülmektedir. Allah Teâlâ Peygambere tabi 

olacakla gerisin geriye dönecek olanı birbirinden ayırmak için kıblenin değişmesini 

murad ettiğini ve kıble değişikliğine uymanın Allah'ın doğru yolu gösterdiği 

kimselerden başkasına ağır geleceğini bildirmektedir. Dolayısıyla kıble değişikliği 

inananla inanmayan kişilerin birbirinden ayrılması amacına matuftur. Bu nedenle 

Şa’ravî’nin (ö. 1419/1998) de ifade ettiği gibi
486

 önemli olanın üstünlüğün o veya bu 

yöne yönelmek değil kıble değişikliğine uymak olduğunu görmekteyiz. Bu da kıble 

değişikliğine uymanın imani bir mesele olduğu göstermektedir. Zaten ittibanın içten 

gelen bir teslimiyet ve uyma olması onu imanla birbirine yaklaştırmaktadır. Ayette 

geçen, kıble değişikliğinin, Allah’ın doğru yolu gösterdiği kimselerden başkasına ağır 

geleceğine dair cümle tabiyetin içsel bir durum olduğunu göstermektedir. 

İkinci ve üçüncü ayette ittiba fiili sıla cümlesi olarak gelmiş ve peygambere tabi olan 

müminler için kullanılmıştır.  

b. Hz. İbrahim 

Mekkî ayetlerde olduğu gibi Medenî ayetlerde de kendisine tabi olunmasından 

bahsedilen diğer bir peygamber de Hz. İbrahim’dir: 

"Şüphesiz, insanların İbrahim'e en yakın olanı, elbette ona uyanlar ( ُاتَّبعَُوه), bir de bu 

peygamber (Muhammed) ve mü'minlerdir. Allah da mü'minlerin dostudur."
487

 

Ayetin hemen öncesinde Hz. İbrahim’in ne Hristiyan ne de Yahudi olduğu, o’nun hanif 

bir Müslüman olduğu belirtilmiş sonra da aşağıda bulunan ayette insanların Hz. 

İbrahim'e en yakın olanının, ona uyanlar, bir de Hz. Muhammed ve mü'minler olduğu 

belirtilmiştir. Dolayısıyla Hz. İbrahim’e uymaya bir fazilet ve üstünlük atfedilmektedir. 

                                                 
485

 Enfâl, 8/64. 
486

 Muhammed Mütevellî eş-Şa’ravî (ö. 1418/1998), Tefsiru’ş-Şa’ravî, Ahbaru’l- Yevm, I/629. 
487

 Âl-i İmrân, 3/68. 



144 

c. Hz. İsa 

Mekkî ayetlerde tabi olunmasından bahsedilen Hz. Muhammed, Hz. İbrahim, Hz. Musa, 

Hz. Harun ve Hz Şuayb gibi değişik peygambeler bulunmaktayken Hz. İsa’ya tabi 

olunmasıyla ile ilgili bir ayet bulunmamaktaydı. Ancak Medenî ayetlerde Hz. İsa’ya 

tabi olmakla ilgili – Mekkî ayetlere göre Medenî ayetlerin sayısının az olmasına 

rağmen- üç ayet bulunmaktadır. Bu durum vahyin indiği sosyal çevrenin değişmesinin 

ayetlerin içeriği üzerindeki etksini göstermektedir. Mekke döneminde vahyin nazil 

olduğu çevrede daha çok müşriklerin Medine döneminde de Hristiyanların da içinde 

bulunduğu ehli kitabın yoğunlukta olması nedeniyle Mekke döneminde müşriklere 

Medine döneminde de ehli kitaba tabi olmakla ilgili ayetlerin yoğunluk kazandığı 

görülmektedir. Hz. İsa’ya tabiyetle ilgili Medine döneminde gelen aşağıdaki ayetler bu 

durumu kanıtlamkatadır. 

""Rabbimiz! Senin indirdiğine iman ettik ve Peygamber'e uyduk (اتَّبعَْنَا). Artık bizi 

(hakikate) şahitlik edenlerle beraber yaz.""
488

 

"Hani Allah şöyle buyurmuştu: "Ey İsa! Şüphesiz, senin hayatına ben son vereceğim. 

Seni kendime yükselteceğim. Seni inkâr edenlerden kurtararak temizleyeceğim ve sana 

uyanları kıyamete kadar küfre sapanların üstünde tutacağım. Sonra dönüşünüz yalnızca 

banadır. Ayrılığa düştüğünüz şeyler hakkında aranızda ben hükmedeceğim.""
489

 

"Sonra bunların peşinden ardarda peygamberlerimizi gönderdik. Onların arkasından 

da Meryem oğlu İsa'yı gönderdik, ona İncil'i verdik ve kendisine uyanların ( ُذ۪ينَ اتَّبعَُوه  (الَّ

kalplerine şefkat ve merhamet duygusu koyduk. (Kendiliklerinden) icat ettikleri 

ruhbanlığa gelince; biz onu onlara farz kılmamıştık. Allah'ın rızasını kazanmak için onu 

kendileri icat etmişlerdi. Fakat ona da gereği gibi uymadılar. Biz de içlerinden iman 

edenlere mükâfatlarını verdik. Fakat onlardan birçoğu da fasık kimselerdir."
490

 

İlk ayette geçen “Peygamber'e uyduk.” cümlesinde peygamberden maksat Hz. İsa’dır. 

Çünkü ayetin hemen öncesinde “İsa onların inkârlarını sezince, "Allah yolunda 

yardımcılarım kim?" dedi. Havariler, "Biziz Allah yolunun yardımcıları. Allah'a iman 

ettik. Şahit ol, biz müslümanlarız" dediler.”
491

 Ayette geçmekte olan ve Hz. İsa’ya iman 

                                                 
488

 Âl-i İmrân, 3/53. 
489

 Âl-i İmrân, 3/55. 
490

 Hadîd, 57/27. 
491

 Âl-i İmrân, 3/52. 



145 

eden havarilerle Hz. İsa arasındaki diyalog verilmekte ve bizim konumuz olan aşağıdaki 

ilk ayet de bu diyaloğun devamı niteliğinde bulunmaktadır. 

Ayette havarilerin Allah’ın indirdiğine iman ettiklerini ve peygamberleri Hz. İsa’ya tabi 

olduklarını belirtmeleri, iman ile ittiba arasında yakın bir ilişki olduğunu 

göstermektedir. Ancak indirilenle iman kelimesi, peygamberle ittiba kelimesi 

kullanılmıştır ki bu iki kullanım anlamsal olarak birbirini desteklemektedir. Çünkü 

Peygambere ittiba iman etmek anlamına geldiği gibi indirilene iman da peygambere 

ittiba anlamına gelmektedir. 

İkinci ayet de Allah Teâlâ Hz. İsa’ya tabi olanları kıyamete kadar kâfirlere üstün 

kılacağını belirtmektedir. Dolayısıyla peygamberlere ittibanın üstün olmaya götüren 

önemli bir faktör olduğu anlaşılmaktadır. Son ayette ise Hz. İsa’ya tabi olanların 

kalplerine şefkat ve merhamet duygusu verildiği ifade edilmektedir. 

d. Yol Gösterici 

Yol gösterici olarak anlamlandırılan “ َهدَُاي” kelimesi tefsirlerde peygamber, kitap
492

 

nebi, vahiy (beyan)
493

 olarak açıklanmaktadır. Bu kelimeyi Râzî, aklı da kapsayan her 

türlü delil ve beyan olarak tefsir etmektedir.
494

 Sözlüklerde ise dalaletin zıttı olarak 

verilmiştir.
495

 Tabi olmakla ilgili “yol gösterici” ifadesinin geçtiği ayet şöyledir: 

""İnin oradan (cennetten) hepiniz. Tarafımdan size bir yol gösterici (peygamber) gelir 

de kim ona uyarsa ( َِمَنْ تبَع), onlar için herhangi bir korku yoktur, onlar 

üzülmeyeceklerdir" dedik."
496

 

Ayette Allah Teâlâ, Hz. Âdem’in ve Havva’nın cennetten yeryüzüne indirilirken 

insanoğlunun yeryüzünde yol göstericiye tabi olması gerektiğini ve ona tabi olduğunda 

korku ve üzüntüden beri olacağını bildirmiştir. Bu nedenle Yol göstericiye tabiyetin –

Râzî’ye göre, yukarıda geçtiği üzere, yol gösterici akıl da olabilir- insanoğlunu korku ve 

üzüntüden salim kılan bir unsur olduğu anlaşılmaktadır.  

                                                 
492

 Mukatil b. Süleyman, Tefsiru Mukatil, I/ 43; Zemahşerî, Keşşâf, I/129. 
493

 Taberî, Camiu’l-Beyan, I/549. 
494

 Râzî, Mefatihu’l -Gayb, III/ 472. 
495

 İbn Manzûr, Lisan, XV/354; Zebîdî, Tâcu’l-Arus, XXXX/283. 
496

 Bakara, 2/38. 



146 

e. Müminler 

Medenî ayetlerde ittibanın kullanıdığı diğer bir unsur müminlerdir. Münafıkların savaşa 

katılamaları veya savunma yapmaları için çağrıldıklarında savaş olacağını bilseler 

müminlere tabi olacaklarını söylemekte oldukları bildirilmektedir. Söyledikleri ve 

kalplerinde olan farklı olmasından dolayı imandan çok küfre yakın olduğu 

belirtilmektedir. Dolayısıyla küfür ve nifakın savaş emrine ittibayı engelleyen faktörler 

olduğu ve ittibanın olması için söylenilenlerle kalpte olanın aynı olması ve küfre 

yakınlık değil tereddütsüz bir imanın olması gerektiği anlaşılmaktadır. 

"Bir de münafıkları ortaya çıkarması için... Onlara, "Gelin, Allah yolunda savaşın veya 

hiç olmazsa savunmada bulunun" denildi. Onlar, "Savaş olacağını bilsek elbette size 

katılırız ( ْۜلَْتَّبعَْنَاكُم)" dediler. O gün onlar imandan çok küfre yakındılar. Kalplerinde 

olmayanı ağızlarıyla söylüyorlardı. Gizlediklerini Allah onlardan daha iyi bilir."
497

 

f. Allah’ın Rızası 

Medenî ayetlerde ittibanın nesnesi olarak kullanılan diğer bir unsur Allahın rızasıdır. 

Bununla ilgili 3 ayet bulunmaktadır: 

"Allah'ın rızasına uyan kimse ( اتَّبعََ مَنِ  ), Allah'ın gazabına uğrayan ve varacağı yer 

cehennem olan kimse gibi midir? O ne kötü varılacak yerdir!"
498

 

"Bundan dolayı Allah'tan bir nimet ve lütufla kendilerine hiçbir fenalık dokunmadan 

geri döndüler ve Allah'ın rızasına uydular (اتَّبعَُوا). Allah, büyük lütuf sahibidir."
499

 

"Allah onunla rızası peşinde olanları ( ََمَنِ اتَّبع) selamet yollarına iletir ve onları izniyle, 

karanlıklardan aydınlığa çıkarıp kendilerini dosdoğru bir yola iletir."
500

 

“Ayetlerde Allah'ın rızasına uyan kimse” ile “Allah'ın gazabına uğrayan ve varacağı yer 

cehennem olan kimsenin” karşılaştırılması yapılmış ve her ikisinin eşit olmadığı ifade 

edilmiştir. “Allah'ın rızasına tabi olan” ifadesinin karşılığı olarak “Allah'ın gazabına 

uğrayan” ifadesi kullanılmıştır. Müminlerin Bedir savaşında düşmana karşı savaşa 

çıkmaları sebebiyle Allah’ın rızasına tabi oldukları, nimet ve lutufla döndükleri 

                                                 
497

 Âl-i İmrân, 3/167. 
498

 Âl-i İmrân, 3/162. 
499

 Âl-i İmrân, 3/174. 
500

 Mâide, 5/16. 



147 

belirtilmektedir.
501

 Ayrıca Allah’ın rızasına tabi olanın, Allah’ın selamet yollarına 

ileteceği ve karanlıklardan aydınlığa çıkarıp kendilerini dosdoğru bir yola ulaştıracağı 

gibi bazı önemli sonuçlarının olacağından bahsedilmiştir.  

g. Muhacirler ve Ensar 

Medenî ayetlerde tabi olunmasından bahsedilen diğer bir unsur, bütün varlıklarıyla Hz. 

Peygamber’e destek veren, onun örnekliğini sonraki insanlara hem yaşayarak hem de 

sözleriye aktaran muhacir ve ensardır. İlgili ayet şöyledir: 

"İslâm'ı ilk önce kabul eden muhâcirler ve ensar ile, iyilikle onlara uyanlar ( ُْذ۪ينَ اتَّبعَُوهم  (الَّ

var ya, Allah onlardan razı olmuş; onlar da O'ndan razı olmuşlardır. Allah onlara 

içinden ırmaklar akan, içinde ebedî kalacakları cennetler hazırlamıştır. İşte bu büyük 

başarıdır."
502

 

 Ayette kendisinden sonra gelecek olan nesillere örnek olmaları nedeniyle muhacir ve 

ensara özel bir gönderme yapılmıştır. Aynı şekilde muhacir ve ensarın örnekliğine tabi 

olan sonraki nesle de bu tabiyetlerinden dolayı bir değer atfedilmiş; Allah’ın onlardan 

razı olduğu, onların da Allah’tan razı oldukları ve onlar için ebedi kalacakları cennetler 

hazırlandığı belirtilmektedir. Bütün bu açıklamalar tabi olmanının -önceden de 

müteaddid defalar belirtildiği üzere- gönülden olduğunu göstermektedir.  

h. Şeytan 

Medenî ayetlerde tabi olunmasından bahsedilen unsurlardan buraya kadar verilmiş 

olunanlar tabi olunması olumlu bulunan unsurlardan teşekkül etmektedir. Buradan 

itibaren tabi olunması olumsuzlanan unsurlara yer verilecektir. Tabiyeti 

olumsuzlananlardan biri -Mekkî ayetlerde olduğu gibi- şeytandır. İlgili ayet şöyledir: 

"Kendilerine güvenlik (barış) veya korku (savaş) ile ilgili bir haber geldiğinde onu 

yayarlar. Hâlbuki onu peygambere ve içlerinden yetki sahibi kimselere götürselerdi, 

elbette bunlardan, onu değerlendirip sonuç (hüküm) çıkarabilecek nitelikte olanları onu 

                                                 
501

 Nesefî, Medarikü’t-Tenzil, I/313. 
502

 Tevbe, 9/100. 



148 

anlayıp bilirlerdi. Allah'ın size lütfu ve merhameti olmasaydı, pek azınız hariç, 

muhakkak şeytana uyardınız ( ُلَْتَّبعَْتُم)."
503

 

"Süleyman'ın hükümranlığı hakkında şeytanların (ve şeytan tıynetli insanların) 

uydurdukları (مَا تتَْلوُا) yalanların ardına düştüler (اتَّـبعَُوا). Oysa Süleyman (büyü yaparak) 

küfre girmedi. Fakat şeytanlar, insanlara sihri ve (özellikle de) Babil'deki Hârût ve 

Mârût adlı iki meleğe ilham edilen (sihr)i öğretmek suretiyle küfre girdiler. Hâlbuki o 

iki melek, "Biz ancak imtihan için gönderilmiş birer meleğiz. (Sihri caiz görüp de) sakın 

küfre girme" demedikçe, kimseye (sihir) öğretmiyorlardı. Böylece (insanlar) onlardan 

kişi ile karısını birbirinden ayıracakları sihri öğreniyorlardı. Hâlbuki onlar, Allah'ın 

izni olmadıkça o sihirle hiç kimseye zarar veremezlerdi. (Onlar böyle yaparak) 

kendilerine zarar veren, fayda getirmeyen şeyleri öğreniyorlardı. Andolsun, onu satın 

alanın ahirette bir nasibi olmadığını biliyorlardı. Kendilerini karşılığında sattıkları şey 

ne kötüdür! Keşke bilselerdi."
504

 

Şeytana ittibayla ilgili yukarıdaki ayetlerden ilkinde münafıklar veya Müslümanların 

zayıf olanlarının
505

 savaş ve barış ile ilgili haberleri yaydıkları, oysaki o haberi 

peygambere ve yetki sahibi kimselere götürmeleri gerektiği bildirilmekte, arkasından 

bütün müminlere hitap edilerek Allah’ın lutfu ve rahmeti olmasaydı insanların çoğunun 

şeytana tabi olacağı hatırlatması yapılmaktadır. 

İkinci ayette Yahudiler veya Yahudilerin ruhban ve ulemasından bir grubun
506

 Hz. 

Süleyman'ın hükümranlığı hakkında şeytanların uydurdukları yalanlara tabi oldukları 

bildirilmektedir. Ayette geçen “şeytanlar”dan maksat klasik tefsirlerde normal şeytan 

olarak kabul edilmiş, ancak Reşîd Rızâ (ö. 1354 /1935), birtakım kıssalar ve masallar 

anlatan insanlar veya vesvese veren cinler veya her iki cinsten varlıklar
507

 olarak 

yorumlamıştır. Ayetin meali parantez içerisi açıklamayla bu görüşe de kapsayacak 

şekilde yapılmıştır. 

                                                 
503

 Nisâ, 4/83. 
504

 Bakara, 2/102. 
505

 Taberî, Camiu’l-Beyan, VIII/570; Celaleyn, Tefsiru’l-Celaleyn, s. 115. 
506

 Mukatil b. Süleyman, Tefsiru Mukatil, I /67; Taberî, Camiu’l-Beyan, II/405; Reşit Rıza, Tefsiru’l-

Menar, I/329. 
507

 Reşit Rıza, Tefsiru’l-Menar, I/329. 



149 

 kelimesi “uydurdukları” şeklinde anlamlandırılmıştır. Kelimenin asıl anlamı ”مَا تتَْلوُا“

“okumak”tır. Ayette "şeytanların okuduğu" buyrulması, şeytanların hiçbir zorlamasının 

olmadığı, insanların onların okuduklarına kendi arzuları ile tabi olduklarını ifade eder. 

i. Din (Yahudilik) 

""Sizin dininize uyandan ( َلمَِنْ تَبـِع) başkasına inanmayın" (dediler). De ki: "Şüphesiz 

hidayet, Allah'ın hidayetidir. Birine, size verilenin benzerinin verilmesinden veya 

Rabbinizin huzurunda aleyhinize deliller getireceklerinden ötürü mü 

(böylesöylüyorsunuz)?" De ki: "Lütuf Allah'ın elindedir. Onu dilediğine verir. Allah 

lütfu geniş olandır, hakkıyla bilendir.""
508

 

Yahudilerin kendi yandaşlarına yaptığı
509

 “Sizin dininize uyandan başkasına 

inanmayın" tavsiyesine yer verilen yukarıdaki ayette Yahudilerin tabi olunmasını 

istediği din kendi dinleri olan Yahudilik’tir. Râzî “dininiz” kelimesini Tevrat olarak 

açıklamış ve “Tevrat'ın hükümlerini kabul etmeyen hiçbir peygambere inanmayın; 

Tevrat'ın hükümlerinden bir şeyi değiştiren peygamberlere de inanmayın”
510

şeklinde 

yorumlamıştır. Allah Teâlâ Hz. Muhammed’e hidayetin Tevrat’a uymakla değil Allahın 

hidayeti ile olduğunu bildirmesini emretmektedir. Ayette “dininize tabi olandan 

başkasına inanmayın” denilmesi inanma ve tabi olmanın birbiriyle çok yakın anlamda 

olduğunu göstermektedir. Ayeti açıklarken her iki kelimenin yeri de birbiriyle 

değiştirilse, her ikisi de kalbin onaylamış olduğu düşünce ve eylemleri içerdiği için- 

benzer bir anlam ortaya çıkmaktadır. 

j. Müminlerin Yolundan Başkası 

İttiba fiilinin nesnesi olarak kullanılan diğer bir unsur da “müminlerin yolundan 

başkası”dır:  

                                                 
508

 Âl-i İmrân, 3/73. 
509

 Mukatil b. Süleyman, Tefsiru Mukatil, I/ 176; Taberî, Camiu’l-Beyan, VI/ 512; Râzî, Mefatihu’l -

Gayb, VIII/259. 
510

 Râzî, Mefatihu’l -Gayb, VIII/259. 



150 

"Yolun doğrusu kendine apaçık belli olduktan sonra Resûlullah’a karşı çıkan ve 

müminlerin yolundan başkasını izleyen ( ْيتََّبـِع) kimseyi saptığı yönde bırakırız ve onu 

cehenneme atarız. Orası varılacak ne kötü bir yerdir!"
511

 

Ayette “müminlerin yolundan başkasını izleyen” ifadesine paralel olarak “Resûlullah’a 

karşı çıkan” ifadesi kullanılmıştır. 

k. Hakka ve Batıla  

Medenî ayetlerde tabi olunmasından bahsedilen diğer bir unsur ise birbirinin zıttı olan 

hak ve batıldır: 

 "Bu, inkâr edenlerin bâtıla uymaları (اتَّبعَُوا) ve inananların Rablerinden gelen gerçeğe 

uymalarından (اتَّبعَُوا) dolayıdır. İşte Allah, onların örnek teşkil edecek durumlarını 

insanlara böyle anlatır."
512

 

Ayette inanaların Rablerinden gelen hakka, inkâr edenlerin ise batıla uydukları 

belirtilmektedir. Bu ayet de ittibanın, insanın zihni düşüncelerinin ve kalbi duygularının 

sonucunda ortaya çıktığını dolaysıyla içsel bir kabul ve rıza olduğunu görmekteyiz. 

Çünkü inkâr eden kişi duygu ve düşüncelerine göre batıla, iman eden kişi de aynı 

saiklerle hakka tabi olacaktır. Eğer kişi duygu ve düşüncelerinin aksine başka şeylere 

tabi olduğunu söylerse –imanda olduğu gibi- bu durumda nifak durumu hâsıl olacaktır. 

l. Heva 

İttibanın nesnesi olarak en çok kullanılan unsurlardan biri hevadır. Aşağıdaki ayette 

münafıkların,
513

 hevalarına tabi oldukları bildirilmektedir:  

"Onlardan seni dinleyenler vardır. Fakat senin yanından çıktıkları zaman (alay ederek), 

kendilerine bilgi verilmiş olanlara, "Az önce ne söyledi?" derler. İşte bunlar, Allah'ın, 

kalplerini mühürlediği ve nefislerinin arzularına uyan (وا ".kimselerdir(اتَّبعََُٓ
514

 

Hevaya tabi olmak Mekkî ve Medenî ayetlerde birçok bağlamda kullanılmıştır. Bu 

ayette “Allah'ın, kalplerini mühürlediği ve nefislerinin arzularına uyan kimselerdir." 

                                                 
511

 Nisâ, 4/115. 
512

 Muhammed, 47/3. 
513

 Taberî, Camiu’l-Beyan, XXII/169; Zemahşerî, Keşşâf, IV/322. 
514

 Muhammed, 47/16. 



151 

şeklinde ifade edilmiştir. “Allah'ın, kalpleri mühürlemesi” ve “nefislerinin arzularına 

uymak” ifadeleri anlamsal olarak birbirini destekler niteliktedir. Münafıkların 

kalplerinin mühürlenmesi onları nefislerinin arzusuna tabi olmaya götüren bir faktör 

olabilir. Bir de daha önce ittibanın kalpten isteyerek bir unsura uymak anlamına geldiği 

açıklanmıştı. Dolayısıyla mühürlenmiş bir kalp aklın ve vahyin tabi olmasını istediği 

unsurlara değil de nefsin arzusuna uymasına neden olacaktır. 

m. Kıble ve Heva 

Medenî ayetlerde tabi olunmasından bahsedilen diğer bir ayet de kıbleye tabi olmaktan 

bahseden ayettir. Kıbleyle ilgili aşağıdaki ayette hem müminlerin hem de ehli kitabın 

kıblesi için ittiba kelimesi kullanıldığını görmekteyiz:  

"Andolsun, sen kendilerine kitap verilenlere her türlü mucizeyi getirsen de, onlar yine 

senin kıblene uymazlar (مَا تَبعُِوا). Sen de onların kıblesine uyacak ( ٍبتَِابـِع) değilsin. Onlar 

birbirlerinin kıblesine de uymazlar ( ٍبتَِابـِع). Andolsun, eğer sana gelen bunca ilimden 

sonra onların arzu ve keyiflerine uyacak olursan ( َوَلَئنِِ اتَّبعَْت), o takdirde sen de mutlaka 

zalimlerden olursun."
515

 

Ne Hz. Muhammed’in ehli kitabın kıblesine ne de ehli kitabın Hz. Muhammed’in 

kıblesine ne de ehli kitap –Hristiyan ve Yahudiler- birbirinin kıblesine tabi olmayacağı 

belirtilmektedir. Ayetin başında bir de Hz. Muhammed’in her türlü mucizeyi getirse bile 

bu grupların kıblesine uymayacakları bilgisi verilmektedir. Her grubun başka grubun 

kıblesine tabi olmaması –yukarıdaki ayette belirtilen iman edenlerin hakka, inkâr 

edenlerin batıla tabi olmaları gibi- her bir grubun içsel kabulleri, duygu ve 

düşünceleriyle ilgilidir. İnsanların kabullerini, atalarından aldıkları dini duygu ve 

düşüncelerini bazen mucizeler bile değiştirememektedir. Ancak iman edenler yani 

duygu ve düşüncelerini Allah’a teslim etmiş olanlar, Allah’ın sözünü önceleyenler 

böyle önemli bir değişiklik olduğunda –ki Peygamber’in nübüvvetinin başından sonuna 

kadar birçok örneği vardır- ona tabi olmakta zorlanmazlar. Ayetin sonunda ise Hz. 

Muhammed’in, gelen bunca ilimden sonra, ehli kitabın heva ve heveslerine tabi olması 

durumunda zalimlerden olacağı bildirilmektedir. 

                                                 
515

 Bakara, 2/145. 



152 

n. Ehli Kitabın Dinleri ve Havası 

Tabi olunmasından bahsedilen diğer bir unsur da Yahudi ve Hristiyanların dini ve heva 

ve arzularıdır:  

"Sen dinlerine uymadıkça ( ى تتََّبعَِ حَ  تٰٰ ), ne Yahudiler ve ne de Hıristiyanlar asla senden razı 

olmazlar. De ki: "Allah'ın yolu asıl doğru yoldur." Sana gelen ilimden sonra, eğer 

onların arzu ve keyiflerine uyacak olursan ( َلَئنِِ اتَّبعَْت), bilmiş ol ki, Allah'tan sana ne bir 

dost, ne bir yardımcı vardır."
516

 

Ayette Hz. Muhammed’in Yahudi ve Hristiyanların dinlerine tabi olmadıkça ondan razı 

olmayacaklarının bildirilmesi ittiba ve rızanın birbiriyle örtüşen bir anlamı olduğuna ve 

rıza kelimesinin ittibayı açıklamada en uygun kelimelerden biri olduğuna işarettir. 

İttiba, rıza ve kabulü içerisinde barındırmaktadır. Dolayısıyla ayetin anlamına, sen 

onların dininden razı olmadıkça onlar da senden razı olmazlar gibi bir açıklama yapılsa 

bu yanlış bir açıklama olmaz. Hemen sonrasında -bir benzer ifade Âl-i İmrân sûresi 73. 

ayetinde de geçer- asıl hidayetin (yolun) Allah’ın hidayeti olduğu belirtilmiştir. Kıbleyle 

ilgili yukarıdaki ayette olduğu gibi ilim geldikten sonra onların heva ve arzusuna 

uymasının sonucunun da ne olacağı bildirilmiştir. Bu sonuç, kıble ve hevayla ilgili bir 

üst başlıkta geçen ayette zalimlerden olmaktır. Bu ayette ise Allah’tan bir dost ve 

yardımcı olmayacağıdır. 

o. Şehvet 

İttibanın Medenî ayetlerde nesnesi olarak kullanılan diğer bir unsur şehvet kelimesidir:  

"Allah, sizin tövbenizi kabul etmek istiyor. Şehvetlerine uyanlar ( َذ۪ينَ يتََّبعُِون  ise sizin (الَّ

büyük bir sapıklığa düşmenizi istiyorlar."
517

 

 Şehvet kelimesi kişinin nefsanî arzuları için kullanılmaktadır. “Şehvetlerine uyanlar” 

ifadesini müfessirler, zina edenler, Müslümanlardan, anne ayrı baba bir kızkardeşleriyle 

evlenmelerini isteyen Yahudiler,
518

 Yahudi ve Hristiyanlar
519

, dünyayı dine ve ahirete 

tercih edenler
520

 ve mecusiler
521

 olarak açıklamışlardır. Bu açıklamalar ayette geçen 

                                                 
516

 Bakara, 2/120. 
517

 Nisâ, 4/27. 
518

 Mukatil b. Süleyman, Tefsiru Mukatil, I/225.  
519

 Taberî, Camiu’l-Beyan, VII/212-215. 
520

 Mâtürîdî, Te’vilatü’l-Kur’an, I/430. 



153 

şehvetlerine uyanların daha çok ehli kitap olduğunu göstermekte, dolayısıyla Allah 

müminlerin tevbelerini kabul etmek isterken onların müslümanların sapıklığa düşmesini 

istemekte olduğu anlaşılmaktadır. 

p. Allah'ı Gazaplandıran Şeyler 

Allah’ı gazaplandıran şeylere tabi olmakla ilgili ayet şöyledir:  

َ وَكَرِهُوا رِضْوَانَهُ فَاحَْبَطَ اعَْمَالهَُمْ۬ 
ه
ا اسَْخَطَ اٰللّ بَعُوا مََٓ هُمُ اتَّ لكَِ بِانََّ  ذه

"Bu, Allah'ı gazaplandıran şeylere uydukları ve onun hoşnut olduğu şeyleri [rızasını] 

beğenmedikleri içindir. Allah da onların amellerini boşa çıkarmıştır."
522

 

Bu ayet başka bir ayetin sebebi mahitindedir. O ayet de kendisinden önce gelen 

“Melekler yüzlerine ve arkalarına vurarak onların canlarını alırken durumları nasıl 

olacak bakalım!” ayetidir.
523

 Bu durumda ayetlerin birlikte anlamı “Allah'ı 

gazaplandıran şeylere uydukları ve onun hoşnut olduğu şeyleri beğenmedikleri 

sebebiyle Melekler yüzlerine ve arkalarına vurarak onların canlarını alırken durumları 

nasıl olacak bakalım” şeklinde olmaktadır. 

 “Allah'ı gazaplandıran şeyler” hakkında Kurtubî (ö. 671/1273), Yahudilerin Hz. 

Muhammed’in tevratta peygamberliğiyle ilgili geçen şeyi gizlemeleri olduğu rivayetine 

yer vermiştir. “Allahın rızasını” da iman olarak açıklamıştır.
524

 Taberî ise “Allah'ı 

gazaplandıran şeylere uyanlar”ın münafıklar olduğunu
525

 bildirmektedir. Ayette 

amellerinin boşa çıkmasına sebep olan, biri “Allah'ı gazaplandıran şeylere uymaları 

diğeri de Allah’ın hoşnut olduğu şeyleri [rızasını] beğenmedikleri iki farklı durum 

belirtilmiştir. Allahın hoşnut olduğu şeyler ( َُرِضْوَانه) imanı, gazaplandıran şeyler de ( ا مََٓ

 َ
inkârı (اسَْخَطَ اٰللّٰ

526
 temsil etmektedir. Her ikisi birbirine karşılık olarak kullanıldığına 

göre ittiba (اتَّبعَُوا) ve beğenmemek (كَرِهوُا) kelimeleri de anlamsal olarak karşılıklı 

kullanılmıştır. Dolayısıyla ittibanın zıt anlamlısı olarak beğenmemeyi alabiliriz. Zira 

beğenmemekte ittibada olduğu gibi insanın gönlünden, içinden gelen bir durumdur.  

                                                                                                                                               
521

 Celaleyn, Tefsiru’l-Celaleyn, s. 105. 
522

 Muhammed, 47/28. 
523

 Muhammed, 47/27. 
524

 Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr b. Ferh el-Kurtubî (ö. 671/1273), el-Câmi li 

Ahkâmi’l-Ķur’ân, (Thk. Ahmed el-Berdûnî, İbrahim Atfeş), Dâru'l-Kütübi'l-Mısrıyye, İkinci Baskı, 

Kahire, 1964, XVI/251. 
525

 Taberî, Camiu’l-Beyan, XXII/183. 
526

 Mukatil b. Süleyman, Tefsiru Mukatil, III/240. 



154 

q. Kendilerine Tabi Olunan Kimseler 

Bakara sûresinde peşpeşe gelen aşağıdaki ayetlerde başkasına uyan kimselerin 

kıyamette tabi oldukları kişilerle aralarındaki durumu konu edinmektedir. Tabi olanlarla 

tabi olunanların birbirlerine yakın ve destekçi olması gerekirken kıyamette tabi olunan 

kimselerin tebalarından uzaklaşacağı bildirilmektedir. Peşpeşe gelen bu ayetler 

şunlardır: 

اَ الَّذ۪ينَ اتُّبعُِوا مِنَ الَّذ۪ينَ اتَّبعَُوا وَرَاوَُا الْعَذَابَ وَتقَطََّعَتْ بهِِمُ الْْسَْباَبُ   اذِْ تبَرََّ

"İşte o zaman, izlenenler, kendilerini izleyenlerden hızla uzaklaşmışlardır; artık azabı 

görmüşler, aralarındaki bağlar kopmuştur."
527

 

 ُ
ا مِنَّاۜ كَذٰلكَِ يرُ۪يهِمُ اٰللّٰ ؤُُ۫ اَ مِنْهمُْ كَمَا تبَرََّ ةً فنَتَبَرََّ  اعَْمَالهَمُْ حَسَرَاتٍ عَليَْهِمْۜ وَمَا همُْ بخَِارِج۪ينَ وَقاَلَ الَّذ۪ينَ اتَّبعَُوا لوَْ انََّ لنَاَ كَرَّ

 مِنَ النَّارِل 

"İzleyenler şöyle derler: "Ne olurdu, bize ikinci bir fırsat verilseydi de, şimdi onlar 

bizden uzaklaştıkları gibi biz de onlardan uzaklaşsaydık!" Böylece Allah onlara yapıp 

ettiklerini kendileri için pişmanlık sebepleri olarak gösterir. Onlar artık ateşten çıkacak 

değillerdir."
528

 

İtitiba kelimesinin sözlük anlamlarından biri de bir kimseyi yan yana veya arkasından 

takip etmekti. Kıyamette, tabi olunanların yaptıkları şeylerin yanlışlığını ve tabi 

olanların kendileri hakkında şikâyette bulunacağını anlayınca bu birliktelikten, yan yana 

bulunmaktan kaçacakları anlaşılmaktadır. Dolayısıyla ayetlerde ittiba (اتَّبعَُوا) kelimesinin 

zıt anlamlısı olarak uzaklaşmak (ا ؤُُ۫  kelimesi kullanılmıştır. Tabi olan kişiler (تبَرََّ

kıyamette tabi oldukları kimselerin kendilerinden uzaklaştığını görünce “bize ikinci bir 

fırsat verilseydi de, şimdi onlar bizden uzaklaştıkları gibi biz de onlardan 

uzaklaşsaydık” diyecekleri yani daha önce yaptıklarının tam aksini yapmak 

isteyecekleri anlaşılmaktadır.  

                                                 
527

 Bakara, 2/166. 
528

 Bakara, 2/167. 



155 

r. Savaşa Katılanlar 

Medenî ayetlerde ittiba kavramının kullanıldığı diğer bir ayet savaştan geri kalan 

münafıkların ganimetler toplanırken bizi engellemeyin size tabi olalım dediği aşağıda 

verilen ayettir: 

"Ele geçirmek üzere ganimetlere doğru hareket ettiğinizde savaştan geri kalanlar, 

Allah’ın sözünü değiştirmeyi dileyerek, "Bizi engellemeyin de size katılalım (  ْنتََّبعِْكُم)" 

diyecekler. De ki: "Asla bizim peşimize takılamayacaksınız (لَنْ تتََّبعُِونَا), Allah (kötü niyet 

ve davranışınız sebebiyle) sizin için daha önce böyle buyurdu." Bunun üzerine, de 

"Hayır, siz bizi çekemiyorsunuz" diyecekler. Tam aksine kendileri kavramakta güçlük 

çekiyorlar."
529

 

 Bu ayetin sonrasında gelen 16 ve 17. ayetlerde, şiddetli harb ehli bir kavme karşı 

savaşa çağırılacakları bildirilirken itaat kelimesi kullanılmıştır. Peşpeşe gelen bu üç ayet 

itaat ve ittiba kavramının anlamsal olarak farklı olduğunu çok net bir şekilde 

göstermektedir. Çünkü içsel bir isteğin olmadığı, dışsal bir emir ve yaptırımın olduğu 

durumlarda –ayette savaşa çağrılmak- itaat, içsel bir isteğin olduğu emir ve zorlamanın 

olmadığı durumlarda –ayette ganimet toplamak- ittiba kelimesi kullanılmıştır. Savaşa 

katılmak münafıklar için güç, meşakkat ve peşinden ölüm gibi korkulan durumları 

getirdiği için istenmeyen, ganimet ise kendisinde kazanç ve menfaat olduğu için 

istenilen bir durumdur. 

s. Müteşabih 

Medenî ayetlerde tabi olunmasından bahsedilen diğer bir unsur “müteşabih” 

kelimesidir. Konuyla ilgili ayet şu şekildedir: 

"Sana kitabı indiren o’dur. Onun (Kur’an) bir kısım âyetleri muhkemdir ki bunlar 

kitabın esasıdır, diğerleri ise müteşâbihtir. Kalplerinde sapma meyli bulunanlar, fitne 

çıkarmak ve onu (kişisel arzularına göre) te’vil etmek için ondaki müteşâbihlerin peşine 

düşerler ( َبعُِون  Hâlbuki onun te’vilini ancak Allah bilir; bir de ilimde yüksek pâyeye .(يَتَّ

                                                 
529

 Fetih, 48/15. 



156 

erişenler. Derler ki: Ona inandık, hepsi rabbimiz katındandır. (Bu inceliği) yalnız 

aklıselim sahipleri düşünüp anlar."
530

 

Müteşabihe tabi olmaktan bahseden yukarıdaki ayeti, tezimiz açısından incelediğimizde 

ittiba kelimesinin kendisine ait anlamsal özelliğini tam olarak yansıttığını görmekteyiz. 

Çünkü “Kalplerinde sapma meyli bulunanlar, fitne çıkarmak ve onu (kişisel arzularına 

göre) te’vil etmek için ondaki müteşâbihlerin peşine düşerler.” cümlesi kalplerinde 

sapma meyli bulunan kişilerin müteşabihe tabi oldukları, onun peşine düştükleri 

bildirilmektedir. İttiba tam olarak kalbin desteklediği ve meylettiği durumlar için 

kullanılan bir kelimedir. Bu ayette de kalbinde sapma meyli bulunan kişiler için ittiba 

kelimesi kullanılmıştır.  

3.2.2.2. İttiba Kavramının Medenî Ayetlerde İsim Olarak Kullanımı 

Medenî ayetlerde tebia maddesinden gelen kelimelerden isim olarak beş ayette 

kullanılmıştır.
 531

 Bu kelimlerden iki tanesi kelimenin sülasinden ismi fail ( ٍِالتَّابعِِينَ  ,تَابع) 

bir tanesi tefaul babından ismi fail ( ِمُتتََابعَِيْن), bir tanesi de (  ٌاتِّباَع) iftial babından mastar 

olarak gelen kelimelerden oluşmaktadır. “ ٌاتِّباَع” mastarı iki ayette kullanılmıştır. Bu 

ayetler şunlardır:  

"Bir de inkârlarından ve Meryem'e büyük bir iftira atmalarından ve "Biz Allah'ın 

peygamberi Meryemoğlu İsa Mesih'i öldürdük" demelerinden dolayı kalplerini 

mühürledik. Oysa onu öldürmediler ve asmadılar. Fakat onlara öyle gösterildi. Onun 

hakkında anlaşmazlığa düşenler, bu konuda kesin bir şüphe içindedirler. O hususta 

hiçbir bilgileri yoktur. Sadece zanna uyuyorlar ( َاتِّباَع). Onu kesin olarak 

öldürmediler."
532

 

"Ey iman edenler! Öldürülenler hakkında kısas size gerekli kılındı. Hüre hür, köleye 

köle, kadına kadın. Ancak her kime, kardeşi tarafından bir şey bağışlanırsa artık ona 

hakkaniyetle uymalı ( ٌاتِّباَع) ve diyeti ona güzellikle ödemelidir. Bu, rabbinizden bir 

                                                 
530

 Âl-i İmrân, 3/7. 
531

 Bunlardan iki tanesi ( ِالتَّابعِِينَ  ,مُتتَاَبعَِيْن) peşpeşe ve hizmetli anlamında kullanılmıştır. Bu kelimeler bizim 

aradığımız tabi olmak ve uymak anlamını taşımadığı için, kelimelenin geçtiği ayet, sonraki bölümde 

anlam dışı başlığı altında yer alacaktır. 
532

 Nisâ, 4/156-157. 



157 

hafifletme, bir rahmettir. Bundan sonra kim haddi aşarsa ona elem verici bir azap 

vardır."
533

 

"Andolsun, sen kendilerine kitap verilenlere her türlü mucizeyi getirsen de, onlar yine 

senin kıblene uymazlar. Sen de onların kıblesine uyacak ( ٍبتَِابـِع) değilsin. Onlar 

birbirlerinin kıblesine de uymazlar ( ٍبتَِابـِع). Andolsun, eğer sana gelen bunca ilimden 

sonra onların arzu ve keyiflerine uyacak olursan, o takdirde sen de mutlaka zalimlerden 

olursun."
534

 

Medenî ayetlerde tebia maddesinden isim olarak gelen kelimelerden bir tanesi olan 

 mastarı, biri “zanna tabi olmak” diğeri de “kıbleye tabi olmak” şeklinde iki ayette ”اتِّباَعَ “

kullanılmıştır. “ َاتِّباَع” mastarınınkıbleyle ilgili olarak kullanıldığı ayet (içerisinde 

ittibanın fiil olarak da kullanılmasından dolayı) yukarıda geçen“ittibanın Medenî 

ayetlerde fiil olarak kullanımı” başlığı altıda incelemiştik. Bu nedenle burada sadece bu 

ayetin metnini ve mealini vermekle yetinilecek ve “ َاتِّباَع” mastarının zanla kullanıldığı 

ayet üzerinde durulacaktır. 

“Zanna tabiyet” anlamında Medenî ayetlerde isim olarak geçen İttiba kelimesi Mekkî 

ayetlerde de fiil olarak geçmekteydi. Mekkî ayetlerde müşriklerle ilgili olarak geçen 

“zanna tabi olmak” Medenî ayetlerde ehli kitap’la ilgili olarak geçmektedir. Çünkü 

ayette “zanna tabi olmak” ifadesi özel bir anlamda yani Hz. İsa’nın ölümüyle ilgili 

olarak kullanılmıştır. Yahudilerin birçok ayette belirtildiği şekliyle hevalarına, 

şehvetlerine ve zanna tabi olmaları, onların –hepsi de delilden uzak olmayı gerektirdiği 

için- ne iç vahiy olan akla ne de dış vahiy olan Allah Teâlâ’nın indirdiği şeylere önem 

vermeksizin arzuladıkları gibi hareket etmekte olduklarını göstermektedir. 

İttiba kelimesinin isim olarak kullanıldığı diğer bir ayet, kasten ve haksız olarak birini 

öldüren kimsenin ceza olarak öldürülmesi gerektiğini açıklayan kısas ayetidir. Ayet, 

kasten ve haksız olarak birini öldüren kişinin ceza olarak öldürülmesini ancak öldürülen 

kişinin yakınları öldüren kişiyi bağışlar ve kısas cezasının uygulanmasını istemeyip 

diyet isterse iyilikle ona tabi olmak gerektiğini bildirmektedir. Burada ittiba kelimesinin 

kullanılması –bizce- öldürülen kişinin yakınlarının öldüren kişiyi bağışlaması 

durumunda onun diğer istekleri gönülden/ içinden gelerek yerine getirmesi gerektiğini 

                                                 
533

 Bakara, 2/178. 
534

 Bakara, 2/ 145. 



158 

ifade etmek içindir. Zaten, iyi, güzel bir şekilde, hakkaniyetle gibi anlamlara gelen 

  .kelimesinin ittibayla birlikte kullanılması bu düşünceyi teyit etmektedir ”باِلْمَعْرُوفِ “

Medenî ayetlerde ittibanın isim olarak geçtiği ayetlerden sonra ittibanın nesnesi olarak 

bu bölümde geçen unsurların özetine geçebiliriz. Medenî ayetlerde tabi olunmasından 

bahsedilen unsurlar şunlardan oluşmaktadır: Hz. Muhammed, Allah’ın indirdiği, 

İbrahim’in dini, Şeytanın adımları, heva, Hz. İbrahim, Hz. İsa, yol gösterici, müminler, 

Allah’ın rızası, muhacir ve ensar, şeytan, din (Yahudilik), müminlerin yolundan başkası, 

hakk ve batıl, kıble ve heva, ehli kitabın dinleri ve havası, heva, şehvet, Allah'ı 

gazaplandıran şeyler, kendilerine tabi olunan kimseler ve savaşa katılanlar. 

 kökünden ortaya çıkmış ”تبَِعَ “ maddesinden türemiş olan kelimelerde olduğu gibi ”طوَْعًا“

olan kelimelerden farklı anlamlarda kullanılanlar bulunmaktadır. Aşağıdaki başlık 

altında bu ayetlere yer verilecektir.  

3.2.3. Tabi Olma Dışında Kullanılanlar 

 maddesinden gelen her fiil tabi olma anlamı taşımamaktadır. Özellikle kelimenin ”تبَِعَ “

ifa’l babında ( َاتَْبَع) kullanımı temel anlamını yansıtmakla birlikte genellikle bizim aramış 

olduğumuz düşünce ve davranışlarda bir unsura tabi olma anlamının dışında 

kullanılmıştır. Ancak kelimenin her if’al babından gelen kullanımı farklı anlamda 

kullanılmamıştır. Bazen de iftial babından gelen kullanımı bizim aradığımız anlamın 

dışında kullanılmıştır. Bu şekilde “ َتبَِع” maddesinden gelen ancak farklı anlamlarda 

kullanılmış kelimeler içeren ayetleri aşağıda sadece göstermekle yetiniyoruz. “ َِتبَع” 

maddesinden türmiş kelimelerden farklı anlamlarda kullanılan Mekkî ve Medenî ayetler 

şunlardır:  

1. Mekkî Ayetler 

"O halde, biz onu okuduğumuz zaman, onun okunuşuna uy ( ِْاتَّبع)."535
 

"Kendisine âyetlerimizi verdiğimiz halde onlardan sıyrılıp da şeytanın kendisini peşine 

taktığı ( ُاَتْبعََه), bu yüzden de azgınlardan olan kimsenin haberini onlara anlat."
536

 

                                                 
535

 Kıyâmet, 75/18. 
536

 A'râf, 7/175. 



159 

""Gecenin bir bölümünde aile fertlerini yola çıkar, sen de arkalarından git ( ْاتَّبـِع). 

Hiçbiriniz arkaya bakmasın. Emrolunduğunuz yere (doğru) geçin gidin.""
537

 

"Onlar, hem bu dünyada, hem de kıyamet gününde lanete uğratıldılar (اُتْبعُِوا). Biliniz ki 

Âd kavmi, Rablerini inkâr etti. (Yine) biliniz ki Hûd'un kavmi Âd Allah'ın rahmetinden 

uzaklaştı."
538

 

"Onlar, hem bu dünyada, hem de kıyamet gününde lanete uğratıldılar (اُتْبعُِوا). Ne kötü 

destektir onlara verilen destek!"
539

 

"Bu dünyada onları lanete uğrattık ( ُْاَتْبعَْنَاهم). Kıyamet gününde de onlar iğrenç kılınmış 

kimselerden olacaklardır."
540

 

"İsrailoğullarını denizden geçirdik. Firavun da, askerleriyle birlikte zulmetmek ve 

saldırmak üzere, derhal onları takibe koyuldu ( بعََهمُْ اَتْ  ). Nihayet boğulmak üzere iken, 

"İsrailoğulları'nın iman ettiğinden başka hiçbir ilah olmadığına inandım. Ben de 

müslümanlardanım" dedi."
541

 

"Bunun üzerine Firavun askerleriyle birlikte onların peşine düştü ( ُْاَتْبعََهم) de, deniz 

onları görülmedik bir şekilde kuşatıp yuttu."
542

 

"Firavun ve adamları gün doğarken onları takibe koyuldular ( ْاَتْبعَُوهُم)."543
 

"Ancak kulak hırsızlığı eden olursa, onu da parlak bir ateş takip etmektedir ( ُاَتْبعََه)."544
 

"Ancak onlardan söz kapan olur. Onu da delip geçen bir alev izler ( ُاَتْبعََه) (ve yok 

eder)."
545

 

 "Büyük bir sarsıntının olacağı o günde o sarsıntıyı, peşinden gelen başka bir sarsıntı 

izleyecektir (َتتَْبعَُها)."546
 

Biz onu yeryüzünde kudret sahibi kıldık ve kendisine her konuda (amacına 

ulaşabileceği) bir yol verdik ( ََاَتْبع). O da (Batı'ya gitmek istedi ve) bir yol tuttu.
547

 

                                                 
537

 Hicr, 15/65. 
538

 Hûd, 11/60. 
539

 Hûd, 11/99. 
540

 Kasas, 28/42. 
541

 Yûnus, 10/90. 
542

 Tâhâ, 20/78. 
543

 Şuarâ, 26/60. 
544

 Hicr, 15/18. 
545

 Sâffât, 37/10. 
546

 Naziât, 79/6-7. 



160 

"Sonra arka arkaya peygamberlerimizi gönderdik. Her ümmete kendi peygamberi 

geldikçe onu yalanladılar. Biz de onları birbiri ardından (اَتْبعَْنَا)helak ettik ve onları birer 

ibretli hikâye yaptık. Artık inanmayan bir kavim Allah'ın rahmetinden uzak olsun!"
548

 

"Sonra arkadan gelenleri de onların peşine takacağız ( ُُنُتْبعُِهم)."549
 

"Yoksa sizi bir defa daha oraya iade edip de üstünüze kırıp büken bir fırtına salıvererek 

hepinizi ettiğiniz küfrân ile gark edivermesinden, sonra da bize karşı onun bir öcünü 

alacak ( ًتبَ۪يعا) bulamamanızdan emin mi oldunuz?"
550

 

"Bunlar mı daha hayırlı, yoksa Tübba' (  ٍتُبَّع) kavmi ile onlardan öncekiler mi? Onları 

helâk ettik. Çünkü onlar suçlu kimselerdi."
551

 

"Eyke halkı ve Tübba' (  ٍتُبَّع) kavmi de. Bütün bunlar peygamberleri yalanladılar da 

tehdidim gerçekleşti!"
552

 

"Ona gücü yetmeyen de ikisi temass etmezden evvel sırasiyle ( ِمُتتََابعَِيْن) iki ay oruc tutsun, 

ona da güç yetiremiyen altmış yoksul doyursun, bunlar Allah ve Resulü’ne iman 

edesiniz diyedir ve bunlar Allah’ın çizdiği hududdur, kâfirler için ise elîm bir azâb 

vardır."
553

 

"Hem Musâ’ya şu vahyi yerdik: kullarımı gece yürüt çünkü takip edileceksiniz 

554".(مُتَّبعَُونَ )
 

"Hemen; buyurdu; kullarımı geceleyin yürüt, çünkü siz takip olunacaksınız ( َمُتَّبعَُون)."555
 

2. Medenî Ayetler 

 "Mü'min kadınlara da söyle, gözlerini haramdan sakınsınlar, ırzlarını korusunlar. (Yüz 

ve el gibi) görünen kısımlar müstesna, zînet (yer)lerini göstermesinler. Başörtülerini ta 

yakalarının üzerine kadar salsınlar. Zinetlerini, kocalarından yahut babalarından yahut 

kocalarının babalarından yahut oğullarından yahut üvey oğullarından yahut erkek 

                                                                                                                                               
547

 Kehf, 18/84-85. 
548

 Mü'minûn, 23/44. 
549

 Mürselât, 77/17. 
550

 İsrâ, 17/69. 
551

 Duhân, 44/37. 
552

 Kâf, 50/14. 
553

 Mücâdele, 58/4. 
554

 Şuarâ, 26/52. 
555

 Duhân, 44/23. 



161 

kardeşlerinden yahut erkek kardeşlerinin oğullarından yahut kız kardeşlerinin 

oğullarından yahut müslüman kadınlardan yahut sahip oldukları kölelerden yahut 

erkekliği kalmamış hizmetçilerden ( َالتَّابعِ۪ين) yahut da henüz kadınların mahrem yerlerine 

vakıf olmayan erkek çocuklardan başkalarına göstermesinler. Gizledikleri zinetler 

bilinsin diye ayaklarını yere vurmasınlar. Ey mü'minler, hep birlikte tövbe ediniz ki 

kurtuluşa eresiniz!"
556

 

"Yanlışlıkla olması dışında, bir müminin bir mümini öldürmeye hakkı olamaz. 

Yanlışlıkla bir mümini öldüren kimsenin mümin bir köle âzat etmesi ve ölenin ailesine 

teslim edilecek bir diyet vermesi gereklidir; ancak ölünün ailesi diyeti bağışlarsa o 

başka. Öldürülen, mümin olmakla birlikte size düşman olan bir topluluktan ise mümin 

bir köle âzat etmek lâzımdır. Eğer kendileriyle aranızda antlaşma bulunan bir 

topluluktan ise ailesine teslim edilecek bir diyet vermek ve mümin bir köleyi âzat etmek 

gerekir. Bunları bulamayan kimsenin Allah tarafından tövbesinin kabulü için iki ay 

peşpeşe ( ِمُتَتَابعَِيْن) oruç tutması lâzımdır. Allah her şeyi bilmektedir, hikmet sahibidir."
557

 

"İyi sayılan bir söz ve bir bağışlama, arkasından eziyet gelen ( يتَْبعَُهََٓا  ) bir sadakadan 

daha iyidir. Allah zengindir, halîmdir."
558

 

"Mallarını Allah yolunda harcayan, sonra da harcadıklarının arkasından başa kakıp ( َْل

 incitmeyenler için rablerinin katında özel karşılık vardır. Artık onlar için korku (يتُْبعُِونَ 

yoktur, onlar üzüntü de çekmeyeceklerdir."
559

 

  

                                                 
556

 Nûr, 24/31. 
557

 Nisâ, 4/92. 
558

 Bakara, 2/263. 
559

 Bakara, 2/262. 



162 

 

 

 

SONUÇ 

Mekkî ve Medenî ayetlerde, itaat ve ittiba kelimelerinin, her iki dönemin şartlarına göre, 

anlamsal yapısı dikkate alınarak kullanıldığını görmekteyiz.  

İtaat kelimesinin temel anlamı inkıyattır. İnkıyat boyun eğmek anlamına gelmektedir. 

Dolayısıyla itaat bir emre, otoriteye ve güce boyun eğmek demektir. Bu yüzden itaat 

kelimesi ast-üst ilişkisini ve mertebeyi gerekli kılmakta ve kişinin kendi dışındaki bir 

unsura boyun eğmede etkisini gösteren müeyyide, yaptırım, zorlama gibi kavramları da 

içerisinde barındırmaktadır. 

Peşinden yürümek, takip etmek, arkasından ya da birlikte gitmek, izlemek, peşine 

düşmek, uymak gibi anlamları içerisinde barındıran ittiba kelimesi ise itaat kavramının 

aksine herhangi bir emir verme yetkisi olan bir unsura değil de, kişinin içinden gelerek 

başkasına uyması manasına gelmektedir. Dolayısıyla ittiba, kişinin tabi olduğu unsuru, 

duygu ve düşünceleri, onunla uyum içerisinde olmasından dolayı takip etmesi, ona 

kendi hür iradesiyle uymasıdır. İttiba, içerisinde beğenmeyi, razı olamayı, kabul etmeyi 

ve onaylamayı barındırmaktadır. 

İtaat ve ittiba kavramları bir unsura uymak anlamında birbirine benzemekte ancak itaat 

kelimesi emir verme yetkisi olan bir unsura, onun bu yönü göz önünde bulundurularak 

uymayı; ittiba ise herhangi bir unsura kendisine uygun gelmesinden dolayı, isteyerek 

uymayı ifade eder. Dolayısıyla itaat “dışsal uymak” ittiba da “içsel uymak” anlamına 

gelmektedir. Bu nedenle bu kelimelerin karşılığı verilirken bu anlam farkı gözetilerek 

verilmeli, itaat kelimesi için “boyun eğmek ve itaat etmek”, ittiba kelimesi için “uymak, 

tabi olmak” anlamları verilmelidir. Aksi takdirde her iki kelime aynileştirilmiş olacak 

ve arlarındaki anlam farkı ortadan kalkmış olacaktır. 

Diğer taraftan her iki kelimenin kesiştiği ve ayrıştığı noktalar bulunmaktadır. Kesiştiği 

noktalar şunlardır: Bazen ittiba bir emir verme yetkisi olan bir otoriteye uyma şeklinde 

 



163 

de olabilir. İttiba ile bir otoriteye uymak, kişinin dışsal bir baskı olmaksızın ancak kendi 

isteğiyle yöneldiği durumlarda kullanılmaktadır. Tam bu noktada ittiba, itaatle 

kesişmektedir. Dolayısıyla bir kişinin, emir verme yetkisi olan zata, gönülden bağlılığı 

sonucunda kendi isteği ve arzusu ile uyması durumunda hem itaat hem de ittiba 

kavramları kullanılmaktadır. Bu ortak nokta dışında her iki kelime birbirinden tamamen 

farklılık göstermektedir. Kelimelerle ilgili olarak yukarda verdiğimiz anlamsal çerçeve 

bu durumu net bir şekilde göstermektedir. 

Her iki kelimenin ayrıştığı noktalar ise şunlardır: İtaat kelimesi bir emre,  otoriteye,  

güce ve üst konumda olan bir zata boyun eğmek için kullanılmaktadır. Bundan dolayı 

itaat kelimesinin kullanılması, üst konumdaki kişiler için geçerlidir. İttiba ise, az önce 

de ifade ettiğimiz gibi, hem alt hem de üstler için kullanılabilir. İttiba, dış baskı olmadan 

kişinin inanç, beğenme, kabul etme ve onaylama gibi içinden gelen bir duygu-düşünce 

sonucunda başka birine uymayı ifade etmektedir. Buna mukabil itaat, görünüş itibariyle 

dışsal bir zorlama ile birine boyun eğmeyi ifade etmekle birlikte, boyun eğen kişinin 

bunu içten gelen bir duygu-düşünce ile yapıyor olması da mümkündür. (İtaat, bu 

noktada ittiba ile kesişmektedir.) İtaat kelimesinde bir güce boyun eğmek anlamı olduğu 

için, itaat edilenin mutlaka Allah, melek, peygamber veya gücü elinde bulunduran 

herhangi bir insan gibi, zatı olan varlıklar için kullanılması söz konusudur. İttiba ise, 

hem zatı olanlar hem de zatı olmayanlar için kullanılmaktadır. Dolayısıyla ittiba Allah, 

peygamber, herhangi bir insan veya şeytan gibi zatı olan unsurlar için kullanıldığı gibi 

kıble, din, yol, hak, batıl, heva, zan, şehvet gibi zatı olmayan unsurlar için de 

kullanılmaktadır. 

İtaat ve ittiba kelimelerinin Mekkî ve Medenî ayetlerde Hz. Muhammed (s.a.v.) 

bağlamında kullanımı farklılık arzetmektedir. Bunun nedenlerinden biri itaat ve ittiba 

kavramlarının taşımış olduğu temel anlamın farklı olması ve diğeri de Mekke ve 

Medine dönemlerinde Hz. Peygamber (s.a.v.)’in içinde bulunduğu konumdur. Hz. 

Peygamber (s.a.v.)  Mekke döneminde müşrikler karşısında, yöneten değil de onlar 

tarafından yönetilmeye çalışılan bir kişi olarak görülmekteydi. Bu konumundan dolayı 

müşrikler, özellikle dinle ilgili konularda çeşitli istek ve arzularda bulunmaktaydılar. 

Kabul edilmediğinde Müslümanlara karşı işkence ve baskılar yapmaktaydılar. Bütün 

bunlar Mekkeli müşriklerin Mekke’nin yönetimini ellerinde bulundurmasından ve 

Müslümanların azınlıkta ve güçsüz bir durumda bulunmasından kaynaklanmaktaydı. 



164 

Peygamber (s.a.v.)’in ve Müslümanların bu otoriter baskılara karşı koyma güçleri yoktu 

ve sonunda Mekke’den Medine’ye hicret etmek zorunda kalmışlardı. Mekke dönemine 

mukabil Medine döneminde Medine Sözleşmesiyle birlikte siyasi bir güç elde ettiler. Bu 

siyasi gücün de başında Peygamberimiz bulunmaktaydı. Medine’de toplumsal barışın 

sağlanmasından sonra kazanılan savaşlarla daha da güçlendiler. Dolayısıyla hicretten 

geriye Mekke döneminin ilk yıllarına doğru uzaklaşıldıkça Peygamber (s.a.v.)  ve 

Müslümanların zayıfladığını; hicretten, Medine döneminin sonlarına doğru gidildikçe 

de güçlendiklerini görüyoruz. Bu nedenle birbiriyle tam olarak farklı iki dönem 

içerisinde ayetler nazil olmuştur. Tezimizde, bu farklılığı hem Kur’an İlimleri hem de 

semantik ilmi açısından incelemenin doğuracağı sonuçların önemli olduğu 

kanaatindeyiz. 

Hz. Peygamber’in bu iki farklı dönemdeki konumundan dolayı itaat ve ittiba 

kelimesininin kullanımında farklılıklar ortaya çıkmıştır. Her iki dönemde itaat ve ittiba 

kelimeleri kullanılmıştır, ancak Mekke döneminde Hz. Muhammed (s.a.v.) için itaat 

kelimesinin kullanılmasını sağlayacak ortam oluşmamıştır; bu yüzden Mekke’de onun 

hakkında sadece ittiba kelimesini içeren ayetler nazil olmuştur. Arzu edilen ortam 

Medine döneminde sağlandığı için itaat ve ittiba kelimeleri birlikte kullanılmıştır.  

Sonuç olarak şunu ifade edebiliriz: Kur’ânî kelimelerin Mekkî ve Medenî ayetlerde Hz. 

Peygamber’in konumuna uygun olarak kullanıldığı bir gerçektir. Tezimizde ele 

aldığımız örneklerde de görüldüğü gibi, Mekke döneminde Hz. Muhammed için hiçbir 

ayette itaat kelimesi kullanılmamışken Medine döneminde birçok ayette Hz. 

Peygamber’e itaat edilmesinden bahsedilmiştir. Bunun nedeni tezimiz boyunca atıfta 

bulunduğumuz Hz. Peygamber’in Mekke ve Medine dönemlerindeki konumudur. Hz. 

Muhammed’in peygamberliği, iki ortamda farklı bir durumu ifade etmektedir. Yani, 

semantik açıdan söylersek, Mekke’de “Allah’ın Resulü” ifadesinin anlamı ile 

Medine’de kullanılan aynı ifade, birbirinden farklılaşmıştır. Bu farklılığı bize gösteren 

ipucunu, Mekkî-Medenî ayetlerdeki değişimde ve -tezimiz bağlamında da- itaat ve ittiba 

kavramlarının kullanımında bulabilmekteyiz. Dolayısıyla, Allah’ın Rasulü ifadesi 

Mekke’de, kendisine ittiba edilmesi gereken bir zatı işaret ederken, Medine’de, hem 

ittiba hem de itaat edilmesi istenen bir kişinin adı olmuştur. Hz. Peygamber’in bu 

konumundaki farklılık sebebiyle, ona Mekke’de ittiba etmekle Medine’de ittiba etmek 

arasında da bir anlam değişimi oluşmuştur. Mekke döneminde siyasal gücü temsil 



165 

anlamında itaat gerçekleşmediği için, ittiba kavramı, içerisinde bunu da taşımak zorunda 

kalmıştır. Medine döneminde ise bu kavram, itaat kavramından farkını daha net bir 

şekilde hissettirmiştir. 

  



166 

KAYNAKÇA 

Ahmed b. Hanbel, Ebû Abdillâh b. Muhammed eş-Şeybânî el-Mervezî (ö. 241/855), el-

Müsned, Beşinci Baskı,  Beyrut, 1985. 

Aksan, Doğan, Her Yönüyle Dil, Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara, 1982. 

Kenneth S. Keyes jr., “Alfred Korzybski”, Ana Britannica, Ana Yayıncılık, 1986, I-

XXII. 

Altan, Bayram, "Sünnetutlah", İstanbul Bilimler Akademisi, III, ty. 

Âlûsî, Şehâbeddin Mahmûd (ö. 1270/1854), Rûhu’l-Meânî fî Tefsîri’l-Ķur’âni’l-Azîm 

ve’s-Sebi’l-Mesânî, (Thk. Ali Abdü’l-Barî Atıyye, Daru’l-Kütübü’l-İlmiyye, 

Beyrut, Birinci Baskı, h. 1415, I-XVI. 

Arslan, Ali, Büyük Kur’an Tefsiri, Arslan Yayınları, İstanbul, 1984, I-XVI. 

Askerî, Ebû Hilâl el-Hasen b. Abdillâh b. Sehl (ö. 395/1004), el-Furûku’l-Lugaviyye, 

(Thk. Muhammed İbrahim Selim), Daru’l-İlim ve’s-Sekafe, Kâhire, ty. 

Bazergan, Mehdi (ö. 1414 1994), Kur’an’ın Nuzul Süreci, (Çev. Müh. Yasin 

Demirkıran, Mela Muhammed Feyzullah), Fecr Yayınları, Birinci Baskı, 

Ankara, 1998. 

Becelî, Ebû Abdillah M. Eyyub b. ed- Dureys (ö. 294/907), Fezâilü’l- Kur’an:  ve mâ 

Ünzile mine’l- Kur’an- i bi Mekke ve mâ Ünzile bi’l- Medîne, (Thk. Urve 

Bedîr), Darü’l- Fikr, Birinci Baskı, Dımaşk , 1987. 

Begavî, Ebû Muhammed Muhyissünne el-Hüseyn b. Mes‘ûd b. Muhammed el-Ferrâ’ 

(ö. 516/1122), Mealimü’t-Tenzil fî Tefsiri’l-Kur’an, (Thk. Abdürrezzak el-

Mehdi), Darü İhyai’t-Türasi’l-Arabiyyi, Beyrut, ty, I-V. 

Beydâvî, Nâsırüddîn Ebû Saîd (Ebû Muhammed) Abdullāh b. Ömer b. Muhammed (ö. 

685/1286), Envaru’t-Tenzil ve Esrarü’t-Te’vil, (Thk. Muhammed 

Abdurrahman), Daru İhyai’t-Türasi’l-Arabi, Birinci Baskı, Beyrut, h. 1418, I-

V. 

http://ktpilahiyat.erciyes.edu.tr/yordambt/liste.php?&-recid=1150276&Alan3=&Alan5=&anatur=&bolum=&alttur=&sekil=&ortam=&dil=&yayintarihi=&kgt=&gorsel=&kurumyayini=&cAlanlar=beceli&aa=yazaradi&universite=&enstitu=&anabilimdali=&bilimdali=&sureliilkharf=&sure=&biryil=&birdergitarihi=&birsayi=&-skip=0&-max=16&yazaradi=Beceli,%20Ebu%20Abdillah%20M.%20Eyyub%20b.%20ed-%20Dureys
http://ktpilahiyat.erciyes.edu.tr/yordambt/liste.php?&-recid=1150276&Alan3=&Alan5=&anatur=&bolum=&alttur=&sekil=&ortam=&dil=&yayintarihi=&kgt=&gorsel=&kurumyayini=&cAlanlar=beceli&aa=yazaradi&universite=&enstitu=&anabilimdali=&bilimdali=&sureliilkharf=&sure=&biryil=&birdergitarihi=&birsayi=&-skip=0&-max=16&yayinlayan=Dar%C3%BC%E2%80%99l-%20Fikr
http://ktpilahiyat.erciyes.edu.tr/yordambt/liste.php?&-recid=1150276&Alan3=&Alan5=&anatur=&bolum=&alttur=&sekil=&ortam=&dil=&yayintarihi=&kgt=&gorsel=&kurumyayini=&cAlanlar=beceli&aa=yazaradi&universite=&enstitu=&anabilimdali=&bilimdali=&sureliilkharf=&sure=&biryil=&birdergitarihi=&birsayi=&-skip=0&-max=16&yayinyeri=D%C4%B1ma%C5%9Fk


167 

Beyhakî, Ebu Bekr Ahmed b. Hüseyn eş- Şâfî (ö. 458/1066), Delâilü’n-Nübüvve ve 

Ahvâlü Sahibi Şerîa, (Thk. Abdü’l-Mu’tî Kal’acî), Dârü'l-Kütübi'l-İlmiyye, 

Beyrut, 1985, I-VII. 

Bozkurt, Nebi, “Mekke”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Ankara, 2003. 

Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm el-Cu‘fî (ö. 256/870), Muhtasaru 

Sahihi Buhari, (Thk. İbrahim Halil Bereket), Daru’n-Nefais, Beşinci Baskı, 

Beyrut, 1992, I-II. 

Celaleddin el-Mahalli, Muhammed b. Ahmed (ö. 864/ 1460) ve Ebü’l-Fazl Celâlüddîn 

Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed es-Süyûtî el-Hudayrî (ö. 911/1505), 

Tefsiru’l-Celaleyn, Daru’l-Hadis, Birinci Baskı, Kâhire, ty. 

Cerrahoğlu, İsmail, Tefsir Usulü, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, Beşinci Baskı, 

Ankara, 1985.  

Cevherî, Ebû Nasr İsmâîl b. Hammâd (ö. 393/1003) , es-Sıhâh Tacü’l-Lüğa ve Sıhahu’l-

Arabiyye, (Thk. Ahmed Abdu’l-Ğafur Attâr), Dâru’l-İlmi li’l-Melâyîn, Beyrut, 

1990. 

Cezairî, Cabir b. Musa b. Abdilkadir b. Cabir Ebu Bekir, Eyseru’t-Tefasir li Kelami’l-

Aliyyi’l-Kebir, Mektebetü’l-Ulum ve’l-Hikme, Beşinci Baskı, Medine-i 

Münevvere, 2003, I-V. 

Condon, John C., Kelimelerin Büyülü Dünyası- Anlambilim ve İletişim, (Çev. Murat 

Çiftkaya), İstanbul, 1995. 

Çelik, Ahmet, Kur’an Semantiği Üzerine, Ekev Yayınevi, Erzurum, 2002. 

Duman, Zeki (ö. 1434/2013), Beyanü’l-Hak, Fecr Yayınları, Birinci Baskı, Ankara, 

2006, I-III. 

Ezherî, Ebû Mansûr Muhammed b. Ahmed b. Ezher el-Herevî (ö.370/980), Tehzîbü’l-

Lüga, (Thk. Muhammed Avd Merab), Darü İhyai’t-Türasi’l-Arabi, Birinci 

Baskı, Beyrut, 2001, I-VIII. 

Ferrâ, Yahyâ b. Ziyâd (ö. 207/822) , Meani’l-Kur’an, (Thk. Ahmed Yusuf Necati, 

Muhammed Ali Neccar, Abdül Fettah İsmail), Daru’l-Mısriyye, Birinci Baskı, 

Mısır, ty, I-III. 

http://ktpilahiyat.erciyes.edu.tr/yordambt/liste.php?&-recid=1140786&Alan3=&Alan5=&anatur=&bolum=&alttur=&sekil=&ortam=&dil=&yayintarihi=&kgt=&gorsel=&kurumyayini=&cAlanlar=beyhaki&aa=yazaradi&universite=&enstitu=&anabilimdali=&bilimdali=&sureliilkharf=&sure=&biryil=&birdergitarihi=&birsayi=&-skip=0&-max=16&yazaradi=Beyhaki,%20Ebu%20Bekr%20Ahmed%20b.%20H%C3%BCseyn%20e%C5%9F-%20%C5%9Eafii
http://ktpilahiyat.erciyes.edu.tr/yordambt/liste.php?&-recid=1140786&Alan3=&Alan5=&anatur=&bolum=&alttur=&sekil=&ortam=&dil=&yayintarihi=&kgt=&gorsel=&kurumyayini=&cAlanlar=beyhaki&aa=yazaradi&universite=&enstitu=&anabilimdali=&bilimdali=&sureliilkharf=&sure=&biryil=&birdergitarihi=&birsayi=&-skip=0&-max=16&yayinlayan=Dar%C3%BC%27l-%20K%C3%BCt%C3%BCbi%27l-%20%C4%B0lmiyye
http://ktpilahiyat.erciyes.edu.tr/yordambt/liste.php?&-recid=1140786&Alan3=&Alan5=&anatur=&bolum=&alttur=&sekil=&ortam=&dil=&yayintarihi=&kgt=&gorsel=&kurumyayini=&cAlanlar=beyhaki&aa=yazaradi&universite=&enstitu=&anabilimdali=&bilimdali=&sureliilkharf=&sure=&biryil=&birdergitarihi=&birsayi=&-skip=0&-max=16&yayinyeri=Beyrut


168 

Fîrûzâbâdî, Ebü’t-Tâhir Mecdüddîn Muhammed b. Ya‘kūb b. Muhammed (ö.817/1415), 

Basâiru zevi’t-Temyîz fî Letaifi’l-Kitabi’l-Aziz, İhyai’t-Türasi’l-İslamiyye, 

Kâhire, 1996, I-VI. 

Görener, İbrahim, Jesus and Muhammed as Charismatic Leaders, İnsan Puplications, 

İstanbul, 2008. 

Hamidullah, Muhammed (ö. 1423/ 2002), İslam Peygamberi, (Çev. Salih Tuğ), İrfan 

Yayımcılık, Beşinci Baskı, İstanbul, 1993, I-II. 

Harman, Ömer Faruk, “Firavun”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Ankara, 

2003.  

Hasan, İbrahim Hasan (Ö. 1388/1968), İslam Tarihi, (Çev. İsmail Yiğit, Sadrettin 

Gümüş), Kayıhan Yayınevi, İkinci Baskı,1987, I-VI. 

Huvvârî, Hud b. Muhakkem (ö. 300/913), Tefsiru’l-Kur’ni’l-Azîz, Daru’l- Garbi’l- 

İslami, Birinci Baskı, Beyrut, 1990, I-IV. 

Izıtsu, Toshihiko (ö. 1413/1993), Kur’an’da Allah ve İnsan, (Çev. Süleyman Ateş), 

Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, Ankara, 1975. 

--------------, Kur’an’da Dini ve Ahlaki Kavramlar, (Çev. Selahattin Ayaz) , Pınar 

Yayınları, İkinci Baskı, İstanbul, 1991. 

İbn Aşur, Muhammed et-Tâhir b. Muhammed b. Muhammed et-Tûnisî (ö. 1393/1973), 

et-Tahrîr ve’t-Tenvîr, Daru’t-Tunisiyye, Tunus, h. 1984, I-XXX. 

İbn Atıyye, Ebû Muhammed Abdullāh b. Abdillâh ed-Dımaşkī (ö. 383/993), el-

Muharreru’l-Veciz fî Tefsiri’l-Kitabi’l-Aziz, (Thk. Abdü’s-Selam Abdü’ş-Şafi 

Muhammed),  Darü’l-Kütübü’l-İlmiyye, Birinci Baskı, Beyrut, h. 1422, I-V. 

İbn Düreyd, Ebû Bekr Muhammed b. el-Hasen el-Ezdî el-Basrî (ö. 321/933), 

Cemheratü’l-Luga, (Thk. Remzi Münir Ba’lebeki), Daru’l-İlm Li’l-Melayin, 

Birinci Baskı, Beyrut, 1987, I-III. 

İbn Ebi Hatim, Ebû Muhammed Abdurrahmân b. Muhammed er-Râzî (ö. 327/938), 

Tefsiru’l- Kur’an’il-Azîm, (Thk. Es’ad Muhammed Tayyib), el-Mektebetü’l-

Arabiyyetü’s-Suudiyye, Üçüncü Baskı, Riyad,1997, I-X. 



169 

İbn Ebi Zemeneyn, Ebu Abdillah Muhammed b. Abdillah b. İsa (ö. 399/1008),  

Tefsîru’l-Kur’ani’l-Azîz, Daru’l Fârûki’l-Hadise, Kahire, h. 1423, I-V. 

İbn Kesîr, Ebü’l-Fidâ’ İmâdüddîn İsmâîl b. Şihâbiddîn Ömer b. Kesîr b. Dav’ el-Kaysî 

el-Kureşî el-Busrâvî ed-Dımaşkī eş-Şâfiî (ö. 774/1373), Tefsiru’l-Kur’ani’l-

Azim, (Thk. Sami b. Muhammed Selame), Daru Tayyibe, İkinci Baskı, 1999, I-

V. 

İbn Kuteybe, Ebû Muhammed Abdullāh b. Müslim ed-Dîneverî (ö. 276/889), Garîbü’l-

Ķur’ân, (Thk. Saîd el-Lahhâm), Beyrut, ty. 

İbn Manzur, Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed el-

Ensârî er-Rüveyfî (ö. 711/1311), Lisânü’l-Arab, Dar Sader, Üçüncü Baskı, 

Beyrut, h. 1414, I-XV. 

İbn Münzir, İbrâhîm en-Nîsâbûrî (ö. 318/930), Kitabü Tefsiri’l-Kur’an,(Thk. Sa’d b. 

Muhammed es-Sa’d) Daru’l-Measin, Birinci Baskı, 2002, I-II. 

İbn Nedîm,  Ebü’l-Ferec Muhammed b. Ebî Ya‘kūb İshâk b. Muhammed b. İshâk (ö. 

385/995, el- Fihrist, Daru’l-Marife, Beyrut, 1978. 

İbn Teymiyye, Ebü'l-Abbâs Takıyyüddîn Ahmed (ö. 728/1328), Mukaddime fî Usûli’t-

Tefsîr, (Thk. Mahmûd Muhammed, Mahmûd Nassâr), Mektebetü’t-Türâsi’l-

İslâmi, Kâhire, ty. 

İsfehânî, Ragıb Ebu’l-Kasım el-Hüseyin b. Muhammed (ö.502/ 1108), el-Müfredat fî 

Garibi’l-Kur’an,  (Thk. Safvan Adnan Ed-Davûdî), Daru’l-Kalem- Ed-Daru’ş-

Şamiyye, Birinci Baskı, Beyrut, h. 1412. 

Jeffery, Arthur (ö. 1379/ 1959), Mukaddimetân fî Ulûmi’l- Kur’ân, Mektebetü’l-Hanci, 

Kâhire, 1972. 

Karagöz, Mustafa, “Vücuh ve Nezairin Terimleşme Süreci”, Tarihten Günümüze Kur’an 

İlimleri ve Tefsir Usûlü, 2009. 

Karaman, Hayreddin, Mustafa Çağrıcı, İbrahim Kâfi Dönmez, Sadrettin Gümüş, Kuran 

Yolu, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, Ankara, 2003, I-V. 



170 

Kasımî, Muhammed Cemâlüddîn b. Muhammed Saîd b. Kāsım Kasım el-Halak ed-

Dımaşkī (ö. 1332/1914), Mehasinü’t-Te’vil, (Thk. Muhammed Basıl), Birinci 

Baskı, Darü’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut, h.1418, I-IX. 

Korzybski, Alfred (ö. 1369/1950), Science and Sanity, İnstitute of General Semantic, 

Beşinci Baskı,  New York, 1994. 

Kurtubî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr b. Ferh (ö. 671/1273), el-

Câmi li Ahkâmi’l-Ķur’ân, (Thk. Ahmed el-Berdûnî, İbrahim Atfeş), Dâru'l-

Kütübi'l-Mısrıyye, İkinci Baskı, Kahire, 1964, I-XX. 

Mâtürîdî, Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd es-Semerkandî (ö. 

333/944), Te’vilatü’l-Kur’an, (Thk. Fatıma Yusuf ), Müessesetü’r-Risale, 

Birinci Baskı, Beyrut, 2004, I-V. 

Mâverdî, Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Habîb el-Basrî (ö. 450/1058), en-Nüketü 

ve’l-Uyun, Daru Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, ty, I-VI. 

Mekkî b. Ebî Tâlib, Ebû Muhammed Hammûş b. Muhammed el-Kaysî (ö. 437/1045), 

Tefsiru’l-Hidaye İla Buluği’n-Nihaye, Camiu’ş-Şerika, Birinci Baskı, 2008, I-

XIII. 

Mennau’l-Kattan, İbn Halil (ö. 1420/ 1999), Mebahis fî Ulûmi’l- Kur’ân, Mektebetü’l- 

Mearif, Yedinci Baskı, Beyrut, 2000. 

Mukātil b. Süleymân, Ebü’l-Hasen b. Beşîr el-Ezdî el-Belhî (ö. 150/767), Tefsiru 

Mukatil b. Süleyman, (Thk. Ahmet Ferit), Daru’l Kütübi’l-İlmiyye, Birinci 

Baskı, Beyrut, 2002, I-III. 

Müslim, Ebû Muhammed Zekiyyüddîn Abdülazîm b. Abdilkavî b. Abdillâh el-Münzirî 

(ö. 261/875), Muhtasaru Sahih-i Müslim, (Thk. Mustafa el-Buga), Yemame, 

Dördüncü Baskı, Beyrut, 2003. 

Nesefî, Ebü’l-Berekât Hâfızüddîn Abdullāh b. Ahmed b. Mahmûd (ö. 710/1310), 

Medarikü’t-Tenzil ve Hakaiku’t-Te’vil, (Thk. Yusuf Ali), Daru’l-Kelm Et-

Tayyib, Birinci Baskı, Beyrut, 1998, I-III. 

Palmer, Frank  R., Semantik, (Çev. Ramazan Ertürk), Kitabiyat, Ankara, 2001. 



171 

Perrot, Jean (ö. 1434/2012), Dilbilim, (Çev. Emel Ergun), İletişim Yayınları, Birinci 

Baskı, İstanbul, 1998. 

Râzî, Ebu Abdillâh (Ebü’l-Fazl) Fahrüddîn Muhammed b. Ömer b. Hüseyn et-

Taberistânî (ö. 606/1210), Mefâtihu’l -Gayb, Daru İhyai’t-Türasi’l-Arabi, 

Üçüncü Baskı, Beyrut, h. 1421, I-XXXII. 

Reşit Rıza, Muhammed (ö. 1354 /1935), Tefsiru’l-Menar (Tefsiru’l-Kur’ani’l-Hakim), 

el- Heyetü’l-Mısriyyetü’l-Âmme, 1990, I-XII. 

Sa’lebî, Ebû İshâk Ahmed b. Muhammed b. İbrâhîm en-Nîsâbûrî (ö. 427/1035), el-Keşf 

ve’l-Beyân an Tefsîri’l-Ķur’ân, (Thk. İbn Aşûr), Dâru İhyai’t-Türasi’l-Arabî, 

Birinci Baskı, Beyrut, 2002, I-V. 

San’ânî, Ebû Bekr Abdürrezzâk b. Hemmâm b. Nâfi‘el-Himyerî (ö. 211/826-27) 

Tefsirul Kur’an, (Thk. Mustafa Müslim Muhammed), Mektebetü’r-Rüşd, 

Riyad, ty, I-II. 

Seassure, Ferdinand de, Genel Dilbilim Dersleri, (Çev. Berke Vardar), Multilingual, 

İstanbul, 1998. 

Sem’ânî, Ebü’l-Muzaffer Mansûr b. Muhammed b. Abdilcebbâr et-Temîmî el-Mervezî 

es- (ö. 489/1096),  Tefsîrü’l-Ķur’ân,( Thk. Ebu Bilal), Daru’l-Vatan, Birinci 

Baskı, Riyad, 1997, I-VI. 

Semerkandî, Ebü’l-Leys Nasr b. Muhammed b. Ahmed b. İbrâhîm (ö. 373/983) 

Bahru’l-Ulûm, Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 1993, I-III. 

Seyyid b. Kutub b. İbrâhîm b. Hüseyn eş-Şâzilî (ö. 1385/1966),  fî Zılâli’l-Kur’an, (Çev. 

İ. Hakkı Şengüler, Bekir Karlığa, M. Emin Saraç), Hikmet Yayınları, İstanbul, 

ty, I-XVI. 

Soysaldı, Mehmet, Nüzulünden Günümüze Kur’an ve Tefsir, Örnek Ofset Matbacılık, 

Elazığ, 1998. 

Subhi Sâlih, İbn İbrahim el-Lübnanî (ö. 1407/1986), Mebahis fî Ulûmi’l- Kur’ân, 

Daru’l-İlim li’l-Melayin, Yirmi Altıncı Baskı, Beyrut, 2005. 



172 

Süyûtî, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî (ö. 

911/1505), el-İtkân fî Ulûmi’l- Kur’ân, (Thk. Mustafa el-Buga), Daru İbn 

Kesir, Beyrut, 1987, I-IV. 

Şa’ravî, Muhammed Mütevellî (ö. 1419/1998), Tefsiru’ş-Şa’ravî, Ahbaru’l- Yevm, ty, 

I-XX. 

Şevkânî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Alî b. Muhammed es-San‘ânî el-Yemenî (ö. 

1250/1834), Fethu’l-Kadîr, Daru İbni Kesir, Birinci Baskı, Beyrut, h.1414, I-

V. 

Şinkîtî, Muhammed el-Emîn b. Muhammed el-Muhtâr b. Abdilkādir el-Cekenî el-

Himyerî (ö.1393-1974), Edvaü’l-Beyan fî İzahi’l-Kur’an bi’l-Kur’an, Darü’l-

Fikir, Beyrut, 1995, I-IX. 

Taberî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî el-Bağdâdî (ö. 310/923), 

Camiu’l-Beyan fî Te’vîli’l-Kur’an, (Thk. Ahmed Muhammed Şakir), 

Müessesetü’r-Risale, Birinci Baskı, 2000, I-XIV. 

Ebû Ubeyde, Ma‘mer b. el-Müsennâ et-Teymî el-Basrî (ö. 209/824) Mecazü’l-Kur’an, 

(Thk. Muhammed Fuad), Mektebetü’l-Hanci, Kâhire, h.1381, I-III. 

Vahidî, Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Ali en-Nîsâbûrî (ö.  468/1076), Esbabü’n- 

Nüzul, Daru’l-Kütübü’l-İlmiyye, İkinci Baskı, Beyrut, 1991. 

-------------------, el-Veciz fî Tefsiri’l-Kitabi’l-Aziz, (Thk. Safvan Adnan Davudî), Daru’l-

Kalem, ed-Daru’ş-Şamiyye, Birinci Baskı, h. 1415, Beyrut, ty. 

Yahyâ b. Sellâm, Ebû Zekeriyyâ b. Ebî Sa‘lebe et-Teymî (ö. 200/815), Tefsiru’l-

Kur’ni’l-Aziz, Daru’l- Garbi’l- İslami, Birinci Baskı, Beyrut, 1990, I-II. 

Yakıt, İsmail, Y.Y. Ünv. İlahiyat Fak. Kur’an ve Dil- Dilbilim ve Hermenötik- 

Sempozyumu, Bakanlar Matbası, Erzurum, 2001. 

Yazır, Elmalılı M. Hamdi, Hak Dini Kur’an Dili, Azim Yayıncılık, İstanbul, ty, I-X. 

Zebîdî, Ebü’l-Feyz Muhammed el-Murtazâ b. Muhammed b. Muhammed b. 

Abdirrezzâk el-Bilgrâmî el-Hüseynî (ö. 1205/1791), Tâcu’l-Arus min 

Cevahiri’l-Kamus, (Thk. Muhakkiklerden Bir Gurup), Dâru’l-Hidaye, ty, I-

XXXX. 



173 

Zehebî, Muhammed Hüseyin (ö. 1397-1977),  el-Vahy ve’l-Ķur'ânü’l-Kerîm, Mektebetü 

Vehbe, Birinci Baskı, Kâhire, 1986. 

Zemahşerî, Ebü’l-Kāsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî (ö. 538/1144), el-

Keşşâf an Hakâikı Ğavâmizi’t-Tenzîl, Daru’l-Kitabi’l-Arabî, Üçüncü Baskı, 

Beyrut, h.1407, I-IV. 

Zerkânî, Muhammed Abdü’l-Azim (ö.1367/1948), Menâhilü’l-İrfân fî Ulûmi’l- Kur’ân, 

Daru İhyai Kütübi’l-Arabî, ty, I-II. 

Zerkeşî, Bedrüddîn Muhammed Abdullah (ö. 794/1392), el-Burhân fî Ulûmi’l- Kur’ân, 

(Thk. Muhammed Ebu’l-Azl İbrahim), Darü’l- Ma’rife, Birinci Baskı, Beyrut, 

h.1391, I-IV.  

Zeyd b. Alî, Ebü’l-Hüseyn Zeynilâbidîn (ö. 122/740), Tefsîru Ġarîbi’l-Ķur’âni’l-Mecîd, 

(Thk. Muhammed Yusuf), Birinci Baskı, 2001. 

 

 

  



174 

ÖZ GEÇMİŞ 

 

 
KİŞİSEL BİLGİLER 

 

Adı, Soyadı: Hamza SADAN 

Uyruğu: Türkiye (TC) 

Doğum Tarihi ve Yeri: 22 Eylül 1976, Korgan 

Medeni Durumu: Evli 

Tel: +90 553 236 61 19 

email: hamzasadan@hotmail.com. 

Mimarsinan Demokrasi Mah. Güvenkümeevler Buhara Apt. Melikgazi/KAYSERİ 

 

EĞİTİM 

Derece                                   Kurum                                        Mezuniyet Tarihi 

Yüksek Lisans                    EÜ Sosyal Bilimler Enstitüsü              2010 

                                            Diyanet Eğitim Merkezi                      2009 

Lisans                                 AÜ İlahiyat Fakültesi                           2001 

Lise                                     Fatsa İmam-Hatip Lisesi                      1994 

 

 

İŞ DENEYİMLERİ 

 

Yıl                                          Kurum                                                    Görev 

 

2010-2017                               MEB                                                        Öğretmen 

2004 2010                               Diyanet                                                    İmam-Hatip 

 

YABANCI DİL 

İngilizce, Arapça 

 

 

 


