
i 
 

 

TC 

MİMAR SİNAN GÜZEL SANATLAR ÜNİVERSİTESİ 

FEN BİLİMLERİ ENSTİTÜSÜ 

 

 

 

SİNEMADA KURGUSAL MEKAN OLUŞUMU  

VE YARATILAN MEKANLARIN RESİMSEL ESTETİĞİ 

 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

Sevde Selin SELVİTOP 

 

 

İç Mimarlık Anabilim Dalı 

İç Mimarlık Yüksek Lisans Programı 

 

Tez Danışmanı: Yrd. Doç. Dr. İsmail Emre KAVUT 

 

 

ARALIK 2017 



ii 
 

 

 

 



iii 
 

İÇİNDEKİLER 

 

ÖZET..........................................................................................................................iv 

SUMMARY ...............................................................................................................vi 

ÖNSÖZ.....................................................................................................................viii 

ŞEKİL LİSTESİ........................................................................................................ix 

GİRİŞ .......................................................................................................................xiv 

1. MEKAN’IN TANIMI, FARKLI DİSİPLİNLERDE 

İNCELENMESİ........................................................................................................1 

1.1 Mekan Tanımı ......................................................................................................1 

1.2 Mekan Tanımının Kökenleri.................................................................................2 

1.3 Farklı Disiplinlerde Mekan...................................................................................4 

   1.3.1 Felsefe ve Mekan............................................................................................4 

   1.3.2 Bilim ve Mekan..............................................................................................8 

   1.3.3 Psikoloji ve Mekan.........................................................................................9 

   1.3.4 Mimarlık ve Mekan.......................................................................................10 

   1.3.5 Sinema ve Mekan..........................................................................................11 

1.4 Kurgu Mekan.......................................................................................................16 

  1.4.1. Mekanın Algılanması ve Kurgusal Mekan....................................................16 

  1.4.2. Düş Nedir? ....................................................................................................19 

     1.4.2.1.Düş Görmek..............................................................................................20 

     1.4.2.2 Düş Kurmak..............................................................................................25 

     1.4.2.2 Düşün Mekan Tasarımına Yansıması.......................................................28 

       1.4.2.2.1. Düş ve Tasarım...................................................................................31 

           1.4.2.2.1.1. Tasarımcının düşünme yöntemi: Düşsel düşünme......................34 

            1.4.2.2.1.2. Düşsel düşünme yöntemini geliştiren teknikler..........................39 

        1.4.2.2.2. Tasarlama süreci................................................................................41 

           1.4.2.2.2.1. Bazı tasarım süreçlerinde düşün etkinliği....................................43 

        1.4.2.2.3. Düş ve Tasarımın Sentezi Olarak Ütopya Kavramı...........................49 

  1.4.3. Edebiyatta Kurgusal Mekan...........................................................................51 

       1.4.3.1. Bilimkurgu Edebiyatında Fiziksel Mekan..............................................51 

       1.4.3.2. Bilimkurgu Edebiyatında Fantastik Mekan.......................................54 



iv 
 

 1.4.4. Sinemada Kurgusal Mekan.........................................................................67  

1.5. Mekandaki Değişimler....................................................................................68 

   1.5.1. Yeni Mekan Tanımları - Sanal Mekan......................................................71 

    

2. GÜZELLİK KAVRAMI VE ESTETİK OLGUSU.........................................79 

2.1. Estetik Kavramına Genel Bir Bakış...................................................................80 

     2.1.1. Estetiğin Kapsamı......................................................................................83 

     2.1.2. Estetik Kriter..............................................................................................84 

2.2. Din, Politika, Ahlak, Sanat Alanlarında ve Toplumsal Yaşamda Estetik..........85 

      2.2.1. Estetik ve Toplumsal Yaşam.....................................................................86 

      2.2.2. Estetik ve Din............................................................................................87 

      2.2.3. Estetik ve Siyaset......................................................................................90 

      2.2.4. Estetik ve Sanat.........................................................................................91 

      2.2.5. Estetik ve Ahlak .......................................................................................92 

      2.2.6. Estetik ve Sanat Felsefesi..........................................................................93 

 

3. SİNEMANIN MİMARLIK VE SANATLA OLAN İLİŞİĞİ VE  

BİLİM-KURGU SİNEMASI..................................................................................95 

3. 1. Sinemada Mekan Tasarımın Önemi..................................................................95 

3. 2. Sinema Sanatında Mimarlık ve Resmin Etkisi..................................................99 

    3.2.1. Sinema – Resim İlişkisi...............................................................................99 

       3.2.1.1. Biçim Bakımından Sinema ve Resim İlişkisi.......................................104 

        3.2.1.1.1 Sinema Sanatının Faydalandığı Resim Tasarım İlke ve Elemanları..113 

        3.2.1.1.2 Sinemada Anlatım ve Biçim Teknikleri............................................115 

    3.2.2. Sinema – Mimarlık İlişkisi.........................................................................125 

 3.3. Sinemada Bilimkurgu ve Tarihsel Gelişimi.....................................................128 

 

4. BİLİM KURGU SİNEMASINDA MEKAN ANLATISI................................135 

4.1 Metropolis...........................................................................................................135 

    4.1.1 Metropolis Kenti..........................................................................................136 

    4.1.2 Metropolis Yapıları......................................................................................139 

    4.1.3 Metropolis İç Mekanları ............................................................................145 



v 
 

4.2 Blade Runner ....................................................................................................147 

    4.2.1 Blade Runner Kenti....................................................................................148 

    4.2.2 Blade Runner Yapıları................................................................................151 

    4.2.3 Blade Runner İç Mekanları....................................................................... 158 

4.3 Brazil.................................................................................................................162 

    4.3.1 Brazil Kenti................................................................................................163 

    4.3.2 Brazil Yapıları............................................................................................167 

    4.3.3 Brazil İç Mekanları.....................................................................................170 

4.4 Star Wars...........................................................................................................177 

   4.4.1 Star Wars Kenti...........................................................................................180 

   4.4.2 Star Wars Yapıları.......................................................................................188 

   4.4.3 Star Wars İç Mekanı....................................................................................194 

4.5 Gattaca...............................................................................................................199 

   4.5.1 Gattaca Kenti...............................................................................................199 

   4.5.2. Gattaca Yapıları..........................................................................................201 

   4.5.3 Gattaca İç Mekanları...................................................................................203 

4.6 Minority.............................................................................................................205 

   4.6.1 Minority Kenti.............................................................................................206 

   4.6.2 Minority Yapıları.........................................................................................207 

   4.6.3 Minority İç Mekanları.................................................................................210 

4.7 I Robot...............................................................................................................212 

   4.7.1 I Robot Kenti...............................................................................................213 

   4.7.2 I Robot Yapıları...........................................................................................216 

   4.7.3 I Robot İç Mekanları...................................................................................219 

SONUÇ...................................................................................................................221 

KAYNAKLAR.......................................................................................................224 

ÖZGEÇMİŞ...........................................................................................................229 

 

 

 

 

 

 



vi 
 

SİNEMADA KURGUSAL MEKAN OLUŞUMU  

VE YARATILAN MEKANLARIN RESİMSEL ESTETİĞİ 

 

ÖZET 

 

 
Mimarlık insanlığın var oluşuyla ortaya çıkmış ve insan için hizmet etmiş bir sanat dalıdır. 

Kökleri bu geçmişle çok sağlam olan mimarlık bireyin, toplumun gelişmesi, değişmesiyle 

beraber değişmiş ve gelişmiştir. Kendini yenilemiş ve zamana ayak uydurmuştur. Verdiği 

ürünlerin kalıcı olmasıyla insanlık için bir tarihi içerir. Geçmişten gelen mimari örnekler, 

bugüne ait olmasalar da bugün içindeki yerleriyle geçmiş arasındaki bağı kurar 

niteliktedir. Zamansal düzlemler içindeki bağlayıcı özelliğiyle mimarlık, geçmiş bugün ve 

gelecek ilişkisini zihinlerde oluşturur ve canlandırarak topluma armağan eder. Bu kadar 

etkili bir sanat türünün diğer sanat dallarıyla olan ilişkisi kaçınılmazdır. Zaman zaman 

mimarlığın bu türleri etkilediği, zaman zaman da farklı türlerin mimarlığı etkilediği bir 

ortam varoluşları kadar eskidir.  

Mimarlık ve sinema tarihin farklı süreçlerinde medeniyetlerin gelişmeleri ve kültürel 

değişikliklere paralel olarak farklı bakış açıları ve yöntemlerle birbirlerinden 

beslenmişlerdir. Tarihsel süreç içerisinde, farklı anlayışlar ve ele alışlarla 

devamlılığını sürdürmekte olan mimarlığın insanın dünyayla kurduğu ilişkiye olan 

etkisi ve değişen dünya içerisinde yeni yaşam mekanları oluşturma sürecinde aynı 

olanağa sahip olan sinemayla etkileşimi kaçınılmazdır. Mimarlık, sinemanın görsel 

gücünden, gerçeğe yakın mekan duygusu verebilme potansiyelinden ve mekansal 

alternatiflerinden yararlanmaktadır. Sinema sanatında aktarılmak istenen duygu ve 

düşünceler görüntüler aracılığı ile izleyiciye sunulmakta, mimari mekanın da görsel 

bir öge olarak kullanılması sonucu mimarlık sinemanın kullandığı bir araç, sinema 

dilinin önemli bir ögesi konumuna gelmektedir. Bu çalışmada mimarlık sinema 

etkileşiminin temel unsuru olan mekana odaklanılmıştır. 

Mekan kavramı; mimarlık disiplininin tanımlayıcı ve temel kavramlarından biri 

olmakla birlikte, akademik yazılardan proje stüdyolarına, yarışmalardan uygulama 

süreçlerine kadar, her alanda karşılaşılan bir kavramdır. Felsefenin temel 



vii 
 

sorunsallarından biri olan mekan; farklı disiplinlerde gösterdiği anlam çesitliliğini ve 

belirsizliği, tarih boyunca mimarlık disiplini içerisinde de üzerinde taşıyagelmiştir. 

Resim, insanlık tarihinin başlangıcıyla birlikte var olmuş bir uğraştır. Önceleri yalnız 

bir imgelem, iletişim kodu olan resim yerleşik düzen ve uygarlaşma ile birlikte bir 

sanata dönüşmeye başlamıştır. Sinema ise, resme ve diğer sanatlara göre daha genç 

sanat olmasına karşın özellikle resimle derin bir benzeşme gösterir. Sinema, icadıyla 

bugüne farklı malzemeye ve ekipmana gereksinim duymuştur. Görüntünün ışık   

saptanıp kaydedilmesi esasına dayanan sinemanın ilk formu resimdir. Resim, hareketli 

görüntüye dönüşürken formu da değişir ve sinema ortaya çıkar. Bu çalışmada 

sinemanın resim sanatına çok yaklaştığı zamanlarda hareketli görüntünün estetik 

boyutu ele alınmıştır. İnsanlar görsel açıdan beğendikleri mekanları, objeleri güzel 

olarak nitelendirebiliyorlar ise buralarda bulunmaktan ya da görmekten mutluluk 

duyuyorlar. Dünyanın herhani bir yerinde ve başka bir zaman diliminde yapılmış olan 

ürünleri de beğenmekte ve güzel olarak nitelendirmekteyiz. Bu doğrultuda öncelikle 

“Güzel” kavramı ele alınmalı, güzelin tanımı, estetikle olan ilişkisi, estetiğin tanımı,  

kapsamı ve farklı alanlardaki yeri araştırılmalıdır.  

Bu çalısmada literatür araştırması ile örnek olarak seçilen filmlerde filmsel mekanın 

mimari analizi ve mekansal imge kullanımının mekan algısına etkisi üzerinden elde 

edilen veriler ışığında çalışılmıştır. Film içindeki mekanlarda kimliksel ve anlamsal 

dönüşümlere yol açan tüm fiziksel ve zihinsel ögelerin mekan tasarımı üzerindeki 

etkisi, mekan tasarımının zihinsel boyutu mimarlık ve sinema etkileşimi bağlamında 

saptanmaya çalışılmıştır.  

 

Anahtar Sözcükler: Mekan, sinema mekanı, mimari mekan, bilimkurgu, ütopya, 

estetik. 

 

 

 

 



viii 
 

FORMATION OF FICTIONAL SPACE IN CINEMA AND THE 

AESTHETICAL VALUE OF THE FICTIONAL SPACE FROM 

PAINTING PERSPECTIVE   

SUMMARY 

 

Architecture is an art that appeared appeared at the same time of humanity and since than 

have served for people. With this stong past roots, architecture have changed and evolved 

with the change and development of the individual and society. This art renewed itself and 

kept pace with the time. The persistent of architectural products contains a history for 

human being. Examples of architecture from the past, since they are not of the sites of 

today, establishes the link between the past and today. Past, present and future relationship 

have been created in the minds and stimulated, presented to the public as a gift with its 

feature, binding in temporal planes. It is inevitable that an effective relationship with other 

art branches. From time to time architecture influenced different species, at times, these 

types influenced architecture, is as old as the existence of in an environment. 

The architecture and the cinema within the different periods of history have been feed 

by each others with developments of the civilizations and the different points of view 

and methods in parallel with the culturel changes. Within the historical period, the 

interaction of the effect of the architecture sustaining its continuity with different 

concepts and handling to the relation of man with the world and the cinema that has 

the same possibility within the period of the creation of new living spaces in the 

changing world is inevitable. Architecture makes use of the visual power of cinema, 

the potential of providing an motion close to reality and the spatial alternatives. The 

emotions and the considerations wanted to be transferred in the art of cinema are 

presented to the audience through the images and also as a result of using the 

architectural space as a visual element the architecture comes to a position of a tool 

that cinema uses and an important element of cinema language. This study focuses on 

the main element of architecture and cinema interaction: place.  

The concept of space, although being one of the basic and descriptive concepts of the 

discipline of architecture which is encountered in all areas including academic articles, 

project studios, competitions, application processes, etc., doesn’t have actually a 



ix 
 

certain concrete content. Space, as one of the basic problems of philosophy, had many 

different meanings according different disciplines and it also carries this uncertainty 

within the discipline of architecture throughout history. 

Painting is an activity which has existed since very beginning of the history of 

mankind. Once being only an imaginative work and communication code, painting has 

been transformed into an art form with the permanent settlement or rise of civilization. 

Although cinema is a new art form compared to painting and other fine arts, it shows 

a close resemblance to painting. The first form of cinema in which image is determined 

through light and recorded is painting. While painting turns into animated images, its 

form changed and the art of cinema come into existence. In this study, the aesthetical 

aspect of cinema back when cinema approached the art of painting has been discussed. 

People, will feel happy to be in places and to use the objects that they perceive as 

beautiful. Similarly, we percieve objects that have been produced in another part of 

the world and in another period of time as beautiful. In the light of this knowledge, 

first, we should focus on the definition of ‘beauty’ and how it relates to aesthetic, 

followed by the definition of aesthetic and what it consists of and how it relates to 

other subjects. 

In this study, the films selected as a sample with the literature research, the work has 

been carried out in light of the architectural analysis and the data obtained over the 

effect of the use of spatial image. 

 

 

 

Keywords: Space, cinema space, architectural space, science fiction, utopia, esthetics. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



x 
 

 

 

ÖNSÖZ 
 

 

Okuması, çalısması ve yazması zevkli bir konu seçmek, tezle ilgili olarak alınabilecek 

en doğru karar sanırım. Bu tezi çok severek yazmış olmak, çalışma sürecinin 

zorluklarını aşmamda en önemli etkenlerden biri oldu. Bu çalışma, beni büyülü 

dünyalarına çeken onca film olmasaydı ortaya çıkamazdı. Belleğime kattıkları 

imgelerle yaşamın çok farklı yönlerinin farkına varmamı sağlayan tüm yönetmenlere, 

bu konuyla ilgili çok daha fazla fikir sahibi olmamı sağlayan, tezin başından sonuna 

kadar her türlü konuda yardımcı olan, desteğini eksik etmeyen, çok keyifli tez 

görüşmeleri gerçekleştirdiğimiz sevgili hocam Yrd. Doç. Dr. Emre KAVUT’a, lisans 

ve yüksek lisans eğitimim boyunca emeklerini esirgemeyen ve bilgileriyle yol 

gösteren tüm hocalarıma, rotamı değiştirmemde büyük rolü olan Doç. Dr. M. Tahsin 

CANBULAT’a, tasarım anlayışımın oturmasını sağlayan Yrd. Doç. Dr. Osman 

ARAYICI’ya, ömrüm boyunca motivasyon kaynağım güzel annem Safiye 

BİRİNCİOĞLU’na, bana desteklerini her fırsatta belli eden canım arkadaşlarıma, 

daima bana inanan babam Mahir SELVİTOP’a sonsuz ve içten teşekkür ediyorum. 

 

 

 ARALIK 2017                                                                  Sevde Selin SELVİTOP 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xi 
 

ŞEKİL LİSTESİ 
 

Şekil (1.1.): Mekan kavramının kökeni olarak topos ve chora. 

 

Şekil (1.2.): Antonio Sant’Elia’nın Citta Nouva’sı 

Şekil (1.3.) : Düş ve tasarımın etimolojik köken ve anlam ilişkisi. 

Şekil (1.4.): Mevcut imgelemin “yaratıcı imgelem” etkinliğiyle (atma, bölme, birleştirme vb.) yeni bir 

imgeye, “tasarıma”, dönüştürülmesi, Uraz (1993) ten uyarlanmıştır. 

Şekil (1.5.): Tasarım problemine “genişleyen düşünme” yöntemiyle farklı çözüm önerilerinin 

geliştirilmesi. 

Şekil (1.6.) : Yanal düşünme grafiği, Uraz (1993) ten uyarlanmıştır. 

Şekil (1.7.): Tasarım problemine “atak düşünme” yöntemiyle çoklu çözüm önerilerinin geliştirilmesi. 

Şekil (1.8.): Tasarım problemine “bütüncül düşünme” yöntemiyle çoklu çözüm önerilerinin 

geliştirilmesi. 

Şekil (1.9.): Tasarım problemine “bağımsız düşünme” yöntemiyle çoklu çözüm önerilerinin 

geliştirilmesi. 

Şekil (1.10.) : Markus ve Maver’in tasarım süreci. 

Şekil (1.11.): C. Alexander‟ın tasarım süreci. 

Şekil (1.12.) : Sherif (1948) ve Esin (1982)‟in tasarım süreci 

Şekil (1.13.): Düş ve tasarım süreci şeması: Düşün tasarıma sağladığı açılımlar. 

Şekil (1.14.): Düş ve tasarım: Sentez. Charles Fourier ve Archigram tasarımları üzerinden sentezi 

örneklemek. 

Şekil (1.15.): Tasarım sürecinde, düş-tasarımcı-tasarım ilişkiler grafiği. 

Şekil (1.16.):   Alien, Ridley Scott, 1979 

Şekil (1.17.):    Alien, Uzay Gemisi, R.Scott, 1979 

Şekil (3.1.):  Camera Obscura 

Şekil (3.2.) - Lumiere'lerin Sinematografı 

Şekil (3.3.): Georges Melis - Aya Seyahat 

Şekil (3.4.): Theodore Gericault - Epsom At Yarışları ve Eadweard Muybridge Hareketli Atlar 

Şekil (3.5.): Edwin Porter - Bir Amerikan İtfaiyecisinin Yaşamı  



xii 
 

Şekil (3.6.): Bir Endülüs Köpeği – Storyboard çalışması -İllüstrasyon: Mike Myhre Raffaello, Çayırdaki 

Meryem için dört çalışma 

Şekil (3.7.):  Krzysztof Kieslowski Renk Üçlemesi 

Şekil (3.8.): Bartlett Mimarlık Okulu Unit 15 atölye çalışmalarından örnekler. 

Şekil (4.1): Birçok gökdelenin yükseldiği düşeyde gelişen şehir. 

Şekil (4.2): Meydan algısını oluşturacak bir toplanma mekânının varlığı 

Şekil (4.3): İnsan ölçeğinden uzak bir kent düzeni 

Şekil (4.4.): Filmde yükselen kütleler 

Şekil(4.5.): 1900lerin başında yapılan ve filmi etkileyen gökdelenler 

Şekil (4.6): Gotik mimariye ait kilise, konut ve bir makine edasıyla var olan yapı 

Şekil (4.7.) : Yoshiwara gece kulübü ve zevk bahçeleri 

Şekil (4.8.): Japonya’daki Yoshiwara Bölgesi 

Şekil (4.9.) : Düşeydeki sirkülasyon 

Şekil (4.10.) : Modern tarzdaki iç mekânlar karşıtlık oluşturan klasik mekânlar 

Şekil (4.11.): Filmdeki kent silüeti 

Şekil (4.12.): Filmde sadece mekânlarda değil toplumda da var olan eklektik durum 

Şekil (4.13.): Dünya dışı bir yapılaşmanın sahip olduğu grid düzeni       

Şekil (4.14.): Yapay aydınlatmanın mekânların vazgeçilmez bir parçası olması 

Şekil(4.15.): Tek bir katın siluet içerisindeki yokluğu. 

Şekil(4.16.): Farklı formlardaki yapılar 

Şekil(4.17.): Günümüzde Westin Bonaventure Hotel 

Şekil (4.18.): Cephelerin mikrochip etkisi yaratan görünümleri. 

Şekil(4.19.): Cepheler ve detayları 

Şekil (4.20): Filmde yaratılan eklektik ortam. 

Şekil (4.21.): Gereksinimlerden kaynaklı yeni mekânların oluşması. 

Şekil (4.22.): Bradbury Binası iç mekanı 

Şekil (4.23.): Farklı tarzların bir arada kullanıldığı tefrişler, dekorasyon elemanları. 

Şekil (4.24.): Ennis Brown House ve karakteristiği olan beton motifler 



xiii 
 

Şekil (4.25): Yüksek tavanlı iç mekânlar ve insan ölçeğinden uzak olması 

Şekil (4.26.): Sırasıyla 1939, 2000’lerde Union Station 

 Şekil (4.27.): Sırasıyla 1939, 2000ler Union Station iç mekanı 

Şekil (4.28.): Kent içinde farklılaşan bölgeler 

Şekil (4.29.): Kentin kendi başına tek bir yapı gibi davranması 

Şekil (4.30.): İnsan ölçeğinden uzak düşeyde yapılaşmanın olduğu kent 

Şekil (4.31.): Palacio Abraxas 

Şekil (4.32.): Yatay ve düşeyde kullanılan asansörlerin yapının bir parçası olması 

Şekil (4.33.): Mobil yaşam ünitesi ve cenaze töreninin yapıldığı iç mekân 

Şekil (4.34.): Tesisat kanallarının mekânlardaki etkisi 

Şekil (4.35.): Mentmore Towers Grand Hall 

Şekil (4.36.): Farklı iç mekânlar 

Şekil (4.37.): Mekân boyutlarındaki ezici değişiklikler 

Şekil (4.38.): CWS Un Fabrikası ve iç mekanı 

Şekil (4.39.): Filmde konut olarak kullanılan National Liberal Club 

Şekil (4.40.): Leighton House içerisinde bulunan Arab Hall 

Şekil (4.41.): İnfaz odası ve bilgi depolama binasının girişi ile ölçek ilişkisi. 

Şekil (4.42.): Tesisatın iç mekânlardaki önemi 

Şekil (4.43.) Star Wars, Episode 4 “A New Hope” Film Posteri 

Şekil (4.44): Starship Kokpiti için yapılan detaylı çizim 

Şekil (4.45.): Asteroid yeryüzü yapısının detay çalışması 

Şekil (4.46.): Bespin şehrinin görüntüsü 

Şekil (4.47.): Güney Tunus Totouine şehri 

Şekil (4.48.): Tatooine gezegeninin Mos Espa Şehri 

Şekil (4.49.): Klamino şehri görüntüsü 

Şekil (4.50.): Hardengerjokulen Buzulu, Norveç 

Şekil (4.51.): Hardengerjokulen Buzulunda Hoth Gezegeni için çekilen sahnelerin arka planı 



xiv 
 

Şekil (4.52.): Utapau gezegeninden bir sahne 

Şekil (4.53.): Luke Skywalker’ın iglosu, Chott El Jerid 

Şekil (4.54.): Hotel Sidi Driss 

Şekil (4.55.):   Canary Wharf Metro İstasyonu 

Şekil (4.56.): Coruscant, Senato Binası 

Şekil (4.57.): Jedi Tapınağı, Coruscant 

Şekil (4.58.): Bright Tree Village, Endor 

Şekil (4.59.): Jabba the Hutt'ın Tatooine’deki Sarayı 

Şekil (4.60.): Synstone, Tatooine 

Şekil (4.61.): Villa del Balbianello, Lenno, İtalya 

Şekil (4.62.): Dex’in Lokantası 

Şekil (4.63.): Geonosis Droid Fabrikaları 

Şekil (4.64.): Sevilla'daki İspanya Meydanında bulunan Theed Kraliyet Sarayı 

Şekil (4.66.): Filmin geçtiği mekân ve yerleşimi 

Şekil (4.67.): Film için oluşturulan sokak setinin filmdeki yansıması 

Şekil (4.68.): Ulaşım için kullanılan uzun tüneller 

Şekil (4.69.): Enerji üretimi için ayrılmış mekânların büyük alanlara yayılması 

Şekil (4.70.): Büyük avlu ve terasların toplanma mekanı etkisi 

Şekil (4.71.): Marin Civic Country Center  

Şekil (4.72.): CLA Binası 

Şekil (4.73.): Kilise yapısının işlevinden başka olarak kullanımı 

Şekil (4.74.): Filmdeki iç mekânlardan çalışma alanları ve galerili mekanlar 

Şekil (4.75.): Farklı iç mekanlar 

Şekil (4.76.): Konut iç mekanı 

Şekil(4.77.): Kent silüeti 

Şekil (4.78.): Kent içindeki çeşitlilik 

Şekil (4.79.): Yıkılmış, terkedilmiş karanlık arka sokaklar 



xv 
 

Şekil (4.80.): Farklı yapı tipolojileri 

Şekil (4.81.): Hapishane mekânının merkezi yapısı ve mahkûmların konumu 

Şekil (4.82.): Reagan Trade Center 

Şekil (4.83.): Beaver Dam State Park, Ware Point Road   

Şekil (4.84.): Descanso Gardens 

Şekil (4.85.): Angelus Plaza 

Şekil (4.86.): Yükseklik ve ışıklarıyla etkileyen mekanlar 

Şekil (4.87.): Alışveriş merkezlerinin varlıklarını sürdürmesi 

Şekil (4.88.): Hawthorne Plaza Shopping Center günümüzdeki atıl durumu  

Şekil (4.89.): El Dorado Hotel lobisi 

Şekil (4.90.): Sanal mekanların oluşması 

Şekil (4.91.): Chicago silüeti 

Şekil (4.92.): Genel kent silüetleri 

Şekil (4.93.): Meydan niteliğinde kent içerisinde yaratılan geniş boşluklar 

Şekil (4.94.): Ulaşım ağlarının yer altına alınması ve otoparkla direk kurulan bağlantı 

Şekil (4.95.): Trans Canada Highway Tunnel 

Şekil (4.96.): New Westminster Front Street 

Şekil (4.97.): Geçmişe dair izleriyle filmde yer alan yapılar 

Şekil (4.98.): Shannon Mews Evi 

Şekil (4.99.): Ovaltine Cafe   

Şekil (4.100.): Film mekanları 

Şekil (4.101.): Robot kenti konteynarlarla oluşan düzen 

Şekil (4.102.): Teknolojinin getirdiği yeniliklerden uzak duran mekanlar 

Şekil (4.103.): Yüksek galerili etkileyici lobiler, çalışma mekanları 

 

 

 

 

 

 



xvi 
 

GİRİŞ 

 
 

“Sinema, hayatı anlamlandırmanın, Tanrı ile yarışmanın kutsal bir biçimidir. Başka 

hiçbir meslek tanıdığımız, bildiğimiz dünyaya bu kadar benzeyen fakat aynı zamanda 

bilmediğimiz, tanımadığımız dünyaları yaratmaya imkan tanımaz.” Frederico Fellini 

“Mimarlar geleneksel çevrenin koşulları ile açıklama konusunda tüm gayretleri boşa 

çıkaracak yepyeni çevreler inşa edebilirler.” Richard Poirier 

Sinema ve mimarlık yeni dünyalar yaratma konusunda düşüncelerin temsil edildiği, 

birbirleriyle karşılıklı etkileşim halinde olan iki farklı disiplindir. Plato’nun 

Devlet’indeki mağara metarforunda betimlenen mimesis teorisine göre gözlerimizle 

gördüğümüz haliyle dünya, görüntülerin dünyasıdır ve “şey”in kendisi değildir; biz ise 

gölgelerin gerçekliğine inanırız. Sanat da gerçeğin değil benzerliğin temsilidir. Adeta 

bu fikre karşı çıkmak üzere tarih boyunca hemen her temsiliyet formu gerçekliğe en 

yakınlık hatta gerçeklik üzerine hak iddaa etmiştir. Film de bunlardan payını almıştır: 

Film fotografik olduğu ve hareketi yeniden ürettiği kadar, bize gördüğümüzün benzeri 

bir gerçeklik imajı verir; kurgu içerdiği kadar da normal görme biçim ve tavrımızı da 

aynen tekrar üretebilir.  

Mimarlık, yaşam biçimlerine göre insanların beklentileri ve ihtiyaçları doğrultusunda 

mekanlar oluşturmayı amaçlamaktadır. Sinema filmlerinin görsel gücü ise, kullanılan 

mimari imgelerin ve ögelerin mekana dair ayrıntıları görünür kılabilmeleri açısından 

önemlidir. Mimarlık ve sinema ilişkisini, sinema filmlerinin kitle iletişim aracı olmaya 

başladığı 19. yüzyıl sonlarından itibaren incelemek bu noktada önem kazanmaktadır. 

Tarihsel süreç içinde farklı dönemlere ait filmlere bakıldığında, sinemanın toplum ile 

olan etkilesimi gözlemlenebilir. Filmlerden mimariye ve sosyal yaşama dair pek çok 

ipucu alınabilmektedir. Filmde mekanların aynı zamanda verilmek istenen duygu ve 

düşünceleri aktarıp destekleyen bir unsur olarak kullanıldığı görülmektedir. Sinema 

mimarlığın fiziksel ve temsili gücünü kullanmaktadır. Mimarlık imgeler ve 

biçimselliği ile kendi düşüncesini kullanıcısına yansıtmaya çalışmaktadır. Mekan 

aslında anlatım dili haline gelmektedir. Mimarlık yönünden bakıldığında etkileşim, 

sinemanın yeni bir teknoloji olarak kullanıldığı ve mimarlık kullanıcısının algısını ve 

dolayısıyla mekana, dair beklentilerini değiştirmesi, sinema dilini oluşturmakta 



xvii 
 

kullanılan bir çok kavramın ve yöntemin mimari mekan tasarımının oluşmasında veri 

olarak kullanılmasıdır. 

Sinemanın icadından bu yana mimarlığın etkisi altında kaldığı iddia edilebilir. Fakat 

bu etki daha çok karşılıklı etkileşimi doğurur. Özellikle 20.yüzyılın sonlarına doğru 

sinema mimarlar için ilham kaynağı olmuştur. Bu etkileşimi yalnızca esinlenme, ilham 

kaynağı olarak düşünmek hatalı olacaktır. Mimarlıkta sinemayı bir araya getiren, 

mekan, algı, olay(senaryo), temsiliyet, derinlik, ışık, sanallık-gerçeklik ilişkileri gibi 

birçok konu başlığı olduğu bilinmektedir.  

Bu karşılıklı etkileşimin sonucunda; mimarlık, kendi deneyimleriyle üretemediği onun 

yerine farklı alanların bilgileriyle kurguladığı mekanı yaratırken sinemayı kullanabilir. 

Hayallerimizin de üretilebilirliğini işin içine kattığımızda en etkili gerçeklik üretim 

mekanizmalarından birinin sinema olduğu yadsınamaz bir gerçektir. 

Bu tezde mimarlık ve sinema arasındaki etkileşimi doğuran ve her iki dalın 

temsilcilerini ortak paydada bulusturan ögelerin basında gelen mekan kavramı 

incelenecektir. Her iki disiplin içinde sadece mekanın fiziksel ögeleri ile öne çıkan 

fiziksel özellikleri değil, mekanın içinde barındırdığı kimlikleri ve anlamları ile zihne 

hitap eden algısal yönlerine de değinilecektir. İnceleme için seçilen örneklerde mekan 

kavramını görselden zihinsele taşıyan mimari formlar ve mekansal imgeler üzerinde 

durulacaktır. Sinema teknik ve estetik denemeler ve deneyimler için elverişli bir sanat 

biçimi olmuştur. Filmlerin ışık, hareket ve gölgeyi ve mekansal imgeleri kullanarak 

kendine özgü bir mekan yaratmaktaki gücü fark edildikçe, film mimarlığı mimarlar 

için bir deney alanı olarak önem kazanmaktadır. 

Estetik, dönüşlü düşüncenin bir biçimidir. Başka bir deyişle, insan aklının kendisine 

bütün tapınakları, katedralleri, sarayları, heykelleri, resimleri, ezgileri, senfonileri ve 

bütün şiirleri yaratma olanağı veren kendi eylemi üzerinde durup düşünmesidir. Bir 

yapının çok çeşitli sorunlara cevap vermesi gerektiği bilinen bir gerçektir. Tasarımda 

ise amaç tüm sorulara en iyi çözümü gerçekleştirecek olan biçimi oluşturmaktır. Ancak 

hiçbir yapı onu oluşturan etkenlerin yalın bir birleşimi değildir. Bunun belli başlı 

nedeni ise mimarlık ürününün oluşumunda, tüm sanat yapıtlarında olduğu gibi, 

açıklaması zor, nerede ise olanaksız denilebilecek etkenlerin de rol almasıdır. Sanatın 

kendine has yasaları diyebileceğimiz bu etkenlerin tümüne estetik anlayış diyebiliriz. 



xviii 
 

Belli bir zaman diliminde belli bir toplum kesimi tarafından yapılan ya da yaptırılan 

yapıtlar, o zaman diliminin ve o toplum kesiminin estetik anlayışını yansıtırlar.  

Mimarlığın her film için ayrı bir önemi olsa da, film türleri içerisinde bilimkurgu türü, 

sınırlarını bilimin oluşturması, genellikle bir spekülasyon içermesi, mevcuttakini farklı 

göstermesi gibi özellikleriyle mimarlık ve gelişimi için diğer türlere göre bir adım 

öndedir. Daha da açmak gerekirse bilimkurgu türünde yapılan ve geleceği konu alan 

filmler, mimari açıdan bilinçli ya da bilinçsiz mekansal bir varsayımda bulunur. Bu 

da, gerek film için yapılan yeni mekân üretimleriyle gerek var olanların filmde 

kullanım şekilleriyle, mimarinin gelişimine katkı sağlayan bir durumu oluşturur. Bu 

durum ve bilimkurgunun genellikle gelecekle olan ilişkisi dikkate alındığında, 

bilimkurgu filmlerinin mimariyi etkileme potansiyelleri, gelecek için bir öngörü, bir 

iz niteliğinde olup olmadığı sorusunu doğurur. Gelecek için seçilen mekânların 

özellikleri, neye göre seçilip tasarlandıkları bir veri elde etmemizi sağlar. Gelecek 

zaman için kullanılan yanılsama yöntemleri neler ve bunların mimari ile olan ilişkisi 

veya bir ilişki içerip içermedikleri ortaya çıkar. Gelecek diye nitelenen her detayın 

neye karşılık geldiğine bakıldığında, filmlerde resmedilen kentler, imajlar, insanlar, 

mekânlar, araçlar bunların yanı sıra ışık, renk, malzeme gibi unsurlar ele alındığında, 

günümüz manzaralarıyla bir karşılaştırma ortamı sağladığı görülür.   

Tezin strüktüründe ilk olarak kavramsal bir altlık oluşturan mekan kavramı, farklı 

disiplinlerde mekan, mekanı oluşturan ögelere yer verilmiştir. Bu bölümde ayrıca 

mekan teorisinde düş kavramının yeri, kurgu mekanın düşleme ve imgeleme bağlı olan 

tarafı incelenmiştir. 

İkinci bölümde genel anlamda güzel ve estetik kavramları incelenmiş, kapsamları 

saptanmıştır. Ayrıca estetik olgusunun toplumsal, dini, politik yaşamda, sanat ve ahlak 

alanlarındaki yeri irdelenmiştir. 

Üçüncü bölümde sinemanın mimarlık ve sanatla olan ilişkisi ayrıntılı olarak işlenirken 

bilim kurgu anlamını, gelişimini, sinemada bir tür olmasını ve gelecekle olan ilişkisini 

inceleyen bölüm ve bilimkurguyla mimarlık ilişkisini mekân anlamında ortaya koyan 

bölüm yer alır.  

Dördüncü bölümde ise bilimkurgu sinemasında önemli yere sahip filmlerden 

örneklerle mekan incelemeleri yapılmıştır. Gerçekte oldukları ve sinemada 



xix 
 

dönüştürüldükleri halleri karşılaştırılmış kurgulandıkları dönemi yansıtış biçimleri 

gözlenmiştir.  

Bu çalısma literatür araştırması ve örnek olarak seçilen filmlerin mekansal analizi 

üzerinden elde edilen bilgiler çerçevesinde gerçekleştirilmiştir. Sinemada mekan 

kavramına ve mekansal tasarım ilişkisine mimarlık ve sinema kuramları çerçevesinde 

bakılmış, seçilen filmlerin içerik-mekan iliskişi değerlendirilmiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 
 

 

1. MEKAN’IN TANIMI VE FARKLI DİSİPLİNLERDE 

İNCELENMESİ 

 

 

1.1 MEKAN TANIMI 

 

   Mekan: 1. Yer, bulunulan yer. 2. Ev, yurt. 3. gök b. esk. Uzay.  

 

   Bütün olaylar zaman ve mekan çerçevesinde gerçekleşir ve gelişir. Mekan tarih 

boyunca felsefenin, doğa bilimlerinin ve sosyal bilimlerin temel konularından birisi 

olmuştur. Farklı disiplinler tarih boyunca değişen farklı mekan anlayışlarıyla 

birbirlerini etkileyerek mekan üzerinden düşünmüş ve üretmişlerdir. Aynı şekilde 

sanat ve mimarlık da mekan kavramını problematik haline getirerek kendi 

epistemolojisinin (kimi zaman da ontolojisinin) içerisine almıştır. Mekan sözcüğü 

Türkçe’de hem yer, hem de uzay’a karşılık olarak kullanılmakta iken, İngilizce’de her 

iki anlam için tek bir kelime “space” kullanılmaktadır. Gerek mekan, gerekse uzay 

hakkındaki çoğu bilginin yabancı kaynaklı olması ikileme yol açmaktadır. 

 

   Fizik, felsefe gibi diğer alanlardaki mekan/uzay düşüncelerinden sıyrılıp, sadece 

mekan teorilerini ele aldığımızda çıkan sonucun doğru olmaması sebebiyle bu iki 

kavram birleştirilmiştir. Yani, mekan kelimesi, bir çok yerde diğer disiplinlerdeki 

karşılığı olan uzay kelimesi ve anlamıyla kullanılmaktadır.  

 

   En genel anlamıyla mekan; tüm var olanları içinde bulunduran sınırsız yer... Tüm 

var olanların akışı içinde birbirlerinin yerini alarak zincirlendikleri sonsuz süreyi dile 

getiren zaman kavramıyla sıkıca bağımlı olarak maddenin var olma biçimlerinden 

başlıcasını dile getirir. Bundan dolayı da; mekan, zaman, hareket ve madde 

birbirlerinden ayrılmazcasına bağımlıdırlar. Bunlardan biri olmayınca diğerleri de 

olmaz. Einstein’in görecelik teorisi bu savı kuşku duyulmayacak biçimde 

kanıtlamıştır. 



2 
 

 

   “Eğer iki farklı yazar ‘kırmızı’, ‘sert’ ya da ‘kırgın’ kelimelerini kullanırsa kimse 

yaklaşık olarak aynı şeyden bahsettiklerinden kuşku duymaz… Ancak ‘yer’ ya da 

‘mekân’ gibi psikolojik deneyimle ilişkisi daha az doğrudan olan kelimeler söz konusu 

olduğunda geniş kapsamlı bir yorum belirsizliği var olmaktadır.” (Albert Einstein, 

Concepts of Space’,1954)  

 

 

     1.2. MEKAN KAVRAMININ KÖKENLERİ 

 

  Mekan (uzay) kelimesinin ve İngilizce karşılığı olarak ‘space’ kelimesinin etimolojik 

kökenleri farklı noktalara çıkmakla birlikte, kavramsal kökenleri Antik Yunan 

Felsefesi’nde birleşmektedir. Ancak Antik Yunan felsefe metinlerinde geçen mekansal 

kavramlar, bugün bizlerin kullandığı mekan kavramından farklı içeriklere sahiptirler. 

‘Uzay’ terimi yerine ‘mekân’ terimini kullanarak devam edecek olursak, Karadas ve 

Muhammed (2008)’e göre sözlük anlamı itibariyle “olmak” manasına gelen ve 

Arapçadaki “kevn” (oluş, oluşum) mastarından türetilen mekân kelimesi bir şeyin 

meydana geldiği yer anlamında kullanılmaktadır. Karadas ve Muhammed (2008) 

mekân kavramının kökenini Antik Yunan Felsefesi’ne bağlamaktadırlar; “Mekânın 

kavram olarak uzantısı Grek felsefesine kadar varmaktadır. Çünkü felsefi metinlerde 

“khora, topos ve poû” terimleri mekân anlamına kullanılmıştır.” Her ne kadar Malpas 

(2004) da mekân ve yer kavramlarını, ‘chora’ ve ‘topos’ kavramlarıyla ilişkilendirse 

de, felsefi metinlerde bugün yaptığımız mekan – yer ayrımının bulunmadığını ve 

Yunan terimlerinin bu kavramları birebir karşılamadığını belirtmektedir. 

 

   Malpas’a (2004) göre mekan (space), basitçe fiziksel olsun ya da olmasın uzanım 

olarak anlaşılabilir. İngilizce (space) ve Fransızca (l’espace) mekan kelimelerinin 

izleri Latince spatium ve Yunanca stadion kelimelerine kadar sürülebilmektedir. 

Stadion bir uzunluk standardını tanımlamaktadır. Aynı zamanda koşu yolu, yarış alanı, 

bir amaç için kenara konulmuş bir alan, dans alanı, bahçe gibi anlamlara da sahiptir. 

Spatium ise stadion’un karşılığı olmanın yanı sıra ‘mesafe’ olarak (ya da ‘boy’, 

‘aralık’) çevrilebilecek Yunanca distema teriminin de karşılığıdır. Bu sebeple 



3 
 

zamansal olmayan fiziksel uzanımların yanı sıra zamansal uzunluklar için de 

kullanılabilmektedir. Sözgelimi space of time (zaman aralığı) ya da Almancada iki 

kelimenin birleştirilmesiyle oluşan Zeitraum (zaman aralığı) gibi. İngilizce space 

(mekân) kelimesinin Yunanca stadion kavramına ve İngilizce place (yer) kelimesinin 

Yunanca plateia (geniş yol) kavramına kadar izleri sürülebilmekle birlikte, Yunan 

kaynaklarında mekân ve yer ile ilişkili tartışmalarda kullanılan kavramların bu 

kelimelerle (space/place) etimolojik bir bağı bulunmamaktadır. Kaynaklardaki en 

direkt ilişkili kelimeler topos ve chora’dır (Şekil 1.1). 

 

   Rämö (1999)’ye göre topik (topic), topoloji, topografya, toponim ve ütopya 

kelimeleriyle ortak bir kökene sahip olan topos, somut olan ‘yer’ ile ilişkilendirilirken; 

spesifik teknik terimler dışında bugün kullanımda olmayan chora, soyut olan ‘mekan’ 

ile ilişkilendirilmektedir. 

 
Şekil (1.1.): Mekan kavramının kökeni olarak topos ve chora. 

 

   Malpas (2004), bazı Aristoteles yorumcularının chora’yı ‘uzama/genişleme’ olarak 

mekâna daha yakın görürken, topos’u daha çok ‘lokasyon’ anlamında kullandıklarını 

belirtmektedir. Ancak genel olarak Yunan dili mekân ve yer arasındaki kavramsal 

ikiliği karşılayan terminolojik bir ayrıma sahip degildir. Burada söz konusu olan iki 

Yunanca terimden chora muhtemelen daha eski ve elle tutulur olanıdır. ‘İçinde bir 

şeyin bulunduğu’ mekân ya da oda; yer; mahal; ülke; toprak; arazi; bölge; arsa; saygın 



4 
 

yer gibi farklı anlamlara sahiptir. Topos köken olarak daha soyut bir terim gibi 

gözükmekle beraber onun da chora gibi birçok anlamı vardır: yer ya da pozisyon 

(fiziksel konumun yanında bir metnin içindeki yer ve pozisyon anlamında da); bölge; 

coğrafi pozisyon; alan; gömü yeri; retorikte bir eleman. E. V. Walter da topos’un 

nesnel bir konum ya da pozisyon belirtirken, chora’nın yerler hakkındaki duygusal 

ifadelerde daha ‘öznel’ bir terim olarak kullanıldığını vurgulamaktadır. Ayrıca 

Walter’a göre yazarlar kutsal yerleri topos yerine daha çok chora ile betimlemeye 

meyillidirler. Fakat sonraları Helenistik Yunan’da topos kutsal mekân için 

kullanılırken, chora teknik ve yönetimsel anlamlar taşımaktadır. Bunlarla birlikte 

İngilizce ‘space’ ve ‘place’ kavramları arasındaki farklara dikkat etmekte fayda vardır. 

Malpas’a göre gerek Platon’un gerekse Aristoteles’in eserlerinde topos ve chora, 

önemli boyutsallık ve uzanım anlamlarına sahiptirler ve her zaman belirli şeylerle 

ilişkili olarak kullanılırlar. Aristoteles için topos her zaman bir bedenin toposudur 

(dolayısıyla içerilen ve içeren bir beden vardır). Platon için dahi chora ideası, içinde 

ortaya çıkan ya da içeri alınan parçacıklarla iliskisi içerisinde anlasılır. Dolayısıyla bu 

kavramlar, yer (place) kavramına mekân kavramından (space) daha yakın gözükseler 

de bugün kullanılan mekân ve yer kavramlarının açıklanmasında yetersiz 

kalmaktadırlar. 

 

   Sonuç olarak mekânla iliskili kavramların kökenlerinin chora ve topos kavramlarına 

dayandığı söylenebilir. Literatürdeki tartışmalar çoğunlukla mekân ve yer kavramları 

arasındaki farklılığın chora ve topos üzerinden araştırılması yönündedir. 

 

 

 

 

 

1.3. FARKLI DİSİPLİNLERDE MEKAN 

 

 

 

1.3.1. Felsefe ve Mekan 

 

   “Bir nesne olarak mekan bir yönüyle yokluğa, bir yönüyle ise gerekli ve tümel 

varlığa kaymaktadır.” (Tümer, 1979) Mekan bir yandan madde değil iken, bir yandan 



5 
 

da var oluş için gerekli mutlak koşul olması sebebiyle ikili bir yapı sergiler. Tümer bu 

durumu gerilim olarak ifade eder. 

   İlkel mekan somut yönelimlerin rastlantısal kümesidir. Her biri belli duygusal 

anılarla birleşmiş, az ya da çok düzenlenmiş yerel yönler grubudur.  

   Evrensel mekan düşüncesinin ilk şiirsel ifadesi olan Hesiod’un “kaos”u, duyguyla 

karışıktır. Kaos (Chaos), Yunanca cha- (esneyen, yaran) kökünden gelir, ve dehşet 

korku düşüncesini ifade eder.  

   Pisagorcular için mekan, farklı cisimler arasında sınırlayıcı ajan olarak işe yaraması 

dışında hala herhangi bir fiziksel içerikten yoksundu.  

   Archytas mekanı maddeden ayırır, yine de ondan çok sayıda özelliklerle bahseder; 

basınç ve gerilim gibi. Demokritus gibi atomistler bu görüşün karşısında yer alır. 

Atomların arasındaki mekan boş bir uzamdır, rastgele özellikleri de yoktur. Melissus 

vakumun olanaksızlığını belirtir.  

   Kendisi de bir pisagorcu olan Archytas, yer ya da mekan ile maddeyi ayırır. Mekan 

maddeden farklı ve bağımsızdır. Bütün cisimler “yer” kaplar ve “yer”i var olmadıkça 

var olamaz. Mekanın karakteristlik özelliği, bütün şeylerin onun içinde olmasıdır ama 

içindeki cisimlere sınır koymak, sınırlamak gibi bir fiziksel özelliği de vardır. Archytas 

için mekan saf bir uzam değildir, tüm niteliklerden ve kuvvetlerden yoksundur. 

Mekan, başlangıçtan beri var olan bir atmosferdir, basınç ve gerilim özellikleri vardır, 

sınırsız boşluk tarafından sınırlanır.  

   Demokritus ve Epikuros gibi atomcularca mekan saltık, devimsiz, her zaman ve her 

yerde aynı olan bir boşluk sanılıyordu.  

   Atomcu Demokritus varlıkta sonsuz sayıda atom olmasından mekanın sonsuzluğu 

sonucunu çıkarır. Atomlar bölünemez oldukları halde, duyularımız için algılanamaz 

olsalar bile belli büyüklük ve uzamdadırlar.  

   Antik Yunanlı düşünürlerden Parmenides mekanın tasavvur edilemediğini, bu 

yüzden var olmadığını ileri sürmüştü.  

   Atomcuların boşluk üzerine eğilmeleri, Parmenides ve Melissus ekolüne karşı idi. 

Bu ekol için evren bir “compact plenum”dur; madde ile doludur, sürekli ve 



6 
 

değişmeyen bir bütündür. Melissus için boş diye bir şey yoktur. Leucippus ve  

Demokritus, boşluğun varlığının, gerçeğin atomistik yapısı kabulünün mantıksal 

sonucu olduğunu iddaa ederler. Burada boşluk, doldurulmamış mekan demektir. Evren 

dolu ve boştur. Mekan bu durumda tamamlayıcısıdır ve maddeyle sınırlanır, madde ve 

mekan birbirlerini karşılıklı dışlarlar.  

   Lucretius düşüncesini Epikuros’tan temellendirir ve farklı bir bakış geliştirir. 

Epikuros’a göre mekan, cisim ve boşluktur. Lucretius, tüm dünyanın iki şey üzerine 

temellendirildiğini öne sürdü; cisimler ve bu cisimlerin içinde yer aldıkları, hareket 

ettikleri boşluk. Burada erken yunan atomizmine kontrast olarak, cisimlerin boşlukta 

yer almaları düşüncesine rastlanır. Lucretius için mekan homojen olduğu halde, 

izotropik değildir.  

   Mekan ve zamanın ayrı kategorilere ait olduğu düşüncesine ilk kez Gorgias’da 

rastlanır.  

   Platon fiziksel cisimlerin dünyasını, geometrik biçimsel dünyası ile tanımlamayı 

amaçlamıştır. Böylece Platon ile birlikte fizik geometri olur, tıpkı Pisagorcular ile 

aritmetik olduğu gibi. Platon elementlerin belirli uzamsal yapıları olduğunu 

düşünüyordu. Su bir yirmi yüzlü idi, hava sekizyüzlü, ateş bir piramit ve toprak ise bir 

küptü. Maddenin mekana indirgenmesiyle, fizik de geometriye indirgenmiş oluyordu.  

   Aristo’ya göre mekan cisimler tarafından kaplanan tüm yerlerin toplamıdır ve yerde 

(topos) kaplayan cismin sınırlarıyla sınırlandırılmış uzay parçasıdır. Aristo’nun dört 

temel kabulü şöyledir: 

 

   1 Bir şeyin yeri, onun bir parçası ya da etkisi değildir, onu sarandır. 

   2 Bir şeyin şimdiki ya da uygun yeri, ondan ne daha küçük ne de daha büyüktür.  

   3 Şeyin içinde olduğu yer, onun tarafından terk edilebilir, bu yüzden ondan 

ayrılabilir.  

   4 Herhangi ve her yer, yukarı ve aşağı tanımlayanlarını belirtir ve içerir. (Jammer, 

1969)  

   Mekan Aristo için, tüm yerlerin toplamıdır ve sonludur.  



7 
 

   Antik Yunanda önceleri mekanın genel geometrik çeşitlilik yüzünden homojen 

olmadığı düşünülüyordu (Platon), sonradan alt katmandaki yönsel farklılık yüzünden  

anizotropik olarak ele alındı. (Aristo).  

   Antik Yunan mekan anlayışı iki boyutludur, üç boyutlu koordinat sistemi 17. yy.’a 

dek mantıklı bulunmamıştır. Ayrıca mekan geometrize edilememiştir, çünkü homojen 

ve sonsuz doğruları ve düzlemleri ile Öklid mekanı, sonlu ve anizotropik Aristo 

evrenine uygun değildi. 

   Decartes’la birlikte Aristosal mekan ve zamanın, duyusal bilginin sınıflandırılması 

olduğu düşüncesi sona erdi. Mekan mutlak hale geldi. Özneden önce nesne duyuları 

ve cisimleri içererek onlardan üstündü. 

   Berkeley, Hume ve Mach mekan-zaman’ı bilimsel bilince indirgemişlerdir. 

   Kant için mekan kavramı, salt sezgidir, nesnel ya da gerçek değil, öznel ve idealdir. 

Kant’ın mekan teorisi, İngiliz empirisistleri Locke, Berkeley ve Hume’dan 

etkilenmiştir.  

   Kant’a göre mekan ve zaman, insanların görüsünün özel koşullarından başka bir şey 

değildir, öznenin dışında değildir ve öznenin dışında kendi başlarına bir varlıkları 

yoktur; kaynakları özneldir, yalnızca öznede bulunurlar. Mekan, insan düşüncesinin 

önsel (a priori) ulamlarından (categorie) biridir; maddeden farklı ve ondan 

bağımsızdır. 

   Yine Kant’a göre mekan deney dışı bir seziştir, dış duyumun biçimidir, onun dışında 

hiçbir bilgi olamaz. Maddesel varlıktan yoksundur ve bir madde değildir. Evrende 

mekan denilen bir obje yoktur.  

   Newton mekan ile zamanı birbirinden ayırmakla kalmamış, özdek ile devimden de 

soyutlamıştır. Başka bir deyişle, mekanı içeriğinden ayırmış ve içeriğinden bağımsız 

olarak var olduğunu benimsemiştir.   

   Leibnitz de mekanın cisimlerle karşılaştırılması gerektiğini bildirmiştir. Mekanın 

“cisimlerin ve herhangi bir durumun değil, onların birbirlerini izlemelerine olanak 

sağlayan bir durumlar dizisi… bir arada olabilme olasılıkları” olduğu 

düşüncesindeydi. Onun için mekan bir ilişkiler sistemidir. Leibnitz’e göre mekan, bir 

var oluşun düzeni ya da düzenleri sonucu ortaya çıkan bağıntılarıdır.  



8 
 

   Hegel mekanı saltık düşüncenin ulamı saymıştır.   

   Heidegger insan ve mekanın ayrılamayacağını belirtir. Mekan ne bir dışsal objedir, 

ne de içsel deneyim. 

   Merleau – Ponty’e göre mekan dünyada oluşumuzu ifade eden yapılardan biridir. 

Mekanın varoluşsal olduğunu belirtir ve ekler; “varoluş mekânsaldır da diyebilirdik”.  

 

 

 

1.3.2. Bilim ve Mekan 

 

   Öklidyen mekan teorisinin hazırlanışı, 17.yy. da ortagonal koordinat sisteminin 

bulunmasıyla gerçekleşti.   

   Mekanın iki ana teorisi vardır. 

   Mekanın ilişkisel teorileri: Evrendeki her şey madde ve parçacıklarıdır ve bu madde 

parçacıkları aralarında uzamsal ilişkiler sergilerler. Mekana özellik ve özellikler 

atfeden herhangi bir ifade, madde parçaları ve çiftleri ya da gruplarında ilişkiler atıyor 

olarak yorumlanabilir. Leibnitz, Berkeley, Mach ve Einstein, ilişkisel mekan teorileri 

öne sürmüştür.  

   Mekanın Mutlak Teorileri: Mekanın kendi varlığı ve özellikleri vardır. Boş mekan, 

madde içermeyen mekan olabilir ama “hiç” değildir. Decartes ve Newton, mutlak 

mekan düşüncesindedirler.  

   Newton’a göre, mekan, homojen ve farklılaştırılmamış olduğundan, parçaları 

duyularımız için algılanamaz ve ayırt edilemez özelliktedir. Duyularımız tarafından 

algılanabilen ölçüler onların yerine geçmelidir. Bugün koordinat sistemi denilenler, 

Newton’un göreceli mekanlarıdır. Göreceli mekan, mutlak ve değişmez bir mekan için 

sadece bir ölçüdür. Esas gerçek, sadece bu mutlak mekandan çıkılarak elde edilir. Ve 

bu yüzden “gerçek” mekan olarak adlandırılır.  

   Newton’un mekanı, sonsuz, homojen ve isotropiktir. Mekanın içerdiği cisimlerden 

bağımsız olarak kendine özgü varlığı vardır. Herhangi bir cisim sadece “bir” yeri 

kaplar, başka bir yeri değil, bu ifade de evrendeki diğer cisimlerle ilişkiyi gerektirmez. 

(Jammer, 1969) Öklid ve Newton mekanlarının, mekanın tüm özelliklerinin değişmez 



9 
 

bir şekilde saptadığı 19.yy.da Riemann ve Lorachevsky tarafından ortaya atılan 

eğrilikli mekanlar kavramı ile büyük bir sarsıntı geçirmiştir.   

   Newton’un ve artçıları için mutlak mekan doğal olarak öklidyen idi. Öklidyen 

olmayan geometrinin keşfi, bu son geleneksel karakteristiğin atılmasına yol açtı.  

   Öklidyen olmayan teoriler ve görecelik teorisi dolayısıyla bu tip geometrilerin 

fiziksel mekanın biraz daha net bir tahmininden öte bir şey olmadığı görüldü. 

   Modern fizik, Newton’un mutlak ve statik mekan kavramı yerine mekanın hareketli 

bir referans noktasına göre göreceli olduğunu kabul eder.  

   Einstein’ın görecelik teorisi, kendinden önceki üç boyutlu uzayda madde kümeleri 

düşüncesini, dört boyutlu uzay-zamandaki olaylar serisiyle değiştirdi.  

   Einstein, zamanın ve mekanın birbirleriyle bağıntılı olduğunu gösterdi. Yani, iki 

olay arasındaki zaman ne kadar uzakta oluştuklarına bağlıdır, tersi de doğrudur. Bu 

bağıntı birbirine göreceli olarak hareket eden gözlemciler için değişir. Bir sonucu, 

zamanın sabit bir oranda geçmediğidir. Bu oran düzeltilebilir, göreceli hareket 

zamanın geçtiği oranı değiştirebilir.  

 

 

1.3.3.  Psikoloji ve Mekan 

 

   Tıpkı fizikteki mutlak ve değişmez ‘mekan’ kavramının yerini dinamik 

yaklaşımların alması gibi psikolojide de Gestalt’ın katı kuralları yerini Piaget’nin 

şemasına bıraktı. 

   Psikologların çalışmaları, mekan algısının kompleks bir süreç olduğunu ve birçok 

değişkeni içerdiğini gösterdi. Algılanan dünya, herkes için ortak ve tek değildir, 

motivasyonlar ve geçmiş deneyimlerin ürünü olan farklı dünyalar söz konusudur. 

   Mekanı algılama, özümseme ve ondan yararlanma süreci kişiden kişiye, devirden 

devire ve kültürden kültüre değişiklikler gösterir. 

   Piaget, mekan bilincinin insana doğuştan hazır olarak sunulmadığını, bu bilincimn 

ancak deneylerle ve zaman içinde biçimlendiğini bildirir. Bu gerçek Kant’ın önsel 



10 
 

deney-dışı mekan kavramıyla da bazı yönlerden çelişir. Piaget’e göre mekan bilinci, 

operasyonal şemaya dayanır.  

 

 

1.3.4. Mimarlık ve Mekan 

 

   “Mimarlığın herhangi bir tanımı, öncelikle mekân kavramının analizini ve izahını 

gerektirmektedir.” Henry Lefebvre, POS (1974) 

   “Her mimarlık yapıtı bir iç mekâna sahiptir ve tek başına ya da başka yapılarla 

birlikte bir dış mekânın oluşmasına katkıda bulunur. Bu nedenle mimarlık bir mekân 

yaratma sanatı olarak da tanımlanabilmektedir.” Tanyeli 

   Ansiklopedik Mimarlık Sözlüğü’nde mekân, ‘insanı çevreden belli bir ölçüde ayıran 

ve içinde eylemlerini sürdürmesine elverişli olan boşluk, boşun’ seklinde 

tanımlanmıştır. Mimari mekân yaratmaksa ‘geniş anlamdaki doğadan veya peyzaj 

mekanından insanın kavrayabileceği bir bölümü sınırlamak’ seklinde açıklanmıştır. 

   Mekanla en ilgili disiplin olan mimarlıkta mimari mekan, fiziksel ve görsel sınırlarla 

tanımlanır, rengi, malzemesi, boyutları, ışık kalitesi biçim ve karakter kazanmaktadır. 

Film mekanı için de aynı özellikler geçerlidir. Mekan sadece görebildiğimiz boşluk 

değildir. işitsel olarak algılanan, dokunma duyumuza seslenirken, kokusu mekanı 

belleğimizde bir deneyim olarak kaydetmemizi sağlamaktadır. Mekan, yaşanan ve 

deneyimlenen bir olgudur.  

   Mekanlar sürekli olarak insan varlığını çevrelemektedir. Mekanın görsel biçimi, 

ışığı, boyutu, ölçeği tamamen toplam biçimin elemanların tanımladığı sınırlara 

bağlıdır. Mekan, çevrelenmekle ve biçimini oluşturan elemanlarla mimari oluşum 

kazanmaktadır. Mimarlık sadece mekan ve form değil, aynı zamanda mekanda geçen 

her olay, hareket, ve algıdır. 

   Mekanın içindeki ve dışarıdan gelen etkiler biçim ve nesnelerde görüldüğü gibi, 

biçim ve nesnelerde de mekanın içindeki ve dışarıdan gelen etkiler hissedilmektedir. 

Onun görsel biçimi, ışık kalitesi, boyutları ve ölçeği tamamen toplam biçimin 

elemanları tarafından tanımlanan sınırlarına bağlıdır. Figürler dikkatimizi çeken 

pozitif elemanlardır. Bunları algılamak arkalarındaki zıt fonu anlamakla olmaktadır. 



11 
 

Bunlar karşıtların birliğini oluşturmaktadırlar. Bunun gibi biçim ve mekan elemanları 

da mimarlığı oluşturmaktadır. Mimarlık sadece mekan ve form değil, aynı zamanda 

mekanda geçen her olay, hareket ve algıdır. Mekanın anlamı ve tanımı tanımlandığı 

disipline göre değişmektedir. Mekanla ilgili disiplinlerden mekan tasarlamayı 

kapsayan mimari mekanı görsel fiziksel sınırlamalarla yorumlarken mekanı oluşturan 

elemanlarla ona kimlik ve yorum kazandırmaktadır. Mekan sadece görme duyumuza 

hitap etmez, mekanı işitsel ve zihinsel olarak algılamamızı sağlayan elemanlarla 

kendini vurgulamaktadır. Aynı hacimler bu elemanların farklı kullanımlarıyla ayrı 

kimliklere sahip olabilmektedirler. 

   Mimarlık, mekan tasarlama işidir. Herhangi bir mekanın somut özellikleri 

incelendiğinde, mekanın birbiriyle ilintili ya da bağımsız bir çok özeliğinden 

bahsedebiliriz. Mekanın biçimi mekanın sınırlarını belirleyebilmektedir. Biçimle 

bağlantılı olarak mekanın sınırlarını oluşturan elemanlar, mekanın hangi ölçüde 

tanımlandığını ifade edebilirler. Ancak mekanın algılanmasını sağlayan tek etmen 

fiziksel özellikler değildir. Bir mekanın fiziksel olarak ifade edilmesinin dışında insan 

ile mekan arasında oluşan ilişkiden de söz edilebilir. İnsanın hayatı boyunca bazı 

mekanlar, diğerlerine göre zihninde daha çok yer tutabilmektedir. Bu tarz mekanların 

ifadesi sadece fiziksel değildir. Mimarlığın amacı; mekan tasarlamanın yanında, 

mekanın fiziksel ögelerini zihinlere hitap edecek şekilde tasarlanması ile mekanın tüm 

duyulara hitap edebilmesini sağlayabilmektir. 

 

1.3.5. Sinema ve Mekan 

   Sinema filmlerinin kalabalık seyirci topluluklarının önünde gösterilmeye başlandığı 

19. yüzyılın sonundan bu yana sinema, mimarlığın iç ve dış mekanlarıyla kullanıldığı, 

tekrar tekrar yorumlanarak sunulduğu bir sanat formu olmuştur. Mimari mekanlar ilk 

filmlerdeki kent görüntülerinden itibaren, gerçek veya setlerde inşa edilmiş olarak 

kullanılmışlardır. Film anlatılarındaki olayların geçtiği ortamlar, kimi zaman olaylarla 

etkileşim içinde anlatının bir bileşenine dönüşerek filmlerde yeniden üretilen yerler 

olmuşlardır. Teknolojik yeniliklerle birlikte bu ilişkiye, bilgisayarda tasarlanmış sanal 

mekanların sinemada kullanılması eklenmiştir.  

   Mimarlık alanında varoluş mekanları tasarlamaya yönelik arayışlar arttıkça, sinema 

mekanlarının yaşama dair durumları gösterme potansiyeli daha çok fark edilmiştir. 



12 
 

Yaşam deneyimlerinin geçtiği ortamları yaratma arayışının sinema ve mimarlığın 

kesiştiği nokta olması, bu iki sanat biçimini birbirine daha da yaklaştırmıştır. 

Sinemanın insan ilişkilerini ve yaşanan topluma dair ayrıntıları açığa çıkaran bir 

mizansene sahip oluşu, filmlerin imgelemi besleyen bir deneyim alanı olarak 

görülmesinde önemli bir etken olmuştur.  

   Hem mimarlık hem de sinema iki boyutlu ortamda üç boyutlu mekanın temsilini 

kullanıyor. Mimarlık, iki boyutlu çalıştığı tasarımları, üç boyutlu gerçekliğe aktarıyor; 

sinema da, üç boyutlu gerçeklikten yakaladığı görüntüleri iki boyutlu ekranda 

gösteriyor. Bu durum da sinema – mimarlık ilişkisini kuvvetlendiren etmenlerden 

biridir.  

   Sinemanın tarihsel gelişimine paralel olarak, filmlerde kullanılan mekanlar da önem 

kazanmıştır. Sinema, var olmayan, hayal ürünü bir mimarinin kullanılabilmesine 

imkan sağlayan bir daldır. Filmlerde mekan etikili bir araç olmasına karşın bazen 

(elverişli çekim şartlarıyla paralel biçimde) fon olarak kullanılabilmektedir. Bunun 

yanında mekanı amaç olarak konumlayan ve tümüyle etkisinden yararlanılarak 

oluşturulmuş filmler de oldukça fazladır.  

   Filmlerde ya da mimari çevrelerde mekanın bizi sardığını hissettiğimiz her an, 

belleğimizde canlanan imgelerin bizi geçmişe, geleceğe ve şimdiye bağladığını 

duyumsadığımız her yaşam durumu, sinema ve mekanın insana ve insanın dünya ile 

kurduğu ilişkiye yaklaşımlarındaki ortaklığı açığa çıkarır. 

   “Belleğin yaşamlarımızı yapan şey olduğunu fark etmek için, parça parça da olsa, 

belleğimizi yitirmeye başlamamız gerekir. Belleksiz yaşam yaşam değildir... 

Belleğimiz, tutarlılığımız, aklımız, duygumuz hatta eylemimizdir. Onsuz birer hiçiz.” 

Luis Bunuel 

   Dünyadaki yerini bulma arayışında bireyin varolacağı mekanlar, onun kendini 

oluşturma sürecinde barınağıdır. Varoluşsal mekan kavramı, kişinin yaşam 

deneyimlerine aracı olan, onun dünya ile kurduğu ilişkiye ortam hazırlayan yerler için 

kullanılmıştır. Birey yaşamında kendi davranışlarından sorumludur. Bulunduğu 

mekanlar bu süreç içinde o kendini geliştirdikçe ona deneyim alanları açarlar. Yapı 

anlamını mekanı deneyimleyen kişide uyandırdığı duygular ve düşüncelerde bulur. 

Kişinin deneyimlerine aracı olan mekan, onun çevresiyle kurduğu ilişkide de çıkış 



13 
 

noktasıdır. Sessizce kapladığı yerde insanların varoluşlarına aracılık ve tanıklık eder. 

Kişinin kendisiyle ve yaşam dünyasıyla kurduğu ilişkiye ortam hazırlarken, beklenen 

veya beklenmeyen her türlü olay ile birlikte geleni karşılar. 

   Sinema ve mimarlığın etkileşimini, birbirlerini görsel ve düşünsel olarak besledikleri 

yönler açısından ele almaya çalışmak bu tez çalışmasının yaklaşımını ortaya koyar. 

Çıkış noktasını sadece filmlerin yeni mekanları kullanması değil, her türlü mekan 

imgesini farklı tarzlarda ve görünemeyeni ifade edecek şekilde kullanmaları oluşturur. 

Sinemanın belleğimize sağladığı imgeler, mimari mekanlarla sınırlı değildir. Herhangi 

bir yapının olmadığı bir sahne bile, film çerçevesinin tanımladığı mekan içinde yaşam 

durumlarını gösterirken, anlamını seyircinin duyumsadıklarında bulur. Gerçek yaşam 

içinde bir yapının anlamının kendi bağlamı içinde onu deneyimleyenlerde açığa 

çıkması gibi, film mekanları da olaylara ve kişilere bağlı olarak anlam kazanırlar. 

Açığa çıkardıkları görüntüler bu yaşam deneyimlerinin imgeleridir. Bu imgeler ise 

bizim varoluşumuza bir katkıdır. Bu yönüyle sorgulanan sadece nasıl bir mekan 

olduğu değil yaşamın ta kendisidir. İnsanlar üzerinde bıraktıkları izlenim, film 

süresince algılananlarla sınırlı kalmaz. Bellekte bıraktığı izler kişinin kendi yaşamında 

algıladıkları, hayal ettikleri ile etkileşim içinde yaşamaya devam ederler.  

   Son on yıl içinde ortaya çıkan, film ve mimarlık ilişkisi üstüne yazılan kitaplara 

baktığımız zaman, bu ilişkinin ne kadar farklı açılardan ele alınabileceğini görürüz.  

   Filmlerin, mimari ortamları, çevreleriyle, içinde yaşayanlarla, bulundukları zamanla 

ve olaylarla bir bütün olarak gösterebilme gücü, filmlerdeki mimari çevreler 

konusunda sınırsız bir araştırma alanı yaratır. İlk kent filmlerinin açığa 

çıkardıklarından, Alman ekspresyonist sinemasındaki setlere, filmlerde yaratılan 

geleceğin ütopik şehirlerinden, setlerde kullanılan modern tasarımlara, film alanında 

bir çok araştırma yapılmıştır. Sosyolojik açıdan ele alınan çalışmalarda, modern kent 

yaşamı ve New York, Londra, Paris, Berlin, Roma gibi metropoller film imgelerinde 

açığa çıkanlar üzerinden anlaşılmaya çalışılmıştır. Gerçek mimari mekânların 

filmlerde nasıl yeniden sunulduğu da incelenen konular arasındadır. Filmlerdeki 

mekan deneyimi ile gerçek mekan deneyimi arasındaki ilişki, Walter Benjamin’den bu 

yana bir çok yönden ele alınmıştır. Filmlerdeki zaman boyutunun, zaman ve mekan 

birlikteliği içinde deneyimlenen mimarlıkla ortak bir nokta oluşturması, hareket 

halinde algılanan mekan ile ilgili karşıt düşünceler ortaya çıkarmıştır. Kester 



14 
 

Rattenbury Echo and Narcissus başlıklı yazısında, sinema ve mimarlığın tamamen 

başka şeyler olduğunu vurgulayarak, yönetmenin ışığı, gölgeyi, anlatıyı, çekim açısını, 

tonlamayı, müziği ve mimarlığı kullanarak tamamen kendi kontrolünde algılanacak 

bir film mekânı yarattığına değinir. Bu şekilde, yönetmen izleyicinin deneyimini 

yönlendirebilir. Ona göre, mimarlık tüm somutluğuna rağmen filmin tamamen karşıtı 

olarak, deneyimlendiği sürece değişken, bağlamdaki, anlamdaki ve biçimdeki 

kaymalara ve yoruma açıktır. Filmlerin mimarlığı başarıyla göstermelerinin nedeni de 

bu karşıtlıktır. Mimarlığın yoruma açık olması onun yeniden sunumu için sınırsız bir 

alan yaratır. Film mimarlığın farklı şekillerde varoluşunu gözlemler. Bu ise film ve 

mimarlığın kullanılan araçlarındaki değil içeriklerindeki benzerliğin bir sonucudur. 

Maurean Turim, The Displacement of Architecture in Avant-Garde Film başlıklı 

yazısında, geleneksel anlatılı klasik filmlerden farklı olarak, avangard filmlerin 

izleyiciyi bir noktaya bağlı olmaktan kurtardıklarına ve değişik bakış açılarıyla mekânı 

algılama yetilerini genişlettiklerine değinir. Sinemanın erken döneminde ortaya çıkan 

avangard filmlerle, günümüzdeki bağımsız filmleri karşılaştırırken yaptığı yorumda, 

erken dönemin filmlerinde kentin yeni yapılarına getirilen yeni ve sorgulayıcı bakışın, 

güncel filmlerde olumlu veya olumsuz olarak işlenmediğinden bahseder. 20. yüzyılın 

ikinci yarısında, film kuramcıları, film tekniği ile ilgili rasyonel ve bilimsel 

açıklamalar ortaya koydular. Sinematografik terimler kullanarak, mimarlığı anlama ve 

yaratma arayışının artması, mimarların eline geçen bu yeni malzemeler ile ilgili olarak 

düşünülebilir. Montaj tekniğini kendi mimari projelerini tasarlarken önemli bir 

referans olarak gösteren Bernard Tschumi, mimarlığın sinema gibi zaman ve mekan 

boyutunda var olduğunu söyleyen Jean Nouvel ve Coop Himmelb(l)au, Rem Koolhaas 

gibi mimarlar, sinemayı biçimi ve içeriği ile mekana ilişkin yeni algılama biçimleri 

yaratacak bir kaynak olarak görmüşlerdir. Bu, modern yaşamın parçalı yapısını ifade 

edebilecek ve yarattığı şok etkisiyle insanların farklı bakış açılarının farkına var 

olabilmesini sağlayacak bir mimarlık ortaya koyma arayışının bir sonucudur. 

İmgelerin kurgulanmasıyla ortaya çıkan filmler ile mimari tasarımın kurgulanmış 

sahnelerden oluşması arasında benzerlik arayışları ise, tasarım için bir yöntem 

arayışına dönüşmesiyle karşı savları da beraberinde getirmiştir. Dietrich Neumann 

editörlüğünü yaptığı Film Architecture: From Metropolis to Blade Runner adlı 

kitabının giriş yazısında, 1915 yılında film teorisi üzerine ilk yazanlardan Vachel 

Lindsay in The Art of Moving Image adlı kitabından bahseder. Lindsay kitabında 



15 
 

Architecture in Motion adlı bölümde, filmlerdeki yapıların geleceğin mimarlığını 

şekillendirmekteki potansiyeline değinir. Ona göre eğer bu filmlerin sonucunda, 

mimarlar yeterli cesarete sahip olurlarsa, Amerika yeni mimari denemeler için bir 

deney alanına dönüşebilir. Bu alan kalıcı bir Dünya Fuarı özelliğini taşır. Neumann 

yazısında ayrıca Weimar Cumhuriyeti’nde mimarların ve sanatçıların, filmlere 

yaklaşımlarından bahseder. Yeniçağın yeni mimarlığını ortaya çıkarmak için kamera, 

bu dönemde çok uygun bir araç olarak görülmüştür. Neumann, mekan deneyimi ile 

ilgili yeni görüşlerin, Modern Mimarlık teorisinde ortaya çıkmadan birkaç yıl önce, 

filmlerle ilgili tartışmalarda yer almasına değinir. Mimarların gerçekleşmemiş 

projeleri nasıl mimarlık tarihinde yer alıyorsa, ona göre film setleri de benzer bir 

incelemeyi hak ederler. Barry Bergdoll, Altered States of Vision: Film, Video and the 

Teaching of Architectural History başlıklı yazısında, filmlerin mimarlık eğitiminde ve 

mimarlık tarihi derslerinde kullanılmalarının getireceği farklı bakış açılarına değinir. 

Bergdoll, bir yapının görsel ve mekansal özelliklerini, geleneksel yazılı ödevlerdeki 

kelimeler üzerinden tartışmaktansa, öğrencilerin bir görsel dili diğerine yani filme 

çevirmelerinin daha yaratıcı olacağını söyler. Juhani Pallasmaa Nõn The Architecture 

of Image; Existential Space in Cinema adlı kitabı sinema ve mimarlık ilişkisine son 

yıllarda getirilen en yenilikçi ve yaratıcı bakış olarak karşımıza çıkar (Pallasmaa, 

2001). Pallasmaa, mimarlıkta ve sinemada yaşam durumlarının izinde, Alfred 

Hitchcock’un Rope ve The Rear Window adlı filmlerini, Andrei Tarkovsky’nin 

Nostalgia’sını, Stanley Kubrick’in The Shine’ını ve Michelangelo Antonioni’nin The 

Passenger’ını inceleyerek, filmlerde açığa çıkan mekan imgelerini anlamaya çalışır. 

Yönetmenlerin zihinlerinde yarattıkları mekanlar yansımalarını filmlerde bulurlar. 

Ona göre mimarlık, bizim dünyadaki varlığımızı güçlendirmek içindir ve film 

yönetmeni de yansıttığı imgelerle benzer bir şekilde bizim varoluşumuzu destekler. 

Sinema ve mimarlık, her biri kendi yöntemi ile insanların varoluşlarını güçlendirirken, 

görsel deneyim sırasında bütün duyuların harekete geçmesi sonucunda bellekte 

dokunsal bir iz bırakırlar. Bu iki sanat biçiminin etkileşimini en güçlü şekilde 

hissettiğimiz an, onların yaşam durumlarına dair imgeleri açığa çıkardıkları zamandır. 

Bir film izlerken duyumsadıklarımız veya bir mekânı deneyimlerken hissettiklerimiz 

daha sonra belleğimizde canlanırken gözümüzün önünde beliren imgeler, yaşadığımız 

an üzerinde izlerini bırakmış olan varoluş mekânlarına dair olanlardır.  

 



16 
 

 

1.4. KURGU MEKAN  

 

 

   Var olan mekan, filmlerde her zaman yeterli bir zemini oluşturmaz. Türün içinde yer 

alan gelecek zaman kavramı nedeniyle gerçekliğin yanında hayal gücünün de 

kullanılmasını gerektirir. Hayal gücünü kullanan mekanlar olarak karşımıza gerçek 

mekanların değişiminden farklı olarak, set ortamları ve sanal ortamda hayat bulan 

mekanlar ortaya çıkar. Set tasarımlarıyla inşa edilen dekorlar sayesinde zihinde oluşan 

sahnelere uygun mekânlar oluşturulur. Set tasarımları başlı başına bir mekan kurgusu 

yaptığı gibi mevcuttaki mekânlara eklemelerle kurgular yapar. Bilgisayar kullanımıyla 

hazırlanan mekânlar daha özgür bir yaklaşımla kurgulanır. Zamanın koşullarına bağlı 

olarak sosyal ve fiziksel her türden kısıtlamadan bağımsız olarak yaratılan bu 

mekanlar, ilham kaynağı olma özelliği de taşırlar. Aynı zamanda mimarlara set 

tasarımcısı ya da yönetmen unvanıyla sınırsız bir yaratma ortamı sağlarlar. Yapılan 

filmlerde karşılaşılan farklı yaşam koşullarına hizmet eden mimariler, mimarlığın 

farklı disiplinlere, çevresel etmenlere ve sosyal yapıya olan bağını da kanıtlar 

niteliktedir. Bu özelliklere ek olarak, bu tür filmler, bugün ilk örneklerine 

rastlanabilecek mekân türlerinin, ileride şehri, sokağı yani yaşamı ne denli 

değiştirebileceğinin önceden hazırlanmış birer simülasyonu olarak da görülebilir. Dr. 

Caligari’nin Muayenehanesi (1920), Metropolis (1926), Taş Devri (2000), Yüzüklerin 

Efendisi (2001), Harry Potter (2001) gibi farklı zamanlarda yapılmış farklı film 

türlerinde, kurgusal mekân kullanımları görülebilir. Bu tür filmlerde, günümüzde 

geçerli olan mekân anlayışının dışına çıkılarak, yeni bir mimari ve yaşam anlayışı 

oluşturulur. Bu, farklı koşullarda, farklı zamanlarda ve farklı kullanıcılarla mimarinin 

ne şekilde değiştiğini göstermektedir. 

 

 

1.4.1. Mekanın Algılanması ve Kurgusal Mekan 

 

   Sınırları olan hacim fiziksel mekandır. Fiziksel mekan görsel olarak sınırlıdır. Görsel 

sınırları olmayan, gözün gördüğü en uç noktalara kadar uzanan, böylelikle şeffaflaşmış 

olan mekanı algısal mekan olarak adlandırılır. 

Kavramsal mekan ise, algısal mekanla bağlantılı ve bellekte depolanan plan, zihinsel 

haritadır ve akıl gözüyle kavranır. Kavramsal mekan için algısal mekan parçalarının 



17 
 

zihinde yeniden birleştirilmiş halidir denilebilir. Bu yönüyle kavramsal mekan, 

sinemadaki kurgu ile oluşturulan kurmaca mekana benzemektedir. Hareket ettiğimiz 

ve kullandığımız mekanın, davranışsal mekanımız olduğunu söyleyerek, mimari 

mekanın davranış üzerindeki etkisini vurgulayabiliriz. Tam olarak mimariye ait 

olmamakla beraber dikkate alınması gereken mekanı tanımlayan bir başka şey ise 

kişisel mekandır. Aynı türün üyelerinin aralarına koydukları mesafe olarak 

tanımlayabileceğimiz kişisel mekan, sadece insanlarda görülmemekte hayvanlarda da 

genetik olarak kodlanmaktadır. Kişisel mekana, kalabalık bir yerdeki insanların 

birbirleri ile aralarına koydukları yaklaşma mesafesi örnek olarak verilebilir. 

İnsanlardaki kişisel mekan anlayışı daha çok kültüreldir dolayısıyla mekanın 

kullanımının ve düzenlenişinin bu anlayış doğrultusunda yapılması gerekir.  

Bir mekanın yüzeylerine, zeminine, yönlerine anlamlar yüklediğimizde o mekanın 

görsel karakteristiğinden bahsedilebilir. Mekan algımıza dolaylı ya da direk mesajlar 

gönderebilmektedir. Bir mekanın gerçekliği sadece fiziksel özellikleriyle sınırlı 

değildir. Mekanın bir de deneyimlettiği gerçeği vardır. Bu gerçeklik fiziksel mekanın 

varlığıyla örtüşmeyebilir, gerçekliği ile taban tabana zıt olabilir ya da mekanın 

varlığını daha da vurgulayabilir. 

Henri Lefebvre de mekanda bırakılan izler ve işaretlerin önemine değinmiştir ve 

mekanı dolduran bedenin hareketinin mekanı yazı haline getirdiğini söylemiştir. 

Mekan bünyesinde birçok tarihi izi ve referansları barındıran tarihin deneyimlerine 

ayna tutan mimari bir düzen sanatıdır. 

   Düzen ve uyum kaygısı mekanı matematiksel oranların etkisi altına sokmuştur. Uğur 

Tanyeli; mimarinin, modernizme kadar geometrinin boyunduruğu altında olduğunu, 

bilimsel temellere oturmasının ve rasyonalizasyonunun neredeyse XVI. Yüzyılda 

başladığını, daha sonraki yüzyılda ise bu çabaların arttığını belirtir. 

   Michael Graves ise; tam tersi modern mimarinin soyut geometrinin lehine bir tavır 

aldığını, kültürel gelişimlerin sonucu oluşan şiirsel formu zayıflattığını söyleyerek ve 

tekniği ön plana çıkaran biçimlere prim verdiğini belirtir. 

   Frank Lloyd Wright; mekanı konumu ile birlikte değerlendirir; mimarideki “biçim 

işlevi izler” politikasını eleştirir. Bernard Tschumi; Parc de la Vilette projesinde 

mekanın düzenlemesini matematiksel bir düzleme oturtup, birlik ve düzen kavramını 



18 
 

sorgulamıştır. Tschumi’ye göre mekan, önceden belirlenmiş bir işleve göre değil, 

kullanıcının ihtiyaç ve aktivitelerine göre şekillenir. Dolayısıyla Bernard Tschumi 

mekandaki düzenlemenin içinde herhangi bir mantık aranmayacağını savunur. Parc de 

la Vilette projesinin başka bir boyutu da sinematik göndermeleridir. Mekanın 

algılanması ise sinematik kurgu üzerinden tasarlanmıştır. Leland M. Roth’un 

tanımladığı algısal mekanla bağlantılı kavramsal mekan tanımını Parc de la Vilette 

projesinde bulmak mümkündür. Tschumi, bu yolda sekanslar halinde organize edilmiş 

zihinde birleştirilmek üzere bir dizi çerçeve kurmuştur. 

   Bedenin mekan içindeki devinimi sayesinde kurgu gerçekleşmektedir. Descartes, 

mekanın akılla algılanacağını, bu yüzden de özsel, öncel ve doğal olduğunu belirtir. 

Descartes, ayrıca beden tarafından işgal edilen mekanı oluşturan üç boyuttaki 

uzantının, bedeni oluşturan ile aynı olduğunu söyler. Mekanın, şeylerin yerleşme ve 

düzenlenme biçimi olduğunu ve kendi basına bir şey olmadığını söyler. Lefebvre, 20. 

yüzyıl basında sürrealizm ve kübizmin etkileriyle, görsel-soyut mekanın dönüşüme 

uğrayarak homojen ve de kırılmış mekan haline geldiğinden bahseder. Fredric 

Jameson, post-modern kapitalist mekanının bir bütünlüğü olmayan, zihinde 

birleştirilmesi güç, birbirinden kopuk algısal parçaların gelişigüzel birleşimi olduğunu 

söyler. Mekanın kültürel ve toplumsal gelişmeler ve değişimlerle olan bağlantısı, 

mekan algısını değiştirebilme gücüne sahiptir. Mimari mekan biçimi, rengi, dokusu 

olan eylemlerin sınırlarını belirleyen ya da eylemlere göre sınırları değişen fiziksel bir 

alandır. Fiziksel mekanların türü ve özellikleri ne olursa olsun, bu mekanlar insanlar 

tarafından kullanılacaktır. Bu açıdan bakınca, mekan düzenlemelerinde en önemli 

etken fiziksel ve algısal boyutlarıyla insandır. Somut anlamda mimarlıkta mekan 

formsal, çevresel ve estetiksel etmenler çerçevesinde biçimlenir.  

   “Mimarlıkta mekanın biçimlenmesi işlevselliğe bağlı verilerin yönlendirileceğine 

dayanmakla birlikte, mekanı sınırlayan yüzeylerin düzenlenmesinde, mekanın tümel 

açıdan kurgulanmasında estetik düzeye ulaşma, heykelsi ve sanatsal bir çevre yaratma 

olayın özünü oluşturur.” (İzgi,1999) 

 

 

 

 



19 
 

1.4.2. Düş Nedir? 

   düş: 1. Uyurken zihinde beliren olayların, düşüncelerin bütünü, rüya 2. mec. Gerçek 

olmayan şey, imge, hayal 3. mec. Gerçekleşmesi istenen şey, umut. (TDK, 1988) 

   düşlem: (TR. Ruhbilim) Gerçeklerden koparak içte kalan dilekleri, imgelem 

etkinlikleriyle doyurulmakta kullanılan tasarımların tümü. Türk Dil Kurumu’nca 

Ruhbilim terimleri sözlüğünde Ing. fantasy deyimi karşılığında önerilmiş ve Dr. 

Mithat Enç tarafından önerilmiştir. (Hançerlioğlu, 1976) 

   fantezi: is. Fanteisie 1. Sonsuz, sınırsız hayal. 2. Değişik heves, değişik beğeni, 

değişik düşünüş. 3.s. süslü ve türü değişik olan 4.müz. Serbest biçimli beste veya 

alaturkada serbest biçimli şarkı. (TDK, 1988) 

   imgelem: is. 1. Psikol. Geçmiş yaşantılara özgü öğelerle, şimdiki yaşantı arasında 

bağ kurma gücü, muhayyile. 2. Bir nesneyi, o nesne (karşımızda) olmaksızın 

tasarımlama yetisi, muhayyile. (TDK, 1988) 

Düş uyanıklık yaşamına uzak, bilinmeyenlerle dolu bir gizdir. Günlük yaşamın dış 

gerçekliklerine karşılık düş bir iç gerçekliktir. İnsanoğlu düş görür ve düş kurar, bunlar 

geçerli ve önemli etkinliklerdir. Düşlerin önemini küçümsemek, hayal gücünü 

yadsıyan, insanı makineye yaşamı saf mantıksal ilişkilere indirgemek gibi yanlış 

düşüncelere yol açar. 

   “İmgelerin edimleri, algılamanın edimleri kadar neden gerçek olmasın?” (Bachelard, 

1996) 

   Düş’ün Türkçe’de üç anlama geldiğini görüyoruz. Birincisi ‘uyurken zihinde beliren 

olayların ve düşüncelerin tamamı’dır ki bu tamamen psikolojinin ilgi alanına giren düş 

görme aktivitesine karşılık gelir. İkinci anlamı; ‘hayal ve imge’, felsefede ve sanatta 

karşılığını bulmuştur. Görüldüğü üzere bu iki anlam birbirinden apayrı uzaklıklarda 

yer almaz, aslında teğet geçen hatta kesişen iki kümedir. Üçüncü anlamı, ‘umut’, ideal 

mekan arayışı olan ütopyalarda karşılığını bulur. Bu bölümün konusu olan ilk iki 

anlamıyla birlikte ‘düş’tür. İki farklı süreç söz konusu olduğundan onları düş görme 

ve düş kurma şeklinde ele almak benimsenmiştir. Bu süreçlere açıklık getirmeden önce 

eski bakış açılarından söz etmek yerinde olacaktır.  



20 
 

   Antik çağlarda insanlar düşlerin tanrılar dünyasından mesajlar olduğuna ve amacının 

gelecekten haberler vermek olduğuna inanırlardı. Bu inanış bazı kültürlerde hala 

korunmaktadır. Borneo’daki bir geleneğe göre koca karısını rüyasında zina yaparken 

görürse, kadın babasının evine yollanır. Bir Iroquois kızılderelisi rüyasında on 

arkadaşının buzdaki bir delikten dalıp, bir diğerinden çıktığı görülür. Bu düşün 

gerçekleştirilmesi gereken bir görev olduğuna inanan on arkadaşı ertesi gün rollerini 

yerine getirir ama sadece dokuzu başarılı olur.  

   Platon, düşleri tinsel yaşamın tanıtı saymıştır. Aristoteles, güçsüz duyumların 

düşlerde güçlendiğinin altını çizmiştir. Kimi organsal hastalıkların düşler aracılığıyla 

önceden keşfedildiğini ve günlük uğraşların da düşleri etkilediğini belirtmiştir. 

Aristoteles güçlerin tanrılar tarafından gönderilmediğini ve ilahi özelliklerinin 

bulunmadığını, şeytani olduğunu söylemiştir. Aristoteles’e göre düşler doğaüstü 

oluşumlardan doğmaz, insan ruhunun yasalarına uyar.  

 

 

1.4.2.1.Düş Görmek 

  İlk araştırmacılar, uykunun zihinsel inaktivite zamanı olduğunu düşündüler. Modern 

araştırmalar ise, uykunun çok aktif ve karmaşık bir evre olduğunu gösterir. 

   Düş görmek uyku sırasında gerçekleşen bir zihinsel aktivitedir. Yaklaşık her doksan 

dakikada bir beynin elektriksel etkinliği açısından özel bir dönem yaşanır. Göz 

kürelerindeki aşırı devinim nedeniyle bu dönem REM (Rapid Eye Movement) diye 

adlandırılır ve düşlerin büyük çoğunluğu bu dönemde gerçekleşir.  

   Uykunun altı evresi vardır. Evre 0, sakin uykunun 4. evresidir ve hızlı göz hareketi 

(REM) olmayan (non-REM, NREM) de denir. 1. evreden 4. evreye olan yolculuk 

yaklaşık yarım saat sürer.  

   4. evrede geçirilen 30 ya da 40 dakikadan sonra 2. evreye geri dönülür ve gözlerin 

kapalı kapakların altında hızla hareket ettiği özel evre başlar. Bu evreye REM uykusu 

ya da aktif uyku denir. 1. Evredeki gibi, uyanık ve zihinsel olarak etkin bir insanın 

beyin dalgalarını andıran sonuçlar elde edilir. Ama REM uykusunda fizyolojik bir 



21 
 

uyanış da gözlenebilir, kalp atışı, nefes alma, kan basıncı da uyanıklığa oldukça 

yakındır. Buna karşın kaslar sanal bir paralize olma noktasına kadar geriler.  

   Yapılan araştırmalarda, REM uykusu sırasında uyandırılan deneklerden %80’i rüya 

gördüklerini bildirirken, NREM uykusundakilerde bu oranın sadece %7 olduğu 

görülmüştür. 

   Bulgular, ortalama bir yetişkinin her gece bir buçuk saat rüya gördüğünü gösterir, bu 

da REM uykusunda geçen süredir. Rüyalar, genellikle oluşumlarından dakikalar sonra 

unutulurlar. 

   Çoğu insan uyku döngüsünden her gece yaklaşık 4-8 kez geçer. Her döngü yaklaşık 

90 dakika sürer. Gecenin başlarında ağırlık 3. ve 4. Evrede geçer, REM’de sadece 

birkaç dakika harcanır. Uyku ilerledikçe 2. evre ve REM baskınlaşır. 

   Zihin, sadece düşte değil, uykunun tüm evrelerinde etkindir. Ama düşler uykudaki 

diğer zihinsel etkinliklerden öyküsellikleri ve birkaç saniyeden birkaç dakikaya kadar 

sürebilmeleri ile ayrılırlar. 

   Freud, düşlerin doğasına teorik bir açıklama önermiş ve yorumlanmaları için bir 

sistem oluşturmuştur. Onun öncülleri düşün zihinsel bir eylem olmadığını, varlığını 

zihinsel aygıta yerleşmiş göstergelerle haber veren bedensel bir süreç olduğunu ileri 

sürüyolardı. Freud, düşün zihinsel bir eylem olduğunu ve dahası yorumlanabileceğini 

yani anlam yüklenebileceğini göstermiştir.  

   Düşlerin yorumlanabileceği düşüncesi çok daha eskilerden gelir. Bu kapsamda iki 

tür düş yorumlaması söz konusudur. İlki, simgesel yöntem; düş içeriğini bir bütün 

olarak ele alır, içeriği değiştirir. İkincisi, şifre çözme yöntemi ise, düşteki her işaretin 

sabit bir anahtara göre bilinen bir anlamı olan başka bir işarete çevrilmesidir. Freud’un 

düş yorumlama yöntemi ikinci yöntemle benzeşmektedir. 

   Düşleri inanılmaz ve saçma bulan meslektaşlarının aksine, Freud kanıtlamıştır ki, 

düşler geçerliliği olan ruhsal görüngülerdir, isteklerin doyurulmasıdır, anlamlı 

uyanıklık zihinsel eylemlerinin içine yerleştirilebilirler ve aklın hayli karmaşık bir 

etkinliği ile biçimlenirler.  

   Düşlerin görünen ve gizli içerikleri vardır, Freud bunu düşlerde çarpıtma görüngüsü 

olarak adlandırır. Düşlerin oluşumunda etkili iki ajan vardır. Birinci ajandan doğan 



22 
 

düşler istek doyurmadır. İkinci ajan ise düş isteğine sansür uygular. Düşlerle ilişkisi 

‘yaratıcı’ değil, ‘savunmacı’dır. Bir düş aslında (baskılanmış ya da bastırılmış) bir 

isteğin (kılık değiştirilmiş) doyurulmasıdır.  

   Düşler, daha eskiye bağlanan bir düşünce katarı varolduğu sürece yakında oluşmuş 

ve önemsiz malzemeyi kullanır. Bu bağlamda düşün kaynağı;  

   a. Düşte doğrudan temsil edilen yeni ve ruhsal olarak önemli bir yaşantıdır. 

   b. Düş tarafından tek bir birlik halinde birleştirilmiş bir çok yeni ve önemli 

yaşantıdır.  

   c. Düşün içeriğinde güncel ama önemsiz bir yaşantıdan söz edilerek temsil edilen ya 

da daha çok yeni ve önemli yaşantıdır. 

   d. Düşte yeni ama önemsiz bir izlenimden söz edilerek, değişmez biçimde temsil 

edilen içsel önemli bir yaşantıdır.  

   Çocukluk yaşantıları da düşlerde rol oynar. Düşler bebeksi malzemeyi de kaynak 

olarak kullanır.  

   Düşlerin bedensel kaynakları ise Freud’a göre ruhsal kaynaklardan geri planda yer 

alır. Üç tür bedensel uyarılma vardır. Dış nesnelerden doğan nesnel duyusal uyaranlar, 

öznel duyusal uyarılma ve içsel bedensel uyaranlar. Ancak bedensel kaynaklar tek 

başlarına düşleri açıklamak için yetersiz kalır. Düşler kendi başlarına ruhsal eylemler 

olarak ‘değer’dir, istekler onların oluşumunu güdüler. 

   Düşler uykunun bekçileridir, uykuyu tehdit eden her neyse, zararlı bir istek ya da 

bedensel rahatsızlık vb. düşler onları doyum sağlayacak şekilde bir kurgunun içine 

yerleştirerek uykunun devamını sağlar.  

   Düşsel belleğin kapsamı uyanık yaşamın belleğinden daha geniştir. Düş dildeki 

simgelerden sınırsız ölçüde yararlanır. Düşsel bellek yalnız unutulmuş değil aynı 

zamanda baskılanma sonucu bilinçsiz duruma gelmiş ilk çocukluk dönemine ilişkin 

yaşantıları da yeniden diriltir. Ne erişkinlik ne de çocukluktan kaynaklanmayan bir 

takım içerikleri de –arkaik miras- gün ışığına çıkarır.  

   Düş işlemine egemen olan dört yasa vardır. Birincisi yoğunlaştırma işlemidir. 

Uyanıklık düşüncesinde birbirinden ayrı tutulan öğelerden yeni birimler oluşturma 

eğilimidir. Bu işlem varolan malzemeden, gerçekte varolmayan, yeni bir bütüne ulaşır. 

Bu noktada düşlem, tasarım aktivitesi ile benzerdir.  



23 
 

   Düş yoğunlaştırması amacıyla iki ayrı kolektif tip üretilir. İlkinde tek tip birden çok 

kişiyi temsil ederken ikincisinde bileşik tip yani iki tipin tek imgede birleşimi söz 

konusudur. Kolektif tip üretme yoğunlaştırma işleminin ana yöntemlerinden biridir. 

   İkinci işlem yer değiştirme işlemidir. Düşün oluşumunda ruhsal yoğunlukların 

aktarımı ve yer değiştirmesi gerçekleşir. Bunun sonucunda düş isteği çarpıtılmış olur. 

İki tür yer değiştirme söz konusudur. Bir düşünce, ilişkili başka bir düşüncenin yerine 

geçer, ya da tek bir öğenin sözel biçimi bir başkasıyla yer değiştirir. Gizli düş 

düşüncelerinde ikincil önem taşıyan bir öğe, açık düşte en belirgin ve dolayısıyla en 

önemli öğe olur. Düşler zararlı istekleri ve öğeleri ruh içi sansürden kurtarmak 

zorundadır. Yer değiştirme sansürden kaçmak için düşün kullanıldığı bir yöntemdir.  

   Üçüncü olarak düşler ruhsal malzemenin temsil edilebilirliğini göz önüne almak 

zorundadır. Temel düş düşüncelerine bağlanmış çeşitli yan düşüncelerden, görsel 

temsile izin verenler seçilir. Düş işlemi uyuşmaz düşünceleri yeni bir sözel biçimde 

birleştirmeye çalışır. Düşler bilinçdışında var olan simgeleştirmeleri kullanır. Ancak 

simgelerin çözümlenmesi ikincildir, ilk sırada düş görenin sözleri ve çağrışımları yer 

alır. Çağrışım bir alet olarak düşün, bir yöntem olarak yorumcunun elindedir. 

   Dördüncü işlem ikincil düzeltmedir. Sansür ajanı, düş yapısındaki boşlukları 

doldurur, eğer işlem başarılı olursa düş görünürde akla yakın ve mantıklı bir yapıya 

kavuşur. Bu işlem uyanıklık düşüncelerinden ayırt edilemeyen bir ruhsal işlevdir. Düş 

içeriğine akla yakın olması istemiyle yaklaşan, onu ilk yoruma uğratan ve bunun 

sonucunda ona ilişkin tam bir yanlış anlama yaratan ikinci düzeltmedir. Uyanıklıkta 

algısal malzemeyi sıralamak, kategorize etmek ve anlamlı bir bütün oluşturmak 

aktivitesi ve beklentisinin düşlerdeki karşılığıdır diyebiliriz. Yine de dört faktör 

arasında en az inandırıcı etkiye sahiptir.  

   Düşte duygular uyanıklık yaşamındaki duygulardan geri değildir. Düşünsel malzeme 

yer değiştirme ve yerine geçme ile değişmiş görünürken duygular değişime uğramaz, 

ancak duygular onları doğuran düşünsel içerikten ayrılır. Ayrıca duygular uyanıklık 

yaşamına etki etmekle düşüncelerden daha çok diretir.  

   Düşler tümüyle bencildir. Freud, düşlerde bir başkasının egosu söz konusuysa bile, 

kişinin kendi egosunun onun arkasına gizlendiğinden bahseder.  



24 
 

   Özet olarak düşler herhangi bir başka ruhsal eylem kadar önemlidir, itici gücü doyum 

arayan bir istektir. Gariplik ve saçmalıkları sansürün etkisidir. Oluşumuna katkıda 

bulunan etmenler; sansürden kaçma, yoğunlaştırma, duyusal imgeler halinde temsil 

edilme olasılığı, düş yapısının mantıklı bir dış yüzü olması isteğidir.  

   Düşlere Freud’un önerdiği kadar bir fonksiyon yüklemeyen dikkate değer bir 

modern yaklaşım, ‘etkileşme-sentez hipotezi’dir. Bu yaklaşıma göre, rüya basitçe, 

beynin aktif uyku sırasında uyandırılmış durumunun yansımasıdır. Bu devrede, 

serebral korteks aktiftir ve aktivitesi bilinçli yaşantıda -düş- olarak bilinir. Ancak bu 

düş yaşantısının özel bir biçimi vardır. Korteks aktif olabilir, ama büyük oranla 

duyusal girdilere kapatılmıştır. Bu koşullarda etkinliği dışsal gerçekliğin 

gerektirdikleri tarafından kısıtlanmamıştır. Anı imgeleri, duyular tarafından sağlanan 

üsteleyici ‘şimdi ve burada’ ile yarışmak zorunda kalmadığından, uyanıklık yaşamında 

olduğundan daha önemli hale gelir. Bir önceki günün yeni deneyimleri hemen 

uyandırılır ve sonra onlar da kalabalık bir önceki anılar grubunu çağırıp iç içe 

karışırlar. Nesnel duyusal girdilerin yokluğunda, bu öznel kaynaklar, uyanıklık 

yaşantısında sahip olduklarından daha fazla önem kazanırlar.  

   Psikolojinin düşlere bakış açısından çıkarak rahatlıkla söyleyebiliriz ki, mekan-

insan-düş üçgeninde ruhsal süreçler etkindir. Görünen odur ki düşsel mekanın zihinde 

oluşumu fiziksel etkenlerle kontrol edilemez ancak etkilenebilir. Ayrıca uyku 

düşlerinin sorumlusu sadece bilinçaltı iken, düşsel mekan söz konusu olduğunda 

bilinci tamamen dışlamak için henüz erkendir. Kolektif imge oluşturmak da düşsel 

mekan için geçerli bir işlemdir. Tek bir ev imgesinde saklı tüm evlerden bahsedilebilir. 

Freud’un kastettiği anlamda sansür ise düşsel mekana taşınamaz, çünkü böyle bir ruh 

içi emniyet kontrolüne, bilincin de katkıda bulunduğu gündüz düşlerinde gerek yoktur. 

Ancak bu anlamda sansürün bir benzerinin tasarım evresinde ortaya çıktığından 

bahsedilebilir. Düşlerin bencil olduğu da düşsel mekan bağlamında kabul edilebilir 

birşeydir. Mekanı kişileştirirken, kişi kendi egosunu mekanın egosunun arkasına 

saklar.  

 

 

 



25 
 

1.4.2.2. Düş Kurmak 

   Düş kurmak imgelemin ve düşlemin ürünüdür. Düşlem ruhbilimsel bir terim olarak 

geçerken koparak içte kalan dilekleri, imgelem etkinlikleriyle doyurmakta kullanılan 

tasarımların tümü olarak tanımlanabilir.  

   Düş görmek, bazı ruhsal hastalıklar dışında ancak uyku halinde mümkündür. 

Bilincin askıya alınması var olmaları için gereklidir. Oysa düş kurma, gözler açık da 

yapılabilen bir aktivitedir. Freud bu olguya bilinçli ve bilinçsiz gündüz düşlemleri 

olarak değinmiştir ve uyku düşleriyle hemen hemen aynı olduklarını belirtmiştir. Tek 

fark hariç; bilinçli gündüz düşlemleri asla uykudaki düşler kadar gerçeklikle 

karıştırılmaz. Bu noktaya kadar ruhbilimcinin düşe bakışı üzerinden gittik, şimdi aynı 

konuya bir filozoftan, Bacherlard’dan bakacağız. 

   “Şiirsel düş kurma, uykulu düş kurmanın tersine, hiçbir zaman uykuya dalmaz.” 

   Şurası kesindir ki, düş kavramının filozof ve sanatçı için karşılığı ruhbilimciden çok 

farklıdır. Mimarların yaklaşımı da ikinci tarafa yakındır. 

   Düş kurmak da düş görmek gibi bilinçaltının bir aktivitesidir. Ancak bilinci tamamen 

dışlamak mümkün değildir. Bilinç ve bilinçaltı, gerçek ve gerçeküstü, fiziksellik ve 

ruhsallık düşlerin üzerinde dengede durduğu ince sınırı oluştururlar. 

   Bachelard’ın bu konudaki yargısı, düşlemin bilinçsiz olduğudur, çünkü azalan bir 

bilinç, uyuyan, düşleyen bir bilinç, artık bilinç değildir. Ne var ki, bahsi geçen düşlem, 

şiirsel bir düşlemdir ve bu da artan bir bilincin izleyebildiği bir düşlemdir. 

   Düş, düşlem ve imgelem ürünüdür. “Düşlem her zaman gerçekdışı sağlam bir dünya 

bulmaksızın gerçeğin dışına bir kaçıştır.”  

   Düşlem, insanın hiçbir koşul altında gerçekleşmeyecek imgeler oluşturmasıdır. 

Düşler ve görüntüler düşlemin bileşenleridir. Uyurken ya da uyanıkken, çalışırken ya 

da dinlenirken, bilinçli ya da bilinçsiz düşlem kurulabilir. İmgelem ise, diğer tarafta, 

zihnin varolanı görebilme yeteneğidir. 

   İmgelem gerçekle ilgilidir, düşlem gerçek olmayanlar kümesine aittir. Eğer imgelem 

gücü olan bir insana ait ise ‘gerçek’ üzerinde etkiler gösterme gücüne ulaşır. Düşlem, 

imgelemin katalizörüdür, imgelem ise, gerçeğin bileşeni olmak için düşlemin geçmesi 



26 
 

gereken filtredir. Düşleme sahip imgelem, bu yüzden zihnin, varolanı, en yüksek ilahi 

küreye yükseltirken, aynı zamanda anlaşılmasını olanaklı kılacak şekilde uyarlama 

yeteneğidir.  

   İmge, yeniden yaratılmış ya da yeniden üretilmiş görünümdür. (Berger, 1995) 

   Bachelard’a göre şiirsel imge ruhsal durumda bir anda ortaya çıkar, altık bir 

özgünlüktür, bir itkinin etkisinde kalmaz, geçmişin yankısı değildir, nedensizdir, 

değişkendir ve kavram gibi kurucu değildir. Kavramlar paranteze alır, kısıtlar oysa 

imge çoğaldıkça büyür. 

   Bachelard, “İmge, duyarlı gerçekliğin basit bir torturu değildir.” derken imgeyi 

fenomenolojinin temel aldığı yerine oturtur. Çünkü imge, gerçeğin işleviyle, 

gerçekdışının işlevinin bir araya gelmesi sonucunda ikisinin işbirliğinden doğar. 

   Bachelard iki tür imgeden bahseder. Mutlak imge ve idea sonrası imge. Mutlak imge 

düş kurdurtan imgedir, idea sonrası imge ise bilimsel imgedir. 

   İmgelemin yarattığı imge gerçekliğin doğrulanmasından geçmez. İmge, tekrar 

edilmelidir ki; gerçekdışılığı içerir. İmgelem işleyişini kesmez, ortaya koyduğu imge 

hiçbir zaman bitmiş değildir, imgenin doğası gereği görünenden hep daha fazlası 

vardır. 

   İmgelemi temel yeti kabul eden felsefe doğrultusunda Schopenhauer’e özgü deyişle 

şunu ileri sürebiliriz: Dünya benim imgelemimdir. İmgelemin edimleri, algılamanın 

edimleri kadar neden gerçek olmasın? 

   İmgelemin mutlak egemenliğini kabul etmek zor olsa da, dış gerçekliği ikincil bir 

işlemden geçirdiğinin ayırdına varılmalıdır. Aslında imgelem en az algı kadar 

gerçektir. Düşleri olmayan bir yaşam, toplum, ancak imgelemi olmayan bir insan kadar 

yapay ve acıklıdır. Kırmızı nasıl sarıdan farklı kokuyorsa, taş bir zeminin sesi de 

ahşaptan farklıdır. Bu zemin bir girişte yer alıyorsa, ahşaptan farklı bir şekilde ‘hoş 

geldiniz’ der.  

   İmgelem ve düşlem gerçeklikle, algılama aracılığıyla bağlantı kurar. Algı süreci 

sırasında dışarıdan edinilen veriler çağrışım yolu ile bellekle ilişkiye geçer. Diyebiliriz 

ki çağrışım imgeleri tetikler. 



27 
 

   Çağrışım, bir bilinç durumunun kendiliğinden bir ya da birçok bilinç durumlarını 

uyandırmasıdır. Çağrışımda mantıksal bağ yoktur. Üç biçimde çağrışım vardır. 

   a. Bitişiklik yoluyla çağrışım 

   b. Benzerlik yoluyla çağrışım 

   c. Karşıtlık yoluyla çağrışım 

   Çünkü düş ancak kendini besleyen bellekle yaşar. Bellek ruhbilimde öğrenilmiş ya 

da baştan geçmiş bir şeyi zihinde tutma yetisidir. Hançerlioğlu belleği, geçmişi 

saklama ve yeniden meydana getirme yetisi olarak tanımlar. 

   Bergson ise belleği ikiye ayırır. Alışkanlık-bellek ya da örgensel bellek ve anı-bellek 

ya da yalın bellek. Ruhbilimciler ise belleğin anı ve alışkanlıkla ilintili olmakla beraber 

onlardan farklı olduğunu öne sürerler. 

   Bellek bilinç işidir, yalnızca insana özgüdür. Bellek bir yeti olduğu gibi, aynı 

zamanda, özneyle nesne arasındaki etkileşimin sonuçlarını barındırma yeridir. 

   Bellek konusunda Bachelard’ın düşüncesi, Hançerlioğlu’nun aksine, bu yetinin 

yaratıcı yönünü dışlamaz.  

   Bellek olgulara değerler verir. Anılara gerçekdışılık sızar. İmgelem, düşlem, 

çağrışım, bellek, bilinçaltı düş kurma işleminin belkemiğini oluşturur. Bu kavramlar, 

düşsel mekan oluşturma sürecini incelerken sık sık kendilerini gösterecektir. 

   Düş kurmak gerçeklikten uzaklaşmaktadır. Bu doyum sağlamaya yönelik bir 

davranıştır. Gerçeklik çoğu zaman insanı tatmin edemez, gerçek soğuk ve kurudur ve 

asla mükemmel değildir. İnsanların en çok istediği en eski ve en kesin bir kurala karşı 

gelmektir. Herkes yerçekimine karşıdır içinde ve bir gün uçabileceğini hayal eder. 

Düşler dünyasında sınırlar ve engeller yoktur, her şey olasıdır. Düşler küçük bir odaya 

bir saray sığdırabilir. İnsan, dev boyutlarda bir salonda nefes alamayacak kadar 

sıkılabilir. Düşlerin fiziksel sınırlayıcılardan haberi yoktur. Düşler, sınırsız özgürlük 

vaat eden sığınaklardır.  

   Yaşamın soğuk ve mutlak bir dış ilişkiler zinciri olarak algılanmasını önleyen 

düşlem ve imgelemdir. 

   Düşlerimizde bir dünya biçimlenir, bu dünya bizim dünyamızdır. Ve bu düşlenmiş 

dünya, bizim olan bu evrende, varlığımızı büyütme olasılıklarını bize öğretir. Düşler 



28 
 

insan uyanık iken-salt bilinçlilik hali anlamında- yoktur. Mekan, insan ölü iken yoktur. 

Düş ve mekanın ortasında insan yer alır. 

 

1.4.2.3. Düşün Mekan Tasarımına Yansıması 

   Düşler benliğin bir parçasıdır. Bu açıdan düşlerin yaşamın her anında, seçimlerde, 

beğenilerde, değer yargılarında yerinin olduğu görülmelidir. Tasarım yaparken 

bilinçaltının ve düşlerin egemen olduğu açıklanması zor bir süreç söz konusudur. Bunu 

yok saymaya çalışmak, bilincin ve aklın karşı konulmaz hakimiyetini iddia etmek, 

insanı tüm duygularından ayırıp bir makine yerine koymaktır ki, bu da sonuçları 

tehlikeli bir yaklaşımdır. 

Yine de düşleri tasarıma aktarmanın bir modeli olduğu iddia edilemez. Böyle bir 

yöntem yoktur. Bir sanatçı düşlerine açılmak için bilincini uyutmayı başarabilir, ancak 

bir mimarın aynı şeyi yapması düşünülemez. Ama düşlere açık olmak önerilebilir. 

Freudçu ruh içi sansürün bir devamı olan, mimari süper egonun buyrukları 

hafifletilebilir. 

   Tasarımda sansür, tasarım ilkeleri doğrultusunda kısıtlanmış ve sınırlanmış, bitmiş 

ürünlere yol açar, öznellikten hoşlanmaz. Oysa kullanıcı, üzerine düşler kuramayacağı 

mekanlarda boğulur, o düşledikçe katlanacak mekanların peşindedir. Kullanıcının 

belleği, imgelemi, düşlemi ve çağrışımları sunulan ürünün gerçek jürisidir.  

   Tasarımda düşsel mekanı yakalamak için kesin bir yöntem önerilemez ise de beyin 

fırtınası tipi tekniklerin yararından söz edilebilinir. Ayrıca, belli bir mekanın farklı 

soyutlamaları çıkarılabilir. Örneğin, mekan önce bir kişi olarak yazılı biçimde ifade 

edilmeli bu şekilde o mekana ait düşleri açığa çıkarmalı, sonrasında başka bir formatta 

çizim biçiminde yeni bir anlatım yaratılmalıdır. Sonuç ürün, o mekan hakkındaki, 

beğeniden bir üst boyutta olan düşleri açığa çıkarabilir demek çok da yanlış 

olmayacaktır.  

   Mimarların düşlerine açık olması, insan yapısı çevrenin soğuk, kuru ve insandan 

uzaklaşan görüntüsünü değiştirmesi açısından önemlidir.  

   Tasarımda düşlem ve imgelem kendini en net olarak ütopyalarda ortaya koyar. 

Ütopyalar çok büyük çaplı düşlerdir. 



29 
 

   Ütopya sözcüğü eski Yunanca ou (yok) ve topos (yer) sözcüklerinden oluşur ve 

‘yok-yer’, ‘var olmayan yer’ anlamındadır. Yine eski Yunanca bir sözcük de 

eutopia’dır ve ‘iyi-yer’, ‘mutlu-yer’ anlamına gelir. 

   Ütopyalar devlet-birey ilişkisinin mükemmel yürütüldüğü düşsel politik, sosyal 

sistemlerdir. 

   Tanyeli, üretildikleri çağda gerçekleştirilmeleri teknolojik, ekonomik ya da 

toplumsal nedenlerle olanaksız bulunan ve ileriye yönelik tutumları nedeniyle, ancak 

tasarım düzeyinde varolan mimarlık ürünlerini, ütopyacı mimarlık olarak adlandırır. 

   Bu türün isim babası Thomas Moore ve ünlü yapıtı “Ütopya”dır. Ütopya ülkesinin 

başkenti, bir tepenin sırtına yaslanmıştır. Bir ırmak tarafından denize bağlanan kent 

kareye benzer bir formdadır. Evler üç katlı taş veya tuğla duvarlı, tavanlar düz, yanmaz 

ve yağmura karşı kurşundan daha dayanıklı ve ucuz bir madde ile kaplıdır. Pencerenin 

cephesi cam ile kaplanmıştır. Kent sakinleri, Ütopya’da mülk ortaklığı olduğundan her 

on yılda bir kura ile yeni bir eve taşınırlar. Böylece eve alışıp sahiplenme duygusuna 

kapılmazlar. 

   Tomasso Campanella’nın ütopyası Güneş Kenti’nin formu daireseldir ve kent birbiri 

içinde yedi çembere bölünmüştür. Kentin surları olan bu çemberlerin duvarlarında 

bilim, tarih, coğrafya gibi konularda resimler ve yazılar asılıdır. Bu şekilde aynı 

zamanda eğitici bir işleve sahip olurlar. 

   Rönesans, değişen sosyal, kültürel ve ekonomik ortamında bir çok kent ütopyasının 

üretildiği dönemdir. Antik ruhun canlandırılması ve insana duyulan sonsuz güven ile 

ideal insan için ideal kentler tasarlanmıştır. Perspektif tekniği ile ütopik kentler çizim 

olarak da ifade edilebilmişlerdir. Söz konusu ideal kentler, merkezi ve simetrik 

yapıları, ideal geometrik şekillerde (kare, daire, eşkenar çokgen, yıldız…), merkezde 

yer alan meydanları, özellikle savunma amaçlı geliştirilmiş olmaları ile ortaklık 

gösterirler. 

   Toplumsal yapının radikal değişikliklere uğradığı Endüstri Devrimi sırasında 

İngiltere’de Robert Owen ve yandaşları, Fransa’da Claude Henri de Rouvroy Comte 

de Saint Simon, Charles Fourier, Jean-Baptiste- Andre Godin, Viollet-le-Duc ütopist 

projeler ürettiler. 



30 
 

   Fourier, 1600 kişilik sosyal saraylar, ‘falanster’ler (phalanstery) düşledi. Bu 

yapılarda insanlar bir çok mekanı ortak kullanarak, bir komün yaşamı sürüyorlardı. 

Falansterlerde yazın havalandırılan, kışın ısıtılan galeri sokaklar bulunuyordu. 

   Etienne Cabet’in ütopik şehri İcara’da birbirini dik kesen sokaklar dümdüzdür, 

geniştir ve tertemizdir. Evler genellikle dört katlıdır, bir sokaktaki bütün evler aynıdır. 

Trafik sıfırlanmıştır ve kimi sokaklar yalnızca yayalara ayrılmıştır. 

   Garnier’in Cite Industrielle ütopyasında şehrin ortasından geçen nehir üzerine 

kurulan barajdan ısınma ve aydınlanma amacıyla elektrik elde edilir. Fabrika ovada, 

kent ise tepededir ve aralarında demiryolu bulunur. Binaların hemen hemen tümü 

betonarmedir. 

   Fütürist kendi ütopik şehri Citta Nuova’ya ilişkin yüzlerce çizim yapmıştır. (Şekil 

1.2) O ve Mario Chiattone bildirgelerinde “Evler bizden çok daha kısa ömürlü olacak. 

Her nesil kendi kentini inşa etmek zorunda olacak.” diye belirtirler. 

 

 

Şekil (1.2.): Antonio Sant’Elia’nın Citta Nouva’sı 

 

   Frank Lloyd Wright’ın Broadacre City ütopyasında, kent doğa içinde serbestçe 

yayılacak ve peyzajla bütünleşecektir. Bu ütopya endüstri karşıtı bir ütopyadır. 

Teknolojik donatıların tümüne sahip, kısıtlı nüfus için bir tarım kendi önerilmektedir. 

   Le Corbusier’in Unite d’Habitation’u büyük ölçüde Fourier’in falansterine benzer. 



31 
 

   Paola Soleri, Buckminister Fuller, Paul Maymont ve William Katavolos yüzen 

şehirler tasarladılar. Yona Friedman’ın köprü-kent ütopyası ve ayda kurulması 

düşünülen kent ütopyaları ile liste genişletilebilir. 

   Ütopyalar sosyal, kültürel ve ekonomik değişikliklerin olduğu çalkantılı 

dönemlerde, kaosa tepki olarak geliştirilen, genellikle aşırı disiplin ve düzen içeren 

önerilerdir. 

   Tümer, mimarlık ütopyalarının birçoğunun sonraki yıllarda gerçekleştirildiğini 

bildirir. Tanyeli mimarlık ütopyalarının başarısının ya da öneminin geleceğe ilişkin 

uzak görüşlülüğünde yattığını söyler. 

 

 

   1.4.2.3.1. Düş ve Tasarım 

   Tasarım, sözlük karşılığı olarak “bir ürünü ortaya koymaya yönelik düşünsel ya da 

maddi çalışmalar süreci”, tasarlama ise, “yapılan ya da devamlı olarak geliştirilen plan 

veya taslak, bir şeyin tasavvur edilen şekli” olarak tanımlanır. Yapılacak işlerin ve 

bunlarda kullanılacak araçların, var edilmeden önce, bütün özellikleri ile zihinde 

düşünülmesi anlamında kabul edilen tasarlama, zihinde canlandırma süreci 

bağlamında “düş kurma” ile aynı düzleme oturmaktadır. Köken olarak ise: “Tasarım” 

sözcüğü, Latince de-signare yani “işaret etmek” kökünden türetilmiştir. Düş de köken 

itibariyle “kendi belleğinde ortaya çıkarmak” (düşün terimsel/etimolojik açılımı) 

anlamına gelmektedir. Bu bağlamda tasarım, ortaya çıkan düşe “işaret eder” şeklinde 

yorumlanabilir. 

   J. Hesskett’e göre tasarımın pek çok anlam seviyesi vardır, kelimenin kendisi kafa 

karışıklığının kaynağıdır. Tasarım kavramını şu cümle üzerinden açıklamaya çalışır: 

“Tasarım, tasarım üretmek için bir tasarım tasarlamaktır (design is to design a design 

to produce a design).” Bu cümlede tasarım kelimesinin ilki, alanı tanımlayan genel bir 

kavramdır. İkincisi, eylemi ya da süreci belirten bir fiildir. Üçüncüsü, kavram ya da 

teklif belirten bir isimdir. Sonuncusu ise yine bitmiş bir ürünü temsil eden, kavramın 

gerçeğe dönüştürülmesi anlamında kullanılan bir isimdir. 

 

 



32 
 

 

   Tasarım çok değişkenli, çok verili, çok yönlü, çok özneli, çok disiplinli ve çok 

ortamlı yapısıyla farklı bakış açılarından değerlendirilir. Bunlar: Ürün, süreç ve 

zihinsel aktivite olarak “tasarım” şeklinde özetlenebilir. Tasarlamanın öznel 

değerlendirmeleri içerdiğini, bir tek doğru çözümden ya da süreç modelinden söz 

edilemeyeceğini belirtebiliriz. 

 

   Ürün olarak tasarım sürecinde; sezgisel bir metoda dayanan tasarımcı için tasarım 

yapmak, doğuştan gelen bir yetenektir. Bu bakış açısıyla, Bauhaus’da temel tasarım 

dersi, tasarıma başlangıç dersi olarak geliştirilmiştir. Bauhaus eğitiminin birbiriyle 

ilişkili beş hedefi vardır. Bunlar: algılama hedefi, çevreye karşı duyarlılığın 

arttırılması, sanatsal etkinliklerin elde edilmesi, sanatsal düşünceyi yaymak ve 

aydınlatmak, gizli ruhsal algılama duygusunu ortaya çıkarmak ve derinleştirmek 

olarak açıklanır. 

 

   Zihinsel etkinlik olarak tasarım ise;  zihinde canlandırma, ortaya koyma ve deneme 

gibi ana aktiviteleri içeren bir düşünme faaliyeti olarak görülmektedir. Bu noktada, 

tasarlama etkinliğine açıklık getirecek zihinsel işlemlerin saptanması tasarlama 

faaliyeti açısından önemli olur. Tasarlamada düşünme biçimi; problem çözme, 

yaratıcılık, düşünme yolları, bilme ve öğrenme davranışlarıyla ilişkili olarak 

açıklanabilmektedir. Bu düşünme şekillerinden biri “düşsel düşünme”dir. Çevreden 

gelen mesajların tümü bilinçli olarak alınmaz. Rapoport’a göre: “Zihinsel bir tepki 

gösterilmiş olan enformasyon da bir şekilde alınır, sınıflanır ve farkında oluşun 

ötesinde kişiyi etkiler. Buna “bilinçaltı algılama” denir”. Böylece, bilinçli olarak 

işlenen veri dışında çok daha geniş bir çevre, davranışlar üzerinde etkili olmaktadır. 

Bu bakış açısıyla, tasarımcının bu verileri işleyebilmesinin yollarından birinin “düş 

kurma/yaratıcı imgelem” eylemi olduğunu söylemek yanlış olmayacaktır; çünkü 

bilinçaltı verilerini ortaya çıkaran eylemlerden birisinin “düş kurmak” olduğu görüldü.  

 

   Tasarım sürecini araştıran araştırmacılara göre, tasarımcı düşüncede iki tür problem 

çözme yolundan yani düşünme biçiminden söz etmek mümkündür: Birincisi hızlı, 

detaylara inmeden, bol seçenekli özellik gösterirken; ikinci temkinli, detaycı, parçalara 



33 
 

yönelik ve aşamalı gelişen bir düşünme faaliyetidir. Tasarımcı iki tür düşünme biçimi 

arasında geçişler yaşar. Birinci grup düşünce yaratıcı ve sezgisel, diğerinin bilimsel ve 

ussal niteliği ağır basmaktadır.  

   Tasarım problemleri, önceden belirlenmiş, doğrusal bir yolla çözülmenin ötesinde, 

her tasarımcının öznelliğinden beslenen, keşfetmeye ve bulmaya yarayan yaratıcı 

süreçler içerir. Tasarımcının bu süreçlerde nasıl bir düşünme yöntemi içerisinde 

olduğu da merak edilen konular arasındadır.  

 

                         

            

                     Şekil (1.3.): Düş ve tasarımın etimolojik köken ve anlam ilişkisi. 

 

 

 

 

 



34 
 

 

   1.4.2.3.1.1.Tasarımcının düşünme yöntemleri: Düşsel düşünme 

 

   Tasarım sürecine ilişkin çalışmalar yürüten araştırmacılar için, tasarımcı düşünme 

yöntemi öncelikli araştırma konularından birisi olmuş; düşünme olgusu, psikolojide 

davranışçı, gestaltçı ve bilişsel yaklaşımlar tarafından ele alınarak açıklanmaya 

çalışılmıştır.  

 

   Tasarımcının düşünme olgusu, bilişsel yaklaşım çerçevesinden ele alındığında 

düşünme; genişleyen/daralan, atak/temkinli; alandan bağımsız/alana bağımlı; 

bütüncü/adım adım olarak sınıflandırır.  

 

   Tasarımcı düşünme yöntemine örnek olarak biliş stillerinin araştırılmasının birkaç 

önemli nedeni vardır. Bunlar: Tasarım eğitimini, düşünmenin öğretildiği ve aklın aktif 

duruma getirildiği bir süreç olarak ortaya çıkarması; dış gerçekliğin ve onun olası 

eylemlerinin öznenin kafasının içerisinde küçük bir modelii olarak taşınmasını ve 

öznenin birçok seçenek deneyip bunlar içerisinde en iyisini seçebilmesini göstermesi; 

gelecekle uğraşırken geçmiş deneyimlerini kullanabilmesini vurgulaması olarak 

sıralanabilir. Tasarımcının zihninde, dış gerçekliğin küçük ölçekli bir modelini 

oluşturması, tasarımı imgeler aracılığıyla senaryolaştırması demektir; bu 

senaryolaştırma ise “düş kurma” olarak yorumlanabilir.  

 

   İmgelem türü düşünme; Uraz, tasarımcı düşünmeyi her şeyden önce bir imgelem 

faaliyeti olarak anlatır. Uraz’a göre; tasarımcı, düşünme sırasında bazı aracılar 

kullanır. Düşünürken kullanılan aracılar şunlardır: İmgeler, davranışlar, kavramlar… 

Bu düşünme yönteminde, edinilmiş imgeler, birleştirilip kaynaştırılarak yeni imgeler 

yaratılır. Alışılagelmiş çözümler yerine yeni çözümler üretilir ve sonuç olarak, çok 

sayıda farklı çözüm önerileri bulma olasılığı yüksektir.            

             

                                          



35 
 

 

 

Şekil (1.4.): Mevcut imgelemin “yaratıcı imgelem” etkinliğiyle (atma, bölme, birleştirme vb.) yeni       

                   bir imgeye, “tasarıma”, dönüştürülmesi, Uraz (1993) ten uyarlanmıştır. 

 

   Genişleyen düşünme; Tasarımcı, genişleyen düşünme yöntemiyle, farklı düşünme 

ve çözüm yollarını araştırır ve çok sayıda çözüm önerisi geliştirir. Bu tür düşünce, düş 

gücü ve sezginin yardımıyla alışagelenden farklı şekilde denemeye istek gerektirir. 

Birbirine seçenek olacak çözümlerin biri üzerinde dikkati yoğunlaştırmadan, mümkün 

olan her çözümü bulma çabasıdır. 

 

 

 



36 
 

                

 

Şekil (1.5.): Tasarım problemine “genişleyen düşünme” yöntemiyle farklı çözüm önerilerinin 

geliştirilmesi.  

 

   Yanal düşünme; De Bone ve Rowe’un aktarımlarına göre; tasarımcı, bilinçaltını 

bilinçli olarak kullandığı durumlarda, bellek ve bilinç arasında alışverişi sağlayan bir 

strateji ile keşfe ve özgün tasarıma olanak sağlayabilir. Böylece yeni birleşimler, 

olanaklar yaratır. Bu düşünme yöntemi, buluş yapan süreç (heuristic processing) 

olarak tanımlanır.  

 

   Sonuca varmak için en akılcı ve kısa yolu kullanmak yerine, dolaylı yan yolları 

deneyen yanal düşünmeye (lateral thinking) başvurulmakta, problemin en doğru 

çözüme görürecek bir yönünü (problem verisi) aramak yerine, dikkati en olmayacak 

yönlere dağıtarak başlangıçta çeşitli çözüm önerileri ile çalışılmaktadır. Tasarımcı 

düşüncede, düş kurmanın da katkı sağladığı yanal yöntemle, çok seçenekli çözümler 

bulma olasılığının yükseldiği söylenebilir. 

 

 

               



37 
 

 

 

                        Şekil (1.6.): Yanal düşünme grafiği, Uraz (1993) ten uyarlanmıştır. 

 

   Atak Düşünme; Kavram üzerinde uzun ve dikkatli düşünmeden fikirler üretmektir. 

Tasarımda, başlangıçta çözüm olasılıklarının fazlalığı, fikir yelpazesindeki 

olasılıklarından doğru olanı bulmak için daha fazla seçeneğin olması anlamına gelir. 

Düş kurmanın sağladığı olanaklardan biri de fazla seçenek olması anlamına gelir. Düş 

kurmanın sağladığı olanaklardan biri de fazla seçenek oluşturmaya yönelik itkidir. Düş 

kuran bireyin düş kurmayana göre daha hızlı ve çoklu bağlantılar üretebildiğini 

söylemek yanlış değildir. 

 

 

                      



38 
 

 

Şekil (1.7.): Tasarım problemine “atak düşünme” yöntemiyle çoklu çözüm önerilerinin 

geliştirilmesi. 

 

   Bütüncül Düşünme; Konu bir bütün olarak ele alınıp, farklı çözüm önerileri 

geliştirilir. Atak ve yanal düşünmenin sağladığı, farklı bağlantılar kurma, çoklu 

öneriler geliştirme, bu düşünme yönteminin de kazançları arasında sıralanabilir. 

        

Şekil (1.8.): Tasarım problemine “bütüncül düşünme” yöntemiyle çoklu çözüm önerilerinin 

geliştirilmesi. 

 

   Alandan Bağımsız Düşünme; Bu düşünme yönteminde algı ve farkındalık durumu, 

alanda başlangıçta kolayca algılanamayan sorunların farkedilmesi bağlamında önem 



39 
 

kazanmaktadır. Tasarımcının sezgileri de, tasarımcıya bu noktada yol gösterir. 

Tasarım probleminin önündeki engellerin aşılmasında sezgiler yardımıyla çözüm 

önerileri üretilir.  

                  

 

Şekil (1.9.): Tasarım problemine “bağımsız düşünme” yöntemiyle çoklu çözüm önerilerinin 

geliştirilmesi. 

 

   Tüm bu düşünme yöntemlerinde de bahsedildiği üzere, aynı imgenin her özne 

tarafından farklı algılanması nasılsa; tasarımcılar da benzer süreçlerden geçerek aynı 

problem (tasarım fikri) için farklı çözümler üretirler. Bu nedene tasarım süreçleri ve 

tasarımcının düşünme yöntemi her tasarımcı için özneldir. Bu nedenle vurgulanmak 

istenilen şey, tasarımcının “düşsel düşünme” ile düşünme biçimini genişletebildiği, 

kendi öznel tasarım sürecini geliştirebileceğidir. Tasarımın temsilinde de yeni yollar 

bulabilir. Tasarımcının kendi öznel tasarım temsilini bulması bu noktada önemlidir. 

Nasıl ki her insan aynı düşü görmüyorsa, tasarım da her tasarımcı da farklı bir 

yöntemle biçimlenebildiği ve ifade edildiği noktalarda özgünleşir.  

 

    1.4.2.3.1.2. Düşsel düşünme yöntemini geliştiren teknikler 

   Tasarımcının kullanıldığı düşünme yöntemlerinden, düşün etkin olduğu yöntemler 

“düşsel düşünme” başlığı altında toparlanabilir. Nigan Beyazıt, “Endüstri Ürünlerinde 

ve Mimarlıkta Tasarlama Metodlarına Giriş” adlı kitabında tasarımcının tasarım 



40 
 

problemine yaratıcı çözümler, özgün yaklaşımlar geliştirebilmesi için bazı 

yöntemlerden bahseder. Bu yöntemler; algısal engelleri kaldırma, benzetme yapma, 

beyin fırtınası, synetics (çözümler üretmek üzere farklı fikirlerin harmanlanması ile 

gerçekleşen, yaratıcı süreçleri içeren çalışma) olarak sıralanabilir. Beyazıt’ın 

bahsettiği aşağıdaki başlıklar tasarımda “düşsel düşünme” etkinliğinin önemimini 

daha net ve iyi örnekler. 

 

   Hafıza ve zihinle ilgili engelleri kaldırma: İnsanların daha önce edindikleri değerler 

ve aldıkları eğitim güçlü psikolojik engel oluşturabilir. Düş kuran zihin, bu engel 

çerçevesini daraltır; çünkü tasarımcı düş kurarak farklı olasıklıkları düşler, canlandırır. 

 

   Algısal engelleri kaldırma: düş kurma, dünyaya daha derin bakmanın yollarını 

sağlar. Tasarımcı böylece, daha önce farketmediği, algılamadığı şeyleri farketmeye ve 

algılamaya başlar. Zihni engelleri kaldırmanın bazı kuralları şöyle sıralanabilir: 

Mevcut tasarımı ya da parçaları değişik şekillere sokma, yeni bağlantılar arama, 

tasarım durumunun yeniden değerlendirilmesi, tasarımcıya kendi düşünce kalıplarını 

algılama olanağı tanıyıp, sonra da kontrol olanağı verme, değişik açılardan düşünmeye 

çalışma, değişik kavramlarla düşünmeye çalışma vb.  Tasarımcının düşünme 

kalıplarını genişleten bu gibi yaklaşımlar, birçok zihni engeli kaldırmaya yardımcı 

olmaktadır. 

 

   Toleranssızlığı aşma: Toleranssızlık çok ciddi zihni engeller oluşturur ve problem 

çözmeyi zorlaştırır. Tasarım problemlerine katı yaklaşmama, toleranslı davranmak düş 

kurmanın getirileri arasındadır.  

 

   Benzetme yapma: Benzetme yapma, tasarlanacak şeye benzer örnekler konusunda 

bilgilendirme, tasarlamada en fazla kullanılan yaklaşımlardandır. İnsanoğlu daima 

doğadan fikirler almıştır.  

 

   Beyin Fırtınası: Beyin fırtınası, yani fikirlerin grup halinde ya da tek başına ortaya 

çıkmasına yardımcı ve teşvik edici bir metod olarak bilinir. Öyle bir yaratma 

metodudur ki, ortaya çıkacak fikirlerin uygulanıp uygulanmamasının, değerli ya da 



41 
 

değersiz olmasının hiç önemi yoktur. Önemli olan, çok sayıda fikrin ortaya konması 

ve başka fikirlerin ortaya çıkmasına yardımcı olmaktır.  

 

   Sinektik (Synectics): Birbirinden bağımsız, birbiriyle ilgisiz öğelerin bir araya 

getirilip birleştirilmesidir. Jones’un (1970) da ifade ettiği gibi, sinektiğin amacı, 

beynin ve sinir sisteminin yaptığı spontane eylemleri, tasarım problemlerinin 

aranmasına ve değişimine doğru yöneltmektir. Bu yaklaşımın önemli bir yanı, sentez 

aşamasında önemli bir şeyi ortaya koyması ya da problemleri yeni bir ışık altında 

görmesidir; bunu bir benzetme sistemi aracılığıyla gerçekleştirilir. Bu benzetmelerde 

mutlaka mecazlara başvurulması metodun önemli bir yanıdır. Beyazıt’a göre; bu 

benzetmeler dört grupta toplanabilir: 

 

   1. Kişisel Benzetme: Tasarımcılar tasarımın küçük bazı yönleriyle kendilerini 

eşdeğer görmeye çalışırlar. Örneğin, ben bir kiriş olsam nasıl hissederim? 

  2. Doğrudan benzetme: Problem, diğer alanlardaki sanatın, bilimin ya da teknolojinin 

olgularıyla karşılaştırılır. 

   3. Sembolik Benzetme: Tasarımcı probleme genellikle sözlü olarak yakıştırdığı özel 

anlamların kökenine girmeye çalışır. Burada hareketlere ve kavramlara karşılık bir 

sembolik benzetme yapılmaktadır. 

   4. Fantezi Benzetme: Bu benzetme, tasarımcının bilinçaltındaki isteklerin, düşlerin 

canlandırılması olarak tanımlanır. Tasarımcı, dünyayı geleneksel ya da uzmanca 

görünümünün dışında görmeye çalışırlar. 

 

    1.4.2.3.2. Tasarlama Süreci 

   Yapılan araştırmalar, tasarlama gibi karmaşık ve çok boyutlu bir sürecin kesin tek 

bir yolunun ve tasarlama süreci için de tam uygun bir modelin bulunamayacağını 

söyler. Tasarım sürecini; bilimsel bir süreç olarak ele alıp, buna göre linear/doğrusal 

bir sisteme oturtan yaklaşımlar olduğu gibi; insana ait her şeyi gibi, tasarımın da 

insanın tinsel doğasıyla da bağlantılı olduğunu (sezgi, düş vs.) ve tasarıma daha esnek 

düşünme yollarıyla yaklaşılması gerektiğini söyleyen yöntemler vardır.  



42 
 

 

   Kortan’a göre; linear bir süreç izleyen, önceden denenmiş, kalıplarla çalışan 

tasarımcının vereceği eser de bilinen ve klasik karakterde olacaktır. Diğer seçenekte 

ise mimar, klasik kurallara karşı çıkar ve bireyci davranışlarda bulunur. Artık yaratış, 

hayal gücü, özgünlük, ilginçlik, yenilik, tek defalık, coşku, sürpriz gibi etkinlikler söz 

konusudur. 

 

   Mimarların kendi tasarım süreçlerini açıkladıkları durumlarda, sürecin başlarında 

görsel bir imajın zihinde temel fikir ve öneriler oluşturulmasında etkili olan zihinsel 

bilme stilleri ve değer sistemleri, kişilik gibi diğer öznel faktörleri inceleyen 

çalışmalara ağırlık verilmesi gerekmektedir. 

 

   Düş; sezgilerin, dileklerin, beklentilerin, geleceğe ilişkin planların, geçmişin, 

anıların, toplumun, doğa ve yapılı çevrenin, birçok değerin, eylemin iç içe geçtiği bir 

kavramdır. Tasarımcının yaratma sürecinin ilk aşaması, tasarımcının entelektüel 

etkinliği, amacı kendinde olan bir etkinlik değil, tersine plastik bir ifadeye dönüşmeye 

yönelik bir etkinliktir. Bu amaç doğrultusunda tasarımcı, bir sanatçı kişiliğiyle duygu, 

düşünce ve hayal gücünü, sesler, tonlar, çizgiler ve renkler gibi fizik olgulara aktarır 

ve buradan da tasarım, bir plastik ifade içinde somutluk kazanır. 

 

   Bu yolda düşler; kişilik, tasarım etkinliği ve yaşayış özellikleriyle ilgili bilgiler 

taşıması yoluyla bir itki, harekete geçirebilme gücü barındırırlar.  

 

   Psikolojide yapılan varsayımlar ve kuramlar, bu sürece bakış için ilk temelleri 

oluşturmuştur. Bu genel varsayıma göre aşağıdaki süreç adımları açıklanır. 

 

   Hazırlık: Bilginin bilinçli olarak toplanması ve tasarımcının kendi deneyimini 

arttırmak için yaptığı tüm eylemler bu kapsama girer. (düş kurmak, literatür taramak 

vb.) 

 

   Kuluçkalanma: Bilgiler toplandıktan, zihin yoğunlaştıktan sonra, tamamen ilgisiz bir 

konuda çalışma ya da dinlenme sırasında zihinde meydana gelen oluşumdur. 

 



43 
 

   Aydınlanma: kuluçka dönemini takiben, birden bire bir fikrin akla gelmesidir. 

Aydınlanma, belirli bilgiler arasında sentez yapmaya dayanır. 

 

   Gerçekleştirme: Fikrin kabul edilmesi ve esas biçimi alması olgusudur. Ortaya atılan 

fikrin, gerçekleşip gerçekleşmeyeceği tartışılır. 

 

1.4.2.3.2.1. Bazı tasarım süreçlerinde düşün etkinliği 

   Tasarımcının tasarım sürecinde bilimsel/akılcı olduğu kadar, sezgisel bir öz de 

vardır. Tez çalışmasının bu kısmı düşün, akıl ve tin sentezi olduğunu ve tasarım 

sürecinde rasyonel/akılcı yaklaşımlarda da düşten bahsetmenin mümkün olduğunu 

göstermeye çalışır. 

 

                                

                                            Şekil (1.10.): Markus ve Maver’in tasarım süreci. 

 

 

 



44 
 

   Şekil 1.10; Marcus ve Maver’in tasarım sürecini gösterir. Bu süreç; analiz-sentez-

değerlendirme ve karar aşamalarından oluşur. Bu süreç, akılcı yönelimin ağır bastığı, 

doğrusal olan klasik yönteme örnek verilebilir. Bu şemada, düşün, sürecin sentez ve 

değerlendirme aşamalarında devrede olduğu söylenebilir. 

  

  Problemi bellirleyen tasarımcı, probleme ilişkin, analiz, araştırmalar ve gözlemler 

yapar. Sentez aşamasında ise, elindeki verilerle, kendi öznel birikimini kullanarak bir 

olasılık yaratır. Yarattığı bu olasılığı, yine düş gücünü kullanarak değerlendirir. 

Değerlendirme yönteminin düş kurma faaliyeti olduğu söylenebilir; çünkü tasarımcı 

gerçekte biçimlenmiş şeyi zihninde biçime kavuşturur; değerlendirdiği olasılığı ya 

kabul eder ya da daha iyi bir tasarım oluşturmak için süreci tekrarlar. 

 

   C. Alexander’ın tasarım süreci de, analiz-sentez aşamalarını içerir. Ruhbilimciler 

tarafından geliştirilen bu yöntem, çok değişkenli analizin bir dalıdır. Temelde 

değişkenler grubunun iç ilişkileri ile ilgilenen bu yöntemde, önemli olan tasarım 

faaliyetlerindeki ilişkiler ve bu ilişki öğelerinin elde edilmesidir. Bu yöntemde, ilişki 

öğelerinin oluşum aşamaları da (sentez-birleşim) tasarımcının düş kurma aktivitesini 

etkin olarak kullandığı safhalar olabilir. Nitekim düş kuran zihin imgeler arası ilişkileri 

ve ilişkiler arası bağlantıları oluşturulabilen zihindir. 

 

 

 

 

                                   Şekil (1.11.): C. Alexander‟ın tasarım süreci. 



45 
 

 

 

   Şekil 1.11.de, Erdem Aksoy’un tasarım süreci şemasında, mimarlık disiplininin bir 

alt sistemi olarak ele alınan tasarım süreci; bilgi toplama, çözümleme, birleşim, 

değerlendirme ve geliştirme aşamalarına ayrılmış olarak ve her aşamada 

uygulanabilecek tekniklerle birlikte görsel olarak özetlenebilmektedir. Tasarım süreci 

şemasında, ‘teknikler-disiplinler’ başlığı altında ‘psikanaliz’ başlığının yer aldığı 

görülür. ‘Yaratıcı teknikler/beyin fırtınası/çağrışım –benzetim’ olarak düşleri 

tetiklemenin, yüzeye çıkarmanın yollarından biridir. Düş kurma eylemi ise, yüzeye 

çıkan verilerle yeni olasılıklar oluşturur. 

 

 



46 
 

            

                                              Şekil (1.12.) : E. Aksoy‟un tasarım süreci. 

 

 

   Şekil 1.12’deki grafikte, Sherif’ten alıntılayan Esin, tasarım sürecinde tasarımcının 

öznelliğini tarifleyen psikolojik sürece değinir. Zihni geliştirmek olarak tariflenen bu 

durum düş kurmanın da içinde olduğu bir takım pozisyonların toplamıdır. Tasarım 

probleminden karar aşamasına kadar, tasarımcıı, düşün de yarattığı bu kalıtımlardan 

yararlanır; tasarım olgusunda tasarımcının öznelliği sağlanır. Analiz yapmak, çevreyi 



47 
 

gözlemlemek ve farkına varmak; ‘sentez-değerlendirme’ ile tasarım için eylem’e 

geçmek, karar aşamasının ise düşünsel ya da maddi ürünün bir önceki aşamasını 

oluşturduğu yorumunu yapabiliriz. 

 

                  

      

                          Şekil (1.13.) : Sherif (1948) ve Esin (1982)‟in tasarım süreci 

 

 



48 
 

                

                  Şekil (1.14.): Düş ve tasarım süreci şeması: Düşün tasarıma sağladığı açılımlar. 

 

 

   Uraz’ın, Kortan’ın, Tunalı’nın, Beyazıt’ın da değindiği ve yukarıda açıklanan bazı 

tasarım süreçlerinden de (Şekil 1.13) görülebildiği üzere, tasarım sürecinde bazı 

kavramların önemi vurgulanmıştır: Yaratıcı süreç, eylem, düşsel düşünme, sezgi ve 

oyundur. Düş, tasarım sürecinde düşsel düşünme ile daha esnek ve özgür bir alan 

yaratır. Böylece süreç, yaratıcı bir sürece ve eyleme dönüşür. Sezgi ve oyun da (fantezi 

benzetme, beyin fırtınası, kişisel benzetme vb.) bu sürecin içerisinde yer alır. 

Tasarımcının düşsel düşünme olarak tariflenen düşünme yöntemi, bilinçaltı ve düşsek 

bellek kavramlarını da kapsar, bu nedenle bu kavramlar ayrı ayrı ele alınmamıştır.  

 



49 
 

   Tasarım sürecinin sonunda, tasarım, bir sentez olarak (sonuç ürün) biçimlenir ve 

temsil edilir. Tezin bundan sonraki bölümü, tasarımın sentezi adı verilen sonuç üründe 

düşün etkinliğini araştırır. Düş ve tasarımın sentezi olarak ele alınan konu ütopya 

konusudur. 

 

 

1.4.2.3.2. Düş ve Tasarımın Sentezi Olarak Ütopya Kavramı 

   A. Sevinç’e göre, var olandan beslenirken var olana alternatifler geliştiren 

ütopyalarla, kimi zaman yazılı kimi zaman çizili kimi zaman da hem yazılı hem çizili 

olarak karşılaşılır. 

 

   Bazı ütopya tanımlarına bakmak, düş-tasarım sentezini anlama noktasında ilk 

bilgileri oluşturur: 

 

   Nail Bezmen’e göre, düşte ve düşüncede kurulmuş, eşitlikçi, doğru, mutlu ve güzel 

toplum düzeni demektir. 

 

   Fahir İz’e göre ise, düşteki yeryüzü cenneti, salt düş. Çok istenen ama 

yaratılmayacak olan. 

 

   Ütopya, Türk Dil Kurumu sözlüğünde gerçekleşmesi imkansız tasarı ya da düşünce; 

Ana Britanica ansiklopedisinde, yaşayanlarına kusursuz bir düzen içinde var olma 

olanağı sağladığı kabul edilen ideal ülke olarak tanımlanır.  

 

   Tüm bu ütopya tanımlamalarının –düş ülke, düşteki yeryüzü cenneti, iyi ve olmayan 

yer, salt düş- işaret ettikleri kavram düş kavramıdır.  

 

   Ütopya tarihine bakılacak olursa, Platon’un M.Ö 375 yılında yazmış olduğu ‘Devlet’ 

adlı yapıt ilk yazılı ütopya olarak kabul edilir. Ütopya kelimesi ise ilk olarak Thomas 

More’un 1516 yılında yazmış olduğu ‘Ütopya’ adlı eserinde kullanılmıştır. Bu iki 

ütopyadaki ortak özellikler, toplum düzeni ve kentsel planlamanın, ütopya düşçüsünün 

sıkı kurallar ve eylemler kurgusunun şekillendirdiğidir. 18. Yüzyıl öncesi klasik 

ütopyalar olarak adlandırılan bu tür ideal toplum ütopyalarında; toplumu oluşturan 



50 
 

bireylerin çalışma saatleri, yeme saatleri, uyuma saatleri, yaşadıkları konutlar hatta 

kimlerle evlenecekleri bile bellidir. 

 

   18. yüzyıl sonlarında ortaya çıkan endüstri devrimiyle birlikte, toplum ve kentsel 

düzen de büyük değişikliklere uğramıştır. Sanayi ve teknolojik gelişmelerin getirdiği 

karmaşa ve düzensizliğe karşı bir tepki olarak, ütopya tasarımcıları olarak düşçüler, 

kendi düşsel kentlerini tasarlayarak, bu fiziksel değişimin toplumsal dönüşümü de 

getireceğini savunmuşlardır. Bu tür ütopyalarda iki tür yaklaşım söz konusudur: 

Birincisi geçmişe dair duyulan özlemin yarattığı nostaljik düş; ikincisi ise teknolojiye 

duyulan iyimserliğin yarattığı gelecek düşü. Charles Fourier’in ‘Falanster’ düşü, 

teknolojinin getirilerine karşı iyimser bir tutum sergileyen bir gelecek düşüdür. 

 

   19. yüzyıl ortalarından 20. Yüzyıl ortalarına kadar da üretilen ütopyalar ise, 

teknolojinin getirilerini büyük bir özgürlükle kullanan; geleceğin planlanabilir 

olduğunu görüşünü savunan işlevselliğe dayalı ütopyalardır. Le Corbusier ve 

Wright’ın ütopyaları modernist, determinist ütopyalara örnek verilebilir.  

 

   20. yüzyılın ortalarına gelindiğinde ise kentler, dünya savaşları sonucunda büyük 

yıkımlara uğramış; buna paralel olarak ütopik düşüncede de yeniden değişim 

geçirmiştir. Bu dönemin en önemli oluşumlarından olan Archigram, daha önceki 

ütopyalara benzer olarak teknolojiye karşı iyimser bir tutum sergilemiş; fakat 

diğerlerinden ayrı olarak düzen yerine, karmaşayı ve belirsizliği önermiştir. Bu 

tasarımlarını da çok provakatif bir temsil yöntemiyle, daha önce mimaride 

kullanılmamış bir dille (çizgiroman kolaj) tekniğiyle dile getirilmiştir. 



51 
 

 

              

Şekil (1.15.): Düş ve tasarım: Sentez. Charles Fourier ve Archigram tasarımları üzerinden sentezi 

örneklemek. 

                   

 

1.4.3. Edebiyatta Kurgusal Mekan 

 

 

     1.4.3.1. Bilimkurgu Edebiyatında Fantastik Mekan 

   Yazılı bilimkurgu geleneğinin başından ya da temellerini aldığı ütopyadan bu yana 

pek çok kurgusal dünya, mekan tasarlanmıştır. Bunlardan bazıları bize tamamen 

yabancı coğrafyalar iken bazıları ise bizimki ya da bizimkine çok benzer gezegenler 

ve üzerinde inşa edilen yapılardır. Bilimkurgu edebiyatını, olası kılan tek öge, onun 

imkansızlığı, gerçekleştirilemezliği ya da öyle görünmesi değildir. Bu özellikleri 

barındıran hikayelerin, mekanların yanı sıra aslında her an yanı başınızda beliriverecek 

bir olay, tanıdık bulacağınız, başka bir ifade ile mevcut fiziksel gerçekliğimiz 

dahilinde inşa olunabilecek ya da en azından bizim gerçekliğimizin terimleri ile 



52 
 

okuyabilecegimiz mekanlar, dünyalar da bilimkurgu edebiyatında kendilerine sıkça 

yer bulurlar.  

   Yevgeni Zamyatin’in, Biz’de kurguladığı distopyanın cografyası, mevcut fiziksel 

gerçeklikle çelişmeyen bir yapı içerir. 26.yy’da, 200 yıl savaslarından sonra, Tek 

Devlet’in egemen oldugu, binaları, kaldırımlarıyla camdan inşa edilmiş, matematik ve 

mantık kuralları doğrultusunda yönetilen bir dünyadır bu. Yalım’ın aktardığına göre, 

200 yıl savaşları, toprak ve kent arasındaki mücadeleyi temsil ediyordu. Kentin galip 

gelmesi, insanın doğadan koparılması, bireyselliğinin öldürülmesi anlamına geliyordu. 

Doğal hayatın egemen olduğu bölgeden cam bir fanusla ayrılan şehirde, bireysel 

mekanların tümü birbirinin aynı, sokaklar, meydanlar ve diğer kamu alanları ile 

birlikte, tamamen Euclid geometrisi kullanılarak, camdan inşa edilmişlerdir. Biz’in 

kahramanı, integralin yapımcısı, mühendis D-503 de tıpkı diğer sayılar gibi her yanı 

cam olan bir tür komün binasının yine her yanı cam olan diğerlerinin bire bir aynısı 

bir odasında yaşar. Kişilikle uzaktan yakından hiçbir ilgisi olmayan ki kişilik gibi bir 

kavramın da olmadığı gerçegi göz önünde bulundurulduğunda gayet normal 

sayılabilecek bir sekilde, bütün binalar, odalar, esyalar - Zaman Tablosu, cam 

sandalyeler, masa, dolap, yatak- birbirinin aynıdır. 

 

   Başlangıçta bunun D-503 için mutluluk verici bir dünya oldugu dahi söylenebilir: 

“Tepemdeki zil canlı, kristalize bir sesle çaldı. Saat yedi, kalkma zamanı. Sağımdaki 

ve solumdaki cam duvarların ardından, odamın, elbiselerimin, hareketlerimin 

benzerlerini görüyorum. Binlerce kez çogaltılmıs hallerini. Bu insana güç veriyor. 

Muhtesem bir bütünün parçası oldugunuzu bir kez daha hissediyorsunuz: Gereksiz tek 

bir hareket bile yok.” (Zamyatin,1996) Öyle ki, R’nin kendi odasındaki eşyaların 

yerini değistirmesi onu rahatsız eder. “Ve böylece tüm düzlemler yer degistirdi, her 

şeyin kurulmuş oranları bozuldu, her sey Eukleides geometrisinin dışında kaldı...” 

 

   Zamyatin’in kurguladığı dünyanın en büyük başarısı bu odadır. Bireyin en özgür 

olduğu, sahiplendiği ve kendi kişiliğini yansıttığı oda, onun kontrolünün ve iradesinin 

dışında, mutlak bir mevcudiyet içindedir. İnsana gerçekte var olmadığını, bütün 

dışındaki varlığının bir önem taşımadığını hissettirir. Odanın içi bu haldeyken, dışı da 

pek farklı değildir. Aslında, iç mekan dış mekan diye bir ayrımdan bahsetmek de, 



53 
 

tamamen şeffaf bir dünyada çok dogru olmayacaktır. Cam duvarlar, mahremiyet, 

bireysellik adına oluşabilecek her ne varsa daha oluşmaya başlamadan öldürür. 

 

   Antoine Picon’a göre camın şeffaflığı ve akıl tarafından yönetilen bir toplumda 

kimsenin gizleyecek bir şeyi olmaması ilkesinden yola çıkarak, camdan duvarlar, 

çatılar gibi elemanlar, bu tip ütopyalarda, sıkça kullanılan ögeler haline gelir. Saydam 

bir mimarlık, herkesin birbirini ve eylemlerini görebilmesi ancak aynı zamanda sürekli 

gözetleniyor olması Picon’a göre en ağır baskı ve ütopyada özgürlüğün bir anlamda 

sorgulanmasıdır. Zamyatin’in 1920’de kaleme aldığı Biz’de seffaflığın sembolü olarak 

kullandığı cam, aynı yıllarda, hem Rusya da kurulan yeni sistemin hem de Avrupa’da 

gelişen modernizm akımlarının ikonu haline gelmiş, yapılarda camın kullanımı yeni 

anlamlar kazanmıştı. Aynı yıllarda, sanat fuarlarında ilk cam evler sergileniyor, Paul 

Scheerbart, cam manifestosunu yazıyordu. Cam hayranlık duyulduğu oranda dünyayı 

kaplamaya başlamıştı. Dünya giderek saydamlaşıyordu. Vidler’a göre, modernite, bir 

şeffaflık miti tarafından ele geçirilmişti. Bireyin doğaya, ötekine ve topluma karşı 

şeffaf olması, saklanacak hiçbir sey yoktu. Şeffaflık, bir yandan şiirsel ve mistik bir 

bütünlük hissi uyandırırken öte yandan yine Vidler’a göre, şeffaf kentler, şeffaf 

mimarlık fikri, politik denetime dair gizli bir içerik de taşımaktaydı. Biz’de de aynen 

dönemin mimarlığına dair geliştirilen söylemi yansıtan bir temsil aracıydı cam. Yalın, 

ışıl ışıl ve dolaysızdı, bütünü sanki bir arada tutuyordu ancak aslında hem içini 

göstererek hem de dışarıya sergileyerek binlerce gösteri ve binlerce izleyici 

yaratıyordu. 

 

   Bireysel mekanlarda gözlenen geometrik sistem, büyük ölçekte de kentin tamamını 

ele geçirmis durumdadır. Aynı komünist sistemin hüküm sürmüş olduğu doğu bloğu 

ülkelerindeki komünist bloklar gibi, ancak bu sefer cam malzemenin kullanımı ile 

şeffaf ve daha ürkütücü hale gelmiş binalar, aralarındaki cam kaldırımlı yollar, Küp 

Meydanı ve yine kenti dış dünyadan, doğadan ayıran cam bir fanus. Özellikle Küp 

Meydanı, Akümülatör Kulesi’nin ortasında bulunduğu ve Tek Devlet adına gerekli 

infazın gerçeklestirildiği alan olarak metinde ve kentte önemli bir noktadır. Baskısı her 

an hissedilmesine, her an orada olmasına karşın üst bir otoritenin sembolü olarak adı 

çok az telaffuz edilir. “Küp Meydanı. Eşmerkezli daireler biçiminde düzenlenmiş 

altmışaltı sıra tribün.” Ruth Eaton’a göre ise Lenin’in NOT adı ile “Nauchina 



54 
 

organizatsiia truda” (the scientific organization of labor-iş gücünün bilimsel 

düzenlenmesi) Taylorism’i benimsemesi, Gastev’in insanların makineler gibi 

çalışmalarını sağlayacak bir eğitime olan inancı ve Kerzentsev’in makineler gibi 

yaşaması gerektiğine olan inancı, makinenin sembolize edilmesiyle Rusya’da devrim 

sonrası dönemi tanımlayan olgulardı. Zamyatin’in Biz’inde de iğneledigi Gastevizm 

ve onun şehir planına dair görüşleriydi. Bu nedenle, Tek Devlet’in şehri mavi, kübik 

binaların ve geometrik şekillerin üst üste yığılmasından meydana geliyordu. 

 

   Camın sadece şeffaf etkisi değil, yansıtıcı etkisi de zihinleri bulandıran bir unsur 

olarak işlenmistir. Karşılıklı duran iki aynada görüntü nasıl sonsuza kadar uzarsa 

camlardan da düzen öylesine yansır Zamyatin’in distopyasında. 

 

1.4.3.2. Bilimkurgu Edebiyatında Fantastik Mekan 

   Bu bölümde ele alınacak metinlerde çıkış noktası, tanımladıkları mekanın 

bilimkurguda bir çığır sayılabilecek cyberpunk mekanlara nazaran daha gerçek ancak 

bir önceki bölümde islenen, bizim fiziksel gerçekligimize çok da yabancı olmayan 

mekan tanımına kıyasla ise imkansız olmalarıdır. Aslen, bilimkurgunun -en azından 

cyberpunka kadar- gerçek cografyası bu mekandır. Burada seçilen örnekler arasında, 

H.G. Wells, Isaac Asimov, Stanislav Lem, Ursula K. Le Guin gibi bilimkurgunu 

ustalarının hikaye ve romanlarının yanı sıra biri gerçek üstü olarak adlandırılabilecek 

diğeri ise fantastik kurgu türüne örnek teşkil eden iki metne de yer verilmiştir. 

Bunlardan ilki Boris Vian’ın içinde yaşananlara göre şekil degiştiren mekanlar 

tasarladığı, hikayeyi mekan üzerine metaforlarla güçlendirdiği Günlerin Köpüğü 

romanıdır. Margaret Weis ve Tracy Hickman’ın birlikte kaleme aldıkları Ejderha 

Mızrağı Üçlemesi ise özellikle burada işlenen Godshome adlı mekan içi 

bilimkurgunun bir yan türü olan fantastik kurgudan seçilmiştir. H.G. Wells’in bu 

bölümde işlenecek olan Plattner Hikayesi (1896), Dünyalar Savaşı ya da Zaman 

makinesi kadar olmasa da bilimkurgu temalarla işlediği hikayesinde dördüncü boyutu, 

zaman kavramını irdeleyen ve bunu iç içe geçmiş mekanlar üzerinden okur. Aldiss’e 

göre H.G. Wells’, bilimkurgu edebiyatı adına verdiği türün ilk örnekleri sayılan büyük 

yapıtlarının yanı sıra bu kısa hikayelerin her birinde de orijinal fikirler ortaya 

koymuştur. Mr. Plattner, oldukça sıradan bir kasabada yasayan, bir lise kimya 



55 
 

hocasıdır. Dersten sonra sınıfta yaptığı deneylerden birinde bir aksilik yasayıp, yok 

olduğu, kendisinden haber alınamayan dokuz günün sonunda döndüğü zamana kadar 

kimsenin pek de fazla dikkatini çekmemiştir. Sadece hiçbir açıklama olmaksızın 

kaybolması değil, döndükten sonra sağ ve sol taraflarının yer degiştirmiş olması, onu 

ilgi odağı haline getirir ancak Mr. Plattner, otopsi fikrinden hoşlanmadığı için 

ölümünden sonra bedeninin incelenmesine izin vermez. Ancak gerçek ortadadır ve 

anlatıcının aktardığı üzere hikayesinin inandırıcılığı da bu gerçek üzerine kuruludur. 

Plattner’in başına gelenin ancak Dördüncü Boyuta gitmiş olması ile açıklanır.  

 

   “Kagıttan, sag ve sol tarafı olan herhangi bir sekil kestiginizde, kaldırıp ters çevirerek kolaylıkla sağ 

ve sol tarafını değiştirebilirsiniz. Fakat üç boyutlu bir cisim farklıdır. Matematik teorisyenleri üç boyutlu 

bir cismin sag ve sol taraflarının yer degistirmesinin tek yolunun, onu bildigimiz mekanın - yani, sıradan 

varolusun - tamamen dısına çıkarıp, mekan dışı bir ortamda çevirmek olduğunu söylerler... Konuyu 

teknik dilde açıklayacak olursak, sağ ve sol taraflarının tuhaf bir biçimde yer değiştirmiş olması, 

Plattner’in bizim bildiğimiz mekandan çıkıp Dördüncü Boyut denilen bir yere gittikten sonra dünyamıza 

geri dönmüş olduğunun kanıtıdır.” (Wells, 1998) 

 

   Mr. Plattner, dersten sonra sınıfta yaptıgı bir deney esnasında bir kaza olur ve bir 

patlama gerçekleşir. Patlama ile sersemleyen Plattner, belli belirsiz bir şekilde gördüğü 

sınıfa kendisini arayan müdür yardımcısı ve birkaç öğrencinin girmesi ile 

toparlanmaya çalışır. Dikkat çekmek için sarf ettiği onca çabaya karşın öğrencilerin 

onu görmeyip içinden geçip gitmeleri onu ciddi bir korkuya sürükler. Ölmüş olduğunu 

düşünür ve panik içinde bir müddet kendine gelemez. Biraz toparlandığında, çevresini 

incelemeye başlar. Silik bir şekilde gözüküyor olsa da hala sınıfın içindedir, ancak 

orası aynı zamanda karanlık bir ülkedir de. Plattner, patlamanın etkisi ile ait olduğu 

gerçeklikten onunla mekan ve zamansal olarak iz düşen bu diğer dünyaya geçmiştir. 

Bulunduğu dünya, karanlık, tamamen sessiz, durgun bir dünyadır. Ufukta karanlık 

dünyanın yeşil güneşi doğmaktadır. Yeşil ışık arttıkça, güneşin battığı bizim 

dünyamızın çizgileri giderek silinmekte, yok olmaktadır. Oturduğu tepeden asağı 

inmeye başlayan Plattner, bu silinen çizgiler arasından, sınıf döşemesinin altına 

geçtiğini ve alt kattaki yatakhanenin ortasında havada durduğunu görür.  

 

   “Aşağı bakınca ışığın vadinin kayalıklı taraflarına yayılmış olduğunu gördü; uçurumun zifiri karanlığı, 

ateşböceğinin ışığına benzer minicik, yeşil bir parıltıyla delinmişti. Handiyse hemen o anda ufukta dalga 

dalga uzanan tepelerin üzerinden parlak yeşil bir gök cismi yükseldi ve etrafındaki heybetli tepeler, bu 



56 
 

yeşil ışığın içindeki derin, kızıl gölgeler, olanca kasvet ve ıssızlıklarıyla ortaya çıktılar. Diken pamuğu 

gibi savrulan, küre biçiminde çok sayıda nesnenin havada uçustugunu fark etti. Bunlar vadinin karşı 

tarafından daha yakında değillerdi. Aşağıdaki çan, ısrarlı bir sabırsızlıkla, gittikçe daha hızlı çalmaya 

başladı, orada burada ışıklar yanıp söndü.” (Wells , 1998) 

 

   Yeşil güneş tamamen yükseldiğinde, gökyüzü açık yeşil bir renge bürünür ve 

Plattner, bu öteki dünyanın detaylarını daha net bir şekilde görmeye başlar. Gerçekten 

de bir vadinin tepesinde durmakta, aşağıda ise iki yanında siyah binaların yükseldiği 

bir cadde vadi boyunca uzamaktadır. Yokuş aşağı indikçe bu yapıların anıtmezarlara 

benzediği dikkatini çeker. En büyük binadan dışarı çok sayıda sure süzülerek çıktığını 

görür. Bunlar kolları, bacakları olmayan sadece kurbağa larvasına benzer bir gövdeleri 

ve üzerinde taşıdıkları başları olan garip yaratıklarıdır. Bazıları, siyah binalara girip 

çıkmakta bazıları ise vadiden yukarı doğru uçmaktadırlar. Bunlardan bir tanesiyle göz 

göze geldiginde hem inanılmaz şekilde şaşırır, çünkü bu bir insan yüzüdür hem de 

gözlerinde inanılmaz bir acının izleri vardır. Bu yaratıklar 

hakkında bilgi edinmek için çıktıkları binayı inceler: “İçeride koyu renk mermerden 

bir tür sunağın üzerinde yanan bir grup yeşil ışık ve çan kulesinden mekanın ortasına 

doğru inen bir çan ipi vardı. Duvar boyunca bilmediği harflerle, alevlerle yazılmış bir 

yazı uzanıyordu.” (Wells, 1998)  

 

   Plattner, ileriki günlerde, kasabada yaşayan herkesin çevresinde, bu başlardan birkaç 

tanesinin uçustugunu görür. Hepsi, gözlerini dikmiş yaşayanları izlemektedirler. 

Plattner, öteki dünyada bulunduğu süre zarfında kendisi de birkaç kere izlendiğini 

düşünür ancak tepki vermez. Dokuz günün sonunda ilk kaza sonucu elinde kalan ve 

cebine atmış olduğu kimyasal madde dolu şişenin koşarken düşüp patlaması sonucu 

bir şekilde kendi dünyasına döner ve okulun arka bahçesinde gözünü açar. Wells, 

Plattner hikayesi’ni her ne kadar, öteki dünyaya, cennet, cehenneme, ölüm ve yaşama 

dair dinsel ve mistik göndermelerle örmüş olursa olsun hikayenin merkezine bilimsel 

motifler yerleştirmekten de geri kalmaz. Bunlardan ilki, Plattner’in bedeninin sağ ve 

sol taraflarının yer değiştirmiş olması ve buna dair getirilen açıklamanın bunun ancak 

nesnenin dördüncü boyutta katlanması ile mümkün olabileceği, ikincisi dini veya 

mistik bir hikayede olacağı gibi Plattner’in ruhunun bedeninden ayrılması yerine, o 

süre içinde kasabada bulunamaması ve yine ilk gerekçeye de sadık kalarak bedeninin 

deforme olacak şekilde başka bir boyuta geçmiş olmasıdır. Bütün bu ölümden sonra 



57 
 

gidilen dünyaya dair sembolleri bir tarafa bırakacak olursak, Wells’in burada işlediği 

zaman boyutu teması (Zaman Makinesi düşünülecek olursa, Wells, zaman 

paradoksuna hiç yabancı degildir.), zamanın fiziksel mekanı oluşturan üç boyutlu 

dünya ile içi içe geçmis, dördüncü boyutu oluşturan bir mekan, bir öteki dünya olması 

ile şekillenir. Bu dünyadan bakıldığında öteki dünya yoktur, oradan bakıldıgında ise 

bu dünya belli belirsizdir. Birinin güneşi doğduğunda diğeri batar. Biri aydınlık, diğeri 

karanlıktır. Aynı yerde bulunmalarına karşın coğrafyaları, zeminleri farklıdır. 

Plattner’in dünyası daha düz bir coğrafya iken öteki dünya derinliklerine inildikçe 

fiziksel dünyanın yer altına geçilen bir vadidir. Bu iki dünya hem bir arada bulunur 

hem birbirlerinden olabilecek en ciddi engel olan zaman ile ayrılmışlardır. 

 

   Isaac Asimov, Issız Gezegendeki Ev (1956) hikayesinde, ‘olasılık modelleri’ne 

dayalı bir sistem kurgular. Olasılık modeli ve ışınlama kuleleri sayesinde her insanın 

ya da ailenin tamamen kendine ait bir gezegeni olabilmektedir. Dünya, insanların 

gündüz gidip akşam eve, kendi gezenlerine döndükleri, is, okul, eğlence merkezleri 

gibi sosyal yaşantıya dair ortak mekanları barındırır. Dünyada, üst üste binalarda 

yaşamayı tercih eden ya da buna mecbur kalan bir nüfus da vardır, ancak Clarence 

Rimbro, bunlardan biri değildir. Onu en mutlu eden şey, günün sonunda, evlendikten 

sonra mesken bürosunca kendisine tahsis edilen gezegenine ışınlanmaktır. Cam bir 

fanusun içinde, iki dönümlük bir alana yayılan, havasını ve suyunu bağımsızca kendi 

üreten çiftliğin bulunduğu gezegende, Rimbro, eşi, iki çocukları, yetiştirdikleri 

sebzeler ve birkaç tavuk dışında hiçbir canlı bulunmamaktadır ya da en azından 

Rimbro, böyle bilmektedir. Dünyaya gitmek içinse evinin ön kapısından dışarı çıkması 

yeterlidir. Dünya nüfusunun büyük bir kısmı, Rimbro gibi kendi olasılık modellerinde 

yaşamaktadırlar, dünyada nüfus artışı diye bir sorun kalmamıştır. “Hesaplamalara göre 

Yeryüzü gibi bir gezegende yaşamın gelişmesi olasılığı yüzde elli olduğundan, olası 

dünyalardan yarısında yaşam varken (bu dünyaların sayısı da sonsuzdu, çünkü 

sonsuzun yarısı yine sonsuz ederdi), diğer yarısında (bunların sayısı da sonsuzdu) 

yoktu. Üç yüz milyar dünya üzerinde üç yüz milyar aile yaşamaktaydı; hepsi de kendi 

güzel evlerinde, bu olasılıktaki güneşlerinden enerji alarak, huzur içinde yaşıyorlardı. 

Bu şekilde dolan dünyaların sayısı her geçen gün bir milyon artıyordu.” 

(Asimov,1997) 

 



58 
 

 

   Bir gün Clarence Rimbro, gezegeninde yabancı sesler duyar ve bunu şikayet etmek 

üzere, olasılık modellerini düzenlemekten sorumlu olan Mesken Bürosu’na gider. 

Görevli ona bunun imkansızlığını anlatır. Bilgisayarlar, daha önce seçilmis bir olasılığı 

yeniden seçmemek üzerine programlanmışlardır. Her seferinde üzerinde hayat 

olmayan ve gelişme ihtimali bulunmayan ülkeleri seçerler. Ancak Clarence Rimbro 

ikna olmaz. Bunun üzerince Mesken Bürosu’nca Rimbro’nun gezegenine bir 

araştırmacı gönderilir. Gelen araştırmacı Mishnoff, Rimbro’nun evine bir sismograf 

kurar ve yapay bir ses geldiğinden emin olur. Gerçekten başka birilerinin olabileceğine 

inanan Mishnoff, çıplak kayalar ve kumlarla kaplı, atmosferindeki karbondiyoksidin 

neden oldugu sera etkisiyle sıcaklığın çok yüksek olduğu ölü gezegene çıkar. Sesin 

kaynağına yöneldiğinde bir inşaat yapılmakta olduğunu görür. Zorlukla anlaşabildiği 

Alman da onun kadar şaşkındır. Mischnoff, Alman’a yılı sorunca o da Hitler'den sonra 

2364 diye cevap verir. Dünyaya döndükten sonra, doğruca Bölgeler Bürosu’na giden 

Mischnoff başkan Berg,’e durumu ve teorisini aktarır. Evrende sonsuz sayıda gezegen 

olduğu gibi sonsuz sayıda zaman dilimi ve hatta sonsuz sayıda zeki yaşam formu da 

bulunmaktadır. Mischnoff’un karşılastığı Almanlar, II. Dünya Savaşı’nı Nazi’lerin 

kazandığı bir olasılığı yaşamaktadırlar. Mischnoff, Slavlar’ın kazandığı ve herkesin 

Rusça konuştuğu bir dünyanın varlığına da inanır. Yıldızlar arası yolculuk yapabilen 

başka zeki yaşam formlarının olması ve onların da ışınlama yerini bulup dünyaya 

gelmeleri, üstelik de Anglo Saksonların galip geldiği olasılığa gelmeleri mümkündür. 

Bunun en önemli gerekçesi ise diğer olasılıklarda yaşayan ulusların bir gezegene 

birden fazla inşaat yapmaları, ancak bu olasılığın her gezegene yalnızca bir inşaat 

yapması ve evrende 300 milyar gezegen işgal etmiş olmasından kaynaklanır. 

Asimov’un yarattığı olasılık modelleri, evrenin sonsuzluğu ve zaman-mekan ilişkisi 

üzerine, son derece zekice kurgulanmış bir bilimkurgu motifidir. Sputnik I’in (1957) 

yörüngeye gönderilmesinin arifesinde, Asimov, dünyayı hem mekansal hem de 

zamansal olarak bölmüş ve deyim yerindeyse bütün evren ışınlamıştır. Boris Vian’ın 

Günlerin Köpüğü’nde (1965) tasarladığı yatak odası, koridor, giriş gibi eve ait 

mekanlar, içinde yaşayanların hayatına bağlı olarak şekillenen, sürekli bir dönüşüm 

içinde, onlarla birlikte yaşayan bir dünya oluştururlar. Evin dışındaki mekanlar ise yine 

kendilerine özgü adetleriyle, gerçek üstü bir doğaya sahiptirler. Chloé’nin 

hastalanması ile birlikte, bu mekanlarda gözle görülür değişiklikler meydana gelir, ev 



59 
 

de bir nevi hastalığa tutulmuştur. Başlangıçta, Colin yalnız ve mutluyken, Colin 

Chloé’ye aşık ve mutluyken ve ikisi de birbirlerine aşık ve mutluyken iki cephesi de 

camlı her iki cephenin dışında da birer güneş asılı olan ve mutfağın farelerinin güneş 

ışıklarının yere dökülen parçaları ile oynadıkları koridor, giderek güneşlerin solması, 

sarı seramik tasların parlaklıklarını yitirmeleri, yere düşen güneş ışınlarının eskisi gibi 

hoplayıp zıplamak yerine ezilip yerde ince birikintiler meydana getirmeleri ile bir nevi 

bozulmaya baslar. Bu değişimi ilk fark eden kara bıyıklı fare, ne kadar uğraşsa da 

koridoru temizlemeyi başaramaz. Koridor giderek çürür. “Her iki yandaki camlardan, 

ortası birazcık daha ışıklı ama geri kalanı kocaman kara lekelerle kaplı, solgun, uçuk 

birer güneş görünüyordu. Birkaç zayıf ışın demeti koridora girmeyi başarıyor, ama, 

eski parlaklıklarını kaybetmiş seramik çinilere vurdukça eriyor ve yerde upuzun ıslak 

yollar bırakarak akıyordu. Duvarlardan mahzen kokuları çıkmaya baslamıştı.” (Vian, 

2000)  

 

   Chloé’nin talihsiz hastalığından ve ikisinin mutsuzluğundan yayılan negatif enerji, 

sadece koridor değil evin diğer mekanlarını da etkiler, değiştirir. Bunlardan en çok 

etkiye maruz kalan Colin ve Chloé’nin odalarıdır. Colin’in odası, kare formunda, 

yüksek tavanlı, yerden 1.20m yükseklikte başlayan duvar boyunca devam eden 50cm 

yüksekliğinde bir pencere ile aydınlanan bir mekandır. Yatak, duvardan çıkan, 

merdivenle ulaşılan bir konsolun üzerinde yer alır. Yatağın altı ise dinlenme köşesi 

olarak düzenlenmiştir. Chloé ile evlenmelerinin ardından kısa bir süre ikisinin birlikte 

kullandıkları oda, Chloe’nin göğsünde çıkan nilüfer çiçeğinin ardından onun hasta 

odası olur. Colin, hastayı görmesi için Dr. Mangemanche’yi getirir:  

 

“Colin onu yatak odasının önüne kadar getirdi ve tam orada, birden aklına bir şey geldi. 

-İçeri girerken dikkat edin, yuvarlak, dedi Colin. 

-Ben alışığım öyle şeylere, dedi Mangemanche, gebe mi? 

-Yok yahu, dedi Colin... ne kadar aptalsınız... yuvarlak olan oda. 

-Yusyuvarlak haa? diye sordu profesör. Ellington’un bir plağını çaldınız öyleyse. 

-Evet, dedi Colin. 

 

... 



60 
 

-Hem sonra, diye devam etti profesör, bu küre biçiminde oda çok hüzün verici bir şey. Slap Happy’yi 

çalmayı deneyin bir kez. Odayı eski biçimine getirebilir, onunla da olmazsa rendeleyin.” (Vian, 2000) 

 

 

 

   Chloé’nin hastalığı ilerledikçe oda şekil değiştirmeye devam eder, o da kendince 

amansız bir hatalığa tutulmuş, can çekişmektedir. Çevresinin ölüyor olması, Chloé’nin 

de kaderine dair bir işarettir bir anlamda ancak kimse bunu görmeye niyetli ya da 

yeterince yürekli değildir. Oda giderek kararır, ne lambalar ışık verir ne de güneş. 

Duvarlar ve pencere, iyice daralır, tavan alçalır. Kusursuz dörtgen bir forma sahip olan 

pencere basılmış, köşelerinde şeklini yitirmiş, tanımsız bir yırtığa dönüşmüştür ve 

ışığın içeri girmesine engel olmaktadır. Üzerinde yatağın durduğu konsol ise iyice yere 

yaklaşmıştır. Başarılı bir operasyonla Chloé’nin ciğerindeki bir metre boyundaki 

nilüfer çiçeğinin çıkarılmasından sonra Colin, hastanın kontrolü için çağırdıgı Dr. 

Mangemanche, apartmanı yükselmiş bulur, hatta evlerini değiştirdiklerini iddia eder. 

 

-Nasılsınız? Hasta nasıl? 

-Daha iyi, dedi Colin. Yüzü daha iyi ve ağrısı yok. 

-Yaa!... dedi profesör. Şüpheli bir durum. 

Colin’in önünden Chloé’nin odasına girdi ve başını kapının pervazına vurmamak için eğildi. Ama 

pervaz da tam o anda eğildi ve profesör okkalı bir sövgü savurdu. Chloé yatağında, profesörün girişini 

seyrederek gülüyordu. Odanın boyutları oldukça küçülmüştü. Halıysa öteki odalardaki halıların tersine 

kalınlaşmıştı, bu yüzden yatak, şimdi, saten perdeli küçük bir girintide bulunuyordu. Büyük camekan, 

tuğlaların uzaması sonucunda, dört küçük kare pencereye bölünmüştü. İçeride biraz gri, ama temiz bir 

aydınlık vardı ve oda sıcaktı. (Vian, 2000) 

   Chloé, operasyondan sonra bir dönem iyiye gider. Bu gri olmasına karşın temiz ve 

aydınlık hava, bunu sembolize eder. Ancak Dr. Mangemanche’nin korktuğu 

gerçekleşmiş ve Chloé’nin diğer ciğerinde de bir nilüfer çiçeği çıkmıştır. Bu artık onun 

için sonun yaklaştığının kesin bir işaretidir. Onun ciğerlerine hava nasıl giremiyorsa, 

odaya da ışık giremez. Pencere 10cm’lik bir yüksekliğe kadar daralmıştır. “Colin’in 

yalnızca alnı ve gözleri aydınlanıyordu. Yüzünün geri kalan kısmı gölgede yaşıyordu.” 

(Vian, 2000) 

   Küçülen ve kararan tek mekan yatak odası değildir, evin diğer kısımlarında, girişte 

ve yemek odasında da benzer değişiklikler meydana gelmektedir. Duvarlar 



61 
 

daralmakta, tavan alçalmakta, bütün yüzeylerden pis, yağlı bir sıvı sızmaktadır. 

 

   “Yemek odası artık girilmez hale gelmişti. Tavan hemen hemen tabana varmıştı ve 

nemli boşlukta gelişen yarı-bitkisel yarı-madensel uzantılar onları birbirine 

bağlıyordu. Koridorun kapısı açılmaz olmuştu. Yalnız girişten Chloé’nin odasına 

kadar, dar bir geçit kalmıstı.” (Vian, 2000) En sonunda, Chloé’nin ölmesi ile ev de 

havası alınan bir balon gibi büzüşerek kimyasal bir atık yığınına dönüşür. Hikayenin 

merkezinde yer alan ev olmakla birlikte, Vian evin dışında da bir dünya tasarlar, kendi 

kuralları olan bir dünya. Colin ve Chloé’nin kent içinde ve dışında yaptıkları 

yolculuklar esnasında veya sonrasında, Colin’in Chloé’nin amansız hastalığına bir 

çözüm bulmak için gittiği Doktorlar Mahallesinde ve beklenen son gerçeklestiğinde, 

Chloé’yi en son uykusu için götürdükleri mezarlıkta. Mekanın kendisinden çok 

kullanımı ve içinde yaşananlarla ilgili detaylar bildiğimiz gerçeklikten oldukça 

farklıdır. 

 

   “Önlerine çıkan ilk kaldırımdan yürüyorlardı. Pembe küçük bir bulut gökten inip 

onlara yaklaştı. –Ben de geliyorum diye uyardı bulut.” Bulutun arkadaşlığını kabul 

ederler ve o da yere inerek onları içine alır. Bu halde sokaklarda gezer, vitrinlere 

bakarlar. Çocuk esirgeme kurumunun propaganda vitrininde, bir kasap çocukları 

kesmektedir. Ormana gitmeye karar verir ve yer altı geçidine yönelirler. A. E. Van 

Vogt gibi hatırı sayılır bilimkurgu yazarlarının Fransızca çevirilerini yapan Boris Vian, 

bilimkurgu ya da fantastik kurgu ile ilgili, onların kuralları ile ilgili belirgin bir kaygı 

gütmeksizin kendi üslubuyla yazar. Makine bölümünde ele aldığımız hapyapım 

makinesi mekanik ve biyonik elemanların bir arada kullanımı ile üretilmiş bir tür 

cyborg olmasına karşın, bu Vian’ı pek de ilgilendirmez. Aynı şekilde, kentte, yeraltı 

geçitinde yetiştirilen kumrular gibi. Geçidin iki yanında, şehir güzelleştiricilerin yedek 

bahçeler ve parklar için gerekli güvercinleri koydukları büyük kuşluklar ve kumruların 

filizlendikleri kumru fidanlıkları bulunur. Ancak kuşların kanat çırpmaları güçlü bir 

hava akımı yarattığı için bu geçit pek tercih edilmez. Geçitten çıktıklarında, aşağıda 

onlara katılmayıp yukarıdan giden bulut çıkışta onları beklemektedir. Bunlar ve 

fırtınada yere yaklaşıp beyaz lekeler bırakan bulutlar, kendini tamir eden camlar, isteğe 

göre bir yanı rüzgarlı diğeri rüzgarsız yollar ya da biri gölge verirken diğeri vermeyen 

ağaçlar gibi benzeri sayısız motifle işlemiştir Boris Vian Günlerin Köpügü’nü. 



62 
 

 

   Kente dair mekanlar içinde en ilginç olanlarından biri kuşkusuz kentin bütün 

doktorlarının toplandığı Doktorlar Mahallesidir. İnanılmaz bir üslupla romantizm ve 

acımasızlığı aynı potada eriten Vian, Doktorlar Mahallesinde de bu yaklaşımı sergiler. 

Mahalleye yaklaştıkça önce eter kokusu gelir burunlarına ardından kaldırımların yapısı 

değişir, beton ızgaralarla dolu bir kanala dönüşür. Aşağıda, ameliyat artıkları, organ 

parçaları, gazlı bezler, eter, alkol ve iltihap karışımı bir sıvının içinde akmaktadır. Her 

evin önünde kanala dökülen bir boru ağzı vardır ve buna bakarak ev sahibinin hangi 

alanda uzman doktor olduğu anlaşılabilir. Colin’in bütün çabalarına rağmen sonunda 

Chloé ölür. Colin, tedavi için bütün parasını ve mal varlığını harcamış oldugu için 

Chloé’ye düzenleyebileceği cenaze töreni ve gömüleceği mezarlık fakirler için 

uygulanana prosedürler doğrultusunda olmak zorundadır. Adet olduğu üzere, Chloénin 

cenazesi taşlanarak, fakirler mezarlığı olan bataklığa atılır. 

   “Durdu yol, kamyon da durdu, su vardı önlerinde. İndirdiler kara kutuyu hamallar. Colin ilk kez 

geliyordu fakirler mezarlığına. Belirsiz kıyıları suyun ağırlığına göre her an değişen bir adacıktı bu. Sis 

tabakalarının arasından güçlükle seçiliyordu. Kamyon oldugu yerde kaldı; adaya gitmek için öteki ucu 

dumanların içinde kaybolan gri ve esnek uzun bir kalasın üstünden geçmek gerekiyordu... Adımları 

kalasın üstünde gittikçe hafifleyen gürültüler çıkarıyordu ve çok geçmeden egilmeye başladı kalas, 

ortasına yaklaşıyorlardı. Tam ortaya geldiklerinde suyla bir oldu, iki yanında dalgacıklar çırpınıyordu; 

su hemen hemen kaplamıştı üstünü; karanlık ve saydamdı, Colin sağına eğildi, sanki derinlerde beyaz 

bir şey kımıldanıyor gibi gelmişti ona; Nicolas ve İsis de onun arkasında durdular, suyun içinde dikilmiş 

gibiydiler... 

Hamallar kocaman bir deliğin yanında durdular; Chloé’nin tabutunu sallamaya başladılar, bir yandan 

da ‘Haydin çorbaya’ şarkısını söylüyorlardı ve manivelaya bastılar. Kapak açıldı, bir şey büyük 

gürültüyle düştü çukurun içine;... O an, sırtlarında eski yağlı giysileriyle İsviçreli ve mübasir bir 

tümseğin ardından fırlayıp kurtlar gibi uluyarak taş ve toprak atmaya başladılar çukurun içine.  

Colin dizlerinin üstüne yığılmıştı. Başı ellerinin arasındaydı, çok gürültü yapıyordu taşlar düşerken. 

İsviçreli, mübaşir ve iki hamal elele tutuştular, deliğin çevresinde döndüler ve zıplayarak kayboldular 

birden patikaya doğru. Mübaşir tahta bir boru çalıyordu, boğuk sesler çınlıyordu ölü havada. Toprak 

yavaş yavaş göçmeye başlamıştı, bir iki dakika içinde Chloé’nin gövdesi bütünüyle kaybolmuştu bile.” 

(Vian, 2000) 

      Bu bölümde ele alınacak bir diğer fantastik mekan ise, bilimkurgunun bir kolu 

sayılan fantastik kurgu bir metinden seçilmistir. Tanrıların savaşmak için 

gökyüzünden indikleri bir dünya ve zamanda geçen Ejderha Mızrağı Destanı, Margaret 

Weis ve Tracy Hickman tarafından kaleme alınmıştır. Usta Tolkien’in izinden giden 



63 
 

yazarlar arasında bulunan ikili yine şehirleri, ırkları ve savaşlarıyla Orta Dünya gibi 

bir mekan tasarlarlar. Fantastik kurguda, tasarlanana mekanlar, her ne kadar büyülü ya 

da hayret verici olurlarsa olsunlar, çoğunlukla bizim dünyamıza o büyü perdesinin 

arkasından baktığımız izlenimini uyandırırlar. Ancak yine de kendilerine göre 

karakteristikleri, kendilerine göre kuralları vardır. Burada ele alınacak mekan, bu 

anlamda oldukça özgün bir noktadır, Godshome. Yaşlı büyücü Fizban, Kucağında 

cüce Flint’in cansız bedeniyle ilerlerken (yarımelf) Tanis de büyük bir zorlukla onları 

takip eder. kayaların arasından zorlukla geçtiğinde, önünde garip bir manzara belirir. 

Tam bir daire şeklinde, su olduğunu düşündüğü karanlık zemin, günün ortası olduğu 

halde simsiyah ve pürüzsüz yüzeyiyle karşısında durmaktadır. Yaklaşınca bunun, cam 

gibi bir tas olduğunu fark eden Tanis, taşın derinliklerine bakınca yıldızları görür. 

Oysaki gökyüzünde tek bir yıldız dahi gözükmemektedir. Yeryüzünü işgal etmek için 

gökten inen Karanlıklar Kraliçesi ve onunla savaşmak için peşinden gelen Yiğit 

Cengaver takımyıldızlarının boş yerleri bile belirgindir. Bu esnada büyücü Fizban 

Kucağında Flint ile taşa adım atar. Tasslehoff, “ ‘Bak Tanis!’ diye fısıldadı, sesi 

titriyordu. ‘Takım yıldız! Geri geldi!’ Tanis siyah yüzeye bakarken Yiğit Cengaver 

takımyıldızının yıldızlarını gördü... hemen bakışlarını yukarı kaldırdı, fakat yukarıdaki 

gökyüzü karanlık, hareketsiz ve boştu.” (Weis&Hickman, 2000)  

   Siyah taş, Godshome, gök ile yer arasında Tanrıların kullandığı bir kapıdır. Taşın 

içine bakıldığında görülen gökyüzü yansıması aslında yansıma degil bir tür gerçektir. 

Bir tür moebius şeridi gibi dönen, kıvrılan ve yine kendi olan, başladığı yere dönen bir 

geçit gibi düşünülebilir. Elbette bu yolculuğa sadece Tanrılar ve de ölüler çıkabilir. 

Fizban (Yigit Cengaver takımyıldızı) gerçek adıyla Ejder Paladine de Flint’i cücelerin 

kutsal yıldızı Reorx’a bırakır ve döner. 

   1980’lerde, bilimkurgu edebiyatında, fantastik kurgunun giderek yaygınlaştığı, uzay 

maceralarının ise geri planda kaldıkları bir dönemde sadece sanatı, edebiyatı degil, 

yaşamın bütün alanlarını etkileyecek, şekillendirecek olan değişimler, bilimkurguda 

da yeni bir akımın doğmasına neden oluyordu, cyberpunk. Cyberpunk’ın tanımladığı 

alan ise adını yine bir bilimkurgu romandan alan, ancak bu sefer kurgusal oluşunun 

yanı sıra, gerçekte de –her ne kadar biz henüz romanlardaki gibi içine giremiyorsak 

da- var olan, dünya üzerinde sayısız kullanıcının deneyimledigi yeni bir ortam 

siberuzaydı. Eisenmann’ın mekanik paradigmadan elektronik paradigmaya geçiş 



64 
 

olarak adlandırdığı dönem, enformasyon teknolojilerinin yaygınlaşması, çokulusu 

şirketler, uluslar arası iletişim ağları, veri tabanları sadece tamamen yeni bir mekan 

önermekle kalmıyor aynı zamanda fiziksel mekanı, kenti, evi hem fiziksel hem de 

kavramsal olarak değiştiriyordu. 

   Cyberpunk akımı, her ne kadar tarihi ve adı kendisinden önceye dayanıyor olsa da 

en önemli temsilcisi, Neuromancer (1984) ile William Gibson’dır. Gibson, sadece 

siberuzayın adını koymakla kalmamış aynı zamanda hem sanal ortamı, sanal ortam 

üzerinden baska bir insanın duyularına bağlanarak deneyimlenen ortamı hem de 

gelişen bu teknolojiler sonucu, fiziksel çevrenin, kentlerin yaşadığı çöküşü, insan 

bedeninin ve bedeni çevreleyen mekanın değer kaybetmesini güçlü bir dille 

betimlemiştir. Bir anlamda fiziksel dünya gerçekliğini yitirmiş, siberuzayın atıklarının 

istiflendiği bir arka bahçe görünümü kazanmıştır. Romanın kahramanı, iki yıl öncesine 

kadar, işvereninden bilgi çalmaya kalktığı ise kadar en iyi kiralık şifre kırıcılardan biri 

olan Case de bu atıklardan biridir. Case, son işinde, dolandırıcılık yapmaya kalkar ve 

yakalanır, işvereni onu bir daha siberuzaya giremeyecek şekilde saklattırır. Eski paralı 

asker Armitage, tüm bilgisayarların üst birimi olan Yapay Zeka'yı yok etme görevi 

karşılığında onu tedavi etmeyi önerince Case, işi alır, gerekli operasyonu geçirir ve 

özlemini çektiği siberuzaya tekrar girebilir. Christine Boyer’a göre, William Gibson’ın 

Neuromancer’da siberuzay olarak adlandırılan bilgi ağı ya da bilgisayar matriksinin 

Los Angeles’ın beş bin feet yükseklikten görüntüsüne benzediğini söylemesiyle, 

bilgisayar bilgi ağlarının sanal mekanı ile düzensizlik ve çöküşün kentsel mekanları 

arasında bir paralellik kurma yönünde bir tutku baş göstermistir. Siberuzay, aynı 

zamanda merkezsiz bir magalopolis, bir kent ormanı olarak da tasvir edilir. Kent 

distopyası ve siberuzay kavramlarının kaynaşması, zaman ve mekan üzerine 

gerçekliğini, dünya çapında elektronik olarak birbirine bağlı bilgisayar ağlarının 

oluşturduğu, inanılmaz büyük boyutlarda bilgiyi elektronik kodlar olarak depolandığı 

ve paylaşıldığı hayali bir matrikse dönüştürür ki Boyer, bunu Siber Kent (Cyber City) 

olarak adlandırır (Boyer, 1995).  

 

   Siberuzayı betimlerken Gibson’ın sıkça kullandığı kelimeler, ızgara, buz, neon ışıklar 

gibi tanımlı görsel imgelerdir. Çokuluslu şirketlerin verileri, yapay zekalar, siber 

ortama bağlanan kullanıcılar, bu görseller imgeler arasında yine veriye indirgenmiş bir 



65 
 

halde var olular. Case’in siberuzaydaki ilk görevi, Sense/Net’in güvenlik buzudur. Bu 

ortamı Gibson şöyle betimler:  

   “Programı beşinci kapıya ulaşmıştı. Konsolun üstündeki ellerinin birtakım ayarlar yaparak hareket 

ettiğinin az da olsa bilinciyle, buzkırıcısının ışıklar çıkararak yer değiştirdiğini gördü. Yarı şeffaf renk 

düzlemleri, iskambil destesi gibi karışıyordu. Bir kart alması gerektiğini düşündü, herhangi bir kart. 

Kapı bulanıklaştı. Güldü. Sense/Net buzu Case’in girişini Los Angeles şehrinden gelen herhangi bir 

nakil gibi kabul etmişti. İçerideydi. Case’in arkasında, gerçek Los Angeles verileri ulaştığında yönünü 

değiştirmeye hazır bekleyen ve kapının fabrika şifreleriyle iç içe geçen virüslü alt programlar, 

bulundukları yerden çıktılar.  

... 

   Case’in virüsü, kütüphanenin komut buzunda bir pencere açmıştı. Sıkışarak pencerede geçtikten 

sonra, renklerle şifrelenmiş kürelerle soluk mavi neon ızgarasına asılı duran, sonsuz mavi bir uzay 

buldu. Matrixin mekansızlığında bir veri yapısının içeriği, sonsuz hayali boyutlara sahip olabiliyordu; 

Case’in Sendaisi’nden giriş yapılan bir çocuğun oyuncak hesap makinesi, birkaç basit komutla kaplı, 

sonsuz hiçlik boşlukları gösterebilirdi. Case, Finn’in ciddi uyuşturucu sorunları yaşayan, orta kademeli 

bir sarariman’dan aldığı seriyi tuşlamaya başladı. Sanki görünmeyen rayların üzerindeymiş gibi 

kürelerin arasından kaymaya başladı. 

İşte. Bu.  

   Küreleri delip geçerken, soğuk mavi neonlar üstünde buzlu cam gibi yıldızsız ve düzgün kemerler 

oluşturuyordu. Merkezi güvenlik komutlarında bazı değişiklikler yaratan bir alt program çalıştırdı.  

Şimdi çıkması gerekiyordu. İşlem tersinden devam ederken, virüs yavasça pencerenin dokusunu 

yeniden örmeye başlamıştı.” (Gibson, 2003) 

   Gibson, maddeden arınmış bir dünyayı, gerçekte maddelere ait imgelerle anlatır. 

Örneğin kütüphanenin güvenliğini sağlayan bir buz vardır ve o buzdan içeri girmek 

için Case bir pencere açar ya da veri bankaları küp şeklindedir. Tüm boyutlarıyla 

kavramamızın henüz mümkün olmadığı bir ortamı tanımlamak için, sonuçta Gibson 

da diğer bilimkurgu yazarlarının yaptığını yapar, yani bildiğimiz imgeleri abartmak 

yolu ile bir mekanı tanımlar. Henüz Ay’da bir yerleşim kurulmadı, kimseyi 

milyonlarca ışık yılı uzağa da ışınlayamıyoruz ya da biz Case gibi siberuzaya 

giremiyoruz. Yine Kléin’ın deyimiyle bu eidonlar (temsiller) üzerine üretiyor ve 

tüketiyoruz. Gibson’ı diğerlerinden ayıran fark, bu kadar çok adından ve yapıtından 

söz edilmesine neden olan, onun betimlediği bu ortamın yine de tasarlanabilir ve 

deneyimlenebilir olmasında. Her ne kadar henüz implantlarla bedeni Moly’ninki gibi 

güçlendiren bir teknoloji yoksa ve her ne kadar dermatrotlar aracılığıyla siberuzaya 



66 
 

giremiyorsak da her gün uluslar arası veri ağına giriyor, bu ortamda var olabiliyoruz. 

 

   “Matrixin mekansızlığını”, bir mekan olarak kabul ediyor, onu kentle özdeşleştiriyor 

ve onun şartlarına bağlı tasarımlar yapabiliyoruz. 

   William Mitchell, ‘Soft Cities’ adlı yazısında siberuzayı, fiziksel kent dokusu 

üzerinden okur. Ele aldığı belli temalar, kentin ticaret örgütlenmesi, ulaşım şebekesi 

ve mahremiyet / güvenliktir. Farklı gerekçelerden dolayı hem fiziksel kentte hem de 

siberuzayda ticarete dair bir örgütlenme, uzmanlaşma olduğunu söyler. Tarihi 

kentlerde de günümüz kentlerinde de fiziksel bir aktivite olarak gerçekleştirilen 

ticaretin alanlarına göre örgütlendiğini, internet ortamında ise her ürünün satışının 

yapılmaya uygun olmaması ya da güvenlik sorunları gibi yine kendine özgü 

gerekçelerle, belirli alanlarda uzmanlaştığını belirtir. Ancak ilkinde fiziksel olarak mal 

ile para yer değiştirirken ikinci ortamda karşılıklı olarak veriler değiştiriliyordur. 

Ulaşım şebekesi üzerinden yaptığı okumada ise dünyayı saran fiziksel yerleşimi en 

küçük birimi olan odadan ele alarak, koridorların odaları, sokakların binaları, yolların 

şehirleri bağladığı bir ağ olarak ele alır ve bunu siberuzayın uluslararası bilgi ağı, hiper 

metinler ve linklerle ilişkilendirir. Kullanıcı odasından çıkmadan, her yeni sayfa ile 

dünyanın herhangi bir yerindeki bir sunucuya bağlanmakta ve dünyanın insan eli ile 

oluşturulmuş yapay örüntüsünün üzerine bir yenisini kurmaktadır. Lewis Mumford’a 

gönderme yapan Mitchell, özel alan kavramının Avrupa’da ancak 17.yy civarında 

başladığını ancak ondan sonra konulan yasalarla kamusal alan ile özel alan arasına 

güçlü sınırlar çekildigini, internet ortamında da benzeri güvenlik şifreleri ile bunun 

kısmen sağlanabildiğini ancak yeterli olmadığını savunur. Siberuzay mimarlarının ve 

kent tasarımcılarının sanal mekanı kamusaldan mahreme bir hiyerarşiye göre 

düzenlemesine olanak sağlayacak programlar üzerinde durur (Mitchell, 2002). 

 

   William Gibson’ın Neuromancer’ı 1980’lere damgasını vurmakla kalmadı aynı 

zamanda kendisinden sonra yetişen son nesil bilimkurgu yazarlarını da etkiledi. 

Neredeyse tamamı siberuzayda geçen Gökruhu (2003) hikayesinde, Bülent Kayran, 

Gibson’ın tanımladığı bu mekanı, oldukça akıcı bir dil ile betimler. 

 

 

 



67 
 

   Siberuzayda kiralık olarak çalışan Gökruhu’na tanımadığı biri, bir Albay tarafından 

bir Yapay Zekayı kırma görevi verilir. Kararlaştırılmış bir saatte, Albay’ın kendisine 

vermiş olduğu kodu kullanarak yüksek dereceli güvenlik bölgesine girecek ve görevini 

gerçekleştirecektir. Ancak bağlandığında, karşısındakinin bir yapay zeka değil, dev bir 

küp, bir megasirkete ait veri bankasıdır. 

   “ATK'lar bilimkurgu filmlerindeki uzay gemileri gibi dev kübün çevresinde, insan gözünü yanıltacak 

hızlarda ilerliyorlardı. Daha önce hiç karşılasmadığı tipte ATK'lar bunlara dahildi. C tiplerinin 

geliştirilmiş versiyonları olduklarına karar verdi. Ama onu esas şoke eden şey gördüğü sanal cesetlerdi. 

Onlarcası orada burada havada asılı biçimde yüzüyordu. Aralarından bazısını tanıdı, örneğin Kremator. 

Onu yıllardır görmemişti ve o dev sanal vücutla havada salınıyordu şimdi.” 

(Kayran, 2003) 

   Görsel tasarımı, bilimkurgu yazarlarınca defalarca, çoğunlukla da Gibson’a sadık 

kalarak yazılıp çizilen siberuzay, bir yandan çok farklı bir ortam olarak 

deneyimlenmekte öte yandan Mitchell’ın kurduğu ilişkiler üzerinden okunduğu 

takdirde fiziksel dünyamızla güçlü metaforik bağlar kurmaktadır. Bu da siberuzayı 

hem bilimkurgunun hem de mimarlığın evreninde var olan, şekil bulan bir coğrafyaya 

dönüştürür. 

 

 

 

   1.4.4. Sinemada Kurgusal Mekan 

   Var olan mekan bilimkurgu filmlerinde her zaman yeterli bir zemini oluşturmaz. 

Türün içinde yer alan gelecek zaman kavramı nedeniyle gerçekliğin yanında hayal 

gücünün de kullanılmasını gerektirir. Hayal gücünü kullanan mekanlar olarak 

karşımıza gerçek mekanların değişiminden farklı olarak, set ortamları ve sanal 

ortamda hayat bulan mekanlar ortaya çıkar. Set tasarımlarıyla inşa edilen dekorlar 

sayesinde zihinde oluşan sahnelere uygun mekanlar oluşturulur. Set tasarımları başlı 

başına bir mekan kurgusu yaptığı gibi mevcuttaki mekanlara eklemelerle kurgular 

yapar. Bilgisayar kullanımıyla hazırlanan mekanlar daha özgür bir yaklaşımla 

kurgulanır. Zamanın koşullarına bağlı olarak sosyal ve fiziksel her türden kısıtlamadan 

bağımsız olarak yaratılan bu mekanlar, ilham kaynağı olma özelliği de taşırlar. Aynı 

zamanda mimarlara set tasarımcısı ya da yönetmen unvanıyla sınırsız bir yaratma 

ortamı sağlarlar. Yapılan filmlerde karşılaşılan farklı yaşam koşullarına hizmet eden 



68 
 

mimariler, mimarlığın farklı disiplinlere, çevresel etmenlere ve sosyal yapıya olan 

bağını da kanıtlar niteliktedir. Bu özelliklere ek olarak, bu tür filmler, bugün ilk 

örneklerine rastlanabilecek mekân türlerinin, ileride şehri, sokağı yani yaşamı ne denli 

değiştirebileceğinin önceden hazırlanmış birer simülasyonu olarak da görülebilir. Dr. 

Caligari’nin Muayenehanesi (1920), Metropolis (1926), Taş Devri (2000), Yüzüklerin 

Efendisi (2001), Harry Potter (2001) gibi farklı zamanlarda yapılmış farklı film 

türlerinde, kurgusal mekan kullanımları görülebilir. Bu tür filmlerde, günümüzde 

geçerli olan mekan anlayışının dışına çıkılarak, yeni bir mimari ve yaşam anlayışı 

oluşturulur. Bu, farklı koşullarda, farklı zamanlarda ve farklı kullanıcılarla mimarinin 

ne şekilde değiştiğini göstermektedir. 

 

 

   1.5. MEKANDAKİ DEĞİŞİMLER 

 

   “Mimarlık kaçınamadığımız bir sanattır... Barınaktan, yararlı bir maldan, gelgeç bir 

oyundan daha fazla bir şeydir. Kültürel önceliklerimizi nasıl düzenlediğimizin, kim ve 

ne olduğumuzun ve neye inandığımızın inşa edilmiş kaydıdır. Taşlarla yazdığımız 

vasiyetimizdir. Bugün inşa ediyor olduğumuz vasiyet nedir?” (Roth, 1993).  

 

   Leland M. Roth’un dilimize Mimarlığın Öyküsü adı altında çevrilen kitabının son 

cümleleri bunlar. Vitruvius’un özünde değişmeden kalan üç-parçalı mimarlık 

tanımından başlayarak, dünya mimarlık tarihini inceleyen bu kitap benzeri birçok kitap 

gibi, mimarlık tarihini yirminci yüzyılın ikinci yarısına kadar inceler. Kitabın yazıldığı 

dönem ise mimarlığın tasarım yöntemi, biçim, düşünüş açısından oldukça köklü bir 

şekilde değişmeye başladığı bir zamana denk gelir.  

 

   Vitruvius tarafından betimlenen mimarlığın temel öğeleri Antik Çağ’dan beri 

özünde değişmeden kalmıştır. “Mimarlık; yararlık, sağlamlık ve güzellik 

sağlamalıdır” diye yazıyordu Vitruvius, ya da Sir Henry Wotten’ın yedinci yüzyıldaki 

daha sonraki anlatımıyla, “kullanışlılık, sağlamlık, güzellik”. Vitruvius’un yararlılıkla 

kastettiği şey, odaların ve mekanların kullanımlarını, hiçbir şeyin engelleyemeyeceği 

biçimde düzenlenmesi ve böylece yapı yeriyle kusursuz bir uyum içinde olmasıdır. 



69 
 

Sağlamlık ise temellerin sağlam olması ve yapı malzemelerinin özenle seçilmesi 

anlamına gelir. Güzellikle kastedilense “yapının görünüşünün hoş ve zarif olması ve 

öğelerinin doğru simetri kurallarına göre orantılanmış olmasıdır.”   

 

   Günümüz mimarlığı, sadece “yararlık, sağlamlık ve güzellik” kavramlarının içinde 

açıklanamayacak kadar köklü değişikliklere uğramıştır.  

“... araçlarımızın esneklik ve yetkinlik bakımından geçirdiği gelişme, ‘Güzel’e ilişkin 

Antik endüstrinin yakın gelecekte köklü değişimlere uğramasını çok olası 

göstermektedir.” (Benjamin, 2004)  

   Bu söylemde Benjamin, mekânik olarak yeniden-üretimin “sanat” kavramına bakış 

açımızı alaşağı edeceği öngörüsünde bulunmaktadır. Valery, sanatların bütününde 

eskisinden farklı olarak gözlemi ve işlemeyi gerektiren bir fiziksel yan olduğundan ve 

bu fiziksel yanın kendini çağdaş bilimin ve uygulamaların etkilerine daha fazla 

kapayabilmesinin olanaksızlığından bahseder. Madde, uzam ve zamanın eski 

konumunda olmadığından, bu denli büyük yeniliklerin sanatların tekniğini olduğu gibi 

değiştirmesine, böylece doğrudan buluş yeteneğini etkilemesine ve sonunda belki de 

sanat kavramının kendisini düşünülebilecek en sihirli biçimde değiştirmesine hazır 

olmamız gerektiğini belirtir. 

   Bugün, yirmibirinci yüzyılın başında, mimarlığa eşlik eden enformasyon 

teknolojisinin oluşturduğu koşullar orantılı olarak Benjamin’in mekânik dönem için 

öngördüğü durumlar ile karşılaştırılabilir. Enformasyon çağı, dijital devrim veya 

evrim, dijital dönem veya “dijital Rönesans”, elektronik alan ve benzeri birçok 

adlandırma, aslında gerçekliklerimizi deneyimleme yollarımızı yeniden 

yapılandırmamıza denk gelen bir süreci açıklamaya çalışır. Rushkoff’a göre yeni 

teknolojilere uyum sağlamaya çalışırken dünya durmadan değişen bir akış ve 

kararsızlık hâline girer. Geç ondokuzuncu yüzyıl ve erken yirminci yüzyıllarda, 

fotoğraf ve film insanların dünyayı görme biçimlerini değiştirdi. Daha önceden 

algılanamayan ya da yakalanamayan detaylar elde edilebiliyor ve çoğaltılarak 

üretilebiliyordu. Bu teknolojiler insanların mimarlığı yeni bir biçimde algılamasına yol 

açacaktı. Kamera ile birlikte ve kameranın gözüyle dünyayı izleyen insanlar, buna 

benzer bir şekilde, bilgisayarla birlikte dünyayı bilgisayar ile bilgisayarın gösterdiği 

biçimde görmeye başlamışlardır (Chaplin, 2001). Teknolojideki değişim ve gelişim, 



70 
 

kendimizi, çevremizi ve dünyayı görme ve anlama biçimimizi de değiştirmektedir. Bu 

yeni teknoloji gelecek ile olan ilişkimizi de etkilemiş ve şimdiki sürecinde dünyada 

olma biçimimizi yeniden yapılandırmakla ilgilenmektedir (Grosz, 2001). Elektroniğin 

mekan olarak bu yeni kullanımı ile gerçeklik algımız ve dolayısı ile zihnimiz 

değişmiştir. Önemli olan bu değişimin ne kadar farkında olduğumuz ve somut inşa 

edilmiş çevremize yansıyan başkalaşımın neler olduğudur. 

 

   Bu durumda gelişme, yaratım ve üretme mekanı olarak elektriğin hayata geçirdiği 

bilgisayar ve ekranı ile çeşitli yazılım araçları sayesinde gerçeklikle iletişim kuran bir 

oluşumdan ve bu oluşumun gerçekliğe yansımalarından söz etmek mümkündür. Dijital 

sanal olarak adlandırılan bu oluşum, dünyaya yeni bir gözle bakmamızı sağlar. Fakat 

bu her ne kadar göreceli bir durum olsa da, çok uzun bir süre, sadece bu yeni bakış 

açısından söz edilir ve aslında tam olarak neyi değiştirdiği, geliştirdiği veya etkilediği 

söylenemez. Bu nedenle dijital ortam ve araçları ilginç bir deneysel platform olarak 

algılanmıştır. Dünyaya bakış açımızın yalnızca mekanla ilgili dönüşümü bizi 

ilgilendirmekle beraber, insanın yani bedenin duruşu ve sanal olan ile görünmez 

ilişkisini kavramak da önemlidir.  

   Yaşanan mekan olarak deneyimlediğimiz mekân, hareket, yönlenme ve iletişim 

mekânıdır. İnsanın deneyimi, sosyal etkileşimi ve iletişimi, mekânı kullanma 

biçimimizle değişmektedir. Meurer, bu değişimi elektronik olarak üretebildiğimiz ve 

canlandırabildiğimiz sanal mekânın yerine koyar. Mesafeler ve uzaklık anlamını 

yitirir. Mekân, zaman, hareket ve hız adım adım yeni anlamlar kazanır. Mekânın 

geçirdiği evrim, etkileşime girdiği yeni yaratım, üretim ve gösterim araçları kadar 

beden-mekânı yani beden ile olan ilişkisinin değişimi ile de gerçekleşir. Bedenin 

kavranma şeklinin, mekân üzerine olan etkisi kaçınılmazdır ve sürekli olarak 

birbirlerini dönüştürdüklerinden bahsedilebilir. Bedenin algılanma biçimi mekânı, 

mekânın algılanma biçimi bedeni etkilemiştir. Fakat aralarındaki ilişki, özne ve nesne 

arasındaki etkileşimden öteye geçememiştir. Dijital mekân ise, bedeni iki türlü algılar. 

Bu dijital mekânın iki türlü oluşumundan kaynaklanır. İlk oluşum, sanal uzayda 

gerçekleşir ve bu gerçekten de daha önceden karşılaşmadığımız bir mekân türüdür. 

Elektronik sanal mekân olarak Internet mekânı ve sanal gerçeklik sistemleri, bedeni 

yok sayar ve ‘zihin’e öncelik verir. Burada, beden sınırlarını aşarak zaman ve mekânda 



71 
 

akışkan bir hâle gelir. Önemli olan, bedenin bulunduğu mekân değil, zihnin bulunduğu 

mekândır. Diğer dijital mekân ise, fiziksel ortamda kendine bir yer edinmeye çalışır. 

Bu tür mekânın ilk oluşumları, mekânın kendi kendini yönetmesi, denetlemesi, kontrol 

etmesi için oluşturulan akıllı sistemlerdir. 

   Aslında burada, tam olarak yeni bir mekândan söz etmek mümkün değildir. Fakat 

dijital eklentilerle algıları zenginleştirilen bir hibridleşme durumundan, sanal olanın 

ve hakiki olanın, soyut olanın ve somut olanın, dijital olanın ve analog olanın yan yana 

ve bir uyum içinde bulunmasından ve hareket etmesinden söz edilebilir. Dijital 

eklentilerle kendini denetleme olanağına sahip mekân, şimdilerde kullanıcısıyla da 

etkileşime girebilecek hâle getirilmektedir. Özellikle, bedenin algılama biçimleri, yani 

duyusal organlar, çeşitli teknolojik destekli elemanlarla mekâna aktarılmakta, 

hassaslığı artırılan mekânın da bir şekilde bedeni algılaması, hissetmesi, tepki vermesi, 

iletişime geçmesi olanaklı hâle gelmektedir. Bu durumda, mekân biyolojik anlamda 

organikleşmeye, canlanmaya, bir organizma gibi etki ve tepki oluşturmaya 

başlamaktadır. Mekânın bu anlamda organikleşmesi, sadece dijital eklentilerle var 

olan mekâna aktarılması şeklinde olmaz. Mekânın biçimi, yapısı, çoğalma şekli de bu 

tür bir organikleşmeye doğru gitmekte, mekân canlı bir yapı hâline bürünmektedir.  

 

 

   1.5.1. Yeni Mekan Tanımları - Sanal Mekan 

 

   Gelecek bilimci Alvin Toffler, dünya tarihini bütüncül bir bakış açısıyla, tarihin ilk 

sayfalarından başlayarak günümüze kadar ele alıp incelemiş, tarihi üç safhada ele 

almış ve bunları dalgalar olarak nitelendirmiştir. Birinci dalgayı; Tarım Toplumu, 

ikinci dalgayı; Sanayi Toplumu, üçüncü dalgayı; Bilgi Toplumu başlıkları altında 

incelemiştir. Toplumdaki değişimleri dalga kuramıyla anlatan Toffler’a göre ilk dalga 

sanayi öncesi tarımsal ve avcı toplulukları içermektedir, ürettiklerini tüketen 

topluluklardır. İkinci dalga sanayi toplumudur ve üretim doğrudan tüketimden çok 

değişim amaçlıdır. Kitabına ismi veren Üçüncü Dalga diye isimlendirdiği “endüstri 

sonrası dönem” ya da diğer bir deyişle “bilgi çağı” 20.yüzyılın ikinci yarısında 

başlayıp günümüze kadar uzanan dönemi anlatmaktadır. Toffler, “Doğmakta olan 

uygarlık bizim için yeni davranış kodu yazmaktadır ve bizi standartlaşmanın, 

senkronizasyonun ve merkezileşmenin ötesine, enerji, para ve güç yoğunlaşmasının 



72 
 

ötesine götürmektedir.” derken yeniçağın dinamiklerini belirlemiş olmaktadır.  

 

   Amerika’nın politikalarının belirlenmesinde teorilerinin önem taşıdığı söylenen 

Fukuyama da yeniçağın dinamiğini, “gerek insanlık da gerekse günden güne daha 

akıllı olan makineler de fiziksel emeğin yerini zihinsel emek alacaktır.” sözleriyle 

anlatmıştır. Eisenman ise sanayi sonrası dönemi “mekanik paradigmadan elektronik 

paradigmaya “geçiş” olarak tanımlar. Tüm bu düşünceler teknolojinin geleceği 

belirlemesindeki önemi anlatmaktadır.  

   20.yüzyılın ikinci yarısından itibaren köklü teknolojik değişimler üretilen gelecek 

vizyonlarının çıkış noktasını oluşturur. Teknolojik gelişmeler, alışıldık görünür ve 

dokunulur karakterlerini yitirmişlerdir. Bu değişimler içinde bulunduğumuz ya da 

deneyimlediğimiz mekanlara yansır. 

   Teknoloji, sanayi toplumundan bilgi toplumuna dönüşümü şekillendirmekte ve 

yansımaları her alanda değişimler yaratmaktadır. Mikroelektronik ve bilgi 

teknolojilerindeki hızlı değişim ve tüketim kültürünün sonucunda ortaya çıkan 

evrensel kirlilik yeni mimariler ortaya çıkarmıştır. C. Jenks, postmodern mimarlığın 

köklerinin teknolojik değişimde yattığını ileri sürer. Günümüzde yeni teknolojiler 

alışılmış zaman-mekan sınırlarını, tanımlarını çökertmiştir ve bu teknolojiler “sanal” 

kavramının oluşmasına sebep olmuştur. 

   Sanal, gerçeğin katmanlarından biridir, gerçeğin karşıtı değil farklı bir boyutudur. 

Sanal kavramı, gerçek olanı fakat somut olmayanı tanımlar. Sanal gerçeğin değil, 

hakikinin karşıtıdır. 

   Orijinalinden kopma, gerçekle bağlantının kesilmesi ya da sınırların karışması, ister 

kurmaca somut, ister elektronik soyut ortamda olsun hep aynı anlamı içermektedir. 

Baudrillard, sanal ortamları “simülasyon” olarak adlandırır. Onun kastettiği daha çok 

medyadır, televizyon ekranlarıdır. Burada, kültürel nesne temsil ettiği gerçeklikten 

koparılmış, kelimeler ve imgeler gerçek dünya ile bağlarını yitirmişlerdir ve artık 

kendileri de, temsili olmaktan çıkarak birer gerçeklik haline gelmişlerdir. 

 

   Bu bağlamda Disneyworld, Las Vegas gibi gerçek dünyayı taklit eden, somut 

kurmaca dünyalar ile dijital teknolojilerle oluşturulmuş soyut düzlemde yer alan 



73 
 

mekanlar, sanal olarak tanımlanabilir. Sanal, tarihin her aşamasında felsefeciler, 

sosyologlar, sanatçılar tarafından tanımlanan ve üzerinde fikir yürütülen bir kavram 

olmuştur fakat gelişen iletişim teknolojileriyle birlikte anlamı genişlemiştir. 

Bilgisayarlar ve onların oluşturduğu kablolar ve ağ sistemleri aracılığı ile bilginin 

düzensiz ve kuralsız biçimde dolaştığı yaratılmış evren olarak tanımlanmaktadır. Ağ 

tabanlı bilgisayar teknolojilerle kentler ve mekanlar dönüşmektedir. Sayısal tabanlı 

yeni mekanlar, sınırları tanımlı olmayan yeni bir coğrafya tanımlamaktadırlar. Bu 

coğrafya, her yerde aynı zamanda da hiçbir yerdedir. Mekan içinde her yer, zaman 

sınırlaması olmaksızın erişilebilir.  

   Virilio, sanal kentlerin gerçek zamanda gerçek olmayan alanda bulunduğunu, kentin 

artık coğrafi bir bütünlük taşımadığını anlatır. Ona göre kent bugünün iletişim 

teknolojileriyle her yerdedir. 

   Siber uzay bildiğimiz tanımların dışındadır ve bu konuda düşünce üretenlerin 

tanımları ile siber uzayı daha iyi anlayabiliriz.  

   “Bütün yerküreyi saran telekomünikasyon ağlarında sessizce ve görünmeden yeni 

bir şehir doğuyor ve gelişiyor. Bu ağlar, şehirlerin topografisini yeniden şekillendirip 

yeni mimari modeller yaratıyor. Gelecek yüzyılın şehirlerinin kuruluşu böyle 

gerçekleşecektir.” (William Mitchell, City of Bits, 1995) 

   “…Sibermekan bir değişken gerçeklik seçeneğiydi, Dünyadaki bilgisayarları gece 

gündüz hep birlikte, bağlantılı olarak yürüttükleri işlemdi.” (Rudy Rucker, The Hacker 

and the Ants, 1994) 

   Mekanlar arası hiyerarşi yok çünkü kullanıcının nereye hangi kapıdan gireceğini 

kestiremiyorsunuz. Mekanların, görünümlerin fazla bir önemi yok çünkü o görünümü 

her an değiştirebiliyorsunuz, kullanıcılarının değiştirmesine olanak verebiliyorsunuz 

ya da ziyaretçinizin o görüntüyü görebilmek için uygun donanıma sahip olup 

olmadığını bilemiyorsunuz. 

    “Bir tür sanal kent doğuyor… Dünyanın gerçek merkezi, hipermerkezi olabilecek 

kentler kenti, kentleri birleştiren bir başkentler başkenti.” (Virillio,2000) 

   Sibermekan, Enformasyon Ağı’ydı; ama sibermekan, ağın ötesinde, Ağ’ın fiziksel 

mekan olarak paylaşılan vizyonuydu.” (Rudy Rucker, The Hacker and the Ants, 1994) 



74 
 

 

   Günümüzde kent, yeryüzünde belirli noktalarda kökü olmayan, ulaşılırlık, 

erişilebilirlik, arazi değerlerinden çok bağlantılarla biçimlenen, asenkronik, birçok 

kimliği olan bedensiz ve parçalanmış öznelerce yaşanan, kapılar, pasajlar ve caddeler 

yerine mantıksal linklerle (bağlantılarla) birbirine bağlanan software mekanlı yerdir. 

 

   Siberkent, merkezi olmayan dev bir megapolis, hem uzangaçlarıyla her yere yayılan 

bir kent hem de kentsel bir orman olarak adlandırılabilir. 

 

   Graham ve Marvin (1996), binalar, sokaklar, yollar, meydanlar gibi kentin fiziksel 

mekanlarını içeren kentsel - kamusal mekanlarla, bilgisayar programlarını kullanarak 

“içeride” yaratılan “dijital mekanlar” arasında bir karşılaştırma yapmışlardır. Bu 

karşılaştırmada, kentsel kamusal mekanlar; “bölgesel, sabit, katı, maddesel, 

görünebilir, dokunulabilir, gerçek, sosyal” gibi betimlemelerle anlatılırken dijital 

mekanlar bunlara karşıt olarak; ağ, hareketli / değişime açık, esnek, maddesel 

olmayan/ soyut, görünmez, dokunulmaz, hayali, soyut, mantıksal olma özellikleriyle 

ön plana çıkarılmaktadır. 

   Sanal mekan tanımsız, sınırsızdır, esnektir, değişir, sürekli bir ivmenin yaşandığı 

mekandan bağımsız bir ortamı vardır. Tüm fiziksel kurallar sıfırlanır. Siber uzayda 

gerçek dünya yeniden yaratılır ve bu dünyanın yeni gerçeklik sistemi vardır. Siber 

uzay sınırsız alana sahiptir ve mimarlara istemedikleri kadar özgürlük sunmaktadır. 

Sanal mimarlık fiziksel olanla olmayan arasındaki sınırdadır. Deneysel ortam sağlar, 

fiziksel dünyanın taklidini yapar. Siber uzayda inşa edilmiş bir yapının ne bu etkenlerle 

biçimlenmeye ne de statik olmaya ihtiyacı vardır. Bu da bize ancak rüyalarımızda 

deneyimlediğimiz ve sınırlarını ancak mimarının hayal gücünün çizdiği bir mekan 

kavramının kapılarını aralar. Siber uzayda nesneleri kütlesi ve yerçekimi sanal olarak 

yaratılmadığı sürece yoktur. Sanal nesneler maddesiz maddelerden oluştuğu için 

mekanın sınırları, dokuları, renkleri sürekli değişebilir. Yağmur, güneş, rüzgar hiçbir 

şey yaratılmadığı sürece yoktur.   Bilgi ağı kent ağının üzerinde adeta ikinci bir 

topoğrafya oluşturur. Bu topoğrafyalar birbirlerinin üzerini birebir örtmezler. Bu 

örtüşmemeden kaynaklanan belirsizlik oluşur, bedenin bulunduğu yer belirsizleşir. 



75 
 

   Mitchell, günümüzde artık mimarın taş ve tuğla yerine yazılımla inşa edeceğini, kent 

planlamacısının da sokaklar yerine enformasyon ağıyla düşüneceğini ileri sürerken 

teknolojinin tasarım ürününün üretim sürecinde ne kadar etkili olmaya başladığını 

anlatır. 

 

   M. Christine Boyer, siber şehir: elektronik iletişim çağında görsel algı adlı kitabında, 

modernizm için makinenin taşıdığıyla, çağdaş toplum için bilgisayarın taşıdığı anlam 

aynıdır demektedir. 

 

   Enformasyon uzayına insanı yerleştirmek mimari bir problemdir. Ama bunun da 

ötesinde, siber uzayın kendine ait bir mimarisi vardır. Ve dahası mimariyi barındırır. 

Tekrar edersek: siber uzay mimarlıktır, siber uzayın bir mimarisi vardır. Ve siber uzay 

mimariyi barındırır. 

   Novak, siber uzay mimarlıktır derken siber uzayın varoluş nedenin mimarlık 

olduğunu anlatır. Siber uzay, somut nesneler barındırmasa da onu doğuran ağ 

sistemleri, donanımlar somuttur. Siberuzayı bir web sayfasının bir mimari mekan 

olarak düşünürsek onun mimarisini anlamamız kolaylaşacaktır. 

 

   Siber uzay, yaratılmalıdır; o keşfedilemez. Siber uzay, ‘inşa edilmesi gerekli bir 

coğrafya’dır. Ancak bu kez bu coğrafyanın da inşa edilmesi söz konusudur. Siber uzay 

içindeki ara yüzlere aynen mimari ortamda olduğu gibi bir coğrafya olarak bakabiliriz. 

 

   Siber uzay - mimarlık ilişkisi, siber uzayda yapılan mimari ve siber uzayın mimarlığa 

etkisi olmak üzere iki türlüdür. Sanal ortam, bu ilişkilerin ortaya çıkardığı mekanlar 

tanımlar ve dijital teknolojilerle oluşturulan sanal mekanları üç ayrı grupta 

toplanabilir; bilgisayar ve internetin yarattığı ‘siber mekan’ sanal gerçeklik 

sistemlerinin ürettiği "hipermekan" ve uzay çalışmaları sonucunda ortaya çıkan 

"exomekan" (dünya dışı mekan), Uluslararası Uzay İstasyonu gibi. Bu üç mekan 

kavramını birer bilim kurgu filmi üzerinden anlatırsak, bunlar; Thomas in Love, The 

Matrix ve Allien. 

 

 



76 
 

   Thomas’ın garip bir fobisi vardır; açık alanlarda bulunduğu zaman dehşetli bir korku 

yaşar. Evden hiç çıkmamakta, kimsenin de evine adım atmasına izin vermemektedir. 

Diğer insanlarla ancak bilgisayar ekranı aracılığıyla temas kurmaktadır. Perdeye 

yalnızca Thomas’ın bilgisayar ekranından gördüklerinin yansıdığı film boyunca 

sadece Thomas'ın bilgisayar ekranı görülmektedir. Thomas internet ortamında, siber 

mekanda yani bilgisayarın ara yüzünde yaşamaktadır. İnternet ortamı her gün binlerce 

kullanıcının bilgisayar ekranı karşısında deneyimlediği, katıldığı bir sistemdir. İnternet 

ortamının kendine özgü gerçekliğinde aslında bilgisayar dilinde depolanan bilgi, ara 

yüzde bizim anlayabileceğimiz bir dile dönüştürülmüş olarak karşımıza çıkar. 

 

   The Matrix filminde gerçek dünyada yaşananın bir gerçeklik olmadığı aslında 

makineler tarafından insanların enerjilerinin kullanmak için oluşturulmuş bir 

yanılsama olduğu anlatılır. Hipermekan sanal gerçeklik sisteminin ürettiği, aslında 

teknolojinin sonuçlarından yok olmuş dünyanın aynısıdır. Matrix bilgisayar dilinde 

sistemdeki değişkenler arasındaki ilgiyi gösteren tablo anlamındadır ve filmde aslında 

içinde yaşadığımız sanal ortamı tanımlamaktadır. Zihinsel olarak Matrix gerçekliğinde 

yaşayan insanlar bedensel olarak makinelere bağlı insan tarlarında yaşarlar. Az sayıda 

kurtulmuş insan dünyanın merkezine yakın Zion kentiyle, düşsel/sanal dünyaya karşı 

verilen savaşın mobil kalesinde bir hoverkraftda (uzay gemisinde) yaşarlar. 

 

   Exomekan (dünya dışı-uzaymekan) ise, dijital teknolojilerle desteklenmiş dünya 

atmosferi dışında yaşamak amacıyla tasarlanmış mekanda geçen “Allien” filminde 

anlatılmıştır. Film 2001 yılında dünyaya ait mekanları değil, içinde gerçek insanların 

gerçek bedenleri yaşadığı dünya dışı mekanları temsil eder. Uzay mekan ve içindeki 

beden aynı dünya mekanları gibi maddeselliğe sahiptir. Uzaygemisi hem zaman hem 

mekan bakımından izole edilmiş bir mimari organizmadır. Filmde uzaygemisi 

geleceğin mimari nesnesi, “içinde yaşanacak makinedir”. (Şekil 1.16) 

 

 

 



77 
 

 

  

Şekil (1.16.):   Alien, Ridley Scott, 1979 

 

                                                              

     Şekil (1.17.):    Alien, Uzay Gemisi, R.Scott, 1979 

 

 

   Mimarlık ve sinema, sanal olan ile gerçekliği kesiştirerek nesneyi var etmeye çalışan 

bir kurgudur. Dolayısı ile sanal, her zaman mimari tasarım sürecinin ve sinemanın bir 

parçası olmuştur. Bilim-kurgu sinemasında siber uzayın insan algılarını bütünüyle 

değiştireceği savunulmakla beraber siber uzayın oluşturduğu geleceğin dünyası 

karamsar olarak tasvir edilir, teknolojinin getirdiği olumsuzluklar anlatılır. 

Teknolojinin akıllara zarar bir biçimde ve hızda ilerlemesinin ürkütücülüğünü kabul 



78 
 

etmekle beraber; teknolojiye de kurtarıcıymış gözüyle bakar. Siber uzayın temsiliyet 

alanı olan sinema ne düş olacak kadar soyut ne de gerçeklik düzleminde Siber uzayın 

mimarinin geleceğini olumlu yönde etkileyeceği savunan düşünürlerin yanında bu 

konuda negatif düşünceye sahip olan düşünürler de vardır. Pozitif görüşe sahip olan 

düşünürler, kapitalist ekonominin ve global dünyanın “yerel” olana baskın olarak 

yarattığı “birbirine benzer” çevreler ve kentsel biçimler (Disneyland, alışveriş 

merkezleri, cam perde duvarlı gökdelenler, vb.) tarafından desteklenen “yersizlik 

ortamı” içinde, siber uzay tasarımcıları tarafından ortaya çıkarılan dijital 

çevreler/mekanlar, belirgin yerler olarak toplum da kabul bulacağını savunurlar bu 

algılanacak kadar somuttur. 

   Siber uzay, bir coğrafya tanımlar fakat bu coğrafya mekan ile ilgili bilinen bütün 

geleneksel formları değiştirir, mekan yersizleşir. Bu sürecin sonucu olarak, mimarlık 

alanında yeni ve farklı düşünceler ortaya çıkar. Bu düşünceler, daha önce 

bahsedilmeyen yeni mekan tanımlarının oluşmasına neden olur. İletişim 

teknolojilerinin gelişmesi ile ortaya çıkan siberuzay, yeni bir mimari gerçeklik sunar. 

Sınırların bulanıklaşması, orijinalden kopma, zamanın tanımının değişmesi mekanda 

değişimlere sebep olur.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



79 
 

 

   2. GÜZELLİK KAVRAMI VE ESTETİK OLGUSU 

 

   Estetiğe özgü bir kavram olan ‘güzel’in tarihine baktığımızda düşünürlerin onun asıl 

yurdunu ideal vardık alanı ve/veya real varlık alanı olarak belirledikleri görmekteyiz. 

Kimi düşünür güzelin asıl yurdunu real varlığın dışında aramış; kimi onu doğada, 

yaşamda bulmuş; kimi sanatçının zihninde oluşan süreçler olarak, kimi ise sanat 

yapıtlarının yapısına özgü bir özellik olarak belirlemiştir. 

   Estetiği ayrı bir alan olarak belirleyen temel kavramın ‘güzel’ olduğu söylenebilir. 

Estetiğin sınırlarını çizebilmek, bir bakıma güzel kavramının kapsamını belirlemekle 

aynı anlama gelir. Gerçeklikle güzel değer yargısıyla ilgi içinde ele alınan her şey, 

estetiğin araştırma alanına girer. 

   Bireyin yaratıcı eğiliminin belirtisi olarak kabul edebileceğimiz bir içgüdü, çeşitliği 

ve tanımı ne şekilde olursa olsun, güzel dediğimiz şeyi istemektedir. İnsan 

psikolojisinin bir beğenme, veya beğenmeme yani; seçme eğilimi vardır. Bu beğenide 

akıl bazen rol oynar, bazen oynamaz. Sanat eseri güzel sıfatını taşıyan eser olarak 

kabul edilmiştir. Fakat güzel nedir? En eski felsefi sistemlerden bugüne kadar 

filozoflar, sanatçılar, sanat tarihçileri ve nihayet psikologlar tarafından çok 

tanımlanmış fakat açıklığa kavuşmamış bir kavramdır. 

 

   Felsefi sistemlerin güzel tanımları, kendi bünyelerinde değerlendirilebilecek 

düşünsel çabalardır. Bazı düşünürler, bilimsel bir estetik olabileceğini ve insanın 

psikolojik ve fizyolojik yapısıyla estetik izlenimler arasında belirli bağlar 

kurulabileceğini savunmuşlardır. Örneğin bir çizginin bizde uyandırdığı güzellik 

hissinin gözün onu izlerken duyduğu rahatlık veya sıkıntıyla orantılı olabileceği 

savunulmuştur; insanda kendi fiziksel hareketlerinden çıkmış beğenme eğilimleri 

bulunduğu, yataylık, düşeylik, hareket, sükûnet gibi biçimleri tanımlamakta kullanılan 

niteliklerin, insanın kendi hareketlerinden esinlendiği ileri sürülmüştür. Fakat bu 

kuramlar sanat biçimlerinin meydana gelişlerini ve beğenilmelerini açıklamak 

açısından yeterli olmamıştır. 



80 
 

 

 

   Güzellik hissi bir içgüdü olarak insanın biyolojik yapısına mı bağlıdır? Yoksa bir 

düşünsel soyutlama mıdır? Güzele Benedetto Croce’nin önerdiği gibi, bir sezi ile mi 

varılır? Her oluş için başka mıdır, yoksa hep aynı mıdır? Bir tablo, bir doğal peyzaj 

önünde duyulan hisler arasında bir fark var mıdır? Varsa bu fark tanımlanabiliyor mu? 

Acaba güzel sadece insan yaratmasıyla ilgili bir kavram mıdır? Yoksa doğal biçimlerle 

insanın yarattığı biçimlerin ortak olarak uydukları kurallar mı söz konusudur? Bütün 

bunlara insanların verdikleri cevaplar aydınlatıcı olmamıştır.  

   İnsanoğlu kültür tarihi boyunca birbirinden o kadar farklı oluşlara güzel demekte, 

güzellik kavramı kişiden kişiye o denli değişmektedir ki güzelin her durumda yeniden 

tanımlanması gereken bir nitelikte olduğu da savunulabilir. Belki de güzelin 

yaratılması, meydana gelmesini sağlayan koşulların bir daha bir araya gelmeyecek 

olan ilişkilerinde saklıdır. Güzel dediğimiz yapılarda, bazı geometrik kurallara 

uygunluk olduğu söylenebilir. Fakat bu kurallara uyulduğu zaman niye güzelin ortaya 

çıktığını kimse inandırıcı olarak bir kanıta dayandıramamıştır. 

 

 

   2.1. ESTETİK KAVRAMINA GENEL BİR BAKIŞ 

 

   Estetik sözcüğü Yunanca aisthanesthai (duymak, algılamak), aisthesis (duygu, 

duyum) sözcüklerinden gelmektedir. Günümüzdeki anlamıyla ilk kez kullanışı 1750 

tarihindedir. Alman filozofu Baumgarten 1750’de yayımladığı “Aesthetica” adlı 

yapıtında, akıla göre daha aşağı düzeydeki duygulardan gelen bilginin bilimi üzerinde 

dururken gelsefe tarihinde estetik sözcüğünü ilk kullanan filozof olmaktadır. Ancak, 

estetik, Baumgarten’ın tanımına uysun uymasın, güzel, estetik duyumlar, sanat vb. 

konular üzerinde düşünen, kafa yoran birçok filozofun yapıtında, sözcüğün 

kendisinden önce vardı. Yine, isim babası Baumgarten’dan sonra birçok anlam 

değişikliğine uğrayarak, alanı genişletilip daraltılarak, kimi zaman felsefenin bir dalı, 

kimi zaman felsefeden ayrı bir bilim dalı olarak bugüne kadar geldi. Bu nedenle, 

estetiğin kesin, kısa, bütün anlamlarını kapsayan bir tanımını yapmak olanaksızdır.  

 



81 
 

 

   Bilim temelinde incelendiğinde, estetik fenomen, dört asıl elemandan oluşmaktadır. 

Bunlar: 

    - estetik özne (özne, algılayan kişi) 

    - estetik nesne (bir durum veya nesne) 

    - estetik değer (nesnenin niteliği) 

    - estetik yargı (nesne karşısında öznede oluşan yargı) dır. 

 

   Estetik ancak bu dört yapı elemanının ele alındığı ve aralarındaki ilişkilerin ortaya 

konulduğu çalışmalar ile incelenebilir. İnsan güzel olarak nitelendirdiği şeyi aramakta 

ve istemektedir. İnsanlarda alışkanlıklarından, eğitiminden, öykünmeden önce gelen 

doğal bir algılama, güzellik duygusu ve bağlı olarak insan psikolojisinin bir beğenme, 

seçme eğilimi vardır. Hoşa giden, bakılmasından zevk duyulan şey olarak tanımlanan 

güzellik kavramı ve buna sebep olan güzellik duygusu ya da içgüdüsü, gerek güzelliğin 

yaratılmasında, gerek yaşanılmasında neden ve sonuç olmaktadır. Estetik duyum ise, 

güzel duygusu ile ilgili bütün durum ve açıklamaları kapsamaktadır. Kant, estetik 

sözcüğünü hem duygusallık anlamında hem de bugünkü estetik bilimi anlamında 

kullanmıştır ve güzelliğin uyandırdığı duygunun hemen algı ile başladığını öne 

sürmüştür.  

 

   Bugün günlük dilde güzelle, güzellik duygusuyla ilgili olarak kavramlar eksik ve 

yanlış bir biçimde kullanılmaktadır. Felsefede ise sözcük, daha geniş bir biçimde sanat 

ve sanatçı yaratışa değin düşüncelerini kapsamaktadır. Estetiği felsefenin bir dalı 

olarak görenler, törebilimde iyi kavramı, mantıkta doğru kavramı ne ise estetikte de 

güzel kavramı odur, denilmektedir. Estetik kelimesinin kökeni Türkçe olmadığından 

günlük kullanımda hatalı anlama ve yorumlamalara yol açmaktadır. Geniş kapsamda 

estetik her türlü güzel bilimi anlamına gelmektedir veya daha genel olarak sanat 

üzerinde ki bütün felsefi düşünceleri kapsamaktadır.  

 

   Klasik anlamında estetik bir metafiziktir, metafiziğin ya da felsefenin bir parçasıdır. 

Çağdaş estetik metafizikten oldukça uzaklaşmış bir bilimsel araştırma alanıdır. 

Günümüzde estetiğin bilimselleşme yolunda uğradığı güçlükler belki de hiçbir zaman 

tam olarak aşamayacağı engellerle ilgilidir. Bilimsellik öznel etkenin dışa atılmasını, 



82 
 

yalnızca nesnel öğenin göz önünde tutulmasını öngörür. Oysa güzelin kaynağı olan 

sanat yapıtı bir özne-nesne bütünüdür. Bu yüzden estetik bir bilim olacaksa elbette bir 

nitelikler bilimi olacaktır. Bu yolda çağdaş estetikçiler tam anlamında somuta yönelik 

bir tutumla bir laboratuvar estetiği kurma çabası içindedirler.  

 

   Estetik bilimi, bağımsız olmakla birlikte, psikoloji ve sosyoloji bilimlerinin etkilerini 

taşır. Estetik bilimi, tarihsel gelişimi içinde filozoflarca çok farklı biçimlerde ele alıp, 

yorumlansa a esas olarak estetik kavramı iki temel grupta düşünülmüştür. 

 

   1. Kavram psikolojik kaynaklıdır. Estetik haz ve beğeni doğuştan vardır, sonradan 

öğrenilmez. 

   2. Kavram sosyolojik kökenlidir, estetik beğeni toplum tarafından insana sonradan 

kazandırılan birşeydir. 

   İnsanların bulundukları ortamlardan büyük ölçüde etkilendikleri, çevrenin insanların 

doğrudan mutluluklarını, mutsuzluklarını etkilediği çeşitli araştırmalardan 

bilinmektedir. Bu etkilemeyi yapan büyük ölçüde bu çevreyi oluşturan ürünlerin 

niteliği ve görünümüdür. Çevrenin insan kişiliğinin gelişimindeki önemi toplumun bu 

konudaki gereksinimlerinin, beklentilerinin karşılanmasını; çevrenin hem işlevsel hem 

de görsel niteliklerinin artırılmasını gerektirmektedir. Vücudun yiyecek ve içeceğe 

gereksinimi olduğu gibi zihnin de estetik gıdaya ihtiyacı vardır.  

   Genel olarak estetikle ilgili kavramlar psikoloji ve sosyoloji kavramları ile iç içe 

bulunmaktadır. Bu nedenle estetik biliminin uygulamalı bilimler kapsamında ele 

alınması güçleşmektedir. 

   Estetiğin bütünselliğini Henri Delacroix şu sözlerle açıklar: “Bir mimarlık; bir resim, 

bir müzik elbette vardır. Ama ayrı ayrı estetik türler, ayrıca her sanatın içindeki ayrı 

ayrı cinsler yakından incelendiklerinde birbirlerine karışırlar ve bazen birbirlerine 

erirler.” Bazı filozofların sanatları sınıflandırılması, örneğin Schopenhauer’in 

mimarlıkla başlatıp müzikle bitirdiği sınıflama ya da Hegel’in şiiri en başa koyması 

çağdaş bakış açıları içinde hiçbir karşılığı olamayan bir tutumdur. 

 

   Resmin göz, müziğin kulak sayılması estetiğin anlamını doğru kavrayamamaktan 

gelen belirlemelerdir. Estetik yargı algıda ya da duyum düzeyinde başlayan, 



83 
 

duygusallıkta ve düşünsellikte yetkin anlatımına ulaşan bir sezginin yansısıdır. 

Müzikçiden müziğe yatkın bir kulağı olmaktan ötede müziğe uygun bir zihni olan 

insanı anlarız. Sanatta görmekten çok bakmayı bilmek önemlidir. Bu da gözümüzün 

bize taşıdığı verilerle yetinmemek ve gerçekliği biraz da kendi gözümüzün bize 

taşıdığı verilerle yetinmemek ve gerçekliği biraz da kendi gözümüzle görmek 

anlamına gelecektir. Derin içsel yapıları içinde zaman ve uzam kavramları üzerine 

kurumuş olan tüm sanatlar bir bütün oluştururken doğayı ya da gerçekliği yansıtmakla 

kalmazlar, onu yorumlarlar, yeniden biçimlerler, ona insanı katarlar, onu insanla 

bütünleştirirler. Bu yüzdendir ki bir şiir bizde mimari bir etki yaratabilir, bir mimarlık 

yapıtı bize bir şiiri düşündürebilir. 

   Estetik, dönüşlü düşüncenin bir biçimidir. Başka bir deyişle, insan aklının, kendisine 

bütün tapınakları, katedralleri, sarayları, heykelleri, resimleri, ezgileri, senfonileri ve 

bütün şiirleri yaratma olanağı veren kendi eylemi üzerinde durup düşünmesidir. 

 

 

 

 2.1.1. Estetiğin Kapsamı 

  

  Baumgarten kurduğu estetiğin tanımını 1750 yılında yapmıştır. Fakat batı dünyasında 

estetik konularla uğraşın tarihi antik döneme iner. Felsefeye bağımlı olsun ya da 

olmasın estetiğin oldukça uzun bir geçmişi olmasına rağmen konu ve amaçlarının 

bugün bile kesinleşmiş olduğunu söylemek zordur.  

   Baumgarten’ın da belirlediği gibi estetik, duyuların eylem ve etkinliklerini kendine 

konu alan bir disiplin olarak, antik dönemden bugüne; duyuların kendini en yoğun 

biçimde belirlediği sanat ile yakından ilgilidir. İlgiden de öte, sanat ile iç içedir.  

 

   Zaman içinde çağlar ve toplumlar, dünya görüşleri doğrultusunda sanata farklı 

görevler yüklediklerinden sanatın amacı farklılaşmış, bu farklılaşma estetiği de 

etkilemiş, estetiğin sanata bakış açısını ve giderek konusunu değiştirmiştir. Sanatın 

çeşitli yönleri; yaratıcılık, yaratılanı algılama, sanatın içeriği, sanatın biçimi gibi 

sanatla ilgili konular estetiğin kapsamını da giderek genişletmiştir. 

 



84 
 

   Sanatın, nesnel ya da sezgisel, öznel bir yapısı olduğu kabulleri de sanat 

kuramlarının farklılıklarını, bu farklılıklar da estetikte görüş farklılıklarını beraberinde 

getirmiştir.  

 

   Güzeli sanat yapıtının varlıksal yapısında bulunan N. Hartmann’ın ontolojik 

görünüşüne göre ise, güzel sanat yapıtının tinsel içeriğinin duyusal bir biçim içinde 

görünüşe ulaşmasıdır. Güzelin asıl yurdunu sanatçının tininde, ruhunda yarattığı 

ifadede bulan B. Croce’ye göre ise, “Bir şiir, bir resim, bir heykel ve bir müzik 

parçası… Sanatçının tininde memedana gelen ifadenin tekrarlanmasına yardım eden 

araçlardır.” Öte yandan doğalcı (natüralist) estetik, bütün güzelliklerin kaynağını doğa 

güzelliğinde bulmaktadır. Bu anlayışa göre sanat, doğadaki güzeli kendine örnek 

alarak kopya etmelidir. 

 

  2.1.2. Estetik Kriter 

   Kriter Yunanca Kriterion sözcüğünden gelir. Genel olarak yargılama ve ayırma, 

doğruyu yanlıştan ayırt etme anlamına; mantık ve bilgi öğretisine bilgide doğruluğu 

ve yanlışlığı ayırma aracı anlamında kullanılmakta ise de farklı anlamlarda da 

kullanılmıştır.  

 

   Estetik kriterler, estetik etkinliğin kendine özgü ilkelerini belirler. Diğer toplumsal 

olgulardan ve etkinliklerden ayırır. Estetik değer yargılarına varılırken belli kriterler 

konmadığında tüm estetik yargılar öznel kalır. 

   Eğer bir sanat ürününden etkilenme bireysel kalırsa, bu etkilenmenin estetik bir 

etkilenme olduğundan söz edemeyiz. Estetik etkinin oluşabilmesi için, bireysel 

olmayan toplumsal etkiler olması gerekir. Estetik kriterlerin de öznel olmaması 

gereklidir. Eğer bir kriter toplum tarafından benimseniyorsa estetik kriterdir. 

 

   Toplum tarafından benimsenen kriterler ortak bir zevki, ortak bir sanat anlayışını 

geliştirir. Fakat estetik kriterler kalıcı değildir. Toplumdan topluma ve aynı toplum 

içinde çeşitli nedenlerle zaman içinde değişirler. Örneğin bir dönem resimlerin 

doğadaki biçimlenmelere uygun olması gerektiği, dünya gerçeklerini olduğu gibi 



85 
 

yansıttığı zaman resim denilebileceği savunulurken, bir başka dönemde ise modern 

resmin ancak doğayı taklit etmediği zaman var olacağı görüşü hakim olmuştur. 

 

   Bir estetik kriterin oluşması için toplum tarafından benimsenmesi şarttır. Ancak 

zaman içinde koşullar değişir. Yeni koşullar yeni biçimlendirmeleri zorunlu kılar, yeni 

biçimlendirmeler de zamanla yeni kriterlerin oluşmasına neden olur.  

   Zaman içinde belli dönemlerde sanat dallarında geçerli olan kriterler oluşmuştur. 

Mutlak güzeli bulmak, dinsel temele oturtmak, hümanizm felsefesini yansıtmak, 

ulusal olmak, evrensel olmak vb. Ancak bunların yanı sıra her sanat dalının da kendine 

öz kriterlerleri oluşur. Oluşan estetik kriterler toplum içinde, toplumdan topluma, 

zaman içinde değişirler ve yerlerini yeni estetik kriterler alır. 

 

 

   2.2. DİN, POLİTİKA, AHLAK, SANAT ALANLARINDA VE TOPLUMSAL 

YAŞAMDA ESTETİK  

 

   Bilgiyi, inancı, sanatı, ahlakı, gelenekleri ve insanın toplumun üyesi olarak elde ettiği 

diğer yetenekleri içeren karmaşık bir bütün olan kültür bütün bu sistemler ile doğrudan 

ilişkili olan güzel düşünü ve estetiğin en genel bağlamdaki araştırma alanıdır. 

İnsanların doğuştan sahip oldukları güzellik duygusunun gelişmesinde ve 

biçimlenmesinde de bu çevresel ve kültürel faktörler önemli rol sahibidirler. İnsanın 

geliştiği çevreler, yetiştiği ortamlar yaratıcılıklarında önemli bir kaynak oluştururken, 

yaratıcı kararların başarılı veya başarısız olmaları sosyal, yapısal, ekonomik etkenlere 

bağlanırken, yaratıcı kararları şekillendirmede kültürel etkenler en önemlisi olarak 

görülür.  

 

   İnsanlar dolayısıyla toplumlar yaşamlarını sürdürebilmek, temel ihtiyaçlarını 

karşılayabilmek amacı ile zaman içinde araç-gereçlerini ve çevrelerini 

oluşturmuşlardır. Coğrafya, iklim, topografya gibi doğa etkisi ile fakat özellikle 

insanın düşünce, inanç, yaşama biçimi ve davranışlarının etkisi ile de oluşturulan ve 

belirli bazı nitelikleri ile tanımlanabilen bu özelleştirilmiş çevreler ve biçimleri 

insandan ve toplumdan, inançlardan, düşüncelerden ve sanattan soyutlanarak 



86 
 

açıklanamaz. Estetik özelliklerin de bu bağlamda tartışılması ve ilişkilerin kurulması 

gerekmektedir.   

 

   2.2.1. Estetik ve Toplumsal Yaşam   

   İktisadi ve toplumsal dönüşümler yaşam biçimlerini değiştirir, buna bağlı olarak 

değerleri değişikliğe uğratır. Ahlak değerleri ve sanat değerleri yaşam biçimlerinin 

ruhunu oluştururlar. Her çağ kendi yaşam biçimlerine göre gelişen çeşitli değerleri 

bağrında taşır. Bu değerler her zaman uyumlu değerler olmazlar, ayrı ya da karşıt 

özellikler de gösterirler. Bu değerlerden bazıları geçip gidenle, bazıları doğmakla ilgili 

olacaktır. Her çağ kendi ürününü kendi özellikleri çerçevesinde ortaya koyar: o çağın 

şarkıları, o çağın romanları vb. Çağ tüm değerleriyle yapıtlara yansır ya da anlatımını 

bulur. 

   İnsanı birey yapan, yalnız onun organik varlığı değil, belki de daha çok onun bilinç 

varlığıdır. Bu bilinç varlığı, insanın kendine özgü varlığını öbür varlıklardan ayırır ve 

onu bir kişilik yapar. İnsanın bireysel bir bilinci ve bireysel bir kişiliği vardır.  

 

   İnsan birey olarak yaşayan bir varlık değildir. İnsan her zaman belli bir toplum içinde 

yaşamış, her yerde de belli bir toplum içinde onun üyesi olarak yaşamaktadır. İnsanın 

belli bir toplum içinde yaşaması, onun toplumsallığa, onun kültürüne, tarihselliğine 

katılması, hatta onun ürünü olması anlamına gelir. Sanat, insan ve insan bilinci ile ilgili 

bir fenomen olduğuna göre, onu belirleyen etken de yine toplumsal, tarihsel varlık 

olacaktır.  

 

   İnsanın toplumsallaşma isteği ve özlemi, aldatıcı bir istek olmayıp, insanın özünde 

temellenen bir istektir. İnsanın toplumsallaşmasıyla, özgürleşmesiyle, doğa üzerinde 

insanın yarattığı yeni bir varlık doğar. Bu varlık, kültür varlığıdır. Kültür, insanın 

doğadan ve doğal zorunluluklardan kurtulmasıyla başlar. Kültürün olduğu yerde, 

özgür insan ortaya çıkar. Kültür, insanın iş-eylem temeline dayanarak, üretici 

güçlerinin gelişmesiyle nasıl güçlü, tarihsel olarak meydana gelen yapma (ikincil) bir 

doğa yarattığını gösterir.  

   Güzellik duygusu ya da estetik duyum insan doğasının ve yapısının bir ürünü, 

içgüdüsel bir algı-duygu, duyum olarak sostal bir yaşamın ürünü olarak kabul 



87 
 

edilmektedir. Kültürler arasında toplumdan topluma, aynı kültürler içinde kişiden 

kişiye yaratılan değerler arasında güzelden çirkine ya da olumlu beğeniden olumsuza 

ortak bir değerler derecelemesi söz konusudur. Mekan farklılığıyla birlikte toplumdan 

topluma ya da aynı mekan içinde kişiden kişiye bazı değerler değişkenlik gösterse de 

her toplumda ve dönemde ortak bir beğeni derecelemesi var olmuştur. Bugün bir 

topluma ait ürünler diğer toplumların üyeleri tarafından da, büyük ölçüde bir 

genellikle, ait oldukları toplumun ortak değer yargılarına paralel bir güzellik yargısı 

içinde değerlendirmektedir. 

   Siyaset, ahlak, felsefe ve sanat, toplumsal bilincin yakın akraba biçimleridir; çünkü 

aralarındaki biçimsel ayrımlara karşın, hepsi de aynı gereci ya da bir ve aynı 

gerçekliğin farklı görüngü ve yanlarını kavrarlar ve ayrıca onu etkilemekten de geri 

kalmazlar. 

 

   Günümüzde insanların ve toplumun, beklenti ve beğenilerine cevap verebilecek 

düzeyi yakalayamamanın ekonomik ve diğer etkenlerin yanı sıra sosyal bütünleşme ve 

kültür bağlamındaki zayıflanma ve kopmaların önemli rolü vardır. Bu durum özellikle 

estetik alanında bir düzeysizlik olarak ortaya çıkmakta ve insanların memnuniyet 

sağlama, haz duyma, bilgi verme, bilgi edinme, kendini geliştirme gibi önsel 

ihtiyaçlarının karşılanmamasına neden olmaktadır. 

 

    2.2.2. Estetik ve Din 

   Sanat ile dinin ortak yönü her ikisinin de duygusal nitelikte olmaları ve her ikisinde 

de imgelemin taşıdığı önemdir. Sanat ile din arasındaki bağlantı karşılaşılan en güç 

meselelerden biridir. Geçmişe baktığımızda tarih öncesinin belirsiz kaynaklarından 

sanat ve dinin el ele çıktığını görürüz. Bunlar yüzyıllarca birbirlerine sıkı sıkıya bağlı 

kaldılar; sonunda Avrupa’da beş yüz yıl önce ilk kesin ayrılmanın belirtileri görüldü. 

Bu genişledi ve bağımsız, kişisel esaslara dayanan ve sanatçının şahsiyetinden başka 

bir şey anlatmak istemeyen bir sanat doğdu. Rönesans’tan bu yana batı sanatının tarihi 

çok değişik ve düzensizdir, sanat ve din arasında sıkı bir bağ olmaksızın büyük bir 

sanat ya da sanat devrinin olamayacağını düşünürüz. Eserlerini yaratırken dini 

inanıştan hareket etmemiş gibi görünen sanatçıların bile hayatları daha yakından 

incelenince dini duyarlılık diyebileceğimiz bir tarafla karşılaşırız.  



88 
 

   Read’a göre sanat ve din arasındaki bağın kaçınılmaz ve gerekli olduğu sonucuna 

varmak, çok aceleci bir karardır. Sanatçıdaki vazgeçilmez eleman duyarlılıktır. İlkel 

insanın gerek sanatında, gerek dininde bu elemanın üzerinde durulur. Bu devirdeki 

güçlük sanatı dinden ayırabilmektir. Dinin rahipleri ve büyücüleri yaratıcı sanatçıları 

ile aynıdır, sanatın işi sadece tapınmadır. İlk uygarlıklar döneminde sanatın dinsel ya 

da toplumsal bir işlevselliği vardı. Bu dönemin sanatçısı özgür yaratıcı değildi, bu 

dönemde yaratmada bireysel etken geriye itilmiş gibiydi. Bu dönemde sanatsal incelik, 

sanat zanaata yakın olduğu için, sanatçının dolaylı olarak gerçekleştirildiği, belki de 

amaçlamadan ya da bilincine varmadan gerçekleştirildiği bir özellikti. Daha sonraki 

uygarlığımızın gözüyle böyle bir sanat oldukça sınırlıdır. Buna karşılık şeref duygusu 

ilkel insanın sanatında hiç bulunmazken, klasik sanat ve Ortaçağ Hristiyan sanatında 

en yüksek noktasına ulaşır. 

   Estetik ile ilgili kavramlaştırmalarda güzel düşünü, çoğunlukla tanrıya ve onun 

yarattıklarına dayandırılarak tanımlanmıştır. Örneğin Platon “Tanrı güzel ve eksiksiz 

olsun diye tek bir dünya yarattı.” Derken bu teklik unsurundan yola çıkarak güzeli 

tanımlamıştır. Plotinus “Bir tek mutlak vardır o da tanrıdır, idealler tarafından gelir, 

dünya varlıklarının güzelliği bunun yansımasıdır.”  şeklinde tamamen tanrıya 

bağlanan ve ondan kaynaklanan bir güzellik anlayışını öne sürmüştür. Hegel ise, din-

estetik ilişkisini “Sanat dinle birlikte kavimlerin ilk eğitmenidir.” diyerek ortaya 

koymuştur.  

 

   İlkel insanın sanatından, uygar insanın sanatına geçerken sanatçının psikolojik 

düşünüş yolunda bir değişim olmamıştır. İki sanat arasındaki değer farkı sanatçının 

duyarlılık farkından değil, her ikisinin dinindeki farklı değerlerden ileri gelir. 

 

   Sınıflı toplumun ortaya çıkışı sırasında yavaş yavaş mitolojiden kopan, canlılığını 

yitiren ve kabilenin bütün üyelerinin ortak ürünü olmaktan çıkıp bir dogma olan gerçek 

dinin sanatla ilişkisi kalmamıştır. Fakat bu dönemden sonra kuramsallaşmış olan dinin 

(Budizm, İslam, Hristiyan vb) ya da yaygın felsefi düşüncelerin (Teoizm, Konfüçyus 

vb) sanat faaliyetlerini belirli bir yönde etkilemeleri doğaldır. Ne var ki, bu dıştan 

gelen, zor bir etkidir.  

 

 



89 
 

   İdealist estetik de düş gücünün hem sanat, hem din alanında büyük bir rol oynadığını 

öne sürer ve sanatla dini kesin olarak birbirine yaklaştırır. Böyle bir yaklaşım pek 

sağlam bir temele oturmaz çünkü din ve sanattaki duygusallık birbirinden ayrıdır. Bu 

herkesçe bilinen bir gerçeğe ters düşüyormuş gibi gelebilir, çünkü 17. yüzyıla kadar 

dünya sanatı çeşitli dinsel biçimlerle sıkı bir temas halinde gelişmiştir ve bunların sanat 

üzerinde büyük bir etkisi olmuştur.  

   Sanat dinle yüzyıllar boyunca sıkı bir temas içinde gelişmiştir. Bunun bir sebebi 

Hristiyanlık öncesi din, mitolojik bir biçim taşıyordu. Mitoloji, toplumların hem sanatı 

hem diniydi. Sanat, mitoloji, dinsel tasarımlar ve dinsel olmayan içeriklerle 

temelleniyordu. Sanatın uzun bir süre dinin beşiğinde büyümüş olmasının bir sebebi 

is kilisenin siyasal egemenliği ile açıklanabilir. Ortaçağda kilise, denetimini toplumsal 

ilişkilerin tümünde yaygınlaştırmıştır ve toplumun tüm yaşamı, dinsel dünya 

görüşünün büyük etkisi altındaydı. Bir kısım sanatçının başkaldırma çabalarına 

rağmen, kilisenin denetimi ve buyrukları dışında henüz sanatın gelişme olanağı yoktu. 

Bu yüzden, Rönesans döneminde yeni fikirler ve dünya görüşleri sanata yansımaya 

başladığı zaman; kilise ve dine karşı insancıl bir yönelişin doğduğu görüldü.  

 

   Dine ve kiliseye karşı devrimci genç burjuvazinin sürdürdüğü mücadele, sanatın 

gelişimini olumlu yönde etkilemiştir. 17. yüzyıldan başlayarak sanat dinsel 

görünüşünden büsbütün sıyrılmaya başlamıştır. Böylece sanat yaşam kavrayışını 

önemli bir ölçüde genişletmiştir.  

   Daha sonraki dönemlerde de kimi akımların ve sanatçıların dine karşı bir bağlılığı 

korudukları görülmüştür ama bunun niteliği bambaşkadır. Salt dünya ile ilgili bir 

içeriği dile getirmek amacıyla dinsel konulardan yararlanan eski sanatın tersine, 

çağdaş dönemin sanatı, dinsel konulara girmek istediğinde, bu konuların etkisini, az 

çok olumsuz bir biçimde duymaktadır.  

   Sanatsal kültürün yüksek bir kazanımı olan gerçekçilik dinle bağdaşamaz. Ama 

karşıtlık sanatçıya dinsel konulara ve imgelere başvurmayı yasaklayamaz. Ziss’e göre 

“…her büyük gerçekçi sanat, dinin güçlenmesine değil, yok olmasına yol açar.” 

 

   Bugün sanat alanı ve onun estetik ifadesi dinden bağımsızlaşmış da olsa, 

dönemlerinde bu etki ile yapılmış eserler hala insanları yoğun bir biçimde 



90 
 

etkilenmektedir. Din kaynaklı estetik ifade günümüzde bu şekli ile etkisini 

sürdürmektedir. 

 

   2.2.3. Estetik ve Siyaset 

   İdealist estetiğe göre, sanat ile siyaset büsbütün farklı özdedirler ve çok değişik 

görevleri yerine getirmek zorundadırlar. Bundan başka idealistler, siyasetin zamansalı 

ve geçiciyi konu edindiğini ve buna karşılık sanatında sonu olmayanı ve evrensel 

bağlamda insani olanı konu edindiğini ileri sürerler ki, bu da onları birbiriyle 

bağdaşmaz, hatta birbirine düşman iki alan şekline sokar. Ünlü İtalyan estetikçisi 

Benedetto Croce, sanatta pratiğin her türlü alanının etkisinden uzak tam anlamıyla 

özerk bir etkinlik görmek kaygısıyla; siyasete bağlı her türlü sanatsal yaratımı 

sanatımsı diye niteler. 

  İçinde yaşadığımız dönem,  yüz milyonlarca insanın etkin bir şekilde politikaya 

katıldığı bir dönemdir; bu koşullar altında sanatla politika arasındaki bağ apayrı bir 

güçle kendisini duyurmaktadır.  

   Sanatı siyaset dışında bırakma akımı artık terk edilmektedir; çağdaş insanın manevi 

yaşamında siyasal fikirlerin artan rolüyle birlikte sanatın kendisinin de politikaya 

duyulur derecede yakınlaşmasıyla kendini açıkça göstermiştir. Böyle bir durumun 

doğmasının nedeni, kısmen, bugün siyasetin insan yaşamında eskisine göre çok geniş 

bir yer tutmasıdır. Kişisel, günlük yaşamı siyasetin can alıcı sorunlarından soyutlamak 

git gide daha güçleşmektedir; insan, özel yaşamında bile her geçen gün biraz daha 

fazla siyasal bir varlık olarak ortaya çıkmaktadır. Şu gerçeği de ayrıca göz önünde 

tutmak gerek: Çağdaş siyasal yaşam, yoğun bir biçimde dramatik, eşi görülmedik bir 

biçimde gergindir; dolayısıyla sanatın önüne hareketli alanlar açmaktadır. 

 

   Politik sinema, tiyatro, politik şarkılar bu yöndeki önemli ve ilginç olgulardır. Bugün 

artık söz konusu olan, hemen sadece siyasetin etkisinde bir sanat değildir; çünkü bu 

bakış açısından, yaşamın çetin sorunlarından en uzak olanına değin sanatın tümü zaten 

bu etki altındadır. Biz politik tiyatro, sinema, edebiyat derken etkiyi değil siyasal 

temalara doğrudan ve açık bir çağrıyı yapıtın kurgusuna bu temaların girmesini 

anlıyoruz. Buradan çıkan sonuç: Sanat, özü gereği politikadan ayrı düşünülemez.  

 



91 
 

   Siyaset, sanatı politikaya yaklaştırır ama öte yandan gerçek ve doğru estetik de bu 

alanda her türlü basitleştirme girişimine karşı uyarıda bulunmaktan geri kalmaz. 

Çünkü kaba ve şematik bir yaklaşım, sanatı yalnız siyasal fikirleri yayma aracı 

şeklinde görür; onun içeriğini yönerge ve sloganların ilanına indirger. 

   Estetik dogmatizm de yine sanatla siyaset arasında doğrusal bir bağın bulunduğu 

iddaasında kendini gösterir. Dogmatizme göre siyasal öğe ile sanatsal yan bir yapıta 

iki özerk ilke olarak birlikte var olur; ama ikincisinin değerini belirleyen birincisidir. 

Böyle bir soyutlamama sanatın özüne ters düşer. 

   Sanatla politika arasındaki ilişkilerle ilgili kaba ve dogmatik anlayışlar bilimsel 

öğretinin estetiğine kökünden yabancıdır. İlerici sanatın toplumsal ve siyasal 

kapsamını; gerçeğin aslına uygun ve tam bir tasarımı, toplumsal yaşamın başlıca 

yönelişlerini gün yüzüne çıkarılması belirler. 

 

    2.2.4. Estetik ve Sanat  

   Güzellik anlamını nasıl tanımlarsak tanımlayalım, teorik olduğunu kabul etmek 

zorundayız; güzelliğin soyut anlamı, sanat gayretinin ancak ilk basamağıdır. Bu 

gayrete girişenler yaşayan insanlardır ve yaptıkları her şey hayatın bütün etkileri 

altındadır. Sanatta üç basamak vardır. Birincisi, maddi özelliklerin algılanması, 

renkler, sesler, hareketler ve birçok karışık ve tanımlanamayan fiziki dış tepkilerdir. 

İkincisi, bu gibi algıların, hoşa giden biçimler ve kalıplara dökülmesidir. Estetik 

kaygının bu iki işlem ile bittiği söylenebilir. Fakat üçüncü bir basamak da olabilir, o 

da algıların düzenlemesinin daha önceden var olan bir duygu veya heyecan durumuna 

uydurulmasıdır. O zaman duygu ve heyecan ifadesini bulmuştur. Bu anlamda sanat, 

ne eksik ne de fazla ifadedir demek doğru olur. Bu anlamda ifade duyu alma ve biçim 

verme kaygısından apayrı da olabilir. Fakat o zaman da ifadenin karmakarışık hali ona 

sanat dememize engel olur.  

   Estetik veya algı yalnız ilk iki basamakla ilgilidir, sanat bu gibi duygu değerinden 

daha çoğunu içine alabilir. Denilebilir ki, sanat tartışmalarındaki hemen bütün 

anlaşmazlıklar bu farklı göz önünde tutmamaktan ileri gelir, sadece sanat tarihine ait 

olan fikirler, güzellik kavramı üzerine yapılan tartışmalara karıştırılıyor. Sanatın amacı 

ve güzelliğin özelliği içinden çıkılmaz şekilde birbirine karıştırılır. Sanatın amacı 



92 
 

duyduğumuzu başkalarına ulaştırmaktır, güzellik ise bazı biçimlerin bize verdiği 

duyuştur. 

    

   Günümüzde sanatın estetik bir yapıya sahip olduğu düşüncesi, sorgulanmaksızın 

1960’lara kadar çağdaş estetikte baskın olmuştur. Sanatın esas fonksiyonu onun estetik 

fonksiyonudur. 1950’lerde estetik alanındaki bazı çalışmalarda sanatın estetik kavramı 

sorgulanmaya başlamış, 1960’ların sonlarında ve 1970’lerin başlarında bu dönemde 

geliştirilmeye başlanan iki grup felsefe kuramı (cognivist ve culturojical) tarafından 

sanatın estetik kavramının reddi kanıtlanmıştır. Sanatın estetik kavramının eleştirisi ve 

savunması ancak 1970’lerin sonlarında ve 1980’lerin başlarında estetik düşüncenin 

doğrudan nesnesi haline gelmiştir. Günümüz bütün sanat evrelerini, anlayışlarını ve 

arayışlarını içine alan oldukça geniş kapsamlı bir sanat dönemi içindedir. 

 

      2.2.5. Estetik ve Ahlak  

   Özleri ve görevleri gereği sanat ile ahlak, kendi aralarında zorunlu olarak birbirine 

bağlıdır. Sanat politikadan nasıl ayrılamazsa, ahlaktan da ayrılamaz. Birey ve toplum; 

sanat ile ahlakı ilgilendiren sorundur; bundan ötürü estetik her zaman etiği kapsamına 

alır. Etik hiçbir zaman estetiğin basit bir eklentisi olarak karşımıza çıkmaz, sanatın 

özünde içkindir, onun insani özünden kaynaklanır.  

   Toplumsal tipleri ortaya koymak, karakterler çizmek göreviyle yükümlü olan sanat, 

toplumun portresini insanlarla yapar ve insanların davranışlarını betimleyerek ahlaksal 

ilkelere destek olur ve olumsuzluklarla savaşır. 

   Toplumsal insanı ve toplumsal ilişkileri kendisine asıl konu olarak aldığı sürece sanat 

kendi öz olanaklarıyla etik sorunlarını da çözer fakat sanatçı bu sorunları yapıtlarında 

doğrudan ele almaz. Sanatın ahlaksal içeriği, etiğin asla dışardan etkisiyle doğmaz 

tersine etik, estetiğin doğal ve geçici olmayan bir bileşenidir. 

  Sanat her zaman iyice belli bir dünya tasarımını dile getirir. Sanatçının ileri sürdüğü 

konumların ilerici ya da gerici niteliği her şeyden önce onun estetik idealinden ve 

yaşam üzerine verdiği tasarımdan kaynaklanır. 



93 
 

 

 

    2.2.6. Estetik ve Sanat Felsefesi 

 

   Estetikle sanat felsefesini birleştirerek bu iki terimi aralarında bir ayrım 

gözetmeksizin eş anlamda kullanan düşünürler olduğu gibi, bu ikisini bilinçli olarak 

birbirinden ayıran düşünürler de vardır.  

   Estetik ile sanat felsefesi aynı anlama mı gelmektedir yoksa bu ikisi arasında bir fark 

var mıdır? Kabaca söylenirse estetik doğada ve sanatta güzeli araştırır; sanat felsefesi 

ise sanatı araştırır. Böylece sanat, hem estetik hem de sanat felsefesi tarafından 

araştırılmaktadır. Felsefe tarihi boyunca sanatsal sorunların başlıca iki farklı tarzda ele 

alındığını söylemek mümkün görünüyor. Bu yaklaşımlardan birinde sanatsal 

etkinlikler, sanat yapıtları ve bu yapıtların etkisi ‘başka bir şey’in aracı olarak 

görülmektedir. Burada sözü edilen başka bir şey, bir varlık kuramı, bilgi kuramı, ahlak 

kuramı ya da devlet kuramı, vb. olabileceği gibi natüralizm, empresyonizm, kübizm, 

vb. türünden herhangi bir ‘izm’de olabilir.  

   Sözü edilen diğer yaklaşım tarzında ise sanat yapıtlarının, sanatsal etkinliklerin 

kendisinden hareket edilmekte ve sanat alanında var olanlar bir başka şeyin aracı 

olarak değil, bir amaç olarak görülmektedir. Sanatsal sorunlara sanat alanında olan 

bitenin kendisinden hareket ederek bakmak elverişli bir yoldur. Böyle bir bakışta 

sanatın, ancak sanat yapıtlarıyla var olduğu dikkate alınmakta ve sanat yapıtları sanatın 

onsuz olunmaz koşulu olarak görülmektedir. 

   Bu iki farklı yaklaşım tarzına örnek olarak felsefe tarihinin ilk büyük filozoflarından 

olan Aristoteles ile Platon’un sanat görüşlerini gösterebiliriz. Bu görüşlerde sanatsal 

sorunlara farklı tarzlarda bakıldığı için, aynı sanatçı hakkında birbirine zıt sonuçlara 

varılmıştır. 

 

   Platon sanat yapıtlarının içeriğini, işlevini, etkisini değerlendirirken, onlara ideal 

devletinin düzeninin korunmasında eğitsel bir araç olup olmamaları açısından 

bakmaktadır. Platon’a göre Homeros’un yapıtları, gençlerin devlet düzenini koruyacak 

tarzda eğitilmelerine zararı dokunacağı için yasaklanmalıdır. O, ideal devletine kabul 

edilecek şairlere Homeros2un yapıtlarını kendilerine örnek almamalarını 



94 
 

öğütlemektedir. Aristoteles ise aynı sanatçı hakkında Platon’un söylediklerinin tam 

tersini söylemektedir. Homeros’u her bakımdan övülmeye değer bulmakta ve onu 

birçok konuda diğer şairlere örnek olarak göstermektedir. Aristoteles Homeros’un 

yapıtlarını, başka bir alandan hareket ederek bu alanın bir aracı olup olmamaları 

açısından değerlendirmemektedir. O, Homeros’un yapıtlarının kendisinden hareket 

etmekte ve bu yapıtlarda sanat alanına özgü sorunların neler olduğuna bakmaktadır.  

 

   Estetiğin Baumgarten tarafından bir bilim olarak kuruluşundan bu yana ise, bu 

bakışlardan biri yalnızca estetiği, diğeri ise yalnızca sanat felsefesinin benimsediği 

yollar olmamıştır. Bu iki bakış tarzı, farklı düşünürler ve filozoflar tarafından karışık 

olarak hem estetik hem de sanat felsefesi adı altında kullanılmaktadır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

    3. SİNEMANIN MİMARLIK VE SANATLA OLAN İLİŞİĞİ VE 

BİLİM-KURGU SİNEMASI 



95 
 

 

 

   3. 1. SİNEMADA MEKAN TASARIMININ ÖNEMİ 

 

 

   Sinema, var olmayan, hayal ürünü bir mimarinin kullanılabildiği bir ortam olmakla 

birlikte, mevcut mimari ile ilgilide izleyiciye deneyimsel bir algı bırakabilen 

yöntemlere sahip bir sanat olarak da düşünülmelidir. Sinematografinin icadından 

bugüne, mimari mekan kavramı çeşitli akımlar ile sinematik bir anlatım aracı olarak 

görülmüştür. Sinema dilini oluşturan diğer ögelerle de doğrudan ya da dolaylı olarak 

etkileşim içinde bulunan mekan, filmde görsel yapının en temel unsuru durumundadır. 

Sinema mekanın fiziksel ögelerinin mekanın ideolojisiyle birleşip algısal boyutta 

istenen mesajı verebilmesi ve yorumlamasıyla mekana kimlik katmaktadır. Mekan 

mimarlık ve sinema arasında var olan ilişki içerisinde en etkili kavram olarak ortaya 

çıkmaktadır. Bu ilişki, sinemanın mimarlıkla olan en somut ve en sıkı bagı olarak da 

yorumlanabilir. Michael Dear’ın(1994) aktarımında Henri Lefebre mekan için söyle 

demektedir. “ Mekan hiç bir zaman boş değildir; her zaman bir anlam 

içerir.”(Dear,1994) Sinema da mekanın bu özelligini kullanmaktadır.  

   Sinemanın temel bileşenlerinden mekan, en basit tanımı ile anlatının geçtiği yerdir. 

Filmde mekan, kimi zaman bedenin ve hareketin arka planını oluştururken, kimi 

zamanda seyircinin odağına yerleşerek ön plana çıkmaktadır. Fiziksel mekan görsel 

bölümlere ayrılarak yönetmenin-yapımcının isteğine göre sınırlandırılır. Böylece 

konuya ait mekan filme ait perdenin sınırlarınca kuşatılır. Sinema, mekanın üç 

boyutluluğunu iki boyuta indirgerken bir yandan da dönüştürerek ya da soyutlayarak 

mimari mekanın bir temsilini sunmaktadır. Sinema ve mimarinin ortak paydası mekan, 

film mekanına dönüşürken bir takım değişimleri gerektirmektedir. Lewis Jacobs, film 

mekanının, çekimlerin düzenlemesi, sırası ve aralarındaki ilişki ile ortaya çıktığını 

belirtir.  

 

   Mekanı soyut ve çevresinden bağımsız ele alamayız. Mekan çevresiyle, tasarımıyla, 

göndermeleri ile kültüre ve topluma referans verebilmektedir. Mekana bakarak toplum 

ve birey hakkında birçok ipucu elde edeilebilmektedir. Filmlerdeki mekanlar için de 



96 
 

aynı sey söz konusudur. Çogu zaman geleceğe dair tasarlanan film mekanları, 

sunulduğu dönemde ütopik görülse de, koşullar uygun olduğunda sinema da 

gerçekleştirilen bu denemeler gerçek hayata aktarılabilmektedir. Sinema dilini 

oluşturan diğer ögelerle de doğrudan ya da dolaylı olarak etkileşim içinde bulunan 

mekan, sinema filmlerinde görsel yapının en temel unsuru durumundadır. Sinemada 

mekan, gerçekçiliği yakalamak için kullanılan bir elemandır. Mekan, filmin zamanını 

ve karakterlerin hareketlerini belirlemektedir. 

   Yönetmenler, hazırladıkları kurguya uygun olacak mekanları hiç olmadıkları haliyle 

kullanabilmekte ve var olan mekanı dönüştürebilmektedirler. Ancak yönetmenlerin 

kendilerine tanıdıkları bu özgürlük, farklı sonuçlar da ortaya çıkarabilmektedir. 

Sinemada mekanları kullanırken aslında onları yeniden yorumlamakta, imgeler 

yaratarak mimari ile ilişkilendirmektedir. Mekanı deforme etmekte, yepyeni anlamlar 

ve kimlikler yüklemektedir. Mimari ve sinema birlikteliğindeki mekan 

kullanımlarındaki alt mesajlar mimarinin kullanım biçimiyle direk ya da bağlamsal 

olarak ortaya çıkabilmektedir. Sinema sanatında işlenen konunun yanı sıra ortamı 

oluşturan tüm yan etmenlere de yan anlamlar, alt mesajlar yüklenir. Tüm bu yan 

anlamlar anlatılan hikaye ile de bağdaştırılarak yeni anlamlar kazanabilmektedir. 

Çevre ise filmde anlatılmak istenenle bağdaşacak biçimde tasarlanmaktadır. 

 

   Sinema dilini oluşturan diğer öğelerle de doğrudan ya da dolaylı olarak etkileşim 

içinde bulunan mekan, sinema filmlerinde görsel yapının en temel unsuru 

durumundadır. Mekan bir konuyu anlatmak için kullanılan araçlardan biri olarak öykü 

ile iç içe geçmekte, kamera açısı, biçimler, şekiller, ışık, gölge, netlik gibi 

ayarlamaların da işin içine girmesiyle filmde ve mekanda farklı etkiler 

yaratılabilmektedir, mekanın daha dramatik, daha geniş, daha boğucu algılanması 

sağlanabilmektadır. Sinemada mekanı gerçek yaşamdan farklı olarak deneyimleme 

imkanı bulunmaktadır. Kameranın konumu, ölçeği, çekim hızı mekanı farklı algılama 

olanakları sunmaktadır. Görsel algı kameranın hareketleri ile sınırlanabilir, mekanın 

algısı farklılaşabilmektedir. 

 

 

   Mimari ve sinema birlikteligindeki mekan kullanımlarındaki alt mesajlar mimarinin 



97 
 

kullanım biçimiyle direk ya da dolayı olarak ortaya çıkabilmektedir. Sinema sanatında 

işlenen konunun yanı sıra, ortamı oluşturan tüm yan etmenlere de yan anlamlar, alt 

mesajlar yüklenebilmektedir. Mekan, hem aracı hem tanık hem de çıkış noktasıdır. 

Sinema, farklı kültürel kaynaklardan, farklı teknolojik altyapılardan destek alan ve 

farklı öyküleri farklı bakış açılarıyla sunan, yapısıyla, kendisiyle ilişkiye girenle 

diyalog içinde olan bir araç olarak alternatif bir mekan ve zaman ilişkisi kurmaktadır. 

 

   Sinematik algılama da mimaride olduğu gibi dilin ötesinde bir ifadenin ürünüdür; 

hareket, zaman, ritim, sık, gölge, doku, renk ve ses aracılığıyla oluşmaktadır. Sinema 

kendine özgü bir güçle, görüş açısını değiştirme gücüne sahiptir. Senaryo, öyküleme 

ve anlatı üst çerçeveyi oluştururken hikayeyi, nasıl anlatacağımız hangi zaman ve 

mekan bağlamında veya akışlarında kuracağımız konusu bir atmosfer yaratımıyla yani 

ışık, çerçeve kamera açıları, makyaj ve kostüm gibi detaylarla biçimlenmektedir. 

Mekanı kullanmak mimarlığın olduğu gibi sinemanın da özüdür.  

 

   Film içinde mekanlar mimarlık için mimari öğeleri vurgularken mimari mekanı 

görüntüyü aktaran öge olarak kullanan sinemacılar için görsel mekan dinamikleri 

önemlidir. Mekandaki hareket sinemada kullanılan imgeler, aracılığıyla sinema 

karelerinin hızlandırılması ile elde edilen görüntü simülasyonu ile tartısılır. Filmin 

zamanlara bölünebilmesiyle; mekanın parçaları da zamansal bir sıra içinde 

düzenlenerek zamansal yapının parçası olurlar. Böylelikle zaman da bu yapı içerisinde 

mekansallaşır.  

 

   Mekan-zaman kurgusu ve etkileşimi mimarlık ve sinema disiplinlerini eklemleyen 

yapı taşları olarak her iki disiplinin birbirine olan ilgisinin belirgin özelliğini 

oluşturmaktadır. Mekan kurgudan etkilendigi gibi mekan da kurguyu etkilemektedir. 

Film mekanını tanımlarken kimi kuramcılar mekanın sadece harekete zemin oluşturan 

bir alan olduğunu savunurken, kimileri çerçeve içindeki her şeyi mekan olarak 

adlandırmaktadır. Mekan kimi filmde ön planda olup karakterlerden ve eylemlerden 

daha vurgulu ve önemli kılınırken, kimi filmlerde geri plandaki fon biçimine 

dönüşerek görünmez kılınabilmektedir. Film içinde mekan mimari mekanın bir 

temsilidir, hem anlatısal hem de görsel olarak filmin en önemli öğelerindendir. Mekan 



98 
 

arka planda harekete fon oluşturmaktadır, anlatının geçtiği yer, zaman ve bağlamıyla 

ilgili bilgi vermektedir.  

   Film içindeki mekanlar ya gerçek mekanlardan ya da gerçek mekanların kurgu, 

senaryo ve dekorla birlesmesi sonucu algımızda ve zihnimizde olusan kurmaca 

mekanlardan olusmaktadır. Mekanın etkin olarak kullanıldığı durumda anlatı mekanı 

ön plana çıkaracak şekilde yapılmaktadır. Sinemada mekanın ön planda kullanımında 

mekanın kullanım amacı farklılaşabilmektedir. Mekan biçim olarak ya da sembol 

olarak kullanılabilmektedir. Biçim olarak kullanılan durumlarda önemli olan mekanı 

vurgulamaktır. Sembolik kullanımında ise mekan görünenden öte hissedilenle ilgilidir. 

 

   Sinema; mekanı, mimariyi, zamanı, kisiyi, bir nesneyi, bir hikâyeyi, bir düşünceyi, 

bir duyguyu kısaca her şeyi tasvir edebilir. Sinema tarafından tasvir edilen şeyler 

izleyici tarafından gerçek olarak algılanmaktadır; ancak bu algı normal koşullar altında 

onun bir yorum ya da sunum olduğunun bilinci altında gerçekleşir. Ancak sinemada 

mekan, bir temsil olarak mimari mekanın tüm özelliklerini taşıyamamaktadır. Jarvie 

bu konuda söyle demektedir: ‘‘Filmleri koklayamaz, dokunamaz ve tadamayız; ama 

kesinlikle onları gördüğümüz gibi duyarız’’. (Jarvie,1987) 

   Buradan yola çıkılarak, mekanın sinemada görüntü ve sese dönüştürüldüğü 

söylenebilmektedir. Mimarideki değişimin yaşamı şekillendirmesi gibi sinema mekanı 

kullanarak anlatmak istediği düsünceyi vurgulamaktadır. Mekan, bu denli yoğun 

biçimde sinema tarafından kullanılırken mekanın deneyimlenmesi açısından önemli 

bir noktaya gelindiği de görülmüştür. Film hikaye parçalarını bir araya getirirken, 

izleyici bu parçaları zihninde birleştirmekte ve yeni mekanlar oluşturmaktadır. 

 

   Mekan sinema tarafından oluşturulurken gerçek veya kurgusal mekanlar farklı 

şekillerde izleyici tarafından deneyimlenmektedir. Bu deneyimleme gerçek 

hayattakinden duyusal olarak eksik olsa bile anlamsal olarak daha yoğun 

olabilmektedir. Bu yoğunluk duyusal eksiklikleri çoğu zaman gidermektedir. 

 

   Mekanın film içinde kullanımına göre tanımını zenginleştirmektedir. Arka planda 

kalan ve sadece fon olarak kullanılan mekan anlatının geçtiği yerdir, ancak anlatılmak 

isteneni vurguladıkça mekan filmin ideolojisini belirtmenin yanı sıra bazen topluma, 



99 
 

kültüre ya da tarihe referans verebilmektedir. Mimari mekan, dönemiyle, toplumla, 

yasamla ilgili ip uçları taşımaktadır. Film içindeki mekan ise sinemanın anlatım 

araçlarını kullanarak mimari mekanın bir temsilini sunmaktadır. Artık olaylara bir fon 

olmanın ötesinde, mekan, anlatı için belirleyici, anlam oluşturulurken kimi zaman 

vurgu yapan kimi zaman bütünlüğü sağlayan bir bileşen vazifesi görmektedir. Mimari 

mekanın temsili olan film mekanları da mimari mekanın taşıdığı bu değer ve anlamları 

olduğu gibi temsil edebilir ya da müdahale ederek yeni anlamlara yol açabilmektedir. 

Film mekanı ile kastedilen, gerçek mekanlar, gerçek mekanların kurgu ile 

dönüştürülmesiyle oluşan kurmaca mekanlar ve dekor ve setlerle hazırlanmış 

mekanlardır. Film mekanı içindeki her üç oluşum düşünüldüğünde her şekilde mimari 

mekanın bir temsili olduğu görülmektedir. 

 

 

 

   3. 2. SİNEMA SANATINDA MİMARLIK VE RESMİN ETKİSİ  

 

 

    3.2.1. Sinema – Resim ilişkisi 

 

   Resim tarihinin köklü geçmişi mağara duvarlarına yapılan resimlere kadar 

dayanmaktadır. İnsanoğlunun kendini ifade etme arzusu kendini büyülü ritüeller ve 

çizgiler ile dışavurmuştur. Resim sanatının araç olarak kullanıldığı pragmatik çizimler 

gündelik hayatın mağara duvarına yansıması ile duygu ve düşüncelerin aktarılmasını 

içermektedir. Bunun gelişmesinin bir sonucu olan resim sanatı, ardından ressamların 

da sıkça kullandığı camera obscura ile fotoğraf sanatının doğmasına, nitekim bu 

fotoğrafların saniyedeki geçiş sayısının artması ile de kamera mekanizmalarının ortaya 

çıkmasında etkili olmuştur. Ancak sinemanın sanat sahnesine çıkışı ve henüz sanat 

olarak yeni yeni kabul edilişi diğer sanatlarda modernizm tartışmalarının sürdüğü 

döneme denk gelmiştir. 



100 
 

 

             

                                                    Şekil (3.1.):  Camera Obscura 

 

   Ancak tekrar sinemanın geçmişine göz atarsak sinemanın henüz var olmadan önce 

resim ile kesişecek noktalarının oluştuğunu görmek mümkündür. Resim sanatındaki 

perspektif çalışmalarının sürdüğü bir dönemde ortaya çıkan, Rönesans ressamlarına 

perspektif anlamında kılavuzluk eden camera obscura Leonardo da Vinci ile ön plana 

çıkmıştır. (Şekil 3.1) 

   Sinema öncesi dönemde resimlerin hareket yeteneğinin geliştirilmesi fikri yer 

almıştır ve ilk yapılan çalışmalarda ard arda gelen resimlerin oluşturduğu hareket için 

resmin hareketi adlandırması sıkça yer almıştır. Ancak bilimsel araştırma ve 

gelişmeler sinema aygıtının icadına giden yolu açmıştır. Fizyoloji, anatomi, kimya ve 

fizik gibi alanlarda yapılan çalışmalar 19. Yüzyıla gelindiğinde sinemanın aygıtları ile 

ilgili buluşların yapılmasına katkı sağlamışlardır. 

   Thomas Alva Edison ve William Dickson 1888 yılında Kineteskopu icat ettiler. Bu 

alet bir göz deliğinden görüntünün izlenmesine esas alan bir alettir. Ardından bir 

önemli gelişmeler yaşanmış ve Goodwin film şeridi için uygun maddenin selüloit 

olduğunu kanıtlamış, bu gelişmeden faydalanan George Eastman ise film makarasını 

icat etmiştir. Sinematografın geliştirilmesine giden yolda Isaac Newton’un güneş 

ışığının yansımalarına bir süre bakıp karanlık odaya giderek imgenin hala gözünün 

önünde oluşunu gözlemlediği deneyi sinema sanatına giden yolda yeni bir gelişmeyi 



101 
 

ortaya koymuştur. Çünkü bu deney gözün nasıl çalıştığını, göz ve beyin arasındaki 

koordinasyonunun nasıl sağlandığını gösteren ve imgelerin birbiri üzerine düştüğü 

görme merkezinde yaşanan ve görme kusuru olarak adlandırılan bir sinema adımının 

da önünü açmıştır. Böylelikle Peter Mark Roget zihnin hareket olmayan yerde hareket 

algıladığını öne süren bakılan şeylerdeki hızlı parlaklık değişimlerinin göz tarafından 

izlenemediğini kanıtladığı çalışma ortaya atılabilmiştir. Önemli gelişmelerden biri de 

1684 yılında yaşanmıştır. Athanasius Kircher büyülü fenerini icat etmiştir. Bu alet 

mum ışığı ve aynalı merceklerden oluşan bir mekanizma ile çalışmaktadır. Bu alet ile 

nesnelerin görüntüleri büyük duvarlara ya da perdelere yansıtılmıştır. Bu ilerleme 

sinema için oldukça önemli bir ilerlemedir. 1892 yılına gelindiğinde ise Reynaud optik 

tiyatro ile yüz metrelik perdelere görüntüler yansıtarak para kaazanan ilk kişi olmuştur. 

 

   18. yüzyılda resim sanatçılarının zenginleşen orta sınıfın portre isteklerine yeterince 

cevap vermemesi, doğal olanın birebir benzerini resmetme üzerine yapılan bilimsel 

çalışmalara zemin oluşturmuştur ve bunu karşılayan saydam kutular icat edilmiştir. Bu 

çalışmaların hızla devam etmesi ise fotoğrafın icat edilmesine katkı sağlamıştır ve 

nitekim bu çabaların sonucunda fotoğraf sanatının temelleri atılmıştır. Bu icadın da 

ileri götürülmesi ve süreci kaybeden kopyalamalar ile hareketli resmin doğmasına 

giden yolu açmıştır. 

 

 



102 
 

           

                                                 Şekil (3.2.): Lumiere'lerin Sinematografı 

 

   Nitekim 1895 yılında ilk film gösterimi kinetografın gelişmiş hali olan saniyede on 

altı kare olan film şeridi gösteren sinematograf ile Lumiere kardeşler tarafından 

yapılmıştır(Şekil 3.2). Gerçeğin yeniden üretimi olan ilk filmler yalnızca bahçıvanın 

bahçeyi sulaması, kağıt oyunu, Lumere fabrikasından çıkan işçiler ve trenin gara girişi 

gibi içerikler sahip olmuşlardır. Bu filmler resim sanatının başlangıç noktasındaki 

mağara duvarına çizilen ve sanat kaygısı olmayan resimlerle benzer özelliktedir. 

 

   Sinemanın ilk büyük öncüsü olan Melies en önemlli ilk kurmaca filmlerden olan 

‘Aya Seyahat’ filmini yaptığında, bu filmde ressam olması nedeniyle filmini geliştirme 

becerisini gösterdi(Şekil 3.3). Hareketli resim içerisinde derinliği nasıl yaratacağını, 

kompozisyonu nasıl uluşturacağını ve mekanı nasıl kullanacağını resim sanatının ona 

verdiği altyapı sayesinde hikayesine başarı ile aktarmıştır. Sinema sanatı ilk 

yıllarından itibaren resim sanatının kompozisyonundan, ışık kullanımından, 

kurgusundan ve planlarından yararlanmıştır.  

 

 



103 
 

  

  Şekil (3.3.): Georges Melis - Aya Seyahat 

 

 

   Sinema tarihinde resim etkilerine bakacak olursa Edwin Porter’ın Büyük Tren 

Soygunu ile gösterdiği kurgu başarısını örnek verebiliriz. Bu aynı zamanda sinema 

diline de katkı göstermiş filmdir ve Melies ve Lumiere’in fantastik ve gerçekçi 

çizgisine bir yenisini ekleyerek kurmaca gerçeklik anlayışını ortaya koymuştur. Kurgu 

alanında yıllar sonra en başarılı örnekleri verecek olan Eisenstein’ın da kendini 

Leonardo da Vinci ile kıyasladığı bilinmektedir. Bunun yanı sıra sinema sanatının 

resim sanatında gelişen akımları kendi diline uyarladığı pek çok örnek yer almaktadır. 

Gelecekçii sinema sanatçılarının bu akım çerçevesinde deneysel çalışmalar yaptıkları, 

bunların en önemlisinin Ginna ve Corra’nın film şeritlerini bir tuval gibi kullanarak 

boyadıkları ve adına sine-resim dedikleri çalışmalardır. Dadaist sinema sanatçıları 

zamanda resim anlayışı ile fotoğrafa dayalı filmler yapmayı denemişlerdir ve en 

önemlilerinden biri Rene Clair’in ‘Perde Arkası’ filmi olmuştur. Bir diğer akım olan 

dışavurumculuk akımı sinemadaki en başarılı akımlardan biridir. Kullandığı gerçekten 

uzak dekorlar, nesnelerin çarpıtılmış formları, deforme olmuş çizgi ve şekilleri, koyu 

renk tonları ile Robert Weine tarafından yönetilen ‘Doktor Caligari’nin 

Muatenehanesi’ filmi de bir resim tablosunu andırmaktadır. Bunun altında yatan sebep 

ise resimdir çünkü filmin Van Gogh ve Edward Munch’un çalışmalarından 

esinlenilmiştir. 

 



104 
 

   Tüm bu örnekler aslında bir ayrımı da işaret etmektedir. Sinemadaki biçimsel 

özellikler her ne kadar resim sanatından yola çıkılarak oluşturulsa da farklı bir anlamı 

ortaya koymaktadır. Bir tablonun bulunduğu ortam ile filmin gösterildiği ortamın 

farklı atmosferler yaratmaları şüphesiz sanat alıcılarını da farklı etkilemektedir. Bunun 

yanı sıra da teknikleri ve biçimlerdeki farklılık anlatıları arasındaki farklılığı da 

doğurmaktadır. 

 

  

   3.2.1.1. Biçim Bakımından Sinema ve Resim İlişkisi 

 

   Sinema ve resim arasındaki en önemli biçimsel farklılık devingenlik ve 

durağanlıktır. Devingenliği figürlerin yanı sıra sanat alıcısının zihninde oluşan imge 

aracılığı ile aktaran resim sanatından farklı olarak sinema sanatı bu devingenliği kendi 

hareket kabiliyeti ile gerçekleştirmektedir. Hareket olmayan imge de dahi hareket 

sağlayabilen sinemanın bunu gerçekleştirmek için kurgu, kamera açı ve hareketleri, 

plan ve sekanslar gibi biçimsel anlatı öğeleri vardır. Dolayısıyla bu biçimsel 

yöntemlerle durağan bir resim karesi bile seyirci için hareket eden bir imge haline 

dönüşmektedir. Bu noktada kadraj kurulumu sayesinde biçimsel özelliklerin sanatsal 

anlatıya hizmet etmesi sağlanmaktadır. Bu resimdeki çerçevelenme ve mizansen ile 

benzerlik göstermektedir. Çünkü resim sanatında olduğu gibi sanat alıcısının neyi ne 

kadar göreceğine karar veren çerçeveleme, sinemadaki kadraj ile aynı misyona 

sahiptir. Her iki sanata da sanat alıcısının yönlendirilmesi bu yöntem ile 

sağlanmaktadır. Ancak resmi inceleyen alıcı çağrışımlar yolu ile resmi 

anlamlandırmaya açıkken, sinemada seyircinin sürekli hareket eden görüntüler 

karşısında değerlendirme ve anlamlandırma süreci belirli bir zamana yayılmaktadır. 

Sinema ve resim arasında farklı ama ortak bir yaşam olabileceğini belirten Bazin, 

konuyla ilgili olarak bir film üzerinden örnekle şu açıklamayı yapmaktadır. 

 

   “ Gerçekten de, Van Gogh' ve ‘Goya' filmleri iki ressamın çalışmalarını tam olarak yansıtan yapımlar 

değildirler. Burada sinemanın rolü bir albümdeki veya bir konferansın parçası olarak kullanılan 

fotoğraflar gibi didaktik ve yerine geçebilecek seviyede olması değildir. Bu filmler, kendi doğruları 

yönünde hareket ederler. Onların kendi kaynaştırma yasaları vardır. Onları, resimlerle veya yeni doğan 

estetik oluşumlarla karşılaştırmak yanlış bir yaklaşım olacaktır. Benim daha önce ortaya koyduğum 



105 
 

eleştiriler bu yöndedir. Sinemanın işlevi, resme hizmet etmek ya da onu baltalamak değildir. Bunun 

yerine, onun varlığına yeni bir boyut kazandırır.”(Bazin, 1995:159) 

 

   Resim sanatı için hareket aynı zamanda süreci yaratmaktadır. Hareket ve zaman 

arasındaki bu ilişki sanatçının gözlemleri doğrultusunda ve sanatçının kullandığı 

teknik ile açığa çıkarılmaktadır. Fotoğrafın hareketi doğru bir şekilde göstermesinin 

ardından bu gelişme resim sanatındaki hareket algısını da yönlendirmiştir. Buna en iyi 

örneklerde biri Muygridge’in hareketi analiz eden çalışmasıdır. Konuyla ilgili olarak 

Gombrich şunları aktarmaktadır; 

   “Hepimiz “nesneler böyle görünmez” diye ayaküstü ve ivedi yargılar vermeye yatkınızdır. İşin tuhafı, 

doğanın hep geleneksel tablolardaki gibi göründüğünü sanarız. Çok yakın bir zamanda gerçekleştirilen 

şaşırtıcı bir bulgu, böyle bir kuramın temelsiz olduğunu kolayca göstermeye yetmiştir. Yüzyıllar 

boyunca, binlerce kişi koşan atları seyretmiş, at koşularında ve sürek avlarında hazır bulunmuş, 

savaşlarda şahlanıp fırlayan veya av köpekleri ardında koşan atları betimleyen resim ve baskılardan 

hoşlanmıştır. Epsom at yarışlarının ünlü betiminde, tanınmış Fransız ressamı Gericault’un yaptığı gibi 

ressamlar ve oyma ressamları, atları her zaman, sanki koşunun atılımı içinde havada süzülürcesine, dört 

bacağı da gerili olarak resmetmişlerdir. Bu tarihten elli yıl kadar sonra fotoğraf makinası, hızla hareket 

eden atları anında tespit edecek yetkinliğe ulaşınca, hem ressamların, hem de seyircilerin yanıldıkları 

çıktı ortaya. Çünkü dörtnala koşan hiçbir at, hiçbir zaman bize “doğal”mış gibi göründüğü biçimde 

hareket etmez. Aslında, bacaklarını yerden birbiri ardına kaldırır. Bir an düşünürsek, bunun başka türlü 

olamayacağını anlarız. Ressamlar bu bulguya dayanarak, hareketli atları gerçekteki gibi çizmeye 

başladıkları zaman bile, tabloları yanlış olduğu gerekçesiyle eleştirildi.” Gombrich,1980:10) 

 

 

   Şekil 3.4: Theodore Gericault - Epsom At Yarışları ve Eadweard Muybridge Hareketli Atlar 

 

   İki sanat arasındaki bu temel devingenlik farkına rağmen bu iki sanat birbiriyle 

kesişen noktaları ile bağlantı içinde kalmaya devam etmiştir. Her iki sanat da kendi 

devingenliklerini kendi biçimsel teknikleri ile aktarıp ve kendi sanat formu içerisinde 



106 
 

bunu gerçekleştirmektedirler. Çerçeve içerisindeki hareket kabiliyeti sinemada 

süreklilik gösterebilmektedir ve çerçeve dışına çıkan bir hareket kamera teknikleri ve 

kurgu ile devamlılık arz edebilir ancak resim sanatında bu hareket, hareketin 

resmedildiği son yer kalmak mecburiyetindedir. Sonuç olarak ise her ikisi de hareketi 

anlatmayı başarır. (Şekil 3.4) 

   Sinema tarihinde yakın planı kullanan ilk yönetmen Edwin S. Porter olmuştur. ‘Bir 

Amerikan İtfaiyecisinin Yaşamı’ adlı 1903 yapımı altı dakikalık filminde kullandığı 

tüm yakın planlar sinemadaki diğer yönetmenlere de örnek olmuştur(Şekil 3.5). Porter 

filmin açılışını yakın plan çekimi ile yaparak seyircinin en baştan koşullanmasına, 

heyecanlanmasına ve bilgilendirmesine olanak sağlamış bu tekniği sinemaya 

kazandırmıştır. Sinemada da benzer kullanımlar filmin türüne ve konusuna göre farklı 

duygular aktarmaktadır. Örneğin korku filmlerinde detay kullanımları seyircilerin 

gerilmesine neden olurken, dram filmlerindeki detay kullanımları seyircinin 

duygulanmasına hatta ağlamasına neden olmaktadır. Bunun sebebi, seyircinin yakın 

plan aracılığı ile izleyicinin filme duygusal olarak daha yoğun bir şekilde katılmasıdır. 

Genel planda gösterilen pek çok öğeyi taramak zorunda olan göz, belirli bir süre 

verilen görüntüde pek çok noktayı kaçırabilir ve bu sebeple henüz bilgilendirme süreci 

tamamlanmadığı için duygusal anlamda yakın planda olduğu gibi bir yoğunluk 

yaşamamaktadır. Yakın planda ise gözün taraması gereken nesne az, bilgilendirme 

süreci kısa ve hızlı olduğundan dramatik etki seyirciye daha hızlı aktarılmaktadır. 

 

 

                         Şekil 3.5: Edwin Porter - Bir Amerikan İtfaiyecisinin Yaşamı 

   Resim sanatındaki yakın plan kullanımı ise nesnelerin perspektif düzleminde ön ya 

da arka planda konumlandırılması ile sağlanmaktadır. Bu kullanımda da sinemadaki 

kullanımına benzer şekilde ön planda olan ve belirli bir boyut ile resmedilen nesne 



107 
 

daha dikkat çekici olduğundan izleyici bu nesneye bilinçli olarak yönlendirilir. Bir 

diğer kullanımı da yalnızca detayın resmedilmesidir ki bunun da etkisi sinemada 

olduğu gibi oldukça kuvvetlidir. Bu yöntemle resmedilen öğenin gösterilmek istenen 

detayı dışındaki bölümü çerçeve dışında tutulmaktadır. 

   Sinemada temel olan genel, orta ve yakın planlar görüntüleri farklı boyutlar ile 

sunarak bilgi ve duyguların aktarılmasına aracı olmaktadırlar. Ancak bu kullanım 

yalnızca çekim ve kurgunun bilinçli bir şekilde kullanılmasını öngörmektedir. Bu 

şekilde aynı zamanda devinim de sağlanmaktadır. Farklı bilgilendirme özelliklerine 

sahip olan planlar, kurgu ile düzenlenen belli bir sıralama ve ritm ile konuyu 

pekiştirmek için kullanılmaktadırlar. Bu aslında sinemanın göstermeye dayalı yapısına 

da hizmet eden organik bir yapının parçalarıdır. Farklı boyutlarda ve şekillerde 

göstermeyi mümkün kılarlar.  

   Sinemanın ilk yıllarında genel planlarından oluşan filmlerde sinemanın dilini 

okumak tam olarak mümkün olmamıştır. Yalnızca genel planlardan oluşan filmler 

genel planın işlevsel bir kullanımını değil sinemada anlatımın kendisini 

simgelemektedir. Ancak sinema dilinin gelişmesi ile birlikte genel planlar işlev 

kazanmıştır. Öyle ki bugünkü kullanımına bakıldığında genel planlar özellikle tanıtıcı 

planlar olarak kullanılmaktadır. Bir manzarayı, bir şehri, bir kalabalığı tanıtan 

çekimler filmin başlangıcında ya da yeni bir mekana geçildiğinde o yer ile ilgili 

seyircinin fikir edinmemesini sağlamaktadır. Ancak bu noktada da çerçevelemenin 

önemini aktarmak gerekir. Genel plandaki mizansen yaratımı ustalık isteyen bir seçim 

gerektirmektedir. Burada en çok kullanılan yöntemlerden biri resim sanatında olduğu 

gibi öğenin çerçevenin sağında ya da solunda konumlandırılması sıkça rastlanılan bir 

kullanımdır. Hatta çoğu yönetmen genel planların çerçevelemesinde resim sanatına 

öykünmüştür.  

 

   Resim sanatındaki kurgu anlayışına baktığımızda temelde çerçeve içerisindeki 

yerleştirmelerin düzeninden bahsetmek mümkündür. Ressam tuvalinde yer alan her 

figürün yeri, rengi, şekil, konumu, duruşu, bakışı, ifadesi, genel olarak tablodaki çizgi, 

desen, doku, ışık gibi öğelerin zıtlığı ya da dengesi ile ilgili belli kurgulamalar 

yapmaktadır. Sinemada ise senaryonun uygulamaya geçiş aşamasından itibaren 

kurgunun varlığından söz etmek mümkündür. Sinemada ise çekimler, çekimlerin 



108 
 

özellikleri, ışık ve aydınlatma, mekan, dekor, kostüm, makyaj pek çok öğe 

kurgulanmak zorundadır. 

   Sinemanın senaryonun belirlenmesinin ardından görsel anlamda kılavuzluğunu 

yapan storyboard ressamlar tarafından çizilmektedir. Bu çalışmalar bir ressamın eskiz 

çalışmalarına benzetilebilir(Şekil 3.6). 

 

          

Şekil 3.6: Bir Endülüs Köpeği – Storyboard çalışması -İllüstrasyon: Mike Myhre Raffaello, 

Çayırdaki Meryem için dört çalışma 

 

   Sinemada hareketli görüntülerin bir sürece yayılması ve ekranda kalacağı süre 

sinemanın başka bir anlatı öğesi olan kurgu ile sağlanmaktadır. Çerçeve içerisindeki 

kurgunun yanı sıra görüntülerin ard arda sıralanması için de kurguya ihtiyaç 

duyulmaktadır. Sinemadaki kurgunun ilk adımını rastlantısal bir şekilde atan kişi 

Melies olmuştur. Bir film çekimi sırasında kamerasının arızalanması ve Melies’in 

çekilen görüntüleri izlerken bir kadının aniden bir erkeğe dönüşmesini hayretle 

karşılamıştır. İlizyonla uğraşan bir sinema sanatçı için bu rastlantısal buluş yapacağı 

‘Aya Seyahat’ filmi için yararlanacağı bir fırsat niteliğindedir. Nitekim Aya Seyahat 

filmindeki bu teknik filmin sinema tarihine geçmesine neden olan özelliklerden biri 

olmuştur. 

 

   Kurgu bir sahneyi dramatik mantığına göre çözümlediği ve aksiyonda devamlılığı 

esas aldığı için, kişiler ve olaylar kendiliğinden hareket ediyormuş hareket ediyormuş 

gibi görünür. Bunun için özel teknikler vardır. Örneğin kesme, yani bir çekimden 

diğerine doğrudan geçiş, her zaman çerçeve içindeki bir hareketin üzerine yerleştirilir. 

Kurgu, aynı zamanda bir eksiltme sanatıdır. Çünkü teorik olarak bir filmin, 

karakterlerinin hareketlerini bir bütün olarak vermesi imkansızdır. O yüzden gerçek 

zamanda diyelim ki kırk beş dakika sürecek olan bir yemek sahnesi, anlatısal zaman 



109 
 

içinde iki dakikaya düşürülebilir. Fakat burada unutulmaması gereken şey söz konusu 

eksiltmelerin asla gelişigüzel olmadığıdır. Sinemanın kendisine özgü yöntemleri 

sayesinde derişik zaman gerçek zamanı temsil eder. Diğer bir deyişle seyirci, söz 

konusu sahne içinde herhangi bir kısaltmayı algılamaz, onu doğrudan doğruya gerçek 

zaman içinde geçiyormuş gibi değerlendirir. Böylece bir anlatıyı değil de gerçeği 

izliyormuş duygusu bir kez daha tazelenecektir. 

   Bir diğer keşisme noktası olan çerçeveleme resim ve sinemanın temel öğelerinden 

bir diğeridir. İki sanat dalı için de bu öğe anlatımının gerçekleştirileceği sınırları 

çizmektedir. Bu sınırları ressamın tuvali oluştururken yönetmenin ise kamera ekranı 

oluşturur. Ressam tuval üzerindeki canlı ya da cansız, gerçek ya da gerçekdışı öğeleri 

yönlendirip çerçeve içindeki yerlerini belirlerken, yönetmen kamera ekranın çerçevede 

yer alacak oyuncu ya da objelerin, doğaya şehir görünümünün ne kadarının yer 

alacağını ve nerede konumlanacağını belirlemektedir.  

   Sinema ve resim sanatçısı alıcısına sunmak için oluşturduğu çerçeveye aynı zamanda 

kendi duygu ve düşüncelerini aktarmaktadır. Bu sanatçının alıcısı ile iletişime geçme 

yoludur. Bu bir sanatçının dönemi eleştirmesi, bir bilgiyi ya da deneyim yaşatma 

çabası olduğu gibi yalnızca var olanı sunma isteği de olabilir. Ancak amacı her ne 

olursa olsun sanatçının dünya görüşünü yansıtmaktadır. Bu yolla izleyicisini etkileme 

çabası içerisindedir ve bunu başta çerçeveyi kullanarak gerçekleştirmektedir. İlgiyi 

yönlendirme araçlarından biri çerçeve planlarının anlatı gücünü arttırmak amacıyla 

farklı şekillerde kullanılmasıdır. Sinemada en etkili plan kullanımı yakın planlardır. 

Bu şekilde seyirciye aktarılan bilgi artar, duyguları yönlendirilebilir ve yakın planda 

gösterilenin daha iyi tanınmasına hatta o bir karakterse özdeşleşmenin sağlanmasına 

katkıda bulunur. 

   Sinemadaki çerçeveleme ile ilgili olarak Eisenstein şunları söylemektedir; 

“Sinemacılar 1907’ye kadar kameranın önüne kurulan sahnedeki olayları çerçevelemede mekânsal 

özellikleri koruyarak tek tek çekimlerle ilgileniyorlardı. Sinematografik planların müdahalesi ile 

zamansal ilişkiler ya da öyküsel nedensellik yaratmıyorlardı. Çerçeve içerisinde daha çok insan 

vücudunun tamamını ve içerisinde bulunduğu mekânda, başın üzerindeki ve ayakların altındaki mekânı 

göstermek için kamerayı eylemden gerektiği kadar uzak tutarak çerçeveliyorlardı. Kurgulama, 

aydınlatma ve farklı perspektif arayışları pek yoktu. Perspektif, çoğunlukla bir tiyatronun önsırasının 

ortasında oturan bir izleyicinin perspektif açısıyla benzerlik gösterir. Eisenstein “Film Biçimi” kitabında 

Goethe’nin şu sözüne yer vermiştir: “Doğada hiçbir zaman hiçbir şeyi tek başına görmeyiz; her şeyi 



110 
 

önündeki, ardındaki, altındaki, üstündeki bir başka şeyle bağlantılı olarak görürüz” (Eisenstein, 1985: 

98). 

 

   Sinemada renk kullanımının da resim sanatındaki kullanımına benzer estetik 

özellikleri vardır. Her iki sanatta da ışığın ortaya çıkardığı renkler anlatımın ve 

anlamlandırmanın birer parçası olmuşlardır. Renk resim tarihi için ilkel mağara 

resimlerine kadar dayanmaktadır. O zamanlarda herhangi bir estetik değer içermeyen 

renk, daha sonraları resim sanatının anlatım öğelerinden biri olmuştur. Ressamlar 

doğada gördüklerini resmederken, bunu gördükleri renkler ile yaoma eğiliminde 

olmuşlardır. Renklerin farklı tonlardaki kullanımı, koyuluk ve açıklık değerleri resmi 

ışıklandırma amacıyla da kullanılmıştır. Renklere yüklenen anlamlarla da renk 

vazgeçilmez bir estetik öğe haline gelmiştir. Bilinçli renk seçimleri sinema ve resimde 

sembolik bir anlam olarak kullanılmıştır. Renklere yüklenen anlamlarla da renk 

vazgeçilmez bir estetik öğe haline gelmiştir.  Bilinçli renk seçimleri sinema ve resimde 

sembolik bir anlam olarak kullanılmıştır ve bu kullanım aktarılan öykünün 

güçlenmesini sağlamıştır(Şekil 3.7). 

 

      

  Şekil (3.7.):  Krzysztof Kieslowski Renk Üçlemesi 

 

 

   Sinema dendiğinde akla gelen ilk öğelerden biri resimde olduğu gibi ışık ve 

aydınlatmadır. Film sanatında görüntü, ışığa duyarlı film yüzeyinde oluşur. Vy 

yönüyle ışık sinemanın temelde var olması için temel bir gerekliliktir çünkü 

görüntünün kendisi ışıktır. Işık, estetik bir öğe olarak düşünüldüğünde kullanılan 

aracın teknik nitelikleri ve yüzey üzerinde eseri ortaya çıkarma süreci film ve video 

açısından görüntünün oluşturması süreci de üzerinde durulması gereken önemli bir 



111 
 

konudur. Işık, sahne sanatlarında nesnelerin görünebilmesi ve bir ortam yaratmak 

kaygısıyla gereken, resim sanatında estetik bir öğe olarak karşımıza çıkar. Belli 

özelliklere sahip ışık, teknik gereklilik için kullanılırken, ışığın görüntüde estetik bir 

öğe olarak düşünülmesi bizi aydınlatma kavramıyla karşılaştırır. Bir nesneyi 

kameranın algılayabilmesi için, bu nesnenin aydınlatılması gerekir. Aydınlatılmış olan 

nesne, içinde bulunduğu mekanla birlikte kameranın yarattığı görüntü boyutu içinde 

de bir hacim oluşturur. Bu nedenle aydınlatma, hem görüntü boyutunun ortaya 

çıkmasında hem de yaratacağı etki açısından önemlidir. Aydınlatmanın görüntü 

boyutuna olan etkisi, ışık ve gölge ilişkisinin düzenlenmesiyle ilgilidir. Gölgeleri 

düzenlemek, ışıklı alanları düzenlemekten çok daha önemlidir. Bir nesnenin iki 

boyutlu ya da üç boyutlu algılanmasını sağlayan, yani nesnenin şeklini ve formunu 

ortaya çıkaran gerçekte ışık değil, gölgedir. Gölge oluşturma kaygısıyla yapılan 

aydınlatma, görüntü boyutunun yaratılmasına ve estetize edilmesine yardımcı olur. 

Sinema sanatı resim sanatındaki Rembrandt, Chiarocuro, Cameo, Notan aydınlatma 

gibi yöntemlerin sinemadaki pek uygulamasını bu sebeple görmek mümkündür. 

 

   Sinema sanatında senaryonun başarılı bir şekilde seyirciye aktarılması görüntü 

dilinin titizlikle kullanılmasını gerektirir. Görüntü sayesinde senaryonun anlattığı 

zamanda ve mekanda dolaşmak, senaryodaki olayları anlamak e konuya yaklaşmak 

mümkün olur. Her görüntü seyircinin zihninde bir anlam yaratır ve izleyicinin olay 

örgüsünü anlamlandırmasına yardımcı olur. Sinema ve resim sanatlarında çerçevedeki 

her öğe görüntüyü oluşturmaktadır. Bu görüntü ise senaryonun konusunu aktardığı 

gibi ressam ya da yönetmenin düşünce ve hayal dünyasından izler taşımaktadır. Bu 

yüzdendir ressam ile yönetmenin aynı nesneyi ele alış yöntemleri ve aktaracakları bilgi 

farklı olacaktır. 

 

   Bazin için görüntü, "Temsil edilen nesneye perde üzerindeki temsilinin katabileceği 

her şey"dir. Bunun içine dekor, makyaj, aydınlatma, çerçeveleme, oyun ve kurgu 

girmektedir. Bazin'e göre, görüntüye inanan yönetmenler gerçeği ele alıp onu 

çözümlemeye çalışırlar, kendilerine göre değerlendirirler, kurgu yardımıyla bu gerçeği 

kendilerine göre yeniden düzenleyip seyirciye sunarlar. Buna göre, yönetmenlerin 

filmlerinin anlamı, tek tek gerçeğin öğelerinin taşıdığı anlamda değil, bu öğelerin 

düzenlenişindedir. Gerçeğe inanan yönetmenlerde ise kurgu ancak olumsuz bir rol 



112 
 

oynar, yani gereksiz öğeleri ayıklamakta kullanılır. Bu yönetmenler "gerçeğe hiç bir 

şey katmaz, gerçeği bozmaz, tersine, gerçekten derin yapılar çıkarmaya" çalışır.  

 

   Görüntüyü; gerçeksel, çevresel, yorumlayıcı, simgesel, öykündürücü, özleştirici, 

özetleyici, birleştirici kurgu olarak kullanmak mümkündür. Bir konuyu görüntüyle 

doğrudan doğruya, yalın ve düz bir yolla anlatmak görüntünün gerçeksel kullanımıdır. 

Görüntüyle bir mekan oluşturulabilir. Örneğin Boğaz Köprüsü çekiminin İstanbul‘u 

belirlemesi görüntünün çevresel kullanımıdır. Yorumlayıcı kullanım ise görüntüyle 

düşüncelerin, hayallerin ve duyguların ifadesidir. Örneğin bir detay gösterilerek 

ardından gelişecek olaylar çağrıştırılır. Simgesel kullanım, farklı atmosfer ve olayların 

görüntüyle simgelenmesidir. Örneğin karamsar bir düşünceyi, yağmurlu ve kapalı bir 

hava görüntüsüyle vermek. Bir olay, konu ya da kişinin görüntüyle taklit edilmesi, 

örneğin olayın sandalda geçtiğini belirtmek için kameranın sağ-sola sallanması 

görüntünün öykündürücü kullanımıdır. Belirli olaylardaki ya da kişilerdeki tipik 

ayrıntılar görüntüyle özleştirici bir öğe olarak kullanılabilir. Napolyon şapkası gibi. 

Bu da görüntünün özleştirici kullanımıdır. Görüntünün özetleyici kullanımı ise daha 

önceki olayları topluca hatırlatmaktır. Görüntüyle olaylar ve düşünceler arasında 

birleştirme yapılabilir. Örneğin bir silahtan kadının yüzüne, kadının yüzünden silahı 

elinde tutan kişinin yüzüne çevrinme yapmak. Kurgu çeşitli görüntüleri birbiri ardına 

ekleyerek benzerlikleri ve farklılıkları ortaya çıkarmaktadır. 

   Çerçevede yer alan öğenin görüntünün ötesinde bir bilgi olduğu düşünülürse, bu 

bilgilerin bir düzen içerisinde verilmesi sayesinde anlatılmak istenen ortaya 

çıkmaktadır. Dolayısıyla çerçevede yer alan önemli bilgiler ile daha az önemli bilgiler 

ancak bu algının yaratılması ile seyirci tarafından anlaşılabilir. Bu kompozisyon ile 

gerçekleştirilmektedir. Çerçevenin oluşturduğu görüntüdeki ahengi kompozisyon 

sağlamaktadır. Kompozisyon da resim ve sanatının önemli kesişme noktalarından 

biridir. Resim sanatındaki kompozisyon sinemada devingen bir yapıya dönüşmüştür. 

Sinemadaki kompozisyonlar teknik olanaklarla birlikte sürekli değişim ve dönüşüm 

içindedir. Resim sanatında perspektif, çizgi, şekil, yön, form, doku, boşluk, derinlik, 

boyut, gibi temel tasarım ilkeleri bütüncül ve düzenli bir kompozisyonun oluşmasını 

sağlayan öğelerdir. Bu öğeler estetik bir atmosfer yaratır ve seyirciyi yönlendirirken 

haz almasını da sağlar. Tüm bu tasarım ilkeleri sinema sanatının da kullandığı öğeler 

olagelmiştir. 



113 
 

 

   3.2.1.1.1. Sinema Sanatının Faydalandığı Resim Tasarım İlke ve Elemanları 

   Çerçeve, temel olarak iki boyutlu tasarımdır. İki boyutlu tasarım, seyircinin bakış ve 

dikkatini planlı bir şekilde yönlendirerek iletilmesini istediğimiz anlamı ortaya çıkarır. 

Sanatçının, başkalarının farklı şekilde gördüğü malzemeyi kendi bakış açısıyla ortaya 

koymasıdır. Kompozisyon, fotoğraflanan cisimlere “işte görüyorsunuz” demenin 

ötesinde anlam kazandıracak yönde, boy, şekil, sıra, üstünlük, hiyerarşi, desen, 

yankılama ve uyumsuzluk gibi unsurları seçip altını çizer. Bazı temel ilkeler ister film, 

fotoğraf, ister resim, çizim olsun, her tür görsel tasarıma uygulanır. Bu ilkeler değişik 

bileşimlerde karşılıklı etkileşim içinde çalışarak çerçeve unsurlarına derinlik, hareket 

ve görsel güç katarlar.  

   Çizgi: Çizgi, ister açıkça ister üstü kapalı olsun, görsel düzenlemenin bir 

değişmezidir. Etki yönünden güçlü, kullanım olarak çok yönlüdür. Birkaç basit çizgi, 

iki boyutlu bir boşluğa göz/beyin için anlaşılır olacak şekilde düzenleyebilir. Çizginin 

çok çeşitleri vardır, ama görsel düzenleme yönünden önemli olan birkaçından söz 

etmek gerekir. Bazen ters S olarak da adlandırılan kıvrımlı çizgi, görsel sanatlarda 

sürekli yinelenen bir temadır ve klasik Yunan sanatçılarından bu yana kullanılmıştır. 

 

   Işık-Gölge: “Bir nesnenin görülebilmesi için ya kendisinin ışık kaynağı olması, ya 

da üzerine gelen ışığı yansıtması gerekir. Işık, bir kaynaktan her yöne doğru 

dalgalanarak yayılan parçacıklar olarak düşünülebilir.” Daha önce de bahsedildiği gibi 

sinemanın yapıtaşının ışık olmasının yan ısıra, biçim ve anlatı olanakları noktasında 

da ışık ve gölge hem aydınlatmanın bir parçası hem de anlam yaratmanın temel 

öğelerinden biridir. 

   Renk: Renk en genel tanımıyla şu şekilde açıklanabilir: “Işığın kendi özyapısına ve 

nesneler üzerindeki yayılımına bağlı olarak göz üzerinde yaptığı etki.” Işık olduğu 

sürece var olan renk hem nesnelerin tanınması, hem duyguların sembolik olarak 

aktarımı gibi resim sanatındaki benzer amaçlarla sinemada da kullanılmaktadır. 

 

   Doku: Fiziksel cisimler ve kültürel etkenlerle olan ilişkimizi temel alan doku, 

algılama ipuçları verir. Dokunun büyük bir kısmını görebiliyorsak, cismin nispeten 

yakın olması gerektiğini biliriz; bir şey ne kadar uzaktaysa, dokusunu o kadar az 



114 
 

algılarız. Doku, cisimlerin kendilerine özgü bir özelliktir ama ortaya çıkartılması için 

genellikle ışıklandırma gerekir. 

   Biçim/Form: Form bir nesneyi sınırlandırıp onu tanımlayabilmektedir. Biçim ise 

formdan daha canlı bir ifadeyi akla getirir. Bir formun farklı anlarda aldığı “biçimleri” 

vardır. Yani form, zamana göre farklı biçimlere girebilir. Paul Klee bunu şöyle 

özetlemektedir: “Biçim, formun karşısında daha canlıdır. Biçim canlı varlığa, form da 

cansız varlığa (Nature-Morte) eşittir.” 

   Ölçü: Farklı veya aynı biçimler, ölçüsel uygunluklar veya zıtlıklarla daha değişik 

tesirlere ulaşırlar. Küçük ölçüler görsel algıda uzaklık tesiri yaratırlar. Büyük ölçüler 

de yakınlığı ifade ederler. Dar ve ince her biçim, benzeri kalın biçimden daha büyük 

görünür. Uzaklık, derinlik olarak ağırlığı etkiler. 

   Yön: Devingen ya da durağan hacmi olan unsurlar, belirli doğrultulara işaret eder ya 

da bakarlar, bu şekilde ise işaretleme ya da dizilim olma durumu yön ile 

açıklanmaktadır. Sinemada ise bakış yönü ve aks çizgisi gibi tekniklerle seyircinin 

zihninde o çerçevedeki yön kavramanın algılanması sağlanmaktadır. 

   Boşluk: Cisimler arasındaki uzaklık olarak tanımlanabilecek boşluk ilkesi sinemada 

altın oran kullanımı ile birlikte önemli ve önemsiz özne ya da nesnelerin uzaklık 

yakınlık ve mesafe ile konumlandırılmasında kullanılmaktadır. Atalayer’e göre 

cisimlerin görsel etkilerinin net, berrak, kuvvetli, anlamlı ve anlaşılır olmasında, 

boşluk/aralık belirleyici bir kavramdır. 

   Bütünlük/Uygunluk: Birbirine ait olduğu etkisini veren öğelere “uygun” 

denilmektedir. Biçimlerin bir araya gelişinde, minimum ve maksimum aralıkların 

belirlenişinde, biçim kümelerinin birbirlerine bağlandığında, benzer “unsurlar” bir 

bütün haline gelmeye yatkın olurlar. Minimum benzerlik zıtlığın başlangıcıdır. 

Maksimum benzerlik ise eşitliktir. Biçimler arasındaki benzerlik faktörü, biçimden 

biçime geçişte uyumlu, olumlu ilişkileri belirginleştirir. Biçim geometrisinin seçimini 

kolaylaştırır. Şekilsel benzerlikler anlam, ifade olarak belirlilik ve etkililik sağlar. 

 

   Oran: Oran, estetik ifadenin gücünü, etkisini şiddetlendirir veya yok eder. Ölçü, 

görsel sanatlarda, tamamen oran ilişkileriyle var olur. Klasik Yunan felsefesi, 

matematiğin evreninin denetleyici gücü olduğunu ve bunun ifadesini altın orandaki 



115 
 

görsel güçlerde bulduğunu dile getirmiştir. Altın oran, orantı ve boyut ilişkilerine genel 

bakış yollarından sadece biridir. 

   Ritim: Görsel hareketin düzeni, bir tasarımın anlatım dili ile ortaya çıkar. Bu uyumlu 

hareketler düzeni, belli tekrarları içerir. Düzenli ve akıcı elemanların bütünü 

oluşturmasıyla da ritim algılanır. Sinemada ritimi oluşturan öğeler ise kamera 

hareketleri, çerçeve içi hareketliliğin yanısıra kurgudaki dinamizmdir. 

 

   Denge: Görsel denge, kompozisyonun önemli bir unsurudur. Bir görsel 

kompozisyondaki her unsurun görsel bir ağırlığı vardır. Bunlar dengeli veya dengesiz 

bir kompozisyon şeklinde düzenlenebilir. Bir cismin görsel ağırlığını öncelikle boyutu 

belirler ama çerçevedeki yeri, rengi ve bizzat kendisinin ne olduğu da bunu etkiler. 

Dengeli veya dengesiz bir alan oluşturulmasında birçok etken rol oynamaktadır. 

 

   Vurgu: Vurgulama; ön plana çıkması gereken unsur ile ikinci planda kalması 

gereken unsur arasında gerçekleştirilecek bir yön, boyut, biçim, doku, renk, ton ya da 

çizgi kontrastı ile sağlanabilir. Sinemada vurgulamanın yönü ve şiddeti, kurgu marifeti 

ile tekrarlanma sayısına, gizlenmesine ve tekrar açığa çıkarılmasına bağlı olabildiği 

gibi yakın plan ölçekleri, diyaloglar ile de yapılmaktadır. 

   Zıtlık: Bir tasarımın mesajından önce görsel yanı algılanır. Görsel zıtlık, farklı 

yollarla gerçekleştirilebilir: boyut, aralık, ışık, form, doku, renk gibi tasarım öğeleri 

arasında oluşturulacak farklılıklar sayesinde tasarımdaki tekdüzelik giderilip görsel 

hareketlilik sağlanabilir. Başka bir deyişle; ortak özellikleri olmayan görsel öğelerin 

bir araya getirilmesiyle oluşturulan ayrım ile tasarımda zıtlık sağlanır. Kavramsal zıtlık 

ise daha çok izleyiciye iletilecek mesajlarla, tasarımın altında yatan düşüncelerle 

ilgilidir. Kavramsal zıtlık, tasarım öncesinde belirlenen ve birbirine aykırı olan 

düşüncelerin, anahtar sözcüklerin özümsenerek tasarımda yorumlanması ile 

oluşturulur. 

 

   3.2.1.1.2. Sinemada Anlatım ve Biçim Teknikleri 

   Resim sanatından pek çok şekilde faydalanan sinema sanat zaman içerisinde kendi 

terminolojisini de oluşturmuştur. Bu anlamda sinema sanatının teknik anlatı olanakları 

içeriğin ve senaryonun ön plana çıkarılmasında oldukça önemlidir. Bu bölümdeki 



116 
 

tanımlamalarda Film Sanatı kitabının sözlükçesinden faydalanılmış ve sıklıkla 

kullanılan sinema terimlerine yer verilmiştir. 

   180 Derece Kuralı: Çekimden çekime unsurlar arasındaki sağa sola doğru mekânsal 

ilişkileri tutarlı kılmak için, kameranın aksiyonun bir tarafında kalmasını dayatan 

devamlılık kurgusu kuralı. 180 derece çizgisinin diğer adı aksiyon aksıdır. 

 

   Açı/Karşı Açı Çekimi: Genellikle karşılıklı konuşma sahnelerinde kullanılan ve 

karakteri birbiri ardına gösteren iki ya da daha fazla çekimin kurgulanması. Devamlılık 

kurgusu sisteminde, bir çerçevede sola bakan bir karaktere karşılık, sonraki çekimde 

sağa bakan diğer karakter bulunur. Karakterlerden birini, diğerinin omzunun üstünden 

gösteren çerçeveler açı/karcı açı çekim kurgusunda yaygın biçimde kullanılır. 

 

   Açılma/Kararma (Fade): 1. Açılma (Fade in) çekimin yavaş yavaş ışıklanarak 

görünür hale geldiği karanlık ekran. 2. Kararma (Fade Out) ekran karardıkça çekimin 

görünmez hale gelmesi nadiren de olsa kararmalarda görüntü siyaha değil de beyaza 

ya da herhangi bir renge dönüşebilir. 

   Aksiyon Aksı: Devamlılık kurgusu sisteminde ana oyuncular arasında çizilen hayali 

bir çizgidir. Sahneyi oluşturan unsurlara ait mekânsal ilişkileri tanımlar. Kamera bir 

kesme ile aksın diğer yanına geçmemlidir, aksi takdirde bu mekânsal ilişkiler tersine 

çevrilir. Aynı zamanda 180 derece çizgisi olarak da adlandırılmaktadır. 

   Aksiyon Uyumu: Aynı hareketin iki ayrı görüntüsünü hareketin aynı anında birbirine 

bağlayan devamlılık kesmesi; bu şekilde hareket kesintisiz gibi görünmektedir.  

 

   Alan Derinliği: Kameranın önündeki en yakından en uzağa kadar olan alandaki her 

şeyin net odakta olmasıdır. Alan derinliğinin iki ile beş metre arasında olması demek, 

kamera objektifine uzaklığı iki metreden yakın ve beş metreden uzak olan her şeyin 

odakta olmayacağı anlamına gelir.  

   Alansal Perspektif: Görüntüdeki derinliğini vurgulamak adına ön plandaki nesneler 

arasındaki farklılıkların, arka plandakilere oranla, daha fazla ayırt edilebilir olmasıdır. 

 

 



117 
 

   Aldatıcı Kesme: Devamlılık kurgusu sisteminde, çekimden çekime, zamanı devamlı 

olarak sunan fakat figürler ve nesnelerin konumlarında uyumsuzluklar yaratan kesme.  

 

   Almaşık Kurgu: farklı mekanlarda ve genellikle eş zamanlı olarak gerçekleşen iki ya 

da daha fazla aksiyonu birbiri ardına ve iç içe gösteren kurgu. 

   Anlam: 1. Göndergesel Anlam: İzleyicinin farkına varacağı varsayılan ve filmsel 

evrenin dışında olan belirli bilgileri anıştırma anlamına gelmektdir. 2. Açık Anlam: 

Çoğu zaman filmin başında ya da sonunda ve genellikle sözlerle anlatılan ve açık 

biçimde sunulan anlamdır. 3. Örtük Anlam: İzleyecinin çözümleme ve derinlemesine 

düşünme ile ulaşabileceği, söylenmeden anlaşılan anlamdır. 4. Semptomatik Anlam: 

Filmin anlamının kimi zaman kendisine rağmen, tarihsel ve toplumsal bağlamının 

sağladığı avantaj sayesinde ortaya çıkması. 

   Anlatım: Olay örgüsünün, öykü bilgisini sunması ya da saklaması işlemidir. Anlatı, 

izleyiciye filmdeki karakterin sahip olduğu bilgiden daha azını da, daha çoğunu da 

verebili ve karakterin zihinsel algılarını ve düşüncelerini daha yüzeysel ya da daha 

derin biçimde sunabilmektedir. 

   Anlatı Biçimi: Filmin bölümlerinin, nedensel oalrak bir dizi ilişkili olayın 

gerçekleşmesi aracılığıyla birbiriyle ilişki kurduğu bir filmsel düzenleme türüdür. 

 

   Aşırı Genel Çekim: görüntüde yer alan nesnenin boyutunun son derece küçük 

göründüğü çerçeveleme; bir bina manzara ya da insan kalabalığı ekranı 

doldurabilmektedir. 

 

   Aşırı Yakın Çekim: görüntüde yer alan nesnenin boyutunun son derece büyük 

göründüğü çerçevelemedir. Yaygın olarak küçük nesneler ya da vücudun bölümleri 

üzerinde kullanılmaktadır. 

   Atlama: bir çekimin kesintiye uğramasıyla oluşmuş gibi görünen eksiltme 

kesmesidir. Çekimlerdeki ortak figür sabit kalırken arka plan aniden değişmektedir; 

ya da tam tersi gerçekleşmektedir, yani arka plan sabit kalırken figürler aniden 

değişebilmektedir. 

 



118 
 

   Bakış Açısı Çekimi: kameranın yaklaşık olarak filmdeki karakterin gözlerinin olduğu 

yere konumlandırılmasıyla, karakterin gördüklerinin izleyiciye sunulması; genellikle 

bu çekime, bakan karakterin çekiminden önce ya da sonra bir kesme ile yakınlaşılır. 

 

   Bakış Uyumu: Bir çekimde bakan karakterin bakışının diğer çekimde ise baktığı 

şeyin gösterildiği, aksiyon aksı kurallarına uygun kesmedir. Eğer karakter sola 

bakıyorsa bir sonraki çekimde bakan karakter görüntü dışında ve sağda olacaktır. 

 

   Biçim: bir filmi oluşturan bölümler arasındaki ilişkiler sisteminin bütünüdür.  

   Bindirme: Aynı film kuşağı ya da aynı çekim üzerine birden fazla görüntünün 

pozlanmasıdır.  

   Bütünlük: filmi oluşturan bölümlerin sistematik olarak birbirleriyle ilişki haline 

olmaları ve dahil olan tüm unsurlar için motivasyon sağlama düzeyi.  

   Çağrışımsal Biçim: Filme ait parçaların benzerlikler, karşıtlılar, belirli fikirler, 

duygusal ve etkileyici nitelikler sunmak amacıyla bir araya getirildiği filmsel 

düzenleme türüdür. 

   Çekim: 1. Çekimler sırasında, kameranın bir kez çalıştırılmasıyla elde edilen film 

parçası. 2. Bitmiş bir filmde harektli çerçeveleme olsun ya da olmasın, kesintisiz tek 

görüntü. 

   Çerçeve: Film kuşağı üzerindeki tek bir görüntüdür. Çerçeveler, perde üzerinde hızlı 

biçimde arka arkaya yasnıtıldıklarında bir hareket yanılsaması yaratılmaktadır.  

   Çerçeve Oranı: Çerçevenin genişliğinin yüksekliği ile olan ilişkisidir.  

   Çerçeveleme: Film çerçevesinin kenarlarını, görüntüye oluşturacak biçimde seçmek 

ve düzenlemek için kullanmak. 

   Çerçeveleme Açısı: Çerçevenin, filme alınan görüntü ile ilgili olarak konumu: üstten, 

yukarıdan aşağıya doğru (üst açı); yatay, aynı hizada (Düz açı); aşağıdan yukarıya 

doğru (Alt açı). Aynı zaman da kamera açısı olarak da adlandırılmaktadır. 

 

   Çerçeveleme Mesafesi: Çerçevenin mizanseni oluşturan unsurlara olan görünür 

uzaklığıdır. Kamera uzaklığı ve çekim ölçeği olarak da adlandırılmaktadır. 



119 
 

 

   Çerçeveleme Yüksekliği: Çerçeveleme açısına bakmaksızın kameranın yerden 

yüksekliğidir. 

   Çeşitleme-Varyasyon: Filmin biçiminde bir unsurun dikkate değer farklılıklarla 

yinelenmesidir. 

 

   Devamlılık Kurgusu: Devamlı v açık bir anlatısal aksiyon yaratmak için kullanılan 

kurgulama sistemdiri. Devamlılık kurgusu çekimden çekime, görüntü içi yönelimlere, 

konumlara ve zamansal ilişkilere dayanmaktadır. 

   Devamsızlık Kurgusu: Devamlılık kurgusu sisteminde kabul edilmez olan 

tekniklerin kullanılarak çekimlerin birleştirildiği her türlü alternatif kurgu sistemidir. 

Buna göre mekânsal ve zamansal ilişkilerdeki uyumsuzluklar, aksiyon aksının 

kırılması ve grafiksel ilişkiler üzerine odaklanması bu sistemin bazı özellikleridir. 

 

   Diegesis: Bir anlatı filminde filmin öyküsünün geçtiği evrendir. Diegesis, 

gerçekleştiği varsayılan olayları ve görüntüde yer almayan eylemleri ve mekanları 

içermektedir. Diegetik olmayan ekleme ise bir sekans içinde anlatı evrenine olmayan 

nesneleri gösteren bir çekim ya da çekimler dizisinin eklenmesidir.  

   Entelektüel Montaj: Görüntülerin bir araya getirilerek, bu görüntülerin içinde 

bulunmayan soyut bir anlam yaratmasıdır.  

   Geçmişe Dönük/Flash Back: Film öyküsü içinde daha önce yaşanmış olayları 

göstermek üzere öykü düzeninin değiştirilmesidir. 

   Görüntü İçi Yönelim: Tanıtıcı çekim sırasında oluşturulan ve çerçeve içindeki 

karakterlerin ve nesnelerin konumlarıyla, hareket yönelimleriyle ve karakterlerin bakış 

yönleriyle belirlenen, sahne içindeki sağ-sol ilişkileridir. Devam kurgusu görüntü içi 

yönelimi çekimler arasında istikrarlı bir şekilde tutmaya çalışmaktadır.  

   Hareketli Çerçeve: Hareketli kamera, zoom objektif ya da belirli özel efektlerin 

kullanımıyla görüntüde oluşan etkidir; Çerçevelemeler, filme alınan sahneye bağlı 

olarak değişmektedir. 



120 
 

 

   İleriye Sıçrama: Film içinde öykünün geleceğe sıçraması ve ardından tekrar filmin 

şimdiki zamana dönmesidir.  

   İzleyici Çekim: Görüntü içinde hareket eden bir figürü görüntüde tutmak için değişen 

çerçevenin olduğu çekimdir.  

   Kesme: 1. Film yapım sürecinde, iki film parçasının birbirine eklenmesidir. 2. Bitmiş 

bir filmde, bir çerçeveden diğerine yapılan ani değişimdir.  

   Kesme ile Yakınlaşma: Uzaktan bir çerçevelemeden aynı mekanın bir bölümünün 

daha yakından görünümüne ani değişimdir. 

  Kontrast: çerçeve içindeki en aydınlık ve karanlık bölgeler arasındaki farktır.  

   Kurgu: 1. Film yapım sürecinde kameranın çektiği film parçalarını seçme ve 

birleştirme işlemidir. 2. Bitmiş bir filmde, çekimler arasındaki ilişkileri düzenleyen 

tekniler bütünüdür. 

   Mekan: En minimal düzeyde, her film iki boyutlu grafik mekan, düz bir görüntü 

komposziyonu göstermektedir. Tanınabilir nesneleri figürleri ve yerleri tanımlayan 

filmlerde üç boyutlu mekan da gösterilmektedir. Herhangi bir anda üç boyutlu mekan 

görüntü içi mekan olarak doğrudan tanımlanabilir ya da görüntü dışı mekan olarak 

tasvir edilebilir. Aynı filmde öykü mekan içinde (gösterilsin ya da 

gösterilmesin)aksiyonun bütünlüğünün yerini ve olay örgüsü mekanı içinde, 

sahnelerde temsil edilen görülebilir ve işitilebilir yerleri seyirci ayırt edebilmektedir. 

 

   Mizansen: Filme alınmak üzere kameranın önüne yerleştirile tüm unsurlardır. 

Dekorlar ve aksesuarlar, aydınlatma, kostümler ve makyaj, oyuncuların rolleri 

mizansen içerisinde yer almaktadır.  

   Montaj sekans: bir konuyu özetleyen ya da bir zaman dilimini kısa simgesel ve tipik 

görüntülere sıkıştıran bir film bölümüdür. Zincirlemeler, açılma-kararmalar, 

bindirmeler ve silinmeler, montaj sekansındaki görüntülri birbirine bağlamak için 

sıklıkla kullanılan tekniklerdir.  

   Motif: Bir film içinde belirli yollarla tekrarlanan bir unsur. 



121 
 

 

 

   Motivasyon: Bir film içindeki unsurun neden orada olduğunu gösteren gerekçedir. 

Bu motivasyon izleyicinin gerçek dünyaya dair bilgisine, tür geleneklerine, anlatısal 

nedenselliğe ya da film içindeki stilistik modele başvurmaktadır.  

   Olay Örgüsü: Bir anlatı filminde, bütün olayların nedensel ilişkileri, zamandizinsel 

düzeni, süresi, sıklığı ve mekanları da dahil olmak üzere izleyiciye doğrudan 

sunulmasıdır. Anlatıdaki olayların izleyicinin hayalinde olduğu öykü kavramının 

karşıtıdır. 

 

   Örtüşme kurgusu: Bir aksiyonun tamamını ya da bir bölümünü yineleyen 

kesmelerdir. Bu şekilde olay örgüsü ve izleme zamanı uzamaktadır.  

  Plan-Sekans: Tek bir çekim ile ve genellikle uzun çekim ile filme alınan sahne için 

kullanılan Fransızca terimdir. 

   Resimli senaryo taslağı: Filmin çekimini planlamaya yarayan ve çizgi-roman 

benzeri çizimlerin kullanıldığı yöntemdir. Bu çizimlerde her bir çekim ya da çekime 

ait safhalar ve bunlarında altında çekimlerle ilgili açıklamalar bulunur.  

   Ritim: Çekimler içindeki seslerin, çekimlerin ve hareketlerin algılanan düzenidir. 

Ritmik faktörler vuruşları, vurguları ve tempoyu da içermektedir. 

   Sahne: Bir anlatı filminin tek mekan ve zamanda geçen ya da aynı anda iki ya da 

daha fazla aksiyonu göstermek için almaşık kurguyu kullanan bölümüdür.  

   Sekans: Genellikle filmin, bir aksiyonun bütününü içeren, sahneden daha geniş bir 

bölümü için kullanılan terimdir. Bir anlatı filminde çoğu kez, sahne teriminin eş 

anlamlısı olarak kullanılmaktadır. 

   Sıklık: Bir anlatı filminde olay örgüsünde gösterilen herhangi bir öykü olayının kaç 

kere tekrarlanacağını belirten zamansal manipülasyondur.  

   Soyut biçim: filme ait parçaların, şekil, renk, ritim ve hareket yönü gibi görsel 

niteliklerdeki tekrarlamalar ve çeşitlemeler vasıtasıyla birbirleriyle ilişkili hale geldiği 

filmsel düzenleme türüdür. 



122 
 

 

 

   Stil: Tek bir filme ya da bir grup filme özgü film tekniklerinin tekrarlanması ve ön 

plana çıkarılması (örneğin bir yönetmenin sineması ya da ulusal bir akım).  

   Süre: Bir anlatı filminde olay örgüsünde sunulan zaman geçişinin yönlendirilmesi 

ve öykü içine yerleştirilmesi işlemidir.  

   Tanıtıcı Çekim: Bir sahnedeki önemli figürleri, nesneleri ve ortamları gösteren 

genellikle uzaktan çerçevelenen çekim türüdür.  

   Yeniden Çerçeveleme: Çerçevenin karakterin hareketine göre kısa pan ve tilt 

hareketleri ile ayarlanması ve figürün görüntüde ve merkezde kalmasının 

sağlanmasıdır.  

 

   Zincirleme: İki çekim arasında gerçekleşen ve çekimlerden biri yavaşça kaybolurken 

diğerinin yavaşça belirgin hale geldiği geçiş; kısa bir an için görüntüler üst üste 

binmektedir. 

 

   Tüm bu tanımlamaların yanı sıra Stefan Sharff‘ın “sinestetik ögeler” olarak 

tanımladığı ögeler, film içerisinde sinemasal cümleler içinde düzenlenmektedir. Her 

öge, özerk karakteristikleri olan birimlere gruplanmış planlardan oluşur. Sinema 

sekansının anlaşılabilmesi, bu sinemasal ögelerin anlaşılmasıyla gerçekleşmektedir. 

Sinemada yönetmen çeşitli sinemasal konfigürasyonları kullanarak izleyicinin bir 

takım beklentiler içine girmesini sağlar. İzleyici sistem tarafından kontrol edilen bir 

kod çözme döngüsünün içine sürüklenir. Estetik amaçlarla bir araya gelmiş 

olduklarına göre, yapı hem içerik, hem de biçimi tanımına dâhil eden bir kavramdır. 

Dolayısıyla sanat eseri özel bir estetik amaçla bir araya gelmiş olan bir göstergeler 

sistemi ya da göstergeler yapısıdır. Sharff, 300‘den fazla film üzerinde yaptığı 

analizlere dayanarak sinemasal yapıyı tanımlamak için sekiz temel model 

oluşturmuştur: 

 

   Ayırma: Tek bir zamanda olan planların alternatifli olarak gösterilmek üzere bir 

arada düzenlenmesidir. Ayırma, tematik bağlamda olan her durumu tanımlamak için 



123 
 

kullanılabilmekte, ancak sinemasal olarak birbiriyle doğrudan ilişkili olan planlara 

denir. Ayırma üç şekildedir:  

    Giriş ve sonuç imajlarının da içinde bulunduğu imajların grafik ve uzamsal 

kompozisyonları: Bir ayırma genellikle geneli veren kavrayıcı bir planla başlar. Bu 

plan diğer ögelerin coğrafik konumlamalarını ve birbirleriyle olan uzamsal ilişkilerini 

ortaya koyar.  

   Ritim ve göreli zaman: Belli bir ayırmaya özgü zaman duygusudur. Ayırmada zaman  

karmaşık bir konudur. Belli uzunluklardaki planların bir araya toplanması ritmik bir 

titreşim oluşturur. Göreli zaman kavramı, görüntülerin bir araya gelmesi sırasında bir 

görüntünün ve bir önceki görüntünün ne kadar sürdüğüne dair ipuçları verir.  

 

   Ayrılmış imajlar arasındaki yakın ilişki 

   Paralel Aksiyon: Eşzamanlı olarak gösterilen iki ya da daha fazla anlatısal kurgudur. 

Birbirlerinden uzak mesafede veya zamanda olan iki anlatıyı bir arada anlatmak için 

kullanılır. Paralel aksiyon sinemasal sentaksta aynı zamanda zamanın uzatılmasını 

veya kısaltılmasını sağlar. 

   Yavaş Açılım: Bir resimsel informasyonun tek veya daha fazla plan ile kademeli 

olarak gösterilmesidir. Filmsel bir görüntünün algılanması imajların çözümlenmesinin 

devamlılığı ile ilgilidir. Potansiyel olarak her yeni imaj; yeni bir kavram, olgu, vb. 

bilgiyi de beraberinde getirir. İzleyen karşısındaki görüntüleri birleştirerek bir anlam 

üretmeye çalışırken, aynı zamanda bir sonraki görüntüyü de tahmin edebilmek için 

ipuçları arar. Verilen ipuçları nötr (yansız/tarafsız) konumda veya bilinçli olarak 

izleyeni yanlış yönlendiriyorsa, başka bir sinemasal dinamik işlemeye başlar. Sharff‘ın 

yavaş açılım dediği kavram budur. Yavaş açılım çok çeşitli şekillerde çalışabilen, 

temelde anlatısal informasyonu düzenlemek için kullanılan belli bir sistemdir. Yavaş 

açılım, filmin uzunluğuna da bağlı olarak hikâyedeki kilit bilgilerin izleyene 

aktarımını zamana yayarak uzatır. Yavaş açılım bir görüntü ile başladıktan sonra, 

coğrafik olarak yakınında olan ve ilk görüntüye yeni bir ışık tutan veya anlamını 

değiştiren başka bir görüntü ile takip edilir. Yavaş açılım kavramında iki tane karşı 

güç bulunur: verilen görüntünün gerçekliği ve ekran çerçevesinin dışındaki alandaki 

gerçeklik. Çerçevenin dışındaki alan bir kamera hareketiyle genişletildiğinde bu güçler 



124 
 

çarpışır. Verilmiş olan görüntünün bile potansiyel olarak görülmeyen dış alanı 

beklenmedik bir şeyi saklı tutar. 

   Tanıdık İmaj: Film içerisinde tekrar edilen bir ton, resim, benzerlik veya düşünce 

veya bir sahnenin parçası olabilir. Filmde ritmik bir frekansla görülen herhangi bir 

resim tanıdık bir imaja dönüşür. Tekrar ve simetrilerin oluşmasını sağlayan tanıdık 

imaj, sinemasal yapının sonunda genellikle daha geniş bir plan veya kamera 

hareketiyle takip edilir. Tanıdık imaj sayesinde parçalı olan görüntüler birbirleriyle 

daha kolay ilişkilendirilebilirler. 

   Hareketli Kamera/Hareketli Oyuncu: Kesme yapmadan kullanılan kamera 

hareketidir. Parçalı/kesintili planların aksine, hareketli kamera bir eğrisellik oluşturan 

ve akıcı bir sinemasal ögedir. Hareketli kamera, gerçekliği betimlemekten çok daha 

karmaşık bir fonksiyon üstlenmiştir: sübjektif bir hareket dünyası yaratmak. Parçalı 

plandan çok farklı olan hareketli kamera, izleyenin perspektif duygusunu yoklamanın 

yansıra üç boyutlu bir atmosfer de yaratır. Parçalı planda izleyen parçaları bir araya 

getirmek durumundayken, hareketli kamera zaten olayları olduğu gibi akıcı bir şekilde 

gösterdiğinden izleyene böyle bir görev düşmez. 

   Çoklu Açı: Paralel aksiyon, ana plan disiplini, tanıdık imaj vb. bütün sinemasal yapı 

ögelerinin temelinde var olan, uzamsal bütünlüğü ve planlar arasındaki devamlılığı 

sağlayan sinemasal ögedir. Örneğin, 180 derece kuralı veya diğer bir ifadeyle ters açı 

kuralı normal koşullarda uyulması gereken temel birçoklu açıya dayalı sinema 

kuralıdır. 

   Ana Plan Disiplini: 1940lar‘da standart haline gelen bir Hollywood metodudur. Ana 

plan disipline ile yavaş açılım sinemasal bir spektrumun iki ucunda yer alırlar. Ana 

plan, geniş bir alanın gösterildiği çok geniş bir plan olabilir veya orta geniş bir plan 

olup daha küçük bir alanı da gösterebilir. Ana plan, izleyene istenen informasyonun 

aktarılması için olabildiğince bilgiyi içerir. Ana planı daha yakın planlar takip eder ve 

ana planı detaylandırarak daha çok bilginin aktarılmasını sağlarlar. 

 

   Düzenleme: Sinemasal devamlılığı sağlamak, sinemasal ritim ve tempoyu 

oluşturmak, sinemasal bir harmoni yaratmak ve tüm görüntü ve seslerin grafik 

sıralaması için yapılan genellikle zigzag geleneğini gözeten düzenlemedir. 



125 
 

 

   Sinemanın tüm anlatı ve biçim öğeleri tek bir amaca hizmet etmektedir; filmin 

yönetmenin aktarmak istediği şekilde seyirciye ulaşabilmesi. Bu sebeple sinema tarihi 

boyunca pek çok tür, akım ve yönetmen tarafından denenmiş olan yöntem ve üsluplar 

pek çok stilin ortaya çıkmasına neden olmuştur. Sinema sanatı da içerisinde bulunduğu 

dönemlerden etkilenmiş ve bu dönemi yansıtmak için en uygun tekniği bulma çabasını 

her daim göstermiştir. Sinemanın tarihi gelişimi incelendiğinde bu anlatı ve biçim 

arayışları daha net olarak görülmektedir. Tiyatro eserleri ve edebiyat uyarlamaları ile 

başlayan sinema tarihi henüz kurgu ve çekim teknikleri keşfedilmediğinde dahi 

kendini anlatmak amacıyla ortaya bir dil koyma çabasını göstermiştir. Gerek Melies 

gibi tesadüflere dayalı buluşlar gerekse Kuleshov gibi bilinçli yapılan deneyler gibi 

çok araştırma sinemanın her geçen gün kendini daha iyi ifade etmesini, seyirci ile daha 

sıkı bir bağ kurmasını sağlamıştır.  

 

   3.2.2. Sinema – Mimarlık İlişkisi 

   Bilimkurgu filmleri çoğunlukla, bilinen gerçekliğe aykırı kurgulamalar içindeki 

alternatif olasılıklar hakkında çarpıcı ve rasyonel kurgular yapar. Bilimkurgu sineması 

kapsamındaki kurgusal öğelerin çoklukla doğa kanunları üzerine yapılmış bilimsel 

önermeler ya da ispatlar dâhilinde olası olmasıdır. Genel olarak bilimkurgu, 

günümüzden yola çıkıp geleceğe dair temkinli tahminler yürüterek ve de spekülasyona 

başvurarak yeni bir dünyanın temelini atar. Bilimkurgu filmleri mimarlık için gereken 

deneysel ortamı diğer film türlerine göre daha çok sağlar. Film architecture: From 

Metropolis to Blade Runner adlı kitabın giriş yazısında Vachel Lindsay (1915)’in “The 

art of Moving Image” adlı kitabından bahseder. Kitabın “Architecture in Motion” 

bölümünde filmlerdeki yapıların geleceğin mimarlığını şekillendirmekteki 

potansiyeline değinir. Lindsay’e göre mimarlar bu filmlerin sonucunda yeterli cesareti 

gösterirse Amerika yeni mimari denemeler için deney alanına dönüşebilir. Yeni 

mimarlığı ortaya çıkması için kamera çok uygun bir araçtır. Lindsay’in de bahsettiği 

gibi günümüz teknolojisiyle mimarlık üretim alanı, videolara, filmlere kaymıştır. 

Bilimkurgu türü sınırsız hayal gücüyle geleceğin mimarisi sinema dedirtecek kadar 

etkili bir alandır.  



126 
 

 

 

   Bilimkurgunun dünya yaratma süreciyle mimari tasarım arasında büyük bir 

benzerlik bulunmaktadır. Bilimkurgu sanatçısı ile mimarın temelde ortak yönleri, her 

ikisinin de tanrısal bir işe soyunarak yeni dünyalar yaratmalarıdır.  

   Jonathan Glacey, The Guardian’daki bir yazısında, “sinema, mimarinin son hızla 

uçuşa geçeceği en güzel mekândır” diyerek iki disiplin arasındaki bağlantıyı özetlemiş, 

gelecek kentlerini detaylı bir biçimde işleyen pek çok filmin, izleyici tarafından kentin 

nasıl olabileceğini göstermesi açısından, oldukça heyecan verici olduğunu belirtmiştir. 

“Radikal mimari tasarım ve sinema arasındaki en yakın ve çekici ilişki, sinemanın 

araştırma için daha fazla ve büyük alanlar sunmasıdır. Modern mimarinin en iyilerinin 

birçoğu, dijital ve üç boyutlu tasarım yöntemleri sayesinde duygu ve kapsam olarak 

sinematiktir. Archigram ya da Superstudio üyelerinin, 1960’larda günümüzde 

sokaklardan elde edilebilen ucuz üç boyutlu teknolojiye sahip olduklarını düşünün. 

İnşa edemedikleri hayali kentlerinin küçük filmlerini görselleştirirlerdi. Bu, yüzlerce 

çizim, maket ve makaleden çok daha cezbedici bir teknik” diyerek günümüzde 

bilimkurgunun yaptığı işe bir vurgu yapmıştır. Glacey’in dediği üzere olanakları 

kullanıp geleceği resmetmeye çalışanlar sadece film yapımcıları değil aynı zamanda 

bu konuyu araştırıp yeni projeksiyonlar ortaya çıkarma çabasında olanlardır. Bu 

projeksiyonlara ulaşmak için seçtikleri metot ise bilimkurgudur. Yeni mekân 

tasarımları, mevcut olanların farklı kullanımlarını sağlayan bu yöntem mimarlık için 

önemli bir araç haline gelmiştir. Bartlett Mimarlık Okulu’nda, Unit 15 adında film, 

video, animasyon ve hareketli grafikleri, mimari yöntemler üretmek, geliştirmek, 

arıtmak ve tasvir etmek için kullanan bir tasarım atölyesi oluşturmuştur. Bu atölye 

gelecek tasvirleri için kurguladıkları mekânları direk olarak bilimkurgu tekniğiyle 

yapmışlardır (Şekil 3.8). Bilimkurgu filmlerinde kullanılan mekanlara benzer 

mekanların ortaya çıktığı bu çalışmada, bilimkurgunun mimari ve geleceği için 

öneminin resmi açıkça görülür. Diğer yandan mimarinin bir sinema türü için başlı 

başına bir konu olabileceği gerçeği de başka hiçbir elemana ihtiyaç duyulmadan 

yansıtılan görsellerden anlaşılır. Ayrıca bir mimarlık okulunda yöntem olarak 

bilimkurgunun kullanımı da iki tür arasındaki etkileşimin derecesi hakkında fikir verir.  

 



127 
 

 

            Şekil (3.8.): Bartlett Mimarlık Okulu Unit 15 atölye çalışmalarından örnekler. 

 

   Mimari ortam bilimkurgu için esas planı oluşturduğu gibi arka planda kalarak 

filmdeki zenginliği oluşturan bir eleman da olabilir. Bilimkurgu sinemasında arka 

planda oluşturulan yapay dünya, ön planda akıp giden hikâyeye nitelikli bir fon 

oluşturmak durumundadır. Bu durum başta mimarlar olmak üzere pek çok tasarımcıya 

yeni bir eylem alanı doğurur. Dolayısıyla mimarlık pratiğinin bilimkurguyla ilişkisi de 

bir adım öteye taşınmış olur. Özakın (2001), bilimkurgu filmini, devasa bütçelerle 

kalabalık bir yüksek yetenekliler ordusu tarafından, en gelişmiş teknoloji araçları 

kullanılarak geniş kitleler tarafından izlenmesi için hazırlanmış gelecek öngörüleri 

olarak tanımlar.  

 

 

 

 



128 
 

 

   3.3. SİNEMADA BİLİMKURGU VE TARİHSEL GELİŞİMİ 

   İlk olarak yazınsal alanda kendini gösteren bilimkurgu türü, gelişen teknolojinin de 

etkisiyle sinema ortamına aktarılan yenilikçi bir tür olmuştur. Yazıyla anlatılanların 

görselleştirilmesine olanak sağlayan bu ortam, türün gelişimi için önemli olmuştur. 

Hareket halinde imge ve özel efekt imkanlarıyla, romancıların daha önce geliştirdiği, 

insanın ve bilimin geleceği üzerine yaptığı varsayımlar yeni bir boyut kazandı. 

Bilimkurgu sinemayla karşılaşarak amaçlarını pekiştirdi.  

   Sessiz filmin erken dönemlerinden beri var olan bilimkurgu sinemasının, sinemaya 

ilk girişi, kamera ve kurgu tekniklerinin sunduğu olanakların fark edilmesiyle 

olmuştur. Doğa yasalarının çeşitli kurgu ve yanılsama teknikleriyle, belgesel 

görüntüleme dışına çıkılarak kurgulanıp yorumlandığı bir uygulama söz konusudur. 

İlk başlarda teknolojinin ilkel bir seviyede olması nedeniyle filmler etkileyicilikten 

uzaktır.  

 

   Tıpkı Jules Verne romanlarında olduğu gibi, ilk dönem filmlerde, teknoloji teması, 

gelişen teknolojinin sağladığı üstün kullanımların sunumuyla sıklıkla işlenmiştir. Bu 

anlamda ilk bilimkurgu örneği, Lumiere kardeşlerin 1895 yılında yapmış oldukları, bir 

dakikalık Charcuterie Mechanique filmidir. Bu bilgiye rağmen bilimkurgunun ilk 

örneği 1901 yılında Ferdinand Zecca’nın uçan sigara biçimindeki aracıyla çektiği 

Gökyüzünün Fethi (La Conquete de I’Air) olarak bilinir, fakat bu film tarz olarak bir 

deneme olmaktan öteye gidememiştir. 1902’de Verne ve Wells’in romanlarından yola 

çıkarak Ay’a Yolculuk (Le Voyage Dans La Lune) adlı filmi, bilimkurgunun beyaz 

perdedeki ilk önemli yönetmeni olan George Melies yapar. Melies daha sonra 

bilimkurgu türünde Olanaksızlıklar Boyunca Yolculuk (1904 )ve Denizler Altında 

20.000 Fersah (1906) filmlerini çeker ve bu tür içinde olan yerini sağlamlaştırır. 

Özellikle Olanaksızlıklar Boyunca Yolculuk filmiyle, bilimkurgu, teknolojinin 

sunduğu hızın vurgusuyla serüven türüne yaklaşmaya başlar. Seyirciyi bir trenin 

yolculuğuyla baş başa bırakan film için tiyatro ortamında denenen fon oyunları, stop-

motion gibi teknikler kullanılmıştır. Bu özelliğiyle görselliğin geliştirilmesinde önemli 

adımları teşkil etmiş ve sinema dili yeni montaj teknikleriyle gelişmiştir.  



129 
 

 

 

   Bilimkurgu türünde militaristik bir yönün ortaya çıkması I. Dünya Savaşı öncesinde 

Almanların savaş hazırlıkları ve İngilizlerin savunma psikolojisi zamanlarında ortaya 

çıkar. Londra’nın uçan dairelerce işgali ve genç bilim adamının bu araçları uzaktan 

kumandalı torpillerle yok etmesini anlatan, Koruyucu (The Airship Destroyer, Walter 

R. Booth, 1909) filmi ile birlikte öteki dünyalardan varlıklarla karşılaşma ve istila 

teması sıklıkla işlenmeye başlanır. Ardından, 1908’de Dr. Jekyll and Mr. Hyde (Robert 

Louis Stevenson) ve 1910‘da Mary Shelley eserinden uyarlama olan Frankenstein (J. 

Searle Dawley) gibi örneklerde karşımıza çıkan çılgın bilim adamı temasıyla, filmler 

izleyiciyi kışkırtmanın ötesinde birer sosyal eleştiri örnekleri olmuşlardır. 

 

   I. Dünya Savaşı sonrasında bilimkurguya yaklaşımda Amerikan ve Avrupa 

modelleri arasında belirgin bir farklılık ortaya çıkar. Avrupa’da Rusya ve Almanya 

tarafından bilimkurgu, gelecek tahminleriyle sosyal eleştiri aracı olarak kullanılır ve 

önemli atılımlar yapılır. Rus sinemasına bakıldığında bilimkurgu filmlerinin yüzdesi 

oldukça düşük olmasına rağmen Iakov Protazow’un Alexei Tolstoy’un aynı isimli 

romanından esinlenerek 1924 yılında çektiği Aelita: Mars Kraliçesi, türün tarihinde 

ses getiren bir örnek olmuştur. Savaşın ardından savaşın etkilerini taşıyan ve anlamını 

açığa vuran dışavurumculuk akımı ortaya çıkar. Edebiyatta doğacılığın, tiyatroda yeni 

romantizmin, resim ve sinemada izlenimciliğin yerini aldığı Dışavurumculuk akımı 

Almanya’da gelişir ve en çarpıcı örneklerini verir. Alman sinemacılar, dışavurumcu 

yaklaşımlarıyla bilimkurgu filmlerini sadece teknolojinin teşhiri olmaktan öteye 

götürmüş, insanın iç dünyasını anlatmanın bir aracı haline getirmişlerdir. Bu filmler 

gerçek-dışı ve çoğunlukla absürd dekorlarıyla, çarpıtılmış perspektifleriyle, ışığın ve 

gölgelerin abartılı kullanımıyla akıma uygun biçimsel özellikler taşır. Dışavurumcu 

sinemacılar, çılgın bilim adamı temasını kullanarak, sonraki dönem Amerikan 

filmlerinin aksine mantıksal açıklama yerine insan ruhunun hallerini ele alarak 

hikâyeleri kurma yolunu seçmişlerdir. Homonculus (Otto Rippert, 1916), Dr. 

Caligari’nin Muayenehanesi (Das Cabinet des Dr. Caligari, Robert Wiene, 1919), 

Nosferatu (F.W. Murnau, 1922) gibi filmlerle Almanlar hayalet figürlerini 

bilimkurguda kullanmışlardır. Bu dönemde en çok dikkati çeken film, Fritz Lang’in 

1925-1927 yapımı Metropolis’i olmuştur. Film içeriği ve yapım bütçesiyle bilimkurgu 



130 
 

sinemasının ilk ihtişamlı örneklerinden birini oluşturur. Metropolis, 2000 senesinin 

devasa şehrindeki iktidar-işçi mücadelesiyle özellikle ekonomik eşitsizlik temasına 

odaklı distopik yaklaşımıyla iktidara yönelik eleştirilerde bulunmaktadır. 

 

   1929 yılında yaşanan büyük işsizlik sorununun, II. Dünya Savaşı’na kadar kendini 

hissettirmesine rağmen 1930’larda bilimkurgu filmleri “kaçış filmleri” olarak görev 

üstlenmiş ve bu dönemde krize rağmen film sayısında önemli bir artış yaşanmıştır. Bu 

dönem, seri filmlerin yükselişine tanıklık eder. O yıllarda dergileriyle edebi alanda 

gelişmeye başlayan bilimkurgu yanında fantastik kahramanları konu alan çizgi roman 

serileri de ortaya çıkmış ve Flash Gordon, Buck Rogers, Dick Tracy gibi serilerin 

beyaz perdeye uyarlanmaları söz konusu olmuştur. Öte yandan çılgın bilim adamları, 

yüksek teknoloji ürünü gereçler, dünya hâkimiyeti planları ve çatışmaları gibi stok 

konu malzemeleri ve düşük bütçeli üretim süreçleriyle bu tarz filmler beyaz perdede 

önemli bir ağırlık kazanırlar. Amerikan bilimkurgu sinemasının en başından beri 

vazgeçemediği tür olan korku ve çılgın bilim adamı teması da bu döneme damgasını 

vurmuştur. Bilimkurgu sinemasının duraklama dönemine girdiği II. Dünya Savaşı 

sırasında, dünyanın diktatörlükler ve demokrasiler biçiminde ikiye ayrılmış olması, 

kendi sistemlerinin en iyi yönetim biçimi olduğunu ispatlamaya çalıştıkları bir dönem 

olmuştur. I. Dünya Savaşı’ndan farklı olarak radyo ve sinemanın büyük kitlelere 

ulaşmasıyla, ilk renkli film örneklerinden biri olan Dr. Cyclops (1941) ve animasyon 

formatındaki Superman serisi gibi örnekler piyasaya çıkarılmışlardır. 

   Savaştan sonra 1950’ler paranoya ve endişeli ruh halinin hâkim olduğu bir dönem 

olmuştur. Nükleer teknolojiyle birlikte insanoğlu kendi türünü yok edebilecek bir gücü 

keşfetmiş ve kullanmıştır. Çoğunluğu düşük bütçeli B-tipi filmler vasıtasıyla savaş 

sonrası karamsarlık insanoğlunun üzerinde yaşadığı gezegen için bir tehlike olduğu 

düşüncesi, bilinçli olarak ortaya çıkarılan yok olma korkusu, savaş ve savunma 

psikolojisi beyazperdeden dışarıya yayılmıştır. Bu endişeler, bilimkurgu sinemasında 

sıklıkla işlenen paranoya temasına odaklı hikâyelerle ifade edilmiştir (Hardy, 1995). 

Başka Dünyadan Gelen (The Thing From Another World, Christian Nyby, 1951), 

Onlar (Them, Gordon Douglas, 1954), The Quartermass Experiment (Quartermass 

Deneyi, Val Guest, 1955), İstila (The Invasion of the Body Snatchers, Don Siegel 

1956), İnanılmaz Küçülen Adam (The Incredible Shrinking Man, Jack Arnold, 1957), 

Uzaylı Bir Canavarla Evlendim (I Married a Monster From Outer Space, Gene Fowler 



131 
 

Jr., 1958) gibi filmler dönemin paranoyalarını yansıtmaktadırlar. 1950’lerin başından 

itibaren uzay temalı filmler de gelişim göstermiştir. Yabancı, dünya dışı güçlerin 

tehdidi altındaki Dünya’nın kurtarılması gerektiği bahanesiyle, sınıflı toplumun tipik 

eğilimlerinden biri, yani kendi çıkarlarını bütün bir insanlığın çıkarlarıymış gibi sunma 

kurnazlığı, bilimkurguda apaçık kendini belli eder (Menningen, 1967). Komünizm ve 

aynı şekilde faşizm korkusu bu dönemde her şeyin temeline yerleşmiştir.  

 

   1960’larda meydana gelen gelişmeler siyasi ve toplumsal hayatın daha da 

karmaşıklaşmasına yol açar. Bu durum iktidar kavramının sorgulanmasına ve II. 

Dünya Savaşı sonrasında başlayan eleştirel tartışmaların daha da derinleşmesine yol 

açar. Berlin Duvarı’nın inşası ve Küba füze krizi Soğuk Savaş’ı yeni bir boyuta 

taşımıştır, fakat Kennedy suikastı, Vietnam Savaşı, Çin kültür devrimi ve 1968’de 

Fransa ve ABD’de patlak veren öğrenci olayların etkilerinin sinemaya yansıması 

edebiyata olduğu gibi hızlı olmamıştır. 1960’lar aynı zamanda ABD ve Sovyetler 

Birliği arasında yoğun bir uzay yarışına da sahne olur. Başlayan uydu fırlatma 

çalışmaları, insanlı uzay uçuşları ve en son 1969’da Ay’a ayak basılmasını kapsayan 

dönem, bilimkurgu hikâyelerinin gerçekleşmeye başladığı bir döneme aittir. Bu 

gelişmeler yanında türün edebiyatta da ciddiye alınmaya başlanmasıyla birlikte film 

yapım şirketleri ve ünlü yönetmenler türe yönelmeye başlar. Stanley Kubrick (Doktor 

Garipask, Dr. Strangelove, 1964), Jean Luc Godard (Alphaville, 1965), Francois 

Truffaut (Fahrenheit 451, 1965) gibi yönetmenlerin kaliteli yapım örnekleriyle 

bilimkurgu sineması yükselişe geçer. 1960’lar bu gelişmelerle göstermelik konulardan 

uzaklaşılıp, özün ön plana alınmaya başladığı bir dönem olmuştur. Bilimsel gelişmeler 

hayatın bir parçası haline gelmeye başladığından artık bu gelişmelerin hayata ne gibi 

etkilerde bulunmaya başladığı konusu ağırlık kazanmaya başlamıştır.  

 

   1968 senesi, bilimkurgu sineması için bir dönüm noktası olmuştur. Stanley Kubrick, 

Arthur C. Clarke ile birlikte, yazarın Gözcü (The Sentinel, 1951) adlı romanından 

uyarladıkları, insanoğlunun geçirdiği üç evrimi konu alan 2001:Uzay Macerası (2001: 

A Space Odyssey) ’i çeker. Görülmemiş bir bütçe ve çalışmayla yaratılan bu film ile 

bilimkurgu için özel efektlerin gerçekçiliğin yakalanması için şart olduğu, dolayısıyla 

film bütçelerin kabarık olduğu yeni bir dönemi başlatır. Aynı yıl Franklin Schaffer, 

Pierre Boulle’in romanından uyarlanan Maymunlar Cehennemi (Planet of the Apes)’ni 



132 
 

çeker ve büyük bir ticari başarı elde edilir. Bu başarının üzerine, 1973’e kadar dört 

devam filmi daha çekilir.  

   Bilimkurgu sineması, 1970’lerle birlikte 2001:Uzay Macerası filmi sonrası, basılı 

medyadan, sinema ağırlıklı olarak görsel alana kaymaya başlar. Görsel yaratım 

tekniklerinin gelişmesi yazının yerini sinemanın almasına neden olmuştur. Bu 

dönemde özel efektlerin gelişme göstermesi ve önem kazanması, film bütçelerinin de 

oldukça yükselmesine yol açar. Eskiden bilimkurgu filmlerinin üretimini baltalayan 

özel efekt giderleri film üretiminin sıradan bir ölçütü haline gelir. 1970’lerin başından 

itibaren politik sıkıntılar ve iktidari sorgulamalarla bilimkurgu filmlerinde insanlığın 

kendi kendine yapabilecekleri ve yarattıklarının tehdidinde olması konusuyla 

paranoya teması sıklıkla işlenmiştir. Stanley Kubrick’in iktidarın beyin yıkama 

tehdidini konu alan Otomatik Portakal (A Clockwork Orange, 1971), devlete karşı 

mücadele veren bir adamın kaçış öyküsü olan THX 1138 (George Lucas, 1971), 

nükleer savaş sonrası insanlığın dünya hakimiyetini kaybedişinin konu alındığı 

Maymunlar Cehennemi serisi, ekolojik çöküşe yönelik kaygıları dile getiren Sessiz 

Kaçış (Silent Running, Douglas Trumbul, 1972), aşırı nüfus artısıyla tükenen 

kaynakların yarattığı dehşeti konu alan Soylent Yeşili (Soylent Green, Richard 

Fleischer, 1973) ve A. Huxley’in Cesur Yeni Dünya’sının bir benzerini sunan, 

herkesin 30 yaşına kadar yaşatıldığı ve ardında bir çok korkunç sırrın saklandığı 

Disneyland tarzında distopik bir ortamı kuran Logan’ın Kaçışı (Logan’s Run, Michael 

Anderson, 1976) bu yaklaşımın örnekleri olarak ortaya çıkmaktadır. Bu distopik 

yaklaşımın içinde, özellikle 1970’lerle gündeme gelmeye başlayan, uluslararası 

şirketlere yönelik bir eleştiri de ortaya çıkar. Yaratık (Alien, Ridley Scott, 1979) 

filminde kendi amaçları uğruna insanların feda edilmesinde bir sakınca görmeye bir 

şirketin varlığı bu yaklaşıma örnek olarak verilebilir. 

   1980’lere gelindiğinde yakın gelecek senaryolarıyla Cyberpunk akımı, edebiyat 

alanında olduğu gibi sinemada da etkili olmuştur. Devasa reklam panolarının 

aydınlattığı kirli, kalabalık distopik şehir ortamları, genetik mühendisliğinin köle 

olarak ürettiği androidlerin üzerinden insan olmayı sorgulayan Bıçak Sırtı (Blade 

Runner, Ridley Scott, 1982), televizyon aracılığıyla ortaya çıkan bedensel dönüşüm 

ve yıkıcı cinselliği konu alan Videodrome (David Cronenberg, 1983), insan ve makina 

karışımı bir üstün tekno-polisin konu alındığı Robocop (Paul Verhoven, 1987), 



133 
 

makinelerin kontrolü ele geçirdiği ve insanları avlamaya başladığı Yok Edici (The 

Terminator, James Cameron, 1984) gibi örnekler döneme damgasını vurur.  

 

   1990’lı yılların başlarında Soğuk Savaş’ın resmi olarak sona ermesinden sonra 

ABD’nin tek güç olarak kalışıyla birlikte artık bir “ötekinin” olmaması, ülkenin iç ve 

dış politikalarındaki değişiklikler, bilimkurgu senaryolarında da bir değişime yol açar. 

1950 ve 1980’li yıllarda belirli kitlelere dönük olan şiddet bu noktadan sonra gruplara, 

sokak serserilerine, diktatörlere ve verili kodların dışına çıkan makinelere yönelir 

(Batur, 1998). George Orwell’in 1984’ünde yer alan “polis devleti” ve “düşünce 

polisi” kavramları, sinemada özellikle 1980’lerden sonra karşılığını bulur. Gerçeği 

saklayan sahte dünyaların nasıl oluşturulduğu ve bu dünyaların kitlelere 

benimsetilmesinin neden gerekli olduğu sorularına yanıt aranır, gözetim toplumu 

olmanın bedeli sorgulanır. Philip K. Dick uyarlaması olan Gerçeğe Çağrı (Total 

Recall, Paul Verhoven, 1990), sanal gerçeklik kullanılarak bedensel dönüşümün ele 

alındığı Bahçıvan (Lawnmover Man, Brett Leonard, 1992), sanal gerçeklikten var 

edilen bir seri katilin konu alındığı Sanal Gerçek (Virtuosity, Brett Leonard, 1995), 

insan beyninin bir veri deposu olarak kullanıldığı Johnny Mmemonic(Robert Longo, 

1995) bu konunun işlendiği örneklerdir. İnsan hafızasını ve üzerinde yapılan 

değişiklikleri konu edinen filmlerde bu dönemde yerini almıştır. Hesaplaşma 

(Paycheck, John Woo, 2003), Sil Baştan (Eternal Sunshine of the Spotless Mind, 

Michael Gondry, 2004) Truman Show (The Truman Show, Peter Weir, 1998), Gizemli 

Şehir (Dark City, Alex Proyas,1998) ve Matrix serisi insan hafızasının silinmesini ve 

insan hafızasının yanında gerçekliğin de programlanabileceğini konu alan filmler 

olmuştur. 

 

   2000’lere gelindiğinde özellikle 1990’ların başından itibaren gelen ve 2000 

senesinden sonra daha da artan çizgi roman uyarlamaları ve bu uyarlamaların dışında 

kalan genel olarak distopik yaklaşımın ağır bastığı eleştirel örnekler dikkat çekicidir. 

Steven Spielberg’in yönettiği Yapay Zeka (A.I., 2001), Bıçak Sırtı (Blade Runner, 

1982) filminde olduğu gibi ruh konusu ve kapitalizmin insanları nesneleştirmesini 

eleştirirken, Spielberg’ün bir başka filmi olan Azınlık Raporu (Minority Report, 2002), 

adalet sisteminde önyargı konusunu, gözetim toplumlarını ve boğucu kapitalizmin 

etkisindeki yaşamı ele alır. Wachowski kardeşlerin Matrix serisi (1999-2003), 



134 
 

şebekeleşen ve medya tarafından yürütülen günümüz yaşantısına metaforik bir bakış 

sunar ve algıladığımız gerçekliğin gerçekten var olup olmadığını sorgulayarak onun 

birileri tarafından şekillendiriliyor olabileceğine dikkati çeker. 

   Bilimkurgu sineması gelişimini etkisi altında olduğu politik, toplumsal ve doğayla 

ilgili konulardan aldığı verileri teknolojinin sunduklarıyla harmanlayarak devam 

ettirmektedir. Değişen zamanda değişen etkileşim ve iletişim sistemleri, bunun sonucu 

ortaya çıkan küreselleşme, uzaktan savaş ve doğal felaketlerden ilham alıp, bu temaları 

teknolojiyi en güncel haliyle kullanarak ürünler ortaya çıkarmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



135 
 

 

    4. BİLİM KURGU SİNEMASINDA MEKAN ANLATISI  

 

 

   4.1 METROPOLİS 

 

   Bilimkurgu filmlerinin öncülerinden ve en çarpıcı örneklerinden biri olan 

Metropolis, 1927 yılında aynı zamanda mimar olan Fritz Lang tarafından çekilmiştir. 

İlk defa insan şeklinde bir makinenin yani robotun gözler önüne serildiği film olması 

ayrıca önemlidir. Alman film endüstrisinin geliştiği bir dönemde çekilen film Alman 

Dışavurumcu akımının etkisinde kalmıştır. Fütüristik bir distopya ortamında geçen 

film, kapitalist bir düzende işçiler ile işverenler arasında yaşanan sosyal krizi 

anlatmaktadır. Alman dışavurumcu sinema akımının bir örneği olan film aslında 

ekspresyonist olarak başlayıp daha ılımlı bir şekilde biter. Sürekli tekrarlanan "üreten 

eller ile planlayan beyin arasındaki aracı kalp olmalıdır" cümlesi Almanlara o 

dönemde korporatizmin ne kadar yakın göründüğünü anlatmaktadır. Film Naziler 

tarafından da oldukça beğenilmiş özellikle de "arabulucu" simgesi halkın farklı 

kesimleri arasında dengeyi sağlayacak olan devlet ile özdeşleştirilmiştir. Öte yandan, 

işçilerin fabrikaya robot şeklinde girdikleri sahne endüstri devrimi, kapitalizm gibi 

kavramları yerden yere vurur. Dönemin en pahalı sessiz filmi olarak da bilinen film 

ilk uzun versiyonu kısaltılarak gösterime girmiş, daha sonra beğenilmesi ve kült bir 

film olması sonucunda uzun versiyonuyla da yayınlanmıştır.  

 

   Filmde kullanılan mekânların hepsi birer dekor olup Manhattan’ın gece görselliğinin 

izlerini taşımaktadır. Film konusunu, dönemin konularından biri olan işçiler ve 

kapitalist düzenin başındaki yöneticiler arasındaki uçurumdan alır. İki sınıfın 

varlığının yansıtıldığı toplumda, bir sınıf yer altında makinelerden daha değersiz olan, 

durmaksızın çalışmak zorunda olan işçiler, diğer sınıf ise yüksek yapılarda yaşayan, 

tüm eğlenceye ihtişama sahip zenginler sınıfıdır. İşçiler yürüyüşlerinden, ifadelerinden 

de anlaşıldığı gibi ‘makineleşmişlerdir’demek yanlış bir yorum sayılmaz. Bu 

sosyolojik durumların yanı sıra, filmin mimarlık üretimi anlamındaki önemini, 



136 
 

Wolfgang Jacobsen “Bu film, mimarlık ile sinema arasındaki gergin karşılaşma ve 

paslaşmanın başlangıcını temsil ediyor. Filmin en görkemli sahnelerinde ikisi, 

sinematik bir mimarlık veyahut bağımsız bir sanat ifadesi oluşturacak şekilde bir araya 

geliyor, birleşiyorlar.” diye dile getirmiştir.  

   From Metropolis to Blade Runner adlı kitabın yazarı Neumann (1996) ise, 

Metropolis’te hayat verilen kentselliğin referansları için; “işçilerin yer altı şehrindeki 

merkezi meydanda, onları işe çağıran devasa bir çan bulunur. İronik şekilde bu 

‘anıt’Walter Gropius’un “Monument for the March Dead”inden modellenmişti ki söz 

konusu anıt da politik anlamda çok ağır eleştirilere maruz kaldı.” yorumunu yapar. Bu 

yorumuyla Neumann Metropolis’in “güçlü ve vurgulu mimari metaforlar ile dolu bir 

çağdaş imgelem galerisi” olduğunu dile getirir.  

 

 

   4.1.1 Metropolis Kenti  

 

   Kent kurgusunda, Fritz Lang’in her ne kadar Manhattan görselliğinden etkilendiği 

söylense de Avrupa kentlerinin izlerini kentin en yüksek yapısı ve “Big Brother”-vari 

bir anlamda kontrol merkezi olan “Babil Kulesi”, merkezde konumlanışı ile dini bir 

yapı etrafında şekillenen geleneksel Orta Avrupa şehir planlamasına referans veriyor. 

Yer altı ve yer üstünde var olan yapılaşma iki farklı sınıfın varlığıyla hayat bulmuş 

bir durumu oluşturuyor. Yaratılan bu yapılaşmanın içerisinde çok katmanlı bir ulaşım 

sistemi öngörüsü kent örgüsünü tamamlıyor (Şekil 4.1). Roloff ve Seesslen (1995)’in 

de dediği gibi; “Fritz Lang'ın filminde hayal ettiği Metropolis, yükselen gökdelenleri, 

uçan araçları, ufuktan ufka atlayan otoyolları ve üstte süre giden bu hareketli yaşamı 

destekleyen devasa yeraltı makineleri ile fütüristik bir kent ütopyası karakteri taşır”. 

 

 



137 
 

                      

                                    

             

                      Şekil (4.1): Birçok gökdelenin yükseldiği düşeyde gelişen şehir. 

 

 

   Hiyerarşik, kaotik, kalabalık ve ölçeksiz bir kentin izlerini okumak güç değildir. Bu 

kent kurgusu içerisinde yapılaşmamış tek bir alana bile rastlanmaz. Filmde yer alan 

tek doğal mekân bir yapı içerisinde sıkışmış gibi işlenmiş olan zevk bahçeleridir. 

Adres tanımlamalarının bile bloklar üzerinden yapılması sıkışıklığın, aynılığın, 

mekânlarda olan yaşantıya verdiği bir referanstır. Diğer yandan (Şekil 4.2)’de 



138 
 

görüldüğü gibi, kent içerisinde boşlukların tanımı olan, toplanma alanları, meydanlar, 

geleneksel bir tavır da sergilemektedir. 

 

                     

                           Şekil (4.2): Meydan algısını oluşturacak bir toplanma mekânının varlığı 

 

   Ulaşım ağları kentin düzenine ayak uydurabilecek kadar katmanlaşmış olarak 

tasarlanmış, düşeydeki hareketleriyle de gökdelenler arasında bina içlerinde yerini 

almıştır. Filmin siyah beyaz olması kent içerisinde yapay aydınlatmanın, ışıkların 

önemli bir yer teşkil ettiği hissini azaltmaz. Kalabalıklaşan kent düzeni insanlardan, 

ulaşım araçlarından ve yapı yoğunluğundan anlaşılabilecek seviyeye ulaşmıştır. İnsan 

ve ulaşım araçlarının birer nokta gibi algılatılması ise ölçek kavramını akla 

getirmektedir (Şekil 4.3). 

   Metropolis filminde kullanılan tüm mekânlar için birer minyatür tanımlamasını 

yapmak yanlış olmaz. Filmde kullanılan tüm şehir filmin yönetmeni Fritz Lang (1890-

1976)’in muhteşem öngörüsüyle yarattığı birer modeldir. Filmin en pahalı sessiz film 

olarak anılmasının bir nedeni bu modelin her parçasının ayrı ayrı perspektiflerle 

işlenmesi olabilir. Her bir kare için yapılan modellerde devasa kent imajını yaratmak 

için kullanılan daha yakın, daha uzak çok katmanlı modeller maliyeti arttırmıştır. 

Manhattan’dan etkilendiğini belirterek oluşturduğu bu kurgu şehir, günümüzde hiç 

yabancı olmadığımız bir görüntüyü 1927 yılında bize göstermiş. 



139 
 

 

 

          

           Şekil (4.3): İnsan ölçeğinden uzak bir kent düzeni 

 

 

 

   4.1.2. Metropolis Yapıları  

Modern mimarinin düzene hâkim olması formlardan, cephelerden ön plana çıkıp 

kendini göstermektedir. 1920'ler ürbanizmin realist ve ütopik çağıdır. Bu dönemde 

Walter Gropuis, Le Corbusier gibi sanatçı-filozof mimarlar modern projeler 

üretmektedirler. Metropolis (1926) filmi de ütopik ürbanizm, New York’un 

ürbanzmi, Gropius’un Bauhaus stili ve asma bahçeli zevk şehri Babil ile trajik 

Berlin’den esinlenerek üretilmiştir. Bu etkileri yansıtarak modellenmiş gökdelenler 

birbirine benzer çizgileriyle, düz, temiz hatlarıyla bir düzen içerisinde 

yerleştirilmişlerdir. 

 



140 
 

                      

             

                 

                 Şekil (4.4.): Filmde yükselen kütleler 

 

   Mekânik endüstriyel uygarlığın bir zaferi seklinde görülebilecek olan “Metropolis” 

in rasyonel mimarisi, armonik simetri ve geometrik stilizasyonu gayri insani olarak 

ortaya çıkmıştı. Şekil (4.4.)’te de görüldüğü gibi kent kurgusuna hakim olan 

kütlelerden bu geometri, harmoni açıkça okunur.  

 

 



141 
 

   Her ne kadar maketlerle yapılan setlerde üretilen bir film olsa da döneminden aldığı 

verileri bu modele yansıtmayı başarmıştır. 1900’lerin ürbanizmin realist ve ütopik 

çağında yapılan gökdelenlere de birer gönderme yapar nitelikte olan bu benzerlik film 

içerisinde dikkat çekici boyuttadır. New York’un ürbanzmi, Gropius’un Bauhaus stili 

ve asma bahçeli zevk şehri Babil ile trajik Berlin’den esinlenerek üretilen yapılar 

içerisinde, Park Row Building (1899), Woolworth Building (1913), Met Life Tower 

(1909), Singer Building (1908), Crysler Binası (1928) ve bunlar gibi filmin dönemine 

ait yapıların etkisi görülmektedir (Şekil 4.5.). 

 

                              

                 

                           Şekil(4.5.): 1900lerin başında yapılan ve filmi etkileyen gökdelenler  

 

   Gökdelenlerin ezici varlığının yanı sıra, spesifik olarak; dini yapılar, yabancılaşmış, 

kentten kendini soyutlamış, yeniliği kabul etmeyen yapılar ve yeraltında kapitalizmin 



142 
 

eseri olan, makineyi anımsatan yapıların varlığı da önemli birer detay haline gelmiştir. 

Gotik mimariye ait kilisenin yaratığı etkileyici mekân algısı, kent içerisinde 

gökdelenler arasında tek kalmış, dışa kapalı bir konut, bunlar arasında sayılabilir (Şekil 

4.6.). 

 

                            

          

            Şekil (4.6): Gotik mimariye ait kilise, konut ve bir makine edasıyla var olan yapı 

 

   Filmde karşılaştığımız farklı tarzlardan ve filmin adıyla anılan Alman 

dışavurumculuğunu yansıtan Yoshiwara gece kulübü ve zevk bahçeleri gökdelenler 

arasında kalan yapılar olarak filmde yerini almıştır (Şekil 4.7.)    

 

  

 

      



143 
 

         

 

       

    Şekil (4.7.) : Yoshiwara gece kulübü ve zevk bahçeleri 

 

   Filmde ismi geçen Yoshiwara Eğlence Mekânı esasında Japonya’da bulunan ve 

filmdeki gibi zevk ve eğlence bölgesi olan bir alandır. Yoshiwara Bölgesi 17. Yy’ın 

başlarında ortaya çıkmış bir bölge olup günümüzde modern Tokyo mahallelerine 



144 
 

benzeyen bir yapısı olmasına karşın, geçmişten gelen tapınakları, sokak motifleriyle 

geleneğini sürdürmektedir. 

 

                    

        

       Şekil (4.8.): Japonya’daki Yoshiwara Bölgesi  

 

 

   Yaratılan bu çok katmanlı kentte ulaşım ise yatay ve düşeyde oluşturulmuştur. 

Asansör boyutlarının bir yapıya eşdeğer olduğu sistemler birçok kişinin sirküle 

edilmesini sağlamaktadır (Şekil 4.9.). 



145 
 

 

 

    

         Şekil (4.9.) : Düşeydeki sirkülasyon 

 

 

   4.1.3. Metropolis İç Mekânları 

   Binalarda dikkat çeken modernist tavrın iç mekânlarda da devam ettiğini söylemek 

yanlış olmaz. Sade, yalın yüksek tavanlı iç mekânların geniş açıklıklarıyla kenti her an 

izleyebilmek bir anlamda kenti kontrol altında tutmayı sağlamaktadır (Şekil 4.10). Bu 

ayrıcalığa sahip olanlar tabi ki zengin olan üst sınıftır. İşçi sınıfının yaşadığı mekânlar 

için aynı durum söz konusu değildir. Çoğunlukla zamanlarını çalışarak geçiren işçiler 

için konut önemsiz bir mekân olarak karanlıkta kalmıştır. Mekânlardan farklılaşarak 

sosyolojik olarak da bir mesaj niteliğinde filmde yer almaktadır.  

 

 



146 
 

             

             

                 Şekil (4.10.) : Modern tarzdaki iç mekânlar karşıtlık oluşturan klasik mekânlar 

 

   Ana mekanlara ait servis mekânlarının varlıkları ve gelişimleri de film içerisinde 

beliren birkaç sahnede göz önüne serilmiştir. Yangın merdivenleri için ayrılan holler, 

acil durumda kullanılacak çıkışlar ve mekânlar için gerekli tesisat boşluklarının 

binalarla doğru orantılı olarak boyutlarında meydana gelen değişiklikler detaylarıyla 

işlenmiştir.  

 



147 
 

 

   4.2. BLADE RUNNER  

 

   1982 yılında Ridley Scott tarafından yönetilmiş bilimkurgu filmidir. Filmin hikâyesi 

2019 yılında Los Angeles’ta geçer. Philip K. Dick 'in “Do Androids Dream of Electric 

Sheep” isimli kısa öyküsünden uyarlanmıştır. Döneminin çok ilerisinde olan filmde 

“insan nedir?” sorusuna aranan yanıt birçok seyircinin tepki göstermesine neden 

olmuştur. Film teknolojinin çok ilerlediği ve insanların kendi önemsiz işlerini 

halletmeleri için seri halde, insana çok benzeyen android ürettikleri bir dünyayı anlatır. 

Üretilen androidlerin dünyaya ayak basması yasaktır, bastıkları anda da “Blade 

Runner” denilen polisler tarafından avlanmaktadırlar. Bu durum zaten son kullanım 

tarihi 4-5 seneyi geçmeyen androidleri kızdırır. Buna karşı çıkan bir grup android, suç 

işleyerek dünyaya gelir ve Blade Runner Deckard /Harrison Ford’un androidlerin 

peşine düşer, bu süreç içerisinde de kendini sorgular. Bu hikaye için, nükleer bir 

tahribat sonucu ekolojik olarak çökmüş bir dünya seçilmiştir. Harap olmuş 

görüntüsünün verilmesi için gökyüzü rengindeki deformasyon ve matlık 

kullanılmıştır. Işık oyunlarıyla güneşten hiç haberi yokmuş gibi varlığını sürdüren 

binalar, yüzeylerindeki ıslaklıkla yerlerini almıştır. Şehir yaratılırken Hong Kong 

görüntüsünden faydalanılmış ve adeta bir çöplük şıklığı oluşturulmuştur. Sadece Uzak 

Doğu şehrinin görüntüsü alınmamış toplumsal düzeninden de etkilenilmiştir. 

Kalabalık bir toplum içerisine yerleştirilen Uzak Doğulu insanların varlığı bunu 

desteklemektedir. Karma verilerin kullanılarak oluşturulduğu kent için, New York 

sokaklarının uzunluk ve genişlikleri alınıp iki buçuk kat büyütülmüş ve 2019’un Los 

Angeles’ı kurgulanmıştır. Filmin set tasarımcısı Syd Mead bu kentsel kurgu hakkında; 

“Burada her şey uyarlanıyor çünkü eski, tüketici odaklı teknoloji, talebe karşılık 

veremiyor. Her şey gün be gün değişerek yenilenmek ve işlemek zorunda ve bu 

ihtiyaca yönelik olarak ne gerekirse yapılması gerekiyor. Bu nedenle stilden, trenden 

vazgeçiyor ve salt işlev odaklı olarak inşa etmeye başlıyorsunuz. Filmin tüm görsel 

felsefesi de aslında bu sosyal fikir üzerine kurulu.” demiştir.  

 

 



148 
 

 

   4.2.1. Blade Runner Kenti  

   Blade Runner kent kurgusundaki karanlık ve sıkışık yapılaşma dikkat çekicidir. 

Doğanın getirdiği bir sınırın var olmaması –dağ, akarsu, vb. gibi-, kentin uçsuz 

bucaksız algılanmasını sağlamaktadır. Bu sınırsız kentin her metresi kullanılmış, boş 

olarak nitelendirilebilecek tek bir alan bile kalmamıştır. Seyirci adeta bir şehir 

yığınıyla karşı karşıya bırakılmıştır (Şekil 4.11.). 

 

                                        

                   Şekil (4.11.): Filmdeki kent silüeti 

 

    Bu yapılaşmada dikkati çeken bir diğer nokta ise düşeyde yükselen binalar ve eskiye 

dair izleriyle yer alan, yüksek binalara altlık olan, servis mekânı niteliğindeki zemin 

katlardır (Şekil 4.12). Bazı yapıların mütevazı hallerinin yanısıra gücü elinde 

bulunduranların, yapılarıyla kendilerini var etme çabalarının göstergesi olarak, 

hiyerarşik bir düzenin varlığı da kent siluetinde dikkat çekici bir kavramdır. Bu 

eklektik yapıdaki kurguda, farklı kültürler, farklı zamanlar görülmektedir.  

 

 



149 
 

             

          

     Şekil (4.12.): Filmde sadece mekânlarda değil toplumda da var olan eklektik durum. 

 

   Dünya üzerindeki yapılaşmanın dışında filmde detay olarak verilen bir reklam 

panosunda tanıtımı yapılan başka dünyaların varlığı ve o dünyalara dair izler, New 

York’ta bundan yaklaşık 200 yıl önce yapılan grid kent planlamasına benzer bir 

planlamanın var olduğunu gösterir (Şekil 4.13.). 

 

 



150 
 

      

                      Şekil (4.13.): Dünya dışı bir yapılaşmanın sahip olduğu grid düzeni       

 

                    

 

              

                  Şekil (4.14.): Yapay aydınlatmanın mekânların vazgeçilmez bir parçası olması.  

 

 



151 
 

   Kurgulanan mekanlarda genel tasarım kriteri olarak ölçek, yönelim gibi temel 

dertlerin olmadığı açıkça görülmektedir. Karanlık kent görselleri adeta gün ışığından 

haberi olmayan bir dünyaya aittir. Yapay aydınlatma kentin vazgeçilmez bir parçası 

olmuştur (Şekil 4.14.). 

   Ölçek kavramı kent geneline bakıldığında insanların içinde kayboldukları 

mekânlarda olmasına neden olacak kadar dışarıda kalmıştır. İnsan ölçeğini yakalama 

derdinin olmadığı binaların boyutlarından ve tek bir katın bina içerisinde kapladığı 

alandan anlaşılmaktadır (Şekil 4.15.). 

 

       

                           Şekil(4.15.): Tek bir katın siluet içerisindeki yokluğu. 

 

   Filmde kullanılan mekanlar var olan mekanlara yapılan eklemeler ve efektlerle bir 

gelecek yansıtmıştır. Oryantalist, kirlenmiş ve sürekli yağmurlara maruz kalan kent 

sokaklarını yansıtmak için, binlerce metre neon ışıkları ve metrekarelerce cam 

kullanılarak, dünyanın en büyük film yapım ve TV yayın şirketlerinden biri, Warner 

Bros.’un dış mekân çekimleri için yapılan setleri tekrar düzenlenmiştir. 

 

   4.2.2. Blade Runner Yapıları  

   Film geneline hakim olan karanlık tasvir binalarda kullanılan malzemeler, efektler 

ve tasarımlarında da bulunmaktadır. Malzeme olarak neredeyse tek tip soğuk ve sert 

bir algı yaratan malzeme kullanımları algıda yaratılmak istenen karanlık, kötümser 

dünya için doğru seçimler olmuştur. Binalara bakıldığında, piramit, dikdörtgen, 



152 
 

silindir gibi temel geometrik formlara sahip yapıların varlığı ve bu yapıların 

cephelerinin, mikrochip etkisi yaratan görünümleri ilk dikkat çeken detaylardır. Farklı 

tarzları barındıran bir yaklaşım sergileyen binalar formlarıyla da çeşitlilik sunmaktadır 

(Şekil 4.16.).  

 

 

  

 

      Şekil(4.16.): Farklı formlardaki yapılar. 

 

   Kent silüetinde de fazlaca etkisini gördüğümüz bu kirli karanlık atmosfer içerisinde 

yer alan, çatısına uçan aracın indiği polis ofisi olarak karşımıza çıkan bina, Los 

Angeles’ın simgelerinden biri, 1976 yılında yapımı tamamlanan Westin Bonaventure 

Hotel dikkat çekmektedir(Şekil 4.16.). Yapı filmde günümüzdeki parlak ışıltılı 

görünümünden daha çok hantal, devasa bir kütle olarak karşımıza çıkmaktadır. 



153 
 

 

           

           

                                   Şekil(4.17.): Günümüzde Westin Bonaventure Hotel 

 

 

   Polis ofisi binasında olduğu gibi, manzaraya bakmak, dışarıyı izlemek gibi bir derdin 

olmadığı, her yerin binalardan oluştuğu bir kent içerisinde tasarlanan cephelerdeki 

açıklıkların minimum boyutları, chip etkisini arttıran bir durum oluşturmuştur (Şekil 

4.18). Bunun yanı sıra kent içerisinde ölçekten dolayı küçülen boyutlar da bu etkinin 

oluşmasında başka bir yardımcı olmuştur. 

 

 



154 
 

            

           

                    Şekil (4.18.): Cephelerin mikrochip etkisi yaratan görünümleri. 

 

   Bu insan ölçeğini önemsemeyen kent içerisinde yükselen devasa yapılarda ulaşımı 

sağlayan asansörlerin cepheyle bütünleşik yapısı, hareketli bir cephe kurgusu 

oluşturmaya yardımcı olmuştur. Cephelerde minik motiflerin hareketi şeklinde 

algılanan bu durum mimari açıdan bir zenginlik oluşturmakla birlikte teknolojinin 

ilerlemiş olmasının bir sonucu da sayılabilir. Cephe mimarisine eklenen bir diğer 

önemli durum ise dijital reklamların cephe elemanı olarak kullanılmasıdır (Şekil 

4.19.). Reklam sektöründeki gelişme diğer alanlara göre daha baskın olarak 

hissedilmekte tüketim toplumunun devamlılığına bir gösterge olmaktadır. 

Boyutlarıyla atlanamayacak büyüklükte olan bu ekranlar bina cephelerinde olan 

hareketlilik içinde katkı sağlamaktadır. 

 

 



155 
 

    

 

   

                                                                 Şekil(4.19.): Cepheler ve detayları 

 

   Kent içerisinde rastlanan eski binalar kimi yerde dev kolonlar olarak yeni binaların 

taşıyıcısı olmuşlardır (Şekil 4.20.). Eskiye dair pek çok stil, yapılar ve kent mekânları 

üzerinden okunmaktadır. Bunun sebebi Özakın’a (2001) göre, Blade Runner kenti 

sakinlerinin, eski günlerin bütünlüğünü derin bir nostalji duygusuyla geçmişin 

stillerinde aramalarıdır. 

 

 

 



156 
 

        

                                                     Şekil (4.20): Filmde yaratılan eklektik ortam. 

 

 

   Teknoloji ve bilimin gelişmesiyle birlikte yeni mekânlara ihtiyaç duyulacağının 

işareti filmde yer alan bilmediğimiz ya da alışık olmadığımız mekânların varlığıyla 

anlaşılmaktadır. Klonlama yöntemi için gereken soğuk bir mekân ve farklı işlevlerle 

bütünleşmiş bir konut filmde öngörülen mekânlar arasında yerini almıştır (Şekil 4.21.). 

 

      



157 
 

     

                   Şekil (4.21.): Gereksinimlerden kaynaklı yeni mekânların oluşması. 

 

   Farklı işlevlerin konuta eklenmesini yansıtan, oyuncak replikantlar yapan Sebastian/ 

William Sanderson‘ın sular içindeki evi gerçekte Bradbury Binasıdır (Şekil 4.22.). 

Dışarıdan kırmızı tuğlalarla kaplı cephesi içeride ise mermer, dökme demir, ızgaralarla 

kaplı açık asansörlerle donatılmış bir avluya sahip bina 1893 yılında inşa edilmiştir. 

Bir kaç bilimkurgu filminde geleceği yansıtmak için set olarak kullanılmıştır. 

Tavandan süzülen ışıkla yaratılan atmosfer önemli bir sahne olmuştur.      

 

       



158 
 

      

                                                         Şekil (4.22.): Bradbury Binası iç mekanı 

 

 

   4.2.3. Blade Runner İç Mekânları  

   Film geneline hâkim olan eklektik tarz iç mekân genelinde de dikkat çekmektedir. 

Aynı mekânda farklı tarzlara ait tefrişler, dekorasyon elemanlarıyla hissedilen eklektik 

durum, film içerisinde, farklı karakterlerin yaşadıkları mekânlardaki tarz 

farklılıklarıyla da hissedilmektedir (Şekil 4.23.) 

 

             



159 
 

      

         Şekil (4.23.): Farklı tarzların bir arada kullanıldığı tefrişler, dekorasyon elemanları. 

 

   Ana karakter Deckard’ın evi, 1923 yılında Frank Llyod Wright tarafından tasarlanan 

Ennis Brown House’dur (Şekil 4.24.). Tasarım temelinde Maya mimarisinden 

etkilenmesi filmin eklektik yapısıyla bütünleşen bir durum oluşturmuştur. Çekimler 

için yapıya birkaç kat daha eklenmiş ve binanın belirgin özelliği olan beton bloklara 

vurgu yapılan bir set oluşturulmuştur. Filmde Yukon Oteli’nin iç mekanı olarak da Pan 

Am binasının iç mekanı kullanılmıştır.  

   İç mekân projeksiyonlarında dikkat çeken başka bir detay, insan ölçeğine uygun 

olmayan yüksekliklerin kullanılmasıdır (Şekil 4.25.). Mekân yüksekliklerinin, insan 

üzerinde ezici bir hakimiyeti olduğu açıkça her mekânda gözler önüne serilmiştir. Film 

geneline hakim olan karanlık ve soğuk mekânlar iç mekânlarda kullanılan renklerle 

birlikte daha vurgulu bir anlatıma ulaşmıştır. 

 

 



160 
 

                                  

                       

                          Şekil (4.24.): Ennis Brown House ve karakteristiği olan beton motifler 

 

   Polis ofisi olarak beliren yüksek tavanlı yapı, Los Angeles’da yer alan Revival 

tarzdaki Union İstasyon Binasıdır (Şekil 4.26.). 1939 yılında Los Angeles Union 

Passenger terminali olarak açılmıştır. Günümüzde Los Angeles’daki ana istasyon 

olarak kullanılmakta ve gelecek için diğer bütün trenlerin geçtiği en önemli istasyon 

olması planlanmaktadır. Bu planlamanın filmde mekan olarak seçilme nedeninin 

binanın mimarisi dışında bir etki yaratığı yorumu yapılabilir (Şekil 4.27.) 

 



161 
 

  

 

     Şekil (4.25): Yüksek tavanlı iç mekânlar ve insan ölçeğinden uzak olması 

 

 

   



162 
 

                

                      Şekil (4.26.): Sırasıyla 1939, 2000’lerde Union Station 

 

 

  

                               Şekil (4.27.): Sırasıyla 1939, 2000ler Union Station iç mekanı 

 

   Filmde karşılaştığımız farklı karakterlere ait başka mekânlarda kullanılan dillerin, 

tarzların çeşitliliği genel kurguyla ters düşmeyecek niteliktedir. Her mekânda 

kullanılan ufak tefek detaylarla her karede yansıtılan eklektik durum filmdeki kafa 

karışıklığının bir yansımasıdır. 

 

 

   4.3. BRAZİL 

   20. yy’da bir yerde diye başlayan film, 1985 yılı için döneminin bir hayli ötesinde 

çekilen distopik filmlerin en önemlilerinin başında gelir. Günümüzden çok uzak bir 

gelecekte geçen film insanoğlunun distopik sonlarından birini ele alıyor. Son derece 



163 
 

fütüristik ve karanlık bir atmosfere dönüştürülen dünyada yaşayan insanlardan biri 

olan Sam Lowrey /Jonathan Pryce, sıradan bir devlet memurudur. Fazlasıyla bunaldığı 

işinden ve kendisinden kaçmak için hayallerine ve rüyalarına sığınmaktadır. 

Endüstrileşme, terör, devlet otoritesi, bürokrasi ve aşk üzerine bilimkurgusal, fantastik 

bir kara komedi diyebileceğimiz Brazil, aslında George Orwell'in 1984 adlı eserinden 

esinlenen, bu arada Kafka'ya da selam yollayan bir yapıttır. Çekimler sürerken geçici 

olarak ‘1984 Buçuk’diye adlandırılması da bundandır. Öte yandan 1984 ne kadar 

kasvetli ve karanlık olsa da, Brazil o denli renkli ve gösterişli bir film olmuştur. 

Kimilerince ince mizah anlayışının en iyi örnekleri, kimilerine göre ise tam bir 

saçmalık olarak nitelendirilmektedir. Son derecede yaratıcı ve etkileyici görselliğiyle 

farklı bir seyir zevki sunan film, devlet yönetiminin tam bir kâbusa dönüştüğü, 

bürokrasinin insanlığı tehdit ettiği hiyerarşinin, terörün kol gezdiği bir dünya tasvir 

ederken, teknolojiyi, teknolojinin getirdiklerini eleştirir. Son sahnesiyle de bütün bu 

gelişmelerden kaçmanın tek yolunun ölüm olduğu mesajını verir. 

 

 

   4.3.1.Brazil Kenti  

   Açılış sahnesinde “yirminci yüzyılda herhangi bir yerde” cümlesiyle belirsiz bir 

yerde geçen film sanki ‘yer’in, gelecekte nerede olacağının hiçbir önemi olmadığını 

göstermektedir. Kent içerisinde farklılık gösteren yapılaşmalar diğer filmlerde olduğu 

gibi Brazil’de de yerini almıştır. Sosyal sınıf farklılıklardan dolayı oluşan bir 

kademelenme yapılaşmaya da yansımıştır. Üst sınıfın yaşadığı konutların yer aldığı 

sterilize edilmiş hibrit bir yapılaşma, düşeyde ve yatayda gelişmiş bir yerleşim; alt 

sınıfa ait olan, harabe ve merkezden uzak gettolar; gücü elinde bulunduranların 

simgesi olan anıtsal ofis blokları bunlar içerisinde sayılabilir (Şekil 4.28.).  

 

   Her yerin binalarla kaplı olduğu ayrışmış bir bölge, gelişmiş kenti simgeleyen, 

geleceğin modernini anlatan bir durumu oluşturur. Labirenti andıran içe dönük bir 

yapılaşma bu yapılaşmanın modüler çözümü film içerisinde belirgin olarak akılda 

kalıcı niteliktedir (Şekil 4.29.). 

 

 



164 
 

 

   

                 

                    Şekil (4.28.): Kent içinde farklılaşan bölgeler. 

 

             

                  

                           Şekil (4.29.): Kentin kendi başına tek bir yapı gibi davranması 



165 
 

 

    Yatay ve düşeyde oluşan sirkülâsyonlarla ulaşımın sağlandığı konut katmanlarında, 

çoğu ütopya eserinde görüldüğü gibi yukarı çıkıldıkça statü de yükselmektedir. 

Ulaşımın genellikle yatay ve düşey hareketi olan asansörlerle gerçekleştiği ve özel 

araçların devlet kontrolünde olduğu görülmektedir. Bu yapılaşmayla ilgili Kundera, 

bireylerin ne kaçabilecekleri ne de kavrayabilecekleri, labirent biçiminde devasa ve 

biricik bir kurumdan ibaret bir dünyada, bürokratik dosya asıl gerçekliği oluştururken, 

insanların fiziksel varlığı bu dosyadaki bir fişin gölgesi olarak yer almakta, sanıklar 

neyle suçlandıklarını bilmediklerinden, kendi kendini suçlama makinesi 

çalıştırılmaktadır, demiştir.  

   İnsan ölçeğini yakalama derdinin bu filmde de göz ardı edilmesi bir tesadüf değildir. 

İnsan gözünden algılanan mekânlardaki anıtsallık ve ezicilik sistemin getirilerinden 

biri olarak değerlendirilebilir (Şekil 4.30.) 

 

                                      

                 

               Şekil (4.30.): İnsan ölçeğinden uzak düşeyde yapılaşmanın olduğu kent 

 

   Filmin en dikkat çeken yapısı sayılabilecek Sam Lowrey/ Jonathan Pryce’in yaşadığı 

ev Fransa’da bulunan mimari Riccardo Bofill Levi olan Palacio Abraxas’dır (Şekil 



166 
 

4.31.). Yaklaşık 600 konuttan oluşan konut kompleksi üç bloktan oluşmaktadır. 

Yapımı 1983 senesinde tamamlanmıştır. Neo klasik tarzın hakim olduğu bloklara dev 

tesisat boruları eklenerek kullanılmıştır. Ayrıca cenaze töreninin düzenlendiği katedral 

gene aynı yapının merkezinde yer alan yapıdır.  

 

                  

                

                          Şekil (4.31.): Palacio Abraxas 

 

 

 

 

 

 



167 
 

 

   4.3.2. Brazil Yapıları  

 

   Brazil’de kentte olduğu gibi, yaratılan mekânlarda da yüksek tavanlarla ölçek 

devleştirilmiştir. Bina içi ulaşımı sağlayan asansörler diğer birçok bilimkurgu filminde 

görüldüğü gibi cephenin yanı sıra koridorlar boyunca devam eden etkili bir yapı 

elemanı niteliğindedir. Cam tuğlanın asansörde kullanımı, malzeme kullanımda bir 

fikir verirken, daha önce karşılaşmadığımız bir asansörle karşı karşıya kalmamıza 

neden olur (Şekil 4.32.). Malzemede yenilikçi bir durum yaratılmasa da alışılmışın 

dışında yerlerde kullanılan malzemelerle değişik bir dönem olduğu anlatılmıştır. 

 

            

            Şekil (4.32.): Yatay ve düşeyde kullanılan asansörlerin yapının bir parçası olması 

 

   Cephe ve mekân kurgusu ile ilgili başka bir unsur ise, modüler sistem kullanılarak 

oluşturulmuş, birbirine eklemlenmiş konut bloklarıdır. Film bünyesinde barındırdığı, 

farklı yorumlanan ve çeşitliliğiyle göz dolduran mekânları içermesi ayrıca 

önemsenmesi gereken bir durumdur (Şekil 4.33.). Hibrit konutlar, gettolar, Metropolis 

filmine gönderme yapan Bakanlık Binası, Fahrenheit 451 filmindeki sahneyi 

anımsatan kır içindeki konut, kamyon arkasına takılmış mobil yaşam ünitesi, kilise 

mimarisinin farklı bir üslupla yorumlanmış haliyle karşımıza çıkan dini mekân ve film 

içerisinde dikkat çeken birçok mekân yarattığı zenginlikle seyirciyi tatmin edici bir 

boyuta ulaştırmaktadır. 



168 
 

 

 

 

                           

                      

               Şekil (4.33.): Mobil yaşam ünitesi ve cenaze töreninin yapıldığı iç mekân 

   Film genelinde bakıldığında, yapılarda en dikkati çeken unsurlardan biri de, tesisat 

olarak göze çarpmaktadır. Tesisatın temel yapı elemanı olarak kullanılması, adeta bir 

yapının damarları gibi yansıtılması ve her şekilde göz önünde olması, bazen alelade 

açıkta devam etmesi bazen döşeme ve duvar içerisinde strüktürel bir işlevde olması, 

filmde dikkat çeken detaylardandır (Şekil 4.34.). 

 

                    



169 
 

                   

                Şekil (4.34.): Tesisat kanallarının mekânlardaki etkisi 

 

   Tesisat borularının dikkat çektiğibu mekanlardan biri, Sam Lowry’nin annesiyle 

buluştuğu şatafatlı restoran Mentmore Towers’ın giriş holüdür. Mentmore Towers 

Buckinghamshire Mentmore köyünde büyük bir Neo-Rönesans İngiliz kır evidir (Şekil 

4.35.). İsmini bulunduğu köyün adından ve çok sayıda kulesinden alır. 1852 yılında 

Crystal Palace’ın da mimari olan Paxton ve Stokes tarafından yapılmış bu yapı, filmde 

terörist saldırılarının hiç umursamadan bir paravanla görmezden gelindiği, beyaz 

mermer merdivenlerin devamında yer alan camdan tavanlı mekandır. 

 

                      



170 
 

                      

                  Şekil (4.35.): Mentmore Towers Grand Hall 

 

 

   4.3.3. Brazil İç Mekânları  

 

   Birçok bilimkurgu filminde görebileceğimiz gibi iç mekânlarda kullanılan, mobilya 

ve malzemeler, sınıfsal farklılıklar göstermekle birlikte barok dönem ve 60’lı yılların 

mobilyalarından seçilmiştir. Farklı gruplara ait farklı tarzların varlığıyla bir çeşitlilik 

yakalanmıştır. Alt sınıfın yaşantısının geçtiği evlerin, standart bir iç mekâna ait iki oda 

bir salon görünümü; üst sınıftan birine ait bir evin iç mekânındaki süsleme çeşitliliği, 

gereksiz büyüklüğü, merkezi bir mekândan dağılımı, bu daireye ulaşmak için 

kullanılan merdivenin adeta bir sarayın merdivenleri gibi gösterişli olması ve bu 

mekânların yanı sıra memur olarak çalışan Sam Lawry’nin minimumda, modüler 

sistem kullanılarak çözülmüş modern çizgideki evi bu çeşitliliklerden bazılarıdır. 

Kullanılan malzemelerle de farklılık yansıtılmıştır. Modern çizgilere sahip konutun 

beyaz ağırlıklı iç mekânı, lüks içerisinde yaşayan annenin evinde yer alan süslemeler, 

canlı renkler, alt sınıfa ait konutta yer alan donuk, soğuk malzemeler bu farkı 

hissettirmektedir (Şekil 4.36.).  

 

 



171 
 

   

         

         Şekil (4.36.): Farklı iç mekanlar. 

 

   Konut dışında kalan mekânlardaki durum ise çeşitliliği bozmayacak şekilde farklılık 

göstermektedir. Örneğin; güzellik merkezine ait iç mekândaki süslemeler, çini işleri 

çok yabancı olmadığımız detayları oluştururken, bakanlık binasının tek kişilik hücre 

şeklindeki, yüksek tavanlı minimumda çözülmüş iç mekânları, makine mantığında 

işleyen bireylere ait olmaktadır. Minimumda yetecek kadar masa, kâğıt, sandalye gibi 

tefrişlerle döşenen mekân boyutları yükseklikleriyle ezici olmuştur. Açık ofislerdeki 

durum da çok farklı değildir. Kişilere ait tek bir masanın boyutunu belirleyen tek faktör 

daktilonun büyüklüğüdür (Şekil 4.37.). 

 

 



172 
 

         

  

    Şekil (4.37.): Mekân boyutlarındaki ezici değişiklikler 

 

   Bu çalışma alanı bilgi depolama sistemi binasının iç mekanı, Londra bulunan CWS 

Un Fabrikasına aittir (Şekil 4.38.). Fabrika 1907 yılında yapılmış, betonarme sistemin 

kullanıldığı yapı ilk gökdelenlere benzerliğiyle dikkat çekicidir. İç mekanın set olarak 

kullanıldığı yapının görseli film için kullanımına teşvik edecek niteliklere sahiptir. 

 

                 



173 
 

 

        Şekil (4.38.): CWS Un Fabrikası ve iç mekanı 

 

   Geniş gösterişli merdivenlerle ulaşılan Mrs. Lowry’nin evinin iç mekânı ise National 

Liberal Club’a aittir (Şekil 4.39.). Bu yapı Alfred Waterhouse tarafından neo gotik 

tarzda tasarlanmış ve 1887 yılında tamamlanmıştır. Döneminde ilklerle gündeme 

gelen bu yapı ilk asansörü kullanması, enerji kullanımı için şartları zorlaması gibi 

konularla gündemde kalmıştır. Günümüzde otel olarak işlev değiştirmiştir. 

 

  

                        Şekil (4.39.): Filmde konut olarak kullanılan National Liberal Club 

 

   Filmde estetik operasyonun gerçekleştirildiği iç mekan ise Leighton House’da yer 

alan Arab Hall adlı mekandır (Şekil 4.40.). Leighton evi ilk olarak 1864 yılında 

Ressam Lord Leighton için tasarlanmış, daha sonra 1929 yılında müzeye 

dönüştürülmüştür.19. yüzyıla ait önemli yapılar arasındadır, kraliyet için ayrı bir 



174 
 

önemi vardır. Viktorya döneminde bir çok önemli ismi ağırlamıştır. Yapı Leighton’un 

içerisinde geçirdiği 30 yıl boyunca sürekli geliştirilmiştir. İç mekanındaki oryantalist 

hava içerisinde yer alan türk çinileri de estetiğine katkı sağlamıştır. 

 

                        

                          

                              Şekil (4.40.): Leighton House içerisinde bulunan Arab Hall 



175 
 

 

 

  Mahkûmların hücrelerinde de aynı mekân boyutlarına rastlanırken filmde hâkim olan 

karolajlı yapının hücrelerdeki varlığı mekânla bütünleşmiştir. Bu minimumda 

çözülmüş, günümüz için biraz daha zamana ihtiyacı olan mekânların yanı sıra devasa 

boyutlara ulaşmış infaz odasının yapısı zıt bir durum oluşturmaktadır. Gereken mekân 

boyutlarının çok çok üzerinde olan neredeyse insanın içinde kaybolacağı, merkezi bir 

yerleşime ve soğuk bir iç mekâna sahip olan bu mekân, toplumdaki önceliklere 

referans niteliğinde değerlendirilebilir (Şekil 4.41.). 

 

                 

                

             Şekil (4.41.): İnfaz odası ve bilgi depolama binasının girişi ile ölçek ilişkisi. 

 

   Bütün bu mekânların ortak paydası ise filmde abartılmış olarak kullanılan ve mizahla 

da filmde yerini mekânların dolaşım sistemi olarak karşımıza çıkan tesisat 

sistemleridir (Şekil 4.42.). Tesisatlar her türlü iş için -evrak alış verişi, haberleşme, 

ısıtma soğutma, taşıyıcı, dekorasyon- fonksiyonlu bir hale getirilmiştir.          



176 
 

    

 

                                 Şekil (4.42.): Tesisatın iç mekânlardaki önemi 

 

 

   4.4. STAR WARS 

   Yaratıcısı George Lucas’ın en ses getiren filmlerinden olan Star Wars’un oldukça 

karmaşık bir kronolojisi var. Film, sadece çok uzak bir galakside geçmiyor, çok uzun 

bir zamanı da kaplıyor. Yani bu uzay macerasının kozmik kalabalıklığında 

kaybolmamak mümkün değil.  

   Star Wars filmleri bir Tanrı’nın ya da Tanrıların ya da bir dinin ötesindedir. Sadece 

“Güç” vardır. Jedi ve Sith, bu gücü kendi amaçları doğrultusunda kullanmasını iyi 

bilir. Jedi şövalyeleri "iyi"yi, Sith lordları ise "kötü"yü temsil eder ama filmlerin asıl 

ilgilendiği, bir "iyi"nin zaman içinde "kötü"ye dönüşmesidir. Bu, hikayenin ana 

damarıdır. 

Star Wars; Yıldız Savaşları, Hollywood’un görsel zenginlik anlamında en kısıtlı 

olduğu bir dönemde yaratıldı. Lucas ‘Star Wars’ serisinin senaryosunu 1973 yılında 



177 
 

bitirdi ancak dönemin umutsuz Hollywood yapımcıları dokuz ana bölümden oluşan 

serinin bu kadar uzun olmasının riskli olduğunu ve üçleme yapılabileceklerini 

savundu. Bunun üzerine Lucas 4,5,6 nın senaryosunu yeniden gözden geçirerek 

Anakin Skywalker / Darth Vader’ın hikayesini anlatma kararı alır. (Şekil 4.43.)     

                          

 

     Şekil (4.43.) Star Wars, Episode 4 “A New Hope” Film Posteri 

 

   “Yeni Bir Umut” başlığını taşıyan dördüncü bölümle ilk Star Wars filmi çekildi. 

Yapımcılar hâlâ filmin iş yapmayacağı düşüncesinde olsalar da, film 25 Mayıs 

1977’de az sayıda sinemada vizyona girdi. Gündeme bomba gibi düşen film, bir anda 

halkın sevgilisi oldu ve kısa sürede tüm Amerikan sinemalarında gösterime girdi. 

Ardından da izleyici ve hasılat rekorlarını kırmaya başladı. İyi ile kötünün savaşını 

yaratıcı bir dille, üstelik de uzayda anlatan Star Wars sadece Amerika’da değil tüm 

dünyada ilgi odağı oldu.  Lucas hiç ara vermeden serinin 5. bölümünü yani “Empire 

Strikes Back-İmparator”un çekimleri için hazırlıklara başladı. Nisan 1981’de Irvin 

Kershner’ın yönettiği “İmparator” Oscar ödülü getirdi. Haziran ayında ise Lucas’ın 

sahibi olduğu özel efekt firması ILM (Industrail Light & Magic) serinin yeni filmi 

“Revenge of the Jedi-Jedi’nin İntikamı” için yaratık ve model tasarımlarına başladı. 

Lucas ise filmin promosyon çalışmaları sürerken başlık değişikliğini duyurdu ve 



178 
 

Richard Marquand’in yönettiği film 25 Mayıs 1983 te “Jedi’nin Dönüşü” adıyla 

gösterime girdi. Yine hasılat rekorları kırarak haftalarca vizyonda kalan yapım 1984 

yılında 5 dalda aday gösterildiği Oscar Ödüllerinde “En iyi görsel efekt” Oscar’ını 

kazandı. Star Wars fırtınasının artık dindiği düşünülürken 1995 yılında Yıldız 

Savaşlarının 20.ci yıl kutlamaları nedeniyle 3 bölümün de yeni ses ve görüntü 

efektleriyle güncellenerek vizyona sokulması planlandı. Nihayet 1997 yılında ‘Star 

Wars Trilogy Special Edition’ adı altında hayata geçirilen projede üç film birden arka 

arkaya sinemalarda gösterime girdi. Bundan sonraki üçleme, hikayenin başı, sırasıyla 

1999, 2002, 2005 te yayınlanmıştır. (The Phantom Menace, Attack of the Clones, 

Revenge of the Sith) 

   Aslında o yıllarda yazdığı senaryoyu kimselere beğendiremeyen genç sinemacı 

George Lucas’ın, sonunda filmini çekecek bütçeyi bulmasıyla başlayan bir öyküdür 

bu. Dokuz bölüm olarak kaleme aldığı serinin son üç kısmının birincisi “The Force 

Awakens” 2015 te tamamlanmıştır. “The Last Jedi”ın da 2017 Aralık’ta gösterime 

girmesi planlanıyor.  

   Lucas’ın bir çok engele rağmen sonuçlandırmayı başardığı film serisinin başarılı 

olmasının en büyük sebebi bütün herşeyin en ince ayrıntılarına kadar düşünülüp 

tasarlanmasıdır. Hiçbir ayrıntıyı gözden kaçırmayan bir ekip sayesinde o zamanın 

teknolojisine ve imkanlarına rağmen etkileyici sahneler çıkmıştır. Kullanılan maketler, 

savaş gemisi minyatürleri, mekanlar, kostümler ciddi bir tasarım sürecinden geçerek 

bize dönemi ve evreni anlatır hale gelmiştir. (Şekil 4.44.) Maket ve minyatürlerin aynı 

zaman da birebir ölçüde insan boyutuna uygun şekilde büyütülmüştür. Teknoloji 

geliştikçe greenbox yöntemi, bilgisayar efektleri kullanıyor olsalar da gerçekçi bir etki 

için maketlerden uzaklaşmamışlardır.   

 

 



179 
 

 

                             Şekil (4.44): Starship Kokpiti için yapılan detaylı çizim 

 

   4.3.1. Starwars Kentleri 

   Starwars evrenini yaratan Lucas, çok iyi bir tarih okuyucusu, çok ciddi mitoloji 

araştırmacısıdır. Özellikle Orta Doğu ve Doğu mitolojisini ve tarihini çok ciddi 

araştıran bir yapıya ve kimliğe sahiptir. Bu nedenle genelin bilmediği kenarda köşede 

kalmış dinler, inanç biçimleri, felsefeler, mitolojilere hakim. Bunun yanında Sümer, 

Japon, Çin, Yunan, Doğu Asya, Orta Doğu kültürlerinin de bir arada sentezleyerek 

kendi bilgilerini yaratmıştır. Bunu anlatırken de bu kültürlerin temel unsurlarından 

yararlanmıştır. Starwarsın belirli bir zamanı ve mekanı yoktur. Kendi zaman dilimini, 

mekanını ve kavramlarını yaratmış bir hikayedir. Dolayısıyla bu her türlü fantastik 

haraketi kullanabilme imkanı sağlamıştır. 

   Starwars evreni, kullanılmış evren olarak karşımıza çıkıyor. Bu algı paslı, kirli sanki 

40-50 senedir kullanılan evler, araçlar, mekanların var olmasından kaynaklanmaktadır. 

Bu duygu da gerçekçiliği de arttıran bir unsurdur. (Şekil 4.45.) 

 

 



180 
 

      

                                   Şekil (4.45.): Asteroid yeryüzü yapısının detay çalışması 

 

   Tamamen Lucas tarafından tasarlanan Star Wars gezegenleri ve şehirleri oldukça 

ince düşünülmüş ayrıntılı tasarlanmıştır. Star Wars evreninin unutulmaz simgelerinden 

biri olan, yüzen bir sofistike güzellik ve politik özgürlük başkenti Bespin, anti-yer 

çekimi motorları sayesinde pastel renkli bulutların arasında asılı kalmıştır. Bulutlar 

şehri gezegenin derinliklerinden değerli tibanna gazını çıkaran bir maden arama 

kolonisi olmanın yanında ayrıca galaksiyi saran kargaşadan kaçanlar için bir sığınaktır 

da. Maden loncası gibi büyük otoriteler tarafından fark edilemeyecek kadar küçük 

olması bulutlar şehrinin avantajlarından biridir. Baron-yönetici olan Lando 

Calrissian’ın yönetimi altında büyümüş ve gelişmiştir. Yardımcısı Lobot tarafından 

asiste edilen Calrissian kendi kendine yeterlilik ve işçi zorluklarının üstesinden kısa 

zamanda geldi. Disk şeklindeki şehirin üst tarafındaki kalabalık görüntü çember 

biçimli iniş alanlarının ve yüksek kulelerin eseridir. (Şekil 4.46) Şehrin alt kısmında 

soğan şekilli bir unipodla son bulan büyük bir sarkıt vardır. İçerdeki koridorların beyaz 

ve krom renkleri içeriye havadar bir duygu vermektedir. Bu eski yollar bulutlar 

şehrinin endüstriyel kalbini gizlemektedir. Gaz işleme tesisatı, karbon dondurucu 



181 
 

odası pek estetik gözükmeseler de oldukça modern ve verimlidirler. Tam ortasında 

şehri dengede tutan ve ona enerji sağlayan rüzgârların estiği dev bir uçurum vardır.  

 

 

                                         Şekil (4.46.): Bespin şehrinin görüntüsü 

 

   Hoth savaşından kısa bir süre sonra millenium falcon’un kaçak mürettebatı 

saklanmak için bulutlar şehrine geldiler. Maalesef ödül avcısı Boba Fett, Falcon’u 

Bespin’e kadar takip etti. Fett imparatorluktan olan müşterileriyle bağlantı kurdu; Han 

Solo, Prenses Leia ve diğerleri daha Bespin’e ulaşmadan oraya vardı. Sığınak olarak 

düşünülen yer şimdi bir tuzağa dönüşmüştü. Asiler yakalandı ve Han Solo karbonitin 

içinde donmuş vaziyette Jabba’ya yollanmak üzere yola çıktı. Tüm bu korkunç olanlar 

Jedi ve Sith’in yüzleşmesinin sadece başlangıcı idi. Darth Vader asilere acı çektirerek 

Luke Skywalker’ı Bespin’e çekti. Kozmopolit şehrin iç kısımlarında, Skywalker ve 

Vader ışın kılıçlarıyla düello yaptılar. Vader Luke’u dövüşte yense bile, onu gücün 

karanlık tarafına geçirmede başarılı olamadı. Luke bulutlar şehrinin ortasındaki 

boşluktan aşağıya düşerken rüzgarlar sayesinde yan tarafta bulunan açık kanallardan 

birinin içine girdi. Kavisli tünel Luke’u açık havaya çıkardı. Ama genç Skywalker son 

anda şehrin altında bulunan rüzgar fırıldaklarından birine tutundu. Lando tarafından 

özgürlüklerine kavuşan Chewbacca ve Leia tarafından oradan kurtarıldı. Bu sırada 

imparatorluk şehrin kontrolünü ele geçirdi. Calrissian son anda şehri durumdan 

haberdar etti. Birçok insan çok geç olmadan şehri terk etti. Bulutlar şehrindeki hayat 



182 
 

kısa zamanda eski haline döndü. İmparator Palpatine’in Endor savaşında ölmesinden 

sonra bulutlar şehri nüfusu galaksiye özgürlüğün gelişini kutlayacak kadar fazlaydı. 

 

   Luke Skywalker ve Anakin Skywalker'ın belli bir süre yaşadıkları gezegen olan ve 

hikayenin bel kemiğini oluşturan Tatooine gezegeninin adı, çekimlerin yapıldığı 

Tunus'un Tataouine şehrinden geliyor. (Şekil 4.47.) George Lucas tarafından 

tasarlanan gezegen serinin bütün filmlerinde de geçmektedir. Mos Espa Tatooine’deki 

az sayıdaki birkaç liman şehirlerindendir, çölün içinden yaratılmaya başlamış ve yıllar 

içinde parça, parça inşa edilmiştir. Binalar şehir halkını ikiz güneşlerden ve kavurucu 

sıcaktan gölgelik görevi yaparak korumaktadır. Oturma konutları, iş alanları, ticari 

operasyonlar ve birçok değişik çeşit eğlence alanları devasa boyuttadır. Meşhur Mos 

Espa Büyük Arenası hemen hemen şehrin bütün izleyicilerini barındırabilecek 

büyüklüktedir. Mos Espa’nın çoğu göçmeni ve yerleşik halkı az da olsa kazanabilmek 

için var güçleriyle çabalamaktadırlar. Tek zenginlik ise Mos Espa’nın gezegenin 

kumar merkezi olmasıdır, genelde Galaktik Cumhuriyetin kontrolünün dışında yasa 

dışı bir Pazar oluşmuştur.  

 

                   

                            Şekil (4.47.): Güney Tunus Totouine şehri 

 

    Cumhuriyetin başta olduğu zaman içinde, Mos Espa’da kölelik başlamıştır. Bütün 

şehrin sınırlarında Köleliğin mevcut olduğu bir semte dönüşmüştür. (Şekil 4.48.) 

Yaşayan köleler ucuz işçilerden daha iyi bir yaşam sürmektedirler, kendilerini baş 



183 
 

şehrin iş sahasında bile bulabilirler. Mos Espa’nın esas kontrol gücü Hutt’lardadır, 

Hutlar köleliği menfaatlerine uyduğu için serbest bırakmakta, Tatooine’in uzaklığı 

onların bu yasa dışı işlerini sürdürebilmeleri için imkan vermektedir. 

 

 

 

                                   Şekil (4.48.): Tatooine gezegeninin Mos Espa Şehri 

 

   Kamino, şiddetli fırtınalarla sarsılan bir su gezegeni. Gezegendeki şehirler sudaki 

kolonlarla desteklenen uzun yapılar. (Şekil 4.49.) Gezegen sakinleri ise uzun boylu, 

ince, soluk renkli canlılardır. Kamino, Star Wars serisinde klon yapılan gezegendir. 

Teknolojinin doruğunda olan bu gezegen, serinin 2. bölümünde Obi-Wan tarafından 

bir iz sürme sonucunda keşfedilmiştir. Burada klon askerler yapılmaktadır. 

 



184 
 

 

                                                  Şekil (4.49.): Klamino şehri görüntüsü 

 

 

   Tipoca Şehri Kamino’daki hareketin merkezi, deniz üzerindeki şehirlerden biri. 

Burada önemli sahnelere tanık olacağız; 

   Kamino İniş Platformu – 1 

Obi-Wan yağmur altında Kamino’ya varıyor ve burada onu bir Kaminolu karşılıyor. 

   Kamino İniş Platformu  -2 

Jango Fett and Obi-Wan bu platformda etkileyici bir düello yaptılar. Genç Boba Fett 

de bu düelloyu izledi 

   Klon Merkezi 

Obi-Wan klonların yetiştirildiği tankları burada gördü. Klon Trooper’lar burada 

üretiliyor ve klon çocuklar burada eğitiliyor. 

   Jango Fett’in Dairesi 

Obi-Wan Jango Fett ve oğlu Boba ile ilk olarak burada karştılar. 

   Bu gezegen yapıları, görüntüsü itibariyle mekanik ve gridir. Suların üstüne kurulmuş 

şehir birbirine geçiş yapılabilen birimlerden oluşur. Yükseklikleri farklı metal yapılar 

dairesel formlardan oluşmuştur.  

 

 



185 
 

   

                                         Şekil (4.50.): Hardengerjokulen Buzulu, Norveç 

 

   Star Wars V: The Empire Strikes Back'teki Hoth gezegeni aslında Norveç’in Ulvik 

kasabasındaki 16 kilometrelik dev buzulun ta kendisi. (Şekil 4.50) Gölün hemen 

yakınındaki Finse köyünden başlayan 4 saatlik bir turla bölgenin güzelliklerine şahit 

olmak mümkün. Gök mavisi buz yapısı ve muhteşem yer şekilleri ile filmin içine çeken 

bu buzdan oluşan bir gezegenin ismi sıcağı çağrıştırsa da çekimlerde karakterlerin 

soğuktan nutku tutulmuştur. (Şekil 4.51.) 

 

 



186 
 

 

 

   Şekil (4.51.): Hardengerjokulen Buzulunda Hoth Gezegeni için çekilen sahnelerin arka planı  

 

   Utapau, Obi Wan Kenobi’nin General Grievous’u öldürdüğü gezegen. (Şekil 4.52.) 

Birkaç ay ile çevrelenmiş bir mabedi andıran Utapau gezegeni, yüzeyinde çok sayıda 

deliksi çukurlar içeren bir coğrafi yapıya sahiptir. Gezegenin yüzeyi çorak ve çölümsü 

olmasına karşın, derin çukurların dibinde yaşam veren tatlı su yatakları bulunmaktadır. 

Gezegenin ufak kıtalarında bulunan bir çok derin çukur, büyük yer altı şehirlerini ve 

mağara ağlarını içinde barındırmaktadır. Utapau, her zaman gezici olan ayrılıkçı 

konseyi ve bağımsız sistemler konfederasyonu’nu yöneten baronlar için bir toplanma 

merkezi olmuştur. Konfederasyon, Utapau gezegenini işgal ettiğinde, Utapau halkı 

kendi rızaları ile, konfederasyon hizmetine girmişlerdir. Coruscant’dan Şansölye 

Palpatine’i başarısız bir kaçırma denemesinden sonra General Grievous’da Utapau’ya 

sığınmıştır. Gezegenin en büyük çukur şehri’nin onuncu katında, dönüştürülmüş bir 

ticaret federasyonu gemisini komuta merkezi olarak seçen ayrılıkçılar, savaşın çoğunu 

buradan yönetmişlerdir. burada binlerce droid, savaş droidleri, süper savaş droidleri 

komuta merkezini savunmak için hazır bekletilmektedir. Utapau sisteminden bir 

yöneticinin sunduğu diplomatik paket, cumhuriyet gizli servisi’nce açığa çıkarılınca, 

ayrılıkçı konsey güvenli bir şekilde gezegenden ayrılmış, fakat general grievous 

kalmayı tercih etmiştir. Cumhuriyet, Grievous’u öldürüp nihayet Klon Savaşları’nı 

sonlandırmak için General Obi Wan Kenobi’yi ve onun klon kuvvetlerini 

görevlendirir. Kenobi Utapau’ya gelir, ve oradaki liman görevlisi Tion Medon ile 



187 
 

konuşur. Medon, Kenobi’ye gizlice Grievous’un, çukur şehrin onuncu katında 

saklandığını haber verir. Sadık kertenkele Boga ile onuncu kata çıkan Kenobi, burada 

ayrılıkçı’larla çatışmaya girer. Utapau’nun yer altı örgütü de Kenobi ve klon 

askerlerine yardım ederler. General Grievous ile amansız bir düello yapan Obi Wan, 

Grievous’u öldürür. Grievous’un ölümü fazla bir şeyi değiştirmez. Coruscant’da ki 

politik krizin etkileri Utapau’ya kadar ulaşır. Şansölye Palpatine’in tüm Jedi’ları 

cumhuriyet düşmanı ilan etmesinin sonucunda kendi klon askerleri ve klon kumandanı 

Cody, Kenobi’ye ateş açarlar. Jedi ustası ölümden kurtulsa da, klonlar Utapau’nun 

yönetimini ele geçirmişlerdir. 

 

 

                                           Şekil (4.52.): Utapau gezegeninden bir sahne 

 

   4.3.1. Star Wars Yapıları 

   Star Wars filminde görülen yapılar farklı gezegenlerde olduğundan farklı doğal 

yapılardadır. Bulunduğu gezegene göre kullanılan malzeme ve biçim değişmektedir. 

Dolayısıyla bir çok farklı yapıya tanıklık ediyoruz.  

   Star Wars serisinde Luke Skywalker'ın iglosu(Şekil4.53.), Luke'un evi olarak 

bildiğimiz yapı, kurumuş tuz gölü üzerindeki Chott El Jerid. Nefta, Tunus’ta olan iglo 

ev 1977’de yıkılmış, “Klonların Savaşı” adlı filmden sonra yeniden yapılmış ve bir 

hayran tarafından restore edilmiştir. Şimdilerde halen varlığını sürdürmektedir. 

Tatooine gezegeninde bulunan iglo şehrin renklerine ve ortamına uygundur. 



188 
 

     

                                    Şekil (4.53.): Luke Skywalker’ın iglosu, Chott El Jerid 

 

   Star Wars’ta Skywalker’ın çocukluğunun geçtiği ev olarak gördüğümüz mekan 

Sahra Çölü’nin ortasında Matmata köyündeki Hotel Sidi Driss’tir. (Şekil 4.54.) 

Köydeki diğer evler gibi mağara kazarak inşa edilmiş. 1967 yılında Star Wars Episode 

IV: A New Hope filminde Luke Skywalker’n teyzesi Beru Lars ve amcaso Owen Lars 

ile birlikte yaşadığı ev olarak kullanılmış, 2002 yılında Star Wars Episode II: Attack 

of the Clones’da tekrar görülmüştü. Hala otel olarak hizmet vermektedir.  

 

            

                                    Şekil (4.54): Hotel Sidi Driss 



189 
 

 

   Yer altındaki bu yerleşimde tüneller açılarak birçok konut yaratılmış. Bu alanın, 

Romanlar'a ve Kartaca Savaşları'na dayanan tarihi 1960'ların ortalarına kadar 

bilinmiyordu. 1977 yılında, Star Wars filminde tüm dünyanın dikkatini çekti. Ortada, 

bu bölgedeki Berberilerin evlerini niçin bu biçimde inşa ettiklerini açıklayan çeşitli 

teoriler var. Bunlardan biri, Mısırlıların istilasından korunmak için olduğu, diğeri ise 

bu mağaraların zaten çöl hayvanlarının yaşam alanları olarak var olduğu üzerine. Star 

Wars’ta kullanılmasının nedeni, Tatooine bir çöl gezegenidir. Yaşayan türler  İnsan, 

Hutt, Jawa, Çöl İnsanlarıdır. Gezegenin yerli yaşam formları- bir kemirgen cinsi olan 

Womp sıçanı,Tusken Akıncıları, fil Bantha ve korkutucu Krayt Canavarı ve kurak 

iklime iyi adapte olmuş insan yerleşimcilerden oluşmaktadır. Bu insanlar burada 

yaşamak için nem çiftlikleri kurmuş ve yaşayabilmek için yeraltı konutları inşa 

etmişlerdir. Gezegendeki su miktarı sadece %1’dir. Gezegenin yetersiz kaynakları, 

aşırı sıcaklk ve dağınık haldeki nüfus yapısından gezegende hükümet oluşumunu 

imkânsız kılıyordu. Hükümet oluşmadığından Galaktik Senato’da temsil 

edilmemektedir. Nüfus 200,00’dir. Üye olduğu birlikler ise Hutt, Galaktik 

İmparatorluk, Yeni Cumhuriyet’dir.  

   Rouge One’da İmparatorluk üssü olarak kullanılan Londradaki Canary Wharf Metro 

İstasyonu (Şekil 4.55.), bu yerin futuristik yapısı, çelik, cam ve metal malzemelerden 

oluşması set için bulunmaz nimet niteliğinde.  

 

                                          Şekil (4.55.):   Canary Wharf Metro İstasyonu 



190 
 

 

   İlk bakışta yoğun nüfuslu gezegen Coruscant oldukça fütüristik görünür. Coruscant 

sürekliliği olan bir yer. Gökdelenlerin atmosferin alt sınırını uzattığı yerde çok düzeyli 

bir megalopolis. Fakat bu modernizmin Mies van de Rohe versiyonu değil. Lucas 

şehri, Art Deco ya da Art Modern mimarlığının pürüzsüz çizgileriyle ve daha eski, 

daha piramidal şekillerle birleştirmek istedi. 

   Kuala Lumpur ve Hong Kong'un New York'a eklenmiş olduğunu düşünün, daha 

sonra da bu sonucun karesini alın. Eski Cumhuriyet'in başkentinin kentsel dağınıklığı 

aşırıya kaçıyor ve Yunan şehir planlamacısı Constantinos Doxiadis'in Ecumeonpolis 

vizyonunu gerçekleştiriyor. Bir gezegenin tamamını kapsayan tek bir şehir! Coruscant 

Senato Alanı'nın "Yeni Mimari" tarzı için Kahire'nin yükselen minarelerini andıran ve 

Manhattanvari gökdelenlerle bıçak kadar ince dikilitaşların arasında yuvalandığı bir 

ortak uyum olduğu söylenebilir. 

Coruscant’taki Senato Binası(Şekil 4.56), iki kilometreden daha fazla genişliği olan 

bu yapı siyaset konuları üzerinde belli belirsiz bir güce sahip. Çekirdek Kurucuları 

Caddesi'nin sonunda yer alan Büyük Meclis Salonu, her biri bir senatör için yapılmış 

1.024 uçan "repulsorpod"a sahip büyük bir oditoryumu içeriyor. Bu oditoryumda 

Başkan Palpatine ile Büyük Jedi Ustası Yoda arasında muhteşem bir düello 

gerçekleşiyor. Jean Nouvel'in Abu Dabi'deki Louvre'u ile benzerlikleri ise dikkat 

çekici. 

 

     

                                                Şekil (4.56.): Coruscant, Senato Binası 



191 
 

 

                                              Şekil (4.57.): Jedi Tapınağı, Coruscant 

 

   Coruscantta bulunan Jedi Tapınağı (Şekil 4.57.) için sanat departmanı çeşitli 

tasarımlarla deney yaptı. Harika yapının dini dünyasını tavsiye eden dokular ve 

biçimleri için uğraştı. 

   Tapınağın dış formu, gelişmiş savunma gücünü sağlayan dış taş duvarları ve 

durasteel kaplamaları ile Maya tapınaklarının sağlam tipolojilerini uyarlıyor. Bir 

kilometre yüksekliğindeki zigürat güç bağı üzerine inşa edilmiş ve eğitim tesisleri için 

geniş oda, konaklama ve Jedi Arşivi'ne sahip. Tapınağın en yükseğinin adı Tranquillity 

Spire olan ve Aya Sofya'yı saran minarelere benzeyen beş kulesi bulunuyor. 

 

   Bright Tree Village (Parlak Ağaç Köyü) (Şekil 4.58.) sürdürülebilirliği ve düşük 

teknoloji gelişimi ile bir örnek oluşturuyor. Endor'un ay ormanının bu Ewok yerleşimi 

geleneksel izleri takip ediyor. Saz ve yapraklarla örtülmüş çatısı olan kulübeler, 

gövdede bulunan şefin kulübesinin etrafında bir ağacın ana dalları üzerine 

yerleştirilmiş.  

 



192 
 

      

                                                  Şekil (4.58.): Bright Tree Village, Endor 

 

   Jabba the Hutt'ın Tatooine’deki Sarayı (Şekil 4.59.), taş ve metalden yapılmış üç 

silindirik kuleden oluşuyor. Tatooine gezegenin Kuzey Kum Denizi kıyısında yer alan 

saray aslında B'omarr Rahipleri tarafından bir manastır olarak inşa edilmiş. Sarayın 

hantal kitlesi çevresine hakim işkence odaları, droid havuzu, dondurulmuş 

düşmanların (örneğin, zavallı Han Solo) depolandığı alan ve Rancor çukuruna ev 

sahipliği yapıyor. C3P0 burayı tanımlarken "Buraya saray demek oldukça zor, R2. 

Daha çok bir demir döküme benziyor," diyor. 

   Üçüncü Charles tarafından inşa edilen Kraliyet Sarayı, kapıları, ikon kolonları ve 

mermer koridorlarıyla çok romantiktir. Ölçek olarak daha küçük olsa da, saray, 

Fransa'daki Versailles ile kıyaslanıyor. 



193 
 

 

 

                                  Şekil (4.59.): Jabba the Hutt'ın Tatooine’deki Sarayı 

 

 

   4.4.3. Star Wars İç Mekanları 

   Artisanal Dwellings, Tatooine; doğal kaynakları gittikçe azalan George Lucas'ın 

sanal gezegeni, yıllarca parça parça bir şekilde kuruldu. Kavisli, toprak yapıları 

Arizona ve New Mexico'daki kerpiç yapılara benziyor. Aslında, Tatooine'de 

gördüklerimizin çoğu Tunus'ta çekildi. Kerpiç binaların birkaçı ada şehri Ajim'den 

geldi. 

   İki güneşli ıssız bir gezegende bulunan Luke Skywalker'ın evi sevimli, kubbeli, 

kerpiç yapılar (Şekil 4.60.) için Ksar Ouled Soltane gibi Tunus'un Berberi tahıl 

ambarlarını anımsatıyor. 

   4. bölümdeki Lars Ailesi Malikanesi Tunus'un Matmata şehrinde bulunan Sidi Driss 

Oteli'nde çekildi. Çok katmanlı birinci bölüm, Tataooine'nin kuzeybatısında bulunan 

Hotel Ksar Hadada'da çekildi. Anakin'in çocukluk dönemindeki evi, aslında bir köle 

merkezi olan konut kompleksi. Lars ailesinin malikanesinde olduğu gibi yüksek 

teknolojiyle ilkel yapılar kullanıldı. Yatak odaları ve mutfaklar, mağaralardaki gibi 

pencere ve depo alanlarına sahip.  



194 
 

 

          

               Şekil (4.60.): Synstone, Tatooine 

 

   Attack of the Clones’da Anakin ve Padme’nin evlendiği yer (Şekil 4.61.) olarak 

kullanılan Retreat Gölü (Villa del Balbianello, Lenno, İtalya) İtalya'nın ulusal 

hazineleri arasında yer alır. Gerçek hayatta da burası düğünler için kullanılmaktadır.  

 

                      



195 
 

                                                                        

                                        Şekil (4.61.): Villa del Balbianello, Lenno, İtalya 

 

   Dex’in Lokantası(Şekil 4.62.), Coco Şehri sokaklarında yer alan, Coruscant’ın şehir 

bölümünün bakımsız endüstriyel alanında olan, antika ve eskimiş bir mekandır. 

   Buraya yoğun çalışan işçiler çabuk ve ev yemeğine benzer menüler yemek, yada bir 

bardak taze hazırlanmış Jawa suyu yada politika spor yada herhangi başka güncel konu 

hakkında boş muhabbet etmek için gelirler.  

 

                      

                                                       Şekil (4.62.): Dex’in Lokantası 

 

   Müşterilere hizmet eden tekerlekli garson droid WA-7ve onun insan ortağı, 

Hermiona Baqwa’dır. Yemekleri aşçı ve aynı zamanda lokanta sahibi, iyi bir geçmiş 

kariyeri ve hayat tecrübesi olan Dexter Jettster tarafından yapılır. 



196 
 

 

 

                                               Şekil (4.63.): Geonosis Droid Fabrikaları 

 

   Geonosis’in büyük droid fabrikaları (Şekil 4.63.) için ziyaret edenlerin sayısı azdır. 

Çok çalışan Genosisliler, artıkları bir araya getirerek Tekno Birliği ve diğer ticari 

birliklere üstün teknolojiyi sunarlar. Büyük dikit tepelerin birinde yer alan pratik droid 

fabrikası çoğunlukta büyük nakledici ve mekanik parçaları bitmiş savaşçı robotlara 

çeviren robot kolları ile döşelidir. Binlerce savaşçı droid, süper savaş droidleri, 

droidekalar ve diğer modeller başlangıçtan bitimine kadar bu fabrikada yapılır. 

 

 

                 Şekil (4.64.): Sevilla'daki İspanya Meydanında bulunan Theed Kraliyet Sarayı 



197 
 

 

 

 

 

                                     Şekil (4.65.): Naboodaki Sarayın iç ve dış görüntüsü 

 

   Naboodaki saray olarak gördüğümüz yapı ise Sevilla'daki İspanya Meydanında 

bulunan Theed Kraliyet Sarayıdır. (Şekil 4.64.) 1929'da yapılan meydan Ibero-

Amerikan fuarı için yapılmış, Günümüzde ise devlet daireleri bulunuyor. Ay şeklinde 

mimarisi, geniş meydanı ve önünde bulunan parkı ile Sevilla’nın en önemli yerlerinden 

birisidir. Nabooda çekilen diğer sahneler için farklı yerlere ve hatta farklı ülkelere 

gidildiğini biliyoruz. Star Wars evrenini yaratırken Dünya üzerinde bulunan ve bu 

evrene uygun olabilecek her mekan ve yapı kullanılmıştır. Malzemeler, yapısal 

özellikler buna uygun olarak araştırılmış, seçilmiştir. (Şekil 4.65.) 

 

 



198 
 

 

 

   4.5 GATTACA 

   21. yüzyılda Dünyada genetik mühendisliği çok ilerlemiştir ve bilimsel olarak kusursuz 

insanlar yaratılmaya çalışılmaktadır. Özel görevler için yetiştirilen yeni süper insan ırkı 

yüzünden, normal yollardan dünyaya gelmiş insanlar işsiz kalmakta ve ikinci plana 

itilmektedir. Onlardan biri olan astronot adayı Vincent/ Ethan Hawke, Gattaca şirketinde 

ancak temizlikçi olarak iş bulabilecekken, sakatlanan bir atletin kan örneklerini ve 

kimliğini alarak iyi bir pozisyonda işe girer. Fakat şirkette işlenen bir cinayet, olayı 

araştıran dedektifin dikkatini Vincent/ Ethan Hawke’ın üzerinde yoğunlaştırmasına sebep 

olur. Mükemmeliyetçiliğin ön planda olduğu Gattaca’yı pek çok bilimkurgu filminden 

ayıran başlıca özelliği onun aşırı gerçekçiliği ve bilimselliği denebilir. Bu nedenle Gattaca, 

NASA’nın 2011’de açıkladığı en gerçekçi bilimkurgu filmleri listesinde ilk sıraya 

yerleşmiştir. Bu ünvanı hak etme nedeni yalnızca bilimsel bir gerçeğe dayanması olabilir. 

1997 yılında çekilen filmi izlerken hiç yabancılık çekmediğimiz bir dünya içerisinde 

olmamız da bu başarının bir sonucudur. 

 

   4.5.1 Gattaca kenti 

   Genel bir kent siluetinden yoksun olan filmde yer alan mekânlara bakıldığında 

günümüzden çok farklı olmayan bir durumla karşılaşılır. Diğer filmlerde olduğu gibi 

karanlık, kirli bir dünya yerine, çok temiz, saf bir yapılaşma söz konusudur. İleri teknoloji 

ve hilelere başvurmadan, başarılı bir kurguyla 50’li yıllara ait mimari örnekleri mekân 

olarak kullanmıştır. Gelecek şık ama gösterişli olmayan, minimal ama boş olmayan, 

modern ama fütüristik olmayan mekânlarla yansıtılmıştır. Uzay çalışmalarının devam 

ettiği yapı, kendi başına, tecrit edilmiş gibi, dönemine ait bir merkeziyetçilik sunarcasına 

egemenliğini sürdürmektedir (Şekil 4.66). 

 

 



199 
 

 

                                 Şekil (4.66.): Filmin geçtiği mekân ve yerleşimi 

 

   Film içerisinde kente dair izlerden bir diğeri bölgesel olarak gösterilen dar karanlık 

sokaklar, müstakil konutlardır (Şekil 4.67). Sıkışık ya da kalabalık bir düzenin 

varlığına dair ipucu olabilecek tek detay yollarda oluşan trafik ya da ölçek olarak 

büyük mekanlardır. 

 

                            

                     Şekil (4.67.): Film için oluşturulan sokak setinin filmdeki yansıması 

 

   Ulaşım ağları için öngörülen düzen günümüzdekiyle aynı olup kullanılan araçlarda 

bile teknolojik bir gelişme söz konusu değildir. Hatta günümüzde klasik olarak anılan 

araçların kullanımı ironik bir durumu da beraberinde getirir. Uzun yollar, tüneller film 

içerisinde sahnelenen ulaşım ağlarıdır (Şekil 4.68). 

 

 



200 
 

        

       Şekil (4.68.): Ulaşım için kullanılan uzun tüneller 

 

             

             Şekil (4.69.): Enerji üretimi için ayrılmış mekânların büyük alanlara yayılması 

 

   Mimari açıdan farklı sayılabilecek bir durum barındırmaması, filmin bilimkurgu türü 

içerisinde değişik bir yol izlediğinden değil, mekân kullanımı ve kurgu konusundaki 

başarısından kaynaklanmaktadır. Kentlerin büyük sorunlarının başında gelen enerji 

üretimi konusuna değinen filmdeki güneş paneli tarlaları görsel zenginlik katmıştır 

(Şekil 4.69). 

 

 

4.5.2 Gattaca Yapıları 

   Film için set olan binalar, modern, kararlı çizgileriyle etkileyici birer arka plan 

oluşturmaktadır. Binaların uçsuz bucaksız terasları avlularının çevreyle, hareketle, 

bütünleşmesi mekânın kalitesine referans vermektedir. Filmde dikkat çeken yapıların 

başında uzay araştırmalarının yapıldığı yapı tüm paklığıyla, malzeme olarak seçilmiş 



201 
 

beyaz pürüzsüz yüzeyleri ve metalik kaplamalarıyla gelmektedir. Konut ağırlıklı olan 

diğer yapıların, doğa içerisinde yer alması, yüksek katlı bloklar içerisinde bir daire 

olmaması, kendi başına var olması dikkat çekicidir (Şekil 4.70). 

 

 

                           Şekil (4.70.): Büyük avlu ve terasların toplanma mekanı etkisi 

 

 

  

                                        Şekil (4.71.): Marin Civic Country Center 

    Filmdeki en dikkat çekici ve baskın olan yapısı bütün filmin etrafında döndüğü, 

Frank Lloyd Wright tarafından Marin Country Civic Center’dır (Şekil 4.71). Yapımına 

1969 yılında başlanmış ancak tamamı 1976 yılında tamamlanmıştır. Mavi çatısı pembe 

sıvalı duvarları ayırt edici özellikleridir.  

   Filmde kullanılan bir başka yapı ise Antoine Predock tarafından 1993 yılında 

fütüristik bir yaklaşımla tasarlanan Kaliforniya Politeknik Üniversitesi içerisinde yer 

alan CLA binasıdır (Şekil 4.72). Antonie Predock tarafından, eskin üçgen formu ve 

üstünün açık olmasıyla kampüs içerisindeki en belirgin kule olarak tanımlanır. Yapı 

film içerisinde Vincent/ Ethan Hawke’ın yaşadığı bir konut kompleksi olarak 

yansıtılır. 

 



202 
 

 : 

                                                       Şekil (4.72.): CLA Binası 

   Farklı işlevlerdeki binaların yanı sıra dini yapıların tüm ihtişamıyla işlevlerinden 

farklılaşarak karşımıza çıkması şaşırtıp düşündürür (Şekil 4.73). Bu kadar net 

çizgilerin içerisinde var olan bu yapı, geçmişten gelen bir takım izlerin varlığına 

referans verir. 

 

   

                       Şekil (4.73.): Kilise yapısının işlevinden başka olarak kullanımı 

 

   4.5.3 Gattaca İç Mekanı  

   Birçok bilimkurgu filminde izlenebilen nitelikteki yüksek tavanlı, galerili mekânlar, 

çalışma alanlarının bireysellikten uzak olması Gattaca ‘da da ön plana çıkmaktadır. 

Mekânlardaki yalınlık bir şıklık oluşturarak geleceğin pürüzsüz yapılarına katkı sağlar. 

Kullanılan malzeme ve renklerin de katkısı bu noktada etkilidir (Şekil 4.74). 

 



203 
 

  

             Şekil (4.74.): Filmdeki iç mekânlardan çalışma alanları ve galerili mekanlar 

 

   Eğlence mekanlarının klasik görünümü, fonksiyonların bir arada olduğu mekânlar, 

çalışma alanı yaşama alanı ve ıslak hacim birlikteliği, yanı sıra ofis ve spor alanlarının 

bir arada olması kaçınılmaz bir sona işaret etmektedir. Her ne kadar eskiden gelen bir 

durumu anlatsa da mekânlarda yakalanan yalınlık, süslemelerle kaplı bir mekânda bile 

etkili olmuştur (Şekil 4.75). 

 

  

                                                 Şekil (4.75.): Farklı iç mekanlar  

 

   Konut mimarisine bakılacak olursa konut içerisindeki işlevlerin birbiri içine girdiği 

mekân içinde mekân kullanımları, sade net çizgileriyle var olan iç mekânlardan 

bahsetmek mümkündür. Kullanılan yapı elemanlarındaki kararlı çizgiler ve 

malzemeler mekânların çıplak olarak yansıtılması, daha etkileyici bir mimariyle 

karşılaşmamızı sağlamıştır. Konut içerisinde kullanılan merdiven formunun DNA 

sarmalıyla olan benzerliği, film amaçlarını yansıtmak için yapıların ve elemanlarının 

anlamsal bir ilişki kurmada ne derece önemli olduğuna da vurgu yapar (Şekil 4.76).  

 

   İç mekânda kullanılan ve DNA sarmalına bir atıfta bulunan merdivenin yanında ünlü 

mobilya tasarımları da mekân da yerini almıştır. Mies Van Der Rohe tasarımı olan 

Barcelona sandalyesi, tabure ve uzanma koltuğu mekânlar kadar önemlidir. 

 



204 
 

  

                                                         Şekil (4.76.): Konut iç mekanı 

 

 

   4.6 MINORITY REPORT  

 

   2054’te Washington’da geçen film psişik güçlere sahip kâhinler ve teknoloji 

yardımıyla suçların önüne geçilebilen bir dünyayı anlatmaktadır. Pre-Crime adı 

verilen polis birimi sayesinde, gelecekte cinayetler işlenmeden kısa bir süre önce fark 

edilip engellenebilmektedir. Bir gün kâhinlerden biri suç biriminin başında yer alan 

polisin cinayeti işleyen kişi olacağını öngörür ve kusursuz işlediğine inanılan sistem 

birdenbire tersine döner. Polisin şefi olduğu birim, cinayet suçlamasıyla onun peşine 

düşer. Şimdiye kadar kölesi olduğu sistem artık polisin başının belası haline gelmiştir. 

Buna ihtimal vermeyen polis kaçar ve bu kaçış sırasında yaşananlar aksiyon 

sahneleriyle birlikte karşımıza çıkar.  

   Philip K. Dick’in aynı adlı kısa bilimkurgu hikâyesinden senaryolaştırılıp, 2002 

yılında çekilmiş bu filmde kullanılan mekânlar, var olan mekânlara yapılan 

eklemelerle 2054 yılını yansıtmıştır. Filmin yönetmeni Steven Spielberg birçok uzman 

ile görüşerek 50 yıl sonraki geleceği planlamıştır. Bu insanların da gelecek üzerine 

tezlerini harmanlayarak, iris tanımlamalı kapılar, fütüristik taşıtlar, etkileşimli gazete 

ve dergiler, havada uçuşan gelişmiş uzay gemilerini andıran polis araçları, bahçeli 

evlerinde oturup sabah bisikletli dağıtıcıdan gazetesini alan insanlar, salıncaklı, kum 

havuzlu parklarda oynayan çocuklar ve yağmur yağdığında hala klasik şemsiye 

kullanan bir toplum öngörmüştür. 

 

 

 



205 
 

 

   4.6.1 Minority Report kenti  

   Tekdüze, kasvetli ve fütüristik olan film Washington D. C.’de geçmesine rağmen 

birçok sahnesi Los Angeles’da çekilmiştir. Filmin gerçek mekan çekimlerinin yanısıra, 

bazı sahneler -dedektifin uçan polisler tarafından takip edildiği sokak gibi- tıpkı Blade 

Runner filminde olduğu gibi, Warner Bros. setlerinde yol boyunca devam eden sıkışık 

bir sokak oluşturularak çekilmiştir. Genel algıyı oluşturmak için filmde ilk olarak 

Washington’ı simgeleyen yapıların da (White House, Supreme court, House of 

Reprensentatives gibi) hemen fark edildiği, çok yabancısı olmadığımız bir kent 

görüntüsü oluşturulmuştur (Şekil 4.77). 

 

                     

                  Şekil(4.77.): Kent silüeti 

 

 

   Genel silüet içerisinde fark edilemeyen bir durum kente yakınlaşıldığında 

hissedilmeye başlar. Farklı lokasyonlarda, farklı yerleşimlerin baskın olduğu bir kentle 

karşılaşılır. Bir tarafta, mıknatıslı bir sistem üzerinde otomatik kontrolle ulaşımın 

sağlandığı yatayda ve düşeyde devam eden yollarla donatılmış düşeyde gelişen yüksek 

katlı, daha çok çalışma alanlarının olduğu yapılaşma; bir yanda günlük hayatın geçtiği 

az katlı, sosyal donatı alanlarını da bünyesinde bulunduran, bahçeli, parklı evler; bir 

yanda da doğal ortam içerisinde izole edilmiş evler, aynı kent içerisinde yerini alır 

(Şekil 4.78). Bu yapılaşma, alışık olunan kent yapılarından çok da farklı bir durum 

oluşturmayıp, özele inildiğinde karşılaşılan farklı durumlarla dikkat çekici bir boyuta 

ulaşır. 

 



206 
 

   

                                                     Şekil (4.78.): Kent içindeki çeşitlilik 

 

   Kent içerisinde yapılaşan alanlar dışında terkedilmiş yıkılmış bölgeler, eski yeni 

birliktelikleri de belirgin olarak hissedilmektedir. Her ikisi de geçmişle olan bağların 

varlığını göstermesi açısından dikkat çeken detaylardır. Doğal ortamı içerisinde 

bilindik haliyle varlığını sürdüren oyun parkları da hemen hemen aynı duruma işaret 

etmektedir (Şekil 4.79). 

 

  

                            Şekil (4.79.): Yıkılmış, terkedilmiş karanlık arka sokaklar  

 

 

   4.6.2 Minority Report Yapıları  

   Kent ölçeğinden binalara yaklaştığımızda kentteki çeşitliliğin binalar içinde söz 

konusu olduğunu söyleyebiliriz. Konutlardaki farklılaşan durumlar, adeta her 

karaktere göre ayrı düşünülmüş mekânları oluşturmaktadır. Tipik Amerikan 

mimarisine ait konut yerleşimlerinin dışında, yüksek teknolojiye sahip modern 

konutlar, çok katlı toplu konut blokları, hepsi için ayrıca düzenlenmiş ulaşım 

çözümleri, zamanda birbirini henüz yakalayamamış yerlerin var olduğunu gösterir 

(Şekil 4.80). 

 

   

                                                   Şekil (4.80.): Farklı yapı tipolojileri 



207 
 

   Farklı ihtiyaçlar için yeni türemiş yada geliştirilmiş mekânlar da filmde izleyiciyi 

kilitleyen bir diğer mekânsal zenginliği oluşturmuştur. Hapishane mekânındaki evrim, 

beyin gücünü kullanabilen mekânlar buna örnek olabilecek niteliktedir (Şekil 4.81). 

Cephe düzenlerinde vazgeçilmez olan dijital reklamlar Minority Report’ta da 

kullanışmıştır. Kişiye özel tanıtıcı reklamlar dijital dünyanın bir sonraki durumudur. 

 

  

               Şekil (4.81.): Hapishane mekânının merkezi yapısı ve mahkûmların konumu 

 

   Yüksek lobisi, farklı işlevdeki mekanlarıyla filmde suç birimi olan yapı, aslında 

Reagan Trade Center’dır (Şekil 4.82). Kamu ve özel kullanım için yapılmış ilk ve tek 

federal bina olma özelliğini taşımaktadır. Pei Cobb Freed & Partners tarafından 

tasarlanan yapının 90’lı yılları kapsayan yapımında çevresindeki tarihi binalarla uyum 

sağlaması açısından parlak taş kaplamalar kullanılmıştır. Yapı diğer tarihi binaların 

arasındaki saygılı tavrı ve iç mekanında yakaladığı çağdaşlığıyla dikkati çeker.  

 

  

                                                Şekil (4.82.): Reagan Trade Center  

   Anderton/ Tom Cruise’un kırmızı arabasıyla geçtiği doğanın filmin konusu olan 

zaman 2054 yılı için önemini yansıtan park ise Beaver Dam State Park, Anderton’ın 

karısı/Kathryn Morris‘in göl kenarındaki evinin bulunduğu bölge ise Ware Point 

Road’dur (Şekil 4.83).  



208 
 

 

  

                           Şekil (4.83.): Beaver Dam State Park, Ware Point Road   

 

   Filmde yer alan her yerden soyutlanmış gözlerden uzak bir konumda olan botanik 

bahçesi ise gerçekte Los Angeles’da olan Descanso Gardens olarak karşımıza çıkar 

(Şekil 4.84). 1953’te yapılaşmaya başlayan bahçenin amacının geleceğe bir miras 

bırakması olması film içindeki varlığını önemli kılmaktadır.  

 

 

                                                   Şekil (4.84.): Descanso Gardens 

   Son olarak Anderton’un kahinin öngördüğü suçu işleyeceği mekan olan Angelus 

Plaza’dır (Şekil 4.85). Yaşlılar evi denebilecek bir konsepte sahip dört bloktan oluşan 

ve her birimin balkonlarının olduğu bir yapılaşmadır. 1980 yılında kullanıma 

açılmıştır. Filmde yüksekliğiyle ön plana çıkmaktadır. 

 

 



209 
 

      

                                            Şekil (4.85.): Angelus Plaza 

 

 

   4.6.3 Minority Report İç Mekanları  

   Konut iç mekânlarında, geleneksel sayılabilecek bir durum gözlemlenirken, çok 

modern teknolojilerle donatılmış mekânların da var olduğu gözden kaçmamaktadır. 

Çeşitlenen mekân ve karakterlerle zengin iç mekânlar yaratılmıştır. Kullanılan 

malzemeler ve yaratılan karanlık atmosfer detaylarla aydınlatılmıştır. Tavan 

pencerelerinden alınan ışık neredeyse her mekânda dikkat çekici etkisiyle 

parlamaktadır. Esas mekânlardan biri olan suç biriminin etkileyici, bir o kadar da 

devasa girişi filme mekânsal zenginlik katmaktadır. Yüksek tavanlı geniş bir mekân 

olan bu yer, sirkülasyonla kendini tamamlar (Şekil 4.86). 

  

                               Şekil (4.86.): Yükseklik ve ışıklarıyla etkileyen mekanlar  

   Film içerisinde işlev olarak çeşitli mekânlara yer verilmiştir. Bunlardan biri olan 

alışveriş mekânlarının varlığı ve teknolojinin sadece kişi tanımlama sistemi anlamına 

geldiği bu mekânların aynılığı bir öngörü niteliğinde olabilir. Bu öngörüyle verilmek 

istenen sosyolojik bir mesaj da kapitalizmin hala toplumda ulaşılamayacak bir 

seviyede yerini koruyor olmasıdır. Tüketimin, mekândaki insan yoğunluğuyla 

değerlendirilirse oldukça yüksek seviyede olduğu anlaşılır (Şekil 4.87). 



210 
 

 

    

                            Şekil (4.87.): Alışveriş merkezlerinin varlıklarını sürdürmesi 

 

   

            Şekil (4.88.): Hawthorne Plaza Shopping Center günümüzdeki atıl durumu  

 

   Filmde kalabalık ve fonksiyonel olarak yansıtılan alışveriş mekanı Hawthorne Plaza 

Shopping Center çıkmaktadır (Şekil 4.88). Bina 1977 yılında alışveriş merkezi olarak 

kullanıma açılmış fakat 90’larda mali krizler ve rekabetten dolayı işlev 

değişiklikleriyle yenilenmelere gitmiş, hatta dönemsel olarak kapatılmıştır. 

Günümüzde bir kısmı kendi işlevinde kullanılmaktadır. Kahinlerden Agatha’ya 

kıyafet almak için gittiği mağaza ise 1258 Wisconsin Avenue’da ki GAP Mağazasıdır.  

 

   Bir diğer göze çarpan yapı ise Anderton’un gözünü değiştirdikten sonra saklandığı 

ve spy örümceklerden kaçmak için buz dolu küvete girdiği El Dorado Hotel’dir (Şekil 

4.89). 1914 ‘de yapımı bir bina filmdeki iğrenç görüntüsüyle hafızada yer 

edinmektedir. Bina orjinalinde, dış cephesinde yeşil sırlı tuğla, iç mekanın da altın 

tonlarında zengin çinilerle kaplıdır. 

 

 

 



211 
 

                 

          Şekil (4.89.): El Dorado Hotel lobisi 

 

   Bir başka işlev olarak, bireyselliğin ön planda olduğu ve teknolojiyle perçinlenen 

hapishane biriminin iç mekânı ve eğlence birimi olarak kullanılan mekân önemli 

verileriyle karşımıza çıkmaktadır. Hapishanedeki mahkûmların her birinin tabutvari 

bir tüp içerisinde hapsedilmesi, üst üste yerleştirilip hareketli bir sistemle 

gömülmeleri, mimari açıdan zenginliği getirirken sosyolojik olarak tükenmişliği 

göstermektedir. Eğlence mekânında da benzer olarak aynı payda da kurulan düzen, 

bireylerin kendilerine tahsis edilen hücrelerde diledikleri şekilde vakit geçirmelerine 

imkân vermektedir (Şekil 4.90). 

 

       

                                           Şekil (4.90.): Sanal mekanların oluşması 

 

   4.7. I ROBOT  

   Chicago 2035 yılında robotlar ve insanların bir arada yaşadığı dünyayı anlatan film, 

teknoloji ve paralelinde gelişen dünyayı gözler önüne sermektedir. Bilimkurgu 

yazarlarından Isaac Asimov’un bilimkurgu edebiyatına yön veren 'üç robot yasası', 

insanlara hizmet etmek üzere robotların tasarlandığı bir geleceği anlatan filmin çıkış 

noktasını oluşturuyor. İlk kurala göre, bir robot bir insana asla zarar veremez ya da bir 



212 
 

insanın zarar görmesine seyirci kalamaz. İkinci kural, bir robotun bir insanın 

emirlerine uymak zorunda olduğunu belirliyor. Üçüncü kural ise, ilk iki kuralla 

çelişmediği sürece bir robotun kendinin zarar görmesine de izin veremeyeceğini 

belirliyor. Ancak, Asimov'un kendisi bu kurallara yıllar içinde bir yenisini eklemiş ve 

diğer üç kuraldan önce gelen "sıfırıncı kural" la bir robotun insanlığa zarar 

veremeyeceği veya insanlığın zarar görmesine seyirci kalamayacağını da belirlemiştir. 

I Robot filmi, 2004 yılında bu kural üzerinden getirdiği bir yorumla, Asimov'un 

öykülerinden bir aksiyon filmi ortaya çıkarır. Üç robot yasasına rağmen, bir cinayet 

davasının şüphelisi olarak ısrarla bir robotu gören, geçmişe özlemi ağır basan ve açıkça 

robot türüne karşı önyargılı bir polis ana karakter olarak karşımıza çıkar. Robotların 

insanlara yardım etmesi için üretildiği bir dünyada, robotlara güvenmeyen bir polisin, 

robot yapım şirketinde çalışan profesörün ölümünü araştırmak için bir robotun peşine 

düşmesiyle olaylar gelişir. Bu karakterle, azınlıklara ya da farklı olana karşı ortaya 

çıkan her türlü fobide görüldüğü üzere, önyargının kökeninde kişinin kendisine 

ve/veya geçmişine yönelik bir tepki saklı olması tasarlanan durumdaki ince fikirleri de 

dile getirir.  

 

   4.7.1. I Robot Kenti  

   2035 yılında robotların artık gündelik yaşamın ayrılmaz bir parçası oldukları bir 

dünyayı izleten filmde kullanılan mekanlara bakacak olursak eğer, diğer filmlerde de 

rastladığımız gibi, farklı bölgelerden alınmış mekânlardan oluşan bir kolajla 

karşılaşırız. İlk dikkati çeken kentteki yüksek yapılaşmada aynı kalan gökdelenler 

içerisine daha yüksek bir kütlenin oturtulduğudur. Silüet içerisinde Chicago Land 

mark’ları Willis Tower, One Musuem Park, Two Prudential Plaza, Aon Center her 

noktadan algılanmaktadır (Şekil 4.91). 

 

 



213 
 

 

                                                       Şekil (4.91.): Chicago silüeti  

 

   Filmde karşılaştığımız Chicago’da, bir yandan düşeyde gelişen gökdelenlerle 

yapılaşmış bir bölge, diğer tarafta yıkılmış terkedilmiş eski yapılar, bir yanda da yeniye 

eklemlenmeye çalışan eski yapılaşma bilimkurgu türünde incelenen filmlerden çok 

farklı olmayan bir durumu sergiliyor (Şekil 4.92). 

 

    

                                                     Şekil (4.92.): Genel kent silüetleri 

 

                      

                         Şekil (4.93.): Meydan niteliğinde kent içerisinde yaratılan geniş boşluklar 

 

 



214 
 

 

 

   Yoğun yapılaşmanın varolduğu kent içerisinden yaratılan geniş meydanlar yüksek 

gökdelenlerle çevrili olsa da bir boşluk hissiyle amacına ulaşmış gibi görünmektedir. 

Farklı bir durumda karşımıza çıkmayan bu boşlukların boyutları etrafındaki yapılardan 

da anlaşılabileceği gibi büyüktür. Kent içerisinde bu gibi boşlukların oluşturulması, 

kentin gelişiminde önemsenen bir durumun göstergesi olarak düşünülebilir (Şekil 

4.93).  

 

   Bu düzen içerisinde, ulaşım için düşünülen çözümün yatayda ve düşeyde devam 

etmesinin yanısıra yeraltına alınmış stabil ulaşım ağının oluşturulması dikkat çekicidir. 

Yollarla bütünleşik yapıda çözülmüş otoparklar birer çözüm olabilecek nitelikte 

yeraltındaki yollara takılmıştır. Uzun, yapay tünellerle ulaşım kent içindeki yerini 

almıştır (Şekil 4.94). 

 

  

       Şekil (4.94.): Ulaşım ağlarının yer altına alınması ve otoparkla direk kurulan bağlantı  

 

   Filmde devasa yeraltı ulaşım ağı olarak gösterilen tünel ise Trans Canada Highway 

Tunnel’dir. Şehrin elektriğinin kesilmesinden sonraki sahnede yayaların yürüdüğü 

kent rampası ise West Cordova Street Ramp’dir (Şekil 4.95). 



215 
 

 

  

                                        Şekil (4.95.): Trans Canada Highway Tunnel  

 

       

                                         Şekil (4.96.): New Westminster Front Street  

 

   Sokak mekânı olarak New Westminster Front Street fütüristik Chicago’yu 

yansıtmak amacıyla film çekimlerinde set olarak kullanılmıştır (Şekil 4.86). Front 

Street başlangıçta bir Çin Mahallesinin bulunduğu liman sokağıyken, 1960’lı yıllarda 

kamyonların geçişleri ve park için kullanılan bir sokak olmuştur. Günümüzde ise ikinci 

el ve antika eşya pazarının bulunduğu bir sokaktır.  

 

   4.7.2 I Robot yapıları  

   Düşeyde gelişen gökdelenler cepheleri ve formlarıyla, eskiden gelen yapıların 

yanında kentin bir parçasını oluşturmuştur. Gökdelenler henüz tüm şehri esir almamış, 

bir yandan apartman daireleri, geniş bahçeleriyle villalar, geçmişten gelen tüm 

izleriyle varlığını sürdürmektedir (Şekil 4.97). 

 

 



216 
 

  

                            Şekil (4.97.): Geçmişe dair izleriyle filmde yer alan yapılar 

 

   Farklı tarzları yansıtan yapılardan biri olan Lanning’in konutu, Kanada 

Vancouver’da bulunan Shannon Mews Evi’dir (Şekil 4.98). Beaux arts tarzında 

Somervell & Putnam Architects tarafından tasarlanmıştır. Shannon Mews tuğla kaplı 

10 dönüm arazi üzerine yerleşmiş, 1912 yılında yapılmış bir binadır ve Vancouver 

metropolü için miras listesinde yerini almıştır. 

 

  

                                                    Şekil (4.98.): Shannon Mews Evi 

 

   Filmdeki bir diğer önemli mekân ise Ovaltine Cafe’dir (Şekil 4.99). 1942’den beri 

işlevini sürdüren kafe birçok filme sahne olmuştur. Binanın tamamı Afton Hotel olarak 

bilinir. 1912 yılında yapılan bina ilk yıllarında devlete ait ofisleri barındırsa da daha 

sonra üst katları otel olarak kullanılmıştır. Rönesans revival havası ve isminde 

kullanılan neon ışıklarıyla Vancouver miras listesinde yer almaktadır. İç mekânındaki 

tefrişler orijinal halleriyle durmaktadır. 



217 
 

 

    

                                                          Şekil (4.99.): Ovaltine Cafe 

 

   Bu tarihi değeri olan yapıların yanına, yenilerinin eklenmesi ve terkedilen servis 

mekânlarının da bunlara katılmasıyla Chicago kenti oluşmuştur. Yüksek yapılaşmanın 

vazgeçilmez ulaşım araçları olan asansörlerin cephelere kattığı zenginlik günümüz için 

sıradan sayılabilecek bir durumdur. Bu asansörlerin yer aldığı en uç noktasının 

algılanamayan bir yükseklikte olan gökdelenlerde kullanılan malzemelerle gökyüzü 

cephelere yansımakta ve sonsuzluk hissi bir derece daha arttırmaktadır (Şekil 4.100).  

 

  

                                                     Şekil (4.100.): Film mekanları 

 

   Michigan Nehri’nin suyunun çekilmesiyle oluşan alanlardaki konteynerler da birer 

mekân tanımlamakta, adeta kendi içlerinde şehirleşmektedirler (Şekil 4.101). Robotlar 

için mekân olan bu konteynarlar tek düzelikleri içinde farklılaşan renkleri, farklı 

miktarlarda üst üste getirilmesiyle oluşturulan yerleşimleriyle bir mini kent imajı 

çizmektedir.  



218 
 

 

    

                         Şekil (4.101.): Robot kenti konteynarlarla oluşan düzen 

 

 

   4.7.3 I Robot İç Mekanları  

   Geleneksel ve yenilikçi olarak nitelenebilecek iki ayrı kesimin, yani robotlara karşı 

olanlarla, robot üretenlerin mekânları arasındaki farklılık görsellerden anlaşılmaktadır. 

Büyükannenin evi formuyla, dekorasyonuyla, ışığıyla insani boyutlarda mutfağı 

yaşama alanıyla olağan bir durumu sergilemektedir (Şekil 4.102). Robot üretim 

firmasının binası ise daha görkemli, kentte hiyerarşi kuran bir yapı durumundadır. 

İnsanı ezici bir ölçekte olması da dikkat çekmektedir. Malzeme ve atmosfer olarak 

kullanılan efektler de bu iki mekân arasında farklılık göstermektedir. 

 

  

                 Şekil (4.102.): Teknolojinin getirdiği yeniliklerden uzak duran mekanlar 

 

 



219 
 

   Bir çok filmde rastladığımız yüksek tavanlar, etkileyici girişler, devasa galeriler I 

Robot ‘ta da ilk algılananlar arasındadır (Şekil 4.103). İnsanların bir arada çalıştığı, 

tek bireysel eşyasının masaların olduğu çalışma alanları da alışılmış durumlar arasında 

listelenebilir. 

 

    

                       Şekil (4.103.): Yüksek galerili etkileyici lobiler, çalışma mekanları 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



220 
 

                                                    SONUÇ 

 

   Kendini mekandan bağımsız var edemeyen insan, tüm sanat ürünlerine varoluşsal 

mekansallığını nüfuz ettirir. Mekanın ‘tasarımlanan mekan’ ve ‘yaşanan mekan’ 

olmak üzere iki yönü vardır. ‘Yaşanan mekan’ sinema ve mimarlığın ara kesitindedir. 

Sinema ve mimarlık, ‘deneyim’ odaklı sanatlar olmalarıyla mekansallığın en yoğun 

aktarıldığı sanat ürünlerini üretirler. Sinema, görsel imgeler sunarak mekansallığını 

ortaya koyar, mimarlık ise sinemanın imkanlarını anlam yaratmada kullanır. Bu 

çalışmada, ürünlerinde mekanı kaçınılmaz olarak konu edinen sinema ve mimarlığın 

birbirlerine, yöntem, yaklaşım, tasarım ve temsil olarak kaynaklık edebilme 

potansiyelleri araştırılmış, bir mimarlık eseri ve bir sinema filmi, bu potansiyellerin 

izleğinde irdelenmiştir.  

Sonuç olarak; mimarlık sinemayı, insan bilincinin derinliklerine ulaşmak için katalizör 

olarak kullanır ve mimarlar sinema sayesinde, geleceğin mimarlığının temsillerini 

üretirler. Mimarlar filmlerde, hava koşulları, sözleşmeler, yasal zorunluluklar ve 

yapım teknikleri gibi kısıtlamalardan bağımsız olarak, saf mimarlık yapabilirler. 

Sinema, mekânsal yaratı sürecinde mekân tasarımcısına saf ve kuralsız bir deneysel 

ortam sunar ve hayal gücünün sınırlarını zorlamasına imkân verir. Sinema yalnızca, 

henüz deneyimlenemeyen gelecek mekanlarını sunmakla kalmaz, aynı zamanda insan 

algısını çarpıtan ya da insanın mekan algısının sınırlarının dışına çıkan mekansal 

imgelerle, mekan deneyimi kavramına yeni ufuklar sunar. Yönetmen bazen, filmde 

sıradan bir gözün dikkatinden kaçabilecek detayları ön plana çıkararak ve ölçek, renk, 

zaman, çekim açısı, kadraj gibi değişkenlerle oynayarak normalde fark etmeden geçip 

gideceğimiz şeylere odaklanmamızı sağlayarak mekansal farkındalık yaratır. Bu 

sayede özne -hatta mimar-, insan ölçeğinin dışına çıkarak, belleğindeki alışılagelmiş 

mekansal deyimleri sorgular, mekanı zihninde yeniden inşa eder. Ayrıca sinema henüz 

gidilip görülmemiş mekanları deneyimleme fırsatı verir ve mekansal deneyim 

zenginliği yaratır, hiç gidilmemiş mekanlar ile ilgili anılar bellekte yer ederek, öznenin 

mimari deneyimlerine katkıda bulunur. 

   Tezin çıkış noktası sinemanın mekanları kullanması değil, sinemanın mekanları 

farklı farklı yorumlarla kurgulamasıyla, mekanın fiziksel boyutunun yanında zihinsel 

boyutunu da tartışabilmektir. Mekan algısının öncelikle görme duyusu kaynaklı olup, 



221 
 

aslında tüm duyuların etkisi altında oluştuğu göz önüne alınmıştır. Tüm bu veriler 

ışığında mekan tasarımında algılara hitap eden mekansal ögeler incelenmiştir. 

   Mimarlık tarihi boyunca farklı yaklaşımlar farklı biçimlere ulaşmayı amaçlamış 

olsalar da, ölçü, ölçek, oran, kompozisyon oluşumuna yönelik olarak; birlik, denge, 

egemenlik, benzerlik, uyum gibi ilkeler, ışık ve gölge, doku ve renk biçimin estetik 

başarısının üzerinde temellendirildiği geleneksel araçlar olarak kabul edilmektedir. 

Yüzyıllar boyunca da insanlar gerek diğer sanatlar, gerek mimarlık alanında güzeli bu 

biçimsel özelliklerin uyumlarında aramış, mutlak güzellik ölçütünü bulmaya 

çalışmışlardır.  

   Mimarlık sadece fiziksel kalıcılık iddiası ve temsil araçlarının görsel etkisi ile 

tasarım sürecinde kurgulandıgında, genelde durağan ve standartlaşmıs bir deneyim 

olarak ortaya konulmuştur. Mimarlık disiplininde mekanların deneyimlenmesi sonucu 

insanların zihninde oluşan yansımalar olan mekansal imgelerin (sembol, ikon, 

gösterge, sinema kurgusuyla şekillenen mimari ögeler vb. ) mekanların kimlikleri ve 

mekan algısı üzerindeki etkisi ele alındığında, fiziksel mimari ögelerin yanında bu 

ögelerin mekan dinamizmine katkısı saptanmaya çalışılmıstır. Mimarlık ve sinema 

disiplinlerinde mekan tasarımının genel olarak incelemenin dışında, tasarım olgusunun 

mekansal imgenin kullanım şekliyle dönüştüğü anlamların ve kimliklerin kurguya 

etkisi tartışılmış, imgelerin insan zihninde ifade bulan yan anlamlarının mekanlar 

üzerinde harekete geçirici ve canlandırıcı etkisi olduğu, seçilen filmlerdeki 

düsüncelerin görselleştiği zihinsel mekanların kullanıldığı sahneler üzerinden 

anlatılmaya çalışılmıştır. Görme ve görselleştirmenin mekan deneyimine katkısının 

yadsınamaz rolünün yanında mekanların bireylerin zihniyle bütünleşmesini sağlayan 

ve bireylere farklı bakış açıları getiren mimari imgelerle duyumsamak; mekan 

deneyimin gücünü artıran etmendir. İnsanların duygularına düşüncelerine, çevreleri ile 

kurdukları ilişkilere aracı olan veya bunu engelleyen; kültürel ve duygusal detayları, 

mimari ilişkiler ve kontrastlar üzerinden temsil eden mekanların insan zihnindeki 

algısı dinamik ve akıcı olur. Sinema mimari mekan üzerinden söylem iletebilme 

gücüne bu dinamizm sayesinde sahip olabilmektedir. 

Mimarlık kendini geometrik formlarda ve biçimsel kurgularda değil, zihnimizde de 

ifade etmelidir. Mimarlığa ait biçim ve kavramlar sadece geometrik boyutlar ile 

tanımlanamaz. Bu mimari mekanın zihinde bıraktığı iz ile orantılıdır. Bu çalışma da 



222 
 

mekan tasarımının düşünsel ve estetik yönünü vurgulamak amacındadır. Mimari 

tasarım araç ve teknolojilerinde mekanlar fiziksel ögelerin egemenliğinde 

tasarlanırken, kullanılan ögelerin cisimleşen yapısının yanında zihinsel etkisi, yani 

mekansal deneyim nesnelerinin kullanımının mekan deneyimine katkısı tüm bu 

tasarım sürecinin içinde olmalıdır. Sinema hayal ürünü veya yeniden kurgulanan 

mekanların mimarisinin kullanılabildiği bir ortam olmakla birlikte, mevcut mimarlık 

disiplinini yönlendiren ve mekan tasarımı yöntemlerinin tartışıldığı bir sanat olarak da 

düşünülmelidir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



223 
 

                                              KAYNAKÇA 

 

Agrest, D. I. 1993. Architecture From Without Theoretical Framings for a Critical           

                      Practice, The MIT Press, Cambridge, Massachusetts, London, England. 

Aker C. 1992. Steven Holl ile Konuşma, Boyut Yayın Grubu, Ankara.  

Allmer A. 2010. Sinemekân, Varlık Yayınları, İstanbul.  

Asimov, Isaac. 2001. Robot Visions, Gollancz Ltd.  

Aydın, E. Devrim 2004. Bilimkurgu Sineması Yapım Tasarımı Sürecinde  

                       Bilgisayar Teknolojilerinin Kullanımı, Yüksek Lisans Tezi, YTÜ,  

                       Fen Bilimleri Enstitüsü, İstanbul.  

Bainbridge, William Sims 1986. Dimensions of Science Fiction, Harvard                        

                      University Press, Cambridge, Mass., USA.  

Başaran, Tuna 2007. Soğuk Savaş Sonrası Bilimkurgu Sinemasında Distopik  

                       Sistemler ve Kontrol Mekanizmaları, Yüksek Lisans Tezi, Ankara  

                       Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara.  

Batur, Yüksel 1998. Bilimkurgu Sinemasında Şiddet ve İdeoloji, Kitle Yayıncılık,  

                      Ankara.  

Baudaou, Jacques 2005. Bilimkurgu, çev. İpek Bülbüloğlu, Dost Kitapevi  

                       Yayınları, Ankara.  

Bayar, Zühtü 2001. Bilimkurgu ve Gerçeklik, Broy Yayınevi, İstanbul.  

Benjamin, Andrew 2000. At Home With Replicants: The architecture of Blade  

                      Runner, Architectural Desing, Vol. 64, Nov. no.11-12.  

Bozkurt, N. 2000. Sanat ve Estetik Kuramları, Asa Kitapevi, Bursa.  

Clue, John – Nichols, Peter 1993. Encyclopedia of Science Fiction, New York: St.  

                       Martin Press.  

Eisenstein, S. 1984. Film Duyumu, Payel Yayınevi, İstanbul. 



224 
 

Eroğlu, A. 2003. Mimarlık Sinema ve Kent İlişkisi, Yüksek Lisans Tezi, İTÜ, Fen  

                       Bilimleri Enstitüsü, İstanbul. 

 Kale, Gül 2004. Sinemada Görsel Deneyim ve Mimarlık, Yüksek Lisans Tezi, İTÜ,  

                  Fen Bilimleri Enstitüsü, İstanbul.  

Fishmann, Robert 1977. Urban Utopias in the Twentieth Century, New York: Basic  

                  Books.  

Göker, E. 1997. Uyarılar, Kehanetler, Ütopyalar: Bilimkurguda Gelecek  

                  Perspektifleri, Atılgan Dergisi, 9. Sayı, s.5-7.  

Güney, K. Murat 2007. Başka Dünyalar Mümkün: Bilimkurgu, Siberpunk ve  

                 Siyaset, Varlık Yayınları, İstanbul.  

Habermas, Jürgen 2003. The Future of Human Nature, Cambridge: Polity Press, in  

                 European Journal of Social Theory, vol. 7, no. 3, 2004 (pp. 405-410).  

Hacıömeroğlu, T. Nihan 2008. Reconstruction Of Architectural Image In Science  

                 Fiction Cinema: A Case Study On New York, Yüksek Lisans Tezi,  

                 ODTÜ, Fen Bilimleri Enstitüsü, Ankara,  

Hardy, Phill 1995. The Aurum Film Encyclopedia – Science Fiction, London, UK:  

                 Autum Press,  

Hegel, G.W.F. 1982. Estetik, Çeviri Bozkurt, N., Say Kitap Pazarlama, İstanbul. 

Heinlein, Robert A. 1959. Science Fiction: Its Nature, Faults and Virtues, The  

                 Science Fiction Novel: Imagination and Social Criticism, University of  

                 Chicago: Advent Publishers.  

Ingersoll, Richard 1992. Cinemarchitecture, Design Book Review, Spring.  

Kağan, M. 1993. Estetik ve Sanat Dersleri, Çev. Çalışlar, A., İmge Kitapevi  

                 Yayınları, Ankara. 

Kerman, Judith 1991. Retrofiting Blade Runner: Issues on Ridley Scott’s “Blade  

                 Runner” and Philip K. Dick’s “Do Androids Dream of Electric Sheep”,  

                  Bowling Green University Popular Press, USA.  



225 
 

Köksal, A. 1994. Zorunlu Çoğulluk: Mimarlık ve Sanatta Dilin Süreksizliği, ATT  

                Yayınları, İstanbul, 110-112.  

Kuhn, Annette 1999. Alien Zone II, New York: Verso.  

Lamster M. 2000. Architecture and Film, New York: Princeton Architectural Press. 

LeGuin, Ursula K. 1989. Bilimkurgu ve Gelecek, Dancing at The Edge of the  

                 World, çev: Ali Tamur, Grove Press, New York.  

LeGuin, Ursula K. 1993. Karanlığın Sol Eli, Ayrıntı Yayınları, İstanbul.  

Lindsay, Vachel 1915. The Art of Moving Image, Modern Library paperback  

                 Edition, New York: Macmillan.  

Maxwell, R. 1999. Science Fiction Architecture, AD, 138. 

Meiss, P.V., 1992 Elements of Architecture; From Foerm to Place, Van Nostrand  

                 Reinhold, London. 

Neumann, Dietrich 1999. Film Architecture: Set Designs from Metropolis to  

                Bladerunner, Munich Prestel.  

Özakın, Ö. 2001. Bugünün Dünyasını Geleceğe Yansıtmak, Arredamento  

                Mimarlık,11.  

Özen, G. 2006. Bilimkurgu ve Etki Alanı Üzerinden Geleceğin Yapay Çevrelerinin  

                Değerlendirilmesi.  

Özon, N. 1984. 100 Soruda Sinema Sanatı, Gerçek Yayınevi, İstanbul.  

Plato, 1970. Art as Appearance, Weitz M. Derlemesi, 2nd Ed., Coolier Macmillan  

                 Publishers, London. 

Plchanov, GV. 1967 Sanat ve Sosyalizm, Çev. Mimoğlu, S., Sosyal Yayınlar,  

                 İstanbul. 

Reeves, Tony 2001. Worldwide Guide to Movie Locations, New York.  

Roberts, A. 2000. Science Fiction, Rootledge, New York.  

Roloff, Bernard and Georg Seeßlen 1995. Ütopik Sinema: Bilimkurgu Sinemasının  

              Tarihi ve Mitolojisi, çev. Veysel Atayman, Alan Yayıncılık, İstanbul.  



226 
 

Shonfield, K. 2000. Walls have Feelings, Architecture, Film and The City,  

              Routledge, London, New York.  

Shonfield, Katherine 2000. The Use of Fiction to Interpret Architecture and Urban  

              Space, Journal of Architecture. V.5, N.4.  

Sobchack, Vivian 1998. Screening Space. London: Rutgers University Press. 

Sobchack, Vivian 1999. Cities on the Edge of Time: The Urban Science-Fiction  

              Film, In Kuhn, Annette. (ed.) Alien Zone II. New York: Verso. 

Somer, P. Melisa 2006. Mimarlık ve Bilimkurgu Edebiyatında Mekân Okumaları,  

              Yüksek Lisans Tezi, İTÜ, Fen Bilimleri Enstitüsü, İstanbul.  

Şenyapılı, Ö. 1998. Sinema ve Tasarım, ODTÜ Mimarlık Fakültesi Yayınları,  

              Ankara.  

Timuçin, A. 2000. Estetik, Felsefe Dizisi, Bulut Yayınları, Kadıköy, İstanbul. 

Toker, Gülen, 2008. Understanding And Demonstrating The Contribution Of  

              Objects To The Construction Of The Idea Of Future In Science Fiction  

              Films, Yüksek Lisans Tezi, ODTÜ, Fen Bilimleri Enstitüsü, Ankara.  

Tunalı, İ. 1984. Estetik, İfade Bilimi ve Genel Linguistik Olarak Croce Estetiğine  

              Giriş, Remzi Kitapevi, İstanbul. 

Türeli, İ. 2001. Sinema ve Kentsel Mekânın Dönüşümü, Arredamento Mimarlık, 11:  

              71,72.  

Ülker, Ş. Şilan 2011. Mimarlık Ve Sinema Ortak Alanında Zamansallık Ve Gelecek  

              Mekânları, Yüksek Lisans Tezi, MSGÜ, Fen Bilimleri Enstitüsü, İstanbul.  

Van Shaik, L. 1999. Science Fiction Architecture, AD, 138. 

From Metropolis to Blade Runner: architecture stole the Show 2009. The  

               Guardian, Alındığı tarih: 07.04.2013, adres: http://www.guardian.co.  

               uk/artanddesign/2009/nov/05/ architecture-film-riba  

Manaugh, Geoff 2007. Bilimkurgu ve Kent, Çev.: Derya Karadağ, Arkitera,  

               Alındığı Tarih: 05.03.2013, adres: http://v3.arkitera.com/h15661- 

               bilimkurgu-ve-kent.html  

 

Pallasmaa, J. 2008. Sinema ve Mimarlık, Çev.: Ilgın Külekçi, Arkitera, Alındığı  



227 
 

              Tarih: 13.05.2013, adres: http://v3.arkitera.com/spotlight.php?action=  

              displaySpotlight&ID=143 

Yetişken, H 1998. Estetiğin ABC’si, Kabalcı Yayınevi, İstanbul. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                              ÖZGEÇMİŞ 

 

Sevde Selin Selvitop, 20 Ekim 1992’de İstanbul’da dünyaya geldi. İlkokulu Yakacık 

Koleji’nde okuduktan sonra, Üsküdar Ahmet Keleşoğlu Lisesine devam etti. Liseden 



228 
 

mezun olduğu yıl Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesinde Resim bölümüne girdi. 

2011 yılında İç Mimarlık bölümünde yandal yapmaya başladı. 2015 yılında lisans 

eğitimini bitirdikten sonra aynı üniversitede İç Mimarlık bölümünde yüksek lisans 

eğitimine devam etti 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


