T.C.
ISTANBUL UNIVERSITESI
SOSYAL BIiLIMLER ENSTIiTUSU
TEMEL iSLAM BILIMLERI ANABILIiM DALI
HADIS BiLiM DALI

YUKSEK LiSANS TEZi

HICRI IV. ASIRDA NUBUVVET KARSITLIGI ve
HADIS TARTISMALARI

-TESBITU DELAILI’N-NUBUVVE ADLI ESER
OZELINDE-

Ayse SAGLAM

2501151224

TEZ DANISMANI

Prof. Dr. Huseyin HANSU

ISTANBUL, 2018



T.C.
ISTANBUL UNIVERSITESI
SOSYAL BILIMLER ENSTITUSU
YUKSEK LISANS
TEZ ONAYI
OGRENCININ;
Adi ve Soyadi : AYSE SAGLAM Numaras1 : 2501151224
Anabilim Dali / 5 .
Anasanat Dali/ Programi : TEMEL iSLAM BIiLIMLERI Dansiaiy & FROE DR: HUSEYIN BANSH
Tez Savunma Tarihi : 13.01.2018 Saati : 10:00
Tez Bashig : "HICRITV. ASIRDA NUBUVVET KARSITLIGI VE HADIS TARTISMALARI-TESBITU
DELAILI’'N-NUBUVVE ADLI ESER OZELINDE-"

TEZ SAVUNMA SINAVI, iU Lisansistii Egitim-Ogretim Yonetmeligi'nin 36. Maddesi uyarinca yapilmig,
sorulan sorulara alinan cevaplar sonunda adayin tezinin KABULUNE OYBIRLIGI Y COREHGH A karar verilmistir,

KANAATI

JURL UXESL [M?A (KABUL/RED / DUZELTME)

1- PROF. DR. HUSEYIN HANSU

2- PROF. DR. BEKiR KUZUDISLI (@ Yol

3- PROF. DR. AHMET YUCEL % )Z—m f:r‘*(

KANAATI

YEDER JURL CAES] IMzA (KABUL/RED/ DUZELTME)

1- YRD. DOC. DR. SEYIT ALi GUSEN

2- YRD. DOC. DR, RAHILE KIZILKAYA

Versiyon: 1.0.0.2-61559050-302.14.06



0z
HIiCRi IV. ASIRDA NUBUVVET KARSITLIGI ve HADIS TARTISMALARI

-TESBIiTU DELAILI’N-NUBUVVE ADLI ESER OZELINDE-
AYSE SAGLAM

Hz. Peygamber’in niibiivvetini ispatlamak {iizere yazilan eserlere Delail’n-
niibiivve adi verilir. “Tesbiti delaili’n-nibuvve” adli eser Mutezili alim Kadi
Abdulcebbér (v. 415/1025)’a ait olup bu amagla yazilmistir. Eserde hicri IV. asirdaki
niiblivvet karsitlarinin iddialar1 ve bunlara verilen cevaplar yer almaktadir. Yogunluk
olarak Mulhidler, Hristiyanlar, Imamiyye/Rafiziler ve Batiniler’in gériislerine yer

verilmigtir.

Eserde yer alan iddilara verilen cevaplar ise delail literatlriinin en temel
kaynaklari olan Kur’an’1 Kerim ve Hadis-i Serifler’e bagvurularak ele alinmigtir. Bu
temel kaynaklarin kullanilis bigimi Mutezili gelenege uygun olarak verilmistir. Zira
niibiivvet karsitlarinin iddialarina verilen cevaplar akli bir diizlemde sunulmaya
calisilmigtir. Tevatiir teorisi, kiyas ve soru-cevap seklindeki tartisma yontemleri en
sik kullanilan yontemlerdir. Ayrica tarihi veriler, sosyolojik tahliller esliginde

muhataplarini ikna edecek bir boyutta sunulmustur.

Bu ¢alismada hem s6zii edilen gruplarin goriis ve iddilarina hem de miiellifin

kullanmis oldugu akli yontemlere gore niibiivvetin delillerine yer verilecektir.

Anahtar Kelimeler: Delail, Tesbitl Delaili’n-nibivve, Hicri V. Asir,

Niibiivvet Karsitligi, Hadis



ABSTRACT

THE ADVERSARIES OF PROPHETHOOQOD IN IV. CENTURY OF THE
HEGIRA AND HADITH ARGUMENTS -IN THE CONTEXT OF THE TEXT
NAMED -TATHBIT AL-DALA’IL AL-NUBUWWA-

AYSE SAGLAM

The sort of works which aiming to prove the prophethood of Mohammed
(p.b.h) are named Dala’il al-nubuwwa. “Tathbit Dala’il al-nubuwwa”, belonging to
Qadi ‘Abd al-Jabbar was written for the same purpose. The text handles the ideas of
opponents of prophethood who lived in IV. century of the Hegira, their claims and
responses. In this study, the ideas of Atheist’s, Imami Shien/Rafiza’s, Batni’s and

Christians’ are mainly featured.

Responses to the text/book have been tackled by considering Quran and
Hadith which are the most basic resources of dala’il literature. The way of using
these recources is comply with Mutezili tradition. Thus, responses to the
counterpart's assertions of nubuwwa is given rationaly. The theory of tawatur,
comperision methhod and discussing throuh question answer method are widely used
in literature. Besides, historical data are presented to convince the relevents in way

of sociological analysis.

In this study, both the idea and the claim of aforementioned groups and

the proofs of Nubuwwa according to rational methods used by the author are given.

Keywords: Dala’il, Tathbit Dala’il al-nubuwwa, Hegira V. century,

Adversaries of nubuwwa, Hadith



ONSOZ

Islami ilimler tarihinde peygamberlerin 6zellikle de Hz. Muhammed (sav)’in

nlbiivvetini ispat etmek i¢in yazilan eserlere “delailii’n-niibiivve” ad1 verilir.

Hicri 11. asirdan beri Islam alimleri, niibiivvet hakkinda ortaya atilan iddialara
kars1 reddiyeler yazmislardir. Bu alanda yazilmis en 6nemli eserlerden biri olarak
kabul goren ise, Kadi Abdulcebbar (v. 415/1025)’a ait “Tesbitii delailii’n-

nibdvve”adli bir nevi siyer kitabi olan deldil eseridir.

Bu ¢alisma bir giris ve ii¢ boliimden olusmaktadir. Birinci boliimde muellifin
hayatt ve ilmi ¢aligmalar1 detayli olarak islenmistir. Tez konusu itibariyle 6nem
arzetmekte oldugu i¢in yasadigr donemin sosyal, siyasi ve kltlrel dokularina temas
edilmistir. Eser deldil literatiirinden olmasi1 hasebiyle bu alanin kavramsal
cercevesine ve Onde gelen eserlerine ikinci bélimde yer verilmistir. Boliimiin en
sonunda tezimize konu olan “Tesbitu delail’n-nublvve” adli kitap tanitilmistir. Son
bolimde ise Kadi’nin yasadigi hicri IV. asirdaki niibiivvet karsitlarima ve miellifin
bunlara verdigi cevaplara ayrintisi ile deginilmistir. Bu baglamda iddialarina agirlikli
olarak yer verilen Milhidler, Hristiyanlar, Imamiyye/Rafiziler ve Batmiler’in

iddialarina temas edilmistir.

Bu ¢alisma esnasinda delail literatiiriine ait bir eseri ayrintisi ile inceleme
firsat1 yakalanmigtir. Ayn1 zamanda bu dénemin farkli gruplarini tanimak igin Islam
tarihi ve Mezhepler tarihi eserlerine bagvurmak suretiyle farkli disiplinlerin birbirleri
ile alakasina temas edilmistir. Boylece farkli Islami disiplinlerin delail baslig: altinda

nasil bir islevi oldugu goriilmiistiir.

Yazildigi donem ve tiirii iginde Ozel bir yere sahip olan eserin orijinal
hususiyetlerine deginilmistir. Bu baglamda Mutezile ilim geleneginin delail tiirlinden

olan bir esere neler kattigina temas edilmistir.

Tezimiz i¢in konu se¢imi noktasinda yardimci olup, bana karsi tiim
misamahasiyla muamele eden danigmanim Prof. Dr. Hiiseyin Hansu hocamiza
tesekkiirii bir bor¢ bilirim. Hayatimin her zorlu aninda beni yalniz birakmayan

kardesim Hasibe Ozuygur ve muhterem esine, yardimlariyla bana motive kaynag



olan arkadaslarim Rahime Karayigit ve Merve Ileri’ye, bu siiregte dualariyla beni bir
an olsun yalniz birakmayan tiim dostlarima tesekkiir ederim. Son olarak varliklar
sebebiyle slikriime vesile olan kiymetli annem, babam ve kardesime siikranlarimi

sunarim.

AYSE SAGLAM

ISTANBUL, 2018

Vi



ICINDEKILER

Sayfa

(@ )TN iii
ABSTRACT .uievtrieeeererneeerreneeerreseeesssseeesssseesssssnseessssnessssssessssnnn iv
(0] 1] VU v
SEKILLER LISTESI...ucuuiiuiiiiiiiiiiiiiiiiiiieeineiieeierneenerterneenerneesnn iX
KISALTMALAR LISTEST ..ccuuiiiiiiiiiiirieiieeeeiieeeeteeeeneeeeneeenneeenneeennns X
L] 1 23 K 1

BIiRINCi BOLUM
KADT ABDULCEBBAR VE DELAILU’N-NUBUVVE
1.1. KADIABDULCEBBAR, HAYATI, SAHSIYETi, YASADIGI DONEM

....................................................................................................................... 3
L1, HAYA i 3
112, SARSIYEL eeeeiiiiiieiiieie ettt 4
1.1.3. Kadi Abdiilcebbar’in Yasadigi DOnem.........cccccevvrerenenesnniennninninnns 5

1.2.  iLMi YONU, ESERLERI, SUNNET/HADIS ANLAYISL....................... 9
20 TR 15 1 ) 111 9

1.2.1.1. Kelam IImindeki Yeri......cooioiieieiseeieeseeeeseeeeeese e 13
1.2.1.2. Frkih TImMindeki YeIi cuooueoeoeeeeeeeeeeeee oot eeee e eeeeeee e eeeeeaeeeeeeenns 13
1.2.1.3. TefSit TIMINAeKi Y eIl . iooveeeeeeeeeeeeee oottt eee e ee e eee e e e eeee s 14
1.2.1.4. Hadis TImindeki Yeri ..o eveeeeeeeeeeeeeeeeeeee e e eeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeseeaeeeenns 15
1.3. ESERLERI.......cooiiiiiiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee et 15
1.4. KADI ABDULCEBBAR’A GORE SUNNET/HADIS..........cccccevvnnan 20
IKiNCi BOLUM
TESBITU DELALI’N-NUBUVVE’NIN DELAIL LITERATURU iCINDEKI
YERI

2.1. NUBUVVETIN ISPATIYLA iLGILi TEMEL KAVRAMLAR........... 25
2000 DEIAI oo, 26
2120 ACTAM-ATAMAL oo, 27
2 I T Y, (3 o3 72 | AT 28
2.1.4.  HAaSAIS-FEZAI ........ooviiiiie e 28
2,15, SEMAIL .ottt 29
2.1.6.  BeSAIT.cciiiiiiiii ettt 29

2.2. DELAIL LITERATURUNUN ORTAYA CIKISI........cocoovveiveeeennn. 30

2.3. KELAMCILARIN METODU VE ESERLERI ..........cccoooovvvviiinnn. 33

2.4, HADISCILERIN METODU VE ESERLERI ........c..cccoovviiiirieennn. 35

vii



2.5. KADIABDULCEBBAR’IN TESBTTU DELAILI’N-NUBUVVE ADLI
ESERI ..ottt ettt ettt ettt 36
UCUNCU BOLUM
TESBIiTU DELAILU’N-NUBUVVE’DE NUBUVVET KARSITLARI VE

IDDIALARI
3.1, MULHIDLER.........c.ccoooiiiiiiiiiissesess s 44
3.1.1. Hz. Peygamber’in Davetinin Baski ve Siddetle Basariya Ulastig1

TAIAST .o 45
3.1.2.  Sahabenin Ganimetler Sebebiyle Iman Etmis Oldugu iddiasi............. 46
3.1.3.  Tebbet Siresi Hakkinda Ortaya Atilan Iddialar............cccccovevereennnnee, 47
3.1.4. Ay Yarilmas: Hadisesi Hakkinda Ortaya Atilan Iddialar ................. 48
3.1.5.  Yildizlarin Kaymasi Hadisesi Hakkinda Ortaya Atilan Iddialar.......... 50
3.2, HRISTIYANLAR .........cocoooiiiiiiiiiiiiiinesresess s 52
3.2.1. Hz. Peygamber’in Siddet Uyguladigina Dair Iddialar......................... 53
3.2.2.  Hz. Peygamber’in Evliliklerine Dair iddialar.............cccocecevvvrrrrenanne. 54
3.2.3.  Hristiyanlara Dair Verilen Bilgilerin Incil’den Alindig1 Iddiast.......... 94
3.3, IMAMIYYE/RAFIZILER........cccoiiummiiniiiirinniinnssinsisssssssesssesssseens 55
3.3.1.  Sahabenin Hz. Peygamber’e Iman Etmedigi Iddiast...............ccorurvnv... 57
3.3.2.  Hilafet Hakkindaki Iddialar............cccccovivvviueriicesrieeisecereeeeeseee e, 61
3.3.3.  Ensar’m Kandirildig1 Iddiast.........cccoevvvrvererieieeeeieeceeeeiee e 75
3.3.4. Hz. Peygamber’in Sahabeye Lanet Okudugu Iddias .............cc..ce....... 77
3.3.5.  Sahabe’nin Birbirine Kars1 Diisman Oldugu iddiast ..............ccceuuee... 80
3.3.6.  Hz. Ali ve Cocuklarmin Gayb Bildigi ve Mucizeler Gosterdigi Iddiast.
.............................................................................................................. 81
3.3.7. Hz. Fatima’nm Ziirriyetinin Atesten Korundugu Iddiasi..................... 83
3.3.8.  Hz. Ali ve Cocuklarmin Masum Oldugu Iddias ..........cc.cccevvivererane. 84

3.3.9.  Hz. Peygamber ve Ehl-i Beytin Tiim Dilleri ve Meslekleri Bildigi
TAQIAST ..o 85
3.4, BATINTLER ..ot 86
3.4.1. Ibadetler Hakkinda Ortaya Atilan Iddialar..............ccccooveveiiircreninnnnne, 91
3.4.2. Resulullah ve Ehl-i Beytinin Diinyalik Elde Etmek istedikleri Iddias1 92
3.4.3. Tibbu’n-Nebevi ve Adab-1 Muaseret ile Alakali Iddialar.................... 93
3.4.4. Hz. Zeyneb bnt. Cahs Hakkinda Ortaya Atilan Iddialar-...................... 98
3.45. Hz. Peygamber’in Eslerinin Sihir Bildigi iddias1 ............ccccoeevrvnnene, 100
SONUG . i titiiiiiiiiiiiiiiiiiiiitiiitietetettttetaentsetacneecssseesasnnn 102
N Y 5 105

viii



SEKILLER LISTESI

Sekil 1 :Abbasiler DONemi.......c....ooiiiii e, 6

Sekil 2 :Kadi Abdiilcebbar’in hoca-talebe agt.................coooiiiiiiiiii e, 11
Sekil 3 :Kadi Abdiilcebbar’in ilm1 hareketliligi...................ooooiiiiinnn, 12
Sekil 4 :Tesbitli Delaili’n-Niibiivve eserinin istinsah kaydi........................... 37



bkz.
bs.

C.
cev.
D.LB.
DIA.
hadis nr
Hz.
haz.
sav.
ty.
TDV
thk.
V.

v.d.
vb.
yay.
y.y.

KISALTMALARLISTESI

: Bakiniz

: Basim

- Cilt

: Ceviren

: Diyanet Isleri Bagkanlig

: Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi
: hadis numarasi

- Hazreti

: Hazirlayan

: Sallallahu Aleyhi ve Sellem
: Tarih yok

: Tlirkiye Diyanet Vakfi
:Tahkik eden

- Vefat

: Ve digerleri

: Ve benzeri

: Yayimn

: Basim yeri yok



GIRIS
1. CALISMANIN AMACI

Delail turu eserlerinin amact Hz. Peygamber’in niiblivvetini ispatlamaktir.
Hicri 1II. asirda telif edilmeye baslanan eserlerin temel amaci da, Hz. Peygamber’in
mucizelerini/alametlerini delil getirmek suretiyle peygamberligini kanitlamaktir. Bu
itibarla yazilan eserlerdeki temel kaynaklar niibiivvete kanit olusturacak Kur’an

ayetleri ve bu minvaldeki hadislerdir.

Ele aldigimiz eser, bu amagcla yazilmis bir eser olmakla beraber tiirii icinden
ayrilan pek cok vasfi bulunmaktadir. Bunlardan en Onemlisi niibiivvete kanit
olusturacak temel malzemeyi akli esaslar dogrultusunda acgiklamasidir. Bu
caligmanin amaci, hem deldile hem de siyere kaynakli etmis olan bu delilleri
incelemektir. Bu baglamda hicri IV. asirda niibiivvet karsitligi izerinden ileri siiriilen
belli basli iddialar ve bunlara verilen cevaplar ele alinmistir. Burada 6zellikle Kadi

Abdulcebbéar’a gore niibiivvetin delilleri ve yontemlerine isaret edilmistir.
2. KAPSAMI ve KAYNAKLAR

Bir giris ve ii¢ bolimden olusan calismamizin birinci boliimiinde Kadi
Abdiilcebbar’in hayati, ilmi kisiligi, eserleri ve yasadigi dénem Tlzerinde
durulmustur. Miiellif hemen hemen her alanda ¢esitli eserler verdigi i¢in bunlara
deginilmis ve gerekli aciklamalar yapilmigtir. Ayrica tezin konusu itibariyle 6nem
arzeden donemin siyasi, sosyal ve kiiltiirel dokusuna deginilmistir. Bu bdliimdeki
onemli kisimlardan bir tanesi de Kadi’nmin Siinnet/Hadis anlayisi ve cerh-ta’dil

alimlerine gore nasil bir konumunun olduguna temas edilmesidir.

Ikinci béliimde delail literatiiriiniin kavramsal c¢ercevesi anlasilmaya
caligilmistir. Bu literatiiriin ortaya ¢ikisi incelenmis, Keldmcilar ve Muhaddislerin
konuyu ele alis bigimlerine deginilmistir. En son olarak ise tezimize konu olan eser

genel hatlartyla tanitilmistir.

Son béliimde ise hicri IV. asrin niibiivvet karsitlar1 eser cergevesinde ele

alimmistir. Bu gruplar oOncelikle tanitilmis daha sonrasinda ise iddialarina ve



cevaplarina yer verilmistir. Burada Kadi’nin cevap veririken uygulamis oldugu
yontemlere dikkat ¢ekilmis ve kanitlart ele alis bigimi incelenmistir. Bu itibarla delail
literatiirtinden ayrilan Ozellikleri ortaya ¢ikmistir. Bu kisimda, eserde iddialar1 ve
verilen cevaplar miinasebetiyle yogunluk olarak bulunan gruplara yer verilmis;
Mulhidler, Hristiyanlar, Imamiyye/Rafiziler ve son olarak Batiniler’in niiblivvete
yonelik iddialarina ve bunlara verilen cevaplara temas edilmistir. Bunlarin disinda
Kitapta ara ara Filozoflar, Yahudiler ve Zerdiistlerin iddialar1 da zikredilmistir. Ancak
bunlar yogunluk bakimindan digerleri gibi olmadigi i¢in tezimize konu teskil

etmemistir.

Sonug boliimiinde ise verilen bilgiler dogrultusunda gruplarin karsitliklarinin
neye yonelik olduguna temas edilmistir. Bunlara cevap verirken miellifin Mutezili

bir &lim olmasi dolayisiyla uyguladig: farkli yontemlere isaret edilmistir.

Calismamizda Kadi Abdiilcebbar’in hayat1 verilirken el-Cisemi (V.
494/1101)’nin “Serhw’l-Uydn”u, Zehebi (v. 748/1348)’nin “Siyeru a’lami’n-
niibela”s1, ibn Murteza (v. 840/1437)’nin “Tabakatii’l-Mutezile” adl1 eserleri en
¢ok basvurdugumuz eserlerdir. Yasadigi doneme temas ederken Ahmed Emin (v.
1886/1954)’in “Zuhru’l-islam” ve “Fecru’l-islam” adli eserlerinden faydalanmus
bulunuyoruz. Ikinci boliimde Ibn Nedim (8. 385/995)’in “Fihrist”i, Ibn Manzur (v.
711/1311)’un  “Lisanu’l-Arab”1 basvurdugumuz kaynaklar arasindadir. Son
béliimde ise KAd1 Abdiilcebbar’in (v. 415/1025) “Tesbitli delail’in-niiblivve” si, ibn
Kesir (v. 774/1373)’in “el-Kamil fi’t-tarih”i en ¢ok basvurulan kaynaklar

arasindadir.



BIRINCi BOLUM
KADi ABDULCEBBAR ve DELAILU’N-NUBUVVE

1.1. KADI ABDULCEBBAR, HAYATI, SAHSIYETI, YASADIGI
DONEM

Kisilerin fikir yapilarinin yasanti, sahsiyet, yasadigi donem ve bu dénemin
siyasi konjoktiriinden birebir etkilendikleri bilinmektedir. Insanlar yasadig
toplumun diisiince ve deger yargilarini benimsemekte ya da bu deger yargilarina
farkli reaksiyonlar gelistirip katkilarda bulunmaktadirlar. Bu iki durumda da kisi,
asikar bir cevresel etki altinda kalmaktadir. Bu karsihikli etkilesimin temel
dinamiklerini, sebep-sonug iliskileri a¢isindan ele almak bir kimsenin diisiince

yapisinin ortaya ¢ikmasi agisindan ¢ok biiyiik 6nem arz etmektedir.

Bu Dbaglamda bir miellifin ve eserinin dogru bir zeminde
degerlendirilebilmesi igin bu etki-tepki sisteminin ¢arkindan g¢ikamayacagini goz
oniinde bulundurmak gerekir. Miiellifin yasadig: siyasi durum, mensubu oldugu fikri
yap1 ve onu bu yapiya iten sebeplerin anlasilmasi bir nevi eseri tahlil etme sansini da

bizlere vermektedir.

Bu tahlilin 6nemine binaen arastirmanin konusu olan eserin reel bir yaklasim
tarziyla degerlendirilebilmesi i¢in Kadi Abdiilcebbar’in hayati, sahsiyeti ve yasadig

donemin incelenmesini zaruri gérmekteyiz.
1.1.1. Hayati

Tam adi Abdiilcebbar b. Ahmed b. Abdilcebbar b. Ahmed b. el-Halil b.
Abdillah el-Hemedéni olup kiinyesi Ebi Hasan’dir.! Bati iran’daki Hemedén

bolgesinin giiney batisindaki yerlesim birimi olan Esedabad’da diinyaya gelmistir.”

! Ebu’s-Sa’d el-Muhassin b. Muhammed Hakim el-Ciisemi, Serhu’l-Uyiin, (Fazlii’l-i’tizal ve
tabakétii’l-Mu‘tezile), thk. Fuad Seyyid, Tunus, Daru’t-Tan0siyye, 1974, s. 365; Eb( Abdilvehhab
b. Ali es-SUbki, Tabakatii’s-Safiiyyeti’l-Kibra, thk. Mahmud Muhammed Tanahi, Abdilfettah
Muhammed el-Hulv, Kahire, Matbaatii isa el-Babi el-Halebf, 1967, c. V, s.97; Hayruddin ez-Zirikli,
el-A'lam, 2. bs., Misir, Matbaatu Kustasus, 1954, ¢. IV, s.47.

2 Ciisemi, Serhu’l-Uy(in, s. 365



Tabakat eserlerinde Kadi Abdiilcebbar’in dogum tarihiyle ilgili kesin bir tarih
bulunmamakla beraber, kaynaklar doksan yasindan fazla yasadigi hususunda
hemfikirdir. Vefat tarihinin 415/1025 oldugu bilgisinden hareketle, kuvvetle
muhtemel 320/932-325/937 yillar1 arasinda dogmustur.®

Mutezilenin onbirinci tabakasinda yer alan miiellif, bu tabakanin en 6nde
gelen ismi sayilmakta olup mezhebin Basra ekoliine mensuptur.* Hayatinin ilk
donemlerine dair ¢ok fazla bilgi bulunmamakla beraber, Hemedan’da hallaglikla

ge¢imini saglayan fakir bir aile igerisinde biiyiidiigiine dair bilgiler mevcuttur.”

Kadi Abdiilcebbar’in  yasadigt donem Biiveyhogullar1  donemine
rastlamaktadir. Hiikiimdar olan Miieyyidiiddevle’nin meshur veziri es-Sahib b.
Ismail b. Abbad, Mutezili alimleri himaye etmekle taninan bir kimsedir. Sahib, Kadi
Abdiilcebbar’t 360/970 veya 367/977 yilinda Rey bolgesine ‘“kadi’l-kudat”
makamina tayin etmistir.® Kad] Abdiilcebbar bu gorevi sirasinda olduk¢a zengin
olmustur. Onceleri Kazvin, Zencan, Kum ve Demavend sorumlusu iken daha sonra

gorevine Ciircan ve Taberistan da dahil olmustur.’
1.1.2. Sahsiyeti

Bazi tabakat kitaplarinda Kadi Abdiilcebbar’in Mutezilenin gulatindan

oldugu ve kotii bir inanc1 benimsedigi seklinde yorumlar bulunmaktadir.®

Kendisi ile alakali anlatilan kissalardan da anlasilacagi gibi Kadi, inandigi
prensiplerden 6diin vermeyen bir kisilige sahiptir. Nitekim yoksulluk gunlerinden

sonra kendisine “kadr’l-kudat” tinvan1 verip ilmini “O, yeryiizii ehlinin en faziletlisi

,’9

ve en bilginidir™ seklindeki sozlerle takdir eden vezir Sahib’e, vefatindan sonra

¥ Ciisemi, Serhu’l-Uy(n, s. 366; Ahmed b. Yahya b. Murteza, Tabakatii’l-Mu’tezile, thk. Susanna
Diwald- Wilzer, Beyrut, Daru Mektebetii’l-Hayét, s.112.

* Ciisemi, Serhu’l-Uy(n, s. 365.

% Ebu’l-Fazl Sehabeddin Ahmed b. Hacer el-Askalani, Lisanii’l-Mizan, thk. Abdilfettah Eb( Gudde,
Beyrut, Mektebetii’l-Matbuati’l-Islamiyye, 2002, c. V, s. 54.

® Sibki, Tabakatii’s-Safiiyyeti’l-Kiibra, c. V, s. 98.

" Ibn Hacer, Lisanii’l-Mizan, c. V, s. 54, 55.

8 ibn Hacer, Lisanii’l-Mizan, c. V, s. 54.

% Ciisemi, Serhu’l-Uydn, s. 366.



nebiz icip tévbe etmeden 61diigii gerekgesiyle rahmet dilememistir.’® Bu tavrindan
hareketle bazilar1 onu, her ne kadar vefasiz olmakla suglamis olsa da, buradan onun
ilmi prensiplerine ne kadar bagli bir alim oldugu sonucu ¢ikartilmahdir. Zira
Mutezile mezhebinin bes temel prensibinden biri sayilan “el-menzile beyne’l-
menzileteyn”e gore biiylik giinah isleyip tovbe etmeden Olen kimsenin fasik olarak

blecegi ve cehennemde kalacag: goriisii bulunmaktadir.™*

Yoneticilere karst dik durusuna mukabil, arkadaslarina ve 6grencilerine karsi
oldukca mitevazidir.*? “Mugni” isimli eserini tamamladiktan sonra cevresindeki
bazi kimseler, bu kitab1 devlet biiyiiklerine ithaf etmesini istemis o ise bunu

reddetmistir."®

Kéadi Abdulcebbar ile ilgili anlatilanlardan onun hazir cevap kisiligini
gormekteyiz. Bir defasinda Rafizilerden birisi Ehl-i Stinnet mensubu bir kimseye Hz.
Ali, Hz. Fatima, Hz. Hasan ve Hz. Hiiseyin’i kastederek sOyle bir soru sormustu.
“Rastlullah’m besincileri oldugu dort kisiden en faziletlisi kimdir?” Bu sorunun
tizerine Kadi Abdiilcebbar da O’na, Rasulullah (sav) ve Ebl Bekir’in magaradaki
olaymni kastederek “Peki, iiglinciilerinin Allah oldugu iki kisi kimlerdir” diye karsilik

vermistir."*
1.1.3. Kadi Abdiilcebbar’in Yasadig1 Donem

Kadi Abdiilcebbar’in yasadigi donem hicri IV. asrin sonu ile hicri V. asrin
baslarina tekabiil etmektedir. Bu zaman dilimi Abbasi devletinin otoritesinin
zayiflayip kiigiik hanedanliklara boliindiigii ve hilafetin manevi merkezi haline
geldigi bir donemdir. Abbasi topraklart bu donemde bir¢ok beylik tarafindan
paylasilmis durumda idi. Bu kiigiik hanedanliklar hiikiim stirmiis olduklar1 bolgelere
gore su sekilde siralanmaktadir: Bati Iran’da Biiveyhiler, Mezopotamya’da

Hemdaniler, Misir ve Suriye’de IThsidiler, Afrika’da Fatimiler, Endiiliiste Emeviler,

19 fbn Hacer, Lisanii’l-Mizan, c. V, s. 54.

1 Ebu’l-Hasan Abdiilcebbar b. Ahmed Kadi Abdiilcebbar, Serhu’l-Usili’l-Hamse, gev. ilyas Celebi,
Istanbul, Tiirkiye Yazma Eserler Kurumu Bagkanligi, 2013, c. II, s. 620.

12 Ciisemi, Serhu’l-Uy(n, s. 367.

13 Ciigemi, Serhu’l-Uydn, s. 366.

1 Siibki, Tabakatii’s-Safiiyyeti’l-K{ibra, c. V, s. 98.



Maveralinnehir ve Horasan’da Samaniler, Giiney Arabistan ile Bahreyn’de

Karmatiler, Taberistan ve Ciircan’da Deylemiler, Basra ve Vasit’ta Beridiler

hakimdiler.*®
Seam . y -
oo u).f , . e vg,\

- .
Malrpa

CNAVERALNNEHR

Bdwa Land
.

“‘"", ARABISTAN

Sekil 1 : Abbasiler Dénemi*®

Hakimiyet alanlarinin bu sekilde paylasimindan da anlasilacag: gibi Islam
topraklarinda Fatimiler, Biiveyhiler ve Karmatiler eliyle gittikce yayilan bir $ii siyasi
hareketi gozlenmektedir. Hatta bu sebeple Hodgson, bu donemi “Sii ylizyil1” olarak
nitelendirir. Bu dénem Isnaaseriyye, Caferilik, Zeydiyye ve Ismaililik gibi Sii
firkalarinin kendi ilmi ve kiiltiirel altyapilarini hazirlamalar i¢in oldukg¢a verimli bir

doénem olmugtur.*’

Kadi Abdiilcebbar’in dogumundan vefatina kadar olan yasami incelendiginde
Biiveyhilerin hakimiyeti altinda yasamis oldugu gorulmektedir. Buiveyhiler,
932/1062 yillar1 arasinda iran ve Irak’ta hiikiim siiren Deylem asilli bir hanedandir.

Deylemliler onceleri putperest ve Mecusi bir kavimken sonralart Hasan el-Utris’un

.....

5 Ahmed Emin, Zuhru’l-islam, Kahire, Mektebetii’n-Nehdati’l-Misriyye, 1966, c. I, s. 91; Adam
Mez, Onuncu Yiizyillda islam Medeniyeti, cev. Salih Saban, istanbul, insan yay, 2014, s. 10.

16 https://www.pekbilgili.com/abbasiler-kimdir-abbasiler-hakkinda-bilgi/ ( erisim tarihi: 14.12.2017)
Y'M. G. S. Hodgson, Islam’mn Seriiveni, cev. izzet Akyol, istanbul, iz. Yay, 1993, c. II, s. 38-40.

1 Erdogan Mergil, “Biiveyhiler”, DiA, c. VI, s. 499; Mez, Onuncu Yiizyilda islam Medeniyeti, S.
190.



https://www.pekbilgili.com/abbasiler-kimdir-abbasiler-hakkinda-bilgi/

Abbasi halifelerinden biri olan el-Mustekfi Billah, kazandig1 zaferler neticesinde
Bagdat’a gelen Ahmed b. Biiveyh’e “muizzu’d-devle” lakabini verip emiru’l-umera
tayin ettikten sonra Biiveyhi hanedani resmen kurulmustur.'® Bu devlet tek bir elden
yonetilen bir devlet olmayip hanedan iiyeleri tarafindan paylasilmis, buna gore siyasi
istlinliik emirler arasinda el degistiriyordu. Yine aymi sekilde devletin daimi bir
payitahtt1 da yoktu. Siyasi istiinliik kimin elindeyse o emirin bulundugu sehir
payitaht gérevi goriiyordu.?® Biiveyhiler’in en biiyiik iki basarisi; Abbasilerin hiikiim
strdikleri topraklarda mahalli hanedanlar kurulma devresini tamamlayip Bagdat’a
hakim olmalar1 ve Sii bir hanedan olarak sinni olan Abbasi halifesi (zerinde

tahakkiim saglamalaridir.?*

Biiveyhiler Sii olarak, itikadi yonden farkli goriislere sahip olsalar da Abbasi
hilafetini ortadan kaldirmamislardir. Bunun neticesinde en tepe noktada ‘“cok
seslilik”1 ifade eden $ii Biliveyhi ve Siinni Abbasi siyasi uzlagmasim
gerg:eklestirmislerdir.22 Hanedan {iyeleri iktidarlari boyunca kendi mezheplerini
resmi mezhep ilan etmemis ve Sia ideolojisine dayali bir devlet kurmamuslardir.?®
Bolgede diger dinlerden Zerdiistlik, putperestlik, Hristiyanlik gibi farkli din
mensuplarmin varhgmdan sdz edilmektedir. Hatta bazi miisliimanlarm Islam’
kabiillerinden sonra bile eski inan¢larindan bazi izleri yasamlarinda gérmek miimkiin

olabilmistir.?*

Buveyhiler’in hakim olduklar1 bolgelerdeki halkin ¢ogunlugu Siinni idi.
Kendileri itikadi olarak Mutezile-Sia ilkelerini benimsemisler ve bu donemde
Mutezile’ye hem ilmi hem siyasi acidan ¢ok Onem vermislerdir. Daha once adi
zikredilen Buveyhit veziri Sahib b. Abbad (385/995) Mutezili bir alimdir. Ancak bu
durum hicri V. asra gelip Blveyhiler’in zayiflamaya baslamasi ile Mutezilenin de

etkisini yavas yavas yitirmeye basladigi bir doénem olmaktadir. Iste Kadi

¥ Ebii’l-Hasan izzeddin Ali b. Muhammed b. Abdiilkerim ibnii’1-Esir, islam Tarihi; el-KAmil fi’t-
tarih terctimesi, trc. Ahmet Agirakga, Istanbul, Bahar yay, 1987, c. VIII, s. 384.

0. Barthold, islam Medeniyeti Tarihi, Baslangic, izah ve Diizeltmeler M. Fuat Kopriilii, Ankara,
Tiirk Tarih Kurumu Basimevi, 1963, s. 48.

! Ahmet Giiner, “Biiveyhiler Donemi ve Cok Seslilik”, DEU ilahiyat Fakiiltesi Dergisi, yil. 1999,
sayr: XII, s. 48.

22 Giiner, “Biiveyhiler Dénemi”, s. 49.

2 Giiner, “Biiveyhiler Donemi”, s. 53-54.

% Tahsin Yazict, “Deylem”, DIA, c. IX, s. 265.



Abdiilcebbar’m 6mrinin son demleri Mutezili alimler igin zorlu bir donem olma

ozelligi tasimaktadir.?

Biiveyhiler’in Sia’nin hangi koluna mensup olduklart hakkinda ihtilath
gorlsler bulunmakla beraber, ilk Biiveyhiler’in Zeydi imamlar eliyle miisliiman
oldugu, sonrakilerin ise Isndaseriyye (Imamiyye)’ye bagli olduklar1 hakkinda bilgiler
bulunmaktadir.”® Biiveyhiler’in iktidar olmasi ile birlikte, bolgede bulunan Sia’ya
bagli topluluklarin takiyye yapmay1 terk edip inamiglarii agiktan yasamaya
basladiklar1 goriilmistiir. Nitekim bunu kendi inaniglarina has olan merasim ve

bayramlari i¢in agiktan kutlama yapmalarinda gérmek miimkiindur.?’

Bu devlet Adudiiddevle zamaninda en parlak donemini yasamis ve Selguklu

sultani Tugrul Bey’in Bagdat’a 447/1055 yilinda girmesiyle ortadan kaldirilmistir.?®

Yasanan biitlin siyasi istikrarsizliklara ragmen ilmi ve Kkiiltiirel hayat
olabildigince canli tutulmaya ¢alisilmistir. Her emir hdkim oldugu bdlgenin kiltlrel
ve ilmi yonden gelisimini saglamak igin donemin 6nde gelen alimlerini kendi
sehirlerine davet etmisler, miindzaralar diizenlemisler ve devlet¢ikler arasinda ilmi
bir yarisin Onciiliiglinii yapmuglardir. Bizzat hiikiimdarlarin sahip oldugu devasa
kiitiiphanelerden bahsedilmektedir. Siyasi istikrarsizlikla ters orantili olarak dénemin
ilmi ve kiiltiirel tabiati oldukga zengin bir yapiya sahiptir. Edebiyattan sanata,
bilimden felsefeye pek cok alanda yasanan hareketlilik donemin veld bir ilmi
karaktere sahip olmasini sa,c;;larmstur.29 Asrin sonlarina dogru iranli Biiveyhilerin
etkisi altina giren Bagdat’ta ilim ve ilim adamlarina gosterilen ilgi aym sekilde
devam etmistir. Bu donemin ilim adamlar1 agisindan ne kadar verimli bir donem
oldugunu anlamak i¢in Kadi Abdiilcebbar’in ¢agdaslarina bakmak yeterli olacaktir.

Nitekim bu devir, aralarinda Kadi Ebu Bekir el-Bakillani, el-Beyrni, ibn

% Murat Memis, Mutezili Bir Balkasla Bilgi Problemi, Ankara, Sarkag yay, 2011, s. 33.
% Giiner, “Biiveyhiler Dénemi”, s. 50.

*" Giiner, “Biiveyhiler Donemi”, s. 56, 57.

%8 Mercil, “Biiveyhiler”, c. VI, s. 498.

2 Emin, Zuhru’l-islam, c. I, s. 94.



Miskeveyh, ibn Sind gibi alimlerin bulundugu bir dénem olma &zelligini

tasimaktadir.*

Bu dénemde sadece Islam mezheplerine degil diger dinlere de taninan genis
bir hiirriyet sahasindan bahsedilebilir. Emirler tarafindan saraylarda tertip edilen
toplantilara diger din ve inan¢ mensuplarinin da davet edildigi bilinmektedir.
Ozellikle felsefi toplantilarda farkli din ve mezheplerden olanlar bir araya gelip
hosgorii ve tahammiil sinirlarn igerisinde kendi inang, goriis ve kanaatlerini

tartlsmlslardlr.31

Diger taraftan bu devirde islam iilkesinde zenginlik ve refah yasanmaktadir.
Bu zenginlik hali adaletli olmadig1 gibi, bu durumdan en ¢ok faydalananlar hiikiim

sahipleri, edipler, alimler ve tiiccarlardir.*

Ozetle bu boliimdeki anlatimlardan anlasilacag iizere Kadi Abdilcebbar,
Mutezilenin tarih sahnesinden yavas yavas ¢ekilmeye basladigi bir donemde diinyaya
gelmis, diisiinsel ve eylemsel faaliyetleriyle hocalarimin mirasini ilmi literatiire
yeniden kazandirmaya calismistir. Kadi’nin faaliyetleri, Mutezili diisiinceyi yeniden
tarih sahnesine ¢cekmis, ancak siyasal ve sosyal kargasanin hakim oldugu o dénemde
bunu devamli  kilamamistir. Buglin  Mutezile mezhebinin  goriislerini
Ogrenebilecegimiz en temel kaynaklar onun eserlerinden olusmaktadir. O, kendi
mezhebini ve diislince tarihini iyi bilen, diisiincelerini sistematik bir doktrin haline

getirip, derleyip diizenleyen Mutezilf bir alimdir.*®
1.2. iLMIi YONU, ESERLERIi, SUNNET/HADIS ANLAYISI
1.2.1. 1Imi Yonu

Biiveyhiler doneminde yasayan Kadi Abdiilcebbar, pek ¢ok din mensubunun
bir arada bulundugu bir bdlgede yetismistir. ilmi yonden oldukca zengin olan bu
havzada hayatini siirdiiren Kadi, déneminde yasayan birgok alim gibi Islam{ ilimlerin

farkli alanlarinda s6z sahibi olmustur.

%0 Emin, Zuhruw’l-islam, c. |, s. 221-256.

3! Giiner, “Biiveyhiler Dénemi”, s. 66.

%2 Emin, Zuhru’l-islam, c.1,s. 97-98.

% Abdulnasir Siit, Kadi Abdiilcebbar’in Ahlak Felsefesi (Doktora Tezi), Ankara, 2004, s. 21.



Tefsir, hadis, fikih, kelam ve dinler tarihi gibi Islami ilimler alaninda cesitli
eserler telif etmis olan Kadi Abdiicebbar, bu ilimler iginde Onceligi kelama
vermistir. Hakim el-Ciisemi (6. 494/1017), Kadi’nin ilmi hayatinda fikih ilminde ileri
bir dereceye ulastigimi ancak bu ilmin diinyalik elde etmek i¢in oldugunu kelam
ilminin ise Allah’in rizasina ulasmak oldugunu diisiinerek kelam ilmine yoneldigini

dile getirmistir.*

Kadi Abdiilcebbar ¢esitli alanlarda toplam 400.000% sayfaya ulastif
bildirilen eserleriyle hem g¢esitli alanlardaki bilgisi hem de ilim i¢in harcadigi mesaisi

aci8a ¢cikmaktadir.

Miiellif, ilk egitimine bolgesinde bulunan hadis alimlerinden ders alarak
baslamistir. ilk hocas1 da Esedabad’da hemsehrisi olan Ziibeyr b. Abdilvahid el-
Esedabadi’dir.*® Omriiniin ilk dénemlerinde itikatta Es’ariyye’yi, fikihta ise Safii

mezhebini benimsemistir.37

Alimlerin ilmi faaliyetlerde bulunabilmek igin yolculuklara ¢iktig:
bilinmektedir. Kadi Abdiilcebbar da ilim yolculuguna ilk olarak Basra ile
baslamaktadir. 349/957°de Basra’ya giden miiellif, burada EbG Hasim el-Ciibbai’nin
talebesi olan Ebl Ishak Ibrahim b. Ayyas’in ders halkalarma katilir. Ondan
etkilenerek Mutezile mezhebini benimser®® ve hayat1 boyunca da bu ekoliin en biyiik
alimlerinden biri olur. Ayrica burada bir siireligine Ebli Ahmed b. Seleme’den

dersler almustir.*

% Ciisemi, Serhu’l-UyQn, s. 367.

% Ciisemi, Serhu’l-UyQn, s. 367.

% Ebi Abdullah Semseddin Muhammed b. Ahmed b. Osman ez-Zehebl, Tezkiretii’l-huffaz, Beyrut,
Daru Thyaii’t-Tiirasi’l-Arabf, 1956, c. I11, s. 901

% Ahmed b. Yahya b. Murteza, Tabakatii’l-Mu’tezile, thk. Susanna Diwald Wilzer, Beyrut, Daru
Mektebetii’l-Hayat, s. 112.

% Cigemi, Serhu’l-Uydn, c. 111 s. 366.

% Metin Yurdagiir, “Kadi Abdiilcebbar”, DiA, c. XXIV, s. 103.

10



®
Ahmed b. Seleme

: Eba Ali el-Cubbai

N

\ o,
Ebu ishak ibrahim b. Ayyas
20on ... N\
Ebu Resid en—[\hsabun 6
\,
\\ o . 0‘ = $
Serifel-Murtaza Ebu Hasim el-Cubbai
> \\ ,\\ g
\,
N
N
\\\ \\\ \ "
e N
j
s s .,‘ % \\
Ebu'l-Huseyin el-Basri "~ "N \
\\ \\\\\\
\\ P \

e S ~
® NY S22 ~
Ebl Abdullah el-Basri T TSsag %o
e T haMetiCryh
adi Abdiilcebba

Sekil 2 : Kadi Abdiilcebbar’in hoca-talebe agi*’

Kadi Abdulcebbar 6mrii boyunca, daha sonra her biri énemli eserler telif
edecek olan dgrenciler yetistirmistir. Eb0 Said es-Semman’in, ifadesine gore, kendisi
her gittigi yerde Kadi Abdiilcebbar’m 6grencilerine rastlamustir.*’ Bunlar arasinda,
Ebt Kasim Ismail b. Ali b. Ahmed el-Busti (v. 420/1029), Ebl Hiiseyin Muhammed
b. Ali el-Basri (v. 426/1035), Serif el-Murtezd (v. 436/1044), Ebi Resid Said b.
Muhammed en-Nisabdri (v. 460/1068) ve Eb( Yusuf Abdusselam b. Muhammed el-
Kazvint (v. 488/1090) gibi alimler bulunmaktadir.*?

“Ohttps://www.islamdusunceatlasi.org/peoplemapst#branch_all;map;:people_585; (erisim  tarihi:
14.12.2017)

41 Kadi Abdiilcebbar, Miitesabihu’l-Kur’an, thk. Adnan Muhammed Zerzir, Kahire, Daru’t-Turas,
1969, (muhakkik mukaddimesi) s. 22.

*2 flyas Celebi, islam Inan¢ Sisteminde Akilcihk ve Kadi Abdiilcebbar, istanbul, Dergah yay.,
2002, s. 207-208.

11


https://www.islamdusunceatlasi.org/peoplemaps#branch_all;map;;people_585

Kadi Abdiilcebbar’in Basra’dan sonraki ikinci duragr Bagdat’tir. Burada
Mutezile alimi ve Hanefi hukukcusu Eb( Abdullah Huseyin b. Ali el-Basri (v.
369/979)’den dersler almustir. Miiellif, eser telif etmeye bu alimin yaninda
baglamustir.”* Bu sehirler diginda ilim yolculuklar1 yapmak {izere gittigi yerler
arasinda, Askerimiikrem ve Ramhiirmiiz gibi sehirler de sayllmahdlr.44

- - \_PJ)‘ -~ A o
Mosul Erpil o ¢
(o} S9,4

asleasbull shah
Sulaymaniyah?

) o
JgS,S
Kirkuk

Ty

oliule,S
Kermaonshah

L')|)g|
Iran

N e

3 Sl
Rafha Shiraz
9 o)

caSl

Kuwait
Sekil 3 : Kadi Abdiilcebbar’in ilmi hareketliligi*

Kadi Abdiilcebbar haritada goriildiigii tizere Hemedan’da dogmus, oradan
Basra’ya dogru yolculuk yapmis, bundan sonra yoniinii Bagdat’a ¢evirmis, oradan
Ahvaz, Isfahan’a giderek son olarak Rey’de vefat etmistir. Miiellifin rihleleri tespit
edildikten sonra, kazandigi bilgi birikimi neticesinde ortaya koydugu eserler

tanitilacaktir.

8 Ciisemi, Serhu’l-Uy(n, s. 366; Ibnii’l-Murtaza, Tabakatii’l-Mu‘tezile, s. 112.

* Yurdagiir, “Kadi Abdiilcebbar”, DiA, C. XXIV, s. 103.
*https://www.islamdusunceatlasi.org/timemaps/1( erisim tarihi: 14.12.2017). Haritada “D” harfi,
dogum yerini, “O” harfi 6liim yerini gdstermektedir.

12


https://www.islamdusunceatlasi.org/timemaps/1

1.2.1.1. Kelam ilmindeki Yeri

K4di Abdiilcebbar’m Islami ilimlerde en ¢ok mesai harcadigi ve deger verdigi
alan keldm ilmidir. Daha 6nce de ifade edildigi gibi hayatinin ilk dénemlerinde
Es’ari daha sonra ise Mutezile mezhebini benimseyen Kadi, doneminin en meshur

Mutezile temsilcisidir.

Kelam hocalar1 arasinda Ebsi Ishak Ibrahim b. Ayyds ve Ebd Abdullah
Hiiseyin b. Ali el-Basri yer alir.*® Ayrica ibn Murteza’dan alinan bilgilere gére onun
hoca silsilesi su sekildedir: Kadi Abdiilcebbar, Ebti Abdullah Hiiseyin b. Ali el-Basrf,
Ebi Hasim el-Cubbai, Ebd Ali el-Cubbai, Ali b. Muhammed es-Sahham, Ebii’l-
Hizeyl el-Allaf, Osman et-Tavil, Vasil b. Ata, Ebti Hasim Abdullah b. Muhammed,
Muhammed b. Hanefiyye, Ali b. Eb(i Talib, Hz. Peygamber (sav).*’

Kadi Abdilcebbar her ne kadar Mutezilenin inang sisteminin bes esastan
olustugunu kabul etse de zaman zaman farkli tasniflerde bulunmustur. Mutezile
mezhebinin goriislerine asir1 olan bagliligi onun bazi alimler tarafindan “gulattan”
sayildigini gosterse de bu ifade, “dalalette olma, sapkinlik” anlaminda olmayip kendi

mezhebinin goriislerine asir1 bagimli anlamina gelmektedir.48
1.2.1.2. Fikih [lmindeki Yeri

Safii fikhina miintesip olan Kadi Abdiilcebbar, kadi’l-kudathk makamina
fikih alanindaki hakli sohreti sayesinde ulasmistir. Sahip oldugu biitiinciil bakis
sayesinde fikih ve fikih usulii meselelerinde de kelamci kimliginin etkisi acik¢a
gorulmektedir. Muellif fikih ilmi, kaynaklari, hiikiim ¢ikarma metotlar1 {izerinde
onemli eserler vermistir. Bu meseleleri ele alis metodu miitekellim usilciilerin

metotudur. “Kitabu’l-Umed?” bu alanda yazilmis en 6nemli eserlerdendir.*®

*® Ciisemi, Serhu’l-Uy(n, s. 365.

*" [bnii’l-Murtaza, Tabakatii’l-Mu‘tezile, s. 367.

*8 Kadi Abdiilcebbar, Serhu usili’l-hamse, (nasir mukadimesi) c. I, s. 42.

* Ebu Zeyd Veliyyiiddin Abdurrahman b. Muhammed b. Haldun, Mukaddime, haz. Siileyman
Uludag, Istanbul, Dergah yay., 1983, c. II, s. 1068.

13



Ancak bilinmelidir ki KAdi’nin yasadigi bu donemde Islam kelam: fikihtan
ayrilarak bagimsiz bir ilmi akim hiiviyeti kazanmistir. Bu siirecte en etkin rol

(istlenen alimlerin basinda, siiphesiz Mutezili alimler gelmektedir.>®

Kadi, Bagdat’ta ilim tahsil ettigi donemlerde, hocasi olan Hanefi alimi Eba
Abdullah Huseyin b. Ali el-Basri’den Hanefi fikhin1 okumak istemis ancak hocasi
ona Safii fikhinda sebat etmesini tavsiye etmis; o da bu istege binaen mezhebi iizere

kalmugtir.”*
1.2.1.3. Tefsir ilmindeki Yeri

Mutezili alimlerin en 6nemli 6zelliklerinden biri de Kur’an ve tefsir tizerine
yapmis olduklar1 ¢aligsmalardir. Bu, onlarin Kur’an iizerine yazdiklari onlarca eserden
anlagilmaktadir. Dirdyet tefsir metodu da ilk defa onlarin bagvurdugu bir

yontemdir. 2

Kadi Abdiilcebbar’in da bu alana yapmis oldugu katkilar tartisiimazdir.
O’nun dil alanindaki gii¢lii bilgisi ile kendisini gosterdigi ve soz sahibi oldugu
alanlardan biri de tefsir ilmidir. Nitekim kendisi tefsir ilminin inceliklerine dil

alanindaki yetkinligi sayesinde vakif olabilmistir.

Kaynaklarda bugiin bize ulagsmayan el-Muhit adli eserinden bahsedilmekte
hatta Suyuti bu eseri gordiigiinii ifade etmektedir.>® Bununla beraber eser, 6zellikle
Razi’nin “Tefsiru’l-Kebir”inde Kadi’nin fikirleri hakkinda yaptig1 agiklamalardan
yola ¢ikilarak “Tefsiru’l-Kadi Abdulcebbar” adi altinda derlenmis ve“Delailu’l-

Kur’an ve edilletuhii” adli eseriyle beraber basilmistir.>

%0 giit, Kadi Abdiilcebbar’n Ahlak Felsefesi (Doktora Tezi), s. 21-22.

5! Ciisemi, Serhu’l-Uy(Qn, s. 367

%2 [lyas Celebi, “Mutezile”, DIA, ¢. XXXI, s. 397.

%3 Ebir’l-Fazl Celaleddin Abdurrahman b. Ebi Bekr es-Suyuti, Tabakatii’l-miifessirin, thk. Al
Muhammed Omer, Kahire, Mektebetu Vehbe, 1976, s. 59.

> Bkz: Kadi Abdiilcebbar, Tefsiru’l-Kadi Abdiilcebbar, thk. Hadr Muhammed Nebhe, Liibnan,
Daru’1-Kiitiibi’I-Ilmiyye, 2009.

14



1.2.1.4. Hadis ilmindeki Yeri

Hadis ilmiyle mesgul olup bu alanda da eserler telif eden Kadi Abdiilcebbar,
esasinda sika bir ravi sayillmasina ragmen bidat goriislere daldigr gerekgesiyle

kendisinden hadis rivayet etmek caiz gt')riilmemistir.55

Hadis dinledigi hocalari, Ebu’l-Hasan b. Seleme el-Kattan (v. 345/956),
Abdurrahman b. Hemedan el-Cellab (v. 346/957), Abdullah b. Cafer b. Féaris (v.
346/957), Zubeyr b. Abdilvahid el-Esedabadi (v. 347/958), Muhammed b. Abdullah
er-Ramehirmuzi (v. 360/970), Muhammed b. Ahmed b. Amr el-Basri olup; Eb(
Abdullah el-Hasan b. Ali es-Saymeri (v. 436/1044), Ebu’l-Kasim Ali b. el-Hasan et-
Tendhi (v. 447/1055) ve Abdusselam b. Muhammed el-Kazvini (v. 488/10959) gibi

alimler ise kendisinden hadis rivayet etmistir.”®
1.3. ESERLERI

Islami ilimlerin hemen hemen her alaninda tesrik-i mesaisi ile bilinen miellif,
daha once de belirtildigi tizere 400.000 sayfay1 bulan eserlerinin bir kismi gliniimiize
gelmis bir kismui ise ulagmamustir. Giinlimiize ulasan c¢esitli alanlardaki eserlerini su

sekilde siralamak miimkiindiir.
Tenzihu’l-Kur’an ani’l-metain

Kadi Abdiilcebbar’a ait olan bu eser ilk basilan eseri olup Kur’an tertibine
gore siralanmistir. Eserde Kur’an’a dil, irab, nazim, meani gibi yonlerden gelen
itirazlar1 cevaplamakta, ayetlerin yanlis anlasilmas: dogrultusunda yonelen sorulara
Mutezile mezhebi dogrultusunda cevap vermektedir.”” Eserin, Ragip el-Isfehani’ye

ait olan “Mukaddimetii’t-Tefsir”i ile birlikte yapilmis baskis1 Kahire’de 1320/1908

% {bn Hacer, Lisanu’l-Mizan, c. V, s. 55.

% Zehebi, Siyeru a‘lami’n-niibela, thk. Suayb el-Arnaut, Muhammed, Naim el-Araksdsi, 1. bs.,
Beyrut, Miiessesetiir’Riséle, 1983, ¢. XVII, S. 244. Eb( Bekr el-Hatib Ahmed b. Ali b. Sabit Hatib el-
Bagdadi, Tarihu Medineti’s-selam, thk. Bessar Avvad Ma‘raf, Beyrut, Daru’l-Garbi’-islami, 2001,
c. XIl, s. 414-416; Ebi Sa’d Abdiilkerim b. Muhammed b. Mansur el-Mervezi es-Sem’ani, el-Ensab,
thk. Abdurrahman b. Yahya el-Muallimi el-Yemani, Kahire, Mektebetii Ibn Teymiyye, c. |, 5.224-226;
Zehebi, Siyeru a‘lami’n-nlbeld, c. XVII, S. 244; Subki, Tabakatii's-Safiiyyeti'l-kubra, c. V, s. 97;
Ibn Hacer, Lisanu’l-Mizan, c. V s. 54; Suy(ti, Tabakatii’l-mufessirin, s. 59.

" Metin Bozkus, “KAadi Abdiilcebbar ve tefsiri Tenzihu’l-Kur’an ani’l-Matiin” (Basilmamis
Yiksek Lisans Tezi), Kayseri, 1990, s.14

15



yilinda gergeklestirilmistir. Daha sonra el-Ezheriyye yaymevi 1329/1991 tekrar

yaymnlanmugtir.”®
el-Emali (Nazmu’l-fevaid ve takribu’l-murad li’r-raid)

Miiellifin Hadis alanindaki bu eserini Kadi Semseddin Ebi Yahya Cafer b.
Ahmed b. Abdisselam (v. 573/1177) tertip etmistir. Bu eserin niishalar1 Yemen,

Vatikan ve British miizesinde bulundugu kaynaklarda ifade edilmistir.>®
el-Muhit bi’t-Teklif

Bu eser Kadi Abdiilcebbar’in talebesi olan Ebl Muhammed b. Ahmed el-
Mettuviyye’ye de nisbet edilir. Eserin tahkikini yapan Omer es-Seyyid, 1965 yilinda
ed-Daru’l-Misriyye yaymevi tarafindan yayinlanmustir. Omer es-Seyyid eserin
mukaddimesinde her ne kadar Brockellman tarafindan bu kitabin Kadi’ye ait oldugu
belirtse de,® eserin ona aidiyeti noktasinda siipheler bulundugunu sebepleri ile

aglklamlstlr.61
el-Hilaf beyne’s-seyheyn

Kadi Abdiilcebbar’in kelam alaninda EbG Ali el-Ciibbai ve oglu Ebi Hasim
el-Ciibbai arasindaki fikir ayriliklarini ele alan eser,®? Vatikan kituphanesinde 1100

numarada kayith olarak bulunmaktadir.®®
Serhu’l-usili’l-hamse

Kadi Abdiilcebbar’a nispet edilen bu eserin de ona aidiyeti noktasinda
siipheler bulunmaktadir. Mu‘tezile’nin bes temel esasini anlatan bu eser Dr.

Abdiilkerim Osman tarafindan 1965 yilinda Kahire’de basilmistir. Sonraki yillarda

% Ciigemi, Serhu’l-Uy0n, s. 369; Fuat Sezgin, Tarihu’t-Tiirasi’l-Arabl, Naklehu ile’l arabiyye:
Mahmud Fehmi Hicazi, Riyad, 1983, c. I, s. 82.

> Brockelman, Tarihu edebi’i-arabi, Naklehu ile’l arabiyye: Seyyid Yakub Bekir, Abdiilhalim en-
Neccar, Kahire, el-Hey'etii'l-Misriyyeti'l-Amme Ii'l-Kitab, 1993, c. Il s. 426; Kadi Abdiilcebbar,
Miitesabihu’l-Kur’an, thk. Adnan Muhammed Zerz(r, ( muhakkik mukaddimesi) s. 25.

% Brockelman, Tarihii'l-Edebi'l-Arabi, c. I, s. 426.

61 Ciisemi, Serhw’l-Uy(dn, s. 369; Kadi Abdiilcebbar, el-Muhit bi’t-Teklif, Thk. Omer es-Seyyid
Azmi, Kahire, es-Seriketii’l-Misriyye, (muhakkik mukaddimesi) s. 7.

62 Ciigemi, Serhu’l-Uy(in, s. 368; Kadi Abdiilcebbar, Serhu Usili’l-hamse, ¢ev. ilyas gelebi, (nasir
mukaddimesi) s. 44.

% Brockelman, Tarihi'l-edebi'l-Arabf, c. Il s. 426.

16



yeni baskilar1 olan bu eser hakkinda o6zellikle batili aragtirmacilar miellife ait
Ustli’l-hamse’nin  serhini yapan Zeydi Ogrencisi Kivamiiddin Mankdim’e ait

oldugunu ileri siirmiiglerdir.®*
Miitesabihu’l-Kur’an

Kadi Abdilcebbar bu eserinde Mutezili anlayisa gore miitesabih ayetleri dil
ve gramer alanindaki yetkinligi ile tefsir eder. Tefsir metodu muhkem ayetler ve
usul-i hamsenin ilkeleri dogrultusundadir.®® Eser, Dr. Muhammed Zerzir tarafindan

1969°da Kahire’de yaymlanmistir.%
el-Mugni fi ebvabi’t-tevhid ve’l-adl

Mutezile kelaminin inang¢ ve diisiince sistemini ortaya koyan ve miiellifin
giiniimiize ulasan en hacimli eseridir. K&adi, bu eserini Mutezilenin kelam anlayis1
olan tevhit ve adalet esaslarim1 aciklamak tizere kaleme almls‘[ur.s7 Ramhiirmiiz’de
yazdig1 eser toplam yirmi cilt olup, ilk bes cildi tevhid diger ciltler ise adalet
konularini ele almaktadir. “Ilk ii¢ cildi hakkinda bilgi olmayan eserin dérdiincii cildi
Allah’in gani olusu, birligi, gorillememesi konularini, besinci cilt esma-i hiisna ve
cesitli firkalarin gortislerini, altinci cilt ta’dil ve irade meselelerini, yedinci cilt
Kur’anm1 Kerim, sekizinci cilt mahluk, dokuzuncu cilt tevlid, onbirinci cilt ecel, rizik
ve teklif, on ikinci cilt nazar ve maarif, on tgiincu cilt lituf ve elem, on doérdiincu cilt
aslah, zemme mustehak olma ve tévbe, on besinci cilt niibiivvet, on altinci cilt haber,
nesih, Hz. Muhammed’in niibiivveti ve Kur’an’in i‘cazi, onyedinci cilt usil-i fikih ve
yirminci cilt imamet konularin ig:errnektedir.”68 Onbesinci ciltte haber-i vahid bagligi
altinda tanim, sartlar1 ve delil olup olmadig1 konusu islenmistir. Ozellikle onyedinci
ciltte bulunan “Hz. Peygamber (sav)’i 6rnek almanin keyfiyeti bolimii”, “Haber-i
vahidle amel etmenin cevazi bolimii”, “Haber-i vahidle amel edildigine dair

rivayetler boliimii” seklindeki basliklar hadis ilmi ile ilgili Mutezile mezhebinin

® Ciisemi, Serhu’l-Uy(in, s. 368; Kadi Abdiilcebbar, Serhu usili’l-hamse, (nasir mukaddimesi), s.
44,

% Ciisemi, Serhu’l-UyQn, s. 369; Kadi Abdiilcebbér, Serhu usiil-i hamse, trc. ilyas Celebi, (nasir
mukaddimesi) s. 46.

% Kadi Abdiilcebbar, Miitesabihu’l-Kur’an, (nasir mukaddimesi), s. 25.

®" Ciigemi, Serhu’l-Uydn, s. 367.

%8 Kadi Abdiilcebbar, Serh Usiil-i Hamse, trc. ilyas Celebi, (nasir mukaddimesi) s. 43.

17



goriiglerini vermektedir. Eserin bize ulagan ciltlerinin nesri 1960 yilindan itibaren,

Misir’da farklt muhakkikler tarafindan ele alinarak yayimlanmaya baslamistir.
Fadlu’l-i’tizal ve tabakatii’l-Mu‘tezile

ibnii’l Murtaza’nin ayni ismi tastyan eserinin kaynagi olan bu eser,®® Fuad
Seyyid tarafindan tahkik edilerek 1393/1974 senesinde Tunus’ta yayinlanmistir.
Mutezilenin faziletine dair 37 maddeden olusur ve kendisine kadar gelen Mutezili

sahsiyetlerin hal terciimelerinin yer aldig: bir eserdir.
Tesbitii delaili’n-nlbuvve

Bu eser tezimizin asil kaynagini olusturmasi bakimindan daha sonra tafsilatl

bir sekilde ele alinacaktir.

Kadi Abdiilcebbar’in zikrettigimiz eserlerden baska farkli kaynaklarda’™ adi
gecen eserleri bulunmaktadir. Zikredilenler disinda kaynaklarda Kadi Abdiilcebbar’a
nispet edilen pek cok kitap bulunmaktadir. Asagida gruplara ayirarak verdigimiz

eserlerden bir kismi sunlardir:
Kelama ait diger eserleri:
1. ed-Devai ve’s-savarif

2. el-Hilaf ve’l-vifak

3. el-Hatir

4, I’timad

5. el-Men’u ve’t-temanu’

6. Ma yectizu fihi’t-tezdyudu ve mala yeciz

% Brockelmann, Tarihi'l-Edebi‘l-Arabf, c. Il s. 426

"0 Kadi Abdiilcebbar, Serh Usil-i Hamse, thk. Abdiilkerim Osman, Ahmed Ebi Hasim, 2.bs., Kahire,
Mektebetll Vehbe, 1988, (muhakkik mukaddimesi), s. 20-23; Ciisemi, Serhu’l-Uydn, s. 367, 368;
Ibnii’l Murtaza, Tabakatii’l- Mu‘tezile, s. 113; Sezgin, Tarihu’t-Tiirasi’l-Arabf, c. |, s. 82-84.

18



Emali Kitaplar

1. el-Fi’li ve’l-failt
2. el-Mebsat

3. el-Hikmetii ve’l-Hakim
Serh Kitaplar:

1. Serhu’l-Camiin
2. Serhu’l-Us(l

3. Serhu’l-Makalat
4, Serhu’l-Arad
Fikih ve Usiil-i Fikih

1. el-Umed

2. en-Nihaye

3. Serhu’l-Umde

4. Kitabii’l-Ahd

S. el-ihtilaf fi Usali’l-fikth

Farkh Meselelere Cevap Vermek Amaciyla Yazdigi Eserler

1. Nakdu’l-Luma’
2. Nakdu’l-imame
3. et-Tarmiyyat

4. er-Raziyyat

5. el-Askeriyyat

19



6. el-Kasaniyyat

7. el-Misriyyat

8. en-Nisabiriyyat

9. el-Havarizmiyyat

10. Cevabatll Mmesaili Ebi Resid

1.4. KADIT ABDULCEBBAR’A GORE SUNNET/HADIS

Mutezile hicri Il. asirda Basra’da ortaya ¢ikmis kelami bir mezheptir. Akli ve
akli metotlar1 Islam1 bilgi sahasina etkin bir sekilde sokan ve bu metotlar 1s131nda pek
cok bilgiyi 6zellikle de Islam akaidini aciklayan bir kelam ekoltdur. Tarih boyunca
bu mezhebin “siinnet/hadis” karsiti oldugu seklinde yanlis bir algi yaratilmig hatta
sonraki nesiller i¢inde bu karsithigi savunanlarin beslendigi kaynak oldugu iddia
edilmistir.”" Ancak incelendiginde goriilecektir ki bu iddia gercegi yansitmadig gibi
bir ekoliin i¢inde farkli diisiinenlerin bulundugu da bir hakikattir. Mutezile her
seyden Once bir kelam okuludur. Dolayisiyla oncelikli olarak &grenilmesi gereken
ilim onlara gore kelamdir. Bununla beraber tefsir, fikih ve hadis ilmine olan katkilari

tartisilmaz bir gercektir.

Bilindigi gibi Mutezile alimleri iginde sunneti toptan reddeden ya da Hz.
Peygamber (sav)’i devre dis1 birakan hi¢bir alim yoktur. Ancak onlar arasinda hiiccet
olan haberler hakkinda aralarinda bir ittifakin olmadig: da bir gergektir. Mutezile akil
merkezli bir siinnet anlayisina sahip oldugundan, siinnete dair olan haberleri de aklin
1s18inda yorumlayan kelamt bir ekoldlr. Ancak Mutezile diisiince sistemini vahiy-
akil ¢izgisi lizerine oturttugu i¢in hadis-slinnet tek basina bir disiplin olarak temel bir
dinamik olmaktan ziyade vahiy ve aklin delillerini gii¢lendirici ve agiklayici bir rol

Ustlenmektedir.

Kadi Abdulcebbar, Mutezili &limlerin son temsilcilerindendir. Diger Mutezili

imamlari gibi ona gore de kelam ilmi, Allah’1, Allah’in sifatlarini, adalet ve birligini,

! Hiiseyin Hansu, Mutezile ve Hadis, Ankara, Kitabiyyat yay., 2004, s. 10.

20



peygamberlik ve seriat1 6grettigi i¢in diger biitiin ilimlerden istiindiir ve 6grenilmesi
vaciptir. Hadis ilmine gelince, ibadetlerle alakali olan kism1 dgrenilmesi gerekli olsa
da ona gore bu ilmi 6grenmek vacip degildir.72 Bu sekilde diisiinmekle beraber Kadi
Abdiilcebbar pek ¢cok hocadan hadis ilmi tahsil etmistir. Bu ilmin gerekliliklerini bilir
ve eserlerinde bu goriislerine yer verir. Bu baglamda, selefin ve hadisgilerin ¢ok
hadis rivayet etmekten kagindigini, haber-i vahidleri naklederken sahihlik sartlarini
tagiyorsa nakledilmesi gerektigi, aksi halde yalan bir s6zii nakleden bir kimsenin
yalancilardan olacagini ifade etmistir. Mutezile alimlerinin hadis ehli olmadig
iddialarina, onlarn tesrik-i mesailerini kelam ilmine yogunlastirmalari, bununla

beraber hadis rivayetinden uzak olmadiklarmni ifade etmistir.”®

Kadi Abdiilcebbar’in mistakil olarak hadis ilmine dair el-Emali ismindeki
eserinden bagka bir eseri bulunmamaktadir. Eserin tam adi “Nizamii’l-fevaid ve
Takribii’l-murad li’r-raid”dir. Bilindigi iizere Kadi’nin hadis anlayisinin temelini
Mutezilenin bes esasi olusturmaktadir. Buna gore hadislerin se¢im ve tespitinde
kaynak ve senedinden ¢ok muhtevayi esas alir. “el-Emali” adli eserindeki hadisler
ise senedli olup ¢ogu merfudur. Ancak sihhatleri g6z 6niine alindiginda zayif hatta
kaynagi belli olmayan hadisler bile bulunmaktadir. Eserde yeterli derecede her hadis
icin serh meveuttur.”* Ozetle Kadi’nin eserleri incelendiginde onun bir muhaddis gibi
hadis usuli kurallarindan yola ¢ikarak hadis segmedigi, temelini kelami goriislerini

destekleyen hadisleri segtigi goriilmektedir.

“Fazlii’l-i’tizal” adli eserinde ise kirka yakin rivayet vardir ancak bu
rivayetleri senetsiz olarak vermistir. Hadislerin devaminda “Bu haberleri
zikretmemizde ki maksat- ki bunlarin ¢ogu ahad haberlerdir- kitabimizi okuyan
kimsenin yolumuzun siinnet yolu oldugunu bilmesi i¢indir” diyerek hadis karsiti

olmadigia ahad haberleri kitabinda zikrederek delil getirmistir.75 Ayni sekilde bu

2 Hansu, Mutezile ve Hadis, s. 161.

73 Kadi Abdiilcebbar, Fazlii’l-i’tizal ve tabakatii’l-Mu‘tezile, s. 193-195; Hansu, Mutezile ve Hadis,
s. 167-179.

™ Tevhid Bakan, “Kadi Abdiilcebbar’a Gore Siinnet”, ILTED, yil: 2016, say1:45, s.195.

® Kadi Abdiilcebbar, Fazlii’l-itizal ve tabakatii’l Mu‘tezile, s. 156.

21



eser incelendiginde de buradaki hadisler arasinda sahih-zayif veya uydurma

hadislerin bulundugu goriilecektir.”®

Kadi Abdiilcebbar seleflerinden bazi konularda ayrilifa diismektedir.
Miitevatir haberin kesin bilgi ifade ettigini sOyler. Ayrica kabir azabi ve ayin
yarilmasi hadisesini anlatan hadisleri inkar eden baz1 mezhep mensuplarini elestirir.
Bu hadislerin hak oldugunu, Kur’an’a ve sahih siinnete dayandigini ifade eder. Yine
o0, hadislerin ilk ravileri olan sahabileri tenkit etmez. Teze konu olan eserde de yeri
geldik¢e deginilecegi iizere sahdbe ve hizmetlerinden dvgiyle bahseder. Sahabiler
arasinda sadece Muaviye b. Siifyan’in fasik oldugunu soyler. Kadi’yi seleflerinden
ayiran bu farkli diisiincelerinin pek ¢ok sebebi vardir. Her seyden once mezhebin
kurucusu olan Vasil b. Ata (v. 131/748) ile aralarinda yaklasik ikiyiiz elli y1l vardir.
Kadi onbirinci tabaka alimlerinden olup Es’arilikten gelmis Safii fakihidir. Ayrica
yirmibes yil kadar Sii, Mutezili ve Siinni topluluklara kadilik yapmis her alandan
tecriilbe kazanmig bir alimdir. Bitiin bu 6zellikleri sahsinda meczetmesi O’nu hadis
ilminde de, seleflerinden bazi yonlerden ayiran bir alim haline getirmektedir. Biitiin
bu Ozellikleri sebebiyle O’nu, Mutezile’yi Ehl-i Siinnet’e yaklastiran bir alim

oldugunu séylemek yanlis olmaz.”

Ehl-i Siinnet’e ait tabakat ve cerh-ta’dil eserlerinde hakkinda ¢ok fazla bilgi
verilmemekle beraber Kadi Abdulcebbér sika ve Mutezile mezhebine mensup olup

mezhebinin hararetli bir davetgisi olarak tanitilmistir.

Zehebi, Kadi Abdiilcebbar’in Eba Hasan b. Seleme el-Kattin’dan en son
rivayet etmis olan kimse oldugunu ancak Mutezilenin gulatindan olmasi sebebiyle
kendisine Allah’tan hidayet diledigini belirtmistir."® Ayrica genel olarak pek cok
alanda birden fazla eser telif ettigini ancak tezimize konu olan eserinden yani Tesbitli
delaili’n-niibiivve’den dvgiiyle bahsetmistir.”® Ibn Hacer ise, Kadi’nin bir¢ok hadis

imla ettigini ancak Mutezile mezhebinin gulatindan oldugu i¢in bidat sahibi olarak

’® Bakan, “Kadi Abdiilcebbar’a Gore Siinnet”, ILTED, s. 195.

" Bakan, “Kadi Abdiilcebbar’a Gére Siinnet”, ILTED, s. 190-192.

8 Zehebl, Mizani’l-i’tidal fi nakdi’r-rical, thk. Ali Muhammed Muavvad, Adil Ahmed
Abdiilmevcud, Abdiilfettah Eba Siinne, 1. bs., Beyrut, Daru’l-Kiitiibi’l-[lmiyye, 1995, c. IV, s. 238;
Zehebi, el-Mugni fi’d-duafa, thk. Nureddin Itr, Haleb, Daru’l-Maérif, 1971, c. I, s. 366.

™ {bn Hacer, Lisanii’l-Mizan, c. V, s. 54.

22



nitelendirmis ve ondan hadis rivayet etmenin caiz olmadigini sdylemistir. Yine
Halili’ye gore de Kadji, sika bir alimdir. Hatta bir donem kendisinden hadis yazdigini

ancak bidat bir inanca sahip olmasi dolayisiyla rivayet yazmay1 terk ettigini ifade
eder.®

% {bn Hacer, Lisanii’l-Mizan, c. V, s. 55.

23



IKINCi BOLUM
TESBIiTU DELALI’N-NUBUVVE’NIN DELAIL LITERATURU
ICINDEKI YERI

Insanin yeryiiziindeki konumunu, nereden gelip nereye gidecegini, giiciinii ve
kapasitesini gorebilmesi i¢in beseri kaliplarin disina ¢ikmayacak canli “ideal insan”
orneklerine ihtiyaci vardir. Risalet ve niibiivvet bu hedefe yonelik olarak insana

sinirl yetileriyle sinirsiz bir alemi anlama firsati sunar.

Insanlar1 dogruya yonlendirmek {iizere gonderilen peygamberlerin Allah
tarafindan, diger insanlara nispetle farkli 6zelliklerle donatilmis oldugu bir hakikattir.
Olaganiistii bir takim ozellikler gosterebilme ozelligine sahip peygamberlerin, bu
yolla hem nibuvveti ispat etmeleri hem de kendisine iman edenlerin desteklenip
yiireklendirilmeleri saglanmistir. islami literatiirde bu tiir olaganiistii dzellikler genel
olarak “mucize” kavramiyla ifade edilmistir. Ancak rolleri ve fonksiyonlari
bakimindan her mucizenin ispat boyutu olmadigi, dolayisiyla ispat gorevi gdren

mucizelerin delail olarak adlandirildig: ifade edilmistir.81

Hz. Peygamber (sav)’in niibiivvetini kanitlama sadedinde kullanilan en biiyiik
mucizesi Kur’an’t Kerim’dir. Bunun yaninda duyularla algilanabilirliginden dolay1
hissi mucizeler olarak isimlendirilenler ise delail tirtinun en 6nemli boltimlerinden
birini olusturmaktadir. Bunlardan bazilar1 ayin yarilmasi, Isra ve Mirag hadiseleri,
Bedir savasi sirasinda diigman ordusunun yliziine toprak serpilmesi gibi Kur’an’in
isaret ederek degindigi birkac olayin disinda kalanlarin tamami hadisler yoluyla bize
ulasmustir.®? Delail eserleri ve klasik kaynaklarda Hz. Peygamber’e nispet edilen
olaganiistii hallerin tamam1 miisliimanlarin oldugu ortamlarda gerg¢eklesmis olup,
miisriklere kars1 herhangi bir meydan okuma veya ikna c¢abasi olmadan meydana

gelmistir.83

Nibdvvetin ispati konusu ilk donemlerden beri hakkinda ¢ok sayida eser

verilen bir alandir. Islami literatiirde delailii’n-niibiivve, mealimu’n-niibivve,

8 Nimetullah Ak, “Delailii’n-niibiivve’nin Islevselligi Uzerine”, Usdl, y1l: 2007, say1: 8, s. 59.
82 Akin, “Delailii’n-niibiivve nin slevselligi Uzerine”, Usdl, s. 62.
8 Akin, “Delailii’n-niibiivve nin Islevselligi Uzerine”, Usdl, s. 63.

24



isbatii’n-niiblivve ve a’lamii’n-niblvve gibi tamlamalarla ifade edilip, Hz.
Peygamber’in niiblivvetine kanit olacak malumatlar1 bir araya getiren eserleri
inceledigimizde genel olarak su konulara yer verdiklerini goérmekteyiz: Semavi
kitaplarda Hz. Peygamber’in niibiivvetine dair bulunan isaretlere, nliblivvetten sonra,
peygamberligini ispata yonelik olarak meydana gelen olaylara, Kur’an-1 Kerim’in
hem lafzen hem mana itibariyle mucize olmasina, Hz. Peygamber’in hem ge¢mis

hem gelecege dair vermis oldugu gaybi haberler gibi konular olugturmaktadir.®®
2.1. NUBUVVETIN ISPATIYLA iLGILI TEMEL KAVRAMLAR

Islami ilimler i¢inde pek cok ilim dali bir sekilde Hz. Peygamber (sav) ile
ilgilidir. Bu ilim dallarin1 Hz. Peygamber (sav)’in niibiivveti ile ilgili olanlar ve
olmayanlar seklinde ikiye ayirirsak tezimize konu olan eserin niibiivveti konu alan
eserler arasina dahil oldugu goriiliir. Bu alandaki yazilan eserler genel olarak “Delail
Literatiiri” olarak adlandirilir. Delailii’n-niibiivve, genel olarak peygamberligin

ispatindan ziyade Hz. Muhammed’in peygamberliginin ispatini ele alan eserlerdir.

Niiblivvet tartigmalarmin Rastilullah (sav)’in irtihalinden hemen sonra
basladig1 ve inkarcilarin tarih boyunca Allah’a imandan ¢ok niiblivvete iman
noktasinda saldirilarda bulundugu bir gercektir. Bu baglamda Delailii’n-nlbivve
eserlerinin amaci, peygamberlik iddiasinda bulunan kimsenin peygamberligine
alamet olmak tizere, kendisi disinda meydana gelen tabiatiistii olaylar1 konu edinen,

getirdigi ilkeleri ilm1 tahlillerle ilahi kaynakli oldugunu ispatlarnak‘[lr.85

Eserlere kisa bir sekilde deginmeden once bu ilmin 6nemi ve gerekliligini

daha iyi anlatan kavramsal cerceveden bahsedilecektir.
Nubivvet:

Allah’m dinini insanlara ulastirmakla gorevli kimseler i¢in Tiirk¢e’de Farsca

kokenli bir kelime olan ve haber veren anlamindaki “peygamber” kelimesi

8 Akin, “Delailii’n-niibiivve’nin islevselligi Uzerine”, Usdl, s. 51.
& Yusuf Sevki Yavuz, “Delaili’n-niibiivve”, DiA, C. 1X, s. 115.

25



kullanilmistir. Arapgadaki karsiligi ise “nebi” ve “restl” kelimeleri ile ifade edilir.

“niibitvvet” bu kurumun ismi olup yerine “risalet” kavrami da kullanilmigtir.%

Dilbilimcilere gore nebi kelimesi tiiretildigi kok bakimindan hemzeli ve
hemzesiz olmak tizere iki farkli sekilde yazilir. Hemzeli sekli “en-nebe” olarak
okunan kelime, énemli haber, faydasi biiyiik olan haber veya dogrulugu neredeyse
tevatiire yakin derecede olan haber anlamlarina gelmektedir.®” Nebf kelimesi tim bu
niteliklerdeki haberleri insanlara ulastiran kimse demektir. ibn Faris’e gore ise
kelimenin asil kullanilis1 “bir yerden baska bir yere gelmek™ demektir. Bu sekilde

haber bir yerden bagka bir yere tasinmaktadir.®

Nebi kelimesinin ashi hemzesiz olarak yazilan “en-nebve veya en-nebave”
kokiinden tiiretilmis olup mana olarak “yiicelik, yiikseklik” gibi anlamlara
gelmektedir.®® Bu manaya gore nebi kelimesi, Allah’in kullar1 arasindaki en degerli,
en serefli kimseleri ifade etmektedir. Nebi kelimesinin ¢ogulu “enbiyd” veya

“nebiyyln” seklindedir.
2.1.1. Delail

Delail, bir kisiye dogru yolu gostermek, kilavuzluk etmek, bir soziin
gosterdigi mana ve isaret anlamima gelen “delale”nin g:oguludur.90 “Delaili’n-
niiblivve” ise peygamberlik anlamindaki niibiivvetin dogruluguna delil, onun
gergekten peygamber oldugunu ispat eden alamet, isaret anlamina gelir. Telif edilen
delail tiirii eserler incelendiginde belli bir konuda yazilmis eserler olmadigi
goriilecektir. Bu sebeple “delailii’n-niiblvve; genel anlamda Hz. Peygamber (sav)’in

dogrulugunu kanitlayan ve niibiivvetini ispat eden her cesit delil” seklinde ifade

8 Erding Ahatli, Peygamberlik ve Hz. Muhammed’in Peygamberligi, Ankara, DiB yay., 2007, s.
25.

8 Ebii’l-Kasim Hiiseyin b. Muhammed b. Mufaddal Ragip Isfahani, el-Miifredat fi garibi’-Kur’an,
thk. Nezzar Mustafa el-Baz, Mektebeti Nezzar Mustafa el-Baz, C. I, s. 622.

8 Ebii’l-Hiiseyin Ahmed b. Faris b. Zekeriyya b. Faris, Mu’cemii Mekayisi’l-luga, thk. Abdiisselam
Muhammed Harun, 2. bs., Kahire, Mustafa el-Babi el-Halebi, 1971, c. V, 385.

8 Ragip el-Isfehani, el-Mifredat, c. Il, s. 623.

% ibn Faris, Mu’cemii Mekayisi’l-luga, c. II, 5.259; Ebu’l-Fazl Muhammed b. Miikerrem ibn
Manzdr, Lisanii’l-Arab, Beyrut, Daru Sadir, c. XI, s. 247-249.

26



edilebilir. Bu deliller i¢ine hissi mucizeler girebilecegi gibi Hz. Peygamber (sav)’in

herhangi bir ahlaki vasfi da sayilabilir.”*
2.1.2. A’lam-Alamat

Iz, isaret, alamet ve belirti gibi anlamlara gelen “alem” kelimesinin ¢ogulu
“a’lam”dir.*? “A’1am” kelimesi de delail gibi genel olarak niibiivveti dzel olarak ise
Hz. Peygamber (sav)’in niibiivvetini ispatlamak i¢in telif edilen eserlerin adidir.
Ancak bu tiir edebiyat icinde a’lam kelimesinin kullanilmasi delail isimli olanlardan
oncedir. Bu kelimeyi zikrederek eser telif eden alimler genellikle kelamt eserler telif
eden alimlerdir. Bunun Onemli Orneklerinden birisi EbG Hatim er-Razi’nin
“Aflamiin-nubuvve” adli EbG Bekir Muhammed b. Zekeriyya er-Razi (v.
313/925)’nin din ve peygamberlik goriislerine karst miinazara metoduyla reddiye
niteliginde yazilan eseridir. Bu tiir eserlerde Hz. Peygamber’in niiblivvetini ispat

ederken hem rivayet hem de akli izahlara bagvurulur.”

Muhaddisler ise ekseriyetle deldil kelimesini kullanmiglardir. Ancak hadis
alimi Buhari (v. 256/870) “Sahih”nde “Kitabii’l-Menéakib” bolimiinde “Alamati’n-

9 (islam’da Peygamberlik Alametleri) bab baghgini verir. ibn

niibiivve fi’l-islam
Hacer, bu bab basligin1 serhederken, Buhari’nin alamat kelimesini mucizeden daha
genel gordiigii icin bu sekilde bir isimlendirme yapmis oldugunu kaydeder. Ciinkii
mucizede meydan okuma varken alamatta boyle bir durum s6z konusu degildir.95
Bunun i¢indir ki bu basligin altina ayin yarilmasimi anlatan hadisi almamistir.
Nitekim bu hadiste Hz. Peygamber’den mucize isteyen Mekke miisriklerine bir

meydan okuma s6z konusudur. Buna gore Buhari’nin kullaniminda alaméat

mucizeden daha genel, delail kelimesinden ise daha dar anlamlidir. %

! Ahatli, Peygamberlik ve Hz. Muhammed’in Peygamberligi, s. 78-79.

% fbn Faris, Mu’cemii Mekayisi’l-luga, c. IV, s -109-110; ibn Manzir, Lisanu’l-Arab, c. XII s. 419.
% Ahatli, Peygamberlik ve Hz. Muhammed’in Peygamberligi, s. 79,82.

% Buhari, “Menakib” 25.

% Ebii’l-Fazl Sihabiiddin Ahmed b. Ali b. Muhammed Ibn Hacer el-Askalani, Fethu’l-bari bi serhi
Sahthi’l-Buhari, c. VI, s. 581-582.

% Ahatls, Peygamberlik ve Hz. Muhammed’in Peygamberligi, s. 81

27



2.1.3. Mu’cizat

“Acz” kelimesi giicii yetmemek, aciz olmak, bir seyden geri kalmak gibi
anlamlara gelir. “Miciz” kelimesi bu kokten tiireyen if’al kalibinin ism-i fail sigasi

olup, aciz birakan, gii¢ yetirilemeyen, harikulade demektir. Cogulu “mu’cizat”dr.”’

Kapsamli bir tarifini Nureddin es-Sabdni (v. 580/1184) tarafindan yapilmis
olup su sekilde ifade edilmistir: “Miinkirlere meydan okudugu bir swrada niibiivvet
iddia eden zatin elinde, tabiat kanunlarima aykirt olan bir hadisenin -benzerini

getirmekten miinkirlerini aciz birakacak sekilde- vukQ bulmasidur. »98

Genel olarak Hz. Peygamber (sav)’in hissi mucizeleri ile verdigi gaybi
haberleri ifade etmek i¢in kullanilir. Bu bakimdan mucize kelimesi delail ve

a’lamdan daha dar anlami olan bir kavramdir.*®

Nitekim bu hissi ve tabiatiistii olaylar benzerlerini meydana getirme agisindan
muhataplarini aciz biraktiklart i¢in micize, niibiivveti kanitladiklar i¢in de delil-
delail diye adlandirilir. Ancak Peygamber olacak kisinin dogumu sirasinda veya
niibiivvetle gorevlendirilmesi esnasinda meydana gelen mucizevi olaylar niiblvvetin

delillerinden sayilmakla birlikte m{icize olarak isimlendirilmez.'®

2.1.4. Hasais-Fezail

Bu kavramlarin disinda niibiivvet ile alakali ilimlerden hasais-fezail
kavramlar1 bulunmaktadir. Ozellik, 6zel vasif, sadece tek bir sahsa ait olma anlamina
gelen “hassiyye” kelimesinin cogulu “hasais”tir. Hasaisii’'n-nebi seklinde izafe edilen
terkibin anlami, Allah’in 6zel olarak Hz. Peygamber (sav)’e bahsettigi 6zellikler

demektir.%*

Bu kavrami, niibiivveti ilgilendiren diger ilim dallarindan ayirt eden yani

harikiilade durumlar1 degil, Hz. Peygamber’in beseri taraflariyla alakali olup sadece

% Ragip el-isfehani, el-Mufredat, c. 11, s. 419; ibn Manzar, Lisanii’l-Arab, c. V, s. 369-373.

% EbG Muhammed Nuruddin Ahmed b. Mahmud b. Ebi Bekr es-Sabini, Bidaye fi Usliddin:
Maturidiyye Akaidi, trc. Bekir Toplaoglu, Ankara, DIB yay., 1979, s. 111.

% Ahatli, Peygamberlik ve Hz. Muhammed’in Peygamberligi, s 83.

100 yyusuf Sevki Yavuz, “Delailu’n-niibiivve”, DIiA, c. IX, s. 115.

10! {bn Manzir, Lisanii’l-Arab, c. VI, 24-25.

28



O’na has kilinan 6zellikler olmasidir. Bu yoniiyle de, bu vasiflar niibiivveti ispat

eden kanitlar arasinda sayilmaktadir.'%?

Fezail ise “fazilet” kelimesenin ¢ogulu olup, istlnlik, ayricalikli 6zellikler

anlamina gelmektedir.
2.1.5. Semail

Karakter, kisilik, huy, mizac¢ ve seckin vasiflar gibi anlamlara gelen “simal”
kelimesinin gogulu “semail”dir.'®® Bu eserlerde Hz. Peygamber’in yasayis, giyim

tarzi, fiziksel ve ahlaki 6zellikleri, kullandig1 sahsi esyalar1 konu edinilmistir.lo4
2.1.6. Besair

Besair kelimesi hayirla miijjdelemek anlaminda “bisara” kelimesinin

%> Begairu’n-niibiivve terkibindeki niibiivvetten kasit da Peygamber

coguludur.t
(s.a.v.)’in niiblivvetidir. Delail literatiiriiniin bir parcasi olarak Peygamber (sav)’in
niibiivvetinden 6nce “Hz. Muhammed’in peygamberligini haber veren, O’nun hak
peygamber oldugunu dogrulayip belgeleyen ¢esitli olaylar, micizeler ve haberler”
anlamma gelir. Ancak kavram daha ¢ok Hz. Muhammed’in niibivvetini reddeden
Ehl-i kitap’a karst O’nun niblvvetinin 6nceki ilaht kitaplarda da s6z konusu edilip

haber verildigini belgeleyen metinler igin kullamlagelrnistir.106

Bu besairlerin bir¢ok drnegini diger dinlerin kutsal kabul edilen metinlerinde
bulmak mumkindir. Ornegin Zerdiist dininin kutsal kitabi olan Zend-Avesta’da
“alemlere rahmet” anlamina gelen Saosyant adinda birinin gelecegi, biitlin insanlara
rehberlik edip onlari 1slah edecegi ve putlar1 kiracag; yine Hint kutsal kitaplarindan
Veda ve Puranalar’da ¢élden “6viilmiis” (Muhammed) adinda bir bilgenin ¢ikacagi,

“araba”siin semaya ulasacagina (mi‘rac) dair miijdeler meveuttur.*’

192 Ahatli, Peygamberlik ve Hz. Muhammed’in Peygamberligi, s. 84.
103 jbn Manzar, Lisanii’l-Arab, c. XI, s. 365, 366.

104 Ahatli, Peygamberlik ve Hz. Muhammed’in Peygamberligi, s. 86.
1% {bn Faris, Mu’cem megayisi’l-luga, s. 117.

16 Mehmet Aydin, “Besairii’n-niibiivve”, DiA, c. V, s. 549.

197 Aydin, “Besairii'n-niibiivve”, DIA, c. V, s. 549.

29



Bu kavramlarin disinda niiblivveti ispat sadedinde yazilan eserler farkli

9 <6

adlarla da adlandirilmistir. Bunlardan bazilar1 sunlardir: “Ayat”, “sevahid”, “emarat”,

99 6y 2 <¢

“hucec”, “isbat”, “ihticac”, “mearic” gibi kavramlarla da ifade edilen bu ilim dalina

ait genis bir literatiir olusturulmustur.108

2.2.  DELAIL LITERATURUNUN ORTAYA CIKISI

Insanlik tarihi boyunca dine yonelik itirazlar daima olmus ve pek g¢ok
diisiince sahibi kimse konu etrafinda uzunca tartigmalarin bas aktorligilini
tistlenmislerdir. Dinin en 6nemli kurumu olan niibiivvet ise bu tartismalardan en
biiyiik nasibini almistir. Itirazlar gesitli sekillerde ortaya ¢ikmus; Kimileri nibiivveti
tamamen gereksiz goriip peygamberlerin varligint reddetmis, kimileri ise
peygamberlerin kimligi, gorevleri konusunda yanls fikirlere sahip olup bunlari

yaymaya calismistir.'%°

Abdulkéhir Bagdadi, niibiivvete karsi olan gruplarin farkli goriislere sahip
olduklarin1 ve bunlarin gruplandirmasinit on sif seklinde tasnife tabi tutmustur.
Bunlardan bir kisminin peygamberleri tiimiiyle inkar ettigini, bir kisminin ise bazi

peygamberleri kabul edip bazilarini inkar ettigini ifade etmektedir."*°

Hz. Peygamber’in peygamber olmasindan sonra, bazi sairler siirlerinde
niiblvveti elestirdikleri bilinmektedir. Ozellikle Hz. Peygamber’in irtihalinden sonra
miisliiman toplumun kars1 karsiya kaldigi iki durum s6z konusu olmustur. Bunlardan
birincisi, miisliimanlarin kuzeye ve doguya dogru gergeklestirdikleri yeni fetihler
sonucu karsilagmis olduklart yeni toplumlardir. Ikincisi ise, Islam toplumuna baglh
olduklar1 iddiasinda olup farkli bidat gruplart tarafindan niibiivvete yonelik
dillendirilen tenkitlerdir. Biitiin bunlarin sonucunda niibiivvet hakkinda ortaya ¢ikmis
iddialar sebebiyle olusan problem Islam toplumu igin 6nemsenecek bir boyuta

ulagmustir.**

1% Abdullah Kése, Delailii’n-niibiivve Eserleri (Basiimamus Yiiksek Lisans tezi), s. 12-15.

199 Ahatli, Peygamberlik ve Hz. Muhammed’in Peygamberligi, s. 38.

10 Eba Mansur Abdiilkahir b. Tahir b. Muhammed Temimi Abdiilkahir Bagdadi, Usilii’d-din,
Istanbul, 1928, s. 158.

1 yavuz, “Delailii’n-niibiivve”, DIA, C. IX, s. 115.

30



Hicri ilk asirda bagslayip birkag asir siiren fetihler neticesinde Muslimanlar
Yunan, Iran, Hint kiiltiirii, Sabiilik, Hinduizm, Budizm, Yahudilik, Hristiyanlik ve
bunlara ait c¢esitli gruplarla tanmismislardir. Fethedilen yerlerdeki farkli din ve
inanislara sahip topluluklarin ¢ogu Islam’1 kabul etmekle birlikte eski gériislerinden
tam olarak kopamamuslardir. Onceden sahip olduklar1 inamslari Islami renge
biiriiyiip, bu sekilde goriis yayan Irandaki Zerdiist, Mani, Mezdek dgretileri,*** daima
firsat kollayan Hristiyanlik ve bunun alt yapisini olusturan Yunan kiiltiirti, fikir

akimlari ile Islam dinine niifuz etmeye gallsmlslardlr.113

Farkli dinlere sahip kimselerin en ¢ok etki ettigi alan biirokrasi sinifina dahil
olmalar1 ile saglanmistir. Miisliman imparatorluklar1 biinyesinde farkli dinlere
mensup ¢ok sayida kisinin bulunmasi ve bunlardan 6nemli bir kisminin maliyeci,

114

hekim, Katip gibi devlet hizmetindeki Onemli memuriyetlerde bulunmasi,

v qee e . . . 115
miisliimanlara olan etkisini azzimsanmayacak dereceye getirmistir.

Diger yandan ilmi faaliyetler hiz kazanmis ve Bagdat, Kufe, Basra, Kahire
gibi sehirler ilmi ve fikri tartismalarin merkezi haline gelmistir. Hicrl . asrin
sonlarinda baslayip asirlarca siiren tercliime faaliyetlerinin miisliiman toplumlarinin
fikri doniisiimlerine olan etkisi de siiphesiz ¢ok yogun olmustur. Emeviler
doneminde bireysel bazda kalirken Abbasiler doneminde resmi bir hiiviyet kazanan
tercime faaliyetleri neticesinde, pek ¢ok farkli goriis ve inanig bigimi miisliiman

toplumuna tesirinden s6z etmek gerekmektedir.**®

IL., III. ve IV. asirlar boyunca siiren Islam’a karsitlik hareketi “zindiklik” ismi
altinda ifadesini bulmustur. Zindiklar genel olarak Allah, kutsal kitap ve
peygamberlik  miiessesine  dair olan inkarlar1  sebebiyle bu sekilde
isimlendirilmislerdir. Inkar edilen seyler arasinda en biiyiik hedef noktas1 niibiivvet
miiessesesi olmustur. Bunun bdyle olmasinin nedeni, zikredilen kimselerin Cenab-1

Allah’a kars1 acgiktan iftirada bulunmaya cesaret edememeleri; bu sebeple

12 Ahatli, Peygamberlik ve Hz. Muhammed’in Peygamberligi, s. 40.
3 Mez, Onuncu Yiizyilda islam Medeniyeti, s. 333.

1% Mez, Onuncu Yiizyilda islam Medeniyeti, s. 52.

> Mez, Onuncu Yiizyilda islam Medeniyeti, s. 62.

18 Emin, Duha’l-islam, c. I, s. 271.

31



" Bu hareket cercevesinde Ibnii’l-Mukaffa’,

Abdiilkerim b. Ebii’l-Avca, Bessar b. Biird, Ebi Isa el-Verrak, ibnii’r-Ravendi, EbQ

Bekir Muhammed b. Zekeriyya er-Razi gibi kimselerin niibiivveti felsefi agidan

peygamberligi hedef almalidir.™

elestirenlerin baginda geldigi bilinmektedir.™*® Grup olarak ise Berahime niibiivvet

tartismalarinda bagi gekmektedir.**®

Islam alimleri s6z konusu olan grup ve kisilerce ortaya atilan iddialara gerek
kelam eserlerinde gerekse farkli tiir eserlerde cevaplar vermek i¢in yogun bir mesai
harcamiglardir. Iste “deldilii’n-niibiivve” bunun sonucu olarak ortaya ¢ikmis bir telif
tirtidiir. Yapilan incelemeler sonucunda bu alanda miistakil olarak olmasa da ilk yer
veren Ibn Ishak (v. 150/768) olmustur. Eserinde “A’lamii’n-niibiivve” baslig1 altinda
Hz. Peygamber’in basma gelmis olan harikulade olaylardan bahsetmektedir.'*® Bu
alandan yazilan eserlerin Onciiliigiinii hi¢ siiphesiz Mutezili &limler yapmaktadir.
Vasil b. Ata (v. 145/762)’nin, Mani dinine kars1 iginde bin tane meselenin bulundugu
ve reddiye olarak telif ettigi eser niibiivvet miidafaasi kabilindendir.?! Yine Céhiz (v.
255/869)’mn bu alandaki bize kadar ulasan en eski eser olma oOzelligini tasiyan
“Hucecii’n-niibiivve” adli eseridir.*?> Bu alanda yazilmig ilk miistakil eserlerden
olup giinimiize ulasmayan Mutezili &limlerin telif etmis oldugu bazi eserler ise
sunlardir: Dirar b. Amr’a ait “fsbatii’r-rusil”i,'*® Ebl Bekir el-Esam’a ait “el-

Hiicce ve’r-rusul”u,*?*

Bisr b. Mu‘temir’in el-Hicce fi isbati’n-niibiivve’si, Ebii’l-
Hasan el-Medaini’nin “Ayatii’n-nebi”si,"*> Ebii’l-Hiizeyl el-Allaf’m “Alamatii

sidkr’r-Resl”0**® bunlardan bazilaridir.

Sunni alimlere baktigimizda ise Abdulkéhir Bagdadi (v. 429/1037)’nin
verdigi bilgiye gore bu alanda Berahime’ye karsi reddiye olmak iizere “Tashihu’n-

niibiivve ve’r-red ale’l-Berdhime” adli eseri telif eden Imam Safii (v.

17 Ahatli, Peygamberlik ve Hz. Muhammed’in Peygamberligi, s. 45-46.
18 yavuz, “Delailii’n-niibiivve”, DIA, c. IX, s. 115.

19 Ahatls, Peygamberlik ve Hz. Muhammed’in Peygamberligi, s. 46.

120 ibn ishak, Siretu ibn ishak, s. 257.

121 Emin, Fecrii’l-islam, s. 300.

122Ebii’]-Ferec Muhammed b. Ishak Ibnii’n-Nedim, Fihrist, thk. Riza Teceddiid, Tahran, 1971, s.
211.

123 bnii’n-Nedim, Fihrist, s. 215.

12 ibnii’n-Nedim, Fihrist, s. 214.

125 {hnii’n-Nedim, Fihrist, 5.113.

126 {hnii’n-Nedim, Fihrist, s. 204.

32



204/820)’dir.*?” Buhari’de Kitabu’l-Menakib boliimiinde “Alamatii’n-niibiivve fi’l-
I[slom” adli babm altinda elliden fazla rivayet zikredilmistir. Ibn Kuteybe (V.
276/889)’nin  “Delailii’n-niibiivve”si,’®® Ebd Ishak Ibrahim b. Hammad (V.

323/935)’1n “Delailii’n-ntibiivve” si*® bulunmaktadir.

Mutezile ve Ehl-i Sinnet alimleri disinda Sii alimlerin ve filozoflarin da
niibiivvet ile alakali tartigmalara karsi kayitsiz kalmayip bu alanda eserler telif

ettikleri bilinmektedir.**°

Delailii’n-niibiivve edebiyatin1 muhtevalar1 ve metotlar1 geregi iki ana akimin
temsil ettigi eserler lizerinden degerlendirmek, bu tiirlin iki farkli ekolce nasil bir
farklilik arz ettigini anlamak bakimindan yerinde olacaktir. Bunlardan birincisi
sadece nakle dayanarak, Hz. Peygamber’in niibiivvetini mucizeler ve olaganiistii
olaylarla ispatlamaya calisan muhaddislerdir. ikincisi ise naklin yaninda akli
temellere dayanarak niibiivveti ispatlamaya calisan kelam alimleri gelmektedir.
Simdi bu iki grubun, eserlerinin muhteva ve metotlar1 bakimindan farkliliklarina

deginilecek ve en meshur eserlerine 6rnekler getirilecektir.
2.3.  KELAMCILARIN METODU VE ESERLERI

Delailii’n-niiblivve konusu kelam ilminin en 6nemli konularindan birisidir.
Zira bilindigi tizere kelam ilminin mevzular1 “usOl-U selase” denilen ¢ konudan
miitesekkildir. Bu konular Allah’a iman, niibiivvet miiessesesine iman ve ahirete
imandir.’** Bu baglamda niibiivvet konusu tiim kelamcilar tarafindan ele alinmis ve
bu miiesseseye olan tiim saldirilara gereken cevaplar1 vermeye calismiglardir. Kelam
alimleri niibiivvet konusunu ele alirken; niibiivvetin delilleri, peygamberlerin
mucizeleri, niibiivvetin gerekliligi ve dogrulugunun ispati gibi konular iizerinde
durmuslardir. Kimileri bu alanda miistakil eserler telif ederken kimileri de eserlerinin

bir kisminda bu konuya deginmeyi yeterli gérmiislerdir.

27 Abdiilkahir Bagdadi, el-Fark beyne’l-firak ve beyénii’l-firkati’n-naciye minhum, thk.
Muhammed Zahid el-Kevseri, 1948, s. 221.

128 Jbnii’n-Nedim, Fihrist, 5.86.

12 fbnii’n-Nedim, Fihrist, s. 252.

130 yavuz, “Delailii’n-niibiivve”, DIA, C. X, s. 116.

B31Bekir Topaloglu, Kelam ilmine Giris, istanbul, Damla yay., 1981, s. 48.

33



Kelamcilarin bu tiiri telif ederken kullandiklar1 en temel metot, niibiivveti
akli temellere dayandirarak agiklamaya c¢aligmalaridir. Ancak akli temellendirme
yontemini kullanirken, bir yandan da vahiy disi kaynaklar olan akil ve duyularin
varligi, bilginin ve pek ¢ok problemi ¢6zmede yetersiz oldugunu, bu sebeple evrensel
bir kaynaga ihtiya¢c duyuldugunu ispatlamaya cahismuslardir.’® Ayrica bu eserlerin
miiellifleri, niibivvet meselesini ontolojik, epistemolojik ve etik agidan felsefi

acgiklamalarla ele atlmlslardlr.le’3

Kelam ilmi icerisinde niiblivvet meselesini ilk ele alan kimse Eb( Hasan el-
Es’ari (v. 324/936)’ye ait olan “Makalatii’l-Islamiyyin” adli eserdir. Deailii’n-
niblvve meselesini ise detayli olarak ele alan kelam alimi Ebd Mansur el-Matdridi
(v. 333/944) olup “Kitabii’t-tevhid” adli eserinde bu konuya etrafli bir sekilde yer

Vermistir.134

Es’ari mezhebinde, delailii’n-nibivve meselesinde ilk olarak eser telif eden
Kadi Ebd Bekir b. et-Tayyib el-Bakillant (v. 403/1013)’dir. “KitabU temhidi’l-evail
ve telhisi’d-delail ve el-insaf” adli eserleridir. Bakillani’den sonra biitiin kelamcilar

eserlerinde delailii’n-niibiivve meselesine yer ayirmiglardir. &

Peygamberligi reddedenlerin ileri siirdiikleri en 6nemli iddia, insana verilen
akil sayesinde niiblivvete ihtiyag duyulmadigidir. Bu iddiaya kelam alimleri
tarafindan farkli acilardan cevaplar verilmistir. Birincisi, insana bahsedilmis olan akil
sayesinde peygambere ihtiyag duyulmayacagi fikri kabul edilse dahi Allah’in
hikmetsiz, gereksiz ve bos bir i3 yapmayacagi gergceginden hareketle, bunun ancak
bir lituf ve ikram oldugunu ifade etmislerdir. Ayrica aklin mutlak olarak dogruya,
1yiye, glizele ulagtirma vasfinin olmadigi, insanlar arasinda ortaya ¢ikan ihtilaflardan
anlasilmaktadir. Her insanin akli bir olmadig1 gibi, hangi islerin cennete hangisinin
cehenneme ulastiracagi bilmesi de miimkiin degildir. Ayn1 sekilde akil, ibadetlerin

keyfiyetini, miktarlarin1 bilemez. Bu ve bunun gibi sebeplerden o6tiirli, bahsedilmis

132 Yavuz, “Delaili’n-niibiivve”, DiA, C. IX, s. 116.

133 Yavuz, “Delaili’n-niibiivve”, DiA, C. IX, s. 117.

13 Ep Mansur Muhammed b. Muhammed Mahmud Maturidi, Kitabu’t-tevhid, thk. Fethullah
Huleyf, Istanbul, el-Mektebetii’l-Islamiyye, 1979, s. 202-210

135 Kose, Delailii’n-Niibiivve Eserleri (Basilmamis Yiiksek Lisan Tezi), s. 19.

34



olan aklin kiymetini takdir etmekle birlikte tek basina yeterli olamayacagini

vurgulamislardir.*®
2.4. HADISCILERIN METODU VE ESERLERI

Muhaddisler Hz. Peygamber’in niibiivvetini ispat etmek icin rivayetlere
dayali olarak farkli deliller ileri stirmiislerdir. Kur’an-1 Kerim’den 6nceki vahiylerde
Hz. Peygamber’in geleceginin haber verilmesi, dogum 6ncesi ve dogumu esnasinda
goriilen bazi harikiilade olaylar muhaddisler tarafindan peygamberligin delillerinden
sayllmistir. Ayrica Hz. Peygamber gibi iimmi birinin, fesdhat ve belagat yonu ile
1’caz1 bulunan Kur’an’1 getirmesi, hurma kiitiigiiniin inlemesi, aga¢larin ve taslarin
onun emri ile hareket etmesi, duasi ile yemegin bereketlenmesi, hastalar
tyilestirmesi, gelecege dair verdigi haberlerin gergeklesmesi, iistiin ahlaki ve fiziki

ozellikleri de yine ele aldiklar1 konular arasindadir.™*’

Bu grubun en meshur 6rnekleri EbG Nuaym el-Isfehani ile Beyhaki’nin
“Delailii’n-niibiivve”'® adli eserleridir. Bu eserlerin kelam alimlerinin eserlerinden
en ayirict vasfi ise, niibiivveti Kur’an’in yani sira ¢esitli rivayetlerle harikiilade
olaylart delil gosterip ispat etmeye ¢alismasi, ancak mucize ve benzeri siradisi
olaylarn niibiivvete delil olusu anlatilirken keyfiyeti iizerinde hemen hemen hig

1
durmamasidir.*°

Hz. Peygamber’in niiblivvetini ispat sadedinde, muhaddislerin eserlerinde
zayif hatta mevzi rivayetlere rastlanmaktadir. Bu hususta eserinin girisinde “mevzi
hadislere yer vermeme” s6zii vermis olan Beyhaki’nin “Deléil” inde bile yirmiden
fazla mevzl hadis bulunmaktadir. Her ne kadar bunlardan birkagini uyar1 maksath

zikretse de bu tiir eserlerde muhaddisler tarafindan telif edilmis olsa bile mevzi ve

136 Ahatli, Peygamberlik ve Hz. Muhammed’in Peygamberligi, s. 56-58.

37 Ahatli, Peygamberlik ve Hz. Muhammed’in Peygamberligi, s. 272; Yavuz, , “Delailii’n-
niibiivve”, DiA, c. IX, s. 116

138 Ahmed b. Abdullah b. Ishak b. isfehani Ebu Nuaym isfehani, Delailii'n-niibiivve, thk. Muhammed
Revvas Kal’aci, Abdulber Abbas, Beyrut, Daru’n-Nefais, 1991; Ahmed b. Husyin b. Ali Beyhaks,
Deliilii’n-niibiivve ve Ma’rifetii ahvali sahibi’s-seria, thk. Abdu’l-Mu’ti Kal’aci, Beyrut, Daru’l-
Kiitiibi’l-Ilmiyye, 1985

' Yavuz, “Delailii’n-niibiivve”, DIiA, c. IX, s. 116.

35



zayif hadislerin yer tuttugu bir gercektir.'*® Bu eserlerde hadis tenkit prensipleri
uygulandiginda en zayif olanlarin Hz. Peygamber’in dogum oOncesi ve dogumu
esnasinda meydana gelen olaganiistii olaylar1 anlatan rivayetler oldugu goriilecektir.
Bu rivayetler incelendiginde hem sened hem metin bakimindan illetli oldugu aciga
cikmaktadir. Ayrica igerik bakimindan ise, Onceki peygamberlerin gosterdigi
mucizelerin, Hz. Peygamber’in de gosterdigini ispata yonelik cabalar oldugu

hissedilmektedir.*

2.5. KADIi ABDULCEBBAR’IN TESBITU DELAILI’N-NUBUVVE
ADLI ESERI

Niibiivvet hakkindaki tartismalarin Hz. Peygamber (sav)’in irtihalinden sonra
basladigt ve inkarcilarin tarih boyunca Allah’a imandan ¢ok niibiivvete iman
noktasinda saldirilarda bulundugu bir gergektir. Fetihlerle beraber topraklari
genisleyen Islam devletinin sinirlari i¢inde yeni Miisliiman olanlarin yaninda, Islam
toplumunda ortaya ¢ikan farkli bidat gruplari olmustur. Bunun neticesi olarak hicri
II. asirdan beri Islam alimleri, niibiivvet hakkinda ortaya atilan iddialara karsi
reddiyeler yazmislar ve bu meyanda bir literatiir meydana getirmislerdir. Delailii’'n-
niiblivve seklinde adlandirilan bu literatiirde genel olarak peygamberligin ispatindan
ziyade Muhammed (sav)’in peygamberliginin ispati ele alinmistir. Bu tiir eserlere
dair oOrneklerden bir tanesi Kadi Abdiilcebbar’a ait olan “Tesbiti Delailii’n-

nibivve” adl eserdir.

Kadi Abdiilcebbar bu eseri hicri 385 senesinde Rey’de kaleme almuigstir.
Eserin Kadi’ye ait oldugu noktasinda siiphe yoktur. Ciinkii yazmanin kapaginda
eserin tam ismi ve kime ait oldugu bulunmaktadir. Istinsah bilgileri son kisimda
bulunup, hicri 615 yilinda Ali b. Muhammed b. Abdiirrahim el-Bekiri tarafindan
istinsah edilmistir. Tek el yazmasi Siileymaniye kiitliphanesinde Sehid Ali Pasa

koleksiyonunda bulunmaktadir.

149 Semseddin Kiris, Beyhaki ve Delaili’n-nUbUvvesi (Doktora Tezi), Konya, 2009, s. 143.
41 Ahatli, Peygamberlik ve Hz. Muhammed’in Peygamberligi, s. 273.

36



Sekil 4 : Tesbitii Delaili’n-Nubuvve eserinin istinsah kaydi

Helmutt Ritter tarafindan 1929°da bulunan eser, Abdiilkerim Osman
tarafindan 1966 senesinde yaymlanmistir. Daha sonra tekrar basimi ise 2006 yilinda
Kahire’de Daru’l-Mustafa tarafindan gerceklesmistir. Eserin baska bir nesri de

Ahmed Abdurrahim es-Sayih ve Vehbe Tevfik Ali tarafindan yapilmustir.'*?

Tiirkiye Yazma Eserler Kurumu Bagkanlig tarafindan Tiirkge terciimesi ile
2017 yilindan yayimnlanan eserde Abdiilkerim Osman nesri esas alinmustir.
Terciimenin ilk hali M. Serif Eroglu tarafindan yapilmis olup ardindan Omer Aydin
tarafindan tekrar gézden gecirilmistir. En son sekli ise editdr olan Hiiseyin Hansu

tarafindan verilmistir. “Tesbit” de orijinal bab basliklari bulunmamasina karsin

12 Kadi Abdulcebbar, Tesbitii delilii’n-niibiivve: Mucizelerle Hz. Peygamber’in Hayati, trc. M.
Serif Eroglu, Omer Aydin, Hiiseyin Hansu, Istanbul, Tirkiye Yazma Eserler Kurumu Baskanligi,
2017, (nagir mukaddimesi) s. 31-32.

37



tercimede konu biitiinliglinlii yansitacak bab bagsliklar1 ve uzun pasajlarda ara

basliklar bulunmaktadir.**?

Kadi’nin s6z konusu eserinde pek ¢ok hadis ve siyer malzemesi bulundugu
icin, hadis ve siret eserleri arasinda gosterilmisse de, eserin yazilis amaci hig
kuskusuz hadis ve siyer malzemesinin “delail” sadedinde kullanilmas1 olmustur. Bu
sebeple eser, delail literatiiriinden sayilmasi gerekmektedir.*** Nitekim eserde
amaglanan, Hz. Peygamber’in siretini anlatmak degil, anlatilanlardan yola ¢ikarak

peygamberligini ispat etmektir.

Eser 58 bab/bolimden miitesekkildir. Yazilis amacina matuf olarak bab
basliklarinin  altinda Hz. Peygamber’in niiblivvetini ispatlama sadedinde
delail/mucize/alametlere yer verilmistir. Bu bab basliklar1 belli bir sistem
cergevesinde degil, bilakis konular dagmik halde bulunmaktadir. Eserin iislibu sz
konusu oldugunda da degisiklikler gozlenmektedir. Siyer kitab1 {islubunda
karsilastigimiz pasajlarda, delil sadedinde kullanilan ayetlerin tefsirine bolca yer
verildigi gézlenmektedir. Ayrica ¢okg¢a hadis rivayeti ihtiva etmesi bir yoniiyle hadis
kaynaklarin1 andirirken, farkli din ve mezheplere karsi yapmis oldugu itirazlar
nedeniyle reddiye eserlerine benzemektedir. Tiim bu islup farkliliklar1 ve ilmi
cesitlilik tek bir baslik olan delailii’n-niibiivveyi “tesbit” etmek; yani niibiivvete delil
olmasi bakimindan giliglendirmek i¢in kullanilmigtir. Bu meyanda yazilmis

eserlerden en biiyiik farklarindan biri budur.

Eserin muhtevasina gelince; oncelikli olarak Hz. Peygamber’in hayatindaki
olaganiistii olaylar konu edilmistir. Bu olaylar sadedinde en ¢ok vurgulanan husus ise
Hz. Peygamber’in higbir maddi giicii olmamasma karsin, putperest bir kavme
kuvvetli delillerle meydan okumasidir. Resilullah (sav)’in manevi motivasyonu,
ashabin higbir karsilik beklemeden icabet etmesi, inananlarin her gegen giin artmasi
yer yer vurgulanan durumlardir. Mekke’de iken durum bu sekilde stirmiis daha sonra
Medine’ye hicretle beraber yasanan olaganiistii durumlara temas edilmistir. Hz.

Peygamber’den sonra ashabin tasarruflarina, O’na olan ittibalarma dolayisiyla

143 Kad? Abdiilcebbar, Tesbit, (nasir mukaddimesi) s. 39-40.
1% Yavuz, “Delailii’n-niibiivve”, DIA, C. IX, s. 115-116.

38



Allah’in onlara yardimina isaret edilmistir. Bu sahnelere uzun uzun deginilmesi ile
amaglanan niibiivvetin ispatlanmasina delil teskil eden tiim bu sosyolojik
dinamiklerdir. Bu delilleri tabiat1 geregi her akil sahibi, hi¢bir bilgiye sahip olmadan
akil yiirtitme ve gozlem yolu ile ulagabilecegi vurgulanmistir. Bu itibarla davasinin

hak oldugu ispatlanmak istenmistir.

Ikinci olarak temas edilen husus ise, Hz. Peygamber’in vermis oldugu gaybi
haberlerdir. Kendisine niibiivvet gorevi verildikten sonra ge¢mis ve gelecekten
vermis oldugu haberler bu tiirdendir. Miisliimanlarin zafere erecegi, EbGi Leheb’in
iman etmeyecegi, Rum imparatorlugunun birka¢ yila kadar Iranlilar1 yenecegi ve
geemis peygamberlerin kissalarini anlatmak suretiyle haberler vermistir. Allah
tarafindan bildirilmek hususiyetiyle ancak bir peygamberin bilebilecegi bu haberler
deldilden addedilmistir. Bunlarin yaninda hicbir beserin benzerini getiremeyecegi
mucizelerden 6rnek verilmistir. Hz. Peygamber’in en biiyiilk mucizesi olan Kur’an-1
Kerim, ayin yarilmasi hadisesi, yildizlarin diiriilmesi, Isrd olayi, gazvelerde

meleklerin yardimi gibi olaylar bu tiirdendir.**®

Kitapta 6nemli bir yer teskil eden kisim hi¢ siiphesiz niibiivvete karsi
yapilmig itirazlar ve miiellifin bunlara vermis oldugu cevaplardir. Miilhidler,
Imamiyye Siasi, Batiniler, Hristiyanlar, MecQsiler, Maniheistler, Filozoflar gibi
gruplarin yam sira Isd b. Verrak, Ebi Hafs el-Haddad, Ibn Ravendi, Ebd Said el-
Husri gibi yazarlarin da itirazlarina yer verilmistir. Miellifin Mutezile mezhebi
imam1 olmasi dolayisiyla bu reddiyelere cevap verirken iislibunun tartigma/cedel ve
soru-cevap olmasi dikkat gekicidir. Yogunluk olarak Miilhidler, Hristiyanlar, Siiler
ve Batiniler lizerinde durulmustur. Bu gruplarin diisiincelerine gegmeden Once
Kur’an 1’cazmma dair o6rnekler ve Hz. Peygamber’in hadislerinden, hayatindan
sahneler verilerek okuyucuyu adeta nubtivvetin delillerini temellendirerek az sonra
okuyacagi itirazlara karsi hazirlamaktadir. Eserde sozii edilen gruplara karsi,
oncelikle Kur’an-1 Kerim ve hadislerle reddiyeler getirilirken, nasslarin 1s18inda
yapilan gii¢lii yorumlar esliginde akli yontemlerle delillendirmelerde bulunulmustur.

Burada 6nemli bir hususu vurgulamak da fayda vardir. Bilindigi {izere Mutezile

145 Kad? Abdiilcebbar, Tesbit, (nasir mukaddimesi) s.33.

39



mezhebinin ogretilerinden usil-i hamsenin gereklerinden biri de emr-i bi’l-ma’rif ve

146

nehy-i ani’l-munkerdir.”™ Miiellif, adeta bu sartin bir geregi olarak farkli din ve

gruptan olanlara kars1 niibiivveti ispatlamaya ¢alismaktadir.

Esasen farkli grup ve din mensuplarina kars1 Hz. Peygamber’in niibiivvetini
ispatlamak amaciyla yazilmis olan eserin 6nemli bir 6zelligi dikkat ¢ekicidir. Kitabin
yaklagik {igte biri sahabeye yoneltilen elestirileri cevaplama sadedinde gelmistir.
Sahabe miidafaasini bu noktada 6nemli kilan sey ise bunu; Hz. Peygamber’in
niibiivvetine delil getirmek amcana matuf olarak gerceklestirmesidir. Zira Kadi
Abdiilcebbar eserin birgok yerinde temas etmis oldugu gibi Muhacir ve Ensara iftira
eden kimsenin esasinda Restlullah (sav)’e iftira ettigini, ancak Restlullah’a agiktan
iftira atmaya cesaret edemedikleri i¢in sahabeyi ve fiillerini tenkit ettiklerini ifade

147

etmektedir.”"" Bu husus kitaba, delail literatiirindeki eserlere nisbetle oldukca farkli

bir boyut kazandirmaktadir.

Kadi’'nin eserinde oOnemli bir yer teskil eden kisimlardan birisi de
Hristiyanlara ayrilmis olmasidir. Kadi’ya gore, Hz. Peygamber’in Hz. Isa ve
Hristiyanlar hakkinda verdigi bilgiler, onun niibiivvetinin delillerindendir. Nitekim
Arap ve timmi bir kimsenin kendisinden yiizyillar 6nce yasamis bir peygamberden
bu denli ayrintili ve dogru bilgiler vermesi onun mucizelerindendir. Bu bilgilerin
yaminda Hristiyanlarm Islam’a ve Miisliimanlara yonelik elestirilerine cevap
vermistir. Hz. Isa’nin ¢armiha gerilmesinden, Incil’in yazilis1 ve muhtevasindan, dort
Incil’den, Iznik konsili gibi hususlardan ayrintili bilgiler vererek anlatmistir. Ayrica
Dogu kilisesine bagli Melkiyye, Ya‘kubiler ve Nesturiler gibi mezheplerin goriisleri

tar‘usllrnlstlr.148

Hristiyanliga ve degisik mezheplerine karsi getirilen tim bu cevaplar
neticesinde, Hz. isa’min dininden ayrilip, uydurulmus bir dine tabi olanlarla, Islam
dini karsilastirilmistir. Kadi’nin bunu yaparken Ehl-i Sunnet eserlerine nispetle en

biiyiikk farki ise tam olarak Mutezile iislubuna uygun olmasidir. Zira Kadji,

146 K adt Abdiilcebbar, Serhu’l-usili’l-hamse, (nasir mukaddimesi) c. 1, s. 35-37.
147 Kad? Abdiilcebbar, Tesbit, s. 58,
148 Kad7 Abdiilcebbar, Tesbit (nasir mukaddimesi) s.34.

40



muhaliflerin eserlerini okuyarak kendi argiimanlariyla cevaplar vermis ve muhatabini

ikna etmek tizere akli kanitlar getirmisti."*®

Kitapta dikkati celbeden hususlardan birisi de deléilin turevleri konumundaki
kavramlarin kullanim alanlaridir. Miiellif, mucize kelimesini Kur’an, Kur’an ayetleri
veya Kur’an’da yer verilen olaganiistii olaylar i¢in kullanir. Nitekim mucize,
muhatabini acze diisiiren anlamidadir. Ote yandan delail, a’lam, ayat, hucec gibi
kavramlar ise gerek Kur’an’dan gerekse hadislerden i’mal-i fikir sonucu tevil
edilerek cikarilan ibretler, isaretler ve dersler anlaminda kullanilmistir. Miiellifin bu
ayrima dikkat ediyor olmasi, kavramlari kullanirken isaret ettigi kanitlarin

farkliligina dikkat ¢ekmesi bakimindan énemlidir.

149 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, (nasirmukaddimesi) s.36.

41



UCUNCU BOLUM
TESBITU DELAILU’N-NUBUVVE’DE NUBUVVET
KARSITLARI VE IDDIALARI

Delail literatiiriinden sayilan bu eserde Kadi, niiblivvet karsitlarinin
goriislerine yer verip onlara hem nakli hem de akli yonden getirmis oldugu delillerle
cevap vermektedir. Kitabin bu alanda yazilmis eserlerden ayiran en énemli 6zelligi
budur. Zira hem siyer kaynagi hem de reddiye tiirlinde yazilmis eserlere kaynaklik

teskil etmektedir.

Giris kisminda Hz. Peygamber’in tiim miisrikler, Yahudiler, Hristiyanlar,
Farslilar ve Mecusilere karsi tek basina, higbir giicii olmaksizin meydan okudugu,
buna ragmen onlarin O’na zarar veremedikleri bilgisi verilmektedir. Hz.
Peygamber’in hicbir korumasi ve giicii yokken “Siz beni o6ldiremeyeceksiniz”
diyerek sozii edilen kimselere meydan okumasi niibiivvetin en biiyiik delillerinden
saytlmistir. Miiellif, hicbir delil olmayip sadece bu delilin olmasi halinde bile
niibiivvet icin yeterli oldugunu ifade etmektedir.®® Eserin sonuna kadar ara ara
vurgulanan bu durum okuyucuya siirekli hatirlatilarak akibetin Peygamber lehine
oldugu gercegi vurgulanmistir. Miiellif buradaki delili, ancak Allah’a giivenen ve
Allah’1n vaadine inanan bir kimsenin yapacag bir is oldugunu agiklamistir. Nitekim
Hz. Peygamber’in zikredilen sartlari ve meydan okumasi, O’nun nibivvetinin
delillerinden sayilmistir. Ashabinin tiim zorluklara ragmen O’na tabi olmasi, Hz.
Peygamber’in onlar1 zorluga davet etmesi, onlarin ise canlari ve mallartyla buna
icabet etmesinin bir diger delili ise sozii edilenlerin 6nceden haber verilmis
olmasidir. Kadi, Hz. Peygamber’in bu durumunu su 6rneklendirme ile vermistir: “Bu
kiiciik karinca, su techizatl orduyu maglup edecektir.” Béyle bir durumda olup gucli
ordulara meydan okuyan kimse ancak Allah tarafindan kesin bir vaad alan ve yardim

gdrecegini bilen bir kimse oldugu ifade edilmistir.*

150 kad? Abdiilcebbar, Tesbit, s. 48.
151 kad? Abdiilcebbar, Tesbit, s. 54.

42



Kadi Abdiilcebbar eserinde yer verdigi delilleri Kur’an’dan olan ayetlerden
ve Kur’an derecesinde kesinlik ifade eden haberlerden getirdigini bildirmektedir.™
Burada ikinci kisimda bahsedilen haberler, miiellifin tevatiir teorisine gére bahsetmis
oldugu miitevatir haberlerdir. Kesin, objektif ve herkes i¢in gecerli olan bilgi
arayisindan neset eden tevatiir teorisinin en biyik islevi, Hz. Peygamber’in
peygamberligine inanmayan kimselere, O’nun niibiivvetinin  dogrulugunu
gostermesidir. Yani tevatlr teorisi daha c¢ok mucize ve nibivveti ispatlama
sadedinde sistemlestirilmistir.153 Niibiivvetin ispati mucize ile saglanmis, mucizenin
ispatt ise miitevatir haber ile mimkiin goriilmiistiir. Nitekim peygamber olarak
gorevlendirilen kimse, niiblivvetini mucize ile ispatlar. Fakat mucizelere sahit
olmayan insanlar, bunu ancak miitevatir haberlerle 6grenirler. Bu bilgi zorunlu bir

bilgi ¢esidi olup her durumda kesin ve objektif bir bilgi kaynagidir.>*

Miiellif, farkli din ve gruplardan kimselere kanitlamis oldugu niibiivvetin
delillerini hem Kur’an’dan hem de hadislerden vermis oldugu orneklerle
desteklemektedir. S6zu edilen nakli kaynaklar1 Mutezile mezhebinin sistemine uygun
olarak vermektedir. Bu itibarla hasminin goriislerine yer verip tartisarak, bazen de
ileri siirtilebilecegi dngoriilen iddialar1 kendisi sorup yanitlar vermektedir. Kullanilan
akli yontemlerden bir tanesi de kiyas yontemidir. Buna gore 6ne surilen iddialar,
reddedilmesi mumkin olmayan tarihi verilere dayanarak sosyolojik tahliller

esliginde kiyaslama yontemi ile bertaraf edilir.

Eseri orijinal kilan diger bir husus, Islami literatiire ait olan pek c¢ok ilmi
disiplini “delail” bashig1 altinda kullanmis olmasidir. Tefsir, hadis, kelam, Islam
tarihine ait pek ¢ok bilgiyi mezcedip, niiblivvet karsitlarimin iddialarina yonelik

cevap verme sadedinde genis bir yelpaze sunmaktadir.

Bu ¢alismanin Uglinct bolimiinde yer verilen iddialar ve cevaplar kismi
eserde dagmik halde bulunmaktadir. Miiellifin herhangi bir isim belirtmeden “Birisi

soyle diyebilir” veya “Birisi sunu sorabilir’ dedigi kisimlar1 “Miilhidler” basligi

192 Kadi Abdillcebbar, Tesbit, s. 46.

153 Huseyin Hansu, Miitevatir Haber: Bilgi Degeri ve Islam Diisiincesindeki Yeri, Van, Bilge
Adamlar yay., 2008, s. 75

1 Hansu, Miitevatir Haber, s. 79-80

43



altina alinmasi uygun goriilmistiir. Diger baslik altindaki iddialarda gruplarin ismi

eserde acikc¢a zikredilmektedir.

Kitapta Hristiyanlarin inanglart uzun uzadiya anlatilmistir. Bunun yaninda
Hz. Peygamber’e yonelik iddialarina, kendi inanis bi¢imlerindeki tutarsizliklara ve
bunlara verilen cevaplara yer verilmistir. Ikinci baslhikta Hristiyanlar tarafindan

niibiivvete ve Hz. Peygamber’in sahsina yonelik iddialarina yer verilecektir.

Hicrl dordiincii asirda niibiivvet etrafinda ortaya atilan siiphelerin bazilar
Sia’nin  biinyesinde bulunan “Imamiyye” seklinde adlandirilan mezhepten
gelmektedir. Miellif, bazen imamiyye bazen Rafiza seklinde adlandirarak cevaplar
vermektedir. Burada eseri orijinal kilan ¢ok dnemli bir hususa dikkat cekmek gerekir.
Ozellikle sozii edilen gruplara kars: miiellifin miidafaas1 sahabe miidafaas1 olup bunu
delil sadedinde kullanmis olmasidir. Nitekim pek ¢ok yerde vurgulanmis oldugu gibi
Hz. Peygamber’e iftira atmaya cesaret edemeyen mufterilerin, Muhacir ve Ensara
iftira attiklarmma temas edilmistir. Bu minvalde eserdeki sahabe miidafaasi adeta

nibuvvet delillerinden sayilmstir.

Son baslik olarak bazen “Batiniyye” bazen de “Karmatiyye” ismi ile yer
verilen gruplarin goriisleri ve iddialar1 da eserde onemli bir yer tutmaktadir. Bu
calismada fakl iki isimle anilan bu grubun iddialarina ve verilen cevaplara ortak bir

baslik altinda cevap verilecek Karmatiler’e ait olan iddialar 6zellikle belirtilecektir.

Kitapta filozoflarin, Yahudiler’in ve Zerdiistler’in inang¢ bigimi, diisiince ve
iddialarina da ara ara deginilmistir. Ancak bu ¢alismada, Kitapta anlatimima yogunluk
verilmesi sebebiyle yukarida zikredilen gruplarin iddialart ve verilen cevaplar

uzerinde durulacaktir.
3.1. MULHIDLER

Ilhad, dinden ¢ikma ile sonuglanacak inanglari savunma anlamma gelen bir

kelam terimidir. Yani Allah’m varhigini ve birligini, islam dininin temel kaidelerine

44



kars1 kusku duymak veya inkar etmek manasinda kullanilir. iThada diisen kimseye ise

mlhid denilir.*>®

Eserde miilhidlerden farkli isimlendirmelerle bahsedilmistir. Bazen zindiklar
olarak isimlendirilirken bazen de Sia, Batiniyye gibi isimler altina saklanip ancak bu
kimselerin gercekte miilhidler olduguna temas edilmistir.”®® Bunlarin yaninda hig
isim belirtilmeden “Birisi séyle diyebilir” veya “Birisi séyle sorabilir” denilip,*’
miellifin yasadig1 toplumda dillendirilen iddialardan bahsedilmigtir. Bu boliimde
“Miilhidler” baslig altinda, herhangi bir isim belirtmeksizin ortaya atilan iddialar ve

yanitlarina yer verilmistir.

3.1.1. Hz. Peygamber’in Davetinin Baski ve Siddetle Basariya Ulastigi
Iddias:

One sirtlen iddialardan biri Res(lullah (sav)’in davetinin basariya
ulagmasimin kili¢ ve zor kullanarak oldugu iddiasidir. Buna goére Hz. Peygamber
niibiivvet iddiasinda bulunurken ayet ve mucizelerle degil, zorbalik ve bask: ile
kazanmis oldugunu savunanlar bulunmaktadir. Eserde bu iddiaya cevap verilirken,
oncelikli olarak Hz. Peygamber’in gii¢siiz ve zayif zamanlarinda insanlar1 dine davet
ettigi, krallara meydan okudugu, ona tabi olanlarin biiylik zorluklar ¢ekmelerine
ragmen sikintilara katlanip davete icabet ettikleri anlatilmigtir. Ayrica Hz.
Peygamber’in kili¢ kullandig1 inkar edilmemis, ancak O’nun teghizatli bir ordu

kurmak i¢in niibiivvet iddia etmedigi Vurgulanmlstlr.158

Bu iddialara getirilen cevaplardan birisi de bazi topluluklarin hi¢ savas
yapmadan davete icabet etmis olmalaridir. Oncelikli olarak Medine’ye gelip Hz.

159 Eslem, Gifar, Fizare,

Peygamber’den davetini dinleyen Evs ve Hazreg topluluklart,
Ciiheyne gibi pek ¢ok kabile kendi istekleri ile ve hicbir catisma olmadan davete

icabet etmisleridir.*® Miellifin burada nibiivvete delil olarak getirdigi husus ise, Hz.

1% Mustafa Sinanoglu, “ilhad”, DiA, c. XXI1, s. 90.

156 K adi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 122.

157 Kadi Abdilcebbar, Tesbit, s. 54.

158 K ad? Abdiilcebbar, Tesbit, s. 68-70.

19 Ebi Hasan izzeddin Ali b. Muhammed b. Abdiilkerim ibnu’-Esir, islam Tarihi: el-KAmil fi’t-
tarfh terciimesi, trc. Besir Eryarsoy, Istanbul, Bahar yay., 1985, c. II, s. 99-102.

160 kad? Abdiilcebbar, Tesbit, s. 72-74

45



Peygamber’in zayif ve giigsiiz bir halde iken, savagmadan davete icabet eden

kimseleri, iman etmelerinden 6nce haber vermis olmasidir.*®

Bir takim kimselerin Hz. Peygamber’in Mekke’den Medine’ye hicretini veya
peygamberlerin diismanlarindan kagisinin nedenini sorguladiklarina isaret edilmistir.
Buna gore 6ne sirilen iddia, peygamberlerin potansiyel bir gii¢ mekanizmasi olan
mucizelere ragmen neden kagmaya ihtiya¢ duyduklart meselesidir. Muellif bu
iddiaya karsi, peygamberlerin hicret etmelerinin onlar i¢in bir kusur olmadigini;
bilakis bu durumun diismanla uzlagmayi reddettiklerinin bir gostergesi oldugunu
ifade etmistir. Ciinkii peygamberler diismanla uzlagsmayi secip onlara yagcilik
etselerdi yurtlarindan ¢ikmis olmayacaklardi. Burada bu iddiayr dillendirenlerden
bazilarinin kendilerine miisliiman diyen kimseler olduklar1 ve bu inaniglar1 sebebiyle

miisriklerle uzlagsmaya varmaya calistiklar dile getirilmektedir.162
3.1.2. Sahabenin Ganimetler Sebebiyle iman Etmis Oldugu Iddias:

Eserde sahabeye yonelik -elestirilere karsi miidafaa oldugu daha Once
zikredilmisti. Dile getirilen iddialardan ilki sahabenin gergekten iman etmedigi ama

ganimetler sebebi ile iman etmis oldugu yalamdlr.163

Mdellif bu sekildeki iddialara sahabenin zaten savas sanatini bildigi ve bu
hususta Hz. Peygamber’e ihtiyaci olmadigi hakikatini vurgulayarak cevap verir.
Ciinkii sahabenin, babalarini kiifiirle itham etmek, baska kavimlere diismanlik etmek,
vatanlarindan ve ailelerinden ayrilmak gibi hususlarda Hz. Peygamber’e yardim edip,
bunun neticesinde ganimet elde etmeleri, daha sonra ise bunlart Hz. Peygamber’e
teslim ederek bir kismmi onlara vermesini istemelerinin akil almaz bir durum
oldugunu vurgular. Ciinkii akilli ve menfaatini diisiinen bir kKimse zaten elde edecegi

mallart tiim bu fedakarliklar karsisinda vermez.'**

Eger Hz. Peygamber’in bir nebi
oldugunu bilmeselerdi, onun vadettigi hi¢ bir seye inanmayacaklardi. Burada
miiellifin sahabe hakkinda siirekli vurguladigi bir gercegi vurgulamak da fayda

vardir. Muhacirler ve Ensara iftirada bulunan kimsenin aslinda Restlullah (sav)’e

181 Kad? Abdiilcebbar, Tesbit, s.76
162k ad? Abdiilcebbar, Tesbit, s. 78-80
183 Kadi Abdiilcebbar, Teshit, s. 54
184 K adi Abdiilcebbar, Teshit, s. 56

46



iftirada bulundugu dolayisiyla bu iftiralarin aslinda niibiivvete yonelik oldugu

gergegidir.'®®

Hz. Peygamber’in zayif ve giigsiiz bir halde iken Islam’in muzaffer olacagin
kafirlere haber vermesi ve Kur’an’it Kerim’den ayetler okuyarak teyit etmesi
niblvvetinin delillerinden sayilmistir. Ayrica boyle zayif bir halde iken Muhacir ve
Ensarin onun niibiivvetine inanmasi, yeryiiziindeki seylerin timiini infak etse bile

6

miimkiin olmayacak bir durum olduguna temas edilmis'™® ve bu duruma ayetle

istishad edilerek delil getirilmistir.*®’
3.1.3. Tebbet Siiresi Hakkinda Ortaya Atilan iddialar

Miiellifin yasadigi donemde hem Kur’an’t bilen hem de Kur’an ayetleri
uzerinden Resdlullah (sav) hakkinda kafa karigikligi yaratmak isteyenlerin varligi

168 {izerinde iddia niteliginde

gbze carpmaktadir. Bunlardan bazis1 Tebbet suresi
sorular 6ne sitirmiislerdir. Bilindigi tizere Tebbet suresi Mekke’de nazil olup*®® Ebd
Leheb ve karisinin hayattayken cehenneme gideceklerini haber vermektedir. Ebd
Leheb ve diismanlari bu habere dair herhangi bir yalanlama getiremedikleri gibi
Resdlullah (sav)’e bir kétiiliik de yapamamuislardir.'”® Bu kissa hakkinda bir kusur
bulmay isteyenler Hz. Peygamber icin, Ebi Leheb’in ve karisinin onu yalanlamak
ve diisgmanlik etmede kesin kararli olduklarini anlayinca o ikisi hakkinda ayette

belirtilen ifadeleri soylemekten baska care bulamadigini ileri siirmiislerdir.*"

Miiellif burada Kur’an i’cAzina'’® vurgu yaparak, her seyin Resilullah’m
ayette soyledigi tlizere gerceklestigini ifade etmistir. Sayet Ebli Leheb’in miisliiman

olmadan o6nce Islam’a girecegi haber verilmis olsaydi bunun niibiivvete delil

1% Kadt Abdiilcebbar, Tesbit, s. 58.

1% Kadt Abdiilcebbar, Tesbit, s. 64.

1°7 Enfal 8/62-63.

1% Tehbet Suresi /111.

9Eba Cafer Ibn Cerir Muhammed b. Cerir b. Yezid et-Taberf, Camiu’l-beyan fi tefsiri’l-Kur’an,
Beyrut, Daru’l -Fikr, 1984, c. XV, s. 336.

179 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 94.

'L Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 96.

Y2Kur'an I’cdzi: Kur’an-1 Kerim’in edebi iistiinligii ve igerik zenginligi ile bir benzerinin
getirilememesini ifade eden ozelliktir. Edebi iistlinliigii ilk olarak Arap diline vakif olan uzmanlari
ilgilendirirken, icerik olarak iistiin olusu akliselim ve ilim sahibi herkesi ilgilendirmektedir. Bkz.
Yusuf Sevki Yavuz, “I’cazu’l-Kur’an”, DIA, ¢. XXI, s. 403.

47



olmayacagini iddia edeceklere temas etmistir. Ciinkii EbGi Leheb onun amcasidir ve
tipki diger akrabalar1 gibi bir miiddet diismanlik yaptiktan sonra Islam’a girmesi
gayet tabidir. Ancak ayette belirtilen durum bunun tam ziddi olmustur. Bu baglamda

Kur’an i’cazinin niibiivvete delil oldugu Vurgulanmlstlr.173

3.1.4. Aymn Yarilmas: Hadisesi Hakkinda Ortaya Atilan Iddialar

Hadislerle sabit olan ayin yarilmasi hadisesinden bahsederken, bu olaymn

Res(lullah’in niibiivvetinin en biiyiik alimetlerinden biri oldugu ifade edilmistir.*™

Buhari ve Miislim’in rivayet ettigine gore olaya bizzat sahit olan Abdullah b.
Mesud (ra) su sekilde nakleder:

“Ay, Hz. Peygamber zamaninda iki pargaya ayrildi. Bir parcast dagin bir tarafinda,
diger parcas1 dagin diger tarafinda idi. Hz. Peygamber, bize “sahit olunuz” dedi.”*"

Miiellifin zamaninda bu olay etrafinda siiphe uyandirmaya calisan
kimselerden bahsedilmistir. Bu bilginin zorunlu mu yoksa istidlali olarak mu
bilinebildigine temas edilmistir. Bu hususta siipheye disiirenlerden biri de Mutezile
alimlerinden Nazzam (v. 231/845) oldugu ve soyle sdyledigi nakledilmektedir: “Eger
ay yartlmis olsaydi, bunu miisahade ettikleri icin bati ve dogu halklar: bilirdi. Bu,

kiyamet saatinde olacaktir ve kiyamet alametlerindendir. ~176

Kadi Abdiilcebbar bu olayn bilgisinin zorunlu olarak degil, ancak delil ile
bilinebilecegini ifade etmektedir. Bunun deldlet yoniini ise su sekilde
aciklamaktadir: Restlullah bunu hem Miisliimanlara hem de miisriklere delil olarak
gostermis ve Kamer suresinin ayetlerini okumustur. O, biitiin insanlar tarafindan
miisahade edilen bir seye isaret etmistir. Nitekim Kamer siresinde ylice Allah sdyle
buyurmaktadir:

“Saat (kiyamet) yaklast1 ve ay yarildi. Bir mucize gorecek olsalar hemen yiiz ¢evirirler
ve “Stiregelen bir sihirdir” derler”*”’

173 Kadi Abdilcebbar, Tesbit, s. 96.

17 Kad? Abdiilcebbar, Tesbit, s. 126.

75 Buhard, Tefsir Stiretu’l-Kamer,1; Miislim, Kiyame, 44.
176 kad? Abdiilcebbar, Tesbit, s. 126.

7 Kamer 54/1-2.

48



Bu ayette “saat yaklasti” ve “ay yarildi” denilerek, olmus ve gecmis bir
hadiseden bahsedilmektedir. S6ziin devami dncesiyle uyumlu bir sekilde yani mazi
kipiyle gelmistir. Eger Nazzam’in dedigi gibi olsaydi “ay yarilacak” denmesi
gerekirdi. Boyle denilmedigine gore burada gergeklesmis, olmus ve meydana gelmis
iki ayr1 hadiseden bahsedilmis oldugu agiga ¢ikmaktadir. Hemen akabindeki ayette
ise miigriklerin yiiz ¢evirip bu durumu sihir olarak addetmeleri ise Onceki ayetlerle
uyumlu olup, mucizeye karsi gosterdikleri tepkiyi ortaya koymaktadir.'”® Hatta
ayetin devaminda yiice Allah sdyle buyurmaktadir:

“Andolsun ki onlara, (batilda kalmalarini) 6nleyecek haberler geldi. Bunlar iistiin
hikmettir! Ama uyarilar fayda vermiyor.”"

Ayetin devamindaki bu sozlerin heniiz gerceklesmemis ve olmamis seyler
hakkinda sodylenemeyecegi ifade edilmistir. Ayrica kiyamet saatinde meydana
gelecek bir olaymm miikellef olanlar icin bir hiiccet olamayacagina dikkat

gekilmistir.lgo

Nazzam’in bu olay olmus ise neden biitiin insanlarin gérmedigine dair
itirazina gelince, bu olmus olan hadisenin tiim insanlar tarafindan goriilmesinin sart
olmadigma isaret edilmistir. Ciinkii bu vaktin 6nceden bilinen bir vakit olmadiginm
belirtmektedir. Zira bu hadisenin geceleyin meydana geldigini ve biitiin insanlarin
buna sahit olmalarmin imkansiz oldugunu anlatmistir. Yine bilindigi gibi aym
tamami tutuldugunda insanlarin ¢ogunun uyku halinde olduklar1 i¢in
goremediklerini, bu durumda ise ayin yarilip sonra tekrar diizelmesi durumunda

biitiin insanlarin buna sahit olamayacaklarina temas etmektedir."®*

Biitiin bunlarin yaninda bu hadise sahabeden pek ¢ok kimse tarafindan
nakledilmistir. Miiellif, sahabenin bu hadisenin olduguna dair icmaini zikrederek

hadisin tevatiir derecesine vardigina isaret etmektedir. Buna gore, Hz. Ali, Abdullah

178 Kadt Abdiilcebbar, Tesbit, s. 128.
179 Kamer 54/4-5.

180 K adi Abdiilcebbar, Teshit, s. 130.
181 Kadi Abdiilcebbar, Teshit, s. 130.

49



b. Mesud, Ciibeyr b. Mut’im, Abdullah b. Omer, Abdullah b. Abbas, Enes b. Malik
gibi pek gok sahabeden bu olayin rivayet edildigini aktarmaktadir.'®

3.1.5. Yildizlarin Kaymasi Hadisesi Hakkinda Ortaya Atilan iddialar

Nubivvetin alametlerinden biri de Resdlullah (sav) Mekke’de iken mucizevi
bir sekilde gergeklesen yildizlarin kaymasi olayidir.’®® Muellif, bu biiyilk mucizevi

olaym Kur’an-1 Kerim’de su sekilde gectigine isaret etmistir.'®

“Biz goge dokunup yokladik da onu gii¢lii bekgiler ve ates alevleriyle dopdolu bulduk.
Biz onun ses dinlemeye mahsus bazi yerlerinde otururduk. Simdi ise kim dinlemek
isterse kendisini gozetleyen bir ates topunu hazir bulur.”*®

Bu mucize etrafinda uyandirilmaya calisilan siiphelerden ilki, bu olayin
zorunlu mu yoksa iktisabi bir bilgi ile mi bilinebileceginin sorgulanmasidir.
Miiellifin soranin kimler oldugunu belirtmeden “Birisi soyle diyebilir” seklinde
sordugu bu soruda, Kur’an’t Kerim’e inanmayan, ayrica bu olayin cok eski
zamanlarda yani Res(llullah’tan 6nce oldugunu iddia eden kimselerin yaymaya

calistig1 siipheleri bulunmaktadir.*®®

Miiellif, bu delili bilmenin yolunun iktisabi/istidlali bir ¢ikarim ile
olabilecegini ve bunun su yolla gerceklesebilecegini agikliga kavusturmustur:
Oncelikle Restlullah (sav) bu sureyi okuyarak dost diisman herkese delil getirmistir.
Bu olaymn olmus ve gergeklesmis bir olay oldugu ayetlerin inmesi ve Restilullah’in
bunlar1 okumasi ile 6grenilince bunun hiiccet oldugu anlasilmis olur. Ciinkii akilli bir
kimse olmamis bir olayi, niibiivvetine davet ettigi insanlarin karsisina gegip “Benim
niblvvetimin alameti, hi¢c kaymamis olan yildizlarin su anda kaymasidir” demez.
Boyle bir seyi normal bir insan bile demezken; niibiivvet iddia eden bir peygamber
asla demez. Burada miiellifin vurguladig: bir diger husus da zikredilmeye degerdir.
Araplar yildiz ilmi bakimindan oldukca ileri seviyede bir millettir."®” Bu alanda

iclerinde Resdlullah’tan ¢ok daha ileri seviyede bulunan kimseler bulunmaktadir. Bu

182 K ad? Abdiilcebbar, Tesbit, s.132; Buhari, Tefsir, 44

183 Bkz. Buhari, Tefsir, 72

184 Kad? Abdiilcebbar, Tesbit, s. 142.

18 Cin 72/8-9.

186 K ad? Abdiilcebbar, Tesbit, s. 142.

87 Genis bilgi i¢in bkz. Ali Hasan Musa, A’lamii’l-felek fi’t-tarihi’l-Arabi, Dimask, Vizaratu’s-
Sekafe, 2002, s. 23-24.

50



durumda peygamber olmayan biri, bu alanda son derece bilgili olan bir kavmin
karsisina ¢ikip nasil olur da boyle bir iddiada bulunur. Ayrica Kureys miisrikleri
Resdlullah (sav)’i ashabindan sogutmak igin ugrasiyor, bir kusurunu bulmak i¢in
adeta yarisiyorlarken boyle bir yalan gormiis olsalar bunu mutlaka kullanacaklarina

isaret edilmistir.'®®

Yildizlarin - kaymasi olaymin eski sairlerin = siirlerinde bulundugunu
dolayistyla bunun mucize olmadigin1 savunacak kimselerin olabilecegini iddia
edecek kimselerin varligindan bahsedilmistir.**® Onlarin bu iddialarina cevap vermek
icin EbG Ali el-Clbbai (v. 303/916) ve Ebd Osman Amr b. Bahr el-Cahiz (v.
255/869) goriislerine basvurulmustur. Ciibbai ve arkadaslarina gore, Hz.
Peygamber’den once yildizlarin  kaymast miimkiindiir. Ancak  O’nun
gonderilmesinden sonra olaganiistii olarak yildizlar kaymis ve gokyiiziinii
doldurmustur. Bu durum, Nuh (as) tufanina benzemektedir. Nitekim Nuh (as)’dan
once denizler bir sekilde kabariyordu. Ancak, Nuh (as)’dan sonra denizler adete
mubhalif bir sekilde, olaganiistii olarak kabarmistir. Bu normalin Gzerindeki halin, bir

ayet olarak geldigi ifade edilmistir.**°

Cahiz’a gelince “el-Hayevan” adli eserinde yildizlarin kaymasindan ve bu
olayin niiblivvete alamet oldugundan bahsetmektedir. Ona gore eski siir sahiplerinin

191 Hatta bazilan

eserlerinde yildizlarin kaymasi olayina dair agik bir isaret yoktur.
zindiklar tarafindan uydurulmus olduklar1 ve eski sairlere nisbet ettiklerini
sdylemislerdir. Bunlarin yaninda bu olayin, neden Imru’ul-Kays ve Kinane gibi eski
sairlerin eserlerinde yer almadigi sorulmustur. Nitekim onlar kendi zamanlarinda
meydana gelen olaganiistii doga olaylarina siirlerinde temas etmektedirler. Eski acem

eserlerinde bu olaydan bahsedildigi sdyleniyorsa da bunun dogrulugunu tespit imkani

olmayacagim soylemistir. Ciinkii bunlarin Islami donemde nakledildigini ifade eden

188 K adi Abdiilcebbar, Tesbit, 142-144.

189 K ad? Abdiilcebbar, Tesbit, s.150.

190 kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s.150.

191 Epl Osman Amr b. Bahr b. Mahb(b el-Cahiz el-Kinani, Kitabu’l-hayevan, thk. Abdusselam
Harun, 3. bs., Beyrut, Daru Thyai’t-Tiirasi’l-Arabf, 1969, c. VI, s. 272-281.

51



Cahiz, bu kimselerin aslen islam ve peygamber diismani olduklar1 ve insanlari

siipheye diisiirme noktasinda oldukea hirsli kimseler oldugunu ifade etmistir.*%?

Kadi bu sozii agiklama sadedinde, sozii edilen acem eserlerin Hintlilere,
Farisilere, Nebatilere, Yunanlilara ve daha pek ¢ok farkli kavme nispet edilen eserler
oldugunu ve bu eserleri ¢evirenler hakkinda higbir fikir sahibi olunamayacagini ifade
etmektedir. Clinkii bu eserleri ¢evirenler, dogru bir sekilde nakil yapip yapmadiklari
bilinemeyecegi anlatilmistir. Islam diismanlarinin  ¢ok oldugu ve bunlarmn
miislimanlar arasinda yasayip miisliimanlara bu sekilde tuzak kurabileceklerine

dikkat ¢ekilmistir.*®
3.2. HRISTIiYANLAR

Resdlullah’in alametlerinden biri de Hristiyanlik ve ona bagli olan Melkiyye,
Yakubiyye, Nasturiyye hakkinda bilgiler vermesidir. Bu ii¢ grubun goriisiine gore
Hz. Isa’min Allah oldugu ve Allah’m iiciin {iciinciisii oldugu goriisleri

bulunmaktadir.*®*

Onlara gore kdinatin, baba olarak yani ¢ocuk edinen ezeli ve dogurulmamis
bir ilah1 bulunmaktadir. Bunun yaninda kainatin ogul ve dogurulmus bir ilah1 daha
vardir. Bu ilah kadim, hay ve rizik verendir. Ugiincii olarak ise Kutsal Ruh
bulunmaktadir. Yine inamslarmma gore ogul olan ilah, gokten iner ve bakire
Meryem’den tecessiim eder. Meryem ona hamile kalir ve dogurur. Mesih yaratici ve
rizik veren olmustur. Ancak diigmanlar1 onu ¢armiha gerer ve 6ldiikten {i¢ giin sonra

o . < 1
dirilir. Daha sonra ise goge ¢ikip babasinin sagma oturur.*®

Tiim bu gorislerinden dolayr Restlullah, onlarin inamislarmi  “Mesih
Allah’tir” ve “Allah {g¢iin {¢linciisiidiir” seklinde nakletmistir. Muellif burada
nibuvvete delil olarak, Hz. Peygamber’in bu bilgilere vakif olmas1 ve Hristiyanlara

bildirmesini getirmektedir. Nitekim bu bilgiler ancak Allah’in O’na bildirmesi iledir.

192 Kad? Abdiilcebbar, Tesbit, s. 150-152.
193 Kad? Abdiilcebbar, Tesbit, s. 152-154.
194 Kadi Abdiilcebbar, Teshit, s. 186.
195 Kadi Abdiilcebbar, Teshit, s. 188.

52



Bu itibarla bu durumun Hz. Peygamber’in mucizelerinden oldugu ifade edilmistir.’®
Clnku Arap ve Ummi bir peygamberin bunlarin hakikatini haber vermesi O’nun

niibtivvetinin delillerindendir.*®’

Kadi, Hz. Isa’nin ¢armiha gerilisi ve ikinci dirilisin gercek olmadiginin
tevatiir yolu ile bilinecegi gercegine isaret etmektedir.'*® Biiytik topluluklarin kendi
menfaatlerine ters diigse bile sahit olduklar1 seyleri gizlemeleri miimkiin degildir.
Dolayisiyla gegmiste olan bir bilginin dogruluk ve yanliglik Ol¢iisii daima tevatiir
Olmustur.199 Kadi, diisiinen bir kimsenin, ¢armiha gerilme olay1 ve ikinci diriligin
olmadigim1 akliyla bilebilecegini ifade etmektedir. Cinki Hristiyanlarin iddia
ettikleri gibi bu olaylar gergeklesmis olsaydi, onlarla karsilasan ve onlari dinleyen
kimselerde mutlaka bir bilgi hasil olacagina isaret etmistir. O donemde Yahudiler ve
Hristiyanlarla karsilasan, onlardan bu olaylar1 duyan herkesin bunu bilmesi gerekirdi.
Bu sekilde, bilgi bakimindan Miisliimanlar da onlarin durumunda olmus olurdu.
Nasil ki Hz. Omer, Hz. Osman ve Hz. Ali’nin 6ldiiriilmiis oldugu bilgisinde
Yahudiler, Hristiyanlar ve Miisliimanlar ortak ise onlarin iddia ettiklerinde de ortak

olmalari gerekirdi.200

3.2.1. Hz. Peygamber’in Siddet Uyguladigina Dair iddialar

Eserde Hristiyanlar tarafindan Hz. Peygamber’e yonelik suglamalar
bulunmaktadir. Bunlardan birisi, Hz. Peygamber’i siddet uygulamakla
suclamalaridir. Onlara gore kili¢ kullanan yani savagmak i¢in hazir bulunan kimse
batil yoldadir. Miiellif, eger durum bdyleyse Hz. Isa’nm batil yolda olanlarin ilki
oldugunu ifade etmistir. Ayrica hak yolda oldugunu diisiindiikleri peygamberler de

gerektigi zaman savas i¢in hazir bulunmusglardir.

Savas hazirligl icinde bulunan kimselerin dogru yolda olmadigini sdyleyen
Hristiyanlar’in, kendi dini sistemlerine gore galip olduklar1 topluluklardan cizye

almamakla beraber kendi dinleri lizerine de birakmadiklarina isaret edilmistir. Yani

19 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s.188.
197 Kad Abdiilcebbar, Tesbit, s. 218.
198 KadT Abdiilcebbar, Tesbit, s. 252.
199 Kadi Abdiilcebbar, Teshit, s. 248
200 K adT Abdiilcebbar, Teshit, s. 250.

53



Hristiyanlarin dinlerine icabet etmelerinden ya da o6ldiiriilmelerinden baska bir yol

201

yoktur.”" Miiellif bu hakikate isaret ederek onlarin iddialarmin dogru olmadigina

temas etmistir.
3.2.2. Hz. Peygamber’in Evliliklerine Dair Iddialar

Hristiyanlarin Hz. Peygamber’e yonelik suglamalarindan biri de O’nun ¢ok
evlilik yapmis olmasidir. Miiellifin buna verdigi cevap yine kendi inaniglarindaki
tutarsizlig1 gostermesi bakimindan 6nemlidir. Nitekim onlara Hz. Adem, Hz. Nuh,
Hz. Ibrahim, Hz. Ishak, Hz. Musa ve diger peygamberlerin eslerinin ve cariyelerinin

Hz. Muhammed’inki kadar veya daha fazla oldugunu bilmektedirler.?*

Hristiyanligin temelini olusturan Romalilar, Hz. Peygamber’de bir kusur
bulamayinca Onu zorba, basarisini kili¢ kullanarak elde etmis ve nefsine diiskiin biri
gibi gostermeye galismiglardir. Onlar Restilullah’1 bu gibi seylerle suclarken, Cenéb-1
Allah’a es ve ogul isnat etmekten c¢ekinmemisledir. Kadi, Hristiyanlarin

inanislarindaki tutarsizlarini bu sekilde bir kiyaslama yaparak gostermektedir.”%®
3.2.3. Hristiyanlara Dair Verilen Bilgilerin Incil’den Ahndig iddias:

Hz. Peygamber’in Hristiyanlar’mn dinleri hakkinda verdigi bilgilerin Incil’de
bulundugunu ve ondan naklettigini iddia edenler olmustur. Bu sebeple bu bilgilerin,
Hz. Peygamber tarafindan biliniyor olmasinin mucize olmadiginm dile getirmislerdir.
Kadi, oncelikle tarihi gerceklere bagvurarak Hz. Peygamber’in Hristiyan din
adamlartyla herhangi bir goriismesinin olmadigini dile getirmistir. Restilullah’m bu
bilgileri onlarin kitabinda bulunuyor olsa bile vahiy yoluyla aldigina isaret etmis ve
nasil Hz. Nuh, Hz. Ibrahim, Hz. Musa ve diger peygamberlerin kissalarindan

bahsediyorsa Hz. isa’dan da bahsetmesinin vahiyle oldugunu dile getirmistir.?**

201 Kad? Abdiilcebbar, Tesbit, s. 368-370.
202 ka7 Abdiilcebbar, Tesbit, s.372.
203 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, 5.372.
204 K adi Abdiilcebbar, Teshit, s. 240.

54



3.3. IMAMIYYE/RAFIZILER

Hz. Peygamber’in irtihalinden sonra Hz. Ali, iki oglu ve torunlarinin Allah’in
emri ve Hz. Peygamber’in vasiyeti ile imam kabul eden, sonug itibariyle on iki
imama inanmay1 dinin bir gerekliligi goren mezhebin adidir. Bu firkaya gore dinde
imam tayininden daha Onemli bir rilkkun yoktur. Ciinkii ancak bu sekilde Hz.

Peygamber timmetinin halinden endise etmeden irtihal etmistir.%

Burada sunu vurgulamak gerekir ki; bugiin Sia denilince Imamiyye akla
gelmektedir. Bu firka farkli zaman ve yerlerde degisik isimlerle anilmistir. Bunlardan
en meshuru olan imamiyye “imameti” dinin temel esaslarindan biri kabul ettigi icin
bu adi1 almistir. Bu kavram tarihi seriiveni igerisinde 6zellikle de giintimiizde Sia ve

Isnaaseriyye terimleri ile es anlamli kullaniimugtir.?®

Terimin ilk defa ne =zaman kullanildigina dair kesin bir bilgiye
rastlanmamakla birlikte kicik gizlilik (gaybet-i sugrd) (260-329/873-941) donemi
oncesinde yazilan Sii eserlerde “Imamiyye” adinda bir firka bulunmamaktadir. Bu
baglamda Sia’nin daha 6zel bir tanimiyla imamiyye’nin olusum siirecinin en az iic
asir devam ettigi goz Oniline alinirsa imamet doktrininin de belli bir asamada

olgunluga eristigi gériiliir.207

Bu firkanin goriistine gore Hz. Ali’nin agikga imam tayin edilmesi Hz.
Peygamber tarafindan bazi naslarla olmustur. Bunlardan bir tanesi Hz. Peygamber’in
“Ben kimin mevlasi isem Ali de onun mevlasidu”*®® hadisidir. Buna gdre Imamiyye

burada kastedilenin imamlik yani hilafet makami oldugunu sdylemislerdir.

Imamiyye Hz. Ali’den sonra sirayla Hz. Hasan (v. 50/670), Hz. Huseyin (6.
61/680), Ali b. Huseyin (Zeynelabidin) (v. 95/713), Muhammed el-Bakir (v.
114/733), Cafer-i Sadik (v. 148/765), Musa el-Kazim (v. 183/799), Ali er-Riza (v.
203/818), Muhammed et-Taki (v. 220/835), Ali en-Naki (v. 254/868), Hasan el-

25 Ebu’l-Feth Téciiddin Muhammed b. Abdiilkerim b. Ahmed es-Sehristani, islam Kelami ve
Mezhepleri, gev. Mustafa Oz, Istanbul, Litera yay., 2016, s. 223.

206 Halil Ibrahim Bulut, islam Mezhepleri Tarihi, Ankara, DIB yay., 2016 s. 325; Mustafa Oz,
“imémiyye”, DiA, c. XXII, s. 208.

27 gylut, islam Mezhepleri Tarihi, s. 325.

2%8 Tirmizi, Menakib, 67.

55



Askeri (v. 260/873) ve on ikinci imam olarak da Muhammed el-Mehdi’nin imam

olarak tayin edildigine inanmaktadirlar.?%°

Imamiyye’ye gére Muhammed el-Mehdi, 255 veya 256 yilinda diinyaya
gelmistir. Dogumundan babasinin 6liimiine kadar birkag yil beraber yasamislar, bu
stire zarfinda 6nde gelen Sii birkac kisi disinda kimseye goziikmemistir. Kiigiik bir
cocukken imam olan el-Mehdi’nin imamligini mesrulastirmak i¢in 6zel “naipler”
diisiincesi gelistirilmis, bu naiplerin halk ile imam arasinda 6zel aracilar olduguna
inamlmgtir. Iste Imamiyye’nin Hasan el-Askeri’nin dliimiinden yani 260/873’den
329/940°a kadar olan zaman diliminde, on ikinci imam olarak kabul edilen
Muhammed el-Mehdi’nin gizlendigini sdyledigi bu doneme “Gaybet-i Sugra”
demislerdir. Bu devrede naiplik gorevi yapan 6zel dort kisiden bahsedilmekte, son
naibin hicri 940 yilinda Olmesi ile birlikte de “Gaybet-i Kiibra” déneminin
basladigina inanmaktadirlar. Son imam kabul ettikleri Muhammed el-Mehdi’nin ise

hala gizlenmis oldugunu ve kiyamete yakin zuhur edecegini séylemektedirler.?*°

Bu grup i¢in kullanilan bir diger isim ise “Rafiziler”’dir. “Terk eden, ayrilan”
gibi anlamlara gelen kelimenin kullanimi ve kavramlagmasi erken doneme
rastlamaktadir. Nitekim bu kelimenin ilk kullanilist Emevilere isyan eden Zeyd b.
Ali’nin (v. 122/740) taraftarlar1 arasindaki boliinmeye kadar dayandirilir. Tarihi
kaynaklarda anlatildigina gore Zeyd b. Ali ile birlikte Emevilere bag kaldiran Ehl-i
Beyt taraftarlar1 Zeyd’den Hz. Eb( Bekir ve Hz. Omer’in biiyiik giinah isledigini
aciklamasini istemislerdir. Zeyd ise bu iki sahabi hakkinda boyle sézler etmekten
imtina etmis, bunun lizerine Zeyd’i savasta yalniz birakmislardir. Zeyd ise onlar
suglama sadedinde “beni terk ettiniz” anlamina gelen “réfeztumdni” demistir.

Kelimenin ash bu olaya kadar dayandiriimistir.”**

Bunun disinda bu terimin ortaya c¢ikisiyla alakali farkli goriisler
bulunmaktadir. Bu baglamda erken donemdeki Sii firkalariyla baglantili olarak ilk
kullanilist Muhammed el-Bakir’in 114/733 yilinda 6liimiinden sonraki devreye

rastlar. Onun ikiye ayrilmis olan toplulugu, Hasan b. Ali neslinden gelen Muhammed

29 Hasan Giimiisoglu, islam Mezhepleri Tarihi, 7. bs., Istanbul, Kayihan yay., 2016, s. 237.
219 Giimiisoglu, islam Mezhepleri Tarihi s. 237-238.
211 gylut, islam Mezhepleri Tarihi, s. 327.

56



b. Abdullah en-Nefsiizzekiyye’nin imametini hatta mehdi olarak gelecegini iddia
etmisler, digerleri ise Cafer es-Sadik’a (v. 148/765) intikal ettigini iddia edip ona tabi
olmuslardir. 11k iddiay1 ileri siirenler arasinda bulunan Mugire b. el-icli (v. 119/737)
diger grup tarafindan lanetlenerek dislanmis, Mugire de bu sozii edilen kimseleri

“terk edenler” anlamma gelen “rafiza” diye isimlendirmistir.**2

Stiler, 6zellikle de Imamiyye kolu icin kullanilan Rafizi terimi esasinda,
onlan kiigiiltiicii bir lakap olarak kullanilmistir. Onlar ise her ne kadar baslangigta
kabul etmek istemeseler de zamanla kendileri icin bir oving ifadesi olarak

kabullenmislerdir.213

3.3.1. Sahabenin Hz. Peygamber’e iIman Etmedigi iddias:

Sia’dan olan bazi kimselerin, Muhacir ve Ensarin Hz. Peygamber’in
niibiivvetine iman etmediklerini ileri siirenler olmustur. Bu kimseler 6zellikle Hz.
Ebt Bekir ve Hz. Omer’in, Hz. Peygamber’in niibiivvetine iman etmediklerini, O’na
tabi olmalarinin sebebinin onunla alay etmek ve onu kandirmak oldugu yoniinde
iddialar1  bulunmaktadir. Bu iddialara karsilik verirken Mubhacirlerin  Hz.
Peygamber’e olan sadakat ve bagliliklarindan, hayatlar1 pahasina onun yaninda
olduklarindan bahsedilmistir. S6z konusu iddiaya kars1 miiellif, tarihsel iki olguyu
mukayese ederek cevap verir. Buna gore Hz. Eb( Bekir, Hz. Omer, Hz. Osman,
Mubhacirler ve Ensar’dan olusan bir toplulugun onun niibiivvetine inanmadiklarin
iddia eden kimseler ile ResOlullah (sav)’in doneminde yasayan Kureys Araplart,
Yahudiler, Hristiyanlar, Rumlar, Farslar ve Hintliler’in ona diismanlik etmediklerini
iddia eden kimseler arasinda fark yoktur. Yine miiellifin bu iddiaya vermis oldugu
cevaba gore Muhacir, Ensar ve 0zellikle s6zu edilen sahabilerin Hz. Peygamber’den
sonra yasarken O’nun yolundan asla sapmadiklari, pek ¢ok topraga ve diinyevi
metaya sahip olmalarina ragmen O’nun davetinin yilicelmesi i¢in g¢abaladiklar

seklindedir.?**

212 Mustafa Oz, “Rafiziler”, DIA, c. XXXIV, s. 396.
213 gylut, islam Mehepleri Tarihi, s. 328.
214 Kad? Abdiilcebbar, Tesbit, s. 84-86.

57



Miiellifin, S$ia’nin sahabe hakkindaki bu goriislerinden hemen sonra
Resdlullah (sav)’in ve sahabenin ziihd dolu hayatlarina deginmesi manidardir. Hz.
Peygamber’in Yemen’den Umman denizine, Hicaz’dan Irak vadilerine kadar hakim
oldugu belirtilmistir."® Biitiin bu topraklara hakim olmasina ragmen onun insanlarin
en mitevazi yasayani olduguna dikkat ¢ekilmistir. Burada asil vurgulanmak istenen
ise sahabenin de Res(lullah gibi miitevazi ve sade bir hayata sahip olmalaridir.
Tarihten kesitler verilerek onlarin emirleri altindaki valilerin miitevazi hayatlarindan
bahsedilmistir. Diisiinen ve ibret alan kimseler i¢in “Siz, inananlar icin ¢ikariimis en

218 ayeti ile istishad edilerek bir nebi ile arkadashik yapmis olup

hayiwrli timmetsiniz
da onlardan daha zahid, daha takvali, daha bilgili bir topluluk olamayacag: bilgisi
Verilmistir.217 Onlarin mutlak miibah olan seyler hakkinda dahi zahid davrandiklar
vurgulanmigtir. Eger maksatlar1 diinyalik olmus olsayd: yonetimi ele gegirmeden
zlihd hayatin1 savunup, hakim olduktan sonra diinyay1 ve diinyaligi talep edenlerin
yolundan gidecekleri vurgulanmigtir. Miiellif, sahabenin ziihdiinden siiphe eden
kimselerin Resllullah’mn ziihdiinden siiphe etmeleri gerektigi olgusuna siklikla vurgu
yapar.?’® Bunu ifade etmekle, sahabenin i¢lerinin dislari gibi oldugu Resulullah’tan
sonra da asla degismedikleri, O’nun yolundan gittikleri bu sekilde ispatlanmaya

calisilmistir.

Burada vurgulanmasi gereken hususlardan biri de, delaile konu olan kisim
sahabeyi miidafaa sadedinde gelmis olmasidir. Bu kismi anlatirken siyer disliibu
hakim goriinse de ayetle istishad edilerek bir anlamda sahabenin yasamis olduklari
ile ayet tevil edilmistir. Bu da tefsir ilmi acisindan 6nem arzetmektedir. Clinkii Hz.
Peygamber ve sahabenin hayatlarindan verilen 6rnekler, ayetlerin aciklamasi olarak

gelmis olup, buradan da delailii’n-niibiivveye konu olmasi dikkat ¢ekicidir.

Yine bu gruptan bazi kimselerin iddialarina gére; Muhacir ve Ensar, 6zellikle

de Hz. Ebl Bekir, Hz. Omer, Hz. Osman, Resillah (sav)’a kars1 diisman olup

215 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 88.
218 Al-i imran 3/110.

217 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 90.
218 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 90.

58



Kur’an’daki ayetlerini degistirmislerdir. Bunu basardiklarini, Resulullah’in halifesini

reddettiklerini ve neticede Hz. Ali’nin maglup oldugunu ileri siirmiislerdir.**

Mdellif bu iddiaya Kevser suresindeki ayetlerle cevap vermektedir. Bilindigi
gibi Kureys miisrikleri, Resulullah’in ogullar1 olan Abdullah ve Ibrahim’in
vefatindan sonra “Miijdeler olsun! Muhammed’in soyu kurudu” diyerek

sevinmislerdir. Bunun iizerine Allah Kevser suresini indirmistir:??°

“Muhakkak biz sana kevseri verdik. Sen de Rabbin i¢in namaz kil ve kurban kes.

Dogrusu soyu kesik olan sana kin besleyendir”.?*

Allah’in bu vaadine gore Kureys’in ve biitiin Araplarin dinlerinin soyu
gelecek, Resulullah’in daveti ise basaritya ulasacaktir. Burada miellif, Sia
mensuplarina yonelik olarak, eger onlar insafli olup dogruyu sdylemis olsalardi
Muhacir ve Ensar hakkinda bu sozleri sdylemeyeceklerini ifade eder. Cilinkii eger
durum onlarin iddia ettikleri gibi olsaydi; ayet, “galip ve muzaffer gelecek olan onlar
olacak senin ise soyun kesik olacak” seklinde olurdu.??? Burada Res(lullah (sav)’in
davetinin basariya ulastigini ve sahabenin bu ugurda ona yardim ettigine dikkat

cekilmistir.

Niibiivvete delil olan olaylardan birisi Isra suresinde gegen Isra hadisesi®® ve

Rum suresinde yer alan Rumlarin Farslilar’a galip geleceginin haber verilmesidir.?**
Bu her iki olayda da ResOllulah (sav)’in cesareti, Allah’a olan tam teslimiyeti ve
giiveninin yaninda bunlar1 Onceden haber vermesi ve haber verdigi gibi

gerceklesmesi niibiivvetinin alametlerindendir.

Yukarida sozii edilen iki olayda da bu farkli iislubun izlerini gdérmek
mumkinddr. Deléile konu olan bu olaylarda 6zellikle Hz. Ebu Bekir’in tutumu
vurgulanmaktadir. Nitekim o, her iki olayda da Resulullah’a sadik bir sekilde iman

etmistir. Miisliimanlarin zayif ve gii¢siiz olduklari bir ortamda Islam’a ilk girenlerden

219 Kadt Abdiilcebbar, Tesbit, s. 98-100.

*OHasan Abdiilmiinim Selebi, el-CAmi’ fi esbabi’n-nliz0l, thk. Muvaffik Mansur, Dimesk,
Miiessesetii’r-Risale, 2011, s.557-558.

221 Kevser 108/1-3.

222 K adt Abdiilcebbar, Tesbit, s. 100.

223 Bkz. Isra 17/1.

224 Bkz. Rm 30/2-6

59



biri olmustur. Burada Hz. EbG Bekir i¢in, mantikli olan ve menfaatini diislinen bir
kimsenin bdyle yapmayacagima isaret edilmistir. Ciinkii Hz. EbG Bekir, zorlugu
rahathiga, fakirligi zenginlige, diisman kazanmay1 uzlagsmaya tercih etmistir.
Dolayisiyla Restlullah (sav)’in en biiyiik destek¢isi ve yardimer olmustur. Hicbir

miislimanin Hz. Ebt Bekir’in yerini tutamadig1 bilinmektedir.?*®

Isra ve Rim surelerindeki hadiselerin Hz. Peygamber’in niibiivvetine delil
getirilmesinin yaninda anlatilmak istenen diger bir husus da, miiellifin zamaninda
yasayan bir takim insanlarin, Hz. Ebl Bekir’in miisliiman olmadigina inanmalari
hatta onun Resulullah’a olan diismanliginin Ebli Cehil’inkinden bile daha siddetli
oldugu yoniindeki iddialaridir. Kadi’nin bu olaylarda Hz. EbG Bekir’in tutumuna

dikkat cekmesinin nedeni, O’nun Hz. Peygamber’e kars1 sadakatini anlatmak igindir.

Aciklamalarinda ilk Siilerin Hz. Ebt Bekir’i sahabenin en faziletlisi olarak
gormesini anlatmasindan bu iftiralar1 yayanlarin daha sonra gelen $ii miintesipleri
oldugu anlasiimaktadir.’”® Nitekim Ebd Kasim el-Belhi (v. 319/931)’nin®*’ soyle
dedigi nakledilmistir:

Birisi Serik b. Abdullah (v. 177/794)’a*® “Hangisi daha faziletlidir? Eba Bekir mi Ali
mi?” diye sordu. Serik, “Ebl Bekir!”dedi. Soruyu soran kisi sen, “Sen Sii degil
misin?”’dedi. Serik, “Evet! Zaten Sii olan boyle sdyler. Vallahi, Emiru’l-mii’minin su
direklere (minber) ¢ikarak, “Dikkat edin! Bu iimmetin Nebi’sinden sonra en hayirlilar
Ebf Bekir ve Omer’dir” dedi. “Onun sdziinii red mi edelim? Onu yalanlayalim mi?
Vallahi o asla yalan séylemezdi” dedi.”*

22 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 136.

?2% Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 138.

227 EbGi Kasim Abdullah b. Ahmed b. Mahmud el-Belhf el-K4’bi Mutezile alimlerinden olup K&’biyye
firkasinin reisidir. Belh’te dogmus olup ilmi yolculuklarada bulunmak maksadryla Bagdat ve gesitli
yerlerde gezmistir. Hayat1 boyunca ¢ok sayida 6grenci yetistirmis ve yine Belh’te vefat etmistir. Bkz.
Adil Bebek, “Ka’bi”, DIA, ¢. XXIV, s. 27.

2Ehu Abdullah Serik b. Abdullah b. Haris en-Nehai, 95/713 ylinda Buhara’da dogmus olup hadis
hafizi ve kadilik gorevinde bulunmustur. Bazi kaynaklarda tabi3inden oldugu zikredilmisse de
herhangi bir sahabi ile goriistiigiine dair net bir bilgi yoktur. Yukarda kendisine nispet edilen goriis ise
Siilige meylettigi hakkindaki rivayetlerden otiirlidiir. Kendisi tafdil meselesinden bazen Hz. Ali bazen
de Hz. Ebi Bekir Ve Hz. Omer’i 6ne gikardigima dair bilgiler mevcuttur. Bkz. Mehmet Ali Sénmez,
“Serik b. Abdullah”, DIA, c. XXXIX, s. 6.

?2Ebu’l-Kasim bunu “en-Nakd ala ibn Ravendi” isimli kitabinda ibnu’r-Ravendi’nin Ebd Osman
Amr b. Bahr el-Cahiz’in Nazmu’l-Kur'an ve Seldmetuhu mine’z-Ziyddeve 'n-Nuksan adli eserini
elestirmesi {izerine soylemistir. Kadi Abdiilcebbar, Tesbitii deldli’n-niiblvve, (nasirin dipnotu) s.
138.

60



Kadi, bu sozleri zikretmekle, bu kimselerin agik¢a ve dogrudan Resilullah
(sav)’e kiifretme imkani bulamadiklari i¢in sahabeye diismanlik ederek intikam

almaya ¢alistiklarini ifade etmektedir.

Burada miiellifin diger delail tiiri eserlerden ayrilan en Onemli {islup
farkliliklarindan birine deginmekte fayda vardir. Oncelikle niibiivvete delil olacak
olaylar1 zikrediyor, sonra bunu ayet ve hadislerle anlatiyor. Daha sonra ise siyer
bilgileri ile bu durumu zenginlestirip kendi yasamis oldugu zamana tasiyor. Yani
bulundugu donemde niibiivvet iizerinde olusturulmaya c¢alisilan siipheleri bu
olaylardan ¢ikardigi hikmetleri istihdam vesilesiyle bertaraf etmeye ¢alisiyor.
Bilgileri giincelleyip hasimlarina karsi yeni deliller sunuyor. Okuyuculara ise hem
deléile dair bir eser hem siyer kitab1 hem de dénemi igin yazilmig bir reddiye okuma

imkani sagliyor.
3.3.2. Hilafet Hakkindaki Iddialar

Miiellifin, Imamiyye’nin iddialarina kars1 vermis oldugu cevaplardan biri de
tevatiir teorisine gore delil getirememis olmalaridir. Buna gore eger Restlullah (sav)
“Falan kimse, benden sonra sizin iizerinize halifemdir. Benden sonra sizin iizerinize
Allah’in hiiccetidir” demis olsaydi, bu haberi isiten herkesin bunu bilmesi gerekirdi.
Lafzi olarak aynisini bilmese bile, Resulullah’in tipkt “Ben Allah’in size resultyim
ve Allah’in size olan hiiccetiyim” s6ziinli ve diger naslarimi bildikleri gibi bilmeleri

gerekirdi.*°

Bu teoriye gore, bir haber sahih olsun veya olmasin imamet hakkinda varid
olmus olsaydi, bu haberi duymus olan herkeste bir ilim meydana gelecegini
sOylemektedir. Bu her konuda ve her zaman bdyle olmustur. Mesela Hz. Ebi
Bekir’in Hz. Omer’i tayin ettigi,”®* Hz. Omer’in Hz. Ali’yi hilafet i¢in kurulan

232

stiraya dahil ettigi,”* Hz. Osman’dan sonra Medine halkinin Hz. Ali’y1 halife

sectigi,”*® Hz. Muaviye’nin Yezid’i,** Mervan’in Abdiilmelik’i, Abdiilmelik’in oglu

2%0 Kad? Abdiilcebbar, Tesbit, s. 412.

23! {bnii’l Esir, el-Kamil, c. 11, s. 389-390.
2% bnii’l Esir, el-Kamil, c. 111, s. 71.

2% bnii’ Esir, el-Kamil, c.I11 s. 195.

2% {bnii’ Esir, el-Kamil, c. IV, s. 11-12.

61



Velid’i?®® halife olarak tayin ettigi herkes tarafindan bilinmektedir. Buna gore eger
Resalullah (sav), ashabindan bir kisiyi halife olarak tayin etmis olsaydi bu bilgiyi
bilmek sdzl gecen bilgileri bilmekten daha kuvvetli olurdu. Bu sebeple bu konuda
herhangi bir bilginin olmayis1 bu durumun asla olmadigina isaret etmesi bakimindan

son derece onemlidir.?*

Halifelik s6z konusu oldugunda herkesin birbirine haset edecegi, dolayisiyla
Resdlullah’in bunu emrettigi ancak diger sahabilerin bunu haset ve rekabet sebebiyle
gizlediklerini iddia edenlerin ¢ikabilecegi belirtilmistir. Buna cevap olarak, Hz.
Peygamber’in halife tayin ettigi kimseyi igeren naslar1 gizlemeye, iptal etmeye
guclerinin yetmeyecegi, boyle bir seyi yapmis olsalar bile, gizlemenin en neticede
bilinebilecegi, hatta bu gizlemenin bilgiyi artiracagi ifade edilmistir. Nitekim Medine
halkinin, Hz. Osman’mn ardindan Hz. Ali’yi halife se¢mek istedikleri zaman Muaviye
b. Siifyan’in onunla rekabetlesmesi ve halifeligini engellemeye ¢alismasi,”®’” Medine

halkinin bu bilgiyi daha kuvvetli bir sekilde bilmesine yardimer olmustur.?®

Bu meselede Hisam b. Hakem’in?*° iddia ettigi gibi, Restilullah’in vefatindan
sonra ashabin, halife tayin edilen nassi iptal edip irtidat ettigi haberi de gercek
olsaydi bu sekilde bilinmesi gerekirdi. Ciinkii boyle bir olay o kadar onemli bir
olaydir ki, bu bilgiyi bilmek Hz. Ali’ye kars1 cikan Hariciler ile arasinda
yasananlar®® veya Hakem olaymi®** bilmekten daha énemlidir. Hal boyleyken buna
dair hi¢bir haber gelmemistir. Miiellif burada 6zellikle bir hususu vurgulamaktadir.
Imamet hakkinda bdyle bir emir olsaydi sahabe bu emre mutlaka uyardi demek
istemedigini, ancak bunu uygulamasalar bile bu haberi isiten herkeste mutlaka bir
bilgi meydana gelecegini ve bunun yayginlagsacagini ifade etmektedir. Nitekim

Yahudiler, Hristiyanlar, MecUsiler Hz. Peygamber’in peygamberligine iman

2% ibnii’] Esir, el-Kamil, c.1V, s. 176.

2% Kadi Abdiilcebbr, Tesbit, s.412-414.

2% [bnii’l Esir, el-Kamil, c. 111 s. 205-208.

2% KadT Abdiilcebbar, Tesbit, s. 414.

29As1l adi Eb6 Muhammed Hisam b. Hakem el-Vasiti (v. 179/795) olan Cafer-i Sadik doneminde
Imamiyye’nin en énemli temsilcilerindne biri sayilmaktadir. Bkz. Mustafa Oz, “Hisdm b. Hakem”,
DIA, c. XVIII, s. 153.

240 {bnii’1-Esir, el-Kamil, c. 111, s. 332-335.

2! [bnii’1-Esir, el-Kamil, c. 111, s. 321-323.

62



etmeseler bile, O’nun Allah’mm Res@lu olduguna dair bir nas getirdigini

bilmektedirler.?*?

Hilafet konusunda ileri surulen en biylk iddialardan biri de Reslllullah’in

Hz. Ali hakkinda s6ylemis oldugu su sozlerin hilafeti kastettigi iddiasidir.

55243

“Senin benim yanimdaki yerin, Harun’un Musa yanindaki yeri gibidir ve “Ben

kimin mevlasi isem, Ali de onun mevlasidir.”**

Miiellif, Hz. Peygamber’in bu ifadelerinin higbir lugatta ve hicbir akli
yiirlitmeye gore halife tayin etmek anlamina gelmeyecegini ifade etmektedir. Ciinkii
buradaki vurgunun Hz. Ali’nin faziletine dair yapilmis bir vurgu olduguna dikkat

gekmistir.245

Bu durumu agiklayacak delillerden biri de Hz. Ebt Bekir’in Hz. Omer’i halife
tayin ettigi sirada so6zii edilen hadislere yakin lafizlar zikretmemis olmasidir. Ayn
sekilde diger sahabiler de kendilerinden sonraki halife se¢imi igin bu sekilde lafiz
kullanmamusglardir. Arapcay1 en iyi bilen ve en fasih sekilde konusan sahabe, bu

ifadenin akitler i¢in degil, faziletler baglaminda kullanildigini bilmektedir.?*

Ayni
sekilde Restlullah (sav) bu lafizlardan daha acik bir sekilde diger sahabilere dair
ovgliyle bahsetmistir. Buna ragmen kimse faziletler baglaminda zikredilen sozleri

hilafete hamletmemistir.247

Hz. Ali’nin dini en iyi bilen, en basiretli, en cesur sahabilerden biri olmasi
dolayisiyla, Resilullah’tan boyle bir emir veya en kiigiik bir ima gelmis olsaydi bunu
mutlaka beyan edip delil getirecegi ifade edilmistir. Durum bdyleyken kendisi
hakkinda sdylenen hadisler i¢in “Bunlar benim halifeligime deldlet eden naslardir,

bunlarin tevili ve batimi halifeliktir” seklinde asla bir s6z séylememistir.248

Hisam b. Hakem ilk donem Siiler’i gordiigiinii, onlarin Hz. Ebl Bekir, Hz.

Omer ve Hz. Osman’1 sevip, tasvip ettiklerini sdylemistir. Bahsettigi ilk donemdeki

242 Kk ad? Abdiilcebbar, Tesbit, s. 418.

243 Buhari, Fezailu’s-sahabe, 9; Miislim, Fezailu’s-sahabe, 4.
24 Tirmizi, Menakib, 67.

245 Kad? Abdiilcebbar, Tesbit, s. 420.

246 Kad? Abdiilcebbar, Tesbit, s. 422.

247 Kad? Abdiilcebbar, Tesbit, s. 422-424.

248 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 428-430.

63



Siiler, Hz. Ali’nin hakkin1 gasp edenin Hz. Ebd Bekir, Hz. Omer, Hz. Osman degil
minafiklar oldugunu sdylemislerdir. Sozii edilen miinafiklar, Hz. Ali’den sonra
kendilerinden daha layik kimseyi gormedikleri i¢in hilafet makamina Hz. Ali yerine

Hz. Ebt Bekir’i getirmislerdir.?*®

Hisam bu sekilde diistinen Siilerin dogru diisiinmediklerini, bilakis bunun Hz.
EbG Bekir, Hz. Omer, Hz. Osman, Muhacir ve Ensar hakkinda uydurulmus yalanlar
oldugunu soylemistir. Miellif, hem Hisdm’in Hz. Peygamber’in bu hususta nas
getirdigine dair goriisiinii hem de yukarida iddia edildigi gibi kendilerine nispet

edilen ilk Siilerin sézlerinin yanlis oldugunu delilleriyle ispatlamistir.?

Bu iddialara verdigi cevaplarm ilki Restilullah (sav)’in vefatindan sonra
siyasi idare ve otoritenin miinafiklarda degil, Restlullah’in niibiivvetine iman eden
sahabede oldugu gergegidir. Onlar bizzat kendileri irtidat eden Araplar1 Islam’a

cevirmislerdir.?®*

Hisam’m bunun disindaki iddiasina gore Hz. Ali, hilafet hususundaki Hz.
Peygamber’in nassini hiiccet olarak getirmemesinin nedeni, Muhacir ve Ensardan
korkmasidir. Susmasmin ve bu bilgiyi ac¢iga ¢ikarmamasiin nedenini bu sekilde

ag:1k1ar.252

Miiellif bu iddiaya etrafli bir sekilde cevap verir. Oncelikle Hz. Ali’nin ve
diger sahabilerin yonetimde olduklar1 vakit Allah’tan baska kimseden

korkmadiklarini ifade edip bu baglamda yasadiklar1 donemden 6rnekler verir.>

Hulefa-i Rasidin’in hepsi idare ellerinde iken Res(lullah’in hiikiimlerini
gerceklestirme noktasinda cesur olduklari anlatilmistir. Hz. EbQ Bekir’in zekati
vermeyi reddeden Araplarla savasmasi,”>* yine O’nun Hz. Omer’i halife tayin

edecegi zaman insanlarin, Hz. Omer’in sert mizagli olmasi hasebiyle kendisine kars1

249 Kadt Abdiilcebbar, Tesbit, s. 432.

250 Kadt Abdiilcebbar, Tesbit, s. 434.

1 rtidat hareketleri igin bkz. Ibnii’l-Esir, el-Kamil, c. 11, s. 314-316

252 K adt Abdiilcebbar, Tesbit, s. 436.

23 Kad? Abdiilcebbar, Tesbit, s. 436.

24 Kadt Abdiilcebbar, Tesbit, s 438-440; genis bilgi i¢in bkz. ibnii’l-Esir, el-Kamil, c. 11, s. 314-324.

64



cikmasi, ancak O’nun dinlememesi bilinen tarihi gerceklerdendir.?® Hz. Omer
doneminde emir atamalari, fetvalar ve hiikiimler konusunda sahabenin karst ¢ikip
Hz. Omer’den delil getirinceye kadar onunla tartigtiklart bilinmektedir.”® Hz. Al
Resdlullah’a iman ettigi donemden beri hakki savunmaktan korkmamistir. Restlullah
(sav) hicret ederken O’nun yerine yatagina yatmasy,”>’ hilafet meselelerinde Hz.
Muaviye’ye karsi ¢ikmas1,”® Haricilere agiktan diismanlik yapma51259 ve meshur
hakem olayindaki tavirlari®® bunlardan sadece bazilaridir.”®* Bitiin bu durumlarda
korkmayan Hz. Ali’nin, hayatlarinda ve vefatlarindan sonra neden Hz. Eb( Bekir,
Hz. Omer ve Hz. Osman’dan korksun denilerek hiiccet getirilmistir. Onlarin
yonetimleri sirasinda kole ve dul kadmnlarin bile hakki sdyleme noktasinda asla
cekinmediklerine isaret edilmistir. Miiellif bu husustaki en etkili savunmay1 su
sekilde yapar: “Hz. Ali’nin halifelerden korktugunu séyleyen kimse ile Restilullah’in
onlardan korktugunu ve korktugu icin de cennetle miijdeleyip tezkiye ettigini iddia

~262 Byrada batil iddialarina karst bagka bir iddia

eden kimse arasinda fark yoktur.
getirilerek mukayese yontemi kullanilmis ve sdylediklerinin gecersizligine isaret

edilmistir.

ResOlullah  (sav)’in  nibuvvetinin  aldmetlerinden biri  de, davetinin
baslangicinda heniiz daha zayif ve gii¢siiz bir halde iken, davetinin zafere ulasacagini
haber vermis oldugu zikredilmisti. Diger milletlerin kendisine karsi birlesip, onu ve
ashabin1 oOldiirmeye tesebbiis edeceklerini, buna ragmen ashabin sabir ve sebat
gosterecegini haber vermistir. Allah’in onlarn yeryiiziinde hiikiimran kilacagini,

zayifliklarin1 kuvvete doniistiirecegini mﬁjdelemistir.ZG?’

Hendek gazvesinde bitin Arap kabileleri ve Yahudiler hizipler
olusturmuslar, Miisliimanlara kars1 savasmislardir. Medine’de sadece Yahudiler ve

miinafiklar bulunmaktadir. Bu durumda ashabina, oncekilerin oldugu gibi Allah’in

2% Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s.442; ibnii’l-Esir, el-Kamil fi’t-tarih terctimesi, c. 11, s. 389-390.
26 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 444.

57 {bnii’1-Esir, el-Kamil, c. 11, s. 104.

28 {hnii’1-Esir, el-Kamil, c. 111, s. 205-208

29 {bnii’I-Esir, el-Kamil, c. 111, s. 341-342..

280 {hnii’1-Esir, el-Kamil, c. 111, s. 335-341.

281 Kad? Abdiilcebbar, Tesbit, s. 446-448.

262 K adT Abdiilcebbar, Teshit, s. 448.

263 Kad? Abdiilcebbar, Tesbit, s. 822-824.

65



onlart da yeryliziinde hakim kilacagini haber vermistir. Nitekim Allah (cc) soyle
buyurmustur.
“Sizden iman edip salih amel isleyenlere Allah s6yle vaad buyurdu: Yemin olsun ki

onlardan evvelkileri hiikiimran ettigi gibi, kendilerini yeryiiziinde muhakkak egemen
kilacaktir...””*

Bu savasta basiret ve tedbir bakimindan disiiniildiigiinde Miislimanlarin
maglup olmasi kag¢inilmazdi. Ancak Allah bdyle bir durumda onlara su sekilde hitap
etmistir:

“Mutlaka onlara kendileri i¢in razi oldugu dinlerini kuvvetle kudreti verecek ve
mutlaka onlari korkularinin arkasindan emniyete erdirecektir.”?%

Hicretin besinci yilinda gerceklesen Hendek gazvesi®® tizerine inen ayetlerde
miellifin dikkat ¢ektigi ¢ok ©nemli hususlardan biri de, Resulullah’tan sonraki
halifelerin hilafetlerinin sithhatine deldlet olmasidir. Nitekim Allah, “Sizden iman
edenler...” demistir. Eger Allah sadece “iman edenlere” demis olsaydi, gelecegi
yonelik bir vaad olup pek ¢ok yoruma agik olabilirdi. Ancak “sizden” demekle bu
vaadin onlar i¢in tahakkuk edecegi anlasilmistir. Burada ayetlerin deldletinden ve
ashabin yasadiklarindan ¢ikarilan sonuca gére Imamiyye nin Hz. Ali hakkinda &ne
stirdiigii iddialarin bosa ¢ikmis oldugu aciklanmistir. Ciinkii onlar Hz. Ali’nin halife
tayin edilmesine ragmen maglup edildigini, emniyet degil korku i¢inde oldugunu
iddia etmektedirler. Ayette ifade edilen duruma gore ise Allah’in vaadinin dogru
degil bilakis yalan olmasi gerekmektedir.?®’” Burada miiellifin ayetleri tefsirinde
farkli agiklamalari géze carpmaktadir. Bunu yine niibiivvetin delillerinden birisi
hakkinda yani Hendek gazvesinde, Allah’in Miisliimanlara olan yardimlar1 (izerinden

yapmaktadir.

Kendileri ile delil getirilen ayetlerle alakali ¢ok 6nemli bir duruma isaret
edilmistir. Bu ayete gore Allah’in sadece muttaki olan kimseleri istihlaf edecegi

bildirilmistir. Ancak bu ayetin sahabenin hilafeti hakkinda agik bir nas olmayip, ayet

264 NI(r 24/25.
285 N(ir 24/25.
26 hnii’1-Esir, el-Kamil, c.11, s. 167.
27 Kadi Abdiilcebbar, Teshit, s. 820.

66



hakkinda istinbat, istidlal ve tedebbiir ile bilinebilecek bir durum oldugunu ifade

eder. Bununla beraber ayetin bunun disinda te’vilinin olmayacagini vurgular.?®®

ResOlullah’in  vefatindan sonra irtidat hareketlerinin ardindan, ashab
miisliimanlarin muzaffer olacagini bu ayetle birbirlerine miijdelemislerdir. Hz. Ebt

Bekir’in bizzat kendisi arkadaglarina o durumda bu ayeti okumustur.269

Resdlullah, Mekke’de kendisinin ve ashabmin ¢ok zayif olduklar1 bir
donemde, Allah’mn onlara yardim gonderecegini, ayaklarini sabit kilip muzaffer
kilacagini vadetmistir. Nitekim Allah sdyle buyurmustur:

“Kendileriyle savagilan (miimin)lere (karst koyma) izni verildi. Ciinkii onlara
zulmedilmistir ve siiphesiz Allah, onlara yardim etmeye kadirdir. Onlar sirf “Rabbimiz
Allah’tir” dedikleri igin haksiz yere yurtlarindan ¢ikardilar. Onlar (0 muminlerdir) ki,

eger kendilerini yeryliziinde iktidar verirsek namazi kilar, zekat1 verir, iyiligi emreder
ve kotiilikten sakindirirlar. Islerin sonu Allah’a varir.”*

Miellifin bu ayetleri sahabenin yeryuziine hakim olduktan sonra ayette
bahsedildigi gibi namazi kilip, zekati veren insanlar oldugu ve iyiligi emredip
kotiiliikten sakindirdiklarina delil getirmek icin irad etmistir. Bu ayetlerle gl¢ ve
iktidar bakimindan Resilullah (sav) ve ashabinin 6zellikle giigsiiz oldugu bir
donemde bu gaybi haberlerin verilmesinin ve ayetlerin Mekke déneminde nazil

olmus olmasinin delil olmas1 bakimindan daha gii¢lii kildigim Vurgulamls‘ur.271

Kadi bu ayetleri Hz. Peygamber’in niibiivvetine delil getirmesinin yaninda,
Hz. Eba Bekir, Hz. Omer, Hz. Osman ve Hz. Ali’nin imametlerinin sthhatine de
delaleti bulundugunu gostermek istemistir. Bu fikri destekleme amacina binaen
sahabenin Muhacir olarak Hz. Peygamber’e tabi olan, “Rabbimiz Allah’tir” dedikleri
i¢in yurtlarindan ¢ikarilan, idareyi ellerine aldiktan sonra da ayette ifade edildigi gibi

hareket eden kimseler olduklar1 tizerinde durmustur.

Kadi’nin bu ayetleri Hulefa-i Rasidin’in imametlerine delil getirmesi ayrica

Rafiza’dan olan baz1 kimselere cevap mahiyetindedir. Clnkii bu firkalara mensup

268 KadT Abdiilcebbar, Tesbit, s. 822.
269 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 822.
270 Hac 39/40-41.

211 Kadi Abdiilcebbar, Teshit, s. 108.

67



bazi kimseler sahabenin miisrik, miinafik, miirted olduklarini sdylemisler ve hilafeti
ellerinde bulunduran bu insanlar hakkinda su iddiada bulunmaktadirlar:
“Onlar, Kur’an’1 degistirdiler ve onu yaktilar. Naslar1 degistirdiler, dini etkisiz hale
getirdiler. Taharet, ezan, namaz, namaz vakitleri, orug, nikah ve talaki degistirdiler.
Stinnetleri oldiirdiiler ve bidatleri ihya ettiler. Resulullah’in vasisi (Ali) ise aciz ve
maglup bir durumda bulundugu i¢in onlarin 1zhar ettikleri sirki 1zhar ediyor ve onlarin

hiikiimlerine cevaz vermek zorunda kaliyordu. Su halde bu ayetlerin dogrulugu
nerede?"?"2

Miiellif, Rafiziler’in iddiasinin dogru olmasi halinde ayetin su sekilde nazil
olmasi gerektigini sdylemektedir: “Yeryiiziinde kendilerini galip kildigimiz Kimseler,
namazi ve zakati iptal ettiler. Nasslart iptal ettiler ve hakkinda nass bulunan vdsiyi

(Ali’yi) aciz biraktilar. Kotiiliigii emrettiler ve iyilikten nehyettiler.”

Bu sekilde Rafiziler’in getirmis oldugu delilin yanlis oldugu ifade edilmistir.
Bunun yaninda Hz. Osman’in Sa’sa’a b. Stihan baslarina gelen olaylardan 6tiirii “Biz
Rabbimiz Allah’tir dedigimiz i¢in yurtlarimizdan ¢ikarildik” deyince Hz. Osman’in
itirazin1 delil getirilmistir. Nitekim Hz. Osman bu ayetin Muhacir toplulugu hakkinda

nazil oldugunu belirterek Allah’in kendilerine yardim ettigini stiylemistir.273

Eserde hilafet meselesi ile alakali ¢ok genis bir yer ayrilmistir. Bu baglamda
Kadi, bu konu hakkinda uzunca tartigmalara yer verir ve pek cok agidan deliller
sunar. Bunlardan bir tanesi Resulullah’in emir ve yasaklarindan imamlarin, emirlerin

274 By delili aciklamaya

ve komutanlarin se¢iminin caiz oldugunu gosteren delildir.
yonelik Hz. Peygamber’in hayatindan g¢esitli 6rnekler verir. Resulullah (sav)

Rumlarla savasmak tizere ordusunu gonderdigi zaman:

“Emiriniz Zeyd b. Harise'dir. Eger o oliirse, Cafer b. Ebu Talib’tir. O da
oliirse Abdullah b. Revaha’dir.”" buyurmustur. Ancak bu ii¢ komutan da hayatini

kaybettikten sonra savasa katilan sahabe kendi i¢lerinden Halid b. Velid’i komutan

212 kK ad7 Abdiilcebbar, Tesbit, s. 110.
213 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s.112.
214 Kadi Abdiilcebbar, Teshit, s. 484.
215 Bkz. Ahmed b. Hanbel, c. XXXVII, s. 257.

68



tayin etmistir. Savastan dondiiklerinde Restlullah (sav) durumu 6grenince bunu

yanlis bulmamis bilakis teyit edip Halid b. Velid’e “seyfullah” lakabini vermistir.?"®

Miiellif bu 6rnegi, Resulullah (sav)’in kendisinden sonra herhangi bir halife
tayin etmedigini, sonraki gelen kimselerin hataya ve yanlisa diisme ihtimallerinin

mimkun oldugunu agiklamak i¢in vermistir.

Bazilarmin  Hz. Peygamber’in  kalabalik bir ortamda  “/mamlar
Kureys tendir®”’ dedigini ancak Ensarin bunu unuttunu iddia etmislerdir. Bu
unutmalarinin da Resululullah’in Hz. Ali’yi halife tayin etmesine ragmen sahabenin
unutmus olabilecegine delil getirmislerdir. Miellif, bu hadisin herkese farz
kilinmadigina temas etmistir. Bu sozlin fukaha ve havassin farzi nevinden oldugu
vurgulanmistir. Hz. Peygamber ihtiya¢ aninda bu szl zikretmis, ensarin hepsi bu
sOzii kabul etmis ve buna gore amel etmistir. Nitekim Resulullah’in bu s6zii tipki

59278 279

veya “Harac daman iledir (garanti altindadir) sOzleri

0

“Varise vasiyet yoktur

gibi muktezay: hale gore sylenmistir.?

Mdellifin hilafet meselesinde getirdigi delillerden biri de sahabenin bu
meseleyi Resdlullah’in hastaligindan 6nce ve sonra giindeme getirmeleridir. Eger bu
hususta bir emir olsaydi mutlaka sahabeden nakledilen haberlerde ifade edilecegi
bildirilmistir. Nitekim bunlardan ilki Resllullah’in vefatina neden olan hastalig
sirasinda olan su olaydir: Sahabe Hz. Ali’ye Resilullah’in saglik durumunu sorar,
Hz. Ali daha iyi oldugu seklinde bir yanit verir. Hz. Abbas ise, Restilullah’in vefat
vaktinin yakin oldugunu, kendisinin Abdumenafogullari’nin 6liimlerinin yaklagsmasi
halinde nasil bir hal aldiklarini bildigini s6ylemistir. Hz. Abbas bunun iizerine Hz.
Ali’ye, Peygamber’e halifelik hususunda vasiyet istemek icin gitme teklifinde

bulunur. Ancak Hz. Ali su sekilde cevap verir:

276 Kadt Abdiilcebbar, Tesbit, s. 484-486; ibnii’l-Esir, Usdii’l-gabe fi ma’rifeti’s-sahabe, Daru’l-
Kitabi’l-Arabi, c. 11, s. 92.

"TAhmed b. Hanbel, c. XIX, s. 318.

278 Tirmizi, Vesaya, 5.

29 Eb{i Davud, Buyd, 73.

280 Kad? Abdiilcebbar, Tesbit, s. 500-502; Bu hadisin genis bir agiklamas igin bkz. Said hatipoglu,
Hilafetin Kureysliligi, 4. bs., Ankara, Otto yay., 2015, s. 65-87.

69



“Ben bunu Resulullah’a sormam. Eger ona sorarsak, o da bizde olmadigini soylerse,
insanlar buna mani olurlar ve bize “Resulullah ‘Halifelik sizde degildir’ dedi.” derler.
Bu yiizden ben asla bunu sormam.”?*

Miiellifin bu konusmadan ¢ikardigir sonuclardan ilki hilafet meselesine dair
Resllullah’in bir emri olmadig1 yoniindedir. Buna gore eger Peygamber bir halife
tayin etmis olsaydi sahabe bunu unutmazdi. Hz. Abbas’in Hz. Ali’ye olan teklifinden
sonra Hz. Ali: “Ey amca! Sen bilmiyor musun Resulullah beni halife tayin etmistir.
Ustelik “Ben kimin mevlasi isem, Ali de onun mevlasidir”; “Senin benim yanimdaki
verin, Harun’un Musa’nin yanindaki yeri gibidir” dememis ve bunun nas ve halife
tayin etmek demek oldugunu sdylememistir. Miellif burada eger bu iki sahabi
unutmus ise diger sahabilerin nasil bu emri onlara hatirlatmadigini sorar. Dolayisiyla
Hz. Ali, Hz. Abbas ve diger sahabilerin Resulullah’mn halife tayin etmedigi

hususunda mutabik olduklar1 gérﬁlmﬁ@tﬁr.%z

Bu konudaki delillerden bir tanesi de Hz. Peygamber’in vefatina sebep olacak
hastalig1 sirasinda rahatsizliginin arttigi son gilinlerde Hz. EbG Bekir’e kendisinin
yerine namaz kildirmasint emretmesidir. Hz. Aise’nin babasinin ince kalpli bir
yapida olmasi dolayisiyla bu gorevi yerine getiremeyecegini sOyleyip imam
yapitlmamasim istemistir. Hz. Peygamber, Hz. Aise’nin 1srarina ragmen Hz. Ebi

283 Miiellifin delil niteliginde serdettigi bu

Bekir’e namaz kildirmasini emretmistir.
olay Orgiisiinii tamamiyla anlattiktan sonra mesele iizerinden ¢ikarilabilecek iddia
niteligindeki her soruyu ¢iirlitmiis ve muhataplarin aklinda kalabilecek higbir siiphe

birakmamustir.

Mdellife gbre sahabenin birbirine namazi kimin kildiracagini sormalari
Res(lullah’n bir halife tayin etmedigine isarettir. Clinkii eger bizzat Hz. Ali’yi halife

tayin etmis olsaydi Hz. Ali’nin namazi kildirmasinm emrederdi.?*

Resulullah’in Hz. Ebl Bekir’e namaz kildirmas1 emrini i¢eren hadisi Hz. Ali

rivayet etmistir. Ayrica Ebll Ubeyde, Abdullah b. Mesud, Enes b. Malik, Bera b.

281 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 486-488.

282 KadT Abdiilcebbar, Tesbit, s. 488.

23Bkz. Buhari, Ezan, 39; Kadi Abduilcebbar, Tesbit, s. 490.
284 Kadi Abdiilcebbar, Teshit, s. 490.

70



Azib, Salim b. Abdullah, Abdullah b. Zem’a ve daha pek ¢ok sahabiden de rivayet

edilmistir.”®® Dolayisiyla bu haber inkar edilemeyecek bir bigimde bilinmektedir.

Ote yandan bazi kimselerin, bu haberi inkar ederek, namaz emrini Hz.
Aise’nin kendisinin verdigini iddia ederlerse, yukarida s6zli gecen sahabilerin
yaninda pek ¢ogunun namaz kildirma emrine sahit olduklar1 ifade edilmistir. Hz. Eba
Bekir iclerinde Hz. Abbas, Hz. Ali ve Ehl-i Beyt’ten pek c¢ok sahabinin oldugu

kimselere namaz klldlrmls‘ur.286

Hatta olayin devamindan da goriilecegi ilizere bu
emri ilk verdiginde Hz. Aise’nin Hz. Peygamber’e itirazi bulunmaktadir. Buna gore
babas1 Hz. Ebl Bekir’in i¢li bir insan olmas1 hasebiyle namazi onun degil bagkasinin

kildirmasini istemektedir.?®’

Miellif bu konuya dair son olarak akilci bir yaklagimla Rafiza’nin Hz. Ali
halife tayin edilmeseydi, Hz. Peygamber’in O’nu halife tayin etmedigini zorunlu
olarak bilinebilecegi iddiasina karst su sekilde cevap vermistir: “Resulullah’in

i3

yapmadigr bir sey zorunlu olarak bilinmez; ancak istidlal ile bilinir.” Yani

Resdlullah (sav) eger bir sey emretmis olsaydi diger ser’i hiikiimler gibi onun bilgisi

de muhakkak gelirdi denilmek istenmistir.”®

Resllullah’in vefat etmeden Once halife tayin etmedigine dair getirilen en
biylk delillerden biri de dort halifenin se¢ilme seklidir. Nitekim onlar herhangi bir
nasla yonetime ge¢cmemislerdir. Miiellif bu segimlerin nasil olduguna ayrintili bir

bicimde ve aralarinda gecen konusmalara yer vererek anlatmlstlr.289

Resllullah (sav) vefat ettigi zaman ensarin onun aralarindan ayrilmasina

tiziildiiklerine ve aralarinda su konusmanin gectigine temas edilmistir:

“Allah bizi O’nunla hidayete erdirdi. Onun davetiyle dost ve kardes olduk. Onun
iizerimizdeki bereketleri ¢ok biiyiiktii. Allah’a hamd olsun! Fakat diger milletlerle
iligkileri gerginlestirdik. Resulullah (sav), bir halife tayin etmeden vefat etti. Bizim bir
emir tayin etmeye ihtiyacimiz vardir ki onunla birlikte gaza ve cihad yapalim.”

28 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 494.
286 K ad? Abdiilcebbar, Tesbit, s. 490-492.
287 Kad? Abdiilcebbar, Tesbit, s. 494.
288 K adi Abdiilcebbar, Teshit, s. 498.
289 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 498-572.

71



Onlardan biri soyle dedi: “Evet, size bir emir lazimdir. O halde sizden bir adam tayin
e din!”ZQO

Bu konusmada miiellifin isaret ettigi en ¢arpici mesele, sahabenin sarahatle
Hz. Peygamber’in bir halife tayin etmedigine isaret etmeleridir. Eger Rafiziler’in
iddia ettigi gibi Hz. Ali halife tayin edilmis olsaydi bunu mutlaka konusup

birbirlerine hatirlatmis olacaklarmna dikkat cekilmistir.?*

IIk halife olan Hz. Ebl Bekir’in ydnetime gecmesi sahabenin sirasiyla
gerceklesmistir. Kaldi ki Hz. Eb( Bekir halife olmay1 kendisi tercih etmemistir.
Hilafete gegcmesinden hemen sonra Miiseyleme’yi 6ldiiriip Tuleyha’y1 esir aldiktan
sonra®®? irtidat edenleri islam’a déndiiriip Irak’a gonderdigi ordular zafere ulastiktan
sonra Miisliimanlara hitaben soyle demistir: Isleriniz size geri dondii. Allah’a
hamdolsun, diismaniniza galip geldiniz. Artik beniz azledin. Benim igin kolay
olmayan ve Allah’in yardimina ihtiya¢ duyulan bir vazifeyi yerine getirdim.”
demesine ragmen Hz. Ali :“Onlar, seni azletmezler ve azletmeyecekler. Ciinkii
aramizda senin Yyerine gececek ve senin makamini dolduracak kimse yoktur.”
seklinde cevap vermistir.”*®* Hz. Ebd Bekir’in tavsiyesi ve nasihati lizerine Hz.

2% Hz. Omer’den sonra i¢in ise sahabe ondan kendilerine

295

Omer’in halife olmas1 gelir.
bir halife tayin etmelerini ister.”” Hz. Omer kendisinden sonra acikca bir isim isaret
etmemis ancak Hz. Ali’ye hitaben “Eger seni segerlerse, adil ol! Hagimogullarini,
insanlarin omuzlarina yiikleme” seklinde nasihat etmistir. Buna ragmen Hz. Ali
“Benim onlarin beni se¢mesine ihtiyacim yok; ciinkii beniz bizzat Resulullah

2% Hz. Omer vefati yaklastig1 zaman kendi ailesini hilafet

se¢migtir” dememistir.
isinden uzak tutup, bu isi Kureys’ten alt1 kisilik bir gruba (sGiraya) birakmistir. Bu

kimseler ise Hz. Osman’1 halife tayin etmislerdir.297

Muellif, Hz. Osman’dan sonra Hz. Ali’nin halife se¢ilmesini anlatirken

Misirlilarin ona gelip, kendisine biat etmek istedikleri olayr anlatir. Hz. Ali halife

20 kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 498.

21 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 500.

22 {hnii’l-Esir, el-Kamil, c. 11, s. 321.

293 K adi Abdiilcebbar, Tesbit, 512-520.
294 Kad? Abdiilcebbar, Tesbit, s. 520.

2% Kad? Abdiilcebbar, Tesbit, s. 530-532.
2% K adi Abdiilcebbar, Teshit, s. 534.

27 Kadi Abdilcebbar, Tesbit, s. 544.

72



se¢me isinin Muhacir ve Ensarin isi oldugunu sdyler. Burada Hz. Ali’nin siirekli
secime vurgu yapmasina dikkat ¢ekilmistir. Misirlilarin akabinde Muhacir ve Ensarin
halife olmasi1 i¢in Hz. Ali’ye biat etmek istediklerinde bu talebi reddettigini anlatir.
Clnku kendisinden baska birini se¢melerini istemektedir. Muellif Hz. Ebl Bekir, Hz.
Omer, Hz. Osman’in vefatmin ardindan eger iddia ettikleri gibi olsayd: Hz. Ali’nin
hilafete secilmek istenmesine ragmen bunu neden reddettigi sorgulamaktadir.
Muhacir ve Ensarin ikna gabalar1 basariyla sonuglandiktan sonra insanlara hitaben
sunlar1 sOylemistir:

“Ey insanlar! Bu ise en layik olan kisi, onlarin en kuvvetli olan1 ve Allah’tan en ¢ok

korkanlaridir. Muhacirler ve ensarin rizasi olmadan bu is helal olmaz. Onlar razi

olduklar1 zaman tercih hakki kalmaz. Eger birisi buna karsi ¢ikarsa tevbe etmesi
istenir. Eger diretirse, Allah’in emri gelinceye kadar kendisiyle savasilir.”

Burada hilafetin segimle oldugu ve bu se¢imin Muhacir ve Ensara ait oldugu

2% Biitiin bunlardan yola ¢ikarak

Hz. Ali’nin bu ifadelerinden agik¢a anlasilmaktadir.
Hz. Ali’nin kendisinden Onceki halifelere nasil biat ettigi, onlardan razi oldugu
aciklanmig olur. Ayn1 sekilde kendisinin halife olusunu ashabin se¢imi ile oldugunu
vurgulanmigtir. Hilafet konusunda Allah’in bir hikmiini iptal etmedikge biat edilen

kimsenin reddedilmesinin helal olmadigini beyan ediyor.299

Resllullah’in niibiivvetinin delaletlerinden/alametlerinden birisi de Hz. Eb{
Bekir’in hilafetinin sthhatine isaretler barindan su ayetlerdir:
“Ey iman edenler! Sizden kim dininden donerse, Allah yakinda oyle bir toplum
getirecek ki O onlar1 sever; onlar da onu severler. Miiminlere kars1 algakgoniillii,
kafirlere karsi onurlu ve siddetlidirler. Allah yolunda cihat ederler, hi¢bir kinayicinin

kinamasindan korkmazlar. Bu Allah’in bir litfudur, onu diledigine verir. Allah (‘in
liitfu)genistir; O bilendir.”**

Oncelikle bu ayette Allah Miisliimanlara hitaben “Sizden kim dininden
donerse” buyurmustur. Ayette “Kim dininden donerse” seklinde bir genelleme
olmayip, “sizden” denilerek adeta irtidat hareketleri haber verilmistir. Resulullah bu

ayette dininden donen kimselere karsilik Allah’in o kimselere kars1 galip getirecegi

2% Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 536; Bkz. Hz. Ali’nin Irak’ta yaptig1 meshur konugma icin s. 538
2% Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 540
%9 Maide 5/54.

73



miminleri haber verilmistir.*"* Bilindigi iizere Resulullah’in vefatindan sonra gesitli
Arap kabilelerinden dininden donenler olmustur. Bu irtidat edenlere karst Hz. EbG

Bekir ordu gondererek zafere ulasmistir.

Kadi, bu ayetteki gaybi haberlerden birisinin de Hz. Ebt Bekir’in imametinin
sthhatine ve Allah’in bundan razi olusuna delil oldugunu séylemektedir. Nitekim
ayette EblG Bekir ve diger sahabiler “Allah onlar1 sever, onlar da onu sever...”
seklinde devam eden ayette tavsif edilmistir. iste burada Hz. Ebsi Bekir’in dinden
doniip, naslar iptal ettigine dair olan iddiaya cevap bulunmaktadir. Ciinkii eger
onlarin iddia ettikleri gibi olsaydi Allah’in vermis oldugu haber yalan olurdu. Bu

sekilde onlarin iddialar1 Kur’an’1 Kerim’e kars1 muhalif olrnus‘[ur.?’o2

Kadi, Hz. Eb0 Bekir’in imametinin sihhatinin delillerinden birini de
murtedlerin Hz. EbG Bekir’e karst duyduklari yogun diismanliga ragmen bir kez bile
“Sen Muhammed’in dinini degistirdin. Onun anlasmalarina aykirt davrandin. Bizim
vaptigimiz seyi nasil ¢irkin goriirsiin? Biz zekat vermeyi reddediyoruz diye nasil bizi
oldiirtirsiin? "diyememislerdir. Halbuki irtidat eden kimselerin bu sekilde s6ylemeye
ve delil getirmeye ¢ok ihtiyaglart bulunmaktadir. Bu sekilde onlarin Hz. Ebl Bekir

hakkindaki ortaya attiklar1 iddialarin hepsinin bosa ¢iktig1 giiriilmiistiir.‘q’o3

Imamiyye’den bir grubun iddiasina gére Resulullah (sav) belirli bir kimseyi
hilafete nas ile tayin etmis ve imama itaati biitiin kadin-erkek, kole-hir, misafir-

mukim, hasta-saglikli herkesin {izerine farz klh’n1$t1r.304

Miiellifin bu iddiaya verdigi cevap ¢ok yonlii bir sekilde gelmistir. Resulullah
(sav)’m ayetleri ve mucizeleri birbirlerini destekler niteliktedir. Yani bir kimse
Kur’an’1 Kerim’in belagat ve fesahat yoniinii niibiivvete delil getirirse, Kur’an’daki
gaybl haberleri bilmese bile onun dogrulugunu bilmis olur. Ancak farzlar1 ve
vacipleri ihtiva eden naslarin bu sekilde olmadigini belirten miiellif, bunlarin birini
yapmanin digerinden muaf tutacagi anlamina gelmeyecegini belirtmistir. Mesela

kibleye dair olan nas, oruca dair olan nassin yerine gegemez. Aymi sekilde gusiil

%01 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 764.
%02 K ad7 Abdiilcebbar, Tesbit, s. 766.
303 Kadi Abdiilcebbar, Teshit, s. 778.
304 Kadi Abdiilcebbar, Teshit, s. 942.

74



abdestine dair olan nas, Cuma namazina dair olan nassin yerine gecemez. Kisaca,
eger Hz. Ali’nin imametine dair bir nas gelmis olsaydi bu durum hakkinda diger
farzlara dair bilgi geldigi gibi mutlaka bir bilgi gelmis olurdu. Ciinkii Resulullah
(sav)’m “Su kimse benden sonraki halifenizdir (imaminizdir)” sézii, viicibiyetinin
kapsamu itibariyle Hz. Peygamber’in niibiivvetine dair olan nass gibidir. Bu
baglamda “Ben, Allah’in size elgisiyim” sozii, namazin ve diger ibadetlerin farz
olusundan daha geneldir. Sonug itibariyle namazin orucun, zekatin farz oluslar
bilindigine gore, Hz. Ali hakkinda gelmis olan bir nas da kesin olarak bilinmesi

gerekirdi.®®

Bunun (zerine iddia sahipleri, bu nassin Kur’an disindaki mucizelere
benzetilmesini istemiglerdir. Miiellif, bu soruya kapsamli bir sekilde cevap vermeden
once iddia etmis olduklar1 nassi, diger naslardan hari¢ tutmaya ¢aligmalar1 bile sozii
edilen nassin sihhatinden iimit kesmis olduklarina delil oldugunu sdylemektedir.
Resdlullah’in bu tiir haberlerini isiten herkesin bildigi gibi bu haberin de bilinmesi
gerekirdi. Kur’an dis1 mucizelerin delil olduguna timmetin icmasi bulunmaktadir.
Ancak onlarin iddia etmis olduklar1 sey ne zorunlu olarak bilinmektedir ne de
hakkinda icma bulunmaktadir. Kur’an’da bulunmayan mucizelerin pek ¢ogu Kur’an
ayetlerinin bilinmesi gibi bilinmektedir. Niibiivvet konusunda eser yazan Ebu’l-
Huzeyl el-Hallaf (v. 235/849-50 [?]), Amr b. Bahr el-Cahiz (v. 255/869),
Muhammed b. Sebib (I11./1V. [?]) ve benzeri pek ¢ok alimin, Kur’an’da bulunmayan

mucizeler hakkinda zar(ri ilim (zaruri bilgi) gerektigini ifade etmislerdir.**

3.3.3. Ensar’in Kandirildig) iddias:

Miiellif, Sia alimlerinin Hz. Eb( Bekir’in halife se¢ilmesi hakkinda sunlar

dedigini nakleder:

“Ebt Bekir, ‘vezirler sizden, emirler bizden olsun diyerek’ ensara hile yapti. Onlari
o6nce umutlandirdi, sonra da ihanet etti. Ne EbG Bekir ne de ondan sonraki halifeler,
onlardan higbirini vezir yapmadi. Aslinda onlar, bu ylizden ona icabet ve itaat
etmislerdir.”*"’

%05 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 942.
36 K adi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 942-944.
307 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 1044.

75



Ka&di bu asilsiz iddiayr ciiriitirken oncelikli olarak tarihi gergeklere
bagvurmaktadir. Nitekim Hz. Ebl Bekir’ebiat edilmek istendigindehilafet makaminin
Hz. Omer’e veya Hz. Ebli Ubeyde’ye verilmesini, kendisinin ise vezir olmasini
istemistir. Hatta Hz. EbO Bekir vefat: sirasinda dahi hilafet makamina kendisinin

secilmesi sebebiyle nedamet duydugunu belirtmistir.**®

Mdellif, Siiler’in ensar hakkindaki sozlerinin hem akla hem de nakle aykiri
oldugunu soyleyip bunu gesitli sekillerde delillendirir.*®® Ensarin gayesinin diinyalik

elde etmek olsaydi Ebli Bekir’e s0yle demeleri gerekecegini belirtir:

“Emirligi birakmiyoruz. Sana yardimct da olmuyoruz. Ciinkii yurt bizim, memleket
bizim, ¢oller bizimdir. Say1 ve silah bizdedir. Gii¢ ve kuvvet bizim lehimizedir. Sen,
arkadasin ve biitlin Kureys kacarak bize geldiniz ve bize sigindiniz. Bizim, senin
tebaan ve maiyetin olmaya ihtiyacimiz yoktur. Nasil seni basimiza emir yapalim?
Maksadimiz ve niyetimiz diinya ve talebimiz diinya hayati iken, arkadasinizin bize
getirdigi namaz, orug, zekat, hacc, yardimlar, hadler, bazi milletlere diismanlik, dinini
ikame edinceye ve seraitini yerlestirinceye kadar krallara karsi cihad, bu ugurda
kanimizi akitmak, onun dinine ve seriatine muhalif olan ecdadimiz1 tekfir etmek gibi
agir yiikiimliiliikler altina girmeye ihtiyacimiz yoktur”*°

Yine kiyas metodunu kullanarak bu iddianin, Restlullah’in Muhacir ve
Ensar1 ganimet mallari ile kandirdigini, bu sebeple onlarin Hz. Peygamber’e itaat
ettiklerini iddia eden kimseye benzedigini ifade eder. Halbuki Allah ayetlerinde
Muhacir ve Ensar hakkinda iddia edilenin aksine sahitlik etmektedir:

“Bir de o ganimetler, muhacirlerin fakirleri i¢indir ki onlar vatanlarindan ve

mallarindan siiriiliip ¢ikarildilar. Onlar sadece Allah’tan bir lituf ve hosnutluk isterler.
Allah’a ve Resuliine yardim ederler. iste esas sadiklar onlardir.”*"*

Bu ayette Muhacirlerin niyetleri bildirilirken Ensar hakkinda sunlari

buyurmustur:

“Ve onlardan 6nce o yurda (Medine’ye) yerlesen, imana sarilanlar (ensar), kendilerine
hicret edip gelenleri severler ve onlara verilen (ganimet)lerden 6turd iclerinde bir
ihtiya¢ duymazlar. Kendilerinin ihtiyaglart olsa dahi, 6z canlarina tercih ederler. Kim
nefsinin cimriliginden korunursa, iste onlar kurtulusa erenlerdir.”**

%08 KadT Abdiilcebbar, Tesbit, s. 1044.
309 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 1048.
310 KadT Abdiilcebbar, Tesbit, s. 1046.
31 Hagr 59/8.
312 Hagr 59/9.

76



Bu ayette de Allah, ensarin Allah’in hosnutlugunu kazanmak tiizere fakirligi
tercih edip, kendilerinin ihtiyaglar1 olsa dahi kardeslerini kendilerine tercih ettiklerini

haber verip onlari svmektedir. >

Aynmi sekilde Restlullah (sav) da c¢esitli vesilelerle Ensart 6vmiistiir.
“Insanlar bir yola ve vadiye yonelseler, ensar da baska bir yol ve vadiye yonelse,

T .. . .. 314
ben kesinlikle ensarin yol ve vadisine yonelirim”

Ensar, imametin kendi haklar1 olmadigini anladiklar1 zaman, onu Kureysli
sahabenin onde gelenlerine birakmuslardir. Nitekim Hz. Eba Bekir, “Imamlar
Kureys’tendir” hadisini hatirlattigi zaman, bu olguyu yalanlamayip ona tabi
olmuslardir. Miiellif, Ensarin ger¢cek durumunu anlattiktan sonra biitin bunlardan
yola c¢ikarak, Restilullah’in niibiivvetinin her turlu eksiklikten uzak, sahabeninise
biitiin islerindeki blyuk kiguk cirkinliklerden beri olduklarimi ifade etmektedir.
Ensar’in hilafeti, 6nce Eba Bekir’e ardindan da Kureys’ten olan diger sahabilere

birakirken sadece Allah’in rizasini istediklerini belirtir.3*®

3.3.4. Hz.Peygamber’in Sahabeye Lanet Okudugu iddias:

Imamiyye’nin iddilarindan biri de Hz. Peygamber (sav)’in Muhacir, Ensar
ozellikle Hz. Ebl Bekir, Hz. Omer ve Hz. Osman’a tipki Firavun, Himan, Kartn,

Ebl Leheb ve Ebii Cehil’e Kur’an’da lanet okudugu gibi lanet okudugu seklindedir.

AKIT delillerin Resulullah (sav)’in beraatine sahitlik ettigi gibi sahabenin de
beréatine sahitlik ettigine isaret edilmistir. Muhacir ve Ensar hakkinda ileri siiriilen
bu iddialar, Resllullah’a bir kusur bulmaya ¢alisip, bunu bagsaramayinca ashabina

tohmet etmek suretiyle bunu yaptiklarina temas edilmistir.>'®

Miellif bu iddiaya cevap verirken ashabin 6zellikle de Hz. Ebu Bekir ve Hz.
Omer’in hayatindan ¢ikardigi 6rnekleri akli bir zemin {izerinde okumaya calismustir.

Bu itibarla sahabenin miitevazi yasamlar1 ve hilafet meselesindeki duruslart gibi

*1% Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, 5.1048.

314 Tesbit’deki yer alan hadis ile Buhari ve Miislim’dekinde lafiz farkliliklar1 bulunmaktadir. Bkz.
Bahari, Megazi, 53; Muslim, Zekat, 46

315 Kadt Abdiilcebbar, Tesbit, s.1048.

%1% Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 1050.

7



durumlarinin berdatlerine delil oldugunu agiklamaya ¢alismistir. Bu baglamda s6zii
edilen iddiada oldugu gibi Hz. Peygamber’in onlara lanet etmesinin mimkin

olmadigini vurgulamak istemistir.

Mesela Hz. Ebl Bekir Fedek arazisinin verilmesi hususunda®’ kendisine
higbir suglama yoneltilemez. Ciinkii bu araziyi kendi ailesine degil, tanimadigi
fakirlere vermistir. Eger iddia edildigi gibi, hakki gézetmeyen ve diinyalig1 isteyen
bir kimse olsaydi, bunu onlara verir ve bu yolla onlar iizerindeki otoritesini
saglamlastirirdi. Ancak O, bu araziyi Ehl-i Beyt’ten menetmis olmasinin sebebi

Res(lullah’in da bundan menetmis olmasidir.**®

Mdellif, sahabenin hilafet konusunda da beréatine dair isaretler bulundugunu
ifade etmektedir. Nitekim daha 6nce de deginildigi gibi Hz. Ebld Bekir halife
olmaktan kagmmustir. Ayni sekilde Hz. Omer’in de hilafete dair ragbetinin
olmadigini, ancak EbG Bekir’in onu sectigi ifade edilmistir. Hatta bundan dolay1 Hz.
Talha ve baska sahabiler Ebti Bekir’e kizarak, Hz. Omer’in sert mizagli olmasindan
dolay1 baskasin1 se¢mesini istemislerdir. Hz. Eb(i Bekir buna ragmen Hz. Omer’i
halife olarak tayin etmistir. Burada miiellifin dikkat ¢ektigi hususlardan biri de Hz.
Omer, Hz. Talha ile kendisinin halife olmasini istemedigi kimselere karsi olumsuz

319 Hz. Omer kendi zamaninda alti kisilik bir siira grubu

hicbir duygu beslememistir.
kurmustur. Bu gruba hicbir sahabi katilmak igin talip olmamistir. Hz. Omer’den
sonra Hz. Osman da kendi istegi olmadan sliraya dahil edildigini ve yine kendi

iradesi disinda halife oldugunu sdylemistir. Hz. Ali de ayni sekilde halifelik i¢in

317 Fedek, Medine ile Hayber arasinda bulunan ve Yahudilerin yerlesim yeri olan bir koydiir.

Hayber’in fethinden sonra barig yolu ile alinmig ve yarist Hz. Peygamber’e tahsis edilmistir. Hz.
Peygamber’in vefatindan sonra Hz. Fatima’nin kendisine hibe edilmesini gerekce gdstererek Hz. EbQ
Bekir’den istemesine dair bir rivayet bulunmaktadir. Bunun {izerine Hz. Eb Bekir’in sahit istemesi
iizerine Hz. Fatima’min Hz. Ali ve Ummii Eymen’i sahit gdstermesi bulunmkatadir. Hz. Eba Bekir,
Hz. Ali’yi es olmasi dolayisyla sahit kabul etmemis ve tek sahitle de olumlu bir karar vermemistir. Bu
rivayet dogru kabul edilmis olsa bile bu durum Hz. Ebi Bekir’in dinin hiikiimlerini uygularken ne
kadar titiz olduguna isaret etmektedir. Ayrica Hz. Ali’nin dahi kendi hilafeti doneminde Hz. EbQ
Bekir ve diger iki halife gibi hiikiim vermesi Hz. Eba Bekir’in bu konudaki isabetli kararina isarettir.
Bkz. Hiiseyin Algiil, “Fedek”, DiA, c. XII, s. 294,

%18 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 1052.

%1% Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 1056-1058.

78



giinlerce raz1 edilmeye c¢alisilmistir. Kisaca sahabeden hi¢ kimse yonetim igine talip

olmamustir.*®

Miiellif, yukarida bildirilenler iizerine bazi kimselerin, halifelerin hilafet isi
icin istekli olmadiklarinin dogru olmadigmi iddia edeceklerini sdylemistir. Bu
iddialarim1 da su gerekgelerle savunmuslardir: Hz. Osman’a Misirhilar hilafet
hususunda zaaflik gosterdigi gerekcesiyle halifeligi birakmasimi sdylemelerine
ragmen O, “Ben Allah’in bana giydirdigi gomlegi ¢ikarmam!” diyerek omrinun
sonuna kadar hilafet makaminda kalmistir. Ayn1 sekilde Hz. Ali Hariciler kendisine
muhalefet edip hakem olayindan hilafeti terk etmesini istedikleri zaman O, onlarla
savasmis, nihayetinde oldirilmiis ancak hilafeti terk etmemistir. Yine Hz. Hasan,
Hz. Muaviye kendisine karsi baski yapmis olmasina ragmen o da hilafeti terk
etmemistir. Hz. Hiiseyin Kufelilere el¢i gondermis ve hilafet talebinde bulunmustur.
Hatta halife olmak amaciyla Kufelilere gitmek {izere yola ¢ikmistir. Diismanlari,
Yezid’in halifeligini kabul etmesini istemislerdir. Ancak Hz. Hiiseyin bunu kabul
etmemis ve oldiiriilmiistiir. Iddia sahiplerinin bu olaylar1 dile getirmedeki maksatlari,
hilafet ugruna bunlardan daha biiyiik bir talep sekli olmayacagini isaret etmek

icindir.3**

Kadi, bu iddialara cevap olarak Hz. Osman, Hz. Ali, Hz. Hasan ve Hz.
Hiseyin’in kendilerine gorev verildikten sonra bu gdrevden ayrilmalarmin helal
olmadigina temas eder. Islam’a ilk giren kimselerin ydnetim hususunda asir1 istekli
olmadiklarin1 ¢linkii onlarin hilafet isinde kendileri gibi emsalleri oldugunu
vurgulamistir. Bu gorev verildikten sonra terk ettikleri takdirde ise cahil ve zalim
kimselerin goreve gelme ihtimali sebebiyle bu durumun caiz olmayacagini

belirtmistir.>?

820 K ad? Abdiilcebbar, Tesbit, s. 1060-1064.
%21 Kad? Abdiilcebbar, Tesbit, s. 1064-1066.
322 K adt Abdiilcebbar, Tesbit, s. 1066.

79



Bu hususta Muaviye b. Siifyan’in tasarruflarina temas edilerek elestirilerde
bulunulmustur. Ciinkii O, kendisinden sonrasi i¢in oglu Yezid’i vasiyet etmis, mal

dagitip onun i¢in Sam halkindan biat a.lmls‘[lr.323

Sonu¢ olarak ilk muhacirlerin hilafete ragbet etmemeleri Orneklik teskil
etmistir. Hz. Osman ve Hz. Ali yerlerine kimseyi vasiyet etmemislerdir. Hz. EbQ
Bekir ve Hz. Omer de yerlerine birakacak kimseyi isaret ettiklerinde asla ailelerinden

birisini birakmamuiglardir.*?*
3.3.5. Sahabe’nin Birbirine Kars1 Diisman Oldugu iddias1

[lim sahibi olmayan kimselerin sahabenin birbirine diisman olduklarini iddia
ettiklerine temas edilmistir. Miellif bu iddiaya yine sahabeyi midafaa sadedinde,
onlarin birbirine karsi olan sosyal ve siyasal agilardan iliskilerine deginerek drnekler
verir.3® Nitekim sahabenin birbirleri arasindaki dostluk, Islam kardesliginden neset
etmisti. Bu sebeple birbirlerini sevip 6vilyorlar ve imamete daha layik goriiyorlardi.
Birbirleri ile akrabalik baglarini gelistirmek icin kiz alip veriyorlardi. Ornegin Hz.

Ali Hz. Fatima’dan olan kizt Ummii Giilsim’ii Hz. Omer ile evlendirmistir.3?°

Sosyal iliskilerindeki kuvvetli bagin isaretlerinden biri de c¢ocuklarina
birbirlerinin ismini vermeleridir. Hz. Ali’nin Eba Bekir, Omer, Osman isimlerinde

327

cocuklart bulunmaktadir.>*" Insan ancak sevdigi ve deger verdigi kimsenin ismini

kendi ¢ocuklarina koyacag ifade edilmistir. 3%

Hz. Omer idari konularda diger sahabiler ile istisare eder ve hassaten Hz.
Ali’nin goriislerine ¢ok deger verirdi.**® Hz. Ali’yi Medine valisi ve kadisi yapmis ve

stira komisyonuna dahil etmistir. Biitiin bunlar1 vurgulamakla ulasilmak istenen,

323 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 1068.

324 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 1068.

325 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 470-476.

326 KadT Abdiilcebbar, Tesbit, s. 470; Eb( Abdullah Muhammed b. Sa’d Meni’ ez-Ziihri ibn Sa’d, et-
Tabakatii’l-kubra, Beyrut, Daru Sadir, 1957, c. X, s. 429-430.

%7 [bn Sa’d, Tabakat, c. I, s. 19-20.

328 K adT Abdiilcebbar, Teshit, s. 476.

%29 Kad? Abdiilcebbar, Tesbit, s. 472-474.

80



sahabenin arasindaki dostluk, baglilik, sadakat ve olusturulan akrabalik baglarinin ne

kadar kuvvetli oldugunu gostermektir.>*

Rafiziler’in bu dostlugu gercek gérmeyip, Hz. Ebl Bekir ve Hz. Omer’in bu
dostlugu sirf Hasimogullari’n1 idareden uzaklastirmak i¢in hile yapmak suretiyle
kullanmustir diyebileceklerine isaret edilmistir. Bu iddiaya cevap olarak, eger hile ve
aldatma olmus olsayd1 Hz. Eb( Bekir ve Hz. Omer, Hasimogullarim1 s(raya dahil
etmez, onlart imamete aday goOstermez, onlarin cennetlik olduklarina sahitlik
etmezlerdi denilir. Nitekim aksi sekilde davranan Hz. Muaviye, Hasimogullarina
diismanlik yaptigi zaman, onlar1 imamete laylk gérmemis, ilim ve ferasetlerine
basvurmamis ve cennetlik olduklarina sahitlik etmedigine temas edilmistir. Miellif
bu iddianin gecersizligini vurgulamak icin daha ileri giderek su kiyaslamay1
yapmistir: “Bunu iddia eden kimse, Resulullah’in, ailesini ve akrabalarini sadece
kandirmak ve aldatmak i¢in ovmiis, Hz. Muaviye ise Hasimogullarina son derece

merhametli davranmigtir” diyen kimse ile bir olacagini sdylemistir.***

Kadi ayrica bu iddiaya cevap olarak, neden Hz. Ali’nin bu tehlikeyi fark ettigi
halde siiraya istirak etmeyi kabul ettigini sorar. Bunun iizerine Rafiziler, Hz. Ali’nin
korku sebebi ve takiyye geregi yapmistir derse, dort halife doneminde kolelerin bile

hakki soylemekten ¢cekinmeyen bir idare yontemleri oldugu hatirlatilir, 3%

3.3.6. Hz. Ali ve Cocuklariin Gaybi Bildigi ve Mucizeler Gosterdigi
Iddias1

Sia’nin iddialarindan biri de Allah’in imamlar1 gaybi bilgilere muttali kilmis
oldugu seklindedir. Onlarin Allah’in hiiccetleri oldugu icin gaybi bilgilere muttali

olmalarinin zorunlu olduklarinmi iddia e‘[mislerdir.333

Miiellif, bu iddiaya Hz. Ali’den baslamak iizere Hz. Hasan, Hz. Hiiseyin’in

hayati lizerinden ornekler vererek onlarin gayba muttali olmadiklarini agiklayici

330 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 476.
1 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 478.
332 Kadi Abdiilcebbar, Teshit, s. 482.
333 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s.1000.

81



nitelikte reddiyeler getirmistir. Ornek verilen bu olaylarin tarihi gerceklik anlaminda

kabul gormiis ve sohret bulmus olma vasfim kullanarak delil sunmustur.***

Bu duruma verilebilecek en bariz 6rneklerden biri Cemel savasi sirasinda
gerceklesen olaylardir. Hz. Ali o vakitler Medineliler ile beraber, Suriye de kendisine
kars1 kalkisma halinde olan bir grup i¢in sefer hazirliklar1 yapiyordu. Bu esnada Hz.
Talha ve Hz. Zibeyr, Hz. Aise ile beraber Mekke halkindan bir grubu yanlarina
alarak Hz. Ali’ye muhalefet icinde olmuslardir.**® Hz. Ali ise tiim bu hazirhklardan

ve kendisine kars1 baslatilan kampanyalardanhabersiz olmustur.

Yine Hz. Ali’nin gayb1 bilmedigine dair verilen 6rnekler arasinda su olay yer
almaktadir: Bir giin kizlarindan birisinin beytilmalden almis oldugu bir inciyi gorip
onu azarlamigs ve had cezasi verecegini sdylemistir. Beytiilmalin hazinedari, Hz.
Ali’nin ciddi oldugunu gordiigii vakit zinet olarak inciyi kendisinin verdigini, aksi

halde kizinin beytiilmalden almaya giiciiniin yetmeyecegini agiklamugtr. >

Verilen ornekler arasinda Hz. Hiiseyin’in Kerbela olaymin ortaya ¢ikmasi
sirasinda Kufe’ye gitmeye karar vermesi, bunun iizerine Abdullah b. Omer’in ve
Abdullah b. Abbas’in O’na engel olmaya ¢aligmalari, buna ragmen Kufe’ye ailesi ile
beraber gitmede 1srar etmesive bu yonde karar vermesi bulunmaktadir. Hz. Hiiseyin
Kufelilerden herhangi bir muhalefet gérmeyecegine inanmasina ragmen yanildigi ve

pisman oldugu anlatilmugtir.>’

Biitiin bu verilen 6rneklerde onlarin da tipki diger insanlar gibi, olaylarin i¢

seyrini, dostlarinin ve diigmanlarinin niyetlerini bilmedikleri anlatilmistir.
Sida’nin iddialarindan biri de su sekildedir:

“Emiru’l-mii’'minin’in, Ebli Bekir ve Omer’den daha hayirli olduguna delil vardir.
Gunkd mucizeler onun elinde gorilmektedir. Onun zamaninda bir grup, onun
alemlerin ilahi1, goklerin ve yerlerin rabbi oldugunu iddia ettiler. Eb{ Bekir ve Omer
hakkinda boyle bir sey sOylenmemistir.”

334 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 1000-1008.
%% {bnii’I-Esir, el-Kamil, c. 111, 5.226.
336 K adi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 1002.
%7 Kad? Abdiilcebbar, Tesbit, s. 1004-1006.

82



Mdellifin bu iddiaya verdigi cevap yine kiyas yontemi iledir. Bilindigi iizere
Hint, Arap ve baska milletlerden topluluklar, putlarina ilahlik isnat etmislerdir. Bu
durumda onlarin kiyasina gore, sozli edilen putlarin da mucizeler gostermesi

gerekmektedir.>*®
3.3.7. Hz. Fatima’mn Zirriyetinin Atesten Korundugu Iddiasi

Imamiyye’den olan kimselerin iddialarma gére Hz. Peygamber (sav) sdyle

buyurmustur:

“Kizim Fatima iffetini korudugu i¢in Allah, onun ziirriyetine atesi haram kilmustir.”**

Mdellifin bu iddiaya verdigi cevap yine mukayese yontemi ile olmustur. Hz.
Peygamber tarafindan bdyle bir nas gelmis olsaydi, bunun gelmesi ve bilinmesi Hz.
Adem, Hz. Nuh ve diger peygamberlerin ateste yanmayacagina dair gelen naslar gibi
hatta daha kuvvetli bir sekilde bilinecegini ifade etmistir. Clinkii Hz. Fatima’nin

¢ocuklarinin zamani sézii edilen peygamberlerin zamanindan daha yakindir.**°

K&adi bu iddiayr bertaraf etmek i¢in su soruya yer vermistir: “Sen, hig
Havva’min zina isledigini duydun mu? O, Tamamen iffetliydi. Onun ziirriyetine ates

haram kilinds m1?3*

Hz. Peygamber’in hadislerinden Hz. Fatima ve Ehl-i Beyti hakkinda
soyledigi sozlerden 6rnekler getirilmistir. Bu itibarla imamiyye miintesiplerinin delil
olarak getirmis olduklar1 hadisin uydurma olduguna isaret edilmistir.

“Ey Muhammed’in kiz1 Fatima! Ey Muhammed’in halas1 Safiyye! Ey Muhammed’in
amcas1 Abbas! Biliniz ki benim Allah katinda size bir faydam olmaz.”** “Amel

islemeden oturan kimseyi nesebi yiiceltmez.”**® “Arab’m aceme takva disinda bir
{istiinliigii yoktur. Sizin en hayirliniz Allah’a kars1 en takvali olanmizdir.”3*

338 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 1008.
339 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 1024.
340 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 1024.
1 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 1024.
%42 B{iharf, Vesaya, 11.

33 Muslim, Zikr ve Dua, 38.

%4 Ahmed b. Hanbel, c. V, s. 411.

83



3.3.8. Hz. Ali ve Cocuklarinin Masum Oldugu iddias

Rafiza’nin iddialarindan biri de Restlullah’in Hz. Ali ve ¢ocuklarinin masum
oldugunu beyan etmis olmasidir. Bu hususta nas getirildigini, viicubiyeti geregi tiim
insanlara bildirildigini iddia etmektedirler. Bu sebeple Hz. Ali ve cocuklarinin
mucizeler gosterdiklerini ifade etmislerdir. Hz. Ali’nin masum oldugu, hata
yapmayip bu hususta nebiler gibi oldugu seklindeki iddialarin ilkini ortaya atan
Hisam b. Hakem’dir. Bu iddianin nedeni ise Resulullah’a tuzak kurup, dinini ifsat
etmeye calismak ve biitlin insanlar1 O’nun niiblivveti hususunda siipheye

diisiirmektir.>*

Ebl Ali el-Ciibbal “et-Tefsir ve Nakzu’l-imame ‘ala Ibni’r-Révendi” adl
eserinde bu iddialara temas etmis ve su sekilde cevap vermistir:
“Kugkusuz, Resulullah, kendilerine gonderildigi kimselere ve tébilerine, helal ve
harami bilme hususunda dinin mercii olarak bir kisiyi tayin etti” diyen kimse, “O,
sadece bir kisiye Resul olarak gonderildi. Ona sadece bir kisi iman etti ve tibi oldu. O,

sadece bir kisiyi tezkiye ve methetti. Sadece bu bir kisinin cennete girecegine sahitlik
etti” diyen kimse gibidir.”3*

Muellif yine bu iddaya karsit bir delil niteliginde, Hz. Ali’nin diger halifelere
nispetle muhalefet, hata ile suclanma ya da tekfir edilme gibi problemlerle
karsilagsmis oldugunu dile getirmistir. Buna ragmen higbir seferinde Hz. Ali, Hz.
Peygamber’in kendisi hakkinda nas getirdigini veya halife tayin ettigine dair bir
vasiyette bulundugunu iddia etmemistir. Cok ihtiyacit oldugu durumlar olmasina
ragmen mucizeler gostermemistir. Bilakis bir konuda delil getirdigi zaman sadece
icmaya bagvurmustur. Mesela hakem meselesinde kiyasi delil getirip bunu igtihada
baglayip sOyle sOylemistir:

“Allah kadin ile kocasi arasinda ayrilik tehlikesi belirdiginde iki hakem

gonderilmesini emrettigi ve Harem’de &ldiiriilen bir tavsanin kiymeti ¢eyrek dirhem
oldugu halde, imamet meselesi Miisliimanlara nasil anlagilmaz gelebilir?”*"’

Hz. Ali’nin herhangi bir konuda karar verdigi zaman onun dogru mu yanlis

mi1 oldugunu insanlara sorup, tartisip hem onlarmn goriislerini alip hem de kendi

%45 Kadf Abdiilcebbar, Tesbit, s. 978.
346 Kadi Abdiilcebbar, Teshit, s. 978.
37 Kadi Abdiilcebbar, Teshit, s. 980.

84



goriislerini aktardig: bilinmektedir. Ornegin Sam’daki hakem olayindan sonra Irak’a
dondiigii zaman arkadaslarina “bu konudaki goriis sahiplerinin goriigleri nedir?” diye
sormustur. Onlar kendi goriislerini ifade ettikten sonra O da kendi goriislerini
gerekgeleri ile ifade etmistir.®*® Burada vurgulanmak istenen nokta bu gibi 6nemli

olaylarin higbirisinde nas, ismet veya mucize ile delil getirmemis olmasidir.

Miiellif, Hz. Ali’nin igtihadi konularda farkli goriisler beyan etme hususunda
diger halifelerden daha meshur oldugunu®*® hatta kendisine muhalefet eden, kendi

goriisii disinda hiikiim veren sahabileri kadi ve vekil olarak tayin etmis oldugunu

séylemistir.35o

Sonug itibariyle Hz. Ali hakkinda nas gelmedigini bilmek Hz. Ammar, Hz.
Bilal, Hz. EbG Zer hakkinda nas gelmedigini bilmekten daha kuvvetli oldugu
vurgulanmigtir. Clinkii Hz. Ali kadar donemi i¢ karigiklar icinde gegmis ve kendisine
bu denli diismanlik edilmis baska bir halife daha yoktur. Arkadaslar1 ve ailesi onun

adina miicadele edip onu savunurlarken bile c¢ok ihtiyag duymalarina ragmen

herhangi bir nas, vasiyet, ismet iddiasinda bulunmamuislardir.®**

3.3.9. Hz. Peygamber ve Ehl-i Beytin Tiim Dilleri ve Meslekleri Bildigi
iddias

Réfiza’nin 6nde gelenlerinin iddialarindan biri de su sekildedir:

“Stiphesiz Peygamber (sav), emiru’l-mii’minin ve onun imametlerini iddia ettikleri
cocuklari, Fars, Rum, Hind, Kipti, Tiirk, Deylemi dillerini ve diger dilleri biliyorlar ve
konusuyorlardi. Bu dillerin asil sahiplerinden biri, o dili bu imamlardan daha iyi
bilemez... Onlarm (imamlarin) bu dilleri bilmeleri aklin delaletiyle vaciptir. Eger bu
dilleri bilmeselerdi, kendileri i¢in bir noksanlik olurdu. Ciinkii onlar, Allah’in
insanlara hiiccetleridir. Bu yiizden imama terciime yapilmaz ve bir diisman geldigi
zaman imam terclimana ihtiya¢ duymaz. Dolayisiyla onun biitiin dilleri bilmesi
lazzmdir... Imann alfabelerin tamamini bilmesi vaciptir. Herhangi birinin onlardan
daha glizel yazmas1 miimkiin degildir. Aksi takdirde onlara hakaret etmis ve kusurlu
saymus olurlar. Onlar, biitiin kitaplar1 yazdilar ve biitiin alfabeleri daha giizeli olmayan
alfabelerle yazdilar. Onlar, biitiin dilleri konustular. Peygamber (sav) Ibrahim’in

38 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 982.
39 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 984.
%0 Kadi Abdiilcebbar, Teshit, s. 984.
%1 Kadi Abdiilcebbar, Teshit, s. 986.

85



sahifelerini, Adem, Nuh, Musa, Davud, Isa ve biitiin peygamberlere inen kitaplar: bu
lisanlarda okudu ve onlar1 bu alfabelerle yazdi.”**

Rafiziler bu iddiay1 Restlullah (sav)’1t ve imamlar1 6vmek niyetiyle ortaya
atmis olsa da bu sekilde Hz. Peygamber’i yalanlamis olmaktadirlar. Cilinkii Hz.
Peygamber (sav) aklin delaletiyle de bilinecegi iizere immi bir peygamberdi.®** Bu
durumu niibiivvetine dair diismanlarina delil getiriyordu. Ciinkii onlarin kitaplarinda
yazili olan1 Allah’in vahyetmesi sayesinde onlara okuyordu. Ayni sekilde Hz. Alj,
Hz. Hasan ve Hz. Hiiseyin de Arap¢a okumak ve yazmaktan baska bir dil
bilmiyorlardi. Bu da tipki Hz. Ebi Bekir, Hz. Omer ve Hz. Osman’in diger dilleri
giizel yazip konusmadiklar1 nasil biliniyorsa ayni sekilde hatta daha kuvvetli bir

sekilde bilinir.**

Rafizilerin Restlullah’a ve Ehl-i Beyt’e verecegi zararin son noktasinin bu
oldugunu ifade eden miiellif, bunu yaparken onlar1 6vmek adina yaptiklarinm
sOylemistir. Yine onlarin bir iddialarina gore Restlullah (sav)’in ve imé&metlerini
iddia ettikleri kimselerin meslek tiirlerinin her ¢esidini ¢ok iyi bildiklerini
soylemislerdir. Ornegin ticarette, terzilikte, boyacilikta ve daha pek ¢ok meslekte
mahir olduklarini iddia etmislerdir. Ayrica Restlullah’in siiri biitiin sairlerden iyi

bildiklerini iddia etmektedirler.>®

Muellif, alimlerin aktardigina gore Restlullah (sav)’mn bu islerin hi¢ birisini
ehli kadar i1yi bilmedigini sdylemistir. Bunun yaninda Araplardan veya Arap
olmayanlardan higbir kimseden siir aktarmamiglardir. Bu durumun aslinda onun i¢in
uygun olmadigr ifade edilmistir. Nitekim Allah: “Biz ona siir ogretmedik, ona

yarasmaz da »356 buyurmaktadur.357

3.4. BATINILER

Naslarin zahiri manalarim1 kabul etmeyip, hakiki anlamlarimi yaratict ile

“masum imam”1n bilebilecegini iddia eden asir1 firkalarin ortak ismidir. Bu terimin

%2 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 990.

%3 A’raf 7/157-158.

%4 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 992.

%5 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 992.

36 yasin 36/69.

%7 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 992-994.

86



ilk olarak Makdisi’nin “el-Bed’ ve’t-tarih” inde kullanilmasindan hareketle hicri IV.
yiizyilin ilk yarisinda ortaya ¢iktigini sdylemek miimkiindiir. Islam diisiince tarihinde
batiniyye ile kastedilen, naslar1 zahir-batin ayrimina tabi tutarak teviller yapan
gruplarin temel itikadi diisiince bigimleri anlasilir. Bu lakabin bu tiir gruplara
verilmesinin nedeni, naslara zahiri manasiyla higbir ilgisi bulunmayan batini manalar
vermeleri, misliman goriiniimli olup asil amaglarini gizli tutmalari, gizli bir imama
tabi olmalari, alemin sirlarina vakif olduklarini iddia etmeleri gibi farkli sebeplere
baglanmistir. Bunun yaninda merkezi idareye kars1 olusmus gizli siyasi yapilanmalar

icin de kullamlan ortak bir isimdir.>*®

Batmiler Irak, Bahreyn, Sam, Misir, Hindistan, Horasan, iran gibi muhtelif
yer ve zamanlarda tek bir isimle anilmamislardir. Bunun nedeni donemden déneme
degisiklik arz edecek sekilde farkli inang ve diisiince sekillerine davet etmeleridir.
Buna gore; Cafer-i Sadik’tan sonra iméimetin oglu olan Ismail’e gectigini
diisiindiikleri i¢in “Ismailiyye”, alem ve imamet anlayislarinda yedili bir sisteme
inandiklart i¢in “Seb’iyye”, hakikat bilgisinin ancak gizli imamin verecegi talimle
Ogrenilecegini diisiindiikleri icin “Ta’limiyye”, dinin acik¢a haram addettigi konulari
helal saydikar i¢in “Ibahiyye”, mal ve kadinlari ortak olarak kabul eden Mezdek ve
Béabek’in dgretilerine uyduklari i¢in “Mezdekiyye” ve “Babekiyye”, Islam akaidine
ters diisen inancglar1 oldugu i¢in “Zenadika”, ahiret hayatinin varligini inkar ettikleri
icin “Melahide”, Hamdan Karmat (Kirmit), Nasir-1 Hiisrev, Ibn Nusayr ve Hasan
Sabbéah gibi kimseleri lider edindikleri igin “Karamita”, “Nasiriyye”, “Nusayriyye”,”
Diirziyye”, “Sabbahiyye” gibi isimlerle anilmistir.®*° Sonug olarak yapilmis olan
tanimlamalardaki belirsizlikler ve farkli goriislere ragmen Batiniyye genis anlamda

farkl firkalar ve mezhebi olusumlar i¢in kullanilan ortak bir lakap 01agelmistir.360

Her ne kadar asir1 goriislere sahip yukarida sozii edilen gruplarin ortak adi

olsa da, bu lakabmn dar anlamdaki karsiigi “Ismailiyye”dir. Ciinkii sdzii edilen

%58 Avni ilhan, “Batmiyye”, DiA, c. V, s. 190-191.

%9Ahmed Ates, “Batmiye”, islam Ansiklopedisi, MEB, istanbul, 1979, c.II, 5.339; Muhammed
Hammadi, Batinilerin ve Karmatilerin i¢ Yiizii, trc. [smail Hatib Erzen, Ankara 1948, s. 31-32.

%0 Mustafa Oztirk, Kur’an ve Asir1 Yorum :Tefsirde Batinilik ve Batini Tevil Gelenegi, 3. bs.,
Ankara, Ankara Okulu yay., 2014, s. 41.

87



firkalarm her biri ya Ismailiyye’ye ya da onun farkli kollarina atfedilen

lakaplardir.®**

Batini diislincenin dogusu hakkinda ise degisik goriisler ileri siiriilmiistiir.
Batini diisiinceye sahip olanlar bu olusumun baslangicim1 bizzat Cafer-i Sadik’a
dayandirirlar. Ehl-i Slnnet ve Mutezile alimleri ise Batiniyye’nin kaynagini
Mectsilik, Sabiilik, Yahudilik gibi eski din ve kiiltiirlere dayandirirlar. Bazi
aragtirmacilar ise, Eflatunculuk, yeni Pisagorculuk gibi gnostik felsefi diisiincelere
dayandirir. Bazi Sii yazarlara gére bu olusumun ortaya ¢ikisini hazirlayan kimse
Abdullah b. Sebe’dir. Ibn Hazm’a gore de Batiniyye nin asil kurucusu Hz. Ali’yi
ilahlagtiran Abdullah b. Sebe’dir.**Sonug olarak Batmiligin ne zaman ortaya ¢iktigi
ve kimler tarafindan kuruldugu kesin olarak bilinmemekle beraber, batini olarak
anilan tiim goriislerde dénemin farkli din, firka ve Islam’i ortadan kaldirmaya
yonelik ne kadar olusum varsa bunlarin ortak amaclart ugruna bir araya gelip
Batiniligi kurdugu dikkatleri ¢ekmektedir. Nitekim tiim bu gruplarin ortak inanci,
Islam’1 silah zoruyla veya ilmi yonden alt edemedikleri icin ya eski dinlerini ihya
etmek veya Miisliimanlari dinleri hususunda siipheye diisiirmek i¢in bir araya gelmis

olmalaridir. Bunu da ¢ogunlukla Siilik diisiincesi altinda yapmaya ¢alismuslardir. *

Batiniyye temel, belli baslh kurallar1 olan bir diisiinceye sahip olmaksizin,
Islam’in temel esaslarna aykiri teviller yapmak suretiyle var olmustur. Onlara gore
naslarin asil anlamlari, metinlerde gizlenmistir ve bu anlamlar1 sadece kendilerinin

tabi olduklar1 imamlar bilir.>®*

Batiniyye inanisina gore, kiilli akil ve kiilli nefis ulvi alemin sinirlar1 iken
nebi ve imam da sufli alemin boyutlarin1 olusturur. Bu noktada Nebi’ye natik,
imam’a ise samit derler. Peygamberlere atfedilen mucizelere ya inanmazlar ya da
batini manalara isaret eden semboller oldugunu sdylerler. Kéinatin bagli oldugunu
diisiindiikleri yedili sisteme peygamberler ve imamlarin da bagh oldugunu

diisiiniirler. Buna gore; bir peygamberin donemi kendisi ve kendisinden sonra gelen

%61 Oztiirk, Kur’an ve Asir1 Yorum, s. 41-42.
%2 {lhan, “Batiniyye”, c. V, s. 192.
%3 Bztiirk, Kur’an ve Asir1 Yorum, $.56-57.
%4 flhan, “Batiniyye”, c. V, s. 192.

88



alti imamla birlikte yedi devir siirer. Bu devir tamamlandiktan sonra yeni bir
peygamber gelir. Onlara gore, peygamberler insanlara giizel olan seyleri yasaklayip
zor olanlar1 emretmistir. Iste masum imamlar bu noktada devreye girer ve her asirda
s0zl edilen bu naslari tevil edip esas manalarini agiklarlar. Boylece insanlar1 agir

yiikiimliiliiklerden kurtarmis olurlar.*®

Batmiyye-Ismailiyye kiiltiiriiniin dayandig1 temel kaynaklardan biri de ihvan-

1 safa risaleleridir.>®®

Kadi Abdiilcebbar, eserinde zaman zaman ‘“el-Karamita” olarak
isimlendirdigi grubun iddialarina da yer vermektedir. Yukarida deginildigi gibi

Karmatiler, Batini gruplar i¢inde bir gruptur.

Karmatiler, I11./1X. asrin ortalarindan itibaren Ismaili mezhebinin icinde
olusan daha c¢ok siyasi karakterli bir harekettir.*®” Karmatilik adi; Ismailiyye’nin
Kufe Sevadi’ndaki kendi ismi ile meshur olmus bas davetcisi Hamdan b. el-Es’as’in
(v. 293/906) lakabindan esinlenerek ilk defa kullanilmigtir. Daha sonra sozii edilen
kimse imamet iddiasinda bulunan Ismaili davetin 6nderi Ubeydullah el-Mehdi’nin
imametini kabul etmemislerdir. Bunun yerine eski Ismaili 6gretiye gére; Muhammed
b. Ismail’in Kaim el-Mehdi olarak beklenmesi gerektigini iddia ederek Ismailik

hareketinden kopmus siyasi bir hareket haline gelmislerdir.368

Karmatiligin tesekkiiliinii hazirlayan pek c¢ok etken vardir. Bunlardan en
onemlisi hi¢ sliphesiz siyasi etkenlerdir. Karmatiligin dogup gelistigi II1./IV. asirda
Abbasi halifelerinin siyasi gii¢leri oldukg¢a azalmis, buna mukabil asker ve asker
destekli biirokratlarin niifuzlar1 artmistir. Biiveyhi hakimiyeti ile zayiflayan otorite
tamamen kaybedilmeye yliz tutmustur. Biiveyhiler halifenin manevi otoritesini kendi
cikarlar1 ugruna kullanmaktan c¢ekinmemislerdir. Ortaya cikan siyasi iktidarsizlik
neticesinde Abbasi bagkentine yakin yerlerde kargasa ve karigikliklarin artmasina

sebep olmustur. Siyasi otorite kendi i¢ sikintilarindan ¢ikip farkli olusumlari takip

%3 jlhan, “Béatmiyye”, c¢. V, s. 193.

%8 jlhan, “Béatmiyye”, ¢. V, s. 194,

%7Ali Aveu, “Karmatiler, Ortaya Cikislari, Fikirleri, Edebiyat1 ve Islam Diisiincesine Katkilar1”, Din
Bilimleri Akademik Arastirma Dergisi, c. 10, say1 3, y11:2010, s. 199.

*®Aveu, $.202.

89



edemedigi igin, Ismaili davetgiler bu bolgelerde rahatca kendi ogretilerine davet

edebilmislerdir.*®

Abbasi yoOnetimindeki bu zayifliklar beraberinde ekonomik ve sosyal
problemleri de getirmistir. Karisikligin en ¢ok bas gosterdigi bolgelerden olan Kufe
ve Basra gibi yerlerdir. Bu donemde ortaya ¢ikmis olan en 6nemli hareket Zenc
isyanidir. Karmati hareketinin ¢ikisindan hemen once gergeklesen bu isyan, Hamdan

Karmat’in hareketlerine zemin ha21rlarnlst1r.370

Karmati dini 6gretileri Fatimi Ismaililigi’'nin ortaya ¢ikmadan &nceki
Batiniyye dgretilerine uygunluk gosterir. Ayn1 zamandan IV. yiizyilda ortaya ¢ikan
Thvan-1 Safa risalelerine uygunluk gdsteren karmati dini dgretisine gore “nur’un
onemli bir anlam1 vardir. Allah’in zatin1 “sa’saani nur” ile “kahir nur’dan sudur eden
ulvi bir nur olarak tanimlarlar. Kahir nurdan ise akil ve kainatin nefsinin olustugunu
sOylerler. Buna gore kéinatin nefsi nebi, imamlarin akillarina kaynak olarak

bulunur.®"

Karmatilere gore Peygamber, kutsal ve saf kuvvet verilen kimsedir. Vahiy
getirenin ise Cebrail olmadigini, Peygamber iizerine tagan bir akil oldugunu iddia
ederler. Kur’an-1 Kerim ise Peygamber’in kiilli akildan aldigi bilgileri kendi

. . 72
ifadesiyle sunmasidir.?

Diialist Iran dinleri, Yahudilik, Hristiyanlik, Halk Hermetizmi’nin 6zellikle
de Gnostisizm’in Ismaili dolayisiyla Karmati fikir yapismin olusumunda énemli yeri

olmugtur.®

Sonug olarak Karmatiler naslarin zahiri ve batini manalarinin oldugunu ileri
stirerler. Peygamber’in zahirl manalar1 agiklarken, vasilerin asil manalar olan batini

manalar tevil edip agiklamalar1 gerektigini iddia ederler.®™

%9 Avcu, s. 202.

370 Avcu, 5.202-203; Sabri Hizmetli, “Karmatiler”, DIA, c. XXV, s. 510.
! Hizmetli, “Karmatiler”, DIA, c. XXIV, s. 512.

372 Hizmetli, “Karmatiler”, DIA, c. XXIV, s. 512.

13 Avcu, s. 206.

% Hizmetli, “Karmatiler”, DIA, s. 512.

90



3.4.1. ibadetler Hakkinda Ortaya Atilan Iddialar

Kadi Abdiilcebbar, Batiniyye’ye miintesip kimselerin Islam dinine has olan
Kur’an-1 Kerim okuma, namaz, oru¢ gibi ibadetleri yapip insanlardan gercek
niyetlerini sakladiklarini ifade etmektedir. Bu kimselerin alimleri, fakihleri, edipleri
kandiramayacaklari icin alt tabakadan cahil insanlari kandirdiklarma temas eder.

o e - . . A 375
Ayica s0zii edilen kimselerin esasinda Sia’dan olduklarini vurgular.

Bu firkadan olan insanlarin inanislarma gore leyletii’l-ifaza®’®, evladu’s-

377

safve,”’" anne ve kiz kardesleri nikahmna alma, kadinlar1 ortak olarak nikahlama,

dinin gerekliliklerini yok sayip peygamberlere kiifretme gibi adetlerine temas

edilmistir.>"®

Eserde Batiniler’in “meclisu’t-tagziye” (gidalanma meclisi) adin1 verdikleri
toplantilarda insanlara, her seyin bir batint oldugunu, bunun bilgisini ancak Allah’in
bilebilecegini, kendilerinin ise derecelerinin ylikselmesi halinde bu batini bilgilere

vakif olacaklarini anlatilmistir. Yine bu meclislerde insanlara:

“Nigin sabah namazinda cehri okunur da 6gle namazinda cehri okunmaz. Nigin
hurmanin yapragi uzun, iiziimiin yapragi yuvarlak ve muzun yapragi uzun ve enlidir?”
Onlara bunun cevabii sorduklar1 zaman ise sdyle derler: “Siz, deneme ve baglangic
seviyesindesiniz. Baslangi¢ seviyesindekiler, siitle beslenen ¢ocuk gibidirler. Onlara
sitten sonra daha kuvvetli besin verilir.” Onlara soyle derler: Allah, size “6lmiis
hayvan haram kilind1” buyurmadi mm? Halbuki biz de siz de Oliinceye kadar
bogazlanmis hayvan etini ve Oliinceye kadar balik etini yemiyoruz. Bunun manasi
sudur: “Peygamber (sa) 6ldii. O halde onun seraitini ikame etmek haramdir.” Su halde
senin Allah’mn hiicceti olan aziz efendimizin emrine sarilman gerekir. Iste bu havassin
ilmidir. Esek olan fukaha ile zahir ehli bunu bilmezler. Ciinkii onlar Allah’1in velisi ve
kullarma hiicceti olan imamlarma karsi c¢ikarlar.””® gibi sozlerle davette
bulunmuslardir.

Yine onlarin inanisina gore, diigmanlar1 oldugu ve yeryiiziinde giivenli bir
sekilde yerlesmelerine mani olundugu silirece namazin onlarin iizerine farz
olamayacagin soylerler. Bunu su ayetle delillendiriler: “Onlar: yeryiiziinde iktidara

getirdigimiz taktirde, namazi kilarlar, zekati verirler, iyiligi emrederler, kotiiliikten

%7 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 690.

378 Leyletii’l-ifaza: Davetci olan kimsenin her yil erkekleri ve kadmlar1 bir arya toplayip eglenceler
yaptiklar1 geceye verilen isimdir. Bkz. (nasirin notu) s. 690.

¥ Evladu’s-safve: Leyletii’l-ifizadan dogan ¢ocuklara denir. Bkz. (nasirin notu) s. 690.

%78 Kadt Abdiilcebbar, Tesbit, s. 690.

%79 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 1106.

91



3% Buna gbre namazin zahir ehline azap oldugundan

vazgegirmeye c¢alisirlar
bahsederler. Kendi 6gretilerini “el-Belagu’s-Sabi’ve en-Namisu’l-A’zam” ismini
verdikleri eserlerde anlatmiglardir. Onlara gore bir kimsenin kiz kardesi, annesi ve
kiz1 ile evlenmek haram degildir. Ayni sekilde zina, icki igmek, livata, faiz gibi
giinahlarin hepsi helaldir. Kisinin mali ve esi herkes arasinda ortak kullanima

aciktir.*®

3.4.2. Resulullah ve Ehl-iBeytinin Diinyahk Elde Etmek istedikleri
Iddias1
“Siz, Nebiniz olan o adamin diinyaya deger vermedigini ve ehl-i beytine diinyadan el
etek cektirdigini sOyliiyorsunuz. Fakat Abbasogullart ve Ebl Talib’in c¢ocuklari,
yeryliziiniin beste birinin kendilerine verildigini reddetmiyorlar. Hatta onlarin
biiyiikleri, zenginleri, melikleri ve servet sahipleri, “Biitiin insanlarin mallarinin beste

biri bizimdir. Hatta 6rdiigli yiinle gecinen fakir dul kadinin sahip oldugu malin beste
biri de bizimdir” diyorlardi.”**?

Mdellif, bu iddialarin “Karmatiler” tarafindan dillendirildigine isaret edip,
cevap verirken yine kiyaslama yoluna gitmistir. Restlullah (sav) buna dair bir nas
getirmis olsaydi, buna benzer diger naslarin gelmesi gibi hatta daha kuvvetli bir bilgi

ile gelecegini ifade etmektedir. Ornegin, “Sadakalar fakirler ve miskinler icindir*®

»384 ayetleri ve benzeri

veya “Allah size ¢ocuklarmmiz hakkinda sunu tavsiye ediyor
ayetleri bilmekten daha kuvvetli olmas1 gerekirdi. Ciinkii iddia edilen nas ileri gelen
kimseler hakkindadir ve onlar hakkindaki bir bilgi yaygin olarak mutlaka bilinmesi
gerekmektedir. Ayrica tarihi gerc¢eklere bakildiginda da Restlullah’in sahip oldugu
Arap yarimadasini kendi ailesine taksim etmesi gerekirdi. Ya da Hz. Ali’nin kendi
hilafeti zamaninda sahip oldugu topraklarin beste birini kendi ailesine paylagtirmasi
385

gerekirdi.

Miiellif burada iddia sahipleri tarafindan gelecek baska sorulara bir 6n
varsayimla, eger Restlullah’in ve Hz. Ali’nin hiikiim verdikleri donemde bdyle

yaptiklarin1 sdylerlerse, onlara bunun haberleri isiten kimselerde bir bilgi meydana

%80 Hac 22/41.

%81 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 1106-1108.
%82 K adi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 1026.

%83 Tevbe 9/60.

384 Nisa 4/11.

385 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 1028.

92



getirecegi sOylenir. Ciinkii iddia edilen taksim, siirekli tekrarlanan bir bilgi
oldugundan o6yle kuvvetli bir bilgi olur ki, Hz. Ali’nin Basra’da veya Sam’da

savastig1 bilgisinden daha kuvvetlidir.*®

Durumun hakikati ise iddia edilenin aksinedir. Cunkl gercekte Resdlullah
(sav) ehl-i beytine sadakayr haram kilmistir. Ayrica onlarin zenginlerine,
Hasimogullarindan olmayan miisliiman fakirler i¢in sadaka vermelerini zorunlu
saymisgtir. Hasimogullarinin fakirleri i¢in ise beste birin, beste biri kadar pay

Verilmistir.387

Muellif bu akli ¢ikarimlara yonelik olarak hadislerden pek ¢ok ornek verir.
Mesela Hz. Fatima’nin ev islerinden yorgun diismesinden sonra babasindan
kendisine yardimci olacak hizmetci istemesi, Hz. Peygamber’in ise ona nasihatte

bulunup tesbihat yapmasim 6nermesi 6rnek verilmistir. >

Yine bir bagka seferde Hz. Fatima’nin ogullar1 Hasan ve Hiiseyin’i yaninda
getirerek, ResOlullah’in onlara hediye vermesini istemesi Ornek verilmistir.
Resulullah (sav) ise “Biiyiigiine heybet ve ilim, kiigiigiine muhabbet ve riza verdim”
diverek dua etmigstir.®® Biitiin bu érneklerden Hz. Peygamber’in ehl-i beyti icin

oncelikli olarak giizel ahlaki dilemesi goriilmektedir.
3.4.3. Tibbu’n-Nebevi ve Adab-1 Muaseret ile Alakah iddialar

Tibbu’n-Nebevi ve adab-1 muaseret esasl bu iddialar genel itibariyle stinnete
yoneliktir. Bu sekliyle dogrudan niibbiivvet karsithgmi temsil etmez, ancak bu
kanalla niibiivvetin temel dinamikleri lizerinde sliphe uyandirmaya calisir. Bu da
Oziinde niibiivvet karsithigini temsil eder. Bu minvalde miiellif, Hz. Peygamber’in

tibbu’n-nebevi ve adab-1 muaserethakkindaki bazi hadisleri iizerinden ortaya atilan

%86 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 1028.

%87 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 1028.

388 Bkz. Buhari, Fezailu’s-sahabe, 9.

%9 Ebii’l-Kasim Sikatiiddin Ali b. Hasan b. Hibetiillah [bn Asékir, Tarthu medineti Dimesk, thk.
Muhibbiddinn el-Amri, Beyrut, Darii’1-Fikr, 1995, c. X1V, s.128.

93



siiphelere yer verir. Bu siiphelerden biri “Icinde hurma olmayan ev halki actir”**

hadisi hakkindadir.

Bu hadis hakkinda “Iste su bizim efendimiz, el-Aziz’in (bu grubun
liderlerinden) konag: i¢cinde hurma yiyen ve hurma isteyen higbir kimse yoktur. Ama

»391

hi¢hbiri a¢ degil bilakis tokturlar”®" seklinde bir iddia ortaya atmiglardir.

Mdellif onlara, Resllullah’in bu s6zii soylerken besin kaynagi olarak hurma
yemeyen insanlarin oldugunu buna ragmen agliklarim1 giderdiklerini bildigini
sOylemistir. Bu hadiste kastedilenin besin kaynagi olarak hurma yetistiren Medine ve
civar sehirlerin olduguna isaret eder. Bu vesile ile kendileri ve aileleri i¢in besin

kaynagi olan hurma edinmeye tesvik etmistir.

Bir diger siiphe ise ReslOlulah’mn: “Sifa, bal serbetinde veya hacamat¢inin

392, «

bigaginda veya Kur’an ayetindedir. ‘Mantar, kudret helvasi cinsindendir. Suyu

goze §ifad1r”393 hadisleri lizerinden ortaya atilmistir.

Iddia sahipleri bu séze dair, humma hastalarmna ve akciger zarinda iltihap olan
bir hastaya bal yedirilmesine ragmen iyilesmediklerini; bilakis balin onlara zarar
verdigini ifade etmislerdir. Ayrica felgli veya kemik iltihabi olan hastalara hacamat
yapildigr taktirde bunun onlar1 iyilestirmek yerine sakat birakacagini iddia
etmislerdir. Yine hasta olan insanlarin Kur’an okumalarina ragmen iyilesmedikleri,
mantarin tedavi etmis oldugu bir gbz rahatsizligi olduguna sahitlik etmediklerini

sdylemislerdir.***

Muellif bu iddialara, Hz. Peygamber’in sdyledigi seylerin disinda bagka bir
seyde sifa olmadigini; sadece bunlar da sifa vardir gibi bir s6z sdylemedigi seklinde
cevap verir. Ancak “sunlarda sifa bulunmaktadir” demistir ki bu soz de hakikati
beyan eder. Balin ve hacamatin sifa verdigi durumlar oldugu bilinmektedir.

Res(lullah (sav) bunlar1 her hasta icin emretmemistir. Nitekim Resulullah “/ki ac:

3% Miislim, Esribe, 26.

%91 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 1140.

%92 Bkz. Miislim, Seldm, 26. Miislim’deki hadiste “Kur’an ayeti” ifadesi bulunmamaktadir.
3% Miislim, Esribe, 28

%% Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 1142.

94



seyde ne ¢ok sifa vardir: Sabir ve hardal (siifd)”** buyurmaktadir. Ayni sekilde bu
zikredilenler disindaki hadislerinde pek cok meyve ve sebzeyi tavsiye eder. Kendisi
doktor olmamasina ragmen sdylediklerinden hig¢birinin gergeklige aykir1 olmadigina

isaret edilmistir.>*

Burada Kadi, ashabin bu sozler karsisindaki tavrina deginmektedir. Onlar
Resdlullah’in tavsiye ettigi sifa kaynaklarini, sifa vesilesi olarak kullanmalarina
ragmen neticede Oleceklerini; sifanin tavsiye edilen ilaglar sebebiyle degil yalnizca
Allah’tan olduguna inanmaktadirlar. Allah’in sifayr bazen ilagla bazen ilagsiz
verdigini ya da ila¢ kullanilmasina ragmen ilacin hasta ettiginin bilindiginden
bahsedilmistir. Cilinkii Allah’in imtihan1 geregi adeti bazen sifa vermek bazen de
vermemek {izere cereyan eder.**” Bazen de Allah, birbirinden ¢ok farkli hastaliklara
tek bir seyle sifa verir ki o da Kur’an’dir. Miiellif, vahyolundugundan beri Kur’an

gibi manevi bir ilacin olmadigim belirtir.>*®

K&di, s6zi edilen bu iddialara bagka bir yonden daha cevap vermektedir:
Onlar goze iyi gelen ilaglar arasinda mantar suyu olmadigini ifade etmislerdir. Bu
s0zl soyleyen kimselerin rubUbiyeti, adeti, tibb1 bilmeyen kimseler oldugunu soyler.
Ciinkii her toplulugun tib bilimi ve buna gore gelistirmis olduklari ilaglar birbirinden
farklidir. Sehirlerde oturanlarin tibbi ile kdylerde oturanlarinkinin farkli oldugu gibi.
Mesela Horasan halki atesli hastaliklar1 et ile tadavi ederken; Nisabur halki atesli

399

hastaliklar1 yag ile tedavi etmektedir. Bunun yaninda Huneny b. Ishak’m™>™" (v.

260/873) eserlerinde bildirdigi ilaglart ilk ¢agin {inlii doktorlarindan olan Hipokrat’in

400

(m6 460[?]-375[?]) bilmedigi gergegine isaret eder.” Tib biliminin pozitif bir bilim

olduguna temas edilir. Edinilen tecriibelerin siirekli ve aym tarzda devam

%% Eb( Bekir Ahmed b. Hiiseyin b. Ali Beyhaki, es-Siinenii’l-Kuibra, thk. Muhammed Abdiilkahir
Atd’, Mekke, Mektebetii Darii’l-Baz, 1994, c. 1X, s. 346.

%% Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 1142.

%97 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 1142.

%% Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 1144.

%9 As1l adi Ebd Zeyd Huneyn b. ishak el-ibadi olan eski Yunan tip ve felsefesinin islam diinyasina
aktarilmasini saglayan miitercimlerden birisidir. Bkz. Hasan Katipoglu, “Huneyn b. ishak”, DIA, c.
XVIII, s. 378.

%0 Kadi Abdulcebbar, Tesbit, s. 1146.

95



etmedikleri; bilakis toplumdan topluma ve zamandan zamana c¢ok buylik

degisiklikler gosterdigine isaret edilir.*™*

I2 Y

Restlullah (sav)’in “Sefere ¢ikiniz, ganimet bulunuz.”, “Ummetim icin erken

402 sazleri (izerine, sefere ¢ikanlarin her zaman

sefere ¢cikmak bereketli kilinmistir
ganimet bulmadiklarint veya erken yola c¢ikanlarin zaman zaman talihsizlikler
yasaylp soyulduklari veya oldiriildiikleri seklindeki iddialarina yer verilmistir.
Mdellif bu tur iddialara yine ayni yontemle cevap vermistir. Restlullah (sav) bu emri
kendisi i¢in fayda yaratacak kimseye vermistir. Yani hastaya, yasliya, glvenlik
kosullarin1 saglamayan ortamlarda veya sicak vakitlerde yolculuga c¢ikmayi
nehyetmis ve onlara yiice Allah’in su ayetlerini okumustur: “Kendi ellerinizle
kendinizi tehlikeye atmayin*®® Bu sekilde ashabi onun tavsiyelerinden ne kastettigini

anlamisglardir. Yani Restlullah’in bu emirleri her haliikarda gecerli 011’118.1’1115'[11’.404

Hz. Peygamber (sav)’ e iftira atilan sozlerinden biri de, “Bana, bir hayvan
budu hediye edilse kabul ederim. Davet edildigim sey paca yemegi bile olsa icabet
ederim™® hadisidir. Onlar bu hadisten, Hz. Peygamber’in a¢ gozliilik yaparak
insanlardan bir seyler talep ettigini iddia etmektedirler. Miiellif, Hz. Peygamber’in
tok gozlilliigiinden bahsederek ornekler vermistir. Nitekim O, Arap yarimadasina
hdkim olmus ve toplanan mallardan kendisini, eslerini ve ehl-i beytini mahrum
kilmigtir. Toplanan gelirleri ihtiyag sahibi olan insanlara dagitmistir. Ayrica,
kendisine hediye edilen seyin karsiligimi fazlasiyla verdigi bilinmektedir. Nitekim
tiim bunlar onun {stiin ahlakindan ve faziletindendir. Fakir kimseler yemege davet
ettiginde icabet edilmesini tavsiye etmis, hediyelerinin asla hakir goriilmemesini
emretmistir. Bir hadisinde sdyle buyurmustur:

“Kiilfete girmekten sakinin! Sizden birinizin yaninda bir ziyaretci bulundugu zaman,

onun i¢in yaninda bulunmayan seyi ikram etmek i¢in kendisini zora sokmasin. Sizden
birinin yaninda bulunmayan seyi ikram etmek i¢in kiilfete girmesi ne kotii bir seydir.

401 Kadi Abdiilcebbar, Teshit, s.1150.

492 Eh(1 Davud, Cihad, 85.

403 Bakara 2/195.

404 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, 5.1192-1194.
405 Buharf, Hibe, 2.

96



Yaninda bulunan seyi hakir goérmesi ne kotli bir seydir. Sizden biriniz kardesinin
yaninda hazir bulundugunda onun takdim ettigi seyi hakir gormesi ne kotiidiir.”*%

Iddia sahiplerinin, Resulullah’in “Birinizin yemek kabina sinek diistiigii
zaman, onu iyice batirin. Ciinkii onun bir kanadinda hastalik, diger kanadinda sifa
vardir. O, hastalik olan kanadiyla kendisini bizden korur” hadisi hakkinda da
elestiride bulunduklar1 goriilmektedir. Miiellif, bunun ¢irkin goriilecek bir sey
olmayip bal arisin1 6rnek getirmistir. Bal arisinin ignesinde hastalik, karninda bal

oldugundan bahsetmistir.**’

Bunlarin yaninda Resulullah (sav)’in yemek yeme adabiyla da dalga
gecmisler ve onun elleri ile yemesini ayiplamislardir. Bunun kirli olmanin alameti
oldugunu, Kisra ve Farslilarin nasil kasik, bigak gibi alet-edevatla yemek yediklerini
ornek gostermislerdir. Miiellif bu elestiriye, ResUlullah (sav)’in parmaklarini
yalamasini, onun giizelliklerinden ve faziletlerinden oldugunu sdyleyerek cevap
vermektedir. Bunun esasinda Resilullah’in tevazusuna ve insanlara deger vermesine
isaret oldugunu nakleder. Nitekim O, atina bindigi zaman daima terkisine birini alir,
elbisesini kendisi yamar, zayif, fakir, dul ve hizmetcilere yardim ederdi. Onun
halifeleri ve ashab1 da ayni ahlakla ahlaklanmigtir. Ayrica insanlar, kendilerinin ve
sevdiklerinin tlikliriglinden tiksinmediklerine, tiikiirigiin Allah’in yaratiklarina
verdigi en bliyiik nimetlerden biri olduguna temas eder. Bununla alakali bir hadis
nakleder:

“Resulullah, bir giin avucuna tiikiirdii ve sonra parmagini onun iizerine koyarak soyle
dedi: “Allah Teald buyuruyor ki: Ey Ademoglu! Sen, nasil beni aciz yerine

koyuyorsun. Halbuki ben seni sunun gibi bir seyden yarattim. Seni duzenleyip
mitkemmellestirdigim zaman, sabah-aksam yiiriidiin. ..”"*®

Onlarin 6nderlerinden el-Aziz seklinde adlandirilan kimsenin insanlara kars1
kibirli olduguna dikkat ¢ekilmis, temizlenirken su yerine idrar kullanan Kisra ve

Mectsilere dikkat cekilmistir. Bu sekilde iddialarinin asilsizligina dikkat

4% Ahmed b. Hanbel, Msned, c. 111, s. 371.
407 Kadt Abdiilcebbar, Tesbit, s. 1198.
408 K adt Abdiilcebbar, Tesbit, s.1200.

97



cekilmistir.*®® Nitekim onlarin savunduklari kimseler, hem insanlari kiiglimseyen

hem de hakikati itibariyle temizlenmeyi bilmeyen kimseler oldugu vurgulanmistir.

Miiellif, Resulullah’in tevazusundan parmagini yalamasini ve zorba krallarin
yaptiklarinin  hi¢birini yapmamasin1 onun faziletinden oldugunu dolayisiyla
niblvvetinin alametlerinden oldugunu sdylemektedir. Bu baglamda ResOlullah
(sav)’in insanlara yaptig1 6giitlere yer verilmistir:

“Insanlarin, ayakta durarak oniinde el pence divan durmalarindan hoslanan kimse
’ 410
cehennemdeki yerini hazirlasin!”

“Resulullah asla yaslanarak yemek yernezdi”411

“Ben sadece bir kulum. K6lenin yedigi gibi yer ve kolenin oturdugu gibi otururum”*?

Sonu¢ olarak Allah’in kendisine ne kadar hakimiyet ve diinyalik vermis
olursa olsun Res(lullah’in tevazusuna agik isaretlere yer verilmistir. Bu baglamda

yasam bi¢imi olarak tevazusu niibiivvetinin alametlerinden birisi sayilmistir.
3.4.4. Hz.Zeyneb bnt. Cahs Hakkinda Ortaya Atilan Iddialar

Batiniler’in attiklari iftiralardan biri de Hz. Zeyd b. Harise ile Hz. Zeyneb bnt.
Cahs’in bosanmalar1 hadisesidir. Kissaya gore Hz. Peygamber (sav) bir giin Zeyd’i
gormek icin evine gider ancak onu evinde bulamaz. Esi Zeynep bnt. Cahs ekmek
pisirmektedir ve Hz. Peygamber’in geldigini goriince tandirdan basin ¢ikarir ve Hz.

Peygamber’in yanina gelir.

Bu grubun attif1 iftiraya goére Hz. Peygamber, Zeynep’i gordiikten sonra,
Zeyd’in oOldiriilmesi i¢in bir seriyyeye gonderir. Batinilerin 6nde gelenlerinden
bazilar1 bosanma hadisesinin anlatildig1 Ahzab suresindeki “Allah’in agiga vuracagi

59413

seyi iginde gizliyordun ayetinin anlaminin “yapmis oldugun zinayr” seklinde

te’vil ederler.**

409 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 1202.

10 Eh1 Davud, Edeb, 166.

1 Buhari, Et’ime, 13.

12 Beyhaki, Suabu’l-iman, thk. Muhammed Said Zaglul, Darii’l-Kiitiibi’l-ilmiyye, 1990, c. VIII,
5.116.

413 Ahzab 33/37.

414 Kad? Abdiilcebbar, Tesbit, s.1208.

98



Muellifin bu ¢irkin iddiaya ilk vermis oldugu cevap, diisiinen ve akleden bir
kimsenin bu iddianin yalan oldugunu, Hz. Peygamber’in dogru sozlii bir peygamber
oldugunu bilmeden bile anlayacagi seklindedir. Bunu delillendirmesi sosyolojik
gergekler tlizerine bina etmis oldugu hakikatlerdir. Nitekim Zeyd, Hz. Peygamber’in
azadli kolesidir ve ona biitiin hayat1 boyunca iyi davranmistir. Zeyneb bnt. Cahs ise
Hz. Peygamber’in halasinin kizidir; bu itibarla onu hem kiigiikken hem de
biiyiidiigiinde defalarca gormiistiir. Evlilikleri s6z konusu oldugunda ise Hz. Zeyneb
sert mizagl olup Hz. Zeyd’i sevmemektedir. Hz. Peygamber (sav) bu duruma
uzullyor ve Hz. Zeyd’e siirekli sabretmesini nasihat ediyordu. Hz. Zeyneb’in Hz.
Zeyd’e verdigi sikintilart gordiikge en basta evlendirmemis olmayi, akrabasi olmasi
hasebiyle de Hz. Zeyneb’e kendisinin sabretmesinin daha uygun oldugunu
diisinmistiir. Bunun tizerine Allah, onunla evlenmesini vahyetmis ancak Restilullah
(sav) bunu Zeyd’den gizlemistir. Zeyd’e kararindan geri donmesini nasihat etmistir.
Neticede Resdlullah gelmis olan vahyi Zeyd’e bildirmedigi i¢in azarlanmistir. Daha
sonra bosanmalarinin akabinde Zeynep iddetini tamamladiktan sonra Hz. Peygamber

. o 415
onunla evlenmistir.

Hz. Zeyd evlenmeden 6nce de bosandiktan sonra da Hz. Peygamber’e tam bir
baglilik ve sadakat gostermistir. Restlullah (sav) onu Mute savasinda komutan tayin
ederek s0yle buyurmustur:

“Zeyd komutaninizdir, O 6liirse Ca’fer b. Ebi Talib, o da o6liirse Abdullah b. Revaha
komutanimzdir”*'®

Hz. Zeyd, Peygamber’in bu emrine itaat etmis ve sehid olana kadar
savagmistir. Hatta bu savagta yitirilen ashabina Peygamber’in {iziintiisiinlin higbir
seye denk olmadigi sdylenmistir. Daha sonra Zeyd’in oglu olan Usame’yi de ayni
sekilde sevmistir. Nitekim onun hakkinda “hibbu Resulillah” (Resulullah’in sevdigi
kisi) denilmistir. O da babas1 gibi Restlullah’in dinini ihya etmek i¢in cihattan geri

kalmamistir. Miiellifin tiim bu iligkileri anlatmasindaki sebep, ne Zeyd’in ne de

415 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 1208.
418 Ahmed b. Hanbel, Msned, ¢. XXXVII, s. 257.

99



oglunun hayatlarinda veya vefatlarindan sonra iddia edilen seylere dair bir haberin

gelmemis olmasidir.**’

Butin bu gergekliklere ragmen Hz. Peygamber’e iftira atmaktan
cekinmemisler ve yakin adamlarindan birisinin esi ile zina etmek ardindan ise
Oldiirtilmesi i¢in bir savasa gondermekle su¢lamiglardir. Bunu niibiivvet ve emanet
icin Allah’in kendisini segtigini iddia eden bir kimsenin yapmasini elestirmislerdir.
Hatta Hz. Zeyd’in olaylara kars1 ¢cikmaya ¢alistig1 ancak buna giiciinlin yetmedigini
iddia etmislerdir. Eger Zeyd b. Harise sdylenildigi gibi yasanilan seylere karsi
¢ikmis, bagirmis ve bir grup insan da ona tabi olmus olsaydi bu haber mutlaka diger
haberlerin geldigi gibi gelirdi. Bu bakimdan bunu iddia edenler tipki, Zeyd’in
Resulullah ile savastigi, onu ele gegirmek i¢in Rumlara bagvurdugu, kendisi ve
oglunun Islam dininden dénmiislerdir demeleri gibidir. Biitiin bunlar olmadig1 igin

418

yapilan iddialarin hepsi bosa ¢ikmaktadir.” Miiellif burada yine kiyaslama yolu ile

sOylediklerinin yalan oldugunu ortaya ¢ikarmaktadir.
3.4.5. Hz. Peygamber’in Eslerinin Sihir Bildigi iddias:

Iddia sahiplerinin Resulullah’m ailesine attig1 iftiralardan bir digeri de su
sekildedir:
“Siz, Muhammed’in kendisinden sonra esleriyle evlenilmesini ni¢in yasakladigini
biliyor musunuz? Bunun ince, batini ve gizli bir sir1 vardir. Ciinkii esleri, onun
sihirlerine ve hilelerine vakif olmuslardi. Bu yilizden kendisinden sonra baskalariyla

evlenip de onlar1 anlatmalarindan korktu. Ciinkii o kadinlarda yumusaklik ve zayiflik
vardi. Bunu bildigi i¢in yasakladi. Iste bu, onun hikmet ve zekasidir.”

Miiellif her seyden oOnce bu iddianin kaynagmin ne oldugunu
sorgulamaktadir. Bunlar1 nakil yolu ile mi yoksa ilham ile mi 6grendiklerini sorar.
Resulullah’in erkeklere, annelerini, kizlarini, kiz kardeslerini, halalarini, teyzelerini,
yegenlerini haram kilmigtir. O halde bunlari da m1 iddia edilen gerekge ile haram

kilmaktadir? Onlara bu sekilde meydan okuyarak kanit getirmelerini istemistir.

Ayrica Restilullah’in eslerinin vakif oldugunu iddia ettikleri sihirlerin ne

oldugunu sorar. Bunun iizerine, bu sihirlerin zahir olmadig1 i¢in bilinemeyecegini

417 Kadi Abdiilcebbar, Tesbit, s. 1210.
418 Kadi Abdiilcebbar, Teshit, s. 1212.

100



iddia ederlerse; o vakit haram kilmanin bu sebeple oldugunu nerden bildikleri
sorulur. O vakit zahir oldu diye itiraf etmeye kalkarlarsa, o zaman da eslerinin

baskalarina haram kilinmasinin faydasinin olmadigi séylenir.

Mifterilerin tuhaf tutumlarindan biri de rezillikleri apagik ortaya ¢ikinca,
Resdlullah’a salat getirmeye, onu hikmetli, sabirli, nefsine hakim olmak ve hi¢ kusur
islememekle 6vmeye baslamalaridir. Miiellif, onlarin kendileriyle c¢elismelerine ve

iddialarmin yalan olduguna bu sekilde kanitlar getirmektedir.**®

419 adT Abdulcebbar, Tesbit, s. 1214-1216.

101



SONUC

Delail literatirine ait olan “Tesbitii Delaili’n-nublvve”deki nlblvvet
karsitlarini inceledigimiz bu calismanin birinci boliimiinde, Kadi Abdiilcebbar’in
hayati, ilmi kisiligi, eserleri ve yasadigi donem incelenmistir. Bu bdlimin son
kisminda Kadi’ye gore Stinnet/Hadis ve cerh-ta’dil alimlerinin kendisi hakkindaki

sOzlerine yer verilmistir.

Ikinci boliimde eserin deldil tiiriine ait olmasi hasebiyle bu alanin
kavramlarma yer verilmistir. Deldil literatiiriiniin tarihl serliveni, kelamcilara ve
muhaddislere gore nasil ele alindigi ve 6nde gelen eserlerin isimleri zikredilmistir.
Bolimiin son basliginda Kadi Abiilcebbar’in eseri tanitilmis ve deldil literatiirii

icinde nasil bir yer tuttuguna temas edilmistir.

Hicri IV. asirda Milhidler, Hristiyanlar, Imamiyye/Rafiziler, Batiniler’in
iddialarina yer verilen son bdliimde, cevaplar muhaddislerin deldil eserlerinden farkli
olarak mutezili gelenege uygun olarak verilmistir. Bu baglamda olaganiistii 6zellige
sahip delillere sahit olamayanlar igin, delil olma vasfi ancak tevatur teorisine
dayanarak aciklanmistir. Bunun yaninda iddia sahiplerinin batil fikirlerine mukayese
yontemi ile cevaplar verilmistir. Bununla amaglanan akli bir delil olan kiyas

yonteminden faydalanarak iddia sahiplerinin iddialarinin gecersizligini ispatlamaktir.

Muellifin genis ilmi birikimi sayesinde delail bagligi altinda tefsir, hadis,
kelam, siyer malzemesini kullanmasi da eserin orijinal 6zelliklerinden birisidir. Bu
baglamda tiim bu ilmi gelenek bu baslik altinda kendilerine has yontemleriyle

aciklanmustir.

Son boliimde ¢ikarilan sonuglara gore Miilhidler’in iddialart genel olarak
Kur’ani Kerim iizerinden niibiivvete yonelik olmustur. Miellif burada i’cazu’l-

Kur’an ilmine ¢ok¢a basvurarak 6ne siiriilen iddialari bertaraf etmistir.

Ikinci olarak Hristiyanlarin iddialarma degilmistir. Hz. Peygamber’in sahsina

ve yasam tarzina yonelik atilan iftiralara cevap vermenin yani sira, Hz. Peygamber’in

102



immi bir kimse oldugu halde Hristiyanlarin inanislarinin gegersizligini haber

vermesi nlbivvetinin delillerinden sayilmustir.

Imamiyye/Rafiziler’in iddialar1 ise daha ¢ok sahabeye yonelik olmustur. Bu
baglamda eserin O6nemli bir 6zelligi ortaya cikmaktadir. Mduellif, diger delail
eserlerinde olmayan bir olguyu niibiivvet delillerinden saymistir. Sahabe miidafaasi,
niibiivvet karsitlarina verilen miicadelede niibiivvete kanit olarak sunulmustur.
Nitekim Kadi, eserin ¢esitli yerlerinde Hz. Peygamber’e iftira atmaya cesaret
edemeyenlerin sahabe {izerinden bunu yaptiklarina temas etmektedir. Bu itibarla
eserin yaklasik tcte birinin sahabe miidafaasina ayrilmasi, onun orijinal

Ozelliklerinden birini daha ortaya ¢ikarir.

Batiniler baghig1 altinda incelenen iddialara bakildiginda ise Restlullah’in
sahsina, Ehl-i Beyt’ine ve ozellikle hadislere yonelik itirazlar bulunmaktadir. Bu

iddialara da esere hakim olan akli yontemler ile cevaplar verildigi goriilmiistiir.

Miiellifin Resulullah’in hayatindan baslamak {izere, sahabe ve Islam
tarihinden olaylara bir deléil eserinde yer vermesi o gunun en cok ihtiya¢ duyulan
meselesidir. Cunki K&di zamanini iyi okumus ve miislimanlarin neye ihtiyag
duyduklarin1 goriip buna gore bir “deldil” eseri telif etmistir. Bu bakimdan eser,
zamaninin nabzini tutan bir eserdir. Niiblivvete kanit olusturan alametler/mucizeler
verilmekle kalmamig, kimsenin inkar edemeyecegi tarihi olaylar ve sosyolojik
tahlillerle acgiklamalarda bulunulmustur. Bu itibarla kendi zamani ve sonraki
donemler i¢in peygamberligin kanitlarin1 gesitli sekillerdeki agiklama yontemlerini

Ogretmektedir.

Son olarak kitapta yer alan hadislere dair bir hususa dikkat ¢cekmekte fayda
gobrmekteyiz. Eserde hadisler, Hz. Peygamber’e herhangi bir isnad bulunmadan yer
almaktadir. Bu durumu, hem Kadi’nin bir kelame1 olmasi hasebiyle hem de hicri IV.
asirda eserlerde yavas yavas isnad olmaksizin hadislere yer verilmesi ile agiklamak
mimkiindiir. Kitapta Hz. Peygameber’e nisbet edilen sozleri i¢ grup icinde
degerlendirirsekbirincisi, sihhat dereceleri farkli olmakla beraber Hadis eserleri
icinde bulunan hadisler; ikincisi hicbir hadis eserinde yer almayanlar; son olarak ise

ozellikle ayetleri tefsir ederken agiklama sadedinde Hz. Peygamber’e nisbet

103



edilenlerdir. Burada miiellifin sik sik vurguladigi kesinligi Kur’an derecesinde olan
haberlerle kastettigi hangileridir? Bu husus, Mutezile gelenegi i¢inde Kadi’nin hadis

kullaniminin 6zellikleri bakimindan incelenebilecek konular arasinda bulunmaktadir.

Pek c¢ok ilmi tek bir baslik olan “delail” altinda mezcetmesi ve zengin
icerigiyle hala kesfedilmeye acgik pek cok yonii olan eserin sonraki ¢aligsmalar icin
kaynak niteliginde oldugunu vurgulmakta yarar gormekteyiz. Nitekim Kadi

Abdiilcebbar’in dedigi gibi “Ogrenmek hayattir.”**°

420 Kadi Abdiilcebbar, Teshit, s. 448.

104



KAYNAKCA

Abdilkahir  Bagdadi, Ebd el-Fark beyne’l-firak ve beyanii’l-firkati’n-
Mansur Abdulkahir b. Tahir b. naciye minhum, thk. Muhammed Zahid el-
Muhammed Temimi Kevseri, 1948.

Usiilii’d-din, Istanbul, 1928.

Ahatli, Erding Peygamberlik ve Hz. Muhammed’in
Peygamberligi, Ankara, Diyanet Isleri
Bagkanligi, 2017

Akin, Nimetullah “Delailii’n-niibiivve’nin Islevselligi Uzerine”,

Usal, yil: 2007, say1: 8.
Algiil, Huseyin “Fedek”, DIA, c. XII, s. 294

Ates, Ahmed “Batiniye”,islam Ansiklopedisi, I-XIlI, MEB,
Istanbul, 1979.

Avcu, Ali “Karmatiler, Ortaya Cikislari, Fikirleri,
Edebiyati ve Islam Diisiincesine Katkilar1”,

Din Bilimleri Akademik Arastirma Dergisi,
c. 10, say1:3, 2010.

Aydin, Mehmet “Besairii’n-niibiivve”, DiA, c. V, s. 549.

Bakan, Tevhid “Kadi Abdiilcebbar’a Gére Siinnet”,ILTED,
Say1: 45, yil: 2016.

Bebek, Adil “Ka’bi”, DIA, c. XXIV, s. 27

Barthold, W. Islam Medeniyeti Tarihi, Baslangic, izah ve
Dizeltmeler M. Fuat Kopralu, 2. bs., Ankara,

105



Beyhaki, Eb( Bekir Ahmed b.
Hiseyin b. Ali

Bozkus, Metin

Brockelman, Carl

Buhari, Ebd Abdullah

Muhammed b. Ismail

Bulut, Halil Ibrahim

Cahiz, Eb0 Osman Amr b.
Bahr b. Mahblb el-Cahiz el-

Kinant

Celebi, Ilyas

Tiirk Tarih Kurumu Basimevi, 1963.

Delailii’n-niibiivve ve Ma’rifetii ahvali
sahibi’s-seria, thk. Abdu’l-Mu’ti Kal’aci,

Beyrut, Daru’l-Kiitiibi’l-Ilmiyye, 1985.

es-Siinenii’l-Kubra, thk. Muhammed
Abdilkahir Atd’, Mekke, Mektebetiit Darii’l-

Béz, 1994.

Suabu’l-iman, thk. Muhammed Said Zaglul,
Dart’1-Kiitiibi’l-ilmiyye, 1990.

Kadi Abdilcebbar ve Tefsiri, YiUk. Lisans
Tezi, Kayseri, 1990.

Tarihu Edebi’i-arabi, Naklehu ile’] arabiyye:
Seyyid Yakub Bekir, Abdilhalim en-Neccar,
Kahire, el-Hey'etii'l-Misriyyeti'l-Amme  1i'l-
Kitab 1993.

Camiu’s-Sahth: Sahth-i Buharfi, thk. Mustafa
Deyib el-Baga, 3. bs. Beyrut, 1987

Islam Mezhepleri Tarihi, Ankara, DiB yay.,
2016.

Kitabu’l-hayevan, thk. Abdusselam Harun, 3.
bs., I-VIl, Beyrut, Daru Thyai’t-Tiirasi’l-Arabf,
1969.

Islam Inan¢ Sisteminde Akilcihk ve Kadi
Abdiilcebbar, istanbul, Dergah yay., 2002.

“Mutezile”, DIA, c. XXXI, s. 397.

106



Ebi Nuaym Isfehani, Ahmed b.
Abdullah b. Ishak b. Isfehani
Ebu Nuaym Isfehani

EbG Davud, Siileyman b. Es’as
b. Ishak el-Ezdf es-Sicistani

Emin, Ahmed

Gilimiisoglu, Hasan

Guner, Ahmed

Hakim el-Ciisemi, Ebu’s-Sa’d
el-Muhassin b. Muhammed

Hammadi, Muhammed

Hansu, Hiseyin

Deléili'n-ntbuvve, Thk. Muhammed Revvas
Kal’aci, Abdulber Abbas, Beyrut, Daru’n-
Nefais, 1991.

Sunen-i Ebi Davud, thk. Izzet Ubeyd ed-
De’as, Humus, Daru’l-Hadis, 1973

Duha’l-islam, 10. bs., I-III, Beyrut, Daru’l-
Kitabi’l-Arabf, 1933.

Fecrw’l-Islam, 10. bs., Beyrut, Daru’l-
Kitabi’l-Arabf, 1969.

Zuhrw’l-islam, 4. bs., IV,
Mektebetli’'n-Nehdati’l-Misriyye, 1966.

Kahire,

Islam Mezhepleri Tarihi, 7. bs., Istanbul,
Kayihan yay., 2016.

“Biiveyhiler Dénemi ve Cok Seslilik”, DEU
Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi, yil: 1999.

Serhu’l-Uydn: Fazlii’l-i’tizal ve tabakatii’l-
Mu‘tezile, thk. Fuad Seyyid, Tunus, Daru’t-
Tandsiyye, 1974.

Batinilerin ve Karmatilerin ig: Yiizii, trc.

Ismail Hatib Erzen, Ankara 1948.

Mutezile ve Hadis, Ankara, Kitabiyat yay., 1.
bs. 2004.

Miitevatir Haber: Bilgi Degeri ve Islam
Diisiincesindeki Yeri, Van, Bilge Adamlar
yay., 2008.

107



Hatib el-Bagdadi, Ebi Bekr el-
Hatib Ahmed b. Ali b. Sabit

Hatiboglu, Said

Hizmetli, Sabri

Hodgson, M.G.S.

Ibn  Asakir, Ebii’l-Kasim
Sikatiddin Ali b. Hasan b.
Hibetullah

Ibn Faris,
Ahmed b. Faris b. Zekeriyya b.

Faris

Ebi’1-Huseyin

Ibn Hacer, Ebi’l-Fazl
Sehabeddin Ahmed b. Hacer

el-Askalant

[bn Hanbel, EbG Abdullah
Ahmed b. Muhammed es-
Seybani

Ibn  Haldun, Ebu Zeyd
Veliyyuddin Abdurrahman b.

Tarihu Medineti’s-selam, thk. Bessar Avvad
Ma‘raf, 1.bs., Beyrut, Daru’l-garbi’-islami,
2001.

Hilafetin Kureysliligi, 4. bs., Ankara, Otto
yay., 2015.

“Karmatiler”, DiA, c. XXIV, s. 510.

Islam’in Seriiveni, Trc. izzet Akyol, I-II,

Istanbul, Iz yay., 1993.

Tarihu medineti Dimesk, thk. Muhibbiddinn
el-Amri, I-LXXIV, Beyrut, Darii’l-Fikr, 1995.

Mu’cemii Mekayisi’l-luga, thk. Abdisselam
Muhammed Harun, 2. bs., [-VI, Kabhire,
Mustafa el-Babi el-Halebi, 1971.

Fethu’l-bari bi serhi Sahihi’l-Buhari, thk.
Muhammed Fuad Abdulbaki, Muhibbuddin el-
Hatib, I-XIII, Beyrut, Daru’l-Marife, t.y.

Lisanu’l-Mizan, thk. Abdulfettah Ebu Gudde,
1. bs., I-X, Beyrut, Mektebetli Matbaat-1
Islamiyye, 2002.

Misned, thk. Suayb Arnalit, Miiessesetii’r-
Risale, 2001.

Mukaddime, Haz. Suleyman Uludag, I-II,
Istanbul, Dergah yay., 1983.

108



Muhammed b. Haldun

[bn Ishak, Eba Abdullah
Muhammed b. Ishak b. Yesar
b. Ishak

[bn Esir, Ebii’l-Hasan Izzeddin
Ali b. Muhammed b.
Abdiilkerim Tbnii’1-Esir

Ibn Manziir, Ebu’l-Fazl
Muhammed b. Miikerrem Ibn

ManzQr

fbn Murteza, Ahmed b. Yahya
b. Murteza

[bn  Nedim,  Ebii’l-Ferec
Muhammed b. Ishak Ibnii’n-
Nedim

[bn Sa’d, EbG Abdullah
Muhammed b. Sa’d Meni’ ez-
Ziihri Tbn Sa’d

[lhan, Avni

Kadi  Abdulcebbar, Ebu’l-
Hasan Abdilcebbar b. Ahmed
Kadt Abdiilcebbar

Siretii ibn Ishak, th. Muhammed Hamidullah,
2. bs., Konya, Hayra Hizmet Vakfi yay., 1981.

Islam Tarihi: el-Kamil fi’t-tarih terciimesi,
trc. Ahmet Agirakga, 1-XII, Istanbul, Bahar
yay, 1987.

Usdii’l-gabe
Darw’l-Kitabi’l-Arabi, t.y.

fi ma’rifeti’s-sahabe, |-V,

Lisanii’l-Arab, I-XV, Beyrut, Daru Sadir, t.y.

Tabakatii’l-Mutezile, thk. Susanna Diwald-
Wilzer, Beyrut, Daru’l-Mektebetii’l-Hayat, t.y.

Fihrist, thk. Riza Teceddiid, Tahran, 1971.

et-Tabakatii’l-ktbr3,
Sadir, 1957.

I-1X, Beyrut, Daru

“Batimiyye”, DIA, c. V, 5.190-191.

el-Muhit bi’t-Teklif, thk. Omer es-Seyyid
Azmi, Kahire, es-Seriketii’l-Misriyye, t.y.

Miitesabihu’l-Kur’an, Thk. Adnan

109



Katipoglu, Hasan

Kirig, Semseddin

Kdse, Abdullah

Maturidf, Ebd Mansur
Muhammed b. Muhammed
Mahmud

Mergil, Erdogan

Memis, Murat

Mez, Adam

Muhammed Zerz(r, I-11, Kahire, Daru’t-TUras,
1969.

Serhu’l-usuli’l-hamse, Cev, Ilyas Celebi, I-Il,
Istanbul, Tiirkiye Yazma Eserler Kurumu

Bagkalig1, 2013.

Tefsiru’l-Kadi  Abdulcebbar, thk. Hadr
Muhammed Nebhe, Liibnan, Daru’l-Kiitiibi’l-
[lmiyye, 2009.

Tesbitii deldilii’n-ntbtvve: Mucizelerle Hz.
Peygamber’in Hayati, trc. M. Serif Eroglu,
Omer Aydin, Hiiseyin Hansu, Istanbul, Tiirkiye
Yazma Eserler Kurumu Baskanligi, 2017.

“Huneyn b. Ishak”, DIA, c. XVIII, s. 378.

Beyhaki ve Delaili’n-nubtvvesi (Doktora
Tezi), Konya, 2009.

Delailii’n-nibidvve Eserleri

Yiiksek Lisans tezi), istanbul, 1989.

(Basilmamis

Kitabu’t-tevhid, thk. Fethullah  Huleyf,
Istanbul, el-Mektebetii’l-islamiyye, 1979.

“Biiveyhiler”, DIA, c. IV, s. 499.

Mutezili Bir Bakisla Bilgi Problemi, Ankara,
Srakag yay., 2011.

Onuncu Yiizyllda Islam Medeniyeti, Cev.
Salih Saban, 3. Bs., Istanbul, insan yay., 2014.

110



Musa, Ali Hasan

Miislim, Ebii’1-Huseyin

Madslim b. el-Haccac

Oztiirk, Mustafa

Ragip el-Isfahani, Ebii’l-Kasim
Hiseyin b. Muhammed b.
Mufaddal

Sabunt, Ebd Muhammed
Nuruddin Ahmed b. Mahmud
b. Ebi Bekr

Sem’ani, Eb( Sa’d Abdiilkerim

b. Muhammed es-Sem’ani

Sezgin, Fuat

Sinanoglu, Mustafa
Sonmez, Mehmet Ali

Suyuti, Ebu FazlCelaleddin
Abdurrahman b. Ebi Bekr es-
Suyuti

Subki, Ebu Abdulvehhab b. Ali
b. el-Kafi es-Subki

A’lamii’l-felek fi’t-tarthi’l-Arabi, Dimask,
Vizaratu’s-Sekéafe, 2002.

Sahith-i  Mduslim, thk. Muhammed Fuad
Abdiilbaki, Daru Thyai’l-Kiitiibi’1-Arabi, 1955

Kur’an ve Asir1 Yorum :Tefsirde Batinilik
ve Batini Tevil Gelenegi, 3. bs., Ankara,
Ankara Okulu yay., 2014.

el-Miifredat fi garibi’-Kur’an, thk. Nezzér
Mustafa el-Baz, I-1l, Mektebetli Nezzar

Mustafa el-Baz, t.y.

Bidaye fi Usliddin: Maturidiyye Akaidi, trc.
Bekir Toplaoglu, Ankara, DIB yay., 1979.

el-Ensab, thk. Abdurrahman b. Yahya el-

Muallimi el-Yemani, Kahire, Mektebetii Ibn

Teymiyye, t.y.

Tarihu’t-Turasi’l-Arabi, trc. Mahmud Fehmi
Hicazi, Riyad, 1983.

“Ilhad”, DiA, C. XXII, s. 90.
“Serik b. Abdullah”, DIA, c. XXXIX, s. 6.

Tabakatii’l-Mufessirin, thk. Ali Muhammed
Omer, Kahire, Mektebetii Vehbe, 1976.

Tabakatii’s-Safiiyyetii’l-kiibra, thk. Mahmud
Muhammed Tanahi, Abdilfettah Muhammed

111



Siit, Abdiilnasir

Sehristani, Ebu’l-Feth
Tacuddin ~ Muhammed  b.
Abdiilkerim b. Ahmed es-

Sehristani

Selebi, Hasan Abdiilmiinim

Taberi, Ebt Cafer Ibn Cerir
Muhammed b. Cerir b. Yezid

et-Taberi
Topaloglu, Bekir

Tirmizi, Eba isa Muhammed b.

[sab. Sevre

Oz, Mustafa

Yavuz, Yusuf Sevki

Yazici, Tahsin
Yurdagur, Metin

Zehebf,
EbltAbdullahSemseddin

el-Hulv, 2. bs., I-X, Kahire, Matbaatii Isa el-
Babi el-Halebi, 1967.

Kadi Abdiilcebbir’in  Ahlak Felsefesi
(Doktora Tezi), Ankara, 2004.

Islam Kelam ve Mezhepleri, cev. Mustafa
Oz, Istanbul, Litera yay., 2016.

el-Cami’ fi esbabi’n-nlz0l, thr. Muvaffik

Mansur, Dimesk, Miiessesetii’r-Riséle, 2011.

Camiu’l-beyan fi tefsiri’l-Kur’an, [|-XV,
Beyrut, Daru’l -Fikr, 1984.

Kelam ilmi Giris, istanbul, Damla yay., 1981

Sunen-i Tirmizi, thk. Ahmed Sakir, Beyrut,
Daru Ihyai’t-Tiirasi’l-Arabf, t.y.

“Hisam b. Hakem”, DIA, c. XVIII, 5.153.
“Imamiyye”, DIA, c. XXII, s. 208.
“Delailii’n-niibiivve”, DIA, C. 1X, s. 115.
“T’cazu’l-Kur’an”, DIA, c. XXI, s. 403.
“Deylem”, DIiA, C: IX, s. 265.

“Kadi Abdiilcebbar”, DIiA, ¢. XXIV, s. 103.

Mizanir’l-i’tidal fi nakdi’r-rical, thk. Ali

Muhammed Muavvad, Adil Ahmed

112



Muhammed b. Ahmed b.
Osman ez-Zehebi

Zirikli, Hayruddin ez-Zirikli

Abdilmevcud, Abdulfettah Ebld Sinne, 1. bs.,
I-VI1I, Beyrut, Daru’l-Kiitiibi’l-Ilmiyye, 1995

Mugni fi’d-duafd, thk. Nureddin Itr, 1.bs., I-
I1, Haleb, Daru’l-Maérif, 1971

Siyeru alami’n-ntbela, thk. Suayb Arnaut,
Beyrut, Miiessesetiir’r-Risale, 1. bs., 1983

Tezkiretii’l-Huffaz, 1-1V, Beyrut, Daru
Thyai’t-Tiirasi’l-Arabf, 1956

el-A’'lam: kamusu teracimi li-esheri'r-rical
ve'n-nisa, 2. bs., [-X, Misir, Matbaatu
Kustasus, 1954

https://www.pekbilgili.com/abbasiler-kimdir-abbasiler-hakkinda-bilgi/.

https://www.islamdusunceatlasi.org/timemaps/1.

https://www.islamdusunceatlasi.org/peoplemaps#branch all:map;:people 585.

113


https://www.islamdusunceatlasi.org/timemaps/1
https://www.islamdusunceatlasi.org/peoplemaps#branch_all;map;;people_585

