
 
 

T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLÂM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

KELÂM BİLİM DALI 

 

 

 

 

 

KĀDÎ ABDÜLCEBBÂR’A GÖRE VÜCUB KAVRAMI İLE 

İLİŞKİSİ BAKIMINDAN İLÂHÎ FİİLLER 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

FATIMA SÜMEYYE KILAÇ 

 

 

 

 

 

İstanbul, 2017 



 
 

T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLÂM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

KELÂM BİLİM DALI 

 

 

 

 

 

KĀDÎ ABDÜLCEBBÂR’A GÖRE VÜCUB KAVRAMI İLE 

İLİŞKİSİ BAKIMINDAN İLÂHÎ FİİLLER 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

FATIMA SÜMEYYE KILAÇ 

 

 

DANIŞMAN: PROF. DR. HÜLYA ALPER 

 

 

İstanbul, 2017 





i 
 

GENEL BİLGİLER 

Adı-Soyadı                          : Fatıma Sümeyye KILAÇ 

Ana Bilim Dalı                    : Temel İslâm Bilimler 

Bilim Dalı                            : Kelâm 

Tez Danışmanı                    : Prof. Dr. Hülya ALPER 

Tez Türü/ Tarihi                  : Yüksek Lisans, Aralık 2017 

Anahtar Kelimeler               : Kādî Abdülcebbâr, vücûb alellah, vâcib, ilâhî fiiller, 

Muʽtezile 

 

ÖZET 

Muʽtezile düşüncesinin temel nazariyelerinden biri olan vücûb alellah, belirli bir 

alana hasredilen sınırlı bir konu olmamış onların kelâm sisteminin inşâsında mühim bir 

vazife üstlenmiştir. Özellikle tanrı-insan ilişkilerinin kurulmasına yönelik pek çok 

problemle bağlantılı olarak ele alınmıştır. Basra ekolünün son temsilcilerinden biri olan, 

aynı zamanda Muʽtezilî fikirlerin tevarüs etmesinde önemli bir rol oynayan Kādî 

Abdülcebbâr da adalet ilkesinin bir sonucu olarak, bütün ilâhî fiillerin hasen olduğunu, 

asla kabîh fiil işlemediğini ve kendisine vâcib olanı ihlâl etmeyeceğini savunmuştur. 

Çünkü vâcib olanı terk etmek zemmin ortaya çıkmasına sebep olacaktır. Oysa tanrıdan 

sâdır olan bir fiilden dolayı yergi nitelemesini yapmamız imkân dâhilinde değildir. Kādî 

Abdülcebbâr, ilâhî fiillerin hepsini vâcib olarak değerlendirmemiş, lutuf, ivaz, isâbe, 

temkîn, peygamber gönderme, iâde gibi fiillerin Allah’a vâcib olduğunu ifade etmiştir. 

Ona göre bir ilâhî fiilin vücûb olarak kabul edilebilmesinin en temel gerekçesi de tekliftir.  

 

 

 

 

 



ii 
 

GENERAL KNOWLEDGE 

Name-Surname                    : Fatıma Sümeyye KILAÇ 

Field                                     : Basic Islamic Sciences 

Programme                           : Kalām 

Supervisor                            : Professor Hülya ALPER 

Degree Awarded and Date   : Master, December 2017 

Keywords                             : Qadi ʽAbd al-Jabbar, Wujub ʽalā’llah, wajib, Acts of God, 

Muʽtazila 

ABSTRACT 

Wujub ʽalā’llah, which is one of the basic theories of the Muʽtazila, is not limited to a 

specific area, moreover this doctrine plays an important role in the construction of their 

kalām system. This issue has been studied on many problems especially in research which 

is related to the god and-human relationship. Qadi ʽAbd al-Jabbar, the last representative 

of Basra School, also the person who made an invaluable contribution to the succession 

of the Muʽtazila, he claimed that, as a result of justice principle, God’s all acts are good 

and he has never done “kabıh”, and He never violates wajib. Because neglecting the 

obligations causes a condemn. However, it is impossible to condemn God because of His 

actions. Qadi did not consider God’s all actions as obligatory, rather, among all actions, 

he considered “lutf”, “iwad”, “isāba”, “tamkin” “iʽāde”, and send a prophet as obligatory 

actions. According to Qadi, the most essential reason for accepting God’s action as a 

“wajib” is taklif.  

 

 

 

 

 

 



iii 
 

ÖNSÖZ 

 Kadîm düşünce tarihimizde Mutezile ekolünün önemli bir konum kazanmasını 

sağlayan ve söz konusu düşünce geleneğini sistematik bir yapıya kavuşturan Kādî 

Abdülcebbâr, özellikle son yıllarda akademik camianın dikkatini çeken velûd bir 

mütekellimdir. Bu sebeplerden dolayı, Muʽtezile hakkında çalışma yapmak isteyen 

araştırmacıların akıllarına gelen ilk isim kuşkusuz Kādî Abdülcebbâr’dır. Biz de mezkur 

nedenlerden ötürü çalışmamızda onun düşüncelerini konu edindik. 

Kelâm düşünce ekollerinin temel problemlerinden biri tanrının fiillerinin nasıl 

meydana geldiği sorusudur. Her itikâdî mezhep genel ilkeleri bağlamında Allah’ın 

fiillerinin nasıl gerçekleştiğini açıklamaya çalışmışlardır. Bu minvalde Muʽtezile 

düşüncesinde ilâhî fiilleri nedene bağlama noktasında adalet kavramının öne çıkarıldığı 

gözlemlenmiştir. Araştırmamızda konu edindiğimiz vücûb alellah teorisi de bu anlayışın 

tabii sonuçlarından biri olarak karşımıza çıkmaktadır.  

Çalışmam boyunca yardımlarını ve desteklerini hissettiğim birkaç isme hususen 

teşekkür etmeyi keyifli bir vazife olarak görmekteyim. Öncelikle araştırmanın bütün 

süreçlerinde beni teşvik eden, çalışmalarımı büyük bir titizlikle okuyan, eleştiren ve 

değerlendiren, gerçek mânada rehberliğini hissettiğim çok muhterem hocam Prof. Dr. 

Hülya ALPER’e en derin şükranlarımı ve muhabbetlerimi sunarım. Tezimi okuyarak 

katkıda bulunan değerli jüri üyeleri, Anabilim Dalı başkanımız Prof. Dr. Hatice 

KELPETİN ARPAGUŞ’a ve Prof. Dr. İlyas ÇELEBİ’ye müteşekkirim. Eserleri anlama 

noktasında yardımcı olan ve bir tezin nasıl inşa edildiğini bana öğreten Yrd. Doç. Dr. 

Hayrettin Nebi GÜDEKLİ’ye, çalışmalarımızı muhabbet dolu meclislerimizde beraber 

yürüttüğümüz arkadaşım Berna TAŞER’e anlayışından ve katkılarından dolayı teşekkür 

ederim.  Talebelik hayatım boyunca beni ilme teşvik eden, desteklerini ve dualarını her 

zaman hissettiğim kıymetli anne ve babama minnettarım. 

Nihaî şükür ise varlığı bahşeden Rabbime… 

 

Fatıma Sümeyye KILAÇ 

Üsküdar 

Aralık 2017 

 



iv 
 

 

İÇİNDEKİLER 

GENEL BİLGİLER                                                                                                         i 

ÖZET                                                                                                                                 i 

GENERAL KNOWLEDGE                                                                                           ii 

ABSTRACT                                                                                                                     ii 

ÖNSÖZ                                                                                                                            iii 

İÇİNDEKİLER                                                                                                               iv 

KISALTMALAR                                                                                                           vii 

GİRİŞ 

I. TEZİN AMACI…………………………………………………………………….2 

II. TEZİN KAPSAM VE SINIRLARI………………..……………………………...3 

III. TEZİN KAYNAKLARI…………………………………………………………...5 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

İSLÂMİ İLİMLERİN ORTAK KAVRAMI VÂCİB 

 

1. VÂCİBİN KELİME MÂNASI……………………………………………………8 

2. VÂCİBİN TERİM MÂNASI…………….………………………………………10 

2.1.İslâm Hukukunda Vâcib….…..…………..…………………………………...10 

2.2.Felsefede Vâcib………………..………..…………………………………….21 

2.3.Kelâmda Vâcib………….………………..…………………………………...30 

 



v 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

VÜCÛB ALELLAH İLKESİNİN  

TEORİK VE TARİHİ ARKA PLANI 

1. KĀDÎ ABDÜLCEBBÂR ÖNCESİ MUTEZİLÎ DÜŞÜNCEDE  

VÜCÛB ALELLAH……………………………………………………………...44 

1.1. Vücûb Alellah İlkesinin İzleri……………………………………………......44 

1.2. Nazzâm ve İlâhî Kudret………………………………………………………49 

1.3. Salah ve Aslah Dışındakileri Yaratmanın Kudretle İlişkisi………………….59 

2. VÜCÛB ALELLAH İLKESİNİN NAZARÎ VE AHLÂKÎ TEMELLERİ…...61 

2.1. Adalet ………………………………………………………………………..63 

2.2. Va’d ve Vaîd…………………………………………………………………64 

2.3. Hüsün-Kubuh………………………………………………………………...65 

2.4. Teklif…………………………………………………………………………66 

2.5. Hikmet………………………………………………………………………..70 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

VÂCİB KAVRAMININ CEREYANI: 

KĀDÎ ABDÜLCEBBÂR’A GÖRE 

VÜCÛB ALELLAH 

1.  VÂCİB KAVRAMI…………………………………………...…………………74 

1.1. Vâcibin Fiiller Tasnifinde Yeri………………………………………………74 

1.2. Vâcibin Tanımları…………………………………………………………….83 

1.3. Vâcibin Özellikleri…………………………………………………………...88 

1.3.1. Değerinde Değişme Olmamak……….………………………………...88 

1.3.2. Fâile Göre Değişmemek………………………………………………..89 

1.3.3. Özü İtibariyle Hasen Olmak……………………………………………90 



vi 
 

1.3.4. Makul Bir Yön Taşımak………………………………………………..90 

1.4. Vâcib Çeşitleri…………...…………….…………………………………….91 

1.4.1. Muhayyer ve Mudayyak Vâcib………………………………………...91 

1.4.2. Aklî ve Şerʽî Vâcib……………………………………………………..92 

1.4.3. Mûcib Sebebi Olan ve Olmayan Vâcib………………….……………..93 

2.  VÜCÛBA KONU OLMASI BAKIMINDAN İLÂHÎ FİİLLER……………...95 

2.1. Kādî Abdülcebbâr’ın Vücûb Alellah Olarak Kabul Ettiği İlâhî Fiiller............95 

2.1.1. Lutuf…………………………………………………………………..97 

2.1.2. Temkîn……………………………………………………………….101 

2.1.3. İbâne…………………………………………………………………103 

2.1.4. İvaz…………………………………………………………………..104 

2.1.5. Peygamber Göndermek……………………………………………...108 

2.1.6. Yarattıklarına Rızık Vermek………………………………………...112 

2.1.7. Kulun Tevbesini Kabul Etmek………………………………………114 

2.1.8. İâde (Yeniden Yaratmak)……………………………………………120 

2.1.9. İsâbe (İtaat Edene Sevap Vermek)…………………………………..123 

2.2. Kādî Abdülcebbâr’ın Vücûb Alellah Olmasını Reddettiği İlâhî Fiiller…….127 

2.2.1. Aslah…………………………………………………………………127 

2.2.2. Âlemi Yaratmak……………………………………………………..130 

2.2.3. Teklifi Başlatmak……………………………………………………132 

2.2.4. Teklif-i Zâid………………………………………………………….132 

2.2.5. Mefsedeti Engellemek……………………………………………….134 

2.2.6. İkâb (İsyana Karşı Ceza Vermek)…………………………………...135 

 

SONUÇ………………………………………………………………….139 

KAYNAKÇA…………………………………………………………...143 

 

 



vii 
 

KISALTMALAR 

b.                            : bin 

bk.                          : bakınız 

DİA                        : Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

Hz.                         : Hazreti 

İSAM                     : İslâm Araştırmaları Merkezi 

krş.                         : karşılaştırınız 

MÜSBE                 : Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

nşr.                         : neşreden 

ö.                            : ölüm 

s.                             : sayfa 

sav.                         : sallallahu aleyhi vesselam 

t.y.                          : tarih yok 

trc.                          : tercüme eden 

v. dğr.                     : ve diğerleri 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

GİRİŞ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



2 
 

I. TEZİN AMACI 

Tanrının fiillerinin nasıl meydana geldiği, kader sorununun ortaya çıkmasıyla 

başlamış; insanın özgürlüğü ve fiilleri, âlemin yaratılması, nedensellik, zorunluluk, 

hikmet, sebeplilik, illet, şart, şer gibi pek çok problemle ilişkisi bakımından entelektüel 

çabanın bir parçası olarak ele alınmıştır. Buna bağlı olarak ilâhî fiillerdeki gaye problemi 

de İslâm düşünce ekollerini sorunun çözümüne yönelik farklı tezler geliştirmeye sevk 

etmiştir. Muʽtezile düşüncesi meselenin içerdiği açmaza dönüşebilecek anlatımları, 

tanrının âdil olması ilkesi ile gidermeye çalışmış; bunun gereği olarak da vücûb alellah 

ilkesini benimsemişlerdir. 

Biz bu tezde, konumuzu doğru bir zeminde tartışabilmek için öncelikle vücûb 

alellah terkibini oluşturan kavramlardan biri olarak vâcibi incelemeyi amaçladık. Çünkü 

Kādî Abdülcebbâr düşüncesinin yapıtaşlarından biri olan, teklif, lutuf, ivaz ve istihkak 

gibi belli başlı meselelerin inşâsında dikkate değer katkı sağlayan vücûb alellah 

nazariyesini incelemek için ilk önce kavramsal bir tahlil yapılmalıdır. Bu bağlamda, 

vâcibin, İslâm düşüncesindeki izdüşümlerini, hangi anlamda kullanılmış olduğunu ve 

nasıl bir değişikliğe uğradığını tespit etmek öncelikli hedefimiz olmaktadır. Bir sonraki 

adım ise Kādî Abdülcebbâr’ın felsefî sisteminde karşılık bulan mânayla İslâm düşünce 

ekollerinin kavrama hangi anlamı yüklediklerini karşılaştırmaktır. Kavram tespiti, 

çalışmamız açısından oldukça önemlidir. Zira düşünceler, ilkeler ve nazariyeler 

kavramlarla gelişir ve değişir.  

Genel olarak bütün İslâm düşüncesi özel olarak da Muʽtezile ve Kādî 

Abdülcebbâr hakkında yapılan bir kısım çalışmalarda, düşüncenin toplumsal bağlamının 

göz ardı edilerek ya da bunu dar anlamıyla siyasete bağlayarak açıklamalara gidildiği bir 

yöntem hatası olarak tespit edilmektedir.1 Söz konusu yanlışın düzeltilmesi, yalnızca 

meseleyi sosyal olaylarla ilişkisi bakımından ele almakla da giderilemez. Bir ilkeyi doğru 

bir şekilde anlamamızın en iyi yolu, onun sosyolojik, psikolojik, etnik ve dinî, esasen 

bütün disiplinlerle kuşatılması ve açıklanması ile mümkün olmaktadır. Ancak bu ameliye 

                                                             
1 Tahsin Görgün, “Hüsün-Kubuh Meselesi: Kadı Abdülcebbar’ın Yaklaşım Şeklinin Tahlîli Bir Tasviri 

veya Toplumsal Varlığı Sürdürmenin Maʽkul Yolları Üzerine Bir Araştırma”, İslâm Araştırmaları Dergisi, 

V (2001), s. 71. 



3 
 

yalnızca tek bir disiplin ehlinin güç yetirebileceği bir durum da değildir. Bilakis bu, 

disiplinler arası çalışmayı gerektiren bir olgudur. Böyle bir gerçekliğin farkında olarak, 

araştırmada, “vücûb alellah tezinin toplumsal arka planı nedir?” sorusuna da cevap 

aranmaya çalışılmıştır. 

Adalet ilkesiyle bağlantılı olarak ele aldığımız vücûb alellah teorisine zemin 

hazırlayan ilk tartışmaların Muʽtezile kelâmcıları tarafından nasıl anlaşıldığı da 

çalışmamız açısından mühim bir noktadır. Bu sebeple, “Allah’ın âdil ve hakîm olması ne 

demektir? Allah’ın kabîhe kudreti var mıdır? Allah ve kabîh arasındaki ilişkiyi nasıl 

anlamalıyız?” tarzındaki soruların ilkenin oluşmasına nasıl bir etki yaptığı da 

incelenmiştir. 

İslâm filozofları ile kelâmcılar arasındaki temel ayrım noktalarından biri ilâhî 

fiillerin nasıl sâdır olduğu hakkındadır. Nitekim felsefeciler, tanrıdan fiillerin zorunlu 

olarak; mütekellimler ise irâdî olarak meydana geldiğini savunmuşlardır. Bunun 

neticesinde filozofların tanrı tasavvuru mûcib bi’z-zâtla kavramsallaştırılırken 

kelâmcıların tasavvuru fâil-i muhtârla isimlendirilmiştir. Fakat bununla birlikte Muʽtezilî 

ulemâ adalet prensibiyle bağlantılı olarak vücûb alellah teorisini de geliştirmişlerdir. Eğer 

ifade ettiğimiz gibi kelâmcılara göre tanrı irâdî olarak eylemlerini meydana getiriyorsa, 

vücûb alellahı nasıl anlamalıyız? Hangi ilâhî fiiller, neden vücûb olarak kabul edildi? 

Yine hangi ilâhî fiiller neden vücûb alellah olarak kabul edilmedi? İlâhî bir fiilin zorunlu 

olması onun hikmet ya da illet ile ilişkilendirilmesine engel midir? Ya da tam aksine bir 

şeyde hikmet ya da illetten söz ediyorsak o fiil için zorunlu nitelemesini yapabilir miyiz? 

Şayet hâricî bir mecburiyet yoksa vücûb alellah teorisini nasıl anlamalıyız? gibi temel 

sorulara cevap arayarak tezimizi inşâ etmeye çalıştık.  

II. TEZİN KAPSAM VE SINIRLARI 

Genelde belirli kaynaklar üzerinde araştırma ve inceleme bir başka ifadeyle 

“kaynak taraması” yöntemi izlenerek oluşturulan bu tezde metinler analitik bir şekilde 

incelenmeye tabi tutulmuştur.  

Tezimiz kısa bir giriş bölümü, üç ana bölüm ve sonuç bölümünden oluşmaktadır. 

Tezin ilk bölümünde, vücûb alellah ilkesinin temel kavramı olan vücûbun aynı kökten 



4 
 

gelen vâcib türevinin farklı disiplinlerce nasıl yorumladığını saptamaya çalıştık. Buna 

bağlı olarak ilk önce vâcibin kelime mânalarına değindik. Ardından söz konusu kavramı 

ortak kullanan İslâm hukuku, kelâm ve felsefe alanlarında bunun hangi mânalara karşılık 

geldiği, geçirmiş olduğu anlam değişmeleri, disiplinler arasında terimin mâna nakli ve 

kelime mânasının iz düşümlerinin nasıl anlaşıldığını da inceledik. 

Tezin ikinci bölümünde ise vücûb alellahın oluşumuna zemin hazırlayan fikrî, 

ahlâkî ve sosyal sebeplerin neler olduğu üzerinde durduk Bu bölümde ayrıca ilkenin ilk 

Muʽtezile âlimlerindeki izlerini sürdük ve nazariyenin ortaya çıkmasına sebep olan 

problemlerin mütekellimler tarafından nasıl ele alındığını ifade ettik. Söz konusu 

nazariyeye zemin hazırlayan Allah’ın şer ve kabîhle olan irtibatını bu bölümde işlemeye 

çalıştık. Bu konuda fikirleriyle öne çıkan Nazzâm’ın görüşlerini de değerlendirdik. 

Tezin son bölümde ise Kādî Abdülcebbâr’ın düşüncesini ilke bakımından analiz 

ettik. İki kısma ayırdığımız ilk bölümde Kādî’nın fiiller taksimi, ilâhî fiillerin bu taksimle 

irtibatı ve özelde vâcibin tanımının, özelliklerinin ve çeşitlerinin Kādî fikriyatındaki 

yerini tespit etmeye çalıştık. İkinci kısımda ise hangi ilâhî fiillerin Kādî Abdülcebbâr’a 

göre vücûb alellah sayıldığını ve bu kabulün gerekçelerini inceledik. Bu bölümü 

tamamlaması açısından Kādî Abdülcebbâr tarafından vücûb alellah olarak kabul 

edilmeyen ancak diğer Muʽtezilî ulemâ tarafından vücûb alellah olarak görülen ilâhî 

fiilleri de ele aldık. Ayrıca Kādî Abdülcebbâr’ın bunları hangi nedenlere dayanarak 

reddettiğini açıklamaya çalıştık. 

Kādî Abdülcebbâr, eserleri büyük oranda günümüze gelmiş bir mütekellim 

olduğu için Kādî’nın fikirlerini incelemek, diğer Muʽtezile kelâmcıları ile 

kıyaslandığında nispeten daha kolaydır. Özellikle onun ansiklopedik eseri el-Muğnî fî 

ebvâbi’t-tevhîd vel’l-adl, bu anlamda araştırmacılar için oldukça zengin bir kaynaktır. 

Ancak bu aynı zamanda bir dezavantajı da beraberinde getirmektedir. Zira Kādî 

Abdülcebbâr, her ne kadar eserini belli başlıklar ve fasıllarla yazmış olsa da, bazen 

konular ilişkili olduğu meselelerle birlikte yeniden işlenmiştir. Bu durum el-Muğnî’yi 

kullanmanın başlıca zorlukları arasında yer almaktadır. Örneğin teklif babı ile ilgili bir 

meseleyi incelerken yalnızca teklifin ele alındığı XI. cilde müracaat etmek araştırmacı 

için kesinlikle yeterli olmayacaktır. Zira Kādî Abdülcebbâr teklifle alâkalı olan diğer 



5 
 

meselelerde de konuyu işlemektedir. Söz gelimi lutuf bahsinde de teklifle ilgili pek çok 

önemli ayrıntıyı zikrettiğinden, araştırmacı, lutuf bahsini ele aldığı XIII. cilde de 

başvurmalıdır. Bu bakımdan el-Muğnî üzerinden Kādî’nın görüşlerini tespit etmenin 

bizim için oldukça güç ve yorucu olduğunu ifade etmeliyiz.  

el-Muğnî’nin bu yapısından dolayı özellikle hangi fiillerin Allah’a vâcib 

olduğunu tespit ederken büyük oranda Şerhu’l-Usûli’l-hamse’den faydalandık. Fakat 

burada zikredilmeyen bazı ilâhî fiilleri el-Muğnî’den istifade ederek tamamlamaya 

çalıştık. Ancak ilâhî fiillerin neden vücûbiyet taşıdığını açıklarken el-Muğnî'yi temel 

kaynak olarak kullanmaya özen gösterdik. Burada Şerh’in Kādî Abdülcebbâr’a 

aidiyetiyle ilgili bir eleştiriye de göz önünde bulundurduk. Ancak biz Şerh ve el-

Muğnî’deki açıklamaların büyük oranda örtüşmesinden dolayı Şerh’i de temel bir kaynak 

olarak kullanmaktan çekinmedik. 

Son olarak zikretmemiz gereken bir diğer nokta da vâcib kavramının kullanımı 

ile ilgilidir. Türkçe’ye zorunlu olarak tercüme ettiğimiz vâcibi kullanırken kelimenin 

Arapça söylenişine sadık kalmayı tercih ettik. Bundan dolayı metin içerisinde “vacip” 

yerine “vâcib”i kullandık.  

III. TEZİN KAYNAKLARI 

Kādî Abdülcebbâr düşüncesini incelemeye çalıştığımız bu tezde, birincil 

kaynaklarımız şüphesiz Kādî’nın kendi eserleridir. Büyük oranda günümüze ulaşan ve 

neşredilen, el-Muğnî fî ebvâbi’t-tevhîd vel’l-adl ve Muʽtezile’nin temel ilkelerinin 

muhtasar bir şekilde ele alındığı Şerhu’l-Usûli’l-hamse araştırmamızın ana kaynakları 

olarak belirlenmiştir. Bu iki temel eserle birlikte, el-Muhtasar fî usûlu’d-dîn ve el-Muhît 

bi’t-teklîf de bizim açıklamalarından yararlandığımız kaynaklar arasındadır. 

Kādî Abdülcebbâr’ın görüşleri pek çok modern çalışmanın da konusu olmuştur. 

Ancak biz burada bizim için öncelikli önemi bulunan birkaç eseri hassaten zikretmek 

istiyoruz. Söz konusu araştırmalar, hem konuları anlamamıza yardımcı olmuş hem de 

bizde Kādî Abdülcebbâr’ın düşünce dünyasına girmede belirli bir katkı yapmıştır. İlk 

olarak, Kādî Abdülcebbâr’ın Şerhu’l-Usûli’l-hamse’sini neşreden ve Türkçe’ye 

kazandıran İlyas Çelebi’nin İslâm İnanç Sisteminde Akılcılık ve Kadı Abdülcebbar isimli 



6 
 

çalışmasını anmalıyız. Buna ek olarak, Orhan Şener Koloğlu tarafından kaleme alınan 

Cübbâîler’in Kelâm Sistemi ve Mahsum Aytepe’nin Kadı Abdülcebbar’da Lütuf Teorisi 

adlı doktora çalışmaları da tezimizi oluşturmamızda katkısı bulunan kaynaklar 

arasındadır. Bunların yanında genel olarak Muʽtezile düşüncesine vâkıf olmamızda 

dolayısıyla Kādî Abdülcebbâr ile diğer Muʽtezile mütekellimlerinin görüşlerini 

kıyaslamamızda bize önemli veriler sunan, Âişe Yusuf Mennâî’nin Usûlü’l-akîde beyne’l 

Muʽtezile ve’ş-Şiati’l-İmâmiyye ve Abdülkerîm Osman’ın Nazariyyetü’t-teklîf ârâi’l-

Kādî Abdülcebbâr el-kelâmiyye adlı eserlerini de zikretmeliyiz. 

Kādî Abdülcebbâr öncesi vücûb alellahın izlerini araştırdığımız ikinci bölümde 

daha çok mezhepler tarihi kaynaklarından yararlandık. Bunların başında ilk 

zikredeceğimiz isim şüphesiz İmam Eşʽârî’nin Makâlâtü’l-İslâmiyyîn ve’htilâfü’l-

musallîn adlı eseridir. Bunun yanında özellikle Nazzâm’ın görüşleri için Kādî 

Abdülcebbâr’ın Fazlü’l-iʽtîzâl ve Tabakâtü’l-Muʽtezile’sini ve Hayyât’ın Kitâbü’l-İntisâr 

ve’r-red ʽale’bni’r-Râvendî el-mulhid’ini de zikretmeliyiz. Bununla birlikte 

Şehristânî’nin el-Milel ve’n-nihal’i, Bağdâdî’nin, el-Fark beyne’l-fırak’ı ve İbn Hazm’ın, 

el-Fasl fi’l-milel ve’l-ehvâʽ ve’n-nihal’i de kullandığımız kaynaklar arasındadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

İSLÂMİ İLİMLERİN ORTAK KAVRAMI VÂCİB 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 
 

Çalışmada ilk olarak vâcib kavramının lügat mânalarına değinilecek, ardından 

İslâmî ilimlerde ortak olan bu kavramın İslâm hukuku, felsefe ve kelâm gibi farklı 

disiplinlerde hangi mânayı ifade ettiği açıklanacaktır. 

1. VÂCİB KAVRAMININ KELİME MÂNASI 

Vâcib, dil incelikleri dikkate alındığında farklı mânaları taşıyan bir kavramdır. 

İbn Manzûr (ö.711/1311), Lisânü’l-ʽArab adlı eserinde ve-ce-be fiilinin anlamına ilişkin 

şu tanımlara yer vermiştir: 

a. Lâzım olma/Bağlayıcılık. Yani gerekli görme, müstahak olmak. Bir hadisi 

şerifinde Hz. Peygamber (sav) Cuma günü kendisine gusül gereken her kimsenin 

o gün gusletmesi gerektiğini belirtmiştir. Hadis-i şerifte gereklilik “ve-ce-be” 

fiili ile ifade edilmiştir. İbn Esîr, Hattâbî’den naklen şöyle demiştir: “Vücûbun 

mânası, farz ve gereklilik olmaksızın üstün tutmak ve seçmek (ihtiyar)dir.” Bu 

mânasıyla Hattâbi, vücûbu te’kide benzetmiştir. 

b. Sâbit ve lâzım olma. Vâcib ve farz, İmam Şafii’ye göre aynıdır. Vâcib, terkinde 

cezanın terettüp etmesidir. Ebû Hanîfe’ye göre farz ile vâcib arasında fark vardır. 

Ona göre farz, vâcibten kuvvetlidir. 

c. Düşme. İbn Manzûr, ölen bir kimse için “ve-ce-be” fiilinin kullanıldığını ifade 

etmiştir. Burada ölümün, hayatla bağlantısının kesilmesi yönüyle bir düşüşü 

ifade ettiğine dikkat çekmektedir. Katîl için de vâcib kelimesinin kullanılması 

söz konusu mânayı destekleyen delillerdendir.  Aynı şekilde güneşin batması 

için de “ve-ce-be” fiilinin kullanılması kelimenin “düşme” mânasını 

güçlendirmektedir. 

d. “ve-ce-be” fiili, -وجبانا-وجوبا-وجبا-وجيبا- , kalıpları ve kalp ile birlikte kullanıldığı 

zaman ise kalp çarpıntısı mânasına gelmektedir.2 

Kādî Abdülcebbâr’ın çağdaşı İbn Sîde (ö. 458/1066), fiilin sözlük mânaları için 

düşme, kaybolma, alışveriş, ölüm, kalp çarpıntısı, hak etme gibi anlamları verirken fiilin 

                                                             
2 İbn Manzûr, Lisânü’l-ʽArab (nşr. Emin Muhammed Abdülvehhab, Muhammed es-Sadık el-Ubeydi), 

Beyrut: Dâru İhyâi’t-Turâsi’l ʽArabî 1417/1997, XV, 215. 



9 
 

lâzım olma ve gereklilik anlamından bahsetmemiştir.3 Ancak yine aynı dönemde yaşamış 

olan Cevherî (ö. 400/1009), söz konusu fiilin yukarıda zikredilen kullanımlarının yanı 

sıra gereklilik mânasını da eserinde zikretmiştir.4 

Râgıb el-İsfahânî (ö. 502/1108), “ve-ce-be”nin fiil mânasını vermemiş bu fiilden 

türeyen vâcibin, sâbit ve yerleşik olma mânasını ifade ettikten sonra, farklı kullanım 

alanlarının olduğunu belirtmiştir. Buna göre ilk olarak vâcib, mümkün sözcüğünün 

zıttıdır. Aynı zamanda vâcib, husule gelmiş, gerçekleşmiş, ortadan kalktığı 

düşünüldüğünde muhalin meydana geldiğidir. İsfahânî’nin bu tanıma verdiği örnek 

dikkat çekicidir: “Mesela birin ikiyle birlikte varlığı gibi. Zira ikinin varlığı söz konusu 

ise orada birin varlığının olmaması imkânsızdır.” İkinci olarak yapılmadığında kınanmayı 

gerektiren şeydir. Bu nübüvvetin ve Allah’ın varlığının bilinmesi gibi aklî vâcib ve 

ibadetler gibi şerʽî vâcib olmak üzere iki kısımdır. Yine vâcib, güneşin batması anlamında 

da kullanılır. Araplar bunu düşme ve meydana gelme fiilleri ile de kullanırlar. Nitekim 

Kur'ân-ı Kerîm’de de ve-ce-be fiili düşme mânasında kullanılmıştır: “…Yanları üzerine 

düşüp ölünce onlardan yiyin…”5. İsfahânî, vâcibin mânası hakkında kabul edilen bir 

kullanımdan daha bahseder. Buna göre vâcib, lâzım ve vücûbun kast edildiği, Allah Teâlâ 

gibi var olmaması sahih olmayandır. 6 

Seyyid Şerif Cürcânî (ö. 816/1413) de ve-ce-be fiilinden müştâk olan vâcibi, 

düşme olarak ifade etmiştir.7 Yine vâcibin hakikatte iki mânaya işaret ettiği bunlardan 

birinin gereklilik, hak kazanma, müstahak olma olduğu; ikinci mânanın ise istiğna yani 

muhtaç olmamak olduğu sözlüklerde zikredilmiştir.8 

                                                             
3 İbn Sîde, el-Muhkem ve’l-muhîtü’l-âzam fî’l-luga (nşr. Muhammed Ali Neccâr), Kahire: Maʽhedü’l-

Mahtûtâti’l-ʽArabiyye 1393/1973, VII, 394. 
4 Ebû Nasr İsmâil b. Hammâd el- Cevherî, es-Sıhâh Tâcü’l-luga ve sıhâhu’l-ʽArabiyye (nşr. Şihâbüddîn 

Ebû Amr), Beyrut: Dârü’l-Fikr 1998, I, 229-230. 
5 El-Hacc, 22/36. 
6 Râgıb el-İsfahânî, Müfredâtü fî gârîbi’l-Kur’ân (nşr. Muhammed Aytânî), Beyrut: Dârü’l-Maʽrife 1999, 

s. 527-528. 
7 Seyyid Şerif Cürcânî, et-Tâʽrifât, Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye 1983, s. 249, Ebû Bekr Alaeddin es-

Semerkandî, Mizânu’l-usûl fî netâici’l-ukûl fî usûli’l-fıkh (nşr. Abdülmelik Abdurrahman es-Sa’dî), Bağdat 
Vezâratü’l-Evkaf ve’ş-Şuûnü’d-Dîniyye 1987, I, 125. 
8 Semîh Dügaym, Cîrâr Cihemî, el-Mevsûatü’l-câmiʽa li-mustalahâti’l-fikri’l-ʽArabî ve’l-İslâmî, Beyrut: 

Mektebetü Lübnan 2006, II, 2991. 



10 
 

Ebü’l Bekâ el-Kefevî (ö. 1095/1684) vücûbun iktizâ (gerektirmek) ve istiğna, 

vâcibin ise düşme ve lazım olma anlamına geldiğini belirterek söz konusu iki kelimenin 

farklılığına değinmiştir.9 

Âsım Efendi (ö. 1235/1819) “ve-ce-be” fiilinin kendisini değil mastarı olan 

vücûbu, lâzım olma, güneşin batması, gözün çukurlaşması, bir nesneyi ve bir kimseyi bir 

şeyden reddetmek10 gibi mânalarla zikretmiştir. Yine “vücûb”, sözlüklerde sübut ve 

temekkün; örfteki kullanımda ise güzel bulma ve evlâ olan gibi anlamlarla 

zikredilmiştir.11 Keşşâf’ta da benzer bir yaklaşım görülmektedir. Örfte vücûbun öncelik 

ve istihsan anlamlarından hareketle vücûbu’l-örfînin var olduğu bunun mukabilinde ise 

terim mânasına işaret etmek üzere vücûbu’l-aklî ve vücûbu’ş-şerʽî şeklinde ikili tasnifinin 

kullanıldığı belirtilmiştir.12 

Bu tanımlamalar vâcib kavramında zorlayıcılıktan ziyade bir gerekliliğin var 

olduğunu göstermektedir. Nitekim bunun güzel bir örneğini “güneşin batması” 

anlamındaki kullanımı ile açıklayabiliriz. Her ne kadar “düşme” mânasıyla güneşin batışı 

kastedilmiş olsa da vecebeti’ş-şems ifadesi ile adetullah gereği güneşin tabii işleyişinin 

zorunluluğu/gerekliliği de işaret edilmiş olabilir. Kelimenin gereklilik anlamı yukarıda 

bahsedilen örf mânasındaki kullanımından yola çıkılarak tanımladığında daha iyi olanın, 

toplum tarafından daha güzel sayılanın tercih edilmesi olarak da yorumlanabilir. 

2. VÂCİBİN TERİM MÂNASI 

2.1. İslâm Hukukunda Vâcib 

Bir fiile ilişkin hükmü ifade eden “vâcib” kavramı, İslam hukukunun temel 

kavramlarından biridir. Söz konusu ilmin aslî kaynaklarından olan Kur'ân-ı Kerîm ve 

sünnette kavramın geçtiği yerler dikkate alındığında, Kur'ân-ı Kerîm’de vâcibin kelime 

mânasıyla kullanıldığı görülmektedir. Ancak hadis literatüründe vâcib, Cuma günü 

                                                             
9 Ebü’l-Bekâ el-Kefevî, Külliyâtü Ebi’l-Bekâ, Bulak: Matbaa-i Amedî 1870, s. 671-672. 
10 Mütercim Âsım Efendi, el- Okyânûsu’l-Basît fî Tercemeti’l-Kâmûsi’l-Muhît: Kâmûsu’l-Muhît Tercümesi 

(yayına hazırlayan: Mustafa Koç, Eyyüb Tanrıverdi) İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı 

2013, I, 701. 
11 Semîh Dügaym, Cîrâr Cihemî, el-Mevsûatü’l-câmi’a, II, 2991. 
12 Tehânevî, Keşşâf’u Istılahâti’l-fünûn ve’l-ulûm (nşr. Ahmed Hasan Besic), Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-

İlmiyye 1998, IV, 275. 



11 
 

kendisine gusül gereken kimsenin gusül alması, mutlak olarak guslün gerekliliği gibi 

durumlar için zorunluluk; “Cennet o kimseye vâcibtir.” veya “Cehennem o kimse için 

vâcibtir.” gibi kullanımlar için üstünlük ve sonucuna ceza ya da mükâfat bağlanan bazı 

fiiller için bağlayıcılık olmak üzere üç farklı mânayla yer almıştır.13 Vâcib kavramının 

metodolojide kazandığı anlam yukarıda zikredilen mânalar ile paraleldir. Nitekim fıkıh 

usûlü kitaplarında vâcib, aşağıda görüleceği üzere emre delâleti bakımından gereklilik ve 

bağlayıcılık mânalarından hareketle tanımlanmıştır: 

Usûl konusunda kendinden sonraki fakihleri etkileyen Hanefî fakih Ebû Bekr 

Ahmed b. Alî er- Râzî el-Cessâs (ö. 370/981), emir içeren hükümleri nedb ve îcab 

açısından incelediği bölümde emredilen şeyin yapılmasının gerekliliğinden bahsetmiş, bu 

bölümde vâcibi, yapıldığı takdirde sevabı; terk edildiğinde ise cezayı gerektiren şey 

olarak tanımlamış ve vâcib konusunda nedbin üzerine bir ziyadenin varlığından söz 

etmiştir.14  

Hanefî fıkıh usûlünün kurucu isimlerinden Debûsî (ö. 430/1039), Allah 

tarafından meşru kılınan hükümleri açıkladığı bölümde vâcibin önce gereklilik ve düşüş 

mânasındaki sözlük kullanımını vermiş ardından terim olarak vâcibin kendisiyle amel 

edilmesi gereken, haber-i vâhid ile bağlayıcılığı sâbit olan şey olduğunu ifade etmiştir. 

Debûsî, bu kısımda farz ile vâcibin birbirinden farklı hükümler olduğuna dikkat 

çekmiştir. Vâcib, farzın bizzat kendisi değildir. Çünkü farz, nassla sâbit olan şeydir. 

Bundan dolayı o, farzın inkârının küfrü gerektirdiğini ancak vâcibin inkârının küfrü 

gerektirmediğini belirtmiştir. 15 

Fahrü’l-İslâm Pezdevî (ö. 482/1089) ise azîmet ve ruhsat babında hükümleri 

incelemiştir. O, vücûbu, içerisinde şüphe bulunan bir delil ile bizi bağlayan isimdir, 

diyerek tanımlamıştır. Mesela, namazda Fâtiha’nın okunması, tâdil-i erkân, fıtır sadakası, 

                                                             
13 Ayhan Ak, İbn Rüşd’e Kadar Farz ve Vâcib Kavramlarının Gelişimi, Marmara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü (MÜSBE), basılmamış yüksek lisans tezi, İstanbul 2007, s. 19-25. 
14 Cessâs, Usûlü’l-fıkh müsemma bi el-fusûl fi’l-usûl (nşr. Uceyl Câsim en-Neşemî), İstanbul: Mektebetü’l-

İrşâd 1994, II, 89-92. 
15 Debûsî, Takvîmü usûli’l-fıkh ve tahdîd-i edilleti’ş-şerʽî: Takvîmü’l-edille  (nşr. Abdülcelil el-Ata), 

Dımaşk: Dârü’n-Nuʽman li’l-Ulûm 2005, I, 174. 



12 
 

vitir namazı bunun örneklerindendir.16 Ona göre vâcib, amelin yerine getirilmesi 

bakımından farz ile aynıdır. Sadece vâcibe dair kesin bir bilgimiz yoktur. Ancak vâcibin 

delilinde şüphe bulunduğu için onu inkâr etmek küfrü gerektirmez. Fakat vâcibi terk eden 

kimse haber-i vâhidle amel etmeyi küçümsediği için fâsıktır.17 

İmam Gazzâlî (ö. 505/1111), fıkıh usûlü konularını tartıştığı eseri el-

Müstasfâ’da, şârinin, fiilleri “yapmayı gerektirici”, “terk etmeyi gerektirici” ve “yapma 

veya terk etme arasında muhayyer bıraktığı” şeklinde üç farklı hüküm şeklinde 

konumlandırdığını, bunlardan şâri tarafından hitap, yapmayı gerektirici şekilde vârid 

olmuşsa bunun “emir” olduğunu ifade etmiştir. Şayet bu emre, söz konusu fiilin terk 

edilmesi karşılığında ceza olduğunu hissettiren bir şey bitişmiş ise bu hükmün “vâcib” 

olduğunu belirtmiştir.18 Gazzâlî, vâcib konusundaki farklı tanımlamaları da eserinde 

zikretmiş ve bu tanımların da bir takım yönlerden eleştirildiğini ifade etmiştir. Gazzâlî, 

Kâdı Ebu Bekr Bakıllânî’nin (ö. 403/1013), vâcibi, terk edenin şerʽan herhangi bir şekilde 

“kınandığı” şeklindeki tanımı tercih ettiğini söylemiştir. Bu tanımda “ceza” yerine 

“kınama” ifadesi kullanılmıştır. Çünkü kınama hâlen mevcut olup, ceza gerçekleşmesi 

bakımından şüphelidir.19  

Gazzâlî, farz ile vâcib arasındaki ihtilafa da değinmiş, Ebû Hanîfe ekolünün katî 

bir delille farzın; zannî bir delille de vâcibin sâbit olduğunu kabul etmek suretiyle farklı 

bir terminoloji geliştirdiklerini belirtmiştir. Kendilerinin de katî ve zannî delil arasında 

bir fark gözettiklerini fakat bu farklılığı lafza yansıtmadıklarını ifade etmiştir. Bundan 

dolayı ona göre bu iki ekol arasındaki farklılık lafzî bir ihtilaf olup mâna cihetiyle iki ekol 

arasında herhangi bir fark yoktur.20 

Hanefî fakihlerden Semerkândi (ö. 539/1144), Mizân adlı eserinde vâcibi, kişinin 

ancak yerine getirmesiyle üzerinden sâkıt olan, şahsı bağlayan/şahsa lâzım olan bir mâna 

olarak tanımlamıştır.21 Bu tanımda Semerkândî’nin kelimenin sözlük mânasındaki 

                                                             
16 Pezdevî, Usûlu’l -Pezdevî: Kenzü’l-vüsûl ilâ ma’rifeti’l-usûl (nşr. Said Bektaş), Beyrut: Dârü’l-Beşâiri’l-

İslâmiyye 2014, s. 328. 
17 Pezdevî, Usûlu’l-Pezdevî, s. 329. 
18 Gazzâlî, el-Müstasfâ min ilmi’l-usûl (nşr. Hamza b. Züfeyr Hâfız), Medine 1993, I, 210. 
19 Gazzâlî, el-Müstasfâ, I, 211. 
20 Gazzâlî, el-Müstasfâ, I, 212-213. 
21 Semerkândî, Mizân, s. 125. 



13 
 

kullanımıyla yakından alâkalı bir tanım verdiği dikkat çekmektedir. Buna göre o, vâcibin 

hem bir gereklilik olduğunu ifade etmiş hem de bu gerekliliğin bir sonucu olarak, vâcib 

olan bir fiil yerine getirildiğinde bu bağlayıcılığın kişinin üzerinden sâkıt olduğunu ifade 

etmiştir. 

Semerkândî, fukaha ve mütekellimler arasında “vâcib”in mahiyetine dair bir 

tartışmanın var olduğunu da kaydetmiştir. Fakihlere göre vâcib, bağlayıcılığı kendisinde 

şüphe bulunan bir delil yani haber-i vâhid veya kıyas ile sâbit olan şeydir. Fıtır sadakası, 

kurban kesme ve vitir namazı gibi.22 Mütekellimler ise vâcibi terkinde ceza ya da zem 

bulunan fiil olarak yorumlamışlardır. Mizân’da Semerkândî, Muʽtezile’ye nispet ettiği 

tanımda vâcibi, ihlâl edildiğinde zem gerektiren fiil veya terk edildiğinde fiil üzerinde 

zem gerektirici bir etki bırakan mâna şeklinde tanımlamıştır.23 Ancak Alaeddin es-

Semerkândî’ye göre, ihlâl ile fiilin terk edilmesi ya da fiilin zıddı ile iştigal etmekten 

kaçınmak kastedilirse tanım hatalıdır. Çünkü ona göre zem, eylenen bir fiil üzerinden 

gerçekleştirilebilir. Semerkândî, “Şayet fiil terk edildiyse o zaman fiil adem halindedir. 

Adem (yokluk) ise şey değildir. O halde yok olan bir fiil nasıl zemmi hak eder?” diyerek 

Muʽtezîle ulemâsının tanımına itirazda bulunur.24 Semerkândî, vâcib hakkındaki en güzel 

tanımı, özürsüz olarak terk edildiğinde zemmin güzel olduğu durum şeklinde bildirir.25 

Bu kısımda dikkatle ele alınması gereken birkaç husus söz konusudur. “Vâcib” 

kavramı fakihler tarafından farklı algılanmıştır. Yaygın ve kabul edilen kanaate göre 

vâcib, Hanefîler tarafından ayrı bir kategori olarak ele alınır. Onlar fakihlerin birçoğunun 

aksine farz ve vâcibi aynı ve bir olarak kabul etmezler. Ancak vâcibin bağlayıcılığını da 

inkâr etmezler. Mesela Hanefîler, namaz esnasında kıraatin farz olduğunu, namazda 

kıraat esnasında Fâtiha okumanın vâcib olduğunu savunurlar. Onlara göre kıraat 

esnasında Fâtiha okumak haber-i vâhid ile yani zannî bir delil ile sâbit olmuştur. 

Dolayısıyla bu zannîlik hükme yansımıştır.26 Burada her ne kadar farz-vâcib ayrımı fıkhî 

bir mesele gibi görünse de bu ayrımın itikâdî uzantıları da bulunmaktadır. Yukarıda 

Debûsî’nin de ifade ettiği gibi katî delille sâbit olan bir hükmü inkâr etmek küfür iken 

                                                             
22 Semerkândî, Mizân, 128. 
23 Semerkândî, Mizân, 131. 
24 Semerkândî, Mizân, 132. 
25 Semerkândî, Mizân, 134. 
26 Zekiyüddin Şaban, İslâm Hukuk İlminin Esasları (trc. İbrahim Kafi Dönmez), Ankara 2009, s. 237-238. 



14 
 

zannî delil ile sâbit olan bir hükmü inkâr küfür değildir. Dolayısıyla Hanefî usûlcülerin 

itikâdî bir kaygıdan dolayı böyle bir ayrıma gittiklerini de söyleyebiliriz. 

Vâcibin mahiyeti de fıkhî bir problem olarak karşımıza çıkmaktadır. Ancak 

konumuzla doğrudan bağlantılı olmadığı ve çalışmamızın ana unsurunu teşkil etmediği 

için farz-vâcib konusundaki tartışmaları aktarmayacağız.27 Fakat Kādî Abdülcebbâr, 

kendi metodolojisini ortaya koyarken farklı alanlar için aynı kavramları kullanmıştır. Bu 

kavramların birbirlerine etkisi, Kādî düşüncesindeki bütünlüğün ortaya konulması, 

problemin dil merkezli bir tartışma olup olmadığı gibi soruların cevaplandırılmasının 

önemli olduğunu düşündüğümüzden aynı zamanda bir usûlcü olan Kādî Abdülcebbâr’ın 

fıkhî bir kavram olarak vâcibi nasıl ele aldığını incelememiz gerektiği kanısındayız. 

Kādî Abdülcebbâr’a göre vâcib, kudret sahibi bir kimsenin yapmadığı takdirde 

bazı yönlerden zemmi hak ettiği fiildir.28 Kādî’nın çeşitli vesilelerle en çok kullandığı bu 

tanım, hem kullar için hem de Allah Tealâ için ayırt edilmeksizin kullanılmıştır. Nitekim 

Kādî, vâcibi fâiline nispetle ikiye ayırır: kendine mahsus bir durumla kâdire vâcib olanlar 

ve diğerlerinin hakkının gözetilmesi yönüyle kâdire vâcib olanlar. Birinci durum borcun 

ödenmesi, nimete şükretme, emaneti iade etme gibi kullara ait vâcibleri içerirken ikinci 

grup Allah hakkında vârid olan vâcibleri içerir.29 Ancak burada Allah’a vâcib olanlar 

kulların menfaatinin gözetilmesi yönüyle vâcibtir. Bu yaklaşım vücûb alellah ilkesinin 

Allah ile değil şahıslar ile bağlantılı olduğu izlenimini vermektedir.30  

Vâcib kavramı fıkhî olarak ele alındığında tabii olarak bu kavramın merkezinde 

insan vardır. Peki, Kādî’ya göre bir fiilin insan hakkında vâcib olmasını mümkün kılan 

şey nedir? Vâcibin tespit edilmesinin tek bir yolla sâbit olmadığını ifade eden Kādî 

                                                             
27 Farz-vâcib kavramının terimleşme süreci ve iki kavram arasındaki ilişki hakkında daha fazla bilgi için 

bk. Uğur Bekir Dilek, İslâm Hukuk Metodolojisinde Teklifi Hüküm Terimleri (Doğuşu, Gelişimi, 

Terimleşmesi ), Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, basılmamış doktora tezi, Konya 2010, s. 21-

56. 
28 Kādî Abdülcebbâr, Şerhu’l-Usûli’l-hamse: Muʽtezile’nin Beş İlkesi , (nşr. ve trc. İlyas Çelebi ) İstanbul: 

Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı 2013, I, 64. 
29 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî fî ebvâbi’t tevhîd ve’l- adl (nşr. Mustafa es-Sekka), Kahire: Dâru’l Mısriyye 

1965, XIV, 24. 
30 Çalışmamızda bu ilkenin temellerini ilerleyen sayfalarda açıklayacağımız için burada sadece problemin 

varlığına işaret etmekle yetindik. 



15 
 

Abdülcebbâr, onun bazen akıl ile bazen de semʽ yoluyla elde edildiğini ifade eder. 

Bundan dolayı kaynağı bakımından vâcibi ikiye ayırır: 

a. Aklî vâcib. 

b. Şerʽî vâcib.  

Şerʽî vâcibât da iki kısımda incelenir: 

b.1. Kelime-i şehadeti ikrar gibi söze, sıfata ve ibareye bağlı olanlar, 

b.2. Namaz, oruç, hac gibi fiile taalluk edenler.31  

Akıl yoluyla bir fiilin vâciblik yönü bilinmezse burada vahye ihtiyaç 

duyulduğunu ifade eden Kādî’ya göre vâcibe delâlet eden şey o konuda şerʽî delilin var 

olmasıdır.32 Peki, şerʽî delillerin vücûba delâlet etmesi nasıl anlaşılacaktır? Yani biz bir 

fiilin vâcib olduğunu nasıl bileceğiz? Kādî Abdülcebbâr’a göre emir, mutlak mânada 

vücûb içermez, yalnızca istek (irade) bildirir.33 Bir emrin vücûb ifade edebilmesi için bazı 

karineleri taşıması gerekir. Kādî, bu karineleri eserinin farklı yerlerinde şu şekilde 

belirtmiştir: fâilin fiili yapmaya güç yetirmesi, fiil konusunda kudretinin olduğunu 

bilmesi, fiili yaptığı takdirde mükâfatlandırılacağını bilmesi,34 emrin terkinden 

nehyedilmesi ve emrin vaîd ile anılması.35 Burada eylemi yapan kimsenin eylem 

hakkında tüm bu bilgilerin hepsine aynı anda vâkıf olup olmaması konusunda net bir 

tavırdan bahsetmek mümkün gözükmemektedir. Ancak Kādî’nın ısrarla vurguladığı 

husus “yap” emrinin mutlak mânada vücûb içermesi için terkinden nehyedilmesinin 

gerekliliği ve emre vaîdin iştirak etmesi hususudur. Nitekim şerʽî fiillerin vâcib olduğuna 

işaret eden delilleri tartıştığı bölümde Kādî, vaîd, tahzîr, zecr (engelleme) ve korkutma 

türü sigaların da vücûba delâlet ettiğini fakat fakihlerin bu konuda ihtilaf halinde 

olduğunu belirtir. Şayet Allah tarafından fiilin yapılmamasına veya fiilin kerih 

görüldüğüne dair bir söz bulunursa orada fiili gerçekleştirmemeye dair bir vücûb vardır.36  

                                                             
31 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, I, 123. 
32 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî (nşr. İbrahim Medkur), Kahire: Dâru’l-Mısriyye 1963, XVII, 107. 
33 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğni, XVII, 113. 
34 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğni, XVII, 126. 
35 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğni, XVII, 110. 
36 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XVII, 105. 



16 
 

Kādî Abdülcebbâr, aklî vâcibâtı eserlerinde ikili ya da üçlü şekilde taksim eder. 

Buna göre akli vâcibât üçe ayrılır: 

a. Kendine mahsus bir sıfatla vâcib olanlar: tevbe etmek, bir zararı def etmek, 

nimet verene şükretmek, emaneti sahibine teslim etmek gibi. 

b. Kendisi dışındakilere lutuf olması yönüyle vâcib olanlar: marifetullah 

konusunda nazar ve şerʽiyyât gibi. 

c. Terkinde kabih olduğu için sakındırılan fiiller konusunda vâcib olanlar: tevbe 

etmek gibi.37  

Bir diğer taraftan aklî vâcibler ikiye ayrılır: 

a. Kendine mahsus bir sıfatla vâcib olanlar. Bunlar iki kısımdır: 

a.1. Vâcibliği gerektiren bir sıfatla vâcib olanlar: emaneti iade etmek, nimet 

verene şükretmek gibi. 

a.2. Terkinde muayyen bir kabihin varlığından dolayı vâcib olanlar ki Kādî 

Abdülcebbâr, vâcibâtı aklînin büyük bir kısmının bu grup içerisinde 

değerlendirildiğini de ifade eder. 

b. Lutuf olması yönüyle vâcib olanlar. Lutuf olması yönüyle vâcib olanlar da iki 

kısımdır: 

b.1. Marifetullah hakkındaki nazar gibi akıl yolu ile vâcib olanlar  

b.2. Namaz gibi ancak semʽ yoluyla vâcib olanlar.38  

Bu iki tasnif ilk bakışta birbirinden farklı gibi görünmektedir. Kādî, bir yerde 

vâcibi aklî ve şerʽî olarak kabul görülen bir yaklaşımla ele alırken diğer tarafta şerʽî vâcibi 

tasnifine hiç almamaktadır. Burada tasniflere dikkatli bakıldığında ikinci tasnifte Kādî 

Abdülcebbâr’ın aklî vâcibâtın bütününü içine alan bir tasnif yaptığı gözükmektedir.  

                                                             
37 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIV, 161. 
38 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî (nşr. Ebu’l-Âlâ el-Afîfî) Kahire: Dârü’l-Mısriyye 1963 XIII, 48. 



17 
 

Buna göre Kādî’nın bize anlattığı tasnif aşağıdaki gibi olmalıdır: 

 

Tablodaki verilerden hareket ettiğimizde aklın konumunu ve işlevini göz önünde 

bulundurursak Kādî’nın da Muʽtezile çizgisinden ayrılmadığını görürüz. Burada dikkat 

çeken hususlardan biri, aklî vâcibâtın arasında örnek olarak zikrettiği şerʽî vâcib 

sınıflandırmasıdır. Kādî Abdülcebbâr’ın burada kastettiği husus namaz, oruç, zekât gibi 

bir takım ibadetlerin akıl tarafından vâcib kılınmış olması değildir. Fakat onun anlatmak 

istediği husus zikredilen ibadetlerin insanın kendisi için Allah tarafından verilen bir lutuf 

olduğunu aklın kavrayabilme yetisidir. Nitekim kendisi dışındakilere lutuf olması 

yönüyle vâcib olanlar mükellefe nispetledir. Çünkü kişi aklı sayesinde evrendeki gaye, 

Vâcib

Aklî

Kendisine 
mahsus bir sıfatla 

vâcib olanlar 

Vâcibliği 
gerektiren 
bir  sıfatla 

vâcib 
olanlar

Terkinde 
muayyen bir 
kabih olduğu 

için 
sakındırılan 

fiillere 
yönelik 
vâcibler

Kendisi dışındakilere 
lutuf olması yönüyle 

vâcib olanlar

Marifetullah 
konusundaki 

nazar gibi 
aklî vâcib

Namaz gibi 
sem' yoluyla 
kişiye vâcib 
olan şeriyyât 

alanı gibi şer'î 
vâcib

Şer'î

Vasıf, söz 
ve ibareye 

bağlı 
olanlar

Fiile 
bağlı 

olanlar



18 
 

düzen ve uyumdan hareketle marifetullahı bildiği zaman, bu bilişin kazanımı kişiye 

mâtuftur. Kulların yararına olduğu için bu nazar kişiye vâcibtir. Şerʽî vâcibât da yine 

mükellef için faydası gözetilerek vâcib kılınmıştır. 

 Kādî Abdülcebbâr, vâciblerin tespitinden sonra bu fiillerin uygulanmasına 

yönelik de bir takım tasniflerde bulunmuştur. Buna göre onun eserlerinde vâcibin ikili 

tasniflerini görmek mümkündür. Bir fiil hususunda mükellefin tercihine bağlı olarak ya 

da herhangi bir tercih hakkının bulunmadığı durumları o iki başlık altında toplar: 

a. Muhayyer vâcib: Eylemi yerine getirmeye gücü yeten kimsenin, fiili ya da o 

fiilin yerine geçen fiili yapmadığı takdirde zemmi hak ettiği fiildir. Şerʽî 

hususlarda muhayyer vâcibe örnek vermek gerekirse vaktinde kılınan namazı ele 

alabiliriz. Buna göre mükellef namazı isterse ilk vaktinde eda eder, isterse 

namazın vakti içerisinde dilediği başka bir vakitte namazını kılabilir. Yine 

kefâretin üçlü şıkkı da bunun gibidir. Kişi üzerine bu kefâretlerin hepsi tercih 

üzere vâcibtir. Kişi dilerse fakirleri doyurur, dilerse fakirleri giydirir, dilerse köle 

azat eder. Fakat bunların hepsini birden terk ederse o takdirde zemmi hak eder. 

Muhayyer vâcibe aklî bir örnek vermek gerekirse borç ödemeyi ele alabiliriz. 

Buna göre kişi aynı miktarda parayı ödemek koşulu ile istediği keseden borcunu 

ödeyebilir.  

b. Mudayyak vâcib: Eylemi yerine getirmeye gücü yeten kimsenin fiilin bizzat 

kendisini yapmadığı zaman zemmi hak ettiği fiildir. Mudayyak vâcibe dini 

hususlar konusunda son vaktinde kılınan namaz örnek olarak verilebilir. Kişi 

üzerine bu namaz vâcibtir ve onun eda edilmesi gerekir. Bu namazın yerine 

sabır, dua gibi ibadetler yapılamaz. Ancak kişi taharet ve vakte riayet şartını 

sağlamak koşulu ile namazını eda etmede muhayyerdir. Namazını istediği 

mekânda kılabilir. Aklî bir örnek vermek gerekirse emanetin verilmesini ele 

alabiliriz. Emanetin sahibi geldiğinde ve emanetini istediğinde kişi üzerine 

emanetin bizzat kendini iâde etmesi vâcibtir. Bunun yerine onun kıymetini ya da 

bedelini veremez. Ancak durum başka bir yönden muhayyer haline gelebilir: kişi 

bu emaneti ister sağ eli ile verir isterse sol eli.39 

                                                             
39 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, I, 68-71. 



19 
 

Kādî’nın uygulanması yönüyle vâcibi ele alması bununla sınırlı değildir. Mezkur 

tasnife ek olarak vâcibi zamana kayıtlı olması bakımından da ele alır: 

a. Vaktinde eda edilmediği takdirde daha sonra başlangıçtaki gibi yerine 

getirilmesi vâcib olmayan fiiller. Çünkü bu tür fiiller maslahat olması yönüyle 

sadece bir vakitte yerine getirilirler. 

b. Vaktinde eda edilmediği takdirde başlangıçtaki gibi yerine getirilmesi vâcib olan 

fiiller. Bu tür fiiller ise vakitleri bakımından farklılık olmayan vâciblerdir.40  

Müellifin ilk kısımda anlattığı durum Cuma namazı gibi düşünülebilir. Kişi 

Cuma namazını vaktinde kılmaz ise artık Cuma namazı eda edilmemiş olur, kişi bunun 

yerine öğle namazı kılar. İkinci kısma ise tevbe etmeyi örnek olarak ele alabiliriz. Zira 

kişi tevbe etmeyi gerektiren bir fiil işlediği zaman tevbe etmesi için özel bir vakit tayin 

edilmemiştir. Ancak kişinin tevbe etmesi gereklidir. 

Vâcib, Kādî Abdülcebbâr’ın düşüncesinde merkezî bir konumda olan hüsün-

kubuh tartışması ile de yakından ilgilidir. Nedb, ibaha ya da vücûb içeren hükümler hasen 

fiillerdir. O, vücûb ile hasen arasında da mantıksal bir örgü kurar. Ona göre vâcib olan 

bir fiil aynı zamanda hasendir.41   

Kādî Abdülcebbâr, fiilleri meydana gelmesinde ilave sıfat bulunanlar ve ilave 

sıfat bulunmayanlar olmak üzere iki kısma ayırır. İlave sıfat olmayan fiiller Allah’ın kerih 

görmediği ama irade de etmediği fiillerdir. Ancak meydana gelmesinde ilave sıfat 

bulunan fiiller hasen ve kabîh olmak üzere iki kısımdır. Kabîh fiiller, Allah’ın murat 

etmediği, kerih gördüğü işlendiği takdirde öfkesini celbeden fiillerdir. Allah Teâlâ’nın 

irade ettiği hasen fiiller ise iki bölümdür. Hasen olduğuna dair ilave bir sıfat bulunmayan 

mübah fiiller; hasenliğine dair ilave bir sıfat bulunan vâcib ve mendub fiiller.42  

Burada mübah-vücûb ve nedb ilişkisi sevabı hak etme yönüyle ele alınmıştır. 

Kādî’ya göre eğer hasen olan bir fiil yapıldığında fiilin neticesine övgü bağlanmıyorsa bu 

fiil mübahtır. Eğer fiil yapıldığında bir övgü hak ediliyorsa bu fiil mendub ya da vâcibtir. 

                                                             
40 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğni (nşr. Muhammed Ali en-Neccâr, Muhammed Hâlim en-Neccâr) Kahire: 

Dâru’l-Mısriyye 1965, XI, 424. 
41 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğni, XVII, 104. 
42 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 49. 



20 
 

Burada vâcib ile mendub fiili birbirinden ayıran nokta ise vâcib fiilin yerine 

getirilmediğinde zemmin hak edilmesidir. Dolayısıyla Kādî düşüncesinde insan filleri 

açısından vücûb ifade eden fiiller, değerler hiyerarşisinin en üst konumunda bulunur. 

Çünkü vücûb ifade eden fiiller yalnızca yapıldığı zaman sevabı hak etmekle kalmaz aynı 

zamanda yapılmadığı takdirde zemmi hak eder. Fakat aynı durum mendub filler için söz 

konusu değildir.  

Mübah-nedb-vücûb ilişkisi yarar açısından da ele alınmıştır. Yine Kādî 

Abdülcebbâr üzerine yapılmış bir çalışmada insan fiillerinin hasen olması üç başlık 

altında incelenmiştir: mübah-nedb ve vücûb. Buna göre eğer hasen bir fiil başkasına yarar 

sağlamıyor bununla birlikte zarar da vermiyorsa bu fiil mübahtır. Nedb içerikli bir fiil 

hasen olmasının yanı sıra övgüyü hak ediyor fakat başkasına yarar sağlamıyorsa bu 

mendubtur. Ancak hasen olan bir fiil hem övgüyü hak edip hem de başkasına yarar 

sağlıyorsa bu fiil nedb içerikli tefadduldur. Vâcib, ise yarar gözetilmeksizin övgüyü hak 

eden terkinde zemmi gerektiren hasen bir fiildir.43 

Kādî Abdülcebbâr’ın öğrencisi Ebü’l-Hüseyin el-Basrî’de (ö. 436/1044) de 

hasen fiillere yaklaşımda aynı tavrı görürüz. Ancak onun tasnifi hocasına göre daha 

sistematik ve açıktır. el-Basrî de insan fiillerini hasen ve kabîh olmak üzere ikiye 

ayırmıştır. Hasen fiilleri medhi ya da sevabı hak edecek zâit sıfatı olmayan fiiller (mübah) 

ve fiilin hasenliğinde zâit sıfat bulunanlar olarak iki kısma ayırmıştır. Hasenliğine dair 

ilave sıfat bulunanları terkinde zem gerekmeyen fiiller ile terkinde zem gereken fiiller 

olmak üzere tasnif etmiş, terkinde zem bulunmayan hasen fiilleri fazl ve menbud ileyh 

olmak üzere ikiye ayırmıştır. Terkinde zem bulunan ve hasenliğine dair zâit sıfat 

bulunanları vâcib olarak isimlendirmiş, vâcibi de mudayyak ve muhayyer olmak üzere 

iki kısma ayırmıştır. 44  

Bu iki yaklaşım tarzı Muʽtezile’nin hukuk ve ahlak alanları arasında ayrım 

yapmaksızın filleri mutlak olarak ele aldığını göstermektedir. Biz burada yalnızca bu 

                                                             
43 Yunus Cengiz, Muʽtezile’de Eylem Teorisi: Kādî Abdülcebbâr Örneği, İstanbul 2012, s. 425-432. 
44 Ebü’l-Hüseyin el-Basrî, el-Muʽtemed fî usûli’l-fıkh (nşr. Şeyh Halil Hüseyin) Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-

İlmiyye [t.y.], I, 336-337. 



21 
 

bağlama işaret edip ilerleyen bölümlerde vücûb-hasen ve vücûb-kabih arasındaki ilişkiyi 

açıklamaya çalışacağız. 

Kādî Abdülcebbâr’a göre vücûb, mutlak olarak ele alındığında varlığı içerse de 

mükellefle bağlantılı olduğunda ademi (yokluk) içerir. Nitekim biri için, namaz şu kimse 

için vâcibtir, denilse bu vücûbluk fiili gerçekleştirmeyi gerektirir. Ancak mutlak olarak 

zikredilse durum farklılık arz eder. Bundan dolayı vâcib, mevcuda has kılınır.45  

Kādî Abdülcebbâr’ın Şafiî fakihi olduğu dikkate alınırsa onun da vâcib ve farz 

arasında bir ayrım yapmadığı görülür. Ona göre terki halinde zemmin hak edildiği durum 

olan vâcib, bağlayıcılık ve kesinlik ifade eder. Eğer fiilin vücûbiyeti şerʽî olarak sâbit 

olmuşsa eylem farz; katî olarak sâbit olmuşsa eylem azîmettir.46 Ancak burada önemli 

olan husus Kādî Abdülcebbâr’ın gerek insan fiilleri ve gerek ilâhî fiiller için vâcib 

kavramını aynı mânada kullanmış olmasıdır. Dolayısıyla onun düşüncesinde fıkıh ve 

kelâm alanlarında kavramlar iç içe geçmiştir. Fakat bu geçişlilik bir karışıklık değildir. 

Bunun aksine sistemini alanlar arasında ayrım yapmadan bir bütün olarak inşâ ettiğini 

gösteren ve bu sistemdeki homojenliği, bütünlüğü, şeffaflığı kanıtlayan güzel bir örnektir. 

2.2. Felsefede Vâcib 

İslam felsefesinde vâcib, varlığın hükümlerine ilişkin bir yüklem olarak 

kullanılmış olup, mümkün ve mümteni kavramları ile birlikte ele alınmıştır. Ancak vâcib, 

özellikle İbn Sînâ’dan (ö. 428/1037) sonra yalnızca mantık terimi olarak kalmamış aynı 

zamanda ontolojik bir kavram haline gelerek, tanrıya işaret eden “zorunlu varlık” 

anlamında kullanılmıştır.47 Felsefe literatürüne dair oluşan sözlüklerde de vâcib, bu 

ontolojik mânasıyla tanımlanmıştır.48  

İlk İslam filozofu kabul edilen Kindî’nin (ö. 252/866) eserleri incelendiğinde 

onun felsefe kavramlarını tanıttığı Risâle fî hudûdi’l-eşyâ ve rusûmihâ (Tarifler Üzerine) 

adlı eserinde muhal (imkânsız) kavramını tanımlamasına rağmen vâcibi ya da bu kavrama 

                                                             
45 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğni, XVII, 104. 
46 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XVII, 99. 
47 İlhan Kutluer, İbn Sînâ Ontolojisinde Zorunlu Varlık, İstanbul: İz Yayıncılık 2013, s. 92. 
48 Örnek için bk. Ahmet Cevizci, Felsefe Sözlüğü, İstanbul: Paradigma Yayınları 1999, s. 883; Mehmet 

Vural, İslam Felsefesi Sözlüğü, Ankara: Elis Yayınları 2011, s. 587. 



22 
 

işaret eden herhangi bir terimi tarif etmediğini görmekteyiz.49 Bunun sebebi Kindî’nin, 

tanrı-âlem arasındaki ilişkiyi zorunluluk-imkân ya da varlığı zorunlu olan ile varlığı 

mümkün olan şeklinde yorumlamamasıdır. Onun yaklaşımında, tanrı ile âlem arasındaki 

ayrımı tespit noktasında, yoktan yaratma (ibdâ) kavramıyla birlikte kuvve-fiil ayrımının 

daha işlevsel olduğu söylenebilir.50  

Kindî’den sonra İslâm Felsefesini metot, terminoloji ve problemler açısından 

temellendiren Fârâbî’ye (ö. 399/950) baktığımızda onun, kavram ve unsurları, 

aralarındaki irtibatı göz önünde bulundurarak tanımladığını görüyoruz. Zira ona göre bazı 

kavramları anlayabilmek için o kavramı oluşturan unsurların da bilinmesi gerekir. 

Örneğin cisim kavramını anlamak için öncelikle en, boy ve derinlik kavramlarının 

bilinmesi gerekmektedir. Ancak bazı kavramlar ise böyle değildir. Sözgelimi zorunluluk 

(vücûb), varlık (vücud), ve imkân kavramları böyledir. Bunların kendilerinden önce ve 

bunları da kuşatacak bir kavrama ihtiyaçları yoktur; aksine bunlar apaçık, doğru ve 

zihinde yerleşik bulunan kavramlardır.51  

Fârâbî, cihetü’l-evvel olarak belirttiği birincil kipleri zorunlu, mümkün ve 

mutlak52 olarak üçe ayırır. Buna göre zorunlu, varlığın devam etmesi ve herhangi bir 

vakitte olmaması mümkün olmayandır.53 Fârâbî, bu tanımda zamansal anlamda bir 

süreklilikten bahsederek vâcibin ontolojik mânasına değinmiştir.  

Fârâbî, Peri Hermeneias’ın şerhinde zarûrînin eşadlı (bi iştirâki’l-isim) olmak 

üzere üç farklı kullanım alanının bulunduğunu ifade etmiştir: bunlardan ilki varlığın her 

zaman (ezel ve ebed) devam etmesi, ikincisi konu devam ettikçe varlığın devam etmesi 

(gözdeki mavilik burundaki yassılık gibi), sonuncusu ise bir konu hakkındaki nitelik var 

olmaya devam ettikçe durumun varlığını devam ettirmesi (Zeyd de ayakta durma eylemi 

                                                             
49 Kindî, Ebû Yûsuf Yaʽkûb b. İshâk b. es-Sabbâh, Tarifler Üzerine (trc. Mahmut Kaya, Kindî: Felsefî 
Risâleler), İstanbul: Klasik Yayınları 2002, s. 185-195. 
50 Mehmet Cüneyt Kaya, Varlık ve İmkân: Aristoteles’ten İbn Sînâ’ya İmkânın Tarihi, İstanbul: Klasik 

Yayınları 2011, s. 76. 
51 Fârâbî, Ebû Nasr Muhammed b. Muhammed, Felsefenin Temel İlkeleri (Uyûnü’l-mesâil) (trc. Mahmut 

Kaya, İslâm Filozoflarından Felsefe Metinleri içinde), İstanbul: Klasik Yayınları 2005, s. 117. 
52Mutlak kipi, zorunlu ile mümkün arasında yer almakta; bilfiil var oluşu açısından zorunluya benzerken 

mümkün tabiatına sahip olması ve mümkün gibi gelecekte var olmamasının imkânı açısından da mümkün 

tarafında bulunmaktadır. 
53 Mübahat Türker-Küyel, Fârâbî’nin Peri Hermeneias Muhtasarı, Ankara: Atatürk Kültür, Dil ve Tarih 

Yüksek Kurumu Atatürk Kültür Merkezi 1990, s.61. 



23 
 

devam ettikçe ayakta durmanın zorunluluğu gibi). Ona göre asıl olan mutlak zorunluluk 

ise varlığın her zaman devam etmesidir.54 

Bu tanımlarda Fârâbî’nin, zorunluluk için vücûb ya da vâcib kavramını değil 

“zarûrî” kelimesini kullandığına da işaret edilmelidir. Çünkü Fârâbî, kipler arasında 

“zarûrî”ye alternatif olarak vâcib55 kavramını kullanıyorsa da mantık eserlerinde onun 

“zorunlu” kavramını ifade etmek için daha çok “zarûrî”ye yer verdiği tespit edilmiştir.56 

Fârâbî’nin mantıksal önermelerde “vâcib”i; tanrı hakkında ise “vâcibü’l vücud” u 

kullanmaması konusundaki tedirginliğinin sebebi ise çağdaşı olan kelâmcılar arasında 

tanrı hakkında kullanılan “kadîm” kavramı üzerindeki tartışmaların filozof üzerindeki 

yansımalarıdır.57 Buna göre, Fârâbî’nin mutlak olarak gördüğü zorunluluk tanımındaki 

zamansal sürekliliği, “ezelde ve ebedde daimi olan” “kadîm” in bir sonucu olarak görmek 

mümkündür. Ancak, kelâmcıların Fârâbî üzerinde bir etkisi olsa bile, tanrı ile âlem 

arasındaki ilişkiyi açıklayan sudûr teorisi söz konusu olduğunda Fârâbî’nin, kadîmden 

ziyade ontolojik zorunluluğu ön plana çıkardığı gözlemlenir. Ayrıca filozof, tanrıdan 

zorunlu olarak taşan unsurların var olmak bakımından zorunlu olduğunu ifade etmiş olsa 

da İbn Sînâ’da gördüğümüz “özü itibariyle zorunlu olan” ile “başkası sebebiyle zorunlu 

olan” şeklinde kesin bir kavramsal ayrıma gitmemiştir.58 Bunun sebebi, Fârâbî’ye göre 

zâtı gereği zorunlu olma kip kategorisinin hala öncelikle önermeler için kullanılmasıdır. 

Bu kipsel kategorinin varlıklar için kullanılması ancak ikincil bir seviyede söz 

konusudur.59 

Fârâbî’nin felsefesinde etkilerini gördüğümüz Aristoteles ise “zorunlu” 

kavramına beş farklı mâna atfetmiştir. Buna göre zorunlu,  

                                                             
54 Mübahat Türker- Küyel, Peri Hermeneias, s.70. 
55Fârâbî, Kitâbu’s-siyâseti’l-medeniyye, el-İbâre, Kitâbu ârâi ehli’l-medînetü’l-fâzıla gibi kendisine 

aidiyeti kesin olarak bilinen eserlerinde ontolojik mânasıyla vâcibi kullanmamış; zorunluluk için ise 
“zarûrî” kelimesini kullanmıştır. Ancak Uyûnû’l-mesâil de vâcibin hem ontolojik mânasına hem de kip 

mânasına değinmiştir. Bu durum Uyûnû’l-mesâîl’in Fârâbî’ye aidiyeti konusundaki şüpheleri destekler 

durumdadır. Bu konu hakkında daha fazla bilgi için bk. Mehmet Cüneyt Kaya, Varlık ve İmkân, s. 100-

102.  
56 Cüneyt Kaya, Varlık ve İmkân, s. 85. 
57 Robert Wisnovsky, İbn Sînâ Metafiziği (trc. İbrahim Halil Üçer), İstanbul: Klasik Yayınları 2010, s. 286 
58Çalışmamız açısından önemli olan vâcib kavramının kendisi olduğu için özellikle südur sürecinde 

Fârâbî’nin hangi kavramları neden kullandığı şeklinde derin bir analize girmedik. Ancak konu hakkındaki 

detaylı bir araştırma için bk. Mehmet Cüneyt Kaya, Varlık ve İmkân, s. 93-102. 
59 Robert Wisnovsky, İbn Sînâ Metafiziği, s. 286. 



24 
 

a. Bir koşul olarak kendisi olmaksızın yaşamanın mümkün olmadığı şeyler, 

(insan için nefes almanın zorunlu olması gibi)  

b. Kendileri olmaksızın iyi olanın ne var olabileceği ne de varlığa gelebileceği, 

kötünün ne uzaklaştırılabileceği ne de ortadan kaldırılabileceği durumlar, (para olmadan 

borcun ödenememesi gibi)  

c. Zorla yapılan şey, zorlama,  

d. Olduğundan başka türlü olamayan, (Aristo, diğer tanımların buna bağlı 

olduğunu bildirmiştir.)60  

e. Zorunluluğu başka şeye bağlı olanlar.61  

Filozof, yukarıdaki tanımlamalarında, zorunluluk kelimesinin öncelikle 

kaçınılmaz ihtiyaç ve mecburiyet (elzem olma) anlamları üzerinde durmakta ve aksi 

durumun imkânsızlığına işaret etmektedir. Bu durumda zorunluluk, ister bir ihtiyaçtan 

kaynaklansın isterse bir mecburiyetten kaynaklansın, zorunluluğa aksi durumun 

imkânsızlığı fikri bitişmektedir. Filozofun örneğinden hareketle, insan için nefes almadan 

yaşamak mümkün olsa idi o takdirde insana, hayatta kalmak için nefes alma şartı 

zorunluluk olmazdı.62  

Aristoteles’in tanımlamalarında dikkat çeken bir diğer unsur ise onun, 

“kendisiyle zorunlu” ve “başkasıyla zorunlu” ayrımına açıkça sahip olmasıdır. Filozofun 

bu ayrımı yaptığı andan itibaren zorunluluk kavramının metafizik anlamına temas ettiği 

belirtilmelidir.63 Aristo’da basit olarak nitelenen, olduğundan başka türlü olamayan 

zorunluluk, ezelîdir, değişmezdir. Ancak bunlardan daha da önemlisi bu kategoriye göre 

zorunlu olan bir şey zorlamaya ya da mecburiyete maruz kalamaz.64 

                                                             
60 Allah’ın zorunlu varlık olması bu ilkeye tabidir. Nitekim Aristo, buradaki zorunluluğun “zorlama” yı 

kast etmediğini ve fakat varlığın olduğundan başka türlü olmasının imkânsız olması anlamındaki 

zorunluluğu ifade ettiğini de belirtmiştir. bk. Aristoteles, Metafizik (trc. Ahmet Arslan), I, İzmir: Ege 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi 1985, s. 306.  
61 Aristoteles, Metafizik, s. 248. 
62 İlhan Kutluer, İbn Sina Ontolojisinde Zorunlu Varlık, s. 31. 
63 İlhan Kutluer, İbn Sina Ontolojisinde Zorunlu Varlık, s. 31. 
64 Robert Wisnovsky, İbn Sînâ Metafiziği, s. 261. 



25 
 

Fârâbî ve Aristoteles’in tasniflerine bakıldığında Fârâbî’de mutlak zorunlulukla 

kast edilen “varlığın sürekli devam etmesi” mânası ile Aristo’nun tasnifindeki 

“olduğundan başka türlü olamayan” zorunluluk tanımlaması örtüşür gibi gözükse de 

dikkatle incelendiğinde Fârâbî’nin tanımında zorunluluğun zamansal sürekliliğin öne 

çıktığı Aristo’da ise zorunlu varlık anlamının öne çıktığı görülmektedir. Diğer 

tanımlamalarda ise Fârâbî’nin Aristo’dan etkilenerek bu tasnifi oluşturduğunu söylemek 

zor görünmektedir.  

İbn Sînâ’dan sonra gerek felsefe gerek kelâm eserlerinde sıklıkla rastladığımız 

varlıklar hakkında verilen aklî hükümlerden olan zorunlu-mümkün-mümteni şeklindeki 

üçlü ayrıma açık bir şekilde ilk defa Âmirî’de (ö. 381/992) rastlamaktayız:65  

“Sarih akla sunulduğunda hatıra gelen şey, şüphesiz aklın üç mânadan biri ile 

hüküm vermesidir: o ya varlığı zorunludur, ya varlığı mümkündür ya da varlığı 

imkânsızdır.”66 

Fârâbî’den farklı olarak, zorunluyu ifade etmek için zarûrî yerine vacîbi kullanan 

Âmirî’ye göre vâcib, varlığı zorunlu (zarûrî) olan ve herhangi bir halde var olmamasının 

imkânsız (muhal) olduğu şeydir. Ona göre vâcib iki kısımdır: (i) zatı gereği varlığı 

zorunlu olan, (Allah’ın varlığı gibi) (ii) başkasına izafetle varlığı zorunlu olan (dairenin 

merkezi gibi).67 

Âmirî’yi önemli kılan yalnızca aklî hükümleri tasnif etmesi değildir. Bunun 

yanında o, zorunlu-mümkün ve imkânsıza dair yaptığı ayrımlarla da İbn Sînâ öncesinde 

felsefî sistemin temel taşlarının oluşmasına olanak sağlayan bir yapının mimarı 

olmuştur.68 Söz konusu ayrım kadar Âmirî’yi kendinden önceki filozoflardan özellikle de 

                                                             
65 Cüneyt Kaya, Varlık ve İmkân, s. 120. 
66 Âmirî, Ebü’l-Hasen Muhammed b. Yûsuf, et-Takrîr li-evcühi’t-takdîr (nşr. Sâid Gânemî, Erba’a resâil 

felsefiyye içinde), Beyrut, Kahire: et-Tenvîr 2015, s. 95. Aynı tasnif için bk. Âmirî, İnkâzü’l-beşer mine’l-

cebri ve’l-kader, (nşr. Kasım Turhan, Bir Ahlak Problemi Olarak Kelâm ve Felsefe Açısından İnsan Fiilleri 

içinde), İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı 1996, s. 4. 
67 Âmirî, et-Takrîr, s. 96. 
68 Cüneyt Kaya, Varlık ve İmkân, s. 122. 



26 
 

Fârâbî’den farklı kılan husus ise onun “özü itibariyle zorunlu varlık” ile tanrıyı 

özdeşleştirmiş olmasıdır.69 

Kendisinden önceki felsefî birikime özgün bir yorum katan İbn Sînâ’da, başta 

Âmirî olmak üzere geçmiş filozofların ve kelâmcıların izlerini görmek mümkündür. O da 

tıpkı Fârâbî gibi mantık disiplininde kullanılan vâcib, mümkün ve mümteni 

modalitelerinin tanımlanması güç kavramlardan olduğunu belirterek kendisinden 

öncekilerin yaptıkları tanım denemelerinin başarılı olmadığını, bu terimleri 

tanımlamadaki güçlüğün zorunluluğu mümkün ya da mümteni üzerinden; imkânsızı 

vâcib ya da mümkün üzerinden; imkânı ise vâcib ya da mümteni üzerinden 

tanımlamadaki kısırdöngüden kaynaklandığını ifade etmiştir. Buna rağmen ona göre bu 

kavramlar içinde tasavvur edilmesi en kolay olanı vâcibtir. Çünkü vâcib varlığın 

pekişmesi demektir ve varlık yokluktan daha iyi bilinir.70 

İbn Sînâ’nın konuyla ilgili görüşlerine geçmeden önce onun, Türkçe’de zorunlu 

mânasına gelen vâcib ve zarûrî kavramlarına farklı anlamlar atfettiğini ifade etmeliyiz.71 

Nitekim İbn Sînâ, vâcib ve mümteni kavramlarının biri varlıkta diğeri ise yoklukta 

zorunlu olması bakımından gayede ihtilaf halinde olmasına rağmen zarûret mânasında 

ortak olduklarını ifade etmiştir.72 Bu bağlamda zarûriyet, varlık ve yoklukta aynı ifade 

gücüne sahiptir. Buradan hareketle ontolojik anlamda vâcibin, zorunlu varlığı ifade 

ettiğini ancak zarûrînin daha geniş bir anlam sahasına sahip olduğunu ve mantıksal bir 

zorunluluğu ifade ettiğini söyleyebiliriz.73 

Velûd bir kaleme sahip olan İbn Sînâ’nın söz konusu kavram hakkındaki 

görüşlerini tek bir eser üzerinden ele almak bizi yanıltabileceğinden, biz onun temel 

eserlerinden hareketle vâcib kavramı hakkındaki görüşlerini aktaracağız. Buna göre 

                                                             
69 Robert Wisnovsky, “Sünnî Kelâmda İbn Sînâcı Dönüşümün Bir Rolü” (trc. Arzu Meral), Marmara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, XXVI/1 (2014), s. 165 
70 İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: İlâhiyât (çeviri –tıpkıbasım) (trc. Ekrem Demirli, Ömer Türker), İstanbul: 

Türkiye Yazma Eserler Başkanlığı Kurumu 2014, I, s. 98-100. 
71 Şaban Haklı, “Fârâbî ve İbn Sînâ’da Modal Mantığın Bazı Temel Kavramlarının Mantıksal ve Ontolojik 

İçeriği”, Felsefe Dünyası, XXXIX/1, (2004) s. 127. 
72 İbn Sînâ, en-Necât fi’l-mantık ve’l- ilâhiyyât (nşr. Abdurrahman Umeyre), Beyrut: Dârü’l-Cîl 1992, I, 

30.  
73 Şaban Haklı, Fârâbî ve İbn Sînâ’da Modal Mantığın Bazı Temel Kavramlarının Mantıksal ve Ontolojik 

İçeriği, s. 128. 



27 
 

felsefesini oluşturmaya başladığı andan itibaren İbn Sînâ’nın zorunluluk tanımında 

ontolojik mânayı koruduğu dikkatimizi çeken bir unsur olarak karşımıza çıkmaktadır. 

İlerleyen dönemlerde İbn Sînâ, metafizik zorunluluğun özelliklerine ve çeşitlerine de 

değinmiş olup, ontolojik zorunluluk ile mantıksal zorunluluk arasında bağ kurmayı 

başarmıştır.  

O, çok erken yaşlarda kaleme aldığı el-Hikmetü’l-ʽArûziyye adlı eserinde vâcibin 

çeşitlerine değinmekle kalmamış aynı zamanda zâtı gereği zorunlu olan varlığın yani 

tanrının sahip olduğu niteliklere de değinmiştir: 

 “Vâcib, bulunduğu hal üzere varlığı zarûrî olandır. Vâcib ya mevcûdâtın ilkesi 

gibi zâtı (bi zâtihî) gereği zorunludur ya da iki kere ikinin dört etmesi gibi başkası 

dolayısıyla (bi ğayrihî)  zorunludur. Vâcib ya mevcûdâtın ilkesi gibi daimidir ya da vakti 

geldiğinde ayın tutulması gibi belli bir süre içindir. Özü itibariyle zorunlu olanın ise bir 

illeti yoktur.”74 

Daha önce örnekleri de korunarak Âmîrî’de gördüğümüz zatı gereği zorunlu 

olan ile başkası sebebiyle zorunlu olan şeklindeki tasnif, İslâm dünyasında özellikle 

kelâmcıların çözmeye çalıştığı ilâhî sıfatlar meselesinin İbn Sînâ’ya tevarüs etmesidir. 75 

Kelâm’ın ortaya çıkışından itibaren sıfatların mahiyeti, kadîmlikleri ve tanrıya izafeti 

tartışılan temel meseleler arasında idi. Dolaysıyla İbn Sînâ’nın zihninde birden fazla 

kadîm olan şeyler arasında nasıl bir ayrım yapılacağı bir problem olarak hazır 

bulunuyordu. Ancak İbn Sînâ, söz konusu ayrımı sıfatlar hakkında değil sudûrun bir 

parçası olan semavî varlıklar için kullandı. 

Kitâbü’ş-Şifâ’nın el-İbare bölümünde, İbn Sînâ, zorunlu/mümkün/mümteni 

kiplerini önermelerin bir unsuru olması yönüyle ele alarak onların, mantık ilminin 

kavramları olduğunu imâ ederken tanımlamada bu kiplerin ontolojik mânasını vererek 

aynı zamanda metafizik kavramlar olduğuna da işaret etmiştir: 

                                                             
74 İbn Sînâ, el-Hikmetü’l-ʽArûziyye (nşr. Muhsin Sâlih), Beyrut: Dârü’l-Hâdî 2007, s. 35. 
75 Robert Wisnovsky, İbn Sînâ Metafiziği, s. 328. 



28 
 

“Kipler üçtür: varlığın daimi olmasını hak etmeye delâlet eden vâcib, var 

olmamanın daimiliğini hak etmeye delâlet eden mümteni, var olmanın veya var 

olmamanın daimiliğini hak etmemeye delâlet eden mümkün.”76 

İbn Sînâ, en-Necât’ta metafizik sistemini inşâ ettiği zorunluluk (zaruret) 

kavramının altı mânasının var olduğunu ifade etmiştir: 

a) Yok olmayan daimilik, Allah’ın hayy olması gibi, 

b) Varlığa konu olan durum devam ettikçe zorunluluğun devam etmesi, insanın 

yaşadığı müddetçe canlı olması gibi,  

c) Konunun kendisinin değil niteliğinin (sıfatının) zorunlu olması,  

d) Var olma hali devam ettiği müddetçe zorunlu olan, Zeyd ’in yürümeye devam 

ettiği müddetçe yürüyor olmasının zorunlu olması gibi, 

e) Belirli bir vakitte zorunlu olan, ayın belirli bir vakitte batmasının zorunlu 

olması gibi, 

f) Son olarak belirli olmayan bir vakte kadar zorunlu olan, insanın ölene kadar 

nefes almasının zarurî olması gibi.77  

İbn Sînâ’nın son dönemlerinde kaleme aldığı el-İşârât ve’t-Tenbîhât’ta 

kavramların kendisinde daha da belirginleştiğini ve ayrıştığını görmekteyiz. Eserleri 

boyunca önermeler hakkında farklı tasniflerde bulunan İbn Sînâ’nın bu eserde, 

önermelerin maddelerinin vâcib, mümkün ve mümteni olduğunu ifade ederek, mutlak 

önerme ile söz konusu önermeler arasında ilişki kurmuştur. en-Necât’ta yaptığı 

zorunluluk kısımlarına burada da değinen İbn Sînâ, önermeleri öncelikle sadece yargının 

açıklandığı, kendisini zorunlu, mümkün ya da imkânsız yüklemlerinin yapılmadığı 

mutlak önermeler ile yargıda bunlardan birinin açıklandığı önermeler olmak üzere ikiye 

ayırmıştır. Burada bizim için önemli olan mutlak önermelerden ziyade zorunlu / zorunlu 

olmayan ama sürekli / sürekli ve zorunlu olmayan şeklinde yüklemeler yaptığı yargıda 

                                                             
76 İbn Sina, Kitâbu’ş-Şifâ: Yorum Üzerine (trc. Ömer Türker), İstanbul: Litera Yayıncılık 2006, s. 103. 
77 İbn Sînâ, en-Necât, s. 30-31. 



29 
 

açıklanan önermelerdir. Üçlü tasnifte İbn Sînâ, zorunluyu iki kısımda incelemiştir: mutlak 

zorunlu ve şartlı zorunlu:  

 

en-Necât’ta bir bütün olarak ele alınan zorunluluğun kısımları burada iki başlık 

altında incelenmesi yönüyle önemi haizdir. İbn Sînâ, mutlak zorunlu ile tanrıyı kast 

etmiştir. Şarta bağlı zorunluluklar ise örnekleri de korunarak tıpkı en-Necât’ta olduğu gibi 

zatın sürekliliği, niteliğinin sürekliliği, belirli bir zamana kadar ya da belirsiz bir zamana 

kadar zorunlu olmak üzere işlenmiştir.78 

Gerek İbn Sînâ gerekse Fârâbî’de gördüğümüz gerçek zorunluluk, tanrının var 

olması ya da tanrının bir takım sıfatları gibi geçmiş ve gelecekte devamlı yani ezelî ve 

                                                             
78 İbn Sînâ, İşaretler ve Tembihler (trc. Ali Durusoy, Ekrem Demirli) İstanbul: Türkiye Yazma Eserler 

Kurumu Başkanlığı 2014, s. 104-110. 

Önermeler

Yargının Açıklandığı 
Mutlak Önerme

Yargıda 
Zorunlu,mümkün Ve 

İmkansız Yüklemelerinin 
Açıklandığı Önerme

Zorunlu

Mutlak Zorunlu Şarta Bağlı Zorunlu

Zatın sürekliliği Niteliğin Sürekliliği
Beliri Bir Zamâna Kadar 

Zorunlu
Belirsiz Bir Zamâna 

Kadar Zorunlu

Zorunlu Olmayan Sürekli
Sürekli Ve Zorunlu 

Omayan



30 
 

ebedî olandır. Her iki filozofta da zorunluluğun diğer kısımları bir takım şartlara bağlı 

olduğu için izâfîdir.  

İbn Sînâ öncesinde, kip olarak vâcib kavramının anlam bakımından79 daha 

öncelikli bir kullanım alanına sahip olduğunu görmekteyiz. Fakat İbn Sînâ ile birlikte 

varlık hiyerarşisi ve tanrının âlemle olan ilişkisi zorunlu-mümkün ayrımından hareketle 

açıklanmaya çalışılmış olup İbn Sînâ, vâcib kavramının öncelikli kullanımını metafizik 

alana doğru kaydırmıştır. 

Sonuç olarak ifade edebiliriz ki felsefe literatüründe vâcib ve vücûb farklı 

mânalara işaret edecek şekilde kullanılmıştır. Yukarıda da ifade edildiği üzere vâcib, 

zorunlu varlık hakkında kullanılırken vücûb, zorunluluk/lüzum/zarûriyet anlamında bir 

mantık terimi olarak kullanılmıştır. Vâcib kavramı ontolojik olarak sadece Allah’ın 

varlığını, vücûb da onun varlığına ait bir hükmü ifade etmekle birlikte vücûb mantık 

ilminde modal önermelerde konu ile yüklem arasındaki zorunlu bağı ifade eden bir terim 

olarak da kullanılır.80 

2.3. Kelâmda Vâcib 

İslâmî ilimlerin ıstılahları arasında yer alan vâcib, kelâm düşüncesi içinde farklı 

mânalara işaret edecek şekilde kullanılmıştır. Kelâm ilminin erken dönemlerinde yani 

diğer disiplinlerle henüz iç içe geçmesinden önceki zaman zarfında söz konusu kavram 

daha ziyade şerʽî vâcibâtı ifade ederken, mantığın bu ilmin alanına girmesiyle aklî bir 

hüküm olarak vâcibin, felsefenin kelâma dâhil olmasıyla birlikte devam eden süreçte ise 

tanrıya işaret eden zorunlu varlık olarak vâcibü’l-vücûdün kullanımın yaygınlaştığı 

görülmüştür.  

İmam Eşʽarî (ö. 324/ 935-936) vâcibi, mükellefin kendi üzerine gerekli olduğunu 

(vâcib aleyh) bilmese bile gerekliliği (vücûbu), mükellef üzerinde karar kılınan durum 

                                                             
79 Anlam bakımından diyerek belirtmemizin sebebi, özellikle Âmirî ve İbn Sînâ öncesi gerek İslam 

filozoflarında gerekse kelâmcılarda vâcibten ziyade zarûrî, ızdırar, bi’z-zarûre kavramlarının kullanıldığını 

görmemizden kaynaklanmaktadır. 
80 Muhammed Ebu’l-Feth el-Beyânûnî, “Hüküm”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, İstanbul 

1998, XVIII, 466. 



31 
 

olarak tanımlamıştır.81 Bu tanım vâcibin fıkıh literatüründeki mânasıdır. Nitekim Eşʽarî, 

vâcib ile farzın aynı mânaya geldiğini de ifade etmiştir.82 Dolayısıyla İmam Eşʽarî, 

eserlerinde vâcibi, gereklilik ve lüzûm anlamlarını kuşatacak bir şekilde kullanmıştır. 

Örneğin o, Risâle ilâ ehli’s-Seğr adlı eserindeki “Ehl-i sünnet âlimleri, nimetleri mahlûkat 

arasında eşit dağıtmanın Allah üzerine vâcib olmadığına icmâ etmişlerdir."83 veya “Lutuf 

Allah üzerine vâcib değildir.”84 ifadelerinde görüldüğü gibi vâcibi “yapılması gerekli olan 

şey” olarak yükümlülük mânasıyla ele almıştır. Kendisinden sonraki Eşʽarî âlimlerinde 

de benzer yaklaşımın olduğu tespit edilmektedir. Meselâ Bağdâdî (ö. 429/1037-38), 

kişinin fiili terk etmesiyle kendisine cezanın gerektiği, lüzûm yoluyla Allah’ın emrettiği 

durum şeklinde vâcibi fıkhî bir kavram olarak tanımlamıştır.85 

Bâkıllânî (ö. 403/1013), eserlerinde vecebe/vâcibun alâ/vücûb formuyla, kelime 

mânasıyla uygunluk arz edecek şekilde “gereklilik/lâzım olma” anlamında kavramın 

türevlerini kullanmış,86 zorunluluk için ise epistemolojinin kaynaklarını ifade etmek 

üzere “zarûre/zarûrî/ızdırar” lafızlarını tercih etmiştir.87 Bu mânasıyla zorunluluğu 

dildeki kullanımını içine alacak şekilde ikrah, ilcâ ve muhtaç olmakla tanımlamıştır. Bu 

                                                             
81 İbn Fûrek, Mücerredü Makâlâti’ş-Şeyh Ebi’l-Hasan el- Eşʽarî (nşr. Daniel Gimaret) Beyrut: Dârü’l 

Maşrık 1987, s. 285. “Bilmese bile” ibaresi Eşʽarî’nin, vâcibâtın aklî değil şer’î olduğunu kabul ettiğini 
gösteren bir ifade olarak yorumlanabilir. 
82İbn Fûrek, Mücerred, s. 199. 
83 Ebü’l-Hasan el- Eşʽarî, Risâle ilâ ehli’s-Seğr, Medine: Mektebetü’l-ʽUlûm ve’l-Hikme; Beyrut: 

Müessesetü’l-ʽUlûmi’l-Kur’ân 1988, s. 269. 
84 Eşʽarî, Risâle, s. 297. 
85 Aldülkâhir el-Bağdâdî, el-Fark beyne’l-fırak (nşr. Muhammed Muhyiddîn Abdülhamid), Kahire: Dârü’t-

Türâs [t.y.], s. 347. 
86Bâkıllânî, Kitâbü Temhîdi’l-evâil ve telhîsi’d-delâil (nşr. İmâdüddîn Ahmed Haydar) Beyrut: 

Müessesetü’l-Kütübi’s-Sekâfiyye 1987, s. 43, 45, 49; el-İnsâf fimâ yecibü i’tikâdüh ve lâ yecûzü’l-cehlü 

bihi, (nşr. İmâdüddîn Ahmed Haydar), Beyrut: Âlemü’l-Kütüb 1986, s. 22, 33. Kitabın isminden de 

anlaşıldığı üzere Bâkıllânî ve-ce-be’yi gereklilik mânasıyla kullanmıştır. Ayrıca Mâliki bir kelâmcı olan 

Bâkıllânî, fıkhî bir kavram olarak farz ile vâcibi de aynı mânada kullanmıştır. bk. el-İnsâf, s. 33. 
87 Bâkıllânî, et-Temhîd, s. 26-28-29; el-İnsâf, s.24. Benzer kullanımlar, kelâmcılarının büyük bir kısmında 

görülmektedir: İmam Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd (nşr. Muhammed Aruçi-Bekir Topaloğlu), İstanbul: İSAM 

Yayınları 2003, s. 15; İbn Fûrek, Mücerred, s. 12, 14, 15; Nureddîn es-Sâbûnî, el-Kifâye fi’l-hidâye (nşr. 

Muhammed Aruçi), İstanbul: İSAM Yayınları 2014, s. 48; Ebü’l-Muîn en-Nesefî, et-Temhîd fî usûlid-dîn 

(nşr. Abdülhay Kâbîl), Kahire: Dârü’s-Sekâfe 1987, s.4. Türkçe ’ye zorunlu olarak tercüme ettiğimiz 

“zarûrî” nin vâcibten farklı bir mânasının var olduğunu ifade etmeliyiz. Nitekim kelâmcılar epistemolojik 

açıdan bilginin, nazara ihtiyaç duymadan kesb ve ihtiyâr olmaksızın insanda husûlü için “zarûrî” kavramını 

kullanmışlardır. Örneğin, parçanın bütünden küçük olduğu bilgisi akıl yürütmeye ihtiyaç duymaksızın kişi 

tarafından bedihî olarak bilinir. Ancak vâcib, aklın hakkında nazarda bulunduğu, aksinin imkânsızlığını 

istidlâl ettiği bir durumdur. 



32 
 

kelimelerin mânalarında farklılığın bulunmadığına dikkat çeken Bâkıllânî, bunların eş 

anlamlı olduğunu ifade eder.88  

İslâm felsefenin kelâmla etkileşimlerinin ardından kelâm ilminde bazı kavramlar 

anlam değişikliğine uğramıştır. Bu değişikliğe uğrayan kavramlar arasında yer alan vâcib, 

özellikle İbn Sînâ’dan sonra tanrı hakkında kullanılmaya başlanmış ve vâcibü’l-vücûd 

ibaresi kelâm eserlerinde sıklıkla rastlanılan bir öge olarak karşımıza çıkmıştır.89 Söz 

gelimi İbn Sînâ’nın çağdaşı Râgıb el-İsfahânî’nin aşağıda alıntıladığımız pasajı gerek 

vâcibin kullanım sahasının değişmesi gerekse İbn Sînâ’nın kelâm üzerindeki etkisini 

göstermesi bakımından oldukça önemlidir. Zira Râgıb el-İsfahânî, çağdaşı kelâmcılardan 

farklı olarak vâcibe tıpkı İslâm filozofları gibi ontolojik mâna yüklemiştir.90  

“Allah’ın zorunlu varlık olarak var olmasının delili şudur: Allah’ın varlığı üç 

şekilde tasavvur edilebilir: varlığı zorunlu olan (vâcibü’l-vücûd), varlığı mümkün olan 

(mümkünü’l-vücûd) ve varlığı imkânsız olan (mümteniu’l-vücûd). Vâcibü’l-vücûd, iki 

kere ikinin dört etmesi gibi var olmadığı farz edildiğinde imkânsızlığın lâzım olduğudur. 

Mümkünü’l-vücûd, kışın yağmur yağması gibi varlığı ya da yokluğu tasavvur edildiğinde 

kendisi için imkânsızlığın lâzım olmadığıdır. Mümteniu’l-vücûd ise üç kere ikinin dört 

etmesi gibi varlığı düşünüldüğünde kendisi için imkânsızlığın lâzım olduğudur. Vâcibü’l-

vücûd iki kısımdır: Zâtından dolayı değil başkası dolayısıyla vâcibü’l-vücûd olan iki kere 

ikinin dört etmesi örneğinde olduğu gibi. Başka bir şeyden dolayı değil kendi zâtından 

dolayı vâcibü’l-vücûd olan. O da Allah Teâlâ’dır. O var olmak için başka bir şeye ihtiyaç 

duymayan, ezelî olan Allah’tır.”91 

Râgıb el-İsfahânî, öncelikle Allah’ın varlığını ispatlamak amacıyla bir varlık 

şeması oluşturmuş ve imkân delilinde görülenin aksine Allah’ın varlığını mümkün 

varlıktan değil vâcib varlıktan hareketle temellendirmiştir. İfade edildiği üzere 

İsfahânî’nin, aynı bölge ve aynı çağda İbn Sînâ ile yaşadığı dikkate alındığında 

yukarıdaki alıntı ile benzerlik gösteren İbn Sînâ metinleri, aralarında bir etkileşimin var 

                                                             
88 Bâkıllânî, et-Temhîd, s. 27. 
89 Bunun hakkında yazılmış bir makale için bk. Robert Wisnovsky, “Sünnî Kelâmda İbn Sînâcı Dönüşümün 

Bir Yönü”, s. 149-177. 
90 Robert Wisnovsky, “İbn Sînâcı Dönüşümün Bir Yönü”, s. 168 
91 Râgıb el-İsfahânî, el-İʽtikâdât (nşr. Şemrân el-İclî), Beyrut: Müessesetü’l-Dâri’l-Eşref li’t-Ticâre 1988, 

s. 56-57. 



33 
 

olabileceğini akla getirmektedir. Ancak, hangisinin diğeri üzerinde iz bıraktığını kesin 

olarak tespit etmek mümkün gözükmese92 de İsfahânî öncesinde kelâm geleneğinde lafzın 

yaygın olarak kullanılmadığı göz önünde bulundurulduğunda etkilenmenin yönünün İbn 

Sînâ’dan İsfahânî’ye doğru gerçekleştiği söylenebilir.93 

Bununla birlikte her ne kadar İbn Sînâ öncesi kelâm geleneğinde sık rastlanmasa 

da İmam Eşʽarî’den alıntıladığımız metinde, Cehmiyye’nin sıfatları nefyetmesini 

tartıştığı bölümde, tanrı hakkında “vâcib” ifadesini kullanılması oldukça önemli bir husus 

olarak karşımıza çıkmaktadır: 

“Mevcut sözü bizim için var olma (ispat) anlamı ifade eder. (Bize ispat anlamını 

verir.) Allah Teâlâ varlığı/sübutu vâcib olandır. Çünkü O mevcuttur.”94 İmam Eşʽarî, bu 

pasajda Allah’ın mevcut olmasının O’nun varlığına bir işaret olduğunu belirtmiştir. 

Bununla birlikte Allah’ın mevcut olmasından dolayı vâcib olduğunu ifade etmesi henüz 

dile getirmese de zihninde Allah’ın vâcibü’l-vücûd olduğu kabulünün varlığına bir 

işarettir. 

Kelâm ilminde değişimin temellerini atan İmâmü’l-Haremeyn el-Cüveynî, (ö. 

478/1085) bilgi bahsinde zorunluluk için kendisinden önceki kelâmcılar gibi “zarûrî”yi 

tercih etmiştir.95 O, vâcibi gereklilik, lüzûm gibi dildeki mânasında kullandığı gibi96 

ontolojik mânası ile tanrı hakkında da kullanmıştır. Cüveynî’yi kendisinden önceki 

mütekellimlerden ayıran yalnızca bu değildir. Aynı zamanda daha önce kelâm eserlerinde 

görmediğimiz aklî hükümler tasnifini tespit edilebildiği kadarı ile ilk defa Cüveynî’nin 

yaptığı anlaşılmaktadır: 

                                                             
92 Robert Wisnovsky, “İbn Sînâcı Dönüşümün Bir Yönü”, s. 169. 
93 Richard M. Frank, “vâcibü’l-vücûd” lafzının kullanıldığı en erken metin olarak Eşʽarî âlimi Ebu İshak 
İsferâyînî’nin el-Akide adlı eserine işaret eder. bk. Richard M. Frank, Al-Ustâdh Abû İshak: An Akîda 

Together With Selected Fragments, Melanges Institut Dominicain d’Etudes Orintales (MIDEO), XIX 

(1989), s. 186. 
94 Eşʽarî, el-İbâne ʽan usûli’d-diyâne, Riyad: Câmiatü’l-İmam Muhammed b. Suud el-İslâmiyye 1979, s. 

62. 
95 Cüveynî, eş-Şâmil fî usûli’d-dîn (nşr. Ali Sami en-Neşşâr, Süheyr Muhammed Muhtâr, Faysal Bedir), 

Riyad: Mektebetü’l-Ubeykân 2001, s. 112; Kitâbü’l-İrşâd ilâ kavâtıʽiʽl-edille fî usûli’l-iʽtikâd (nşr. 

Muhammed Yûsûf Mûsâ), Kahire: Mektebetü’l-Hancî 1950, s. 15. 
96 Nitekim Cüveynî, “Mükellefe vâcib olan ilk şey” faslında vâcibi, sorumlu olan kişi üzerinde oluşan 

gereklilik mânası ile kullanmıştır. bk. Cüveynî, eş-Şâmil, s. 120. 



34 
 

“Aklın ilkeleri, mümkün (câiz), vâcib ve müstahildir.”97 

Cüveynî, vâcibi, yokluğu imkânsız olan şeklinde tanımlamıştır. Nitekim o bunu 

“Akıl bir şeyin sübutu hakkında vücûb hükmü verdiği zaman o şeyin yokluğu imkânsız 

olur. Akıl bir şeyin sübutunun imkânsız olduğu hakkında bir nazarda bulunursa o şeyin 

yok olması da vâcibtir.”98 diyerek ifade etmiştir. Cüveynî, aklın ilkeleri hakkındaki 

hükümleri Allah’ın sıfatları meselesine de uygulamış Allah hakkında imkânsız-vâcib-

mümkün ayrımı yapmıştır. Kelâm, ilim, kudret, hayy, semʽ, basar gibi sıfatların Allah 

için vâcib olduğunu dile getirerek tanrı hakkında aksi imkânsız olan sıfatların aklî 

vâciblerden olduğunu ifade etmiştir.99  

Cüveynî’de dikkatleri çeken bir diğer husus ise onun, kelâmın varlık 

kategorisinin temel unsuru olan kadîm ile felsefenin varlık kategorisinin temel unsuru 

olan vâcibü’l-vücudu mâna bakımından benzer kabul etmesidir. Kelâm geleneğinde 

Allah’ın varlığının bir başlangıcı olmamasını ifade eden kadîm, Cüveynî ile birlikte 

Allah’ın yokluğunun imkânsız olmasını da ifade eden vâcibü’l-vücûd ile aynı mânada 

kullanılmaya başlanmıştır. Ancak kadîm kavramındaki bu semantik değişimin, Cüveynî 

sonrası mütekellimlerinin hepsinde görüldüğünü söylemek oldukça zordur. Bununla 

birlikte kadîmin, Cüveynî öncesinde de farklı tanımlamalarının yapıldığını da ifade 

etmeliyiz. İmam Eşʽarî’nin yaptığı tanım buna örnek olması bakımından oldukça 

önemlidir. Zira onun yaptığı tanımda kadîmin ontolojik zorunluluğunun izleri 

görülmektedir. Nitekim Eşʽarî, kadîmi, yokluğu mümkün olmayan şey olarak 

                                                             
97Cüveynî, el-ʽAkîdetü’n-Nizâmiyye fî erkâni’l-İslâmiyye (nşr. Ahmed Hicâzî es-Sekka), Kahire: 

Mektebetü’l-Külliyeti’l-Ezher 1978, s. 13. Aynı tasnif daha sonraki kelâmcılarda da görülmektedir. bk. 

Sâbûnî, el-Kifâye, s. 285. Burada vurgulamamız gereken bir diğer husus ise söz konusu tasnifin daha önce 

kelâm ilminde kullanılmamış olması değildir. Cüveynî’yi farklı kılan açık bir şekilde tasnifi yapmış 
olmasıdır. Örneğin, Bâkıllânî, kadîmin hakkında yokluğun câiz olmadığını tartıştığı kısımdaki pasajda, 

aklın hükümlerinden vâcib, câiz, mümteni ayrımını yapmasa bile metinde bu ihtimalleri yansıtmıştır: 

“Kadîm yok olması câiz olmayandır derseniz denir ki, şayet yok olsaydı hudüs yoluyla yokluktan varlığa 

çıkması doğru olurdu. Eğer, (kadîm olan) sonradan varlığa gelmiş olursa o takdirde hem muhdes hem de 
kadîm olurdu. Bu ise muhaldir.” bk. Bâkıllânî, et-Temhîd, s. 49-50. Aynı zamanda erken dönem kelâmından 

itibaren söz konusu kavramlar farklı varyantları ile kullanıla gelmiştir. Örneğin, “mümkün” yerine “câiz” 

ya da “sahha” nın kullanılması veya mümteninin yerine “müstahil” ya da “muhal”in kullanılması bunun 

delilidir. 
98 Cüveynî, el-ʽAkîde, s. 15.  
99 Cüveynî, el-ʽAkîde, s. 24. 



35 
 

tanımlamıştır.100 Eşʽarî’nin öğrencisi Bâkıllânî ise varlığının başlangıcı olmaması 

yönüyle kavramın temel mânasını korusa da zamansal sürekliliği de tanımına eklemiştir: 

 “Varlık iki kısma ayrılır: varlığının başlangıcı olmayan (ezelî) kadîm ve 

varlığının başlangıcı olan muhdes. Kadîm, varlıkta kendisi dışındakilerden önce gelendir, 

yok olmaz.”101 Cüveynî’ye geldiğimizde onun artık açık bir şekilde kadîm ile vâcibü’l-

vücûdu eş mânalarda kullandığını görmekteyiz: 

“Kadîm, varlığı zorunlu olandır”102 ya da “kadîm, yokluğu imkânsız olandır.”103 

O, başka bir metinde Allah’ın vâcibü’l-vücûd olduğunu ifade etmiş, kadîmi de 

varlığı devamlı, yokluğu imkânsız olan şeklinde tarif etmiştir.104 Kadîmin yokluğunun 

imkânsız olmasının delilini, belirli bir zamanda kadîm olanın yok olmasının kendisinin 

vâcib oluşunu imkânsız kılmasına dayandırmıştır. Çünkü varlığın devam etmemesi 

ezelîlik ilkesine aykırıdır.105 Dolayısıyla bu tarihsel süreçte kelâm ilminde kadîmin 

vâcibü’l-vücûd olarak isimlendirilmesinde önce varlıksal öncelik ifade edilerek onun 

ezelî olmasına vurgu yapılmıştır. Daha sonra, ezelîlik düşüncesinin temelinde yatan, bir 

şeyin varlığının sürekliliği fikrinin yokluğunu imkânsızlaştırdığı düşüncesi kabul 

edilmiştir. Bunun sonucunda ise ademi imkânsız olduğuna göre var olması zorunludur, 

şeklinde kadîm kavramı anlam genişlemesine uğramıştır.106 Ancak bu iki kavramın 

müterâdif olduğu konusunda mütekellimler hem fikir değillerdir. Nitekim Teftâzânî, 

kadîmi yokluğu imkânsız olan107 diye tanımlamasına rağmen ısrarla bu kavramların 

                                                             
100 Eşʽarî, Risâle, s. 144. 
101 Bâkıllânî, et-Temhîd, s. 36; el-İnsâf, s. 26. 
102 Cüveynî, el-İrşâd, s. 59. 
103 Cüveynî, eş-Şâmil, s. 194. 
104 Cüveynî, Lümâʽu’l-edille fî kavâʽidi akâidi Ehli’s-sünne ve’l-cemaa (nşr. Fevkıyye Hüseyin Mahmûd), 

Beyrut: Dârü’l-Kavmiyye 1965, s. 85. 
105 Cüveynî, el-İrşâd, s. 21. Benzer pasaja Gazzâlî’de de rastlanmaktadır. Gazzâlî, kadîmi, yokluk 

tarafından öncelenmeyen şey olarak ifade etmiş ardından Cüveynî’de olduğu gibi kıdemi sâbit olan şeyin 

yokluğunun imkânsız olduğunu belirtmiştir. bk. Gazzâlî, el-İktisâd fi’l-iʽtikâd (nşr. Enes Muhammed 

Adnan eş-Şerefâvî) Beyrut: Dârü’l-Minhâc 2012, s. 102-103.  
106 Aynı değişimin Mâtürîdî çizgide de yaşandığını ifade edebiliriz. Ebü’l-Muîn en-Nesefî, kadîmi, 

vâcibü’l-vücûd lî zâtihî; varlığı zâtından dolayı zorunlu olan, yokluğu imkânsız olandır, şeklinde 

tanımlamıştır. bk. Ebü’l Muîn en-Nesefî, et-Temhîd s.4, Nureddîn es-Sâbûnî ise, kadîmi varlığının 

başlangıcı olmayan ve kendisi hakkında yokluğun imkânsız olduğu şey olarak tarif etmiş ve kadîmin iki 

mânasına da işaret etmiştir. bk. Sâbûnî, el-Kifâye, s. 57. 
107 Teftâzânî, Şerhu’l-Makâsıd (nşr. Abdurrahman Umeyre), Beyrut: Âlemü’l-Kütüb 1998, II, 11. 



36 
 

birbirlerinden farklı olduklarını ifade ederek, kelâmcıların bu kavramları eş anlamlı 

görmelerini eleştirir: 

“Vâcib varlık ancak kadîmdir. Varlığının başlangıcı yoktur. Çünkü eğer 

kendisinden yokluk geçmiş bir hâdis olsaydı onun varlığının başkasından olması zarûrî 

olurdu. Bazıları bundan dolayı kadîm ile vâcibin eş anlamlı olduğunu söylerler. Fakat bu 

doğru bir kabul değildir. Onlar kesinlikle farklı mefhumlardır. Ancak burada mühim olan 

iki kavramında eşit derecede doğru olmasıdır. Bazıları vâcibü’l-vücudun kendisi 

hakkında değil sıfatları hakkında kadîmi kullanmanın doğru olduğundan hareketle kadîm 

kavramının vâcibten daha genel olduğunu savunmuşlardır.”108 Teftâzânî’nin de bu görüşe 

katıldığı anlaşılmaktadır. Çünkü o kadîm olmayı, vâcib zât olmanın gereklerinden biri 

olarak görmüştür.109  

Teftâzânî, iki kavram arasındaki farkı ortaya koyma noktasında İmam 

Hamiduddin Darîri’nin açıklamalarına eserinde yer verir. Buna göre, Allah Teâlâ’nın ve 

sıfatlarının vâcibü’l-vücûd li-zâtihî olduğu açıktır. Bunun delili ise her kadîm olanın 

vâcibü’l-vücûd li-zâtihî olmasıdır. Çünkü eğer kadîm olan vâcibü’l-vücûd li-zâtihî 

olmazsa varlığı konusunda yokluk mümkün olur ve var olabilmek için kendisinin 

varlığını yokluğuna tercih edene ihtiyaç duyar. Bu da ancak hâdis için söz konusudur.110  

Teftâzânî’nin kadîmi vâcib gibi tanımladığını söyleyerek ona itiraz edenler 

olmuştur. Ancak o, bir şeyin var olmasının illetinin tamam olması için o şeyin yok 

olmasının imkânsızlığı, vücûbu’z-zâti olmayı gerektirmez diyerek itiraza cevap verir. 

Yani Teftâzânî ’ye göre bir şeyin yokluğunun imkânsız olması varlığının zorunlu olması 

demek değildir. Bu aynı zamanda bir şeyin zâtî imkânı ile yokluğun imkânsızlığının 

                                                             
108 Teftâzânî, Şerhu’l-ʽAkâidi en-Nesefî, (nşr. Ahmed Hicâzî es-Sekka), Kahire: Mektebetü’l-Külliyeti’l-

Ezher 1988, s. 30. 
109 Teftâzânî, Şerhu’l-Makâsıd, II, s. 12. 
110 Teftâzânî, Şerhu’l-ʽAkâid, s. 30. Teftâzânî’nin gerek sıfatların gerek tanrının varlığının vâcibü’l-vücûd 

li zâtihî olduğunu konusundaki aktarımı, sıfatlar konusundaki muammayı derinleştirmektedir. Zira 

sıfatların kadîm olduğu kabul edilse bile onların varlıklarının kendilerinden zorunlu olduğunu söylemek 

kabul edilebilir değildir. Bu problemin farkında olan Teftâzânî, bu meselenin çözümü zor bir mesele 

olduğunu itiraf etmiştir. bk. Teftâzânî, Şerhu’l-ʽAkâid, s. 31. 



37 
 

çelişmediğini de ifade etmektir. Zira zâti imkân, bir şeyin zâtının gerektirdiği bir olgu 

değildir. Bilakis imkân, kendisini gerektiren bir illete ihtiyaç duyar.111 

Kadîmin vâcibü’l-vücûd ile eş anlamlı görülmesinden kaynaklanan bir diğer 

problem ise onun bazen “yokluğu imkânsız” şeklinde bazen de “varlığı zorunlu” şeklinde 

tanımlanmasından kaynaklanmaktadır. Aslında bu aynı zamanda vâcibü’l-vücûdun bizzat 

kendisi ile ilgili de bir durumdur. Zira vâcibü’l-vücûd, kelime itibariyle varlığı zorunlu 

olan demektir. Varlığı zorunlu olduğundan dolayı yokluğu imkânsızdır şeklindeki 

ifadelerimizin sebebi, vâcibü’l vücûdün anlaşılmasını kolaylaştırmak içindir. Buna ek 

olarak vâcibü’l vücûd yalnızca zâta yapılan bir yüklemedir. Oysa Teftâzânî’nin de 

yukarıda ifade etmiş olduğu gibi zâta ve sıfatlara yüklem olması bakımından kadîm çok 

daha geniş bir kavram olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Cüveynî’den sonra aklî hükümler hakkındaki söz konusu taksim (vâcib – 

mümkün – mümteni) artık kelâmcılar tarafından kabul edilmiş ve kullanılmaya 

başlanmıştır. Hatta bu yöntem kelâmın problemlerine de uygulanmıştır. Örneğin, ilk 

dönem Ehl-i sünnet kelâmında âlemin yaratılışı hudüs delili ile temellendirilirken aklî 

hükümlerin kelâma dâhil olmasıyla âlemin mümkün olmasından hareketle tanrının varlığı 

ispatlanmaya başlanmıştır. Söz gelimi Gazzâlî, hâdis olmayı, imkâna dayandırarak 

açıklamıştır. Ona göre, hâdisin varlık sahasına çıkması ya mümkündür ya da imkânsızdır. 

İmkânsız hakkında varlıktan söz edemeyeceğimiz için hâdisin muhal olması bâtıldır. O 

halde hâdis, mümkündür. Zira onun varlığa gelmesi ya da gelmemesi imkân dâhilindedir. 

Ancak hâdis olanın mevcut olmadığı durumlar da vardır. Çünkü onun varlığı zâtından 

dolayı zorunlu değildir. Eğer varlığı zâtından olsaydı o, mümkün değil vâcib olurdu.112  

Gazzâlî’nin ifadelerinde her ne kadar vâcibin varlık şemasındaki yeri yani 

ontolojik mânası dile getirilse de o, vâcibin kullanımdan kaynaklanan problematiğin 

farkındadır. Ona göre bu sorunun merkezinde Muʽtezile düşüncesinin temel 

doktrinlerinden olan vücûb alellah teorisinde kullanılan “vâcib” lafzı vardır. Kulların 

fiillerinin zorunlu (vâcib) olmasının aklî değil şerʽî olduğunu ifade eden Gazzâlî, 

peygamber göndermek, ivaz vermek, aslaha riayet etmek, sevap işleyene mükâfat vermek 

                                                             
111 Teftâzânî, Şerhu’l-Makâsıd, II, s. 12. 
112 Gazzâlî, el-İktisâd, s. 92. 



38 
 

ya da günah işleyene ceza vermek gibi fillerin Allah’a vâcib olmadığını savunmuştur.113 

Gazzâlî, Muʽtezile’nin bu iddialarının anlaşılabilmesinin şartını vâcib, hasen, kabîh 

lafızlarının anlamını araştırmaya dayandığını belirtmiştir. O, bu lafızlar hakkında birçok 

kişinin ayrıntıya girdiğini ve aklın bir şeyi hasen, kabîh ya da vâcib kılmasındaki rolü 

konusunda sözü uzattıklarını söylemiştir. Bu durum pek çok hatanın ortaya çıkmasına 

sebep olmuştur. Ona göre bunun sebebi, söz konusu lafızların anlamlarının ve ıstılah 

farklılıklarının ortaya konulamamasıdır. Bu problemi çözmenin yolu, vâcib, hasen, kabîh, 

abes, sefeh ve hikmet kavramlarının anlamının tespit edilmesine bağlıdır. Çünkü bu 

lafızlar müşterek lafızlardır ve yanılgıların kaynağı bu lafızların kast ettikleri mânanın 

açık olmamasıdır.114  

Gazzâlî, vâcibten kastının, kadîm hakkında kullanılan vâcib ya da güneşin 

batması anlamında kullanılan vâcib olmadığını belirterek kavramın ontolojik mânası 

(İslâm felsefesinde kullanılan tanım) ile sözlük mânasını dışarıda bırakmıştır. Ona göre 

vâcib, her şeyden önce fiil için kullanılan bir lafızdır. Bazı durumlarda yapılması terk 

edilmesine tercih edilemeyen ve fâilin fiili yapması terk etmesinden daha evlâ olmayan 

bir fiilin vâcib olarak isimlendirilemeyeceği açıktır. Bu fiilin yapılması her şekilde tercih 

edilse ve fâil için bu daha uygun olsa da vâcib olarak isimlendirilemez.115 Örneğin kişinin 

aç olmadığı halde yemek yeme isteğini düşünebiliriz. Şayet kişi, yemeği yemek ile 

yememek arasında kararsız kalsa ve yemesi kendisi için daha tercih edilebilir bir şey 

değilse bu kişinin yemek yemesinin vâcib olamayacağı açıktır. Bu durumda Gazzâlî’ye 

göre fiili tercih etmek için özel bir yön gerekmektedir. Bu yönlerden biri, fiilin terkinin 

sonrasında bir zararın olduğu ya da zararın olabileceği ihtimalinin bilinmesidir. Bu zarar 

dünyada hemen ya da daha sonra âhirettedir. Bu yönlerden bir diğeri ise zararın yakın bir 

zamanda gerçekleşme veya zararın güç yetirilemeyecek biçimde büyük olma 

ihtimalidir.116 

                                                             
113 Buna göre Gazzâlî açısından Allah hakkında bir şeye vâcib demenin mümkün olmamasının iki sebebi 

vardır. Bunlardan biri Allah’ın iradesinin kısıtlanmış olması diğeri ise aklın bir şeyi vâcib kılma yetkisinin 

olmayışıdır. 
114 Gazzâlî, el-İktisâd, s. 221. 
115 Gazzâlî, el-İktisâd, s. 222. 
116 Gazzâlî, el-İktisâd, s. 222. 



39 
 

Gazzâlî’ye göre gerçekleşmesi halinde hemen zararın meydana geldiği fiile 

vâcib denemez. Yine aslında zarar olmayan ve yapıldığında fayda sağlayan şey de vâcib 

olarak isimlendirilemez. Nafile ibadetler, mülk edinmek ya da ticaret yapmak bunun 

örnekleri olarak düşünülebilir. O halde bir şeye vâcib diyebilmek için, o fiilin terkinde 

açık bir zararın meydana gelmesi gerekmektedir. Şayet bu zarar âhiret hayatında meydana 

gelir ve şeriat ile bilinirse vâcib adını alır. Bu zarar dünyada meydana gelir ve akıl 

tarafından bilinirse bu da aynı şekilde vâcib adını alır.117 Dolayısıyla Gazzâlî’ye göre 

vâcibin iki mânası vardır. Bu mânaların ikisi de zarara maruz kalmakla ilgilidir. 

Bunlardan birincisi daha geneldir diğeri ise ıstılah mânası kazanmıştır. Ancak Gazzâlî, 

üçüncü mânası ile bir vâcibten daha söz etmiştir ki bu aklî hükümlerden olan vâcibe 

karşılık gelmektedir. Buna göre Gazzâlî der ki: 

“Vâcib üçüncü bir mâna ile de isimlendirilebilir. Bu durumda vâcib, fiilin 

meydana gelmesinin yokluğuna sebep olan imkânsız durumdur. Bu, gerçekleşeceği 

bilinen fiilin gerçekleşmesinin vâcib olması hakkında söylenebilir. Bunun mânası şudur: 

Fiil gerçekleşmediği takdirde ilmin cehâlete dönüşmesine sebep olur ki bu imkânsızdır. 

O halde vücûbun anlamı o şeyin zıddının muhal olmasıdır.”118 

Müteahhir dönem kelâmının önde gelen isimlerinden biri olan Cürcânî’nin 

terminolojisinde ise bilginin zorunlu olması için “zarûrî”; bilgiyi zorunlu kılmak için 

“vücûb” kavramının kullanıldığı görülmektedir. Cürcânî’ye göre hâdis bilgi ya mükteseb 

ya da zarûrîdir.119 Zarûrî bilgi ise kazanılmasında yaratılmışın kudretinin bulunmadığı 

bilgidir.120  

Ehl-i sünnet düşüncesinde epistemolojik mânada bile olsa zorunluluk fikrinin 

bulunduğu yerde kudretin ortadan kalkması dikkat çeken bir unsur olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Zannımızca Cürcânî, zorunluluk fikrinin kudreti devre dışı bırakan bir unsur 

olduğunu düşünmektedir. Bu sebeple o, “sahih nazarın zorunlu kıldığı bilgi”121 fikrine de 

                                                             
117 Gazzâlî, el-İktisâd, s. 222. 
118 Gazzâlî, el-İktisâd, s. 223. 
119 Seyyid Şerif Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf: Mevâkıf Şerhi (nşr. ve trc. Ömer Türker), İstanbul: Türkiye 

Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı 2015, I, 180. 
120 Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, I, 182. 
121 Bu ifade “mâ yücibuhû en-nazaru’s-sahîh” şeklinde dile getirilmiştir. 



40 
 

karşı çıkmış sahih nazarın ardından bilginin meydana gelmesinin zorunluluk değil âdet 

olduğunu ifade etmiştir.122  

Varlığa ilişmesi yönüyle hükümleri vücûb, imkân ve imtina olarak gören 

Cürcânî, bu kavramların “zarûrî” olarak tasavvur edildiklerini belirterek tıpkı İbn Sînâ 

gibi bunları tanımlamanın güç bir mesele olduğunu ifade etmiştir. Zira onun açıkladığı 

üzere birine vâcibin mânası nedir diye sorulduğunda, yokluğu imkânsız olan veya 

yokluğu mümkün olmayan diyerek; mümteni nedir diye sorulduğunda, yokluğu vâcib 

olan veya varlığı mümkün olmayandır diyerek; mümkün nedir diye sorulduğunda ise 

varlığı ve yokluğu vâcib olmayan veya varlığı ve yokluğu imkânsız olmayandır diyerek 

cevaplar. Dolayısıyla üç tariften her biri, tarifini diğerinden alır. Bu ise apaçık 

kısırdöngüdür.123 Ancak bu kavramlar arasında en açık olan vâcib olduğu için, mümkün 

ve münteninin zorunluluk ile tanımlanması diğer tanımlamalardan daha uygundur. Çünkü 

vâcib varlığı pekiştirirken mümteni varlığa zıttır. İmkân ise zorunluluk derecesine 

ulaşmadığı sürece varlığa ilişemez.124 

Cürcânî’ye göre vücûb sahip olduğu özellikler bakımından vâcib olur. Bu 

vasıflar üç tanedir: i. Varlığında başkasına ihtiyaç duymayan (istiğna). ii. Zâtının varlığını 

gerektirmesi. iii. Zâtın diğerlerinden ayrışmasını sağlayan şey. Bu mânalardan ilk ikisi 

anlaşılır ve meşhur olan tanımlardır ancak üçüncüsü vâcibin tevil edilmesi ya da vücûbun 

ilkelerinin kastedilmesidir.125 

Seyyid Şerif Cürcânî, vâcibin farklı kullanım alanlarına da işaret etmiş biri 

olarak da karşımıza çıkmaktadır. İmâlarını Cüveynî’de bulduğumuz126 varlıkların 

hükümleri ile önermelerin hükümlerinin farklılığının Cürcânî’de sebepleriyle birlikte 

zikredildiği görülmektedir. Cürcânî, varlık bakımından incelediği hükümlerin, 

önermelerin kipleri olan zorunluluk, imkân ve imkânsızlıktan farklı olduğunu ifade 

etmiştir.127 Önermelerin kipleri ve maddeleri olan zorunluluk, imkân ve imkânsızlık her 

                                                             
122 Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, I, 184. 
123 Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, I, 659. 
124 Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, I, 660. 
125 Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, I, 661. 
126 Cüveynî, Muʽtezilî âlimleri, vâcib ve mümkünün hükümleriyle vâcib ve mümkün varlığı birbirine 

karıştırmakla suçlamıştır. bk. Cüveynî, el-İrşâd, s. 84. 
127 Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, I, 670. 



41 
 

durumda geçerli olan daha genel hükümlerdir. Ancak varlığa ilişen hükümler daha 

özeldir. Örneğin çift olmak dört için zorunludur dediğimizde bununla çift olmanın dörde 

yüklem yapılmasının zorunlu olmasını ve dördün çiftlik sıfatından ayrılmasının imkânsız 

olduğunu kast ederiz. Ancak dört ile çift olmak arasındaki zorunlulukla, şey ile onun 

varlığı arasındaki zâtî zorunluluk farklıdır.128 

Sonuç olarak, erken dönem kelâmında fıkıh ile ilişkisinden dolayı fiile ilişkin 

hükmü ifade eden “vâcib”in ahlâkî ve dinî sorumluluğu beyan etmek üzere öncelikli 

kullanımının yaygınlaştığı görülür. Bundan dolayı söz konusu kavram “alâ” harfi ceri ile 

sıklıkla kullanılmıştır. Dolayısıyla “ve-ce-be alâ” bir şeye ilişkin aklî ya da şer’î 

gerekliliği belirtmek üzere sözlük mânasıyla uyum arz eder şekilde kullanılmıştır. 

Bununla birlikte, vâcib semantik açıdan değişse bile İbn Sînâ öncesinde sıfat-fiil olarak 

vâcibin “mantıksal zorunluluğu” ifade etmek üzere kullanılması kelâmda nadirdir.129 

Ancak kelâmcıların, ilk dönemlerden itibaren “zorunluluğu” ifade etmek üzere daha çok 

zarûrî/ızdırar/bi’z-zarûre lafızlarını tercih ettiklerini ifade etmeliyiz.  

İbn Sînâ’nın varlıklar hakkındaki hükümler (vâcib/mümkün/mümteni) teorisinin 

açık bir şekilde ifade edilmesinden sonra Ehl-i sünnet kelâmcıları tanrıyı vâcibü’l-vücûd 

olarak tanımlamaya başlamışlardır. Buna verebileceğimiz en güzel örneklerden biri 

Seyfeddîn el-Âmidî’nin (ö. 631/1233) kelâm ve felsefe terimlerini açıkladığı 

sözlüğündeki tanımlamadır. O, önermelerin hükümlerinin vâcib, mümkün ve mümteni 

olduğunu belirterek vâcibi, yokluğu düşünüldüğünde imkânsızlığın gerektiği durum 

olarak tanımlamıştır.130 Bu duruma Râgıb el-İsfahânî’nin, İbn Sînâ ile aynı dönemde bu 

tanımlamayı yapmış olması ve böylece Sünnî kelâmın kendisine Eşʽarî bir referans 

sağlaması da sebep olmuş olabilir.131 Aslında burada bir kırılmadan da söz etmek 

zorundayız. Varlık görüşünü erken dönemden itibaren hâdis ve kadîm üzerinden inşâ 

eden kelâm, özellikle İslâm felsefesinin etkisiyle âlem hakkındaki düşüncelerinde 

                                                             
128 Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, I, 672. 
129 Robert Wisnovsky, İbn Sînâ Metafiziği, s. 302. 
130 Seyfeddîn el-Âmidî, el-Mübîn fî şerhi meânî elfâzi’l-hükemâ ve’l-mütekellimîn (nşr. Hasan Mahmud eş-

Şâfî), Kahire 1983, s.79. 
131 Robert Wisnovsky, “İbn Sînâcı Dönüşümün Bir Yönü”, s. 170. 



42 
 

değişme yaşamıştır. Hudüs delilinden imkân deliline geçişin sebepleri arasındaki en 

büyük etkenin kavramlar arasındaki bu değişim olduğunu ifade edebiliriz. 

Vâcib, ilk dönemlerden itibaren gereklilik ve lüzûm mânalarını korumasına 

rağmen mantıkî bir hükmü ifade etmek üzere kullanılmasıyla yalnızca yatay boyutta bir 

değişiklik yaşamamıştır. Aynı zamanda temel anlamının farklılaşmasıyla dikey boyutta 

da bir değişikliğe uğramıştır. Bu, vâcibin ontolojik mâna kazanmasıyla gerçekleşmiştir. 

Ancak kelâmda vâcibin bu ontolojik mânayı kazanmasıyla tanrı ve sıfatları hakkında 

kullandığımız kelâmın temel kavramlarından olan kadîmin de İslâm düşüncesinde anlam 

genişlemesine uğradığını belirtmeliyiz. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



43 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

VÜCÛB ALELLLAH İLKESİNİN 

TEORİK VE TARİHİ ARKA PLANI 

 

 

 

 

 

 

 

 



44 
 

1. KĀDÎ ABDÜLCEBBÂR ÖNCESİ MUTEZİLÎ DÜŞÜNCEDE 

VÜCÛB ALELLAH  

1.1.  Vücûb Alellah İlkesinin İzleri 

İslâm kelâmının en erken meseleleri dönemin sosyal problemleriyle irtibatlı bir 

şekilde büyük günah işleyen kimsenin durumu, kime müʽmin deneceği, kader-kaza, 

insanın özgürlüğü, kulların fiilleri gibi konular etrafında şekillenmekteydi. Bu 

meselelerin ulûhiyyet açısından üst başlığı olarak telakki edebileceğimiz ilâhî adalet 

konusu da söz konusu problemlerle birlikte hâli-hazırda tartışılıyordu. Ancak araştırma 

konumuz olan vücûb alellah, ilâhî adalet anlayışının bir uzantısı şeklinde düşünülebilirse 

de, henüz bu zaman dilimi içinde teorik zeminde doğrudan ele alınan mevzular arasında 

yer almamaktaydı. Yine vücûb alellahın alt başlıklarından olan aslah, ivaz gibi Muʽtezile 

düşüncesinin temel doktrinleri hakkında da teorik tartışmaların varlığına dair herhangi bir 

bilgi bulunamamıştır. 

Bununla birlikte bu nazariyelerin oluşumuna zemin hazırlayan Allah’ın zulme 

ve haksızlığa (cevr) kâdir olması, müşrik çocuklara ve hayvanlara eza vermesi gibi 

konular erken dönem Muʽtezile kelâmcıları arasında tartışılmaya başlanmıştı. 

Esasen yaptığımız araştırmalar sonucunda vücûb alellah düşüncesinin açığa 

çıkmasının iki aşamalı olarak gerçekleştiğini gösteren veriler elde edilmiştir: Öncelikle 

Muʽtezile kelâmcıları Allah hakkında hangi fiillerin mümkün olup olmadığını ve 

hangilerinin muhal hükmünde bulunduğunu tartışmışlardır. Bu bağlamda, Allah 

Teâlâ’nın kudret alanına girmeyen bir başka ifadeyle kâdir sıfatının taalluk etmediği 

hususları mesele edinmişlerdir. Daha sonra da bu mevcut tartışmayı tersine çevirerek 

Allah’a vâcib olan fiiller hakkında fikir beyan etmeye başlamışlardır. 

Onların böyle bir anlatım değişikliğine gitmelerinde Ehl-i sünnet ulemâsının 

“Allah’ın kâdir olmadığı” şeklindeki sözlerinden dolayı Muʽtezileyi; Muʽtezile 

kelâmcılarının da birbirlerini küfür ile itham etmelerinin bir etkisinin olduğu 

düşünülmektedir. Nitekim yapılan ilk araştırmalarda küfrün gerektiği şeklindeki şiddetli 

tenkitler yerini, Muʽtezile ashabının, vücûb alellah teorisinde “Allah’a vâcibtir” 

söylemiyle Allah’ın kudretine bir sınırlama getirdikleri eleştirilerine bırakmıştır. 



45 
 

Bu çalışmada tarihi seyir içerisinde görülen bu aşama takip edilerek konu ele 

alınacaktır. Bu bağlamda konunun temel hususları arasında yer alan tevhid ve adalet 

kavramlarına atıf yapılacaktır. 

Bilindiği gibi Muʽtezile kelâmını oluşturan beş temel ilke arasında yer alan 

tevhid ve adalet onların üzerinde ısrarla durdukları esaslardandır. Zaten tevhid ilâhî zâtın 

en önemli sıfatı olarak kabul edilirken; adalet ise ilâhî fiilin en önemli sıfatı olarak kabul 

edilir. Doğrudan tanrıyla ilgili olması bakımında tevhid ve adalet esası arasında 

vazgeçilmez bir bağ bulunmaktadır. Nitekim Muʽtezile, tevhid ilkesi ile Allah’ı 

yaratılmışlara ait her türlü nitelikten dolayısıyla mahlûk oluştan ve onların sıfatlarından 

tenzih ederken; adl esası ile Allah’ı her türlü zulümden tenzih etmeye çalışmıştır. Tevhid 

Allah’ın zâtında, sıfatlarında ve fiillerinde tek olması; adl ise kendisinden şerrin sâdır 

olmaması, hayrın ve iyiliğin kaynağı olması prensibini ortaya koymuştur. Böylece 

Muʽtezile, tevhid ilkesi ile Allah’ı her türlü teşbihten korumak isterken adl ilkesi ile 

Allah’ın adaletli olması ile çelişen bütün tasavvurâtı ondan uzaklaştırmak istemiştir.132 

Başka bir deyişle Muʽtezile’ye göre Allah yalnızca âdil değildir aynı zamanda asla zalim 

olmamak da onun bir niteliğidir.133 Çünkü zulüm tanrının özü ve mükemmelliği ile 

çelişen bir durumdur. 

Adl, Allah’ın yaptığı her şeyin adaletli olması esasına dayanır. Allah ile 

mahlûkatı arasındaki ilişkiyi bu prensip üzerinden inşâ eden Muʽtezile’ye göre adl 

ilkesinin iki temel problem sahası vardır. Bunlardan ilki Allah’ın kudretiyle insanın 

seçme hürriyeti arasındaki ilişkiyi saptamak, diğeri ise zulmün ve şerrin kaynağını tespit 

etmektir.134 Allah’ın mutlak kudretini kabul eden Müslümanlar, dünyadaki kötülüklerin 

onun takdiriyle meydana geldiğine ancak özü itibariyle tanrının iyi olduğuna inandılar. 

Ancak kemal sıfatlara sahip bir ilâhın şer ile münasebeti, büyük ölçüde izahı mümkün 

olmayan bir yön taşımaktaydı. Her ne kadar Muʽtezile kelâmcıları kendi fiillerinin hâlıkı 

olan insanı yaptığı kötülüklerin sorumlusu kılsa da yine de âlemde öyle hususlar vardı ki 

                                                             
132 Ahmed Mahmûd Subhî, Fî ilmi’l-Kelâm dirâsetü’l-felsefiyye li ârâi’l-fırakı’l-İslâmiyye fî usûli’d-dîn: 

el-Muʽtezîle, Beyrut: Dârü’l-Nahdatü’l-ʽArabiyye 1985, I, 141. 
133 Macid Hadduri, İslâm’da Adalet Kavramı (trc. Selahaddin Ayaz), İstanbul: Yöneliş Yayınları 1991, s. 

69. 
134 Kādî Abdülcebbâr, el-Münye ve’l-emel (nşr. İsâmüddîn Muhammed Ali), İskenderiyye: Dârü’l-

Maʽrifeti’l-Câmiiyye 1975, s. 114. 



46 
 

bu kötülüğün Allah ile bir ilişkisi bulunmaktaydı. İşte tam bu noktada Muʽtezile ashabı 

“Allah’a şer isnadından” kaçınmak için bir takım çözüm önerileri aramaya başladılar.135 

Şerrin kaynağının ne olduğunun sorulmasının önemli bir nedeni de dönemin 

fırkalarına karşı verilmek istenen cevaptı. Nitekim Muʽtezile, âlemde hayır ve şer olmak 

üzere iki tanrının varlığını kabul eden Seneviyye fırkasının görüşlerini çürütmek için 

Allah’ın fiillerinde adaletle hükmettiğini savunmuş, tevhid ilkesinin gereği olarak da 

hayır ve şer şeklinde iki kadîm tanrının varlığını reddetmiştir.136 

Düşünce tarihi boyunca, temel doktrinlerinden dolayı Muʽtezile’nin insan 

merkezli bir din anlayışı inşâ ettiği kabul edilmiştir. Bu varsayım kısmen doğrudur. 

Ancak Muʽtezile ekolü, ortaya koymuş olduğu kâmil tanrı anlayışının eleştirilere maruz 

kalmaması için insanlara eylemleri konusunda daha geniş haklar tanıdığı dikkatli bir 

okuma ile fark edilecektir. Bu nedenle Muʽtezile’nin zihinsel kodlarında insandan ziyade 

tanrının ulûhiyeti ve mükemmelliği daha önemli ve önceliklidir. Bunun en bâriz örneği 

yukarıda bahsettiğimiz şerrin kaynağının kim olduğu sorusunda açığa çıkmaktadır. 

Muʽtezile düşüncesine göre mükemmel olarak yaratılan âlemde tanrı kötülüğün kaynağı 

olamaz. Çünkü o, bütün kemal sıfatları kendinde toplamış, hayrın ve iyiliğin kaynağı, 

adaletin fâilidir. Dolayısıyla Allah’ın kullarına zulmetmesi, haksızlık yapması ya da 

onlara yalan söylemesi düşünülemez. İnsan da kendi fiillerinin yaratıcısı olduğuna göre 

âlemde vuku bulan şerrin kaynağı insandır. Bu hareket noktası ile Muʽtezile hem Allah’ın 

kudretinin zulme dönüşmeyeceğini ortaya koymuş hem de insana fiillerinin yaratıcısı 

olma özelliğini vererek insanın sorumluluğunu ve onurunu muhafaza etmiş ve tanrının 

şer fiillerden dolayı eleştirilere maruz kalmasını önlemiştir. 

Muʽtezile’nin kurucu isimlerinden kabul edilen Vâsıl b. Atâ (ö. 131/748) ve Amr 

b. Ubeyd’in (ö. 144/761) kelâmi görüşleri incelendiğinde onlarda vücûb alellah teorisine 

açık bir şekilde rastlanmamaktadır. Ancak düşünce sistemlerinin gerisinde böyle bir 

prensip bulunduğuna işaret eden ifadeler karşımıza çıkmaktadır. Nitekim Vâsıl b. Atâ 

insanın fiillerinde özgür olduğunu, müstakil bir irade ile fâilin fiillerini gerçekleştirdiğini 

                                                             
135 William M. Watt, İslâm Düşüncesinin Teşekkül Devri (trc. Ethem Ruhi Fığlalı), Ankara: Umran 

Yayınları 1981, s. 300. 
136 Ahmed Muhmûd Subhî, el-Muʽtezile, I, 142. 



47 
 

düşünmektedir. Bunun karşılığında da adaletin bir sonucu olarak fâile, hayra karşılık 

hayırla; şerre karşılık da şerle muamele edilir. Şayet fiiller Allah tarafından yaratılmış 

olsa ve insan kendi fiillerinde özgür olmasaydı o zaman sevab ve ikâbla karşılık bulması 

mümkün görülmezdi. Bu da kabîh bir durum olurdu ki Allah hakkında bu mümkün 

değildir.137 Zira Vâsıl b. Atâ, Allah Teâlâ’nın hakîm ve âdil olduğunu, hiç kimseye 

zulmetmeyeceğini, Allah’ı şer ve zulüm ile vasıflandırmanın hiçbir zaman doğru 

olmadığını belirtmiştir.138 Yine o, kulun fiili gerçekleştirmesinin mümkün olmadığı 

durumlarda Allah’ın kula o fiili emretmesinin müstahil olduğunu da belirtmiştir. Bu 

Vâsıl’a göre adaletin aklî bir gerekliliğidir.139 

Amr b. Ubeyd ise vaʽd ve vaîd prensibinde benzer bir yaklaşım sergiler. Amr b. 

Ubeyd ile Ebû Amr b. Alâ (ö. 154/771)140 arasında geçen bir tartışmanın sonunda Amr b. 

Ubeyd bir şiirden alıntı yaparak şöyle demiştir: “…vaʽd ile vaîdin aksine davranılmaz.”141 

Dolayısıyla Amr b. Ubeyd’in, Allah’ın vaʽdini yerine getirdiği gibi vaîdini de yerine 

getirmesinin gerekli olduğu, bunu yapmamasının Allah’ın adaleti ile çelişeceği, bunun 

ise imkânsızlık içerdiği kanısında olduğu anlaşılmaktadır.142  

Bu pasajlarda yer alan “Allah’ın kabîhi işlemesinin mümkün olmaması”, “kula, 

hayra karşılık hayırla; şerre karşılık da şer ile muamelede bulunulması” ya da “Allah’ın 

gerçekleştiremeyeceğini bildiği halde kula emretmesinin müstahil olması” ve “vaʽd ile 

                                                             
137 Süleyman eş-Şevâşi, Vâsıl b. Atâ ve ârâuhu’l-kelâmiyye, Dârü’l-ʽArabiyyeti’l-Kitâb 1993, s. 176. 
138 Şehristânî, el-Milel ve’n-nihal (nşr. Muhammed Seyyid Kilanî), Kahire: Mustafa el-Bâbî el-Halebî 1961, 

s. 47. 
139 Şehristânî, el-Milel, s. 47. Vâsıl b. Atâ’dan yapılan bir nakilde onun, “Çocuklar suçlu olamaz; Allah bile 

onları suçlu yapamaz.” dediği iddia edilmiştir. bk. A.S. Tritton, İslâm Kelâmı (trc. Mehmet Dağ) Ankara: 

Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Yayınları 1978, s. 68. Ancak o dönem için bu kullanım makul 

gözükmemektedir.  
140 Yedi kıraat imamından biri olup Arap dili ve edebiyatı âlimidir. 
141 İbnü’l-Mürtazâ, Kitâbu tabakâti’l-Muʽtezile (nşr. Susanna Diwald Wilzer) Beyrut: Franz Steiner Verlag 

1961, s. 84. 
142 Osman Aydınlı, İslâm Düşüncesinde Aklileşme Süreci: Mutezilenin Oluşumu ve Ebu'l-Hüzeyl el-Allâf, 

Ankara: Ankara Okulu Yayınları 2001, s. 66. 

Haricîlerin Va’îdiyye koluna mensup olan Yezîd b. Ebân er-Rakâşî’nin (ö. 130/748) Allah’ın büyük günah 

işleyen kimseyi ebediyen cehennemde cezalandırması gerektiğini savunan ve bu tezi ile de Muʽtezile’nin 

vaʽd ve vaîd prensibinin oluşumuna zemin hazırlayan kişi olduğu iddia edilmiştir. bk. Watt, İslam 

Düşüncesinin Teşekkül Devri, s. 238. Buradan anlaşılmaktadır ki Muʽtezile’nin tanrı hakkında olumsuz 

görülen kabulleri bir kuruntudan ibaret değildir. Bilakis onlar, özelde Müslüman fırkalara genelde diğer din 

ve mezheplere Allah’ın ekmel bir tanrı olduğunu ispat etmeye çalışmışlardır. Muʽtezile’nin temel 

prensiplerinin kabulünden önce de bu düşüncenin var olması, konunun önemine dikkat çekmesinin yanı 

sıra zihinlerde korunan tanrı imajının da bir yansımasıdır. 



48 
 

vaîdin aksine davranılmaz” tarzındaki ifadeler vücûb fikrini doğrudan ortaya 

koymamakla birlikte bu fikre işaret eden lafızlar olarak yorumlanabilecek anlatımlardır. 

Çünkü yapılan açıklama ve söylemlerden “tanrının nasıl davranması gerektiği” 

düşüncesine varılmaktadır. Eğer tanrının müʽmine vaʽd ettiği ödülü vermemesi imkânsız 

bir durum ise o halde vermesi zorunludur. 

Her ne kadar bu ve benzeri ifadeleri biz vücûb alellah fikrinin izleri şeklinde 

değerlendirmekteysek de elbette bu cümleler, İslâm düşüncesinin kodlarındaki ahlâkî 

ciddiyetin ve tanrının bütün fillerinde hikmetli olduğu kabulünün bir ifadesi olarak da 

okunabilecek bir yapı taşımaktadır. 

Ebü’l-Hüzeyl el-Allâf (ö.235/ 849-50 [?]) Vâsıl b. Atâ’nın çizgisini devam 

ettirerek Allah’ın zulüm ve cevr işlemesinin muhal olduğunu ifade etmiştir.143 Çünkü ona 

göre zalim olmak ve cevri işlemek noksanlıktan kaynaklanır. Allah’ı noksanlıkla 

vasıflandırmak ise mümkün değildir.144 Yine dönemin otoritesi Meʽmûn ile Ebü'l-Hüzeyl 

el-Allâf arasında geçen bir konuşmada, Ebü'l-Hüzeyl, Meʽmûn’a hitaben şöyle demiştir: 

“Müʽminlerin emiri, ben sana herhangi bir maddi talepte bulunmak için gelmedim. Ancak 

Allah hakkında var olan iki şüpheyi nefyetmek amacıyla geldim. Bunlardan ilki Allah’ın 

yaratması hakkında diğeri ise Allah’ın haksızlık yapması (cevr) hakkındadır.”145 

Pasajlardan anlaşılacağı üzere Ebü'l-Hüzeyl’in zihninde Allah’ın zulmetmesi, haksızlık 

yapması ya da yalan söylemesi imkân dâhilinde değildir. Bununla birlikte Allah hikmeti 

ve ilminden dolayı zulmetmese de tüm bunları yapmaya kâdirdir.146 Öyle görülüyor ki 

Allâf, bu düşünceyi kabul etmek zorundaydı. Çünkü Allah’ın zulme kâdir olmaması 

tanrıda bir acziyetin bulunması demekti ki böyle bir şey tanrı tasavvuruyla bağdaşmazdı. 

                                                             
143 Eş‘ari, pasajın yalnızca bu kısmını, eserin farklı bir yerinde “cevri” zikretmeden de nakletmiştir: “Ebü'l-

Hüzeyl’e, “Allah zulüm işlerse ne olur?” diye sorulur. O da Allah’ın zulmetmesinin muhal olduğunu 

söyler.” bk. Eşʽârî, Makâlâtü’l-İslâmiyyîn ve’htilâfü’l-musallîn (nşr. Muhammed Muhyiddîn Abdülhamîd), 

Beyrut: el-Mektebetü’l-Asriyye 1995, II, 233.  
144 Eşʽarî, Makâlât, I, 275. 
145 Kādî Abdülcebbâr, Fazlü’l-iʽtîzâl ve Tabakâtü’l-Muʽtezile (nşr. Fuâd Seyyîd), Tunus: ed-Dâru’l-

Tunusiyye 1974, s. 227. 
146 Eşʽarî, Makâlât, II, 232. Ebü'l-Hüzeyl el-Allâf’ın Allah’ın zulme kâdir olmakla birlikte zulmetmesini 

muhal olarak görmesi akla şöyle bir soru getirmektedir:  “O, imkânsız olan bir duruma Allah’ın kudretinin 

taallukunu mu kast ediyor?” Ancak, öyle sanılmaktadır ki Ebü’l Hüzeyl’in söz konusu metindeki “muhal” 

kullanımı aklî imkânsızlık mânasında değildir. Muhtemelen o, Allah’ın zulmetmesini teorik olarak değil 

pratik olarak imkânsız görmektedir. Başka bir deyişle, Ebü'l-Hüzeyl, Allah’ın zâtında zulmetme kudretinin 
var olduğunu kabul etmektedir. Ancak tanrının zulmetme gücünü dünya ve âhiret âleminde asla 

kullanmayacağını da düşünmektedir. 



49 
 

Bundan dolayı Allah’ın ilmi, rahmeti ya da hikmeti dolayısıyla zulmetmesinin, haksızlık 

yapmasının ya da yalan söylemesinin imkânsız olduğunu benimsemek daha az tehlikeli 

idi. Yine de Ebü'l-Hüzeyl el-Allâf, zulüm, cevr ve yalan hakkındaki bu kabullerine 

rağmen aslah prensibinde,147 cennet ve cehennem ehlinin sükûnu nazariyesinde aynı tavrı 

devam ettirmeyerek ve Allah’ın kudretini sınırlandıran ifadeler kullanmıştır. Zira 

metinlerde Ebü'l-Hüzeyl el-Allâf’ın aslahı tartıştığını ve Allah’ın aslaha aykırı 

davranmaya kudretle vasıflanamayacağını savunduğunu biliyoruz.148 

Görüldüğü üzere Muʽtezile kelâmcıları ittifakla Allah’ın zalim olmadığını, 

haksızlık yapmadığını ve yalan söylemediğini benimsemişlerdir. Fakat onların cevap 

aradığı başka bir soru daha vardı: “Allah tüm bunlara kâdir midir?” 

1.2. Nazzâm ve İlâhî Kudret 

Kendisinden önceki mütekellimlerin bu konu hakkındaki mutedil söylemleri 

yerini Nazzâm (ö. 231/845) ile birlikte daha sonra Muʽtezile mezhebinde de yankı 

uyandıran “Allah’ın kudretinin taalluk edemeyeceği”, “yapmaya kudretinin 

bulunmadığı” gibi sert söylemlere bırakmıştır. Yukarıda da bahsedildiği üzere hakikatte 

Nazzâm, Allah’ın kudretini sınırlandıran lafızları kullanan ilk kişi değildir. Ondan önce 

Ebü'l-Hüzeyl el-Allâf’ın da bu tür kullanımlarının var olduğuna dair nakiller bize 

ulaşmıştır. Ancak, Nazzâm’ın kudret tartışmalarının merkezinde yer almasının sebebi 

tartıştığı konunun daha aslî olmasından kaynaklanmaktadır. Nitekim kelâm tarihine 

baktığımız zaman ilâhiyyât bahislerinin nübüvvet ve semiyyât bahislerinden daha çok 

incelendiğini görmekteyiz. Öyle görülüyor ki beş temel esasın en önemli iki ayağından 

biri olan adalet prensibi ile bağlantısından dolayı Nazzâm’ın fikirleri bulunduğu ekol 

içerisinde daha çok dikkatleri çekmişti. 

                                                             
147 Aslah tartışmalarının ilk olarak kim tarafından ortaya konulduğu tam olarak tespit edilememiştir. Ancak 

Ebü'l-Hüzeyl el-Allâf, Nazzâm gibi ilk Muʽtezile kelâmcılarının konuyu tartıştıklarını biliyoruz. Ancak 

onlardan önce Dırar b. Amr’a (ö. 200/815) Allah’ın katında insan için yaptığından daha iyisinin (aslah) 

olmadığı ama onun lutfunun sonsuz olduğu görüşü nispet edilmiştir. Bu, o dönemde var olan bir tartışmaya 

işaret edebilir. Bundan dolayı aslah tezinin erken dönemlerden itibaren tartışıldığını iddia etmek imkânsız 

değildir. bk. İbn Hazm, el-Fasl fi’l-milel ve’l-ehvâʽ ve’n-nihal (nşr. Ahmed Şemseddîn), Beyrut: Dârü’l-

Kütübi’l-İlmiyye 1996, II, 187. 
148 Eşʽarî, Makâlât, II, 249. 



50 
 

İbn Hazm (ö.456/1064) Allah’ın zulme ve şerre kâdir olmadığı düşüncesini 

Nazzâm’a atfederek nakletmektedir. İbn Hazm’a göre Nazzâm, bir bakıma bu 

düşüncesiyle insanların Allah’tan daha kâmil olduğunu iddia etmiştir. Zira İbn Hazm’ın 

da belirttiği üzere insanlar bunları yapmaya kâdirdir. Cehennem ehlinden olan birini 

cehennemden çıkarmak, cennet ehlinden olan birini cennetten çıkarmak, bir çocuğu 

cehenneme atmak gibi meleklerin, cinlerin hatta insanların kâdir olduğu bir duruma nasıl 

oluyor da onları yaratan kâdir olmuyor ve hatta yarattıklarından daha âciz ve zayıf oluyor 

şeklindeki itirazlarını ortaya koyan İbn Hazm, nihâyetinde ilgili görüşünden dolayı 

Nazzâm’ı küfre düşmekle itham etmektedir.149 

Bununla birlikte İbn Hazm’ın verdiği örnek aslında onun konuyu çarpıttığı 

ihtimalini akla getirmektedir. Açıkçası O, Nazzâm’ın görüşlerini zahirî bir yöntemle, bir 

başka ifadeyle, oldukça yüzeysel bir okuma ile ele almış görünmektedir. Şayet verdiği 

örnek doğru kabul edilirse dahi, burada Nazzâm’ın meseleye kudret açısından 

yaklaşmadığı hemen dikkatleri çekecektir. Çünkü Nazzâm’a göre ortada tanrının adaleti 

ile çelişen bazı hususlar vardır. O halde Nazzâm, Allah’ın kabîhi işlemediği tezinden 

hareketle bu yargıya varmış görünmektedir. Yoksa onun söylediği İbn Hazm’ın ileri 

sürdüğü gibi mahlûkatın kudreti altında olan bir duruma tanrının kudretinin taalluk 

etmemesi değildir. Zaten Nazzâm’ın felsefî sistemi de ekmel bir tanrıdan daha mükemmel 

olan herhangi bir mahlûkun bulunduğu düşüncesine hiçbir şekilde izin vermez. 

Aynı durum Bağdâdî için de söz konusudur. Öyle görülüyor ki o, Nazzâm’ın 

görüşlerini orijinalliğini korumaksızın aktarmıştır. Nazzâm’a göre Allah’ın, adaletinin bir 

gereği olarak, kullarının salahına olan bir durumun aksini yapmaya kudreti yoktur.  لا يقدر(

 Bununla ilgili olarak örneğin cennet nimetleri kul hakkında iyi (salah) olduğu ان يفعل...( 

için Allah, cennet ehlinin nimetlerini azaltmaya güç yetiremez. Zira Allah’ın nimetlerde 

azaltma yapması zulümdür. Yine Allah Teâlâ, cehennem ehli için azabı zerre kadar 

artıramadığı gibi onların azabını hafifletmeye de kâdir değildir. Nazzâm’a göre, cennet 

ehlinden olan birini cennetten çıkarmak ya da onu hak etmeyen bir kişiyi cehenneme 

atmak da Allah’ın kâdir olmadığı fiiller arasındadır. Nazzâm salah fikrinin ötesinde 

aslaha aykırı davranmanın da Allah hakkında mümkün olmadığını îmâ eder. Nitekim ona 

                                                             
149 İbn Hazm, el-Fasl, III, 129-130. 



51 
 

göre kör olan bir kimseyi gören, hasta bir kimseyi sağlıklı ya da fakir kimseyi zengin 

yapmaya Allah muktedir değildir. Çünkü o kullar hakkında aslah olan, onların kör, hasta 

ve fakir olmalarıdır.150 Şaşırtıcı bir şekilde Nazzâm, düşüncelerinde biraz daha ileri 

giderek insan kudretinin yettiği bazı durumlara Allah’ın kudretinin erişemediğini ifade 

edecektir. Örneğin ona göre, bir çocuk cehennemin kapısında dursa, çocuğun kendisi 

veya cehennem bekçileri onu cehenneme atmaya kâdir iken Allah o çocuğu cehenneme 

atmaya kâdir değildir.151 Yine Nazzâm’ın, “Allah, yaratmadıklarının yarattıklarından 

aslah olduğunu bilse bile bir cisim, yılan ya da akrep yaratmaya kâdir değildir,”152 

şeklindeki düşüncesi de onun görüşlerinde çok ileri bir noktayı ifade eder ki bu çok makul 

görünmemektedir. 

Hayyât (ö. 300/913 [?] ) ise Nazzâm’ın görüşlerini daha ılımlı ve koruyucu bir 

dil ile bize aktarır. Buna göre Nazzâm, zulüm ve yalanın ancak belâ sahibi kimselerden 

sâdır olacağını düşünür. Allah Teâlâ’yı zulüm ve yalan ile vasıflandırmak onun belâ 

sahibi olduğunu düşünmektir.153 Oysa Allah belâ sahibi olamayacağı için zulüm Allah’ın 

bir sıfatı olamaz.154 Keza Kādî Abdülcebbâr ve İbnü’l-Melâhimî’den (ö. 536/1141) gelen 

nakiller de benzer şekildedir. Kādî ve İbnü’l-Melâhimî, Nazzâm’ın Allah’ın kabîh olana 

kudretli olmak ile vasıflanamayacağını benimsediğini ifade eder.155 Aslında Eşʽarî’de 

aynı tavrı sergiler: “Nazzâm, Allah Teâlâ’nın zulüm ve yalana kudretle 

vasıflanamayacağını aktardı.”156 

Nazzâm’ın bu görüşlerinin temelinde Allah’ın, şer ve masiyete kudretle 

vasıflanamayacağı ana fikri vardır. Hâlbuki Muʽtezile ulemâsının büyük bir kısmı 

Allah’ın şer ve masiyete kudretinin taalluk ettiğini157 ancak bu fiiller kabîh olduğu için 

eylemde bulunmadığını iddia etmiştir. Peki, Nazzâm ve taraftarları, acımasız bir şekilde 

                                                             
150 Bağdâdî, el-Fark beyne’l-fırak (nşr. Muhammed Muhyiddîn Abdülhamîd), Kahire: Darü’t-Türas 1937, 

s. 133-134. 
151 Bağdâdî, el-Fark, s. 133-134. 
152 Bağdâdî, el-Fark, s. 134. 
153 Hayyât, Kitâbu’l-İntisâr ve’r-red ale’bni’r- Râvendî el-mulhid (nşr. Albert Nasrî Nâdir), Beyrut:1957, 

s. 28. 
154 Hayyât, el-İntisâr, s. 27. 
155 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 29; İbnü’l-Melâhimî, Kitâbu’l-fâik fî usuli’d-dîn (nşr. Wilferd Madelung, 

Martin McDermott), Tahran: Iranian Institute of Philosophy & Institute of Islamic Studies Free University 

of Berlin 2007, s. 125. 
156 Eşʽarî, Makâlât, I, 232. 
157 Eşʽarî, Makâlât, I, 275. 



52 
 

eleştirilmesine rağmen neden bu tezden vazgeçmediler? Esasen bu sorunun cevabı onların 

hüsün-kubuh anlayışları; iyi ve kötünün mahiyeti hakkındaki düşüncelerinde 

bulunmaktadır. Zira Nazzâm, kubhun (kötülük), kabîhin (kötü) zâti bir sıfatı olduğunu 

düşünmekteydi. Bu ise fiilin fâile izâfesini engelleyen bir durum olarak karşımızda 

durmaktadır. Öyleyse Allah’tan kabîh bir fiilin sâdır olacağını düşünmek kabîh bir 

durumdur. Nitekim buna göre, adaletin fâilinin zulme kâdir olduğu söylenemez.158 

Nazzâm, Allah’ın cehâlete ve kabîh filleri yaratmaya kâdir olmamasının 

sebebini şöyle açıklar: “Kabîh fiil muhaldir. Muhal olan şey ise makdûr değildir. Kabîhin 

muhal olmasının sebebi cehâlete ve ihtiyaca delâlet etmesinden dolayıdır. Muhale sebep 

olan da muhaldir. O halde muhal olan takdir edilmeyendir. Dolayısıyla takdir edilen 

yaratılması mümkün olandır.”159 

Nazzâm, Allah’ı mecbur ve matbuʽ kılması konusunda kendisini eleştirenlere, 

kudretin gerçekte yapmak ve terk etmek arasında bir seçim olduğunu, kendisini kudret 

konusunda ilzam edenleri fiil konusunda ilzam edebileceğini iddia etmiştir. Onu 

eleştirenlerin de söz konusu örneklerdeki fiilleri Allah’ın işlemesinin imkânsız olduğunu 

düşündüklerini, bu yüzden muarızlarının görüşleri ile kendi söyledikleri arasında fark 

olmadığını belirterek kendini savunmuştur.160 Demek ki o, kendisine kudret konusunda 

yöneltilen eleştiri oklarının farkındadır. Ancak onun muarızlarına karşı geliştirdiği 

müdafaa bu kadarıyla sınırlı değildir. Nazzâm’ın ifade etmek istediği çok daha üst bir şey 

vardır. O, seçme gücünü mütekellimler gibi iyi ile kötü arasında bir seçim olarak 

yorumlamamıştır. Çünkü ona göre iyi ya da kötü arasında seçim yapan özne kusurludur 

(bela sahibi).161 Özünde kötü olan fiiller, kendi türlerini oluştururlar ve yalnızca bir 

                                                             
158 Şehristânî, el-Milel, s. 54. 
159 Fahreddîn Râzî, Muhassalü efkâri’l-müteķaddimîn ve’l-müteahhirîn mine’l-ʽulemâʽ ve’l-hükemâʽ ve’l-

mütekellimîn, (nşr. Tâhâ Abdurraûf Saʽd), Kahire: Mektebetü’l Külliyâti’l Ezheriyye [t.y.], s. 179. 

Şemseddîn es-Semerkândî de Nazzâm’ın Allah’ın kabîhi yaratmamasının sebebini benzer bir şekilde izah 

ettiğini nakleder: “Nazzâm Allah’ın cehâlete ve kabîh olana kâdir olmadığını söylemiştir. Çünkü kabîh fiil 

Allah hakkında muhaldir. Muhal olan ise takdir edilmeyendir. Çünkü makdûr olabilmesinin şartı varlığa 

gelmesinin mümkün olmasıdır. O halde kabîh fiil Allah hakkında muhaldir. Cehâlet ve ihtiyaç duyma Allah 

hakkında muhal olan iki şeydir. Şayet Allah, kabîhliği bilmezse birinci durum meydana gelir. Bu da 

cehâlettir. Eğer onun kabîh olduğunu bilirse ona ihtiyacı olmadığını bilir. Çünkü kendisine ihtiyaç 

duyulmayan kabîh fiil, kâdir ve hakîm hakkında imkânsızdır.” bk. Şemseddîn es-Semerkândî, es-Sahâifu’l-

ilâhiyyât (nşr. Ahmed Abdurrahman Şerîf), Kuveyt: Mektebetü’l-Ferâh 1985, s. 382. 

160 Şehristânî, el-Milel, s. 54. 
161 Hayyât, el-İntisâr, s. 28. 



53 
 

“belâyla” bağlantılı olarak meydana gelirler. Allah bu “belâya” sahip değildir, böylece O, 

kabîh fiilleri gerçekleştiremez. Ama bu O’nun, bir seçeneğe sahip olmadığı anlamına 

gelmez; sadece O’nun seçiminin iyinin alanı içerisinde meydana geldiği anlamına gelir. 

Meselâ bu mânada insanın seçimi günah işlemek ya da kötülük yapmak üzere özgür 

olmak anlamına gelirken tanrının ihtiyarı yalnızca iyilik ve adalet için karar verme 

anlamındadır.162 Çünkü tanrı, bütün kusurların üzerinde yüce olmakla özgürdür.163 

Mezhepler tarihi yazıcılarının diğer mezhepleri bize aktarış şekillerindeki 

farklılık da Nazzâm’ın savunduğu gerçekliğin aktarımı konusunda şüpheler 

uyandırmaktadır. Bağdâdî ve İbn Hazm, Nazzâm’ın görüşlerini bize aktarırken “yapmaya 

kudreti yoktur” )...لا يقدر ان يفعل( şeklinde aktarmıştır. Oysa Şehristânî ve Eşʽarî sırasıyla 

Nazzâm’ın bu konudaki görüşlerini “şer ve masiyete gücü yetmekle/kudreti olmakla 

vasıflanamaz.” )لا يوصف بالقدرة على الشرور و المعاصي ( ve “Zulme ve yalan söylemeye kâdir 

olmakla vasıflanamaz.” (  لا يوصف لله  بباان  بالقدرة على اللل) şeklinde aktarmıştır.164 Ancak 

Şehristânî ve Bağdâdî’nin verdiği örnekler aynı şekilde aktarılmıştır. Şehristânî, dünya 

işlerinde kulların salahına olduğunu bildiği bir şeyi yapmaya Allah’ın kâdir olduğunu 

ancak kulların salahına olmayan bir şeyi yapmaya kâdir olmadığı görüşünü Nazzâm’a 

atfederek aktarmıştır. Âhiret ahvalinde ise, cehennem ehlinin azabından bir şey artırmaya 

ya da azaltmaya veya cennet ehlinin nimetlerini azaltmaya ya da cennet ehlinden birini 

çıkarmaya kâdir olmakla vasıflanamayacağını da aktarır.165  

Anlaşılmaktadır ki Nazzâm’ın felsefesinin hareket noktası tanrının sırf iyilik 

olmasıdır. Ancak gelenekten rivayet ettiğimiz emsal nakiller, Nazzâm’ın kudret görüşü 

hakkında zihnimizi işgal etmesi gereken bir soru işareti olarak da kalmalıdır. Çünkü 

“mutlak iyi” olan ilâh tasavvurunun vurgusu ne kadar kabul edilebilir ise tanrının 

kudretinin taalluk edemeyeceği iddiası da tanrı tasavvuru hakkında o derece kabul 

edilemezdir.  

                                                             
162 Josef Van Ess, “Ebu İshak en-Nazzâm’ın Teolojisinde Kötülük ve İlahi Kudret” (trc. Maide Öztosun), 

Din Felsefesi Açısından Mutezile Gelen-Ek-i, İstanbul: İz Yayıncılık 2014, II, 267. 
163 Josef Van Ess, “Kötülük ve İlahi Kudret”, II, 266. 
164 Ebû Rîde, İbrahim b. Seyyâr en-Nazzâm ve ârâuhu’l-kelâmiyyeti’l-felsefiyye, Kahire: Lecnetü’t-Te’lif 

ve’t-Tercüme ve’n-Neşr 1946, s. 91. 
165 Şehristânî, el-Milel, s. 54. 



54 
 

Nazzâm’ın ilâhî adalet ve kudret hakkındaki görüşlerinin orijinalliği de tartışılan 

konular arasında yer almaktadır. Bağdâdî’ye göre Nazzâm bu görüşlerini Seneviyye’nin, 

adaletli olan bir kimsenin kötülük yapamayacağı ve yalan söyleyemeyeceği şeklindeki 

düşüncelerinden almıştır.166 Ebû Rîde’ye göre, Bağdâdî’nin Nazzâm’ın görüşlerini 

Seneviyye’ye, Rafizîlere ve filozoflara nisbet etmesinin sebebi onun görüşlerinin etkisini 

azaltmak istemesidir. Ebû Rîde, Nazzâm’ın Seneviyye ile etkileşim içinde bulunduğunu 

ve bir etkilenmenin var olabileceğini kabul etmekle birlikte Nazzâm’ın kendi görüşleri 

ile Mennâniyye167 fırkasının görüşlerinin arasını ayırdığını ifade etmektedir.168 Nitekim 

Nazzâm, Mennâniyye’nin görüşlerini hayrın ve şerrin tanrısı şeklindeki düalist 

kabullerinden dolayı reddetmiştir.169 Nazzâm’a göre Mennâniyye ’deki nur ile İslâm’daki 

tanrı arasında keskin bir fark vardır. Zira tanrı iyiyi, sırf iyi olduğu için yapar, buna karşın 

nur, onu bir sıkıntıyı, yani karanlık tarafından alt edilmeyi önlemek için yapar ve iyiyi iyi 

olduğu için yapmayan her kimse, kötülük yönünde karar vermeye müsaittir. Böylece 

sadece tanrı, Nazzâm’ın anladığı şekliyle Allah, kötülük yapmaz ama nur yapabilir.170 

İbnü’r-Ravendî (ö. 301/913-914 [?]) ise Nazzâm’ın görüşlerinin kaynağının 

Deysâniyye171 fırkası olduğunu iddia etmiştir. Fakat Hayyât buna itiraz ederek Nazzâm’ın 

                                                             
166 Bağdâdî, el-Fark, s. 131. 
167 Maniheizmin, İslâm kaynaklarında yer alan ismidir. Maniheizm, tevhit inancına aykırı olan düalist 

karakterli ve âlemin ezelîliğini gerektiren inanç sistemleri sebebiyle kelâm kitaplarının ilâhiyyât 

bölümlerinde, “el-milel ve’n-nihal” türü mezhepler tarihi kitaplarında ve diğer tarih kaynaklarında 
kurucusunun ismine nispetle Mâniyye, Mâneviyye veya Mennâniyye isimleriyle ele alınmıştır. Eş‘arî 

Makâlât’ında Mennâniyye’nin insanı kendileri de cisim olan beş duyudan ibaret saydığını, onlara göre her 

şeyin nur ve zulmetten meydana geldiğini belirtmiştir. Ebû Mansûr el-Mâtürîdî Kitâbü’t-Tevhîd’inde, 

Mennâniyye’nin âlemin nur ve zulmet olmak üzere kadîm ve ezelî iki prensipten yaratıldığına, bunların bir 

gün ayrılacağına inandığını aktardıktan sonra onların tasvir ettikleri prensiplerin ve birleşmelerinden 

meydana gelen âlemin de aslında sonlu olduğunu ispat yönünde farklı deliller ileri sürmüştür. Kādî 

Abdülcebbâr, tevhit inancına aykırı bulduğu düalist inanç sistemlerini (Seneviyye) ele almış, onlardan 

Mâniyye’nin âlemin nur ve zulmet olmak üzere kadîm ve ezelî iki prensipten yaratıldığına, bu iki aslın da 

farklı cevher, nefis, fiil ve sıfatlara sahip bulunduğuna inandığını, ancak yaratılışı sağlamakta iki kadîm 

aslın bir araya gelme ve ayrılma hususunda görüş ayrılığına düştüğünü belirtmiştir. Bağdâdî, Mani’nin 

tenasühe ve âlemin ezelîliğine inandığını, ona göre bedenlerinden ayrıldıktan sonra doğru kimselerin 

ruhlarının nura giderek orada ebedî mutluluk içinde kalacağını, kötülerin ruhlarının ise arınıncaya kadar 
hayvanların bedenlerine geçeceğini ve daha sonra nura kavuşacağını aktarmaktadır. Şehristânî ise 

Mâneviyye olarak adlandırdığı bu dinin, âlemin nur ve zulmetten meydana geldiği temel prensibi üzerine 

kurulduğunu ifade ettikten sonra bu iki prensibi birbirinden ayıran temel özelliklere geniş yer vermiş, âlemi 

meydana getirmek için bir araya gelmeleri hususunda ortaya çıkan görüş ayrılıklarına değinmiştir. Daha 

fazla bilgi için bk. Şinasi Gündüz, “Maniheizm”, DİA, XXVII, 577. 
168 Ebû Rîde, en-Nazzâm, s. 93. 
169 Kādî Abdülcebbâr, el-Münye ve’l-emel, s. 114. 
170 Josef Van Ess, “Kötülük ve İlahi Kudret”, II, 261. 
171 Milâdî II. yüzyılın sonu ile III. yüzyılın başlarında İbn Deysân (ö. 222/836) tarafından kurulan ve nur 

ile zulmet esasına dayalı âlem görüşünü benimseyen gnostik fırkanın adıdır. Deysâniyye’ye göre kâinattaki 



55 
 

görüşlerinde onlardan etkilenmediğini ortaya koymaya çalışmıştır. Deysâniyye fırkası 

nur fiilinin hikmet için bir öz (cevher) ve tabiat olduğunu; zulmetin sert olması ve nura 

elem vermesinin de onun özü ve tabiatı olduğunu savunmuştur. Nazzâm, Deysâniyye’nin 

bu görüşüne katılmaz. Şayet Deysâniyye’nin iddia ettiği gibi olursa, nurun zulmete daima 

karışmış olması gerekir. Çünkü zulmetin nura elem vermesi esnasında nurun zulmete 

karışması hikmettir. Hikmet ise nurun özünden ve tabiatından dolayıdır. Oysa Nazzâm’a 

göre bir şeyin tabiatından olan şey ile kendisi farklı şeyler değillerdir.172 Nazzâm, 

Allah’ın adaleti tabiatından dolayı yapmadığını hatta bunu yapmaya da mecbur 

olmadığını belirtir. Allah bu fiili kendi ihtiyarıyla yapar. Yani dilerse fiili gerçekleştirir 

dilerse gerçekleştirmez.173  

Şehristânî, Nazzâm’ın bu tezinde kadîm filozofların etkili olduğunu 

düşünmektedir. Zira kadîm filozoflar, çok cömert olan bir kişinin (infak etmeyeceği) şeyi 

biriktirmesinin doğru olmadığını düşünmüşlerdir. Dolayısıyla eğer, Allah’ın ilminde ve 

takdirinde, nizam, tertip ve salah açısından yarattığı şeyden daha mükemmel ve ekmel 

olan var olsaydı Allah Teâlâ bunu ortaya koyardı.174 Horovitz, Şehristânî’nin iddia ettiği 

filozofların Stoacılar olduğunu belirtir. Nazzâm’ın tanrının sırf iyi olması, kötülüğe 

kudretinin olmaması ve âlemin mükemmelliği tezini Stoacılardan aldığını savunur.175 

Ancak Ebû Rîde, Nazzâm’ın adalet konusunda Stoacılar’dan etkilendiğini reddederek 

Horrovitz’in bu konuda zorlamacı bir yaklaşım sergilediğini düşünmektedir.176 O halde 

Nazzâm’ın nazariyesinin, özünde ve ayrıntılarında orijinal ve kendine özgü olduğunu 

söyleyebiliriz.177 

                                                             
nur iradî olarak hayrı, zulmet de tabiatı gereği şerri meydana getirir. Nur diri, bilgili, güçlü ve hassas 

olduğundan hayat ve hareketin kaynağıdır. Zulmet ise hareketsiz ve âtıl olduğu için fiil ve ayırım gücüne 

sahip değildir. Nur en aşağı seviyelerde zulmetle, zulmet de en yukarı seviyelerde nurla karşılaşır. Nur ile 
zulmetin birbiriyle karışması ve ayrılmasının sebebi Deysâniyye bilginleri arasında farklı şekillerde izah 

edilir. bk. Mustafa Öz, Deysâniyye, DİA, IX, 271. 
172 Hayyât, el-İntisâr, s. 38. 
173 Hayyât, el-İntisâr, s. 39. 
174 Şehristânî, el-Milel, s. 54. 
175 S. Horovitz, Yunan Felsefesinin Kelâma Etkisi (trc. Özcan Taşçı), İstanbul: Litera Yayıncılık 2014, s. 

49. 
176 Ebû Rîde, en-Nazzâm, s. 94. 
177 Ali Sami en-Neşşâr, İslâm’da Felsefî Düşüncenin Doğuşu, (trc. Osman Tunç), İstanbul: İnsan Yayınları 

1999,II, 347. 



56 
 

Muʽtezilî âlimler, adalet prensibi çerçevesinde Allah’ın bütün kabîh şeylerden 

münezzeh olduğunda ittifak etmişlerdir. Bununla birlikte ortada kabîh bir fiil varsa bunun 

Allah’ın fiili olmadığını ayrıca ondan meydana gelen fiillerin de kabîhliğinin imkân 

dışılığını da kabul etmişlerdir.178 Dolayısıyla mütekellimlerinin çoğu tanrının fiilî 

iradesini reddederken; Nazzâm, onun zulüm yapabilme kapasitesini reddetmiştir.179 

Böylece onlar Allah’ın zulme ve haksızlığa kâdir olup olmaması konusunda Nazzâm’dan 

farklı düşünmüşlerdir.  

Onların büyük bir kısmı Allah’ın zulme ve cevre kâdir olduğunu kabul 

etmişlerdir. Fakat Allah’ı zalim ve zorba olarak vasıflandırmanın ona yakışmadığını da 

eklemişlerdir. Örneğin Ebû Musa el-Murdâr’a (ö. 226/841) göre Allah hakkında böyle 

konuşmak kabîhtir.180 O, sâlih bir Müslümanın, Allah’ı zalim olarak isimlendirmesini 

güzel bulmaz. Bu söz ona göre Hz. Ebubekir zinâ etti ya da Hz. Ali kâfir oldu demek 

kadar çirkindir ve mümkün değildir. Oysa biz Allah’ın zulmetmediğini deliller ile 

biliyoruz.181 Câhız (ö. 256/869) ve Muʽtezile’nin yedinci tabakasından olup Nazzâm’ın 

taraftarları arasında yer alan182 Ali el-Esvârî (ö. 240/ 854) de Allah’ın zulüm, yalan ve 

aslah olanı terk etmeye kâdir olmakla vasıflanamayacağını, buna ek olarak müminlere ve 

çocuklara azap etmekle de vasıflanamayacağını ifade etmiştir.183 Muʽtezile’nin 

kabullerine göre Allah’ın peygamberlere ve salih kimselere azap etmesini ya da müşrik 

çocuklarını cehennem ateşiyle azaplandırmasını mümkün görmek de adalet prensibinin 

dışında bir görüştür.184  

Kādî Abdülcebbâr’da yukarıda zikrettiğimiz Muʽtezile âlimleri gibi Allah’ın 

adaletinin bir gereği olarak kabîh fiil işlemeyeceğini185 ama kabîh fiile kâdir olduğunu 

                                                             
178 Kādî Abdülcebbâr, Fazlü’l-iʽtîzâl, s. 348. 
179 Josef Van Ess, “Kötülük ve İlahi Kudret”, II, 257. 
180 Eşʽarî, Makâlât, I, 275. 
181 Eşʽarî, Makâlât, II, 232. 
182 Kādî Abdülcebbâr, Fazlü’l-iʽtîzâl, s. 281. 
183 Eşʽarî, Makâlât, II, 232. 
184 Kādî Abdülcebbâr, Fazlü’l-iʽtîzâl, s. 349. 
185 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, s. 9. Kādî Abdülcebbâr’ a göre Allah’ın kabîh fiili tercih etmemesinin çeşitli 

sebepleri bulunmaktadır. Allah Teâlâ, kabîh fiilin çirkinliğini ve ondan müstağni olduğunu bildiği için 

kabîh bir fiili seçmez. (Cehâlet ve ihtiyaç Allah hakkında imkânsızdır.) Kabîh fiilden Allah’ı müstağni kılan 

şey, hasen kapsamında bulunan makdûr ile ilgilidir. Yani Allah Teâlâ, hasen sebebiyle kabîhten uzak 

durmaktadır. Bu sebebin delalet ettiği ilke, kudret kapsamına giren her türlü şeye onun kâdir olmasıdır. Söz 

konusu kâdirin kendisini kabîhe yönelmekten alıkoyan her türlü hasen fiilin de onun kudreti dâhilinde 

olması lazımdır. Çünkü zâtıyla kâdir olmak bunu gerektirir. bk. Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 32. 



57 
 

savunmuştur.186 Allah’ın kabîh fiile kâdir olduğunu da gerek aklî olarak gerek naklî 

olarak delillendirmiştir.  

Kādî’yı, kabîhe kâdir olan tanrıdan kabîh bir fiilin çıkmaması konusunda emin 

kılan şey ise adalet ilkesinin delâletidir. Bu delâlet, Allah’ın kabîhin çirkinliğini bilmesi 

ve kabîhten müstağni olmasından kaynaklanmaktadır.187 O halde Kādî’ya göre Allah’ın 

kabîh fiil işlememesini üç temel önerme üzerinden kurabiliriz: (i) Allah kabîhi bilir. 

Çünkü Allah zâtıyla âlimdir. Zâtıyla âlim olmanın gereği ise bilgiye konu olan her türlü 

malumun bilinmesini gerektirir. (ii) Allah kabîhten müstağnîdir. Çünkü bir şeye ihtiyaç 

duymak, onu aşırı istemekten ve o şeyden lezzet almaktan doğar. Bu durumlar cisimlerin 

âleminde cereyan eder. Allah Teâlâ ise aşırı arzudan ve lezzet almaktan beridir. (iii) Tüm 

bu sebeplerden dolayı Allah kabîhi seçmez.188  

Kādî Abdülcebbâr’a göre Allah’ın kabîhi işlememesinin bir diğer delâleti ise 

tanrı tasavvurumuzda oluşabilecek negatif algı ile ilgilidir. Zira Allah’ın herhangi bir 

kabîh fiili işlemesinin mümkün olması diğer çirkin fiilleri işlemesinin de mümkün 

olmasını akla getirir. Bu kabul, tanrıdan zulmün ve yalanın sâdır olacağını kabul etmeyi 

zorunlu kılar. Bunun sonucunda, Allah’ın emir, nehiy, vaʽd ve vaîdinin hiçbirinden emin 

olamayız.189 

Kādî’ya göre Allah’ın kabîh fiile kâdir olması hakkında semʽ yoluyla 

delillendirmek uzak bir görüş olmasına rağmen Kur'ân-ı Kerîm’de Allah’ın eylediği 

takdirde fiilin kabîh olmasını mümkün kılan istidlâl mevcuttur. Şöyle ki, Allah, zâtından 

zulmü nefyetmek suretiyle kendisini övmüştür:190 “Rabbin kullarına karşı zulmedici 

değildir.”191 / “Muhakkak ki Allah zerre miktarı zulmetmez.”192 / “Rabbin hiç kimseye 

                                                             
186 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 31. 
187 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 31; el-Muhtasar, s. 205; el-Muhît bi’t-teklîf (nşr. Ömer Seyyid Azmî), 

Kahire: el-Müessesetü’l-Mısriyye el-Âmme [t.y.], s. 254. 
188 Âişe Yusuf Mennâî, Usûlü’l-akîde beyne’l Muʽtezile ve’ş-Şiati’l-İmâmiyye, Devha (Doha): Dârü’s-

Sekâfe 1412/1992, s. 237. 
189 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 35. 
190 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 31. 
191 el-Fussilet, 41/46. 
192 en-Nisa, 4/40. 



58 
 

zulmetmez.”193 âyet-i kerîmelerinde olduğu gibi Allah zulme kâdir olmasaydı194 zulmü 

kendinden nefyederek bununla övünmesi hasen olmazdı. Nasıl ki, kudretli olmadığı için 

kötürüm bir insanın duvarlara tırmanma ve komşularının evlerine hücum etmeyi terk 

etmekle övünmesi hasen değilse, buradaki durum da aynıdır. Allah’ın kâdir olmadığı 

halde uyku, evlat ya da eş edinme gibi durumlardan kendi nefsini nefyetmekle övünmesi 

ile yukarıda zikredilen durum birbirine karıştırılmamalıdır. Zira iki konu arasında belirgin 

bir fark bulunmaktadır. Bunlardan birinde övgü zâtın kendisine iken diğerinde fiillerinden 

birinedir.195 

Kādî Abdülcebbâr ve sonraki bazı Muʽtezile kelâmcıları bu görüşleri yeniden 

formüle etmişler ve adalet kapasitesini zulümle karıştırmanın, tanrının mutlak gücü ve 

âdilliği ile çelişen bir tavır olduğunu ileri sürmüşlerdir.196 

Muhammed b. Îsâ’nın zulme ve cevre kâdir olmak hususundaki görüşleri farklı 

bir yaklaşımı gözler önüne serdiğinden, burada onun ifadelerini de zikretmek istedik. O, 

Allah’ın cevre kâdir olması ile cevri yapmaya kâdir olmasının birbirinden farklı şeyler 

olduğuna dikkatleri çekmiştir. Allah’ın haksızlığa kâdir olduğunun söylenebileceğini 

ancak haksızlık yapmaya kâdir olduğunun söylenemeyeceğini belirtmiştir. Çünkü ona 

göre bir şey yapmaya kâdir olmak ihbârî bir nitelik taşımakta ve fâilin fiili 

gerçekleştireceğini bildirmektedir.197 

Muʽtezile düşüncesinde tartışılan Allah’ın kâdir olmadığı durum, yalnızca 

zulüm, cevr ve yalanla eylemde bulunması değildir. İmam Eşʽarî, kelâmcıların Allah’ın 

kâdir olduğu eylemler hususunda ihtilâf içinde olduğunu belirtir. O, bu hususları on bir 

                                                             
193 el-Kehf, 18/49. 
194 Kādî, her ne kadar Allah’ın zulme kâdir olduğunu kabul etse ve Nazzâm’ın bu konudaki görüşlerinden 

dolayı ondan ayrıldığını ifade etse de Allah’ın zulmetmeyeceğinden emindir. Çünkü Allah zulmün fâili 

olsaydı zulme ait olan zem, istihfâf gibi ahkâm da Allah’a râci olurdu. Oysa Allah tüm bunlardan 
münezzehtir. Kādî, bu durumun yalnızca zulüm için olmadığını yalan, abes gibi diğer kabîh fiiller içinde 

geçerli olduğunu ifade eder. bk. Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 83. Bir başka vesile ile o, Allah’ın zalim 

olmadığını fiillerin yaratıcısının kim olduğu probleminden hareketle de istidlâl etmiştir. Kādî’ya göre 

insandan zulüm ve haksızlığın meydana gelmesi onun kendi fiillerinin yaratıcısı olduğunun bir delilidir. 

Zira bu fiillerin kaynağı Allah olsaydı o takdirde zalim olan ve haksızlık yapan Allah olurdu. Oysa tanrı, 

haksızlık yapmaktan ve zulmetmekten münezzeh ve yücedir. bk. Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 77.  
195 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, s. 33. 
196 Macid Hadduri, İslâmda Adalet Kavramı, s. 70. 
197 Eşʽarî, Makâlât, II, 231. Aynı yaklaşım, Abbad b. Süleyman’ın taraftarlarından bir grup tarafından da 

kabul edilmiştir. bk. Eşʽarî, Makâlât, I, 275. 



59 
 

başlık198 altında özellikle Muʽtezile kelâmcıları arasındaki tartışmalardan hareketle 

aktarır.199 Buna göre Muʽtezile kelâmcılarından bazıları tabiat, âhiret ahvali, meâd gibi 

farklı kelâm konularında da Allah’ın kudretinin ilişmediği hususların var olduğunu ifade 

etmiştir. Ebü’l-Hüzeyl’in cennet ve cehennem ehlinin sükûnu, Muammer ve 

takipçilerinin arazların yaratılması, Ali el-Esvârî’nin (ö. 240/854) Allah’ın olmayacağını 

bildiği şeye kâdir olup olmaması, Ebu Câʽfer el-İskâfî’nin (ö. 240/854) Allah’ın akıllı 

insanlara zulme kâdir olup olmaması hakkındaki görüşleri bunların örnekleri arasında 

zikredilebilir. Ancak çalışmanın konusunu doğrudan ilgilendirmediği için bu 

hususlardaki ayrıntılara girmeyeceğiz. Burada ifade etmeliyiz ki Eşʽarî’nin zikretmiş 

olduğu hususlar ayrı bir çalışmayı da gerekli kılmaktadır. 

Bununla birlikte araştırma konusuyla ilgili olması bakımından salah ve aslaha 

Allah’ın kudretinin erişip erişmemesi bahsini ayrıca ele almanın konunun tamamlanması 

bakımından önem arz ettiği düşünüldüğünden bu konu hakkındaki ihtilafları aktarmak 

yerinde olacaktır. 

1.3. Salah ve Aslah Dışındakileri Yaratmanın Kudretle İlişkisi 

Ebü’l-Hüzeyl el-Allâf, Allah’ın yaptığından daha aslah olanı yapmaya kâdir 

olduğunun söylenemeyeceğini ifade eder. Şayet Allah daha aslah olana kâdir olsaydı 

bunu yapması daha uygun olurdu. Çünkü Allah hakkında evlâ olan budur. Allah 

mahlûkatı kendilerine ihtiyaç duyduğu için değil bir hikmetten dolayı yaratmıştır ve 

mahlûkatın menfaatini dilemiştir. Allah cimri olmadığından dolayı aslahı terk etmesi 

                                                             
198 Söz konusu başlıklar şunlardır: Bârî Teâlâ’nın Arazlara Kâdir Olmakla Vasıflanması-Kadîm’in 

Kullarının Kâdir Olduğu Şeye Kâdir Olması-Kadîm’in Kullarının Kâdir Olduğu Şeyin Cinsine Kâdir 

Olması-Allah’ın Olmayacağını Bildiği Şeye Kâdir Olması-Allah’ın Olmayacağını Bildiği Bir Duruma 

İnsanın Kâdir Olması-Allah’ın Olmayacağını Bildiği Şeyin Olmasının Cevazı-Allah’ın Bir Kimseyi Cisim 
Yapmaya Kâdir Olması-Allah’ın Arazları Cisme Cisimlere Araza Dönüştürmeye Kâdir Olması-Allah’ın 

Cismi Bölünemeyen Bir Parçaya (Cüz) Dönüştürmeye Kâdir Olması-Allah’ın Ölümü, Kudreti Ve İlmi Bir 

Araya Getirmeye Kâdir Olması-Yerin Bir Şey Üzerinde Olmaksızın Durması-Allah’ın Arazlar Olmaksızın 

Cevherleri Yaratmaya Kâdir Olması-Allah’ın İman Etmeyeceğini Bildiği Kimseye İman Etmesi İçin 

Lutufta Bulunmaya Kâdir Olması. bk. Eşʽarî, Makâlât, II, 227-250. 
199 Eşʽarî, Makâlât, II, 227-250. Muʽtezile ulemâsı arasındaki kudret tartışmalarında Allah’ın âdil olması, 

hikmetle eylemde bulunması, cömert olup cimri olmaması, lutufta bulunması gibi temel hareket noktaları 

dikkate alınmıştır. Eşʽarî’nin yaptığı nakillerde en dikkat çekici yön, Muʽtezile’nin tartışmayı kudrete sahip 

olmak ya da olmamak üzerinden değil söz konusu fiile ilişkin kudretle vasıflanıp vasıflanamayacağı 

üzerinden yürütmüş olmasıdır.  



60 
 

mümkün değildir. Ancak Allah aslahtan daha düşük olanı ya da ona benzer olanı 

yaratabilir. Çünkü o bunları yaratmaktan âciz değildir.200 

Kudret tartışmasının merkezinde yer alan Nazzâm’a göre, Allah’ın lutfunun bir 

sınırı ve toplamı yoktur. Allah’ın yapmış olduğu lutuftan daha aslah olan bir şey yoktur. 

Ancak bunun benzerleri vardır. Dolayısıyla yaptığı şeyden daha aslah olanı ya da yaptığı 

şeyden daha düşük olanı yapmaya kâdirdir denmez. Çünkü daha düşük olanı yapmak 

eksiklik; daha aslah olanı yapmamak cimriliktir. Allah ise cimri ve eksik olmaktan 

münezzehtir.201 

Nazzâm ve Ebü’l-Hüzeyl, aslah  bir fiilden daha hayırlı olan bir fiili işlemeye 

kâdir olmadığı ve Allah’ın hayır konusundaki kudretinin sınırsızlığı konusunda ittifak 

etmişlerdir.202  

Ebü'l-Hüzeyl el-Allâf ile Nazzâm’ın aslah hakkındaki görüşleri 

karşılaştırıldığında, Nazzâm’ın daha tutarlı olduğu görülecektir. Çünkü Ebü'l-Hüzeyl, 

Allah’ın aslahtan daha düşük olanı yaratabileceğini kabul etmiştir. O, bu teziyle Allah’ı 

âciz bırakmaktan korumak istemiştir. Oysa söz konusu tezi savunana, “Daha iyisi varken 

daha aşağıda olanı yaratmak cimrilik ya da eksiklik değil midir?” diye sorduğumuzda 

muhtemelen muhatap sessiz kalacaktır. Ya da en iyi ihtimalle Ebü'l-Hüzeyl’in yukarıda 

da ifade ettiği üzere bunun kullar için bir hikmet ve menfaat taşıdığı söylenecektir. Tüm 

ihtimaller göz önüne alındığında Nazzâm’ın aslah görüşünün kendi felsefî sistemi 

içerisinde daha insicamlı olduğu takdir edilmelidir.  

Nazzâm’ın takipçileri, Ali el-Esvârî, Câhız ve bunun dışındaki bazı kişiler de 

Allah’ın aslah olmayan fiillere karşılık aslah olanı terk etmekle, yine zulme ve haksızlığa 

kâdir olmakla vasıflanamayacağını ifade etmişlerdir.203 Ancak Allah, bunların yerine 

geçecek nihâyeti olmayan benzerlerine kâdirdir.204 

                                                             
200 Eşʽarî, Makâlât, II, 249. 
201 Eşʽarî, Makâlât, II, 249. 
202 İbn Hazm, el-Fasl, III, 130. 
203 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî (nşr. Ahmed Fuad el-Ehvânî) Kahire: Dâru’l-Mısriyye 1963, VI/I, 127. 
204 Eşʽarî, Makâlât, II, 232. 



61 
 

Abbad b. Süleyman (ö. 250/864) Allah’ın, salah olan bir fiilin dışındakileri 

işlemeye, yarattığı şeyler dışında bir şey yaratmaya kâdir olmadığını savunmuştur.205 

Allah’ın salah olan bir şeyin benzerini yaratmasını bâtıl görmüş ve kâdir olduğu halde 

salahı terk etmesinin mümkün olmadığını savunmuştur. Onun bu konudaki delili ise 

şöyledir: Allah katında insanların yararlanması için yarattığından daha aslah ve daha efdal 

olan bir şey varsa ve Allah bunu yaratmadı ise zalim ve cimri olur veya Allah fazlından 

olan şeyden bazı insanlara vermeksizin bazılarına verirse o takdirde de bir grubu kayıran 

ve diğer gruba da zalimlik eden olur. Oysa iltimas cevrdir. Şayet Allah katında kâfirlerin 

iman edeceği bir şey varsa ve Allah onların bir kısmına bunu verse bir kısmından da bunu 

engellese zulmü amaç edinen bir zalim olur.206 Oysa tüm bunlar tanrı hakkında kabul 

edilemez vasıflardandır. 

Muʽtezile ulemâsının bir kısmına göre, Allah’ın kâdir olduğu iyiliğin (salah) bir 

sonu ve sınırı vardır. Bu sınır aslah olandır. Aslah olanın daha düşüğünü yaratmaya kâdir 

iken207 aslahın benzerini ve daha iyisini yapmakla vasıflanamaz. Çünkü benzerlerine 

kâdir olsaydı aslah olanı yapmış olmazdı. Daha iyisini de yapmamış olsaydı cimri olmuş 

olurdu.208 

2. VÜCÛB ALELLAH’IN NAZARÎ VE AHLÂKÎ TEMELLERİ  

Allah’ın fiillerinin nedenini açıklama çabası, ilâhî fiillerin nasıl gerçekleştiği 

hakkında mütekellimleri düşündürmüştür. Yaratıcının fillerini, ontolojik bir 

zorunluluktan dolayı mı yoksa irâdî olarak mı gerçekleştirdiği sorusuna İslâm düşünce 

okulları farklı cevaplar sunmuşlardır. Bütün kelâm ekolleri Allah’ın fiillerini irâdî olarak 

gerçekleştirdiği konusunda görüş birliği içindedir. Kelâmcılara göre Allah, fiillerini, 

mutlak kudret ve iradesine bağlı olarak gerçekleştirir. Ancak bununla birlikte, ilâhî 

fiillerin mutlak kudret ve iradeye bağlı olarak gerçekleşmesi sorgulanamaz bir tanrı 

anlayışını da beraberinde getirmektedir. Bundan dolayı kelâmcılar farklı cevaplar 

üreterek meseleye çözüm getirmişlerdir. Bir taraftan Allah’ın nasslarla anlatılan 

                                                             
205 İbn Hazm, el-Fasl, III, 133. 
206 İbn Hazm, el-Fasl, II, 187. 
207 Muʽtezilî mütekellimler aslah olandan daha düşüğünü yapmaya kâdir olmasının mümkün olup olmaması 

konusunda ihtilaf halindedirler. Onlardan bir kısmına göre Allah aslah olandan daha düşüğünü bir şeyi 

yapmaya kâdir iken bir kısmına göre aslah olandan daha düşük olanı yapmaya kâdir olmakla vasıflanamaz. 

Çünkü aslah olandan daha düşüğünü yapmak bir eksikliktir ve Allah’ın yapmadığı bir iyilik yoktur. 
208 Eşʽarî, Makâlât, II, 250. 



62 
 

sıfatlarını diğer taraftan teklife muhatap kılınan insanın talep ve beklentilerini 

karşılayacak bir metafizik geliştirme düşüncesi, bu iki temel argüman arasında farklı bir 

konumlandırma çabasına sahne olmuştur.209 

Muʽtezile ekolü bu bağlamda, Allah’ın fiillerindeki gaye problemini tanrının 

kudret ve irade sıfatı merkezinde değil, daha çok adalet ve hikmet bağlamında ele 

almışlardır. Hatta bazı araştırmacıların da belirttiği gibi onların insanî adalet kavramını 

analiz ederek onu tanrıya naklettikleri söylenebilir.210 Yani diğer meselelerde olduğu gibi, 

sıkça başvurdukları kıyâsü’ş-şâhid ale’l-gâib ilkesini, bu nazariye için de kullanmışlardır. 

Buna göre içinde bulunduğumuz âlemde âdil vasfını verdiğimiz bir insandan bazı 

davranışları yapmasını beklediğimiz gibi, kendisinde bu sıfatın ekmel hali bulunan 

tanrının da bazı fiilleri yerine getirmesini bekleyebiliriz. 

Genelde Muʽtezile mütekellimleri ve özelde Kādî Abdülcebbâr, böyle bir 

anlayışın sonucu olarak ortaya çıkan vücûb alellah teorisinin ancak bazı şartlar 

gerçekleştiği zaman vuku bulacağını kabul etmiştir. Nitekim bununla ilgili olarak Kādî, 

vâcibin vücûbiyetine delâlet eden bir yönün olması gerektiğini211 ve vâcibin başlangıçta 

bulunmadığını212 savunmuştur. Ebû Hâşim el-Cübbâî’nin (ö. 321/933) ifadeleri de Kādî 

Abdülcebbâr’ın sürdürmüş olduğu geleneğin ilk nüvelerine işaret etmesi bakımından 

önem arz etmektedir. O, Allah Teâlâ üzerine vâcib olan bütün fiillerin ancak vâcib 

olmasını gerektiren sebeplerin meydana gelmesiyle vücûbiyet kazandığını belirtir. 

Örneğin temkîn ancak kendisinden önce teklif ve lutfun meydana gelmesi ile vücûb 

alellah olur.213 

Bu bölümde özellikle Kādî Abdülcebbâr’a göre vücûb alellahın hangi 

sebeplerden dolayı benimsendiği irdelenmeye çalışılmıştır. Buna göre beş temel nedenin 

                                                             
209 Ömer Türker, “İlâhî Fiillerin Nedenliliği Sorunu: Gazzâlî’nin Meseleye Yaklaşımı ve Katkısı”, İslâm 

Araştırmaları Dergisi, XVII (2007), s. 2-15. 
210 Louis Gardet, Geoerge Anawati, İslâm Teolojisine Giriş (trc. Ahmet Arslan), İstanbul: Ayrıntı Yayınları 

2015, s. 81. 
211 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIV, 53. 
212 Kādî Abdülcebbâr, el-Muhît, s. 233. 
213 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIII, 96. 



63 
 

vücûb alellah teorisinin oluşumunda etkili olduğu tespit edilmiştir. Aşağıda sırasıyla her 

biri teoriyle bağlantısı bakımından ele alınacaktır.  

2.1. Adalet İlkesi 

Muʽtezile’nin kelâm düşüncesindeki tutum ve davranışlarını belirlemede önemli 

bir rol üstlenen tevhidin onların değer anlayışının şekillenmesinde de en önemli rolü 

üstlendiğinde kuşku yoktur. Ancak Muʽtezile’nin tanrı tasavvurunda öne çıkan temel iki 

kavram tanrının “âdil” ve “hakîm” olmasıdır. Dolayısıyla onlar ulûhiyyet anlayışlarını iki 

kavramın önderliğinde şekillendirmiş ve bu iki kavram üzerine bina etmişlerdir. Onların 

“adl” ilkesine bu denli ehemmiyet vermeleri ve detaylı izahlar getirmeleri, iman 

esaslarının temeli olan tevhid ilkesini açıklama, onu sağlam ve tutarlı bir zemine oturtma 

düşüncesinden kaynaklanmaktadır. Nitekim İslâm teolojisinde adalet konusu daima 

Allah’ın tek oluşuyla ilişkilendirilmiştir. Bu bağlamda birden fazla tanrının var olduğu 

düşünüldüğünde mutlak anlamda ilâhî adaletten ve ahlâkî tutarlılıktan bahsedilemeyeceği 

kabul edilmiştir.214  

Muʽtezile mezhebinin inanç yapısını oluşturan beş temel esasın ikincisi olan 

adalet prensibi görüldüğü üzere Allah-insan ilişkisini kuran temel ilkedir. Tevhid ilkesi 

ile tanrı tasavvurunu inşa eden Muʽtezile düşüncesi, adl ilkesi ile tanrının fiillerini ve 

onun hakkında mümkün olan ve olmayan hususları ortaya koymaya çalışmışlardır. Buna 

göre Allah’ın âdil ve hakîm olması demek üç esas noktanın tanrı hakkında kabul 

edilmesini içermektedir. Bunlar: O’nun asla kabîh fiil işlememesi ve kabîh olanı 

seçmemesi, kendisine vâcib olan durumu ihlâl etmemesi ve fiillerinin hepsinin hasen 

olmasıdır.215 Dolayısıyla Muʽtezile’nin temel doktrinlerinden olan vücûb alellah, temelde 

adalet prensibinin en önemli sacayaklarından birini teşkil etmektedir.  

Allah inancı teorik düzeyde “en yüksek iyi”, “mutlak iyi”, “mahza hayır” olarak 

kalmaz aynı zamanda pratik düzlemde tanrı-insan ilişkilerine de kaynaklık teşkil eder. Bu 

minvalde Muʽtezile felsefesinde tanrı-insan ilişkisinin şekillenmesinde temel unsur 

adalettir. Bu adalet vurgusu onların muhaliflerince eleştirilmesine rağmen vücûb alellah 

ilkesinin biçimlenmesine zemin hazırlamıştır. Nitekim Kādî Abdülcebbâr da bu ilkeye 

                                                             
214 Abdunnasır Süt, Mu’tezile ve Ahlâk Kadı Abdülcebbar Örneği, İstanbul: İz Yayıncılık 2016, s. 55. 
215 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, I, 109; Şerh, II, 9; İbnü’l-Melâhimî, Kitâbu’l-Fâik, s. 119. 



64 
 

dayanarak bütün ilâhî fiillerin hikmetli ve isabetli olarak nitelendirilmesi gerektiğini 

vurgulamıştır. Yine o, Allah’ın her türlü kötülükten ve maslahata aykırı iş yapmaktan, 

üzerine düşeni yerine getirmemekten tenzih edilmesi gerektiğini savunmuştur.216 Bu 

mânada vücûb, aslında eleştirildiği üzere kudreti sınırlandırarak Allah’ın ulûhiyyetine 

gölge düşürmekte değil, bilakis kemal sıfatlara sahip bir tanrının varlığını ortaya 

koymaktadır. 

2.2. Va’d ve Vaîd İlkesi 

Vücûb alellah, her ne kadar Muʽtezile ekolünde adl ilkesinin alt başlığı olarak 

ele alınsa da nazariyeyi ortaya çıkaran zemin kuşkusuz yalnızca bu değildir. Bu 

bağlamda, vâcib olan ilâhî fiillerle va’d ve vaîdin de yakinen ilgili olduğunu görmekteyiz. 

Nitekim söz konusu teorinin açığa çıkmasında bir toplumsal mesele olarak, iki Müslüman 

taifenin karşı karşıya geldiği, Sıffin Savaşı’nı zikretmeliyiz. Çünkü bu savaşın neticesinde 

zuhur eden tahkim meselesi, bunların doğurduğu büyük günah meselesi, mürtekîb-i 

kebirenin âhiretteki konumu gibi temel konuların tartışılmasına sebep olan bu sosyal 

olayların ve sorunların vücûb alellah ilkesinde de etkili olduğunu ifade edebiliriz. Zira 

büyük günah işleyen kimsenin Muʽtezile ekolü tarafından fâsık olarak nitelenmesi ve 

tevbe etmeden öldüğü müddetçe ebediyen cehennemde kalacağı iddiası, aslında Allah’ın 

isyan ehline karşı vereceği cezadan dönmeyeceği yani vaîdine muhalefet etmesinin 

imkânsız olarak görülmesi kabulüyle bağlantılıdır. Pek tabii, Muʽtezile’nin bu kabulü de 

âdil tanrı tasavvurunun bir sonucudur.  

Henüz Muʽtezile mezhebi teşekkül etmemişken, İslâm dünyasında mürtekib-i 

kebîrenin âhiretteki konumu tartışılmaya başlanmıştır. Bilindiği üzere Hâricîler’e göre, 

böyle bir kimse tevbe etmeden ölürse ebedî olarak cehennemde kalmayı hak eder. 

Mürcie’nin bu konudaki görüşü ise mürtekib-i kebîrenin hiç azap görmeyeceği değil 

ancak orada ebedî kalmayacağı doğrultusundadır. Büyük günah işleyen kimsenin uhrevî 

âlemde nerede olacağıyla ilgili olarak bilindiği üzere Vâsıl b. Atâ, el-menzile beyne’l-

menzileteyn görüşünü geliştirmiştir ki bu ilke Muʽtezile ekolünün teşekkül etmesine 

öncülük etmiştir. Buna göre, mürtekib-i kebîre tevbe etmeden ölürse ebediyen 

cehennemde kalacaktır. Dikkat edilirse Vâsıl b. Âta’nın bu görüşü Haricîler ile büyük bir 

                                                             
216 Abdunnasır Süt, Mu’tezile ve Ahlâk, s. 63. 



65 
 

benzerlik içermektedir. Bununla birlikte bu benzerliği izâle edecek şekilde Vâsıl b. Âta, 

büyük günah sahibinin cehennemdeki yerini ve azabının şiddetinin nasıl olacağını beyan 

etmiştir. Ona göre tevbe etmeden ölen mürtekib-i kebîrenin azabı daha hafif olmakla 

birlikte cehennemdeki mevkisi açısından kâfirlerin üstündedir. Vâsıl b. Âta’nın bu teorisi 

müʽmin, kâfir ve fâsık arasındaki anlam farkını keskin bir şekilde ayırmıştır. Fakat Vâsıl 

b. Âta’nın görüşleri mütekellimin büyük günah meselesinde maruz kaldığı eleştirilerde, 

denge sağlamanın zorluğunu da vurgulamaktadır.217  

Aslında va’d ve vaîd ilkesi, bu tartışmanın ardından farklı bir boyut kazanmıştır. 

Buna göre Allah âyetlerinde belirttiği üzere va’d ve vaîdinde durur mu yoksa va’d ve 

vaîdden döner mi? Bu konu hususunda Vâsıl b. Atâ’nın fâsığın ebedî olarak cehennemde 

kalması ile ilgili fikir beyan ettiğini ancak Allah’ın vaîdinden dönmeyeceği ilkesinde 

derinleşmediği tespit edilmiştir. Vaîdin esası olan büyük günah işleyen kimsenin 

cezalandırılmamasının Allah’ın vaîdle ilgili âyetlerine ters düşeceği fikrinin, Amr b. 

Ubeyd’de daha net şekillendiği görülmektedir. Zira o, Allah’ın va’dini yerine getirdiği 

gibi vaîdini de yerine getirmesinin gerekli olduğunu, bunu yapmamasının Allah’ın 

adaletiyle çelişeceğini, dolayısıyla imkânsız olduğunu savunmuştur.218 Meselenin vücûb 

alellaha dönen yönü de aslında burasıdır. Anlaşıldığı üzere bu söylemler, nazariyenin 

köklerinin oluşmasına imkân vermiştir. Ancak söz konusu rivayetler, böyle bir kökeni 

göstermekle birlikte, Muʽtezile’nin kuruluş aşamasında vücûb alellah teorisinin teşekkül 

etmediğine de işaret etmektedir. 

2.3. Hüsün-Kubuh 

Muʽtezilî kelâmcılarının üzerinde en çok tartışılan görüşlerinden biri de hüsün 

ve kubhun akılla bilinebileceğini savunmalarıdır. Muʽtezilî âlimlerin nesnel veriler 

üzerinden hareket etmek düşüncesi, onların aklı ortak ve geçerli bir zemin olarak 

görmelerini sağlamıştır. Bunun neticesinde onlar, aklı kelâmın bütün hatlarında bilgi 

kaynağı olarak kabul etmişlerdir. 

Ortaya çıktığından itibaren Muʽtezilî düşünceyi farklı kılan özellik, onların, 

Allah’ın fiillerinin mâkul bir zeminde açıklama iddialarıydı. Bunu da Kur'ân-ı Kerîm’in 

                                                             
217 Macid Fahri, İslâm Felsefesi Tarihi (trc. Kasım Turhan), İstanbul: İklim Yayınları 1987, s. 43-44. 
218 Osman Aydınlı, İslâm Düşüncesinde Aklileşme Süreci, s. 62-67. 



66 
 

kaynaklığını reddetmeksizin, aklî olarak ispat etmeye çalıştılar. Bu bakımdan onların 

temel tezi, hüsün ve kubhun keyfî ve itibârî kavramlar olmadıkları iddialarıydı. Nitekim 

bu büyük öncülden Muʽtezile, Allah’ın akla aykırı bir şeyi emretmeyeceğini yahut 

yarattıklarının menfaatini düşünmeksizin bir şey yapmayacağını ileri sürmüştür. Zira 

Allah’ın böyle bir fiili işleyeceğini ileri sürmek, O’nun adalet ve hikmetini tehlikeye 

atmak demektir. Ehl-i hadisin tersine Muʽtezililer, yalnızca tanrı olduğu için, bütün adalet 

ve doğruluk hükümlerini çiğneyebilen, suçsuzu cezalandırabilen ve imkânsızı talep eden 

bir ilâh anlayışına da razı olmamışlardır.219 Nitekim Muʽtezile’ye göre Allah’tan sâdır 

olacak kabîh fiilin kabîhliğine ve ona vâcib olanın vâcibliğine hükmeden akıldır. Aklın 

iyilik ve kötülüğe hükmettiğini kabul edenler Allah’ın yapacağı bir kısım fiillerin de O’na 

vâcib olduğunu düşünmüşlerdir.220 

Görülmektedir ki, Muʽtezile sistemi, hüsün-kubuh problemindeki temel 

yaklaşımını Allah’ın fiillerine de uygular. Dolayısıyla onların hüsün-kubuh anlayışı ile 

Allah için vâcib kabul ettikleri ilâhî fiiller arasında açık bir ilişki söz konusudur. Zira 

onlara göre Allah’ın fiillerinin hasen olması, insanlara lutufta bulunmasını, faydalarına 

olan şeyleri yapmasını, eğer onlara dünyada elem vermişse adaletinin gereği olarak 

âhirette ivaz ödemesini, işlemedikleri günahlar sebebiyle müşriklerin çocuklarına azap 

etmemesini gerekli kılmaktadır. Muʽtezile’nin hüsün-kubuh anlayışına göre bütün bu 

hususlar ilâhî adaletin bir gereği olarak Allah’a vâcibtir. Allah Teâlâ’nın bunları yerine 

getirmemesi üzerine vâcib olan şeyleri terk etmesi demektir. Bunlarının zıtlarını yapması 

durumunda ise kabîh bir iş yapmış olmaktadır.221 Oysa Muʽtezilî ulemâ ittifakla Allah’ın 

kabîh bir fiil işlemeyeceğini düşünmektedir. 

2.4. Teklif 

Tanrı-insan arasındaki ilişkinin kurulmasında mühim bir yer işgal eden “teklif” 

kavramı bir takım sorunları da beraberinde getirmiştir. Nitekim insanlar kendilerine bir 

takım görev ve sorumluluklar yani mükellefiyetler takdir eden yaratıcının bunların 

karşılığını verirken ne ölçüde serbest hareket ettiğini, kula dünyada yaptıklarının 

                                                             
219 Macid Fahri, İslâm Felsefesi Tarihi, s. 45-46. 
220 Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, III, 338. 
221 İlyas Çelebi, İslâm İnanç Sisteminde Akılcılık ve Kadı Abdülcebbar, İstanbul: Rağbet Yayınları 2002, 

s. 292. 



67 
 

karşılığını vermek zorunda olup olmadığını, ona kazandıklarından daha azını veya 

çoğunu verip vermeyeceğini kısacası sonsuz kudret ve sınırsız bir iradeye sahip olan 

Allah’ın, kullarına dilediği gibi davranıp davranmayacağını, adaletle davranması 

durumunda kudret ve iradesinin sınırlanmış ve zâtına halel gelmiş olup olmayacağını 

sorgulamaya başlamışlardır.222 

“Dini konularda Allah’a vâcib olan” şeklindeki kullanımın yaygınlaşmasında 

temel etken olarak zikredebileceğimiz teklif, her ne kadar Bağdat Muʽtezilesi’ne göre 

aslahın sonucu olarak vücûb alellah kapsamında kabul edilse de, özellikle Basra 

Muʽtezilesi’nde yaygın olarak kabul edilen görüşe göre, bir takım fiillerin Allah’a vâcib 

olmasının öncelikli sebebi tekliftir. 

Teklifin Basra Muʽtezilesi’nde özellikle teze konu olan Kādî Abdülcebbâr 

felsefesinde önemli olduğunu ifade etmeliyiz. Kādî, kelâmi düşüncelerini yazdığı 

ansiklopedik eseri el-Muğnî’nin farklı pasajlarında vücûb alellahın sebeplerine değinmiş 

ve bu fiillerin vücûbiyetini teklifle ilişkilendirmiştir.  

Tanrının fiillerini hasen ve kabîhle ilişkisi bakımından ele alan Kādî 

Abdülcebbâr, onun bütün fiillerinin hasen olduğunu savunur. Bu argümanın delâleti ise 

Allah’ın kabîh işlemeyeceği ilkesidir. Onun tüm fiillerinin hasen olduğu ortaya 

konulduktan sonra teklifle birlikte bazı fiillerin Allah’a vâcib olduğunu belirtmiştir. 

Nitekim temkîn, isâbe (itaat edene sevap vermek), lutuf, elemlerden dolayı ivaz, iâde 

(yeniden yaratmak) gibi fiiller ancak tekliften dolayı vücûbiyet kazanmıştır. Hatta bu 

fiiller teklifle birlikte değil tekliften sonra yani mukaddem bir teklifle (et-teklifu’l-

mukaddem) vâcib olmuştur. Örneğin, nimet verene teşekkür etmenin vâcib olmasına 

sebep olan şey önceden inâmın yani nimet vermenin gerçekleşmiş olmasıdır. Ancak her 

ne kadar teklif öncelikli bir sebep ise de vâciblerde kendilerini vâcib kılan bir yön 

bulunması da gerekmektedir. Örneğin bu yön lutufta maslahat; isâbe de ise fiile teşvik 

unsuru gibi görülebilir.223  

                                                             
222 İlyas Çelebi, İslâm İnanç Sisteminde Akılcılık s. 263. 
223 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIV, 53-54. 



68 
 

Kādî Abdülcebbâr, vâcib kılan yönün salah, aslah, uygun (savâb), daha uygun 

olmak, ihsan ya da kendisine muhtaç olanı nimetlendirmek gibi bir takım sebeplere de 

bağlanamayacağını ifade etmiştir.224 O halde Kādî Abdülcebbâr’a göre Bağdat 

Muʽtezilesi’nin iddia ettiği gibi vücûb alellahın sebebi aslah değildir. 

Temkîn, ibâne, illetleri ortadan kaldırmak gibi teklifi hasen yapan yönler 

gerçekleştiği takdirde, bu durum, bazı fiillerin Allah’a vâcib olmasını gerektirmiştir. Zira 

bu düşünceye göre teklif olmasaydı vücûbiyet de doğmazdı. Teklifin gerçekleşmesiyle 

teklif ile vücûbiyet bitişik olur.225 Buna göre Allah Teâlâ, tefaddul olarak teklifi 

başlatmış, teklifin câri olmasından sonra insana dair fiillerinden bazılarını bizzat kendisi 

belli bir kayıt altına almıştır. Zaten Kādî da âlemi yaratmak, diriltmek gibi fiillerin 

tefaddul olduğunu, lutuf, isâbe, ivaz gibi bir takım fiillerin ancak tekliften sonra Allah’a 

vâcib olduğunu belirtir.226  

Metinde yer alan “İnsanlara dair fiillerinden bazılarını bizzat kendisi belli bir 

kayıt altına almıştır.” ifadesi iki hakikate işaret etmektedir. Bunlardan ilki vücûb alellah 

tezinin ontolojik bir ilke olmamasıdır. Yani eğer Allah insanları mükellef kılmasaydı, bir 

takım fiiller kendisine vâcib olmayacaktı. Bu bağlamda ilke teklife bağlı olarak ortaya 

çıkan arizî bir durumdur. Diğer mühim nokta ise insan-tanrı ilişkisi dışındaki ilâhî fiillerin 

vücûbiyet içermemesidir. Yine, “bazı fiiller” kaydı da insana dönen her fiil için de 

vâciblik hükmü veremeyeceğimize işaret eder. 

Aslında Kādî, bu yaklaşımı bağlı olduğu gelenekten almıştır. Nitekim 

Cübbâîlere göre de vücûb alellah, ancak tekliften sonradır. Nitekim bu düşünce 

Cübbâîlere nispet edilerek nakledilmiştir. 

“Cübbâî ve oğlu şöyle dedi: Aklen ve dinen kullara teklifte bulunmadığı zaman 

dünya da kulları hakkında hiçbir şey Allah’a vâcib değildir. Fakat onları vâcibi yerine 

getirme, kötülüklerden sakınma gibi hususlarda mükellef kıldığında, onlarda kabîh için 

arzuyu hasen için nefreti yarattığında, kötü ahlakı kullarda bir araya getirdiğinde, yani 

böyle bir teklif esnasında emrettiği konularda engelleri ortadan kaldırmak için, aklî 

                                                             
224 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIV, 54. 
225 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XI, 426. 
226 Kādî Abdülcebbâr, el-Muhît, s. 233. 



69 
 

kemali sağlaması, delilleri, kudreti ve istitâatı ortaya koyması, vasıtaları hazırlaması 

gerekir. Kulları yapmalarından sorumlu tuttuğu fiil için davetçi olması, yapmaktan nehy 

ettikleri hususunda da uzaklaştırıcı şeyleri yapması Allah’a vâcibtir.”227 

Tanrının ontolojik olarak mahza hasen olması, Muʽtezile düşüncesinin konuyu 

ilâhî boyutla ilişkilendirmemize zemin hazırlayan noktası olarak düşünülebilir. Özü 

itibariyle Allah’ın kabîhi işlemeyeceği fikri, konunun metafizik alana çekilmesine imkân 

sağlamaktadır. Bundan dolayı vücûb alellah tezini yalnızca ahlâkî olarak ele almak 

yetersiz bir yaklaşım olacaktır. Çünkü burada Muʽtezile kelâmcılarının metodolojik bir 

gayretinin var olduğunu görmekteyiz. Zira “vâcib” kavramına yüklenen anlam da ahlâkî 

olmaktan ziyade yöntemsel bir kaygının tezahürüdür. Dolayısıyla nazariyenin metafizikle 

ilişkisinin kurulmasının luzûmiyeti ve yalnızca ahlâkî kaygıların içine hapsedilmesinin 

yanlış olacağı da belirtilmelidir.  

Burada dikkat çekmemiz gereken bir diğer nokta da İslâm filozoflarının âlem ve 

tanrı arasındaki zorunluluk ilişkisini nedensellik üzerinden yorumlamalarıyla Muʽtezile 

kelâmının ortaya atmış olduğu vücûb alellah teorisinin farklı olduğu; gerek zorunluluk 

bakımından gerekse zorunluluğun sonucu bakımından birbirlerinden ayrıldıkları 

gerçeğidir. Nitekim Kādî Abdülcebbâr, vâcibin bir fiilde başlangıçta asıl olarak sâbit 

olmasını reddeder.228 İbn Metteveyh de Kādî Abdülcebbâr’ın bu görüşlerini aynı mantıkî 

ilkelere bağlı kalarak şöyle açıklar: 

“Vâcib, fiilin aslında ya da başlangıcında sâbit olmaz. Ancak onu vâcib yapan 

bir sebebe ihtiyaç duyar. Bu ise ancak tekliftir. Lutuf, ivaz, isâbe ancak tekliften sonra 

vâcib olur. Eğer teklif olmasaydı, vâcibâtın hiç biri, Allah’a vâcib olma noktasında sâbit 

olmazdı.”229 

Kādî Abdülcebbâr, el-Muhit’te tıpkı teklif gibi lutfun da vücûbiyet doğurduğunu 

ifade etmiştir. Burada teklifle lutfu birlikte değerlendiren Kādî, lutfun olmadığı 

durumlarda vâciblerden hiçbirinin Allah hakkında vâcib olduğunu iddia 

                                                             
227 Şehristânî, el-Milel, s. 84. 
228 Kādî Abdülcebbâr, el-Muhît, s. 233. 
229 İbn Metteveyh, el-Mecmuʽ fi’l-Muhît bi’t-teklîf (nşr. Jean Jozef Houben) Beyrut: el-Matbaatü’l-

Katulikiyye 1965, I, 232. 



70 
 

edemeyeceğimizi savunur.230 Ancak lutuf, peygamber göndermek, rızık vermek ve ivaz 

gibi teorilerin vücûbiyetinde bir neden olarak ele alınsa da tek başına vücûb alellahın 

sebebi olamaz. Zaten Kādî da, bundan dolayı teklif ve lutfu birlikte zikretmiştir. O halde 

lutuf, teorinin vazgeçilmez sonucu olarak karşımıza çıkar.  

2.5. Hikmet  

Allah’ın fiillerini bir anlamla ilişkilendirme eğiliminin terminolojik karşılığı, 

hikmettir. Kur'ân-ı Kerîm’deki kullanımının da etkisiyle ilâhî fiillere atfedilen bir değer 

olarak hikmet, vücûb alellah meselesine dair geliştirilen görüşlerin sonuçları üzerinde 

doğrudan etki yapmıştır.231 İlâhî fiillerin sefeh içermediği, abes olmadığı buna ek olarak 

bu fiillerin bir hikmete dayandığı genel anlamda kabul edilmiştir. Ancak bu hikmetin neyi 

gerektirdiği, başka bir ifadeyle hikmetin nasıl anlamlandırılabileceği hakkında farklı 

görüşler serdedilmiştir. Hikmet söz konusu olduğunda bahsedilmesi zarûrî olan bir isim 

de kuşkusuz Mâtürîdî’dir.  

İlâhiyyât alanındaki görüşlerini hikmet kavramı üzerine inşa eden Mâtürîdî, 

sefehin zıddı olan ve sözlük mânası itibariyle isabet anlamına gelen hikmeti, eserlerinde 

genellikle “her şeyi yerli yerine koymak” şeklinde açıklamakta ve Allah’ın herhangi bir 

fiilinin hikmet dışı olamayacağını özellikle belirtmektedir.232 Bu anlayışı devam ettiren 

Mâtürîdî ekolü de hikmeti, “sonucu övgüye değer olan” şeklinde açıklarlar.233  

Mâtürîdî düşüncenin temel mefhumlarından biri olan hikmet, bir taraftan fiilin 

yokluk ve varlık arasında eşit olan mümkün alandan varlık alanına geçmesini sağlayacak 

bir anlamı karşılama zarûreti, öte taraftan ilâhî fiillerin abes olarak nitelenmesi endişesini 

ortadan kaldırması sebebiyle önemli bir boşluğu doldurur.234  

Mâtürîdîler, ilâhî fiillerin mutlak bir kudret ve iradenin tecellisi olduğu fikrini 

zedelemeden, hikmetin sonucu olarak meydana geldiğini düşünürler. Çünkü aksi durum 

                                                             
230 Kādî Abdülcebbâr, el-Muhît, s. 233. 
231 Mahsum Aytepe, Kadı Abdülcebbar’da Lütuf Teorisi, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

basılmamış doktora tezi, Ankara 2014, s. 173. 
232 Hülya Alper, İmam Mâtürîdî’de Akıl-Vahiy İlişkisi, İstanbul: İz Yayıncılık 2013, s. 116. 
233 Ebü’l-Muîn en-Nesefî, Tebsıratü’l-edille (nşr. Hüseyin Atay), Ankara: Diyanet Vakfı Yayınları 1993, I, 

505. 
234 Mahsum Aytepe, Kadı Abdülcebbar’da Lütuf Teorisi, s. 175. 



71 
 

Allah’ın sehef olarak nitelenebilecek bir iş yaptığı anlamına gelir ki sefehlikle nitelenen 

rubûbiyet vasfını kaybetmiş olur.235 Bu ana argümanlardan hareketle onlara göre hikmet 

zâtî bir zorunluluk değildir. Onlar, zıddı sefeh ve hatta cehâlet olan bir durumun Allah’a 

yakıştırılamayacağı prensibinden hareketle Allah’ın fiillerinin hikmet içerdiğini 

savunurlar. Aslında Mâtürîdî, hikmet düşüncesinin ilâhî iradeyi kısıtlama ihtimalinin 

varlığının farkındadır. Bundan dolayı ilâhî fiillerden bahsederken “hikmetin gereği” 

ifadesini kullanmayı tercih etmez. Bununla birlikte, tevhid ehlinin Allah’ın herhangi bir 

fiilini hikmet sınırı dışına çıkmasının mümkün olmadığını benimsediğini de belirtir. 

Çünkü görünür âlemde bir insanın fiili cehâlet, acizlik ve ihtiyaçtan dolayı hikmetin 

dışına çıkar. Hâlbuki Allah, asla câhil olmayan bir âlim, söz verdiğini yerine getirmeden 

acze düşmeyen bir kâdir ve her türlü ihtiyaçtan müstağnîdir.236 İşte tüm bu sebeplerden 

ötürü ilâhî fiiller bir hikmete matuftur. Ancak ona göre hiçbir şekilde Allah’ın fiilleri 

hakkında vücûbiyet kaydı konulamaz. 

Sıra Muʽtezile ekolüne gelindiğinde onlar da tıpkı Mâtürîdîler gibi Allah’ın 

fiillerinde maksadın bulunduğunu savunurlar. Onlar, Allah’ın fiillerini hakîm sıfatına 

bağlı olarak değerlendirirler. Adalet ve hikmetinin gereği olarak, Allah kötü olanı asla 

yapmaz ve irade de etmez. Yaptığı her şey hasendir. Bütün fiilleri bir gayeye matuftur, 

gayesiz amelde bulunmak abes ve sefehtir ki böyle bir şey Allah için düşünülemez. 

Dolayısıyla onlar Allah’ın bütün fiillerini, bir hikmet ve gayeye binaen yaptığında hem 

fikirdirler. Bununla birlikte onlar bu hikmetin vücûbiyeti doğurmadığını da kabul ederler. 

Ancak hikmetin kayıtsız bir şekilde vücûbiyeti doğurmaması, onda bir takım sebep ve 

gayelerin bulunmasına ve bunlarla illetli olmasına engel değildir. Ancak buradaki 

illetlilik İslâm düşünce ekollerinin (kelâm ve felsefe) anladığı mânada bir illet değildir. 

Zira illet kavramı ontolojik bir zorunluluğu doğurur ki bu aynı zamanda ihtiyarı ortadan 

kaldırır. Bundan dolayı Kādî, illet kavramını terminolojik mânada kullanmaz. Onu 

dildeki kullanımından hareketle, amaçlar ve yönlendirici nedenler ile açıklar. Buna göre 

Allah’ı yaratmaya sevk eden, O’nun muhtar ve munʽim oluşunu zedeleyen veya O’nu 

mecbur bırakan anlamındaki bir illet değil, ezelî ilmine konu olan ve yarattıklarına 

yönelik amaçlar ve nedenler ihtiva eden anlamında bir illettir. Kādî Abdülcebbâr da bu 

                                                             
235 Hülya Alper, İmam Mâtürîdî’de Akıl-Vahiy İlişkisi, s. 117. 
236 Hülya Alper, İmam Mâtürîdî’de Akıl-Vahiy İlişkisi, s. 118. 



72 
 

illeti, yaratmayı hasen yapan bir yön olarak kabul eder. Bu hikmet yönünün, zorunlu 

kılma özelliği yoktur.237 O halde ilâhî fiillerin vücûbiyeti ile hikmet arasında nasıl bir 

ilişki vardır?  

Bütün Muʽtezile mütekellimleri ilâhî fiillerin yaratılmasına taalluk eden 

hikmetin illetinin “yarar” olduğu konusunda hem fikirlerdir. Aynı zamanda bu yarar illeti 

yararlanmayı değil yararlandırmayı esas alır. Zira Allah için yararlanmak ya da yararı 

elde etmek için zararı gidermekten bahsedilemez. Buna göre salah ve yarardan başka fiili 

olmayan Allah’ın hikmetinin gereği olarak kullarının yararını gözetmesi gerekir. 

Dolayısıyla Allah’ın insanların yararlanacağı fiillerde bulunması vâcibtir.238 Başka bir 

şekilde ifade edecek olursak hikmet, vücûbiyete zemin hazırlayan ahlâkî gerekçedir.  

Hareket noktaları aynı olmakla birlikte Muʽtezile düşüncesi ile Mâtürîdî 

düşüncesinin ayrıldığı nokta burasıdır. Her iki ekolde Allah’ın fiillerinin bir gayeyi 

amaçladığını, Allah’ın fiillerinin sefeh olamayacağını kabul ederken, Mâtürîdîler, 

tanrının kudretine gölge düşürmemek adına vücûb alellah tezini kabul etmezler. Aynı 

zamanda Mâtürîdî düşünce ilâhî fiillerin hikmetli olmasını “yarar” illetine dayandırmaz. 

Çünkü hikmetli fiil, kemal sıfatlara sahip tanrının vazgeçilmez bir sıfatıdır. Fakat 

Muʽtezile ise meseleye yalnızca ulûhiyyet merkezli yaklaşmaz. Onlar aynı zamanda 

hikmetli fiillerin tecelli ettiği insan gerçeğini de hesaba katarak tanrı-âlem ilişkisi 

üzerinden meseleyi konumlandırmaya çalışırlar. 

 

 

 

 

 

                                                             
237 Mahsum Aytepe, Kadı Abdülcebbar’da Lütuf Teorisi, s. 176-177. 
238 Mahsum Aytepe, Kadı Abdülcebbar’da Lütuf Teorisi, s.178. 



73 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

VÂCİB KAVRAMININ CEREYANI:  

KĀDÎ ABDÜLCEBBÂR’A GÖRE VÜCÛB ALELLAH 

 

 

 

 

 

 

 

 



74 
 

1.  VÂCİB KAVRAMI 

1.1. Vâcibin Fiiller Tasnifinde Yeri 

Vâcibin ne şekilde tanımlandığına geçmeden önce, bu mefhumun hangi 

düzlemde tartışıldığını ortaya koymak söz konusu kavramı anlamamıza yardım edecektir. 

Kādî, bu terimi çoğunlukla adalet ilkesiyle bağlantısı açısından fiillerin 

hükümleri/kısımları239 başlığı altında inceler. Ayrıca onun, kelâm düşüncesinde son 

derece önemli olan bu kavramı, tevhid inancının bir bakıma mukaddimesi olarak 

nitelendirebileceğimiz “Mükellefe Vâcib Olan İlk Şey” meselesi etrafında da tartıştığını 

görmekteyiz. 

Kādî’nın eserlerinde fiillerin hükümleri/kısımları ile ilgili tasnifler yer yer 

farklılık arz etse de özü itibariyle bu sınıflandırmaların insicamlı olduğunu ifade 

edebiliriz. Nitekim farklı eserlerde Kādî’nın yaptığı tasnifler incelendiğinde bu tespitin 

doğruluğu görülecektir. Mesela el-Muğnî adlı eserinde Kādî Abdülcebbâr fiilleri 

aşağıdaki gibi ele alır: 

a. Varlığına (vücûd) zâit sıfat olmayan fiiller: Bu fiiller hüsün ve kubha konu 

olmakla nitelenemezler. Uyuyan ve dalgın kimsenin fiili bunun gibidir. 

b. Varlığına zâit sıfat olan fiiller. Bunlar da iki kısımda mütalaa edilir: 

i) Eğer fiil zemmi gerektiriyorsa kabîh, 

ii) Eğer fiil bir vecih üzerine zemmi gerektirmiyorsa hasendir. Hasen ise 

farklı kısımlara ayrılır: 

(1) Hasen olmasını sağlayan zâit bir sıfatı bulunmayan ki bu fiiller 

yapılmasında ya da terk edilmesinde zemmin ya da medhin taallukunun eşit olduğu 

fiillerdir. Bunlar mübah olarak isimlendirilir. 

(2) Yapılmasıyla medhi gerektiren, terk edilmesiyle zemmi gerektirmeyen 

fiiller ki bunlar nedb olarak isimlendirilir. 

(3) Yapılmadığı takdirde zem gereken fiiller ki bunlar vâcib olarak 

isimlendirilirler.240 

                                                             
239 Kādî Abdülcebbâr, fiilleri Şerhu’l-Usûli’l-hamse’de kısımlarına ayırırken el-Muhît’te fiilleri hükümleri 

bakımından ele almıştır. Bu farklılığı yansıtmak amacıyla her iki kullanımda verilmiştir. 
240 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, VI/I, 7-8. 



75 
 

el-Muhît adlı eserinde de el-Muğnî’de yapmış olduğu tasnife bağlı kalmakla 

birlikte hasen fiillerde daha ayrıntılı bir kategorizasyona gider. Buna göre fiiller yukarıda 

da ifade edildiği üzere ilk olarak ikiye ayrılır: 

a. Var olmasına zâit bir sıfat olmayan fiiller. Bu fiillerde, yarar ve zarar 

bulunmaz. 

b. Var olmasına zâit bir sıfat olan fiiller. Bu fiillerde, fâil fiili bilir ve ikrah 

ya da ilcâ altında değildir. Zemme konu olması bakımından onlar iki kısımdırlar: 

i) Zemmi gerektiren fiiller kabîh, 

ii) Zemmi gerektirmeyen fiiller hasen. Hasen fiiller ise medhe dâhil olup 

olmaması yönüyle iki kısımda incelenir: 

(1) Medh gerektirmeyen mübah fiiller, 

(2) Medh gerektiren fiiller. Bunlar da iki kısımda incelenir: 

(a) İstihkâku’z-zemme dâhil olmamakla birlikte medhi hak eden nedb fiiller. 

Burada farklı olarak Kādî Abdülcebbâr nedb fiilleri de iki kısımda inceler: 

(i) Fâili ile sınırlı olan fiiller, bunlara nedb ya da nafile de denir. 

(ii) Fâili ile sınırlı olmayıp başkasına ulaşan fiiller, bunlar da tefaddul, ihsan 

ya da tevattu olarak isimlendirilirler. 

(b) Medhi hak etmekle birlikte (yapılmadığında) zem gerektiren vâcib 

fiiller.241 

Şerhu’l-Usûli’l-hamse’de ise tasnifi büyük oranda el-Muğnî’dekiyle uyumluluk 

arz etmektedir. Ancak burada fiillere yapmış olduğu nitelemeler farklılık göstermektedir. 

Buna göre fiiller en temelde ikiye ayrılır: 

a. Varlığına ve cinsine (hudüs ve cins) zâit sıfatı olmayan fiiller. Bu fiiller 

medhi gerektirmez.  

b. Varlığına ve cinsine zâit sıfat bulunan fiiller. Fâil burada işlediği fiili bilir 

ve fiili işlerken mülce değildir. Bu fiiller iki kısma ayrılır: 

i) Fiil fâile ait değilse kabîh, 

                                                             
241 Kādî Abdülcebbâr, el-Muhît, s. 232-233. 



76 
 

ii) Fiil fâile aitse hasendir. Hasen fiiller yapılması uygun olan ancak zem 

gerektirmeyen fiillerdir. Bu fiillerde ikiye ayrılır: 

(1) Hasenliğine dair zâit sıfat bulunmayan aynı zamanda medh gerektirmeyen 

mübah fiiller. Fâil burada fiilin hasenliğini ya da hasenliğe delâlet eden şeyi bilmez. 

Hatta bu yüzden Allah’ın fiilleri mübah olmakla nitelenemez. 

(2) Hasenliğine dair zâit sıfat bulunun aynı zamanda medh gerektiren fiiller. 

Bunlar da iki kısma ayrılır: 

(a) Eylendiği takdirde medh gerektiren terkinde ise zem gerektirmeyen nedb 

fiiller, 

(b) Eylendiği takdirde medh gerektiren ancak yapılmadığında zem gerektiren 

vâcib fiiller.242 

Taksimlerle ilgili değerlendirmelere geçmeden önce fiillere yüklenen değerleri 

kavrayabilmemiz için Kādî’nın düşünce sisteminde fiilin karşılık geldiği yeri de ifade 

etmeliyiz.243  

Kādî, fiili, “kudret sahibi tarafından meydana getirilen her şey”244 olarak 

tanımlar.  

Müellif, kudreti fâilin sahip olduğu bütün imkânlar olarak değerlendirir ve bunu 

iki boyutta ele alır. Bunlardan birinci kısım insanın kendisinin sahip olduğu imkânlardır. 

Bunlar irade, bilgi ve kast etme unsurlarıdır. İnsanın kudretini ifade eden diğer boyut ise 

haricîdir ve insanın sahip olduğu azalarının ona sağladığı imkânları içine alır. O halde 

fiilin gerçekleşmesi için dört şart sağlanmalıdır: irade, ilim, kudret ve kasıt. Binaenaleyh 

bir fiilin bir fâile izafesi ancak bu şartlarla gerçekleşebilir. Yani fâile fiilin isnadının söz 

konusu olabilmesi için, onun öncelikle o fiili yapacak gücünün olduğunun, o fiili yapmayı 

bildiğinin, onu istediğinin ve onu kast ettiğinin bilinmesi gerekir. Eğer bu unsurlardan 

biri eksik olursa, bu durumda o fiilin o fâile nispeti uygun değildir.245 Tam da bu noktada 

Kādî’nın insan fiilleri ile tanrının fiillerini ayırmadığını da ifade edebiliriz. Tüm bu 

                                                             
242 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 49. 
243 Çalışmanın sınırları dikkate alınarak fiilin mahiyetine ayrıntılı bir bakış sunulamayacak sadece mühim 

görülen esaslar aktarılacaktır. 
244 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 45; el-Muhtasar, s. 203. 
245 Tahsin Görgün, “Hüsün-Kubuh Meselesi”, s. 88-89. 



77 
 

şartları taşıması ile gerçekleşen fiillerin değer alanı artık bir problem olarak karşımızda 

durmaktadır. Fiiller neye ya da hangi şartlara göre hüsün ya da kubuh özelliğini alırlar?  

Kādî Abdülcebbâr’a göre hasen ve kabîh her şeyden önce birer sıfattır. Ancak 

ahlâkî anlamda iyi ve kötü “şeylerin” vasfı değildir. Her hangi bir şeyin bu anlamda hasen 

ya da kabîh olmasından bahsedilemez. Mesela ağaç, hayvan, taş gibi şeylerin hasen ya da 

kabîh olmasından bahsetmek anlamlı değildir. Bu anlamda sadece fiillerin iyi ve kötü 

olduğundan bahsedilebilir; dolayısıyla hasen ve kabîh, fiillerin sıfatıdır. Fakat bu sıfat 

zürafaların uzun olması gibi fiillerin kendilerinde taşıdıkları, yani bir fiilin ait olduğu 

cinsin zâti sıfatı değildir. Onlar fiilin vücûduna zâit sıfatlardır.246 Hüsün ve kubhun 

fiillerin vücuduna zâit sıfatlar olmaları, fiillerin zatından farklı olmaları anlamına 

gelmektedir. Kādî da zaten fiillerin kendinde böyle bir vasfı taşıdıklarını 

söylememektedir. Aynı şekilde onların fiillere hitap yoluyla da yüklendiğini kabul etmez. 

Bu durumda fiillerin hasen ya da kabîh olmaları, onların fâil ile irtibatı sonucunda ortaya 

çıkan neticeler ile anlamlı olmaktadır. O halde hüsün ve kubuh, fiilin zâti sıfatı olmayıp 

onun bazı vecihlerden kazandığı bir vasıf, bir tür fonksiyondur ve bu haliyle de 

bilinebilir.247  

 Kādî Abdülcebbâr’a göre hüsün ve kubhun mahiyeti belirtildikten sonra ortaya 

konulan tasnife baktığımız zaman dikkatlerimizi celb eden bazı durumların var olduğunu 

görmekteyiz. İlk olarak ifade etmeliyiz ki Kādî Abdülcebbâr’a göre hasen ya da kabîh 

grubuna girmeyen fiiller de mevcuttur. Yani bir fiil illaki hasen ya da kabîh olmak 

zorunda değildir. O halde ne hasen ne da kabîh olarak niteleme yapamadığımız nötr 

eylemler vardır ki bunların var olmaktan başka bir değeri yoktur. Çünkü Kādî 

Abdülcebbâr’a göre bir fiilin hasen ya da kabîh olarak nitelendirilebilmesi için var 

olmasına ilave bir niteliğinin olması gerekli görülmektedir.248 Nötr olarak telakki 

ettiğimiz bu fiillerin bir diğer özelliği ise fâilin farkında olmadan yaptığı, yarar ve zarara 

neden olmayan eylemler olmalarıdır.249 Hiçbir sıfata sahip olmayan bu fiillerin Allah 

hakkında kullanılamayacağı da açıktır. 

                                                             
246 Tahsin Görgün, “Hüsün-Kubuh Meselesi”, s. 86. 
247 Tahsin Görgün, “Hüsün-Kubuh Meselesi”, s. 92. 
248 Yunus Cengiz, Muʽtezile’de Eylem Teorisi, s. 407. 
249 Yunus Cengiz, Muʽtezile’de Eylem Teorisi, s. 411. 



78 
 

Yine farklı tabloları birleştirdiğimiz zaman, Şerh’de gördüğümüz şekilde en 

temelde fiilin hasen ya da kabîh niteliklerine sahip olabilmesi için onun fâilden bilinçli 

bir şekilde sâdır olması gerektiğini anlamaktayız. Dolayısıyla fiilin değer kazanmasının 

zemini fâilin fiile dair bilgisinin var olmasıdır. Burada mübah fiillerin bulunduğu yer bu 

açıdan zihinleri karıştırabilir. Zira fiilin değer kazanmasının şartını fiile dair bilginin 

varlığı ile açıkladık. Oysa yukarıda aktarıldığı üzere Kādî, mübah fiilde, fâilin fiilin hasen 

yönünü bilmediğini ifade etmişti. Öyle zannedilmektedir ki burada “bilmek” ten kasıt salt 

mânasıyla fiilden haberdar olmaktır. Örneğin yemek fiilini ele alabiliriz. Hiçbir 

nitelemeye ihtiyaç hissetmeksizin kişi, bu fiilin ne olduğunu bilebilecek güçtedir. 

Dolayısıyla burada fiil mübahtır. Ancak kişi yediği yemeğin cinsine göre farklı muamele 

görecektir. Örneğin dinen yasak kılınan domuzun yenilmesi zem gerektirdiği için kabîh 

bir fiil olacakken dinen tavsiye edilen uygun bir şekilde kesilmiş bir hayvanın yenmesi 

ise hasen olacaktır. Zira burada kişi fiili hasen yapan yönü bilmektedir. Bunlara ek olarak 

fiilin hasen ya da kabîh olabilmesi için taşıması gereken bir başka şart ise fâilin fiilini 

iradesi ile gerçekleştirmiş olması ve baskı altında olmamasıdır. 

Esasında varlığında zâit sıfat bulunan fiilleri hasen ve kabîh olarak taksim 

etmeden önce, iki kısımda inceleyebiliriz: Fâil fiilini cebr altında yapar ki bu durumda 

fiil hasen ya da kabîh olmakla nitelenemez. Ya da fâil fiilini özgür iradesiyle gerçekleştirir 

ki hasen ya da kabîh olmakla vasıflanabilecek asıl fiiller de bunlardır.250 Her ne kadar 

Kādî, eserlerinde açık bir şekilde böyle bir tasnife gitmese bile baskı altında olan 

kimsenin (mülce) fiillerinden söz etmiştir. Aynı zamanda bu tür fiillerin hasen ya da kabîh 

tasnifinin altında yer almadığını da belirtmiştir. 

Yine Kādî’ya göre bir fiili hasen ya da kabîh yapan yön o fiilin zemmi hak edip 

etmemesiyle değerlendirilmiştir. Yani fiilin yergi karşısındaki konumu baz alınmıştır. Bu 

bağlamda hasen fiillerin mutlak olarak övgüye taalluk ettiğini ifade edemeyiz. Nitekim 

mübah fiiller övgüyü hak etmese de zem gerektirmediği için hasen fiil olarak 

nitelenmektedir. 

                                                             
250 Âişe Yusuf, Usûlü’l-akîde, s. 225. 



79 
 

Kādî, zem karşısında fiilleri hasen ve kabîh olarak ikiye ayırsa da, hasen ve 

kabîhi birbirinin zıddı kavramlar olarak değerlendirmez. Nitekim o, haseni “övgüyü 

gerektirendir” şeklinde tanımlamaktan kaçınmıştır.251 O halde kabîhin zıddı nedir? 

Yukarıdaki tanımlara baktığımız zaman vâcibin, kabîhin zıddı olduğunu ifade edebiliriz. 

Çünkü yapılmadığı zaman zemmi gerektirmesi yönüyle vâcib, kabîhin anlamının tam 

aksidir. Zira kabîh, yapıldığı zaman zemmi gerektirendir. Zaten Kādî’nın 

“yapılmadığında zemmin hak edilmesi yönüyle vâcib, kabîhin zıddı hükmünde olur.”252 

ifadesi de yargıyı destekler biçimdedir. Ancak burada dikkat edilmesi gereken bir nokta 

bulunmaktadır. Buna göre bir şeyin kabîh olmaması demek onun vâcib olduğu anlamına 

gelmemektedir. Bir fiilden kabîh olma vasfı ayrıldığı zaman eyleme bitişen hüküm onun 

hasen olmasıdır. Nitekim Kādî’nın, “bir şeyin kabîh olması ortadan kalkınca onun hasen 

olması gerekir.”253 sözü de buna işaret etmektedir. 

Hasen fiillerde müşterek olan taraf, hepsinin kendinde iyi olması ancak üçüncü 

şahıs tarafından, yapılması ile ilgili talebin muhtelif derecelerde gerçekleşmesidir.254 

Örneğin mübah olan bir fiil güzel görülmesine rağmen yapılmasında ya da terk 

edilmesinde fâile herhangi bir hüküm bağlanmazken nedb içerikli bir fiil işlendiği 

takdirde övgüyü; vâcib nitelikli bir fiil terk edildiği takdirde terkinde zemmi hak etmiş 

olmaktadır. Bu bağlamda üçüncü şahıs tarafından yapılması en çok istenilen fiil vâcib 

iken hasen kategorisinde en az tercih edilen fiil mübahtır. 

Ortak özellikleriyle birlikte hasen fiillerin hepsinin eşit değere sahip olmaması 

da değinilmesi gereken bir nokta olarak karşımıza çıkmaktadır. Zira nefes almak gibi 

mübah olan bir fiil ile sadaka vermek gibi nedb olan bir fiil ya da nimet verene teşekkür 

etmek gibi vâcib olan bir fiil hasen olmalarına rağmen aynı seviyede değildir. Dolayısıyla 

bu tür eylemler şemalara yansımasa da değersel açıdan farklılık arz etmektedirler. 

Özellikle nedb ve tefaddul arasındaki farklılık bu anlamda önemlidir. Her ikisi de övgüyü 

hak etmesi bakımından nedb ve tefaddul eşit olsa da tefaddul daha üstün bir öneme 

sahiptir. Çünkü nedb, sadece fâile dönük bir yarar taşırken tefaddul fâilin dışındakilere 

                                                             
251 Yunus Cengiz, Muʽtezile’de Eylem Teorisi, s. 424. 
252 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIV, 7. 
253 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIV, 16. 
254 Tahsin Görgün, “ Hüsün-Kubuh Meselesi”, s. 98. 



80 
 

yönelik bir yararı de içerir.255 Muhtemelen Kādî’nın el-Muhît’inde ifade etmiş olduğu 

“fâille sınırlı” ve “başkasına ulaşan” nedb ayrımı bunu yansıtmaktadır. 

Tefaddul kavramı ile nedb kavramı arasındaki bir diğer fark ise, nedb 

nitelemesinin semiyyât bahisleri ile elde edilen eylemler ile ilgili olarak kullanılırken 

tefaddulun akliyyât ile elde edilen eylemlerin değerlendirilmesi için daha çok 

kullanıldığıdır.256 Çünkü nedb, semʽ ile bilinirken tefaddul akıl ile bilinir.257 

Yine nedb ve vâcib fiillerin her ikisi de hasen fiiller olsa da aralarında belirgin 

bir nüans bulunmaktadır. Buna göre vâcibin nedb fiillerden farkı terkinde zemmin 

tahakkuk etmesidir. Vâcibin bu yönü de fiile gereklilik kazandırmaktadır. 

İfade edildiği üzere hasen fiillerin kategorizasyonu hiyerarşik olarak ele 

alınmamıştır. Ancak Kādî, vâcibin, var olmanın ötesinde ilave sıfatlar taşıyan hasen 

fiillerde en üst mertebede olduğunu belirtir.258 Bunun sebebi de vâcibin iki yönlü 

değerlendirilmesidir. Zira o, yapıldığında medhi; terkedildiğinde ise zemmi gerektirir. 

Bu tasniflerde işaret edilmesi gereken bir diğer yön ise Kādî’nın kullandığı 

terimlerin fıkhî kavramlar olması açısından âşina olduğumuz terimler olmasıdır. Ancak 

daha öncede ifade ettiğimiz gibi, Kādî Abdülcebbâr açısından konunun kelâmi ya da fıkhî 

olması farklı bir kategoriyi gerektirmez. Çünkü bir alanda doğru olan bir ilkenin her 

alanda doğru olması gerekir.259  

Yukarıda işaret edilen noktaya ilaveten İslâmî ilimlerin kelâm, fıkıh ve hatta 

felsefe gibi farklı disiplinlerinin ortak olarak kullandığı vâcibin, Kādî örnekleri üzerinde 

bir inceleme yapıldığında, onun bir kavramı değişik alanlarda aynı mânayı koruyacak 

şekilde işlemiş olması oldukça önemlidir. Zira Kādî, terimi yalnızca amelî boyutta ele 

almamış, aynı zamanda terimin ahlâkî ve hatta metafizik sonuçlarını da göz önünde 

bulundurmuştur.  

                                                             
255 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, VI/I, 37. 
256 Yunus Cengiz, Muʽtezile’de Eylem Teorisi, s. 429. 
257 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, VI/I, 37. 
258 Kādî Abdülcebbâr, el-Muhît, s. 241. 
259 Yunus Cengiz, Muʽtezile’de Eylem Teorisi, s. 424. 



81 
 

Benzer bir şekilde Kādî Abdülcebbâr, daha önce de belirtildiği üzere, fiillerin 

hükümleri söz konusu olduğu zaman insanın fiilleri ile tanrının fiillerini ayırmaz. Yani 

tanrının fiilleri de insanın fiilleri de yukarıda bahsedilen hükümlerin içinde 

değerlendirilir. Ancak insan fiilleri, bütün hükümlere konu olurken tanrının fiilleri 

yalnızca tefaddule ve vâcibe konu olur. Başka bir deyişle, Allah’ın fiilleri kabîh, mübah 

ve nedb olmaktan beridir.260 Dolayısıyla Kādî’ya göre tanrının fiillerinin hasen 

olmasından kasıt onların ya tefaddul ya da vâcib olmasıdır.261  

Fiile dair bir değeri/hükmü ifade eden vâcibin ayrıntılı tanımına geçmeden önce 

Kādî’nın bu üç farklı gruplama şeklini tek bir tabloya aktarmak zihnimizdeki bölünmeleri 

ortadan kaldıracaktır: 

 

 

                                                             
260 Allah’ın fiillerinin nedb ya da nafile olarak değerlendirilmemesi gerekçelendirilmiştir. Buna göre nedbin 

faydası mendûbu işleyen kimsenin kendisine döner/gerekir. bk. Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, VI/I, 38. 
261 Âişe Yusuf, Usûlü’l-akîde, s. 227. Yukarıda da ifade edildiği üzere Kādî’ya göre Allah’ın fiilleri mübah 
olmakla nitelenemez. Çünkü Allah’ın bütün fiilleri ya bir yararı içerir ya bir yarara sebep olur. Yine onun 

bütün fiilleri, abes olmaksızın ihsan yönüyle kendisi dışındakilere yarar sağlar. Binaenaleyh Allah 

Teâlâ’nın bütün fiilleri tefaddul ve ihsandır. Ayrıca teklife bağlı olarak bazı fiilleri Allah kendi nefsine 

vâcib kılmıştır. Bu sebeplerden ötürü filleri için teşekkürü ve övgüyü hak eder. Görüldüğü üzere, Allah’ın 

fiillerinin tümünde hasen olmasına zâit sıfatlar vardır. Söz konusu özellik onun fiillerini mübah olmaktan 

çıkarır. bk. Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, VI/I, 34. Ancak, Kādî Abdülcebbâr, yine el-Muğnî’de Allah’ın 

fiillerinin hasen olmasını üç kategoride inceler. Buna göre Allah’ın fiilleri ya temkîn ve isâbe örneklerinde 

olduğu gibi vâcibtir ya da yaratmaya başlamak, insanlara hayat bahşetmek, akıl ve arzu gücü vermek gibi 

tefaddul ya da ihsandır. Allah bu fiillerden dolayı şükrü ve medhi hak eder. Ancak Kādî, buna ek olarak 

Allah’ın fiillerinin mübah olabileceğini de söylemiştir. Yalnızca hasen olan, medh gerektirmeyen Allah’ın 

mübah fiili ikâb ve buna bağlı olan cezayı hak edenlerin yeniden yaratılması gibi diğer fiillerdir. Mübaha 

benzeyen bu fiillerin en önemli vasfı onların yalnızca hasen olmalarıdır. Bu fiillerin hasen olmasının 
gerekçesi hak edilmiş olmalarıdır. Zaten Allah Teâlâ da bu fiillerden dolayı medhi ve şükrü hak etmez. bk. 

Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XI, 68. Bu iki pasaj karşılaştırıldığında ilk bakışta bir çelişkinin var olduğu 

sanılabilir. Fakat Kādî buradaki problemi ikâbın mübaha şeklen benzediğini ifade ederek çözmeye 

çalışmıştır. Çünkü Allah ikâba konu olan şeyin durumunu bildirmemekte ve ona işarette bulunmamaktadır. 

bk. Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 48. Bu bilinmezlikten dolayı akıl ikâbı mübah olarak nitelemektedir. bk. 

Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 20.  

Burada işaret etmemiz gereken bir diğer husus ise Bağdat Muʽtezilesi’nin tefaddul ve vâcib ayrımını kabul 

etmemesidir. Yani onlar, tefaddulü hesaba katmazlar ve Allah’ın bütün fiillerini vâcib olarak kabul ederler. 

Dolayısıyla âlemin yaratılmasından başlayarak insana fayda sağlayan bütün fiillerin Allah’a vâcib 

görülmesi bu kabulün bir sonucudur. bk. Mahsum Aytepe, Kadı Abdülcebbar’da Lütuf Teorisi, s. 184. 



82 
 

 

 

 

 

 

 

FİİLLERİN 
HÜKÜMLERİ

Varlığına zâit sıfat 
taşıyan fiiller

Kabîh Hasen

Hasen olmasına 
rağmen medh 
gerektirmeyen 

Mübah

Hasen olmakla 
birlikte medh 

gerektiren fiiller

Nedb

Nafile 
Tefaddul, İhsan, 

Tevattû

Vâcib

Varlığına zâit sıfat 
taşımayan fiiller



83 
 

1.2.  Vâcibin Tanımları 

Vâcib’in fiillerin hükümleri hususunda konumunu tespit ettikten sonra şimdi 

onun tanımlarına geçebiliriz. Kādî Abdülcebbâr, Şerh’de üç farklı vâcib tanımının 

yapılabileceğini ifade eder. Bunlardan ilki onun sık zikrettiği tanımdır: 

“Vâcib, ona gücü yetenin (kâdirun aleyh) yapmadığında bazı yönlerden zemmi 

hak ettiği fiildir.”262 

Söz konusu tarifte, bir fiile vâcib diyebilmek için dört şartı taşıması gerektiği 

beyan edilmiştir. Buna göre; 

a. Fiili işleyen kimsenin her şeyden önce o fiile gücü yetmesi gerekmektedir. 

b. Fiili yapması değil fakat fiili terk etmesi kişiye bağlanmaktadır.  

c. O terk edilen fiil bütün yönlerden değil sadece özel yönlerden dolayı kabîh 

olmaktadır.  

d. Bu özel yön sebebiyle de fâil işlediği fiilden dolayı kınanmayı hak etmektedir. 

Kādî, tanımdaki “bazı yönlerden” kaydının ihtirazî olduğunu belirtmiştir. Ona 

göre bu kaydın konulmasının sebebi vâcibin, “muhayyer vâcibler” ile karışmasını 

önlemek içindir. Zira üç seçeneği (köle azat etmek, fakiri doyurmak ya da fakiri 

giydirmek gibi) bulunan kefaretlerde fâil bu üç seçenekten birini tercih etmelidir. Çünkü 

bunların hepsi “muhayyerlik” yoluyla vâcib kılınmıştır. Bunlardan birini tercih ettiğinde, 

her ne kadar diğer iki fiili yapmayıp vâcibi (zâhiren) terk etmiş olsa da, zemmi hak etmez. 

Fakat bu seçeneklerden hiçbirini yapmadığı zaman kınanmayı hak eder.263 Ancak Kādî, 

başka bir eserinde “bazı yönlerden” kaydını düşmeyerek muhayyer olanları da 

kapsayacak bir şekilde vâcibi açıklamıştır: “Kendisi ya da kendisinin yerine geçecek bir 

fiille yapılmadığı takdirde zem gerektiren şeyler de vâciblerin altına girer.”264 

                                                             
262 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, I, 65. 
263 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, I, 64. 
264 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIV, 7. 



84 
 

Kādî, vâcibi tarif ederken fiilin yapılmasını ve bunun sonucunda fiile medhin 

bağlanmasını değil bilakis fiilin yapılmamasını ve bunun sonucunda da zemmin hak 

edilmesini tanımda belirtmeyi tercih etmiştir. Böyle bir tercihin sebebini ise tanım 

yapmanın bunu gerektirdiğini ifade ederek açıklamıştır. Çünkü ona göre bir tanımda, 

tanımlanan şeyi diğerlerinden ayıran şey açıklanmalıdır.265 Zira vâcibi, hasen fiillerden 

olan nedb ve mübahtan ayıran yön, terkinde cezanın bitişmiş olmasıdır. 

Tanımdan anlaşılan bir başka unsur ise Kādî’ya göre kişinin, gücü yetmeyen bir 

fiilden dolayı vâcibi yerine getiremediğinde fâilin zemmi hak etmediğidir. Fiile kâdir 

olmayı fiilin hükme bağlanmasında mühim bir etken olarak gören bu büyük Muʽtezile 

âlimi başka bir yerde böyle bir anlamı da açıklamalarına eklemiştir: 

“Her fiil kudret sahibinin durumu ile bilinir. Şayet kişi, yapmadığı takdirde 

zemmi hak ederse bu fiil vâcib olur.”266 

Kādî’nın asıl olarak kabul ettiği birinci tanım, onun çeşitli eserlerinde de farklı 

varyantlarıyla zikredilmiştir: 

“Vâcib, kendisine gerekli olan (ve-ce-be alâ) şeyi yapmayan kimse için zemmin 

gerektiği durumdur.”267 

“Yapılmadığı takdirde bazı yönlerden dolayı zemmin hak edildiği durum 

vâcibtir.”268 

Kādî Abdülcebbâr, vâcib hakkında ortaya koyduğu ikinci tanımda yalnızca fiilin 

terkini ve bunun sonucunda doğan hükmü ele almış ve bu tanımın daha öz olduğunu ifade 

etmiştir:269 

                                                             
265 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, I, 67. 
266 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, VI/I, 46. 
267 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî (nşr. Muhammed Mustafa Hilmi, Ebu’l Vefa el-Guneymî), Kahire: Dâru’l-

Mısriyye 1963, IV, 155. 
268 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIV, 7. 
269 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, I, 66. 



85 
 

“Vâcibin tanımı şudur: ihlal edilmesi ile zemmin hak edildiği ya da ihlal 

edilmesi ile zemmin hak edilmesine etkisi bulunan şeydir.”270 

Yukarıda zikredilen tanım büyük oranda birinciyle benzerlik göstermektedir. 

Ancak müellif, burada zemdeki yön faktörünü zikretmemiş aynı zamanda diğerinden 

farklı olarak fiilin terkinde yergiye sebebiyet veren tesirin de önemli olabileceğini 

tanımına yansıtmıştır. 

Kādî’nın verdiği üçüncü tarif ise diğer iki tariften farklıdır: 

“Vâcib, terki kabîh olan şeydir.”271 

Tanımın maksadı ifade etmede yeterli olmadığının farkında olan Kādî, tarifi 

açıklama sadedinde kabîhe odaklanır ve kabîhi, kâdirun aleyhin yapmadığı takdirde bazı 

yönlerden yerilmesini hak ettiren şey olarak tanımlar.272 Dolayısıyla ona göre bu açıklama 

ile vâcib, orijinal tanımına dönmüş olmaktadır.  

Esasen vâcib ve kabîh arasındaki zıtlık ilişkisi dikkate alındığında vâcibi kabîhle 

tanımlamak uygun değildir. Zaten Kādî Abdülcebbâr da Ebû Ali el-Cübbâî’yi (ö. 

303/916) bu sebeple eleştirmiştir. Nitekim Cübbâî, vâcibi, “kabîhin terk edilmesi” 

şeklinde tanımlamıştır. Kādî ise tanımı bilmenin tanımlananı bilmeyi gerektirdiğini 

savunarak bu tarifi yetersiz bulur. Çünkü biz, fiilin vâcib olduğunu bilmediğimiz zaman 

onun terkinin kabîh olduğunu da bilmeyiz.273 

O, her ne kadar vâcib için temelde birbirine benzeyen ayrıntıda farklılıklar 

taşıyan üç tanım ortaya koysa da diğer eserlerinde bir takım farklı tanımlamalar yaptığı 

da görülmektedir. Mesela bir başka tanımda genelde yaptığı gibi zemmi hak etmeyi 

vurgulama yerine bir anlamda zemmin sonucu olarak gereken cezaya dikkat çekerek 

vâcibin terkinde cezanın terettüp edeceğini belirtmiştir: 

                                                             
270 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, I, 67. 
271 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, I, 69. 
272 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, I, 69. 
273 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 80. 



86 
 

“Vâcib, yapıldığı takdirde sevabı; terkedildiği zaman cezayı gerektiren 

fiildir.”274 

Kādî, önceki tanımlamalarda vâcibin ihlâline “zemmi” bitiştirmiş ancak bu 

zemmin muhtevası ile nasıl ve nerede gerçekleşeceğine dair bir ipucu vermemiştir. Ancak 

yukarıda zikredilen tanım ile anlaşılmaktadır ki zemmin hak edilmesi aynı zamanda 

cezanın fâil için gerçekleşeceği anlamına gelmektedir. Yine burada yerine getirildiğinde 

vâcib için sevabın kazanılması da farklılık olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Burada işaret etmemiz gereken mühim bir nokta daha vardır. Kādî’ya göre, 

vâcibin terkinde, “cezanın” hak edilmesi ancak vâcibi yaptığı takdirde kendisi için 

faydanın bulunduğu kimse hakkındadır. Bundan dolayı “ceza”nın hak edilmesi Allah için 

kullanılmaz. Çünkü bilindiği üzere Allah Teâlâ vâcibi yapmadığı zaman ikâbı hak etmez. 

Zira Allah’ın cezayı hak etmesi müstahildir.275 Yine Allah Teâlâ, vâcibi kendisine dönen 

bir yarardan dolayı da yapmaz. Dolayısıyla yukarıdaki açıklama ve vâcib tanımı Allah 

hakkında olmayıp kullar içindir. 

Bir başka yerde ise fâilin, yaptığı eylemin bilincinde olması gerektiğini tanımına 

yansıtmıştır: 

“Vâcib, bilen kimsenin,  fiili yapması gerektiği halde yapmaması ile zemmi hak 

etmesidir. Bu sebeple, bilen kimsenin vâcib fiili yapması ve kabîh fiili yapmaması 

gerekir.”276 

Kādî vâcibi, sıklıkla terkinde zem gereken fiil olarak değerlendirse de el-Muhît 

ve Şerh’deki tanımlamalarından dolayı vâcibin yapıldığı takdirde övgüyü hak ettiğini 

ifade etmek yanlış olmayacaktır. Nitekim el-Muğnî’de vâcibi bu minval üzere de tarif 

etmiştir: 

                                                             
274 Kādî Abdülcebbâr, el-Muhît, s. 13. 
275 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIV, 307. 
276 Kādî Abdülcebbâr, el-Muhtasar, s. 204. 



87 
 

“Zarûrî olarak bilinir ki fâil fiili gerçekleştirdiğinde övgüyü hak edip, fiili 

gerçekleştirmediğinde yergiyi hak ediyorsa, bu fiil vâcib olarak tabir edilir.”277 

Kādî Abdülcebbâr, vâcib ile aynı mânaya gelen isimlerin de kullanımını inceler. 

Bu bağlamda onun ilk olarak ele aldığı kavram, fıkıh ilminde kullandığımız farzdır. Buna 

göre (bir mûcîbin îcâbiyla) vâcib kılınmayan ve şeriat ile takdir edilmeyen şey hususunda 

farzın kullanımı anlam değişikliğine uğramış, onun yerine vâcib kullanılmıştır. Zira farzın 

aslı takdirdir. Burada takdirden kasıt belirlemedir. Yani şâri tarafından bir şeyin 

hükmünün ortaya konulmasıdır. Örneğin miras hukukunda farzlar deriz ya da zekât 

konusunda develerin ya da koyunların farzları deriz. Ancak bunlar hakkında “vâcib” 

demeyiz. Çünkü bu misallerde de görüldüğü üzere akıl, mirasın pay edilmesini ya da 

zekâtın hangi miktarda verileceğini belirleyemez. Bu tarz belirlemeler ancak bir mûcîbin 

îcâbı iledir. Binaenaleyh şâri tarafından belirlendiği için “farz”, Allah hakkında 

kullanılmaz. Çünkü Allah Teâlâ zaten şârinin kendisidir. Dikkat çekilmesi gereken bir 

diğer husus ise vâcibin kısımlarından olan şerʽî vâcibin îcâbının takdir ile olmasıdır. 

Bundan dolayı şerʽî vâcib aynı zamanda farz anlamında da kullanılabilir. 278 

Vâcibin ifade ettiği mânayı karşılayan diğer kavramlar ise “kesinlik (hatm)”, 

“lâzım”, ve “sahih”tir. Bundan başka zemme ve medhe konu olması bakımından 

“müstehak olma” da kullanılan diğer bir terimdir. Çünkü fâil geçmişte yaptığı bir 

eylemden dolayı övgüyü ya da yergiyi hak eder.279 

Yukarıda aktarılanlardan hareketle Kādî’nın vâcib tanımından aşağıdaki ilkelere 

ulaşmamız mümkündür: 

 Vâcib, fâillerin değişmesiyle değişmeyen ancak fâilin fiile kâdir olması ve 

fiili bilmesi gereken bir hükümdür. 

 Mutlak olarak vâcib, emir ve nehiyden bağımsızdır.  

 Vâcibi yerine getiren kimse işlediği fiilin vâcib olduğunu bilmelidir. 

 Vâcib, felsefecilerin kullandığı mânada aklî bir sûret değildir.280 

                                                             
277 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, VI/I, 43; el-Muhît, s. 241. 
278 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, VI/I, 44; el-Muğnî, XI, 429. 
279 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, VI/I, 44. 
280 Abdülkerîm Osman, Nazariyyetü’t-teklîf ârâi’l-Kādî Abdülcebbâr el-kelâmiyye, Beyrut: Müessesetü’r-

Risâle 1391/1971, s. 450. 



88 
 

 Vâcib aklî sûret olmadığı gibi salt vücûd-i zihni de değildir. Bilakis o, 

eylemi güzel kılan zâti bir güçtür.281 

 Vâcib, Kādî’nın tanımlamalarında metafizikle ilgili değildir. Zira onun bu 

kavram ile ifade ettiği öncelikli mâna teklife bağlı bulunan ve değer ifade eden bir hüküm 

olmasıdır.282 

 Vâcib, hasen olmasına ilaveten hasenliğinde zâit sıfat bulunan bir 

hükümdür. 

Kādî, vâcibin, “terk edilmesi kabîh olan”, “yapılması emredilen terk edilmesi 

nehyedilen”, “yapılması irade edilen ancak terki kerih görülen” “yapılması maslahat 

ancak terki mefsedet olan”, “yapılmaması kabîh olan” şeklindeki tanımlamaların da 

yukarıdaki ilkeleri taşımadığından ötürü yanlış olduğunu belirtir.283 

Kādî’nın bu denli inceliklerle kavramı ele alması onun kelâm yöntemiyle ilgili 

olarak mühim bir noktayı arz etmemizi gerektirmektedir. Kādî Abdülcebbâr, görüldüğü 

üzere bir konuyu izah etmeden önce ya da bir kavramı açıklarken, mevzu bahisle ilgili 

terimleri gerekli gördüğü yerlerde sözlük mânasını da vererek, terimin kendi düşünce 

sisteminde neye tekabül ettiğini, neyi ifade ettiğini tartışır. Bu metot onun düşünce 

sistemini sağlam temeller üzerine inşa etmesinin ve olması muhtemel eleştirilere de açık 

kapı bırakmamasının delâleti olarak görülebilir. Ayrıca o, söz konusu metotla kendi 

kelâm terminolojisini oluşturması yönüyle de önemi haizdir. 

1.3.  Vâcibin Özellikleri 

1.3.1.  Değerinde Değişme Olmamak 

Kādî Abdülcebbâr’a göre iki vâcibten biri diğerinden daha vâcib olmaz. Bu 

anlamıyla vâcibin aslında (hakikat) artma meydana gelmez. Çünkü vâcib hükmünü alan 

her iki fiil de yapılmadığı takdirde zemmi hak etme noktasında müşterektir. Bu yönüyle 

kabîh olma bakımından iki kötüden birinin diğerinden daha üstün ya da hasen olma 

bakımından iyi olan iki durumdan birinin diğerinden daha üstün olmadığı gibi, birinin 

                                                             
281 Semîh Dügaym, Felsefetü’l-kader fî fikri’l-Muʽtezile, Beyrut: Dârü’t-Tenvîr 1985, s. 278. 
282 Abdülkerîm Osman, Nazariyyetü’t-teklîf, s. 450. 
283 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, VI/I, 45.  



89 
 

diğerine vâcib olma bakımından bir üstünlüğü yoktur. 284 Dolayısıyla müellife göre küçük 

vâcib, büyük vâcib, ihlal edilmesi ile küfre ya da fıska sebep olan vâcib, yergisi büyük 

vâcib gibi vâcibler arasında alt kategoriler yoktur. Ona göre bu ayrımlar vâcib oluş 

dışında gerçekleşmektedir. Kādî, vâcibler arasında değerler hiyerarşisinin olmamasını ve 

onların eşit olmalarını, iki varlığın var olmak bakımından birbirinden üstün olmasının 

imkânsızlığı ilkesinden hareketle ortaya koymuştur. Vâcibler arasında niteliksel birlikten 

bahseden Kādî, aynı durumun vâcib oluş illetleri açısından söylenemeyeceğini savunur. 

Ona göre vâcib hükümlerin illetleri, illetlerin artmasıyla artar. Ancak illetlerin artması, 

vâcibin niteliğinin artması anlamına gelmemektedir.285 Örneğin kudretin artması ile kâdir 

olmanın, bilginin çok olmasıyla da âlim olmanın tek bir mahalde gerçekleşmesi 

değişmemektedir.286 

1.3.2.  Fâile Göre Değişmemek 

Bu ilkenin dayanağı, hakikatlerin şâhid ve gâib âlemde değişmemesidir.287 

Vâcib olma hükmü, insan ve tanrı için aynı düzlemde gerçekleşir. Burada kast edilen, 

yapılmaması yönüyle fâilin zemmi hak etmesidir. Örneğin peygamber göndermek fiili 

Allah hakkında vâcibtir. Eğer Allah, peygamber göndermezse tıpkı bizden biri gibi 

kendisine vâcib olanı ihlal ettiğinden dolayı yergiyi hak eder.288  

Bu ilkenin diğer bir uzantısı fiillerin hükümlerinin değişmemesidir yani insanî 

düzlemde yapılan bir fiilin hükmü ile ilâhî düzlemde yapılan bir fiilin hükmü farklılık arz 

etmez.289 Kādî, bunu “hükmün vâcib kılınmasındaki illetler, fâillerin değişmesi ile 

değişmez”290 ilkesi ile ifade eder. Örneğin zulüm fiili, ister insandan ister tanrıdan sâdır 

olsun fark etmez yine de kabîh bir fiildir. Çünkü zulüm, fâillerin değişmesinden bağımsız 

olarak kendinde kötüdür.291 Vâcibin hükmünün fâillere göre değişmemesi Muʽtezile 

fikriyatının, fiillerin kendilerinin taşıdığı değeri göz önünde bulundurmalarından 

                                                             
284 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIV, 8. 
285 İbrahim Aslan, Kâdî Abdülcebbâr’a Göre Dinin Akli ve Ahlaki Savunusu, Ankara: Otto Yayıncılık 

2014, s. 352. 
286 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIV, 9. 
287 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIV, 13. 
288 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIV, 13. 
289 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XI, 428. 
290 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 24. 
291 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 287. 



90 
 

kaynaklanmaktadır. Nitekim onlara göre bir fiilin hasen ya da kabîh olması fâillere göre 

değişmez.292  

Vâcibin, bir mucip tarafından vâcib kılınmaması yönüyle de bu ilke önemlidir. 

Zira Kādî Abdülcebbâr’a göre vâcib, bir illetten dolayı değil, eylemin kendinde bulunan 

özel bir yön sebebiyle vâcib olur. Bundan dolayı bazı fiillerin Allah hakkında vâcib 

olması imkânsız değildir. Çünkü Allah, o fiillerin vâciblik yönünü bilmektedir. Bu bilme 

ona vücûbiyet yüklemektedir. Şayet bizden biri de vâcibin vücûbiyetini bize 

bildirilmeden önce bilse, fiilin bizim hakkımızda vâcib olması imkânsız değildir. Ancak 

mükellefe bağlı olan vâciblerde durum böyle değildir. Çünkü onlar, Allah’ın vâcib 

kılmasıyla mükellefe vâcib olmuşlardır.293 

1.3.3.  Özü İtibariyle Hasen Olmak 

Vâcibin bu özelliği, kabîhin zıttı olmasından kaynaklanmaktadır. Daha önce de 

ifade edildiği üzere kabîhin hakikati, yapılmasıyla zemmin; vâcibin hakikati ise 

yapılmasıyla medhin kazanılmasıdır. Mevzu bahis edilen iki yön bir fiilin hem vâcib hem 

de kabîh olmasını imkânsız kılar. Zira bir fiilin işlendiği takdirde, hem övgüye hem de 

zemme aynı fiil için müstehak olması muhaldir. Bu sebeple bir fiilden kabîh hükmü yok 

olduğunda o fiilin hasen olması lazım gelir.294 

1.3.4.  Makul Bir Yöne Sahip Olmak 

Kādî, bir fiili vâcib yapan yönün ne olduğunu zaman zaman eserlerinde tartışır. 

Çalışmanın ilk bölümünde de değinildiği üzere müellife göre bir fiil emre bağlı olarak ya 

da mucibin icâbı ile vâcib olmaz. Bu hususlar yalnızca vâcibin vücûbiyetine delâlet eder. 

Vâcib, kendinden dolayı da vücûbiyet kazanmaz. O halde vâcibe vücûbiyet gerektiren bir 

“yön” bulunmalıdır. Bu yön, kendisi bilindiğinde fiilin vâcibliğini bilinmenin gerektirdiği 

şeydir.295 Emaneti iade etmek, nimet verene teşekkür etmek, borcu ödemek fiillerinde de 

Kādî, bu fiillerin vâcib olmasını gerektiren yönü ortaya koymaya çalışmıştır. Buna göre 

vâcib oluşu istidlâl ile bilinenin, prensip olarak zorunlu bir temel önermeye dayanması 

                                                             
292 Abdülkerim Osman, Nazariyyetü’t-teklîf, s. 444. 
293 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIV, 14. 
294 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIV, 16. 
295 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIV, 22. 



91 
 

gerekir. Zararlı bir şeyden kaçınmanın vâcib olması özel bir yön sebebiyle aklen bilinir. 

Şeriat de bunu açıklar. Bundan dolayı şeriat, akılda sâbit olan ilkeleri keşfeden bir kâşif 

olarak addedilir.296 

1.4.  Vâcib Çeşitleri  

Kādî’nın düşünce sisteminde ortak bir anlam sahasına sahip olan vâcib, farklı 

taksimlerle ele alınmıştır. O, sınıflandırmada özellikle ve öncelikle fiilin sonuçlarına 

yönelik bir tutum geliştirmekle birlikte fâille ilintili olması bakımından da kavramı ele 

almayı ihmal etmez. 

İlk bölümlerde de ifade edildiği üzere bu taksimler ve örneklem alanı bazen fıkhî 

bir nitelik arz etse de Kādî eserlerinin farklı yerlerinde, bu ayrımları kelâm alanına da 

yansıtır. 

1.4.1.  Mudayyak ve Muhayyer Vâcib 

Aynıyla yapılmadığı takdirde zem gerektiren vâcib mudayyak vâcibtir.297 Fiilin 

kendisi ya da o fiilin yerine geçen bir fiil yapılmadığı takdirde zem gerektiren vâcib ise 

muhayyer vâcibtir.298  

Kādî, muhayyer ve mudayyak vâcibleri hem aklî hem de şerʽî örneklerle açıklar. 

Muhayyer vâciblerin şerʽî bakımından örneği vaktinde kılınan namazdır. Mükellef 

namazını ister hemen kılar isterse vakti içinde başka bir zaman dilimine erteler. Yemin 

kefâreti de muhayyer vâcibe örnektir. Kişi, kefâret bedeli olarak ister yemek yedirir, ister 

köle azat eder, isterse de fakiri giydirebilir. Bunlardan birini yapmak koşuluyla hangisini 

seçeceği konusunda özgürdür. Bu tür vâcibin aklî örneği ise borç ödemedir. Borcunu 

ödeyecek olan kimse aynı miktar olmak üzere istediği keseden borcunu ödeyebilir.299 

Mudayyak vâciblerin aklî örneğinden biri emaneti iade etmektir. Emanetin 

sahibi gelip de bıraktığı şeyi isterse kişi emanet edileni vermelidir. Onun yerine geçecek 

                                                             
296 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIV, 23. 
297 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, VI/I, 43; Şerh, I, 69; Şerh, II, 49. 
298 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, VI/I, 43; Şerh, I, 69; Şerh, II, 49. 
299 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, I, 71. 



92 
 

bir bedeli ya da kıymeti veremez. Mudayyak vâcibin şerʽî örneği ise son vaktinde kılınan 

namazdır. Mükellef için belirlenen şey burada namaz kılmaktır ve onun namazı eda 

etmesi gerekir. Namaz yerine sabır ya da buna benzer herhangi bir şey konulamaz. Ancak 

mükellef, tahârete ve vakte riayet etmek şartıyla namazını istediği yerde kılabilir.300 

Kādî Abdülcebbâr, mudayyak ve muhayyer vâcib kısımlarını Allah’ın fiillerine 

de uygular. Buna göre örneğin lutuf, mudayyak vâciblerdendir. Çünkü mükellefin 

herhangi birini seçeceği bilinen lutufların çoğu aynıyla vâcibtir. Eğer o vâcib olmasaydı, 

seçemeyecekti. Sevab ise muhayyer vâciblerdendir. Nitekim Allah Teâlâ sevap verme 

konusunda, sınırsız bir kudrete sahiptir. Çünkü teklifin muayyen bir fiille ve sevabın da 

özel bir belirleme ile bağlantısı yoktur. Bu sebeple Allah’a bu konuda hususi bir kudret 

vâcib değildir. Bilakis onun yerine geçecek birçok kudret onun takdirindedir.301 Yine 

peygamber göndermek de muhayyer vâcibler arasındadır. Allah Teâlâ peygamber 

göndermenin fayda sağlayacağı iki durumun var olduğunu bildiği zaman, kimi 

göndereceği konusunda muhayyerdir; ister o peygamberi gönderir isterse diğer 

peygamberi gönderir. Bunlara ek olarak fayda sağlama bakımından lezzetin elemin yerine 

geçeceğini bilirse burada da muhayyerlik doğar. Zira Allah elem verdiği zaman, başka 

bir ivazı hak etmesi bakımından lezzet, menfaat kapsamında değerlendirilir.302 

1.4.2.  Aklî ve Şerʽî Vâcib 

Bir başka ayrıma göre vâcib, kaynağı bakımından aklî ve şerʽî olmak üzere ikiye 

ayrılır. Aklî vâcib, akılla bilinenler; şerʽî vâcib ise namaz, oruç, hac gibi vücûbiyeti 

vahiyle yani şeriatle bilinenlerdir.303 

Aklî vâcib, düşünce düzeyinde şerʽî vâcibten önce gelir. Çünkü şerʽî vâcib, aklın 

esaslarının ve ilkelerinin vâcib kılmasına dayanır. Ancak ifade edilmesi gerekir ki eda 

edilme noktasında aklî vâcib, şerʽî vâcibten daha üstün değildir. Her ikisi de terkinde 

zemmi gerektirmeleri noktasında eşittir. Nitekim insanın kendisinden zararı def edecek 

ya da yararı çekecek bir fiili işlemesi vâcibtir. Bu belirleme ister akılla ister semʽ yani 

                                                             
300 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, I, 71. 
301 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, VI/I, 46. 
302 Kādî Abdülcebbâr, el-Muhît, s. 234. 
303 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 50. 



93 
 

vahiyle olsun fark etmez, ikisi de eşit değere sahiptir. Fakat şerʽî vâcibin, aklî vâciblerden 

sayılabilmesi için öncelikle akıl tarafından keşfedilmesi gerekmektedir.304  

1.4.3. Mûcib Sebebi Olan ve Olmayan Vâcib 

Bu ayrım vâcibin îcâb saikleri göz önünde bulundurularak yapılmış bir 

taksimdir. Kādî Abdülcebbâr, söz konusu ayrımın örneklerini aklî ve şerʽî vâcib için de 

kullanmıştır. Ancak bu taksimde yeni olan vâciblerin neden lâzım olduğunun ortaya 

konulmasıdır. Bununla birlikte mûcib sebebi olan ve olmayan vâcibler akliyyât ve 

semiyyât kısımlarında yer alabilir.  

Mûcib sebebi olan akliyyât kapsamındaki vâciblere örnek emaneti korumaktır. 

Bunun vâcib olma sebebi tekellüftür yani emaneti üstlenmiş olmaktır. Bir diğer örnek ise 

borcu ödemektir. Zira borçlanma, borcu ödemenin illetidir. Bir başka örnek ise nimet 

verene teşekkür etmektir. Teşekkür etmenin vâcib olma nedeni ise nimettir. Mûcib sebebi 

olan şeriyyât kısmına gelince ise kefâretler örnek olarak verilebilir. Yemin kefâretini 

düşündüğümüzde, kefâreti ödemenin vâcib olmasının sebebi fukahaya göre yemini 

bozmaktır. Aynı şekilde zıhar kefâretinde kefâret sebebi zıhar; adam öldürmede ise 

kefâret sebebi katldir.305 

Mûcib sebebi olmayanlara gelince bunlardan akliyyâta örnek insaftır. Çünkü onu 

mûcib kılan bir sebep yoktur. Mûcib sebebi olmayan şerʽî vâcibe örnek ise namaz ve oruç 

gibi ibadetlerdir.306 

Kādî, mûcib sebebi olan vâcibleri de ikiye ayırır. Bunlar vücûb sebepleri bizden 

kaynaklananlar ve vücûb sebepleri başkasından kaynaklananlar şeklinde ortaya 

konulmaktadır. İlkine örnek yemin kefâretidir. Zira onun sebebi hem yemin etme hem de 

yemin bozmadır. Hangi şekilde olursa olsun yemin bizim fiilimizdir. Mûcib sebebi 

başkasından kaynaklananlara örnek ise hataen adam öldürmede diyet ödemektir. Diyetin 

vâcib olmasının sebebi katldir. Adam öldürme ise başkası cihetindendir. Marifetullah 

hakkında nazar da bu kısımda değerlendirilebilir. Çünkü bunun sebebi bazen bir kimsenin 

                                                             
304 Abdülkerim Osman, Nazariyyetü’t-teklîf, s. 452. 
305 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 51. 
306 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 51. 



94 
 

duası, kıssa anlatması ya da bir kimsenin korkutmasıdır. Ancak marifetullah hakkında 

nazar birinci kısımdan da sayılabilir. Çünkü onun vâcib olması bazen bir kitapta olana 

bakmakla ya da akıl sahibi birinin uyarmasıyla da gerçekleşebilir. 307 

Kādî’ya göre nazarın vâcib olmasının sebebi onu terk ettiğimizde zararın 

meydana geleceğinden korkmamızdır. Bu yüzden nazar daima bizim fiilimizdir. Ancak 

korkunun sebebi, bazen bizden bazen de başkasından kaynaklanmak üzere değişiklik 

gösterebilir.308 

Kādî Abdülcebbâr, bu taksimden hareketle vâciblerin sebeplere ve vakitlere 

bağlı olarak da sınıflandırılabileceğini söyler. Buna göre kefâretler sebebe dayalı 

vâciblerden iken namaz vakte dayalı bir vâcibtir. Çünkü namazda öğle namazı, ikindi 

namazı gibi vakte bağlı olarak bir vücûbiyet gelişir. İki nisbet arasındaki fark ise 

bunlardan birinin mûcib sebebe diğerinin ise mûcib olmayan bir sebebe izâfe 

edilmesidir.309 

Genel olarak Kādî’nın vâcib taksimleri yukarıda bahsedildiği şekildedir. Ancak 

Kādî, yukarıdaki tasniflerin dışında bazı farklı tasniflere de yer verir: 

Örneğin o, vâcibleri müteaddî ve gayri müteaddî olması bakımından ikiye ayırır. 

Buna göre müteaddî aklî vâcibin örneği emaneti iade etmek, nimet verene teşekkür etme 

iken şerʽî örneği ise zekâttır. Gayri müteaddî vâcibin akliyyâtlardan örneği nazar ve 

marifet iken şeriyyâttan örneği namaz ve oruçtur.310 Burada Kādî’nın vâcibi müteaddî 

olarak sıfatlandırmasının sebebi başkasına fayda sağlamak olmalıdır. Gayri müteaddî ise 

başkasına yarar sağlamayan yalnızca kişiye menfaat kazandıran vâciblerdir. 

Kādî Abdülcebbâr vâcibi bazen fâile nispetle de ele alır. Bunlardan ilki borcu 

ödeme, nimete teşekkür etme, emaneti teslim etme gibi kullar için olup özel bir durum 

sebebiyle kâdire vâcibtir. Diğeri ise bir başkasının hakkı dolayısıyla vâcib olur ki 

                                                             
307 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 51. 
308 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 53. 
309 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 53. 
310 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 51. 



95 
 

konumuzu ilgilendiren vâcib budur. Çünkü bu kısımda kullar hakkında Allah için vâcib 

olanlar ele alınır.311 

2.  VÜCÛBA KONU OLMASI BAKIMINDAN İLÂHÎ FİİLLER 

2.1.  Kādî Abdülcebbâr’ın Vücûb Alellah Olarak Kabul Ettiği İlâhî Fiiller 

İlâhî fiilleri vücûbla ilişkisi bakımından ele almadan önce konuyu doğru ve 

geçerli zeminde ortaya koyabilmek amacıyla başlangıçta vücûb alellah anlayışının 

Muʽtezile kelâmında bulunduğu yeri tespit etmek gerekir. Zira Kādî Abdülcebbâr, adalet 

ilkesinin temel mukaddimelerinin, Allah’ın kabîhi işlemeyeceği, hikmet ve doğru olanı 

seçeceği olduğunu beyan eder. Söz konusu temel argümanların alt başlıklarından birisi 

hüsün-kubuh meselesidir. Dolayısıyla adalet ilkesi bizi hüsün-kubuh meselesine 

götürmekte buradan da Allah’ın günahı olmayan birini ya da başkasının günahından 

dolayı masum bir kimseyi cezalandırmayacağı, kâfir ebeveynin çocuklarına azap 

etmeyeceği, teklif konusunda illetleri açıklaması gerektiği gibi alt başlıkları açığa 

çıkarmaktadır.312 

Kādî Abdülcebbâr, Allah’ın fillerinin tümünün hasen olduğunu ve kabîh fiil 

işlemeyeceğini öncelikle temel bir prensip olarak benimser. Öyle anlaşılıyor ki vücûb 

alellah tezini de bu ön kabul üzerinden inşâ etmektedir. Kādî, Allah’ın mahza hasen olan 

fiillerini istihkakla ilişkisi bakımından ele alır. Daha önce de ifade edildiği üzere, Kādî’ya 

göre Allah’ın bütün fiilleri hasendir. O, Allah’ın bu hasen fiillerini aşağıda zikredilen alt 

kategorilere göre inceler. Buna göre, Allah’ın fiilleri, hak edene ceza vermek gibi yalnızca 

hasen olan fiiller, yapıldığı zaman medhi gerektirip, terk edildiğinde zemmi 

gerektirmeyen zâit bir sıfata sahip olan hasen fiiller olarak taksim edilir. Bu bağlamda, 

yaratmanın ve teklifin başlaması ikinci kısma yani tefaddule örnek olarak zikredilebilir. 

Anlaşılacağı üzere bu fiiller Allah’a vâcib değildir. Ancak mezkur hasen fiillere ek olarak, 

Allah Teâlâ’nın yapmadığı takdirde zemmi gerektiren zâit bir sıfata sahip olan fiilleri 

vardır ki bu fiiller de vâcibtir. Bu tür fiiller ise ancak kendisini vâcib kılan şartların 

gerçekleşmesi ile lâzım olurlar.313 Kādî Abdülcebbâr’a göre vücûbun ortaya çıkmasına 

                                                             
311 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIV, 24. 
312 Kādî Abdülcebbâr, el-Muhtasar, s. 202. 
313 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIV, 53. 



96 
 

zemin hazırlayan temel şart ise tekliftir. Teklifle birlikte, lutuf, temkîn, ibâne, isâbe, ivaz 

gibi hususlar Allah’a vâcib olmuştur.  

Vücûb alellah tezinin Muʽtezile açısından ne kadar önemli olduğunu gösteren 

bir husus olması yönüyle aşağıda zikredilenler de oldukça önemlidir. Malumdur ki, 

Muʽtezile fikriyatının temel karakteristiklerinden biri itikâdî görüşlerinin neticesinde 

usûl-i hamsenin oluşturulmuş olmasıdır. Hatta Muʽtezile âlimleri kendileri dışındakileri 

bu esasları kabul edip etmemeleri üzerinden değerlendirirler. Bu bağlamda Kādî, karşıt 

görüşlerin itikâdî açıdan hangi konumda bulunabileceklerini usûl-i hamseye muhalefet 

etme durumlarına göre kâfir, fâsık ya da muhti’ şeklinde üç grup olarak belirler.314  

Kādî Abdülcebbâr’a göre adl prensibine muhalefet edip zulüm, yalan, bir takım 

yalancıların elinde mûcize yaratma, babalarının günahları sebebiyle müşrik çocuklarını 

âhirette cezalandırma, vâcibi ihlal etme gibi çeşitli kötülük ve çirkinlikleri Allah’a isnat 

ve izâfe eden kâfir olur. Yine Muʽtezile’nin vaʽd ve vaîd konusundaki görüşlerine 

muhalefet ederek Allah’ın itaat edene sevap vaʽd ettiğini, âsi olanı da cezayla tehdit 

etmediğini söylemek de küfürdür. Çünkü bu, Hz. Muhammed’in (sav) getirmiş olduğu 

dinde zarurî olarak bilinmesi gereken şeyleri reddetmektir. Söz konusu kişi Allah 

Teâlâ’nın vaʽd ve vaîdde bulunduğunu ancak onun vadînden dönmesinin mümkün 

olduğunu, çünkü vaîdinden dönmenin kişi için lutuf olduğunu iddia ederse Allah’ı kabîh 

bir iş yapmakla nitelendirdiği için yine kâfir olur. Ancak Allah’ın itaat edene sevap 

vereceğini âsi olanı da cezalandıracağını kabul eder, Allah’ın bunlara aykırı bir davranışta 

bulunmayacağını da bilir ve fakat onun vaîdinin genelinde şart ve istisnaların 

bulunabileceğini kabul ederse o takdirde kişi muhti’ olur.315 Görülmektedir ki adalet 

ilkesinin sonucu olarak kabul edilen vücûb alellah tezi, Muʽtezile açısından neredeyse 

tevhid ilkesi kadar vazgeçilmez bir esastır.  

Devam eden kısımda ilk olarak Kādî’ya göre hangi ilâhî fiillerin Allah için vâcib 

olduğu tespit edilecek ardından da söz konusu fiillerin neden vücûb alellah ilkesi 

içerisinde ele alındığı izah edilmeye çalışılacaktır. 

                                                             
314 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, I, 204. 
315 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, I, 204. 



97 
 

2.1.1. Lutuf 

Muʽtezile düşüncesinin adl ilkesinin önemli kavramlarından biri olan lutuf, 

Allah’ın mükellefin teklifine yönelik yapmak zorunda olduğu hususları ifade eder.316 

Tanrının fiilleri karşısında insanın fiillerinin durumu, insan fiillerine tanrının dâhil olması 

ve bu müdahalenin insanın âhiret ahvâli karşısında konumunu belirlemesi bakımından 

lutuf konusu mütekellimler tarafından incelenmiştir. 

Muʽtezile’ye göre insanın teklife muhatap olup üzerine vâcib kılınanları yerine 

getirebilmesi için mutlak bir hürriyete ve tam bir kudrete sahip bulunması gerekmektedir. 

Bu sebeple insanın fiilleri üç melekeyle güçlendirilmiştir: (i) İstenen fiili bilmek, (ii) fiili 

irade etmek, (iii) irade edilen fiile yönelik kudrete sahip olmak. İnsanın yapıp 

etmelerinden sorumlu olması, Allah Teâlâ’nın kulun bu mutlak özgürlüğü karşısındaki 

tutumu, yani insanın kudreti ile ilâhî inayet arasındaki alâka, ilâhî lutuf olarak telakki 

edilmiştir. Dolayısıyla Muʽtezilî ulemâ, lutufla hayrı kolaylaştıran yönü kast 

etmektedir.317 Bu sebeple Basra ve Bağdat Muʽtezilesi’nin kahir ekseriyeti lutfun temkîn 

gibi Allah’a vâcib olduğunu kabul etmişlerdir. Ancak Bağdat Muʽtezilesi’ne göre lutfun 

vâcib olmasının sebebi teklif değil aslahtır.318 

Kādî, lutfu, kişinin vâcibi seçmesini ve kabîhten kaçınmasını ya da vâcibi 

seçmeye ve kabîhi terk etmeye daha yakın olmasını sağlayan şey olarak tarif etmektedir. 

Bu bağlamda Kādî, lutfu bazen ismet bazen de tevfîk mânasıyla kullanmıştır.319 Söz 

konusu eş anlamlılığa göre lutuf taate uygun olursa tevfîk; kabîhten kaçınmaya yönelik 

olursa ismet olarak isimlendirilir. 320 

Kādî Abdülcebbâr, kendisinden önceki Muʽtezile âlimlerinin, lutfu herhangi bir 

şart koşmaksızın mutlak olarak vâcib gördüklerini nakletmektedir. Ancak ona göre lutufla 

kast edilen, açıklamaya ihtiyaç duymaktadır. Kādî’nın kendisinden önceki Muʽtezile 

âlimlerinden ayrılan yönü de zaten lutfu mutlak olarak vâcib görmemesidir. Yani ona 

göre lutuf, ancak bazı şartlar gerçekleştiği takdirde vücûbiyet kazanır. 

                                                             
316 Orhan Ş. Koloğlu, Cübbâîler’in Kelâm Sistemi, İstanbul: İSAM Yayınları 2011, s. 388. 
317 Abdülkerim Osman, Nazariyyetü’t-teklîf, s. 386. 
318 Abdülkerim Osman, Nazariyyetü’t-teklîf, s. 396. 
319 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 355. 
320 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIII, 15. 



98 
 

O öncelikle lutfu, Allah’ın fiili olarak lutuf ve Allah dışındakilerin fiili olarak 

lutuf şeklinde ikiye ayırır.321 Allah’ın dışındaki kimselerin lutufta bulunmasının Allah’a 

vâcib olamayacağı açıktır. Dolayısıyla burada konumuz itibariyle böyle bir lutuf 

mevzumuz dışındadır. Allah’ın fiili olan lutfa gelince bu da gerçekleşme zamanına bağlı 

olarak vücûbiyet arz edebilir. Gerçekleşme zamanına bağlı olarak lutuf ancak ya tekliften 

önce ya teklife bitişik ya da tekliften sonra olur. Lutuf, teklif anında ve teklif öncesinde 

vâcib değildir. Teklif öncesinde vâcib olmamasının nedeni henüz teklifin gerçekleşmemiş 

olmasıdır. Çünkü lutuf, mükellefin illeti ortadan kalktığı zaman vâcib olur. Lutfun teklif 

anında vâcib olmamasının sebebi ise teklifin Allah’ın doğrudan ikramı yani tefaddul 

olmasından kaynaklanmaktadır. Geriye tek bir ihtimal kalmaktadır ki bu da lutfun 

tekliften sonra vâcib olmasıdır.322 Bunun delili ise Allah’ın maksadına aykırı 

davranmamasıyla ilgilidir. Zira Allah, bir kulunu mükellef kıldığında, bununla amacı onu 

teklifle sevap derecesine ulaştırmak olduğunda ve kulun ihtiyarı ile kabîhten sakınıp 

vâcibi yerine getirmeye kâdir olduğunu bildiğinde, söz konusu fiili yani lutfu mutlaka 

vermesi gerekir. Aksi takdirde gayesi ile çelişkili duruma düşmüş olur.323 

Kādî, bununla ilgili bir örnek vererek konuyu açıklamaya çalışır. Örneğin biri 

arkadaşını yemeğe davet ettiğinde, onun yemeğe iştirak etmesini ister. Fakat arkadaşının 

halinden yemeğe katılamayacağını anladığında, çocuğunu veya başka birini, arkadaşına 

göndererek bu isteğini yineler. Zira arkadaşının böyle bir davet neticesinde teklifi kabul 

etme ihtimali vardır. O halde bu kişi, gerçekten arkadaşının yemeğe katılmasını 

arzuluyorsa birini ona göndermelidir. Çünkü o, böyle yapmadığında maksadına aykırı bir 

iş yapmış olmaktadır. Lutuf da tıpkı bunun gibidir.324 Yani Kādî’ya göre mükellefin 

durumu bilindiği vakit, eğer onun yüksek bir dereceye ulaşması isteniyorsa o takdirde kul 

için uygun ortamın hazırlanması gereklidir.  

Anlaşıldığı üzere Kādî Abdülcebbâr’a göre, lutfun vâcib olmasının sebebi 

öncelikle tekliftir. Lutfun vücûbiyeti de teklif bağlamında engelleri ortadan kaldırmak ya 

da mükellefi desteklemekle (temkîn) gerçekleşir.325 Tekliften doğan bir sebeple lutfun 

                                                             
321 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 355. 
322 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 357. 
323 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 358. 
324 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 359. 
325 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 336. 



99 
 

verilmesi ise Allah’ın adl ve hakîm olmasının bir sonucudur. Davete icabet örneği aynı 

zamanda teklif-lutuf ilişkisinde mükellefin durumunun da son derece önem taşıdığını 

göstermesi bakımından oldukça mühimdir. Nitekim Kādî Abdülcebbâr, aynı argümanı 

lutfun vâcib olduğunu reddeden Bişr el-Muʽtemir (ö. 210/825) ve arkadaşlarına karşı da 

kullanır. 

Kādî, lutfun vâcib olmasını, mefhumun kendisinden ziyade zıddından hareketle 

de ortaya koymaya çalışmıştır. Ona göre kişinin kabîhe yaklaşmasına ve vâcibten 

uzaklaşmasına neden olan kabîh bir fiile yönlendirme (lutuf)326 olarak telakki edilen 

mefsedetin327 kötü oluşu ile lutfun vâcib oluşu doğrudan irtibatlıdır. Çünkü eğer 

mefsedetin varlığı fesadı, yokluğu da imanın ve maslahatın varlığını gerektiriyorsa, o 

zaman mefsedetin kötü olduğuna delâlet eden aynı zamanda lutfun vâcib olduğunu 

gösteren şeye işaret eder. Zira mefsedetin kabîh olduğunu gösteren şey de lutfun 

vücûbiyetine delâlet eden şeyin yerine geçer. Çünkü lutuf ancak mefsedetin ortadan 

kalkmasıyla gerçekleşir.328  

Kādî Abdülcebbâr’ın lutfun zıttı olan mefsedet kavramını temel alarak lutfun 

vâcib olmasını ele alması, konunun özel yapısı dikkate alındığında oldukça anlamlıdır. 

Mantık ve felsefenin sıkça başvurduğu hulfî kıyasın kelâma uyarlanmış halini andıran bu 

temellendirme, Kādî’nın kelâm yöntemiyle de uyumluluk arz etmektedir.329  

Bişr el-Muʽtemir, Caʽfer b. Harb (ö. 236/850-51[?]), Dırar b. Amr gibi Muʽtezile 

âlimleri lutfun vücûbiyeti konusunda diğer Muʽtezile âlimlerinden farklı 

düşünmektedirler. Bişr’e göre, Allah katında bir lutuf olsa ve onu kâfirlere verse o 

takdirde kâfirler itaatkâr bir şekilde iman ederlerdi. Böylelikle âhiret âleminde devamlı 

                                                             
326 Kādî Abdülcebbâr, mefsedeti, kabîh fiilde lutuf olarak tabir etmiştir. Ancak burada onun lutuftan kast 

ettiği kendi terminolojisinde kullandığı olumlu anlamda lutuf değildir. Kanaatimizce o burada lutfu sözlük 

mânasından hareketle mecaz anlamı da kapsayacak bir şekilde kullanmıştır. 
327 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIII, 23. 
328 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIII, 170. Aynı delili İbnü’l-Melâhimî de kullanır. Çünkü lutuf vâcib 

olmazsa mefsedet kabîh olmaz. Oysa mefsedetin kabîh olduğu zarûrî olarak bilinir. Dolayısıyla birinin-

yani mefsedetin- kabîh olduğunu gösteren şey diğerinin -lutfun- vâcib olmasına delalet eder. bk. İbnü’l-

Melâhimî, Kitâbu’l-Fâik, s. 254.  
329 Mahsum Aytepe, Kadı Abdülcebbar’da Lütuf Teorisi, s. 207. 



100 
 

bir sevabı hak ederlerdi. Fakat durum böyle değildir.330 Ancak daha sonra Bişr el-

Muʽtemir’in bu görüşünden vazgeçtiği de nakledilmiştir.331 

Anlaşıldığı üzere Bişr ve takipçilerinin bu konudaki delili, lutfun vâcib 

olmasının sonucunda yeryüzünde bulunan bütün insanların Allah Teâlâ’ya itaat edip hiç 

kimsenin de isyana düşmemesinin gerekliliğinin doğacağıdır. Ancak realitede âsi ve 

kâfirler var olduğuna göre durum bu şekilde gerçekleşmemiştir. Kādî Abdülcebbâr da 

Bişr’in bu görüşlerini nakletmekte,332 bununla birlikte mükellefin durumunun Allah 

tarafından biliniyor olmasından hareketle Bişr’in itirazına da cevap vermektedir. O halde 

lutfun vâcib olması daha önce de ifade edildiği üzere Allah’ın ilmiyle de ilgili bir yön 

taşımaktadır. Zira mükellefler arasında bazı kimseler vardır ki Allah onların halinden; 

onlara bazı lutuflar verdiği zaman vâcibi tercih edeceklerini ve kabîhten sakınacaklarını 

ya da bunlara daha yakın olacaklarını bilir.333 Buradan hareketle anlaşılmaktadır ki lutfun 

vâcib olmasında Allah’ın ezelî ilminde mükellefin istenen davranışlara teşebbüs etme 

ihtimali esas alınmıştır.334 Binaenaleyh lutfun vâcib olmasında fiilin farz ya da nafile 

olması arasında bir fark yoktur.335 Bu bağlamda lutfun vücûbiyetinde, teklifin, ilâhî 

tasarrufta tek tek insanda vereceği yanıt esas alınarak vaz edildiği söylenebilir.336  

Lutuf konusunda Bişr ile Kādî’nın görüşleri karşılaştırıldığı zaman Bişr’in lutfa 

Allah’ın kudreti açısından baktığı görülmektedir. Çünkü kâfirlere ve âsilere taati seçme 

ve mâsiyetten uzaklaşma bakımından lutufta bulunma Allah’ın kâdir olduğu 

hususlardandır. Ancak insanların birçoğu küfrü ve mâsiyeti seçmektedir. Allah’ın bu 

insanlara lutuf vermesi onun kudreti dâhilinde olmasına rağmen o, bunu yapmamaktadır. 

Kādî Abdülcebbâr’a göre ise bu kudretle değil ilimle ilgilidir. Zira Allah, insanların 

                                                             
330 Hayyât, el-İntisâr, s. 64-65. 
331 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIII, 4; İbn Hazm, el-Fasl, II, 187; İbnü’l-Melâhimî, Kitâbu’l-fâik, s. 252. 
332 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIII, 200; Şerh, II, 356. Kādî, Bişr’in görüşlerini aktardıktan sonra o ve 

takipçilerinin “Ashâbu’l-lutuf olarak isimlendirildiğini beyan etmiştir. Aslında bu isimlendirme doğru 

gözükmemektedir. Zira Bişr b. Muʽtemir ve takipçilerin lutfun vâcib olmasını reddetmişlerdir.  
333 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 356. 
334 Mahsum Aytepe, Kadı Abdülcebbar’da Lütuf Teorisi, s. 205. 
335 Abdüssettâr Râvî, el-Akl ve’l-hürriyet dirâsetü fî fikri’l-Kādî Abdülcebbâr el-Muʽtezilî, Beyrut: el-

Müessesetü’l-ʽArabiyye li’d-Dirâseti ve’n-Neşr 1980, s. 362. 
336 Mahsum Aytepe, Kadı Abdülcebbar’da Lütuf Teorisi, s. 204. 



101 
 

hepsine lutufta bulunmuştur. Ancak aynı zamanda Allah kullarından hangilerinin taati 

seçeceğini ve hangilerinin mâsiyeti seçeceğini de bilmektedir.337  

Caʽfer b. Harb ise lutfun vücûbiyetini şarta dayandırmaktadır. Bu yönüyle onun 

lutfun vâcib olduğunu tamamen reddettiğini söylememiz mümkün değildir. Ona göre, 

sevabın artması konusunda lutfun yokluğu bir sebeptir. Bundan dolayı da lutuf Allah’a 

vâcib değildir. Ancak bunun tersi bir durumda yani lutufla birlikte fiilin sevabı arttığında 

lutuf vâcib olur. Yani mükellefin lutuf bulunmaksızın iman etmesi daha meşakkatli ve 

bundan dolayı da sevabı daha çok olursa o zaman lutuf vâcib değildir. Kādî bu görüşü 

Caʽfer b. Harb’e nispet ederek aktarmakla birlikte onun da bu görüşünden rücû ettiği 

bilgisini de vermektedir.338 

Esasen Bağdat ve Basra Muʽtezilesi’nin lutfun vâcib olması konusundaki 

ihtilafları aslah ve teklif ekseninde şekillenmektedir. Bağdat Muʽtezilesi lutfun vâcib 

oluşunun illetini aslaha dayandırmıştır. Bundan dolayı teklif, yaratma gibi hususların 

Allah’a vâcib olduğunu kabul etmişlerdir. Ancak Basra Muʽtezilesi’ne göre lutfun vâcib 

olmasının illeti, kulun mükellef kılınması konusunda lutuf oluşudur. Bu sebeple 

Basralılar yalnızca teklife bağlı hususlarda vücûb alellah teorisini benimsemişlerdir. Bu 

konuda aralarındaki bir diğer ihtilaf ise teklifin lutfun vâcib olmasında bir sebep olup 

olmadığı sorusuna verilen cevapta görülmektedir. Bağdatlılara göre teklif, lutfun 

vücûbiyetinde sebep teşkil etmezken, Basralılara göre teklif, lutfun vâcib olmasının temel 

sebebidir.339 

2.1.2. Temkîn 

Kādî Abdülcebbâr’a göre teklifle ilgili konularda Allah’a vâcib görülenler, 

teklifin bizzat kendisi değil fakat teklifi hasen kılan yönlerdir. Çünkü teklif ancak 

mükellefe mahsus şartlar gerçekleştikten sonra hasen olur. Bu bağlamda teklifi güzel 

yapan yönler, teklife konu olan şeylerde fâilin fiili gerçekleştirmesi için ona kudret 

verilmesi, fiilden önce fiili işlemeye imkân verecek güdülerin sağlanması ve teklifin 

                                                             
337 Âişe Yusuf, Usûlü’l-akîde, s. 300-301. 
338 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIII, 5. 
339 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIII, 7. 



102 
 

önündeki engelleri kaldırmaktır.340 Bu hususlar, dini konularda Allah’a vâcib olan ilk 

unsur olarak telakki edilen 341 temkînin ifadesidir. Dolayısıyla temkîn yalnızca mükellefe 

fiil işleme kudretini verme olarak telakki edilmemiş aynı zamanda teklifin önündeki 

engelleri kaldırma anlamında da kullanılmıştır. O halde temkîn iki yönlü bir kavram 

olarak karşımıza çıkmaktadır.  

Eğer Allah Teâlâ mükellef kılıp teklifin önündeki engelleri ortadan kaldırmazsa 

bu kul için güç yetirilemeyen bir şey olur. Teklif-i mâ lâ yutak (güç yetirilemeyen bir şey 

ile mükellef tutmak) ise kabîhtir.342  

Temkîn anlayışı gereği Kādî’ya göre teklifin hasen olabilmesi için, mükellefi 

fiili işleme kudreti ile destekleme (temkîn) gibi delilleri ortaya koymak da (nasbu’l-edille) 

Allah’a vâcibtir.343 Dolayısıyla Allah kullarını yaratıp onları teklife muhatap kıldığında 

kulların önündeki illetleri kaldırmak, ona vâcibtir. Engelleri kaldırmak ise mükellefin 

akıllı olması ve teklife konu olan fiile kâdir olmasıdır.344 

Hem teklifi hasen kılan hem de mükellefin engellerini ortadan kaldıran yön 

olarak mükellefin akıllı olması Kādî’nın üzerinde özellikle durduğu konulardan biridir. 

Çünkü özne mükellef olabilmek için akla muhtaçtır. Zira o, akıl sayesinde emaneti iade 

etmenin ya da nimete teşekkür etmenin vâcib, zulmün kabîh; ihsanın ise hasen olması 

gibi mükellef tutulduğu şeylerin çoğunu bilir. Zira akıl insanı, istidlâl ederek aklen ve 

semʽan mükellef tutulduğu bilgilere ulaştırır. Ayrıca fiillerin hepsinin edasında da akla 

ihtiyaç vardır. Zaten mükellef akîl olmadığında sevabı ya da ikâbı hak etmesi anlamlı 

değildir.345 

Mükellefin akıllı olması ile bağlantı kurulan diğer bir vasıf ise onun âlim 

niteliğidir. Mükellef tıpkı fiili işleme kudretine ve güdülere ihtiyaç duyduğu gibi teklifin 

sahih olabilmesi için mükellef tutulduğu şeyleri ve bunun dışındakilerin farkını, onların 

                                                             
340 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî (nşr. Muhammed Ali en-Neccâr, Abdülhalîm en-Neccâr), Kahire: Dâru’l-

Mısriyye 1965, XI, 371; Şerh, II, 342. 
341 Mahmûd Kâmil, Mefhûmu’l adl fî tefsîril’l-Muʽtezile li’l-Kur'ân-ı Kerîm, Beyrut: Dârü’n-Nahdati’l-

ʽArabiyye 1983, s. 215. 
342 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XI, 430. 
343 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XI, 409. 
344 Zühdî Cârullah, el-Muʽtezile, Beyrut: Müessesetü’l-ʽArabiyyetü’d-Dırâsiyye 1990, s. 113. 
345 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XI, 375. 



103 
 

vasıflarını bilmeye muhtaçtır. Bu konudaki bilgi zarûrî olduğunda, Allah’ın onu kulda 

yaratması; mükteseb olduğu zaman ise bilgiye dair delilleri ortaya koyması 

gerekmektedir.346 

2.1.3. İbâne  

Teklifin gerektirdiği vâciblerden biri olarak ibâne, teklife konu olan şeylerin 

mükellefe açıklanması şeklinde ifade edilebilir. Kādî Abdülcebbâr, yaratıcının teklifinin 

geçerli ve değerli olması gerekliliği düşüncesi ile ibâne anlayışını temellendirmekte; 

dolayısıyla kulunu mükellef kılan Allah Teâlâ’nın teklife konu olan şeyleri ona muhakkak 

açıklaması gerektiğini savmaktadır. Çünkü kula mükellef kılındığı şeyler anlatılmadığı 

zaman mükellefiyetlerini yapması zorunlu değildir. Hatta Allah bunları kullarına 

açıklamadığı zaman, insanı mükellef kılması abes ve faydasız olur.347 Dolayısıyla teklife 

değer/anlam kazandıran yön onun mükellefe açıklanmasıdır. Aksi takdirde yani teklife 

konu olan hususlar mükellefe açıklanmadığı zaman, mükellefin teklifle amaçlanan 

şeyden faydalanması ve ondan hidayet bulması mümkün değildir. Oysa Allah Teâlâ’nın 

bu şekilde maksatsız ve boş bir iş yapması mümkün değildir. Üstelik teklife konu olan 

şeylerin mükellefe açıklanmaması, onların menfaatini engellemek olduğundan mükellef 

için zulüm olur.348 Şüphesiz Allah zalim olmaktan münezzehtir. 

Bu konuyu şöyle bir örnekle açıklayabiliriz. Bir efendi, kölesinden bir şey 

yapmasını istediği zaman, bu şeyin özelliklerini ona açıklamalıdır. Şayet efendi mâhiyeti 

bilinmeyen bir şeyden kölesini mükellef tutsa, aslında ona zor kullanmış ve saçmalamış 

olur. Bu durum duyular âleminde böyle olduğu gibi gayb âleminde de aynı şekildedir.349  

İbânenin yani teklifin açıklanmasının lüzûmiyetinin bir diğer sebebi de Allah’ın 

teklifinin, güç yetirilemeyen bir teklif türünün içine dâhil olmaması içindir. Nitekim 

baktığımız zaman, Allah bizi teklife muhatap kıldığında fiilin meydana gelmesi gereken 

yönü bize açıklamadığı zaman mükellef yani bizim için faydayı celb etmek ya da hidayeti 

                                                             
346 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XI, 371. 
347 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 336. 
348 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 336. 
349 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 336. 



104 
 

sağlamak mümkün olmayacaktır. Bu durumda o şeyi emretmek maksatsız ve faydasız bir 

iş olacak, hatta zulüm kapsamı altında değerlendirilecektir.350 

Konu üzerine düşünüldüğü zaman anlaşılacağı üzere teklifin özü itibariyle 

yalnızca mükellefi sorumlu tutmak olmadığı açıktır. Zira Kādî da teklifin hakikatinin 

yararı elde etmek zararı da def etmek için mükellefe yapması ve yapmaması gerekenlerin 

bildirilmesi olduğunu ifade etmiştir.351 Bu durumda Kādî Abdülcebbâr’ın ibâneyi yani 

teklife konu olan hususları açıklamayı Allah’a vâcib görmesi gayet anlaşılır bir şey olarak 

karşımıza çıkmaktadır.  

Bu noktada ayrıca belirtmek gerekir ki hem ibâne hem de temkîn teklif yanında 

lutufla ilgili bir yön de taşımaktadır. Zira ibâne ve temkîn mükellefin taate yaklaşmasını, 

vâcibi yapmasını ve kabîhten kaçınmasını sağlayan unsurlardan mürekkeptir. Dolayısıyla 

bu iki esasın yani temkîn ve ibânenin vücûbiyeti hem teklif hem de lutuf açısından 

geçerlilik kazanmaktadır. 

2.1.4. İvaz  

Modern felsefenin temel tartışma konularından biri olan kötülük probleminin 

önemli bir kısmı Muʽtezile düşüncesi içinde elemlere karşılık gelmektedir. Âlemde 

müşahede ettiğimiz, ontolojik gerçekliklerini inkâr edemeyeceğimiz elemleri 

açıklayabilmemizin yegâne yolu onların anlamlı olduklarını savunabilmektir. Her ne 

kadar biz gördüğümüz bazı elemleri açıklayabilsek de öyle elemler var ki bunları 

anlaşılabilir bir zemine oturtmamız mümkün gözükmemektedir. Dahası onların tanrı 

tarafından yaratılmış olması da elemlerin niçin var olduğu sorusuna cevap vermeyi daha 

girift bir hale getirmektedir. 

Kādî Abdülcebbâr da elemlerin varlığını kabul etmiş ve bu elemlerin ancak 

hasen olduğunda izahâtının yapılabileceğini iddia etmiştir. Ona göre elem ancak istihkak 

olduğunda ve yarar sağladığında hasen olmaktadır.352 Elemlerin hasen olması ise onların 

tanrının fiili olmasını mümkün kılmaktadır. Böyle bir mantıkî yol izleyerek yani elemin 

                                                             
350 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 337. 
351 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 339. 
352 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIII, 387. 



105 
 

onu çekene acı vermesinin, kötü olduğu anlamına gelmeyeceği, nihayetinde hasen 

olabileceği ve hasen olan bir şeyin de Allah’a izâfesinin imkânı şeklindeki bir yaklaşım 

esasen Kādî Abdülcebbâr’da ivaz nazariyesi ile ortaya konulmaktadır. Bu teori Kādî’ya 

ilâhî adaleti zedelemeden elemleri açıklama imkânı vermektedir. Bu mânada ivaz, 

elemlerin reel dünyada var olmalarını geçerli ve değerli bir zemine yerleştiren bir bedel 

teorisi şeklinde tanımlanabilir. Ancak ivazın literatürde kazandığı mâna, tazîm ve iclâl 

yolu ile olmaksızın hak edilen her türlü menfaattir.353  

İlâhî adalet anlayışının bir gereği olarak Allah’ın elem vermesinin bir amaca 

yönelik bulunduğunu ifade eden Muʽtezile’ye göre ivaz vermeksizin elemin varlığı 

zulüm; itibar354 olmadan elemin varlığı ise abestir. Abes ve zulüm ise Allah hakkında 

imkânsızdır.355  

Kādî Abdülcebbâr’a göre de elemler karşılığında ivaz vermek Allah’a vâcibtir. 

Zira Allah’ın insanlara ivaz vermeksizin elem vermesi zulüm; lutuf ve maslahat 

olmaksızın elem vermesi ise abestir.356 Kādî, el-Muğnî’den farklı olarak Şerh’te elemi 

abes olmaktan çıkaran yönün itibar (ibret) olduğunu ayrıca zikretmiştir.357 Ancak lutuf, 

maslahat ve itibar kavramlarının, elemin anlam kazanması ve gayesiz olmadığını 

göstermesi noktasında aynı hedefe ulaştırdığı düşünüldüğünde, farklı durumlar için 

değişik kavramlar kullanılsa da asıl maksadın tek bir anlam ve hedefin varlığının 

bulunması olduğu görülmektedir. Dolayısıyla farklı isimlendirmenin bu anlamda önemli 

bir etkisi bulunmadığı söylenebilir. 

İfade edildiği üzere ivaz ve elem arasındaki irtibat ivazın vücûbiyetine zemin 

hazırlamaktadır. O halde diyebiliriz ki müşahede edilen elemlerin zulüm olmaması için 

bu elemlerin karşılığında o acıya denk gelecek biçimde Allah’ın mahlûkata ivaz ödemesi 

gerekir. Ancak insan zihninin “elem” ismini verdiği her şeye ivaz verilme zorunluluğu da 

yoktur. Yani ivaz da mutlak olarak Allah’a vâcib değildir. Verilmesi bazı şartlara 

                                                             
353 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 312. 
354 Kādî Abdülcebbâr’ın terminolojisinde itibar, imtihan anlamına gelmektedir. 
355 Âişe Yusuf Mennânî, Usûlü’l-akîde, s. 304. 
356 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XII, 389. 
357 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 298. 



106 
 

bağlanmış olmakla birlikte ivaz, mükellef ya da gayri mükellef bir başka açıdan sevap ya 

da ikâb ehli olup olmaması fark etmeksizin mahlûkatın hepsine ulaşabilen bir menfaattir. 

Allah Teâlâ elemleri ya mükellef olana ya da gayri mükellef olana verir. Şayet 

bu elem mükellef olmayana ilişir ise bu acının karşısında Allah’ın ona ivaz ödemesi 

gerekir. Eğer bu elem, mükellef olana ulaşırsa bu takdirde elemin, mükellef için lutuf 

olması yeterli değildir. Buna ek olarak elemlerin karşılığında ivaz verilmesi de gerekir.358 

Bu bağlamda Kādî elemleri tek tek tikel örnekler üzerinden inceleyerek her biri 

üzerinde sahip olduğu prensibin ne şekilde gerçekleştiğini ortaya koymuştur. Buna göre 

şayet elem insan tarafından meydana gelirse yapılan şey ya hasen olur ya da kabîh olur. 

Kendini öldürmek, başını yarmak, bir uzvunu koparmak gibi elemin kötü olması durumda 

ne Allah’a ne da başka birine ivaz gerekmez.359 Çünkü burada acıyı insan kendine bizzat 

vermiş ve bunun sonucunda da kabîh bir durum ortaya çıkmıştır.  

Elemin hasen olması durumuna gelince, fiilin ivazı gerektirebilmesi için, o 

elemin Allah tarafından verilmesi ve elemin ortadan kalkması için insana zor gelen bir 

durumun bulunması gerekir. Kendi iradesi dışında hasta olan bir kimsenin iyileşmek 

amacıyla acı ve sevimsiz ilaçları içmesi buna benzetilebilir. Bu durumda Allah’a ivaz 

ödemek gerekir. Çünkü insan, o ilaçları içmeye mecbur kalmıştır.360 Zira görüldüğü üzere 

burada hastalığın meydana gelmesinde kişinin herhangi bir etkisi bulunmamaktadır. 

Eğer elem bir başkası sebebiyle meydana gelirse hasen olması durumunda yine 

ivazı gerektirme şartlara bağlanmıştır. Burada ivazın gerekmesi insanın kendi iradesi 

dışında gerçekleşen elemler dolayısıyladır. Örneğin tevbe eden birine had cezasının 

uygulanmasını ele alabiliriz. Tevbe eden kimseye Allah’ın ivaz ödemesi gerekir. Zira kişi 

yaptığı hatadan dolayı hem tevbe etmiş hem de yaptığı hatanın bedelini ödemiştir. Burada 

dikkat çeken bir diğer husus da elemi verenin aslında Allah değil insan olmasıdır. Ancak 

devlet başkanının haddi uygulamasının amacı Allah’ın emrini yerine getirmektir. Bundan 

dolayı elem veren devlet başkanı olsa bile ivaz Allah’a gerekir. Çünkü ivaz, elemin 

fâilinden, onu mübah, mendub ve gerekli sayan dolayısıyla yapmaya mecbur edene 

                                                             
358 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 298. 
359 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 324. 
360 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 326. 



107 
 

intikal eder.361 Hayvanların boğazlanmasında ve kurban edilmesinde de benzer bir durum 

vardır. Boğazlamak ya da kurban etmek suretiyle onlara elem veren biz olsak da, 

hayvanların kesilmesini ya da kurban edilmesini bizden isteyen Allah’tır. Bundan dolayı 

da hayvanlara ivaz ödemek bize değil Allah’a gerekir.362 

Özetle, dünyada var olan elemlerin anlamını ortaya koymak için Muʽtezile 

kelâmcıları tarafından geliştirilen ivaz teorisine göre, eğer elem kulun yaptığı bir günaha 

karşılık olarak gerçekleşmişse bunun bedelini vermek Allah’a vâcib değildir. Zira burada 

istihkak söz konusudur. Ancak bir günaha karşılık olmaksızın Allah tarafından bir elem 

veriliyorsa bu eleme karşılık ivaz vermek vücûb alellahtır. Muʽtezile düşüncesinde 

özellikle Bağdat ekolünde kulun hak etmediği bazı elemler sonucunda ivazı hak etmesi 

onların aslah düşünceleri ile de yakından ilgilidir. Çünkü aslah, kul için en iyi ortamı 

hazırlamayı ve kulun menfaatlerini ön planda tutmayı gerektirir.363 

İvaz hususunda Muʽtezile’de hâkim olan kanaatten farklı olarak Abbâd b. 

Süleyman’a göre Allah’ın ivazsız olarak elem vermesi hasendir. Zira ona göre elemin 

hasen olmasının yönü itibardır.364 Dolayısıyla Abbâd’a göre elemin hasen olması için 

ivaza ihtiyaç yoktur. Böyle bakıldığında onun Allah’ın ivaz vermesini vâcib olarak 

görmediği çıkarımına varılabilir. 

İvazla bağlantılı olarak bahsetmemiz gereken bir diğer teori ise yarattıkları 

arasında Allah’ın adaleti sağlaması olarak ifade edilen intisâftır. Bilinmektedir ki 

yaşadığımız âlemde mutlak adalet, çeşitli faktörler sebebiyle tam olarak 

gerçekleşmemekte ve bazı durumlarda mazlum hakkını alamamaktadır. Şüphesiz ilâhî 

adaletin eksiksiz olarak vuku bulacağı yer ahirettir. Kādî’ya göre Allah Teâlâ, alamadığı 

hakkını, zalimden alarak âhiret yurdunda mazluma verecektir. Zira bu hikmetin 

gerektirdiği bir vâcibtir. Buna delâlet eden şey, tıpkı yetimin velisi ya da çocuğun 

müdebbiri gibi Allah Teâlâ’nın da kendi nizâmında kulları için faydalı olanı yapması ve 

zararlı olanı engellemesidir.365 Şayet intisâf Allah’a vâcib olmasaydı mazlumun hakkı 

                                                             
361 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 326. 
362 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 326.  
363 Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, III, 342. 
364 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 306. 
365 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIII, 526. 



108 
 

zayi olurdu. Çünkü mazlum kendi hakkını eksiksiz olarak almaya muktedir olmadığı 

zaman, zalimin, ona hakkını tam olarak teslim etmesi mümkün değildir.366 

2.1.5. Peygamber Göndermek 

Allah-insan arasındaki ilişkinin kurulmasında etken fiil olan nebi göndermek, 

Muʽtezile düşüncesinde müstakil bir başlık olarak incelenmemiş ancak adalet prensibi ile 

ilişkisi bakımından adl ilkesi altında ele alınmıştır. 

Muʽtezile’ye göre ilâhî lutfa bağlı olarak peygamber göndermek aklen Allah’a 

vâcibtir. Çünkü resullerin gönderilmesi ilâhî ilmin gerektirdiği, insanların yararına olan 

bir durumdur. İlâhî inâyeti destekleyen kâmil bir nizam ve şâmil bir maslahat için adaletin 

ilkelerini insanlara ulaştıracak nebinin varlığının zorunluluğu gibi onun gönderilmesi de 

vâcibtir.367 

Kādî Abdülcebbâr da nübüvveti ilâhî adaletin gereği olması bakımından ele 

almıştır. Peygamber göndermenin hasen bir fiil olduğuna dikkat çekmiş368 onun 

vücûbiyetini ise lutuf, maslahat ve teklif gibi birkaç noktadan hareketle temellendirmeye 

çalışmıştır.369 

Peygamber göndermenin vâcib olmasında temel gerekçe lutuf ve maslahattır. 

Daha önce de ifade edildiği üzere kulu vâcibe ve taate yaklaştıran, onu kabîh olandan 

uzaklaştıran şey lutuftur. Teklifle hedeflenen sevabın gerçekleşmesi amacıyla, teklife 

engel olacak her türlü mâninin ortadan kaldırılması ya da kul için temkînin sağlanmasının 

vâcib olması nasıl ki teklifi hasen kılan bir yön ise aynı gerekçe peygamberin 

gönderilmesini de hasen kılan yöndür. Yani peygamber, mükellef için sorumlu tutulduğu 

şey hususunda mükellefe güç ve imkân sağlamaktadır. Ayrıca peygamber göndermenin 

hasen olmasıyla vâcib olması arasında da bir iktiran vardır. Yani hasen olmak vâcib 

                                                             
366 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIII, 528. 
367 Abdüssettâr Râvî, el-Akl ve’l hürriyet, s. 326-327. 
368 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî (nşr. Mahmûd Hudayri, Mahmûd Muhammed Kâsım), Kahire: Dâru’l-

Mısriyye 1965, XV, 19. 
369 Nübüvvetin gerekliliği modern çalışma konularının başında gelmektedir. Bu doğrultuda Kādî 

Abdülcebbâr’a göre nübüvvetin gerekliliği de ele alınmıştır. Araştırma neticesinde adalet, lutuf, maslahat, 

hikmet ve akla ışık tutması bakımından peygamber göndermenim Kādî tarafından vücûb olarak kabul 

edildiği ifade edilmiştir. Daha fazla bilgi için bk. Adile Tahirova, Kâdî Abdülcebbâr ve Ebü’l-Muîn en-

Nesefî’ye Göre Nübüvvetin Gerekliliği, MÜSBE, basılmamış doktora tezi, İstanbul 2004, s. 39-53. 



109 
 

olmayı doğurur. Nitekim “Peygamber göndermek ne zaman hasen olur işte o vakit 

vâcibtir.” sözü bu gerçekliğe işaret etmektedir.370  

Bu ifadelerden anlaşılmaktadır ki biʽsetin hasen olması Kādî’ya göre, lutufla 

ilgilidir. Bu minvalde lutuf ise gönderilen şeriate bağlanmak ve onu ikâme etmekle 

gerçekleşmektedir.371 Zira peygamberler vasıtasıyla mükellefin taate ve vâcibe 

yaklaşması mümkündür. Yine Kādî Abdülcebbâr’a göre, Allah, ancak peygamberler 

vasıtasıyla bilenebilecek maslahatları ulaştırmak için peygamber göndermiştir. O halde 

ümmetin maslahatları ancak onlarla sağlandığından peygamberlerin gönderilmesi 

maslahattır. Maslahatın ortaya çıkardığı sonuç ise salahtır.372 

Peygamber göndermenin sebeplerinden biri de Kādî Abdülcebbâr’a göre insan 

aklının hükümlerdeki tafsilatları bilme yetisinin olmamasıdır. Her ne kadar akıl, nimet 

verene teşekkür etse ya da Allah’a ibadet etmeyi gerekli bir prensip olarak bilse de bunu 

nasıl yapacağını kendi kendine bilme imkânı yoktur. Bu bağlamda ibadet olarak 

sayabileceğimiz fiillerin özelliklerini, şartlarını, vakitlerini veya bu ibadetlerin 

mekânlarını bilmesi söz konusu değildir. Örneğin, taharet olmaksızın namazın ibadet 

olamayacağına, nahr (kurban kesme) günlerinde orucun ibadet sayılamayacağına ya da 

bir yıl geçmeden zekât vermenin vücûbiyetinin oluşmamasına akıl delâlet edemez.373 İşte 

tam bu noktada peygamber, insanlara yapması gereken fiiller hususunda ayrıntılı bilgileri 

verir. 

Yukarıda zikredilen sebebin bir sonucu olarak peygamber göndermenin vâcib 

olmasının bir diğer nedeni de şeriatı bildirmektir. Çünkü dinî kuralları öğrenmek kulların 

salahınadır. Kulların salahına olduğu için Allah’ın şeriatı öğretmesi gerekmektedir.374 

Üstelik teklifle amaçlanan şeyin eksiksiz bir şekilde gerçekleşmesinin yolu da peygamber 

göndermektir. Allah’ın bize şeriatı öğretmesi ise yalnızca mûciz bir ilimle desteklenmiş 

                                                             
370 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XV, 63. 
371 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XV, 22. 
372 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XV, 302. 
373 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XV, 28. 
374 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 421. 



110 
 

peygamberle mümkün olduğu için Allah’ın peygamber göndermeyi ihlal etmemesi 

gerekmektedir.375 

Yine insanlar akıl yoluyla bazı fiillerin hasen ya da kabîh olduğunu bilseler de 

bu durum tüm fiiller için geçerli değildir. Her ne kadar maslahatın vücûbiyeti ve 

mefsedetin kabîh olması aklen bilinse de akıl, tikel olarak fiillerin maslahat ya da 

mefsedet olmasına hükmedemez. Allah Teâlâ bu tür fiillerin hükümlerini bildirmek için 

de peygamberler gönderir.376 Dinî hükümleri insanlara bildirmenin yolu yukarıda da 

işaret edildiği üzere peygamber göndermektir. Dolayısıyla Allah, peygamber 

göndermenin mükelleflerin salahına olduğunu bildiğine göre bunu yapması vâcibtir.377 

Her ne kadar şimdiye kadar yapılan açıklamalarda mutlak olarak peygamber 

göndermenin lüzumundan bahsetsek de aslında Kādî Abdülcebbâr’a göre “peygamber 

gönderme”nin şarta bağılı olarak vâcib olduğunu da vurgulamak gerekmektedir. O, bu 

hususu, mükelleflerin durumlarının farklılığından hareketle bir temellendirme yaparak 

açıklamaktadır.  

Bu bağlamda öncelikle belirtmek gerekir ki Kādî, akılla sorumlu olduğu bütün 

hallerde itaat halinde olacağı bilenen bir kişiye peygamber gönderilmesini gerekli 

görmez. Aynı şekilde her durumda âsi olacağı bilinen kişiye de peygamber 

gönderilmesine gerek yoktur. Ancak bazı peygamberlerin şeriatine uyacağı, taati seçip 

günahlardan uzak duracağı bilinen kişiler için peygamber gönderilmesi hasen hatta 

vâcibtir. Bu grup insanlar ise iki kısımdır: Birincisi peygamberin şeriatini bizzat 

müşahede ederek dini kabul etmede kendileri için salah bulunanlardır. Peygamber bu 

kimselerin zamanında gönderilmelidir. Yani peygamber göndermenin vâcib olduğu 

topluluk zikredilen gruptur. İkincisi ise peygamberlerin şeriatleriyle amel ve maslahatın 

kendileri için söz konusu olduğu topluluktur. Bu kimselere dinin hükümlerinin haber 

yoluyla ulaşması mümkündür. Ancak bu kimselerin zamanında peygamber göndermek 

gerekli değildir.378 Zira her iki konumda da mükellefin halinden, bazı şeriatlere 

                                                             
375 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 423.  
376 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 425. 
377 Kādî Abdülcebbâr, el-Muhtasar, s. 236. Kādî, Şerh’te salah prensibinden hareketle peygamber 

göndermeye ek olarak kulları ibadete çağırmanın da Allah’a vâcib olduğunu ifade eder. bk. Kādî 

Abdülcebbâr, Şerh, I, 200. 
378 Kādî Abdülcebbâr, el-Muhtasar, s. 236-237.  



111 
 

tutunduğunda kendisi için faydanın olduğu bilinir. Çünkü mükellef, peygamberin varlığı 

durumunda vâcibi seçer ve kabîhten uzak olur. Ancak peygamber olmasaydı mükellef 

için söz konusu durumlar gerçekleşmeyecekti.379  

Kādî’nın ifadelerinden anlaşılmaktadır ki bugün bizim içinde bulunduğumuz 

topluluğa peygamber göndermek Allah için bir vücûbiyeti ifade etmemektedir. Zira biz, 

Hz. Peygamber’in (sav) şeriatini yani İslâm’ın hükümlerini rivayet yoluyla almış 

bulunmaktayız. Yine vurgulanmalıdır ki peygamber gönderilmesi gereken topluluk 

aslında içinde itaatkâr ve âsilerin yani iyi ve kötülerin bulunduğu topluluktur. Bu realite, 

yaşadığımız dünyada karşılık bulan gerçekliğin tezahürüdür. Çünkü bütün mahlûkatın 

itaat içinde bulunması ya da hepsinin isyan halinde olması Allah’ın mükellef kılmadaki 

gayesi ile çelişeceğinden dolayı pratik olarak imkânsızlık içermektedir. 

Topluluklara gönderilen peygamberin sayıları da vücûba konu olması 

bakımından Kādî Abdülcebbâr tarafından ele alınmıştır. Bu sayıların tespitinde de 

insanların maslahatı göz önünde bulundurulmuştur. Buna göre, eğer cemaat için tek bir 

peygamber gönderilmesinin onlar için maslahat olduğu görülürse Allah Teâlâ’nın bizzat 

o peygamberi göndermesi gerekir. Ancak o toplumun maslahatı iki peygamberin 

gönderilmesini gerektiriyorsa Allah Teâlâ’nın iki peygamber göndermesi gerekir. Bunu 

ihlâl etmesi mümkün görülmez. Hatta maslahatımız için bir topluluğun peygamber olarak 

gönderilmesi gerekirse onların hepsinin gönderilmesi gerekir.380 Kādî’nın ortaya koymuş 

olduğu bu ilke, bir topluluğa aynı anda iki peygamber göndermenin makul bir zeminini 

de oluşturmaktadır. Burada peygamberin sayısı bakımından temel olarak kabul 

edeceğimiz husus peygamber gönderilen toplumun maslahatıdır. 

Nübüvvet meselesiyle ilgili olması yönüyle Kādî Abdülcebbâr’ın üzerinde 

durduğu bir diğer konu da Allah’ın peygamberi nefrete sebep olan şeylerden uzak tutması 

gerektiğidir. Zira daha önce de ifade edildiği üzere ümmetin maslahatları ancak onlarla 

sağlandığından peygamberlerin gönderilmesi maslahattır. Maslahatın ortaya çıkardığı 

sonuç ise salahtır. Salah olan bir şeyin de Allah tarafından en kuvvetli yön ile 

gerçekleştirilmesi gerekir. Bu yön ise peygamberin kabulüne mükellefin yakın olmasının 

                                                             
379 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XV, 97-98. 
380 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 441. 



112 
 

sağlanmasıdır.381 Bu sebeple Allah’ın, peygamberini kabulünü zorlaştıran fiillerden uzak 

tutması îcab eder. Şayet bunu yapmazsa mükellefin peygamberi kabulü zorlaşır.382 Çünkü 

insan tabiatı isyanlarla kirlenmemiş ve büyük günah işlememiş kimseyi kabule yatkındır. 

Bundan dolayı Allah’ın, elçisini hırsızlık, yalan gibi nefreti gerektiren kabîh hallerden383 

ve büyük günahlardan koruması gerekir.384 

2.1.6. Yarattıklarına Rızık Vermek 

Kādî Abdülcebbâr’a göre rızık, teklif ve lutufla bağlantısı yönüyle vücûb alellah 

olarak kabul edilmiştir. Zira teklif gerçekleştiğinde rızıklar Allah’tan bir lutuftur. 

Dolayısıyla rızkın yok olması mükellef için fesadın ortaya çıkmasıdır. Durum böyle 

olunca ister mükellef ister gayri mükellef olsun kulu rızıklandırmak Allah’a vâcibtir. O 

halde rızkın vücûbiyetinin öncelikli sebebi teklifin mükellefe sunulmasıdır.385 Bununla 

birlikte kula rızık vermenin onun için mefsedet olduğu bilinirse o zaman rızıktan mahrum 

etmek de Allah’a vâcib olur.386  

Kādî Abdülcebbâr bu düşüncesini hem Kur'ân-ı Kerîm’e hem de konuyla ilgili 

bir hadise dayanarak temellendirmiştir.387 Delil olarak kullanılan âyette şöyle 

buyrulmaktadır: “Eğer Allah, kulları için rızkı yaysaydı elbette onlar yeryüzünde 

azardı.”388 Hz. Peygamber’den (sav) rivayet edildiğine göre Allah Teâlâ şöyle 

buyurmuştur: “Bazı kullarım ancak fakirlik ile ıslah olur. Şayet onları zengin kılsaydım 

bu onları kötü yola sevk ederdi. Bazı kullarım da ancak zenginlik ile ıslah olur. Eğer 

onları fakir kılsaydım bu onları kötü yola sevk ederdi.”389 

Kādî’nın bu istidlâlinden anlaşılmaktadır ki o, rızık ve kulun yararı (salah) 

arasında bir bağlantı kurmuştur. Dolayısıyla yine Kādî Abdülcebbâr’a göre mutlak olarak 

                                                             
381 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XV, 302. 
382 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 437. 
383 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 437. 
384 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 438. Kādî Abdülcebbâr, peygamberin nefret uyandıran şeylerden uzak 

tutulmasını “ve-ce-ce alâ” ile değil “ve-ce-be en” ile ifade etmiştir. Dolayısıyla Kādî Abdülcebbâr’ın, 

Allah’ın peygamber göndermesi ile peygamberini korumasını aynı konumda görmediği de anlaşılmaktadır. 
385 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XI, 47. 
386 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XI, 47. 
387 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XI, 47. 
388 eş-Şûrâ, 42/27. 
389 İbn Ebi’d-Dünyâ, Mecmûatü Resâili-bni Ebî’d-Dünyâ: el-Evliyâ (nşr. Ebû Hâcer Muhammed Saîd b. 

Besyûnî Zağlûl), Beyrut: Müessesetü’l-Kütübi’s-Sekâfiyye 1413/1993, s.9. 



113 
 

rızık vermek Allah’a vâcib değildir. Nitekim onun aşağıda alıntıladığımız pasajı da buna 

işaret etmektedir: 

“Bundan sonra, dini konular dışında aslahın vücûb alellah olmadığını 

delillendireceğiz. Bu sebeple dinî konular dışında yani dünyevî alanlarda aslahın vâcib 

olduğunu söylemek doğru değildir. Zaten, rızıklandırmaması sebebiyle zararın meydana 

gelmediği durumlarda veya aslahı yapmadığında Allah zemmi ve noksanlığı hak etti 

demek de doğru değildir. Çünkü meydana gelen zarar ya da zararın sebebi Allah 

tarafındandır. Ne zaman ki durum bizim dediğimiz gibi olur, -yani rızkın verilmemesinde 

bir mefsedet ortaya çıkarsa- Allah Teâlâ’nın indirmiş olduğu zararı gidermek için rızık 

vermesi kendisine vâcibtir. Ki bu zararda bazı mükellefler için maslahatın bulunması da 

imkânsız değildir. Böylece Allah’ın bu zararı ya da bu zararın sebebini yapması hasen 

olur.”390 

Burada işaret edilmesi gereken mühim bir husus bulunmaktadır. Pasajda 

zikredilen, zararın Allah tarafından meydana gelmesi, kabîh bir durum gibi algılanabilir. 

Oysa daha önce de ifade edildiği üzere Kādî Abdülcebbâr’a göre Allah kabîh bir fiil 

işlemez. O halde buradaki zarar, kabîh bir eylem olmayıp kendisinde hasen yön bulunan 

elemler gibidir.  

Kādî Abdülcebbâr’ın, kulun helak olma tehlikesi ile karşılaştığında rızık 

vermenin Allah için vâcib olduğunu, rızkın kul için şer olması durumunda ise Allah’ın 

onu rızıklandırmaktan mahrum etmesi gerektiğini savunması isabetli olmayan bir görüş 

olarak değerlendirilmiştir. Açlıktan ölen insanların varlığından dolayı, müellifin 

düşüncesinin hatalı olduğu beyan edilmiş ve Kādî’nın söyledikleri doğru kabul edildiği 

takdirde Allah’ın insanların açlıktan ölmemesi için onları rızıklandırması gerektiği fikrine 

ulaşılmıştır.391 Kādî Abdülcebbâr’a buna benzer bir soru takdim edilmiştir. Buna göre 

muarız, rızkı engellemenin kul için salah olduğu düşüncesini ve zararın mahlûkatla 

ilişkisinin sürdürülmesinin Allah’ın hasen fiili olarak görülmesini eleştirir. Sorunun 

cevabında Kādî’nın ivaz ve rızık arasında bir ilişki kurduğu görülmektedir. Zira Allah 

                                                             
390 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XI, 47. 
391 Fatih Yeşiltaş, Bâkıllânî ve Kadı Abdülcebbâr’a Göre Rızık ve Ecel Problemi, MÜSBE, basılmamış 

yüksek lisans tezi, İstanbul 2007, s. 103. 



114 
 

Teâlâ, rızkın kaybedilmesiyle zararın meydana gelmesi arasında bağlantı kurarak, kulun 

salahına olduğu için kuldan rızkı talep etmesini engelleyebilir. Ancak bundan dolayı kula 

ivaz vermesi de gerekir. Bu durum maslahat olduğunda, hastalıkların hasen olması 

gibidir. Ancak rızkın verilmesi konusunda fesadın meydana gelmesinde ve zararın 

nefisten izâle edilmesiyle bağlantılı olduğu bilinen bir yönde insanlardan rızkı talep 

etmek mübah olduğunda, Allah’ın ivaz vermesi vâcib değildir. Fakat rızkın verilmesi ya 

da ondan mahrum edilmesi konusunda salahın meydana gelmesinde, salah ve fesadın bu 

konuda teklifle ilişkisi kalmaz. Böylece Allah Teâlâ, onu rızıklandırması ya da mahrum 

etmesi konusundan tefaddulde bulunmuş olur. Çünkü bu konuda rızık vermek ya da 

vermemek vâcib değildir. Bu konumda verilen şey nimet olur. Nimet konusunda da Allah 

Teâlâ’nın tefaddulde bulunması gerekir.392 

2.1.7. Kulun Tevbesini Kabul Etmek 

Muʽtezile düşüncesinde incelikle ele alınan konulardan biri de tevbedir. Kādî 

Abdülcebbâr da tevbe bahsini eserlerinde geniş ve çok yönlü bir şekilde tartışmıştır. 

Tevbenin mahiyeti, tevbe-iʽtizar ilişkisi, hangi günahlardan tevbe edilmesi gerektiği, 

tevbe etmenin vâcib olması, tevbenin ikâbı ve zemmi düşürmesi, tevbenin kabulü gibi 

meseleler bu başlık altında ele alınmıştır. 

Burada, ilk olarak Kādî Abdülcebbâr’a göre tevbe ve iʽtizar kavramlarını kısaca 

açıklamak yerinde olacaktır. Buna göre tevbe, hak edilen zemmi ve ikâbı ortadan kaldıran 

bir isimdir. İʽtizar ise özrümüzü kabul etmesini istediğimiz kişiye karşı yapmış 

olduğumuz kötülük sebebiyle hak edilen zemmi izâle eden bir isimdir. İsimler farklı olsa 

da onlar cins olma noktasında birdir. Bu sebeple onların hükümlerinde de neredeyse 

farklılık yoktur. Çünkü onlardan her biri ilintili olduğu şey hususunda müstehak olanı 

ortadan kaldırır.393  

İʽtizar ile tevbe arasındaki farka gelince tanımlardan da anlaşılmaktadır ki, tevbe 

hem cezayı hem de zemmi yok ederken; iʽtizar yalnızca zemmi ortadan kaldırmaktadır. 

Nitekim Kādî Abdülcebbâr da iʽtizarın ikâbı ortadan kaldırmadığını, ikâb ve zemmin 

                                                             
392 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XI, 47. 
393 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIV, 311. 



115 
 

ikisini birden izâle edenin ancak tevbe olduğunu belirtmiştir.394 Yine onların ikisi 

arasındaki farklardan biri de, tevbenin Allah ile kul arasındaki ilişkiden dolayı gerekmesi; 

iʽtizarın ise mahlûkat arasında geçen şeyden dolayı gerekmesidir.395 

Tevbe etmenin ve iʽtizarın kula vâcib olduğu, Kādî Abdülcebbâr tarafından 

kabul edilmiştir. Nitekim Kādî’ya göre zararı def etmenin vâcib olduğu bilinmektedir. 

Mükellef bir fiili işlediğinde ya da yapması gereken bir fiili ihlal ettiğinde zemmi ve ikâbı 

hak eder. Bu fiillerden dolayı kişinin kendisi hakkında terettüp eden yergiyi ve cezayı 

ortadan kaldırmasının yegâne yolu ise tevbe etmektir.396  

Tevbenin kabul edilmesinin vâcib olmasına gelince bu da Muʽtezilî âlimlerin 

ittifakla kabul ettikleri bir vâcib değildir. Ancak Fahreddîn er-Râzî, Muʽtezile ulemâsının 

tevbenin kabulünün vücûbiyetini aklen temellendirdiklerine işaret etmiştir.397 

Kādî Abdülcebbâr, Şerhu’l-Usûli’l-hamse’de tevbe bahsini incelemesine 

rağmen tevbenin kabulüne değinmez. Ancak el-Muğnî’de tevbenin kabulünün 

vücûbiyetini müstakil bir fasıl altında ele alır.398 Ayrıca vücûb alellahın ancak teklifle 

birlikte doğacağını belirttiği yerlerde de bu başlığın altına girecek olan fiilleri 

zikretmesine rağmen buralarda tevbeye yer vermez. İncelendiği kadarıyla el-Muğnî’de de 

tevbenin kabul edilmesini “ve-ce-be alâ” ile kullanmaz. Fiilin harfi cersiz kullanımını 

tercih eder. Yine tespit edilebildiği kadarıyla o, sadece Şerh’in “Fâsıkların Cehennemde 

Sürekli Kalması” babında, tevbeye atfedilecek bir şekilde “ve-ce-be- aleyhi” ifadesini 

kullanır.399 

                                                             
394 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIV, 318. 
395 Kādî Abdülcebbâr, el-Muhtasar, s. 234. 
396 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIV, 325. Kādî, Şerh’te, bir kimsenin bir itikata inanıp sonra inandığı 

itikadın fâsid, bâtıl ve hatalı olduğunu öğrenirse o kişinin tevbe etmesinin vâcib olduğunu belirtir. bk. Kādî 

Abdülcebbâr, Şerh, II, 685. Hangi günahlardan dolayı kişinin tevbe etmesinin vâcib olduğunun da ayrı bir 

tartışma konusu olduğuna işaret etmek gerekir. 
397 Fahreddîn er-Râzî, Tefsîr-i Kebîr: Mefâtihu’l-Gayb (trc. Suat Yıldırım, Lutfullah Cebeci, Sadık Kılıç, 

Sadık Doğru), Ankara: Akçağ Basın Yayın Pazarlama 1991, XII, 168. Fahreddîn er-Râzî, tevbeyi kabul 
etmenin aklen değil Allah’ın vaadi, lutfu ve ihsanı itibari ile vâcib olduğunun âlimler tarafından kabul 

edildiğini de ekler. Ayrıca o, Muʽtezile mütekellimlerinin büyük günahlardan kaçınıldığında küçük 

günahların da bağışlanacağının vâcib olarak kabul ettiğini nakleder. bk. Fahreddîn er-Râzî, Tefsîr-i Kebîr, 

VII, 548.  
398 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğni, XIV, 337-344. Söz konusu başlık: في بيان وجوب قبول التوبة 
399 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 597.  



116 
 

Aslında Kādî Abdülcebbâr’ın adalet anlayışı ve vücûb alellah tezi ile ilişkisi 

bakımından tevbenin kabulünün vâcib olmasını savunması uzak bir ihtimal değildir. 

Nitekim İbnü’l-Melâhimî de Kādî Abdülcebbâr’ın, “Şeyhlerimiz, mükellifin tevbe edeni 

cezalandırmasının hasen olmadığı konusunda ittifak etmişlerdir. Şayet tevbesinden sonra 

kişi cezalandırılırsa bu zulüm olur.” dediğini nakleder.400 Buradan hareketle, Kādî 

Abdülcebbâr’a göre Allah’ın kabîh fiil işlemeyeceği tezi de göz önünde 

bulundurulduğunda, Allah Teâlâ’nın tevbe edeni cezalandırması kabîh bir fiil olduğundan 

kulun tevbesinin kabul edilmesi de vücûbiyet doğurmaktadır.  

Tam da bu noktada akla tevbenin kabul edilmesi neden tefaddul olmasın? 

şeklinde bir soru gelmektedir. Nitekim Bağdat Muʽtezilesi, Allah’ın tevbeyi kabul etmesi 

ve ikâbı düşürmesinden dolayı teşekkürü hak ettiğini ifade eder. Çünkü onlara göre vâcib 

olan bir fiilden değil tefaddul olan bir fiilden dolayı teşekkür hak edilir. Ancak İbnü’l-

Melâhimî onlara şöyle diyerek itirazda bulunur: “Tefaddulün vücûb yönü sâbit olduğu 

zaman, teşekkürü hak eder. Görmez misiniz? Çocuğunu terbiye eden bir baba -ki onu 

terbiye etmek babaya vâcibtir- da teşekkürü hak eder. Tevbeden sonra ikâbın düşmesi de 

tıpkı böyledir. Lutuf, sevab gibi fiiller de Allah’a vâcib olmasına rağmen Allah da bu 

fiillerinden dolayı teşekkürü hak eder.”401 

Ancak Kādî’ya göre, tevbenin vücûbiyetini delillendirmede en önemli unsur 

tevbenin kabulünün teklifle ilişkisidir. Kādî Abdülcebbâr’ın bu tercihi, yani teklif ile 

ilişkilendirmesi, söz konusu ilâhî fiilin vücûb alellah olarak görüldüğüne işaret eder. Aynı 

zamanda tevbenin kabulünün vücûb alellah olarak görülen diğer ilâhî fiillerle aynı zemine 

oturması da sistem açısından tutarlılığı sağlar.  

Buna göre eğer tevbenin kabulü vâcib olmasaydı, ikâbı hak eden kimsenin 

tekliften dolayı kınanması Allah için kabîh bir fiil olurdu. Çünkü ibadetlerle mükellef 

tutmanın amacı, ancak teklif sayesinde sevaba ulaştırmak içindir. Eğer kişinin tevbesi 

kabul edilmezse onun teklifi hasen olmaktan çıkar. Zira onun için artık sevap kazanmaya 

bir yol yoktur. Oysa sevabın artmaması da kabîhtir.402 İbnü’l-Melâhimî de benzer bir akıl 

                                                             
400 İbnü’l-Melâhimî, Kitâbu’l-Fâik, s. 435. 
401 İbnü’l-Melâhimî, Kitâbu’l-Fâik, s. 437. 
402 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIV, 340. 



117 
 

yürütmeyle tevbenin vâcib olduğunu ifade eder. Zira kabîhi işleyen bir kimsenin ikâb ve 

cezadan kurtulmasının tek yolu tevbedir. Eğer tevbe ile onun cezası düşmezse, büyük 

günah işlemesinden sonra kişinin teklifi hasen olmaz. Çünkü teklif ancak sevabın arttığı 

durumlarda hasen olur. Büyük günahtan dolayı kişinin ikâbtan kurtulması mümkün 

değilse o zaman onun sevabının artması da batıl olur.403 

Yukarıda görüldüğü üzere tevbenin vücûbiyetinde yalnızca teklif de etkili 

değildir. Aynı zamanda tevbenin vücûb alellah olarak kabul edilmesiyle ikâbı düşürmesi 

arasında da bir bağlantı bulunmaktadır. Nitekim İbnü’l-Melâhimî, iki noktayı da 

birleştirerek tevbenin vücûbiyetini ortaya koymaya çalışır. Aslında bu durumun Kādî 

Abdülcebbâr için de aynı olduğu düşünülebilir. 

Bilindiği üzere Kādî Abdülcebbâr’a göre tevbe cezayı düşürür. O, bunu duyular 

dünyasından özür dileme (iʽtizar) örneğinden hareketle inceler. Örneğin suçlu bir kimse, 

muhatabından samimi bir şekilde özür dilerse bundan sonra o kimsenin zemmedilmesi 

gerekmez. Bu da gösterir ki özür dileme, suçtan dolayı doğan kınamayı düşürür. Tevbe 

de tıpkı bunun gibidir.404 Bir kimse işlediği günahtan dolayı nasuh bir tevbe ederse artık 

o kimse bu günahından dolayı kınanmaz. Tevbe eden ve özür dileyen kimsenin 

kınanmasın kabîh olması, tevbenin kabul edilmesinin vâcibliğini de doğrudur. Tevbenin 

kabul edilmesinden maksat ise sevabı hak ettirmeksizin onun ikâbı düşürmesidir.405 

Tevbenin kabulünün vâcib olduğu ortaya konulduktan sonra burada, “Allah, her 

günahın tevbesini kabul eder mi?” şeklinde bir soru açığa çıkmaktadır. Kādî Abdülcebbâr 

bu soruya “ evet ” yanıtını vermektedir. Tevbenin kabulünün vâcib olmasına delâlet eden 

hususlar aynı zamanda tevbenin herhangi bir günaha mahsus olmadığını da ortaya 

koyar.406 İbnü’l-Melâhimî de Kādî’nın bu görüşüne katılmaktadır. Zira ona göre de ister 

küfür ister fısk olsun her türlü günahtan dolayı tevbenin kabul edilmesi vâcib olmuştur. 

Bazı selef âlimlerinin büyük bir günah ve rezil bir iş olmasından dolayı Müslümanı 

öldüren kimse için tevbenin olmadığını, tevbe ettiği zaman o kimsenin tevbesinin kabul 

                                                             
403 İbnü’l-Melâhimî, Kitâbu’l-Fâik, s. 435-436. 
404 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 749. 
405 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIV, 337. 
406 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIV, 373. 



118 
 

edilmeyeceğini düşündüklerini aktarır. İbnü’l-Melâhimî bununla ilgili olarak aşağıda 

zikredeceğimiz bir rivayetin var olduğunu da belirtir.407  

Buna göre, Hasan el-Basrî’nin mezhebinden birini, bu kişinin durumunu yani 

Müslüman birini öldüren kimsenin halini, Amr b. Ubeyd’e soran kimseyi o, şöyle diyerek 

zor durumda bırakmıştır: Kâtil, ya fâsıktır ya münafıktır ya da kâfirdir. Onun kâfir 

olduğunu varsayalım, Allah şöyle buyurmuştur: “Kâfirlere söyle, eğer (iman edip, 

düşmanlıktan ve savaştan) vazgeçerlerse geçmiş günahları bağışlanır.”408 Onun münafık 

olduğunu varsayalım, Allah onun hakkında şöyle demiştir: “Şüphesiz ki münafıklar, 

cehennem ateşinin en aşağı tabakasındadırlar. Onlara hiçbir yardımcı da bulamazsın. 

Ancak tevbe edenler başka.”409 Onun fâsık olduğunu varsayalım, Allah Teâlâ onun için 

şöyle demiştir: “İşte bunlar fâsık kimselerdir. Ancak tevbe edenler müstesna.”410  

Bu konuyla ilgili işaret etmemiz gereken bir husus daha bulunmaktadır. 

Râzî’den gelen nakillere dayanıp411 ayrıca Kādî’da bulunan bazı ifadeler yorumlanarak 

                                                             
407 İbnü’l-Melâhimî, Kitâbu’l-Fâik, s. 437. Burada zikretmemiz gereken mühim bir husus da kullanılan 

delilin semʽî olmasıdır. Muʽtezile ulemâ özellikle semiyyât bahislerinde vahyin delâletine sıkça 

başvurmaktadır. 
408 el-Enfâl, 8/38. 
409 en-Nisâ, 4/145-146. 
410 en-Nûr, 24/4-5. 
411 Fahreddîn er-Râzî, Nisâ Sûresi 17. ayeti  ُوَءَ بَِِهَالَةٍ ثَُُّ يَ تُوبوُنَ مِن قَريِبٍ فأَُوْ لئَِكَ يَ تُوب وْبةَُ عَلَى اللّهِ للَِّذِينَ يَ عْمَلُونَ السُّ اَ الت َّ إِنََّّ
 tefsir ederken, tevbenin kabul edilmesinin aklen vâcib olduğunu kabul    اللّهُ عَلَيْهِمْ وكََانَ اللّهُ عَلِيماً حَكِيماً  ﴿١٧﴾

edenlerden biri olarak Kādî Abdülcebbâr’ı zikreder. Râzî’nin rivayetine göre Kādî’ya göre tevbenin 

vücûbiyetinde iki delil câridir. Buna göre ayeti kerimede geçen “alâ” lafzı vücûb ifade etmektedir. Bundan 

dolayı Allah Teâlâ’nın “Allah katında makbul olan tevbe…” tabiri, Allah’ın tevbeleri kabul etmesinin aklen 

vâcib olduğunu göstermektedir. Kādî’nın ilk istidlâli bu açıdan dilseldir. Râzî’ye göre, Kādî 

Abdülcebbâr’ın ikinci delâleti Kur'ân-ı Kerîm’de ki nizâm ve tekrarların yorumlanması ile alâkalıdır. Buna 

göre, “Allah katında makbul olan tevbe” ifadesini yalnızca onun tevbeleri kabul etmesi anlamına 

hamledersek, o zaman bu sözle, ayetin devamında yer alan “İşte Allah’ın tevbelerini kabul edeceği kimseler 

bunlardır.” kısmı arasında herhangi bir fark kalmaz. Nitekim aslında bu ifade, Allah’ın tevbeleri bilfiil 

kabul ettiğini haber vermektedir. Dolayısıyla önce geçen tabiri, tevbeleri kabul etmesinin vâcib olmasına; 

son ifadeyi de tevbeleri bilfiil kabul ettiği mânasında alırsak iki ibare arasındaki fark ortaya çıkar, herhangi 

bir tekrarın olmadığı da anlaşılmış olur. bk. Fahreddîn Râzî, Tefsîr-i Kebîr, VII, 428. Fahreddîn er-Râzî’nin, 
Kādî’ya nisbet ettiği görüşlere, Kādî’nın eserlerinde rastlanmamıştır. bk. Cihat Tunç, “Tövbe Hakkında 

Bazı Meseleler”, Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, XXIV, 1981, s. 405. (Ancak makale sahibi 

burada yalnızca Şerhu’l-Usûli’l-hamse adlı eserde mezkur delilleri bulamadığını kaydeder.) Fakat yukarıda 

işaret edilen birinci delâlet, alanında otorite olarak kabul edilen Muʽtezile müfessiri Zemahşerî’nin eserinde 

yer almaktadır. Bir başka şekilde ifade edecek olursak, Fahreddîn er-Râzî tarafından Kādî Abdülcebbâr’a 

nisbet edilerek aktarılan görüşlere Zemahşerî’nin eseri Keşşâf’ta rastlanmaktadır. Nitekim o Nisâ 

Sûresi’nin 17. ayetini tefsir ederken tevbeyi kabul etmenin Allah üzerine vâcib olan hususlardan olduğunu 

zikretmiştir. Zemahşerî’ye göre ayette geçen “Allah katında makbul olan tevbe” ifadesi, bazı taatlerin kula 

vâcib olması gibi tevbenin kabulünün Allah’a vâcib olduğunu bildirmek içindir. Nitekim ayetin devamında 

geçen “İşte Allah’ın tevbelerini kabul edeceği kimseler bunlardır.” ifadesi de Allah’ın kendisine vâcib olanı 



119 
 

bazı araştırmalarda Kādî Abdülcebbâr’ın meseleyi diyalektik bir metotla ele aldığı, 

tevbeyi vücûb alellah olarak kabul ettiği beyan edilmiştir.412 Ancak söz konusu iddianın 

delâleti olarak işaret edilen el-Muhtasar adlı eserdeki soru tevbe ile ilgili olmayıp ikâb ile 

ilgilidir. Nitekim vaîd ile ilgili bölümde Kādî Abdülcebbâr’a önce, tevbe kabul 

edildiğinde tevbenin ikâbı düşürüp düşürmeyeceği sorulmuş, Kādî Abdülcebbâr da, 

kendisine kötülüğü dokunan bir kimse için özür dileyenden kınamanın kalkması gibi 

tevbenin de cezayı düşüreceğini bildirmiştir. Birçok ayette geçen “tevbe edenler hariç”413 

ibaresini de, kişiden ceza ve vaîdin kalkacağına delil olarak zikretmiştir.414 Zikredilen 

pasajın devamında ise Kādî’ya, ikâbın vücûb alellah olup olmadığı sorulmuştur.415 

Dolayısıyla metnin yalnızca bu kısmından hareketle Kādî Abdülcebbâr’a göre tevbenin 

vücûb alellah olduğunu iddia etmek isabetli bir yaklaşım değildir. 

Yine günah işleyeni kınamanın hasen bir fiil olduğu ancak günahından tevbe 

eden bir kimsenin yerilmesinin hasen olmaktan çıkıp kabîh bir fiil haline geldiği, 

kınamanın güzel olmayışının nedeninin ise günahından fazla bir iyiliğin yapılmasına 

bağlı olduğunu belirten416 Kādî’nın ifadeleri de değerlendirilmiştir. Buna göre bir 

kimsenin günah işlemesinin ardından onun cezalandırılması hasen olmaktadır. Bunun 

delili de Allah’ın bütün fiillerinin hasen olup O’nun kabîh fiil işlemekten münezzeh 

olmasıdır. Dolayısıyla bu istidlâle göre Allah günahkârları mutlaka cezalandıracaktır. 

Eğer insanlar günahlarını aşan bir taatle o günahı telafi etmeye çalışırlarsa bu durumda 

Allah’ın onları cezalandırmamasının Allah’a vâcib olduğu beyan edilmiştir. Çünkü Allah 

Teâlâ’nın böyle bir kimseyi cezalandırması da kabîh bir fiildir.417 Tevbenin kabulünün 

vücûb alellah olarak nitelenmesinde, Allah’ın kabîh fiil işlememesinin delil olarak 

sunulmasının diğer açıklamalardan daha tutarlı olduğunu ifade edebiliriz. 

                                                             
yerine getireceğine dair bir vaattır. Tıpkı kulun vâcibleri yerine getirme hususunda söz vermesi gibi, 
Allah’ın onların tevbesini kabul edeceğinin bildirmesi de bağışlamanın şüpheye mahal olmaksızın 

gerçekleşeceğinin ilanıdır. bk. Zemahşerî, el-Keşşâf an hakâiki’l-tenzîl ve uyûni’l-ekâvîli fî vücûhi’t-te’vîl, 

Beyrut: Dâru İbn Hazm 2012, s. 255. 

412 Salih Sabri Yavuz, “Tevbenin İtizali Yorumu”, Din Bilimleri Akademik Araştırma Dergisi, X/3 (2010), 

s. 18. 
413 Mesela bk. el-Bakara, 2/160; el-Âl-i İmrân, 3/89; en-Nûr, 24/5; el-Furkan, 25/70. 
414 Kādî Abdülcebbâr, el-Muhtasar, s. 234. 
415 Bu pasaj “İsyana Karşılık Ceza Vermek” bahsinde ele alınmıştır.  
416 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIV, 313. 
417 Salih Sabri Yavuz, “Tevbenin İtizali Yorumu”, s. 19. 



120 
 

Bağdat Muʽtezilesi’nin söz konusu ilâhî fiil hakkındaki görüşleri incelendiğinde 

onların Basra Muʽtezilesi’nden farklı düşündükleri görülmektedir. Onlara göre tevbenin 

ikâbı düşürmesinde bir etkisi yoktur. Allah Teâlâ lutfundan dolayı tevbe sırasında cezayı 

düşürür.418 Dolayısıyla tevbeyi kabul etmek cömertliktir. Zira tevbenin ikâbı düşürmesi 

de tefaddul sayesindedir.419  

Bağdat Muʽtezilesi’nin bu görüşü tevbenin kabulünün vücûbiyetinde de etkili 

olmuştur. Çünkü Allah Teâlâ, tevbeyi kabul edip ikâbı düşürdüğünde, şükrü hak etmiş 

olmaktadır. Vâcib bir fiilden dolayı şükür gerekmediği için tevbeyi kabul etmek de 

tefadduldür. Zira tefaddulde hak edilmiş bir teşekkür vardır.420 

2.1.8. İâde (Yeniden Yaratmak) 

Öldükten sonra yeniden yaratılma İslâm kelâmcılarının ittifakla kabul ettiği 

hususlardan biridir. Çünkü iâde aslında ilk yaratılmayı belli amaca bağlayan bir sonuçtur. 

Nitekim Allah Teâlâ insanı yaratmış ve onu mükellef kılmıştır. Teklifin sonunda 

insanların teklife muhatap olmalarına göre kendileri için hazırlanan bir son olduğu haber 

verilmiştir. İşte bu sonun gerçekleşmesinin olanağı ancak yeniden yaratılmayla söz 

konusudur. 

Muʽtezilî düşünceye göre yeniden yaratılması Allah’a vâcib olanlar, sevap ve 

ivaz alacağı olan kimselerdir. Zira bu hakların verilmesi ancak yeniden yaratma ile 

mümkün olmaktadır. Çünkü hakların hak sahibine verilmesi yeniden yaratma olmaksızın 

mümkün değildir. Zaten vahiy de, aleyhlerinde ikâb gibi hakların olduğu kimseleri ve 

diğer hayvanları Allah’ın yeniden yaratacağına delâlet etmektedir. 

Daha önce lutuf ve peygamber göndermek konusunda zikredildiği üzere iâde de 

Kādî Abdülcebbâr’a göre mutlak olarak Allah’a vâcib değildir. Kādî, yok olmalarından 

sonra yeniden yaratılmaya konu olması bakımından insanları üç kısımda mütalaa eder.421 

                                                             
418 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 749. 
419 İbnü’l-Melâhimî, Kitâbu’l-Fâik, s. 435. 
420 İbnü’l-Melâhimî, Kitâbu’l-Fâik, s. 436. 
421 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XI, 465-466. 



121 
 

Buna göre sevabı ve bazı yönlerden de ivazı hak eden kimse için iâde vücûb alellah iken 

cezayı hak eden kimse için iâdenin gerçekleşmesi aklen vücûb alellah değildir. 

Kādî, yeniden yaratmayı öncelikle teklif ve sevapla ilişkisi bakımından inceler. 

Allah Teâlâ insanları mükellef kılmış, onlara yaptığı fiiller karşılığında sevabı da va’d 

etmiştir. Teklife muhatap olan insan, teklifin sonunda kabîhten kaçınarak, vâcible de amel 

ederek sevabı almayı hak etmiştir. Bu mükellefin yaptıklarından dolayı hak ettiğini 

alacağı yer ise kuşkusuz âhirettir. İnsanın fenâsından sonra sevap almasına olanak tanıyan 

durum ancak onun yeniden yaratılması ile yani iâde ile gerçekleşebilir.  

Kādî, burada farklı bir metotla iâde ile va’d arasında karşılıklı bir ilişki kurarak 

görüşlerini temellendirir. Nitekim ona göre yeniden yaratılma konusunda kesin bilgimiz, 

bize hak edilen sevabın mutlaka gerçekleşeceğine dair bir delildir.422 Bir başka ifadeyle 

ona göre va’din gerçekleşeceğinin delili iâde; iâdenin gerçekleşeceğinin delâleti de va’d 

olmaktadır. 

İvazı hak eden kimseye gelince onun yeniden yaratılması bazı yönler dışında 

vâcib değildir. Çünkü ivaz daimi değildir; son bulacaktır. Zaten bu yönüyle ivaz, sevaptan 

da ayrılmaktadır. Bundan dolayı son bulacak bir vakit içinde ivazın verilmesi 

mümkündür. Durum böyle olduğunda yani ivazın devamlı olmadığı kabul edildiğinde, 

bir vakitte ona ivazın verilmesinin imkânsız olmadığı aklen anlaşılabilir bir husustur.423 

O halde Kādî’ya göre ivazı hak eden kimsede, iâdenin vâcib olmadığı durum, çektiği elem 

neticesinde dünyada ivazını alan için olmalıdır. Zira canlının âhirette yeniden 

yaratılmasını gerektiren sebep ortadan kalkmıştır. Çünkü o, elde ettiği ivazı ölmeden önce 

dünya hayatında almıştır. 

Yine Kādî Abdülcebbâr’a göre Allah Teâlâ bir canlıyı ivaz alacağı olmaksızın 

öldürebilir. Zira ivaz, elem ve keder yoksa ölüm sebebiyle hak edilmez. Allah Teâlâ da 

buna kâdirdir. Yani dilerse kişiye elem vermeden canını alabilir. Durum böyle olduğunda 

da canlı olanın ivazı hak etmesini gerektiren bir durum meydana gelmez. Fakat bunlara 

                                                             
422 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 499. 
423 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XI, 465. 



122 
 

rağmen ivaz, bazı yönlerden dolayı iâdeyi de vâcib kılabilir.424 Bu da anlaşılacağı üzere 

dünyada hak ettiği ivazı alamayan kimseler için geçerlidir. 

İkâbı hak eden kimseye gelince onun yeniden yaratılması aklen vâcib değildir. 

Çünkü ceza, Allah’ın hakkı değil kulun üzerine doğan bir haktır. Bu konudaki delil ise, 

cezanın düşürülüp ikâbı hak eden kimsenin affedilmesinin Allah için hasen olmasıdır. 

Allah Teâlâ onu yeniden yaratmamayı mümkün görerek, onu affederek tefaddulda 

bulunmayı seçebilir. Hatta bu durum ister kâfir olsun ister fâsık her ikisi için de geçerlidir. 

Zira onlar hangi halde bulunursa bulunsunlar hasen olan onların affedilmesidir.425 

Herhangi bir hak hususunda kendisi hakkında istihkakın gerçekleşmediği kimse 

konusunda Allah, başlangıçta onun yaratılmasında muhayyer olduğu gibi iâdesinde de 

muhayyerdir. Bu aklen sâbittir. Ancak vahiy, Allah’ın cezayı hak edenlere tehdidi, ivazı 

hak ederek ölen kimseye de va’di haber verdiğine işaret eder. Zira intisâfın ve karşılığın 

gerçekleşeceği yer şüphesiz âhirettir.426 

Kādî Abdülcebbâr, çocukların yeniden yaratılması konusunda da benzer bir tavır 

içindedir. O, cennette çocukların iâdesinin vahiy ile sâbit olduğunu kabul eder. Hatta bazı 

ulemânın, cennette var olduğu haber verilen hurilerin427 ve vildânların428 çocuklardan 

olduğunu da aktarır. Onların iâdesinin semʽan vâcib olduğunu kabul etmediklerini de 

sözlerine ekler. Çünkü deliller ve haberler, fiillerin durumuna göre değişmez. Sonuç 

itibariyle biz biliyoruz ki Allah Teâlâ kuşkusuz iâdeyi seçecektir.429 

İâdenin nasıl gerçekleşeceği de tartışmaya konu olan hususlardandır. Yani 

yeniden yaratma kişinin canlı kalmasını sağlayan unsurlarla mı gerçekleşir yoksa onun 

aynı ile yaratılması mı gerekir? Muʽtezile düşüncesinde yeniden yaratma konusunda 

bedenin iâdesinin ön planda olması, onların insanın mahiyeti konusundaki düşünceleri ile 

paraleldir. 

                                                             
424 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XI, 465. 
425 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XI, 466. 
426 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XI, 466. 
427 “Onlar için saklı inciler gibi, iri gözlü huriler de vardır.” el-Vâkıa, 56/22-23. 
428 “Ebediyen genç kalan uşaklar onların etrafında dolaşırlar.” el-Vâkıa, 56/17. 
429 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XI, 467. 



123 
 

Kādî bu konuda canlıya mahsus olan organlarla iâdenin olması gerektiğini 

savunur. Çünkü hayy yani diri olmak kendine mahsus bir bünyeye sahip olan cisme 

bağlıdır. Bundan dolayı yeniden yaratmada organlara (eczâ) itibar edilir. Çünkü bir şey, 

kendisinde hayatın var olabilmesi için idrak etmesini ve hissetmesini mümkün kılan 

kendine özgü bir sıfatla nitelendiğinde, hayy olarak vasıflanır. Örneğin A şahsının 

organları değiştirildiğinde onun bizzat kendisi (aynı) olduğunu iddia etmek doğru 

değildir. Dolayısıyla cüzlerin değişmesiyle canlının kendisinin yeniden yaratılması da 

sahih olmayacaktır.430 Bundan dolayı iâde de yeniden yaratılacak olanın canlılığı 

sağlamasına ek olarak, o şeyin kendilik vasfını kazanmasına sebep olan organlarının 

korunmasına da itibar edilecektir. 

Ebû Ali ve Ebû Haşim’in, Allah’ın kudreti dâhilinde olanı yeniden yaratmasını 

mümkün gördüklerini ittifakla kabul ettikleri aktarılır.431 Gelen iki nakle göre Cübbâîler 

iâde konusunda kişinin canlı olmasına yetecek miktarda iâdesinin vâcib olduğunda görüş 

birliği içindedirler. Ancak onlar buna ek olarak başka bir organın eklenmesinin mümkün 

olup olmayacağında ihtilaf etmişlerdir. İlk aşamada Ebû Ali bu organların eklenmesinin 

vâcib olduğunu söylerken Ebû Haşim böyle bir vücûbiyetin söylenemeyeceğini 

belirtmiştir. Ancak Ebû Haşim daha sonra kişilerin birbirinden ayrılmasını sağlayan şeyin 

bedenin tamamı olduğunu sebep olarak göstererek iâdeye ek olarak bedenin tamamını 

(telif) da vâcib görmüştür. O bu kanaati ile Ebû Ali’ye katılmıştır. Ancak onun bu 

görüşünde devam etmediği ve ilk görüşüne tekrar döndüğü de aktarılmaktadır.432  

2.1.9. İsâbe (İtaat Edene Sevap Vermek)  

Muʽtezile kelâmının üçüncü ilkesi olarak kabul edilen va’d ve vaîd, Allah’ın 

itaat eden kullara karşı sevabı vaat etmesi; isyan içinde olan kullarını da ceza ile tehdit 

etmesinin kavramsallaştırılmasıdır. Bu ilkeyle ilgili olarak va’d ve vaîdin yanı sıra 

“ileride bir işi yapacağını haber verip yapmama” (hulf) ve “içeriği vakıaya aykırı olan her 

türlü haber” (kizb) gibi kavramlar da incelenmiştir. 

                                                             
430 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XI, 467. 
431 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XI, 459. 
432 Orhan Ş. Koloğlu, Cübbâîler’in Kelâm Sistemi, s. 370. 



124 
 

Kādî’ya göre va’d, gelecekte, bir başkasına faydayı ulaştırmayı ya da ondan bir 

zararı def etmeyi kapsayan her türlü haberdir. Vaîd ise yine gelecek zaman diliminde, bir 

başkasına ulaşacak zararı ya da ondan mahrum olunan yararı içeren her türlü haberdir. 

Bu tanımlarda en önemli unsur “gelecek (müstakbel)” kavramıdır. Kādî Abdülcebbâr da 

tanımlamalarda müstakbelin mutlaka kullanılması gerektiğini ifade eder. Çünkü şimdiki 

zaman diliminde faydanın sağlanması ya da zararın verilmesi gerçekleşirse o takdirde 

sözün sahibi “va’d eden” ya da “tehdit eden” konumunda olmaz.433  

Anlaşılacağı üzere va’d ve vaîd ilkesi, Allah’ın itaatkâr kullarına sevabı; 

isyankâr kullarına da cezayı haber vermesini, vaat ettiği ve tehdit ettiği şeyin şüpheye 

mahal olmaksızın gerçekleşeceğini bununla birlikte Allah’ın, va’d ve vaîd hususunda 

yalan söylemesinin (kizb) ve sözünden dönmesinin (hulf) mümkün olmadığını bilmek 

gibi temel önermeleri kapsar. Çünkü yalan söylemek ve sözünden dönmek kabîh bir 

fiildir. Oysa Allah Teâlâ kabîh fiili işlemez. Çünkü onun kötülüğünü ve o fiile muhtaç 

olmadığını bilir.434 

İtaate karşılık sevap vermenin vücûbiyetine geçmeden önce sevap kavramının 

Kādî Abdülcebbâr tarafından nasıl tanımlandığını bilmek ilkenin anlaşılmasını 

kolaylaştıracaktır. Allah’ın hayy olanlara sunmak üzere yaratmış olduğu menfaatler üç 

kısımdır: tefaddul, ivaz ve sevap. Tefaddul, kişinin kendisine değil ama başkasına 

ulaştırdığı bir menfaattir. İvaz ise iclâl ve tazîm yolu dışında hak edilen bir menfaattir. 

Sevap ise iclâl ve tazîm yolu ile hak edilen menfaattir.435 Görüldüğü üzere sevabın 

tanımında iki unsur karşımıza çıkmaktadır: Bunlardan ilki sevabın hak edilen bir menfaat 

olmasıdır. Diğeri ise sevab sayesinde kulun derecesinin yükseltilmesidir. Yani sevap özü 

itibariyle kulun kendi fiillerinden dolayı kazandığı faydadır. Bundan dolayı da kul tazîm 

ve iclâli hak etmektedir. Bu bağlamda Kādî’ya göre yalnızca mükellef olan kimseler için 

sevabın olduğunun kabul edilmesi436 oldukça makul gözükmektedir. 

                                                             
433 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, I, 219. 
434 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, I, 221. Hulf ve yalan gibi kavramlarının va’d ve vaîd ile ilişkisi ise Allah’ın 

itaatkâr ve âsilere vereceği cezaların gerçekleşmesi ya da bunların terk edilmesiyle ilgilidir. Bize ulaşan 

nakillerde Allah Teâlâ taate karşı sevabı isyana karşı da cezayı haber vermiştir. Muʽtezile düşüncesine göre 

Allah’ın bu sözden dönmesi imkânsızdır. 
435 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, I, 141; Şerh, II, 619. 
436 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, I, 141. 



125 
 

Muʽtezile düşüncesinde va’d olarak ifade edilen itaat edene sevap vermek, 

Kādî’ya göre teklifin gerektirdiği bir vücûbtur. Yaratıcı kullarını meşakkatli fiillerden437 

dolayı mükellef kılar; mükellef ise kendisine vâcib olanı eda eder, kabîhten sakınır, 

sevaplarını boşa çıkarmazsa bunun karşılığında Allah’ın kula sevap vermesi gerekir. 

Hatta bu miktar yeterli de değildir. Onun mislinin sevap olarak verilmesi veya normal bir 

lutuf olmasının ötesinde, sevabın göz dolduran bir miktara ulaşması gerekir. Aksi 

takdirde teklif hasen olmaz. Eğer Allah bu meşakkatli fiillerin karşılığını vermeseydi 

zalim ve abesle iştigal eden olurdu.438 Bunlar da kabîh fiillerdendir.439 Halbûki Kādî’ya 

göre tanrı asla zalim değildir ve onun bütün fiilleri bir amaca dayanır. Nitekim Allah 

kullarına meşakkati mutlaka bir sebebe binaen vermiştir. Aksi takdirde o bir gaye 

olmaksızın kullarını mükellef kılmış olur ki bu tanrı tasavvuru hakkında imkânsızdır. Bu 

açıklamalar, itaat edene sevap vermedeki vücûbiyetin asıl hedefinin, daha öncede 

mükerreren ifade edildiği üzere, Allah’ı zulümden tenzih etmek olduğuna işaret 

etmektedir.440 Nitekim Allah Teâlâ, vaʽd ettiği sevabı vermese idi kendisi hakkında zem 

gerekirdi.441  

Görüldüğü üzere taat karşısında sevabın vücûbiyeti aklen yapılmaktadır. Ancak 

bu konuda Kādî Abdülcebbâr, vahyi de göz önünde bulundurur ve itaate karşı sevap 

vermenin vücûbiyetinin naklen de temellendirilebileceğini savunur. Zira âyet-i 

kerîmelerde Allah, itaat edenlere sevap vaat ettiği gibi âsileri de cezalandıracağını 

bildirmiştir. O halde va’d ve vaîd vâcibtir. Çünkü vâcib olmasalardı hasen de 

olmazlardı.442 

İsyana karşılık cezaya gelince ilk olarak, küçük günahlar ve tevbe sebebiyle 

cezalandırmanın hasen olmadığının Kādî tarafından kabul edildiğini belirtmeliyiz.443 

Bundan dolayı bu ikisi yani küçük günah işleyen ve günahından tevbe eden kimse, vaîdin 

                                                             
437 Hemen ifade etmeliyiz ki sevabın hak edilmesinin temel gerekçesi meşakkatli fiillerdir. Kul, vâcib ya 

da mendub fiilinde meşakkatle karşı karşıya gelebilir. Yani mükellef meşakkatten dolayı sevabı hak eder. 

Ancak Allah Teâlâ, vâcib bir fiilden dolayı sevabı değil medhi hak eder. Çünkü meşakkat Allah hakkında 

muhaldir. bk. Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIV, 179. 
438 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 497. 
439 Kādî Abdülcebbâr, el-Muhtasar, s. 229. 
440 Kādî Abdülcebbâr, el-Muhtasar, s. 234. 
441 Kādî Abdülcebbâr, el-Muhtasar, s. 234. 
442 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 507.  
443 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 571. 



126 
 

dışında kalır. Dolayısıyla Kādî Abdülcebbâr’a göre vaîdi konuşmamıza imkân veren 

büyük günahlardır.  

Vaîdin temellendirilmesi de hem naklen hem de aklendir. Bu konudaki semʽî 

delâlet tıpkı sevap konusunda olduğu gibi, Allah’ın bildirmesidir. Aklî delâlet ise iki 

çeşittir. İlk delil teklifle ilgili, ikinci delil ise insan fıtratı ile alâkalıdır. 

Teklifle ilgili ilk delil şöyle açıklanabilir: Yaratıcının bizi mükellef kılmasına 

bağlı olarak, o, bazı vâcibleri bizim için gerekli kılmış, kötülüklerden de sakınmamızı 

emretmiştir. Aynı zamanda bize vâcibin vücûbiyetini ve kabîhin de kötü olduğunu 

öğretmiştir. Bu öğretme ve vâcib kılma için muhakkak bir yön, bir sebep gerekmektedir. 

Bu yön, vâcibi ihlal ettiğimizde ya da vâcibin aksine olan kabîhi yaptığımızda bizim için 

büyük bir zararın hak edilmesidir.444 

Yukarıdaki delile ek olarak zikredeceğimiz insan fıtratı ile alâkalı ikinci delil 

Ebû Haşim tarafından da kullanılmıştır. Söz konusu delile göre, Allah Teâlâ insan nefsini 

iyiliğe karşı nefret eden ve kötülüğe karşı da istek duyan olarak yaratmıştır. Bunun 

karşılığında kötülükten alıkoymak için muhakkak bir ceza; vâcibleri yapma konusunda 

da teşvik edici ödül vaat etmesi gerekir. Aksi takdirde mükellef kabîhe teşvik edilmiş 

olur. Oysa bu Allah hakkında mümkün değildir.445  

İtaat karşılığında sevap alma konusunda benzer bir akıl yürütmenin Basra 

Muʽtezilesi’nin tamamı için yapıldığını ifade edebiliriz. Onlara göre de sevap, kulun 

Allah’a karşı itaatle hak ettiği bir şeydir. Dolayısıyla sevabın verilmemesi kabîhtir. 

Allah’ın kabîhi işlemesi ise imkânsızdır. İtaate karşılık sevap vermemek imkânsız 

olduğuna göre onun yerine getirilmesi vâcibtir. Buna ek olarak itaat karşılığında sevab 

vermenin vâcib olmasının bir diğer illeti bahsedildiği üzere tekliftir. Teklifin bir amaca 

yönelik olmaması abestir. Allah Teâlâ’nın abesle iştigal etmesi de kabîhtir. Teklifin bir 

gayesinin var olduğu düşünüldüğünde ise bu gaye ya Allah’a dönük olacaktır. Oysa Allah 

bundan münezzehtir. Ya da bu gaye kula dönük olacaktır. Gayenin kula dönük olmasında 

iki ihtimal söz konusudur. Bu gaye kula ya dünya da ulaştırılır ya da âhirette ulaştırılır. 

                                                             
444 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 505. Kādî Abdülcebbâr’a göre vâcibin terkinden dolayı ikâb hak 

edilmeseydi, Allah Teâlâ’nın vâcib kılması hasen olmazdı. bk. Kādî Abdülcebbâr, el-Muhtasar, s. 229. 
445 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 507. 



127 
 

Dünyada ulaştırılması kul için meşakkattir. Âhirette olmasına gelince bu gaye ya kula 

zarar vermeyi amaçlar ki bunun yanlışlığı icma ile sâbittir ve Allah’ın böyle bir şey 

yapması kabîhtir. Geriye tek bir ihtimal kalmaktadır ki o da kula fayda sağlamaktır. 

Dolayısıyla bu faydanın ulaştırılması, amacın boşa çıkmaması için vâcibtir.446 

Bağdat Muʽtezilesi’ne göre ise itaat karşılığında sevap vermek aklen Allah’a 

vâcib değildir. Çünkü mükellef üzerine gereken vâcibler, Allah’a teşekkür etmek gibi 

yerine getirmesi gereken fiillerdendir. Bu durumda sevabın Allah üzerine vâcib olmasını 

gerektiren bir yön kalmamış demektir. 

2.2. Kādî Abdülcebbâr’ın Vücûb Alellah Olmasını Reddettiği İlâhî Fiiller 

Daha önce de ifade edildiği üzere Kādî Abdülcebbâr’a göre bir ilâhî fiilin vâcib 

sayılabilmesi için onun teklifle ilgili olması gerekmektedir. Ancak teklife konu olan her 

fiil Kādî tarafından vücûb olarak görülmez. Bu başlık altında tespit edilebildiği kadarıyla 

diğer Muʽtezile âlimleri tarafından vücûb alellah olarak kabul edilmekle birlikte Kādî 

Abdülcebbâr’ın vücûb alellah olarak değerlendirmediği ilâhî fiillere değinilecektir. 

2.2.1. Aslah 

Vücûb alellah tezinin en önemli alt başlıklarından biri olan aslah, gerek 

Muʽtezile âlimlerinin kendileri arasında gerekse Ehl-i sünnet âlimleri ile Muʽtezile 

arasında önde gelen ihtilaflardan biridir. İnsanlar için en faydalı, en uygun olan şeyi 

bildiren ve Muʽtezile sistematiğinde Allah’ın insanları mükellef kılması sebebiyle insana 

karşı yapmakla yükümlü olduğu şeyleri ifade eden aslah, sıklıkla bütün Muʽtezile’yi 

kuşatan bir biçimde kullanılsa da, Allah’ın her zaman kul için en iyi olanı yapmasının 

zorunlu olduğunu Muʽtezile âlimlerinin ittifakla kabul ettiğini söylemek doğru değildir. 

Ehl-i aslah diye nitelenen Bağdat Muʽtezilesi, ( kula ) fayda sağlayan her fiilin ve kabîhin 

(kabîh olmasına neden olan) yönlerinden arınan her eylemin Allah’a vâcib olduğunu 

                                                             
446 Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, III, 338. 



128 
 

savunur.447 Ancak Basra Muʽtezilesi, aslah konusunda, Bağdat Muʽtezilesi’ne oranla 

daha ılımlı bir tavır takınmışlardır.448 

Aslında aslah nazariyesi, Muʽtezile kelâmının dinamiklerini oluşturan ilâhî 

adalet, hikmet, teklif, lutuf gibi temel teorilerin zeminini oluşturur. Ancak özü itibariyle 

aslah, Allah’ın bütün fiillerinin salah ve hayır olmasına dayanır. Bundan dolayı Allah 

Teâlâ, kulları için onların salahına olan fiilleri yerine getirir. Yaratıcı, kullarına 

verdiğinden daha aslah olan şeyi veremez. Zira onun katında vermiş olduğundan daha 

aslah olan bir şey bulunduğu halde bunu vermeyip kullarından engellemişse Allah Teâlâ 

cimri demektir. Allah’ın cimri olması ise imkânsızdır. Ancak Allah, salah cinsinden 

yaptığı eylemlerin benzerine güç yetirebilir. Burada özetlenen şekliyle mevzubahis edilen 

düşünceyi Muʽtezile felsefesinde ilk defa dile getiren Nazzâm’dır.449 

Bu şekilde açıklanan aslah fikri Muʽtezile’de yalnızca belirli bir alana 

hasredilmiş sınırlı bir teorik konu değil, onlar tarafından oluşturulan sistemin pek çok 

alanıyla bağlantılı bir anlayıştır. Nitekim aslah düşüncesi Muʽtezile’nin Allah insan 

ilişkisinde belirleyici olmakta; nübüvvet, kulların fiilleri ve hüsün-kubuh gibi 

konulardaki fikirlerine tesir etmektedir. Burada peygamber göndermenin gerekliliği, 

teklifin geçerli sayılabilmesi için insanın fiillerinde özgür kılınmasının zorunluluğu, akla 

iyiyi ve kötüyü bilme kudretinin verilmesi gibi konulardaki düşüncelerinin hepsinin aslah 

fikriyle bağlantılı olduğunu ifade etmek gereklidir.450 Buradan hareketle, her ne kadar 

aslah, vücûb alellahın alt başlıklarından biri olarak ele alınsa da aslında bu iki nazariye 

arasında bir hiyerarşiden ziyade bir sebep-sonuç ilişkisinin var olduğu görülmektedir. 

Nitekim Bağdat Muʽtezilesi’nin aslaha yaklaşımı bu kanıyı destekleyecek bir delil 

niteliğindedir. 

                                                             
447 Kādî Abdülcebbâr, el-Muhît, s. 243. 
448 Orhan Ş. Koloğlu, Cübbâîler’in Kelâm Sistemi, s. 412. 
449 Zühdî Cârullah, el-Muʽtezile, s. 110-111; Abdülkerim Osman, Nazariyyetü’t-teklîf, s. 400.  

Aslah nazariyesi ilk defa Basra ekolü tarafından dile getirilmiş olsa da zaman içinde Bağdat Muʽtezilesi 

arasında yaygınlaşmış ve şiddetli bir şekilde onlar tarafından savunulmuştur. Fakat Bağdat Muʽtezilesi’nin 

mensubu olan Bişr el-Muʽtemir aslaha karşı çıkmıştır. Bununla birlikte ilerleyen tarihlerde Bağdat 

Muʽtezilesi’nin aslah anlayışına en ciddi eleştiriler de Basra Muʽtezilesi’nden gelmiştir. 
450 Hülya Alper, “Mâtürîdî’nin Muʽtezile Eleştirisi: Tanrı En İyiyi Yaratmak Zorunda Mıdır?”, Kelâm 

Araştırmaları Dergisi, XI/1 (2013), s. 22. 



129 
 

Bağdat Muʽtezilesi, vücûb alellahı aslah fikri çerçevesinde ele almışlardır. Onlar 

aslahı, ilâhi tedbirin ve hikmetin gerektirdikleri konusunda kullar için en uygun olanı 

yaratmak şeklinde açıklamışlardır. Buna göre Allah’ın âlemi yaratması vâcibtir. Tıpkı 

bunun gibi kullar için aslah olduğundan teklif, peygamber göndermek, sevap ve ceza 

verilmesine imkân hazırlayan meâd gibi unsurlarda Allah’a vâcibtir.451 Onların temel 

önermeleri dikkate alındığında yukarıda da ifade edildiği üzere vücûb alellah tezi, aslahın 

bir sonucudur. O halde aslah fikri olmasaydı Bağdat Muʽtezilesi için vücûb alellah 

anlayışından söz edilemeyeceği sonucuna varılabilir.  

Basra Muʽtezilesi’ne baktığımız zaman ise onların teklif ekseninde vücûb alellah 

tezini şekillendirdiğini görüyoruz. Bundan mütevellit onlar vücûbu teklife bağlı konularla 

sınırlandırmışlardır. Fakat bununla birlikte aslahın teklifle sınırlandırıldığını dolayısıyla 

dinî konular söz konusu olduğunda aslah olanı yapmanın Allah’a vâcib olduğunu 

söyleyebilir miyiz? Ya da başka bir şekilde ifade edecek olursak “dinî konularda aslah” 

fikri gerçekten Basra Muʽtezilesi için doğru bir ifade midir? Veya onların aslah 

kavramından anladıkları şey, Bağdat Muʽtezilesi’nin iddia ettiği gibi “en uygun şeyi kul 

için yaratmak” mıdır? Özellikle Kādî’nın düşünce dünyasında aslahın bu mânasıyla 

şekillenmediğini ifade etmek yanlış olmayacaktır. Nitekim Kādî Abdülcebbâr’ın “ Biz 

dini konularda aslah olanla, mükellefin, yükümlü tutulduğu aklî vâcibleri yerine 

getirmede daha yakın olduğu fiili kastediyoruz.”452 açıklaması da böyle bir çıkarımı 

destekleyen bir ifade olarak anlaşılabilir. 

Basra ve Bağdat Muʽtezilesi’nin aslah anlayışları karşılaştırıldığında bazı 

farklılıklar da dikkatleri çekecektir. Bağdat Muʽtezilesi’nin aslah anlayışında geniş bir 

hikmet ve genel bir tedbir dikkate alınmış, bireysel maslahatlar ve kulun öncelikli 

menfaatleri ise göz ardı edilmiştir. Basra Muʽtezilesi’nde ise dinî hususlarda kulların 

menfaatleri merkeze alınmıştır. Bu yaklaşımın doğal bir sonucu olarak Bağdat 

                                                             
451 Âişe Yusuf Mennâî, Usûlü’l-akîde, s. 292. 
452 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIV, 61. Kādî, eserlerinde “aslah fî’d-dîn” ifadesini kullanmaktan 

çekinmez. Bu kullanım bazı Kādî araştırmacılarının, dinî konularda aslah fikrinin Kādî’nın düşünce 

sisteminde lutfa karşılık geldiği iddiasında bulunmasına sebep olmuştur. Nitekim İbn Metteveyh de, lutfu 

ele aldığı kısımda lutuftan kasıtlarının dinî konularda aslah olanı yapmak olduğunu ifade etmiştir. bk. İbn 

Metteveyh, el-Mecmuʽ, II, 360. 



130 
 

Muʽtezilesi’nin aslah anlayışında toplumun maslahatı, Basra Muʽtezilesi’nde ise bireyin 

maslahatı ön plandadır denilebilir.453 

Aslah düşüncesini Hafs el-Ferd,454 Bişr el-Muʽtemir, Câʽfer b. Harb, Dırar b. 

Amr gibi Muʽtezile âlimleri reddederken455 diğer Muʽtezile âlimleri aslahın alan ve sınırı 

konusunda ihtilaf içerisindedirler.456 Bağdat Muʽtezilesi, hem dinî hem de dünyevî alanda 

aslahın vücûb alellah olduğunu savunurken457 Basra Muʽtezilesi yalnızca teklife bağlı 

olan konularda aslah/salah olanı yapmanın Allah üzerine vâcib olduğunu ifade 

etmişlerdir. 

Bişr el-Muʽtemir’in aslah konusundaki görüşleri ise Kādî’nın düşünceleri ile 

paralellik arz etmektedir. Bişr’e göre Bağdat Muʽtezilesi’nin savunduğu şekliyle, 

Allah’ın kulları hakkında aslah olanı yapması, Allah’a vâcib değildir. Hatta Allah’ın 

takdir ettiği iyiliğin bir sonu olmadığı için, bu durum imkânsızdır. Ancak ona göre, dini 

konularda en iyi olanı yapmak yani onları yükümlü tuttuğu emirleri yerine getirme ve 

lutfun varlığıyla birlikte kendilerine emredilen şeyleri yapma konusunda ihtiyaç 

duydukları hususlarda mükellefin mazeretlerini gidermek Allah’a vâcibtir.458 Allah’ın 

yapacağı iyiliğin sonunun olmadığını savunduğu için o ve takipçileri Ashâb-ı Lutuf olarak 

anılmıştır.459 

2.2.2. Âlemi Yaratmak  

Bağdat Muʽtezilesi’ne göre Allah’ın mahlûkatı yaratması vâcibtir. Çünkü âlemin 

yaratılmasında yaratılanlar için salah ve menfaat vardır. Bununla mahlûkat, marifetullaha 

ve onun vahdaniyetine ulaşır. Zira yaratıcının bilinmesi ancak teklif ile mümkün olur. 

Teklifi mümkün kılan ise âlemin yaratılmasıdır. Yine âlemin yaratılması ve teklif 

sayesinde kullar, Allah’a ibadet eder ve nimetlerden dolayı ona teşekkür ederler. Allah’ın 

onlara tefaddulda bulunmasıyla onlar ebedî sevabı ve sonsuz nimetleri hak ederler. 

                                                             
453 Âişe Yusuf, Usûlü’l-akîde, s. 296. 
454 Abdülkerim Osman, Nazariyyetü’t-teklîf, s. 404. 
455 İbn Hazm, el-Fasl, II, 187. 
456 İlyas Çelebi, İslam İnanç Sisteminde Akılcılık, s. 295. 
457 Abdüssettâr Râvî, el-Akl ve’l-hürriyet, s. 359; Abdülkerim Osman, Nazariyyetü’t-teklîf, s. 402. 
458 Eşʽarî, Makâlât, I, 313. 
459 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIII, 200. 



131 
 

Dolayısıyla âlemin yaratılması bir illete mebnidir. Bu da kulların menfaatleri ve onların 

maslahatlarıdır.460 

Âlemin yaratılması ve teklifin vücûbiyetini savunanlar, bunu aslah düşüncesine 

dayandırırlar. Halbûki Kādî, hem aslahı hem de bu fiillerin aslah olmasını reddettiği için, 

bu fiillerin vücûb alellah olmasını kabul etmez. Nitekim bu fiiller ona göre vâcib değil 

tefadduldur.  

Kādî Abdülcebbâr, meseleyi yalnızca aslahın reddedilmesi üzerinden de ele 

almaz. Yöntemsel açıdan da âlemin yaratılmasının vâcib olmadığını ifade eder. Çünkü 

Kādî’ya göre bir fiile vâcib hükmünü verebilmek için onu vâcib yapan bir yön olmalıdır. 

Şayet bu yön icmâlî ya da tafsilî olarak bilinmezse onun vâcib olduğuna hükmedemeyiz. 

Âlemi yaratmada da onu vâcib ile ilişkilendirecek bir yön yoktur.461   

Muarızlar, Kādî Abdülcebbâr’ın bu itirazına karşı âlemi yaratmayı vâcib kılan 

yönün inâm (nimetlendirme) olduğunu ortaya koymaya çalışmışlardır. Ancak Kādî 

Abdülcebbâr’a göre söz konusu fiil, inâm olmasından dolayı da vücûb vasfını kazanamaz. 

Zira nimetlendirme, fiili vâcib değil hasen kılan yöndür. Çünkü inâm yaratmanın kendine 

dönük bir yarar değildir. Zira inâm, canlılara ve onlarla ilişki halinde olan mahlûkata 

ulaşır.462 

Kādî Abdülcebbâr, Allah’ın bilinmesinin ancak âlemin yaratılması ile mümkün 

olacağı tezine de karşı çıkar. O her ne kadar tertip açısından marifet ile âlemin yaratılması 

arasındaki akıl yürütmenin doğru olduğunu kabul etse de bunun âlemin yaratılmasında 

vâciblik için bir sebep teşkil etmediğini söyler. Zira kul eğer özel bir yönden ötürü 

yaratılırsa vâciblik doğar. Ancak, bu yön üzere olmaksızın yaratılırsa o takdirde vâcib 

olmaz. Çünkü bu mahsus olan yön bulunmaksızın, marifet ile yaratma arasındaki 

taalluktan vâciblik meydana gelmez.463 

                                                             
460 Zühdî Cârullah, el-Muʽtezile, s. 111. 
461 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIV, 110. 
462 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIV, 111. 
463 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIV, 112. Hatta Kādî Abdülcebbâr, Allah’ın dilerse hiç kimseyi 

yaratmamasını da bu minvalde mümkün görür. 



132 
 

Kādî’ya yöneltilen bir diğer itiraz ise, onun iâdeyi vücûb olarak görmesiyle 

ilgilidir. Bu minvalde Kādî Abdülcebbâr’a, tıpkı ikinci yaratma gibi ilk yaratmanın da 

vâcib olacağı söylenir. Kādî’nın bu itiraza cevap vermesi zor olmayacaktır. Zira o, daha 

önce de geçtiği üzere iâdeyi mahlûkatın hepsi için vâcib görmez. Yeniden yaratılması 

vâcib olanlar, taatler dolayısıyla sevabı hak eden kimselerle elemler dolayısıyla ivazı olan 

kimselerdir. Eğer durum böyle olmasaydı yaratmanın başlangıcı gibi iâde de vâcib 

olmazdı.464 

2.2.3. Teklifi Başlatmak 

Bağdat Muʽtezilesi, âlemi yaratmanın sonucu olarak teklifin başlamasını da 

vâcib olarak görürler. Dini konular dışında salah ve aslah olanı yapma konusunda vâciblik 

bulunmadığını savunan Kādî, teklifin de böyle olduğunu düşünür. Ona göre eğer 

başlangıçta teklif yarar olmasaydı, bu daha büyük bir menfaatin engellenmesi olurdu. 

Kādî’ya göre teklifin inâmın kemali için gerekli olduğu da savunulamaz. Çünkü yukarıda 

da ifade edildiği üzere inâm ona göre vâcib değildir.465 

2.2.4. Teklif-i Zâid  

Lutuf olduğu konusunda ihtilaf bulunan teklif-i zâid birtakım farazî olayların 

varlığını içerir. Devam ettirilen teklif466diye de ifade edilen teklif-i zâid iki şekilde 

meydana gelebilir: Küfre düşeceği bilinen bir müminin teklifi ile iman edeceği bilinen bir 

kâfirin teklifi.467 Başka bir ifade ile mümin bir kimsenin eğer teklifi devam ettirilirse kâfir 

olacağı bilinirse ya da tam aksine kâfir olan birinin teklifi devam ettirilirse mümin olacağı 

bilinirse, bu durumda teklifin devam ettirilip ettirilmemesi lutuf mudur yani lutuf olması 

sebebiyle teklif-i zâid Allah’a vâcib midir?  

Ebû Ali, teklifi devam ettirilseydi iman edeceği bilinen kimsenin öldürülmesini 

hasen bulmaz. Ona göre bu kişinin teklifinin devam ettirilmesi vâcibtir. Çünkü onun 

nezdinde bu kişinin teklifinin devam ettirilmesi, onun iman etmesine ve hak ettiği ikâbtan 

                                                             
464 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XVI, 114. 
465 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIV, 115. 
466 Teklif-i zâid kavramının Türkçe’ye tercümesinde Orhan Ş. Koloğlu’nun tercümesi tercih edilmiştir. 

bk. Orhan Ş. Koloğlu, Cübbâîler’in Kelâm Sistemi, s. 399. 
467 Orhan Ş. Koloğlu, Cübbâîler’in Kelâm Sistemi, s. 356. 



133 
 

kurtulmasına yönelik bir lutuf olacaktır. Bununla birlikte o bunun vâcib oluş nedeni 

hakkında farklı görüşler de ileri sürmüştür. Ebû Ali, bazen bu teklifin devamının kâfirin 

önceki küfrü sebebiyle hak ettiği cezadan kurtulmasına yönelik bir lutuf olduğu için vâcib 

olduğunu belirtmiştir. Bazen de bunu, Allah’ın kabîhi işlemesinin imkânsızlığı ilkesi 

üzerine bina ederek temellendirmiştir.468 Ancak gerek Ebû Haşim gerek Kādî 

Abdülcebbâr, bu konuda Ebû Ali’nin görüşüne katılmamaktadır. 

Ebû Haşim ise devam ettirilen teklif konusunda bir ayrıma gider. Kişinin iman 

edeceği teklif dönemi, ya en başından ona yüklenmiştir ya da sonradan ilave edilmesi 

kurgulanmaktadır. İlk durumda zaten bir sorun bulunmamaktadır. Zira tek bir teklif 

vardır. Ancak sonradan eklenen teklif-i zâid problem alanını oluşturur. Bu teklif vâcib 

değildir. Çünkü onu vâcib kılacak bir neden bulunmamaktadır. Ebû Haşim bu teklifi 

temkîn kapsamında düşünür. Yani bir anlamda kula yeniden iman etme imkânının 

verilmesi olarak değerlendirir.469 

Kādî Abdülcebbâr’a gelince ona göre devam ettirilen teklif ilk teklife yönelik bir 

lutuf olarak görülemez. Çünkü ikinci teklif ilk tekliften sonradır. Aralarındaki bu 

zamansal ilişki, böyle bir yargıyı engellemektedir. İkinci teklifin bizzat kendisine yönelik 

lutuf olması da mümkün değildir. Çünkü bu teklif sebebiyle kişinin salaha ulaşması da 

fesada düşmesi de mümkündür. Hâlbuki lutuf kişinin salaha ulaşmasını ifade eder. 

Dolayısıyla ikinci teklifin temkîn olarak kabul edilmesi gerekir.470 

Teklif-i zâidin ikinci kısmını oluşturan küfre düşeceği bilenen bir müʽminin 

teklifine gelince bu Cübbâîlere göre mümkündür.471 Çünkü Allah Teâlâ bu kişiye hak 

edeceği sevabı artırmak için bir fırsat sunmuş ancak kişi kendi iradesi ile küfre girmiştir. 

Dolayısıyla Allah’ın mükellefe daha büyük sevap sunması nedeniyle söz konusu teklifin 

hasen olması gerekir.472 

                                                             
468 Kādî Abdülcebbâr el-Muğnî, XIII, 95. Kādî, aynı tartışmaya teklif cildinde de değinir. bk. el-Muğnî, 

XI, 254. 
469.Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIII, 95; krş. Orhan Ş. Koloğlu, Cübbâîler’in Kelâm Sistemi, s. 400. 
470 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIII, 95; krş. Orhan Ş. Koloğlu, Cübbâîler’in Kelâm Sistemi, s. 400. 
471 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIII, 97. 
472 Orhan Ş. Koloğlu, Cübbâîler’in Kelâm Sistemi, s. 358. 



134 
 

Kādî Abdülcebbâr’a göre de kendisinden kabîh yönlerin ayrılması ve mefsedetin 

meydana gelmemesiyle, halinden küfre düşeceği bilinen bir müʽminin teklifi hasendir. el-

Muğnî de bunu Kādî, Allah’ın ilmi ile irtibatlandırır. Zira Allah Teâlâ, onun inkâr 

edeceğini bildiği için teklif-i zâid kabîh niteliğini almaz.473 Kādî Abdülcebbâr burada yine 

ismini zikretmediği iki grubun görüşlerini aktarır. İlk topluluk, küfre düşeceği bilinen bir 

mükellefin teklifinin ancak lutuf olduğu zaman hasen olacağını söyler. İkinci topluluk 

ise, bu kişinin teklifinin hasen olmadığını kabul eder. Çünkü onlara göre bu, geçmiş olan 

teklifle elde edilen sevaptan yoksun bırakma konusunda mefsedet olmaktadır. Kādî 

Abdülcebbâr bu görüşün doğruluğuna ihtimal vermez. Zira Kādî’ya göre gelecekte 

meydana gelen şeyin geçmişe yönelik mefsedet olması mümkün olmadığı gibi meydana 

geldiği anda da mefsedet olması mümkün değildir. Çünkü ona göre bu, o konuda 

temkîndir.474 

2.2.5. Mefsedeti Engellemek 

Muʽtezile sisteminde lutfun tam karşısında yer alan mefsedet, kulun kötülüğü 

seçmesine veya vâcibten kaçınmasına neden olan ya da bu durumlara daha yakın 

bulunmasını sağlayan şeydir.475 Bu yönüyle o, mecâzî olarak kabîhe yönelik bir lutuf 

olarak telakki edilebilir.476 Dinî konularda zarara sebebiyet verdiğinden dolayı Allah’ın 

mükellefe mefsedeti vermesi mümkün değildir. Zira mefsedetin yapılması kabîh bir 

fiildir. Oysa Allah kabîh bir fiil işlemez.477  

Mefsedetin mânası ortaya konulduğunda Kādî Abdülcebbâr’a göre Allah’ın 

bizzat kendisinin mükellef için mefsedet olan şeyi yapmayacağı sâbit bulunduğundan 

mefsedetten kaçınmak Allah’a vâcibtir.478 Esasen mefsedet kabîh bir fiil olduğundan 

zaten Allah’ın mefsedeti işlemesi düşünülemez. Ancak esas tartışma noktası, Allah’ın 

mükellef için mefsedet olan bir şeyi engelleyip engellemeyeceği etrafında 

şekillenmektedir. 

                                                             
473 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XI, 226. 
474 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIII, 97. 
475 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 735; el-Muğnî, XIII, 23. 
476 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIII, 23; krş. Orhan Ş. Koloğlu, Cübbâîler’in Kelâm Sistemi, s. 394. 
477 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XIII, 23. 
478 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 735. 



135 
 

Kādî, bu konuda öncelikle Cübbâîler’in ilgili görüşlerini bize aktarır. Onun 

aktarımına göre eğer mefsedet gayri mükellef tarafından meydana gelirse onu 

engellemek, hem Ebû Ali’ye hem de Ebû Hâşim’e göre Allah’a vâcibtir. Ancak mefsedet, 

mükellef olan kimse cihetinden meydana gelirse onun kaldırılması Ebû Ali’ye göre gayri 

mükellefte görüldüğü gibi yine vücûb alellahtır.479 Ebû Ali’ye göre, mükellef için 

yapılmasının zorunluluğu açısından mefsedetin kaldırılması/engellenmesi, mükellefin 

teklifine yönelik engellerin kaldırılması gibidir. Bu, kişinin mükellef bulunduğu hususta 

lutuf ve maslahatın, tahliye (özgür kılma) ve temkîn gibi olmasına benzer. Yani kişiyi 

mutlak özgür kılmanın ve ona fiili yapabileceği imkânları vermenin Allah üzerine vâcib 

olması gibi lutuf ve maslahatta vâcibtir. İşte tıpkı bunların vâcib olması gibi mükelleften 

bütün engelleri ve ona yönelik mefsedeti kaldırmak da Allah için vâcibtir.480 

Ebû Haşim’e göre ise mükellef olan kimseden mefsedeti engellemek Allah’a 

vâcib değildir. Çünkü mükellefi mefsedetten uzak tutmak kabîhten uzak tutmak gibidir. 

Yani Allah Teâlâ’nın kabîhi haber verdikten sonra insanları kabîhten alıkoyması 

kendisine vâcib olmadığı gibi mefsedeti engellemesi de O’na vâcib değildir. Zira 

mefsedetten alıkoymak vâcib olarak kabul edilirse teklifin geçerli bir zemini kalmaz. 

Kādî Abdülcebbâr da bu konuda Ebû Haşim’in görüşüne katılır. Ona göre de doğru olan 

Allah Teâlâ’nın mükellefe yönelik mefsedeti engellemesinin vâcib olmamasıdır.481 

2.2.6. İkâb (İsyana Karşı Ceza Vermek)  

Bağdat Muʽtezilesi, âsilerin cezalandırılmasının vücûb alellah olduğunu kabul 

etmişlerdir. Çünkü Allah’ın, kulunu isyandan alıkoymak için onu cezalandırması gerekir. 

Zira âsiye ceza verilmediğinde itaat edenle isyan eden aynı tutulmuş demektir. Oysa bu 

kabîhtir. Duyulur dünyadan bunu bir efendi örneği üzerinden açıklayabiliriz. Bu 

efendinin biri isyankâr diğeri ise mutiʽ iki kölesi olsa, âsi olanı cezalandırmaması kabîhtir. 

Çünkü cezalandırmamak, isyankârların isyanına izin vermeyi ve onları isyana teşvik etme 

anlamını barındırır. Allah, insanlara kötüyü arzulama gücü vermiştir. Eğer mükellef 

kabîhi işlemesi karşılığında cezayı hak edeceğini kesin olarak bilmez ve hatta yaptığı 

                                                             
479 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 735. 
480 Orhan Ş. Koloğlu, Cübbâîler’in Kelâm Sistemi, s. 395. 
481 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 735. 



136 
 

fiilden dolayı ceza almayacağını düşünürse, o zaman bu, Yüce Allah’ın söz konusu 

arzularını yerine getirme hususunda ona izin vermesi hatta onları teşvik etmesi anlamına 

gelir.482  

Âsilerin affedilmesi de mümkün değildir. Eğer affedilirse ceza vücûb konusunda 

sevaptan daha üst bir konumda olur. Bundan dolayı Bağdat Muʽtezilesi her halükârda, 

âsilerin cezalandırılması gerektiğini düşünür.483 

Bağdat Muʽtezilesi’nin bu konudaki diğer bir delili ise cezanın Allah tarafından 

bir lutuf olarak algılanmasıdır. Çünkü onlar lutfun mükellefe en açık yön ile yapılması 

gerektiğini düşünürler. Bu da ancak ikâbın Allah’a vâcib olmasıyla mümkün olur. Zira 

mükellef yaptığı şeyden dolayı cezayı hak edeceğini bilirse o takdirde vâcibleri edaya ve 

kabîhlerden kaçınmaya daha yakın olur.484 

Kādî Abdülcebbâr, Bağdat Muʽtezilesi’nin bu görüşüne karşı çıkar. Çünkü ona 

göre lutfun mükellefe en açık bir şekilde verilmesi ancak mümkün olduğundadır. Burada 

ise mümkün değildir. Çünkü fâsığın günahından tevbe etmesi, yaptığından pişman olması 

ve ondan uzaklaşması mümkündür. Hal böyleyken onun işlediği takdirde muhakkak 

cezayı alacağı nasıl iddia edilebilir?485 

Aslında âsileri cezalandırmak konusunda Kādî’nın görüşleri farklı 

yorumlanmaya açıktır. Ona göre isyana karşı ceza vermenin vücûb alellah olmadığı 

fikrine metinlerden hareketle ulaşabiliriz. Ancak daha önce de ifade edildiği üzere Kādî 

Abdülcebbâr, cezayı vâcib olarak görmese de cezanın gerçekleşeceğini ifade eder. Buna 

ek olarak da va’d ve vaîdin vâcib olduğunu kabul eder. Fakat Bağdat Muʽtezilesi’ni, 

cezayı vâcib görmelerinden dolayı eleştirir ve kendi görüşlerinin isabetli olduğunu da 

zikreder.486 Diğer taraftan el-Muhtasar’da yer alan bir pasaj da bu konunun mesele haline 

gelmesine sebep olmaktadır. Burada Kādî Abdülcebbâr’a ikâbı hak eden bir kimseye 

Allah’ın tefaddulde bulunarak bağışlamasının mümkün ya da itaate karşı sevap vermede 

                                                             
482 Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, III, 340. 
483 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 543. 
484 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 545. 
485 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 545. 
486 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 543. 



137 
 

olduğu gibi vâcib olma durumu sorulmuştur. Kādî ise “isyana karşı ceza vermek Allah’a 

vâcibtir” demediği gibi “vâcib değildir” de demez. Soruyu şu şekilde yanıtlar: 

“İtaatkâr kullarına karşı sevap vermek Allah Teâlâ üzerine bir haktır. Eğer Allah, 

bu hakkı yerine getirmeseydi vâciblikten dolayı kınanırdı. Dolayısıyla zalim olmamak 

için Allah’ın bunu yapması gerekir. İkâba gelince o, âsi üzerinde doğan bir haktır. Bundan 

dolayı Allah ona hak ettiğini vereceği gibi onu affedebilir de. Bu, bize borcu olan birine 

karşı, alacaktan vazgeçme ya da onu isteme hakkımızın olmasına benzer. Ancak Allah 

Teâlâ nasslarda onu cezalandırdığını haber verdiği için, biz de onun cezalandırılacağına 

hükmettik.”487 

Benzer bir pasaja Şerh’te de rastlarız. Burada da Kādî, itaatkâr kullarına karşı 

sevap vermenin Allah’ın hakkı/görevi olduğunu ancak cezanın âsi olan üzerinde bir hak 

olduğunu zikreder. Yine Allah’ın ona hak ettiğini verebileceği gibi onu bağışlamasının 

da mümkün olduğunu ifade eder. Kādî Abdülcebbâr olayı anlaşılabilir kılmak için tıpkı 

el-Muhtasar da olduğu gibi bunu borç örneği ile açıklar. Düşünelim ki bizden biri alacaklı 

olsun. Bu durumda borcu almak bizim hakkımız olduğu gibi istersek ondan vazgeçmemiz 

de mümkündür.488 Kādî Abdülcebbâr burada ayrıca âsilerin cezalandırılmaksızın 

affedilmesinin hasen olduğunu da kabul eder. Ancak âsilerin hak edecekleri cezayı 

alacaklarını da belirtir.489 

Fiillerin hükümlerinin ele alındığı bölümde Allah’ın fiillerinin yalnızca hasen 

olduğu ifade edilmişti. Yine hasen fiillerden yalnızca vâcib ve tefaddulün Allah için 

kullanıldığı O’nun fiillerinin mübah olarak vasıflanamayacağı da belirtilmişti. Ancak 

Kādî Abdülcebbâr’ın Allah’ın ikâb fiilini, buna bağlı olan cezayı hak edenlerin yeniden 

yaratılması gibi fiillerini bu hükümlerin dışında tuttuğunu, onların şeklen mübaha 

benzediğini savunduğu da aktarılmıştı. Çünkü Kādî Abdülcebbâr’a göre bu fiillerin en 

önemli vasfı onların yalnızca hasen olmalarıdır. Bu fiillerin hasen olmalarının gerekçesi 

ise hak edilmiş olmalarıdır. Zaten Allah Teâlâ da bu fiillerden dolayı medhi ve şükrü hak 

                                                             
487 Kādî Abdülcebbâr, el-Muhtasar, s. 234. 
488 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 543. 
489 Kādî Abdülcebbâr, Şerh, II, 542-543. 



138 
 

etmez.490 Bu açıklamalar da, isyana karşı ceza fiilinin vâcib olmadığı yönündeki kanıyı 

güçlendirmektedir.  

Diğer taraftan, itaate karşılık sevap vermenin vücûbiyetinde vaîdin de vâcib 

olduğu ifade edilmişti. Bu sebeple ortada bir çelişki var gibi görünebilir. Ancak burada 

Kādî’nın vaîdden kastının ceza vermek değil cezanın var olduğunu haber vermek 

olduğunu düşünerek tenakuzu gidermemiz mümkündür. Bu bağlamda ona göre isyana 

karşı cezayı haber vermenin vücûb alellah olduğu ancak bilfiil onların 

cezalandırılmasının vücûb içermediğini ifade etmek yanlış olmayacaktır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
490 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XI, 68. 



139 
 

SONUÇ 

Muʽtezile kelâmının temel doktrinlerinden olan vücûb alellah, müstakil bir 

mesele şeklinde ele alınmaktan ziyade adalet ilkesinin altında, hüsün-kubuh probleminin 

bir uzantısı olması yönüyle kelâmcılar tarafından ele alınmıştır. Allah’ın, vücûba konu 

olan fiillerin zıddını yapması durumunda kabîh bir fiil işlemiş sayılacağı oysa O’nun 

bütün fiillerinin yalnızca hasen olduğu ve kabîhi işlemesinin imkânsızlığı, bu nazariyenin 

ana önermelerini ifade etmektedir. Bununla birlikte vücûb alellah, tanrının mutlak âdil 

olmasının kuşkusuz vazgeçilmez bir sonucudur. Dolayısıyla Muʽtezile ekolüne göre 

vücûb alellahın tanrı ve insan arasındaki ilişkinin kurulmasında esas rolü oynadığı 

söylenebilir. 

Vâcibin, genel olarak İslâm düşüncesinde; özel olarak Kādî Abdülcebbâr’ın 

kelâm sisteminde oldukça mühim bir kavram olması ve söz konusu nazariyenin 

terkibinde yer alması, bu çalışmada onun ayrıca konu edinilmesini gerekli kılmıştır. 

Böyle bir gerekliliğe dayanılarak kavram üzerinde yapılan araştırmalar neticesinde 

kelime mânası sözlüklerde daha çok bağlayıcılık ve hak kazanma şeklinde geçen vâcib 

kavramının ıstılah olarak kullanılmasında da bu aslî mânasını koruduğu anlaşılmaktadır. 

Nitekim İslâm Hukuku’nda terim, bağlayıcılık ve gereklilik anlamıyla kullanılmaktadır. 

Bu arada vâcib ve farz kullanımının bütün fıkıh ekollerinde aynı mânada olmadığı, bu 

farklılığın itikâdî hükümlere de yansıdığı tespit edilmiştir. 

Felsefe literatüründe ise vâcib, başlangıçta varlığın hükümlerine ilişkin bir 

yüklem olarak mantıkî önermelerle, yani mümkün ve mümteniyle birlikte aynı düzlemde 

kullanılırken özellikle İbn Sînâ’dan sonra kaleme alınan metinlerde ontolojik mânasıyla 

yer aldığı görülmektedir. Bu ontolojik mâna ise tanrının varlığının zorunluluğunu ifade 

eden vâcibü’l-vücûd kavramıdır. 

Kelâm ilmine gelince burada vâcibin, zaman içerisinde anlam değişikliğine 

uğradığı görülmektedir. Zira bu ilim dalının erken tarihlere tekabül eden döneminde söz 

konusu terim sıklıkla şerʽî vâcibleri ya da ahlâkî ve dinî sorumlulukları ifade etmiştir. Bu 

dönemlerde aklî önerme olarak vâcibin kullanımı yaygın olmamakla birlikte, 

mütekellimlerin vâcib yerine zorunluluğu ifade etmek için zarûrî/ızdırar gibi terimleri 



140 
 

kullandıkları görülmektedir. Ancak İbn Sînâ’nın etkisiyle, vâcib tanrı hakkında da 

kullanılmaya başlanmıştır. Hatta ilk dönem kelâm eserlerinde gördüğümüz kadîm 

kavramının bu süreçte vâcibü’l-vücûd ile eş anlamlı olarak görüldüğü tespit edilmiştir. 

Bunun neticesinde kadîm kavramının mânasında da bir anlam değişikliği 

gözlemlenmiştir. 

Mütekellim olmakla birlikte aynı zamanda da bir fakih olan Kādî Abdülcebbâr, 

vâcib kavramını kelâm, fıkıh ve hatta ahlâk alanlarında aynı mânasıyla kullanmıştır. 

Ayrıca onun, vâcibi farklı tasniflere göre kategorize etmesi konunun detaylarına girdiğini 

gösterirken, en temelde vâcibi, aklî ve şerʽî olarak ikiye ayırması da sistemini inşâ 

ederken yalnızca aklın değil aynı zamanda semʽin verilerine de dayandığını açıkça ortaya 

koymaktadır. 

Kādî Abdülcebbâr’ın farklı anlam düzeylerine sahip bir kavramı, anlam 

değişikliğine uğratmaksızın İslâmî ilimlerin alt dallarında kullanması onun sisteminin 

insicamını göstermesi bakımından dikkate değerdir. Ancak o, kelimenin çok 

anlamlılığının da farkındadır. Bu yüzden kavramın yerine kullanılan terimleri de 

incelemiş ve bunlar arasındaki irtibatı da ortaya koymaya çalışmıştır. 

Kādî, aslında her bir kavramı kelâm metodunda özgün bir şekilde ele alır ve 

kendi terminolojisini oluşturur. Buradan hareketle “vâcib” kavramının onun sisteminde 

öncelikli ve husûsî olduğunu belirtmek zorundayız. Özellikle, Muʽtezile düşüncesinin 

temel tezlerinden olan vücûb alellahın anlaşılmasında Kādî’nın vâcib tanımlamalarının 

oldukça önemli olduğunu eklemeliyiz. Zira Kādî, terimi “zorunluluk” fikrinden hareketle 

ele almadığı için onun düşüncesinde, vücûbun mânası, mantıkî ya da ontolojik 

zorunluluğa karşılık gelmez. Kādî terminolojisinde vâcibin kazandığı mâna teklifî ve 

ahlâkîdir. Bu bağlamda ilahî fiillerin zorunlu olması başka bir teori; bir fiilin zorunlu 

olarak yapılması başka bir teoridir. Dolayısıyla felsefecilerin ortaya koymuş olduğu ilâhî 

fiillerin zorunluluğu ile vücûb alellah ilkesi, birbirlerinden farklı tezlerdir. 

Vücûb alellah tezi, Muʽtezile’nin kuruluş aşamasından itibaren ortaya çıkmış bir 

nazariye değildir. Ancak henüz daha Vâsıl b. Atâ ile başlayan süreçte özellikle Amr b. 

Ubeyd ile Muʽtezile mütekellimleri Allah’ın bazı fiilleri yapmasının vâcib olduğunu ifade 



141 
 

etmese bile yapmaması gereken fiiller hakkında imkânsızdır nitelemesini de dile 

getirmekten kaçınmamışlardır. Söz gelimi “Allah’ın va’dini yerine getirmesi vâcibtir.” 

dememişler; ancak “Allah’ın va’dini yerine getirmemesi imkânsızdır.” ifadesini tercih 

etmişlerdir. Bu söylemler tarihi süreç içerisinde Allah’ın kabîh fiil işlemesinin imkânı ve 

kudreti bağlamında tartışılmıştır. Özellikle Nazzâm ilk defa Allah’ın kâbihe kâdir 

olmakla vasıflanamayacağı tezini ileri sürerek aslah tartışmalarını da teorik düzeyde 

başlatmıştır. 

Adalet ilkesi ile bağlantılı olarak tartışılan bir problem olarak vücûb alellah, 

Kādî Abdülcebbâr kelâmında Bağdat Muʽtezilesi’nde olduğu şekliyle mutlak olarak 

savunulmaz. Yani ilâhî fiillerin tümü ona göre vâcib değildir. O yalnızca, lutuf, temkîn, 

ibâne, ivaz, peygamber göndermek, rızık vermek, tevbeyi kabul etmek, iâde ve isâbeyi 

vücûb alellah olarak kabul eder. Kādî Abdülcebbâr’a göre bu fiillerin vâcib oluşuna 

zemin hazırlayan en önemli şart tekliftir. Ancak teklifle birlikte adalet, va’d ve vaîd, 

hüsün-kubuh, hikmet gibi sebeplerden ötürü de bu fiillerin vâcib olduğunu kabul 

etmektedir. 

Kādî Abdülcebbâr’ın, Allah’ın kabîhe kâdir olduğunu, ancak onu adaleti gereği 

yapmayacağı temel tezini savunmasına rağmen bazı fiilleri Allah için vâcib görmesi onun 

ekmel tanrı anlayışına delâlet eder. Bu mânada vücûb alellah tezi ilâhî kudreti zedeleyen 

bir nazariye olarak görülmemelidir. Bilakis teori, ilâhî kudreti pekiştirmesi, ilâhî adalet 

fikrini güçlendirmesi ve hatta teklifi kâmil bir hale getirmesi yönüyle göz ardı edilemez 

bir değere sahiptir. Bununla birlikte Kādî’nın tanrının kabîhe kâdir olduğunu savunması, 

kendisine yöneltilen kudret merkezli eleştirilere de bir cevap niteliği arz etmektedir. 

Ayrıca Kādî Abdülcebbâr’ın vâcib tanımlamaları da bu noktada önem arz etmektedir. 

Nitekim o vâcib kavramını mecbur eden bir zorunluluk anlamıyla kullanmaz. O, kavramı 

sonuçları itibariyle ele alarak yorumlar.  

Muʽtezile düşüncesinde kırılmaya sebep olan hatta Sünnî kelâm anlayışının iki 

büyük okulundan biri olan Eşʽarî geleneğinin oluşmasına zemin hazırlayan düşünce de 

kuşkusuz vücûb alellah teorisinin uzantısı olan aslah anlayışıdır. Bu bağlamda, Eşʽarî 

ekolünün kudret merkezli bir tanrı tasavvuru inşâ etmesinin arkasındaki sebeplerden 



142 
 

birinin, Muʽtezile doktrinin ortaya koymuş olduğu vücûb alellah tezine karşı verilmek 

istenen cevap olduğu düşünülebilir. 

Her ne kadar bu çalışmada konunun sınırlarını zorlamamak için vücûb alellah 

teorisine yöneltilen eleştiriler bilinçli olarak ele alınmamışsa da özellikle Ehl-i sünnet 

âlimlerinin söz konusu teoriyi ağır eleştirilere maruz bıraktığı malumdur. Bu sebeple 

sonuçta konunun bu boyutunun da başlı başına bir araştırma gerektirdiğine ve önemine 

dikkat çekerek yeni araştırma alanlarına işaret edilmek istenmiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



143 
 

KAYNAKÇA 

Abdülkerîm, Osman, Nazariyyetü’t-teklîf ârâi’l-Kādî Abdülcebbâr el-kelâmiyye, Beyrut: 

Müessesetü’r-Risâle 1391/1971. 

Ak, Ayhan, İbn Rüşd’e Kadar Farz ve Vâcib Kavramlarının Gelişimi, İstanbul: Marmara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, basılmamış yüksek lisans tezi 2007. 

Alper, Hülya, İmam Mâtürîdî’de Akıl-Vahiy İlişkisi, İstanbul: İz Yayıncılık 2013. 

______,“Mâtürîdî’nin Muʽtezile Eleştirisi: Tanrı En İyiyi Yaratmak Zorunda Mıdır?”, 

Kelâm Araştırmaları Dergisi, XI/1 (2013) s. 17-36. 

Âmidî, Ebü’l-Hasen Seyfüddîn Alî b. Muhammed b. Sâlim es-Sa‘lebî, el-Mübîn fî şerhi 

meânî elfâzi’l-hükemâ ve’l-mütekellimîn (nşr. Hasan Mahmud eş-Şâfî), Kahire: [y.y.] 

1983. 

Âmirî, Ebü’l-Hasen Muhammed b. Yûsuf, et-Takrîr li-evcühi’t-takdîr (nşr. Sâid Gânemî, 

Erba’a resâil felsefiyye içinde), Beyrut, Kahire: et-Tenvîr 2015. 

______,İnkâzü’l beşer mine’l cebri ve’l kader (nşr. Kasım Turhan, Bir Ahlak Problemi 

Olarak Kelâm ve Felsefe Açısından İnsan Fiilleri içinde), İstanbul: Marmara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Vakfı 1996. 

Aristoteles, Metafizik (trc. Ahmet Arslan), İzmir: Ege Üniversitesi Edebiyat Fakültesi 

1985. 

Aslan, İbrahim, Kâdî Abdülcebbâr’a Göre Dinin Akli ve Ahlâki Savunusu, Ankara: Otto 

Yayıncılık 2014. 

Aydınlı, Osman, İslâm Düşüncesinde Aklileşme Süreci: Mutezilenin Oluşumu ve Ebü'l-

Hüzeyl el-Allâf, Ankara: Ankara Okulu Yayınları 2001. 

Aytepe, Mahsum, Kadı Abdülcebbar’da Lütuf Teorisi, Ankara: Ankara Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, basılmamış doktora tezi, 2014. 



144 
 

Bağdâdî, Ebû Mansûr Aldülkāhir et-Temîmî, el-Fark beyne’l-fırak (nşr. Muhammed 

Muhyiddîn Abdülhamîd), Kahire: Dârü’t-Türâs 1937. 

Bâkıllânî, Ebû Bekr Muhammed b. Tayyib, el-İnsâf fîmâ yecibü iʽtikâdüh ve lâ yecûzü’l-

cehlü bihi (nşr. İmâdüddîn Ahmed Haydar), Beyrut: Âlemü’l-Kütüb 1407/1986. 

______,Kitâbü Temhîdi’l-evâ’il ve telhîsi’d-delâ’il (nşr. İmâdüddîn Ahmed Haydar) 

Beyrut: Müessesetü’l-Kütübi’s-Sekâfiyye 1987. 

Beyânûnî, Muhammed Ebu’l-Feth, “Hüküm” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 

İstanbul 1998, XVIII, 466-468. 

Cengiz, Yunus, Mu’tezile’de Eylem Teorisi: Kādî Abdülcebbâr Örneği, İstanbul: Düşün 

Yayıncılık 2012. 

Cessâs, Ebû Bekr Ahmed b. Alî er-Râzî, Usûlü’l-fıkh Müsemma bi el-Fusûl fi’l-usûl (nşr. 

Uceyl Câsim en-Neşemî), I-IV, İstanbul: Mektebetü’l-İrşâd, 1994. 

Cevherî, Ebû Nasr İsmâil b. Hammâd, es-Sıhâh Tâcü’l-luga ve sıhâhu’l-ʽArabiyye (nşr. 

Şihâbüddîn Ebû Amr), I-II, Beyrut: Dârü’l-Fikr 1998. 

Cevizci, Ahmet, Felsefe Sözlüğü, İstanbul: Paradigma Yayınları 1999. 

Cürcânî, Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed es-Seyyid eş-Şerîf, Şerhu’l-Mevâkıf: Mevâkıf 

Şerhi (nşr. ve trc. Ömer Türker), I-III, İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu 

Başkanlığı 2015. 

______,et-Tâʽrifât, Beyrût: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye 1983. 

Cüveynî, Ebü’l-Meâlî Rüknüddîn Abdülmelik b. Abdillâh, el-Akîdetü’n-Nizâmiyye fî 

erkâni’l-İslâmiyye (nşr. Ahmed Hicâzî es-Sekkâ), Kahire: Mektebetü’l-Külliyeti’l-Ezher 

1978. 

______,Kitâbü’l-İrşâd ilâ kavâtıʽil-edille fî usûli’l-iʽtikâd (nşr. Muhammed Yûsûf Mûsâ), 

Kahire: Mektebetü’l-Hancî 1369/1950. 



145 
 

______,Lümâʽu’l-edille fî kavâʽidi akâidi Ehli’s-sünne ve’l-cemaa (nşr. Fevkıyye 

Hüseyin Mahmûd), Beyrut: Dâru’l-Kavmiyye 1385/1965. 

______,eş-Şâmil fî usûli’d-dîn (nşr. Ali Sami en-Neşşâr v. dğr.), Riyad: Mektebetü’l-

Ubeykân 2001. 

Çelebi, İlyas, İslâm İnanç Sisteminde Akılcılık ve Kadı Abdülcebbar, İstanbul: Rağbet 

Yayınları 2002. 

Debûsî, Ebu Zeyd Abdullah (Ubeydullah) b. Muhammed, Takvîmü usûli’l-fıkh ve tahdîd-

i edilleti’ş-şerʽî: Takvîmü’l edille (nşr. Abdülcelîl el-Atâ), I-II, Dımaşk: Dâru’n-Nuʽman 

li’l-Ulûm 2005. 

Ebû Rîde, İbrahim b. Seyyâr en-Nazzâm ve ârâuhu’l-kelâmiyyeti’l-felsefiyye, Kahire: 

Lecnetü’t-Te’lif ve’t-Tercüme ve’n-Neşr 1946. 

Eşʽarî, Ebü’l Hasen Ali b. İsmail b. Ebû Bişr, Risâle ilâ ehli’s-Seğr, Medine: Mektebetü’l-

Ulûm ve’l-Hikme; Beyrut: Müessesetü’l-ʽUlûmi’l-Kur’ân 1988. 

______,el-İbâne ʽan usûli’d-diyâne, Riyad: Câmiatü’l-İmam Muhammed b. Suud el-

İslâmiyye 1979. 

______,Makâlâtü’l-İslâmiyyîn ve’htilâfü’l-musallîn (nşr. Muhammed Muhyiddîn 

Abdülhamîd), I-II, Beyrut: el-Mektebetü’l-ʽAsriyye 1995. 

Ebü’l-Bekâ el-Kefevî, Eyyûb b. Mûsâ el-Hüseynî, Külliyâtü Ebi’l-Bekâ, Bulak: Matbaa-

i Amedî 1870. 

Ebü’l-Hüseyin el-Basrî, el-Muʽtemed fî usûli’l-fıkh (nşr. Şeyh Halil Hüseyin), I-II, 

Beyrut: Dârü’l Kütübi’l-İlmiyye [t.y.]. 

Fahreddîn er-Râzî, Ebû Abdullah Muhammed b. Ömer, Muhassalü efkâri’l-

müteķaddimîn ve’l-müte’ahhirîn mine’l-ʽulemâʽ ve’l-hükemâʽiʽ ve’l-mütekellimîn (nşr. 

Tâhâ Abdurraûf Saʽd), Kahire: Mektebetü’l Külliyâti’l-Ezheriyye [t.y.]. 



146 
 

______,Tefsîr-i Kebîr: Mefâtihu’l-Gayb (trc. Suat Yıldırım v. dğr.), I-XXIII, Ankara: 

Akçağ Basın Yayın Pazarlama 1988-1997. 

Fahri, Macid, İslâm Felsefesi Tarihi (trc. Kasım Turhan), İstanbul: İklim Yayınları 1987. 

Fârâbî, Ebû Nasr Muhammed b. Muhammed, Felsefenin Temel İlkeleri (Uyûnü’l mesâʽil) 

(trc. Mahmut Kaya, İslâm Filozoflarından Felsefe Metinleri), İstanbul: Klasik Yayınları 

2005. 

Frank, Richard M., Al-Ustâdh Abû İshak: An Akîda Together with Selected Fragments, 

Melanges Institut Dominicain d’Etudes Orintales (MIDEO), XIX (1989). 

Gardet, Louis- Anawati, Geoerge, İslâm Teolojisine Giriş (trc. Ahmet Arslan), İstanbul: 

Ayrıntı Yayınları 2015. 

Gazzâlî, Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed, el-Müstasfâ ilmi’l-usûl 

(nşr. Hamza b. Züfeyr Hâfız), Medine 1413/1993. 

______,el-İktisâd fi’l-iʽtikâd (nşr. Enes Muhammed Adnan eş-Şerefâvî) Beyrut: Dârü’l-

Minhâc 2012. 

Görgün, Tahsin, “Hüsün-Kubuh Meselesi: Kadı Abdülcebbar’ın Yaklaşım Şeklinin 

Tahlîli Bir Tasviri veya Toplumsal Varlığı Sürdürmenin Maʽkul Yolları Üzerine Bir 

Araştırma”, İslâm Araştırmaları Dergisi, V (2001), s. 59-108. 

Gündüz, Şinasi, “Maniheizm”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul 2003, 

XXVII, 575-577. 

Hadduri, Macid, İslâm’da Adalet Kavramı (trc. Selahaddin Ayaz), İstanbul: Yöneliş 

Yayınları 1991. 

Haklı, Şaban, “Fârâbî ve İbn Sînâ’da Modal Mantığın Bazı Temel Kavramlarının 

Mantıksal ve Ontolojik İçeriği”, Felsefe Dünyası, XXXIX/1 (2004), s. 111-132. 



147 
 

Hayyât, Ebü’l-Hüseyn Abdürrahîm b. Muhammed b. Osmân, Kitâbü’l-İntisâr ve’r-red 

ʽale’bni’r Râvendî el-mulhid (nşr. Albert Nasrî Nâdir), Beyrut: İdâretü Maʽhedü’l-

Edebî’ş-Şarkiyye (Institut de Lettres Orientales) 1957. 

Horovitz S., Yunan Felsefesinin Kelâma Etkisi (trc. Özcan Taşçı), İstanbul: Litera 

Yayıncılık 2014. 

İbn Ebi’d-Dünyâ, Ebû Bekr Abdullah, Mecmûatü Resâili-bni Ebî’d-Dünyâ: el-Evliyâ 

(nşr. Ebû Hâcer Muhammed Saîd b. Besyûnî Zağlûl), Beyrut: Müessesetü’l-Kütübi’s-

Sekâfiyye 1413/1993. 

İbn Fûrek, Ebû Bekr Muhammed b. el-Hasen el-İsfahânî en-Nîsâbûrî, Mücerredü 

Makâlâti’ş-Şeyh Ebi’l-Hasan el-Eşʽarî (nşr. Daniel Gimaret), Beyrut: Dârü’l Maşrık 

1987. 

İbn Hazm, Ebû Muhammed Ali b. Ahmed b. Saîd, el-Fasl fi’l-milel ve’l-ehvâʽ ve’n-nihal 

(nşr. Ahmed Şemseddîn), I-III, Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye 1996. 

İbn Manzûr, Ebü’l-Fazl b. Muhammed b. Mükerrem b. Alî el- Ensârî, Lisânü’l-ʽArab 

(nşr. Emin Muhammed Abdülvehhab, Muhammed es-Sadık el-Ubeydi), I-XVIII, Beyrut: 

Dâru İhyâi’t-Turâsi’l -ʽArabî 1997. 

İbn Metteveyh, Ebû Muhammed el-Hasan b. Ahmed, el-Mecmuʽ fi’l-Muhît bi’t-teklîf (nşr. 

Jean Jozef Houben), I-II, Beyrut: el-Matbaatü’l-Katulikiyye 1965, III, (nşr. Jan Peters) 

Beyrut: Dâru’l-Meşrik 1999. 

İbn Sîde, Ebü’l-Hasen Alî b. İsmîil ed-Darîr el-Mürsî, el-Muhkem ve’l-muhîtu’l-aʽzam 

fî’l-luga (nşr. Muhammed Ali Neccâr), I-XII, Kahire: Maʽhedü’l-Mahtûtâti’l-ʽArabiyye 

1393/1973. 

İbn Sînâ, Ebû Alî el-Hüseyn b. Abdillâh b. Alî, Kitâbü’ş-Şifâ: İlâhiyât (çeviri –

tıpkıbasım) (trc. Ekrem Demirli, Ömer Türker), İstanbul: Türkiye Yazma Eserler 

Başkanlığı Kurumu 2014. 

______,el-Hikmetü’l-ʽArûziyye (nşr. Muhsin Sâlih), Beyrût: Dârü’l-Hâdî 2007. 



148 
 

______,en-Necât fi’l-mantık ve’l- ilâhiyyât (nşr. Abdurrahman Umeyre), Beyrut: Dârü’l-

Cîl 1412/1992. 

______,İşaretler ve Tembihler (trc. Ali Durusoy, Ekrem Demirli), İstanbul: Türkiye 

Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı 2014. 

______,Kitâbu’ş-Şifâ: Yorum Üzerine (trc. Ömer Türker), İstanbul: Litera Yayıncılık 

2006. 

İbnü’l-Melâhimî, Rüknüddîn Mahmud b. Muhammed el-Hârezmî, Kitâbu’l-fâik fî 

usûli’d-dîn (nşr. Wilferd Madelung, Martin McDermott), Tahran: Iranian Institute of 

Philosophy & Institute of Islamic Studies Free University of Berlin 2007. 

İbnü’l-Mürtazâ, Kitâbu tabakâti’l-Muʽtezile (nşr. Susanna Diwald Wilzer), Beyrut: Franz 

Steiner Verlag 1961. 

Josef Van Ess, Ebu İshak en-Nazzâm’ın Teolojisinde Kötülük ve İlahi Kudret (trc. Maide 

Öztosun) Din Felsefesi Açısından Mutezile Gelen-Ek-i, I-II, İstanbul: İz Yayıncılık 2014. 

Kādî Abdülcebbâr, Ebu’l-Hasen Kādî’l-Kudat Abdülcebbâr b. Ahmed el-Hemedânî, 

Fazlü’l-iʽtîzâl ve Tabakâtü’l-Muʽtezile (nşr. Fuâd Seyyid), Tunus: ed-Dâru’l-Tunusiyye 

1974. 

______,el-Muğnî fî ebvâbi’t tevhîd ve’l- adl, I-XX. 

IV: Ru’yetu’l-Bârî (nşr. Muhammed Mustafa Hilmi, Ebu’l Vefa el-Guneymî), Kahire: 

Dâru’l-Mısriyye 1963. 

VI/I: et-Ta’dîl ve’t-tecvîr (nşr. Ahmed Fuad el-Ehvânî) Kahire: Dâru’l-Mısriyye 1963. 

 XI: et-Teklîf (nşr. Muhammed Ali en-Neccâr, Abdülhalîm en-Neccâr), Kahire: Dâru’l-

Mısriyye 1965. 

XIII: el-Lutuf (nşr. Ebu’l-Âlâ el-Afîfî), Kahire: Dâru’l-Mısriyye 1963. 

XIV: el-Aslah, İstihkâku’z-zem, et-Tevbe (nşr. Mustafa es-Sekka), Kahire: Dâru’l 

Mısriyye 1965. 



149 
 

XV: et-Tenebbüât ve’l-muʽcizât (nşr. Mahmûd Hudayri, Mahmûd Muhammed Kâsım), 

Kahire: Dâru’l-Mısriyye 1965. 

XVII: eş-Şerʽiyyât (nşr. İbrahim Medkur), Kahire: Dâru’l-Mısriyye 1963. 

______,el-Muhît bi’t-teklîf (nşr. Ömer Seyyid Azmî), Kahire: el-Müessesetü’l-Mısriyye 

el-Âmme [t.y.]. 

______,el-Münye ve’l-emel (nşr. İsâmüddîn Muhammed Ali), İskenderiyye: Dârü’l-

Maʽrifeti’l-Câmiiyye 1975. 

______,Şerhû’l-Usûli’l-hamse: Muʽtezile’nin Beş İlkesi (nşr. ve trc. İlyas Çelebi ) I-II, 

İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı 2013. 

Kâmil, Mahmûd, Mefhûmu’l-ʽadl fî tefsîril’l-Muʽtezile li’l-Kur'ân-ı Kerîm, Beyrut: 

Dâru’n-Nahdati’l-ʽArabiyye 1983. 

Kaya, Mehmet Cüneyt, Varlık ve İmkân: Aristoteles’ten İbn Sînâ’ya İmkânın Tarihi, 

İstanbul: Klasik Yayınları 2011. 

Kindî, Ebû Yûsuf Ya‘kūb b. İshâk b. es-Sabbâh, Tarifler Üzerine (trc. Mahmut Kaya, 

Kindî: Felsefî Risâleler içinde), İstanbul: Klasik Yayınları 2002. 

Koloğlu, Orhan Ş., Cübbâîler’in Kelâm Sistemi, İstanbul: İSAM Yayınları 2011. 

Kutluer, İlhan, İbn Sînâ Ontolojisinde Zorunlu Varlık, İstanbul: İz Yayıncılık 2013. 

Mâtürîdî, Ebû Mansûr Muhammed, Kitâbu’t-Tevhîd (nşr. Muhammed Aruçi-Bekir 

Topaloğlu), İstanbul: İSAM Yayınları 2003. 

Mennâî, Âişe Yusuf, Usûlü’l-akîde beyne’l Muʽtezile ve’ş-Şiati’l-İmâmiyye, Devha 

(Doha): Dârü’s-Sekâfe 1992. 

Mütercim Âsım Efendi, el- Okyânûsu’l-Basît fî Tercemeti’l-Kâmûsi’l-Muhît: Kâmûsu’l-

Muhît Tercümesi (yayına hazırlayan: Mustafa Koç, Eyyüb Tanrıverdi), I-II, İstanbul: 

Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı 2013. 



150 
 

Nesefî, Ebü’l-Muîn Meymûn b. Muhammed, Tebsıratü’l-edille (nşr. Hüseyin Atay, 

Şaban Ali Düzgün), I-II, Ankara: Diyanet Vakfı Yayınları 1993. 

______, et-Temhîd fî usûlid-dîn (nşr. Abdülhay Kâbîl), Kahire: Dârü’s-Sekâfe 1987 

Neşşâr, Ali Sâmî, İslâm’da Felsefî Düşüncenin Doğuşu (trc. Osman Tunç), I-II, İstanbul: 

İnsan Yayınları 1999. 

Öz, Mustafa, “Deysâniyye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, İstanbul 1994, 

IX, 270-272. 

Pezdevî, Ebü’l-Hasen Ebü’l-Usr Fahrü’l-İslâm Ali b. Muhammed, Usûlu’l -Pezdevî: 

Kenzü’l-vüsûl ilâ maʽrifeti’l-usûl (nşr. Saîd Bektaş), Beyrut: Dârü’l-Beşâiri’l-İslâmiyye 

2014. 

Râgıb el-İsfahânî, Ebü’l-Kāsım Hüseyn b. Muhammed, el-İʽtikâdât (nşr. Şemrân el-İclî), 

Beyrut: Müessesetü’l-Dâri’l-Eşref li’t-Ticâre 1988. 

______,Müfredâtü fî garîbi’l-Kur’ân (nşr. Muhammed Aytânî), Beyrut: Dârü’l-Maʽrife 

1999. 

Râvî, Abdüssettâr, el-ʽAkl ve’l-hürriyet dirâsetü fî fikri’l-Kādî Abdülcebbâr el-Muʽtezilî, 

Beyrut: el-Müessesetü’l-ʽArabiyyeti li’d-Dirâseti ve’n-Neşr 1980. 

Sâbûnî, Ebû Muhammed Nureddîn, el-Kifâye fi’l-hidâye (nşr. Muhammed Aruçi), 

İstanbul: İSAM Yayınları 2014. 

Semerkandî, Ebû Bekr Alâeddin Muhammed b. Ahmed, Mizânu’l-usûl fî netâ’ici’l-ʽukûl 

fî usûlu’l-fıkh (nşr. Abdülmelik Abdurrahman es-Sa’dî), Bağdat: Vizâratü’l-Evkaf ve’ş-

Şûʽnüd’Diniyye 1987. 

Semerkândî, Şemseddîn, es-Sahâifu’l-ilâhiyyât (nşr. Ahmed Abdurrahman Şerîf), 

Kuveyt: Mektebetü’l-Ferâh 1985. 

Semîh Dugaym, Cîrâr Cihemî, el-Mevsûatü’l-Câmi’a li-mustalahâti’l-fikri’l-ʽArabî ve’l-

İslâmî, I-II, Beyrut: Mektebetü Lübnan 2006. 



151 
 

Semîh Dugaym, Felsefetü’l-kader fî fikri’l-Muʽtezile, Beyrut: Dâru’t-Tenvîr 1985. 

Subhî Ahmed Mahmûd, Fî ilmi’l-Kelâm dirâsetü’l-felsefiyye li ârâi’l-fırakı’l-İslâmiyye 

fî usûli’d-dîn: el-Muʽtezîle, I-II, Beyrut: Dârü’l-Nahdatü’l-ʽArabiyye 1985. 

Süleyman eş-Şevâşi, Vâsıl b. Atâ ve ârâuhu’l-kelâmiyye, Dârü’l-ʽArabiyyeti’l-Kitâb 

1993. 

Süt, Abdunnasır, Mu’tezile ve Ahlâk: Kadı Abdülcebbar Örneği, İstanbul: İz Yayıncılık 

2016. 

Şaban, Zekiyüddin, İslâm Hukuk İlminin Esasları (trc. İbrahim Kâfi Dönmez), Ankara: 

Türkiye Diyanet Vakfı 2009. 

Şehristânî, Ebü’l-Feth Tâcüddîn Muhammed b. Abdilkerîm, el-Milel ve’n-nihal (nşr. 

Muhammed Seyyid Kilanî), Kahire: Mustafa el-Bâbî el-Halebî 1961. 

Tahirova, Adile, Kâdî Abdülcebbâr ve Ebü’l-Muîn en-Nesefî’ye Göre Nübüvvetin 

Gerekliliği, İstanbul MÜSBE, basılmamış doktora tezi, 2004. 

Teftâzânî, Sa‘düddîn Mes‘ûd b. Ömer b. Abdullah, Şerhu’l-ʽAkâidi en-Nesefî, (nşr. 

Ahmed Hicâzî es-Sekka), Kahire: Mektebetü’l-Külliyeti’l-Ezher 1988. 

______,Şerhu’l-Makâsıd (nşr. Abdurrahman Umeyre), I-V, Beyrut: Âlemü’l-Kütüb 

1998. 

Tehânevî, Muhammed A‘lâ b. Alî b. Muhammed Hâmid, Keşşâf’ü ıstılâhâti’l-fünûn ve’l-

ʽulûm I-IV, Beyrût: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye 1418/1998. 

Tritton, A.S., İslâm Kelâmı (trc. Mehmet Dağ) Ankara: Ankara Üniversitesi İlâhiyat 

Fakültesi Yayınları 1978. 

Tunç, Cihat, “Tövbe Hakkında Bazı Meseleler”, Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi 

Dergisi, XXIV, (1981), s. 389-412. 

Türker, Ömer, “İlâhî Fiillerin Nedenliliği Sorunu: Gazzâlî’nin Meseleye Yaklaşımı ve 

Katkısı”, İslâm Araştırmaları Dergisi, XVII (2007), s. 1-24. 



152 
 

Türker-Küyel Mübahat, Fârâbî’nin Peri Hermeneias Muhtasarı, Ankara: Atatürk Kültür, 

Dil ve Tarih Yüksek Kurumu Atatürk Kültür Merkezi 1990. 

Vural, Mehmet, İslam Felsefesi Sözlüğü, Ankara: Elis Yayınları 2011. 

Watt, William M., İslâm Düşüncesinin Teşekkül Devri (trc. Ethem Ruhi Fığlalı), Ankara: 

Umran Yayınları 1981. 

Wisnovsky, Robert, “Sünnî Kelâmda İbn Sînâcı Dönüşümün Bir Rolü” (trc. Arzu Meral), 

Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, XXVI/1 (2014), s. 149-177. 

______,İbn Sînâ Metafiziği, (trc. İbrahim Halil Üçer), İstanbul: Klasik Yayınları 2010. 

Yavuz, Salih Sabri, “Tevbenin İtizali Yorumu”, Din Bilimleri Akademik Araştırma 

Dergisi, X/3 (2010), s. 7-22. 

Yeşiltaş, Fatih, Bâkıllânî ve Kadı Abdülcebbar’a Göre Rızık ve Ecel Problemi, İstanbul: 

Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, basılmamış yüksek lisans tezi, 2007. 

Zemahşerî, Ebü’l- Kasım Mahmûd b. Ömer, el-Keşşâf ʽan hakâ’iki’t-tenzîl ve uyûni’l-

ekâvîli fî vücûhi’t-te’vîl, Beyrut: Dâru İbn Hazm 2012. 

Zühdî Cârullah, el-Muʽtezile, Beyrût: Müessesetü’l-ʽArabiyyetü’d-Dırâsiyye 1990. 

 




